
 

 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI  

 

 

 

 

 

“EL-KEŞŞÂF” VE “EL-MÎZÂN” ADLI TEFSİRLERİN KUR’ÂN 

İLİMLERİ AÇISINDAN MUKÂYESESİ 
 

 

 

Doktora Tezi 

 

Şafak ÇATAL 

 

 

 

 

 

Danışman 

 

Prof. Dr. Mehmet OKUYAN 

 

 

 

 

SAMSUN 

2022 



   ii 

 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 
 

 

 

 

 

 

 

“EL-KEŞŞÂF” VE “EL-MÎZÂN” ADLI TEFSİRLERİN KUR’ÂN İLİMLERİ 

AÇISINDAN MUKÂYESESİ 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
Doktora Tezi 

 

Şafak ÇATAL 

 

 

 

 

      

Danışman 

Prof. Dr. Mehmet OKUYAN 

 

 

 

 

 

SAMSUN 

2022 



   i 

 

TEZ KABUL ONAYI 

Şafak ÇATAL tarafından, Prof. Dr. Mehmet OKUYAN danışmanlığında 

hazırlanan "EL-KEŞŞÂF" VE "EL-MÎZÂN" ADLI TEFSİRLERİN KUR’ÂN 

İLİMLERİ AÇISINDAN MUKÂYESESİ” başlıklı bu çalışma, jürimiz tarafından 

15.3.2022 tarihinde yapılan sınav sonucunda oy birliği ile başarılı bulunarak Doktora 

Tezi olarak kabul edilmiştir. 

  

 

Unvanı Adı Soyadı 

Üniversitesi 

Ana Bilim/Ana Sanat Dalı 

 

 

İmza 

 

 

Sonuç 

Başkan 

 

Prof. Dr. Ali Rıza AYDIN 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Felsefe ve Din Bilimleri Ana  

Bilim Dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 
(Danışman) 

Prof. Dr. Mehmet OKUYAN 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Temel İslam Bilimleri Ana 

Bilim dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 

Doç. Dr. Mustafa KARA  

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Temel İslam Bilimleri Ana 

Bilim dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 

 

Doç. Dr. Mustafa HOCAOĞLU 

Recep Tayyip Erdoğan Üniv. İlahiyat 

Fakültesi Tefsir Ana Bilim Dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 

 

Doç. Dr. Faruk ÖZDEMİR 

Sinop Üniv. İlahiyat Fakültesi Temel 

İslam Bilimleri Ana Bilim dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunca belirlenen ve yukarıda adları yazılı jüri 

üyeleri tarafından uygun görülmüştür. 

ONAY 

… / … / … 

Prof. Dr. Ali BOLAT 

Enstitü Müdürü 

 

 



   ii 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI 

Hazırladığım yüksek lisans/doktora/sanatta yeterlik tezinin bütün aşamalarında 

bilimsel etiğe ve akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı 

olarak kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin 

Kaynaklar’da gösterilenlerden oluştuğunu, her unsurun enstitü yazım kılavuzuna 

uygun yazıldığını ve TÜBİTAK Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu Yönetmeliği’nin 3. 

bölüm 9. maddesinde belirtilen durumlara aykırı davranılmadığını taahhüt ve beyan 

ederim. 

   

 

İmza 

… /… / 2022 

Şafak ÇATAL 

 

 

 

 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI 

 

"EL-KEŞŞÂF" VE "EL-MÎZÂN" ADLI TEFSİRLERİN KUR’ÂN İLİMLERİ 

AÇISINDAN MUKÂYESESİ 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışması için şahsım tarafından 26/01/2022 

tarihinde intihal tespit programından alınmış olan özgünlük raporu sonucunda;  

Benzerlik oranı   : % 26 

Tek kaynak oranı  : % 5 çıkmıştır.  

 

 

İmza 

… /… / 2022 

Prof. Dr. Mehmet OKUYAN 

 

 

 

 

 

 



 

   iii 

 

ÖZET 

 

"EL-KEŞŞÂF" VE "EL-MÎZÂN" ADLI TEFSİRLERİN KUR’ÂN İLİMLERİ 

AÇISINDAN MUKÂYESESİ 

 

Şafak ÇATAL 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı  

Doktora, Şubat/2022  

Danışman: Prof. Dr. Mehmet OKUYAN 

Kur’ân’ın her dönemde anlaşılması, dini hayatın şekillenmesi açısından büyük 

önem arz etmektedir. Böylece her dönemde Kur’ân yeniden tefsir edilmiştir. İlk dönem 

yapılan Kur’ân tefsirleri daha sonraki dönemlerde yazılan tefsirlere kaynak olmuştur. 

Bu açıdan önceki dönemlerde telif edilen tefsirlerle sonraki dönemlerde yapılan 

tefsirlerin usul ve muhteva açısından incelenmesi önem arz etmektedir. Bu nedenle 

çalışmamızda Mu‘tezile âlimlerinden Zemahşerî’nin el-Keşşâf adlı tefsiri ile modern 

dönem Şiî müelliflerinden Tabâtabâî’nin el-Mîzân adlı tefsiri, Kur’ân ilimleri 

açısından mukâyese edilmektedir. Zemahşerî ve Tabâtabâî farklı dönemlerde yaşamış 

iki önemli müfessirdir. Zemahşerî Mu‘tezile ekolüne mensup bir âlim olarak önemli 

eserler veren, Tabâtabâî ise Îran’da şiî kültürle yetişmiş bir âlimdir. Her iki âlim de 

yaşadığı dönemde, muâsırlarına göre tefsir alanında farklı metodla öne çıkmıştır.  

Bu çalışmamız beş bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde; araştırmanın 

konusu, problem durumu, araştırmanın önemi ve amacı, araştırmanın sınırı ve 

yöntemi, araştırmanın kaynakları ele alınmıştır. İkinci bölümde; literatür taraması 

yapılmıştır. Üçüncü bölümde; her iki müfessirin hayatları, eserleri, yaşadıkları 

sosyokültürel çevre, tefsirlerinin kaynakları ve tefsirdeki metodları incelenmiştir. 

Dördüncü bölümde; araştırmamızın ana eksenini oluşturan, el-Keşşâf ve el-Mîzân 

tefsirleri Kur’ân ilimleri açısından incelenmiş, müfessirlerin görüşleri Ulûmü’l-

Kur’ân’dan on beş başlık ekseninde mukayese edilmiştir. Beşinci bölümde ise; sonuç 

ve değerlendirme yapılmıştır. Araştırma sürecinde her iki tefsir, benzerlik-karşıtlık 

açısından irdelenmiş, tespit edilen bulgular yansıtılmıştır. 

Çalışmanın amacı; iki farklı mezhebe mensup müfessirlere ait tefsirlerde, Kur’ân 

ilimlerine bakış açılarındaki nükteleri ortaya çıkarmaktır. Bunun yanında her iki 

müfessire ait tefsir çalışmalarında, mezhepsel bakış açılarının eserlere ne ölçüde 

yansıdığını tespit etmektir. 

Sonuç; yapılan çalışma neticesinde Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin ulûmu’l-

Kur’ân’a yaklaşımlarının benzerlik arz ettiği ve genellikle konuya yaklaşımlarının 

mezhep taassubu ile olmadığı tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimler: Zemahşerî, Tabâtabâî, tefsir, el-Keşşâf, el-Mîzân, Kur’ân 

ilimleri. 

 

 

 



 

   iv 

 

ABSTRACT 

COMPARISON OF THE TAFSIR (EXEGESIS) OF “AL-KASHSHÂF” AND 

“AL-MIZAN” IN TERMS OF DISCIPLINES OF QURAN 

 

Şafak ÇATAL  

Ondokuz Mayıs University 

Institute of Graduate Studies 

Department of Basic Islamic Sciences 

PhD, February/2022 

Supervisor: Professor Dr. Mehmet OKUYAN  

 

Understanding the Qur’an is very important for forming the religious 

life. Tafsir is the best way both for understanding the Qur’an properly and to convey 

its message to the people. Therefore, The Qur’an is re-interpreted again and again all 

the time. The Tafsir of Qur’an was written in the earlier periods and it had provided 

fundamental to the ongoing ones. In this respect, it is important to examine the Tafsirs 

that was published in previous times and latter times in terms of the method and 

content. For this reason, we will compare Al-Kashshâf which was written by 

“Zemakhshari”, who was one of the Mu’tazila scholars, and Al-Mizan which was 

written by one of the modern Şiite writers ,who is “Tabâtabâî”, in the context of 

classical-modern comparisons. Zemakhshari and Tabâtabâî are two important 

mufessirs that lived in two different eras. Zemakhshari writed important books as a 

Mu’tazila scholar, on the other side Tabâtabâî had grown up in shia culture. Both 

scholars came up with different methods than other scholars during their era. 

Our study consists of 5 parts. In the introduction part; the topic of the research, 

state of problem, the importance of the research and its purpose, the boundaries of the 

research and its methods and the sources of this research were discussed. In the second 

part; literature review was done. In the third part; the sociocultural environment in 

which al-Zamakhshari and Tabâtabâî lived, their lives, works and their Tafsirs in terms 

of methods and sources were discussed. In the fourth part; the commentaries of both 

commentators, Al-Kashshâf and Al-Mîzan, are examined in terms of Qur’anic 

sciences, which is the backbone of our research, and the commentaries of them were 

compared according to 15 titles in Ulûmü’l-Kur’ân. In the fifth part; the study is 

summarized and discussed. In addition, during the research process, both 

commentaries were examined in terms of similarity and contrast, and the opposite 

findings were reflected. 

The purpose of this research is to discover the wits of the Tafsirs, written by 2 

scholars that belong to different sects. The other purpose is to determine how much 

their sectarian perspective affected their tafsirs.  

Result; as a consequence of the research, Similarities between Zemahşerî and 

Tabâtabâi’s approach to ulûmu’l-Qur’ân has been identified and it has generally been 

identified that their approach to the subject is not related with their secterian zealotry. 

Key Words: al-Zamakhsharî, Tabâtabâî, Tafsir, Al-Kashshâf, Al-Mîzan, 

Qur’anic Sciences. 

 



 

   v 

 

ÖNSÖZ 

Kur’ân-ı Kerîm, Yüce Allah tarafından vahiy meleği Cebrâ’îl (a.s.) aracılığıyla 

son peygamber Hz. Muhammed’e nâzil olan, mushaflaştırılan, Arapça olarak tevâtürle 

günümüze kadar gelen mu‘ciz ve evrensel bir kitaptır. İnsanın dünya ve ahiret hayatını 

tanzim etmek için indirilen, güncelliğini hiçbir zaman yitirmeyen ve geçerliliği 

kıyamete kadar devam edecek olan bir kitaptır. İçeriğinde genel olarak ilâhi emir ve 

yasaklar, öğütler, iman, ahlâk, ibadet kuralları, inananlar ve inkar edenler için vaad ve 

vaîdi, geçmiş ümmetlerin kıssaları ve ahiret halleri gibi konular bulunmaktadır.  

Kur’ân, ele aldığı her konuyu bilme merkezinde hikmet ve gaye temeline 

dayandırmaktadır. Bu durum onun doğru anlaşılmasını sağlamaktadır. Kur’ân’ın 

indiriliş sebebi vahyin muhatabı tarafından “anlaşılma” olması hasebiyle Kur’ân’ın 

tefsir edilmesine her dönemde ihtiyaç duyulmuştur. Tefsir tarihinde Kur’ân’ın 

yorumlanması için sarfedilen faaliyet ve gayretler aynı amaca hizmet etse de özelde 

her müfessirin ilim ve zihin dünyasının renkliliği, âyete yaklaşılan düşünce 

farklılıklarını beraberinde getirmiştir. Günümüze kadar ulaşan tefsir çalışmalarındaki 

farklı anlama lezzetleri, bunun en bariz göstergesidir.  

Bu çalışmamızda, Mu‘tezile âlimlerinden Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) el-

Keşşâf’ı ile modern dönem Şiî müelliflerinden Tabâtabâî’nin (1904-1981) el-Mîzân’ı, 

Kur’ân ilimleri ekseninde ele alınmıştır. Bu çalışmanın yapılmasının, özellikle tefsir 

literatüründe veya ilgili diğer alanlardaki araştırmalara bir nebze de olsa katkı sunacağı 

kanaatindeyiz. Asıl gayemiz özelde Kur’ân’ı daha iyi anlama, genelde ise 

anlayabildiğimizi anlaşılır hale getirerek sunma çabasıdır. 

Çalışmamız beş bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde; araştırmanın konusu, 

problem durumu, araştırmanın önemi ve amacı, araştırmanın sınırı ve yöntemi, 

araştırmanın kaynakları ele alınmıştır. İkinci bölümde; literatür taraması yapılmıştır. 

Üçüncü bölümde; her iki müfessirin hayatları, eserleri, yaşadıkları sosyokültürel 

çevre, tefsirlerinin kaynakları ve tefsirdeki metodları incelenmiştir. Dördüncü 

bölümde; araştırmamızın ana eksenini oluşturan, el-Keşşâf ve el-Mîzân tefsirleri 

Kur’ân ilimleri açısından incelenmiş, müfessirlerin görüşleri Ulûmü’l-Kur’ân’dan; 

sebeb-i nüzûl, nesh, muhkem-müteşâbih, müşkilü’l-Kur’ân, aksâmu’l-Kur’ân, 

emsâlü’l-Kur’ân, hurûf-ı mukatta‘a, kısasu’l-Kurân, mücmel-mübeyyen, Fedâilü’l-

Kur’ân, münâsebâtü’l-Kur’ân, üslûbü’l-Kur’ân, hakikat-mecâz, i‘câzü’l-Kur’ân ve 



 

   vi 

 

vücuh-nezâir ekseninde mukayese edilmiştir. Beşinci bölümde ise; sonuç ve 

değerlendirme yapılmıştır.  

Öncelikle bu çalışmaya çok sayıda kişinin katkısı olması hasebiyle her birine 

ayrı ayrı teşekkürlerimi sunarım. Araştırma sürecinde görüş ve önerileriyle rehberlik 

eden, desteğini esirgemeyen değerli hocam Prof. Dr. Mehmet OKUYAN’a 

şükranlarımı arz ederim. Ayrıca tez izleme komitesi üyeleri olan ve yardımlarını sunan 

Prof. Dr. Ali Rıza AYDIN ve Doç. Dr. Mustafa KARA’ya, bunun yanında araştırmada 

istifade ettiğim kaynakların müelliflerine, eğitim yaşamımda maddi-manevi destek 

veren merhume/merhum anne ve babama, tüm hocalarıma, kıymetli eşime ve 

çocuklarıma şükranlarımı sunarım. 

 

Şafak ÇATAL 

  

  



 

   vii 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ KABUL ONAYI ............................................................................................... İ 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI ............................................................ İİ 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI ............................................. İİ 

ÖZET  ..............................................................................................................İİİ 

ABSTRACT .......................................................................................................... İV 

ÖNSÖZ  ............................................................................................................... V 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................... Vİİ 

KISALTMALAR .................................................................................................. Xİİ 

1. GİRİŞ  ............................................................................................................... 1 
1.1. Araştırmanın Konusu ......................................................................................... 1 

1.2. Problem Durumu ............................................................................................... 1 

1.3. Araştırmanın Önemi ve Amacı ........................................................................... 2 
1.4. Araştırmanın Sınırı ve Yöntemi ......................................................................... 2 

1.5. Araştırmanın Kaynakları .................................................................................... 3 

2. LİTERATÜR...................................................................................................... 4 
2.1. Zemahşerî Hakkında Yapılan Çalışmalar ............................................................ 4 

2.1.1. Eserler ......................................................................................................... 4 

2.1.2. Doktora Tezleri ............................................................................................ 4 

2.1.3. Yüksek Lisans Tezleri .................................................................................. 5 

2.2. Tabâtabâî Hakkında Yapılan Çalışmalar ............................................................. 6 

2.2.1. Doktora tezleri ............................................................................................. 6 

2.2.2. Yüksek Lisans Tezleri .................................................................................. 6 

2.2.3. Diğer Çalışmalar .......................................................................................... 8 

3. ZEMAHŞERÎ VE TABÂTABÂÎ’NİN HAYATLARI, YAŞADIKLARI 

SOSYOKÜLTÜREL ÇEVRE VE TEFSİRLERİNİN ÖZELLİKLERİ.............. 9 
3.1. Müfessirlerin Hayatları ve Eserleri...................................................................... 9 

3.1.1. Zemahşerî’nin Hayatı ................................................................................... 9 

3.1.1.1. Zemahşerî’nin Hocaları ........................................................................11 

3.1.1.2. Zemahşerî’nin Öğrencileri ....................................................................12 

3.1.1.3. Zemahşerî’nin Eserleri .........................................................................13 

3.1.1.3.1. Temel İslam Bilimlerine Ait Eserleri .............................................13 

3.1.1.3.2. Dil, Lügat ve Edebiyat’a Ait Eserleri .............................................14 

1.1.1.3.3. Diğer Eserleri ................................................................................16 

1.1.1.3.4. Yazma Eserler ...............................................................................17 

3.1.2. Tabâtabâî’nin Hayatı ...................................................................................18 

3.1 2.1. Tabâtabâî’nin Hocaları .........................................................................19 
3.1.2.2. Tabâtabâî’nin Öğrencileri .....................................................................20 

3.1.2.3.Tabâtabâî’nin Eserleri ...........................................................................21 

3.2. Müfessirlerin Yaşadıkları Sosyokültürel Çevre ..................................................23 

3.2.1. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölge ....................................................................23 

3.2.1.1. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölgenin Coğrafi Durumu ..............................23 

3.2.1.2. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölgenin Sosyoekonomik Durumu .................24 

3.2.1.3. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölgenin Siyasal Durumu ...............................26 
3.2.1.4. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölgenin Kültürel Durumu .............................27 

3.2.2. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölge .....................................................................29 

3.2.2.1. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölgenin Coğrafi Durumu ...............................29 
3.2.2.2. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölgenin Sosyoekonomik Durumu ..................29 



 

   viii 

 

3.2.2.3. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölgenin Siyasal Durumu ................................31 

3.2.2.4. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölgenin Kültürel Durumu ..............................33 

3.3. Müfessirlerin Tefsirlerinin Kaynakları ...............................................................34 

3.3.1. Zemahşerî’nin Tefsirinin Kaynakları ...........................................................34 

3.3.2. Tabâtabâî’nin Tefsirinin Kaynakları ............................................................39 

3.4. Müfessirlerin Tefsirdeki Metotları .....................................................................45 

3.4.1. Zemahşerî’nin Tefsirdeki Metodu ...............................................................45 

3.4.2. Tabâtabâî’nin Tefsirdeki Metodu ................................................................47 

4. “EL-KEŞŞÂF” VE “EL-MÎZÂN” ADLI TEFSİRLERİN KUR’ÂN 

İLİMLERİ AÇISINDAN MUKÂYESESİ ...........................................................50 
4.1. Sebeb-i Nüzûl ....................................................................................................51 

4.1.1. Kavramsal Çerçeve .....................................................................................51 

4.1.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Nüzûl Sebebine Yaklaşımı ..............................54 

4.1.3. Nüzûl Sebebine Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin Yaklaşımı .. 

  ..................................................................................................................56 

4.1.3.1. Bakara, 2/115: ......................................................................................56 

4.1.3.2. Bakara, 2/158: ......................................................................................59 

4.1.3.3. Mâide, 5/93: .........................................................................................61 
4.1.3.4. Âl-i İmrân, 3/188: ................................................................................64 

4.1.4. Değerlendirme ............................................................................................65 

4.2. Nesh Problemi ...................................................................................................65 

4.2.1. Kavramsal Çerçeve .....................................................................................65 

4.2.2. Zemahşerî’ ve Tabâtabâî’nin Neshe Yaklaşımı ............................................69 

4.2.3. Neshe Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin Yaklaşımı ..............70 

4.2.3.1. Bakara, 2/106: ......................................................................................70 
4.2.3.2. Ra‘d, 13/39: .........................................................................................73 

4.2.3.3. Nahl, 16/101: .......................................................................................76 

4.2.4. Mensûh Olduğu İddia Edilen Bazı Âyetlere İki Müfessirin Yaklaşımı .........79 

4.2.4.1. Bakara, 2/180: ......................................................................................79 

4.2.4.2. Nisâ, 4/15. ............................................................................................82 

4.2.4.3. Enfâl, 8/65: ..........................................................................................83 

4.2.5. Değerlendirme ............................................................................................86 

4.3. Muhkem ve Müteşâbih ......................................................................................87 

4.3.1. Kavramsal Çerçeve .....................................................................................87 

4.3.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Muhkem-Müteşâbih’e Yaklaşımı ....................89 

4.3.3. Muhkem-Müteşâbihe Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ..................................................................................................90 

4.3.3.1. Âl-i İmrân, 3/7: ....................................................................................90 
4.3.3.2. Hûd, 11/1: ............................................................................................94 

4.3.3.3. Zümer, 39/23: ......................................................................................96 

4.3.4. Değerlendirme ............................................................................................98 

4.4. Müşkilü’l-Kur’ân...............................................................................................99 

4.4.1. Kavramsal Çerçeve .....................................................................................99 

4.4.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Müşkilü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı ...................... 102 

4.4.3. Müşkilü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 103 

4.4.3.1. Âl-i İmrân, 3/59: ................................................................................ 103 



 

   ix 

 

4.4.3.2. Bakara, 2/222. .................................................................................... 105 

4.4.3.3. Ra‘d, 13/28: ....................................................................................... 106 

4.4.4. Değerlendirme .......................................................................................... 108 

4.5. Aksâmü’l-Kur’ân............................................................................................. 109 

4.5.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................... 109 

4.5.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Aksâmü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı ...................... 111 

4.5.3. Aksâmü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 113 

4.5.3.1. Yûnus, 10/53: ..................................................................................... 113 
4.5.3.2. Fecr, 89/1-5:....................................................................................... 115 

4.5.3.3. Tîn, 95/1-3: ........................................................................................ 118 

4.5.4. Değerlendirme .......................................................................................... 121 

4.6. Emsâlü’l-Kur’ân .............................................................................................. 121 

4.6.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................... 121 

4.6.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Emsâlü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı ........................ 125 

4.6.3. Emsâlü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 126 

4.6.3.1. Bakara, 2/26: ...................................................................................... 126 

4.6.3.2. Ra‘d, 13/35: ....................................................................................... 128 
4.6.3.3. Ankebût, 29/43: ................................................................................. 129 

4.6.4. Değerlendirme .......................................................................................... 131 

4.7. Hurûf-ı Mukatta‘a ............................................................................................ 132 

4.7.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................... 132 

4.7.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Hurûf-ı Mukatta‘aya Yaklaşımı ..................... 135 

4.7.3. Hurûf-ı Mukatta‘aya Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 137 

4.7.3.1. Bakara, 2/1: ........................................................................................ 137 

4.7.3.2. Meryem, 19/1: .................................................................................... 142 

4.7.3.3. Şûrâ, 42/1-2: ...................................................................................... 144 

4.7.4. Değerlendirme .......................................................................................... 147 

4.8. Kısasu’l-Kur’ân ............................................................................................... 147 

4.8.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................... 147 

4.8.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Kısasu’l-Kur’ân’a Yaklaşımı ......................... 151 

4.8.3. Kısasu’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin Yaklaşımı

  ................................................................................................................ 152 

4.8.3.1. Hûd, 11/100: ...................................................................................... 152 
4.8.3.2. Yûsuf 12/3: ........................................................................................ 155 

4.8.3.3. Yûsuf, 12/111: ................................................................................... 159 

4.8.4. Değerlendirme .......................................................................................... 161 

4.9. Mücmel ve Mübeyyen ..................................................................................... 162 

4.9.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................... 162 

4.9.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Mücmel-Mübeyyen’e Yaklaşımı ................... 165 

4.9.3. Mücmel-Mübeyyene Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 166 

4.9.3.1. Bakara, 2/187: .................................................................................... 166 

4.9.3.2. Bakara, 2/228: .................................................................................... 168 
4.9.3.3. Âli İmrân, 3/7: ................................................................................... 170 



 

   x 

 

4.9.4. Değerlendirme .......................................................................................... 173 

4.10. Fedâilü’l-Kur’ân ............................................................................................ 174 

4.10.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................. 174 

4.10.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Fedâilü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı ...................... 177 

4.10.3. Fedâilü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 179 

4.10.3.1. Fâtiha, 1/1-7: .................................................................................... 179 

4.10.3.2. Bakara, 2/2: ...................................................................................... 182 
4.10.3.3. Yûnus, 10/57: ................................................................................... 184 

4.10.4. Değerlendirme ........................................................................................ 185 

4.11. Münâsebâtü’l-Kur’ân ..................................................................................... 186 

4.11.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................. 186 

4.11.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Münâsebâtü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı............... 189 

4.11.3. Münâsebâtü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 191 

4.11.3.1. Fâtiha, 1/ 1-7: ................................................................................... 191 

4.11.3.2. Âl-i İmrân, 3/1-2: ............................................................................. 193 

4.11.3.3. Hûd, 11/115: .................................................................................... 195 

4.11.4. Değerlendirme ........................................................................................ 196 

4.12. Üslûbu’l-Kur’ân ............................................................................................ 197 

4.12.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................. 197 

4.12.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Üslûbü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı ...................... 200 

2.12.3. Üslûbü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 202 

4.12.3.1. Bakara, 2/186: .................................................................................. 202 
4.12.3.2. Bakara, 2/275: .................................................................................. 204 

4.12.3.3. Âl-i İmrân, 3/180: ............................................................................ 206 

4.12.4. Değerlendirme ........................................................................................ 207 

4.13. Hakikat ve Mecâz .......................................................................................... 208 

4.13.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................. 217 

4.13.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Hakikat ve Mecâza Yaklaşımı ..................... 208 

4.13.3. Hakikat ve Mecâza Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 211 

4.13.3.1. Bakara, 2/16: .................................................................................... 211 

4.13.3.2. Bakara, 2/19: .................................................................................... 213 
4.13.3.3. Enfâl, 8/2: ........................................................................................ 215 

4.13.4. Değerlendirme ........................................................................................ 217 

4.14. İ‘câzü’l-Kur’ân .............................................................................................. 222 

4.14.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................. 222 

4.14.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin İ‘câzü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı ........................ 226 

4.14.3. İ‘câzü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere iki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 228 

4.14.3.1. Bakara, 2/23: .................................................................................... 228 

4.14.3.2. Hûd, 11/13: ...................................................................................... 230 

4.14.3.3. İsrâ, 17/88: ....................................................................................... 232 

4.14.4. Değerlendirme ........................................................................................ 234 

4.15. Vücûh ve Nezâir ............................................................................................ 234 



 

   xi 

 

4.15.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................. 234 

4.15.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Vücûh ve Nezâir’e Yaklaşımı ...................... 238 

4.15.3. Vücûh ve Nezâire Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı ................................................................................................ 238 

4.15.3.1. Vücûh ile İlgili Âyetler ..................................................................... 238 

4.15.3.1.1. Salât Kelimesi: .......................................................................... 238 

4.15.3.1.2. Hüdâ Kelimesi: .......................................................................... 242 

4.15.3.2. Nezâir ile İlgili âyetler ...................................................................... 245 

4.15.5.3.2.1. Sâffât, 37/64: .......................................................................... 245 

4.15.3.2.2. Kâri‘a, 101/9-11: ....................................................................... 247 

4.15.3.2.3. Hümeze, 104/4-6: ...................................................................... 248 

4.15.4. Değerlendirme ........................................................................................ 249 

5. SONUÇ  ............................................................................................................ 250 
KAYNAKÇA ....................................................................................................... 254 
ÖZ GEÇMİŞ ....................................................................................................... 264 
 

 

  



 

   xii 

 

KISALTMALAR 

AÜDTCF  : Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi  

AÜSBE   : Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

AÜTAED  : Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 

Bk./bk.    : Bakınız 

CÜİFD   : Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

çev.    : Çeviren 

ÇÜİFD   : Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

DAAD   : Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 

DD    : Diyanet Dergisi 

DİA    : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

DİD    : Diyanet İlmi Dergi 

DÜİFD   : Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

GÜİFD   : Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

haz.     : Hazırlayan 

Hz.    : Hazreti 

HÜİFD    : Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

İFAV    : İlahiyat Fakültesi Vakfı 

İHAD   : İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 

İİD    : İslami İlimler Dergisi 

İM    : İslam Medeniyeti 

İSAV     : İslâmî Araştırmalar Vakfı 

İTD    : İslam Tetkikleri Dergisi 

krş.     : Karşılaştırınız 

KTA    : Kur’ân ve Tefsir Araştırmaları 

MEB    : Milli Eğitim Bakanlığı 

MÜİFY    : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları 

OMÜ    : Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

OMÜİFD   : Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

sdl.     : Sadeleştiren 

SDÜSBED  : Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi  

TDK     : Türk Dil Kurumu 

TDV     : Türkiye Diyanet Vakfı 

TYEKB   : Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

terc.     : Tercüme 

thk.     : Tahkik 

TKSAD   : Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi, 

(ty)     : Tarih Yok 

UÜ     : Uludağ Üniversitesi 

(yy)     : Yayın yeri yok 

Yay.    : Yayınları



1 

 

 

1. GİRİŞ 

Kur’ân’ın hükümlerinin kıyamete kadar bâki kalması ve hayatın her evresine 

rehberlik etmesi nedeniyle mesajını doğru bir şekilde anlamak gerekir. Hayatın sürekli 

değişken olması yeni dini ihtiyaçların ortaya çıkmasını kaçınılmaz kılmaktadır. Bu 

durum Kur’ân’ın yeniden yorumlanmasını zorunlu kılmış ve çalışmaların günümüze 

kadar devam etmesine neden olmuştur. Söz konusu faaliyetlerin bundan böyle de 

devam etme zarureti ise izahtan varestedir.  

Tefsir, Kur’ân’ı yorumlama faaliyeti olduğundan dolayı anlayış farklılıklarını 

beraberinde getirmektedir. Bugüne kadar yapılan tefsir çalışmalarına bakıldığında da 

bu durum açıkça görülmektedir. Bununla birlikte farklılaşmaya sebep olan 

dinamiklerin de iyi bir şekilde analiz edilmesi zorunludur.  

1.1. Araştırmanın Konusu 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Kur’ân ilimleri açısından âyetlere yaklaşımlarını 

belirlemek, yorumlarını tahlil etmek, "El-Keşşâf" ve "El-Mîzân" Adlı Tefsirlerin 

Kur’ân İlimleri Açısından Mukâyesesi” başlıklı doktora tezimizin konusunu 

oluşturmaktadır. 

1.2. Problem Durumu 

İslâm’da Kur’ân, hayatın tüm evresine nüfuz eden en temel kaynaktır. Bu durum 

onun bildirimlerini doğru anlamayı zorunlu kılmaktadır. Dönemsel olarak yeni dini 

ihtiyaçların ortaya çıkması Kur’ân’ın yeniden yorumlanmasını da beraberinde 

getirmektedir.  

Müfessirler Kur’ân’ı yorumlarken yaşadığı dönemin dini ihtiyaç ve 

problemlerini de göz önünde bulundurmuşlardır. Kur’ân’ın yorumlandığı dönemlerde 

çok çeşitli unsurların etkili olduğu anlaşılmaktadır. Her müfessirin anlama metodu; 

içinde bulunduğu şartlar, sahip olduğu dünya görüşü ve dini algılayış tarzına göre 

şekillenmiştir. Bu bakımdan çalışmamıza konu olan tefsirler hakkındaki 

araştırmamızda bu ve benzer etmenleri göz önünde bulundurmak önem arz etmektedir.  

Zemahşerî Mu‘tezileye mensup, Tabâtabâî ise Şi‘î çevrede yetişmiş bir âlimdir. 

Her iki müfessir, yetiştikleri farklı ortam nedeniyle Kur’ân’ın yorumlanmasına yeni 



 

   2 

 

bir çehre kazandırmışlardır. Bu itibarla değişik dönemlerde kaleme alınan, farklı 

ekollere mensup anlayış zenginliklerini ortaya koyan mukâyese temelli çalışmaların 

yetersizliği çalışmamızın problemini oluşturmaktadır. 

1.3.Araştırmanın Önemi ve Amacı 

Günümüzde farklı ekollere mensup âlimlerce tefsir alanlarında kaleme alınan ve 

anlamadaki farklılıkların zenginliğini ortaya koyan, mukâyese esaslı çalışmaların 

yetersiz oluşu, "El-Keşşâf" ve "El-Mîzân" Adlı Tefsirlerin Kur’ân İlimleri Açısından 

Mukâyesesi” ana başlıklı tezin araştırılmasına yönlendirmiştir. Bu tefsirlerin daha 

önce mukâyeselerinin yapılmamış olması araştırmanın, özgün bir niteliğe sahip 

olduğunu ve önemini ortaya koymaktadır. 

Araştırmanın amacı, “el-Keşşâf” ve “el-Mîzân” tefsirlerini Kur’ân ilimleri 

bağlamında inceleyerek, müelliflerin benzer ve karşıt noktalarını tespit ederek 

mukâyese etmektir. Bunun yanında özellikle tefsir literatüründeki araştırmalara bir 

nebze de olsa katkı sağlamaktır. Ayrıca farklı bakış açılarını insanlığa sunarak 

Kur’ân’ın daha iyi anlaşılması için sarfedilen gayretlerde bir virgül olabilmektir.  

1.4. Araştırmanın Sınırı ve Yöntemi 

Araştırma, Mu‘tezile ve Şiî ekolüne mensup iki farklı âlimin tefsir kaynağıyla 

sınırlıdır. Böylece çalışmanın genel seyri; Mu‘tezilî âlimlerden Zemahşerî’ye ait olan 

el-Keşşâf ile Şiî müelliflerinden Tabâtabâî’ye ait olan el-Mîzân adlı tefsirler, Kur’ân 

ilimlerinin belirli bir bölümü açısından incelenmesi suretiyle sınırlı tutulmuştur. 

Konular, literatür taraması yöntemiyle yürütülmüş, ilgili âyetlerin tespiti 

yapılmış ve kendi başlığı altında dizayn edilmiştir. Müfessirlerin konuyu ele alış 

biçimi dillendirilerek mukâyese yöntemi kullanılmıştır. Konu başlıklarına ilişkin 

âyetler hakkında tefsir kaynaklarındaki değerlendirmeler kısaca belirtildikten sonra, 

müelliflerin konuya yaklaşımları ifade edilmiştir. 

Konuyla ilgili âyetlerin mealleri, Diyanet İşleri Başkanlığı’nın Kur’an Yolu 

Meali ve Tefsiri ile Mehmet Okuyan’ın Kur’an Meal-Tefsir adlı eserden alınmıştır. 

Kur’ân âyetleri; sûre adı, sûrenin Kur’ân’daki resmî sırası, âyet numarası şeklinde 

gösterilmiştir. Hadis nakillerinde de ilk geçtiği yerde eserin tam künyesi, diğer 

yerlerde ise müellif adı, eser adı, kitap adı, kitap/bâb adı ve numarası, cilt ve sayfa 

numaraları belirtilmiştir.  



 

   3 

 

1.5. Araştırmanın Kaynakları  

Çalışmamızın birincil derecede temel kaynakları Zemahşerî’nin el-Keşşâf ‘an 

Hakâikı Gavâmidi’t-Tenzîl ve ‘Uyûni’l-Ekâvîl fî Vücûhi’t-Te’vîl adlı tefsiri ile Şiî 

müfessirlerinden Tabâtabâî’nin el-Mîzân fî Tefsîri’l-Kur’ân adlı tefsir kitapları 

olmuştur.  

Konumuzla ilgili olarak İslâm ülkelerinde yetişen ilim adamları tarafından 

kaleme alınmış klasik eserlerle birlikte güncel çalışmalardan da istifade edilerek 

veriler toplanmış ve bilimsel bir metotla ayrıştırılarak kaleme alınmıştır. 

  



 

   4 

 

2. LİTERATÜR ÖZETİ 

2.1. Zemahşerî Hakkında Yapılan Çalışmalar 

Zemahşerî’nin yazdığı eserler kendisinden sonraki ilim hayatını son derece 

etkilemiştir. Bu nedenle eserleri üzerine çok sayıda çalışma yapılmıştır. Örneğin el-

Keşşâf’ı üzerine el-Çarperdi (ö. 746), Kutbuddîn eş-Şîrâzî (ö. 710), el-Bâbertî (ö. 786), 

et-Teftâzânî (ö. 792), es-Seyyid eş-Şerîf el-Curcânî (ö. 816) gibi pek çok ünlü âlim 

haşiye ve ta‘lika yazmışlardır.1  

Zemahşerî hakkında yapılan diğer çalışmalardan bazıları ise şunlardır: 

2.1.1. Eserler 

1. Mustafa Sâvî el-Cüveynî tarafından kaleme alınan Menhecü’z-Zemahşerî fî 

Tefsîri’l-Kurʾân ve Beyânü İʿcâzih adlı eser, Kahire 1959. 

2. Yine Mustafa Sâvî el-Cüveynî tarafından kaleme alınan Kırâʾe fî Türâssi’z-

Zemahşerî adlı eser, İskenderiye 1997. 

3. Ahmed Muhammed el-Havfî tarafından kaleme alınan ez-Zemahşerî adlı 

eser, Kahire 1966. 

4. Muhammed Şâhin tarafından kaleme alınan Cârullāh ez-Zemahşerî ve 

Eseruhû fi’d-Dirâsâti’n-Nahviyye adlı eser, Kahire 1969. 

5. Murtazâ Âyetullahzâde Şîrâzî tarafından kaleme alınan ez-Zemahşerî 

Lugaviyyen ve Müfessiran adlı eser, Kahire 1977. 

2.1.2. Doktora Tezleri 

1. Mustafa Nâsıf tarafından hazırlanan el-Belâğa ʿİnde’z-Zemaḫşerî başlıklı 

doktora tezi, Aynüşşems Üniversitesi, Kahire 1952. 

2. Ali Özek tarafından hazırlanan Zemahşerî ve Arap Lügatçılığındaki Yeri 

başlıklı doktora tezi, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, İstanbul 1973. 

 
1  el-Keşşâf üzerine yazılan haşiye ve taʿlikler hakkında detaylı bilgi için bkz. Şükrü Maden, 

Tefsirde Haşiye Geleneği ve Şeyhzâde’nin Envârü’t-Tenzîl Hâşiyesi, İsam Yayınları, İstanbul 
2015, s. 326-334; Ayrıca bkz. Ebû’l-Kâsım Mahmud b. Ömer b. Muhammed ez-Zemahşerî (ö. 

538/1144), el-Keşşâf ‘an Hakâiki Gavâmizi’t-Tenzîl ve ‘Uyûni’l-Ekâvi’l fî Vucûhi’t-Te’vîl, C. 1, 

çev. Muhammed Coşkun, Ömer Çelik, Necdet Çağıl ve Adil Bebek, Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, İstanbul 2016, ss. 46-51. 



 

   5 

 

3. Cihat Tunç tarafından hazırlanan Zemahşerî ve Kelâmın Ana Meseleleri 

başlıklı doçentlik tezi, Anakara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi, Ankara 1976. 

4. Muhammed b. Abdülhalîm tarafından hazırlanan A Critical Edition of Ru’ûs 

al-Masâil by al-Zamakshari başlıklı doktora tezi, Saint Andrews Üniversitesi, 1977. 

5. Michael Schub tarafından hazırlanan Linguistic Topics in al-Zamakhshari’s 

Commentary of the Qurʾân başlıklı doktora tezi, California Üniversitesi, 1977. 

6. B. N. Zubir tarafından hazırlanan Balagha as an Instrument of Qurʾân 

Interpretation: A Study of al-Kashshâf başlıklı doktora tezi, Londra Üniversitesi, 1999. 

7. Abdülcelîl Bilgin tarafından hazırlanan Kur’an’daki Deyimler ve 

Zemahşerî’nin Keşşâf’ı başlıklı doktora tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara 2007. 

8.  Muhammet Sacit Kurt tarafından hazırlanan Bir Zemahşerî Eleştirmeni 

Olarak Tîbî ve “Futuhu’l-Ğayb fi’l-Keşf ‘an Kınâʻi’r-Rayb” başlıklı doktora tezi, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun 2017. 

2.1.3. Yüksek Lisans Tezleri 

1. Kâmil Muhammed Uveyda tarafından hazırlanan ez-Zemahşerî: el-

Müfessirü’l-Belîğ başlıklı yüksek lisans tezi, Beyrut 1994. 

2. Abdüssettâr Dayf tarafından hazırlanan Cârullāh Mahmûd b. ʿÖmer ez-

Zemahşerî: Hayâtühû ve Şiʿrüh başlıklı yüksek lisans tezi, Kahire 1994. 

3. Musa Alp tarafından hazırlanan Zemahşerî’nin Keşşâf’ında Mutezilî 

Görüşlere Filolojik Yaklaşımlar başlıklı yüksek lisans tezi, Erciyes Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri 1998. 

4. Reşîd Abdurrahman el-Ubeydî tarafından hazırlanan ez-Zemaḫşerî el-Luġavî 

ve Kitâbühü’l-Fâʾik başlıklı yüksek lisans tezi, Bağdat 2001. 

5. Murat Kaya tarafından hazırlanan Zemahşerî’de Tasavvufî Kavramlar 

(Makâmât Örneği) başlıklı yüksek lisans tezi, Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Van 2006. 2 

 
2  Zemahşerî hakkında yapılan çalışmalar hakkında geniş bilgi için ayrıca bk. Andrew. J. A,Lane, 

Traditional Mu‘tazilite Qurʾân Commentary: The Kashshâf of Jār Allâh al-Zamakhsharî (d. 

538/1144), Leiden 2006, ss. 237-243; Yüksek Öğretim Kurulu Başkalığı, Erişim: 07 Temmuz 

2021, https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp; Türkiye Diyanet Vakfı 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp


 

   6 

 

2.2. Tabâtabâî Hakkında Yapılan Çalışmalar 

Tabâtabâî’nin kaleme aldığı eserler hakkında da çeşitli çalışmalar yapılmıştır. 

Bunlardan tespit edebildiklerimizden bazıları şunlardır. 

2.2.1. Doktora tezleri  

1. Musa Kâzım Yılmaz tarafından hazırlanan Tabersî ve Tabatabâi’de İmâmiye 

Tefsiri adlı doktora tezi, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 

1985. 

2. Yâsîn Ali Bâbekir Âbidîn tarafından hazırlanan Menhecü’l-Üstâz Muhammed 

Hüseyn et-Tabâtabâʾî fî Tefsîri’l-Mîzân Dirâse Mukârene adlı doktora tezi, Ümmü 

Dermân Kur’ân-ı Kerîm ve İslâmî İlimler Üniversitesi, 2004. 

3. Mansur Yayla tarafından hazırlanan İbn Âşûr ve Tabâtabâî’nin Bazı Tefsir 

Problemleri ile İlgili Görüşlerinin Mukayesesi başlıklı doktora tezi, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2019. 

4. Hatice Erkoç tarafından hazırlanan Tabâtabâî’nin Kur’ân’ı Tefsir Yöntemi 

adlı doktora tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2020. 

5. Enver Türkmen tarafından hazırlanan fî Zilâli’l-Kur’ân ve el-Mîzân Adlı 

Tefsirlerin Kur’ân İlimleri Açısından Mukâyesesi adlı doktora çalışması tez 

aşamasında devam etmektedir. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Samsun 2021. 

2.2.2. Yüksek Lisans Tezleri 

1. Ali Ramazan Matar tarafından et-Tabâṭabâʾî ve Menhecühû fî Tefsîrihi’l-

Mîzân adıyla hazırlanan yüksek lisans tezi, Câmiatü’l-Kâhire Külliyyetü Dâri’l- 

‘ulûm, 1980. 

2. Ali el-Evsî tarafından yapılan et-Tabâṭabâʾî ve Menhecühû fî Tefsîrihi’l-

Mîzân adlı çalışma. 

3. Yûsuf Selîm İbrâhim el-Fakîr tarafından Tefsîru Muhammed Hüseyn et-

Tabâtabâʾî el-Mîzân fî Tefsîri’l-Kurʾân Dirâse Menheciyye ve Nakdiyye adıyla 

hazırlanan yüksek lisans tezi, Ürdün Üniversitesi, Amman 1994. 

 
İslam Araştırmaları Merkezi, Erişim: 07 temmuz 2021, 

http://ktp.isam.org.tr/?url=tezilh/findrecords.php. 

http://ktp.isam.org.tr/?url=tezilh/findrecords.php


 

   7 

 

4. Avd b. Hasan b. Ali el-Vâdiî tarafından hazırlanan et-Tabâtabâʾî ve 

Menhecühû fî Tefsîrihî başlıklı yüksek lisans tezi, Riyad Melik Suûd Üniversitesi, 

Riyad 1421. 

5. Alekber Muradov tarafından hazırlanan Elmalılı ve Tabâtabâî Tefsirlerinde 

Siyasal İçerikli Âyetler ve Yorumları adlı yüksek lisans tezi, Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2000. 

6. Mühenned Muhammed Sâlih tarafından hazırlanan el-Ârâʾü’l-Felsefiyye 

ve’l-Kelâmiyye ʿİnde’l-ʿAllâme Muḥammed Hüseyn et-Tabâtabâî başlıklı yüksek 

lisans tezi, Kûfe Üniversitesi, Necef 2006. 

7. Yasin Apaydın tarafından hazırlanan Mustafa S Muhammed Hüseyin 

Tabâtabâî'de Varlık Kavramı adlı yüksek lisans tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2010.  

8. Mustafa Solhan tarafından hazırlanan Tabâtabâî'nin el-Mîzân fî Tefsîri'l-

Kur'ân Adlı Eserinde İ‘câzu’l-Kur’ân Anlayışı adlı yüksek lisans tezi, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2019. 

9. Ayşe Yüksel Yılmaz tarafından hazırlanan Tabâtabâî'nin el-Mîzân Tefsirinde 

Hz. Adem -yaratılışı ve hayatı- başlıklı yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2019.  

10. Bayram Deniz tarafından hazırlanan İsmet-i Enbiyâ Düşüncesinin Kur’an 

Yorumuna Etkisi: Mevdûdî ve Tabâtabâî Örneği adlı yüksek lisans tezi, Aksaray 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Akasray 2019. 

11. Murat Toprak tarafından hazırlanan Tabâtabâî'nin el-Mîzân İsimli 

Tefsirinde Müteşâbihu’l-Kur’ân başlıklı yüksek lisans tezi, Bursa Uludağ Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa 2020.  

12. Besri Bilgetay tarafından hazırlanan Şii Tefsir Geleneğinde Takiyye 

Kavramı (Tabâtabâî’nin el-Mîzân fî Tefsîri’l-Kur'ân Özelinde) başlıklı yüksek lisans 

tezi, Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Muş 2020.  



 

   8 

 

2.2.3. Diğer Çalışmalar 

Vefatından sonra Tabâtabâî hakkında çeşitli armağan kitapları (yâdnâme) 

yayımlanmıştır (Tahran 1361 hş., 1362 hş., 1363 hş.; Kum 1361 hş., 1381 hş.; Tebriz 

1370 hş.).3 

  

 
3  el-Mîzân hakkında yapılan çalışmalarla ilgili bk. Mertoğlu, “Tabâtabâî”, DİA, C. 39, s. 308; 

Yüksek Öğretim Kurulu Başkalığı, Erişim: 07 Temmuz 2021, 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp; Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Araştırmaları Merkezi, Erişim: 07 Temmuz 2021, 

http://ktp.isam.org.tr/?url=tezilh/findrecords.php. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp
http://ktp.isam.org.tr/?url=tezilh/findrecords.php


 

   9 

 

3. ZEMAHŞERÎ ve TABÂTABÂÎ’NİN HAYATLARI, 

YAŞADIKLARI SOSYOKÜLTÜREL ÇEVRE ve TEFSİRLERİNİN 

ÖZELLİKLERİ 

Bu bölümde dört temel başlık altında müfessirlerin hayatları ve eserleri, 

yaşadıkları sosyokültürel çevre, tefsirlerinin kaynakları ve metotları incelenmiştir. 

Birinci bölümdeki konuların temel gayesi, müfessirleri yakından tanımak ve kaleme 

aldıkları tefsir çalışmalarının arka planlarını gün yüzüne çıkarmak ve bu araştırmanın 

asıl konularını içinde barındıran ikinci bölümün altyapısını oluşturmaktır.  

3.1. Müfessirlerin Hayatları ve Eserleri 

3.1.1. Zemahşerî’nin Hayatı 

Tefsir, kelâm, fıkıh usulü, hadis, mantık, felsefe ve dil âlimi olan ve bu alanlarda 

pek çok ilim adamının yetişmesine katkıda bulunan Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. 

Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, hicri 467 yılının Receb ayının 27’sinde (18 

Mart 1075) Zemahşer köyünde doğmuştur. Zemahşer, Türkmenistan’ın Taşavuz 

(Daşoğuz, Taşauz) ilinin Köroğlu ilçesine bağlı bir köydür.4  

Hârizm, Orta Asya’nın medenî anlamda gelişmesine büyük katkısı olan 

bölgelerinden birisidir.5  Zemahşerî’nin doğumu Sultan Melikşâh devrinde vezirlik 

yapan Nizâmü’l-Mülk’ün hükmettiği döneme denk gelmektedir.6 O, doğduğu şehre 

nispetle Zemahşerî, uzun bir müddet Mekke’de yaşamış olması nedeniyle Cârullah, 

yaşadığı bölgedeki insanlar tarafından onure edilmesinden dolayı “fahr-i hârizm” 

unvanlarıyla anılmaktadır. Onun, Fars kökenli olduğunu söyleyenler bulunmakla 

birlikte, yaşadığı dönemde Hârizm nüfusunun büyük çoğunluğunun Türk olması 

nedeniyle Türk asıllı olduğu da ifade edilmektedir.7 Zemahşerî’nin küçükken geçirdiği 

bir kaza sonucu bacaklarından birini kaybettiği bu nedenle takma bir bacakla hayatını 

 
4  Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr b. Hallikân el-Bermekî 

el-İrbilî (ö. 681/1282), Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, thk. İhsan Abbâs, Dârü’s-Sadr, Beyrut 1968, s. 

173; Şemseddîn Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî (ö. 748/1348), Siyeru A‘lâmi’n-

Nübelâ, C. 20, thk. Şuayb el-Arnaut ve Muhammed N. el-Araksûsî, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 

1985, s. 154; Mustafa Öztürk ve Mehmet Suat Mertoğlu, “Zemahşerî”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, C. 44, TDV Yayınları, İstanbul 2013, s. 235. 
5  İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, DİB Yayınları, Ankara 1988, ss. 55-66. 
6  Hüseyin Yaşar, “Selçuklular Devrinde Akılcı Bir Müfessir Zemahşerî ve Düşünce Dünyamıza 

Etkisi”, İslâmî İlimler, C. 1, Konya 2013, s. 7. 
7  Öztürk-Mertoğlu, “Zemahşerî”, DİA, C. 44, s. 235. 



 

   10 

 

devam ettirmek zorunda kaldığı ve bu yüzden daima uzun elbise giydiği dile 

getirilmektedir.8  

Zemahşerî, maddi durumu zayıf ancak dindar bir aileye mensuptur. Küçük 

yaşlarda ilim tahsil etmeye başlamıştır. Kur’ân okumayı, ezberlemeyi ve yazı yazmayı 

babasından öğrenmiştir. Babası, Zemahşerî’nin engelli olmasından dolayı oturarak 

çalışabileceği terzilik mesleği ile geçimini sürdürmesini arzu etmektedir. Ancak onun 

ilim tahsil etmek istemesindeki istek ve ısrarı üzerine medreseye göndermiştir. 

Ölümüne kadar ilim tahsil etme ve icâzet alma heyecanıyla yaşadığı bilinmektedir.9 

Zemahşerî Hârizm, Buhara, Bağdat ve Mekke’ye defalarca ilim tahsili için 

gitmiş, söz konusu ilim merkezlerinde birçok âlimden ders almıştır.10 İlmî kişiliğinin 

oluşmasında dönemin önde gelen âlimlerinden biri olan Mu‘tezile mezhebine mensup 

Ebû Mudar Mahmûd b. Cerîr ed-Dabbî el-İsfahânî’nin büyük emeği vardır. Dabbî, tıp, 

nahiv, lügat gibi alanlarda döneminin en yetkin âlimlerindendir. Dabbî, Zemahşerî’nin 

her türlü ihtiyacında ona destek olmuş ve dönemin siyasi figürleriyle tanışma fırsatına 

öncülük etmektedir.11 

Zemahşerî, ilim tahsili için bulunduğu Mekke, Bağdat, Hârizm gibi şehirlerde 

birçok öğrenci yetiştirmiştir. Müfessirin hiç evlenmediği ifade edilmiştir. 512/1118 

yılında şiddetli bir hastalığa yakalanmış, sağlığına kavuşunca Mekke’ye gitmiştir. 

Orada iki yıl kaldıktan sonra Hârizm’e dönüş yapmıştır. Hârizm’de on yıl kaldıktan 

sonra yine Mekke’ye gitmiştir. Mekke’de bulunan bazı Mu‘tezile ulemasının ve İbn 

Vehhâs’ın ısrarlı teklifleri üzerine en meşhur çalışması olan el-Keşşâf tefsirini kaleme 

almaya başlamıştır. Müfessir eserini 2 yıl 4 ay gibi kısa bir sürede burada 

tamamlamıştır.12  

Zemahşerî, ilim elde etmek maksadıyla birçok yerleri dolaşmış, en sonunda 

memleketine dönmüştür. Ayrıca belli bir zamandan sonra tekrar Bağdat’a (533/1138) 

uğradığı bilinmektedir. Bu süreçte bir taraftan öğrencilerine dersler verirken diğer 

tarftan Nizâmiye Medresesi müderrisi Mevhûb b. Ahmed el-Cevâlîki’nin derslerine 

 
8  M. Edip Çağmar, “ez-Zemahşerî ve el-Makâmât Adlı Eseri”, Dicle Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 4/I, 2002, s. 78. 
9  Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, ss. 168-174. 
10  Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, s. 169. 
11  Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, s. 168 vd. 
12  Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, ss. 168-174. 

 



 

   11 

 

devam ederek 66 yaşında hocasından icâzet almıştır. Akabinde Özbekistan’da bulunan 

Cürcâniye’de ikamet etmiş ve 9 Zilhicce 538 (13 Haziran 1144) yılında burada âlem-

i bekâya irtihal etmektedir.13 

3.1.1.1. Zemahşerî’nin Hocaları  

Araştırma dahilinde tespit edilen Zemahşerî’nin hocaları şunlardır: 

1. Ebû Mudar Mahmûd b. Cerîr ed-Dabbî el-İsfahânî (ö. 507/1114): 

Zemahşerî’nin ilmî kişiliğinde en büyük pay sahibi olan kişidir.14 Dönemin kayda 

değer düşünürlerinden biridir. Farklı ilim ve bilim dallarında otoriter bir kişiliğe 

sahiptir. Dabbî, Mu‘tezilî görüşlerini Hârizm’de yaymıştır. Ayrıca Zemahşerî’nin 

Mu‘tezile mezhebini benimsemesinde de etkili olduğu söylenmektedir. Zemahşerî, 

özellikle Arap dili ile ilgili ilimleri bu hocasından öğrenmiştir.15 

2. Ebû Sa‘d el-Muhassin b. Muhammed b. Kerrâme el-Hâkim el-Cüşemî (ö. 

494/1101). Mu‘tezile-Zeydî müfessirlerindendir. Ayrıca kelam, fıkıh ve tarih alanında 

yaklaşık kırk eser telif ettiği bilinmektedir.16  

3. Rüknüddîn Mahmûd b. Muhammed el-Melâhimî el-Hârizmî (ö. 536/1141). 

Hâkim el-Cüşemî ve Rükneddin İbnü’l-Melâhimî’nin müfessirin Mu’tezile 

düşüncesiyle irtibatını sağlayan hocalardan olduğu ifade edilmektedir. Melâhimî’nin 

aynı zamanda müfessire kelâmda hocalık, tefsirde ise öğrencilik yaptığı 

kaydedilmektedir.17 

4. Ebû’l-Hasan Ali b. Muzaffer en-Nîsâbûrî ve Ebû Nasr el-İsfahânî: 

Müfessirin, Ebû’l-Hasan Ali b. Muzaffer en-Nîsâbûrî ile Ebû Nasr el-İsfahânî’den 

edebî ilimleri tahsil ettiği bildirilmektedir.18 

5. Ebû’l-Hattâb Nasr b. Ahmed İbnü’l-Batir, Ebû Sa‘d eş-Şekkanî ve Ebû 

Mansûr Nasr el-Hârisî: Bu son üç ismin, müfessirin hadis ilimlerini aldığı 

hocalarından olduğu nakledilmektedir.  

 
13  Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, C. 20, s. 155; Ömer Rızâ Kehhâle (1905-1987), Mu‘cemü’l-

Müellifîn Terâcimü Mûsannifi’l-Kütübi’l-‘Arabyye, C. 3, İhyaü’t Türasi’l-Arabî, Beyrut 1993, 

ss. 822-823. 
14  Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, s. 168. 
15  Çağmar, “ez-Zemahşerî ve el-Makâmât Adlı Eseri”, DÜİFD, 4/I, 2002, ss. 78-79. 
16  Öztürk-Mertoğlu, “Zemahşerî”, DİA, C. 44, s. 235; Muhammed Eroğlu, “Hâkim el-Cûşemi”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 15, TDV Yayınları, İstanbul 1997, s. 186. 
17  Öztürk-Mertoğlu, “Zemahşerî”, DİA, C. 44, s. 235. 
18  Öztürk-Mertoğlu, “Zemahşerî”, DİA, C. 44, s. 235. 



 

   12 

 

6. Ebû Abdullah ed-Dâmeganî: Hadis ve fıkıh derslerini tedris ettiği 

zikredilmektedir.  

7. Ebû Bekir Abdullah b. Talha el-Ya’bürî. Zemahşerî’nin bu hocasından 

Sîbeveyhi’ye ait olan el-Kitâb’ını okuduğu rivâyet edilmektedir.  

8. Ebû’s-Saâdât İbnü’ş-Şecerî: Müfessir’in, nahiv ve edebiyat alanında eğitim 

gördüğü hocasıdır.19 

3.1.1.2. Zemahşerî’nin Öğrencileri 

Zamahşerî’nin, yaşadığı döneminde edeb ve nahiv ilimlerinde ön plana çıktığı, 

onun tefsir, nahiv, dil, edeb ve diğer ilimlerde mükemmel bir zekâya sahip olduğu 

ifade edilmektedir. Müfessir öğrencilerine dil, tefsîr, hadîs, nahiv, edeb ve Mu‘tezile 

akidesi konularını öğretmiş ve öğrencilerini Mu‘tezile mezhebine davet etmiştir.20 

Zemahşerî Hârizm, Mekke, Bağdat gibi şehirlerde çok sayıda öğrenci yetiştirmiştir. 

Öğrencilerini özenle seçmiş ve icâzet verme konusunda titiz davranmıştır. 

Zemahşerî’ye öğrenci olan ve aynı zamanda hocalık yapan Ebû’l-Hasan Ali (Uley) b. 

İsa b. Vehhâs, diğer hocalarından daha fazla dikkati üzerine toplamaktadır. Onun en 

meşhur öğrencilerinden bazıları ise şunlardır:  

1. Vehhâs Ebû’l-Mahâsîn Abdurrahîm b. Abdillâh el-Bezzâr. 

2. Ali b. Muhammed b. Ali b. Ahmed b. Mervân el-Kumrânî el-Hânzmî. 

3. Ebû’l-Hasen Ali b. Muhammed el-İmrânî el-Hârizmî.  

4. Bakkalî.  

5. Muvaffak b. Ahmed b. Ebî Sa‘id İshâk Ebû’l-Müeyyed. 

6. Ebû Tâhir Sâmân b. Abdilmelik el-Fakîh.  

7. Muhammed b. Ebî’l-Kâsım Baycuk Ebû’l-Fadl el-Bukâlî el-Hârizmî 

Zeynu’l-Meşâyih.  

8. Muvaffak b. Ahmed el-Mekkî.  

9. Ebû Sa‘d Ahmed b. Mahmûd eş-Şâtî.  

10. Ebû’l-Mehâsin İsmâil b. Abdullah et-Tavîlî.  

11. Uleyy b. Hamza b. Vahhâs Ebû’t-Tayyib.  

12. Ya‘kub b. Ali b. Muhammed b. Ca‘fer Ebû Yûsuf el-Belhî.  

13. Ebû Amr Âmir b. el-Hasen es-Simsâr.  

 
19  Öztürk-Mertoğlu, “Zemahşerî”, DİA, C. 44, s. 235. 
20  İsmail, Cerrahoğlu, “Zemahşerî ve Tefsiri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2/26, 

1984, ss. 59-96.  



 

   13 

 

14. Ebû Tâhir el-Husûî. Ebû Tâhir es-Silefî.  

15. Reşîdüddin el-Vatvât Zeyneb bint-i Şi’râ. 21  

3.1.1.3. Zemahşerî’nin Eserleri 

Zemahşerî’nin kaleme aldığı eserleri; tefsir, fıkıh, hadis, nahiv, kelam, edebiyat 

ve biyografi alanlarındadır. Yapılan tespitlere göre Zemahşerî’ye ait eserlerinin 

sayıları bir rivayete göre otuz, diğer bir rivayete göre ise altmış beş olduğu 

söylenmektedir. Söz konusu bu farklılık, bazı kitaplarında bulunan bölümlerinin 

müstakil birer eser olarak görülmesinden ya da bir kısım kitaplarının farklı isimlerle 

anılmasından ileri geldiği ifade edilmektedir.22 Çalışmalarını; temel İslâm bilimleri, 

dil-lügat ve edebiyat, yazma ve diğer eserler olmak üzere sınıflandırmak yerinde 

olacaktır. 

3.1.1.3.1. Temel İslam Bilimlerine Ait Eserleri 

1. el-Keşşaf ‘an Hakâ’ikı Gavamidi’t-Tenzîl ve ‘Uyûni’l-Ekavîl fî Vucûhi’t-

Te’vîl. Zemahşerî’yi İslam dünyasında şöhrete ulaştıran bu eser Keşşâf Tefsiri olarak 

meşhur olmuştur. Ayrıca tefsir tarihinde müstesna bir yere sahip olan el-Keşşâf, onun 

son eserlerinden birisi olup kemal ve ilmi olgunluğunun bir göstergesi şeklinde 

değerlendirilmektedir. Bu eser, Fahreddin er-Râzî, Kâdî Beyzâvî, Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Ebüssuûd Efendi gibi Sünnî müfessirler tarafından temel kaynak olarak 

görülmüştür.  

2. Nüketü’l-İ‘rab fî Garibi’l-İ‘rab. Kur’ân-ı Kerîm’deki garîb lafızların i‘râbını 

konu alan bir eserdir. Ebü’l-Fütûh Şerîf tarafından (Kahire 1985) neşredilmiştir. 

3. el-Keşf’ fi’l-Kırâ‘ât. Kaynakların bazılarında el-Keşf fi’l-Kırâ‘âti’l-‘Aşr 

şeklinde de isimlendirilmiştir.23  

4. el-Fâ’ik fî Garîbi’l-Hadîs. Ali Muhammed el-Bicâvî-Muhammed Ebü’l-Fazl 

İbrâhim tarafından (Kahire 1364/1945, 1391) neşredilmiştir.  

5. el-Minhâc fî Usûli’d-Dîn. İlk önce “A Muʿtazilite Creed of az-Zamahşarî” 

 
21  Nazan el-Mübârek, ez-Zücâcî, Dâru’l-Fikr, et-Tab‘atü’s-Sânî, Dımeşk 1404/1984, ss. 11-13; 

Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, ss. 168-174. 
22  Fâdıl Sâlih es-Sâmirâî, ed-Dirâsâtü’n-Nahviyye ve’l-Lügaviyye ‘Inde ez-Zemahşerî, Dâru’n-

Nezîr, Matba‘atü’l-İrşâd, Bağdâd-1390/1971, s.75 vd.; Geniş bilgi için bk. el-Mübârek, ez-
Zücâcî, ss. 23-53. 

23  Carl Brockelmann (ö. 1956), Geschichte der Arabischen Litteratur, Supplementband, C. 1-2, 

Leiden 1943, s. 511. 

 



 

   14 

 

ismiyle Schmidtke tarafından İngilizce’ye çevrilerek neşredilmiş, daha sonradan 

tashihli olarak yeniden neşredilmiştir.24 

6. el-Muhtasar min Kitâbi’l-Muvâfaka Beyne Ehli’l-Beyt ve’s-Sahâbe. İsmâil b. 

Ali es-Semmân tarafından kaleme alınmış Ehl-i beyt’in ve sahâbenin faziletine dair 

eserine yönelik bir ihtisar çalışmasıdır. Yûsuf Ahmed (Beyrut 1999) ve Seyyid İbrâhim 

Sâdık (Kahire 2001) tarafından neşredilmiştir. 

7. Ru’ûsü’l-Mesâ’il. İçeriği itibariyle Hanefî ve Şâfiîler arasındaki ihtilâflı 

konuları kapsamaktadır. Abdullah Nezîr Ahmed tarfından (Beyrut 1987, 2007) 

neşredilmiştir.25 

3.1.1.3.2. Dil, Lügat ve Edebiyat’a Ait Eserleri 

1. el-Mufassal fî Sınâ‘ati’l-İ‘rab. Arap gramerine yönelik kaleme alınmış bir 

eserdir. Hâlid İsmâil Hassân tarafından (Kahire 2006) neşredilmiştir. 

2. el-Ünmûzec. Nahivle kaleme alınan bir çalışmadır. el-Mufassal’dan ihtisar 

edilmiştir. Eser hakkında çeşitli şerhler yapılmıştır.  

3. el-Müfred ve’l-Müellef-el-Müfred ve’l-Mürekkeb. Nahiv ilmine dair küçük 

bir risaledir. A. Abdülbâsıt el-Mersafî (Kahire 1990) ve Behîce Bâkır el-Hasenî 

tarafından yayımlanmıştır. 

4. Mes’ele (Risâle) fî Kelimeti’ş-Şehâde. Gramer tahliline yönelik bir risâledir. 

Behîce Bâkır el-Hasenî ve Muhammed Ahmed ed-Dâlî tarafından neşredilmiştir.  

5. el-Muhâcât (el-Muhaccât) bi’l Mesâli’n-Nahviyye (el-Ehâci’n-Nahviyye). 

Kur’ân, hadis ve eski Arap şiirindeki bazı ifadeler ekseninde nahivle alakalı bir eserdir. 

Eserde elli mesele soru-cevap şeklinde ele alınmıştır. Mustafa el-Hadrî (Hama 1969) 

ile Behîce Bâkır el-Hasenî (Bağdat 1973) tarafından yayımlanmıştır.  

6. Şerhu Ebyâti Kitâbi Sîbeveyhî. Bir nüshasının, Topkapı Sarayı Müzesi 

Kütüphanesinin 3. Ahmed bölümünde bulunduğu ve Abdullah Derviş tarafından neşre 

 
24  Öztürk-Mertoğlu, “Zemahşerî”, DİA, C. 44, s. 236. 
25  Bk. Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût b. Abdillâh el-Hamevî el-Bağdâdî er-Rûmî Yâkūt el-

Hamevî’nin (ö. 626/1229), Mu‘cemü’l-Üdebâ, C. 7, tahk. İhsan Abbas, Dâru’l-Garbu’l-İslâmî, 

Beyrut/Lübnân 1993, s. 2691; Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, ss. 168-174; Eserler hakkında 

geniş bilgi için bk. Ali Özek, Zemahşerî ve Arap Lügatçiliğindeki Yeri, Ensar Neşriyat, 2006, s. 

7. 



 

   15 

 

hazırlandığı belirtilmektedir.26  

7. Mukaddimetü’l-Edeb. Hârizmşahlar Hükümdarı Atsız b. Muhammed için 

kaleme alınmış bir sözlüktür. Arapça öğrenmeye yönelik bir çalışmadır. J. G. 

Wetzstein, I-II, (Leipzig 1844-1850) ve Muhammed Fevzî Ali (Kahire 1998), 

tarafından neşredilmiştir 

8. Esâsü’l-Belâğa. Arapça mecâzlar sözlüğüdür. Abdürrahim Mahmûd (Kahire 

1953; Beyrut 1965) ve Şevkî el-Maarrî-M. Naîm (Beyrut 1998) tarafından 

neşredilmiştir. 

9. Kitâbü’l-Cibâl ve’l-Emkine ve’l-Miyâh. Coğrafya ve tarih sözlüğü olarak 

kaleme alınmıştır. M. Salverda de Grave-T. W. J. Juynboll (Leiden 1856; Frankfurt 

1994), Muhammed Sâdık Bahrülulûm (Necef 1962), İbrâhim es-Sâmerrâî (Bağdat 

1968) ve Ahmed Abdüttevvâb Avad (Kahire 1999) tarafından neşri yapılmıştır.  

10. Divânü’ş-Şi‘r-Dîvânü’l-Edeb. Zemahşerî’nin 5000 beyitten fazla şiirini 

kapsayan bir eserdir. Ali Abdullah Amr (Kahire 1979) ve Abdüssettâr Dayf (Kahire 

2004) tarafından yayımlamış, Fâtıma Yûsuf el-Hıyemî tarafından (Beyrut 2008) şerh 

edilmiştir. 

11. Aʿcebü’l-ʿAceb fî Şerhi Lâmiyyeti’l-ʿArab. Şenferâ’ya ait Lâmiyyetü’l-

ʿArab isimli kasidenin şerhidir. Bazı şerhlerle beraber Bulûğu’l-Ereb adıyla 

Muhammed Abdülhâkim el-Kâdî-Muhammed Abdürrâzık İrfân (Kahire 1989) 

tarafından neşredilmiştir. 

12. el-Müstaksâ fî’l-Emsâl-el-Müstaksâ fî Emsâli’l-‘Arab. 3461 Arap meselini 

konu alan bir eserdir. Muhammed Abdülmuîd Han (Haydarâbâd 1962; Beyrut 1977, 

1982) tarafından neşredilmiştir. Âlî Mustafa Efendi, eserdeki bazı meselleri seçerek 

Farsça ve Türkçe açıklamalı Zübdetü’l-Emsâl isimli eserinde cem etmektedir. 

13. Nevâbiğu’l-Kelim-el-Kelimü’n-Nevâbiğ. Kısa vecîzeler şeklinde edebî 

metinli bir eserdir. Eserle ilgili çeşitli şerhler yazılmış, bu şerhlerin bazıları Türkçeye 

çevrilmiştir.  

14. ed-Dürrüd-Dâ’ir el-Müntehab fî Kinâyâti Ve’stiʿârâti ve Teşbîhâti’l-

ʿArab, Behîce Bâkır el-Hasenî tarafından neşredilmiştir.  

 
26  Lutpi İbrahim, “az-Zamakhshari: His Life and Works”, İslami Araştırmalar, C. 19, 1980, s. 103. 



 

   16 

 

15. el-Kustâsü’l-Müstakîm fî’l-‘Arûz. Eser Behîce Bâkır el-Hasenî (Bağdat 

1970) tarafından neşredilmiş, ayrıca Fahreddin Kabâve tarafından el-Kıstâs fî ʿİlmi’l-

ʿArûz adıyla (Beyrut 1989) yayımlanmıştır. 

16. Kasîde fî Sü‘âli’l-Gazzâli. Kaynakların bazılarında Mesâʾilü’l-Gazzâlî 

şeklinde de isimledirilmektedir.27  

17. el-Muntahab fî Kinâyâti Ve’sti‘ârâti ve Teşbihâti’l-‘Arab.28 

1.1.1.3.3. Diğer Eserleri 

1. Atvâku’z-Zeheb fi’l-Mevâ‘iz ve’l-Hutab (en-Nesâihu’s-Sıgâr). Edebî nesirle 

kaleme alınmış bir eserdir. 100 makaleden ibarettir. Çeşitli dillere tercüme edilerek 

neşredilmiştir. Saîd ve Mehmed Zihni Efendi ile (İstanbul 1290), Rahmi Serin 

(İstanbul, ts. [Bedir Yayınevi]) tarfından Türkçeye çevrilmiştir. 

2. Makâmât (en-Nesâ’ihu’l-Kibâr). Elli makâmeden29 oluşan esdebî bir eserdir. 

Müfessirin kendine yönelik yazıya döktüğü dinî ve ahlâkî nasihatleri ihtiva eder. İlk 

olarak Kahire’de (1322) yayımlanmakla beraber birkaç baskısı daha (1907, 1917, 

1975) yapılmıştır. Oskar Rescher tarafından (Greifswald 1913) Almanca’ya 

çevrilmiştir. Yûsuf el-Bikâî tarafından da (Beyrut 1981) neşredilmiştir. 

3. Nuzhetü’l-Müte’ennis ve Nüzhzetü’l-Muktebis. Eserin, Rebîʿu’l-ebrâr’dan 

seçilerek alınmış metinlerden meydana geldiği Süleymaniye Kütüphanesindeki 

nüshasından (Ayasofya, nr. 4331) anlaşılmaktadır. 

4. Hasâisü’l-‘Aşereti’l-Kirâmi’l-Berere. Cennetle müjdelenmiş on sahâbînin 

biyografisi hakkındadır. Neşri Behîce Bâkır el-Hasenî tarafından (Bağdat 1968) 

yapılmıştır.  

5. el-Kasıdetü’l-Ba‘ûdiyye ve Tahmîsühâ. Behîce Bâkır el-Hasenî tarafından 

(Bağdat 1967, 1-2) neşredilmiştir.  

6. Rebî‘u’l-Ebrâr ve Nusûsu’l-Ahbâr. Muhâdarât alanında kaleme alınmış 

önemli eserlerdendir. Sahâbîlerin, Halifelerin ve fakihlerin vecîz sözlerini 

içermektedir. Meşhur şairlerden iktibaslar ile ibretlik hikâyeleri ihtiva etmektedir. 

 
27  Brockelmann, GAL, C. 1, s. 350. 
28  Sâmirâî, ed-Dirâsâtü’n-Nahviyye ve’l-Lügaviyye ‘Inde ez-Zemahşerî, s. 85 vd.; Hallikân, 

Vefeyâtü’l-A‘yân, V. ss. 168-174;  Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ, VII, s. 2691; Özek, Zemahşerî ve 
Arap Lügatçiliğindeki Yeri, s. 57 vd. 

29  Hayalî bir kahraman üzerinden hayalî olayların hikâyeleştirilerek anlatıldığı edebî tür ve bu 

konuda yazılan eserlerin ortak adıdır. Bk. Erol Ayyıldız, “Makâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 27, TDV Yayınları, Ankara 2003, s. 417. 



 

   17 

 

Eserle ilgili çeşitli ihtisar ve şerh çalışmaları kaleme alınmıştır. Amasyalı Hatibzâde 

Muhyiddin Mehmed’in Ravzü’l-ahyâr adlı ihtisar çalışmasını Âşık Çelebi II. Selim 

adına Türkçeye çevirmiştir.  

7. Şâfi’l-‘Ayy min Kelâmi’ş-Şafi‘iyy. 

8. Ta‘lîmü’l-Mübtedî ve İrşadü’l-Muktedî, Eser, Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 

Mecmûa, 4254 numarasıyla kayıtlıdır.30  

Kaynaklarda Zemahşerî’ye ait başka eserler de kaydedilmiştir. 

1.1.1.3.4. Yazma Eserler 

Zemahşerî’ye ait olan aşağıda zikredilen eserlerinde felek ve nücûm ilmine dair 

bilgiler, emir ve sultanlara nasihatler, ilim adamlarına tavsiyeler, halka öğütler, mala 

tamah edenlere ve dünyaya meyli olanlara hücum ve ta‘rîzler konularını ele alan 

eserleri şunlardır:  

1. Cevâhirü’l-Lüga.  

2. Dâlletü’n-Nâşid.  

3. Divânü Hutab.  

4. Divânü Resâil.  

5. Divânü’t-Temsîl.  

6. el-Emâlî fi Külli Fenn.  

7. el-Esmâ ve’l-Lüga. 

8. el-Muhâdarât.  

9. er-Râid fi’l-Ferâid.  

10. er-Risâletü’l-Mübkiyye.  

11. er-Risâletü’n-Nâsiha.  

12. Esrâru’l-Mevâdi‘.  

13. Esrâru’t-Takdis.  

14. Füsûsu’n-Nüsûs.  

15. Füsûsü’l-Ahbâr.  

16. Hâşiye ale’l-Mufassal.  

17. Kelimetü’l-‘Ulemâ.  

18. Kitâbü Aklî’l-Külli.  

 
30  Eserleri hakkında geniş bilgi için bkz. Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, ss. 168-169; Sâmirâî, 

ed-Dirâsâtü’n-Nahviyye ve’l-Lügaviyye ‘Inde ez-Zemahşerî, s. 85 vd.; el-Mübârek, ez-Zücâcî, s. 

23 vd.; Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ VII, s. 2691; Özek, Zemahşerî ve Arap Lügatçiliğindeki Yeri, 

s. 57 vd. 



 

   18 

 

19. Kitâbü Müteşâbihi Esmai’r-Ruvât.  

20. Kitâbü Şakâikü’n-Nu‘mân.  

21. Kitâbü’l-Ecnâs. 

22. Kitâbü’ş-Şâfi. 

23. Marsiyye.  

24. Menâsikü’l-Hacc.  

25. Mu‘cemü’l-Hudûd.  

26. Nesâihu’l-Mülûk.  

27. Risâletü’l-Mesele.  

28. Risâletü’l-Esrâr.  

29. Rûhu’l-Mesâil.  

30. Samîmü’l-‘Arabiyye.  

31. Sevâirü’l-Emsâl.  

32. Şerhu Ebyâti’l-Keşşâf.  

33. Şerhu Muhtasari’l-Kudûrî. 

34. Şerhu’l-Mufassal.  

35. Talebetü’l-Ufât fi Şerhi’t-Tasarrufât. 

36. Tesliyetü’d-Darîr.  

37. Ziyâdetüu’n-Nüsûs.31 

3.1.2. Tabâtabâî’nin Hayatı  

Muhammed Hüseyin b. Muhammed b. Muhammed Hüseyin Tabâtabâî, Tebriz’e 

bağlı Şâdâbâd köyünde Zilhicce’nin yirmi dokuzunda 1321/1902 yılında dünyaya 

gelmiştir.32 Tabâtabâî, unvanıyla maruf olan âlimlerin yetiştiği bir aileye mensuptur. 

Tabâtabâî’nin babası, Tebriz’in meşhur âlimlerindendir. Babası ve onun büyükleri 

âlim olarak tanınmasından dolayı Tabâtabâî, “Allâme” unvanıyla şöhret bulmuştur.33 

Müfessirin akrabalarında kadılık yapmış kişiler olduğundan “Kadî”, Tebrîz’de 

 
31  Eserleri hakkında geniş bilgi için bkz. Sâmirâî, ed-Dirâsâtü’n-Nahviyye ve’l-Lügaviyye ‘Inde ez-

Zemahşerî, s. 85 vd.; Hallikân, Vefeyâtü’l-A‘yân, C. 5, ss. 168-169;  Hamevî, Mu‘cemü’l-Üdebâ, 

s. 2691; Kehhâle, Mu‘cemü’l-Müellifîn, C. 3, ss. 822-823; el-Mübârek, ez-Zücâcî, s. 23 vd.; 

Özek, Zemahşerî ve Arap Lügatçiliğindeki Yeri, s. 57 vd.  
32  Mehmet Suat Mertoğlu, “Tabâtabâî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 39, TDV 

Yayınları, İstanbul 2010, s. 306; Sajjad H. Rızvı and Ahad Bdaiwi, ‘Allâma Tabâtabâî (d. 1981), 

Nihâyat al-Hikma”, The Oxford Handbook of Islamic Philosophy, edit. Khaled el-Rouayhe and 
Sabine Schmidtke, Chapter 29, s. 655 vd. 

 33  Hamid Algar, “Allama Sayyid Muhammad Husayn Tabâtabâî: Philosopher, Exegete, and 

Agnostic”, Journal of Islamic Studies, XVII/III, 2006, ss. 326-351; Rızvı and Ahad, ‘Allâma 

Tabâtabâî (d. 1981), Nihâyat al-Hikma”, s. 655 vd. 



 

   19 

 

doğmasından dolayı “Tebrîzî”, nesebinin Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’e ulaşmasından 

dolayı da Hasenî ve Hüseynî unvanlarıyla anılmaktadır.34  

Müfessir, öncelikle tefsir olmak üzere fıkıh, usul-ü fıkıh, kelâm, Arap edebiyatı, 

sarf-nahiv, felsefe, irfan ve matematik olmak üzere öğrenim görmüş ve ihtisas 

derecesine ulaşmıştır.35 İlk eğitimini Tebriz’de tamamlayan Tabâtabâî, 5 yaşında iken 

annesini ve 9 yaşında babasını kaybetmektedir. 1925 yılında Necef’de bulunan 

Muhammed Hüseyin İsfahânî ile Muhammed Hüseyin Nâînî’den ve dönemin meşhur 

bazı âlimlerinden Şiî fıkhı tahsil etmektedir. Ayrıca felsefe, matematik ve hendese 

ilmini Hüseyin Badkûbi ile Ebû’l-Kâsım Hânsârî’den ders alarak öğrenmiştir. 36 

Tabâtabâî, maddi problemlerden dolayı 1935 senesinde tekrar Tebriz’e giderek 

çiftçilikle iştigal etmeye başlamıştır.37 

Tabâtabâî, İkinci Dünya Savaşında Ruslar tarafından İran’ın kuzey bölgesinin 

istilası üzerine 1946’da Kum’a gitti. Kum’da Kur’ân tefsiriyle birlikte öğrencilerin 

zararlı akımlardan korunmasına yönelik olarak (materyalist etkiler vb.) felsefe dersleri 

verdi. Zaman içerisinde bu derslerin yaygınlaşmasının zeminini oluşturdu.38  

Tabâtabâî, 1958-1977 tarihleri arasında talebesi Seyyid Hüseyin Nasır’la birlikte 

mukâyese ekseninde değişik çalışmalar yaptığı bilinmektedir. Söz konusu bu 

etkinliklerin ana teması, hikmet-gnostisizm-tasavvuf merkezli, çeşitli inanç ve 

kültürlerin karşılaştırılmasından oluşmaktadır. Tabâtabâî, 16 Kasım 1981 tarihinde 

Kum’da hayata veda etmiştir.39  

3.1 2.1. Tabâtabâî’nin Hocaları 

Araştırma neticesinde Tabâtabâî’nin ilmi alanlarda yetişmesine katkı sağlayan 

önemli hocalarından bazıları şunlardır: 

 
34  Rızvı and Ahad, ‘Allâma Tabâtabâî (d. 1981), Nihâyat al-Hikma”, s. 655 vd.; Algar, “Allama 

Sayyid Muhammad Husayn Tabâtabâî: Philosopher, Exegete, and Agnostic”, Journal of Islamic 

Studies, XVII/III, 2006, ss. 326-351. 
35  Seyyid Hüseyin Nasr, “Allâme Tabâtabâî’nin Kısaca Hayatı”, el-Mîzân fî Tefsîri’l-Kur’ân, C. 1, 

çev. Vahdettin İnce ve Salih Uçan, Kevser Yayınları, İstanbul 2012, s. 7. 
36  Algar, “Allama Sayyid Muhammad Husayn Tabâtabâî: Philosopher, Exegete, and Agnostic”, 

Journal of Islamic Studies, XVII/3, 2006, ss. 326-351. 
37  Muhammed el-Hüseynî et-Tihrânî, eş-Şemsü’s-Sâti‘a, terc Abbas Nureddin ve Abdürrahim 

Mübarek, İran, 2008, ss. 34-35. 
38  Mertoğlu, “Tabâtabâî”, DİA, C. 39, s. 307. 
39  Geniş bilgi için bk. Kerim Uçar, Şi‘a Âlimleri Biyografisi, C. 2, Ulubeyt Yayınları, Berlin-

Almanya 2008, ss. 324-339. 



 

   20 

 

1. Muhammed Hüseyin İsfahânî. Fıkıh ve Usûl-ü Fıkıh âlimlerindendir. 

Müfessirin kendisinden Şiî fıkhını aldığı hocasıdır. 

2. Muhammed Hüseyin Nâînî (1860-1936). Güney İran bölgesinde Yezd-

İsfahan yolu istikametinde bulunan Nâîn şehrinde doğdu. Hayatının büyük bir 

bölümünde fıkıh ve fıkıh usulü dersleri verdi. Meşrutiyet taraftarı Şiî müctehidi ve dinî 

liderdir.40 Müfessirin kendisinden Şiî fıkhını aldığı hocasıdır. 

3. Seyyid Hüseyin Badkubî. Ağa Ali Müderris’in öğrencilerindendir. 

Müfessirin kendisinden Felsefe ilmini aldığı hocasıdır. 

4. Seyyid Ebû’l-Kâsım Hansarî. Müfessirin kendisinden Matematik ve Hendese 

ilmini aldığı hocasıdır. 

5. Hacı Mirza Ali Kazî, Ahlâk, hikmet ve irfanda makam sahibi olan bir âlimdir. 

Müfessirin kendisinden ahlâk ve amelî hikmet dersleri aldığı hocasıdır.41  

3.1.2.2. Tabâtabâî’nin Öğrencileri 

Tabâtabâî, ömrünü derse ve tedrise adamış birisidir. Özel gayret göstermek 

sûretiyle Kum şehrinde aklî ilimlerin ve Kur’ân tefsirinin yaygınlaşmasını sağlamıştır. 

Yaşadığı dönemin sosyal ve güncel problemlerini göz ardı etmemiş, özellikle modern 

materyalist akımlardan etkilenmiş olan İranlı gençlerle çeşitli felsefî ve teolojik 

sorularla nesillerin zihin dünyalarını bulandırmak isteyen Batılılara karşı felsefe 

müktesabatına dayanan çalışmalar yapmıştır. Felsefenin medrselerde okutulup 

yayılmasına katkı sağlamıştır.42 Müfessirin, felsefeye olan ilgisi ve bu alana göstermiş 

olduğu tavsiyeleri, kabiliyetli talebelerin yetişmesine katkı sağlamıştır. Bu sebeple 

felsefe dersine yüzlerce öğrencinin katıldığı bilinmektedir.43  

Tabâtabâî’nin hayatı boyunca ilmi gayretleri içerisinde öğrenci yetiştirme 

hassasiyeti de gelişmiş ve ayrı bir önem vermiştir. Öğrencilerinin talim ve terbiye 

eğitimine daha çok hassasiyet göstermiştir. Müfessir, ilim-ahlak ekseninde öğrenme 

gayreti bulunanlara ilgi göstermiş ve farklı alternatif girişimlerle destekleyerek sosyal 

 
40  Ahmet Özel, “Nâînî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, İstanbul 

2006, s. 319. 
41  Tabâtabâî’nin hocaları hakkında daha geniş bilgi için bk. Nasr, “Allâme Tabâtabâî’nin Kısaca 

Hayatı”, el-Mîzân, C. 1, çev. İnce vd., s. 7; Mertoğlu, “Tabâtabâî”, DİA, C. 39, ss. 306-307. 
42  Uçar, Şi‘a Âlimleri Biyografisi, C. 2, s. 324 vd. 
43  Nasr, “Allâme Tabâtabâî’nin Kısaca Hayatı”, el-Mîzân, C. 1, çev. İnce vd., ss. 7-9. 



 

   21 

 

alana katkıda bulunmuştur. Bunun bir sonucu olarak günümüzde de meşhur olan 

birçok din âlimleri mevcuttur. Öğrencilerinden ön plana çıkan şahsiyetler şunlardır:  

1. Âyetullah Şehit Murtaza Mutahharî. 

2. Âyetullah Seyid Muhammed Hüseyin Beheştî.  

3. İmam Mûsa Sadr.  

4. Âyetullah Mekârim Şirazî.  

5. Şehit Muhammed Mufettih.  

6. Âyetullah Muhammed Taki Misbah Yezdî.  

7. Âyetullah İbrâhim Eminî.  

8. Âyetullah Hüseyin Nuri Hemedanî.  

9. Âyetullah Abdullah Cevad Amulî.  

10. Âyetullah Hasanzade Amulî.  

11. Âyetullah Ali Ahmed Miyanecî.  

12. Âyetullah Seyyid Abdülkerim Musevî Erdebilî. 44 

3.1.2.3.Tabâtabâî’nin Eserleri 

Tabâtabâî, Arapça ve Farsça olarak tefsir ve felsefe alanına dair bir çok eser 

yazmıştır. Bu alanların yanında Şî‘a tarihi hakkında olan çalışmalarıyla birlikte 

yaklaşık kırka yakın kitabı olduğu bilinmektedir. Önemli olanlarından bazıları 

şunlardır:  

1. el-Mîzân fî Tefsîri’l-Kur’ân, Müfessirin en önemli eserlerinden birisidir. 

Kur’ân hakkında araştırma yapacak biri için Kur’ân ansiklopedisidir.45  İmâmiyye 

Şî‘ası’nın Kur’ân tefsirleri arasında önemli bir yere sahiptir. Yazımı yaklaşık yirmi 

yıllık bir süreçte tamamlanmıştır. Eser Tahran’da (1375, 1389, 1392) ve Beyrut’ta 

(1393/1973, 3. bs.) neşredilmiştir.46 Tamamı yirmi cilt olan eser İngilizce, Farsça ve 

Türkçe’ye tercüme edilmiştir. Vahdettin İnce ve Salih Uçan tarafından Türkçe’ye 

çevrilen eserin onbeş cildi yayımlanmıştır. el-Mîzân’da, Hz. Peygamber ve Ehl-i 

beyt’ten gelen rivayetlere yer verilmekle birlikte aklî istidlâllere de fazlasıyla 

 
44  Uçar, Şi‘a Âlimleri Biyografisi, C. 2, ss. 324-339. 
45  Âyetullah Cevadî Amulî, “Allâme Tabâtabâî ve Tefsirdeki Metodu”, el-Mîzân fî Tefsîri’l-

Kur’ân, C. 1, çev. Vahdettin İnce ve Salih Uçan, Kevser Yayınları, İstanbul 2012, s. 15. 
46  Mertoğlu, “Tabâtabâî”, DİA, C. 39, s. 307. 



 

   22 

 

değinildiği görülmektedir. Bu itibarla dirayet tefsirleri arasında değerlendirilmesi 

mümkündür.47 

2. Şî‘a der İslâm: “İslâm’da Şia” adıyla Kadir Akaras ve Abbas Kâzımî 

tarafından Türkçe’ye çevrilmiştir (İstanbul 1993).  

3. Kur’ân der İslâm. Eserin çeşitli dillere tercümesi yapılmış, Ahmed Erdinç 

tarfından “İslam’da Kur’ân” ismiyle Türkçe olarak tercüme edilmiştir (İstanbul 1988). 

4. Usûl-i Felsefe ve Reviş-i Riaâlism. Eser materyalizme reddiyedir. Dört cilt 

olan eserin ilk cildi Bahri Akyol tarafından “Felsefenin Temelleri ve Realizm Metodu” 

adı altında Türkçe olarak tercümesi yapılmıştır (Tahran 1996).  

5. Bidâyetü’l-Hikme. 1970 yılında tamamlanmış olup üniversite öğrencilerine 

yönelik başlangıç seviyesinde ders kitabı olarak okutulmuştur.  

6. Nihâyetü’l-Hikme: Üniversite öğrencilerine ileri düzeyde ders kitabı olarak 

okutulmuş bir eserdir. 

7.  el-Esfârü’l-Erba‘a: On ciltlik bir eserdir.  

8. Sünenü’n-Nebî. Aynı isimle Farsça’ya ve Farsça tercümesinden İngilizce’ye 

çevrilmiştir. 

9. Vahy Yâ Şu‘ûr-i Mermûz. “el-Vahyü Evi’ş-Şu‘ûrü’l-Hafiyye” adıyla 

Arapça’ya tercüme edilen eserin baskı yeri ve tarihine dair bilgi yoktur. 

10. Alî ve’l-Felsefetü’l-İslâmiyye. Eser Farsça’ya çevrilmiştir. 

11. el-Velâye. Farsça’ya tercümesi yapılmıştır. 

12. Mekteb-i Teşeyyü’ Şî‘a Mecmû‘a-a Müzâkerât Bâ Purûfisûr Kurbin. 

Müellifin Henry Corbin ile yaptığı görüşmeleri içermektedir. İsmail Bendiderya 

tarafından Türkçe tercümesi yapılmıştır (Söyleşiler, İstanbul 1996).  

13. el-A‘dâdü’l-Evveliyye. 1’den 10.000’e kadar sayıların elde edilmesine 

yönelik hazırlanmış bir çalışmadır. Resâ’ilü’t-Tevhîdiyye. Kelâm alanına ait yedi 

risâleden oluşmaktadır. Bu isimle yayımlanmıştır.  

 
47  Recep Demir, “İtâb Ayetlerinin Şiî Yorumu: Tabâtabâî Örneği”, İnsan Ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi, C. 5, S. 4, Nisan Özel 2016, ss. 1047-1082. 

 



 

   23 

 

14. Resâ’il Seb‘a. Mantık ilmine ait yedi risaleden oluşmaktadır.  

15. Mecmû‘a-i Resâ’il: Felsefe konularını içeren yedi risâledir.  

16. Söz konusu bu çalışmayı Seyyid Hâdî Hüsrevşâhî yayımlamıştır. 

Makaleleri yayımlayan Seyyid Hâdî Hüsrevşâhî’dir.  

17. Berresîhâ-yi İslâmî ve İslâm ve İnsân-ı Mu‘âsır. Makalelerini içeren bu iki 

eser Seyyid Hâdî Hüsrevşâhî tarfından yayımlamıştır. 

18. Bunlarla birlikte Tabâtabâî’nin Muhammed Bâkır el-Meclisî’ye ait 

Bihârü’l-Envâr, Küleynî’ye ait el-Usûl mine’l-Kâfî adlı eserleri ile Hür el-Âmilî’nin 

Vesâ’ilü’ş-Şî‘a ve Tahsîl Mesâ’ili’ş-Şerî‘a adlı Şiî hadis kaynaklarının 

yayımlanmasında da katkısının bulunduğu anlaşılmaktadır. 48  

3.2. Müfessirlerin Yaşadıkları Sosyokültürel Çevre 

3.2.1. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölge 

Zemahşerî’nin yaşadığı Hârizm, Farsça hâr (huvâr) ve rizm/rezm kelimelerinin 

birleşiminden oluşmaktadır. İsminin menşei üzerinde farklı görüşler ileri sürenler 

olmakla beraber daha önce Balhan dağlarında yaşamış Hârizm kavminin gelmesinin 

ardından bölgenin bu isimle anıldığı da rivâyet edilmektedir. Hârizmler’in balık 

tuttukları ve bunları ateşte pişirip yediklerinden dolayı Hârizm adını aldığı 

söylenmektedir. Hârizmlilerde et için hâr, odun için de rizm/rezm denildiğinden dolayı 

buraya “Hâr-rizm” isminin verildiği ancak daha sonraları kelimenin Hârizm 

(Huvârizm) şekline dönüştüğü ifade edilmektedir. Ayrıca “Hûrşîd” (Güneş), “Hürden” 

(yemek) sözcüklerinden türetildiği veya “Harrîler’in ülkesi” şeklinde 

anlamlandırıldığı da zikredilmektedir.49 

3.2.1.1. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölgenin Coğrafi Durumu 

Ceyhun (Amuderya) nehrinin Aral gölüne döküldüğü ve nehrin iki yakasındaki 

verimli topraklara sahip olan Hârizm; batı yönünde Oğuz Türklerine, doğu yönünde 

 
48  Algar, “Allama Sayyid Muhammad Husayn Tabâtabâî: Philosopher, Exegete, and Agnostic”, 

Journal of Islamic Studies, XVII/3, 2006, ss. 340-341;Mertoğlu, “Tabâtabâî”, DİA, C. 39, ss. 
307-308; Eserler hakkında ayrıca bk. Muhsin el-Emîn (ö. 1952), A‘yânü’ş-Şîʿa, C. 9, Dâru’t-

Taâruf, Beyrut 1983, 254-256. 
49  Abdülkerim Özaydın, “Hârizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 16, TDV 

Yayınları, İstanbul 1997, s. 217. 



 

   24 

 

Mâverâünnehir olarak bilinen Aşağı Türkistan’a, güney ve kuzey yönlerinde Horasan 

ve Türk topraklarına komşudur.50  

Hârizm, evveliyatından bu yana yoğun insan gruplarını cezbeden ve rahatlıkla 

barınılacak bir yer olarak bilinmektedir. Ceyhun nehrinden sulanan arazisinin, pamuk, 

tahıl üretimi ve bağcılık için çok elverişli olduğu anlaşılmaktadır. Delta bölümünde 

balıkçılık yapılmakla birlikte koyun yetiştirmeye de müsait geniş meralara sahip 

olduğu ifade edilmektedir. O dönemde bölgeden ihraç edilen mallar arasında peynir, 

bal, süslü elbiseler, ipekli ve yünlü kumaşlar, kurutulmuş balık, özellikle kavun başta 

olmak üzere halifenin sarayına gönderilen çeşitli meyve, sığır, kereste malzemesi, 

giyim çeşitleri ve savaş malzemeleri yer almaktadır. Bu ihraçta kölelerin önemli yer 

tuttuğu anlaşılmaktadır.51 

İslam dini Hz. Peygamber zamanında henüz Arap yarımadasının dışına 

çıkmamıştı. Ancak Hz. Ömer zamanında hızlı fetih hareketleri neticesinde Irak, Suriye 

ve Mısır gibi bölgeler İslam sınırları içine alınmış, daha sonra İran üzerine oradan da 

Horasan bölgesine ve Ceyhun nehri önlerine kadar ulaşılmıştır.52 

3.2.1.2. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölgenin Sosyoekonomik Durumu 

Orta Asya’nın medenileşmesi, bazı bölgelerin kayda değer katkılarıyla 

oluşmuştur. Bu bölgelerden biri de Zemahşerî’nin yaşadığı bölge olan Hârizm’dir.53 

Bölgenin önemli şehirleri şunlardır: Amuderya, Kâs, Gürgenç (Cürcâniye), Moğol 

saldırısından sonra bölgenin merkez konumuna gelen Hîve, Hezâresb, Beratigin, 

Cigerbend, Çağmîn, Dergân, Derhâs, Ertehuşmisen, Gâvhâne, Hâmcerd, Kerder, 

Kerderânhâs, Medminiye, Git, Nev kefâğ, Sedver (Sedûr), Berkan, Zemahşer, 

Zerdüh.54 

Amuderya’nın solunda yer alan, Hârizm’in iktisadi ve idari merkezi olan 

bölgenin önemli şehirlerinden birisi de Cürcâniye’dir. Bu şehir stratejik açıdan çok 

önemli bir konuma sahiptir. Hint baharat yolu ve Avrupa’ya ulaşan kuzey ticaret yolu 

 
50  M. Orhan Bayrak, Türk İmparatorlukları Tarihi, Bilge Karınca Yayınları, İstanbul 2002, s. 309; 

Nevzat Köseoğlu, Türk Dünyası Tarihi ve Türk Medeniyeti Üzerine Düşünceler, Ötüken 

Yayınları, İstanbul 1989, s.72; Zekeriya Kitapçı, Tefsir ve Hadis İlminin Gelişmesinde 

Müslüman Türklerin Yeri, Yedi Kubbe, Konya 2008, s. 138; Emel Esin, “Amuderya”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 3, TDV Yayınları, İstanbul 1991, ss. 98-99. 
51   Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 217. 
52  Recep Orhan Özel, Keşşâf Tefsiri’nin Kur’ân İlimleri Yönünden İncelenmesi, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış Doktora Tezi, 2012, s. 77. 
53   Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, ss. 55-66.  
54  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 217. 



 

   25 

 

kavşağında yer alan şehir, açık pazar konumuna sahip bir yerleşim yeridir.55 Arapların 

Cürcâniye diye isimlendirdikleri şehrin tarihi çok eskilere dayanmaktadır. Çinli 

seyyah Çian-Kien’in, Milattan önce 138-126 yıllarında Türkistan seyahatinde 

bahsettiği Amuderya (Ceyhun) üzerindeki Yeu-gien eyaletinin Hârizm’in merkezi 

olan Gürgenç olabileceğini ifade ettiği söylenmektedir.56 Engin kum denizleri arasında 

yer alan Amuderya, bölge halkı için bir hayat kaynağıdır. Bu nedenle Hârizm, 

bidayetinden bu yana yoğun insan gruplarının çekim merkezi olmuş ve rahatlıkla 

halkını barındırmıştır.57  

Nehrin suladığı araziler oldukça verimlidir. Deltasında balıkçılık yapılmaktadır. 

Türk çocuklarının satın alınmak veya çalınmak suretiyle ele geçirilip sonrasında İslami 

eğitime tabi tutularak İslam ülkelerine satıldığı ifade edilmektedir. Bölgede 

yaşayanların karakterlerinin Türklere benzemeleri nedeniyle Müslüman Arap 

tüccarlarınca Türk diye kaçırıldıkları söylenmektedir. Bu durumun önlenmesi için 

çocukların başlarının iki yanına kum torbası asarak kafalarının genişletildiği ifade 

edilmektedir.58 

Hârizm dönemin önemli ticaret merkezidir. Büyük kervanlarca taşınan mallar 

Hârizm’de satışa sunulmaktadır. Bölgenin Moğollar tarafından istila edilme sebebinin 

ticaret olduğu bildirilmektedir. Bölge toprakları çok verimlidir. Pamuklu ve yünlü 

giyecek eşyaları gibi birçok emtia bu bölgede üretilip başka yerlere ihraç edilmektedir. 

Bölgenin altın ve gümüş gibi madenlere sahip olmamasına karşın Türklerle yapılan 

ticaret ve hayvan alım satımlarının yoğunluğu buranın zenginleşmesini sağlamıştır.59 

Bölge son derece ağaç zenginliğine sahiptir. Özellikle dut ve halfa otu denilen 

bitki türlerinin yoğunluğu dikkat çekicidir. Bina yapımında halfa ağacı, ipek 

böcekçiliği üretiminde ise dut ağacı kullanılmaktadır. Bölgenin zemin yapısının sulak 

olmasının, imar için ağaç kullanılmasını zorunlu hale getirdiği anlaşılmaktadır. Halkın 

beslenme şekli sadedir. Türklerin hayvanlarıyla birlikte yaşam sürdükleri 

anlaşılmaktadır. 60  Cürcâniye halkının genellikle sanatkâr oldukları, marangozluk, 

 
55  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 217. 
56  Aydın Taneri, “Cürcâniye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 14, TDV Yayınları, 

İstanbul 1996, s. 321. 
57  Esin, “Amuderya”, DİA, C. 3, s. 98.  
58  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 217. 
59  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 217. 
60  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 217. 



 

   26 

 

demircilik gibi işlerle iştigal ettikleri bilinmektedir. Tark denilen sanat şekli sadece 

Harzem’de icra edilmektedir. Bölge kadınları ise terzilik, nakış gibi ince işlerle 

uğraşmaktadırlar. Bölgenin kum tepelerinde doğal halde bir tür kavun yetişmektedir. 

Halk kavunların olma vakti gelince oraya gider ve her biri dilediği kadar kendine bir 

yer alır. Söz konusu bitki çokça yetişmekte olup zahmet gerektirmediği için de son 

derece ucuzdur. Yetişen kavunlar son derece lezzetli olduğu için hediye olarak başka 

yerlere götürülmektedir.61 

Genel olarak yansıtılan bu bilgiler doğrultusunda Zemahşerî’nin yaşadığı 

Harzem bölgesinin sosyoekonomik yapısının tarım, hayvancılık ve ticaretle 

şekillendiği, insanların çalışkan ve üretken olduğu anlaşılmaktadır. Bu nedenle 

Cürcâniye’nin merkezî bir konuma sahip ulaşım ve iletişim noktasında hareketli bir 

şehir olduğunu söylemek mümkündür. 

3.2.1.3. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölgenin Siyasal Durumu 

Hârizm’e ilk İslam akınları Mâverâünnehir üzerinden Emevîler tarafından 

başlatılmıştır. Ancak Hârizmşah veya Harzemşah lakabıyla hükmeden hanedanların 

ilki, 305-995 yılları arasında Afrigoğulları’dır. Hârizm, 408/1017 tarinde Gazneli 

Mahmud tarafından kazanılmış ve buraya hârizmşah olarak Altuntaş el-Hâcib 

atanmıştır.62 

Hârizm’in yönetimi zaman içinde çeşitli şekillerde el değiştirmiş, 1041 yılından 

itibaren de bölgeye Kıpçak ve Kanglı boyları hâkim olmuştur. Oğuzların, Kıpçak ve 

Kanglıların bölgeye yerleşmesi bölgenin etnik yapısını Türklerin lehine çevirmiştir. 

Bölge, daha sonra Selçuklulardan Çağrı Bey’in yönetimine girmiş ve Selçuklu 

yönetimi çeşitli valiler atayarak yönetilmeye devam etmektedir. Bölgenin Türkleşmesi 

ise Selçuklular döneminde Anûş Tigin ile Hârizmşâh Ekinci bin Koçkar yönetimiyle 

gerçekleşmiştir. Bu değişim, farklı lehçelerin birleşiminden oluşan “Hârizm Türkçesi” 

dilininin oluşmasına vesile olmuştur.63 

Kutbeddin Muhammed bin Anüş Tigin’in, Selçuklu hükümdarı Sultan Sencer 

tarafından 1098 yılında “Hârizmşâh” unvanı ile Hârizm valiliğine tayin edilmesiyle 

 
61  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 217. 
62  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, ss. 217-218. 
63  Selami Sönmez, “Ebû’l-Kâsım Mahmûd Zemahşerî ve Eseri Mukaddimetü’l-Edeb’in Didaktik 

Değeri”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, C. 40, Erzurum 2009, 

ss. 147-148. 



 

   27 

 

birlikte Türkleşme tamamlanmıştır. Böylece Hârizm’in en parlak devri başlamıştır. 

Hârizm, 1127-1156 tarihleri arasında başlı başına devlet konumuna gelmiştir. 

Bölgenin güçlenip gelişmesi, Sultan Sencer’den sonra (1157), İl Arslan (1156-1172) 

ve Tökiş (1172-1200) dönemlerinde olmuş ve İmparatorluk haline gelmiştir. Devlet 

daha sonra Alâaddin Muhammed (1200-1220) döneminde Moğol istilası ile 

yıkılmıştır.64 Hârizmşahlar döneminde bölgenin refah düzeyi yükseldiği gibi ülkede 

ilmî ve edebî faaliyetler yönünden de büyük ilerlemeler kat edilmiştir. Ancak Moğol 

istilası ile birlikte söz konusu ilim ve kültür hayatı tamamen son bulmuştur.65 

1917 Bolşevik İhtilâli’nden sonra hanlık sona erdirilmiştir. Daha sonra 26 Nisan 

1920 ve 5 Eylül 1921 tarihlerinde; “Hârizm Halk Cumhuriyeti”, “Hârizm Sovyet 

Sosyalist Cumhuriyeti” olarak ismi değiştirilmiş, 1924’te ise bazı yerleri Özbekistan 

Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti” ile “Türkmenistan Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti”ne 

bırakılmıştır. Günümüz itibariyle Özbekistan’da yer alan Hârizm’in 1991 yılı 

verilerine göre 1.068.500, Ürgenç’in ise 130.000 civarında nüfusa sahip olduğu 

kaydedilmektedir.66 

3.2.1.4. Zemahşerî’nin Yaşadığı Bölgenin Kültürel Durumu 

Zemahşerî’nin yaşamış olduğu Hârizm bölgesi kültürel eksende önemli bir 

konuma sahiptir. İslam öncesinde bölgede farklı bir dilin konuşulduğu, konuşulan bu 

dilde de çeşitli eserler kaleme alınmıştır. Ayrıca bölgede Mazdeizm kökenli bir inanç 

yapısının hâkim olduğu ancak İslamiyete geçildikten sonra bu hakimiyetin son bulduğu 

ifade edilmektedir. Ayrıca az da olsa önceki dönemlere ait kültür, gelenek ve inançları 

devam ettirenlerin var olduğu bilinmektedir.67 

Türklerin egemenliğinden önce de kültür ve bilim merkezi olan Hârizm, Türk 

hâkimiyetine girmesinden sonra biraz daha zenginleşmiştir. O dönemde var olan ileri 

düzey medreselerdeki eğitim ve öğretim bu coğrafyayı bilim ve düşünce merkezi haline 

getirmiştir. Farklı din ve mezheplerin var olması Hârizm’in bilim ve düşünce merkezi 

haline gelmesine, felsefe ve sanatın gelişmesine zemin hazırlamıştır. Bölgenin çok 

kültürlü bir yapıya sahip olması Mu‘tezile mezhebinin yayılmasını kolaylaştırmıştır. 

 
64  Sönmez, “Ebû’l-Kâsım Mahmûd Zemahşerî ve Eseri Mukaddimetü’l-Edeb’in Didaktik Değeri”, 

AÜTAED, C. 40, 2009, s. 148. 
65  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 218. 
66  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 219. 
67  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 219. 



 

   28 

 

Bölgenin bu özelliklerinin Zemahşerî’nin yetişmesinde ayrı bir öneme sahip olduğunu 

söylemek mümkündür.68 

Hârizm’de Yahudi ve Hristiyanlığı benimseyenler vardır. Pontus bölgesine olan 

yakınlık sebebiyle Hristiyanlığın, Hazarlar’la olan temasların neticesinde de Yahudilik 

benimsenmiştir. İslamiyet, fetihlerden sonra Hârizm’de hızlıca yayılmıştır. Bölge, İran 

ve Mâverâünnehir’de İslam kültür ve medeniyetinin gelişmesinde önemli bir role 

sahiptir.69 

Hârizmliler; inancına düşkün, hamiyetli, misâfirperver, haysiyet ve vakarlı, söz 

konusu değerlerine saldırılmasına asla müsamaha göstermeyen psikososyal ve 

sosyoküktürel değerlere sahip bir millettir. Halk İslâmiyeti benimsedikten sonra 

mezhep olarak önce Şâfiîliği, daha sonra da Hanefiliği tercih etmektedir. Orta çağın 

en büyük Müslüman seyyahı İbn Battûta (ö. 770/1368-69) Seyehatnâmesinde 

Hârizmliler’i ahlak ve davranış bakımından daha iyi hiçbir topluma rastlamadığını, 

Zekeriyyâ el-Kazvînî (ö. 1283) ise fazilet bakımından üstün bir millet olduğunu 

söylemektedirler.70  

Hârizm halkı Müslüman olmasının akabinde ilim ve edebiyat alanında 

ilerlemiştir. Hârizm âlimlerin, şairlerin ve ediplerin Müslüman hükümdarlar tarafından 

himaye edildiği bir yer olmuştur. Bölge halkı ilme değer vermiş, zenginleri de mektep-

medrese ve kütüphaneler inşa ederek bu alanlarda ilerlemeye vesile olmuştur. Hârizm 

bölgesinden “Hârizmî” nisbesiyle meşhur olmuş birçok âlim, şair, edip ve sanatkâr 

yetişmiştir. Bunlardan bazılarının isimleri şunlardır: Muhammed b. Mûsâ el-Hârizmî, 

Ebû Bekir el-Hârizmî, Muhammed b. Ahmed el-Hârizmî, Ebû Bekir el-Berkânî, 

Birûnî, Zemahşerî, Reşîdüddin Vatvât, Muhammed b. Müeyyed el-Bağdâdî, 

Fahreddin er-Râzî, Mutarrizî, Necmeddîn-i Kübrâ, Çağmînî, Ebû Ya‘kûb es-Sekkâkî, 

Muhammed b. Ahmed en-Nesevî, Şemsüleimme el-Kerderî.71 

 
68  Yaşar, “Selçuklular Devrinde Akılcı Bir Müfessir Zemahşerî ve Düşünce Dünyamıza Etkisi”, 

İslâmî İlimler, C. 1, 2013, s. 4. 
69  Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 219. 
70  Ebû Abdillâh Şemsüddîn (Bedrüddîn) Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed b. İbrâhîm el-

Levâtî et-Tancî (ö. 770/1368-69), İbn-i Battûta Seyehatnamesi, C. 1, çev. A. Sait Aykut, YKY, 

İstanbul 2000, ss. 281-282. 
71   Özaydın, “Hârizm”, DİA, C. 16, s. 219. 



 

   29 

 

3.2.2. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölge  

Tebriz yerleşim olarak eski çağlara dayanmaktadır. İslam topraklarına katılması 

Hz. Ömer zamanında 21/642 tarihinde Mugîre b. Şu‘be tarafından gerçekleştirilmiştir. 

Arap coğrafyacılarına göre Tebriz, surları, camileri olan ve ticari açıdan gelişmiş güzel 

bir şehirdir. Bulunduğu bölge, Irak Selçukluları döneminde (1118-1194) en önemli 

yaşam merkezlerinin başında gelmektedir. Tebriz, bu özelliklerinden dolayı tarih 

boyunca stratejik ve ekonomik bakımdan popülerliğini korumuştur. 72 

3.2.2.1. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölgenin Coğrafi Durumu 

Tebriz, “Tahran’ın 619 km batısında yer alıp İran ile Türkiye’yi birbirine 

bağlayan eski İpek Yolu üzerinde kurulmuştur. Ayrıca Mehran ile Komru çaylarının 

birleşmesinden oluşan Acıçay da şehrin burada kurulmasında oldukça etkili 

olmuştur”.73 Tabâtabâî’nin yaşadığı bölge olan Tebriz, İran toprakları içerisindedir. 

İran’ın kuzeybatısında, Doğu Azerbaycan eyaletinin yönetim merkezinde olan bir 

Türk şehridir. Deniz seviyesine göre yüksekliği 1350 metredir. İran’ın Doğu 

Azerbaycan Eyaleti’nin en yüksek dağı olan Sehend dağının kuzey eteklerinde geniş 

bir düzlükte konumlanmıştır.74 Matematiksel konumu itibariyle “38˚ 1’-38˚ 9 kuzey 

enlem, 46˚ 11-46˚ 23” doğu boylamları arasında yer almaktadır. Tebriz, İran’ın 

kuzeybatısındaki Doğu Azerbaycan’ın en büyük yerleşim yeri olup 1350 m. 

yüksekliğe sahip bir konumda yer almaktadır.”75 

3.2.2.2. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölgenin Sosyoekonomik Durumu 

Tebriz, 14-19. yüzyıllarda Türkler, Araplar, Farslar, Moğollar, Ermeniler, 

Müslümanlar, Hristiyanlar, Yahudiler, Budistler gibi çeşitli toplum katmanlarının 

yaşadığı tarihî geçmişi köklü olan bir yerleşim yeridir. Günümüzde ise nüfusun 

çoğunluğunu Azerî Türkleri ve Farslar oluşturmaktadır. Şehrin nüfusu her devirde 

değişiklik arz etmekle beraber 2006 sayımına göre 1.579.312 kişiye ulaştığı ifade 

edilmektedir. Göçler, isyanlar, veba salgınları ve doğal afetler gibi olaylar dönemsel 

 
72  Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, (ö. 630/1233), el-

Kâmil fi’t-Târîh, C. 10, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiye, Beyrut 1987, s. 70; Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 

40, s. 219. 
73  Ghassem Mahmoudi, “Tebriz Şehrinde Aarâzî Kullanımı”, Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih 

Coğrafya Fakültesi, Coğrafi Bilimler Dergisi, 8/2, 2010, s. 172. 
74  Ali Sinan Bilgili, “Tebriz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 40, TDV Yayınları, 

İstanbul 2011, s. 219. 
75  Mahmoudi, “Tebriz Şehrinde Arâzî Kullanımı”, AÜDTCFCBD, 8/2, 2010, s. 171. 



 

   30 

 

olarak nüfusu etkileyen faktörler olmuştur.76 

Tebriz, bir fay hattı üzerinde bulunmaktadır. Tarihi süreç içerisinde çeşitli 

dönemlerde yıkıcı depremlere maruz kalmış, bunun neticesinde çok can kayıpları 

yaşanmıştır. En son 1917 depreminde ise oldukça büyük zarar görmüştür.77 Tebriz, 

Asya ile Avrupa arasında bulunan ve ana yolların kesiştiği merkez bir konuma sahiptir. 

Bu özelliği onu doğu-batı arasında en büyük pazar merkezi konumuna getirmiştir. 14. 

yy. itibariyle Tebriz, Avrupa ve Anadolu ticari pazar hatlarına dahil edilmiş ve çeşitli 

ticari yolların kendisine açılmasıyla soyoekonomik bağlamda büyük değer 

kazanmıştır. Ancak I. Abbas tarafından Benderabbas Limanının açılması ile Tebriz 

ekonomisi zarar görmüştür. 12. yy. ticari faaliyetler; İstanbul, Konya ve Tebriz hattı 

güzergahında canlılığını korurken bir sonraki yüzyılın son dönemlerinde siyasi 

rekabetten (İlhanlı-Altın Orda) dolayı aktifliğini kaybetmektedir. Daha sonra ticâri 

aktiviteler Tebriz, Trabzon ve Kefe ticâret hattına kaymıştır. Tebrîz İlhanlı dönemine 

rastlayan 1282-1284 yılları arasında ticâri açıdan önemli bir merkez olmuştur. Bu 

dönemde Tebriz’den Türk, İran, İtalyan, Rus ve İngiliz tüccarları tarafından Avrupa 

ve İslâm ülkelerine Hint’in baharatı, Çin porseleni ve ipekli kumaşları, Deştikıpçak 

kürkleri, Mâzenderan, Gîlân, Şirvan ipeği, Hürmüz’ün kıymetli taşları ihraç 

ediliyordu. Bu sebeple Ceneviz (1304) gibi ülkeler tarafından Tebriz’de şehbenderlik 

(Konsololuk) açılmıştır.78 

Karakoyunlular zamanında biri Tebriz diğerinin ise Bitlis’te olmak üzere iki 

darphane vardı. Tebriz’de ticareti geliştirmek için Safevîler ve Osmanlılar -I. Tahmasb 

1565’te- Tebrizlileri vergiden muaf tuttuğu ve İngilizlerle ticâret hakkı tanıdığı da 

bilinmektedir. Osmanlılar (1729) zamanında Revan, Gence, Hemedan ve benzeri 

yerleşim yerlerinden aldığı vergileri (gümrük) Tebriz’de birleştirmiştir. Bu faaliyet 

şehrin ekonomik ve ticaret hacmine pozitif katkı sağlamıştır. Tebriz’de, On dokuzuncu 

yüzyıllarda debbağhâne, kâğıthane, şem’hâne, boyahane, şîşegerân, darphane ve 

benzeri sanayi tesisleri, aktif halde işlevlerine devam etmektedir. İbnü’l-Esîr, Evliya 

Çelebi gibi seyyah ve düşünürler, Tebriz’de kuyumculuğun, dokumacılığın, 

nakkaşlığın ve dericiliğin gelişmiş olduğunu söylemektedir. 1973 tarihinden itibaren 

hacimli sanayi atılımları olmuştur. Halihazırda Tebriz’de çeşitli sanayi sektörleri 

 
76  Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 2221. 
77  İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, 8, ss. 260-261; Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 2221. 
78  Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 221. 



 

   31 

 

faaliyet göstermektedir. Bunlar arasında öne çıkan faaliyetler gıda, otomotiv, traktör, 

petrokimya, tekstil, çimento, seramik ve deri alanlarındadır. Otomotiv ve Makine 

kuruluşları günümüzde bazı Avrupa ülkelerine ihracat yapmaktadır. Bunun yanında 

iki Petrol şirtketi ile çikolata ürünleri burada üretilmektedir. Ayrıca İslam mimari 

medeniyetinin örneklerini teşkil eden şaheserler de Tebriz’de bulunmaktadır.79  

3.2.2.3. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölgenin Siyasal Durumu 

Halife Hz. Ömer döneminde İslam topraklarına dahil edilen Tebriz’in, tarihin 

eski dönemlerden beri yerleşim alanı olarak kullanılmıştır. MS 3. yy.’da kurulduğuna 

dair rivayetler olsa da ilk kuruluşu hakkında bazı araştırmalarda kesin bir bilgi 

olmadığı zikredilmektedir.80 Tebriz, tarihi süreçte Azerbaycan için önemli merkezi 

yerleşim yerlerinden biridir. Çeşitli devletlere de başkenlik yapmıştır.81 

Tebriz, 890-929 yılları arasında Sâcoğulları’nın hâkimiyetinde kalmış, Abbâsî 

Halifesi Mütevekkil-Alellah zamanından (847-861) itibaren değişik dönemlerde 

Revvâdîlerin hâkimiyetine girmiştir. Abbâsîler’in zayıflamasıyla birlikte 373-446 

(984-1054) yılları arasında şehri Revvâdîler yönetmiştir. 446/1054 yıllarında 

Selçukluların hâkimiyetine geçmiş, Irak Selçukluları zamanında (1118-1194) önemli 

yerleşim merkezlerinden biri haline gelmiştir. 82  1186-1191 yılları arasında Tebriz, 

Türkmenlerden hükümdar Ildıgız tarafından Azerbaycan’ın başkenti yapılmıştır.83 

628/1231 yılında Moğol istilasına uğramış olan Tebriz, daha sonra (1386) Timur 

tarafından ele geçirilmiştir. 1387’de Tebriz’in yönetimi Timur tarafından oğlu Mîrân 

Şah’a, 1404 tarihinde de torunlarından biri olan Ömer’e verilmiştir. Tebriz, 1410 

tarihinde Karakoyunlu Yûsuf, 1436 tarihinde de Karakoyunlu Cihan Şah’ın eline 

geçmiş, 1469 tarihinde ise Uzun Hasan şehri Akkoyunluların başkenti haline 

getirmiştir.84  

 
79  Bk. İbrahim Sarıçam-Seyfettin Erşahin, İslâm Medeniyeti Tarihi, TDV Yayınları, Ankara 2017, 

s. 20, 267, 284; Marshal G. S. Hodgson, Dünya Tarihinde İslâm, terc. Ahmet Kanlıdere, Yöneliş, 

İstanbul 1997, ss. 143-144; Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 221. 
80  Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 219; Mahmoudi, “Tebriz Şehrinde Arâzî Kullanımı”, 

AÜDTCFCBD, 8/2, 2010, s. 173. 
81  Hodgson, Dünya Tarihinde İslâm, s. 143. 
82  Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 219. 
83  Karl Jahn, “Doğu ile Batı Arasında Bir Orta çağ Kültür Merkezi: Tebriz”, İslam Tetkikleri 

Dergisi, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 4/3, 4, İstanbul 1971, s. 29; Bilgili, 

“Tebriz”, DİA, C. 40, s. 221. 
84  Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 219; Jahn, “Doğu ile Batı Arasında Bir Orta çağ Kültür Merkezi: 

Tebriz”, İTD, 4/3-4, 1971, ss. 29-33.  



 

   32 

 

Tebriz, 1502 tarihinde Şah İsmâil tarafından Safevîler’in başkenti yapılmış, 6 

Eylül 1514 tarihinde de Yavuz Sultan Selim’in gayretiyle Osmanlı hâkimiyeti altına 

alınmıştır. Padişah, şehirde bir hafta gibi kısa bir süre kalmış ancak bazı sanatkârları, 

âlimleri ve halkın ileri gelenlerini ebeveynleriyle beraber İstanbul’da ikamet 

etmelerini sağlamıştır. 6 Ağustos 1534’de Kanuni Sultan Süleyman döneminde 

Osmanlılar ikinci kez Tebriz’e hâkim olmuştur. Fakat kısa bir müddet sonra şehri terk 

etmişlerdir. Kanuni Sultan Süleyman 1548’de ikinci İran seferi esnasında şehrin 

kontrolünü tekrar eline geçirmiş ancak bu da çok uzun sürmemiştir. Tarihsel süreçte 

Osmanlı uzun süre egemenlik olarak Tebriz’e 1578-1590 yılları arasında Osmanlı-

Safevî mücadelesi döneminde sahip olmuştur. 85 

21 Ekim 1603 tarihine kadar Osmanlılarda kalan Tebriz, sonra Hekimoğlu Ali 

Paşa tarafından (15 Kasım 1731) yeniden ele geçirilmiş, 1736 tarihinde yapılan bir 

anlaşma ile İran’a bırakılmıştır. 20. yy.’ın ilk dönemlerinde Tebriz, İran siyasetinde 

önemli rol oynamıştır. Tebriz, 1909 ve 1915’te Ruslar tarafından iki sefer işgal 

edilmiştir. Şubat 1918 tarihinde ayrılmışlardır. 1921’in Şubat ayında gerçekleştirilen 

İran-Rus antlaşması sonucu İran topraklarına dahil edilmişrtir. Ancak 26 Ağustos 

1941’de SSCB tarafından işgal edilmiştir. Dönemin siyasi baskılarına karşıt 

oluşturmak için Tebrizli aydınlar, özerklik isteğinin yerine gelmesi ve siyasi arenada 

söz sahibi olmak adına 12 Aralık 1945’te “Fırka-i Demokrât-ı Âzerbaycân Partisi” 

kurmuştur. Bu girişimin ardından “Azerbaycan Millî Meclisi” açılarak “Azerbaycan 

Millî Hükûmeti” ilan edilmiştir. Ancak belli siyasi girişimler oluşturulsa da Aralık 

1946 tarihinde İran güvenlik güçleri Tebriz’i basarak Azerbaycan Özerk 

Cumhuriyeti’ne son vermişlerdir. Gelişen ve dönüşen bu olumsuz hadiseler sonrasında 

Tebriz, tekrar İran’ın ikinci büyük şehri haline gelmiştir.86 

Tarihi süreçte çeşitli devletlerin hâkimiyetine girmiş olması, şehirde birçok 

mimari ve sanatsal eserlerin yapılmasının zeminini oluşturmuştur. Farklı sanatsal ve 

mimari yapıların İran’dan önce Tebriz’de koşullanması, bir taraftan zengin birikimi 

görüntülerken, diğer taraftan ise geçmişinin ne denli sancılı geçtiğininin nişanesi 

olarak görmek mümkündür. Başka bir açıdan değerlendirildiğinde tarihi birikiminin 

bir neticesi olarak günümüzde Tebriz, İran’ının gözde şehri olması ve geçmişinden 

 
85  Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 220. 
86  Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 220. 



 

   33 

 

gelen kültürel birikimini kaybetmeden gelişimini devam ettirmesi dikkat 

çekmektedir.87 

3.2.2.4. Tabâtabâî’nin Yaşadığı Bölgenin Kültürel Durumu 

Tebriz’in tarihsel süreçte çeşitli devletlerin hâkimiyetine girmiş olması, şehrin 

kültürel dokusunun zenginleşmesine zemin oluşturmuştur. Siyasi açıdan gerçekleşen 

gelişimler, yapılan mimari, eğitim ve sanatsal yapıların imar edilmesine neden 

olmuştur. Örneğin Tebriz’in, Moğol İmparatorluğunun kurucusu Hülâgû’nun oğlu 

(1255-1265) Abaka tarafından (1265-1281) devletin başkenti yapılması, şehrin mimari 

ve kültürel anlamda yükselmesine sebebiyet vermiştir. Bu gelişim Abaka’nın torunu 

Gazân (1295-1300) ve baş veziri Reşidü’d-Din zamanında gerçekleşmiştir. Gazân, 

Şam’da 17. asra kadar bütün ziyaretçilerin hayranlığını uyandıran, İslam tasavvuruna 

uygun birçok sanatsal bina yaptırmıştır. Kültürel etkinliklere yapılan hizmetler, zaman 

zaman farklı din ve milletlere bağlı olan kişilerin bu şehirde yaşamasına olanak 

sağlamıştır. Genellikle günümüzde farklı milletlerden olmakla birlikte çoğunluğunu 

Âzeri ve Fars halkı oluşturmaktadır. 88  

Moğollardan Cengiz Han Tebriz’e hâkim olduğu zaman şehir önemli derecede 

kültürel hayata sahip bir konumdadır. Tebriz, İlhanlı hükümdarı Abaka’dan itibaren 

Olcayto’nun idaresi altında bulunduğu dönemlerde iktisadi ve kültürel hayatının en 

görkemli zamanını yaşamıştır. Farsçanın genel itibar kazanması bu dönemde 

olmuştur.89 

Tebriz’in en önemli eseri, 1303 tarihinde Gazân Han tarafından yaptırılan Şenb-

i Gazân Külliyesi’dir. 90  Gazân Han, külliyenin devamlı hizmet vermesi ve daim 

olması niyetiyle kervansaray ve çarşı imarlarında bulunmuştur. Gazân Han burada 

medfun bulunmaktadır. Tarihinde farklı siyasi figürler tarafından altın çağını yaşayan 

Tebriz; estetik ve sanatsal zenginliğini her dönemde hissetirmiş hatta mimari ustaları 

dahi muhtelif devletler tarafından çağrıltılarak istifade edilmiştir.91  

 
87  Mahmoudi, “Tebriz Şehrinde Arâzî Kullanımı”, AÜDTCFCBD, 8/2, 2010, s. 173; Tebriz ile 

ilgili geniş bilgi için bk. İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-târîh, C. 6, s. 19; C. 8, s. 260; C. 10, s. 70, 450. 
88  Robert Hillenbrand, İslam Sanatı ve Mimarlığı, çev. Çiğdem Kafescioğlu, Homer Kitabevi, 

İstanbul 2005, s. 204; Jahn, “Doğu ile Batı Arasında Bir Orta çağ Kültür Merkezi: Tebriz”, İTD, 
4/3-4, 1971, ss. 29-33; Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 221. 

89  Markus Hattstein – Peter Delius (edit.), İslam Sanatı ve Mimarisi, Literatür, (ty.), s. 392. 
90  Suud Kemal Yetkin, İslam Mimarisi, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara 1965, s. 140. 
91  Yetkin, İslam Mimarisi, s. 190; Hattstein and Delius, İslam Sanatı ve Mimarisi, s. 392 vd. 



 

   34 

 

Ne yazık ki bu külliye dahil olmak üzere nice tarihi eserler yok olmuş ve 

günümüze ulaşmamıştır. Kültürel miras olarak Tebriz’in en eski eseri Hârûnü’r-

Reşîd’in 8. yüzyılda eşi için yaptırdığı camidir. Tebriz’in diğer tarihî ve kültürel 

eserlerinden bazıları ise şunlardır: Mütevekkil Alellah tarafından yaptırılan Dımışkıye 

Camii (9. yüzyıl). Reşîdü’d-din Fazlullah-ı Hemedânî’nin Rab’ıreşîdî (709/1309). 

Tâceddin Ali Şah tarafından yaptırılan Ali Şah Camii (1312-1322). Karakoyunlu 

Cihan Şah’ın yaptırdığı Gökmescid (870/1465-66). Uzun Hasan tarafından inşâ 

ettirilen Nâsıriyye Külliyesi (889/1484). Kayseriye Çarşısı. Akkoyunlu Yâkub Bey 

tarafından yaptırılmış olan Heşt-Bihişt Sarayı (888/1483). Şeyh Keçeci Medresesi (15. 

yy.). Şah Maksud Camii. Şah Abbas Camii. Mirza Sâdık’ın Sâdıkıyye Medresesidir 

(17. yy.). 92 

3.3. Müfessirlerin Tefsirlerinin Kaynakları  

Yukarıdaki başlıklar altında müfessirlerin hayatları, hocaları, öğrencileri, 

eserleri ve yaşadıkları sosyokültürel çevrelerine değinilmiş, şimdi ise tefsirlerinin 

kaynakları üzerinde durulacaktır. 

3.3.1. Zemahşerî’nin Tefsirinin Kaynakları 

Zemahşerî, eserini telif ederken daha önce kaleme alınmış olan belli başlı tefsir, 

hadis, kıraat ve belâğat kitapları başta olmak üzere bir çok kaynaktan istifade 

etmektedir. Ancak bu kaynaklara bakıldığında bir çoğunun Mu‘tezilî âlimlere ait 

olduğu anlaşılmaktadır. Bu da müfessirin, bir anlamda mezhep taassubu içinde 

olduğunu göstermektedir. Zemahşerî’nin eserini kaleme alırken baş vurduğu ve adını 

açık bir şekilde zikrettiği bu kaynakları şu şekilde sıralamak mümkündür: 

A. Tefsir Kaynakları 

1. Tefsiru Mücâhid, Ebü’l-Haccâc Mücâhid b. Cebr el-Mekkî el-Mahzûmî (ö. 

103/721). Tâbiîn müfessirlerindendir. 21 (642)’de Mekke’de doğdu. Kays b. Sâib’in 

kölesi idi. Kur’ân’a dair bilgileri Kays’tan öğrendi. Önde gelen Sahâbilerle görüşme 

imkanına sahip oldu. Hayatının çoğunu Kur’ân’ın anlaşılmasına yönelik çalışmalarla 

geçirdi. Halkın başvurabileceği fetva makamı oldu. Mekke’deki tâbiîn neslinin en 

yaşlı müfessiri olarak 82 yaşında dâr-ı bekâya irtihâl etti. 93 

 
92  Hillenbrand, İslam Sanatı ve Mimarlığı, ss. 167-205; Yetkin, İslam Mimarisi, s. 140, 142, 148; 

Bilgili, “Tebriz”, DİA, C. 40, s. 222. 
93  Muhammed Fatih Kesler, “Mücâhid b. Cebr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 31, 

TDV Yayınları, İstanbul 2006, ss. 442-443. 



 

   35 

 

 Zemahşerî, Bakara, 2/80. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi ve an Mücâhid 

ibaresiyle,94 yine Bakara, 2/166. âyetinin tefsiri örneğinde95 ve Bakara, 2/187. âyetinin 

tefsiri örneğinde olduğu gibi ve Karae Mücâhid ibaresini kullanarak Mücâhid’den 

nakillerde bulunmaktadır.96  

2. Tefsiru Amr b. Ubeyd el Mu‘tezilî, Ebû Osmân Amr b. Ubeyd b. Bâb el-

Basrî (ö. 144/761), Mu‘tezile’nin kurucularından ve hadis rivayet eden ilk 

kelâmcılardandır. Temîm yahut Ukayl kabilesinin kölelerindendir. İbn Bâb, İbn 

Keysân, İbn Humeyd, Ebû Mervân künyeleriyle de anılmaktadır. Hayatı ile alakalı 

fazla bilgi mevcut değildir. Kaynaklardan bazılarına göre İran, diğer bir kısmına göre 

ise Pakistanlıdır. 97  

Zemahşerî, Fatiha, 1/7. âyetinin tefsiri örneğinde,98 Bakara, 2/25. âyetinin tefsiri 

örneğinde99 ve Âl-i İmrân. 3/1. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi Karea Amr b. 

Ubeyd ibaresini kullanrak nakillerde bulunmaktadır.100 

3. Tefsiru Ebû Bekr el-Esam el-Mu‘tezilî, Ebû Bekr Abdurrahmân b. Keysân 

el-Esamm (ö. 200/816), Basra Mu‘tezilesinden olup fıkıh, kelâm ve tefsir âlimidir. 

Hayatına ait çok fazla bilgi mevcut değildir. Kesin olarak doğum tarihi belli değildir. 

Ancak Ebü’l-Hüzeyl el-Allâf, Nazzâm, Bişr b. Mu‘temir ve Muammer b. Abbâd es-

Sülemî’nin de olduğu 6. tabakada yer almaış olması nedeniyle II. yüzyılın 1. yarısında 

Basra’da doğduğunu söylemek mümkündür. 101  

Zemahşerî, A‘râf, 7/16. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi,102 Tevbe, 9/36. 

âyetinin tefsiri örneğinde103 ve İsrâ, 17/79. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi Ebû 

Bekr el-Esamm’dan nakillerde bulunmaktadır.104 

4. Tefsiru’z-Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc el-Bağdâdî 

(ö. 311/923), Arap dili ve edebiyatı âlimi, müfessir. Bağdat’ta doğmuş ve burada 

 
94  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 159. 
95  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 210. 
96  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 231. 
97  Avni İlhan, “Amr b. Ubeyd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 3, TDV Yayınları, 

İstanbul 1991, ss. 93-94. 
98  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 27. 
99  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 115. 
100  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 230. 
101  Yusuf Şevki Yavuz, “Esam, Ebûbekir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 11, TDV 

Yayınları, İstanbul 1995, ss. 353-355. 
102  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 87. 
103  Zemahşerî, el-Keşşâf, C.2, s. 261. 
104  Zemahşerî, el-Keşşâf, C.2, s. 659. 

 



 

   36 

 

yaşamıştır. Çocukluğundan beri cam işleriyle uğraşmış olması nedeniyle “Zeccâc” 

lakabı ile tanınmıştır. Öncelikle Kûfe mektebinin öndeki ismlerinden Sa‘leb’in 

derslerine devam etmiş daha sonra Basra mektebinin lideri Müberred’in Bağdat’a 

gelmesi üzerine ölümüne kadar onun yanından ayrılmamıştır. 105  

Zemahşerî, Fatiha sûresinde besmelenin tefsiri örneğinde olduğu gibi Zekera 

Zeccâc ifadesiyle, 106  yine besmelenin tefsirinde Kâle Zeccâc ifadesiyle nakillerde 

bulunmaktadır.107 

5. Tefsiru’l-Kebîr, Ebü’l-Hasen Alî b. İsa b. Alî er-Rummânî el-Bağdâdî (ö. 

384/994), Arap dili ve belâgatı âlimi olup Mu‘tezile kelâmcısıdır. Bağdat’ta 

doğmuştur. Nar ya da satıcılığına veya Vâsıt şehrinde bulunan Rummân Kasrı’na 

izâfeten Rummânî, hocası İbnü’l-İhşîd’e izâfeten İhşîdî nisbeleriyle, geçimliğini eser 

istinsahıyla sürdürdüğü için Verrâk lakabıyla anılmıştır. 108 

6. Tefsiru’l-Aleviyyîn, Hz. Ali ile Ca‘ferî Sadık’tan gelen rivayetleri 

içermektedir. 

7. Müşebbihe, Râfıza ve Mutasavvıfeye ait tefsirler. 109  Zemahşerî, Yûnus, 

10/36. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi Müşebbihe, Cebriye’nin görüşlerine atıfta 

bulunmaktadır.110 

B. Hadis Kaynakları 

Zemahşerî, eserinde çok sayıda hadis zikretmektedir. Ancak bunlardan sadece 

Sahih-i Müslim’in kaynağını vermektedir. Bunun dışındaki zikrettiği hadislerin 

kaynağını belirtmemektedir. Diğer kaynaklardan aldığı hadisleri ise yalnızca fi’l-

Hadîsi ibaresiyle nakletmektedir.111 

Zemahşerî, Bakara, 2/26. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi fî Sahîhi Müslim 

ibaresiyle,112 Yine Bakara, 2/26. âyetinin tefsiri örneğinde113 ve Enfâl, 8/60. âyetinin 

tefsiri örneğinde olduğu gibi ve fi’l-Hadîsi ibaresiyle nakillerde bulunmaktadır.114 

 
105  Emrullah İşler, “Zeccâc”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 44, TDV Yayınları, 

İstanbul 2013, ss. 173-174. 
106  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 16. 
107  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 16. 
108  Sedat Şensoy, “Rummânî, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 35, TDV Yayınları, 

İstanbul 2008, ss. 242-244. 
109  Mustafa Sâvî Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî fi’t-Tefsîri’l-Kur’ân ve Beyâni İ‘câzihî, Dâru’l-

Meârif, Kahire 1968, ss. 81-89. 
110  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 330. 
111  Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî, s. 89. 
112  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 120. 
113  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 120. 
114  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 225. 



 

   37 

 

 

 

C. Kıraat Kaynakları 

1. Mushafu Abdullah b. Mes‘ûd (ö. 32/652-53), ilk Müslümanlardan olup 

aşere-i mübeşşeredendir. Kûfe tefsir ve fıkıh mekteplerinin kurucusudur. Müşriklerden 

korkmadan ve onların baskılarına aldırmadan Hz. Peygamber’in haricinde, Kâbe’de 

açıktan Kur’ân okuyan ilk sahâbidir. 115  Zemahşerî, Bakara, 2/33. âyetinin tefsiri 

örneğinde olduğu gibi nakillerde bulunmuştur.116 

2. Mushafu el-Hâris b. Süveyd (v. 71-80/691-699). Zemahşerî, Fetih, 48/26. 

âyetinin örneğinde olduğu gibi İbn Mes‘ûd’un (v. 32/653) talebesi olan Hâris b. 

Süvey’din Mushafından nakillerde bulunmuştur.117 

3. Mushafu Übey, Ebü’l-Münzir (Ebü’t-Tufeyl) Übey b. Kâ‘b b. Kays el-

Ensârî (ö. 33/654 [?]), Hz. Peygamber’in kâtiplerindendir. Kur’ân hizmetiyle tanınmış 

bir sahâbîdir. 118  Zemahşerî, Bakara, 2/33. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi 

nakillerde bulunmuştur.119 

4. Mushafu ehl-i-Hicaz ve’ş-Şam. Zemahşerî, Bakara, 2/132. âyetinin tefsiri 

örneğinde olduğu gibi,120 Âl-i İmrân, 3/133. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi 

Hicaz ve Suriyelilerin (Şam) Mushaflarından nakillerde bulunmuştur.121 

5. “Bazı Mushaflar” şeklinde ifade ettiği diğer kıraat mushafları.122 Zemahşerî, 

En’âm, 6/137. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi fî Ba‘zı’l-musâhıf (Mushafların 

birinde) ibaresiyle nakillerde bulunmaktadır.123 

D. Dil ve Nahiv Kaynakları 

1.  el-Kitâb, Sîbeveyh (V. 180/796). Ebû Bişr (Ebû Osmân, Ebü’l-Hasen, 

Ebü’l-Hüseyn) Sîbeveyhi Amr b. Osmân b. Kanber el-Hârisî. Arap dili gramerine ait 

 
115  İsmail Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 1, TDV 

Yayınları, İstanbul 1988, ss. 114-117. 
116  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 130. 
117  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 335. 
118  Bünyamin Erul,  “Übey b. Kâ‘b”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 42, TDV 

Yayınları, İstanbul 2012, ss. 272-274. 
119  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 130. 
120  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 190. 
121  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 406. 
122  Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî, s. 90. 
123  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 67. 



 

   38 

 

günümüze ulaşmış olan, hacimli ilk eserin yazarıdır. Basra nahiv mektebinin en önemli 

temsilcisidir.124 

2. İslâhu’l-Mantık, İbnü’s-Sikkît (ö. 244/858). Ebû Yûsuf Ya‘kūb b. İshâk es-

Sikkît. Arap dili âlimi ve edip. Bağdat’ta doğdu. Babasının lakabı olan Sikkît’e (çok 

suskun) nisbetle İbnü’s-Sikkît diye tanınmıştır.125 

3. el-Kâmil, el-Müberred (V. 286/900). Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd b. 

Abdilekber b. Umeyr el-Müberred el-Ezdî es-Sümâlî. Arap dili ve edebiyatı 

âlimidir.126 

4. el-Kitâbü’l-Mütemmim fi’l-Hat ve’l-Heca, Abdullah b. Drusteveyh (ö. 

347h.). 

5. Kitâbü’l-Hücce, İbn Ali el-Fârisî (V. 377/987). Ebû Alî Hasen b. Ahmed b. 

Abdilgaffâr el-Fârisî. Basra mektebine mensup nahiv âlimidir. Şîraz civarındaki Fesâ 

kasabasında doğdu. Yirmi yaşına kadar burada kaldı. Babası İranlı, annesi Arap 

asıllıdır.127 

6. Kitâbü’l-Halebiyyât, İbn Ali el-Fârisî (V. 377/987). 

7. Kitâbü’t-Temam, İbn Cinnî (ö. 392/1002). Ebü’l-Feth Osmân b. Cinî el-

Mevsılî el-Bağdâdî. Arap dili ve edebiyatı âlimidir.128 

8. Kitâbü’l-Muhteseb Lehü.129 

E. Edebiyat Kaynakları 

1. el-Hayevân, Câhız (V. 255/869). Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-

Câhiz el-Kinânî. Arap edebiyatının en büyük nesir yazarlarından ve Mu‘tezile 

kelâmcılarından biridir.130 

2. el-Hamâse, Ebû Temmâm (ö. 231/846). Ebû Temmâm Habîb b. Evs b. Hâris 

et-Tâî. el-Ḥamâse adlı eseriyle tanınan Arap şairidir.131 

 
124  Mehmet Reşit Özbalıkçı, “Sîbevehi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 37, TDV 

Yayınları, İstanbul 2009, ss. 130-134. 
125  Nasuhi Ünal Karaarslan, “İbnü’s-Sikkît”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 21, TDV 

Yayınları, İstanbul 2000, ss. 210-211. 
126  İsmail Durmuş, “Müberred”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, 

İstanbul 2006, ss. 432-434. 
127  Mehmet Reşit Özbalıkçı, “Ebû Ali el-Fârisî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 10, 

TDV Yayınları, İstanbul 1994, ss. 88-90. 
128  Mehmet Yavuz, “İbn Cinnî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 19, TDV Yayınları, 

İstanbul 1999, ss. 397-400. 
129  Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî, ss. 90-91. 
130  Ramazan Şeşen, “Câhız”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 7, TDV Yayınları, 

İstanbul 1993, ss. 20-24. 
131  Hüseyin Elmalı, “Ebû Temmâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 10, TDV 

Yayınları, İstanbul 1994, ss. 241-243. 



 

   39 

 

3. Kitâbü İsteğfir Vesteğfirî, Ebü’l-Alâ el-Ma‘rî. 

4. Nevâbiġu’l-Kelim, Zemahşerî (ö. 538/1144). 

5.  en-Nesâʾihu’s-Sığâr, Zemahşerî (ö. 538/1144).132 

F. Tasavvuf Kaynakları 

1. İbn Havşeb (ö. 302/915). 

2. Tâvûs b. Keysân (ö. 106/725). 

3. Mâlik b. Dînâr (ö. 131/748). 

4. Hasan-ı Basrîye atfedilen sözler ve menkıbeler.133 

3.3.2. Tabâtabâî’nin Tefsirinin Kaynakları 

Tabâtabâî’nin yirminci yüzyılda kaleme aldığı el-Mîzân fî Tefsîri’l-Kur’ân adlı 

tefsiri, Kur’ân’ı en geniş ve en kapsamlı inceleyen Şia tefsirlerinden biridir. 134 

Tabâtabâî, tefsirinde müspet ilimlere, ahlakî, içtimâî ve felsefî konulara derinlemesine 

yer vermiştir.135 Bu durum müfessir tarafından kitabın her bir cildinin başlangıcında 

şu şekilde vurgulanmıştır: “İlmî, fennî, felsefi, edebî, tarihî, içtimâi rivâyete dayalı ve 

Kur’ân’ı Kur’ân’la tefsir eden modern bir kitaptır”. O, böylece Şi‘a tefsir geleneğinin 

gelişim sürecini de göstermiştir. 

Tabâtabâî, tefsirini kaleme alırken çeşitli kaynaklardan istifade etmektedir. 

Sahâbe ve tâbiînin sözleri arasındaki ihtilafı gerekçe göstererek bu sözlerin 

Müslümanlar için delil olamayacağını iddia etmektedir.136 Bu itibarla da tefsirinde 

kendisine göre güvenli olanları tercih etmiş, Sahâbe ve tâbiînin sözlerini oldukça az 

kullanmıştır. Diğer taraftan Kur’ân’ın, en iyi Ehl-i beyt imamları tarafından 

anlaşıldığını söyleyerek Ehl-i beyt imamlarının sözlerine ayrı bir önem vermiş ve bu 

yaklaşımını tefsirine de yansıtmıştır. Bu sebeple en çok onların sözlerini refarans 

almıştır.137 Tabâtabâî’nin yararlanmış olduğu tefsir kaynaklarından ön plana çıkanlar 

şunlardır:  

A. Tefsir Kaynakları 

 
132  Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî, s. 91. 
133  Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî, s. 92. 
134  Ziya Şen, “Reşid Rıza ve Tabatabâî’nin Tefsirlerindeki Mukaddimelerinin Karşılaştırılması” 

Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 29, 2009, s. 98. 
135  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 26. 
136  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 26. 
137  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 26. 



 

   40 

 

1. Muhammed b. Mes‘ûd el-Ayyâşî (ö. 320/932 [?])’ye ait Tefsîri’l-ʿAyyâşî. 

Ayyâşî, Semerkantlıdır. Kûfe, Başdat ve Kum ulemasından ilim tahsil etmektedir. Ali 

b. Hasan b. Faddâl el-Kûfî’den fıkıh, Ebû Ya‘kūb İshak b. Muhammed el-Basrî’den 

hadis dersleri almıştır. IV/X. Yüzyılın başında İmâmiyye Şi‘a’sının öncülerinden olup 

Mâverâünnehir’de bu mezhebi yaymaya çalışmıştır.138 Tefsîri’l-ʿAyyâşî adlı eser Şi‘î 

dünyasında önemli yere sahiptir. Rivâyet ağırlıklı bir tefsirdir. Bugün eldeki mevcut 

olan eser, Kur’ân’ın Fâtihâ’dan Kehf sûresine kadarki kısmını kapsamaktadır. 139 

Tabâtabâî, Bakara, 2/158. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi âyetleri tefsir ederken 

العياشي تفسير  Tefsiru’l-‘Ayyâşî’den في  140  ifâdesini kullanarak nakillerde 

bulunmaktadır.141 

2. Ali b. İbrâhim el-Kummî’ye ait Tefsiri’l-Kummî. İran’ın Kum kentinde 

doğmuştur. Kummî, H. 240’lı yıllarda doğduğu tahmin edilmektedir. Sadûk lakabıyla 

da anılmaktadır. Çok sayıda âlim yetiştirmiştir. Hayatı hakkındaki bilgiler sınırlıdır. 

İbrâhim b. Abdûs el-Hemedânî, Ahmed b. İdrîs, Ahmed b. Ali et-Tiflîsî, Habîb b. 

Hüseyin el-Kûfî, Hasan b. Ahmed el-Kummî, Muhammed b. Hasan es-Saffâr 

gibi devrindeki birçok âlimden ders almıştır. 329/941 yılında vefat etmektedir. Tefsiri, 

Şi‘î dünyada önemli bir yere sahiptir. 142 Tefsir iki cilttir. Hadisler ışığında rivâyet 

ağırlıklı tefsir metodunu uygulamıştır. Hadis râvîleri genellikle Ehl-i beyte 

mensuptur.143 Tabâtabâî, Nisâ, 4/89. âyetinin nüzûl sebebini aktarırken olduğu gibi 

 Tefsîru’l-Kummî’den ifâdesiyle 145 nakillerde bulunmaktadır.146 144 وفي تفسيرالقمي 

3. Ebû Ca‘fer et-Tûsî (ö. 460/1067)’ye ait et-Tibyân fî Tefsîri’l-Kurʾân. Klasik 

dönem İmâmiyye Şîası’nın en önemli tefsirlerinden biri kabul edilmektedir. Eserde 

rivayetlere yer verilmekle beraber dirâyet yöntemiyle istidlâllerde bulunulmuştur. 

Eserde kıraat, meânî ve i‘rab meselelerine değinilmiş, müteşâbih âyetler üzerinde 

 
138  M. Suat Mertoğlu, “‘Ayyâşî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 1, İstanbul 2016, 

ss. 151-152. 
139  Mertoğlu, “‘Ayyâşî”, DİA, C. 1, İstanbul 2016, ss. 151-152. 
140  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 298. 
141  Ebû’n-Nadr Muhammed b. Mes‘ûd b. Muhammed el-‘Ayyâşî es-Sülemî es-Semerkandî (ö. 

320/932 [?]), Tefsîri’l-‘Ayyâşî, C. 1, Müessesetü’l-Âlemî, Beyrut 1991, s. 89. 
142  İlyas Üzüm, “İbn Bâbeveyh, Ebü’l-Hasan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 19, 

İstanbul 1999, ss. 344-345. 
143  Ebü’l-Hasan Ali b. İbrâhim el-Kummî (ö. 217 H.), Tefsîru’l-Kummî, Tsh. es-Seyyid Tayyib el-

Cezâirî, C. 1, Dâru’l-Kitâb, Kum-İran h. 1202, ss. 145-146. 
144  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 28. 
145  Kummî, Tefsîru’l-Kummî, C. I, ss. 145-146. 
146  Kummî, Tefsîru’l-Kummî, C. I, s. 165. 



 

   41 

 

durulmuş, Cebriyye, Müşebbihe ve Mücessime gibi grupların görüşleri eleştirilmiştir. 

Eserde dinî hükümlerin usul ve fürûu hakkında açıklamalar yapılmıştır. Eser, Ali b. 

Şîrâzî’nin tashihiyle iki cilt olarak (Tahran 1364/1945), Âgā Büzürg-i Tahrânî’nin 

takdimi ve Ahmed Habîb Kasîr el-Âmilî’nin tahkikiyle on cilt halinde (Necef 1957-

1965; Beyrut, ts., [Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî]) yayımlanmıştır. İbn İdrîs Muhammed 

b. Ahmed el-İclî ve Ebû Abdullah Hârûn tarafından Muḫtaṣarü’t-Tibyân adıyla ihtisar 

edilmiştir.147 

4. Ebû Ali et-Tabersî (ö. 548/1154)’ye ait Mecmaʿu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kurʾân. 

Doğduğu şehre (Taberistan) nisbetle Tabersî, vefât ettikten sonra defnedildiği yere 

(Meşhed) nisbetle el-Meşhedî denilmiştir. 148  Doğum tarihi hakkında kesin bilgi 

bulunmamaktadır. Şi‘â ulemasındandır. İlim ehli bir aileye mensuptur. Gençliğini 

ilimle meşgul olarak geçirmiştir. Tefsir yazmaya 60 yaşından sonra başlamıştır. Birçok 

eser kaleme almıştır. 548/1153 yılında Sebzvar’da vefat ettiğinde Meşhed’e 

defnedilmiştir. 149  Şi‘î dünyasında müfessirliğiyle ön plandadır. Tefsiri önemli bir 

kaynak eserdir.150 Tabâtabâî, Nisâ, 4/88. âyetinin nüzûl sebebini açıklarken olduğu 

gibi تعالي قوله  في  المجمع   Mecma‘u’l-Beyân tefsîrinden, ifadesiyle Tabersî’den 151 وفي 

nakilde bulunur.152 

5. Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdullâh b. Mahmûd el-Hüseynî el-

Âlûsî (ö. 1270/1854)’ye ait Rûhu’l-Meʿânî.  

6. Muhammed Reşîd Rızâ (ö. 1935)’ya ait el-Menâr. Müfessirin eserini kaleme 

alırken istifde ettiği tefsir kaynaklarındandır.  

7. Râgıb el-İsfahânî’nin (ö. V./XI. yüzyılın ilk çeyreği), el-Müfredât fî Garîbi’l-

Kurʾân adlı eseri Tabâtabâî’nin istifade ettiği lugat kaynaklarındandır. 

B. Hadis kaynakları  

1. Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb b. İshâk el-Küleynî er-Râzî (ö. 

329/941)’ye ait el-Kâfî fî ‘İlmi’d-Dîn. Şîa’ya göre muteber görülen dört hadis kitabının 

 
147  Mustafa Öz, “Tûsî, Ebû Ca‘fer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 41, Ankara 2012, 

ss. 433-435. 
148  Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslam) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl et-Tabersî (ö. 548/1154), 

Mecma‘u’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân, Dâru’l-Ulûm, 2005, C. 1, ss. 21-22. 
149  Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, ss. 21-22. 
150  Mustafa Öz, “Tabersî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 39, İstanbul 2010, ss. 324-

325. 
151  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 28. 
152  Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 3, s. 125. 



 

   42 

 

ilki ve en önemlisi kabul edilmektedir. Küleynî, 265/879 yılında Rey ile Kum şehri 

arasındaki Küleyn köyünde doğmuştur. Babası Ya‘kûb b. İshak âlim birisidir. 

Öğreniminin çoğunu Rey’de tamamlamıştır. Rey’in ileri gelen âlimlerinden istifade 

etmiştir. Bunların başında dayıları Allân ve Nîsâbûrî gelmektedir. Ayrıca Ebû Ali 

Ahmed b. İdrîs b. Ahmed el-Eş‘arî el-Kummî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. 

İsa el-Eş‘arî el-Kummî, Sa‘d b. Abdullah b. Ebû Halef el-Eş‘arî el-Kummî ve Ali b. 

Hüseyin es-Sa‘dâbâdî gibi hadisçilerden ilim tahsil etmiştir. Çok sayıda öğrenci 

yetiştirmiştir. 329/941’de vefat etmiştir.153 Eserin mukaddimesinde Hz. Peygamber’in 

ümmetine Yüce Allah’ın kitabı ile Ali b. Ebû Tâlib’i vasî olarak bıraktığı, imama itaat 

etmenin müslümanlar üzerine bir vazife olduğu, dinî ilimlerin sadık imamlardan 

öğrenilebileceği söylenmektedir. Bu nedenle Yüce Allah’ın emirlerine ve Hz. 

Peygamber’in sünnetine uygun yaşamayı temin için bu kitabın kaleme alındığı 

belirtilmektedir. Yirmi (veya otuz) yılda yazıldığı, 16.000 civarında hadis ihtiva ettiği 

bildirilmektedir.154 Tabâtabâî, Bakara, 2/158. âyetinin tefsiri örneğinde olduğu gibi 

 ifâdesiyle155 el-Kâfî isimli hadis kitabından Câfer’i Sâdık’tan وفي الكافي ايضا عن الصادق

nakillerde bulunmaktadır. 156 

2. Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî 

(ö. 381/991) Men Lâ Yahduruhü’l-Fakîh. Şîası’nın dört muteber hadis mecmuasının 

ikincisidir. Kısaca el-Fakīh diye de zikredilir. Eserin mukaddimesinde belirtildiğine 

göre Belh’te tanıştığı, Peygamber soyundan gelen Ni‘me lakaplı Şerefeddin Ebû 

Abdullah kendisinden Muhammed b. Zekeriyyâ er-Râzî’nin, okuyanı doktordan 

müstağni kılan Men Lâ Yahduruhü’t-Tabîb adlı eseri gibi, okuyanı amele yönelik 

konularda fakihe başvurmaktan müstağni kılacak bir eser yazmasını istemiş, o da bu 

kitabını telif ederek Men Lâ Yahduruhü’l-Fakîh ismini vermiştir.157 Bugün yaygın 

olarak kullanılan baskısı (Beyrut 1401/1981) dört cilt olup toplam 566 babdan 

meydana gelmektedir. Şiî hadis âlimlerince güvenilirlik açısından el-Kâfî’den sonra 

 
153  Mustafa Öz, “Kuleynî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 26, Ankara 2002, ss. 538-

539. 
154  Mustafa Cemal Sofuoğlu, “el-Kâfî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 24, TDV 

Yayınları, İstanbul 2001, s. 148. 
155  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 293. 
156  Kuleynî, el-Kâfî, C. 4, s. 431. 
157  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî (ö. 381/991) Men 

lâ Yahduruhü’l-Fakîh, C. 1, Müessetü’l-Âlemî, Beyrut 1986, ss. 6-7. 



 

   43 

 

ikinci sırada kabul edilmektedir. Ona göre topladığı bütün hadisler güvenilir olup 

kendisiyle Yüce Allah arasında hüccettir.158 

3. Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî (ö. 460/1067), Tehzîbü’l-

Ahkâm fî Şerhi’l-Mukniʿa. Ebû Ca‘fer et-Tûsî’nin derlediği, İmâmiyye’ce muteber 

dört hadis kitabından birisidir. Tûsî, eserinin mukaddimesinde belirttiği üzere hocası 

Şeyh Müfîd’in telif ettiği el-Muḳniʿa (er-Risâletü’l-Muḳniʿa) adlı fıkıh kitabını esas 

alarak ilgili konulara ait hadisleri derlemiş ve çalışmasını bunun şerhi olarak 

planlamıştır. Ayrıca, Şiî hadis rivayetleri arasında göze çarpan ve muhaliflerce 

(Sünnîler) istismar edilip bazı kimselerin mezhebi terk etmesine sebep olan çelişkileri 

gidermek amacıyla eserini kaleme aldığını açıklamıştır.159 Günümüzde yaygın olarak 

kullanılan baskısı (Beyrut 1401/1981) on cilt olan eserdeki toplam bab sayısı 393, 

hadis sayısı 13.590’dır.160 

4. Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî (ö. 460/1067), el-İstibsâr 

fî Ma’htülife Mine’l-Ahbâri. Ebû Ca‘fer et-Tûsî tarafından cemedilen, İmâmiyye’ce 

muteber dört hadis kitabından birisidir. Eser, Tehzîb’in muhtasarı durumunda olup 

tertip açısından ona benzer. Eserde ibadet ve muâmelât konuları “kitâb” adıyla 

bölümlere ayrılmış, her “kitap” da “bab”lara bölünmüştür. Kitapta müellifinin 

sayımına göre 925 bab, 5511 hadis bulunmaktadır. 161  Sayım farklılığı nedeniyle 

kaynakların bazılarında bab sayısı 915, 930, hadis sayısı da 5531, 5558 olarak 

verilmiştir. Telif edilmesine göre kütüb-i erbaanın sonuncusudur. Ancak önemli fıkıh 

konularını kapsadığı ve rivayetleri sıralamakla yetinmeyip bunlar arasındaki 

çatışmaları gidermeye çalıştığı için daima Şiî hadis geleneğinde büyük ilgi gördüğü 

zikredilmektedir.162  

5. Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî 

es-Süyûtî eş-Şâfiî (ö. 911/1505), ed-Dürrü’l-Mensûr. Süyûtî’nin rivayet tefsiridir. 

Tabâtabâî Ehl-i sünnet’e ait rivayetleri özellikle Süyûtî’nin ed-Dürrü’l-Mensûr’undan 

yapmaktadır. Süyûtî, 849/1445 yılında Kâhire’de doğmuştur. İlim hayatına Kur’ân 

 
158  İlyas Üzüm, “Kütüb-i Erbaa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 27, TDV Yayınları, 

İstanbul 2003, s. 4-6. 
159  Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî (ö. 460/1067), Tehzîbü’l-ahkâm fî şerhi’l-

Mukniʿa, Thk. Ali Ekber Gaffârî, C. 1, Dâru’l-Kütübü’l-İslâmiye, Tahran h. 1385, ss. 2-3. 
160  Üzüm, “Kütüb-i Erbaa”, DİA, C. 27, ss. 4-6. 
161  Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî (ö. 460/1067), el-İstibsâr fî Ma’htülife mine’l-

Ahbâr, C. 4, Thk. Ali Ekber Gaffârî, Dâru’l-Hadîs, Kum h.1380, s. 376. 
162  Üzüm, “Kütüb-i Erbaa”, DİA, C. 27, ss. 4-6 



 

   44 

 

öğrenerek başlamıştır. Hadis, Arap dili ve edebiyatında Şümünnî’den faydalanmıştır. 

Kâdı’l-kudât Sâlih b. Ömer el-Bulkinî’den fıkıh, Kâfiyeci’den tefsir, hadis, fıkıh usulü, 

hadis usulü, Arap edebiyatı dersleri almıştır. 911/1505 yılında vefat etmiştir.163 Suyûtî, 

ed-Dürrü’l-Mensûr adlı tefsirinin başında eserini Hz. Peygamber’den ve O’nun 

Ashabı’ndan rivâyet ettiği hadislerle yazdığını ifâde etmektedir. Bu ifâde eserinin 

rivâyet ağırlıklı olduğunu göstermektedir. Eseri 8 cilt olup Kur’ân’ın tamamını 

içermektedir.164 Tabâtabâî, Bakara, 2/158. âyetinin tefsirinde olduğu gibi  وفي الدرالمنثور 

165 ifâdesiyle ed-Dürru’l-Mensûr’dan nakillerde bulunur.166 

6. Tabâtabâî, Kütüb-i Sitte’den de nakillerde bulunmaktadır.167  

a) Örneğin Nisâ, 4/123. âyetini tefsir ederken, 168  Buhârî’de Ebû Sa‘îd el-

Hudrî’nin Hz. Peygamber’den rivâyet ettiği şu hadisi nakletmektedir: 

، حَتَّى الشَّوْكَةِ يشَُاكُ  ُ بهَِا مِنْ خَطَاياَهُ مَا يُصِيبُ المُسْلِمَ، مِنْ نَصَبٍ وَلاَ وَصَبٍ، وَلاَ هَم ٍ وَلاَ حُزْنٍ وَلاَ أذَىً وَلاَ غَم ٍ هَا، إلِاَّ كَفَّرَ اللََّّ  

“Mü’mine isâbet eden bir hastalık, bir dert, bir keder, bir hüzün, bir eziyet, bir 

gam hatta eline batan bir diken yoktur ki, Yüce Allah onunla günahlarını örtmüş 

olmasın”.169 

b) Fâthâ sûresinin başındakı Besmele’yi tefsir ederken,170 Müslim’de Enes b. 

Mâlik’in Hz. Peygamber’den rivâyet ettiği şu hadisi nakletmektedir: 

حِيم  حْمَنِ الرَّ  أنُْزِلَتْ عَلَيَّ آنفًِا سُورَةٌ فقَرََأَ: بِسْمِ اللهِ الرَّ

“Az önce bana bir sûre indirildi ve Besmele’yi okudu.”171 

c) Nisâ, 4/142. âyetini tefsir ederken,172 Ebû Dâvud’da yine Enes b. Mâlik’in 

Hz. Peygamber’den rivâyet ettiği şu hadisi nakletmektedir: 

أَ  شَيْطَانٍ،  قرَْنيَْ  بيَْنَ  فَكَانَتْ  الشَّمْسُ  تِ  اصْفرََّ إِذاَ  حَتَّى  أَحَدهُُمْ  يَجْلِسُ  الْمُنَافقِِينَ،  صَلََةُ  قرَْنَيِ  تلِْكَ  عَلىَ  وْ 

َ الشَّيْطَانِ قَامَ فنَقَرََ    فيِهَا إلِاَّ قلَِيلًَ أرَْبَعًا لَا يَذْكرُُ اللََّّ

 
163 Hâlit Özkan vd., “Suyûtî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 38, İstanbul 2010, ss. 

188-198. 
164  Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî eş-Şâfiî 

(ö. 911/1505), ed-Dürrü’l-Mensûr,C. 1, Dâru’l-Fikir, Beyrut 2011, s. 9. 
165  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 298. 
166  Süyûtî, ed-Dürru’l-Mensûr, C. 1, s. 384. 
167  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 12, ss. 51-52. 
168  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 74. 
169  Buhârî, Kitâbu’l-Merdâ, 75. 
170  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 31. 
171  Müslim, Kitâbü’s-Salâh, 4.  
172  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 92. 



 

   45 

 

“Bu münâfıkların namazıdır. Münafık güneş sararana kadar oturur. Güneş 

Şeytan’ın boynuzları arasına gelince, kalkar ve dört kere yeri gagalar (gibi secdeye 

gider). O sırada da Allah’ı çok az zikreder.”173 

Tabâtabâî, İsrâiliyat’la ilgili haberleri aktarma noktasında teenni ile hareket 

etmektedir. Ona göre bazı muhaddisler ifratla bu tür haberleri olduğu gibi kabul 

ederken son dönem bazı müellifler tamamıyla reddetmektedir.174 

3.4. Müfessirlerin Tefsirdeki Metotları  

Bir müfessiri en iyi tanımak ancak kendi eserlerinin incelenmesiyle mümkündür. 

Eserleri incelemeden doğru bir kanaate varmak mümkün değildir. Her iki müfessirin 

tefsir metodu, elbette zihin dünyalarındaki fikrî görüşleri doğrultusunda şekillenmesi 

kaçınılmazdır. Bundan dolayı müelliflerin tefsirlerinde uyguladıkları metodları tespit 

etmek önem arz etmektedir. 

3.4.1. Zemahşerî’nin Tefsirdeki Metodu 

Önceki müfessirler, eserlerini genellikle rivâyet metoduyla ele alırken 

Zemahşerî’nin el-Keşşâf’ı kaleme alırken hem rivayet hem de dirâyet metoduyla 

kaleme aldığını söylemek mümkündür. Tefsir ettiği hemen her âyette aklî 

muhakemelerde bulunmuş,175  özellikle Meânî-Beyân-Bedî’ 176  ilimlerini kullanarak 

Kur’ân üslûbunun inceliklerini yansıtmıştır. Kur’ân’ı anlama noktasında derinliği 

ihtiva eden kalbî ve zihnî açılımlar yapmış, bu bağlamda alanında zirveye ulaşmıştır. 

Zemahşerî, eserini hazırlarken hadislerden de istifade etmektedir. Bir çok hadis 

nakletmiş ancak sadece Müslim’in el-Câmi‘u’s-Sahîh’den isim zikrederek kaynak 

vermiştir.177 Diğer kaynaklardan nakletmiş olduğu hadisler için kaynak belirtmemiş178 

fakat bu durumu fi’l-Hadîsi179 ibaresiyle kayıt altına almıştır. 

Kaynak gösterdiği âyetleri; akli temeller doğrultusunda kıstas alarak dil ve 

belağat kuralları çerçevesinde yorumlamış ve Arap şiirlerinden de istifade ederek 

 
173  Ebû Dâvûd, Kitâbu’s-Salâh, 2. 
174  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 31. 
175  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 17. 
176  Zemahşerî, el-Keşşâf, “Mukaddime”, C. 1, s. 5. 
177  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss- 27-29, 328-329. 
178  Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 425, C. 2, s. 225. 
179  Bu tabir, dönemindeki âlimler arasında en üstün seviyeye ulaşmış hadis hâfızları için kullanılan 

bir tabirdir. bk. M. Yaşar Kandemir, “Emîrü’l-Mü’minîn fi’l-Hadîs”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi, C. 11, TDV Yayınları, İstanbul 1995, s. 157; Enver Arpa, Zemahşerî’nin 

Tefsirdeki Yeri, Fecr Yayınları, Ankara 2012, s. 179. 



 

   46 

 

açıklamıştır. Kelimeleri; derin ve hassas tahlillere tâbi tutarak, kelimelerin işaret 

edebileceği muhtemel mecâzi manaları ortaya çıkarmak için gayret göstermiştir.180  

Zemahşerî, nüzûl sebeplerini açıklarken hadislerle birlikte sahâbenin sözlerine 

de yer vermiştir. Sûrelerin faziletine dair bilgi verirken zayıf olan hadislerden 

yararlanmış, bunun yanında rivâyetlerin zayıf olduğunu da ifade etmektedir.181 Ayrıca 

kıraat farklılıkları hakkında bilgi vermiş, ancak bunlar arasından Kur’ân’ın üslûbuna 

uygun düşenleri tercih etmektedir.182 

Zemahşerî, nâsih-mensûh âyetleri tespit etmeye çalışmış, neshin hikmeti 

hakkında açıklamalarda bulunmuştur. Kur’ân’da çelişkili gibi görünen âyetleri akılcı 

bir metot ile tevil ederken, Kur’ân’da böyle ifadelerin asla olamayacağını da ifade 

etmektedir. Bununla beraber bu husustaki ileri sürülen itirazlara da cevap verme 

metodunu kullanmıştır.183 

Zemahşerî’nin, Mu‘tezile mezhebinin ilkelerine uygun düşen âyetleri muhkem, 

uygun düşmeyenleri ise müteşâbih kabul ederek müteşâbihleri muhkemlerin ışığında 

tevil ettiği ifade edilmektedir.184 O, muhkem âyetlerden Hanefi ekolüne ters düşmeyen 

hükümler çıkarmıştır. 185  Ancak yer yer Şâfiî mezhebine ait görüşleri de 

zikretmektedir. O lügat, nahiv ve belağat kaidelerini mezhebinin hedefleri 

doğrultusunda kullanmıştır. Bu gayeye matuf olmak üzere zayıf hadislere yer vermiş, 

kullandığı hadislerin zayıf olup olmadığına bakmaksızın bazı kıssalar nakletmiştir.186 

Zemahşerî, Kur’ân’ın i‘câzı, 187  edebî üstünlüğü, 188  lügat, nahiv ve belâğat 

ilkeleri ile tefsirini kaleme almıştır.189 Bunun yanında tasvîr ve temsîl yoluyla bir 

anlatım sergilemiştir.190 Bu özellikler nedeniyle el-Keşşâf’ın kendinden sonra yazılan 

tefsirler için temel kaynak olduğu, daha sonra Fahreddîn er-Râzî (v.606/1209), Kâdî 

 
180  Örnek olarak bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 18, 57. 
181  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 436, 449-450. 
182  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 20.  
183  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 175.  
184  Özek, “el-Keşşâf”, DİA, C. 25, ss. 329-330. 
185  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 332-334. 
186  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 424, 491. 
187  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 368, 664-665.  
188  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 102.  
189  Muhammed Hüseyin ez-Zehebî (1915-1977), et-Tefsir ve’l-Müfessirûn, C. 1, Kâhire 1976, s. 

313. 
190  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 115. 



 

   47 

 

Beydâvî (v.685/1286) ve Ebussuud Efendi (v.982/1574) gibi büyük müfessirler 

tarafından da takdir edildiği zikredilmiştir.191  

3.4.2. Tabâtabâî’nin Tefsirdeki Metodu 

Tabâtabâî’nin âyetleri açıklarken “Kur’ân’ı Kur’ân’la tefsir etme” metodunu 

esas aldığı görülmektedir. Açıklayacağı âyeti tefsir etmeden önce söz konusu âyetin 

anlamına yakınlığı olan âyetleri sıralayarak geniş bir perspektif oluşturduğu 

anlaşılmaktadır. Onun bu tutumu, Kur’ân’ı Kur’ân’la yorumlama metodunu 

benimsediğini göstermektedir. Müfessir, öncelikle “192”بيان el-Beyân başlığı altında 

tefsirini yaptığı âyetin önceki âyetlerle ilişkisini açıklamakta, daha sonra “193”قوله تعالى 

kavlühû teâlâ diyerek âyetin tefsirini yapmaktadır.194  

Tabâtabâî, daha sonra, “195”بحث رواءي başlığı altında “Âyetlerin hadisler ışığında 

açıklanması” genellikle Şi‘a kaynaklarından hadislerle konuyu açıklamaya devam 

etmektedir.196 Ondan sonra “197”فلسفي بحث (Felsefî bir araştırma) bahsi açarak âyeti 

felsefî açıdan da irdelemektedir.198 

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân’ı hakkıyla anlayan, ehl-i beyt imamlarıdır. O, Sahâbe 

ve Tâbiîn’in sözlerini delil olarak kabul edilemeyeceğini iddia etmektedir. 199  Bu 

nedenledir ki tefsirinde sıkça referans olarak başvurduğu görüşler ehl-i beyt 

imamlarına aittir.200 Tabâtabâî’nin kullanmış olduğu metoduyla, Şiî tefsir geleneğinde 

yeni bir tefsir hareketi oluşturma çabası içinde olduğunu söylemek mümkündür. 

Tabâtabâî, “sahâbe ve tabiîn kuşağına mensup müfessirlerden gelen rivayetlerin, 

çeşitli karıştırmalara maruz kaldıkları ve kendi aralarında çelişki arz ettikleri için, 

bunların bir Müslüman için kanıt oluşturmayacağını”201 iddia etmekte ise de zaman 

zaman sahâbîlerden ve kütübi sitteden nakillerde bulunduğu bilinmektedir. 

 
191  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, çev. Coşkun vd., s. 45. 
192  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 18, 30, 46. 
193  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 18, 30, 46. 
194  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 18-25.  
195  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 25, 40, 50. 
196  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 25-26.  
197  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 27, 50, 52.  
198  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 26-30, C. 2, s. 150. 
199  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 9. 
200  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 21-26; C. 2, ss.26-30. 
201  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 16. 



 

   48 

 

Tabâtabâî, İsrâiliyat’la ilgili haberlere ihtiyatla yaklaşmaktadır. O, bazı 

muhaddisler bu haberlerin hepsini kabul etmesine rağmen çağdaş müelliflerden 

bazılarının ise tamamen reddetmesini doğru bulmamaktadır.202 

Tabâtabâî, nüzûl sebeplerini kuvvetli bir tefsir kaynağı olarak görmemektedir. 

O’na göre sebeb-i nüzûl, tefsir açısından kuvvetli bir kaynak değildir. Zira sebeb-i 

nüzûl’e dair zikredilen şeyler, genellikle bu konudaki rivâyetin müfessirlerce uygun 

düşen âyetlere uygulanmasından ibarettir. Bazen bir âyetin nüzûl sebebi hakkında 

değişik rivayetlerin nakledilmiş olması bunun bir göstergesidir.203  

Tabâtabâî, akla ve reye önem vermiştir. Kur’ân’ı rey ve içtihatla tefsir etmenin 

yasaklanmış olmadığını ancak ilimsiz yapılan tefsirin ve kendi sözlerini Yüce Allah’ın 

kelâmıyla karıştırarak Kur’ân’ı tefsir etmeye çalışmanın hadiste yasaklandığını 

belirtmektedir: “Kim Kur’ân’ı kendi reyi ile tefsir ederse isabet de etse hata 

etmektedir.”204  Ona göre bu hadis, rey ve içtihatla Kur’ân’ı tefsir etmeyi kapsam 

dışında tuttuğunu söylemektedir.205 Müfessir, Kur’ân’da açıklanmayan meselelerin 

ayrıntılarına girmenin, insanı asıl maksattan uzaklaştıracağını düşünmektedir.206  

Tabâtabâî, ahkâm âyetlerin tefsirinde detaya inmeyeceğini söylemektedir. 207 

Bütün âyetlerin (muhkem-müteşâbih) tevil edilebilir olduğunu ifade etmektedir. Tevil 

açısından âyetlerin muhkem veya müteşâbih olmasının değişmeyeceğini 

söylemektedir. Ancak müteşâbih âyetlerin tevillerini bilenlerin olduğuna işaret eden 

“İlimde rüsûh sahibi olan kimseler.” 208  âyetinin Ehl-i beyt imamları olduğunu 

savunmaktadır. Bununla birlikte masum imamların da tevili bildiklerini 

söylemektedir.209  

Tabâtabâî, tevhid esaslarıyla mücehhez birtakım şahısların var olmasının vacip 

olduğunu, bunların da Peygamberler ve imamlar olduğunu ifade etmektedir. Bu 

bağlamda Peygamberle imamın gerekliliğini aynı sebebe bağlamaktadır. Bunların 

yokluğu halinde cehaletin hâkim olacağını ve insanın varoluş gayesinden 

uzaklaşılacağını ifade etmektedir.210 

 
202  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 70, 370. 
203  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 70, 370. 
204  Tirmizî, Tefsir, 1. 
205  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 255. 
206  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 12, s. 322. 
207  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 13. 
208  Âl-i İmrân, 3/7. 
209  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 63-64. 
210  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 270, 272, 275.  

 



 

   49 

 

Yukarıda verilen bilgilerle birlikte tezimizin birinci bölümünü böylece 

tamamlanmıştır. Birinci bölümde müfessirlerin hayatları, hocaları, öğrencileri, eserleri 

ve yaşadıkları sosyokültürel çevrelerine değinilmiş, tefsirlerinin kaynakları ve 

metodları üzerinde durulmuştur. Böylece her iki müfessir hakkında genel bir bilgi 

sunulmaya çalışılmıştır. 

Şimdi ise tezimizin esas mukayese konusunu teşkil eden ikinci bölümüne 

geçmek istiyoruz. İkinci bölümde Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin, Kur’ân ilimlerinden 

sebeb-i nüzûl, nesh meselesi, muhkem-müteşâbih, müşkilü’l-Kur’ân, aksâmu’l-

Kur’ân, emsâlü’l-Kur’ân, hurûf-ı mukatta‘a, mücmel-mübeyyen, kısasu’l-Kur’ân, 

Fedâilü’l-Kur’ân, münâsebâtü’l-Kur’ân, üslûbu’l-Kur’ân, hakikat-mecâz, i’câzü’l-

Kur’ân ve vücûh-nezâir konularına yaklaşımları incelenecektir.   

 
 



 

   50 

 

 

4. "EL-KEŞŞÂF" VE "EL-MÎZÂN" ADLI TEFSİRLERİN 

KUR’ÂN İLİMLERİ AÇISINDAN MUKÂYESESİ  

Bu bölümde Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin el-Keşşâf’ ve el-Mîzân tefsirleri; 

belirlemiş olduğumuz Kur’ân ilimlerine dir konu başlıkları bağlamında incelenecek ve 

daha sonra her bir başlık altında müfessirlerin ilgili konu ve âyetler hakkındaki 

görüşleri değerlendirilecektir.  

Ancak belirlenen konu başlıklarına geçmeden önce özet bir biçimde ‘ulûmu’l-

Kur’ân konusuna değinmek istiyoruz. 

‘Ulûmu’l-Kur’ân terimi bir izafet terkibidir. Bu terkipteki (ilimler) anlamına 

gelen ‘ulûm kelimesi Arapça’da “bilmek, anlamak” anlamındaki ilim lafzının 

çoğuludur. ‘ulûm lafzının Kur’ân’a nispetiyle ‘ulûmu’l-Kur’ân tamlaması oluşmuştur. 

‘Ulûmu’l-Kur’ân, Kur’ân ile ilgili ilmi disiplinleri içermektedir. Terim anlamı olarak 

“Kur’ân ile alakalı Kur’ân’ın nüzûlü, tertibi, toplanması, yazılması, kıraati, tefsiri, 

i‘câzı, nâsih ve mensûhu, dil, üslûb ve belâgatı gibi konuları bir araya getiren bir 

ilimdir”211 şeklinde tanımlamak mümkündür. 

Kur’ân ilimlerinin konusu bizzat Kur’ân’ın kendisidir ve Kur’ân’ı anlamanın 

metodolojisini içermektedir. Bu bakımdan ilâhi mesajın sahih bir biçimde 

anlaşılmasına yardımcı olmaktadır.212 

Kur’ân ilimlerinin sayısı hakkında çeşitli görüşler beyan edilmiştir. Bu ilimlerin 

herhangi bir sayı ile sınırlandırılamayacağını söyleyen Zerkeşî’nin (ö. 794/1391) el-

Burhân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân isimli eserinde 47 ilmi incelemeye konu ettiği 

zikredilmektedir. 213  Suyûtî’nin (ö. 911/1505) de Kur’ân’ın her şeyin bilgisini 

kapsadığından hareketle Kur’ân ilimlerinin içeriğine Astronomi, Geometri, Tıp ve 

benzeri ilimleri de kattığı anlaşılmaktadır.214 

 
211  Muhammed Abdülazîm Zürkânî (ö.1367/1948), Menâhilü’l-‘İrfân fî ‘Uulûmi’l-Kur’ân, C. 1, 

thk. Fevvâz Ahmed Zemerlî, Dâru’l-Kitâbu’l Arabiyye, Beyrut 1995, 27; Okuyan, Kur’ân-ı 

Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 23. 
212  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 23. 
213  Bedreddin Muhammed b. Abdullah ez-Zerkeşî (ö. 794/1392), el-Burhân fî ‘Ulûmi`l-Kur’ân, thk. 

Muhammed Ebü`l-Fazl ed-Dimyâtî, Dâru’l-Hadîs, Mısır 2006, ss. 9-12; Okuyan, Kur’ân-ı 

Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 24. 
214  Zerkeşî, el-Burhân, ss. 12-13; ‘Ulûmu’l-Kur’ân hakkında daha geniş bilgi için bkz. Okuyan, 

Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, ss. 23-36. 



 

   51 

 

4.1. Sebeb-i Nüzûl 

4.1.1. Kavramsal Çerçeve 

Nüzûl kavramı “aşağıya inme, gelme, konaklama” anlamlarında kullanılan iniş 

manasında bir isimdir.215 Bu kelime, ilahî buyruğun özellikle Kur’ân’ın Yüce Allah 

katından geldiğini ifade etmektedir. Tefsir literatüründe ise Kur’ân’ın âyet veya 

sûrelerinin iniş sebeplerini araştıran ilim dalına esbâbü’n-nüzûl adı verilmektedir. Bu 

kavram yalnızca âyet veya sûrelerle ilgili bir kavramdır.216 

Kur’ân’da n-z-l kökünden gelen kelimeler 293 yerde geçmektedir. Nüzûl 

kalıbında bazı âyetlerde cennet nimetleri ekseninde “ikram, ağırlama”217, bazılarında 

cehennemdeki azaba yönelik olarak alay anlamında “ağırlamak” manasında 

kullanılmıştır. 218  Ayrıca menâzil kelimeleri “safhalar, evreler” manasına 

gelmektedir. 219  Bunların haricindeki n-z-l kökeninden gelen kelimelerin tamamı 

“inmek, indirmek” anlamında kullanılmaktadır.220 

Naslarda, Hz. Peygamber’e sorulan bir soru veya herhangi bir hâdiseye istinaden 

birkaç âyetin ya da bir sürenin tamamının nâzil olmasına âmil olan şeye sebeb-i nüzûl 

denmektedir.221 Buradaki kastedilen şey Kur’ân’ın Hz. Peygamber’e indirilmesidir. 

Kur’ân âyetlerinin nüzûlüne sebep olan şeylerin bazılarını anlamak mümkün olsa da 

bazılarında mümkün değildir.222 Bundan dolayı sebeb-i nüzûlün, Hz. Peygamber’in 

Peygamberliği sürecinde Kur’ân âyetleri veya sûrelerinden herhangi birinin nüzûlüne 

neden olan durumu ifade etmesi önem arz etmektedir.223 Gerek âyetlerin tefsiri gerekse 

 
215  Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî (ö. V./11. yüzyılın ilk 

çeyreği), el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Seyyid Muhammed Keydânî, Dâru’l-Mârife, 

Beyrut (ty), ss. 488-489; Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-
Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr (ö. 711/1311), Lisânü’l-‘Arab, C. 11, Daru’s-Sâdr, Beyrut (ty), 

s. 656. 
216  Ali İbn-i Muhammed es-Seyyid eş-Şerif Cürcânî, Ta‘rîfât, terc. Arif Erkan, Bahar Yayınları, 

İstanbul 1997, s. 35; Muhsin Demirci, “Esbâb-ı Nüzûl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 11, TDV Yayınları, İstanbul 1995, s. 360. 
217  Âl-i İmrân, 3/198; Kehf, 18/107; Secde, 32/19; Sâffât, 37/62; Fussılet, 41/32. 
218  Âl-i İmrân, 3/198; Kehf, 18/102; Vâkı‘a, 56/93. 
219  Yûnus, 10/5; Yâsîn, 36/39. 
220  Okuyan, Kur’ân Sözlüğü, s. 797; Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 15. 
221  Abdulfettah el-Kâdî, Esbâb-ı Nüzul, terc. Salih Akdemir, Fecr Yayınları, Ankara 2016, s. 11. 
222  İbrahim Paçacı, “Sebeb-i Nüzûl”, Dini Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2015, ss. 

580-581. 
223  Ahmed Nedim Serinsu, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Esbâb-ı Nüzûl'iin Rolü, Şule Yayınları, 

İstanbul 1994. s. 61; İsmet Ersöz, “Kur’ân ve İlmu Esbabi’n-Nüzûl”, Kur’ân ve Tefsir 

Araştırmaları, C. 3, İstanbul 2002, s. 317.  



 

   52 

 

âyetlerdeki ilâhi mefhumun anlaşılabilmesi ya da onlardan birtakım fıkhî hükümlerin 

çıkarılabilmesi bakımından nüzûl sebeplerinin bilinmesi çok önemlidir.224  

Yüce Allah yaratılan her varlığı, sebep-sonuçla ilişkilendirmiştir. Bunların 

bazıları görülebildiği gibi diğerleri ise görülememekte, izahı ve idrakı mümkün 

olamamaktadır. Âyetlerin anlaşılıp idrak edilme(me)si açısından düşünüldüğünde 

nüzûl sebebinin bilinmesi, âyeti izah ve beyân etmesi bakımından çok önem arz 

etmektedir. Bu durum sahâbeyi ön plana çıkarmakta ve en önemli amil kılmaktadır.225 

Çünkü Sahâbe-i Kirâm, Hz. Peygamber’e bir âyet indirildiğinde, âyetin nüzûl sebebine 

vâkıf ve şâhit olmuştur. Diğer taraftan Hz. Peygamber, inen buyruklar karşısında 

sahâbenin ne ve nasıl bir tavır takınacağını, hangi açıdan sualler soracağını 

kestirebiliyor, akabinde hükümlerle sebepler arasındaki münâsebeti tesis 

edebiliyordu.226  

 Kur’ân’ın iki türlü nüzûl sebebi vardır. Birincisi “büyük nüzûl sebebi”dir ki 

Bakara 2/2, İbrâhîm 14/1, Sâd 38/29 gibi âyetlerde buna yani Kur’ân’ın indiriliş 

gayesine değinilmektedir. İkincisi ise bazı âyet veya sûrelerin iniş sebebiyle ilişkilidir. 

Bundan dolayı Kur’ân ilimlerinden esbâb-ı nüzûl, âyetlerin ve sûrelerin indiriliş ve 

sebep oluş sürecini incelemektedir.227  

Kur’ân’daki âyetler nüzûl sebebi ekseninde iki bölüm olarak 

değerlendirilmektedir: Birincisi, Kur’ân’ın çoğunluğunu oluşturan ve herhangi bir 

sebebe bağlı olmaksızın nâzil olan âyetler. İkincisi, bir sebebe istinaden nâzil olan 

âyetler.228  

Vâhidî’ye (ö. 855 H.) göre bir âyetin nüzûl sebebini bilmeden tefsirini bilmek 

mümkün değildir.229 Vâhidî Esbâbü’n-nüzûl’de altı yüz, Süyûtî Lübâbü’n-nükûl’unda 

 
224  Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm İbn Teymiyye el-

Harrânî, Mukaddime fî Usûli’t-Tefsîr, nşr, Adnân Zerzûr, Beyrut 1972, s. 47; İshak Yazıcı, 

“Nüzûl Sebeplerini Bilmenin Kur’ân Tefsirindeki Yeri ve Önemi”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 2, 1987, s. 117. 
225  Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed, el-Hudayrî es-Süyûtî (ö. 

911/1505), el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, Mektebetü’s-Sekâfiyye, Beyrut 1973, ss. 189-190; 

Zerkeşî, el-Burhân, ss. 28-29; İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara 1971, s. 112. 
226  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 112. 
227  Kâdî, Esbâb-ı Nüzul, ss. 11-12. 
228  Muhammed Abdülazîm Zürkânî (ö.1367/1948), Menâhilü’l-‘İrfân fî ‘Uulûmi’l-Kur’ân, thk. 

Fevvâz Ahmed Zemerlî, Dâru’l-Kitâbu’l Arabiyye, Beyrut 1995, C. 1, s. 89; Süyûtî, el-İtkân, 

s.189. 
229  Ebü’l-Fazl Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî eş-Şâfi‘î, 

Lübâbü’n-Nükûl fi Esbâbi’n-Nüzûl, thk, Halid Abdülfettah Şibli, Âlemü`l-Kütüb, Beyrut 2002, 



 

   53 

 

sekiz yüz âyetin nüzûl sebebini zikretmektedir. 230  Sebeb-i nüzûlün bilinmesinin 

faydaları çok olmakla beraber şunlar ön plana çıkmaktadır: 

1. Hükmün konulmasının sebepleri bilinir. 

2. Kendisiyle hüküm tahsis edilir. Hüküm çıkarırken sebebin hususiliği göz 

önünde bulundurulur.  

3. Sebebin bilinmesi âyetin manasına kesinlik kazandırır. Âyet lafız itibariyle 

genel olabilir, delillerin bazıları bunu tahsis eder. Sebebin bilinmesiyle âyetin 

tahsisliği alenileşir.  

4. Âyetin anlamı daha iyi anlaşılır hale gelir.231 

İbn-ü Dakiki’l-Îd’e göre Kur’ân’ın anlaşılmasındaki en kuvvetli metod, nüzûl 

sebebinin bilinmesidir. İbn Teymiyye’ye göre ise âyetin anlaşılmasına yardımcı olur. 

Çünkü sebebin bilinmesi müsebbibin bilinmesini sağlar.232 Kur’ân âyetlerinin tamamı 

muayyen-müşahhas sebepler doğrultusunda nâzil olmamıştır. Alanında ihtisas sahibi 

olan İslâm âlimleri, âyetlerin yaklaşık beş yüze yakınının nüzûl sebebi ekseninde tespit 

edildiğini söylemektedirler. Söz konusu âyetlerin dışında kalanların büyük bir kısmı, 

daha önce gelmiş peygamber kıssaları ile âhirete dair haberlerden oluşmaktadır. Bu 

nedenle iniş sebepleri, ihtiva ettiği konular ve anlamlarla ilişkilidir. Ayrıca bu 

minvalde araştırılması ve tahlil edilmesi gerekir. Kur’ân’daki âyetlerin sadece bir 

bölümü herhangi bir sebep ekseninde indiğinden her âyet için bir nüzûl sebebi yoktur. 

Âyetlerin inmesine sebep teşkil eden olayları bilmenin yolu ise Hz. Peygamber’in 

sahih hadisleridir.233 

Sebeb-i nüzûl’e dair önemli görülen eserlerden bazıları şunlardır:  

1. Nüzûl sebepleri hakkındaki rivâyetleri müstakil eserlerde bir araya getirmiş 

olan, teferruatlı olması bakımından en meşhuru Vâhidî’nin Esbâbü’n-Nüzûl’ü, 

 
s. 7; Ebû’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed el-Vâhidî en-Nîsâbûrî Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed 

b. Muhammed en-Nîsâbûrî (ö. 468/1076), Esbâbü’n-Nüzûl, nşr. Kemâl Besyûnî Zağlûl, Dâru’l-

Kütübi’l-‘İlmiye, Beyrut 1991, s. 10. 
230  Selahattin Polat, “Esbab-ı Nüzûl Üzerine”, C. 1, Kur’ân Haftası Kur’ân Sempozyumu, Fecr 

Yayınları 38, 03-05 Şubat 1995, s. 110. 
231  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 1, ss. 91-95; Süyûtî, el-İtkân, s. 190. 
232  Süyûtî, el-İtkân, s. 190. 
233  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 1, ss. 89-91; Zerkeşî, el-Burhân, ss. 68-69; İbn Teymiyye, 

Mukaddime fî Usûli’t-Tefsîr, ss. 47-55; Paçacı, “Sebeb-i Nüzûl”, Dini Kavramlar Sözlüğü, 2015, 

ss. 580-581. 



 

   54 

 

2. Celâlüddîn es-Süyûtî’nin (ö. 911/1505) Lübâbü’n-Nükûl fî Esbâbi’n-Nüzûl’ü, 

3. Ebû’l-Ferac Abdurrahman İbnü’l-Cevzî’nin (ö. 597/1251) Esbâbü’n-

Nüzûl’ü,  

4. Tahsin Emiroğlu’nun, Esbâb-ı Nüzûl adlı eseri. 234 

4.1.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Nüzûl Sebebine Yaklaşımı 

a) Kur’ân âyetlerinin anlaşılabilmesi için nüzûl sebeplerinin bilinmesinin önemi 

neredeyse tüm âlimlerce kabul edilmiştir. Zemahşerî’nin bu önemden dolayı âyetlerin 

anlaşılması ekseninde nüzûl sebeplerine önemli oranda yer verdiğini söylemek 

mümkündür.  

Zemahşerî, âyetlerin açıklamasında naklî tefsir bilgilerinden faydalanmasının 

yanında vârid olan haberlerin kaynağını da mümkün mertebe sahâbeye isnat 

etmektedir.235 Örneğin Bakara, 2/26. âyetinin nüzûl sebebini açıklarken Hasan-ı Basrî 

(ö. 110/728) ve Katâde b. Diâme es-Sedûsî’ye (ö. 117/735) isnatta bulunmuştur.236 

Ayrıca onların şöyle dediklerini nakletmektedir: Yüce Allah’ın kitabında, sinek ve 

örümceği müşrikler için misâl göstermesi üzerine Yahudilerin alaylı bir tavırla “Bu 

misâller hiç Allah’ın kelâmına benzemiyor!” demeleri sebebiyle bu âyet 

indirilmiştir.”237 

Zemahşerî’nin âyet hakkındaki nüzûl sebebini naklederek mananın açığa 

çıkmasını hedeflediğini söylemek mümkündür. Nüzûl sebebi ile ilgili rivâyetleri 

naklederken bazen kaynak verdiği halde 238  Bakara, 2/18. âyetinde olduğu gibi239 

bazen de kaynak belirtmeden yalnızca zikretmekle yetinmiştir.240 Nüzûl sebeplerinin 

naklinde bazen kîle,241 bazen de revâ242 lafızlarını kullanmıştır. Bazen Bakara, 2/114. 

âyetinin nüzûl sebebinde olduğu gibi değişik rivayetleri sadece nakletmiş rivâyetler 

arasında herhangi bir tercihte bulunmamıştır.243 

 
234  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 117. 
235  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 84; İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, DİB Yayınları, Ankara 1988, 

s. 339; Arpa, Zemahşerî’nin Tefsirdeki Yeri, ss. 91-94. 
236  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 84. 
237  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 84. 
238  Vâhidî, Esbâbü’n-Nüzûl, s. 32. 
239  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 232;  
240  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 244. 
241  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 184. 
242  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 196. 
243  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 178. 



 

   55 

 

b) Tabâtabâî’ye göre âyetlerin geneli Hz. Peygamber’in tebliği esnasında 

meydana gelen ve bilinen olaylar ya da durumlarla ilintili olmasına rağmen diğerleri 

herhangi bir sebebe bağlı kalmaksızın ahkâmın açıklanması ihtiyacından dolayı 

inmiştir.244 

Müfessire göre Kur’ân’ın beyân etmediği konuların detaylarıyla uğraşmak 

insanı esas maksadından uzaklaştıran bir durumdur. Bu nedenle Tabâtabâî, İsrâiliyat’la 

alakalı haberleri aktarma noktasında ihtiyatlı bir yol takip etmiş, muhaddislerden 

bazılarının tamamen kabul etmesini ve modern müelliflerinden bazı kesimin yaptığı 

gibi tümüyle reddedilmesini de eleştirmiştir.245 

Tabâtabâî, tefsir kaynağı ekseninde sebeb-i nüzûlü tesirli kaynak olarak 

görmemektedir. Çünkü nüzûl sebebi denilen şey, bu konuda nakledilen rivâyetlerin 

müfessirlerce uygun görülen âyetlere nüfuz edilmesinden ibarettir. Bu itibarla âyetin 

sebeb-i nüzûlü hakkında farklı rivâyetlerin nakledilmesi bu durumu 

desteklemektedir.246  

Tabâtabâî’ye göre âyetin nüzûl sebebi, sahâbeye intibak etmesi uygundur ve 

kişiselliğe bürünmüş bir muhteva söz konusu değildir. Bir âyetin birden çok sebeb-

i nüzûle bağlanması sakıncalı değildir. Çünkü âyet, tek sebebe bağlandığı gibi birden 

fazla nedenle ilişkili de olabilir.247  

Tabâtabâî, buna örnek olarak ed-Dürrü’l-Mensûr’da 248  zikredilen Cabir b. 

Abdillah rivayetli olan şu hadiseyi nakletmektedir: Cabir b. Abdullah diyor ki: “Ben 

hastayken Rasûlüllah ve Ebû Bekir “Beni Seleme” kabilesinden bir grupla birlikte 

ziyaretime geldi. Rasûlullah beni baygın halde görünce su istedi. Abdest aldı ve o 

sudan üzerime serpti. Bunun akabinde hemen kendime geldim ve “Malım hakkında ne 

yapmamı emredersin ey Allah’ın elçisi?” dedim. Bunun üzerine “Allah, size 

evlatlarınız hakkında (şunu) tavsiye eder: Erkeğin payı iki kızın payı kadardır.”249 

meâlindeki âyet indi.250 

 
244  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 291; Muhammed Hüseyin Tabâtabâî (1904-1981), İslam’da Kur’ân, 

çev. Ahmed Erdinç, Bir Yayıncılık, İstanbul 1988, s. 122.  
245  Yılmaz, “el-Mîzân”, DİA, C. 30, s. 214. 
246  Tabâtabâî, İslam’da Kur’ân, ss. 122-124; Sabuhi Shahavatov, “Şî‘a’nın Esbâb-ı Nüzûl 

Anlayışı”, Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, C. 47, ss. 115-116. 
247  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 4, s. 224. 
248  Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, C. 2, ss. 444-445. 
249  Nisâ, 4/11. 
250  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 4, ss. 223-224. 



 

   56 

 

Yine Tabâtabâî, Abd b. Hamid ve Hâkim’e dayanarak Cabir’den nakledilen şu 

rivâyeti daha şaşırtıcı bulur: “Ben hastayken Hz. Peygamber beni görmeye geldi. Ben 

ona “Malımı çocuklarım arasında nasıl böleyim?” diye sordum ancak bana cevap 

vermedi. Bunun üzerine “Allah, size evlatlarınız hakkında (şunu) tavsiye eder…” 251 

âyeti indi.”252  

4.1.3. Nüzûl Sebebine Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.1.3.1. Bakara, 2/115: 

َ وَاسِعٌ عَل۪يمٌ  ِِۜ انَِّ اللَّه ِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَايَْنَمَا توَُلُّوا فثَمََّ وَجْهُ اللَّه  وَلِِلّه

“Doğu da Batı da yalnızca Allah’a aittir. Nereye yönelirseniz Allah’ın yüzü 

(rızası) oradadır. Şüphesiz ki Allah (imkânları) geniş olandır, bilendir.”  

a) Zemahşerî, bu âyetin nüzûl sebebi hakkındaki vârid olan farklı rivâyetleri 

zikretmektedir; “İbn Ömer’den (ö. 73/692) nakledildiğine göre bu âyet, binek üzerinde 

yolculuk edenler hakkında nâzil olmuştur. O kişi, bineği nereye dönerse kıble olarak 

oraya yönelir.”253  

Zemahşerî, ayrıca Atâ’dan (ö. 114/732) şu rivâyeti nakletmektedir: “Buna göre 

bir topluluk karanlık nedeniyle kıbleyi bilemeyip farklı taraflara yönelerek namazlarını 

kılarlar. Ancak sabah olunca bu konuda yanıldıklarını anlarlar. Bu âyetin inmesiyle de 

mazeretleri kabul edilmiş olur.”254  

Zemahşerî, âyetin binek üzerinde yolculuk edenler hakkında nâzil olduğunu, o 

kişilerin bineklerinin döndüğü tarafa kıble olarak yönelebileceklerini ifade etmektedir. 

Bununla birlikte Âta’dan gelen, karanlık nedeniyle kıbleyi bulamayıp farklı yöne 

doğru namazlarını kılan bir topluluğun mazeretlerinin de bu âyetle kabul edildiğini 

bildiren rivâyeti de zikretmektedir. Zemahşerî, bu ifadenin; dua ve zikir için “nereye 

dönerseniz” manasında olduğunu, bununla namazın kastedilmediğini de ifade 

etmektedir.255 Naklettiği değişik rivâyetler arasından İbn Ömer’den gelen görüşü tercih 

ederek haberi sahâbeye isnat etmektedir. 

 
251  Nisâ, 4/11. 
252  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 4, s. 224. 
253  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 179-180. 
254  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 179-180.  
255  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 179-180.  



 

   57 

 

b) Tabâtabâî, bu âyetin nafile namazlar hakkında indirildiğini ifade 

etmektedir. 256  Nüzûl sebebi ile alakalı Ehl-i beyt imamlarından rivâyetlerde 

bulunmakta, 257  nüzûl sebebini vererek âyetin daha somut olarak anlaşılmasını 

hedeflemektedir.  

Nitekim bu âyetin iniş sebebi hakkında şunlara da yer vermektedir: “Doğu da, 

batı da Allah’ındır...” diye başlayan âyetle ilgili olarak İmam Bâkır 258  şöyle 

söylemektedir; Bu âyet, özellikle nafile namazlar hakkında indirilmiştir. Hz. 

Peygamber, devesinin sırtında işaretle namaz kılmış, bu esnada da devenin yönünün 

değiştiği olmuştur. Bu hadise Hayber’e gidişte de Mekke’den dönüşte de 

gerçekleşmiştir. Hz. Peygamber, Mekke’den dönüşünde Kâbe’yi arkasına almış 

oluyordu.259 

Bakara, 2/115. âyetinin nüzûl sebebi hakkında her iki müfessir farklı rivâyetleri 

zikretmektedir. Zemahşerî’ye göre bu âyet binek üzerinde yolculuk edenler, 

Tabâtabâî’ye göre ise nafile namazlar hakkında indirilmiştir. Zemahşerî, nüzûl sebebi 

ile alakalı haberi Sahâbiye, Tabatâbâî ise Ehl-i beyt imamlarına dayandırmaktadır. 

Anlaşılan o ki diğer müfessirlerde olduğu gib iki müfessir arasında temelde 

herhangi bir fark bulunmamaktadır. 

c) Bu âyet eksenindeki yorumlardan bazıları şöyledir: 

d) Bu âyetin nüzûl sebebi hakkında bazı müfessirler konuya açıklık getirmeye 

çalışmışlardır. Örneğin Taberî “doğu” ve “batı” lafızlaryla yeryüzündeki varlıkların 

tamamının kastedildiğini söylemektedir.260 

 Fahreddin Râzî’ye göre bu âyetin nüzûl sebebi hakkında âlimler ihtilâf 

etmişlerdir. Râzî, âlimlerin çoğuna göre bu âyetin namazla ilgili bir olay nedeniyle, 

bazılarına göre ise namazla alakalı olmaktan ziyade vukû bulan bir hâdiseyle ilgili 

 
256  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 256. 
257  Ayyâşî, Tefsîri’l-‘Ayyâşî, C. 1, s. 75. 
258  Asıl adı: Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. Hüseyn b. Alî b. Ebî Tâlib (ö. 114/733 (?)’dir. İsnâ 

aşeriyye’nin beşinci ve İsmâiliyye’nin dördüncü imâmı olarak kabul edilmektedir. Bk. Mustafa 

Öz, “Muhammed el-Bâkir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 30, TDV Yayınları, 

İstanbul 2005, s. 506. 
259  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 256. 
260  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî el-Bağdâdî et-Taberî (ö. 310/923), Câmi‘u’l-

Beyân ‘an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, C. 2, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, Dâru’l-Hicr, 

Kahire 2001, s. 449.  



 

   58 

 

olduğunu ileri sürmektedir. 261  Râzî birinci görüşün iki açıdan tercihe daha yakın 

olduğunu ifade etmektedir: Birinci görüşün sahâbilerin ve tabiinin tamamından rivâyet 

edildiğini, ikinci görüşün ise Selef-i Sâlihîn’in sözlerinde hüccet kabul edildiğini, 

“Nereye dönersen” lafzının, namaz esnasında kıbleye dönmeyi ifade ettiğini, 

“Yüzlerinizi... çevirin!”262 âyetinden de ancak bu mana anlaşıldığını söylemektedir.263 

Kurtubî bu âyetin nüzûl sebebi hakkında farklı görüşleri zikretmektedir: 

Abdullah b. Âmir b. Rabia’ya göre bu âyet karanlıktan dolayı kıble dışında bir cihete 

yönelerek namaz kılanlar için, İbn Ömer’e göre yolculuk yapan kimse için, Katâde’ye 

göre ise Necâşî hakkında inmiştir.264  

İbn Zeyd’e göre “Yahudiler, Hz. Peygamber’in Beytü’l- Makdis’e doğru namaz 

kılmasını güzel buluyor O, ancak bizim vasıtamızla hidâyet bulabildi.” diyorlardı. 

Kıblenin Kâbe’ye döndürülmesiyle birlikte de “Onları üzerinde buldukları kıbleyi 

terkedip başka tarafa dönmeye iten sebep nedir?” demeleri üzerine bu âyet nâzil 

olmuştur.265 

Süyûtî, nüzûl sebeplerinin bilinmesinin önemine vurgu yapmak için bu âyet 

hakkında şunları ifade etmektedir: Velev ki namaz kılan birinin sefer ya da hazarda 

olduğuna bakılmaksızın kıble yönüne durmanın mecburiyet olmadığını ifade etsek, 

icmâya muhalefet etmiş ve onların karşısında durmuş oluruz. Oysaki âyetin nüzûl 

sebebi bilindiğinde seferî kılınan nâfile namazı veya içtihatla kılınan namaz 

kastedildiği anlaşılır.266  

Bakara, 2/115. âyette kıblenin değişeceğine dair bir işaretin olduğu da ifade 

edilmektedir. 267  Yeryüzünün tamamı Yüce Allah’ın mülküdür. Bu itibarla yönler 

arasında bir üstünlük söz konusu değildir. Yerkürenin tamamı bir mâbed gibidir. Asıl 

olan şey ibadetin Allah’a has kılınmasıdır. İbadet esnasında bir tarafa yönelmek 

 
261  Ebû Abdillâh (Ebû’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî (ö. 

606/1210), Mefâtîhu’l-Gayb, 4, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1981, s. 20. 
262  Bakara, 2/144. 
263  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 4, s. 20. 
264  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, (ö. 671/1273), el-Câmi‘ li-

Ahkâmi’l-Kur’ân, C. 2, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 

2006, ss. 325-327. 
265  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 2, s. 329. 
266  Süyûtî, el-İtkân, s. 193. 
267  Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır (1878-1942), Hak Dini Kur’ân Dili, C. 1, haz. İsmail 

Karaçam, Emin Işık, Nusrettin Bolelli, Abdullah Yücel, Zehraveyn Yayıncılık, İstanbul 1992, s. 

394. 



 

   59 

 

sembolik bir anlam taşımaktadır. İslâmın ilk yıllarında Kudüs’teki Beytü’l-Makdis’e 

doğru ibadet edilirken kıble âyetinin268  inmesi üzerine Kâbe’ye yönelmek zorunlu 

olmuştur.269 

4.1.3.2. Bakara, 2/158: 

فاَ وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعََٓائِرِ اٰللِِّۚ فَ   فَاِنَّ اٰللَّ انَِّ الصَّ
عَ خَيْرا ًۙ فَ بهِِمَاؕ وَمَنْ تطََوَّ   مَنْ حَجَّ الْبيَْتَ اوَِ اعْتمََرَ فَلََ جُنَاحَ عَليَْهِ انَْ يَطَّوَّ

﴾ ١٥٨شَاكِرٌ عَلٖيمٌ ﴿  

“Şüphesiz ki Safa ile Merve Allah’ın sembollerindendir. Kim Ev’i (Kâbe’yi) 

hacceder veya umre yaparsa, o ikisini (Safa ve Merve’yi) tavaf etmesinde kendisine 

herhangi bir vebal yoktur. Kim gönüllü olarak bir iyilik yaparsa, şüphesiz ki Allah 

şükre çok karşılık verendir, bilendir”. 

a) Zemahşerî, bu âyetin nüzûl sebebi hakkında kaynağını belirtmeden şu rivayeti 

nakletmektedir: Kâbe’de zina eden bir adamla bir kadına ait iki put varmış. Safâ 

tepesindekinin adı “İsâf”, Merve tepesindekinin ise “Nâile” imiş. Bunlar, taşa 

dönüşmüş ve ibret için Safâ ile Merve tepesine yerleştirilmiş. Zamanla Yüce Allah’ı 

unutup bunlara ibadet edilir olmuş. Cahiliye halkı Safâ ile Merve arasında sa‘y 

ettiklerinde bu putları sıvazlarlarmış. İslâm’ın gelip putların kırılmasıyla birlikte 

Müslümanlar Cahiliye âdeti olması nedeniyle bu iki tepe arasında tavaf yapmayı 

yadırgamışlar. İşte bunun üzerine bu âyet indirilmiştir.270 

b) Tabâtabâî âyetin nüzûl sebebi hakkında İmam Cafer Sadık’a atfen Hz. 

Peygamber’in haccı hakkında söylediği şu rivayeti zikretmektedir: Hz. Peygamber, 

Kâbe’yi tavaf ettikten sonra iki rekât namaz kıldı. Sonra “Safâ ile Merve Allah’ın 

nişânelerindendir. Ben de Allah’ın başlattığı yerden başlıyorum.” buyurdu. Oysaki 

Müminler, Safâ ile Merve arasında yapılan sa‘yin müşriklerin âdetinden olduğunu 

düşünüyorlardı. Bu âyet, bunun üzerine nâzil oldu.271  

Tabâtabâî’ye göre bu rivâyetteki Hz. Peygamber’in “Allah’ın başlattığı yerden 

başlıyorum” ifadesi, anılan ibadetin özünü göstermektedir. O, Hz. Hâcer’in Safâ ile 

 
268  Bakara, 2/144. 
269  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 1, s. 394. 
270  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 207.  
271  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 385; Ebû Ca‘fer Muhammed b. Ya‘kûb b. İshâk el-Küleynî er-Râzî 

(ö. 329/941), el-Fürûʿ mine’l-Kâfî, Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmiyye, Tahran 1999, C. 4, hadis: 4. ss. 

245-246. 



 

   60 

 

Merve tepesi arasında ardı ardına yedi defa koştuğunu, bu itibarla bu geleneğin o 

günden beri devam ede geldiğini söylemektedir.272 

Tabâtabâî, ed-Dürrü’l-Mensûr273 tefsirinde Amir eş-Şa‘bî’nin şöyle dediğini de 

nakletmektedir: Safâ’da “İsâf”, Merve tepesinde de “Nâile” adında iki put 

bulunuyordu. Cahiliye müşrikleri Kâbe’yi tavaf ettiklerinde Safâ ile Merve arasında 

sa‘y ediyor ve orada bulunan putlara el sürüyorlardı. Hz. Peygamber’in haccı 

esnasında Müslümanlar, “Ey Allah’ın elçisi, müşrikler Safâ ile Merve’yi bu putlardan 

ötürü tavaf ediyorlardı. Bunların tavaf edilmesi Yüce Allah’ın emrettiği bir ibadet 

değildir.” demeleri üzerine bu âyet indirildi.274 

Tabâtabâî, bu konuda hem Ehli-sünnet hem de Şî‘a’ya dair yukarıdaki açıklama 

benzeri pek çok hadisin rivayet edildiğini söylemekte ve bu rivayetlerden şu sonuca 

vardığını ifade etmektedir: Bu âyet, hac esnasında Safâ ile Merve arasındaki sâ‘yi 

yasalaştırmak için nâzil olmuştur.275  

Öyle anlaşılıyor ki Bakara, 2/158. âyetinin nüzûl sebebi hakkında her iki 

müfessir de benzer şeyler söylemektedir. Sünnî-Şiî müfessirler arasında fark 

görülmemektedir. Ayrıca Tabâtabâî, hem Şî‘a hem de Ehl-i Sünnet hadis 

kaynaklarından nakillerde bulunmaktadır.  

e) Bu âyet eksenindeki yorumlardan bazıları şöyledir: 

Bu âyetin nüzûl sebebi hakkında yukarıdaki rivayetlere benzer nakiller 

yapılmıştır. Taberî bu âyetin sebeb-i nüzûlü’ne dair iki görüşün olduğunu 

nakletmektedir:  

1. Şa‘bî, Enes b. Mâlik, Abdullah b. Abbas, Süddî, Mücâhid ve İbn-i 

Zeydelen’den nakledilen görüşe göre Câhiliye dönemi Müşrikleri tarafından Safâ 

tepesinde “İsâf”, Merve tepesinde de “Nâile” adındaki putlar ziyaret edilirmiş. 

İslamiyetin gelmesiyle bu putlar kırılarak buralar temizlenmiş. Ancak bazı 

Müslümanların önceki putalar nedeniyle burada sa‘y yapma hususnda tereddüt 

 
272  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 385. 
273  Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, C. 1, s. 385. 
274  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 385. 
275  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 385. 



 

   61 

 

etmeleri üzerine bu âyet nazil olmuştur. Böylece Safâ ile Merve arasında yapılan sa‘yin 

mahzurlu olmadığı açıklanmıştır.276  

2. Katâde, Urve b. Zübeyr ve Hz. Aişe’den rivayet edilen diğer bir görüşe göre 

Câhiliye döneminde bazı insanlar Safâ’yla Merve tepeleri arasında sa‘y 

yapmıyorlarmış. İslam’ın gelmesinden sonra da bu çekinceleri nedeniyle sa‘y 

yapmaktan çekinmişler. Bu âyet bunun üzerine nâzil olmuş ve Safâ ile Merve’nin Yüce 

Allah’ın nişanelerinden olduğu, onlar arasında yapılan sa‘yin mahzurlu olmadığı 

bildirilerek bilakis gerekli olduğuna vurgu yapılmıştır.277  

Râzî, Taberî’nin İbn Abbas’dan şunu naklettiğini söylemektedir: “Safa ve Merve 

tepelerinde birer put vardı. Cahiliyye Arapları bu putların etrafında tavaf ederek onlara 

ellerini yüzlerini sürüyorlardı. İslâmın gelmesiyle Müslümanlar, bu putlar nedeniyle 

Safa-Merve arasında sa‘y etmekten haz etmediler. İşte bunun üzerine bu âyet nâzil 

oldu.”278 

Kurtubî ise şunu nakletmektedir: Câhiliye döneminde Safâ’da “İsâf”, Merve’de 

“Nâile” isimli iki put vardı. Putperest Araplar, Safâ-Merve arasında gidip gelirlerdi. 

Putperestlerin bu geleneğinden ötürü Müslümanlar, Safâ ile Merve arasında sa‘y 

etmekten imtina etti. Bunun üzerine Safâ-Merve arasında sa‘y yapmakta herhangi bir 

sakıncanın olmadığını bildiren bu âyet nâzil oldu.279 

4.1.3.3. Mâide, 5/93: 

وا اِذاَ مَا اتَّقَوْا وَاٰمَنُوا وَعَمِلُوا ا الِحَاتِ جُنَاحٌ ف۪يمَا طَعِمُُٓ الِحَاتِ ثمَُّ اتَّقَوْا ليَْسَ عَلىَ الَّذ۪ينَ اٰمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّ لصَّ

ُ يُحِبُّ الْمُحْسِن۪ينَ    وَاٰمَنُوا ثمَُّ اتَّقَوْا وَاحَْسَنُواِۜ وَاللَّه

“Takvâlı (duyarlı) olup iman ettikleri ve iyi işler yaptıkları, sonra (yine) takvâlı 

(duyarlı) olup iman ettikleri, sonra da (bunu devam ettirerek) takvâlı (duyarlı) olup 

güzel davrandıkları sürece (haram kılınmadan önce) tattıklarından dolayı iman edip iyi 

işler yapanlara herhangi bir vebal yoktur. Allah güzel davrananları sever”. 

a) Zemahşerî, bu âyetin sebeb-i nüzûlünü kaynağını vermeden kîle diyerek şöyle 

nakletmektedir: Bu âyet, içkinin haramlığına dair hükmün nâzil olması üzerine 

 
276  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 2, ss. 714-717. 
277  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 2, ss. 717-720. 
278  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 4, s. 177. 
279  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 4, s. 471.  



 

   62 

 

sahâbîlerin “Ya Rasûlallah! İçki içip, kumar parası yiyerek ölmüş olan kardeşlerimizin 

durumu ne olacak?”280 diye soru sormaları üzerine inmiştir.281  

b) Tabâtabâî, bu âyetin nüzûl sebebini şöyle açıklamaktadır: Mâide, 5/90-93. 

âyetlerinin nüzûlünden sonra o zamana kadar içki içmiş olanların durumlarından sual 

edildi. Bunlardan bazıları içkiyi yasaklayan âyetlerin nüzûlünden önce, bazıları da 

yasağın bilincine varmadan önce içki içmişti. Bir kısmının da öne süreceği herhangi 

bir mazereti bulunmuyordu. Bu âyette, bunların hepsine birden cevap verildi.282  

Tabâtabâî’ye göre ihsan ilkesi bağlılığıyla imana sahip olmasına rağmen 

hükmün nâzil olmasından evvel ya da haram olmasından bihaber olanların içki 

yasağını çiğnemeleri sorumluluk teşkil etmez. Ancak bu tarife uymayıp içki 

tüketenlerin hükmü, ilk ifade edilenlerin durumundan farklıdır.283 

Tabâtabâî, bu âyetin zihinlerde uyanan bir şüpheyi giderecek bir konuma sahip 

olduğunu ifade etmektedir. Âyette içki yasağından önce içki içmiş Müslümanların 

durumu açıklığa kavuşturulmaktadır. Âyette “daha önce yiyip içtikleri” ifadesi mutlak 

olup herhangi bir şeyle sınırlandırılmamıştır.284 Tabâtabâî’ye göre bu âyette geçen; 

“İnanıp iyi ameller işleyenlere, takvayı gözetip inandıkları…Bir günah yoktur.” 

ifadesinin maksadı; İmanla birlikte hayırlı eylemde bulunanlar, hayatlarının önceki 

safhalarında yaptıkları günahlarından sorumlu olmadıklarını, bunun gerçekleşmesi 

için önce iman etmeleri daha sonra Yüce Allah’ın emir ve nehiylerine uymalarının şart 

olduğunu beyan etmektir. 285  

Tabâtabâî bu âyeti, kıble değişikliğiyle alakalı âyetlere benzetir. Nasıl ki farklı 

yönlere dönerek kıble edinilmesinin hükmünü soranlara cevap niteliğinde kıble 

değişikliği âyeti nâzil olduysa aynı şekilde bu âyetin de içkinin yasak olması ve önceki 

işlenmiş fiiller hakkındaki sorulara cevap niteliği taşıması bakımından benzerlik teşkil 

etmektedir.286  

Mâide, 5/93. âyetinin nüzûl sebebi hakkında her iki müfessir, içkiyi yasaklayan 

âyetin nâzil olması üzerine daha önce içki içmiş olanların durumu hakkında sorulan 

 
280  Buhârî, Tefsîr, 65. 
281  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 662. 
282  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 6, s. 129. 
283  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 6, s. 129. 
284  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 6, s. 125. 
285  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 6, s. 128. 
286  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 6, ss. 128-129.  



 

   63 

 

soru üzerine indiğini söylemektedir. Sünnî-Şiî müfessirler arasında fark 

görülmemektedir.  

f) Bu âyet eksenindeki yorumlardan bazıları şöyledir: 

İnceleme konusu olan iki tefsirin dışında başka bazı tefsirlerde de benzer ifadeler 

söz konusudur. Taberî, bu âyet hakkında şunları belirtmektedir: İçki yasaklandığında, 

yasaklanmadan öncesinde bunları irtikap etmiş olarak ölenlerin durumları hakkında 

sorular sorulması üzerine bu âyet nâzil olmuş ve bundan öncesinden içki içmiş 

olanların günahkâr olmadıkları böylece açıklanmıştır.287 

Râzî bu âyetin nüzûl sebebi hakkında şunları nakletmektedir. Rivayete göre içki 

yasağını getiren âyet nâzil olunca sahâbenin “Kardeşlerimiz Uhud gününde içki içtiler, 

sonra da öldürüldüler (şehid düştüler), dolaysıyla onların durumları nasıl olacak?” 

demeleri üzerine bu âyet inmiştir. Bu durumda âyet şu manaya gelmektedir: “İçkinin 

helâl olduğu bir sırada içmiş olduklarından dolayı bu konuda onlar için herhangi bir 

günah yoktur”.288 

Râzî’ye göre bu âyet, kıble değişikliğine dair Bakara, 2/143’e gibidir. Yani 

“Sizler, Beyt-i Makdis’e yöneldiğiniz zaman, siz oraya ancak benim emrimle 

yöneldiniz. Binâenaleyh ben bunu (daha önce Beyt-i Makdis’e dönerek kılınan 

namazları) boşa çıkarmam, zayi etmem” demektir. Nitekim Yüce Allah “Nihayet 

rabları onlara icabet etti: “İçinizden gerek erkek, gerek kadın olsun, bir işi yapanın 

amelini ben elbette boşa çıkarmayacağım” buyurmuştur.289 

Süyûtî, bu âyet hakkında Osman İbn Maz‘ûn ile Amr İbn Ma‘dîkerib’in şunları 

söylediğini nakletmektedir: “İçki haram kılındığı zaman bazıları; Allah yolunda 

savaşarak ölmüş olanlar haram edilen içkiyi içerlerdi. Şimdi ise bunların durumu ne 

olacak? demeleri üzerine bu âyet nâzil olmuştur.”290  Söz konusu rivayet Buhârî, 

Müslim, Tirmizî, Ahmed b. Hanbel, Dârimî, tarafından da nakledilmektedir.291   

 
287  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 8, ss. 665-666.  
288  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C.12, s. 15. 88.  
289  Âl-i İmrân, 3/195; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C.12, s. 15. 88.  
290  Süyûtî, el-İtkân, s. 192. 
291  Buhârî, Tefsir, 65; Müslim, Kitâbü’l-Eşribe, 36; Tirmizî, Tefsir, 5; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 

C. 3. S. 508, Dârimî, Sünen, s. 1367. 



 

   64 

 

4.1.3.4. Âl-i İmrân, 3/188: 

وَيُحِبُّونَ انَْ يُحْمَدوُا بِمَا لَمْ   ا اتَوَْا  يفَْعلَُوا فلَََ تحَْسَبنََّهُمْ بمَِفَازَةٍ مِنَ الْعَذاَبِِۚ وَلَهُمْ  لَا تحَْسَبنََّ الَّذٖينَ يفَْرَحُونَ بِمَُٓ

﴾ ١٨٨عَذاَبٌ الَٖيمٌ ﴿  

“Sanma ki yaptıklarına sevinen, yapmadıkları ile övülmek isteyenler, (evet) 

sanma ki onlar azaptan kurtulacaklardır! Onlar için elem verici bir azap vardır.” 

Mukayese açısından Âl-i İmrân, 3/188. âyetini de örnek vermek istiyoruz.  

a) Zemahşerî, âyetin nüzûlüne dair şu rivayeti nakletmektedir: Hz. 

Peygamber’in Yahudi topluluğuna Tevrat’la ilgili olan bir şeyi sorması üzerine onlar 

da hakikati gizleyerek onu daha farklı anlatmışlardır. Üstelik doğru söyledikleri 

imajını vermek suretiyle Hz. Peygamber tarafından övülmek istemişler ve bu duruma 

da sevinmişlerdi! 292  İşte bunun üzerine Yüce Allah, Hz. Peygamber’i hadiseden 

haberdar ederek bu konuda bilgilendirmiş ve onlara azap edileceğini bildiren âyeti 

indirerek kendisini teselli etmektedir. 293  Zemahşerî’ye göre “Kendilerine verilen 

şeylere sevinenler” ifadesi Hz. Ali kıraatine göre “kendilerine verilen Tevrat ilmi” 

anlamındadır. O, bunun, Hz. Peygamber’in özelliklerini gizledikleri için sevinenler 

anlamına geldiğini ileri sürmektedir.294 

b) Tabâtabâî, bu âyetin nüzûl sebebi hakkında herhangi bir nakilde bulunmamış, 

sadece şu açıklamayla yetinmiştir: Bu âyettki bimâ etev lafzı “Onlara, Yüce Allah’ın 

verdiği mala karşı beslenen aşırı sevgi ve onda cimrilik etme tutumu”, mefâzet ise 

“kurtuluş” manasına gelmektedir. Tabâtabâî’ye göre onların helâkının nedeni haktan 

ayrılıp batıla sapmış olmalarıdır.295 

Bu örnekleri de içerecek şekilde bakıldığında anlaşılıyor ki Bakara 2/115, 158 

ve Mâide, 5/93. âyetinin nüzûl sebebinde ve içeriğinde Sünnî-Şiî müfessirler arasında 

fark görülmemektedir. Kısmî farklılıklar olsa da herhangi bir mezhebî bakış, mezhep 

taassubu, mezhebini öne çıkarma, diğerlerini eleştirme gibi durumlar söz konusu 

olmamaktadır. 

 
292  Buhârî, Tefsîr, 16; Müslim, Sıfâtü’l-Münâfikîn ve Ahkâmühüm, 8; Tirmizî, Tefsîr, 3. 
293  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 441-442; bu rivâyet için ayrıca bk. Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C.6, 

s. 305. 
294  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 441-442. 
295  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 4, s. 86.  



 

   65 

 

4.1.4. Değerlendirme  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre Kur’ân’ın anlaşılabilmesi için nüzûl 

sebeplerinin bilinmesi önem arz etmektedir. Bu bağlamda her ikisi de nüzûl 

sebeplerine tefsirlerinde yer vermiştir. 

Zemahşerî, sebeb-i nüzûle fayda amaçlı yaklaşmaktadır. Âyetlerin daha iyi 

anlaşılabilmesi açısından nüzûl sebeplerine önemli oranda yer vermiştir. Bu konuda 

hadislere başvurmuştur. Vârid olan haberlerin kaynağını mümkün mertebe sahâbeye 

isnat etmeye çalıştığı tespit edilmiştir. Konu ile alakalı rivâyetin kaynağını bazen 

belirtmiş bazen de kaynak belirtmeden aktarmıştır. Naklettiği rivâyetler arasında 

bazen bir tercihte bulunmasına karşın bazen de herhangi bir tercihte bulunmamıştır. 

Rivâyetleri naklederken kîle ve revâ lafızlarını kullanarak aktarımda bulunmuştur.  

Tabâtabâî nüzûl sebeplerini tefsir için kuvvetli bir kaynak görmemektedir. 

Bununla birlikte âyetlerin nüzûl sebeplerini de zikretmektedir. Ona göre âyetlerden bir 

kısmı herhangi bir bir olay veya durum hakkında indirilmişken bazıları ilâhi 

hükümlerin açıklanması nedeniyle nâzil olmuştur. Bir âyetin birden fazla nüzûl sebebi 

olabilir. Nüzûl sebeplerinin sınırlandıırlması uygun değildir. Çünkü nüzûl sebeplerinin 

birçok hadiseyle ilintili olması ihtimal dahilindedir. Nüzûl sebebi bazı sahâbe veya 

sahâbîler hakkında olabilir. Ancak bu durum âyeti şahsi muhtevaya götürmez. Nüzûl 

sebebiyle ilgili rivâyetleri genellikle Ehl-i beyt kaynaklarına bazen de Ehl-i sünnete 

dayandırarak nakletmektedir. 

Sebeb-i Nüzûl başlıklı bölümü bu şekilde ifade ettikten sonra şimdi ise tezimizin 

diğer konusunu teşkil eden nesh problemi başlıklı bölümüne geçmek istiyoruz. Zira 

Kur’ân hakkında müstakil tefsir yazan bu iki müfessirin bu konuya yaklaşımları önem 

arz etmektedir. 

4.2. Nesh Problemi 

4.2.1. Kavramsal Çerçeve 

Bilinen ve kabul edilen manada nesh kelimesi “silmek”, “iptal etmek”, 

“nakletmek”, “değiştirmek” gibi anlamlara gelmektedir. “Rüzgâr kavmin izlerini silip 

yok etti” veya “Güneş gölgeyi giderdi” ifadelerinde olduğu gibi nesh kelimesi bir iptal 

ve giderme manası vermektedir. 296  Hacc 22/52’deki “Yüce Allah şeytanın vahye 

 
296  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 490; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 3, s. 61. 



 

   66 

 

karıştırmak istediği şeyleri nesh eder yani siler” nesh de bu anlama gelmektedir. Bu 

kelimenin istif‘âl kalıbından gelen kullanımı olan istinsâh ise “nakletmek”, 

“çoğaltmak” manasına gelmekte ve bu haliyle Câsiye 45/29’da zikredilmektedir.297 

Nahl 16/101. âyeti “tebdil”, tenâsülü’l-mevâris”, “tahvil veya intikal”, “mirasın 

birinden diğerine intikali ve nakil” gibi anlamlarla ilişkilendirilmektedir.298 

Terim olarak nesh, “Şer’î bir hükmün yine şer’î bir delille iptal edilmesi, 

kaldırılması” olarak tarif edilmektedir.299 Buna göre neshin meydana gelebilmesi için 

öncelikle hükmü kaldırılacak bir âyet, ardından da hüküm kaldıracak bir delil 

bulunmalıdır. Hükmü kaldırılan âyete mensûh, hüküm kaldıran delile nâsih, bütünüyle 

bu olaya ise nesh adı verilmektedir. Kabul edilen haliyle belirtilmelidir ki bir hükmün 

kaldırılabilmesi için öncelikle onun bir süre uygulanması gerekmektedir. Bu nedenle, 

mensûh hüküm önce, nâsih delil ise sonra gelmiş olmalıdır ve her ikisi arasında bir 

zaman farkı bulunmalı, ikisi aynı anda indirilmiş olmamalıdır. Mensûh hüküm ile 

nâsih delil arasında mutlak bir zıtlık bulunmalı, ikisi bir arada hiçbir şekilde 

uygulanamamalıdır. Yine kabul edilen haliyle belirtilmelidir ki nesh inanç ve 

kıssalarda, ibret ve delillerde söz konusu edilmemeli, sadece hükümlerde, bir anlamda 

şeriatın esaslarında geçerli olabilmektedir.300  

Nesh meselesi islam’ın ilk döneminden beri tartışılagelmiştir. Başlangıçta 

yahudiler ve müşrikler, “Hz. Peygamber’in sahâbilerine önceki söylediğinin aksine 

sonradan başka şeyler söylemektedir” şeklinde, Müsteşrikler de “Allah kendi sözünü 

nasıl değiştirir” diyerek bu meseleyi kabul etmek istememişlerdir.301 Bazılarınca nesh 

keyfiyetinin “Bedâ” ve “Tahsis”le karıştırdıldığı anlaşılmaktadır. “Bedâ”, gizlilikten 

sonra açıklık, mevcut olmayan bir görüşün meydana gelmesidir.302 Bu konuya Zümer, 

39/47 ile Yûsuf, 12/35. âyetini örnek vermek mümkündür. İlmi ile herşeyi kuşatan 

Yüce Allah için hiçbir şey gizli değildir. Bu nedenle “Bedâ”, Allah için muhaldir.303 

 
297  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 490; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 3, s. 61; Okuyan, 

Envâru’l-Kur’ân, Ders Notları. 
298  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 490; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 3, s. 61; Süyûtî, el-İtkân, 

s. 1436. 
299  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 490; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 3, s. 61. 
300  Ebû’l-Leys İmâmü’l-Hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm es-Semerkandî, Tefsîru’s-

Semerkandî, C. 1, thk. Ali Muhammed Muavvız, Âdil Ahmed Abde’l-Mevcûd ve Zekeriyya 

Abde’l-Mecîdü’n-Nûnî, Dâru’l-kütübi’l-‘İlmiye, Beyrut 1993, s. 145-146; Okuyan, Envâru’l-
Kur’ân, Ders Notları. 

301  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 175; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 118. 
302  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 2, s. 142; Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 173. 
303  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 2, s. 142. 



 

   67 

 

Tahsîs, umumi olan bir şeyin bazı fertlerini kasretmek, nesh ise şer’î bir delille 

diğer şer’î bir hükmü kaldırmaktır.304  Nesihte, bazı zamanlarda hükmün tahsisine 

benzeyen bir şey, tahsisde ise fertlerin bazısından hükmün kaldırılmasına benzeyen bir 

şey vardır. İşte bu benzerlik nedeniyle bazıları şeriatte neshin olmadığını söyleyerek 

nesh olarak zikredilen şeylerin aslında tahsis olduğunu söylemişlerdir. Nesihle tahsis 

arasındaki farkalardan bazılarını şöyle söylemek mümkündür: Nesh, bütün fertlerin 

hükmünü iptal etti ği halde tahsis bütün fertlerin hükmünü iptal etmez. Nesh, ancak 

Kur’ân ve sünnette oldu ğu halde tahsis, bu iki aslın dışında da olabilir. Nesh 

haberlerde olmaz iken, tahsis haberlerde de olabilir.305 

Konunun ele alındığı hemen her yerde dile getirildiği gibi neshi kabul edenlere 

göre Kur’ân’da üç tür neshten söz edilmektedir. 

1. Hükmü neshedilip nazmı bâki kalanlar. Kur’ân’da neshi kabul edenlerin 

benimsediği neshin bu çeşidi, konuya ait eserlerin esas konusunu oluşturmaktadır.306 

2. Nazmı neshedilip hükmü bâki kalanlar. Bazı âlimlerce bu çeşit nesh kabul 

görmemiştir. Konu ile alakalı rivayetlerin haber-i vâhid türünde olması nedeniyle 

neshin sabit olamayacağı söylenmiştir. 307  Nazmının neshedilip hükmünün bâki 

kalabileceğini savunanlar ise nazmı ayrı, hükmü ayrı değerlendirmişlerdir. Bu tür 

neshe recm âyeti diye meşhur olan,   الشيخ والشيخة اذا زنيا فارجموهما البتت نكالا من الله والله عزيز

 .Yaşlı erkek ve kadın zina ettiklerinde Allah’tan bir ceza olarak onları recmedin“ حكيم

Allah güçlüdür; hikmet sahibidir.” 308  anlamındaki rivayet örnek gösterilmektedir. 

Ancak bu metnin hangi âyeti neshettiğinde ittifak edilmemiştir.309  

3. Hem nazmı hem hükmü neshedilenler. Bazı âyet ya da sûrelerin daha sonra 

kaldırıldığına ya da unutturulduğuna dair bazı rivayetler nakledilmiştir. 310  Hz. 

Âişe’den nakledilen rivayete göre süt kardeşliğine ve evlenme engeline neden olan on 

emzirme ile ilgili âyet daha sonra beş emzirme hükmü ile neshedilmiştir.311  

 
304  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 2, s. 144. 
305  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 2, s. 144. 
306  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1440-1442. 
307  Zerkeşî, el-Burhân, s. 347-350. 
308  Buhârî, Ḥudûd, 30, 31; İʿtiṣâm, 16; Müslim, Ḥudûd, 15. 
309  Okuyan, Envâru’l-Kur’ân, Ders Notları. 
310  Bk. Buhârî, Rikâk, 10; Müslim, Zekât, 116-119. 
311  Müslim, Radâ‘, 24; İbn Mâce, Nikâh, 35; Ebû Dâvûd, Nikâh, 10; Tirmizî, Radâ‘, 3; Nesâî, Nikâh, 

51. 



 

   68 

 

İmam Şâfiî neshin sadece âyetin âyetle ve hadisin ise hadisle yapılması 

gerektiğini ifade etmektedir.312  

Kur’ân’da neshi kabul edenler tarafından üç âyet neshin varlığına dair delil 

gösterilmiştir.313 Nesih, sünnî çoğunluk tarafından câiz görülmüştür.314  

Bu konudaki tartışmalar İslâm’ın ilk dönemlerine kadar uzanmakta ve hangi 

âyetlerin nâsih-mensûh kapsamına girip girmediği noktasında odaklanmaktadır. 

Genellikle nesh, aklen mümkün görülmekte ve diğer dinlerde fiilen var olduğu kabul 

edilmektedir.315 Ancak günümüz tartışmaları geçmişten farklı olarak Kur’ân’da neshin 

var olup olmadığı noktasında yoğunluk kazanmaktadır.316  

Âlimlere göre nâsih ve mensûh bilinmedikçe Kur’ân’ın açıklanması câiz 

görülmemektedir.317 Rivayete göre Hz. Ali’nin bir kadıya, nâsih ve mensûh’u bilir 

misin?” şeklideki sorusuna karşılık kadının “hayır” cevabı vermesi üzerine Hz. Ali’nin 

“hem kendini hem de başkalarını helak ettin!” şeklinde karşılık vermesi, bu durumun 

teyitine örnek gösterilmektedir.318 

Nâsih ve mensûh hakkında birçok kitap telif edilmiştir. Bu konuda kaleme alınan 

eserlerden bazıları şunlardır:  

1. Ebû Übeyd Kâsım b. Sellâm’ın en-Nâsih ve’l-Mensûh’u, 

2. Ebû Ca‘fer en-Nehhâs’ın en-Nâsih ve’l-Mensûh’u, 

3. Ebû Bekir İbnü’l-Arabî’nin en-Nâsih ve’l-Mensûh fi’l-Kurʾâni’l-Kerîm’i,319  

4. İbnu’l-Cevzî, Ahbâru’r-Rusûh bi Mikdâri’n-Nâsihi ve’l-Mensûh’u, 

5. Dr. Mustafa Zeyd’in en-Nesh fi’l-Kur’âni'l-Kerîm’i.320 

Nesih hakkındaki bazı âlimlerin görüşlerini zikrettikten sonra şimdi ise 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin nesih meselesine yaklaşımlarına değineceğiz. Zira Kur’ân 

 
312  Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfi‘î (ö. 204/820), er-Risâle, Mısır 1938, s. 108. 
313  Bakara, 2/106; Ra‘d, 13/39; Nahl, 16/101. 
314  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1437. 
315  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 118. 
316  Okuyan, Kur’ân Sözlüğü, s. 800. 
317  Süyûtî, el-İtkân, s. 1435; Zerkeşî, el-Burhân, s. 347. 
318  Süyûtî, el-İtkân, s. 1435; Zerkeşî, el-Burhân, s. 347. 
319  Geniş bilgi için bk. Süyûtî, el-İtkân, s. 1435; Zerkeşî, el-Burhân, s. 347; Abdulhamit 

Birışık,“Nesih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, Ankara 2003, 

ss. 584-586. 
320  Okuyan, Envâru’l-Kur’ân, Ders Notları. 



 

   69 

 

hakkında müstakil tefsir yazan bu iki müfessirin nesih meselesine yaklaşımları önem 

arz etmektedir. 

4.2.2. Zemahşerî’ ve Tabâtabâî’nin Neshe Yaklaşımı 

a) Zemahşerî’ye göre nesh; bir âyetin yerine başka bir âyeti getirerek ilkini 

kaldırmak, insâh; âyetin neshini emretmek yani nesh ettirmektir. İnsâh şöye 

gerçekleşir; Cebrail (a.s.) Hz. Peygamber’e ilgili âyeti nesh etmesini ve bunu insanlara 

böylece bildirmesini emreder. İnsâ; ilgili âyetin zihinlerden silinip gitmesi,321 mahv 

ise belli bir döneme ait hükümlerin silinmesi demektir.322 Ona göre nes’, ilgili âyeti 

veya âyetleri değiştirerek değil ancak te’hîrle ya da ortadan kaldırmakla 

mümkündür.323 

Zemahşerî’ye göre nesh, bir hikmete mebnîdir. Yüce Allah, hikmet gereği 

hükümlerin bazılarını sabit kılarken bazılarını neshetmektedir.324 Kur’ân âyetleri ancak 

misli ile ve açık mütevâtir sünnet ile nesholunabilir. Mütevâtir sünnet nesh konusunda 

Kur’ân gibidir. Mütevâtir olmayan sünnet, icmâ ve kıyâs ise Kur’ân âyetlerini 

neshedemez.325  

Zamahşeri, âyetlerin nâsih ve mensûhlarını açıklamaya çalışmakta, bu konuda 

selefin görüşlerine yer vermekte, bazen de aklî metodunun gereği, kişisel tenkidini 

ortaya koymaktadır.326  

b) Tabâtabâî’ye göre nesh etme, gidermek demektir. Güneşin gölgeyi giderdiği 

gibi nesih de bir âyetin hükmünü giderir. 327 Bakara, 2/106 ve Nahl, 16/101 âyetleri 

neshe açıklık getiren âyetlerdir. Nesh, âyetin kendisinin ortadan kaldırılması ve var 

oluşunun iptal edilmesi değil hükmünün kaldırılması demektir.328 Ra‘d, 13/39’daki 

yemhû “silme” kelimesi nesihtir.329 

Tabâtabâî’ye göre fıkıhta nesh, bir hükmün geçerliliğinin sona ermesi, yürürlük 

süresinin bittiğinin açıklanmasıdır. Nesh, “âyetin ayrıntısı niteliğinde bir kavram olup 

 
321  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 175. 
322  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 513. 
323  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 175. 
324  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 175; C. 2, 609. 
325  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, ss. 609-610. 
326  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 175-176. 
327  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 246. 
328  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 246-247. 
329  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 378. 

 



 

   70 

 

anlam ve içeriğini âyetten ve âyetin onunla ilgili işaretlerinden alır”.330 Nesh, şer’î 

hükümlerin yanında tekvîni olayları da kapsamaktadır. Nesh, ancak nâsih ve 

mensûhun tespitiyle mümkündür. Nâsih, mensûhun tüm ögelerini de kapsamaktadır.331 

Bir âyet, bir çok yönüyle âyettir. Neshedilen âyetin hükmü şer’î olarak yürürlülükten 

kaldırılsa da belâgat ve mu‘cize yönüyle âyet oluşu devam etmektedir.332 

Tabâtabâî’ye göre mensûh âyetler, neshedilecek emareler içermektedir. 333 

Nâsih-mensûh arasındaki görünürdeki çelişki, her ikisi arasındaki maslahat ve 

hikmetle giderilmiş olur. 334  Sünnetin Kur’ân’la çelişmesi halinde Kur’ân’ın esas 

alınması esastır.335 Mütevâtir ya da ahad sünnet Kur’ân’ı nesh edemez. Sünnet sübut 

açısından Kur’ân’ın derecesinde değildir. Bu itibarla sünnetin Kur’ân’ı nesih etmesi 

söz konusu değildir.336 

4.2.3. Neshe Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin Yaklaşımı 

4.2.3.1. Bakara, 2/106: 

َ عَلٰى كلُ ِ شَ  ا اوَْ مِثلِْهَاِۜ الََمْ تعَْلَمْ انََّ اللَّه د۪يرٌ يْءٍ قَ مَا ننَْسَخْ مِنْ اٰيَةٍ اوَْ ننُْسِهَا نَأتِْ بِخَيْرٍ مِنْهَُٓ  

“Biz bir âyetten her neyi nesheder veya unutturursak daha iyisini veya benzerini 

getiririz. Bilmez misin ki Allah her şeye gücü yetendir.” 

a) Zemahşerî, neshe delil gösterilen bu âyet hakkında şu yorumu yapmaktadır: 

Maslahat gereği bir âyetin yerine bedel veya bedelsiz gelen herhangi bir âyetin lafzı 

da hükmü de veya bunlardan sadece birisi de kaldırılabilir. Bu durumda mana şöyle 

olur: “Biz kullarımız için o âyetten daha hayırlı bir âyet getiririz ki, o âyeti amele 

geçirmek önceki âyetten daha fazla sevabı vardır ya da önceki âyetle eşittir.” “… 

Gerçekten O her şeye kadirdir.” O’nun kudreti her şeye yeter, “Göklerin ve yerin 

mülkü Allah’a aittir.” Bu sebeple işlerinizi üstlenir. Dolaysıyla O, sizi, nâsih ve 

 
330  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 246. 
331  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 249. 
332  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 247. 
333  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 249-250. 
334  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 250. 
335  Muhammed Hüseyin TabâtaBâî, Şîa Der İslâm, çev. Kadir Akaras, Abbas Akyüz, Kevser 

Yayınları 6, İstanbul 2016, s.101. 
336  Mansur Yayala, İbn Âşûr ve Tabâtabâî Tefsirlerinin Bazı Tefsir Problemleri Açısından 

Mukayesesi,Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Erzurum 2019. ss. 156-157.  

 

 



 

   71 

 

mensûh hükümlerden sorumlu tutacağı şeyleri en iyi bilendir. 337 Zemahşerî’ye göre 

bu âyet, hem neshin gerçekliğine hem de neshin ilâhi hikmet ve maslahata mebnî 

olduğuna işaret etmektedir.338  

b) Tabâtabâî’ye göre Bakara, 2/106. âyeti nesih meselesini işlemektedir. 

Neshetme, “giderme” demektir. Bu bağlamda Güneşin gölgeyi gidermesine 

“Nesehati’ş-şemsü’z-zille” yani, “Güneş gölgeyi giderdi (neshetti)” denmiştir. 

Fıkıh’ta nesih, bir hükmün geçerliliğnin sona erdiğini ifade etmektedir. Bir kitaptan 

ikinci bir nüsha oluşturulmasına da “kitap neshedildi, nüshası alındı” denmektedir. 

Nahl, 16/101’de “nesh” yerine “tebdil” kelimesinin kullanılmış olması da bu 

nedenledir.339 

Tabâtabâî’ye göre âyetteki “nunsihâ” kelimesi “hatırdan ve bilgiden giderme” 

anlamındaki “insâ” kalıbının çekimli hâlidir. 340  “Nunsihâ” kelimesi “nensehâ” 

şeklinde de okunmuştur. Fiilin bu çekimi “nesie/nesîen” kalıbında “erteledi” 

anlamındadır. O zaman âyetin manası “Biz, bir ayeti gidermek suretiyle neshedersek 

veya ortaya çıkışını geciktirmek suretiyle ertelersek, ondan daha iyisini ya da bir 

benzerini getiririz.” şeklinde olur.341 

Tabâtabâî’nin nesh hakkındaki görüşleri şöyledir: Nesh, şer’î hükümlerin 

yanında tekvinî olayları da kapsamaktadır. Nesh, ancak nâsih ve mensûhun bulunması 

ile söz konusu olur. Nâsih, mensûhtaki yararlılık, iyilik ve yeterlilik unsurlarını da 

kapsamaktadır. Nâsih ile mensûh ortak bir yararı içerdiği için arada herhangi bir çelişki 

söz konusu değildir. Örneğin bir peygamber vefat edip yerine bir başka peygamber 

gönderildiğnde biri diğerini neshetmiş olur. Ancak bu durumda herhangi bir çelişki 

söz konusu değildir. Nâsih ile mensûh arasındaki görünürdeki uyuşmazlığı kaldıran 

etken aralarındaki var olan hikmet ve maslahattır. 342  

Tabâtabâî’ye göre bir âyet, bazen bir açıdan bazen de birden fazla yönüyle 

değerlendirilebilir. Bu itibarla bir cihetten neshedilen âyet, bir taraftan ortadan kalksa 

da diğer yönüyle âyet konumundadır. Ona göre neshedilen âyetin, her ne kadar şer’î 

 
337  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 175. 
338  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 175. 
339  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 247. 
340  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 250. 
341  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 251. 
342  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 249-250. 



 

   72 

 

olarak hükmü yürürlülükten kaldırılsa da belâgat ve mu‘cize yönüyle âyet oluşu devam 

etmektedir.343 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre Bakara, 2/106. âyeti ekseninde Yüce Allah, 

kendi koyduğu hükmü değiştirme gücüne ve yetkisine sahiptir. Nesihde ilâhi hikmet 

ve maslahat mevcuttur. O’nun tasarrufuna kulların müdahalesi söz konusu olamaz. Bu 

konuda her iki müfessir arasında herhangi bir fark görülmemektedir. Tabâtabâî’ye 

göre neshedilen âyetin, her ne kadar şer’î olarak hükmü yürürlülükten kaldırılsa da 

belâgat ve mu‘cize yönüyle âyet oluşu devam etmektedir. 

c) Bu âyet bağlamıdaki yorumlardan bazıları şöyledir: 

Taberî ilgili âyet hakkında şu açıklamaya yer vermektedir: “Âyetin hükmünü 

kaldırma” olarak tercümesi yapılan kelimenin sözlük anlamı, bir konuyu bir kitaptan 

kopyalayıp farklı bir tarafa yazmaktır. 344  Bu itibarla bir âyette bulunan hüküm 

kaldırılmasına rağmen lafzının durması ya da kaldırılması anlam bakımından aynıdır. 

Bir kısım âyetlerin yalnız hükümlerinin değiştirilmesine rağmen lafızlarının aynı 

kalması ya da unutturulması söz konusudur.345 Ayrıca Taberî, Hasan-ı Basrî’nin şöyle 

dediğini nakletmektedir: “Hz. Peygambere bazı âyetler okutulup sonra da 

unutturuluyor ve onlardan bir eser kalmıyordu. Kur’ân’da bazı âyetler vardır ki 

neshedildiği halde siz onları halen okumaktasınız. Yani bu âyetlerin lafızları bâkî 

hükümleri kaldırılmıştır”.346  

Râzî ilgili âyetteki “ondan daha hayırlısını veya dengini getiririz.” ifadesiyle 

ilgili iki görüşü nakletmektedir: Birinci görüşe göre “hüküm bakımından daha hafif”, 

ikincisine göre ise “daha faydalısını getiririz” demektir. Râzîye göre “Daha faydalı 

olanını getiririz” görüşü daha çok tercihe şayandır. Bu görüşe göre mükellef kolay 

olana değil faydalı olana sevk edilmektedir.347 

Râzî, ikinci gelen hüküm birincisinden daha faydalı ise birinci gelen emir eksik 

olmuş olmaz mı? şeklindeki bir soruya şöyle cevap vermektedir: Birinci gelen emir o 

zaman için faydalı iken ikinci gelen hüküm sonraki zaman için daha faydalıdır. 

 
343  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 247. 
344  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 2, s. 388. 
345  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 2, ss. 388-389. 
346  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 2, s. 389. 
347  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 3, s. 250. 



 

   73 

 

Böylece soru zail olmuş olur. Râzîye göre âlimler bu âyete istinaden nesih meselesini 

dile getirmişlerdir.348 

Kurtubî’ye göre Arapçada nesh iki anlamda kullanılmaktadır: Birincisi 

“nakletmek, aktarmak”, ikincisi ise “iptal etmek ve izale etmek.” Bu âyette kastedilen 

“iptal etmek ve izale etmek” anlamıdır. Bir şeyi iptal ve izale ederek onun yerine başka 

bir şeyi koymaktır. Bu, Güneşin gölgeyi giderip gölgenin yerini tuttuğunda “Güneş 

gölgeyi nesh etti” demeye benzer. Yani “Biz bir âyeti nesheder veya onu unutturursak 

ya ondan hayırlısını ya da onun benzerini getiririz” buyruğu bu anlama gelmektedir.349 

4.2.3.2. Ra‘d, 13/39: 

 وَعِنْدهَُُٓ امُُّ الْكِتاَبِ 
اءُ وَيثُبِْتُِۚ ُ مَا يشََُٓ  يَمْحُوا اللَّه

“Allah dilediğini siler ve dilediğini sabit bırakır. Kitabın anası (esası) O’nun 

yanındadır”. 

a) Bu âyet hakkında Zemahşerî’nin yorumu şu şekildedir: İnkârcılar, Hz. 

Peygamber’in önceki hükümlerden bazılarını kaldırmasını yadırgıyorlardı. Oysa ki 

dinî hükümler maslahat esaslı hükümlerdir. Bu itibarla durum ve dönemlere bağlı 

olarak değişebilen kurallardır. Her dönemde kulların yararına olan şeyler farz 

kılınmaktadır. 350  Zemahşerî, bu âyetin yorumuna yönelik şunların söylendiğini 

nakletmektedir: “Yüce Allah, kulun her davranışını kaydeden hafaza meleklerinin 

tuttuğu kayıtlardan iyilik ve kötülük sayılmayanları siliyor diğerlerini bırakıyordu. 

Çünkü onlar her tür söz ve davranışı yazmakla görevliydiler.” “Tevbe edenlerin 

tevbesiyle inkâr ve isyanlarını siliyor; iman ve taatlerini ise bırakıyor.” İnsanlardan, 

diğer hayvan, bitki ve ağaçlardan, bazı mahlûkatı, bunların birtakım nitelik ve hallerini 

yok ediyor, bazılarını ise bırakıyor. Tüm kitapların kaynağı olan ana kitap yani levh-i 

mahfûz “O’nun katındadır.” Olacakların tamamı orada kayıtlıdır.351 

b) Tabâtabâî’ye göre âyetteki “silme” anlamındaki yemhû ifadesi nesihtir. 

Çünkü bu ifade Arapların güneşin gölgeyi gidermesine yönelik kullandıkları 

nesehati’ş-şemsu’z-zill tabiriyle örtüşmektedir. Nesh, bir hükmün geçerliliğini 

yitirmesi, yürürlükten kalkması anlamına yakındır.352 Silmeye karşın sabit bırakmak 

 
348  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 3, s. 250. 
349  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 2, s. 301.  
350  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 513. 
351  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 513. 
352  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, ss. 377-378. 



 

   74 

 

ise, yerinde hareketsiz olarak kalıcı kılmaktır. Bu hal esbettü’l-vetede fi’l-arz “kazığın 

hareketsiz ve yerinden oynamayacak şekilde çakılmasına” benzemektedir. 353  Bu 

durumda silme; bir şeyin izlerinin giderilmesi demektir.354 

Tabâtabâî’ye göre Yüce Allah’ın, her zaman için hüküm ve yargısının içinde 

olduğu bir kitabı bulunmaktadır. Dilediğinde kitaplarındaki var olan hüküm ve 

yargıları silmekte veya sabitlemektedir. Başka bir ifadeyle, dilediğinde var olan 

hükmü değiştirmekte ve başka bir zamanda da yeni hüküm koyabilmektedir. Fakat 

nezdinde değişmesi ve silinmesi hatta sabit kalması mümkün olmayan hükmü de 

mevcuttur. Aslolan da budur. Hükümlerin hepsi aslından kaynaklandığı gibi yine 

aslına döner. Haliyle Yüce Allah, asıl üzerinden dilerse siler, dilerse sabit hale 

getirir.355 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin nezdinde de Ra‘d, 13/39. âyeti noktasında dinî 

hükümler maslahat içerikli ilâhi yasalardır. Şartların değişimine bağlı değişebilen 

kurallar olmakla beraber her dönem için farz olan hükümler de vardır. Yani kulların 

yararına olan şeyler farz kılınmaktadır. Görüldüğü gibi bu konuda her iki müfessir 

arasında herhangi bir fark bulunmamaktadır. 

c) Bu âyet bağlamındaki yorumlardan bazıları şöyledir: 

Örneğin Taberî farklı görüşleri bir araya toplayarak şunları aktarmaktadır: 

Bazılarına göre “Yüce Allah, indirdiği hükümlerin dilediğini nesh ederek kaldırır, 

dilediğini de öylece bırakır”356  Diğerlerine göre “Yüce Allah, kulları hakkındaki 

hususlardan dilediğini siler, dilediğini de olduğu gibi bırakır. Ancak cennetlikle 

cehennemlik, ecel ve hayat bundan istisnadır”.357  Bir kısmına göre “Yüce Allah, 

meleklerin yazdıkları amel defterinden dilediğini silip dilediğini bırakır. Levh-i mahfûz 

ise onun katındadır.”358 Bazılarına göre “Yüce Allah, dilediği her şeyi siler ve dilediği 

her şeyi olduğu gibi bırakır.” Bir başka görüşe göre Levh-i Mahfûz iki kısımdır. 

Birisinde Yüce Allah, dilediği değişikliği yaparken dilediğini öylece bırakır. Diğerinde 

ise hiçbir değişiklik yapmaz. Ona, Ümmül-Kitap denir.359  

 
353  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 378. 
354  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 378. 
355  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 378. 
356  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 13, s. 559.  
357  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 13, s. 559. 
358  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 13, s. 563. 
359  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 13, s. 562-563.  



 

   75 

 

Râzî’ye göre bu âyetteki mahv, yazının izini yok etmek demektir. Nitekim birisi 

yazının izini giderip onu sildiğinde  ُمَحْوًا, يَمْحُوهُ  ,مَحَاه denilmektedir. Nahivcilere göre 

âyetteki yüsbit kelimesinden “Yüce Allah onu isbat eder” manası kastedilmektedir.360 

Râzî, âyetteki imha ve isbat’tın kastına yönelik iki görüş nakletmektedir: 

Birincisi bu âyet, lafzının zahirinin de ifâde ettiği gibi her şey hakkında 

umûmidir. Bu görüştekilere göre “Yüce Allah, rızkı mahveder (siler) veya artırır. 

Ecelinin saîd ya da şakî olması, iman yahut küfür hakkındaki söz de böyledir.” Bu 

görüş Hz. Ömer ve İbn Mes‘ûd’a aittir.361 

İkinci görüşe göre bu âyet, şunlara değil de beriki şakîlere hastır. Böyle olması 

halinde ayetle ilgili şu izahlar yapılabilir: 

a) Mahv ve isbattan maksat, önceki hükmü nesh edip onun yerine yeni bir 

hüküm getirmek, isbât etmektir. 

b) Yüce Allah, hafaza meleklerinin kayıt defterlerinden, ne güzel ve ne de günah 

olmayan şeyleri siler. Çünkü hafaza melekleri, her söz ve fiili yazmakla görevlidirler. 

Yüce Allah, işte bunları siler başkalarını ise yerinde bırakır. 

c) Yüce Allah mahv ile şunu kast etmektedir: Kişi günah işlediğinde o günahı 

amel defterine kaydettirmiş, tevbe ettiğinde de onu divanından silmiş olur. 

d) Yüce Allah mahv ifadesiyle eceli gelenleri, isbat ifadesiyle de eceli 

gelmeyenleri kast etmektedir. 

e) Yüce Allah, senenin başında o yılın hükmünü kayıt ve isbât eder. O sene 

geçince o yıl mahvolmuş olur ve Yüce Allah yeni yıla yönelik başka bir kader tesbit 

eder. 

f) Yüce Allah, ayın nurunu mahveder, güneşin nurunu isbât edip bırakır. 

g) Yüce Allah, dünyâyı mahveder, ahireti isbât eder. 

i) Yüce Allah rızık, belâ ve sıkıntıları kitaba kaydeder, sonrasında da kişinin duâ 

ve sadakaları ile siler (rızıkları artırır). Burada kişinin Rabbine yönlendirilmesine 

teşvik bulunmaktadır. 

 
360  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 19, s. 66.  
361  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 19, s. 66.  



 

   76 

 

j) Kulların halleri değişebilir. O hallerden, geçip gidenler mahva, geride 

bırakılanlar ise isbâta konu olmuşlardır. 

k) Yüce Allah, hükümlerden dilediğini kaldırır, dilediğini de isbat eder. O, 

gayba, hiç kimseyi muttali kılmaz. O, hüküm vermede tektir, dilediği gibi hüküm 

verir.362 

Kurtubî bu âyet ile alakalı şöyle söylemektedir: Yüce Allah, istediği şeyi yazılı 

olan kitaptan siler dilediğini de bırakır. Vaktin gelmesine kadar erteler. “Kitabı 

(yazıyı) sildim.” ibaresi, izini yok ettim anlamında, “ve bırakır” emri, onu bırakır 

manasındadır.363  

4.2.3.3. Nahl, 16/101: 

ا انَْتَ مُفْترٍَِۜ بلَْ اَكْثرَُهُمْ وَاِذاَ  مَُٓ لُ قَالُُٓوا انِّـَ ُ اعَْلَمُ بِمَا ينُزَ ِ لَا يَعْلَمُونَ  بَدَّلْـنَُٓا اٰيَةً مَكَانَ اٰيَةٍٍۙ وَاللَّه  

“Biz bir âyetin yerine başka bir âyeti değiştirdiğimiz zaman -ki Allah neyi 

indireceğini çok iyi bilendir- “Sen ancak bir iftiracısın!” dediler. Hayır; onların çoğu 

(gerçeği) bilmezler”. 

a) Zemahşerî’ye göre bir âyetin diğer bir âyetle değiştirilmesi neshtir. Yüce 

Allah dilediği zaman ilâhi hükümleri başkalarıyla değiştirebilir. Hükümler maslahata 

yönelik olup bir dönem için yararlı olan başka bir dönemde zararlı ya da tersi olabilir. 

Bu nedenle her şeyi bilen Yüce Allah, hikmeti gereği dilediği hükmü kaldırır, 

dilediğini de bırakır. “Yüce Allah ne indirdiğini iyi bildiği halde” ifadesi de bunu 

ortaya koymaktadır.364  

Zemahşerî, Hz. Peygamberin, maslahat gereği bazı hükümleri değiştirdiğini, 

ancak Mekkelilerin, nâsih-mensûh’u bilmediklerinden Hz. Peygamber’e “Muhammed 

ashâbıyla alay ediyor, onlara bugün bir şey emrediyor, yarın aynı şeyi yasaklıyor; daha 

hafif olan bir hüküm veriyor.” şeklinde iftira ettiklerini ifade etmektedir. 365 

Zemahşerî’ye göre “bir âyetin yerine başka bir âyet getirdiğimiz zaman…” 

ifadesi âyetin âyetle nesh edildiğini gösterir, ancak âyetin âyetten başka bir şeyle nesh 

edilemeyeceğini göstermez.366 

 
362  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 19, s. 66-67. 
363  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 12, s. 87. 
364  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 609. 
365  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 609. 
366  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 609. 



 

   77 

 

Zemahşerî’ye göre âyetlerin başka âyetlerle değiştirilmesi nesh demektir. Yüce 

Allah, dilediği gibi ilâhi hükümleri hikmet ve maslahat gereği başkalarıyla 

değiştirilebilir. Bir âyet, başka bir âyet veya mütevâtir bir sünnetle nesh edilebilir. Zira 

nesih konusunda mütevâtir sünnet Kur’ân gibidir. Ancak icmâ, kıyâs ve hakkında 

kesin olarak hüküm verilmeyen sünnetle âyetlerin nesh edilmesi söz konusu 

değildir.367  

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyet, nesh ve neshin hikmetine işaret etmekte ve Hz. 

Peygamber’i Yüce Allah’a iftira atmakla suçlayanlara cevap vermektedir.368  

Tabâtabâî, âyetteki beddelnâ kelimesi ile ilgili el-Müfredât 369  adlı eserden 

naklen el-ibdâl, et-tebdil ve el-istibdâl sözcüklerinin bir şeyi başka bir şeyin yerine 

koymak anlamına geldiğni söylemketedir. et-Tebdil sözcüğünün mutlak olarak 

karşılığı, insana geri dönmeyen tağyîr/değiştirme anlamını da ifade edebilir.370 

Tabâtabâî’ye göre “Biz bir âyetin yerine başka bir âyeti getirdiğimizde...” 

ifadesi, “Değiştirmek sûretiyle ikinci âyeti birinci âyetin yerine koyduğumuzda, 

böylece öncekinin yerine konan ikinci âyet kalıcı ve istenen olduğunda...”371 anlamına 

gelmektedir. “Allah tedricen indirdiğini daha iyi bildiği halde” ifadesi ile de kinaye 

yoluyla “Hak asla kendi konumunu aşmaz ve Yüce Allah neyi indirmişse, indirilen 

âyet indirilmeyi en fazla hak edendir. Çünkü Yüce Allah neyi indireceğini onlardan 

daha iyi bilir.”denmektedir.372 

Tabâtabâî’ye göre ilâhi hükümler kulların maslahatlarına bağlıdır. Maslahatların 

değişmesine bağlı olarak onlar da değişikliğe uğrarlar. Maslahatın değişmesiyle 

hükmün de değişmesi bir zorunluluktur. Bu açıdan ortadan kalkan maslahatla ilgili 

olarak konulan hükmün, yeni bir maslahatın gerektirdiği diğer bir hükümle nesh 

edilmesi gereklidir.373 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre Nahl, 16/101. âyeti, neshin gerçekliğine delalet 

etmektedir. Bir âyetin başka bir âyetle değiştirilmesi nesh manasına gelmektedir. Yüce 

 
367  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, ss. 609-610. 
368  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 12, s. 345. 
369  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 39. 
370  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 12, s. 345. 
371  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 12, s. 345. 
372  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 12, s. 345. 
373  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 12, s. 346. 



 

   78 

 

Allah dilediği zaman ilâhi hükümleri değiştirebilir. Görülüyorki her iki müfessir 

arasında nesih konusunda herhangi bir fark görülmemektedir. 

c) Bu âyet bağlamındaki yorumlardan bazıları şöyledir: 

Taberî, tefsirinde müfessirlerin nesh hakkında şunları söyledğini zikretmektedir: 

Müfessirler, nesh kelimesini değişik biçimlerde açıklamaktadırlar: Süddîye göre nesih, 

âyeti alıp götürmek, Abdullah b. Abbas’a göre âyeti değiştirmek, Abdullah b. Mes‘ûd 

ve arkadaşlarıyla Mücâhid’e göre âyetin hükmünü değiştirip lafzını bırakmak 

demektir.374 

İslam âlimlerinin geneli, neshin gerçekliğine Nahl, 16/101. ve Bakara, 2/106. 

âyetlerini delil olarak getirmişlerdir. İlgili âyet, bir kısım âyetlerin hükmünün 

kaldırılıp nesh edilerek yerine başka âyetlerin getirildiğini göstermektedir.375 

Râzî bu âyetle ilgili şunları nakletmektedir: İbn Abbas’a göre “tebdîl”, birşeyi 

kaldırarak yerine başkasını koymaktır. Âyetin tebdîli ise bir âyeti kaldırarak yerine 

başka bir âyet koymaktır. Bu da âyetin diğer bir âyetle neshi demektir.376 

Ebu Müslim el-İsfehânî’ye göre Hz. Muhammed’in şeriatında nesh vâki 

değildir. Bu âyetle “Kıble’nin, Mescid-i Aksâ’dan Kabe’ye döndürülmesi gibi, önceki 

kitaplarda var olan bir âyetin yerine başka bir âyet getirdiğimizde müşrikler “sen bu 

değiştirme hususunda iftira ediyorsun derler.” denmek istenmektedir. Râzî’ye göre 

diğer müfessirler, Hz. Peygamberin şeriatında neshin varlığı fikrini 

benimsemektedir.377 

Râzî’ye göre Şafiî, bu âyeti delil göstererek Kur’ân’ın sünnet ile nesh 

edilemeyeceğini ileri sürmektedir. Ona göre “Biz, bir âyeti diğer bir âyetin yerine 

getirdiğimiz vakit” âyeti ancak başka bir âyetle nesh edilmesini gerektirir.378  

Şafiî’nin bu görüşü Râzî’ye göre zayıftır. Çünkü bu âyet, Yüce Allah’ın bir âyeti 

başka bir âyetle tebdîl ettiğine delâlet etmektedir. Bu ifadede, bir âyetin ancak bir 

âyetle değiştirilebileceğine dair bir işaret yoktur. Hz. Cebrail, âyet getirdiği gibi 

sünneti de getirmiştir. Sünnet, bazen bir âyetin hükmünü de isbat edip 

 
374  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C.2, ss. 389-390. 
375  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 14, s. 362. 
376  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C.20, s. 118.   
377  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 20, s. 118. 
378  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 20, s. 118.  



 

   79 

 

desteklemektedir. Oysaki bu âyet kâfirlerin sözünü nakletmektedir. Bu nedenle 

Şafiî’nin bu görüşü nasıl doğru olabilir? En iyisini bilen Yüce Allah’tır.379 

İlgili âyet hakkında şöyle yorumlar da yapılmıştır: İbn Bahr’a göre âyetin anlamı 

“Biz önceki bir şeriatı, sonradan gönderdiğimiz yeni bir şeriat ile 

değiştirdiğimizde...”380, Mücâhid’e göre “Biz bir âyeti kaldırıp, onun yerine başka bîr 

âyeti koyacak olursak...”381, Cumhur’a göre ise “Biz, bir âyeti onlara öncekinden daha 

ağır gelen bir başka âyet ile nesh ettiğimizde...” şeklindedir.382 

4.2.4. Mensûh Olduğu İddia Edilen Bazı Âyetlere İki Müfessirin Yaklaşımı 

Kur’ân’daki mensûh âyetlerin sayısında ihtilaf vardır. Bu ihtilafın sebeplerinin 

başında her müfessirin nesh konusuna farklı bakmasıdır. Bunun bir sonucu olarak nesh 

anlayışına göre kabul edilen âyetlerin sayısı da farklı olmuştur.383 Örneğin Dihlevî 

tarafından mensûh kabul edilen âyetlerden bir kısmı şunlardır: Bakara 2/180, 240; 

Enfâl 8/65.384 Bu âyetler meşhur hale gelen mensûh âyetlerdendir. Konuyu ilgili üç 

âyetle sınırlandırarak Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin yaklaşımlarını üç başlık altında 

inceleneceğiz. 

4.2.4.1. Bakara, 2/180:  

عْرُوفِ حَقًّا عَلىَ الْمُتَّقٖينَ كتُِبَ عَليَْكُمْ اِذاَ حَضَرَ احََدَكُمُ الْمَوْتُ انِْ ترََكَ خَيْرًا الَْوَصِيَّةُ لِلْوَالِديَْنِ وَالْاقَْرَبٖينَ بِالْمَ   

“Birinize ölüm geldiği zaman, bir hayır (mal) bırakacaksa ana babaya ve 

yakınlara uygun bir biçimde vasiyet etmek, muttakîler (duyarlı olanlar) üzerinde bir 

borç olarak farz kılınmıştır.”  

a) Zemahşerî’ye göre İslâm’ın ilk yıllarında mirasçı lehine vasiyet 

yapılabiliniyordu. Ancak daha sonra bu durum miras paylaşımını düzenleyen âyetler385 

ile Hz. Peygamber’in, mirasçı lehine vasiyeti kaldıran “Şüphesiz ki Yüce Allah tüm 

hak sahiplerine hakkını vermiştir. Dikkat ediniz! mirasçı lehine vasiyet etmek yoktur.” 

 
379  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 20, s. 118.  
380  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 12, s. 467. 
381  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 12, s. 467. 
382  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 12, s. 467. 
383  Ebû Abdilazîz Kutbüddîn Şah Veliyyullâh Ahmed b. Abdirrahîm b. Vecîhiddîn ed-Dihlevî el-

Fârûkī (ö. 1176/1762), el-Fevzü’l-Kebîr fî Usûli’t-Tefsîr, Derrâseti’l-Kur’âniyye, Dımaşk 2008, 

s. 59. 
384  Geniş bilgi için bk. Dihlevî, el-Fevzü’l-Kebîr, s. 59, 61, 65. 
385  Nisâ, 4/11, 12, 176. 



 

   80 

 

hadisiyle nesh edilmiştir. 386  Zemahşer’ye göre bu rivâyet, âhâd tarikle gelmiş 

olmasına rağmen daha sonra ümmetin benimsesiyle mütevâtir hale gelmiştir.387 

 Zemahşerî’ye göre bu âyetin, miras taksimine dair âyete aykırı olmadığını, 

neshe uğramadığını, ilgili âyetlerin hükmüne bağlı kalındığını, mirasçı lehine vasiyet 

ve mirasın cem edilebileceğini söyleyenler de bulunmaktadır.388 

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyet, zorunluluk ifade etmektedir. Kur’ân’da “yazıldı” 

ifadesi kesinlik ve gereklilik bildirimi için kullanılmaktadır. Âyetteki “bir hak” lafzı 

bunu pekiştirmektedir. “Hak” kelimesi de “yazıldı” da olduğu gibi zorunluluk ifade 

etmektedir. Ancak “hak” lafzının muttakilerle sınırlandırılmış olması, yargının farz ve 

zorunluluk ifade etmesini bir nebze hafifletmektedir. Çünkü farzın genel olması için 

en güzel yaklaşım “Müminlere bir haktır.” şeklinde söylenmiş olmasıdır.389  

Tabâtabâî’ye göre bu âyetin verâset âyetiyle nesh olunduğunu söyleyenler 

vardır. Bunun doğru olması halinde, âyetteki farziyet kalkmış, ancak sevdirmek amaçlı 

mendupluğu devam ediyor olur. Hak kelimesinin muttaki olanlarla sınırlandırmış 

olması bu amaçla olabilir.390  

Tabâtabâî, Tefsir’ül-‘Ayyâşî’den nakille391; İmam Bâkır ya da İmam Sâdık’ın, 

âyetin hükmünün, ‘ferâiz’ âyetiyle yürürlükten kaldırılmıştır.” dediğini 

nakletmektedir.392 

Tabâtabâî’ye göre bu âyetin vaciplik yönü yürürlükten kaldırılmıştır, 

müstehaplik yönü ise devam etmektedir .393  

Zemahşerî’ye göre Bakara, 2/180. âyeti, Nisâ, 4/11-12, 176. âyetleriyle nesh 

edilmiştir. Tabâtabâî’ye göre Bakara 2/180. âyetinin vaciplik yönü yürürlükten 

kaldırılırken müstehaplık yönü devam etmektedir. 

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

 
386  Buhârî, Vesâyâ, 6; Tirmizî, Vesâyâ, 5; Ebû Dâvûd, Vesâyâ, 6; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 

221-222.  
387  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 221-222.  
388  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 222. 
389  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 440. 
390  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 440. 
391  Ayyâşî, Tefsîri’l-‘Ayyâşî, C. 1, s. 96. 
392  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 441-442. 
393  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 442. 



 

   81 

 

Taberi bu âyeti şöyle açıklamaktadır: “Ey iman edenler, sizden birine ölüm 

geldiğinde eğer arkasında mal bırakacaksa anne babasına ve kendisine mirasçı 

olmayan akrabalarına, dinen belirlenmiş olan üçte bir sınırını aşmamak kaydıyla 

vasiyet etmesi farz kılınmıştır. Bu, Allah’tan korkan müminler üzerine bir haktır.”394  

Dört mezhep imamı ve müctehidlerin çoğunluğuna göre bu âyet; daha önce farz 

kılınmış olan vasiyetin, kısmi olarak miras taksimine dair Nisâ 4/11. vd. âyetle 

değiştirilerek farz olmaktan çıkarıldığı, böylece tavsiye niteliğinde bir mendubiyet 

davranışına büründüğü belirtilmiştir.395  

Öte yandan kısmi ya da tamamının nesh edildiğini söyleyenlerin aksine Taberî, 

Dahhâk ve Tâvûs hiçbir sûrette nesh olmadığını savunmaktadır. İlgili âyetin, miras 

âyeti çerçevesinde kapsam dışına bırakılan (farklı dine mensup ana, baba ile mirasçı 

olamayan köle ve akraba ve benzeri) akrabaların vasiyet yoluyla mirastan pay 

almalarını hedeflediğini söylemektedirler.396 

Bu âyetin mensûh mu yoksa muhkem mi olduğu hususunda farklı görüşler vardır. 

Kurtubî’nin naklettiğine göre Dahhâk, Tâvûs, Taberî ve el-Hasen’e göre âyet 

muhkemdir. Zahiri açıdan umum, anlam itibariyle mirasçı olamayan anne-baba ve 

akrabalar ile mirasdan mahrum köleler hakkında hususluğu ifade etmektedir. 397 

Zührî’den nakledilen rivâyete göre az ya da çok olsun vasiyet vaciptir. İbnü’l-Münzir’e 

göre ise vasiyet; icmâ ile miras kapsamı dışında kalan anne-babayla miras alamayan 

akrabaya câizdir.398 

Bilmen’e göre bu âyet, Müslümanlara ahiret hayatlarındaki faydasına yönelik 

bir vasiyet görevi telkin buyurmaktadır. Bu hüküm belli bir zamana kadar böyle iken 

daha sonra diğer bir âyetle vasiyetin kimler için geçerli olacağı açıklanmış, ana baba 

gibi vârislere vasiyetin cevazı takyit buyrulmuştur. Şöyle ki; terekeden birer hisse 

alacaklara yönelik yapılacak vasiyetin muteber olabilmesi için diğer varislerin rızası 

gerekmektedir. Onların rızası olmaması halinde bu vasiyet geçerli değildir. Ancak 

 
394  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 3, s. 122. 
395  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 3, s. 124; DİB, Kur’ân Yolu Tefsiri, C. 1, Komisyon, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara 2017, ss. 273-275. 
396  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 3, s. 123-124. 
397  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 3, s. 99. 
398  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 3, s. 99. 



 

   82 

 

başka bir varisin olmadığı ya da olup da bu vasiyete izin vermesi halinde vasiyet 

geçerli olur. Bu âyet, miras âyetleriyle kısmen nesh ve takyit buyrulmuştur.399 

4.2.4.2. Nisâ, 4/15. 

فَامَْسِكُ  شَهِدوُا  فَاِنْ  مِنْكُمِْۚ  ارَْبَعَةً  عَليَْهِنَّ  فَاسْتشَْهِدوُا  ائِكُمْ  نِسَُٓ مِنْ  الْفَاحِشَةَ  يَأتْٖينَ  حَتهى وَالهتٖي  الْبيُُوتِ  فيِ  وهنَُّ 

ُ لَهُنَّ سَبٖيلًَ يتَوََفهيهُنَّ الْ  ﴾١٥﴿مَوْتُ اوَْ يَجْعلََ اللَّه  

“Kadınlarınızdan çirkinlik (fuhuş) yapanlara karşı aranızdan dört şahit getirin! 

Şahitlik ederlerse, o (kadı)nları ölüm alıp götürünceye veya Allah onlar için bir yol 

açıncaya kadar evlerde hapsedin!” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyetteki “fâhişe” kelimesinden maksat zinâdır. “Onları 

evlerde hapsedin” ifadesi hakkında “Onları ömür boyu hapsedilmiş olarak evlerinizde 

tutun” denilmektedir. İslâmın ilk dönemlerinde zinâ eden kadınların cezası bu şekilde 

iken daha sonra bu âyet “Zinâ eden kadın ve zinâ eden erkekten her birine yüz(er) 

celde (değnek) vurun!..” (Nûr, 24/2.) âyetiyle nesh edilmiştir. Zinânın cezası Kitap ve 

Sünnet’ten anlaşıldığından burada had zikredilmemiştir. Ona göre bu açıdan âyetin 

muhkem (gayr-i mensuh) olması da câizdir.400 

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyetteki “fâhişe” kelimesi, kötü ve çirkin yol 

anlamındaki “fahş” kökünden türemiş olup yaygın olarak zinâ anlamında 

kullanılmaktadır. Bu kelimeden zinâ kast edilmektedir. Tabâtabâî, kırbaç vurma 

cezasını öngören Nûr, 24/2. âyeti indiğinde Hz. Peygamberin “Zinâ eden kadınlara 

Yüce Allah’ın gösterdiği yol, kırbaç vurma cezasıdır.” buyurduğunun rivayet 

edildiğini kaynak vermeden nakletmektedir. Ona göre buna dair bir başka delil de 

âyetin zahirinin bu hükmün neshedileceğini göstermesidir. 401  Tabâtabâî’ye göre 

âyetteki iki şıklı ifade, bu hükmün neshedilmesinin istendiğine delâlet etmektedir. 

Nisâ, 4/15. âyeti, Nûr, 24/2. âyetiyle neshedilmiştir.402  

c) Bu âyet ile ilgili diğer müfessirlerin görüşlerinden bazıları şöyledir: Râzî’ye 

göre ulemânın çoğunluğu bu âyetin hükmününün mensûh olduğunu kabul etmektedir. 

Ebû Müslim ise, bu âyetin mensûh olmadığını söylemiştir.403 Süyûtî’ye göre “..fuhuş 

 
399  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. I, ss. 172-173. 
400  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 477. 
401  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 4, s. 240. 
402  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 4, s. 241. 
403  Bu konuda daha geniş bilgi için bk. Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 9, s. 240. 



 

   83 

 

yapanlara karşı...” Nisâ, 4/15. âyeti, Nûr, 24/2. âyetiyle neshedilmiştir.404 Yazır’a göre 

de bu âyet Nûr, 24/2. âyetiyle nesh olunmuştur.405 

Sonuç itibariyle her iki müfessirin görüşü mukâyese edildiğinde Nisâ, 4/15. âyeti 

hakkındaki yorumlarının benzer olduğu ve bu âyetin Nûr, 24/2. âyetiyle nesh edildiğini 

söyledikleri görülmektedir.  

4.2.4.3. Enfâl, 8/65: 

ضِ الْمُؤْمِن۪ينَ عَلىَ الْقِتَالِِۜ انِْ يَكنُْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائتََ  يْنِِۚ وَانِْ يَكنُْ مِنْكُمْ مِائةٌَ  يَُٓا ايَُّهَا النَّبِيُّ حَر ِ

الَّذ۪ينَ كَفرَُوا بِانََّهُمْ قَوْمٌ لَا يفَْقَهُونَ يَغْلِبُُٓوا الَْفاً مِنَ   

“Ey Peygamber! (Saldırıya karşılık) müminleri savaşa teşvik et! Sizden sabırlı 

yirmi (kişi) olursa, iki yüz (kâfir)e galip gelebilir. Sizden yüz (kişi) olursa, (gerçeği) 

anlamayan bir topluluk olmaları sebebiyle kâfir olanlardan bin (kâfir)e galip gelebilir.” 

a) Zemahşerî, bu âyet hakkında İbn Cüreyc’den şu rivâyeti nakletmektedir: 

Rivayete göre bir sahabînin on kâfire karşı savaşması gerekiyordu. Bu nedenle Hz. 

Peygamber, Hz. Hamza’yı otuz süvariyle üç yüz süvarili Ebû Cehil’in karşısına 

göndermişti. Bu durum Müslümanların serzenişine sebep olmuştu. Ancak bir müddet 

sonra bu hüküm kaldırılarak bir sahabînin iki kâfire karşı mukavemet etme 

zorunluluğu getirilmiştir. 406  Zemahşerî, Müslümanların azınlıkta olduğu ilk 

dönemlerde hüküm böyle iken sayılarının artmasıyla hükmün hafifletildiğini de 

nakletmektedir.407 

b) Tabâtabâî’ye göre “Eğer sizden sabırlı 20 kişi bulunursa, 200 kişiye galip 

gelirler.” lafzı kâfirlerden iki yüz kişiyi kast etmektedir. Nitekim sonrasındaki “bin” 

sayısı da bununla kayıtlandırılmıştır. Aynı durum “Eğer sizden yüz kişi olursa” ifadesi 

için de geçerlidir. Yani, sabırlı yüz kişiyi kast etmektedir. Nitekim “yirmi” sayısı da 

bununla kayıtlandırılmıştır.408 

Tabâtabâî’ye göre akabinde gelen âyetteki hafifletme (… Yüce Allah yükünüzü 

hafifletti.) ifadesi bir yükümlülükten sonra söz konusu olabilir. Dolaysıyla âyetlerin 

ifade tarzı haber verme niteliklidir ama bununla emir kastedilmektedir. Buna göre ilk 

âyetle kastedilen anlam şu şekilde belirginleşir: “Sizden bir kişi kâfirlerden on kişi 

 
404  Süyûtî, el-İtkân, s. 1445. 
405  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 2, s. 530. 
406  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 227. 
407  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 227. 
408  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 9, s. 125. 



 

   84 

 

karşısında sebat göstersin.” Akabindeki âyetin anlamı şu şekilde açıklığa 

kavuşmaktadır: “Yüce Allah şimdi emrini hafifletti, sizden bir kişi kâfirlerden iki kişi 

karşısında sebat etsin.”409 

Tabâtabâî, Tefsirü’l-kummî’ 410  den naklederek şunları ifade etmektedir: 

Peygamberliğin ilk dönemlerinde hüküm şöyleydi. Bir adam, on kâfirle savaşmak 

zorundaydı. Eğer o adam on kâfirin önünden kaçsaydı, düşmanla karşılaşmaktan kaçan 

bir firari kabul edilirdi. Yüz kişi bin kişiyle savaşmak zorundaydı. Sonra Yüce Allah, 

müminlerin zayıf olduklarını, bu yükün altından kalkamayacaklarını bildi ve Enfâl 

8/66. âyetini indirdi. Böylece bir müminin en az iki kâfirle savaşmasını farz kıldı. Eğer 

bir mümin iki kâfirin önünden kaçarsa, o savaş meydanından firar etmiş olur. Eğer 

kâfirler üç kişi mümin de bir kişiyse onların önünden kaçarsa firar sayılmaz. 411 

Tabâtabâî, Tefsirü’l-‘Ayyâşî’ 412 de Hüseyin b. Sâlih’ten, İbn Abbas’dan ve farklı 

râvilerden anlatılanlara yakın hadisler rivâyet edildiğini de nakletmektedir.413 

Görüldüğü gibi Zemahşerî’ye göre Enfâl, 8/65. âyetinin hükmü aynı sûrenin 

8/66. âyetiyle kaldırılmıştır. Tabâtabâî, mutlak olarak “Bu âyetin hükmü şu âyetle 

kaldırılmıştır.” şeklinde söylemese de ortaya koyduğu kanaati bütünsel olarak 

değerlendirildiğinde Enfâl, 8/65. âyetinin hükmünü bir sonraki Enfâl, 8/66. âyetle 

ilişkilendirdiğini ve iki âyet arasında bir anlamda nesihten söz etttiğini söylemek 

mümkündür. Böylece her iki müfessir nezdinde de Enfâl, 8/65. âyetinin hükmü, Enfâl, 

8/66. âyetiyle nesh edilmiştir. 

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberi’ye göre bu âyet, bir müminin on kâfire bedel olacağını bildirmektedir. 

Kâfirlerin, savaşırken herhangi bir sevap elde etme inancından yoksun olmaları 

nedeniyle savaşta metanetli olmayacakları, dünyalıklarını kaybetme endişesiyle 

korkak davranacaklarına dikkat çekmektedir.414  

Taberî, Abdullah b. Abbas’ın şöyle dediğini nakletmektedir: Enfâl, 8/65. 

âyetiyle bir Müslümanın 10 düşman karşı direnmesi farz kılınmış ancak bu durum 

 
409  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 9, ss. 125-126. 
410  Kummî, Tefsirü’l-Kummî, C. 1, ss. 279-281. 
411  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 9, ss. 135-136. 
412  Ayyâşî, Tefsirü’l-‘Ayyâşî, C. 2, s. 72. 
413  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 9, s. 136. 
414  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 11, s. 261. 



 

   85 

 

Müslümanlara zor gelmiştir. Bunun üzerine Enfâl, 8/66. âyeti nâzil olmuş, böylece 

Müminlerin yükü hafifletilmiştir. Fakat Yüce Allah, karşı konması gereken düşman 

sayısını azalttığı oranda da Müslümanların sabrını eksiltmiştir.415 

Taberi’ye göre Enfâl, 8/66. âyetindeki ifade her ne kadar emir formunda olmasa 

da mana bakımından emir hükmündedir. Bir Müslümanın en az 2 kafire karşı 

savaşması farzdır. Bu bakımdan Enfâl, 8/66. âyeti, Enfâl, 8/65. âyetini nesh etmekte 

emir mahiyetindedir.416 

İlgili âyet paralelinde Bedir Savaşı ve benzeri hadiselerle ilişkilendirilerek bazı 

tefsirlerde atıf yapılmış, Enfâl, 8/65’in Enfâl 8/66 ile nesh edildiği zikredilmiştir.417 

Abdullah b. Abbas, İkrime, Hasan-ı Basri ve Süddî’den nakledilen bir görüşe göre 

Enfâl, 8/66. âyeti Enfâl 8/65. âyetini nesh etmektedir.418 

Râzî’ye göre bu âyetteki “Eğer içinizden sabır ve sebat sahibi 20 kişi bulunursa, 

onlar 200 kişiye galip gelirler” ifadede, bir durumun bildirilmesi değil aksine böyle 

yapılması emredilmektedir. Sanki “sizden 20 kişi bulunursa, onlar savaşta sabır ve 

sebat gösterip gayretli davransınlar. Böylece de 200 kişiyi yensinler” denmek 

istenmektedir. Bununla maksadın haber vermek olmadığı şunlardan anlaşılmaktadır: 

a)  Bu ifadeden kasıt haber vermek olsaydı o takdirde “Kâfirlerden 200 kişi asla, 

20 mümini yenemez” denmesi gerekirdi. Oysaki bunun olamayacağı malumdur. 

b) Enfâl, 8/66’da “şimdi Allah sizden yükü hafifletti...” buyrulmaktadır. Bu ise 

bir nesihdir. Nesih ise habere değil emre (hükümlere) uygun düşer. 

c) Yine Enfâl, 8/66’nın sonunda “Allah, sabır ve sebat edenlerle beraberdir” 

ifadesi, savaşta sabır ve sebat göstermeye yönelik bir teşviktir. Dolaysıyla her ne kadar 

haber lafzıyla gelmiş ise de bu âyetle bir emir manası kast dilmektedir. Bu tıpkı 

Bakara, 2/228’deki “Boşanmış kadınlar kendi kendilerine üç hayız ve temizlenme 

müddeti beklerler” ve Bakara, 2/233’deki “Anneler çocuklarını iki tam yıl emzirirler” 

âyetlerindeki gibidir. Bunlardan kasıt “emzirsinler” ve “beklesinler” diye 

emretmektir.419 

 
415  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 11, s. 262. 
416  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 11, ss. 268-269. 
417  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 11, s. 265 vd. 
418  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 11, s. 266. 
419  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 15, s. 198. 



 

   86 

 

Kurtubî bir Müslümanın 10 kişiyle savaşma yükümlülüğünün müminlere ağır 

gelmesi üzerine bir kişinin iki kişi karşısında sebat etme zorunluğunun getirildiğini 

söylemektedir. Müminlerin sorumlulukları azaltılarak 100 kişinin 200 kişi karşısında 

firar etmemesi farz kılınmıştır. Kurtubî’ye göre bu bir hafifletme olup nesih değildir.420  

4.2.5. Değerlendirme 

Her iki müfessir, hem neshi kabul etme hem de neshin var oluş gerekçe ve 

hikmetleri açısından benzer düşünceye sahiptir.  

Zemahşerî’ye göre Yüce Allah, bazı âyetleri sabit kıldığı gibi bazılarını da nesh 

etmektedir. Nesih ilâhi bir hikmetin gereğidir. Kur’ân âyetleri misli ile nesh olunur. 

Mütevâtir sünnet Kur’ân gibi nesh edebilir. Mütevâtir olmayan sünnet, icmâ ve kıyâs 

Kur’ân’ı nesh edemez. Zamahşerî, nesh konusunda Ehl-i Sünnet görüşünü 

benimsemektedir.  

Tabâtabâî’ye göre nesh, âyetin bizatihi kendisinin ortadan kaldırılması ve var 

oluşunun iptal edilmesi değil, bir işaret olarak etkisinin giderilmesidir. Nesh sadece 

Şer’î hükümleri değil tekvîni hâdiseleri de kapsayan genel bir olgudur. Nesihte 

yararlılık söz konusu olup nâsih-mensûh arasında herhangi bir çelişki yoktur. Nâsih-

mensûh arasında görünürdeki çelişkiyi kaldıran etken hikmet ve maslahattır. 

Neshedilen âyetler nesh olacaklarına dair emâre ve îmâlar içermektedir. 

 Daha önce aktarmaya çalıştığımız âlimlerin görüşlerinden anlaşılıyor ki İslam 

âlimlerinin nesh konusunda ihtilafı söz konusudur. Bu bakımdan bu konuda ileri 

sürülen argümanlar birlikte değerlendirildiğinde şu görülmektedir: Kur’ân âyetlerinin 

her biri hüküm ya da mesaj bakımından ya doğrudan veya dolaylı olarak herkesi her 

zaman ilgilendirdiği bilinmektedir. Bu nedenle herhangi bir âyetin mutlak manada 

geçersizliğinden veya etkisizlikliğinden söz etmemenin daha doğru olacağını 

söylemek mümkündür.  

Nesh problemi başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde zikrettikten sonra 

şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden muhkem ve müteşâbih başlıklı bölümüne 

geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konudaki görüşleri de önem arz 

etmektedir. 

 
420  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 10, ss. 70-71.  



 

   87 

 

4.3. Muhkem ve Müteşâbih 

4.3.1. Kavramsal Çerçeve 

Muhkem; manası kolay bir biçimde anlaşılabilen, hiç bir şüpheye meydan 

vermeyen, her hangi bir açıklamaya gerek duyulmayan ve tek anlama delalet eden söz 

demektir.421 Ayrıca âyet ve hadis bağlamıyla usûlü fıkıhta anlaşılırlık açısından en 

yüksek seviyede olan bir lafız türüdür. H-k-m kökünden gelen kelimeler Kur’ân’da 

200 yerde geçmektedir. 422  Aynı kökten türeyen muhkemât, uhkimet, yuhkemu, 

muhkemetin şeklinde dört âyette yer almaktadır.423  

Müteşâbih ise birden fazla mana ihtimalinden dolayı anlaşılması güç olan ve 

anlamlardan birini tespit etmek için kanıta başvurulması zorunlu olan lafız ya da 

ifadedir. 424  Muhkem ve müteşâbih konuları âyet üzerinden değerlendirildiği için 

muhkem âyetler ve müteşâbih âyetler olmak üzere iki başlık üzerinde 

değerlendirilmektedir.425  

Teşâbüh mastarından türemiş olan kelimeler Kur’ân’da dokuz âyette 

geçmektedir. Ancak bunlardan altısının terim anlamıyla ilgisi bulunmamaktadır. 

Müteşâbihat olarak adlandırılan diğer üç âyetten ikisi Kur’ân âyetlerini muhkem ve 

müteşâbih gruplarına ayıran Âl-i İmrân 3/7’de, diğeri de Kur’ân’ı müteşâbih kitap 

olarak tanımlayan Zümer 39/23’te geçmektedir.426 

Kur’ân’da herhangi bir âyette kullanılan bir lafız, başka bir âyette farklı 

anlamlara gelebilmektedir.427 Söz konusu bu müphem durum lafız, mana ya da her 

ikisinde de oluşabilmektedir.428 Bu kavramlar hakkında âlimler farklı görüşler ileri 

sürmüşlerdir. Örneğin muhkem; anlaşılması kolay, açık, net, tek yönlü, seçilebilen, 

lafız tekrarı olmayan, âyetin indirildiği hal, helal-haram ve nâsihi bildiren, farz, vaad 

ve vaîdi kapsayan âyetler olarak tanımlanırken, müteşâbih; kapalı anlamlı âyetler, 

farklı açılardan yorumlanabilen, anlaşılması ancak başka aracılarla ve teville mümkün 

olabilen, lafzi olarak mükerrer, kıssa ve meselleri konu edinen, yecüc-mecüc, kıyamet, 

 
421  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 128; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 12, ss. 140-145. 
422  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 218. 
423  Âl-i İmrân, 3/7; Hûd, 11/1; Hac, 22/52; Muhammed, 47/20.  
424  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât s. 254; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 13, ss. 503-505. 
425  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 13, s. 503-505; Süyûtî, 

el-İtkân, s. 1335. 
426  Yavuz, “Müteşâbih”, DİA, C. 32, s. 204. 
427  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 13, s. 504. 
428  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 126. 



 

   88 

 

ya da hurûf-ı mukatta‘a ve benzeri konular hakkında yalnızca Yüce Allah’ın bilgi 

sahibi olduğu, darb-ı mesel ve benzeri konulara inanılmasına rağmen amele ihtiyaç 

duyulmayan âyetler şeklinde ifade edilmektedir.429 

Yukarıda ifade edildiği gibi âlimler bazı farklı anlamlarla birlikte genellikle 

âyetleri muhkem ve müteşâbih diye iki kısma ayırmışlardır. Fakat üç kısım olarak 

tanımlayanlar da vardır. Örneğin Râgıb el-İsfahânî’ye göre âyetler mutlak muhkem, 

mutlak müteşâbih, bir yönüyle muhkem bir yönüyle müteşâbih olmak üzere kısımdır.430  

Müfessirler Kur’ân’daki âyetlerin bir bölümünün herkes tarafından kolaylıkla 

anlaşılır olmasına rağmen bir kısmının da doğrudan anlaşılamadığını ve bu tarzda inzâl 

edildiğini ifade etmektedir. Kur’ân ilimleriyle ilgili olan bu durum, üzerinde ihtilaf 

edilen muhkem ve müteşâbih problemidir. Muhkem ve müteşâbih konuları âyet 

üzerinden bilindiği için muhkem ve müteşâbih âyetler şeklinde iki türlü 

değerlendirilmektedir. Muhkem-müteşâbih açısından Kur’ân âyetlerini belirleme 

noktasında önemli olan üç âyet bulunmaktadır.431 

Bunlardan birincisi, Âl-i İmrân, 3/7. âyetidir. Söz konusu âyet, Kur’ân 

âyetlerinin tamamını muhkemât ve müteşâbihât olmak üzere iki açıdan konu 

edinmektedir. 432  Genel olarak bu âyetteki ayrımın yalnızca muhatap karşısında 

oluştuğu, muhkem ve müteşâbihat açısından asli unsur olarak görüldüğü ifade 

edilmektedir. Ancak âyette kastedilen muhkem ve müşâbihin ne olduğu hakkında farklı 

yaklaşımlar ortaya konmaktadır.433 İkincisi; Kur’ân’ın tamamını muhkem kapsamında 

değerlendiren Hûd, 1/1. âyetidir. Üçüncüsü ise; Kur’ân’ın tamamını müteşâbih olarak 

ifade eden Zümer, 39/23. âyetidir.434 

Muhkem ve müteşâbih hakkında kaleme alınan eserlerden bazılarını şöyle 

sıralamak mümkündür: 

1. Râgıb el-İsfahânî’nin Dürretü’t-Te’vîl fi Müteşâbihi’t-Tenzil’i,  

 
429  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1336-1337. 
430  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254; Süyûtî, el-İtkân, s. 1350. 
431  Süyûtî, el-İtkân, s. 1335; Zerkeşî, el-Burhân, s. 370. 
432  Süyûtî, el-İtkân, s. 1335. 
433  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1335-1336; Tuncay Başoğlu “Muhkem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, İstanbul 2006, s. 42. 
434  Zerkeşî, el-Burhân, s. 370; Süyûtî, el-İtkân, s. 1335. 



 

   89 

 

2. Burhânü’d-Din Ebî’l-Kâsım Mahmud b. Hamza b. Nasr el-Kirmâni el-Mukri 

eş-Şâfi el-Ma‘ruf Bitacu’l-Kurran’ın (ö. 500/1106) el-Burhân fi Tercihi Müteşâbihi’l-

Kur’ân Limâ Fîhi Mine’l-Hucce ve’l-Beyân’ı,  

3. Şemsüddin Ebû Ca‘fer Muhammed b. Ali el-Mâzenderan’ın (ö. 588/1192) 

Müteşâbih’il-Kur’ân’ı,  

4. Fahreddîn er-Râzî’nin (ö. 606/1209) Gurretü’t-Te’vîl ve Dürretü’t-Tenzil’i,  

5. Ebû Ca‘fer Ahmed b. İbrâhim el-Garnâti’nin (ö. 708/1308) Mellâku’t-

Tevili’l-Gât’ fi Fünûni’t-Tefsir’i,  

6. Muhammed b. Ahmed b. El-Lübbân el-Eş‘arî el-Mısrî’nin (ö. 749/1348) 

Reddü’l-Müteşâtibih ile’l-Muhkem’i  

7. Süyûtî’nin (ö. 911/1505) Kutfu’l-Ezhâr fi Keşfi’l-Esrâr’ı.435  

4.3.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Muhkem-Müteşâbih’e Yaklaşımı 

a) Zemahşerî’ye göre muhkem, birden fazla anlam ihtiva etmeyen, anlam 

karışıklığına sebebiyet vermeyen, açık ve net olan âyetlerdir. Müteşâbih ise benzeşen, 

bir anlamın dışında birçok manalı âyetlerdir. Muhkemât, kitabın anası, aslı, esası olup 

müteşâbihler muhkemât’a irca edilir.436 

Zemahşerî’ye göre Kur’ân’da müteşâbihatın varlığı ilâhi hikmete mebnidir.437 

Müteşâbihin özünde, hak üzere olanlarla haktan sapanların ayırt edilmesi söz 

konusudur. Müteşâbihâtın anlamını sadece Yüce Allah ve ilimde derinleşmiş olanlar 

bilir. “İlimde derinleşmiş kimseler” tabirinden kastettiği; ilimde sebat etmiş, ona 

sımsıkı sarılmış olanlardır. Bunun yanında müteşâbihler, muhkemlerin ışığında tevil 

edilebilir.438 

b) Tabâtabâî’ye göre muhkem, müteşâbihlerde olduğu gibi anlam bakımından 

herhangi bir benzeşmenin olmamasıdır. Yani çok anlamlılığa kapalı ve manası net olan 

âyetlerdir. Müteşâbih ise birden fazla boyutu olan şeylerin vasıf ve keyfiyet cihetinde 

buluşma, birleşme olmasıdır. Yani vasıf ve keyfiyet yönünden benzeşen fakat farklı 

anlamlara gelebilen âyetlerdir.439  

 
435  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, ss. 129-130. 
436  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 332. 
437  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 333. 
438  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 332. 
439  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 22-23.  



 

   90 

 

Ona göre müteşâbih âyetlerin tevil edilebilmesi muhkem âyetlerle mümkündür. 

Muhkem, izâfî olduğu gibi müteşâbih de izâfî bir kavramdır. Bunun için aynı âyet bir 

tarafta muhkem olmasına rağmen diğer tarafta müteşâbih olabildiği gibi müteşâbih 

olan bir âyet de muhkem âyet vesilesiyle muhkemleşebilir.440 Âyetlerin tevil edilmesi 

harici bir manadır, lafzî değildir. Bu durum asıl mana ile maksud olan mana arasındaki 

farka benzer. Ona göre müteşâbihlerin tevili mâsum imamlarca yapılabilir. 441 

Tabâtabâî, müteşâbih âyetlerin tevillerini bilenlerin olduğuna işaret eden “İlimde 

rüsûh sahibi olan kimseler.” 442  âyetinin Ehl-i beyt imamları olduğunu 

savunmaktadır.443  

4.3.3. Muhkem-Müteşâbihe Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki 

Müfessirin Yaklaşımı 

4.3.3.1. Âl-i İmrân, 3/7: 

ي انَْزَلَ عَليَْكَ الْكِتاَبَ مِنْهُ اٰيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هنَُّ امُُّ الْكِتاَبِ وَاخَُرُ مُتشََابِهَاتٌِۜ فَامََّ  ذُ۪ٓ ا الَّذ۪ينَ ف۪ي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ  هُوَ الّـَ

اسِخُونَ فيِ الْعِلْمِ  فيَتََّبِعُونَ مَا تشََابَهَ مِنْهُ ابْتِغَُٓاءَ الْفِتنَْةِ وَابْتِغَُٓاءَ تأَوْ۪يلِهِ۪ۚ وَمَا يَ  ُُۢ وَالرَّ يقَُولُونَ اٰمَنَّا بِهٍ۪ۙ كلٌُّ  عْلَمُ تأَوْ۪يلَهُُٓ الِاَّ اللَّه

 مِنْ عِنْدِ رَب نَِاِۚ وَمَا يَذَّكَّرُ الِآَُّ اوُ۬لُوا الْالَْبَابِ 

Sana Kitabı indiren O’dur. Onun bazı âyetleri muhkem (açık anlamlı)dır ki bunlar Kitabın 

anasıdır (esasıdır). Diğerleri de müteşâbih (benzeşen anlamlı)lardır. Kalplerinde eğrilik olanlar, 

fitne çıkarmak ve onu (arzularına göre) yorumlamak için ondaki müteşâbih âyetlerin peşine 

düşerler. (Oysa) onun (asıl) yorumunu Allah’tan başkası bilemez. İlimde derinlik sahibi olanlar 

ise “Ona inandık; hepsi Rabbimizin katındandır.” derler. Öz akıl sahiplerinden başkası (gerçeği) 

hatırlamaz. 

a) Zemahşerî, bu âyeti açıklarken muhkem-müteşâbih konularını kavramsal 

çerçevede ele almakatdır. Ona göre muhkem, başka bir manaya gelme ihtimali 

olmayan, açık seçik, net ve sağlam âyetlerdir. Müteşâbihler ise, değişik manalara 

gelebilen ve benzeşen âyetlerdir. 444  Muhkemler “kitabın anası” aslı, esası olup 

müteşâbihler bunlara irca edilir. 445 Müteşâbih âyetler, insanı düşünmeye, üretmeye ve 

delil çıkartmaya sevketmektedir. Müteşâbihlerin özünde hak ile bâtıla uyanların tespiti 

söz konusudur. Müteşâbihlerin peşine düşenler kalplerinde eğrilik olanlardır. 

 
440  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 24. 
441  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 63-64. 
442  Âl-i İmrân, 3/7. 
443  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 63-64. 
444  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 332. 
445  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 332. 



 

   91 

 

Kalplerinde eğirilik olanlar ise ehl-i bid‘at, fitne yoluyla insanları haktan saptırmak 

isteyenlerdir.446  

Zemahşerî’ye göre müteşâbihlerin hakiki yorumunu ancak Yüce Allah ve ilimde 

rüsûh sahipleri bilebilir. Bu âyetteki  ِاسِخُونَ فيِ الْعِلْم  ifadesini (ve ilimde derinleşenler) وَالرَّ

yeni bir cümle başlangıcı olduğunu kabul edenlere göre müteşâbihler, Zebanîlerin 

sayısı gibi yalnızca Yüce Allah’ın bileceği ifadelerdir.447 

Zemehşerî’ye göre “İlimde derinleşmiş olanlar şöyle diyor” ibaresi, ilimde 

derinleşenlerin durumunu açıklayan yeni bir cümle başlangıcıdır. Müteşâbihlerin 

tevilini bilenler; onun muhkem-müteşâbih bütün ifadelerinin hikmet sahibi olan, 

kelâmında hiçbir tenakuz ve çelişki olmayan Yüce Allah’ın katından olduğuna iman 

ettik derler. “Ancak akıl sahipleri düşünüp ders çıkarabilir” ifadesi ise ilimde 

derinleşenlerin zihinsel faaliyetlerine yönelik bir övgüdür. 448 

b) Tabâtabâî’ye göre âyetin başında kademeli olarak indirilmenin karşılığı olan 

tenzîl yerine, bir defa indirmeye karşılık gelen inzâl tabiri kullanılmış olması, indirilen 

kitabın tüm özelliklerinin açıklanmasına yöneliktir. Kitabın özel ve genel vasıflarının 

karşılığı ise muhkem ve müteşâbih âyetlerdir. Müteşâbihler, muhkem âyetlere ircâ 

edilerek izah edilmelidir. Onun, inzâl-tenzîl çerçevesindeki bu bakışının, Kitabın bir 

bütün olarak değerlendirilmesi gerektiğine yönelik olduğu anlaışlmaktadır .449 

Tabâtabâî’ye göre muhkem âyetler ekseninde sağlamlaştırılmaktan maksat, 

manada müteşâbih âyetler gibi bir benzeşmenin olmamasıdır. O, bu düşüncesini Hûd, 

11/1. âyetiyle delillendirmektedir: “Bu âyetleri muhkem kılınmış sonra hüküm ve 

hikmet sahibi ve her şeyi bilen Allah tarafından âyetleri ayrıntılı olarak açıklanmış bir 

kitaptır.”450  

Tabâtabâî, “âyetleri muhkem kılınmış” ibaresinden sonra “âyetleri ayrıntılı 

olarak açıklanmış” ifadesinin gelmesini; Kitabın, parça parça indirilmeden önceki 

bütünlüğüne, sağlam kılınmışlığına, teşâbühe yer verilmediğine bağlamaktadır.451 Ona 

 
446  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 333. 
447  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 333. 
448  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 334. 
449  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 22. 
450  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 22. 
451  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, ss. 22-23. 



 

   92 

 

göre teşâbüh, aralarında ayrım olan şeylerin bir kısım vasıf ve keyfiyet bakımından 

birleşebilmeleri demektir.452 

Tabâtabâî, Kitabın âyetlerinin muhkem ve müteşâbih şeklinde ikiye ayrıldığını 

dile getirmektedir. Muhkem âyetleri ümmü’l-kitâb (kitabın anası) şeklinde 

nitelendirmektedir. “Ana” kelimesinin “bir şeyin döndüğü yer” anlamında olduğunu 

ve müteşâbih âyetlerin muhkem âyetlere dönüş yaptığını söylemektedir. Bu açıdan 

kimi âyetlerin, bazı âyetlere nazaran ana hükmünde olup özel bir konuma sahip 

olduğunu ifade etmektedir.453 

Tabâtabâî, müteşâbihe işaret ederek müteşâbihin; duyulan fakat duyan kimse 

tarafından anlaşılmayan bir durumu ortaya koyduğunu söylemektedir. Ancak muhkem 

âyetlerle muhatap olunduğunda müteşâbihliğin daha anlaşılır hale gelindiğini, muhkem 

âyetler sayesinde müteşâbihlerin muhkemleştiğini savunmaktadır.454  

Tabâtabâî, “Rahman arşa istiva etti.”455 âyetiyle konuyu biraz daha aydınlatmak 

ister. Şöyleki: söz konusu âyetteki kasıt ilk etapta anlaşılamaz, ancak “Hiçbir şey 

O’nun benzeri değildir.”456 âyetiyle zihninde oluşan cisim veya mekan atfetme gibi 

müşkiller kaybolacaktır. Akabinde istevâ’dan maksadın; Yüce Allah’ın cisim olmanın 

ötesinde mekâna iskanlanmayan, hiçbir dayanağı olmadan kâinâtın egemenliğini 

elinde tutan, mahluâkâtı kuşatan, olduğu anlaşılarak müşkil düşünceler ortadan 

kalkacaktır. 457  Yine “Rabbine bakar.”458  âyeti tek başına değil “Gözler O’nu idrak 

edemez (göremez); (oysa) O, gözleri idrak eder (görür).”459 âyeti ve benzeri âyetlerle 

birlikte anlaşılabilir. Böylece cisim ekseninde bir bakış ya da gözün mevzu bahis 

olmadığı, maddenin ötesinde bir anlam olduğu anlaşılmış olur.460 

Tabâtabâî, âyetlerin anlam bakımından iki kısıma ayrıldığını, birbirini 

tamamlayarak birbirlerini açıklayıcı görevleri bulunduğunu söylemektedir.461  Bazı 

âyetler konu bakımından ayrıntılı hükümler içerse de aralarında maslahata yönelik 

 
452  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 23. 
453  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 23. 
454  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 24. 
455  Tâhâ, 20/5. 
456  Şûrâ, 26/11. 
457  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 24. 
458  Kıyâmet, 75/23. 
459  En‘âm, 6/103. 
460  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 24. 
461  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 24. 



 

   93 

 

nâsih-mensûh ilişkisinin olduğunu, kademeli olarak nâzil olsa da aralarında teşâbühün 

(benzeşme) gerçekleştiğini vurgular. Müteşâbihin muhkeme, mensûhun ise nâsihe 

dönüş yapmasıyla teşâbühün kalktığını söylemektedir.462 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Âl-i İmrân, 3/7. âyeti hakkında benzer düşünceye 

sahip oldukları anlaşılmaktadır. Her ikisine göre de müteşâbihler muhkemlere irca 

edilerek yorumlanabilir. Ancak aralarında şöyle bir fark vardır; Zemahşerî’ye göre 

âyetteki râsih’lerden kasıt ilimde derinliğe ulaşanlar, Tabâtabâî’ye göre ise Ehl-i beyt 

imamlarıdır.  

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir: 

Bu âyette sözü edilen muhkem ve müteşâbih kavramları ile alakalı çok çeşitli 

görüşler ileri sürülmüştür. Buna göre  ٌمُحْكَمَات  âyâtün muhkemâtün yani muhkem اٰيَاتٌ 

âyetler, anlamları “açık”, “açıklayıcı”, “tevile ihtiyaç hissedilmeyen”, “hiçbir şekilde 

mensûh olmayıp nâsih olanlar”, “içerikleri apaçık olanlar” şeklinde izah edilmektedir. 

Bu arada مُتشََابِهَات müteşâbihât yani müteşâbihler ise “mensûh olan âyetler”, “mukatta‘a 

harfleri gibi manaları Yahudilere kapalı, karışık gelen âyetler”, “lafızları tilavette, yani 

şeklen birbirine benzeyen, ancak manaları değişik olan âyetler” vs. şeklinde 

yorumlanmaktadır.463 

Kurtubî bu âyeti ele alırken tevil ve tefsir’e dikkat çeker. Ona göre tevil, lafzın 

dışındaki bir delil vasıtasıyla lafızdan kastedilen anlam ihtimalini açığa çıkarmaktır. 

Tefsir ise lafzın beyânıdır. “Onda rayb yoktur.” yani şüphe yoktur açıklaması buna 

örnek teşkil eder.464 

Kurtubî tevil ve tefsirle ilgili görüşlerini aktardıktan sonra müteşâbihât ile alaklı 

şunları söylemektedir: Bazılarına göre müteşâbihlerin tevili ancak Yüce Allah 

tarafından bilinir. İlimde derinliğe ulaşanlar ise ancak kısmen bilir ve “ona iman ettik, 

tamamı Rabbimizin katındandı.” derler. Onların bu konudaki bilgileri müteşâbihlerin 

muhkemlere irca edilerek açıklanabildiği kadardır.465 

Okuyana göre bu âyette, el-kitâb denen “ilahi vahyin” muhkem ve müteşâbihlik 

noktasındaki özellikleri, kalplerinde eğrilik olanların nasıl davrandıkları ve ilimde 

 
462  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 25. 
463  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C.5, s. 188; Semerkandî, Tefsîru Ebi’l-Leys es-Semerkandî, C. 1, ss. 

245-246. 
464  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 7, s. 25. 
465  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 7, ss. 27-28. 



 

   94 

 

derinleşmiş olanların ise teslimiyetleri gündeme getirilmektedir. Âyette, vahyin içeriği 

noktasında bir kısım âyetlerinin muhkem, diğerlerinin ise müteşâbih olduğu beyan 

edilmektedir.466 

Okuyana göre bu âyetteki el-kitâb’ın “Kur’ân” olduğunu kabul edenlere göre sırf 

bu âyetin mesajı bile Kur’ân’daki müteşâbihler için örnek olarak verilse yeridir. Çünkü 

kaç türlü mesajın çıkarılma ihtimali metinden kaynaklanmakta, farklı kanaatler 

kaçınılmaz olabilmektedir. Buna benzer âyetlerde “maksat sadece şudur” denilmemesi 

gerekmektedir. Her konuda olduğu gibi bu konuda da gerçeği sadece Yüce Allah 

bilmektedir. 

Okuyana göre bu âyette de olduğu gibi diğer geçtiği yerlerde de ilahi mesajın 

üzerinde derinlemesine düşünüp incelemek gerektiği vurgulanmaktadır. Bu noktada 

müteşâbihlerle ilgili verilen bilgilerde ilahi hakikatleri ancak sağduyu sahiplerinin 

anlayabileceği vurgulanmaktadır. Konuya dıştan bakarak değil, meselenin ve mesajın 

özüne inerek bunun farkına varılabileceğine dikkat çekilmek istenmektedir. Öyle 

anlaşılmaktadır ki âyetteki adı geçenler vahyin hakikatleriyle buluşabilen sağduyu 

sahipleridir.467 

4.3.3.2. Hûd, 11/1: 

رٰٰ۠  لَتْ مِنْ لَدنُْ حَك۪يمٍ خَب۪يرٍٍۙ الُـٓ كِتاَبٌ احُْكِمَتْ اٰيَاتهُُ ثمَُّ فصُ ِ  

“Elif. Lâm. Râ. (Bu), Allah’tan başkasına ibadet etmemeniz için (doğru) hüküm 

veren, her şeyden haberdar olan (Allah) tarafından âyetleri sağlamlaştırılmış, sonra da 

açıkça ortaya konulmuş bir kitaptır.” 

a) Zemahşerî’ye göre “âyetleri muhkemleştirilmiş”ten kasıt, âyetleri 

sapasağlam bir bina misali hiçbir çelişki ve eksik içermeyen bir dizilişe sahiptir. 

Ya da Yûnus, 10/1’de olduğu gibi “hakîm oldu” manasına gelen uhkimet 

kelimesindeki “kâf”ın zammelenmesiyle hakume fiilinden hemze vasıtasıyla 

nakledilerek “hikmet dolu kılınmış” anlamında da olabilir.468 Binek hayvanının 

üzerine martingal kayışı koyarak binicisine asi gelmesine mâni olduğunda 

ahkemtü’d-dâbbet (hayvanı dizginledim.) dendiği gibi “âyetleri bozukluktan 

 
466  Okuyan, Vahyin Muhkem ve Müteşâbih Oluşu, s…  
467  Okuyan, Envâru’l-Kur’ân, Ders Notları. 
468  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 363. 



 

   95 

 

korunup engellenmiş olan” anlamında olduğu da söylenmiştir.469 Katâde’ye göre 

ise “bâtıldan korunmuş” demektir.470 

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyette geçen tafsîl kelimesi muhkemliğin karşıtı 

anlamında kullanılmıştır. Dolaysıyla bu sözcük, birbiriyle bağlantılı olan bir şeyin 

bölümleri arasına aralık koyarak birbirinden ayırmak anlamına gelir. Buna mukabil 

muhkem, bir şeyin parçalarını birbirine eklemek, o şeyin diğer yanlarını birbirine 

bağlayarak bütün hale getirmek, onu bölünmüşlükten uzak tutmak anlamına gelir.471  

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân’ın muhkem ve mufassallık nitelikleri, onun anlam ve 

içeriğinin sıfatlarıdır. Onun sözlerinin ya da başka yönlerinin sıfatı değidir. Bu nedenle 

Kur’ân’ın mufassallık ve muhkemliği somut varlıklarınkine benzemez. Kur’ân’daki 

birçok anlam bir tek anlama döndüğünde bütün anlamların temeli olmuş olur. İşte o 

zaman söz konusu temel anlam, özet niteliğine rağmen tafsilatlarla, tafsilatlar da, tüm 

ayrıntılarına rağmen özetle bütünleşik hale gelir. Bu itibarla Kur’ân’ın âyetleri, içerik 

ve farklı amaçlarına rağmen tek ve öz bir amaca dönüşür. Öyle ki amaçta çokluk ve 

farklılık ortadan kalkar.472 

Bu âyet, Kur’ân’ın içerdiği bilgi ve hükümlerin tek bir temele dayandığına işaret 

etmektedir. Bu temel ise imân, ahlak ve amelleri ihtiva eden Kur’ân’ın 

hükümleridir.473  

Görülüyorki her iki müfessir, Hûd, 11/1. âyeti hakkında benzer düşünceye 

sahiptir. Zemahşerî’ye göre “âyetleri muhkemleştirilmiş” ifadesi, “sağlam ve intizamlı 

yapı gibi eksiği ve uyumsuzluğu olmayan bir dizilişle nazımlanmış” ya da “hikmet 

dolu kılınmış” manasına, Tabâtabâî’ye göre ise bir şeyin parçalarını biri birine 

bağlayıp onu bütün hale getirerek bölünmüşlükten uzak tutmak demektir. Bu açıdan 

bu âyet, Kur’ân’ın içerdiği tüm hükümler bir temele dayanır. Bu temel ise imân, ahlak 

ve amelleri ihtiva eden Kur’ân’ın hükümleridir.  

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberi “âyetleri sağlam kılınmış” ifadesinin iki açıdan değerlendirildiğini ve 

ikinci görüşü tercih ettiğini söylemektedir: Birincisi; bazı emir veya nehiyle 

 
469  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 363. 
470  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 363. 
471  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 130. 
472  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 130. 
473  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 131. 



 

   96 

 

sağlamlaştırılmış, emredilen veya nehyedilenlerin eyleme geçirilip geçirilmemesi 

açısından ceza ya da mükafatı ifade etmektedir. İkincisi; helal-haramların beyân 

edilmesidir.474 

Râzî “muhkem kılınmıştır.” ifâdesini; “Âyetleri sapasağlam, tıpkı bir bina gibi 

kendisinde hiçbir eksiklik olmayan bir tarzda tertip edilmiştir.” 475  şeklinde 

açıklamaktadır. Ayrıca bozulmaya engel olmak anlamında olan İhkâm kelimesine 

değinmekte, Kur’ân’da âyetlerle neshin gerçekleştiğini, mensûh âyetlerin olduğunu 

söyleyerek âyetlerin tamamının muhkem olamayacağını belirtmektedir. 476  Bunun 

yanında Zemahşerî’nin âyetlerin tamamını hakîm ve muhkemleştirilmiş olarak 

gördüğünü de aktarmakta ve çoğu âyetin muhkem olduğuna dair geniş bilgi 

vermektedir.477 

Okuyana göre bu âyet ile Hacc 22/52. âyetinde Kur’ân’ın tamamının “muhkem” 

olduğu ifade edilerek, “onun sapasağlam oluşu ve korunmuşluğu” dile getirilmektedir. 

Hıcr 15/9’da da “vahyin bizzat Yüce Allah tarafından koruma garantisine alınmış 

olduğu” gerçeği bir yana, Fussılet 41/42’de açıktan veya gizlice herhangi bir şeyin onu 

iptal edemeyeceği de bildirilmektedir.478 

4.3.3.3. Zümer, 39/23: 

لَ احَْسَ  ُ نزََّ دهُُمْ وَقلُُوبُهُمْ  نَ الْحَد۪يثِ كِتاَباً مُتشََابِهاً مَثَانيََِۗ تقَْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذ۪ينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمِْۚ ثمَُّ تلَ۪ينُ جُلُواَللَّه

ُ فَمَا لَهُ مِنْ  اءُِۜ وَمَنْ يضُْلِلِ اللَّه ِ يَهْد۪ي بِه۪ مَنْ يَشَُٓ ِِۜ ذٰلِكَ هدَُى اللَّه هَادٍ   الِٰى ذِكْرِ اللَّه  

Allah sözün en güzelini, müteşâbih (benzeşen anlamlı) ve mesânî (hakikatleri 

tekrarlanan) bir kitap olarak indirdi. Bu (Kitab)ın etkisiyle Rablerine saygı duyanların 

tüyleri ürperir. Sonra hem derileri hem de kalpleri Allah’ın zikrine (Kur’ân’a ısınıp) 

yumuşar. İşte bu (Kitap), Allah’ın, dileyeni (layık gördüğünü) kendisiyle doğru yola 

ulaştırdığı bir rehberdir. Allah kimi de saptırırsa (sapkınlığını onaylarsa) artık ona 

hiçbir yol gösteren olamaz. 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyetteki kitâben lafzı sözün en güzelinden bedeldir. 

Ancak hâl olma ihtimali de mevcuttur. 479  Müteşâbihen kelimesiyle kastedilen 

benzeşmeden maksat Kur’ân’ın mânaları bakımından sağlam ve güvenilir oluşu, 

hakkaniyetli bir biçimde beşerin faydasını isteyen, biribirine uyumu bakımından 

 
474  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 12, s. 310. 
475  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 17, ss. 184-185. 
476  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 17, ss. 185. 
477  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 17, s. 186. 
478  Okuyan, Envâru’l-Kur’ân, Ders Notları. 
479  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 118. 



 

   97 

 

kelimelerinin yerli yerinde olmasıdır. Ayrıca i‘câzda ve muârızlarını aciz bırakma 

noktasında nazım ve telifinin birbiriyle örtüşmesi ve benzeri konulardaki benzeşmeleri 

kapsamaktadır.480  

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyette, âyetler arasında söylem üslubunun sağlam ve 

güzel bir şekilde ifade edildiği, gerçekliğin ve hikmet boyutlarının açıklandığı, hakka 

yönlendirme bakımından eksiksiz uyum ve ahenk içerisinde olduğu, bu yönler 

açısından aralarında benzerlik teşkil ettiği vurgulanmaktadır. Bu özelliklerin âyette 

bildirildiği ve bu âyette kayıtlı olan müteşâbihliğin, kitabın tamamında geçerli nitelik 

olduğu söylenmektedir.481 

Her iki müfessirin Zümer, 39/23. âyetinin içeriğinde aynı düşüncede oldukları 

görülmektedir. Zemahşerî’ye göre müteşâbihen lafzındaki benzeşmeden kasıt; 

Kur’ân’ın mânaları itibariyle sağlam ve güvenilir olması, biribirine uyumu açısından 

kelimelerinin yerli yerinde olmasıdır. Tabâtabâî’ye göre ise âyetler arasında söylem 

üslubunun sağlam ve güzel bir şekilde ifade edilmesi, eksiksiz uyum ve ahenk 

içerisinde olması, bu yönüyle aralarında benzerliğin bulunmasıdır.  

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Bazı müfessirlerce bu âyetteki kitâben müteşâbihen mesânî ifadesi, ikili bir 

biçimde ahenkli bir kitap olarak yorumlanmaktadır. Müteşâbihen kelimesi hüküm, 

hikmet, sahihlik ve güzellik bakımından birbirine benzeyen ve biribirini tasdik eden, 

hak ve hakikat ekseninde kulların menfaatini konu edinen, lafız ve manaları tam bir 

uyum içinde olan şeklinde anlamlandırılmaktadır. Mesânî ise hüküm, hikmet, öğüt ve 

kıssaları ikili bir formatta olan, tekrar edilerek okunan ya da vaad ve tehditleri tekrar 

tekrar vurgulayan demektir.482 

Okuyana göre bu âyette, Kur’ân’ın tamamının “müteşâbih” olduğu ilan 

edilmektedir. Buna göre Kur’ân’ın her âyetinin gerek metin gerekse mesaj bakımından 

birbirine benzerliği söz konusu olmaktadır. Kur’ân âyetlerinin üçte ikilik bölümü 

Mekke, diğerlerinin Medine’de indirildiği ve vahyin de 23 yıl sürdüğü 

düşünüldüğünde, bu metinde birbirini tutmayan, birbiriyle benzeşmeyen, içinde pek 

 
480  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, ss. 118-119. 
481  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 17, s. 256. 
482  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 18, s. 268; Şehâbeddin Mahmûd Âlûsî (ö. 1270/1854), Rûhu’l-Me‘ânî fî 

Tefsîri’l-Kur’âni’l-‘Azîm ve’s-Seb‘ıl-Meŝânî, C. 23, İhyaü’t-Türâi’l-Arabiyye, Beyrut (ty), ss. 

258-259; Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 6, s. 491. 



 

   98 

 

çok zıtlığın olması söz konusu edilmeliydi. Oysaki Kur’ân’ın hiçbir yerinde böyle bir 

şeyin olmadığı, tamamı müteşâbih olarak birbiriyle şekil ve muhteva bakımından 

benzeşen bir mahiyet arz ettiği görülmektedir. Bu durumda, Âl-i İmrân, 3/7 ile Zümer, 

39/23. âyeti arasında bir çelişki meydana gelmemesi için İmâm Mücâhid’in de 

belirttiği üzere, Âl-i İmrân 3/7’de geçen müteşâbihlikten maksadın “bazı âyetlerinin 

diğerleriyle benzeşmesi, birbiriyle ilgili mesajlar içermesi” olduğunu, muhkemlerin de 

“helal ve haram içeriklilerden oluştuğunu”483 belirtmek gerekmektedir. Okuyan’a göre 

Bakara 2/25. âyetinde geçen müteşâbih kelimesi de bu durumu destekler mahiyette 

“benzeşenler” manasında kullanılmaktadır.484 

4.3.4. Değerlendirme  

Her iki müellifin muhkem-müteşâbih konusuna yaklaşımları kısmi farklılık olsa 

da birbirine benzemektedir. Onlara göre müteşâbih âyetlerin tevili muhkem âyetlerin 

ışığında mümkündür. Zemahşerî’ye göre râsih kimseler müteşâbihlerin manasını 

anlayabilir. Tabâtabâî’ye göre ise bu âyetleri, Ehl-i beyt imamlarıyla mâsum imamlar 

tevil edebilir.  

Her iki müfessirin kısmi görüş farkı müteşâbih konusu üzerinde belirgin hale 

gelmekte, râsih kimseler hakkındaki farklı anlayışları dikkat çekmektedir. 

Zemahşerî’ye göre râsih kimselerden maksat herhangi bir zümreye bağlamanın 

ötesinde ilimde derinlik kazanmış kimselerdir. Tabâtabâî’ye göre râsih kimselerden 

kastedilen Ehl-i beyt imamlarıdır. Tabâtabâî’nin bu noktada mensup olduğu mezhep 

doğrultusunda bir yaklaşım sergilediğini söylemek mümkündür. 

Muhkem ve müteşâbih başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde 

değerlendirdikten sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden müşkilü’l-

Kur’ân başlıklı bölümüne geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konuya 

yaklaşımları da önem arz etmektedir. 

 
483  Buhârî, Tefsîru Sûre-i Âl-i İmrân, 1. 
484  Okuyan, Envâru’l-Kur’ân, Ders Notları. 



 

   99 

 

4.4. Müşkilü’l-Kur’ân  

4.4.1. Kavramsal Çerçeve 

Sözlükte müşkil, “Bir işin, meselenin karışık, belirsiz veya şüpheli olması” 

anlamındaki işkâl mastarından ism-i fâildir.485 Lügat anlamıyla, bir şeyin zihne karışık 

(iltibâs) gelmesini Zemahşerî, Esasü’l-Belâğa adlı kitabında işbâh ve teşâbuh 

kavramlarıyla açıklamaktadır. 486  Kur’ân ilimlerinde, ilk bakışta âyetler arasında 

varmış gibi zannedilen tenâkuzluğa müşkil, bunları inceleyen ilme de müşkilü’l-

Kur’ân ilmi denmektedir. 487  Müşkilü’l-Kur’ân kavramının hicri ikinci yüzyılın 

sonlarından itibaren müstakil bir disiplin haline gelmeye başladığını, dördüncü yüzyıla 

gelindiğinde de iyice netleşmiş olduğunu söylemek mümkündür.488 

İslâm âlimlerinin tamamına göre Kur’ân’da çelişkili hiçbir âyet yoktur. Çünkü 

bu konuda Nisâ 4/82’de “Onlar Kur’ân’ı iyice düşünmüyorlar mı? O, Allah’tan başkası 

katından (gönderilmiş) olsaydı, elbette onda birçok çelişki bulurlardı.” 

buyrulmaktadır.489 

Ancak Kur’ân’da bulunduğu zannedilen zâhirî müşkilâtın sebeplerinden 

bazılarını şöyle sıralamak mümkündür. 

1. Kıraat farklılıkları: Bu konuya Bakara, 2/222. âyetindeki  َيطَْهُرْن yethurne 

kelimesini örnek vermek mümkündür.490 Kıraat farklılıklarının, gerçekte bir müşkil 

oluşturmadığını, nahiv, belağat ve benzeri ilimler açısından müfessirlere geniş bir 

yorum alanı açtığını söylemek mümkündür.491  

2. İfadenin hakikat ve mecâz ihtiva etmesi: Bu konuya Kâri‘a, 101/9. âyeti ile 

Ahzâb, 33/6. âyetindeki “ümm” kelimesi örnek gösterilebilir. Birinci âyette 

cehennemin kâfirleri içine alarak saracağı açıklanırken ikinci âyette, Hz. 

Peygamber’in hanımlarının anne konumunda olduğu bildirilmektedri.492 

 
485  Cevherî, es-Sıhâh, 5, s. 1736; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 266; İbn Manzûr, Lisânü’l-

‘Arab, C. 11, ss. 356 vd. 
486  Ebü’l-Kâsım Mahmud b. Ömer b. Ahmed Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 

Beyrut 2009, C. 1, s. 493. 
487  Yerinde, “Müşkilü’l-Kur’ân”, DİA, C. 32, s. 164. 
488  Yerinde, “Müşkilü’l-Kur’ân”, DİA, C. 32, s. 164. 
489  Süyûtî, el-İtkân, s. 1484. 
490  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 263. 
491  Geniş bilgi için bk. İsmail Karaçam, En Büyük Mucize Kur’ân-ı Kerîm’in İlmî ve Edebî Sırları, 

İmaj, İstanbul 2005, s. 165 vd. 
492  Süyûtî, el-İtkân, s. 1509, 540. 



 

   100 

 

3. Müşterek lafızlar: Ümmet, millet, hidâyet, kurû gibi lafızlar bu konuya örnek 

teşkil etmektedir. 

4. Âyetlerdeki müteşâbihlik ve mücmellik: Bu konuya Âl-i İmrân, 3/7. âyeti 

örnek gösterilebilir. Genellikle müteşâbih âyetler zor anlamaya sebebiyet verebilen 

faktörlerin başında gelmektedir.493 

5. Bir olayın değişik yönlerden ele alınması: Bu konuya Ra‘d, 13/28. âyeti ile 

Enfâl, 8/2. âyeti örnek verilebilir. Birinci âyette, kalplerin sükûne kavuşmasının 

imanın verdiği bir rahatlıktan, ikinci âyette, kalplerin titremesinin hidâyetten ayrılma 

korkusundan olduğu anlaşılmaktadır. Dolaysıyla bu âyetler arasındaki görünürdeki 

çelişkinin aslında olmadığı görülmektedir.494 

6. Bir hakikatin farklı biçimlerde anlatımı: Bu konuya Âl-i İmrân, 3/59, Hicr, 

15/26, 28, 33, Sâffât, 37/11, Rahmân, 55/14 âyetleri örnek olarak verilebilir. Bu 

âyetlerde, Hz. Âdemi’in yaratılış evresindeki toprağın aldığı farklı şekiller 

açıklanmaktadır.495  

7. Konu ve yer farklılığı: Bu konuya A‘râf, 7/6; Sâffât, 37/24, Rahmân, 55/39; 

Bakara, 2/174. âyetleri örnek gösterilebilir. Bu âyetlerde kıyamette bazı mevkilerde 

sorgu olurken bazılarında olmayacağı bildirilmektedir.496 

8. Harf-i cerlerin birbirinin yerine kullanılması: İbn Kuteybe, birbiri yerlerine 

kullanılan on beş kadar âyetteki harf-i cerleri açıklamıştır.497 

9. Fiillerin kullanım cihetleri: Bu konuya Enfâl, 8/17. âyeti örnek gösterilebilir. 

Bu âyetteki öldürmenin kesb ve mübâşeret açısından Sahâbilere, yaratma açısından 

Yüce Allah’a izâfe edildiğinde ihtilafın ortadan kalkacağı görülecektir.498  

10. Mevzû ihtilafı: Kur’ân bütünlüğüne ters düştüğü zannedilen bir mevzunun, 

ihtilafa sebebiyet vermesi düşünülebilir. 499  Âlimler, özellikle itikadî ve ahlakî 

konulardaki âyetlerde tevil cihetine giderek, ahkâm âyetlerinde tahsis-nesih 

 
493  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C.1, s. 324; Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük 

Tefsir Tarihi, C. 1, İstanbul 1973, ss. 156-157. 
494  Süyûtî, el-İtkân, s. 1480 
495  Süyûtî, el-İtkân, s. 1478. 
496  Süyûtî, el-İtkân, s. 1479. 
497  Bk. Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim İbn Kuteybe, Te’vîlü Müşkili’l-Kur’ân, Dâru’t-Türâs, 

Kahire 1973, ss. 565 vd. 
498  Zerkeşî, el-Burhân, ss. 364-365. 
499  Süyûtî, el-İtkân, s. 1470. 



 

   101 

 

bağlantısını araştırarak ihtilafı ortadan kaldırmaya çalışmışlardır. Yapılan bu 

değerlendirmeler mevzû ihtilafı olarak görülmektedir. 500 

Hz. Peygamber döneminde müteşâbih ve müşkil âyetler hakkında ciddi 

münâzaralar oluşmamıştır. 501  Bununla beraber Hz. Peygamber tarafından şüpheye 

düşürecek müteşâbih ve müşkil âyetler üzerinden soru sorulması uygun 

bulunmamıştır.502 

Hz. Peygamber döneminden sonra oluşan fitne hadiseleri, siyasî bölünmelere, 

itikadî ihtilaflara neden olmuş, bu nedenle müteşâbih ve müşkil âyetler etrafında yoğun 

kelâmî tartışmalar başlamıştır. İslam karşıtlarının müteşâbih ve müşkil âyetler 

üzerinden Kur’ân’da çelişki algısı oluşturma çabalarına karşın, Kur’ân’ı savunmak ve 

zihin karışıklıklarını gidermeye yönelik bazı müşkil ve müteşâbih âyetler tefsir 

edilmeye çalışılmıştır.503  

Müşkilü’l-Kur’ân ilminin ortaya çıkmasında iki sebep olduğu söylenebilir: a) 

Kur’ân’ı İslâm karşıtılarına karşı savunmak, b) bazı müteşâbih ve müşkil âyetleri tefsir 

etmek. Kur’ân’da Nisâ, 4/82 ve âyetler arasında çelişkinin bulunmadığına dair işaret 

edilse de bilgi yetersizliği nedeniyle ihtilâf ve tenâkuz düşüncesi oluşabilmektedir.504 

Müşkilü’l-Kur’ân’a dair kaleme alınmış eserlerden bazılarını şöyle sıralamak 

mümkündür: 

1. Süfyân b. Uyeyne’nin Cevâbâtü’l-Kurʾân’ı,  

2. Ebû Ali Muhammed b. Müstenir b. Ahmed el-Kutrub (ö. 206/821)’un 

Müşkilü’l-Kur’ân ve’r-Red ʿale’l-Mülhidîn fî Müteşâbihi’l-Kurʾân’ı,505  

3. Muhammed Takıyyüddin el-Kâşânî’nin Îzâhu’l-Müşkilât’ı, 

4. Muhammed Abduh’un Müşkilâtü’l-Kurʾâni’l-Kerîm ve Tefsîrü Sûreti’l-

Fâtiha’sı,  

5. el-Hâc Yûsuf Şeâr’ın Tefsîr-i Âyât-i Müşkile’si,  

 
500  Süyûtî, el-İtkân, s. 1479. 
501  Yerinde, “Müşkilü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, 

İstanbul 2006, s. 165. 
502  İbn-i Mâce, Mukaddime, 19; Ebû Dâvûd, Sünnet, 2. 
503  Süyûtî, el-İtkân, s. 1470. 
504  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 175. 
505  Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kûb İshâk b. Muhammed b. İshâk en-Nedîm (ö. 385/995), el-

Fihrist, Dâru’l-Mâ‘rife, Beyrut (ty), s. 51. 



 

   102 

 

6. Râşid Abdullah el-Ferhân’ın Tefsîrü Müşkili’l-Kurʾân’ı,506  

7. Ayrıca bu konuyu Zerkeşî, Ma‘rifetü Mûhimü’l-İhtilâf,507 

8. Süyûtî ise Müşkilü’l-Kur’ân ve Mûhimü’l-İhtilâf ve’t-Tenâkuz başlığı altında 

ele almıştır.508  

4.4.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Müşkilü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı 

a) Zemahşerî, işkâl mastarından ism-i fail olan müşkil kelimesini “bir şeyin 

zihne karışık (iltibâs) gelmesi” şekli ifade ederek işbâh ve teşâbüh kavramlarıyla 

açıklamaktadır.509 

Zemahşerî, zihinlerde oluşması muhtemel anlam problemlerine çözüm 

üretmektedir. Bu bağlamda En‘âm, 6/108’de olduğu gibi âyetleri açıklarken muhtemel 

itiraz noktalarına cevap aramaktadır.510 Zemahşerî, görünürde bazı âyetler arasında 

ihtilaf var gibi gözükse de gerçekte âyetler arasında herhangi bir ihtilafın mümkün 

olmadığını söylemektedir.511 Zemahşerî, tefsirinde kıraat, gramer, tenâkuz, tenâsüb 

gibi çeşitli alanlarda anlama problemi ile karşılaşılan veya karşıtlarca itirazlara konu 

olan noktalara değinmiş ve Yüce Allah’ın kitabının bu gibi yerlerde kusur ve 

eksiklerden münezzeh olduğunu ifade etmeye çalışmıştır.512  

b) Tabâtabâî, çelişkili gibi görünen âyetler üzerinde inceleme yaparken, 

Kur’ân’ı parçalara ayırmaktan ziyade bir bütün olarak değerlendirdirdiğini ifade 

etmektedir. Onun, âyetin tefsirinde ilgili âyetlere müracat ettiği, muvâfık 

olamadığında diğer âyetlerle arasındaki bağı bulmaya çalıştığı, bu süreçte ise mana 

açısından âyetlerin birbirine ters düşmemesi için çok dikkatli ve hassas davrandığı 

gözlemlenmiştir. Bunun yanında herhangi bir âyet ya da âyetler arasında çelişki 

olduğunu dillendiren kişilere de cevap vermek için gayret sarfettiği, karşı deliller ile 

çürütmeye çalıştığı görülmektedir. Zira ona göre Kur’ân, çelişkili iddiaları çürüten, 

muhteşem üslûb ve ahengiyle muhatabını âciz bırakan bir kitaptır.513  

 
506  Yerinde, “Müşkilü’l-Kur’ân”, DİA, C. 32, s. 167. 
507  Zerkeşî, el-Burhân, s. 357. 
508  Süyûtî, el-İtkân, s. 1470. 
509  Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 1, s. 517. 
510  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 53. 
511  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 529. 
512  Orhan Özel, Keşşâf Tefsiri’nin Kur’ân İlimleri Yönünden İncelenmesi, OMÜSBE 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2012, s. 228. 
513  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, ss. 19-20. 



 

   103 

 

Tabâtabâî’nin bu noktada âyetler için kast ettiği, sadece bir âyetin mana 

perspektifinden değil, tüm âyetler arasındaki kusursuz anlamlar bütünü olduğudur. 

Ona göre bir taraftan âyetin ilgili âyetler arasındaki, diğer taraftan ilgili âyetlerin anlam 

ve uyum bakımından Kur’ân’ın diğer tüm âyetleriyle olan uyum ve dengesi söz 

konusudur. Böylece ilgili âyetlerin arasında doğrudan ilişki olduğu gibi tüm âyetler 

açısından, Kur’ân’ın bütünselliği içinde hem doğrudan hem de dolaylı birbirleriyle 

bütünlük içindedir.514 

4.4.3. Müşkilü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.4.3.1. Âl-i İmrân, 3/59: 

ِ كَمَثلَِ اٰدمََِۜ خَلقَهَُ مِنْ ترَُابٍ ثمَُّ قَالَ لهَُ كنُْ فيَكَُونُ   انَِّ مَثلََ ع۪يسٰى عِنْدَ اللَّه

“Allah katında İsa’nın örneği, Âdem’in örneği gibidir. (Allah) onu topraktan 

yarattı. Sonra ona “Ol!” dedi, o da hemen olmaya başladı.” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyet, Hz. İsa’nın Hz. Âdem’e benzetilen yönünü izah 

etmektedir. Yani Hz. Âdem, ana babası yokken doğrudan topraktan yaratıldığı gibi 

Hz. İsa da babasız yaratılmıştır.515 

 Zemahşerî’ye göre Hz. İsa Hz. Âdem’e iki cihetten biriyle benzer. Bu nedenle 

sadece bir yönün esas alınarak benzerlik kurulması mümkündür. Hz. İsa, insanların 

yaratılışı bakımından süregelen âdetin dışında yaratılmışlık bakımından Hz. Âdem’e 

benzerlik teşkil etmektedir.516  

Zemahşerî’ye göre ana-babasız yaratılmış olmak, sadece babasız olarak 

yaratılmaya nazaran daha ilginç ve mu‘cizevî bir durumdur. Dolaysıyla bu benzetme, 

muhatapları açısından herhangi bir şüpheye yer vermeyecek bir etkinlikte 

sunulmuştur. Zira şüphe içinde olan birisi, ilginç olandan daha fazla ilginç olana 

yöneldiğinde benzetme onun için daha etkili olacaktır.517  

Zemahşerî, Kur’ân’da insanın yaratılışı veya yaratılış safahatları hakkında 

manaları muhtelif lafızlar kullanıldığına dikkat çekmektedir.518 

 
514  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 20. 
515  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 360. 
516  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 360-361. 
517  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 361. 
518  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, ss. 554-55. 



 

   104 

 

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyet, öncelikle Hz. İsa hakkında nüfûzlu bilgiler 

sunmakta ve doğum sürecinin özetini vermektedir. Hz. İsa’nın yaratılış biçiminin diğer 

insanlardan farklı olması, onu Yüce Allah’ın yarattığı bir insan vasfından 

çıkarmamaktadır. Hz. Âdem nasıl yaratıldıysa o da öyle yaratılmıştır. Nasıl ki Hz. 

Âdem yaratıldı, Hz. İsa da babasız yaratılarak dünyaya gelmiştir. Hz. İsa’nın yaratılışı 

şöyledir: “Yüce Allah, onun beden elementlerini topraktan bir araya getirmiş, sonra 

onlara “ol!” demiş ve o da babasız olarak bir beşer halinde oluvermiştir.”519 

Tabâtabâî, konunun daha iyi anlaşılması için Hz. İsa’ya yakıştırılan tanrılık 

niteliğini olumsuzlayan iki kanıt sunar: Birincisi şudur: Hz. İsa Yüce Allah tarafından 

insan olarak babasız yaratılmıştır. Böylece o tanrı olamaz, yaratılan bir kuldur. İkincisi 

ise yaratılış bakımından Hz. Âdem’den farklılığı yoktur. Böylece Hz. İsa’ya atfedilen 

tanrılık vasfı onda olsaydı, Hz. Âdem’in de böyle bir özelliği olmalıdır. Hâlbuki Hz. 

Âdem hakkında bu şekilde bir iddia bulunmamaktadır.520  

Tabâtabâî, her ne kadar beşeri bilim kanunları insanlığın biyolojik çoğalmasını, 

babanın varolma nedenine bağlasa da her iki Peygamber’in de yaratılma açısından 

varoluşsal bir gerçek olduğunu değerlendirmekte ve ilgili âyette herhangi bir çelişki 

olmadığını vurgulamaktadır .521 

Öyle anlaşılıyorki Zemahşerî ve Tabâtabâî, Âl-İmrân, 3/59. âyeti ekseninde 

benzer düşünceye sahiptir. Bu bağlamda Kur’ân’ın âyetleri arasında hiçbir zaman 

ihtilaf, tenakuz ve çelişki söz konusu olmadığına dikkat çekmektedirler.  

c) Bu âyet hakkındaki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberî’ye göre yaratılış itibariyle Hz. İsa’nın durumu, Hz. Âdem’in durumu 

gibidir. Hz. İsa’nın babasız yaratılmış olması, Hz. Âdem’in anne ve babasız olarak 

yaratılmış olmasından daha garip bir durum değildir. Yüce Allah, Hz. Âdem’i anne ve 

babasız topraktan yarattı. Sonra ona “Ol” dedi. O da hemen olmaya başladı. İşte Hz. 

İsa’nın yaratılışı da böyledir. Yüce Allah onu Cebrail (a.s.) aracılığı ile Hz. Meryem’e 

ilka etti ve ona “Ol” dedi, O da hemen olmaya başladı.522 

 
519  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 245. 
520  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 245. 
521  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 246. 
522  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 5, s. 459. 



 

   105 

 

Kurtubî’ye göre Hz. İsa’nın Hz. Âdem ile topraktan yaratılma benzerlikleri 

vardır. Hz. Âdem , toprağın farklı evrelerine dönüştürüldükten sonra yaratılmıştır. Hz. 

İsa ise belli hallere dönüştürülerek babasız yaratılmıştır.523 

Okuyan, bu âyette Hz. İsa ile Hz. Âdem’in yaratılışının benzerliğinin dile 

getirildiğini ifade etmektedir.524 

4.4.3.2. Bakara, 2/222. 

اءَ فيِ الْمَحٖيضٍِۙ وَلَا تقَْرَبُوهنَُّ حَتهى يطَْ  تطََهَّرْنَ  هُرْنَِۚ فَاِذاَ  وَيَسْـَٔلُونكََ عَنِ الْمَحٖيضِِؕ قلُْ هُوَ اذًَىٍۙ فَاعْتزَِلُوا الن ِسَُٓ

ابٖينَ وَيُحِبُّ الْمُتطََه ِ  فَأتْوُهنَُّ  َ يُحِبُّ التَّوَّ ﴾ ٢٢٢رٖينَ ﴿مِنْ حَيْثُ امََرَكُمُ اللَّهُِؕ انَِّ اللَّه  

Sana kadınların âdet hâlini soruyorlar. De ki: “O, bir sıkıntıdır. (Bu sebeple) 

adet hâlinde kadınlardan (cinsel olarak) uzak durun! Temizleninceye kadar onlara 

(cinsel olarak) yaklaşmayın! Temizlendiklerinde (kan akışı durunca) Allah’ın size 

emrettiği yerden onlara varın (yaklaşın)! Şüphesiz ki Allah tevbe edenleri de 

temizlenenleri de sever. 

a) Zemahşerî, bu âyette ihtilafa sebep olan  َيطَْهرُْن yethurne kelimesinin 

yettahherne (tertemiz oluncaya kadar) şeklinde şeddeli okunmuş olduğunu, bunun 

açılımının ise yetetahherne olduğunu söylemekte ve  fe izâ tetahherne (Artık  فَاِذاَ تطََهَّرْنَ 

iyice temizlendikleri vakit) ifadesini de delil olarak göstermektedir. Zemahşerî, İbn 

Mes‘ûd’un bu kelimeyi hattâ yetetahherne şeklinde okuduğunu nakletmekte, 

tetahhür’ün “yıkanmak” tuhr’un ise “adet kanının kesilmesi” manasına geldiğini ifade 

etmektedir. Zemahşerî’ye göre her iki kıraat te amel edilmesi gereken türdendir. 525 

b) Tabâtabâî’nin bu âyet hakkındaki yorumu şöyledir: Bu âyetteki “temizlenme” 

anlamına gelen kelime ile ilgili rivayetler  َيطَْهرُْن yethurne şeklinde okunmasını 

pekiştirmektedir. Bu ise, “kanın kesilmesi” anlamına gelmektedir. Ona göre tatahhur 

kelimesi ile, “yıkama” kastedilmiş ise bu, yıkamanın müstehaplığını, “gusletme” 

anlamı kastedilmiş ise gusülden sonra cinsel ilişki kurmanın müstehaplığını ifade 

etmektedir.526 

c) Bazı müfessirler, bu âyetteki    َيطَْهُرْن kelimesinin okunuşu hakkındaşunları 

söylemektedir: Bu kelime İbn Kesîr, Nâfi‘, Ebû Amr, İbn Âmir, Yâ‘kûb el-Hadramî 

ve Âsım’dan rivayetle; “tahare” masdarından olmak üzere şeddesiz olarak yethurne 

şeklinde, Hamza ve Kisâî’nin ise şeddeli olarak    َيطََّهَّرْن  yettaherne şeklinde okudukları 

 
523  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 5, ss. 156-157. 
524  Okuyan, Kur’ân Meal-Tefsir, s. 56. 
525  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 263. 
526  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 220. 



 

   106 

 

nakledilmektedir. Buna göre şeddesiz okuyanlar, onu kanın kesilmesi manasına 

almışlardır.527 

Farklı kıraat biçimlerinin zâhiren ihtilaf gibi görünse de aslında gerçek bir ihtilâf 

ve tenâkuz oluşturmadığını, nahiv, belağat ve benzeri ilimler açısından müfessirler için 

geniş bir perspektif oluşturduğunu söylemek mümkündür.528 

Zemahşerî ve Tabâtabî’nin Bakara, 2/222. âyetine yönelik yorumlarının 

benzerlik arz ettiği görülmekte, bu açıdan aralında herhangi bir fark olmadığı 

anlaşılmaktadır. 

4.4.3.3. Ra‘d, 13/28: 

ِ تطَْمَئنُِّ الْقلُُوبُِۜ  ِِۜ الََا بِذِكْرِ اللَّه  الََّذ۪ينَ اٰمَنُوا وَتطَْمَئنُِّ قلُُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّه

“(Bunlar), iman edenler ve Allah’ı hatırlamayla kalpleri huzur bulanlardır. 

Dikkat edin! Kalpler ancak Allah’ı hatırlamakla huzur bulur.” 

a) Zemahşerî, bu âyet hakkında şu yorumu yapmaktadır: “Kalpleri Yüce Allah’ı 

anmakla…” yani, O’nun korkusundan dolayı hissettikleri huzursuzluk ve 

tedirginlikten sonra rahmet ve bağışlamasını hatırlamakla “huzura kavuşmaktadır.” Şu 

âyette belirtildiği gibi “Sonra, Allah’ın öğüdü karşısında derileri ve kalpleri 

yumuşar.”529 Ya da O’nun birliğini gösteren delilleri hatırlayarak Kur’ân’la kalpler 

huzura kavuşur; çünkü Kur’ân, kalpleri sükûnete erdiren ve kalplerde imanı 

kökleştiren apaçık bir mu‘cizedir. 530  Bu âyeti Hamdi Yazır da bu minvalde 

yorumlamıştır.531 

Bu âyette müminlerin kalplerinin Yüce Allah’ı zikrederek sükûna ereceği 

belirtilirken, Enfâl, 8/2. âyetinde müminlerin kalplerinin Yüce Allah’ın adı anıldığında 

titreyeceğinden bahsedilmektedir. Zemahşerî’ye göre “Kalpleri ürperir.” ifadesinden 

kastedilen şudur: Kalpleri, O’na olan ta‘zimlerinden, O’nun karşısında duydukları 

haşyetten ötürü Yüce Allah anıldığı zaman korkar.532 Bu itibarla bu iki âyet arasında 

varmış gibi görünen çelişkili bir durum söz konusu değildir. 

 
527  Bu konuda daha geniş bilgi için bk. Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 6 s. 72; Kurtubî, el-Câmi‘, C. 3, 

s. 486. 
528  Yerinde, “Müşkilü’l-Kur’ân”, DİA, C. 32, s. 164. 
529  Zümer, 39/23. 
530  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 508. 
531  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 5, s. 145. 
532  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, ss. 189-190. 



 

   107 

 

b) Tabâtabâî’ye göre âyetteki tetmeinnu kelimesinin mastarı olan itminan, 

“sükûnete ermek, sükûn bulmak ve yerleşmek (istikrar)” manasına gelmektedir. Bir 

şeyle itminan bulmak, onunla sükûnet bulmak demektir. 533  İman etme ve kalbin 

mutmain olması; kişinin nefsi onu kabul etmesi, ona boyun eğmesi nedeniyle güvende 

olduğuna inanması ve ondan mütevellit hiçbir sıkıntıya kapılmayacak veya kökünden 

kopmayacak tarzda kalbinin sükûnete ulaşması, onun kalbine yerleşmesi demektir.534 

Tabâtabâî’ye göre “Bilin ki, gönüller ancak Yüce Allah’ı anmakla sükûnet 

bulur.” ifadesi “iman ettiler” ifadesine yönelik açıklayıcı bir atıftır. Çünkü iman etmek, 

kalbin Yüce Allah’ı anarak huzura kavuşmasını ve sükûnete ermesini gerekli 

kılmaktadır.535 

Tabâtabâî’ye göre bu âyetle “Müminler şunlardır ki, Allah’ın adı anıldığı zaman 

yürekleri ürperir.” Enfâl, 8/2. âyeti arasında bir çelişki bulunmamaktadır. Çünkü Enfâl, 

8/2. âyetindeki ürperme, sükûnet bulma anlamındaki itminân olma durumundan önce 

gerçekleşen kalbî bir halettir.536  

Tabâtabâî, Mecma‘u’l-Beyân537 tefsirinden yaptığı şu alıntıya yer vermektedir: 

Yüce Allah, müminin kalbinin Allah’ı anarak sükûnete erdiğini bildirmektedir. Bir 

başka yerde ise Yüce Allah anıldığında kalbinin titrediğini belirtmektedir. Birincisinde 

mümin alacağı sevabı, bahşedilecek benzersiz nimetleri düşündüğünde kalbi derhal 

sükûnet bulur. İkincisinde ise azabı düşünür ve bu nedenle korkuya kapılarak kalbini 

titreme sarar.”538 Bu bakımdan burada herhangi bir çelişki söz konusu değildir. Ancak 

algılanan çelişki, bir olayın farklı yönlerden ele alınmasından kaynaklı zannî bir 

çelişkidir.  

Tabâtabâî’ye göre “Bilin ki, kalpler ancak Allah’ı anmakla sükûnet bulur.” 

ibaresinde insanlar için dikkat çekmeye yönelik bir vurgu söz konusudur. Bundan 

kasıt, insanın hakikate yönelerek kalplerinin Allah’ı anmasıyla sükûnete ermesidir. 

Çünkü insan yaşamındaki tek istek, mutluluk ve nimetlerle bezenmiş bir hayata 

 
533  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 356. 
534  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 356. 
535  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, ss. 356-357. 
536  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 357. 
537  Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 5, s. 28. 
538  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 357. 



 

   108 

 

ulaşmaktır. Bu bakımdan insan için tek endişe de mutsuzlukla ilâhi azaba maruz 

kalmaktır.539 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Ra‘d, 13/28. âyeti hakkında aynı düşüncede 

oldukları görülmektedir. Bu âyet ekseninde herhangi bir çelişki ve ihtilaf söz konusu 

değildir. Ancak algılanan çelişki, bir olayın farklı yönlerden ele alınmasından kaynaklı 

zannî bir farklılıktır. 

c) Bu âyet hakkındaki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberî’ye göre bu âyette, Yüce Allah’a yönelenlerin iki sıfatları 

zikredilmektedir. Birincisi iman etmek, ikincisi ise Yüce Allah’ı zikrederek kalbini 

huzura kavuşturmaktır. Ayrıca bir sonraki âyette, imanla beraber sâlih amelin de 

Allah’a yönelmenin bir göstergesi olduğuna delalet etmektedir.540  

Kurtubî bu âyet hakkında şunları nakletmektedir: Katâde’ye göre Allah’ı anarak 

huzura kavuşanlar O’na imanla kalpleri sükûnete erer ve huzura varır, Yüce Allah’ı 

kalp ve dilleriyle zikrederek huzura kavuşur.541 Mücâhid, Katâde ve diğerlerine göre 

Allah’ı anmaktan maksat Kur’ân, Süfyan b. Uyeyne’ye göre Allah’ın emri, Mukâtil’e 

göre de Allah’ın vaadidir.542 

Süyûtî, Zerkeşi’nin el-Burhân543  adlı eserinde âyetlerde ihtilaf gibi görünen 

sebepleri açıklarken bu âyet hakkında şöyle söylediğini nakletmektedir: Enfâl, 

8/2’deki kalplerin titreyişi ile Ra’d, 13/28’deki kalplerin mutmain olması, birbirinin 

hilafı sanılmaktadır. Oysaki, tevhidin kabulü ile kalp inşirah bularak mutmain olurken, 

doğruluktan ayrılma ve hidayetten sapma korkusu ile de titremektedir.544 Bu iki husus 

“Rablerinden korkanların, bu kitaptan tüyleri ürperir, sonra hem derileri, hem de 

kalpleri Allah’ın zikriyle yumuşar..” Zümer, 39/23’de birlikte zikredilmektedir.545 

4.4.4. Değerlendirme  

Zemahşerî ve Tabâtabâî Âl-i İmrân, 3/59, Nisâ, 4/82 ve Ra‘d, 13/28. âyetleri 

hakkında benzer düşünceye sahiptir. Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre âyetler arasında 

 
539  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 358. 
540  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 13, s. 518. 
541  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 12, s. 65. 
542  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 12, s. 65. 
543  Zerkeşî, el-Burhân, s. 366. 
544  Süyûtî, el-İtkân, s. 1480-1481. 
545  Zerkeşî, el-Burhân, s. 366; Süyûtî, el-İtkân, s. 1480-1481. 



 

   109 

 

bazen çelişkili gibi görünen hususlar bulunmaktadır. Aslında âyetler arasında herhangi 

bir ihtilaf ve çelişki söz konusu değildir. Zira Kur’ân âyetlerinin tamamına bütüncül 

bir yaklaşım sergilenmesi, derinlemesine bir inceleme ve araştırma yapılması halinde 

sanılanın aksine müşkil bir durumun olmadığı anlaşılacaktır.  

Sonuç olarak iki müfessir de müşkilü’l-Kur’ân hakkında aynı düşünceye sahip 

olup aralarında herhangi bir farklılık söz konusu değildir.  

Müşkilü’l-Kur’ân başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde izah ettikten 

sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden aksâmu’l-Kur’ân başlıklı 

bölümüne geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konudaki değerlendirmeleri de 

önem arz etmektedir. 

4.5. Aksâmü’l-Kur’ân  

4.5.1. Kavramsal Çerçeve 

Aksâm kelimesi kasem keimesinin çoğuludur. Kasem ise sözlükte “kuvvet, sağ 

taraf, sağ el, and, yemin” anlamlarına gelmektedir.546 Kasem, aksâm fiilinden gayr-i 

kıyâsi olarak türetilmiş bir isimdir.547  

Dinî terim olarak kasem (yemin), bir işin yapılıp yapılmayacağına dair verilen 

sözün ya da haberin doğruluğunu kanıtlamak için Yüce Allah’ın adının veya bir 

sıfatının kullanılmasıdır.548 Halef fiilinden türetilmiş half-hilf mastarı da yemin etmek 

anlamına gelmektedir. Fakat bu daha çok özel durumlarda kullanılmaktadır.549 

Kur’ân’da 33 yerde k-s-m kökünden gelen kelime vardır. Bunlar “Bölmek, 

paylaştırmak”550, “miras taksimi”551, “şans aramak, kehanette bulunmak”552, “yemin 

etmek”553 anlamlarında kullanılmaktadır.554  

 
546  İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, XII, s. 478; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 552. 
547  İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, XII, s. 478. 
548  Ertuğrul Boynukalın, “Yemin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 43, TDV 

Yayınları, İstanbul 2013, s. 417. 
549  Muhsin Demirci, Tefsir Usulü, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 

2015, s. 148. 
550  Zuhrûf, 43/33. 
551  Necm, 53/22; Kamer, 54/28. 
552  Mâide, 5/3. 
553  En‘âm, 6/109. 
554  Okuyan, Kur’ân Sözlüğü, ss. 681-682. 



 

   110 

 

Kur’ân’da 17 sûrenin başında yemin vardır. Amaç muhatabın dikkatini 

celbetmektir. Örneğin bir sûrede meleklere,555 iki sûrede  feleğe, 556 altı sûrede feleğin 

levâzımına, 557  iki sûrede havaya, 558  bir sûrede toprağa, 559  bir sûrede  nebâta, 560  bir 

sûrede hayvan-ı nâtıkaya 561  ve bir sûrede hayvana 562  yemin edilmektedir. Ayrıca 

Kur’ân’ın yedi yerindeYüce Allah kendi zâtına yemin etmektedir. 563 

Yüce Allah, Peygamber, Kur’ân, kıyamet zamanı, kâinat, bir kısım hadiseler, 

var olanlar ve benzeri önemli şeylerin üzerine yemin etmektedir.564 Yüce Allah’tan 

başkası adına yemin edilmesi yasaktır: “Yemin edecek kişi Allah dışında hiçbir şey 

üzerine yemin etmesin.” 565  “Allah, atalarınızın üstüne yemin etmenizi 

yasaklamıştır.”566 Ancak âyetlerde Yüce Allah’ın mahlûkatı üzerine yemin etmesinin 

hikmeti, bizatihi kendine yemin etmesi anlamına gelmekte, yaratmış olduğu mahlûkun 

her biri, varlığının bir delili olarak görülmektedir.567  

Kur’ân’da kullanılan bu yeminlerin incelenmesi, aksâmu’l-Kur’ân olarak ifade 

edilmektedir. Müfessirler bu konu hakkında müstakil eserler kaleme almış, Kur’ân’da 

geçen yeminleri farklı açılardan incelemişlerdir.568 

İslam öncesi cahiliye döneminde yeminin çok önemli bir yeri olması hasebiyle 

bireyselliğin yanında toplumsal yeminlerin kullanıldığı, kabile, şeref, haysiyet, kuvvet, 

hayat ve benzeri değerlerin yanında gücün temsil ettiği bazı eşya isimlerine kasem 

 
555  Sâffât, 37/1. 
556  Burûc, 85/1; Târık, 86/1.  
557  Necm, 53/1; Fecr, 89/1; Şems, 91/1; Leyl, 92/1; Duhâ, 93/1; ‘Asr, 103/1. 
558  Zâriyat, 51/1; Mürselât, 77/1. 
559  Tûr, 52/1. 
560  Tîn, 95/1. 
561  Nazi’ât, 79/1. 
562  Âdiyât, 100/1. 
563  Nisâ, 4/65; Yûnus, 10/53; Hicr, 15/92; Meryem, 19/68; Zâriyat, 51/23; Tegâbün, 64/7; Meâric, 

70/40. 
564  Kırca, “Aksâmü’l Kur’ân”, DİA, C. 2, s. 290. 
565  Nesâî, Eymân, 4. 
566  Buhârî, Eymân, 4; Müslim, Eymân, 27; 
567  Ebü’l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Muhammed b. Mu‘temid en-Nesefî, Ebü’l-Muîn 

Meymûn b. Muhammed b. Muhammed b. Mu‘temid en-Nesefî (ö. 508/1115), Bahrü’l-Kelâm fî 

‘Akâidi Ehli’l-İslâm, tahk. Veliyyüdddin Muhammed Salih, Dımeşk 2000, s. 89 vd.; Sa‘düddîn 

Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî et-Teftâzânî, el-
Makâsıd, çev. İrfan Eyibil, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2019, 

s. 120. 
568  Muhammed Coşkun, “Fecr, 89/1-14. Âyetleri Örneğinde Yemin İfadelerinin Anlaşılması ve 

Tercüme Edilmesi”, Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, C. 46, 2014, s. 40. 



 

   111 

 

edildiği bilinmektedir. 569  Kur’ân’da yemin lafızlarının kullanılması, dönemin 

insanlarına hitaben Arapların bu âdetini muhafaza ettiği anlaşılmaktadır.570  

Hurûfu’l-kasem edatlarıyla yapılan yeminler ifadeyi güçlendirmekte, farklı 

edebî sanatlarla ilâhi gerçekleri tekit ve teyit etmektedir. Yemin ifadelerinde kullanılan 

lafızların belli isimleri ön plana çıkarması, bir taraftan dikkati celp ettiği gibi diğer 

taraftan bu lafızların ayrı bir öneme sahip olduğunu ve değerini göstermektedir.571 

Bazılarına göre Kur’ân’daki yemin lafızlarının kullanılış amacı Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in mantıksal deliller dışında hitabet kuvvetine dayanarak ikna etme çabasıdır. 

Hâlbuki Kur’ân’ın insana sunduğu mantıksal delil ve hüccetler, ileri sürülen bu yanlış 

iddiayı kendiliğinden hükümsüz bırakmaktadır.572  

Bazı âlimlerin yaratıcının her şeyden münezzeh olduğunu söyleyerek, yeminin 

Yüce Allah’a izâfe edilmesinin doğru bir davranış olmadığını ileri sürdükleri 

zikredilmektedir.573 

Aksâmü’l-Kur’ân konusunda kaleme alınan eserlerden bazıları şunlardır: 

1. İbn Kayyim el-Cevziyye’nin (ö. 751/1350) et-Tibyân fî Aksâmi’l-Kurân’ı,574  

2. el-Ferâhî’nin İmân fî Aksâmi’l-Kurân’ı.575  

Aksâmü’l-Kur’ân’ın kavramsal çerçevesi genel olarak inceledikten sonra şimdi 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin konuya yaklaşım tarzları ele alınacaktır. Kur’ân’da yer 

alan yeminlerin İslam hukuku açısından hangi yükümlülükleri içermiş olmasından 

ziyade seçilen örnekler üzerinden yeminlerin var olma nedenleri ve ne anlam ifade 

ettikleri konusunda ilgili müfessirlerin yaklaşımları incelenecektir.  

4.5.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Aksâmü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı 

a) Zemahşerî’ye göre Kur’ân’daki yeminler eski Arap toplumunda mevcut olan 

yemin etme alışkanlığının bir yansımasıdır. Yemin etme alışkanlığı, cahiliye 

döneminde inananlar başta olmak üzere inancı olmayanlar dahi kültürel aidiyetin bir 

 
569  Johs Pedersen, “Kasem”, İslam Ansiklopedisi, C. 6, Milli Eğitim Bakanlığı, İstanbul 1977, s. 

374.  
570  Süyûtî, el-İtkân, s. 1945. 
571  Celal Kırca, “Aksâmü’l Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 2, TDV 

Yayınları, İstanbul 1989, s. 290.  
572  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.165. 
573  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.165. 
574  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1945 
575  Kırca, “Aksâmü’l Kur’ân”, DİA, C. 2, s. 291. 



 

   112 

 

yansıması olarak süregelmiştir. Hatta sözlerini kuvvetlendirmek için Hz. 

Peygamber’den isteklerini yemin ederek dile getirdikleri vakidir.576 

Zemahşerî, yemin ile yemin edilen şey arasındaki güçlü bir bağ olduğuna dikkat 

çekmektedir. Bu bağlamda “Hâ-Mîm. Apaçık kitab’a andolsun ki iyice anlayıp 

düşünesiniz diye Kur’ân’ı Arapça bir kitap yaptık.” Zuhruf, 43/1-3. âyetlerini yemin 

ile yemin edilen şey arasındaki uygunluk sebebiyle hârikulâde güzellikteki 

yeminlerden biri olarak değerlendirmektedir.577 

Zemahşerî’ye göre Sebe, 43/3. âyette işaret edildiği gibi yeminde, kendisine 

yemin edilenin azameti hakkında yemin edilenin gücüne, onun gerçeklik ve 

doğruluğunun şiddetine işaret vardır. Zira şahit gösterilen şey ne kadar yüce, erdemli 

ve itibarlı olursa şahitlik de o derece kuvvetli ve kesin; hakkında şahitlik edilen şey de 

o derece sabit ve sağlam olur.578  

Zemahşerî’ye göre Tîn, 95/1-3’de işaret edildiği gibi kendilerine yemin edilenler 

hakkında şaşkınlık derecesinde güzellikler, hayır, bereket, şeref ve benzeri simgesel 

yönler de göze çarpmaktadır.579  

Zemahşerî, zaman zaman yemin ile yemin edilen şey arasına giren itirâzî 

cümleye değinmiştir. Bu bağlamda bazı âyetlerde 580  Allah Rasûlü’nün, müşrikler 

tarafından Kâbe’ye sokulmamasının çirkinliği ve bu durumun insan ruhuna verdiği 

ağırlık, diğer gelecekte Mekke’yi fethedeceğine dair müjde vurgusunun itirâzî 

cümleyle pekiştirildiğini ifade etmektedir.581 

Zemahşerî’ye göre Kur’ân’daki yeminler genellikle ifadeyi güçlendirmek, 

yemin edilen şeyin önemine işaret etmek, ilâhi hakikatleri tekit ve teyit etmek, yemin 

edilen şeye karşı dikkat çekmek için yapılmaktadır.582 

b) Tabâtabâî’ye göre inkârcılar, Hz. Peygamber’den istekte bulunurken sözlerini 

kuvvetlendirmek ve Hz. Peygamber’i ikna etmek için yemin ediyorlar, bununla da 

 
576  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 55. 
577  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, ss. 229-230. 
578  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 550. 
579  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 764. 
580  Beled, 90/1-4. 
581  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s.742; Geniş bilgi için bk. İsmail Bayer, Keşşaf Tefsirinde Belagat 

Uygulamaları, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Erzurum 2013.  
582  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, ss. 734-735. 



 

   113 

 

yetinmeyip kuvvetli bir şekilde yemin ederek isteklerini dile getiriyorlardı.583  Bu 

nedenle Kur’ân’da yemin hitabı kullanılmıştır.584  

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân’da yemin ile ilâhi hakikatler teyit ve tekit 

edilmektedir. İlâhi azabın varlığı yemin ifadeleriyle tesirli bir biçimde anlatılmaktadır. 

Yüce Allah’ın dışında ilâhi azabı engelleyecek hiçbir kudretin olmadığı585 yeminle 

güçlü bir biçimde bildirilmektedir.586  

Tabâtabâî’ye göre yemin lafızlarıyla yemin edilen şeylerin kıymet ve önemine 

işaret edilmektedir. İlâhî hakikatler tesirli ifadelerle bildirilmek istenmekte, yemin 

edilen şeylere587 dikkat çekilmesi hedeflenmektedir.588 

4.5.3. Aksâmü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.5.3.1. Yûnus, 10/53: 

نكََ احََقٌّ هُوَِۜ قلُْ ا۪ي   ا انَْتمُْ بِمُعْجِز۪ينَ  وَيَسْتنَْبـِؤُُ۫ ي انَِّهُ لَحَقٌّ وَمَُٓ وَرَب ُ۪ٓ  

“(Bazı inkârcılar) “O (azap) gerçek midir?” diye senden haber bekliyorlar. De 

ki: “Evet, Rabbime yemin olsun: Şüphesiz ki o gerçektir ve siz asla (O’nu) aciz 

bırakıcılar değilsiniz.” 

a) Zemahşerî’ye göre  اٖى iee kelimesi özel olarak yeminlerde ne‘am (evet) 

anlamında kullanılmaktadır. Tıpkı helin özel olarak istifhâmlarda kad (muhakkak) 

anlamında kullanılması gibi. Zemahşerî, bazı kimselerin bu iee kelimesini tek başına 

değil de yemin vav’ı ile birlikte î-ve şeklinde tasdikte kullandıklarını işittiğini 

söylemektedir: “ve siz O’nu âciz bırakıp elinden kurtulacak değilsiniz.” ifadesiyle, siz 

“Yüce Allah’ın azabından kurtulacak değilsiniz. O, sizi mutlaka bulacaktır! ve siz asla 

(O’nu) aciz bırakıcılar değilsiniz.”denmek istenmektedir.589  

b) Tabâtabâî, bu âyeti şu şekilde yorumlamıştır: Âyetteki yestenbiûneke sözü, 

senden haber almak istiyorlar demektir. “O azap gerçek midir?” ifadesi ise 

 
583  En‘âm, 6/109.  
584  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 7, ss. 329-330. 
585  Yûnus, 10/53. 
586  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 71. 
587  Fecr, 89/1-5. 
588  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, ss. 315-316. 
589  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 339. 



 

   114 

 

peygamberden neyi öğrenmek istediklerini açıklığa kavuşturmaktadır. Buradaki hüve 

zamiri ise ilâhi azaba veya ilâhi hükme râcidir.590 

Tabâtabâî’ye göre bu âyette Yüce Allah, Hz. Peygamber’den ilâhi azabın kesin 

ve sabit olduğunu çok keskin bir dille ifade etmesini, azabı engelleyecek hiçbir gerekçe 

ve engelin bulunmadığını bildirmesini istemektedir.591 

Tabâtabâî’ye göre “De ki: evet, Rabbime andolsun ki şüphesiz o gerçektir.” 

ifadesi, zikredilen cezanın kesin bir şekilde olacağının ispatıdır. Burada, yemin edatı, 

isim cümlesi, inne ve lâm edatları ile kuvvetli bir şekilde pekiştirilmiştir. “ve siz onu 

engelleyemezsiniz.” sözü ile müşriklerin başına gelecek azabı önleyecek hiçbir güç ve 

engelin olmadığı çok kesin ve açık bir biçimde bildirilmektedir.592  

Tabâtabâî’nin bu âyetteki yemin lafzı hakkındaki yorumlarından şu sonuç 

çıkmaktadır: Yüce Allah, Hz. Peygamber’den ilâhi azabın kesin ve sabit olduğunu çok 

keskin bir dille ve yemin ederek bildirmesini istemiştir. İlâhî azabı engelleyecek 

Allah’ın dışında hiçbir güç ve kudretin olmadığını yeminle güçlendirmiştir. Böylece 

ilâhi hakikatler, teyit ve tekit edilmektedir. 

Görüldüğü gibi Zemahşerî ve Tabâtabâî Yûnus, 10/53. âyeti hakkında benzer 

yorumlar yapmaktadır. Bu bakımdan aralarında farklı bir anlayışın olmadığını 

söylemek mümkündür. 

 

c) İlgili âyet hakkındaki diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Taberî’ye göre bu âyette, Hz. Peygamber’in inkârcılara, kıyamet gününün ve 

cezalandırmanın kesin olarak geleceğini yemin ederek bildirmesi istenmektedir.593 

Râzî’ye göre Yüce Allah, inkarcıların “Eğer doğru söylüyorsanız, bu vaad ne 

zaman”594 şeklindeki söylemlerini âyetle haber vermiş ve bu hususa daha sonraki 

âyetlerle cevap vermiştir. Buna rağmen onların aynı konuya yönelik Hz. Peygamber’e 

 
590  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s.71. 
591  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s.71. 
592  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s.71. 
593  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 12, s. 191.  
594  Yûnus, 10/48. 



 

   115 

 

tekrar gelerek “O (azab) bir gerçek mi?” diyerek bu soruyu ikinci kez sorduklarını 

nakletmektedir.595  

Râzî’nin yorumuna göre Yüce Allah bu âyette müşriklere cevap olarak Hz. 

Peygamber’e “Evet, Rabbime andederim ki o elbetteki bir hakikattir.” demesini 

emretmektedir. Bu söylemle; Hz. Peygamber’in onlara alışkın oldukları üslupla hitap 

ettiği, verdiği haberin kesin olduğunun teyit edildiği, ilâhi bildirimlerin şakanın 

ötesinde ciddi bir husus olduğu bir kez daha teyit edilmiştir. Hakikî ve aklî delillerle 

ikna olmayanların bu âyetteki yemin gibi şeylerle imana davet edilmesi 

hedeflenmiştir.596  

Süyûtî, Ebu’l-Kasım el-Kuşeyri’nin şöyle dediğini nakletmektedir: “Yüce 

Allah’ın yemin etmiş olması, huccetin kemalini ve tekidini göstermektedir. Huccetteki 

hüküm, şahadet veya yemin lafzıyla belirtilir. Kur’ân’da, kâfirlere huccet 

bırakılmayacak tarzda bu iki çeşit yemin zikredilmiştir. Şu âyetler de; “Allah, 

kendinden başka (gercek) tanrı olmadığına şahitlik eder, melekler ve ilim sahipleri 

de..” Al-i İmrân, 3/18. âyeti ile “De ki: ‘Evet, Rabb’im hakkı için o bir gerçektir..” 

Yûnus, 10/53. bu iki hususa örnek teşkil etmektedir: 597 

Süyûtî’ye göre yemin, ancak ta‘zîme layık olan bir isimle yapılmaktadır. Yüce 

Allah Kur’ân’ın yedi âyetinde; Yûnus, 10/53, Tegâbün, 64/7, Meryem, 19/68, Hicr, 

15/92, Meâric, 70/40, Nisâ, 4/65, Zriyaât, 51/23. kendi nefsine yemin etmektedir.598 

 

4.5.3.2. Fecr, 89/1-5: 

﴾٥هلَْ فٖي ذٰلِكَ قَسَمٌ لِذٖي حِجْرٍِؕ ﴿ ﴾٤وَالَّيْلِ اِذاَ يَسْرِِۚ ﴿ ﴾٣وَالشَّفْعِ وَالْوَترٍِْۙ ﴿ ﴾٢وَليََالٍ عَشْرٍٍۙ ﴿ ﴾١وَالْفَجْرٍِۙ ﴿   

1. “Yemin olsun: Tan vaktine”, 2. “On geceye”, 3. ‘Çift’e ve ‘tek’e, 

4.“Geçmekte olan geceye ki”, 5.“Akıl sahibi için bun(lar)da bir yemin var, değil mi?” 

a) Zemahşerî’ye göre Fecr, 89/1. âyetinde “Ağardığında sabaha yemin ederim 

ki…” (Müddessir 74/34) ve “Teneffüs ettiğinde sabah hakkı için!” (Tekvîr 81/18) 

 
595  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 17, s. 116. 
596  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 17, s. 116. 
597  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1945. 
598  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1946. 



 

   116 

 

âyetlerindeki gibi sabaha yemin edilmiştir. Bununla sabah namazına yemin edildiği de 

söylenmiştir.599  

Zemahşerî, Fecr, 89/2. âyetteki “on gece” ile Zilhicce ayının on gecesinin 

kastedildiğini, Fecr, 89/3. âyetteki “çift” ve “tek” ile ya tüm nesneler dünyası veya bu 

on gecenin çift ve tek olanların kastedildiğini söylemektedir. Ona göre bu on gecenin 

çiftinin kurban kesme günü, tekinin ise dokuzuncu gün olması sebebiyle arefe günü 

olması da caizdir. Çift olan ise onuncu gündür.600 

Zemahşerî’ye göre Fecr, 89/5. âyetteki “Aklı başında biri için yemine” yani 

yemin edilmeye “...değer bir şey vardır, değil mi bunlarda!” Yani kendisine yemin 

ettiğim şeylerde?! Yüce Allah bu sözlerle, “Akıl sahibinin, bu şeylere yemin 

edilmesine ta‘zîm göstermesi yaraşık almaz mı?” veya “Benim bu şeylere yemin 

etmem de akıl sahibi için bir yemin değeri yok mu?” denmek istemektedir.601  

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyette fecr, sabah vakti, şef‘ ise eşi demektir. Ve’l-fecr 

sabaha yemin etmektir. Aynı şekilde devamında geceye, teke, çifte, şef‘ı’ya yemin 

edilmiştir. Fecr kelimesinin zahirinde mutlak olarak fecir vaktidir veya kurbanın 

sabahı olan zilhicce ayı da kastedilmiş olması uzak bir ihtimal değildir.602 Fecr’den 

kasıtın zilhiccenin sabahı, Muharrem ayının ilk sabahı, Cuma gününün sabahı, Cuma 

gecesinin sabahı veya sabah namazı olduğu da söylenmiştir.603 

Tabâtabâî’ye göre veleyâlin aşr’dan kasıt, zilhicce ayının ilk on gününden 

onuncu gününe kadar olan vakittir. Tenkîr (açıkça belirtilmeme sebebi-gizlenmesi) 

onun şanını yüceltmek içindir.604 Ve’ş-şef‘ı ve’l-vetr’le tevriye gününe denk gelen gün 

kastedilmektedir. 605  Velleyli izâ yesr âyetinden müzdelife gecesinin kastedildiği 

söylenmiştir ki o gece kurban kesildiği gecedir. Tabâtabâî’ye göre daha çok tercih 

edilen görüş on geceden kastın ilk on gece olduğudur.606 Hel fî zâlike kasem’ün lizî 

hıcr ifadesinde, yemin edilen şeye dikkat çekme vardır. Buradaki istifham (soru) 

onaylama içindir. Yüce Allah bir şeye yemin etti mi -onda muhakkak zaman veya 

 
599  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, ss. 734-735. 
600  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, ss. 734-735. 
601  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, ss. 734-735. 
602  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 315. 
603  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 315-316. 
604  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 316. 
605  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 316. 
606  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 316-317. 



 

   117 

 

mekân olarak bir yücelik vardır ki yemin etmektedir- dolayısıyla doğruluğunda asla 

şüphe olmayan hak söz olduğu kesin olan bir şeye yemin etmektedir.607 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre Fecr, 89/1-5. âyetlerinde sabah namazı başta 

olmak üzere farklı vakitler yemine konu edilmekle birlikte bu vakitlere dikkat 

çekilmek istenmektedir. Her iki müfessirin genel çerçevede birleştiği görülmektedir  

c) İlgili âyet hakkındaki diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Râzî’ye göre âyetteki fecr sözüyle, bizzat sabah namazı kastedilmiştir.608 Fecr’e 

yemin edilmesi, sabah namazının, gündüzün başlangıcında eda edilmesinden, ayrıca 

namaz vaktinde gece ve gündüz meleklerinin iştirak etmesinden dolayıdır. Bu âyet, 

inne Kur’âne’l-fecri kâne meşhûdâ 609  âyeti gibi olup “Sabah namazında okunan 

Kur’ân’a, hem gece melekleri hem de gündüz melekleri şehadet eder.” anlamına 

gelmektedir.610  

Kurtubî’ye göre “Andolsun fecre” buyruğu ile Yüce Allah, fecr’e yemin 

etmektedir. Fecr’den kastın ne olduğu hususundaki farklı görüşleri zikreden Kurtubî 

şu rivâyetleri zikretmektedir: Ali, İbn ez-Zübeyir ve İbn Abbas’a atfedilen görüş olarak 

fecir’den kastın her gün karanlığın gündüzden ayrılmasıdır, demiştir. 611 Yine İbn 

Abbas’dan nakledilen bir rivâyete göre fecir’den kasıt gündüzün tamamıdır. Ondan 

fecr diye söz edilmesi, fecr’in gündüzün başlangıcı olmasındandır. Kurtubî bunların 

dışında farklı görüşlerin olduğunu da belirtir.612  

Şevkânî’ye göre Fecr, 89/5’de “Düşünen kimse için bunlar yemine konu olacak 

kadar önemli değil midir?” ifadesinde, ilk dört âyetteki yemine konu olan varlıkların 

Allah katında çok önemli olduklarına vurgu yapılmaktadır. Bu dört âyette, bu 

varlıklara kasem edilerek, haşrin, vaad ve vaîdin gerçekleşeceği bildirilmektedir.613  

Yazır’a göre “Andolsun fecre” sözüyle bazı şeylere dikkat çekilmiştir. Bunlar 

âlemdeki değişimlere işaret eden ve onları var eden Yüce Allah’ın güç ve kudretini 

hissettiren zaman olaylarıdır.614  

 
607  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 317. 
608  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 31, s. 162. 
609  İsrâ, 17/78. 
610  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 31, , s. 162. 
611  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 22, s. 256. 
612  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 22, ss. 256-257. 
613  Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, ss. 1616-1618. 
614  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 9, ss. 183-184. 



 

   118 

 

4.5.3.3. Tîn, 95/1-3: 

يْتوُنٍِۙ ﴿ ينِ وَالزَّ ﴾٣الْبلََدِ الْاَمٖينٍِۙ ﴿وَهٰذاَ  ﴾٢وَطُورِ سٖينٖينٍَۙ ﴿ ﴾١وَالت ٖ  

1. “Yemin olsun: Tîn’e, Zeytûn’a”, 2. “Sînâ Dağı’na”, 3.“Bu güvenli şehre 

(Mekke’ye) ki.” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyetlerde incir, zeytine, tûr-i sînâ ve Mekke’ye yemin 

edilmektedir. İncir ve zeytine yemin edilmesi bunların meyveli ağaçlar kategorisine 

olup iki ilginç ağaç olması nedeniyledir. Bunlar, Kudüs civarında olup incir ve zeytin 

bitirmeleri nedeniyle Süryanice Tûr-i Tînâ (İncir Dağı) ve Tûr-i Zeytâ (Zeytin Dağı) 

diye isimlendirilen iki dağ oldukları da söylenmiştir. İncir’in Hulvân ve Hemedan 

arasında kalan dağ silsilesi, zeytin’in ise Şam dağları olduğu, zira bu meyveleri bu iki 

dağın bitirdiği de söylenmiştir. Böylece sanki “İncir ve zeytinin bittiği yerlere yemin 

ederim.” denmiş olmaktadır.615 

Zemahşerî’ye göre bu âyetlerde işaret edilen nesnelere yemin edilmesi bu 

coğrafi bölgelerin şerefini ve Peygamberlerin ve sâlih kimselerin yaşamış olması 

nedeniyle buralarda zuhur eden hayır ve bereketi ortaya koymaktadır. Bu nedenle incir 

ve zeytinin yetiştiği yer, Hz. İbrâhim’in hicret ettiği ve Hz. Îsâ’nın doğup büyüdüğü 

yerlerdir. Tûr, Yüce Allah’ın Hz. Mûsâ’ya seslendiği mekân, Mekke ise âlemler için 

hidayet kaynağının ta kendisi olan mekân ve Hz. Peygamber’in doğduğu ve 

peygamber gönderildiği yerdir.616 

b) Tabâatabâî’ye göre bu âyetlerde geçen tîn ve zeytûn ifadesinden “incir ve 

zeytin” bilinen iki meyve kastedilmektedir. Âyetteki incir ve zeytin, aslında yenilen 

iki şeyin adıdır. Bunlardaki bir çok fayda ve özelliklerden dolayı Yüce Allah’ın 

bunlara yemin ettiği söylenmektedir.617 Tîn ve zeytûn ifadesinden “incir ve zeytin” 

ağaçlarının kastedildiği de söylenmiştir.618 Tîn ve zeytûn ifadesinden kastedilenin iki 

dağ olduğu da söylenmektedir; tîn’den kasıt, incirin yetiştiği Dımaşk (Şam) beldesi, 

zeytûn’den kasıt, zeytinin yetiştiği bölgedeki Beyt-i Makdîs’tir. Buralar bir çok 

Peygamberin gönderildiği yerlerdir. Bu ve diğer bir çok nedenlerden ötürü bunlara 

yemin edilmektedir.619 Bu âyetlerdeki tûr-i sînîn ifadesinden, Yüce Allah’ın Hz. Musa 

 
615  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 763. 
616  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 764. 
617  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 364. 
618  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 364. 
619  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 365. 



 

   119 

 

ile konuştuğu dağ kastedilmiş ve bu nedenle bu dağ bu isimle adlandırılmıştır. Bu 

âyetlerdeki ve hâze’l-beledi’l-emîn ifadesinden “Beled-i Emin” maksat Mekke’dir.620 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Tîn, 95/1-3. âyetleri bağlamında benzer yorumlar 

yaptıkları görülmektedir. Bu bakımdan her iki Müfessirin aralarında farklı bir 

anlayışın olmadığı anlaşılmaktadır. 

c) İlgili âyetler hakkındaki diğer görüşlerden bazıları şöyledir: 

Taberî’ye göre bu âyetlerde zikredilen tîn ve zeytûn “incir ve zeytin” 

kelimelerinin hangi manada (hakîki ya da mecâzi) kullanıldığına dair çeşitli görüşler 

ileri sürülmüştür:621  

Hasan-ı Basrî, İkrime, Mücâhid, İbrahim en-Nehâî ve Kelbî’ye göre âyetteki 

incir ve zeytin ifadeleri hakiki anlamlarında kullanılmıştır. 622  Taberî’ye göre bu 

kelimeler, Arapçada kullanımlarından bu manalar anlaşıldığı için hakiki manada 

kullanılmıştır.623 

Ka‘bu’l-Ahbar, Katâde, İbn-i Zeyd ve İkrime’den naklen bildirilen diğer bir 

görüşe göre burada geçen incir’den “Şam Mescidi”, zeytin’den maksat “Beytü’l-

Makdis”tir. Taberî, Katâde’nin şöyle dediğini nakletmektedir: “Şam’ın bulunduğu 

dağa incir, Beytü’l-Makdis’in bulunduğu dağa da zeytin dağı” dendiği 

bildirilmektedir.624 

Abdullah b. Abbas’dan aktarılan diğer bir görüşe göre incir’den maksat, Hz. 

Nuh, Cûdî dağında yaptğı mescid, zeytin’den kasıt ise Beytü’l-Makdis’tir.625 

Âyetteki tur-i sînîn “Sînâ dağı” ifadesi, müfessirlerce değişik şekillerde 

açıklanmaktadır.626 Taberî’ye göre tûr-i sînîn’den kastın “tanınan bir dağ” olduğunu 

söylemek daha isabetlidir. Yani Sînâ’daki Tûr dağıdır.627 

 
620  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20, s. 365. 
621  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 24, s. 502. 
622  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 24, ss. 501-502. 
623  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 24, s. 504. 
624  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 24, s. 503. 
625  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 24, s. 504. 
626  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 24, ss. 504-507. 
627  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 24, s. 508. 



 

   120 

 

Taberî ile birlikte âyetteki Abdullah b. Abbas, Ka‘bu’l-Ahbar, Hasan-ı Basrî, 

Mücâhid, İkrime, Katâde ve İbrahim en-Nehâî’ye göre “emniyetli şehir”den kasıt 

Mekke’dir. 628 

Râzî’ye göre bu âyetteki incir ve zeytin, kıymetli ve nadir şeylerden olmamasına 

rağmen Yüce Allah’ın bu iki şeye yemin etmesinin sebebiyle ilgili iki görüş 

bulunmaktadır:  

Birinci görüşe göre tîn ve zeytûn’den kasıt, maruf olan incir ile zeytindir. Çünkü 

İbn Abbas “evet, evet, bu sizin bildiğiniz incir ve zeytindir” demiştir.629 Bu görüşte 

olan Müfessirlere göre âyetteki incir ve zeytin, aslında yenilen iki şeyin adıdır. Ancak 

bunlarda üstün fayda ve özellikler bulunmaktadır. Bu kelimeleri zahiri manalarına 

hamletmek gerekmektedir. Bu fayda ve özellikleri nedeniyle Yüce Allah bunlara 

yemin etmektedir.630  

İkinci görüşe göre tîn ve zeytûn’den maksat iki bitkidir.631 Bu görüşte olanlar şu 

izahları yapmışlardır:  

İbn Abbas’a göre “tîn ve zeytûn, Arz-ı Mukaddes’deki iki dağdır. Bunlara 

Süryânice’de tûr-u tînâ ve tûr-u zîtâ denilmektedir. Bu bitkiler bu dağlarda 

yetişmektedir. Bu nedenle Yüce Allah, aslında peygamberlerin gönderildiği bu 

bölgelere yemin etmektedir. Zira bu bölgeler incir ve zeytinin yetiştiği, Hz. İsâ’nın 

doğum yeri Şam beldesidir. Şam, İsrailoğlu Peygamberlerinin çoğunun gönderildiği 

bölgedir. Hz. Musa ve Hz. Muhammed’in Peygamber olarak gönderildiği yer olması 

nedeniyle Tûr ve Beled-i Emîn’e yemin edilmesi, aslında bu Peygamberlerin şanını 

yüceltmek ve derecelerinin üstünlüğünü bildirmek içindir.632  

Buradaki incir ve zeytin’den kasıt bu bölgelerdeki iki mescittir. Bir taat yeri olan 

mescidlere yemin etmek güzel bir şeydir. Bu nedenle incir ve zeytinin bolca yetiştiği 

bu beldeler ve mescidler olunca, Yüce Allah’da tîn ve zeytûn’e yemin etmekle 

yetinmiştir.633 

 
628  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 24, s. 508. 
629  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, s. 8. 
630  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, s. 8. 
631  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, s. 9. 
632  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, s. 9. 
633  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, s. 9. 



 

   121 

 

Tîn ve zeytûn’den kasıt iki beldedir. Bu görüşte olanlara göre Yahudiler, 

Hristiyanlar, Müslümanlar ve Kureyş müşriklerinin herbirisi kendi beldelerini 

yüceltmeleri nedeniyle Yüce Allah, bu beldelerin tamamına birden yemin 

etmektedir.634 

Ve tûr-i sînîn’den kasıt, Yüce Allah’ın Hz. Musa ile konuştuğu dağdır.635 

Ve hâze’l-beledi’l-emîn’den kasıt Mekke’dir. Buradaki “emîn”, âmin (emniyet 

veren) manasınadır.636 

4.5.4. Değerlendirme  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Yûnus, 10/53 ve Fecr, 89/1-5. Tîn, 95/1-3. 

âyetlerinin tefsirini yaparken benzer şeyler söyledikleri görülmektedir. İçinde yemin 

geçen âyetler hakkında yapılan yorumlar incelendiğinde Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin 

bu konudaki yaklaşımlarının paralellik arz ettiği anlaşılmaktadır. Bu itibarla aksâmü’l-

Kur’ân konusunda iki müfessir arasında herhangi bir farklılığın olmadığını söylemek 

mümkündür.  

Aksâmu’l-Kur’ân başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde açıkladıktan 

sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden Emsâlü’l-Kur’ân başlıklı 

bölümüne geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konudaki değerlendirmeleri de 

önem arz etmektedir. 

4.6. Emsâlü’l-Kur’ân  

4.6.1. Kavramsal Çerçeve 

 “Benzemek, benzeri olmak” manasındaki müsûl kelimesinden türetilmiş olan 

mesel, “benzeyen, hüccet, bir şeyin sıfatı” anlamlarına gelmektedir. Çoğulu emsâldir. 

Misl ve mesîl kelimeleri de mana açısından meselle aynıdır. Ayrıca “sıfat, vasıf, söz, 

ibret ve kıssa” manalarını da içermektedir.637 Terim anlamı; atalardan tevârüs etmiş, 

tarihteki tecrübe ve deneyimleri özlü sözlerle kuşaktan kuşağa örnekleme metoduyla 

 
634  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, ss. 9-10. 
635  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, s. 10. 
636  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, s. 10. 
637  İbn Manzûr; Lisânü’l-‘Arab, 11, s. 610; Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh, thk. 

Ahmed Abdulgafûr Attar, Beyrut 1990, s. 1816; Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. 

Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî (ö. 1205/1791), 

Tâcü’l-arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, C. 30, thk. Abdüssettâr Ahmed Ferrâc, Matbaatü’l- Hukûme, 

Kuveyt 1965, s. 379 vd.  



 

   122 

 

aktaran anonim özdeyişlerdir. 638  Râgıb el-İsfahânî’ye göre mesel, “açıklamak 

amacıyla benzeri hakkında söylenen söz” demektir.639 

Kur’ân’ın 69 yerinde mesel, dokuz yerinde emsâl kelimesi geçmektedir. 640 

Kur’ân’da kullanılan m-s-l kökünden gelen kelimeler ise 169 yerdedir. 641 Hadis 

ıstılahında meseller emsâlü’l-hadîs tabiriyle ifade edilmektedir. Hz. Peygamber’in 

zaman zaman meseller söylediği zikredilmektedir. Abdullah b. Amr b. Âs’ın Hz. 

Peygamber’den bin tane mesel öğrenip ezberlediği kaydedilmektedir.642 Bu durum 

mesellerin yeterince çok olduğunu göstermektedir.643 

Emsâl, darbımesel yönü açık ve darbımesel yönü kapalı şeklinde ikiye ayrılır.644 

Darbımesel yönü açık olana “Onların misâli, ateş yakan bir insana benzer. Ateş tam 

etrafını aydınlattığında Allah ışıklarını yok eder de onları karanlık içinde hiçbir şeyi 

görmez bir halde bırakıverir.”645 âyeti örnek verilmektedir. Bu âyette münafıklar için 

ateş ve yağmur gibi iki mesel getirilmiştir.646 

Kur’ân’daki meseller, İslâm’ın doğuşundan itibaren İslam âlimleriyle 

edebiyatçıların gözdesi olmuş, zaman geçtikçe İslâm literatüründe emsâlü’l-Kur’ân 

olarak anılmaya başlanmıştır. Emsâlü’l-Kur’ân; âyetlerin mana ve maksadının insanda 

iz bırakacak ve hayranlık uyandıracak bir tarzda kısa ve öz olarak ifade edilmesidir.647  

 Kur’ân’ın, Araplara hitap ederken mesel getirme metodunu kullandığı 

görülmektedir.648 Kur’ân kıssaları da birer mesel mahiyetindedir. Kur’ân’ın meselleri 

diğerlerinden farklı olup, kendine özgü nitelikler taşımaktadır. Bu bakımdan daha 

önceki Arap edebiyatında var olan mesellerle aynı olmadığı da anlaşılmaktadır.649 

Kur’ân’daki mesellerin amacı, ahlakî bir netice çıkarmaya matuf insanları tembih ve 

 
638  İsmail Durmuş, “Mesel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 29, TDV Yayınları, 

İstanbul 2004, s. 293.  
639  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 462. 
640  Muhammed Fuâd Abdülbâkî (1882-1968), el-Mu‘cemü’l-Müfehres li Elfâzı’l-Kur’âni’l-Kerîm, 

Dâru’l-Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire 1945, ss. 659-661. 
641  Okuyan, Kur’ân Sözlüğü, s. 756. 
642  Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, C. 3, s. 87.  
643  M. Yaşar Kandemir, “Mesel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 29, TDV Yayınları, 

İstanbul 2004, s. 297. 
644  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1936. 
645  Bakara, 2/17 
646  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1936. 
647  Çetiner, “Mesel”, DİA, C. 29, s. 299. 
648  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1934. 
649  Çetiner, “Mesel”, DİA, C. 29, s. 299. 



 

   123 

 

teşvik etmektir. Meseller medh, zem, sevap, ikâb, işin önemini yükseltmek ya da 

azaltmak, işin tahkiki veya iptali ve benzeri şeyler üzerine olabilir.650 

Zerkeşî, Beyhâkî’nin Ebû Hureyre’den naklettiği şu rivâyete yer vermektedir: 

وحرموا  الحلال   فأحلوا وأمثال   ومتشابه   ومحكم   وحرام   حلال   أوجه   خمسة   على القرآن   نزل   [:هريرة أبي عن  

بالأمثال   واعتبروا بالمتشاب ه   وآمنوا بالمحكم   واعملوا الحرام     

Hz. Peygamber “Kur’ân beş vecih üzere inmiştir: Bunlar muhkem, müteşâbih, 

helal, haram ve emsâldir. Muhkeme uyun, müteşâbihe iman edin, emsâllerden ibret 

alın, helali işleyin ve haramdan kaçının!”651  Buyurmuştur. İmam Şâfî’ye göre bir 

müctehidin emsâlü’l-Kur’ân ilmini bilmesi gerekmektedir.652 

İsfahânî Arapların, bazı gizli manaları ortaya çıkarmak, gerçekleri göstermek 

için darbımesel kullandıklarını söylemektedir. Meseller, tahayyülü gerçekleşmiş, 

tasarıyı anlaşılır, gâibi de müşahhaslaştırır.653 Darbımesel, anlatmakla tesiri mümkün 

olmayan bir şeyi kalbe iyice yerleştirir. Bu nedenle Kur’ân’da, mesellere çok yer 

verilmiştir. Meseller, Enbiyânın sözlerinde de çok sık görülmektedir.654  

Kur’ân-ı Kerîm’deki mesellerin çeşitleriyle alakalı âyetlerden bazı örnekler 

şunlardır:  

a) Misâl, örnek, benzer: Kur’ân’da meseller en yaygın bu anlamlarda 

kullanılmaktadır.655  

b) Hal, sîret, durum: Kur’ân’da geçmiş kavimlerin durumları, inkârcılıkları 

nedeniyle uğradıkları musibetler birer mesel olarak zikredilmektedir.656 

c) İbret: İnsanlık tarihinde önceden yaşamış bazı kavimlerin yaşam öyküleri ile 

sonlarını konu edinen âyetlerde kullanılmaktadır.657 

d) Vasıf, özellik: Mesel çoğu âyette bazı şeylerin niteliklerini açıklamaktadır. 

Bu bağlamda cennetin meseli anlatılırken cennet nitelikleri dile getirilmekte, altından 

ırmaklar aktığı, meyvelerinin ve gölgesinin sürekli olduğu anlatılmaktadır.658 

 
650  Zerkeşî, el-Burhân, s. 326. 
651  Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakī (ö. 458/1066), Şuʿabi’l-Îmân, Mektebtü’r-

Rüşd, Riyâd 2003, Şu‘abü’l-Îmân, 2293; Zerkeşî, el-Burhan, s. 326. 
652  Zerkeşî, el-Burhân, s. 326. 
653  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1934-1935. 
654  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1935. 
655  Ra‘d, 13/17; İbrâhîm, 14/24; İbrâhîm, 14/26; Zümer, 39/27. 
656  Bakara, 2/214;A‘râf 7/176; Zuhruf 43/8. 
657  Zuhruf, 43/56, 59. 
658  Ra‘d, 13/35; Muhammed, 47/15. 



 

   124 

 

e) Sıfat: bazı âyetlerdeki meseller de sıfat manasında kullanılmıştır.659 

Kâinattaki her şeyi yaratan Yüce Allah insanlara beyânı (konuşma-ifade) 

öğretmiş ve her türlü vasıfla mücehhez kılmıştır. Bu nedenle onların hangi dil ve 

üsluptan anlayacaklarını da en iyi bilendir. Yüce Allah, insanın daha iyi anlaması için 

Kur’ân’da temsillere yer vermiş ve âyette; “Muhakkak ki biz, düşünüp ders alsınlar 

diye insanlar için bu Kur’ân’da her türlü örneği ortaya koyduk.” 660  buyurarak 

mesellerin önemini vurgulamıştır. Bu nedenledir ki emsâlü’l-Kur’ân meselesi Kur’ân 

ilminde en mühim edebî konulardan biridir. Kur’ân’ın edebî yönlerini ihtiva eden 

anlatımlardan biri de meseller ve temsîli anlatımdır.661 

Emsâl’in her dil ve kültürde var olduğu anlaşılmaktadır. İslam öncesi dinlerin 

semavî kitaplarında da kullanıldığı görülmektedir. Hatta İncil’de “Emsâl sûresi” 

olarak geçtiği söylenmektedir.662 Bilinen en eski mesellerin Hz. Lokmân’ın hikmetli 

sözlerinin olduğunu söylemek mümkündür. Emsâl’in hem Câhiliye dönemindeki 

Araplar arasında hem de Arap dili ve edebiyatında önemli bir yerinin olduğu 

zikredilmektedir.663 

Emsâlü’l-Kur’ân hakkında müstakil eserler telif edilmiştir. Meseller konusunda 

müstakil eser sahibi âlimlerden bazıları şunlardır:  

1. Ebû Abdirrahman Muhammed b. Hüseyn es-Sülemi en-Neysâbûri (ö. 

412/1021),  

2. Ebû’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Mâverdi eş-Şâfiî (ö. 450/1058),  

3. Şemsuddin Muhammed b. Ebi Bekr b. kayyım el-Cevziyye (ö. 751/1350).664 

Kur’ân’da mesellerin kullanıldığı anlamlarla alakalı yukarıdaki âyetlerin dışında 

başka âyetler de mevcuttur. Ancak konuyu aslından uzaklaştırarak uzatmaktan ziyade 

anlaşılır hale gelmesine yetecek miktarda âyetleri ele almayı uygun bulduk. Şimdi ise 

 
659  Nahl, 16/60; En‘âm, 6/122; Rûm, 30/27; Feth, 48/29. 
660  Zümer, 39/27. 
661  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1933; Bk. Ahmet Bulut, “Emsâlü’l-Kur’ân”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 3/3, 1991, s. 41; Yusuf Batar, “Bir Öğretim Yöntemi Olarak Emsâlü’l-

Kur’ân”, İslami İlimler Dergisi, 8/1, Bahar 2013, s. 332; Şeyh Sabır Hasan Muhammed Ebû 

Süleyman, “Emsalü’l-Kur’ân”, çev. Mustafa Hocaoğlu, Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, 12/1, 2012, s. 257; Veli Ulutürk, “Kur’ân-ı Kerîmde Meseller (Emsâlü’l-Kur’ân)”, 

Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 11, 1993, s. 75. 
662  Süyûtî, el-İtkân, s. 1935; Zerkeşî, el-Burhân, ss. 326 vd. 
663  Bedrettin Çetiner, “Mesel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XXIX, TDV 

Yayınları, İstanbul 2004, s. 299. 
664  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1932; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 173. 



 

   125 

 

emsâlü’l-Kur’ân kavramı hakkında aktarmaya çalıştığımız bu bilgilerin ardından 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin bu konuya nasıl yaklaştığını incelemek istiyoruz. 

4.6.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Emsâlü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı 

a) Zemahşerî’ye göre Kur’ân’da inkârcıların yadırgadıkları, garip karşıladıkları 

küçücük şeyler bile misâl olarak verilmektedir. Bu âyette anlatılmak istenen şey budur. 

Kur’ân’da temsîle başvurulmasından maksat ilâhi mesajın daha iyi anlaşılmasıdır. 

Temsîl ile hedeflenen şey, mananın ortaya çıkarılması ve vehimde olanın görünürde 

olana yakınlaştırılmasıdır. Böylece ilâhi hakikatlerin anlaşılması sağlanmış olur.665  

Zemahşerî’ye göre misâl, anlatılmak istenen olgunun durumuna göre şekillenir. 

Bu itibarla anlatılmak istenen husus ne kadar büyükse misâl o oranda büyük, ne kadar 

bayağı ise misâl de o oranda bayağıdır. Ancak temsîlin büyüklüğü ve bayağılığı verilen 

misâlle ölçülmemelidir. Burada anlatılmak istenen şeyin durumu önemlidir. Misâl 

sahibi buna göre davranır. Açık ve net olarak ortadaki bir hakikatin anlatımı için “ışık” 

ve “nûr”, aksi bir konumdaki bâtıl için “karanlık” misâllerinin verilmesini buna örnek 

gösterebilir. 666  Allah’ın dışındaki varlıklara sığınanların durumunun, yuvaların en 

zayıfı ve en çürüğü olması bakımından örümceğe667 benzetilmesi örneğinde de bu 

durum görülmektedir.668 

Zemahşerî’ye göre darbımesel, tıpkı darabe’l-leben (kerpiç bastı) ile darabe’l-

hâtem (yüzük/mühür bastı) ifadelerindeki gibi misâl vermek, örnek oluşturmak 

manalarına gelmektedir. Bu manada Hz. Peygamber’in, altın bir yüzük 

bastırdığı/yaptırdığı669 ile ilgili hadis örnek gösterilebir.670 

Zemahşerî’ye göre Kur’ân’ın verdiği misâller, akıl sahibi müminlerin 

imanlarını, cehaletin esiri olmuş kâfirlerin ise sapkınlık ve günahını artırmaktadır.671 

Kur’ân’da, en küçük şeylerin misâl olarak verilmesi yadırganacak bir durum değildir. 

Zira Kur’ân’da verilen misâllerin çoğu Arap toplumunda öteden beri oldukça yaygın 

olarak kullanılagelmektedir. Bu nedenle toplumda kullanımı yaygın olan bu anlatım 

biçimi tercih edilmiştir. Bu açıdan inkârcıları hayrete düşürecek bir durum söz konusu 

 
665  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 116. 
666  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 116. 
667  Ankebût, 29/4l. 
668  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 116. 
669  Müslim, el-Libâs ve’z-Ziyne, 1185. 
670  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 118. 
671  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 115 vd. 



 

   126 

 

değildir. 672 Fakat bu noktada dönemin toplum kültüründe yaygın olarak kullanılan 

üslûba ait kelimelerin tercih edilmesiyle bir taraftan muhataplara verilen değeri, diğer 

taraftan ise yaygın olarak kullanılan kelimeler üzerinden dikkat çekerek edebî incelik 

sergilendiğini söylemek mümkündür.  

b) Tabâtabâî nezdinde mesel, herhangi bir şeyi örneklendirerek veya 

temsîllendirerek niteleyen demektir.673 Ona göre Kur’ân’da temsîle başvurulmasından 

maksat, ilâhi gerçekleri açığa kavuşturmaktır.674  

Tabâtabâî’ye göre mesel, sıfat anlamında da kullanılmaktadır. Misâl ve örneğe 

mesel denilmesinin nedeni, dillerde dolaşan ve kendisiyle uyum ve benzerlik taşıyan 

yerlerde geçerli olan bir sıfat olmasındandır. Varlıklar ya güzellikleri ya da kötülükleri 

açısından nitelenirler. Ona göre güzel sıfat ve kötü sıfat olmak üzere iki türlü sıfat 

vardır. Nahl,16/60. âyetindeki mesel “sıfat” demektir.675  

Tabâtabâî’ye göre misl, şibh-şebeh örneğinde olduğu gibi misl ve mesel şeklinde 

ifade edilebilmektedir. Temsîl ile anlatılmak istenen şey, başka bir şeye benzetilerek 

kişinin zihninde canlandırılmakta ve somut hale getirilmektedir. Mesel, arzu edilen 

anlamı temsîl metoduyla muhatabın zihininde canlandırmaya vesile olan cümle veya 

kıssadır.676  

4.6.3. Emsâlü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.6.3.1. Bakara, 2/26: 

ا الَّذ۪ينَ اٰمَنُوا فيََعْلَمُونَ  َ لَا يَسْتحَْـيُ۪ٓ انَْ يَضْرِبَ مَثلًََ مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَاِۜ فَامََّ ا   انَِّ اللَّه انََّهُ الْحَقُّ مِنْ رَب ِهِمِْۚ وَامََّ

 يضُِلُّ بِه۪ كَ 
ُ بِهٰذاَ مَثلًََُۢ  وَمَا يضُِلُّ بِهُ۪ٓ الِاَّ الْفَاسِق۪ينٍَۙ الَّذ۪ينَ كَفرَُوا فيَقَُولُونَ مَاذَُٓا ارََادَ اللَّه

ث۪يراً وَيَهْد۪ي بهِ۪ كَث۪يراًِۜ  

Şüphesiz ki Allah (gerçeği açıklamak için) sivrisinek ve onun da ötesinde 

herhangi bir varlığı örnek vermekten çekinmez. İman edenler bunun (örneklerin) 
Rablerinden (gelen) bir gerçek olduğunu bilirler. Kâfir olanlar ise “Allah böyle 

örnek vermekle ne kastetmektedir ki?” derler. (Allah) onunla birçoğunu saptırır; 

birçoğunu da doğru yola ulaştırır. (Allah) bununla (verdiği örneklerle zaten) 

yoldan çıkmış olanlardan başkasını saptırmaz. 

 
672  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 115 vd. 
673  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 368. 
674  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, ss. 368-369. 
675  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 12, s. 277. 
676  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, ss. 161-162. 



 

   127 

 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyette putların, sinek kadar bir ağırlık ve değerlerinin 

olmadıkları “sivrisinek ve ondan da küçüğü” benzetmesiyle anlatılmıştır. Bu 

bakımdan verilen misâl yadırganamaz ve garip karşılanamaz. Zira böyle bir örneğin 

verilmesi temsîl ile temsîl edilenin birbiri ile uyumlu olması ve maksadı hasıl etmesi 

bakımından oldukça yerinde ve çarpıcıdır.677  

Zemahşerî, Arap toplumunun anlatımlarında farklı hayvan ve haşere türlerini 

temsîl olarak göstermek, oldukça yaygın olduğunu söylemektedir. Örneğin 

sivrisinekle ilgili, “sivrisinekten daha zayıf”, “sivrisinek beyninden daha nadir”, “bana 

bir sivrisinek beynine patladı”, şeklinde kullanımlar bulunmaktadır. Bu tarz hakir 

söylemlerin misâl verilmesi İncil’de de söz konusudur. Bunlar ve buna benzer en 

küçük şeylerin misâl verilmesinin doğruluğu hakkında selîm akıl sahipleri için hiçbir 

şüphe söz konusu değildir. Ancak ret ve inkârlarına mesnet olacak hiçbir kanıt 

getiremeyenler acziyetle ve lafazanlık yaparak üste çıkmaya çalışmaktadırlar. Zira bu 

kimselerin dayanacak başka bir şeyleri bulunmamaktadır.678 

b) Tabâtabâî, bu âyet hakkında şu yorumu yapmaktadır: Yüce Allah bir örnek 

vereceği zaman sivrisinek bile olsa çekinmez. Bu âyet, Ra‘d, 13/19-21. âyetlerinin 

vermek istediği mesaj bakımından aynı içeriğe sahiptir.679 Kur’ân’da vurgulandığı gibi 

gerçekler ancak verilen örneklerle anlaşılabilir.680 Tabâtabâî, bu âyetin yorumunda 

mesellerle ilgili fazla bilgi vermez. İnsanın kötü amelleri sonucunda sapıklığa ve 

körlüğe düşürüleceğini ifade etmektedir.681 

Görüldüğü gibi Zemahşerî ve Tabâtabâî, Bakara, 2/26. âyet hakkında benzer 

düşünceye sahiptir. Bu açıdan aralarında belirleyici ve ayrıştırıcı herhangi bir fark 

bulunmamaktadır. 

c) Bu âyet eksenindeki diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Taberî’nin bu âyet hakkındaki yorumu şöyledir: Bu âyet müminlerin güzel 

inanışlarını, inanmayanların yanlış düşüncelerini ve onların Kur’ân hakkında şüphe 

uyandırmaya çalıştıklarını açıklamaktadır. Kur’ân’da sinek, örümcek ve benzeri 

önemsiz hayvanlar misâl olarak verilmiştir. Birtakım bilgisiz Yahudilerin Kur’ân 

 
677  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 116. 
678  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 116. 
679  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 93. 
680  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 95. 
681  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 95. 



 

   128 

 

hakkında şüphe uyandırmak için “Bu Allah kelâmına benzemiyor.” sözleri üzerine bu 

âyet nâzil olmuştur.682 

Râzî’nin bu âyet hakkındaki yorumu şöyledir: Yüce Allah tarafından Kur’ân’ın 

mu‘cize olduğu bildirilince, ta‘n eden kâfirlerin ileri sürdüğü şüphelere bu âyette cevap 

verilmektedir. “Kâfirlere göre Kur’ân’da arı, sinek, örümcek ve karıncadan 

bahsedilmesi fasih kimselerin sözlerinde bile yoktur. Kur’ân’da bunlara yer evrilmesi 

onun mucize oluşunun ötesinde fasih bir kelam oluşuna bile zarar verir.” Oysaki yüce 

hikmetler ihtiva eden bu gibi şeylerin Kur’ân’da yer alması onun fesâhatine zarar 

vermeyeceği bu âyette bildirilmektedir. İşte bu da, bu âyetin, bir önceki âyet ile nasıl 

ilgili olduğuna işarettir.683 

Bilmen’e göre, yüce hikmet ve maslahat içerikli mesellerin Kur’ân’da yer alması 

onun ilâhi bir kitap olmasına enge teşkil etmez. Bu tarz misâller, benzeyişi öz bir tarzda 

ve tesirli bir şekilde anlatmak için edebî makalelerde de kullanılmaktadır. Örneğin sesi 

güzel olana “bülbül”, gözü güzel olana “âhû” dendiği gibi.684  

4.6.3.2. Ra‘d, 13/35: 

عُ  تلِْكَ  وَظِلُّهَاِۜ  دَُٓائِمٌ  اكُلُُهَا  الْانَْهَارُِۜ  تحَْتِهَا  مِنْ  تجَْر۪ي  الْمُتَّقُونَِۜ  وُعِدَ  الَّت۪ي  الْجَنَّةِ  وَعقُْبىَ  مَثلَُ  اتَّقَوْاَۗ  الَّذ۪ينَ  قْبىَ 

 الْكَافِر۪ينَ النَّارُ  

“Muttakîlere (duyarlı olanlara) vaat olunan cennetin örneği şöyledir: Altından 

ırmaklar akar. Yemişleri ve gölgesi devamlıdır. İşte şu, takvâlı (duyarlı) olanların 

(mutlu) sonudur. Kâfirlerin sonu ise ateştir.” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyette cennetin durumu misâlle anlatılmaktadır. 

Cennet, altından ırmakların aktığı has bir bahçeye benzetilmektedir. Bu âyette gaybî 

olan bir hakikat görünür bir örnekle anlatılmak istenmiştir.685 

b) Tabâtabâî, Ra‘d, 13/17. âyetini yorumlarken darbımesel deyimine vurgu 

yapmış, bu bağlamda şunları söylemiştir: Darbımesel; “gerçek manada açıklanmak 

istenen bir hususun daha iyi anlaşılabilmesi için meselin hükmünün kendisine 

benzeyen bu hususun içine sabitleştirip yerleştirmekten ibarettir.”686 

 
682  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 1, s. 423 vd.  
683  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 1, s. 144. 
684  Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, Bilmen Yayınevi, İstanbul 

1985, C. 1, s. 30. 
685  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 512. 
686  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 338. 



 

   129 

 

Zemahşerî’ye göre Ra‘d, 13/35. âyetinde gaybî hakikatler görünür bir örnekle 

anlatılmaktadır. Tabâtabâî’ye göre ise ilâhi gerçekler açığa kavuşturulmaktadır. İki 

müfessirin benzer düşünceye sahip oldukları görülmektedir. Bu açıdan aralarında 

herhangi bir fark bulunmamaktadır. 

c) Bu âyet eksenindeki diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Taberî bu âyette Yüce Allah’tan korkanlara vaat edilen cennetin zikredildiğini 

ifade etmektedir.687 

Râzî’ye göre bu âyette, müttakilere verileck mükâfaat söz konusu edilmektedir. 

Müttakiler için hazırlanan cennet, altından ırmaklar akan, yemişleri ve gölgeleri 

devamlı, olarak tasvir edilmektedir. Cennetin bu üç vasıfla nitelendirilmesinin 

ardından muttakilerin âkibetinin, bu cennet olduğu açıklanmaktadır. Yani muttakilerin 

sonunun cennet, kâfirlerin ise cehennem denmektedir. Râzî’ye göre muttakilerin 

mükâfaatı, her tür şaibeden uzak, daimi olma özelliğine sahip sayısız faydalardır.688 

Yazır ise bu âyet hakkında Râzî’nin yorumuna benzer bir yorum yapmakta ve 

şöyle söylemektedir: Müttakilere vaad edilen cennetin misal’i, altından ırmaklar akar 

ki; Muhammed 47/15’te belirtildiği gibi berrak su, halis süt, lezzetli şarap ve süzülmüş 

baldan olanları vardır. Meyve ve gölgeleri kesintisiz ve ebedidir. İşte özellikleri 

açıklanan bu cennet kötülük, küfür ve günahlardan sakınıp, ilâhi emirlere hakkıyla 

uyanların akıbetidir. Kâfirlerin gideceği yer ise ateştir.689 

4.6.3.3. Ankebût, 29/43: 

ا الِاَّ الْعَالِمُونَ   وَتلِْكَ الْاَمْثاَلُ نضَْرِبُهَا لِلنَّاسِِۚ وَمَا يَعْقِلـُهَُٓ

“İşte biz şu örnekleri insanlar için veriyoruz; onları (gerçeği) bilenlerden başkası 

akıl etmez.” 

a) Zemahşerî, bu âyet hakkında şu yorumu yapmaktadır: Kureyş’in cahil takımı, 

“Muhammed’in Rabbi sivrisineği misâl veriyor.” diyerek alay ediyorlardı. Yani 

koskoca Tanrı’nın sinekle ne işi olur demeye getiriyorlardı. İşte bundan dolayı; “Allah, 

bilenler bilir.” buyurdu.690 Yani bu temsîllerin hikmetini ancak âlimler bilir ve akleder; 

zira temsîl ve teşbihler birtakım gizli ve gizemli manalara ulaştıran yollardır. Bu teşbîh 

 
687  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 13, s. 552. 
688  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 19, s. 60.  
689  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 5, s. 154. 
690  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 440. 



 

   130 

 

müşrikle muvahhid arasındaki farkı ortaya koymaktadır. Teşbîh ve temsîller kapalı 

manaları ortaya çıkardığı gibi onların örtülerini açarak o manaları zihinlere tasvîr 

eder.691  

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyet, Kur’ân’da anlatlan misallerin tüm insanlara hitap 

ettiğine işaret etmektedir. Fakat hakiki manalarını ve asıl makasadın özünü ancak 

eşyanın hakikatini düşünen ve sadece zahiri ile yetinmeyen âlimler anlayabilir. Bu 

manaya işaret eden âyette; “onu akledemez” ifadesidir. Âyette şöyle dememiştir; ona 

veya muhteva ettiği manaya inanmaz dememiştir.692 

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân’da anlatılan misalleri anlama bakımından insanlar 

farklı farklıdır. Bazıları duyduğunda onun sadece lafızlarını anlar, görünürdeki 

mefhumunu tasavvur eder, onun derinlerine inmez. Kimisi de âyeti duyduğunda 

kasdedilenin derin manasının peşine düşer ve muhteşem hakikati düşünür.693 

Tabâtabâî’ye göre burada, Yüce Allah’tan başka ilah edinenlerin durumunun en 

zayıf eve sahip olan örümceğin evine benzetilmesi sadece basit olarak şiirsel bir 

ifadeden veya apaçık gerçeği ifade eden bir gerçekten ibaret değildir. Aksine burdaki 

mana, önceki âyette işaret edilen gerçek hakikate bir göndermedir.694 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Ankebût, 29/43. âyeti eksenindeki yorumlarının 

benzerlik arz ettiği görülmektedir. Her ikisine göre de Kur’ân’da ilâhi hakikatler 

misallerle anlatılmak istenmektedir. Bu itibarla bu konuda aralarında herhangi bir fark 

bulunmamaktadır.  

c) Bu âyet eksenindeki diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Taberî’nin bu âyet hakkındaki yorumu şöyledir: Kur’ân’da, sivrisinek ve 

örümcek gibi bir kısım varlıkların misal gösterilmesi üzerine Kureyş’in beyinsizleri 

bu âyetleri alaya almışlardır. İşte bu âyette, Kur’ân’daki misallerin, ancak ilimde 

derinleşenlerce anlaşılabileceği açıklanmış, cahillerin bunları anlamayış nedenleri ise 

Kur’ân’ın eksikliğinden olmayıp kendilerinden kaynaklandığı ortaya konmuştur.”695  

 
691  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 440. 
692  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 16 s. 136. 
693  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 16, s. 136. 
694  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 16, s. 136. 
695  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 18, ss. 406-407. 



 

   131 

 

Süyûtî’ye göre “Andolsun biz Kur’ân’da insanlara her çeşit misali getirip 

anlattık.” Rûm, 30/58. âyeti ile “Biz bu misalleri insanlara anlatıyoruz, ama onları, 

bilenlerden başkası düşünüp anlamaz.” Ankebût, 29/43. âyetleri, Kur’ân’da emsâlin 

varlığına delalet etmektedir.696 

Bilmen’e göre Kur’ân, kulların yanlış telâkkilerde bulunmamaları için misâller 

vererek uyarmaktadır. Ayrıca misâlleri ancak latif, manidar ve güzelce inkişafına 

medar olan uyanık ruhlu, münevver kalpli ve nezih vicdanlı kimseler anlayabilir ve 

takdir edebilir.697 Bilmen âyetin nüzûlü ile ilgili şu rivayeti nakletmektedir: Kureyş 

müşriklerinden bazıları; “Muhammed neden sıkılmıyor da karıncalardan, 

örümceklerden, sivrisineklerden misâller irat ediyor?” diyerek gülmeleri üzerine o 

cahilleri ihtar için bu âyet nâzil olmuştur.698  

4.6.4. Değerlendirme  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Bakara, 2/26, Ra‘d, 13/35 ve Ankebût, 29/43. 

âyetleri hakkındaki yorumlarından şunları söyledikleri anlaşılmaktadır: Kur’ân’da 

gösterilen misâllerin çoğu Arap toplumunda öteden beri oldukça yaygın olarak 

kullanılan ve bilinen bir gelenektir. Bu nedenle Kur’ân, toplumun alışık olduğu bu 

anlatım biçimini kullanmıştır. Bu açıdan inkârcıların hayret etmelerini gerektirecek bir 

durum söz konusu değildir. 

Zemahşerî’ye göre misâlin büyüklüğü anlatılmak istenen hususa orantılı olarak 

verilir. Her iki müfessir nezdinde misâller, akıl-ı selim müminlerin imanlarını 

kuvvetlendirirken kâfirlerin azgınlıklarını artırır.  

Her iki müefssire göre göre temsîli anlatım ile olgular somutlaştırılmak suretiyle 

zihnin açık ve netleşmesini sağlamak, böyle ilâhi hakikatlerin muhataplarınca en iyi 

şekilde anlaşılmasını temin etmektir.  

Görüldüğü gibi hem Zemahşerî hem de Tabâtabâî, emsâlü’l-Kur’ân hakkında 

benzer düşüncelere sahiptir. Bu açıdan aralarında herhangi bir fark söz konusu 

değildir. 

 
696  Süyûtî, el-İtkân, s. 1932. 
697  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 5, s. 2666. 
698  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 5, s. 2666. 



 

   132 

 

Emsâlü’l-Kur’ân başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde inceledikten 

sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden hurûf-ı mukatta‘a başlıklı 

bölümüne geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konuya bakışları önem arz 

etmektedir. 

4.7. Hurûf-ı Mukatta‘a  

4.7.1. Kavramsal Çerçeve 

Harf sözcüğünün cem’i olan hurûf ile mukatta‘a kelimelerinden mürekkep olan 

Hurûf-ı mukatta‘a “kesilmiş, ayrılmış” anlamına gelen bir terkiptir.699 Kur’ân’da 36 

yerde geçen k-t-‘a kökünden gelen kelimeler, “kesmek; yol kesmek, sıla-i rahmi terk 

etmek, ateşten elbise kesmek, zalimlerin kökünün kesilmesi, herhangi bir şeyi kesmek, 

parçalamak, geçmek, ayırmak, kesin karar, kesit, kıta parçası” gibi anlamlara gelir.700 

Kur’ân’da 29 sûrenin başında bir veya birkaç harfin birleşiminden müteşekkil 

harfler bulunmaktadır. Sûre başlarındaki bu harflere el-hurûfu’l-mukatta‘a (kesik hece 

harfleri) denilmektedir.701 Hangi manaya geldikleri ya da sûre başlarındaki bulunuş 

amaçları tam anlamıyla bilinemediğinden hurûf-ı mübheme şeklinde de tabir 

edilmektedir.702 

Mukatta‘a “bir şeyi bütününden ayırmak” anlamında olan kat‘ kelimesinden 

türetilmiş sıfattır. İlgili harflerden kelime oluşturulurken, adlarıyla telaffuz 

edildiklerinden dolayı bağımlı olmayan, ayrı ayrı harfler anlamında hurûf-ı mukatta‘a 

şeklinde anılırlar. Ayrıca bu harflere hurûf-ı teheccî, sûrelerin baş harflerini 

oluşturmalarından dolayı evâilü’s-süver veya fevâtihu’s-süver de denilmektedir.703  

Hurûf-ı mukatta‘a harfleri 14 tanedir ve bunlar 14 şekildedir. Hurûf-ı mukatta‘a 

şu harflerden oluşmaktadır: (ا، ح، ر، س، ص، ط، ع، ق، ك، ل، م، ن، ه، ي).704 Harf sayısına 

göre bazı sûrelerde şu şekilde geçmektedir: 

Bir harften oluşanlar:  ص Sâd sûresi,  ق Kâf sûresi, ن Kalem sûresi 

 
699  Duman ve Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, DİA, C. 28, s. 401. 
700  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 408; Okuyan, Kur’ân-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, ss. 522-525. 
701  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 130. 
702  Duman ve Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, DİA, C. 28, s. 401. 
703  Duman ve Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, DİA, C. 28, s. 401. 
704  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 39-40. 



 

   133 

 

İki harften oluşanlar:  طس Neml sûresi, يس Yasin sûresi, حم Mü’min, Fussilet, 

Câsiye, Ahkâf, Zuhruf, Duhan sûreleri, طه Tâhâ sûresi. 

Üç harften oluşanlar: الم Bakara, Âl-i imrân, Ankebût, Rûm, Lokman ve Secde 

sûreleri, الر Yûnus, Hûd, Yûsûf, İbrâhîm ve Hicr sûreleri,  .Kasas ve Şuara sûreleri  طسم 

Dört harften oluşanlar: المص A‘râf sûresi, رالم  Ra‘d sûresi. 

Beş harften oluşanlar: كهيعص Meryem sûresi, حم عسق Şûrâ sûresi.705 

Mekke’de nâzil olan 27 sûreyle Medine’de nâzil olan 2 sûrenin (Rahmân-Âl-i 

İmrân) ilk âyetinde mukatta‘a harfleri yer almaktadır. Söz konusu bu harfler, ilk 

dönemden beri Kur’ân hakkındaki araştırmacıların dikkatini celbetmiş, daha sonraki 

dönemlerde doğu ve batı âlimlerinin çalışma ve araştırmalarına konu olmuştur.706 

Hurûf-ı mukatta‘anın i‘râbları ve okunuşları konusunda farklı görüşler ileri 

sürülmüştür.707  Bunların tam bir âyet sayılıp sayılmadığı konusunda ihtilaf vardır. 

Kûfeli kıraat âlimleri, bu harflerden bazılarını bir âyet bazılarını iki âyet saymış, bir 

kısmını da ilk âyetin kesiti olarak görmüşlerdir. Basralı kıraat âlimlerine göre hiçbirisi 

tam bir âyet değildir. 708 İslam âlimlerinin hurûf-ı mukatta‘anın tefsiri hakkındaki 

görüşlerini iki grupta ele almak mümkündür: 

1. Genel itibariyle selef âlimlerinden oluşan bir grubun görüşüne göre mukatta‘a 

harflerinin tevilini ancak Yüce Allah bilir. Bu nedenle bu harfler hakkında yorum 

yapılması caiz değildir.709  Bu görüşe sahip olanlardan ön plana çıkanlar şunlardır: 

Hulefâ-yi Râşidîn, İbn Mes‘ûd, İbn Abbas gibi sahâbîlerin bu görüşte olduğu, 710 

Şa‘bî, Süfyân es-Sevrî, İbn Hibbân, İbn Hazm, Ebû Hayyân el-Endelüsî ve Süyûtî gibi 

âlimlerin de bu görüşe katıldığı, genellikle Şî‘a imamlarının görüşünün de bu şekilde 

olduğu ifade edilmektedir.711 

 
705  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, ss. 130-131.  
706  Ali Akpınar, “Kur’ân’da Hece Harfleri (Hurûf-i Mukattaa) ve Kuşeyrî’nin Hece Harfleri 

Yorumu”, Tasvvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, Ankara 2003, s. 55.  
707  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, s. 242. 
708  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 41-42; Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, s. 237. 
709  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 2, s. 3; Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, s. 42. 
710  Kurtubî, el-Câmî‘, C. 1, s. 237; Süleyman Ateş, İşârî Tefsir Okulu, Ankara Üniversitesi 

Basımevi, Ankara 1974, s. 101; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 132. 
711  Süyûtî, el-İtkân, s. 1372; Zerkeşî, el-Burhan, s. 123; Kurtubî, el-Câmî‘, C. 1, s. 237; Tabersî, 

Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, s. 42; M. Zeki Duman ve Mustafa Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 28, TDV Yayınları, İstanbul 1998, s. 401. 



 

   134 

 

Şevkânî’nin hurûf-ı mukatta‘anın anlamı konusunda herhangi bir görüş 

bildirmediği ancak bu harflerin indirilişinde mutlaka bir hikmetin bulunduğunu, fakat 

bu hikmetin insanlar tarafından kavranamayacağını söylemekle yetindiği 

kaydedilmektedir. Bu konuda Hz. Peygamber’den hiçbir açıklamanın yapılmamış 

olması, sahâbe ve tâbiîne ait farklı görüşlerin ortak bir zeminde buluşturulamaması ve 

ileri sürülen anlamların hiçbirisinin Arap dilinde yaygın olmaması gibi nedenlerin 

Şevkânî’nin bu konuda görüş bildirmemesine sebep teşkil ettiği zikredilmektedir.712 

Oysaki Kur’ân’ın âyetleri içinde çok az bir yere sahip olan bu harflerin 

anlamının bilinmemesi, Kur’ân’ın temel gayesi olan insanları hidâyete eriştirme 

fonksiyonunu hiçbir şekilde etkilemeyeceği söylenmektedir.713 

Ebû Bekir İbnü’l-Arabî’ye göre Kur’ân’ın iniş sürecinde Araplar bu harflerin 

anlamlarını biliyorlardı. Şayet müşrikler, bunların manalarını bilmemiş olsalardı bu 

konudaki kullanıma karşı eleştiride bulunurlardı. 714  Öte yandan itirazda 

bulunmadıkları gibi Kur’ân’ın dil zenginliği açısından fasîh ve beliğ bir üslûba sahip 

olduğu hakkında itirafta bulunmuşlardır.715 

2. Sonraki dönemlerde içlerinde kelâmcıların da bulunduğu bir grup âlime göre 

hurûf-ı mukatta‘anın anlamlarının araştırılması zorunludur. Zira “apaçık bir Arapça 

ile” 716  indirilen Kur’ân’da, anlaşılamayan lafızların olması onun bu özelliğiyle 

örtüşmez. Arap geleneğinde kullanımının olduğunu ileri süren İbn Atıyye el-

Endelüsî’nin mukatta‘a harflerinin tefsir edilmesinden yana olduğu zikredilir. 717 

Araplarda harflerin bazıları ile yetinmek geleneksel alışkanlıktır. Nitekim şâirin kultü 

lehâ kıfî fe kâlet ka’ (O kadına dur!) dedim, o da ka! (durdum), dedi, sözünde bu 

görülmektedir. Buradaki ka, durdum manasında vekaftü kelimesinin kısaltılmışıdır.”718 

İbn Teymiyye‘nin selefî bir âlim olmasına rağmen mukatta‘a harflerinin tefsir 

edilmesinden yana olduğu zikredilmektedir. Çünkü onun nezdinde Âl-i İmrân, 3/7. 

 
712  Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-San’ânî el-Yemenî (ö. 

1250/1834), Fethu’l-Kadîr, Dâru’l-Mârife, Beyrut 2007, ss. 22-25. 
713  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 132. 
714  Duman ve Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, DİA, C. 28, s. 402. 
715  Süyûtî, el-İtkân, s. 1385. 
716  Şu‘arâ, 26/195. 
717  İbn Atıyye el-Endelüsî (ö. 541/1147), el-Muharrerü’l-Vecîz, Dâru’l-Hayr, Beyrut 2007, ss. 99-

102. 
718  İsmail Hakkı Bursevî, Rûhu’l-Beyân Tefsîri, C. 1, iht. Muhammed Ali Sabûnî, Damla Yayınları, 

İstanbul 1997, s. 57. 



 

   135 

 

âyetinde bilinemeyeceği bildirilen husus, müteşâbih manası ve tefsiri değildir. Orada 

bildirilen müteşâbihâtın tevilinin Allah’tan başkasının bilemeyeceği hususudur. 719 

Hurûf-ı mukatta‘anın anlamları hakkında ileri sürülen görüşlerin yirmiyi geçtiği 

söylenmiştir. Söz konusu görüşlerin hicri ikinci ve üçüncü yüzyıllarda ortaya çıktığı 

anlaşılmaktadır. Ancak daha sonra ileri sürülen görüşlerin bunların tekrarından ibaret 

olduğu zikredilmektedir.720  

4.7.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Hurûf-ı Mukatta‘aya Yaklaşımı 

a) Zemahşerî’nin mukatta‘a harfleri hakkındaki görüşleri şöylece özetlenebilir: 

Bu harfler, müstakil birer isim olarak tek tek okunan, müsemmâları sözü oluşturan 

basit harflerdir.721 Bunlar sûrelerin isimleridir. Çoğunluk bu görüştedir.722 Bu harflerin 

kullanılması Kur’ân’ın bizâtihi kendisine dikkat çekmek içindir. 723  Bu harflerle 

muârızların dikkati çekilmektedir. Kur’ân’ın, kendi kullandıkları harflerden 

müteşekkil bir kelâm olup bir beşer sözü olmayıp Allah tarafından gönderildiğinin 

anlaşılmasını sağlamaktır.724 Bu harfler Kur’ân’ın i‘câzlığını gözler önüne sermek için 

kullanılmıştır. Zemahşerî’nin en çok önemsediği mesele Kur’ân’ın mu‘ciz oluşu 

meselesidir.725  

Zemahşerî’ye göre bu harflerin Kur’ân’ın çeşitli yerlerine serpitirimiş olmasının 

sebebi, mevzuların gönüllere iyice yerleşmesini sağlamak için tekrar metodunun 

kullanılmasıdır.726 Hz. Peygamber’in kimseden bir şey öğrenmemiş olmasına rağmen 

anlaşılması zor olan ifadeler kullanması onun nübüvvetine delâlet eder.727 Arapların 

sözü ifade etme üslupları çeşitlilik arz etmektedir. Bu nedenle mukatta‘a harfleri hep 

aynı düzen içerisinde zikredilememiş, sûre başlarındaki harflerde bu çeşitlilik üslûbu 

izlenmiştir. Bu harflerin her birinin başında bulunduğu sûreye tahsis edilmesinin özel 

bir nedeni bulunmamaktadır. Maksat dikkat çekmektir. Bunlardan bazılarının müstakil 

âyet sayılırken diğer bazılarının sayılmaması tevkîfîdir. Yani vahye dayalı olup bu 

 
719  Duman ve Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, DİA, C. 28, s. 402. 
720  Zerkeşî, el-Burhan, s.123; Süyûtî, el-İtkân, s. 1385. 
721  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 30.  
722  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 37-38. 
723  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 37. 
724  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 37-38. 
725  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 37-38. 
726  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 40. 
727  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 38-39. 



 

   136 

 

konuda kıyâsa yer yoktur.728  Bu harflerin kendilerinden sonra gelen kelimelerden 

bağımsız ve müstakil manalı kelimeler olarak düşünülmesi halinde her birinde tam 

vakıf yapılması gerekir. Bu harfleri başındaki sûrelerin isimleri olarak telakki edenlere 

göre bunların i‘râb’da mahalli vardır. Buna göre bunlar özel isim gibidirler.729 Bunları 

sûrelerin isimleri olarak görmeyenlere göre yeni başlayan cümleler ve müfred 

kelimeler gibi bunların i‘râb’da mahallinin olması söz konusu değildir.730 

b) Tabâtabâî’ye göre mukatta‘a harfleri, başında bulunduğu sûre hakkında 

muhtevâ bakımından remz ve gizli bir işaret taşımaktadır. Bu harfler ile başında 

bulundukları sûreler arasında özel bir bağ bulunmaktadır. Mukatta‘a harfleri Yüce 

Allah ile Hz. Peygamber arasında gizli rumuzlardır ve Kur’ân’ın özünü 

oluşturmaktadır.731 Bunların Kur’ân’ın çeşitli sûrelerinin başında yer alması sadece 

Kur’ân’a özgü bir durum olup diğer semâvî kitaplarda mevcut değildir.732 

Tabâtabâî, bu harflerin manaları hakkında Tabersî’nin şu görüşlerine yer 

vermektedir: Hurûf-ı mukatta‘a müteşâbihattan olup tevilini ancak Yüce Allah bilir. 

O’nun dışında kimse bilemez. Bu harfler Kur’ân’ın ve başında bulundukları sûrelerin 

isimleridir. Bunlar, çeşitli sûre başlarına serpiştirilerek Yüce Allah’ın isim veya 

sıfatlarına delalet eden ism-i a‘zamlardır. Kur’ân’da yemin edilen âyetlerde olduğu 

gibi bunlara da yemin edilmektedir.733  

Tabâtabâî’ye Câfer es-Sâdık, mukatta‘a harflerini Allah’ın isim ve sıfatlarının 

Kur’ân’a dağılmış hali olarak görmektedir. Tabâtabâî’ye göre ism-i a‘zamı bu 

harflerden yalnız Hz. Peygamber ile imamın bulabileceği şeklindeki bu ve buna benzer 

rivâyet ve tercihler zayıf olarak telakki edilmektedir.734 

 
728  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 40-41. 
729  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 41-42. 
730  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 30-41. 
731  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 18, s. 6 vd.  
732  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 18, s. 6. 
733  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 18, s. 6; Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, ss. 41-45. 
734  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî Ebû Ca‘fer 

Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî (ö. 381/991), Me‘âni’l-Ahbâr, 

nşr. Ali Ekber el-Gıfârî, Beyrut 1410/1990, s. 22 vd.; Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 18, ss. 6-9; Ateş, 

İşârî Tefsir Okulu, s. 51. 



 

   137 

 

4.7.3. Hurûf-ı Mukatta‘aya Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.7.3.1. Bakara, 2/1: 

 الُٓمُِٓۚ  

“Elif-Lâm-Mîm.” 

a) Zemahşerî’nin bu konu hakkında önemli bulduğu görüşlerden biri, 

hecelenerek okunan bu lafızların müstakil birer isim ve müsemmaları sözü meydana 

getiren basit harflerden ibaret olduğudur. Bu yaklaşımını ise şu örnekle 

açıklamaktadır: Darabe ضرب kelimesinin hecelenmesiyle dat  ض dah’ın, râ  ر reh’in, be 

 .ise beh’in  ismidir. Ayrıca müsemma olan harfler, aynı onlara işaret eden isimlerdir ب

Her biri lafızdır. Ancak musemmalar tek tek harf konumundayken isimleri en az üç 

harf olduklarında Araplar, isimlendirmede musemmayı gösterme yoluna gitmişlerdir. 

Musemma olan harfleri onlara işaret eden isimlerin başına koymuşlardır. 735 

Zemahşerî’ye göre bu harfler mu‘râb isimlerdir. Bunların sonlarının sakin oluşu 

mebnî olduklarına işaret etmez. Bu harflerin sonlarındaki sakinlik Zeyd, Amr gibi 

isimlerin sonlarının sakin oluşuna benzer. Çünkü bunların sonlarının sakin olması, 

i‘râbı gerektiren herhangi bir âmilin etkisinde kalmadıkları içindir. Mebnî konumunda 

gelselerdi, keyfe, hâulâi, eyne kelimelerinde olduğu üzere belirli harekeye mebnî 

olurlardı. Fakat nûn, kâf, sâd örneklerinde bulunan iki sakin harf, beraber olarak 

telaffuz edilmezlerdi.736  

Zemahşerî, mukatta‘a harflerinin sûrelerin başında yer almalarının manası 

konusunda şu açıklamalara yer vermektedir: Bunlar sûrelerin isimleridir. Geneli bu 

görüş üzerinde ittifak etmektedir. Sîbeveyh’in (ö. 180-796) mukatta‘a harflerine 

ayırdığı bölümü “sûre isimlerine dair bab” diye adlandırdığını söylemektedir. 737 

Sûrelerin isimleri olarak değerlendirildiklerinde iki kısma ayrıldığını da ifade 

etmektedir: Birincisi i‘râba elverişli olmayanlardır. المر ve  كهيعص bu duruma örnek 

olarak gösterilebilir. İkincisi ise i‘râba elverişli olanlardır. Bunlara  ،ن، ص، ق ve benzeri 

 
735  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 30.  
736  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 31. 
737  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 36. 



 

   138 

 

tek isim halinde veya يس ,طس  ,حم gibi birden fazla ismin müfred vezinde cem olmuş 

haline örnek gösterilebilir.738  

Zemahşerî, sûrelerin bu lafızlarla isimlendirilmesini şu şekilde 

yorumlamaktadır: Hakkı bâtıldan ayıran Kur’ân bu kelimelerden oluşmuştur. Yani bu 

lafızların müsemmâları olan harflerden mürekkep kelimelerden müteşekkildir. 

Nitekim, Yûsuf, 12/2. âyetinde bu husus ifade edilmektedir.739 Zemahşerî, bunların 

isimleriyle değil de salt harf olarak yazılmış olmalarını şu şekilde izah etmektedir: 

Kelimeler bizzat harflerden mürekkeptir. Bir şeyin birine yazdırılması sırasında “şöyle 

şöyle yaz.” denilmekte ve isimleriyle telaffuz edilmektedir. Yazı yazılırken de bizatihi 

harflerin kendileri yazılmaktadır. İşte alışılagelen bu uygulamanın sûre başlarındaki 

harflerinin yazımında da devam ettiği görülmektedir.740 Bu harflerin bitişik telaffuz 

edilmesi halinde bu okuyuştan herhangi bir anlam çıkarılmaması gibi nedenlerden 

ötürü isim olarak yazılmayıp harf olarak yazılmasında karışıklık gibi bir sebebiyet 

teşkil etmeyeceğini bildirmektedir.741 

Zemahşerî’nin bu konu hakkında önemli bulduğu görüşlerden diğeri ise 

mukatta‘a harfleriyle Kur’ân’ın bizâtihi kendisine dikkat çekilmek istenmektedir. Bu 

görüş Zemahşerî’ye göre oldukça kuvvetli olup kabule değer bir görüştür. Mukatta‘a 

harfleriyle muârızların dikkati çekilmekte, Kur’ân’ın kendi kullandıkları harflerden 

oluşturulmuş bir kitap olduğunu göstererek muhataplarını bu konuda tefekküre 

yöneltmektedir. Böylece söz ustası olmalarına karşın Kur’ân’ın bir benzerini 

oluşturmaktaki âcizlik nedeninin Kur’ân’ın, bir beşer sözü olmayıp Yüce Allah 

tarafından geldiğini anlamalarını temin etmektir.742 

Zemahşerî’nin nezdinde ön plana çıkan bir diğer görüşü; mukatta‘a harflerinin 

Kur’ân’ın i‘câzlığını gözler önüne sermek için kullanılmasıdır. Zemahşerî, Arapların 

harflerle konuştuğunu, bu konuda ister ümmî ister Ehl-i kitap olsun hiçbir farkı 

olmadığını, bu harflerin isimlerini sadece okuma yazma bilenlerle Ehl-i kitaptan 

öğrenmiş olanların bildiğini, dolayısıyla ümmî743  olan Hz. Peygamber’in bunların 

isimlerini kendiliğinden biliyor olmasının mümkün olmadığını söylemektedir.744  

 
738  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 36 
739  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 36. 
740  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 36.  
741  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 36-37. 
742  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 37. 
743  Ankebût, 29/48 
744  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 38. 



 

   139 

 

Zemahşerî’ye göre mukatta‘a harfleri, tıpkı kıssalardaki gibi Kureyşlilerin daha 

önceden bilmedikleri şeylerdir. Bu itibarla bunların tamamı ve Kur’ân, vahyedilmiş 

olup Hz. Peygamber’in hakikaten Peygamber olduğunu kanıtlaması bakımından 

kıssalar gibidir. Diğer taraftan bu harflerin Kur’ân’da sûre başlarında bu şekilde 

bulunuyor olması, ümmî olmasına rağmen anlaşılması mümkün olmayan ifadeler 

kullanması Hz. Peygamber’in nübüvvetine delâlet etmektedir.745  

Zemahşerî’ye göre bu harflerin Kur’ân’da toplu bir biçimde değil de çeşitli 

yerlere dağıtılmış olmasının nedeni şudur: Muhataplarına meydan okuyan kelâmın 

sadece bu harflerden müteşekkil olup başka bir şey olmadığına farklı sûrelerde tekrar 

tekrar dikkat çekmektir. Kur’ân’ın kullandığı bu metot, maksadın hasıl olması 

bakımından daha etkili ve daha tesirli bir yöntemdir. Kur’ân’daki tekrarların tamamı 

için aynı şey söz konusu olup, tekrar edilen mevzuların gönüllere iyice yerleşmesini 

sağlamaktır.746  

Zemahşerî’ye göre bu harflerin hep aynı düzen içerisinde zikredilemeyişinin 

nedeni şudur: Arapçanın kelime yapısı asgari üç, azami beş harften oluşmaktadır. 

Arapların sözü ifade ederken kullandıkları üsluplar çeşitlilik arz etmektedir. Bu 

nedenle sûre başlarındaki harflerde de bu çeşitlilik üslûbu izlenmiştir.747 

Zemahşerî’ye göre mukatta‘a harflerinden her birinin başında bulunduğu sûreye 

tahsis edilmesinde özel bir sebep aranmaz. Burada maksat dikkat çekmektir. Bu durum 

birisinin çocuklarına isim verirken birine Zeyd, diğerine Amr demesine benzer. Bu 

kişiye, çocuklarına farklı farklı isim verdin denemez. Çünkü isimlendirmenin amacı 

bir şeyi diğerinden ayırt etmektir.748 Ona göre bu harflerin bazılarının müstakil âyet 

sayılırken diğer bazılarının sayılmaması tevkifidir. Yani vahye dayalıdır. Bu nedenle 

bu konuda kıyâs yapılması söz konusu olamaz.749  

b) Tabâtabâî, bu âyeti tefsir ederken mukatta‘a harfleri hakkında herhangi bir 

açıklamada bulunmamıştır. Yalnız Şûrâ sûresinde ele alacağını ifade etmektedir.750 

Bakara, 2/1. âyeti ekseninde hurûf-ı mukatta‘a hakkında sadece Zemahşerî 

yorum yapmış, Tabâtabâî ise konu hakkındaki yorumunu Şûrâ sûresinde yapacağını 

 
745  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 38-39. 
746  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 40. 
747  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 40. 
748  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 40-41. 
749  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 41. 
750  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 46. 



 

   140 

 

ifade ederek bu âyette herhangi bir açıklamada bulunmamıştır. Bu itibarla bu âyet 

eksnindeki iki müfessirin görüşleri burada mukayese edilememiştir. Ancak her iki 

Müfessirin görüşlerini mukayese edebilmemiz açısından sadece Zemahşerî’nin 

açıklamada bulunduğu bu âyet örnek olarak alınmıştır. Çünkü Zemahşerî, mukatta‘a 

harfleri hakkındaki açıklamalarını Bakara, 2/1’de yaparken Tabâtabâî, Şûrâ, 42/1-2’de 

ele almıştır. Bu nedenle iki müfessirin görüşleri daha sonra mukayese edilecektir. 

c) Bu âyet eksenli diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Taberî, bu âyetteki harflere mukatta‘a harfleri dendiğini ancak manaları 

hakkında çeşitli görüşler ileri sürüldüğünü ifade etmektedir. O, bu konuda ileri sürülen 

görüşleri şöyle nakletmektedir:751  

1) Katâde, Mücâhid ve İbn Cüreyc’den nakledilen bir görüşe göre bu harfler 

Kur’ân’ın isimlerindendir.  

2) Mücâhid’den nakledilen başka bir görüşe göre bunlar, bazı sûrelerin girişi 

mahiyetinde olup Yüce Allah sûrelerden bazılarına bu harflerle başlamaktadır. 

3) Abdurrahman b. Zeyd’den nakledilen bir görüşe göre başında bulundukları 

sûrelerin isimleridir. 

4) Süddî ve Şa‘bî’den nakledilen bir görüşe göre Yüce Allah’ın ism-i 

a‘zamıdırlar. 

5) Abdullah b. Abbas ve İkrime’den nakledilen bir görüşe göre Yüce Allah’ın 

kendileriyle yemin ettiği isimlerindendir. Yüce Allah bunlarla yemin ederek sûreyi 

başlatmaktadır. 

6) Abdullah b. Abbas, Saîd b. Cübeyr ve Abdullah b. Mes‘ûd’dan nakledilen bir 

görüşe göre isim ve fiillerden kısaltılmış mukatta‘a harfleridir. Her birinin bir mânâsı 

olup mânâlarının hiçbiri birbirine benzemez. Örneğin; elif, lâm, mîm “ben her şeyi en 

iyi bilen Allah’ım” demektir. Burada elif “ben”, lâm “Allah”, mîm “iyi bilirim” 

anlamlarına gelmektedir.  

7) Mücâhid’den nakledilen bir görüşe göre bu harfler, lisanda kullanılan normal 

hece harfleridir.  

 
751  Bk.Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 1, s. 204 vd. 



 

   141 

 

8) Rebi‘ b. Enes’ten nakledilen rivayete göre bu harflerden her biri Yüce 

Allah’ın isimlerinin baş harfidir. Mesela elif, “Allah”, lâm, “latif” mîm “mecîd” 

ismlerinin ilk harfleridir. Bunlar, Yüce Allah’ın nimetlerini, musibetlerini, bir 

toplumun ne kadar yaşayacağını ve ecelinin ne zaman geleceğini gösterir.  

9) Elif “Yüce Allah’ın nimetleri”, lâm “lütfu”, mîm, “yüceliği” anlamına 

gelmektedir. 

10) Hesaplamada elif “bir seneyi”, lâm “30 seneyi”, mîm de “40 seneyi” ifade 

etmektedir. Bunların kısaltılmış bir hesabı ifade ettiği de söylenmektedir.  

11) Bazı alimlere göre “her kitabın bir sırrı vardır. Kur’ân’ın sırrı da bu 

harflerdir. Yine de en iyisni bilen Yüce Allah’tır.752 

Taberî’ye göre bu harfler mukatta‘a harfleridir, her biri çeşitli mânâları 

muhtevidir. Bu görüş, bu konuda zikredilen görüşlerin tamamını kapsamına 

almaktadır.753 

Kurtubî, mukatta‘a harfleriyle alakalı âlimlerin farklı görüşlere sahip olduğunu 

söylemektedir. Örneğin Âmir eş-Şa‘bî, Süfyan es-Sevri gibi muhaddislere göre bu 

harfler, Kur’ân’ın sırrıdır. Her bir kitabında Yüce Allah’ın böyle sırrı mevcut olup 

bilgisini sadece kendisine sakladığı müteşâbih buyruklardır. Bu nedenle bunlarla ilgili 

herhangi söz söylenmesi doğru değildir. Öte yandan bizlerin bunlara böylece iman 

etmemiz ve Allah’ın inzâl ettiği şekliyle kıraatte bulunmamız gerektiğini vurgular ve 

bu minvalde geniş bilgiler serdeder.754  

Bilmen’e göre anlamları malum olmayan bu harflerin inzâl olmasında hikmetler 

mevcuttur. O, bazılarının şu kanaatte olduklarını söylemektedir: Sûre adlarıdır ve 

insanların dikkatini celp etmek için birer vesile konumundadır. Bunu, insanların 

acziyetini göstermek için inzâl olduğu hakkında şu şekilde örneklendirir: “Ey nâs! 

Kur’ân âyetlerinin tamamı bu gibi harflerin birleşmesiyle meydana gelmiştir. Peki 

neden bu gibi tertip edilmiş bir benzerini yapamıyorsunuz! Böylece âciz olduğunuzu 

bilin ve Kur’ân’ın mu‘cize olduğunu görün ve şâhit olarak kabullenin!”755  

 
752  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 1, ss. 204-212. 
753  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 1, s. 213. 
754  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, ss. 237-242. 
755  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 1, s. 14. 



 

   142 

 

Hasan Basri Çantay bu âyet hakkında şu yorumu yapmaktadır: Bazı sûrelerin 

başındaki bu harfler hurûf-ı mukatta‘a veya sadece mukattaât olarak isimlendirilir. Bu 

harfler Çantay’ın nezdinde Yüce Allah ile Peygamberi arasında birer şifredir.756 

4.7.3.2. Meryem, 19/1: 

هٰيٰعُٓصُٓ ﴿ ﴾ ١كُٓ  

“Kâf. Hâ. Yâ. ‘Ayn. Sâd.” 

a) Zemahşerî, mukatta‘a harfleriyle alakalı Bakara, 2/1’de detaylı bir açıklama 

yaptığından olmalı ki bu âyette geçen mukatta‘a harflerine yönelik herhangi bir yorum 

yapmamaktadır. Ancak bu âyetteki mukatta‘a harflerinin okunuşlarına dair şu 

açıklamada bulunmaktadır: Kâf, Hâ, Yâ, ‘Ayn, Sād ifadesi, Hamza (v. 156/773) 

tarafından Hâ’nın fethası ve Yâ’nın kesresi ile, Âsım (v. 127/745) tarafından bu iki 

harfin kesresi ile, Hasan-ı Basrî (v. 110/728) tarafından ise bu iki harfin zammesiyle 

okunmuştur.757 

b) Tabâtabâî, bu âyet hakkında şu açıklamalara yer vemektedir: O, A‘râf 

sûresinin başlangıcında, bu âyette olduğu gibi mukatta‘a harfleriyle başlayan Kur’ân 

sûrelerinin içerikleriyle bu harfler arasında bir bağlantının söz konusu olduğunu, bu 

nedenle sûrelerin başındaki ortak harflerin, ortak içeriğe işaret ettiğini ifade 

etmektedir.758  

Tabâtabâî, A‘râf 7/1. âyetini açıklarken şunları söylemektedir: “A‘râf sûresi, 

Elif, Lâm, Mîm ile başlayan sûrelerin amacıyla beraber Sâd harfiyle başlayan sûrenin 

amacını da taşımaktadır. Tabâtabâî, bu harflere yönelik geniş açıklmanın Hâ, Mîm, 

Ayn, Sîn, Kâf harfleriyle başlayan Şûrâ, 42/1-2’de yapılacağını söylemektedir.759 

Tabâtabâî’ye göre Meryem sûresiyle Sâd Sûresi arasında peygamberlerin 

kıssalarının anlatılması bağlamında bir ilgi ve uyumun bulunması da bu iddiasını 

destekleyen bir olgudur.  

Tabâtabâî, mukattaa harfleri ve bu harflerle başlayan sûrelerin içerikleri 

arasındaki bağlantılarla ilgili detaylı açıklamalara uygun bir zamanda yer vereceğini 

 
756  Hasan Basri Çantay (1887-1964), Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, C. 1, neşr. Mürşid Çantay, 

İstanbul 1990, s. 13. 
757  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 3. 
758  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 14, s. 7. 
759  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 8, ss. 5-6. 



 

   143 

 

ifade etmketedir. Yine bu harflerle başlayan bazı sûreler arasındaki bağlantının da 

üzerinde duracağını söylemektedir.  

Örneğin, Tabâtabâî’ye göre Meryem sûresiyle Yâsîn sûresi arasında, 

başlarındaki mukatta‘a harfleriden birinin Yâ olması nedeniyle bir bağlantı söz 

konusudur. Bu iki sûrenin (Meryem ve Yâsîn) ortak noktası başlangıçlarındaki Yâ 

harfidir. Yine Meryem sûresiyle Şûrâ sûresi arasında da başlangıç harflerinden birinin 

‘Ayn olması nedeniyle bir bağlantı mevcuttur. Bu iki sûrenin (Meryem ve Şûrâ) ortak 

noktası başlangıçlarındaki Yâ harfinin var olmasıdır.760  

Zemahşerî’nin mukatta‘a harflerine yönelik açıklamalarını Bakara, 2/1’de 

yaptığından olmalı ki Meryem, 19/1’de bu konuda herhangi bir açıklamada 

bulunmamakta ancak buradaki mukatta‘a harflerinin okunuşlarına değinmektedir. 

Tabâtabâî ise Meryem, 19/1’de Meryem sûresiyle Yâsîn sûresinin başındaki mukatta‘a 

harfleriden birinin Yâ olması nedeniyle aralarındaki ortak noktaya ve Meryem 

sûresiyle Şûrâ sûresinin başlangıç harflerinden birinin ‘Ayn olması nedeniyle 

aralarındaki ilintiye işaret etmektedir. Sonuç itibariyle her iki Müfessirin Meryem, 

19/1’e farklı açılardan yaklaştıkları görülmektedir. 

c) Bu âyet eksenli diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Taberî, mukatta‘a harfleri ile ilgili Bakara sûresinin başında gerekli 

açıklamalarda bulunmuş ancak bu âyette de şunlara yer vermiştir:761 

Taberî’ye göre bazı âlimler bu âyetteki Kâf harfinin, Yüce Allah’ın “Kebîr”, 

bazıları “Kerîm”, Hâ harfinin “Hâdî”, Yâ harfinin “Yemin” sıfatının ilk harfi veya 

“Hâkim” sıfatının sondan ikinci harfi olduğunu ya da Yâ men Yücîru “Ey yardıma 

koşan” niyazının ilk harfi olduğunu söylemişlerdir. ‘Ayn harfinin “Alîm” veya “Aziz” 

yahut “Âdil”, Sâd harfinin ise “Sâdık” sıfatının baş harfi olduğunu zikretmişlerdir. 

Âlimlerden bir kısmı da Kâf, Hâ, Yâ, ‘Ayn, Sâd harflerinin tümünün Yüce Allah’ın 

yalnız bir ismi olduğunu söylerken bazıları da Kur’ân’ın isimlerinden biri olduğunu 

ifade etmişlerdir.762 

Yazır’a göre  ۤكۤهٰيٰعۤص sûrenin bir ismidir, bunlardan neyin kastedildiğini ancak 

Yüce Allah bilir. Bununla birlikte bu harflerin anlamına yönelik kesinliği iddia 

 
760  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 14, s. 7. 
761  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 15, s. 453. 
762  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 15, ss. 443-453. 



 

   144 

 

edilemeyen bir çok rivayet mevcuttur: Örneğin, İbn Abbas’tan her harfin Kebîr, Kerîm 

gibi Yüce Allah’ın isimlerinden birine işaret ettiğine dair birkaç mana rivayet 

edilmiştir. Ancak sözlük anlamı itibariyle bu harflerden bir mana çıkarmak mümkün 

olmamakla birlikte bu konuda sayısız ihtimallerin de düşünülmesi mümkündür. 

Örneğin Kâf “Zekeriyya”ya, Hâ “hanımına”, Yâ “Yahya”ya, ‘Ayn “İsâ”ya, Sâd 

“Mustafa”ya işareten sûrenin içeriğinin bir özeti olma ihtimali olabileceği gibi, Kâf 

“kelimelere”, Hâ “lahut”a, Yâ “yakîne”, ‘Ayın “ilme”, Sâd “sıdka” işareten bir önceki 

sûrenin bir özeti olması da muhtemeldir.763 

4.7.3.3. Şûrâ, 42/1-2: 

 ﴿ ﴾١حٰمُٓ ﴿
ࣞ
﴾٢عُٓسُٓقُٓ  

1. “Hâ. Mîm. 2. ‘Ayn. Sîn. Kâf.” 

a) Zemahşerî, mukatta‘a harflerine yönelik olarak Bakara sûresinin birinci  

âyetinde detaylı bir açıklama yaptığından olmalı ki bu âyette geçen mukatta‘a 

harflerine hakkında herhangi bir yorum yapmamaktadır. 

b) Tabâtabâî bu âyetlerle ilgili şu yorumu yapmaktadır: Kur’ân’ın çeşitli 

sûrelerinin başında bulunmaktadır. Bu durum sadece Kur’ân’a mahsus bir durumdur. 

Diğer semâvî kitaplarda hurûf-ı mukatta‘a bulunmamaktadır. 764  Ayrıca hurûf-ı 

mukatta‘anın manaları hakkında mütekaddimûn ve müteehhirûn âlimlerinin ihtilaf 

ettiklerini ifade etmektedir. Bunun yanında söz konusu âlimlerden Tabersî’nin 

Mecma‘u’l-beyân’ından 765 bu harflerin manası hakkında bazı bilgiler vermektedir. Bu 

bilgiler minvalinde yorumları şu şekilde özetlemek mümkündür: 

1. Bu harfler müteşâbihattan olup tevilini ancak Yüce Allah bilir. 

2. Başında bulundukları sûrelerin isimleridir.  

3. Kur’ân’ın isimlerindendir. 

4. Bu harfler Yüce Allah’ın isimlerine delalet etmektedir. Örneğin (الم) Elif. 

Lâm. Mîm “Ben Allah’ım, en iyi bilenim”, (المر) Elif. Lâm. Mîm. Râ, “Ben Allah’ım, 

 
763  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 5, ss. 401-402. 
764  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 18, s. 6. 
765  Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, ss. 41-45. 



 

   145 

 

en iyi görenim”, (المص) Elif. Lâm. Mîm. Sâd “Ben Allah’ım, en iyi açıklayanım” 

anlamına gelmektedir. 

5. Yüce Allah’ın isim veya sıfatlarına delalet etmektedir. Meselâ Elif Lâm 

Râ;Hâ Mîm ve Nûn harflerinin Yüce Allah’ın er-Rahmân الرحمن ismine delalet ettiğini 

bildirir. Fakat ism-i a‘zam kat’î şekliyle bilinememesi nedeninden dolayı bunlardan 

hangi isme delalet ettiği meçhuldür. 

6. Kur’ân’daki yeminler nasıl kullanıldıysa766  bu harfler üzerinde de yemin 

kullanılmıştır. 

7. Milletlerin ömür ve ecellerine işâret etmektedir. 

8. Ümmetin bekasına işâret etmektedir. 

9. Bu harfler mu‘cem harflerdendir. 

10. Müşriklerin Kur’ân’ı dinlemelerini sağlamak için dikkatini çekmektedir. 

11. Bu harflerle müşriklere meydan okunmakta, onlar âciz bırakılmaktadır.767  

Bu maddeleri saydıktan sonra, bunun dışında bu harflere başka manalar 

verenlerin de bulunduğundan bahisle, İbn Abbas’ın Elif, Lâm, Mîm’in “elif”inin 

Allâh’a, Lâm’ının Cebrâil’e, Mîm’inin Muhammed’e işâret ettiği bilgisini nakletmekte 

olup buna benzer farklı yorumlar olduğunu da ilave etmektedir.768  

Tabâtabâî, mukatta‘a harflerinin geçtiği sûreleri inceleyerek yaptığı tetkik 

neticesinde bu harflerin sûrede ihtiva eden konularla ilgili remz gizemli işretler 

taşıdığını ve bu gizemin Allah ile Hz. Peygamber arasında olduğunu vurgular.769 Bu 

görüşünün şekillenmesinde etkin rolü üstlenen; “Her kitabın bir özü vardır, bu kitabın 

özü de hece harfleridir.” şeklindeki Hz. Ali’ye atfedilen bu rivâyettir.770  

c) Zemahşerî, hurûf-ı mukatta‘a hakkındaki detaylı açıklamasını Bakara, 2/1’de 

gerçekleştirdiği için olmalı ki Şûrâ, 42/1-2’de sadece İbn Mes‘ûd ve İbn Abbas 

tarafından bu âyetlerin Hâ, Mîm, Ayn, Sîn, Kâf şeklinde okunduğunu nakletmekle 

yetinmiş, başka da bir yorumda bulunmamıştır.771 Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin hurûf-

 
766  Fecr, 89/1; Kalem, 68/1; ‘Asr, 103/1; Tîn, 95/1. 
767  Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, ss. 41-45. 
768  Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, s. 42;  
769  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 18, s. 9. Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 18, ss. 6-8. 
770  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 18, s. 9. 
771  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 202. 



 

   146 

 

ı mukatta‘a’ya yaklaşımlarını mukayese edebilmemiz açısından Şûrâ, 42/1-2 âyetleri 

örnek olarak alınmıştır. 

Zemaşerî, hurûf-ı mukatta‘a hakkındaki yorumunu Bakara, 2/1. âyeti ekseninde, 

Tabâtabâî ise Şûrâ, 2/1-2. âyetleri kapsamında yapmıştır. Sonuç olarak Zeamhşerî ve 

Tabâtabâî’nin hurûf-ı mukatta‘a hakkında, özelde farklılıklar olsa da genelde 

yaklaşımlarının benzer olduğunu söylemek mümkündür.  

d) Bu âyet eksenli diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Şî‘a imamlarından bir kısmının kendi mezhebî anlayışları ekseninde tevil 

ettikleri ifade edilmektedir. Örneğin Câfer es-Sâdık kanalıyla bir rivâyet 

nakledilmektedir: Bu nakilde;  Meryem, 19/1.   ُٓهٰيٰعُٓص  âyetindeki kâf harfinin “Allahكُٓ

şî‘amıza kâfidir”, Hâ harfinin “Onlara hidâyet verendir”, yâ harfinin “Onların 

dostudur.”, ayn harfinin “itaatkâr olanları bilendir”, sâd harfinin ise “onları yüksek 

makamlara ulaştırma sözünde sâdık olandır.” anlamları belirtilmektedir. 772 (حم) Hâ. 

Mîm’in manasına gelince “el-Hamîd ve el-Mecîd”, ( عسق  حم ) Hâ. Mim. Ayn. Sin. Gaf 

‘ın manasına gelince “el-Halîm, el-Musîb, el-Âlim, es-Semi‘, el-Kâdir, el Kavî”, ( ق) 

Gâf ise “Yeryüzünü ve gökyüzünü kuşatan bir dağdır. Yer ehli sarsılmasın diye Allah 

onunla yeri ayakta tutar.” anlamlarına gelmektedir.773 Câfer es-Sâdık’a göre bu harfler, 

ism-i a‘zamın dağılmış olarak Kur’ân’da yer almasıdır. Ancak ism-i a‘zamı bu 

harflerden Hz. Peygamber ile imamlar seçip çıkarabilir. Fakat Tabâtabâî, bu ve buna 

benzer rivâyet ve tercihlerin zayıf olduğunu bildirir.774 

Şî‘a âlimlerine göre bu harfler, Allah’ın isimlerine delâlet eder veya kendisiyle 

Peygamberi arasında bir sır olması doğrultusunda yoğunlaşmıştır. Bunun yanında 

Şî‘anın İmâmiyye koluna mensup olan Tabersî, tâbi olduğu mezhebin imamları 

nezdinde kabul gören şu görüşü benimsemiştir: Tevili yalnızca Yüce Allah’a aittir ve 

hiçbir kimse tarafından bilinemeyen müteşâbihlerdir. 775  Fakat diğer taraftan bazı 

kimselerin bilgi sahibi olduğu ifade edilmektedir. İmâmiyye kitaplarındaki kayıtlara 

göre Ca‘fer, huruf-ı mukatta‘ayı bilmektedir. Diğer imamlar da bunları bilirler. Çünkü 

müteşâbih âyetler onlar için değil, umum için müteşâbihtir.776  

 
772  Kummî, Me‘âni’l-Ahbâr, ss. 27-28. 
773  Kummî, Me‘âni’l-Ahbâr, s. 21. 
774  Kummî, Me‘âni’l-Ahbâr, s. 23 vd. 
775  Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, s. 41 vd.  
776  Ateş, İşârî Tefsir Okulu, s. 51. 



 

   147 

 

4.7.4. Değerlendirme  

Zemahşerî’ye göre mukatta‘a harfleri müstakil birer mu‘râb isim olarak hece 

hece okunan lafızlardır. Sûrelerin başında yer almalarında, sûrelerin isimleri olarak 

Kur’ân’ın i‘câzını ön plana çıkarmak ve dikkat çekmek gibi hikmetleri mevcuttur. Bu 

harflerin başında bulunduğu sûreye tahsis edilmesinin özel bir sebebi olmayıp maksat 

sadece muhatabın dikkatini çekmektir. Bunların çeşitlilik göstermesi Araplardaki ifade 

biçimine benzemektedir. Çünkü Araplarda sözün ifade şekli çeşitli üslûbtadır. Bu 

harflerin bazılarının müstakil âyet olmasına karşın bazılarının olmayışı tevkîfîdir. 

Tabâtabâî’ye göre bu harfler, Kur’ân’ın isimlerinden olup sûrenin içeriği 

hakkında gizli işretler taşımaktadırlar. Bunlar Yüce Allah’ın isim veya sıfatlarına 

delâlet etmekte olup ism-i a‘zamın çeşitli sûre başlarına serpiştirilmiş halidir. Ancak 

ism-i a‘zamın kesin olarak bilinememesi nedeniyle bu harflerin hangi isim veya sıfata 

delalet ettiği belli değildir. Bu harflerin, sûrelerden bazılarının başında yer alması 

Kur’ân’a özgü bir durum olup diğer semâvî kitaplar için söz konusu değildir. Bu 

harflerle başında bulundukları sûreler arasında özel bir irtibat vardır. Bunların 

sûrelerin başına serpiştirilmesinde ilâhi bir hikmet bulunmaktadır. Bu harfler 

müteşâbihattan olup Yüce Allah ile Hz. Peygamber arasında gizli rumuzlardır.  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin hurûf-ı mukatta‘a hakkında özelde farklılıklar olsa 

da genelde benzer yaklaşım sergilediklerini söylemek mümkündür. 

Hurûf-ı mukatta‘a başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde zikrettikten 

sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden kısasu’l-Kur’ân başlıklı bölümüne 

geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konuya bakışları önem arz etmektedir. 

4.8. Kısasu’l-Kur’ân  

4.8.1. Kavramsal Çerçeve  

Lügatta; “anlatmak, haber vermek, bildirmek, nakletmek, makasla kesmek, takip 

etmek, izini sürüp ardınca gitmek, iz takip etmek” anlamlarındaki k-s-s fiilinden 

türetilen kıssa, “anlatılan haber, hikâye” demektir. 777  Çoğulu kasas’tır.  قصََص 

“Haberler, hikâyeler, rivâyetler ve izler” manalarında olan kasas, ilk dönemde hem 

“dinî nasihat” manasında hem de önceki toplumlara ait haberlerle ilgili bir kavram 

 
777  İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 7, s. 73; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 404. 



 

   148 

 

olarak kullanılmıştır.778 Kıssaya herhangi bir müdahale yapmadan doğrudan nakleden 

kişiye,   قَاص kâss denilmektedir. Cem‘i ise قصَُّاص kussâs’tır.779 قصَِاص/  Kass/kısâs قَص 

“katili öldürmek, saç veya sakalları kesmek, ödeşmek, takas etmek, kısaltmak 

hayvanın gebeliğinin belli olması” anlamlarına da gelmektedir.780  

Kıssanın niteliği, olayın her adımının izlenilmesi zorunlu, önemli niteliğe sahip, 

ilginç ve gerçeği yansıtmasıdır. Bu özellik kıssayı hikâyeden ayırmaktadır. Çünkü 

hikâye, olayın gerçekleşip gerçekleşmediği veya önemli olup olmadığına bakmaksızın 

birilerine aktarma yoluyla anlatılmak istenen tüm olayları kapsamaktadır. Bu nedenle 

Kur’ân kıssalarına hikâye olarak bakılması uygun görülmemiştir.781  

Terim olarak kıssa “takip etmek, izini sürüp ardınca gitmek, iz takip etmek” 

anlamları doğrultusunda “insanların ibret almaları ve hidâyete ulaşmalarını sağlamaya 

yönelik genellikle zaman ve mekândan soyutlanmış, önceki peygamberler, kavimler 

veya geçmiş toplumlara ilişkin Kur’ân’ın anlattığı olaylar” şeklinde 

tanımlanmaktadır.782 Böylece geçmiş toplumların yaşamış olduğu tecrübelerin ışığında 

geleceğe yönelik perspektif oluşturma anlamını da kuşatmaktadır. Bundan dolayı 

Kur’ân’ın kullandığı en iyi metotlardan biri olduğunu söylemek mümkündür.783 

Kıssa kelimesi; “söz, hadis, haber, mevzu, mesele, hal, şan, emr” manalarında 

da kullanılmaktadır. Hadis literatüründe ise; “nakletmek, haber vermek, anlatmak, 

bildirmek,” anlamları ekseninde geçmiş olaylardan bahsetmek, olmuş ve neticelenmiş 

 
778  Hasan Cirit, “Kussâs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 26, TDV Yayınları, 

İstanbul 2002, s. 463.  
779  Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 18, s. 98; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb b. Muhammed 

el-Fîrûzâbâdî (ö. 817/1415), el-Kâmûsü’l-Muhît, Beyrut 1993, s. 809; Okuyan, Kur’ân Sözlüğü, 

ss. 683-684; İdris Şengül, “Kıssa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 25, TDV 
Yayınları, İstanbul 2002, s. 498; Muhammet Selim İpek, “Emevîler Döneminde Vaaz ve Dinî 

Kıssa”, Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 6/12, 2017, s. 175. 
780  İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 7, s. 73; Zebîdî, Tâcü’l-‘Arûs, C. 18, s. 98 vd.; İdris Şengül, 

Kur’ân Kıssaları Üzerine, Işık Yayınları, İzmir 995, ss. 44-45; Mehmet Okuyan, Kur’ân’da 

Vücûh ve Nezâir -Çok Anlamlı Kelimeler ve Edatlar-, Etüt Yayınları, Samsun 2007, s. 369; 

Mustafa Kara, “Kur’ân Kıssalarında Konu ve Kapsam Merkezli Bir Analiz”, İslâmî İlimler 

Dergisi, 9/1, 2014, s. 71. 
781  Şengül, “Kıssa”, DİA, C. 25, s. 498; ayrıca bk. Abdullah Acar, Bir İçtihad Kaynağı Olarak 

Kur’an Kıssaları, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Konya 2005, s. 238 vd. 
782  D. B. Macdonald, “Kıssa”, İslam Ansiklopedisi, C. 6, Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, İstanbul 

1977, ss. 771-774. 
783  Bayraktar Bayraklı, “Kur’ân-ı Kerîm’de Öğretim Kavramı ve Vahiy”, Diyanet İlmi Dergi, 

XXVII/4, 1991, s. 166.; Kara, “Kur’ân Kıssalarında Konu ve Kapsam Merkezli Bir Analiz”, İİD, 

9/1, 2014, s. 71. 



 

   149 

 

bilgileri bildirmek ve aktarmaktır. 784  Bu konuda Hz Mûsâ ile bir kişi arasındaki 

yolculuğu anlatan hadisi örnek göstermek mümkündür.”785 

Kur’ân’da kıssa kelimesinin geçmediği anlaşılmaktadır. Ancak onun yerine k-s-

s kökünden türetilen kelimelerin kullanıldığı görülmektedir. 786  Bu bağlamda 

Kur’ân’da “anlatmak” manalarında kasas 787  kelimesinin kökünden türemiş fiiller 

kullanılmıştır. Kassa fiilinin iki yerde788 “bir kimsenin izini sürüp ardınca gitmek”, 

anlamında kullanıldığı bilinmektedir. Çoğu âyette “Peygamberlerin hikâyelerini 

anlatmak, haber nakletmek, hakkı, âyeti, rüyayı açıklamak, anlatmak” şeklindeki 

manalar kullanıldığı dikkat çekmektedir. 789  K-s-s kökünden türetilen kısâs ise, 

Kur’ân’da dört yerde geçmektedir. 790  Bunlar “ödeşmek, suç işleyeni aynı suçla 

cezalandırmak, kesmek, kırpmak” anlamında olup, öldürme ve yaralamada İslam 

hukukunun uyguladığı cezaya özel isim olan bir terimdir.”791  

Kur’ân’da “önemli, yararlı ve büyük haber” anlamında olan nebe’/enbâ’ 

kelimesi ve bunlardan türetilmiş olan fiillerin de kullanıldığı görülmektedir. Örneğin 

“Hz. Âdem’in iki oğlu, Hz. Nûh , Hz. İbrâhim, Hz. Mûsâ ve Firavun, Âd, Semûd 

kıssaları ile gayb ve âhiret haberlerine yönelik nebe’ ve enbâ’ kelimeleri 

kullanılmıştır.” 792 

Yine Kur’ân’da “yeni söz, hâdise” manalarında hadis lafzının kıssa, hâdise, 

haber” anlamında kullanıldığı görülmektedir. Hadis kelimesinin kullanılması 

hakkında Hz. İbrâhim’in konukları 793 , Hz. Mûsâ 794  ve Cünûd-Firavun-Semûd 

 
784  Mücteba Uğur, “Vaaz, Kıssacılık ve Hadiste Kussâs”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 28, 1986, s. 292; Bayraklı, “Kur’ân-ı Kerîm’de Öğretim Kavramı ve Vahiy”, DİD, 
XXVII/4, 1991, s. 164; Kara, Bireysel ve Toplumsal Açıdan Kur’ân Kıssaları, s. 22; Hüseyin 

Yazıcı, “Hikâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XVII, TDV Yayınları, İstanbul 

1998, s. 480. 
785  Buhârî, “Ilm”, 3/16.  
786  Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, ss. 546-547. 
787  Âl-i İmrân, 3/62; A‘râf, 7/176; Yûsuf, 12/3; Kasas, 28/25. 
788  Kehf, 18/64; Kasas, 28/11. 
789  Nisâ, 4/164; En‘âm, 6/57, 130; A‘râf, 7/7, 35, 101; Hûd, 11/100, 120; Yûsuf, 12/35; Nahl, 

16/118; Kehf, 18/13; Tâhâ, 20/99; Neml, 27/76; Mü’min, 40/78. 
790  Bakara, 2/178, 179, 194; Mâide, 5/45. 
791  Abdullah Acar, Bir İçtihad Kaynağı Olarak Kur’an Kıssaları, SÜSBE Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Konya 2005, ss. 238-239. 
792  Şengül, “Kıssa”, DİA, C. 25, s. 499. 
793  Zâriyât, 51/24. 
794  Tâhâ, 20/9; Nâziât, 79/15. 



 

   150 

 

kıssaları795 ile kıyamet haberleri796 örnek olarak gösterilebilir.797 

Darb-ı mesellerdeki kıssalar, genellikle temsilleştirmek ve farazîleştirmek 

niteliği taşıdığından dolayı kıssadaki gibi tarihsel gerçekliği ortaya koymaları şart 

değildir. Bu noktada darb-ı meseller Kur’ân kıssalarından ayrılmaktadır. Kur’ân’daki 

mesellerde,798 ikisini de kapsayan tarihsel gerçekliği ve farazî niteliği taşıyan misaller 

bulunmaktadır.799 

Kur’ân, mesajlarını muhataplarına uygun biçimde vermektedir. Bu sebepledir ki 

belirgin bir biçimde kıssa, menkıbe, mesel dilini kullanmakta ve her anlayıştaki insanın 

bile kolayca anlayabileceği tarzda sade ve somut imgelerle konuşmaktadır. 800 

Kıssaların amacı, tarihsel bilgi vermek değil, Kur’ân’a tevdi edilen üslupla 

anlatılanlardan ibret alınmasını sağlamaktır.801 Kur’ân kıssaları mahiyetleri itibariyle 

tarihsel, olaylar ve gaybla ilgili haberler olmak üzere üçe ayrılmaktadır.802  Kur’ân 

kıssalarını amaçları açısından şu şekilde özetlemek mümkündür: 

a) Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat etmek.  

b) Müslümanların yaşadığı veya yaşayacağı sıkıntı ve problemlere karşı direnç 

seviyesini yükseltmek.  

c) Hz. Peygamber ve müminleri teselli etmek. 

d) İnananları duanın, sabrın, tevekkülün güzelliklerine ulaştırmak için teşvikte 

bulunmak. 

e) Peygamberler ve seçilmiş kullar için ihsan edilenleri hatırlatmak. 

f) Âdemoğullarını şeytanın hile ve oyunlarından sakındırmak. 

g) Dinsel gerçekliğin, insanlık tarihinde değişmeyen bir olgu olduğunu 

göstermek.803  

Kıssa, önceden yaşanmış tecrübelerin sonrakilere iletilen önemli bir veri 

aktarımıdır. Zira bireysel ve toplumsal açıdan kıssalardan çıkarılması gereken dersler 

 
795  Burûc, 85/17. 
796  Gâşiye, 88/1. 
797  Şengül, “Kıssa”, DİA, C. 25, s. 499. 
798  Âl-i imrân, 3/59; En‘âm, 6/10, 11; Yâsîn, 36/13. 
799  Şengül, “Kıssa”, DİA, C. 25, s. 499. 
800  Mustafa Öztürk, “Kur’ân Kıssaları Bağlamında İsrâiliyyât Meselesine Farklı Bir Yaklaşım”, 

İslâmî İlimler Dergisi, 9/1, 2014, s. 54. 
801  İsmail Karagöz, “Kısasu’l-Kur’ân”, Dini Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2015, ss. 

376-377. 
802  Şengül, “Kıssa”, DİA, C. 25, s. 499. 
803  Bk. Şengül, “Kıssa”, DİA, C. 25, s. 500; Demirci, Tefsir Usûlü, ss. 210-211. 



 

   151 

 

vardır. Bu dersler, aklın vahiyle buluşturulma çabasına önemli katkılar sunmakta ve 

Kur’ân’ın tamamının anlaşılır hale gelmesinde büyük rol oynamaktadır. 804  

Dünya ve ahiret mutluluğu ancak akıl ile vahyin birleşimiyle mümkündür. 

Bundan dolayı kıssalar Kur’ân’ın kayda değer bir bölümünü oluşturmakta ve önemi 

şu âyette vurgulanmaktadır:805 “Elbette akıl sahipleri için onların kıssalarında ibretler 

vardır.”806  

Kısasu’l-Kur’ân hakkında kaleme alınan eserlerden bazıları şunlardır:  

1. Sa‘lebi’nin Kısâsu’l-Enbiyâ’sı (el-Arâis),  

2. Muhammed Ahmed Câd el-Mevlâ-Muhammed Ebul-Fadl İbrâhim-Ali 

Muhammed el-Becevi-es-Seyyid Sahata’nın Kasâsu’l-Kur’ân’ı, 

3. Mahmud Zehran’nın Kasas mine’l-Kur’ân’ı,  

4. Abdü’l-Vahhab en-Neccar’ın Kasasu’l-Enbiya’sı.807 

4.8.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Kısasu’l-Kur’ân’a Yaklaşımı 

a) Zemahşerî’ye göre kasas kelimesi kassa eserehû (izini takip etti) ifadesinden 

türemiştir. Zira olayı anlatan kimse, ona dair ezberlediği, aklında tuttuğu şeyi adım 

adım takip eder. Nitekim Kur’ân okuyan kimse için de telâ el-Kur’âne (Kur’ân’ı 

tilâvet/takip etti.) denmektedir.808 

Zemahşerî’ye göre Kur’ân’ın anlattığı kıssalar en güzel kıssalardır. Bunun 

nedeni diğer kıssalarda yer almayan ibretler, nükteler, hikmetler ve sıra dışılıklar 

içermesidir. Zira Kur’ân’da kıssalar, en harika ve en emsalsiz bir üslup ile 

anlatılmıştır.809 Onun bu yaklaşımları kıssaları gerçek olup olmadığına bakmaksızın 

mesajının daha önemli olduğunu ön plana çıkarmaktadır. 

Zemahşerî’ye göre Kur’ân’da anlatılan kıssaların hiçbirisi uydurulmuş bir söz 

değildir. Aksine kendisinden önceki semâvî kitapları doğrulayan ve din konusunda 

ihtiyaç duyulan her şeyi açık bir şekilde anlatan bir kitaptır.810 Örneğin Kur’ân’da helâk 

 
804  Mustafa Kara, Bireysel ve Toplumsal Açıdan Kur’ân Kıssaları, Üniversite Yayınları, İstanbul 

2018, s. 22 vd. 
805  Kara, Bireysel ve Toplumsal Açıdan Kur’ân Kıssaları, s. 22 vd. 
806  Yûsuf, 12/111.  
807  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, ss. 168-169. 
808  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 424. 
809  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 424. 
810  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 491. 



 

   152 

 

olan kavim ve yerleşim yerlerine ait kıssalardan bazıları anlatılmış ve bunlardan ibret 

alınması hedeflenmiştir.811 Ayrıca kıssalarda, Mekke ve diğer şehirlerin kâfirlerinin, 

hatta bütün zalim kişi veya toplumların vahim sonuna işaret edilmekte, anlatılan bu 

kıssalardan ibret alınmasının önemine vurgu yapılmaktadır. Bu nedenle günah işleyen 

herkesin şiddetli azaptan sakınıp bir an önce hiç vakit kaybetmeden tövbe etmesi ve 

kendisine verilen mühlete aldanmaması tavsiye edilmektedir.812 

b) Tabâtabâî’ye göre kıssaların amacı imana, dünya ve ahiret için faydalı olan 

şeylere yönlendirmektir. 813  Kur’ân’daki kıssalarda insanlık için bilim ve ahlak 

ekseninde ihtiyaç olan şeylere değinilmiş, gereksiz ayrıntılara yer verilmemiştir. 

Kıssalarda akıl sahipleri için ibretler vardır ve kıssalar uydurulmuş hikâyeler değildir. 

Kur’ân, dünya-ahiret saadetlerinin temelini en güzel bir üslupla açıklayan ve 

gerçekleri net bir şekilde ortaya koyan, insanoğluna sunulan bir rahmet, şüphesi 

mümkün olmayan sırât-ı müstakime yönlendiren bir kitaptır. 814  Bundan dolayı 

kıssaların en güzeli Kur’ân’ın Hz. Peygamber’e vahyedilmesidir.815  

Tabâtabâî’ye göre genelde peygamberlerin özelde ise Hz. Yûsuf ve kardeşlerinin 

kıssasında816 akıl sahiplerine ibretler vardır.817 Kur’ân kıssalarının bir diğer amacı da 

sunulan ibretlerden ders alınmasıdır.818 Tabâtabâî Hz. Nûh, Hz. Hûd, Hz. Sâlih, Hz. 

Lût, Hz. Şuayb ve Firavun kıssalarından yola çıkarak Yüce Allah’a karşı gelmekten 

sakınmayan toplumların cezanlandırılabileceğini ifade etmektedir. Tabâtabâî, ibretlik 

hâdiseler karşısında ibret alma yetilerini yitirmemiş kimselerin ilâhi mesaja duyarlı 

olması ve ibret alması gerektiğini de söylemektedir.819 

4.8.3. Kısasu’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.8.3.1. Hûd, 11/100:  

هُ عَليَْكَ مِنْهَا قََٓائِمٌ  ﴾ ١٠٠وَحَصٖيدٌ ﴿ذٰلِكَ مِنْ انَْـبََٓاءِ الْقُرٰى نقَُصُّ  

 
811  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 411. 
812  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 411. 
813  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 46; Hûd, 11/110. 
814  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 282. 
815  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 78. 
816  Yûsuf, 12/7. 
817  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 78. 
818  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 6. 
819  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 6. 



 

   153 

 

“İşte bu, (halkı helak olmuş) şehirlerin haberlerindendir. Biz onu sana 

anlatıyoruz. Onlardan (izleri) kalan da vardır; biçilmiş (ekin gibi yok olan) da.” 

a) Zemahşerî, bu âyetteki zâlike mübteda min enbâi’l-kurâ nekussuhu aleyke 

ifadesinin ise peş peşe iki haber olduğunu, bu önemli haberlerin helâk olan yerleşim 

birimlerine dair mühim haberlerden bazılarını teşkil ettiğini vurgular. Minhâ’deki 

zamir, yerleşim yerlerine râcîdir. Yani onların bir kısmı devam ediyor, bir kısmının da 

izleri silinmiş; “dimdik duran ekin” ile “biçilip hasat edilmiş ekin” gibidir. 820 

Zemahşerî’ye göre bu durumda âyetin manası “Bunlar, sana anlatılan bazı 

memleketlerin önemli haberlerinden bir kısmıdır.” şeklinde olur.821 

Zemahşerî, bu âyette öncelikle dil ve belâğat açısından açıklamada bulunmuş, 

Kur’ân’da helâk olan yerleşim birimlerine dair çok mühim haberlerden bazılarının 

anlatılmış olduğunu ifade etmektedir. Ona göre bu kıssada adı geçenlerden bazılarının 

varlıkları devam ederken bazıları ise izleri silinip yok edilmişlerdir. Varlıkları devam 

ettirilenler dimdik duran ekine, yok edilenler ise biçilip hasat edilmiş ekine 

benzetilmiştir. Bu itibarla bu kıssalardan ibret alınması gerekmektedir.822  

b) Tabâtabâî’ye göre Hûd, 11/100-108. âyetlerinde, daha önce anlatılan 

kıssalara genel bir bakış sergilenmektedir. Bu bağlamda müşrik ve zalim topluluklar 

için dünyada helâk, ahirette de ebedî azap olduğuna ilişkin ilâhi yasasının altı 

çizilmektedir. Bunun amacı, ibret alma yetisine sahip sağlam fıtratlı insanların bu ilâhi 

yasanın işleyişinden gerekli ibret derslerini almalarıdır.823 

Tabâtabâî’ye göre zâlike edatıyla evvelinde anlatılan kıssalara işaret vardır. Min 

edatıyla da bütünden parça (tab’iziye) bildirilmektedir. Yani, anlatılan bu kıssalar, 

anılan yerler veya oralarda yaşayan topluluklara dair haberlerin bir bölümüdür ki 

bunları sana anlatıyoruz denmektedir.824 

Tabâtabâî’ye göre âyetin (onlardan duran da vardır, biçilen de vardır.) aslında 

olan hasîd’in kökeni el-hasad kelimesidir. Bu kelime “ekini biçmek, koparıp atmak” 

 
820  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 410. 
821  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 410. 
822  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 410. 
823  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 6. 
824  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 6. 



 

   154 

 

anlamına gelmektedir. Âyette geçen yerlerin izleri, ayakta kalmak ya da biçilip yere 

serilmek bakımından ekinlere benzetilmektedir.825  

Tabâtabâî’ye göre âyetin anlamı şu şekilde algılanması gerekir: Söz konusu 

topluluk ve kuşakların bir kısmının Hz. Nuh ve Hz. Salih Peygamber’in kavimleri gibi 

bugün hâlâ varlıkları devam etmektedir. Soyları kesilmemiştir. Bunların bir kısmının 

ise, Lut kavmi gibi kökleri kurutulmuş, soylarının ardını kesilmiştir.826 

Hûd, 11/100. âyeti ekseninde Zemahşerî’ye göre bu kıssada anlatılanlardan 

bazılarının varlıkları devam ederken bazılarının yok edilmiş olmaları, ayakta duran ile 

hasat edilerek yok edilmiş ekine benzetilmiştir. Tabâtabâî de aynı Zemahşerî’ye 

benzer yorum yaparak âyette bildirilen yerlerin izlerinin, ayakta dikili durmak ya da 

biçilip yere serilmek bakımından ekine benzetildiğini söylemektedir. Bu nedenle 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin bu âyet bağlamındaki yorumlarında herhangi bir fark 

mevcut değildir.  

 

c) Bu âyet bağlamlı diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Râzî’ye göre bu âyette şu faydalar söz konusudur: a) aklî delillerin kıssalarla 

tekit edilmesiyle kıssalar, aklî delillerin zihinlere iyice yerleşmesine sebep olur. b) 

Allah’a davet hususundaki en güzel metod olup inkarcıların kalplerindeki katılığın 

gitmesine vesîle olur. c) Hz. Peygamber’in peygamberliğine delâlet eden büyük bir 

mucize gibidir. d) İnsanı tefekküre sevkeder.827 

Râzî’ye göre “Bu haberler, helak olmuş memleketlerin haberlerindendir” 

ifadesindeki zâlike ifadesiyle, olmayan ve görülmeyen şeylere işaret edilmektedir. 

Ancak burada, daha önce gelmiş geçmiş olup halen izleri mevcut olan o kıssalara işaret 

edilmek istenmektedir.828 

Kurtubî bu âyetteki “Onlardan kimi hâlâ duruyor, kimi de biçilmiştir.” ibaresi 

hakkında Katâde’nin şöyle dediğini nakletmektedir: “hâlâ duran” olarak kastedilen; 

duvar ve benzeri açıdan mimari yıkıntıya uğramış, bu şekilde iz bırakmış, izi kalmış 

 
825  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 6. 
826  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 6. 
827  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, ss. 56-57. 
828  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 57. 



 

   155 

 

olan yerlerdir. “Biçilmiş” şeklinde olanlar ise herhangi bir kalıntısı, izi kalmamış 

olanlardır.829 

Kurtubî, İbn Abbas’ın “hâlâ duranlar” için mamur vaziyette, “biçilmiş” olanlar 

için ise harabe bir halde bulunanlardır dediğini, Mücâhid’in ise “hâlâ duran” için duvar 

ve çatılarının üzerlerine çökmüş olanları, “biçilmiş olanlar” için de kökü silinmiş, imha 

edilmiş kimseler dediğini nakletmektedir .830 

4.8.3.2. Yûsuf 12/3: 

 وَانِْ   
ࣗ
ا اوَْحَيْنَُٓا الَِيْكَ هٰذاَ الْقرُْاٰنَ كنُْتَ مِنْ قبَْلِهٖ نَحْنُ نقَُصُّ عَليَْكَ اَحْسَنَ الْقصََصِ بِمَُٓ

﴾ ٣لَمِنَ الْغَافلِٖينَ ﴿  

“Biz sana bu Kur’ân’ı vahyetmekle (eskilere dair) haberleri sana en güzel şekilde 

anlatıyoruz. Elbette sen bundan önce habersizlerdendin.” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyette geçen kasas kelimesi iki anlama gelmektedir: 

Birincisi, iktisâs (kıssa anlatma) anlamında mastar olabilir. Kassa’l-hadîse yekussuhu 

kassan denilmektedir. Bu vezin tıpkı; şellehu yeşulluhû şelelen (onu uzaklaştırdı.) 

fiilinin formuna benzemektedir. İkincisi ise; tıpkı en-nefd ve el-hasb kelimeleri gibi 

mefûl anlamında fa‘alen vezninde olabilir. Nitekim buna benzer şekilde en-nebe’ü 

(önemli haber) kelimesi (mefûl anlamında) “haber verilen şey” anlamında; el-haber 

kelimesi de “haber verilen şey” manasında kullanılmaktadır.831 

Zemahşerî’ye göre âyette geçen hâze’l-Kur’âne (bu Kur’ân) ifadesinin, nekussu 

(anlatıyoruz) fiili ile mansup olması mümkündür. Bu durumda sanki “Biz sana 

vahyetmek sûretiyle bu Kur’ân’ı en güzel anlatımla anlatıyoruz.” denilmiş olmaktadır. 

En güzel anlatımdan maksat ise onun en harika ve en sıra dışı bir üslupla anlatılmış 

olmasıdır. Nitekim bu kıssa önceki kitaplarda ve tarih kitaplarında da anlatılmaktadır. 

Ancak o anlatımların hiçbirinin Kur’ân’ın anlatımına benzemesi mümkün değildir.832 

Zemahşerî, kasâs kelimesi ile maksus (anlatılan şey) kastediliyorsa o zaman 

anlamın şu şekilde olduğunu ifade etmektedir: “Biz sana, anlatılabilecek en güzel 

kıssayı anlatıyoruz.” Bu kıssanın en güzel kıssa olmasının sebebi ise diğer kıssalarda 

yer almayan ibret, nükte, hikmet ve sıra dışılıklar içermesidir. Dolayısıyla bu kıssanın 

 
829  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 11, s. 206. 
830  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 11, s. 206. 
831  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 423. 
832  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 424. 



 

   156 

 

kendi alanında anlatılan en güzel kıssa olduğu açıktır. Nitekim bir insan hakkında “O 

insanların en bilgilisi en üstünüdür.” denildiği zaman kendi alanında en bilgili ve en 

üstünü olduğu kastedilir.833 

Zemahşerî’ye göre in künte ifadesindeki in, inne’nin muhaffef halidir.  Lemine’l-

gâfilîne ifadesindeki lâm ise, in’i olumsuzlayıcı in edatından ayırt eder. Kablihî (ondan 

önce) ifadesindeki zamir, “vahyettiğimiz” ifadesine râcidir ve o zaman anlam şöyle 

olur: “Durum şudur ki biz sana vahyetmeden önce sen bundan habersizdin, yani bu 

konuda cahildin, buna dair hiçbir bilgin yoktu, kulağına bununla ilgili hiçbir şey 

gelmemişti.”834 

b) Tabâtabâî, bu âyet ekseninde kasâs kelimesinin anlamı üzerinde durduktan 

sonra bazı bilgiler vermiştir. Semantik bağlamda Râgıb İsfahânî’nin el-

Müfredât’ından835 istifade ederek, konunun daha iyi anlaşılması için farklı bir pencere 

aralamıştır. el-Kassu’nun “bir izi takip etmek” anlamına geldiğini, Arap halkının 

kasastu eserehu (izini sürdüm) tabirini kullandıklarını ifade etmektedir.836 Akabinde 

de şu âyetlerle konuyu pekiştirir:  “Mûsa, işte aradığımız o idi, dedi. Hemen izlerinin 

üzerine geri döndüler.” 837 “Annesi Mûsa’nın ablasına, Onun izini takip et, dedi.” 838  

Tabâtabâî, el-Kasâsu’nun “birbirini takip eden haberler” manasına da geldiğini 

ve bu kelimenin kullanıldığını ifade ederek şu âyetlerle pekiştirir: “Şüphesiz bu, doğru 

haberdir.” 839  “Andolsun onların (Peygamberlerin veya Yûsuf ile kardeşlerinin) 

kıssalarında, akıl sahipleri için ibret vardır.” 840  “Ona kıssalar anlattı.” 841  “Biz... 

Kıssaların en güzelini sana anlatıyoruz.”842  

Tabâtabâî, şunları da söylemektedir; âyette geçen kasâs, ism-i mastar olup kıssa 

manasına gelir. Bir kısım müfessir kıssanın, mastar olarak “anlatmak” manasına 

geldiğini söylemekte ve verilen bu iki mananın da yanlış olmadığını ifade 

etmektedir.843  

 
833  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 424. 
834  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 424. 
835  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 404. 
836  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 78. 
837  Kehf, 18/64. 
838  Kasas, 28/11.  
839  Âl-i imrân, 3/62. 
840  Yûsuf, 12/111. 
841  Kasas, 28/25. 
842  Yûsuf, 12/3. 
843  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s.78. 



 

   157 

 

Tabâtabâî, şâyet ism-i mastar konumundaysa şu manaya gelebileceğini 

söylemektedir: “Kıssalar içerisinde en güzel olanı, kulluk açısından tevhidi 

hususlaştırmayı vasfettiği için Yûsuf kıssası’dır. Allah’ın kuluna karşı velâyetini, 

kulun yaşam serüveninde ve sevgi yolunda terbiye ettiğini, zelillikten izzetin 

doruklarına, esâret ve kölelik zindanlarından izzetin arşına, sultanlık tahtına 

yükselttiğini temsîl etmektedir.”844 

Tabâtabâî’ye göre eğer mastar konumundaysa; Yûsuf kıssasının, Yüce Allah’ın 

anlattığı gibi anlatılması en güzel anlatım metodudur. Nedeni iffet açısından mümkün 

olabilecek uygun bir tarzla en kapalı ve en nezih anlatım şekli olmasıdır. 845  Bu 

durumda âyetin mansı “Biz, bu Kur’ân’ı sana vahyederek kıssaların en güzelini 

anlatıyoruz. Oysaki, biz bu kıssayı sana anlatmadan önce ondan hiç haberin yoktu.” 

şeklinde olur.846 

Zemahşerî’ye göre Yûsuf, 12/3’de geçen kasas kelimesi, iktisâs “kıssa anlatma” 

anlamında mastar veya “haber verilen şey” anlamında mef’ul olabilir. Tabâtabâî, kasas 

kelimesi hakkında Râgıb İsfahânî’nin el-Müfredât adlı eserinden istifade etmiş, bu 

bağlamda Zemahşaerî’ye benzer yorumda bulunmuştur. Tabâtabâî’ye göre kasas 

kelimesi ism-i mastar konumund ise mana “Kıssaların en güzeli Yûsuf kıssası”, mastar 

konumundaysa, Yûsuf kıssasının, en güzel bir anlatımla anlatılmış olmasını ifade 

etmiş olur. Sonuç olarak her iki müfessirin Yûsuf, 12/3. âyeti eksenindeki 

yorumlarının benzerlik gösterdiği, bu konuda aralarında herhangi bir farkın olmadığı 

anlaşılmaktadır. 

c) Bu âyet bağlamlı diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Taberî bu âyete şöyle bir açıklama yapmaktadır; “Ey Muhammed, biz bu 

Kur’ân’ı sana vahyetmek suretiyle sana geçmiş ümmetlere ait olan kıssaların en 

güzellerini ve daha önce indirilmiş kitapları anlatıyoruz. Halbuki daha önce bunlardan 

senin hiç haberin yoktu.”847 

Râzîye göre bu âyetteki kasas kelimesi, haberlerin arka arkaya eklenmesi 

anlamında kök anlamı itibariyle “uymak, tabî olmak” demektir.848 Hikayelere, kıssa 

 
844  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s.78.  
845  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s.78.  
846  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s.78.  
847  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 13, s. 7. 
848  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 87. 



 

   158 

 

denmiştir. Çünkü onu anlatan kıssa, onları, arka arkaya peşpeşe anlatmaktadır. 

Nitekim birisi Kur’ân okuduğunda tela’l-Kur’âne denilmektedir. Bu âyetteki kasas’ın, 

“anlatmak” manasında masdar ya da “anlatılan şey” anlamında ism-i mef’ul olması da 

muhtemeldir.849  

Kasas kelimesinin masdar olması halinde âyet “Biz, bu Kur’ân’ı sana en güzel 

bir biçimde anlatıyoruz” demek olur. Bu durumda en güzel olan, kıssa değil anlatım 

biçimidir. Bundan maksat, âyetlerin fasahat ve belagat açısından mu‘ciz olmasıdır.850  

Kasas kelimesinin ism-i mef’ûl olması halinde “kıssaların en güzeli” manasında 

olmuş olur. Bu, kıssanın bizzat kendisinde olup başkasında bulunmayan hikmet, ibret, 

incelik ve harikuladeliklerin olması nedeniyledir.851  

Hz. Peygamber’e bildirilen bu âyette, kendisinin öncesinde Hz. Yûsuf ile ilgili 

hiç bir bilgisi olmadığı, bu bilgilerin vahiyle geldiği açıklanmaktadır. İsrâiloğulları 

hakkında hiçbir bilgisi bulunmayan birinin vahye dayanmadan olayları detaylı bir 

biçimde kıssalaştırması Kur’ân’ın mu‘cize oluşunu göstermekte ve Hz. Muhammed’in 

Peygamberliğini teyit etmektedir.852 

Kurtûbî’ye göre bu âyetteki “Biz sana... anlatacağız” ifadesi mübtedâ ve haber, 

“en güzel kıssayı” ifadesi ise masdar manasında “en güzel kıssayı anlattık” 

demektir.853 

Kurtubî bu âyette, kıssanın tanımına değindikten sonra Hz. Yûsuf kıssanın 

“kıssaların en güzeli” olarak isimlendirilmesinin nedenlerini şöyle zikretmektedir:  

Kur’ân’da, Hz. Yûsuf kıssandaki ibret ve hikmetleri ihtiva edeb bir başka kıssa 

yoktur. Yûsuf, 12/111’de ifade edildiği gibi. Hz. Yûsuf’un kardeşlerini en güzel bir 

biçimde affetmesi, onların eziyetlerine sabredip katlanması, onlarla karşılaştıktan 

sonra da yapmış olduklarını hatırlatmayarak onları bağışlaması nedeniyle, Yûsuf, 

12/92’de açıklandığı gibi bu sûrede, her kes için dini ve dünyevi pek çok faydalı 

hususlar bulunmaktadır. Buradaki “en güzel” ifadesi “en şaşırtıcı, en hayret verici” 

demektir.854 

 
849  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 87. 
850  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 87. 
851  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 87. 
852  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 87. 
853  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 11, s. 242.  
854  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 11, s. 243-244.  



 

   159 

 

4.8.3.3. Yûsuf, 12/111: 

وَتفَْصٖيلَ كلُ ِ  ديَْهِ  لقََدْ كَانَ فٖي قصََصِهِمْ عِبْرَةٌ لِاُو۬لِي الْالَْبَابِِؕ مَا كَانَ حَدٖيثاً يفُْترَٰى وَلٰكِنْ تصَْدٖيقَ الَّذٖي بيَْنَ يَ 

﴾١١١شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿  

“Şüphesiz ki onların kıssalarında, öz akıl sahipleri için bir ibret vardır. (Bu 

Kur’ân, başkaları tarafından tasarlanıp) uydurulabilecek bir söz değildir. Ancak o, 

kendinden öncekileri onaylayan, her şeyin açıklaması olan (bir kitap)tır; iman eden 

toplum için bir rahmet ve bir rehberdir.” 

a) Zemahşerî’ye göre kasasihim (bunların anlatılmasında) kelimesindeki zamir 

Peygamberlere râcîdir. Kâf’ın kesresi ile kısasihim şeklinde okuyanın okuyuşu da bunu 

teyit eder. Bu zamirin Yûsuf’a ve ağabeylerine râcî olduğu da söylenmiştir. Kasâs 

kelimesini kısas şeklinde kesre ile okuyanın okuyuşuna göre “Bu uydurulmuş bir söz 

değildir.” ifadesindeki zamirin Kur’ân’a râcî olması hasebiyle “Kur’ân, uydurulmuş 

bir söz değildir.” anlamına gelir.855  

Zemahşerî’ye göre “fakat” bu Kur’ân “önündekini doğrulamakta” ibaresi 

kendisinden önceki semâvî kitapları doğrulamakta din konusunda ihtiyaç duyulan “her 

şeyi açıklamaktadır.” Çünkü aklın delillerinden sonra sünnetin, icmâ ve kıyâsın 

dayandığı kanundur.  ْلٰكِن (fakat) ifadesinden sonra gelen cümlenin mansupluğu,  َكَان’nin 

haberine atıf olmasındandır. Bu ifade ve lâkin huve tasdîku’llezî beyneyedeyhi (Fakat 

o, önündekini doğrulayıcıdır.) anlamında merfu olarak da okunmuştur.856 

Zemahşerî, bu âyeti yorumlarken kıraat farklılıklarına da dikkat çekmektedir. 

Bunun yanında Kur’ân’ın ve Kur’ân’da anlatılanların hiçbirinin uydurulmuş bir söz 

olmadığını, kendisinden önceki semâvî kitapları doğrulayan ve din konusunda ihtiyaç 

duyulan her şeyi açıklayan bir kitap olduğunu ifade etmektedir. 

b) Tabâtabâî, bu âyetin yorumuna öncelikle kelime analiziyle başlar ve 

açıklamalar da bulunur. el-Müfredat’ta 857  el-abru ve el-ubûr sözcüklerinin asli 

manalarının “bir halden diğer hâle geçiş” ve “suyun geçmesi” olarak kayıtlandığını 

nakletmektedir. el-i‘tibar ile el-ibret kelimelerinin “gözlenebilen bir şeyden, 

 
855  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 491. 
856  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 491. 
857  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 320. 



 

   160 

 

gözlemlenemeyen bir diğer olguya geçiş yapma” manalarına geldiğini belirtir.858 Daha 

sonra şu âyeti nakletmektedir: “İşte bunda gerçekten bir ibret vardır.” 859 

Tabâtabâî’nin yorumuna göre  ْقصََصِهِم kasasihim’in (onların kıssalarında) zamiri 

 hüm Peygamberlere râcîdir. Hz. Yûsuf da bu Peygamberlerdendir. Böylece zamir   هِم

bir ihtimal Hz. Yûsuf’la kardeşlerine râcî olabilir. Buna göre her iki ihtimal 

değerlendirilerek şu anlamın ortaya çıkması muhtemeldir: “Yemin ederim, 

Peygamberlerin kıssalarında veya Yûsuf ve kardeşlerinin kıssasında akıl sahibi olanlar 

için ibret vardır. Bu sûrede anlatılan kıssalar, uydurulmuş hikâyeler değildirler; bilakis 

Kur’ân’ın önünde bulunan kitabı, bu kıssayı içeren ve Mûsa Peygamber’in kitabı olan 

Tevrat’ı tasdik etmektedir.”860 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre Yûsuf, 12/111’deki kasasihim (bunların 

anlatılmasında) kelimesindeki zamir Peygamberlere râcîdir. Dolaysıyla Hz. Yusuf da 

bu Peygamberlerden biridir. Her iki Müfessir de bu âyet özelinde, Peygamberler veya 

Hz. Yûsuf’la kardeşlerinin kıssasında selim akıl sahipleri için ibretlere, anlatılan bu 

kıssaların uydurulmuş olmayıp hakikat olduğuna vurgu yaptıkları görülmektedir. 

Sonuç itibariyle Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Yûsuf, 12/111. âyeti bağlamındaki 

yorumlarının benzer olduğu, bu itibarla aralarında herhangi bir farkın olmadığı 

anlaşılmaktadır. 

c) Bu âyet bağlamlı diğer görüşlerden bazıları şöyledir:  

Taberî bu âyet hakkında şu yorumu yapmaktadır: Muhakkak Yûsuf ve 

kardeşlerinin kıssasında, akıl sahipleri için nice ibretler vardır. Kur’ân, uydurulmuş bir 

söz olmayıp, kendinden önceki semâvî kitapları doğrulayan, helal, haram, emir ve 

yasak gibi kulalların ihtiyacı olan bütün hükümleri açıklayan bir kitaptır.861 

Râzî bu âyet hakkında detaylı bir açıklamada bulunmuştur. Ancak özetleyecek 

olursak şöyle söylemek mümkündür: Râzî’ye göre ibret kelimesi bilinen bir taraftan, 

bilinmeyen bir tarafa ubûr etmek, geçmek demektir. Yani bundan kasıt düşünmek ve 

tefekkür etmektir.862  

 
858  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 282. 
859  Âl-i imrân, 3/13.  
860  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 282. 
861  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 13, ss. 401-404. 
862  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 232. 



 

   161 

 

Râzî’ye göre Yüce Allah, bu kıssayı bazı sıfatlarla nitelendirmkektedir: Birincisi 

onun, akıl ahiplerine yönelik ibret olması. İkincisi ise onun, uydurulmuş bir sözden 

ibaret olmadığı. Bundan maksadın şunlar olduğu söylenmiştir: a) “O Kur’ân’ı getiren 

Hz. Muhammed’in, onu uydurması doğru ve yakışık almaz” b) “O, yalan söyleyen biri 

değildir, zira ondan yalanın sadır olması aklın alacağı şey değildir” demektir.863  

4.8.4. Değerlendirme  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre kıssaların maksadı ibretler, nükteler, hikmetler 

üzerinden insanoğlunun kurtuluşunu sağlamak, onları doğru yola iletmektir.  

Zemahşerî, Kur’ân’da helâk olan yerleşim birimlerine dair çok önemli 

haberlerden bazılarının anlatıldığını söylemekte Tabâtabâî ise Kur’ân’ın insanlara 

bilimsel ve ahlakî olarak yarar sağlayan bölümlerine yer verdiğini ifade etmektedir. 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre de kıssalarda, daha önce gelmiş geçmiş 

ümmetlerin, kâfirlerin, zalim kişi veya toplumların acı âkibetlerinden ibret yetilerini 

yitirmemiş olanların ibret almaları istenmektedir. 

Zemahşerî’ye göre kıssaların yaşanmış olup olmadığından ziyade bizzat 

Kur’ân’da geçmesi ve anlatılan konunun ön planda olması daha önemlidir. 

Tabâtabâî’ye göre ise Kur’ân’ın vahyedilmesi sûretiyle zaten kıssaların en güzeli 

anlatılmıştır.  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin kısasu’l-Kur’ân hakkındaki görüşlerini şöyle 

özetlemek mümkündür: Kur’ân kıssalarında en güzel ve emsalsiz bir anlatım söz 

konusudur. Zira Kur’ân kıssaları ibret, nükte ve hikmetlerle doludur. Kıssaların en 

güzel ve en sıra dışı olmasını sağlayan da bu noktadır. Kur’ân’da anlatılan kıssalar 

uydurulmuş hikâyeler değildir. Kıssalarda adı geçip halen varlıklarını devam 

ettirenlerle izleri silinip yok edilenler, ayakta duran ile biçilip hasat edilmiş ekine 

benzetilerek ibretlik bir simge oluşturulmuştur. Kıssaların tamamı insanlık tarihinin 

belirli bir kesitinde yaşanmış gerçek hadiselerdir. Kur’ân, kendisinden önceki semâvî 

kitapları doğrulayan ve din konusunda ihtiyaç duyulan her şeyi açıklayan bir kitaptır.  

Görüldüğü gibi Zemahşerî ve Tabâtabâî, Kur’ân kıssaları konusunda benzer 

yaklaşım içindedir. Bu konuda aralarında herhangi bir fark söz konusu değildir.  

 
863  Bu konuda daha geniş bilgi için bk. Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 232. 



 

   162 

 

Kısasu’l-Kur’ân hakkındaki bilgileri bu şekilde zikrettikten sonra şimdi de 

tezimizin diğer konusunu teşkil eden mücmel ve mübeyyen başlıklı bölümüne geçmek 

istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konuya yaklaşımıları önem arz etmektedir. 

4.9. Mücmel ve Mübeyyen 

4.9.1. Kavramsal Çerçeve 

Mücmel, icmâl mastarından türetilmiş bir kelimedir. Sözlükte “beyân edilmemiş, 

ayrıntısız hesap, tafsilâttan ârî söz, şerh edilmemiş, müphem” ve benzeri manalara 

gelmektedir.864 Fıkıh usulünde ise, manasında birden çok hal ve hükmü ihtiva eden, 

ibaresinden ne kastedildiği anlaşılamayacak derecede kapalı olan, ancak bir açıklayıcı 

ile anlaşılabilen nassa denmektedir.865 Bu tanımlamalar dikkate alındığında mücmel 

lafzın anlaşılması için mutlaka bir açıklayıcıya ihtiyaç vardır.  

Mücmel lafızla kastedilen anlam sadece şâri veya mütekellim (söz sahibi) 

tarafından yapılan açıklamalarla mümkündür. Bunun nedeni mücmel bir lafızda 

mütekellimin kastettiği manaya delâlet eden hiçbir işaret bulunmamasıdır. Mücmelin 

gizliliği ârızî değil lafzîdir. Anlaşılması için herhangi bir karîne olmadığından, 

kendisinden kastedilen mana ancak şâri (mücmil) kanalıyla anlaşılır. Bu gerekçelerden 

dolayı mananın kapalı olduğunu belirtmek için mücmel terimi kullanılmıştır.866  

Kur’ân’da mücmelliğe sebebiyet veren durumları usulcüler genelde üç kısımda 

mütâlaa etmektedir.  

1. Lafzın, kullanılagelen anlamında ihtiyaç nispetinde yaygın olmamasından 

(garâbet/kapalı) dolayı mücmel hale gelmesi. Örneğin Meâric, 70/19’daki   َنْسَانَ خُلِق انَِّ الْاِ

 helûan kelimesi, “sabrı kıt ve haris” manasında kullanılmıştır. Bu kelime bu هلَُوعاًٍۙ 

haliyle mücmeldir. Ancak bu kelimeden kastedilen anlamın ne olduğu devamındaki  َاِذا

الْخَيْرُ مَنُوعاًٍۙ   ,Başına bir fenalık geldi mi sızlanır durur.”867“ مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعاً   Ona“ وَاِذاَ مَسَّهُ 

bir hayır dokunduğu zaman kendisinden başkasını yararlandırmaz.”868 âyetlerinden 

anlaşılmaktadır. 

 
864  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, ss. 97-98; Süyûtî, el-İtkân, s. 1426. 
865  İbrahim Paçacı, “Mücmel”, Dini Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2015, s. 483. 
866  Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, Usûlü’s-serahsî, nşr. 

Ebü’l-Vefâ el-Efgânî, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiye, Beyrut 1393, C. 1, s. 168; Ebü’l-Hasen Ebü’l-Usr 
Fahrü’l-İslâm Alî b. Muhammed b. el-Hüseyn b. Abdilkerîm el-Pezdevî, Kenzü’l-vüsûl ilâ 

ma‘rifeti’l-usûl, (ty), ss. 53-54; Koca, “Mücmel”, DİA, C. 31, s. 453. 
867  Meâric, 70/20. 
868  Meâric, 70/21. 



 

   163 

 

2. Lügat manası belli olmasına rağmen şârînin işaret ettiği husûsî manaya 

hamledilmekten dolayı mücmel durumdaki lafızlar. Örneğin salât lügatta “dua” 

manasına gelmektedir. Ancak bu kelimeden kastedilen, ibadet ekseninde belirlenmiş 

rükün ve fiiller olması hasebiyle izah edilmesi sünnetle gerçekleşmektedir. Çünkü Hz. 

Peygamber; “Namazı benden gördüğünüz şekilde kılın.”869 buyurmuştur.  

3. Aynı eşitlikte birden fazla manaya gelen ancak hangi mananın tercih 

edilmesinde delil bulunmadığı zaman ortaya çıkan mücmel lafızlar.870 Eşdeğer anlamı 

içinde bulunduran lafzın manalarından bir tanesini tercih etme imkânının oluşmaması 

durumu mücmel için misal gösterilebilir.871 Şârînin mücmel hakkındaki beyânâtı, diğer 

bir açıklamaya gerek duymuyora müfessere, kısmî kapalılık oluşuyorsa müşkile evrilir. 

“Alâeddin es-Semerkandî, müşkil lafızdaki kapalılığın zannî bir delille giderilmesi 

halinde müevvel durumuna geleceğini söylemiştir.”872  

Mübeyyen sözlükte “açıklama, açık, belli, aşikâr, net, anlaşılır, beyân etme” gibi 

anlamlara gelir.873 Mübeyyin ise “beyân edici, açıklayıcı, manadaki kapalılığı giderici 

anlamlarına” gelmektedir. Ayrıca anlam kapalılığının giderilmesi için mücmeli izah 

eden âyet ya da hadislere; mübeyyin âyet ve hadisler denmektedir.874  

Örneğin âyet ekseninde; Bakara, 2/187. âyetinde bulunan ve “sabahın” anlamına 

gelen mine’l-fecr lafzı evvelindeki anlam kapalılığını açıklığa kavuşturmaktadır. 

Târık, 86/1. âyetinde geçen târik’ın, Târık, 86/3. âyetinde “karanlığı delen yıldız” 

olarak açıklanmıştır. Yine Bakara, 2/229. âyetindeki “boşanma iki defadır” lafzındaki 

mücmelliğin, sorulan soru üzerine Hz. Peygamber’in Bakara, 2/230. âyetiyle üçüncü 

talakı açıklaması örnek olarak gösterilebilir.875 Haram kılınanlar müstesna kılınarak 

davarların helal kılındığı, ancak haram kılınan bu hayvanların hangileri olduğu Mâide, 

5/1. âyetinde bildirilmemiş, ancak Mâide, 5/3. âyetinde açıklanmaktadır. 876 

 
869  Ebû Muhammed Abdullâh b. Abdirrahmân b. el-Fazl ed-Dârimî, es-Sünenü’d-Dârîmî, Dâru’l-

Muğnî, Riyad 2000, Salât, 42, ss. 796-797; Buhârî, Ezan, 18; Buhârî, Edeb, 27. 
870  Koca, “Mücmel”, DİA, C. 31, s. 453. 
871  Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed Semerkandî, Mîzânü’l-Usûl fî 

Netâici’l-‘Ukûl, nşr. M. Zekî Abdülber, Katar 1984, ss. 354-355; Alâüddîn Abdülazîz b. Ahmed 

b. Muhammed Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, İstanbul h.1308, C. 1, ss.53-54; Koca, “Mücmel”, DİA, C. 

31, s. 453. 
872  Semerkandî, Mîzânü’l-Usûl, ss. 348-349. 
873  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 68. 
874  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 179; Ferhat Koca, “Müfesser”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, İstanbul 2006, s. 49; İsmail Karagöz, “Mübeyyen ve 

Mübeyyin”, Dini Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2015, s. 479. 
875  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, ss. 179-180. 
876  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 180. 



 

   164 

 

İlâhî kitapların ortak özelliklerinden birisi kısa, öz ve genel ifadeler içermesidir. 

Bu durum elbette hikmetleri içinde barındırmaktadır. Ancak ilâhi kitapların kısa ve 

özlü yapılarını oluşturan birtakım beyân biçimleri muhatabın idrak seviyesine göre 

mesajların anlaşılmasını zorlaştırabilmektedir. Kur’ân perspektifinden bakıldığında 

mecâzî ifadeler, müphem, mücmel, müteşâbih ve benzeri sanatların Kur’ân’a lafız-

mana açısından muhteşem edebî güzellikler katmıştır. Fakat bu özellikler bazen de 

Kur’ân’ı anlama noktasında anlaşılması güç durumlar oluşturabilmektedir. Bunun 

yanında doğru manayı bulma açısından farklı kanaatler ortaya çıksa da Kur’ân’ın 

yorumlanmasında zenginliği beraberinde getirmiştir.877  

Kur’ân üslûbunun tekdüzelikten öte belâgat, fesâhat, edebî ve benzeri sanatların 

yoğun bir şekilde kullanılması, lafız-mana ilişkisinin dikkat çekiciliği, onun i‘câzının 

bir delili olarak kabul edilmiştir.878 Kur’ân’ın bazı âyetleri lafız-mana itibariyle özlü 

içeriği mücmel şeklinde isimlendirilmektedir.879  

İslâm düşünürlerinin icmâsıyla Kur’ân’daki bazı âyetlerde mücmel lafızların 

olduğu belirtilmektedir. Fakat Dâvûd ez-Zâhirî (ö. 270/884) gibi aksini savunanlar da 

bulunmaktadır. Zahirîlere göre Kur’ân’da mücmel âyet bulunmamaktadır.880 

Kur’ân’ın nüzûlü sürecinde beyâna ihtiyaç duyulan, özellikle amelî konularda, 

Kur’ân ya da Hz. Peygamber aracılığıyla ilgili izahlar yapılmış ve anlam kapalılığı 

giderilmiştir.881 Bu bağlamda Şâtıbî mücmeli; “yükümlülüğü içermediği veya İslâm’da 

herhangi bir sûrette bulunamayacağı” şeklinde iki açıdan değerlendirmektedir.882  

Sonuç olarak Kur’ân’da teklifi hükümlerle ilgili lafızların çoğunun mücmel 

olduğu anlaşılmaktadır. Kur’ân’daki mücmel olan her lafzın âyetle veya sünnetle 

beyân edildiği ortaya çıkmıştır. Hanefî usulcülere göre mücmelin hakikatine 

inanılması, söz sahibinin açıklamasının beklenmesi, açıklamanın yeterli gelmemesi 

halinde anlaşılmasını sağlayabilmek için üzerinde araştırma yapılması gerekir.883 Şâri 

 
877  Mehmet Akif Alpaydın, “Âdem’e (a.s) Öğretilen İsimler”, Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 4/II, 2016, s. 124. 
878  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.158. 
879  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.178. 
880  Süyûtî, el-İtkân, s. 1426. 
881  Nahl, 16/44; Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî el-Gırnâtî; el-

Muvâfaķāt, C. 4, Dâr’u İbn-i Affân, 1997, s.73; Ferhat Koca,“Mücmel”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, İstanbul 2006, s. 454. 
882  Şâtıbî, el-Muvâfaķāt, C. 4, s. 73 vd.; Koca, “Mücmel”, DİA, C. 31, s. 454. 
883  Koca, “Mücmel”, DİA, C. 31, s. 453. 



 

   165 

 

tarafından mücmelin kapalılığını gideren bir açıklama yapılmadıkça eyleme 

geçirilmesinin câiz olmadığı ifade edilmektedir.884 

Mücmel ve mübeyyen hakkında eser sahibi âlimlerden bazıları şunlardır: 

1. Ebû Alî Muhammed b. Müstenîr b. Ahmet el-Kutrup (ö. 206/821), ilk dönem 

dilcilerinden kabul edilmektedir.  

2. Abdullah b. Müslim b. Kuteybe (ö. 276/889).  

3. Mekkî b. Ebî Tâlib (ö. 437/1045).885  

4.9.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Mücmel-Mübeyyen’e Yaklaşımı 

a) Zemahşerî’ye göre muhkem lafızlar, çok anlamlılık ihtimalinden uzak, açık, 

ve net olandır. Müteşâbih lafızlar ise çok çeşitli manalara gelebilen mücmel-kapalı 

âyetlerdir.886  

Zemahşerî, Kur’ân’da manası kapalı -mücmel- olan âyetlerin var olduğunu kabul 

etmektedir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla Zemahşerî, mücmel ve mübeyyen lafızlarla 

ilgili topluca bir açıklamada bulunmamış ise de mücmel ve mübeyyen oldukları 

bildirilen âyetleri 887 -el-kurûu kelimesi gibi- açıklarken bunlara zımnen değindiği 

görülmüştür.888  

b) Tabâtabâî Kur’ân’da mücmel lafızlar bulunduğunu ifade etmektedir. Ona 

göre mücmel, birkaç anlam taşıdığından dolayı kastedilen anlamın belirlenmesi 

açısından birden fazla manaya delalet etme ihtimali olan lafızdır. 889  Ona göre 

müteşâbih, mücmel şeklinde adlandırılan âyetler, muhkem ise mübeyyen âyetlerdir.890 

Tabâtabâî, nezdinde herhangi bir lafız mücmel olması için lafza delalet eden 

anlamlarının bir kısım yönleri, başka yönlerde kaybolacak duruma düşmesi, 

amaçlanılan mananın ayırt edilemez hale gelmesi gerekir. Çünkü bu hale bürünen lafız 

 
884  Muhammed Ebû Zehrâ, İslâm Hukuku Metodolojisi, terc. Abdulkadir Şener, Ankara 1979, s. 

115. 
885  İbn Nedîm, el-Fihrist, s. 51; Bk. Ebû Bekir Muhammed b. Hayr İşbîlî (h. 575-506), Fihristü İbn-

i hayr el-işbîlî, thk. Muhammed Fuâd Mansûr, Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, Beyrut 1419/1998, s. 

55 vd. 
886  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 332. 
887  Bakara, 2/228. 
888  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 268. 
889  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 39. 
890  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 39. 



 

   166 

 

karşısında muhatap, amaçlanılan anlamı belirlemede şaşkınlığa düşmektedir.891  

Tabâtabâî’ye göre verilecek bir mesaj olduğunda birden fazla anlama delalet 

eden mücmel bir lafzın tercih edilmemesi gerekmektedir. Yani anlamı net bir şekilde 

belli olan lafızların tercih edilmesi veya mücmel lafız kullanılacaksa onu açıklayan 

mübeyyen başka bir lafza müracat edilmesi gerekir. Tabatabâî bu değerlendirmesinde 

mücmel lafzın, mübeyyen lafız karşısındaki konumunu belirtmektedir.892 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin mücmel-mübeyyen konularına yaklaşımını 

belirttikten sonra her iki müellifin ilgili konu hakkındaki görüşlerinin mukâyesesine 

geçelim. 

4.9.3. Mücmel-Mübeyyene Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.9.3.1. Bakara, 2/187: 

 ُ وَانَْتمُْ لِبَاسٌ لهَُنَِّۜ عَلِمَ اللَّه ائِكُمِْۜ هنَُّ لِبَاسٌ لَكُمْ  فَثُ الِٰى نِسَُٓ يَامِ الرَّ تخَْتاَنُونَ انَْفُسَكُمْ   انََّكُمْ كنُْتمُْ  احُِلَّ لَكُمْ ليَْلَةَ الص ِ

ُ لَكُمْْۖ وَكلُُوا وَاشْرَبُوا حَته  يَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْابَْيَضُ مِنَ ى يتَبََ فتَاَبَ عَليَْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمِْۚ فَالْ ٰـنَ بَاشِرُوهنَُّ وَابْتغَُوا مَا كَتبََ اللَّه

ا وا  اتَِمُّ ثمَُّ  الْفَجْرِْۖ  مِنَ  الْاَسْوَدِ  الَّيْلِِۚ الْخَيْطِ  الَِى  يَامَ  ِ فلَََ  لصِ  حُدوُدُ اللَّه تلِْكَ  الْمَسَاجِدِِۜ  عَاكِفُونٍَۙ فيِ  وَانَْتمُْ  تبَُاشِرُوهنَُّ  وَلَا   

ُ اٰيَاتِه۪ لِلنَّاسِ لَعلََّهُمْ يتََّقُونَ   تقَْرَبُوهَاِۜ كَذٰلِكَ يبُيَ نُِ اللَّه

Oruç gecesinde kadınlarınıza yaklaşmak size helal kılındı. Onlar sizin için elbise (örtü), siz de onlar 

için elbisesiniz (örtüsünüz). Allah sizin kendinize kötülük ettiğinizi bilmektedir; (bu nedenledir ki) 

tevbenizi kabul edip sizi bağışladı. Artık onlara (hanımlarınıza) yaklaşın ve Allah’ın sizin için 

yazdıklarını (neslinizi) isteyin! Tan yerinin beyaz ipliği (aydınlığı), (gecenin) siyah ipliğinden 

(karanlığından) size göre (tamamen) ayırt edilinceye kadar yiyin, için; sonra da geceye kadar orucu 

tamamlayın! Mescitlerde itikâftayken onlara (hanımlara cinsel olarak) yaklaşmayın! İşte şu(nlar), 

Allah’ın (koyduğu) sınırlarıdır; sakın bunlara yaklaşmayın! Allah takvâya (duyarlılığa) ulaşsınlar diye 

âyetlerini insanlara işte böyle açıklıyor. 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyetteki el-haytu’l-ebyadu mine’l-hayti’l-esvedi (siyah 

ip beyaz ipten) lafzındaki kapalılığı -mücmel- hemen ardından gelen mine’l-fecr 

(fecirden) lafzı gidermektedir.893 Zemahşerî, buradaki kapalılığı açıkça mücmel olarak 

ifade etmemektedir. Ancak böylece el-haytu’l-ebyadu mine’l-hayti’l-esvedi cümlesini 

açıklayan mine’l-fecr lafzının mübeyyen konumuna işaret etmektedir. 894 

b) Tabâtabâî ise mine’l-fecr ifadesinde bulunan min edatının “beyâniye” 

olduğunu ve böylece “siyah iplikten ayırt edilinceye kadar.” ifadesinin, “istiâre” 

 
891  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 39. 
892  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 39. 
893  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 229. 
894  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 229. 



 

   167 

 

sanatına girdiğini söylemektedir. Bu itibarla “fecr vakti”, karanlıkla (siyah) beraber 

ufuk çizgisi doğrultusunda devam eden beyazlık, siyah iplikten ayırt edilen beyaz 

ipliğe benzetilmiştir. Burada kastedilen, fecr-i sadıkın ortaya çıkacağı ilk vaktin 

tespitidir.895 Tabâtabâî, bu âyetin mücmel olduğunu ve âyetteki mine’l-fecr lafzının 

mücmelliği ortadan kaldırarak açıkladığını ifade etmektedir. 

Görülüyor ki Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin değerlendirmeleri paralelik 

göstermektedir. Bu itibarla aralarında herhangi bir fark bulunmamaktadır. 

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberî bu âyetteki beyaz iplikten ne kastedildiği konusunda şunları 

nakletmektedir: Hasan-ı Basrî, Süddî, Katâde, Abdullah b. Abbas ve diğer bazı 

müfessirlere göre beyaz iplikten maksat “gündüz aydınlığının başlaması”, siyah 

iplikten maksat da “gecenin karanlığıdır.”896 

Taberî’ye göre burada zikredilen beyaz iplikten maksat, gökte beliren aydınlık 

değil, gökte her tarafa yayılan ve yolları aydınlatan beyazlıktır. Nitekim Ebû Miclez 

“gökte beliren beyazlık sabah değildir. Bu, yalancı sabahtır. Asıl sabah, ufukta yayılan 

beyazlıktır.”897 demiştir. Abdullah b. Abbas da “fecir ikidir. Birincisi gökte parlayan 

fecirdir. Bu, bir şeyi ne helal kılar ne de haram. Fakat dağların başında görülen ikinci 

bir fecir vardır ki işte yemeyi içmeyi haram kılan budur.” demiştir.898 

Huzeyfetül Yemân (r.a.), Hz. Ali, Bera b. Âzib (r.a.), Abdullah b. Mes‘ûd (r.a.) 

gibi Sahâbîlerden nakledilen başka bir görüşe göre âyette zikredilen “beyaz iplik”ten 

maksat, güneşin ışığı, “siyah iplik”ten maksat ise gecenin karanlıdır.899 

Taberî’ye göre tercihe şayan olan görüş, “beyaz iplikten maksat, gündüzün 

beyazlığı, siyah iplikten maksat ise gecenin karanlığıdır.” diyen görüştür. Zira Arap 

dilinde bu kelimelerin bilinen mânâları bunlardır.900 

Râzîye göre bu âyette ا الْخَيْطِ  مِنَ  الْاَبْيَضُ  الْخَيْطُ  لَكُمُ  يتَبَيََّنَ  الْفَجْرِ حَتهى  مِنَ   لْاَسْوَدِ 
ࣕ

 hattâ 

yetebeyyene lekümü’l-haytu’l-ebyadu mine’l-haytı’l-esvedi mine’l-fecri “ Fecrin 

beyaz ipliği kara ipliğinden sizce ayırd edilinceye kadar.” ifadesinde problem vardır: 

 
895  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 49. 
896  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 3, s. 249.  
897  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 3, s. 252. 
898  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 3, s. 252. 
899  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 3, s. 253, vd. 
900  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 3, s. 260, vd. 



 

   168 

 

Siyah ipliğe benzetilen sabahın beyazlığı, fecr-i kâzibin (yalancı fecrin) beyazlığıdır. 

Çünkü bu, iplik gibi ufukta uzunca görünen bir beyazlıktır. Fecr-i sâdıkın (gerçek 

fecrin) beyazlığı ise ufukta yayılan bir beyazlıktır. Bu nedenle bu âyetin ifâde ettiği 

manaya göre gündüzün başlangıcının fecr-i kâzibin doğmasından itibaren olması 

gerekir. Oysaki bunun böyle olmadığı bu âyetin sonundaki,  
ࣕ
الْفَجْرِ  mine’l-fecr مِنَ 

(fecirden) ifâdesinden anlaşılmaktadır. Mine’l-fecri ifadesi bu kapalılığı ortadan 

kaldırmaktadır. Çünkü fecre, kendisinden ışık saçıldığı için fecr denilmiştir. Bu da 

ancak, fecr-i kâzibte değil, fecr-i sâdıkta bulunur. Buna göre âyet beyaz ipliğin fecirden 

olduğunu gösterince, bundan muradın fecr-i kâzib değil, fecr-i sâdık olduğunu 

anlaşılmaktadır.901 

Yazır’a göre   َمِن 
ࣕ
الْفَجْرِ  mine’l-fecri “fecirden ibaret” kaydının, sonradan nazil 

olduğu rivayet edilmiştir. Bundan önce bazıları biri beyaz, biri siyah iki iplik alır; 

bunlar birbirinden seçilinceye kadar imsak yapmazlarmış. Bu hadise üzerine  
ࣕ
 مِنَ الْفَجْرِ

mine’l-fecri “fecirden ibaret” açıklaması nazil olmuş, böylece kastedilen mana 

açıklanmış; beyaz ipliğin hakikat olmayıp, bilinen bir mecâz olan fecrin başlangıcı 

olduğu ve şer’i günün buradan başladığı anlaşılmıştır.902 Yazır’a göre mine’l-fecri 

ifadesiyle fecr-i sâdıkın kastedildiği hususunda icma bulunmaktadır.903 

4.9.3.2. Bakara, 2/228: 

ي ارَْحَامِهِنَّ وَالْمُطَلَّقَاتُ  ُ فُ۪ٓ وءٍِۜ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ انَْ يكَْتمُْنَ مَا خَلقََ اللَّه ِ  يتَرََبَّصْنَ بِانَْفُسِهِنَّ ثلَٰثةََ قرُُُٓ انِْ كنَُّ يؤُْمِنَّ بِالِلّه

خِرِِۜ  هِنَّ ف۪ي ذٰلِكَ انِْ ارََادُُٓوا اصِْلََحاًِۜ   وَالْيَوْمِ الْاٰ جَالِ عَليَْهِنَّ   وَبُعُولتَهُُنَّ احََقُّ برَِد ِ وَلَهُنَّ مِثلُْ الَّذ۪ي عَليَْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِْۖ وَلِلر ِ

ُ عَز۪يزٌ حَك۪يمٌ    وَاللَّه
 درََجَةٌِۜ

Boşanmış kadınlar, kendi kendilerine (evlenmeden) üç âdet hâli beklerler. Onlar Allah’a ve ahiret 

gününe inanmışlarsa, rahimlerinde Allah’ın yarattığını gizlemeleri kendilerine helal olmaz. (Kocaları) 

barışmak isterlerse, bu durumda onları (boşanma sürecindeki eşlerini) geri almaya daha fazla hak 

sahibidir. (Erkeklerin) kadınlar üzerindeki (hakları gibi), kadınların da (erkekler üzerinde) belirli 

(hakları) vardır. O (boşanma sürecindeki) erkeklerin, onlara (boşanma sürecindeki kadınlara dönmede) 

bir derece (önceliği) vardır. Allah güçlüdür, (doğru) hüküm verendir. 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyetteki el-kurû kelimesi el-kar’u lâfzının çoğuludur. 

el-Kar’u, âdet görmek demektir. Hz. Peygamber’in Fâtıma bint Ebî Hubeyş’e “el-kar 

(âdet) günlerinde namaz kılma, cariyenin talâğı iki boşama ve iddet bekleme süresi iki 

 
901  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 5, s. 119-120. 
902  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 2, s. 15. 
903  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 2, s. 15. 



 

   169 

 

hayız zamanıdır.”904 buyuruğu bu âyetteki mücmelliği açıklamaktadır. Talâk, 65/4. 

âyetinde de aylar, temizlik sürelerinin değil âdet görmenin yerine konmuştur.905 

Zemahşerî’ye göre iddetteki maksat rahmin temizlenmesidir. Rahmin 

temizlenmesi ise âdet görmekle olmaktadır. Bu nedenle cariyenin temizlenmesi de 

âdet görme ile ifade edilmektedir. Kadın âdet gördüğünde akraeti’l-mer’etu veya 

imraet’un mukri’un denmektedir.906 el-Kurû lafzındaki mücmellik Hz. Peygamber’in 

hadisi907 ve Talâk, 65/4. âyet ile giderilmektedir. Müfessirin bu âyette, kelimenin iki 

zıt manada birleşmesi sebebiyle oluşan bir mücmelliğe işaret ettiğini söylemek 

mümkündür. 

b) Tabâtâbâî’ye göre selâsete kurûin ifadesinde belirtilen kurû’nun çoğulu, el-

kur’u’dur. Bu kelime, aybaşı durumunu ve aybaşından temizlenmeyi ifade 

etmektedir. 908  Kur kelimesi “toplama” demektir. Ancak bu toplama, akabinde 

başkalaşma ve farklılaşma meydana getiren bir toplamadır.909 Bu itibarla bu kelimeden 

kasıt aybaşından temizlenmedir. Sebebi ise temizlik süresince rahimde kanın 

toplanmasıdır. Kur kelimesinin daha sonradan aybaşı durumunu ifade etmek için 

kullanılmasının nedeni ise kan toplanması sonucu dışarı atılmasındandır.910 

Tabâtabâî, el-Müfredat’a911 atıfla İsfahânî’den şunları nakletmetedir: el-Kur’u, 

temizlik hâlinden aybaşı hâline geçişin ismidir.”912 Her iki durum için kullanılmanın 

yanında, ayrı ayrı olarak da isimlendirilmiştir. “Yemek sofrası” manasında olan el-

mâide kelimesinin yemek ve sofra anlamlarına karşılık geldiği gibi. Fakat el-kur’u 

sadece temiz olma durumunun veya aybaşı hâlinin ismi değildir. Çünkü aybaşı 

kanaması olmayan veya kanaması süreklilik arzeden kadın için temizlik ve aybaşı 

durumunda olan kadın anlamına gelen zât-u kur tabiri kullanılmaz.913  

 
904  Tirmizî, Talâk, 7. 
905  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 267. 
906  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 268. 
907  Tirmizî, Talâk, 7. 
908  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 234. 
909  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, ss. 234-235. 
910  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 235. 
911  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 402. 
912  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 235. 
913  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 235. 



 

   170 

 

Tabâtabâî’de Zemahşerî gibi aynı yorumu yaparak hem aybaşı hem de 

aybaşından temizlenmeyi ifade eden selâsete kurûin lafzının mücmelliğine işaret 

etmektedir.  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Bakara, 2/228. âyetine yönelik yorumları benzerlik 

arz etmekte olup aralarında herhangi bir fark söz konusu değildir. Ayrıca 

Tabâtabâî’nin bu kelimeye yönelik açıklamalarında el-Müfredat’a atıfla İsfahânî’nin 

açıklamalarına yer verdiği görülmektedir. 

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberi, el-kur’u kelimesinin manası hakkında müfessirlerin iki görüşe sahip 

olduğunu söylemektedir. Bunlardan birincisi, Rebî‘ b. Enes, Katâde, Dehhâk, 

Abdullah b. Abbas, Amr b. Dinar, İkrime, Süddî, İbrâhim en-Nehâi, Abdullah b. 

Mes‘ûd, Ömer b. el-Hattâb, Ebû Mûsa el-Eş’arî, Hz. Ali, Saîd b. Cübeyr ve Ma‘bed 

el-Cühenî’ye göre el-kur’u kelimesi “hayız görmek” demektir.914 İkincisi ise Hz. Aişe, 

Ebû Bekir b. Abdurrahman, Abdullah b. Ömer, Zeyd b. Sâbit, Zahirî, Salim b. 

Abdullah ve Eban b. Osman’a göre ise “âdetten temizlenmek” demektir.915 

Süyûtî’ye göre bu âyetteki el-kur’u kelimesi bir taraftan hayz, diğer taraftan 

temizlik durumuna delâlet etmesi nedeniyle âyet mücmel olarak 

nitelendirilmektedir.916  

4.9.3.3. Âli İmrân, 3/7: 

ي انَْزَلَ عَليَْكَ الْكِتاَبَ مِنْهُ اٰيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هنَُّ امُُّ الْكِتاَبِ وَاخَُرُ   ا الَّذ۪ينَ ف۪ي قُلُوبهِِمْ زَيْغٌ فيَتََّبعُِونَ مَا  هُوَ الَّـذُ۪ٓ مُتشََابهَِاتٌِۜ فَامََّ

اسِخُو ُُۢ وَالرَّ عِنْدِ رَب نَِاِۚ وَمَا يَذَّكَّرُ  نَ فيِ الْعِلْمِ يقَُولُونَ اٰمَنَّا بهٍِ۪ۙ كلٌُّ مِنْ  تشََابهََ مِنْهُ ابْتغَُِٓاءَ الْفِتنْةَِ وَابْتغَُِٓاءَ تأَوْ۪يلِهِ۪ۚ وَمَا يعَْلَمُ تأَوْ۪يلهَُُٓ الِاَّ اللَّه

 الِآَُّ اوُ۬لوُا الْالَْبَابِ 

Sana Kitabı indiren O’dur. Onun bazı âyetleri muhkem (açık anlamlı)dır ki bunlar Kitabın anasıdır 

(esasıdır). Diğerleri de müteşâbih (benzeşen anlamlı)lardır. Kalplerinde eğrilik olanlar, fitne çıkarmak 

ve onu (arzularına göre) yorumlamak için ondaki müteşâbih âyetlerin peşine düşerler. (Oysa) onun (asıl) 

yorumunu Allah’tan başkası bilemez. İlimde derinlik sahibi olanlar ise “Ona inandık; hepsi Rabbimizin 

katındandır.” derler. Öz akıl sahiplerinden başkası (gerçeği) hatırlamaz. 

a) Zemahşerî, bu âyeti yorumlarken önce muhkem ve müteşâbih kavramlarına 

değinir. Ona göre muhkemât, ibareleri çok anlamlılık (ihtimal) ve anlam 

karışıklığından uzak net ve sağlam, müteşâbihât ise benzeşen, farklı anlamlara 

 
914  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 4, s. 87. 
915  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 4, s. 95. 
916  Süyûtî, el-İtkân, s. 1426. 



 

   171 

 

gelebilen âyetlerdir. Muhkemât, “kitabın anası” yani aslı, esası olup müteşabihler 

bunlara irca edilir.917 

Zemahşerî’ye göre “Kalplerinde eğrilik bulunanlar” yani bidat ehli, 

müteşâbihlerin peşine düşerler. Müteşâbihler bidatçının, muhkem âyetlere uymayan 

görüşlerine hamledilebileceği gibi ehl-i hakkın görüşlerine de hamledilebilirler. 

Zemahşerî’ye göre “Oysa onun nihaî anlamını Allah ve ilimde derinleşmiş 

olanlardan başkası bilmiyor” yani onun hak yorumunu ancak Allah ve ilimde 

derinleşmiş olanlar biliyor.  

Zemahşerî’ye göre bazıları bu âyetteki  ُه اللَّه  illallah (ancak Allah bilir) الِاَّ 

ifadesinde vakıf yapmakta ve devamındaki  ِاسِخُونَ فيِ الْعِلْم  verrâsihûne fi’l-‘ilmi (ve وَالرَّ

ilimde derinleşenler) ifadesini yeni bir cümle başlangıcı olarak görmektedir. Bunlara 

göre müteşabih, sadece Allah’ın bileceği, hikmetini ancak O’nun kavrayabileceği 

ifadelerdir.  

Zemahşerî’ye göre doğru olan şudur: “İlimde derinleşmiş olanlar şöyle diyor.” 

sözü yeni bir cümle başlangıcıdır. Bu ifade, ilimde derinliğe ulaşanların durumunu 

izah etmektedir. Yani müteşâbihlerin tevilini bilen bu âlimler şöyle derler: “Biz ona” 

yani müteşâbihlere “iman ettik; hepsi Rabbimizin katındandır” yani onun hepsi ya da 

muhkemlerin hepsi onun katındadır veya kitaba iman ettik, onun muhkem ve müteşâbih 

bütün ifadelerinin hikmet sahibi olan, kelâmında hiçbir tenakuz ve çelişki olmayan 

Allah katından olduğuna iman ettik. Ona göre “Ancak akıl sahipleri düşünüp ders 

çıkarabilir” ifadesi, ilimde derinleşenler için bir övgü ifadesidir. 918 

Zemahşerî’ye göre  َيقَُولُون yekulûne (şöyle diyorlar) ifadesi verrâsihûne fi’l-‘ilmi 

(ilimde derinleşenler) ifadesinin hali de olabilir. O, bu ifadeyi İbn Mes‘ûd 

(v.32/652)’un in te’vîlehû illâ ‘indallah (onun nihaî gerçek anlamı ancak Allah 

katındadır) şeklinde; Übeyy b. Kâ‘b (v.33/654)’ın ise ve yekûlurrâsihûne şeklinde 

okuduğunu nakletmektedir.919 

b) Tabâtabâî’ye göre “ilimde derinleşenler” ifadesinin başındaki vav harfi istinaf 

edatıdır ve yeni cümlenin başlangıcına delalettir. 920  Âyetin başındaki “kalplerinde 

eğrilik olanlar” tabiri iki kısma işaret eder. Bu durum, Kur’ân’ın benimsenmesi ve 

uygulanması açısından insanları ikiye ayırır: Birincisi müteşâbihe uyanlar, ikincisi ise 

 
917  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 333. 
918  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 333. 
919  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 333. 
920  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 32. 



 

   172 

 

müteşâbih ifadelerle karşılaştıklarında “Ona inandık, hepsi Rabbimizin katındandır.” 

diyenlerdir.921 İnsanların bu tutumlarının nedeni; birincisinde kalplerindeki eğrilikten, 

ikincisinde ise ilimde derinleşmiş olmalarındandır.922  

Tabâtabâî’ye göre  ِاسِخُونَ فيِ الْعِلْم  verrâsihûne fi’l-‘ilmi ibaresinin başındaki vâv وَالرَّ

harfi atıf hükümünde olup râsih kimselerin tevil yapabilme manası kastedilseydi Hz. 

Peygamber râsih kimselerin başında gelirdi. Çünkü Hz. Peygamber ilimde en yüksek 

payeye sahip olandır.923  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Âl-i İmrân, 3/7’deki “ilimde derinleşmiş olanlar” 

ibaresinin yeni bir söz başlangıcı olup olmadığı ya da önceki emre atfedilerek vav 

harfinin cem‘ olarak mı kullanıldığı noktasında yoğunlaştığı görülmektedir. Hem 

Zemahşerî hem de Tabâtabâî’ye göre verrâsihûne fi’l-‘ilmi “İlimde derinleşmiş olanlar 

şöyle diyor.” ifadesi yeni bir cümle başlangıcıdır. Tabâtabâî’ye göre âyetin başındaki 

“kalplerinde eğrilik olanlar” tabiri iki kısma işaret eder. Bu durum, Kur’ân’ın 

uygulanması açısından insanları ikiye ayırır: Birincisi müteşâbihe uyanlar, ikincisi ise 

müteşâbih ifadelerle karşılaştıklarında “Ona inandık, hepsi Rabbimizin katındandır” 

diyenler. Sonuç olarak her iki müfessirin Âl-i İmrân, 3/7 bağlamında benzer yoruma 

sahip oldukları, bu nedenle aralarında herhangi bir aykırılığın olmadığı 

anlaşılmaktadır. 

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberî’ye göre bu âyetteki “oysa bunların açıklamasını (tevlini) sadece Allah 

bilir. İlimde ileri gitmiş olanlar ise “biz bunlara iman ettik, hepsi rabbimiz 

katındandır.” ifadesini alimler iki şekilde izah etmişlerdir.  

1. Hz. Aişe, Abdullah b. Abbas, Urve b. Zübeyr, Ömer b. Abdülaziz ve Mâlike 

göre âyetin mânâsı şöyledir: “Bu müteşâbih âyetlerin tevilini yalnızca Yüce Allah bilir. 

İlimde ileri gidenler bilmezler. Onlar, bu gibi âyetlere iman ettiklerini bildirirler.”924 

2. Yine Abdullah b. Abbas, Mücâhid, Rebi‘ b. Enes ve Muhammed b. Ca‘ferden 

nakledilen diğer bir görüşe göre “müteşâbih olan âyetlerin tevilini ancak Yüce Allah 

ve ilimde ileri gitmiş olanlar bilir. İlimde ileri gitmiş olanlar, onların tevillerini 

 
921  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 32. 
922  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 32. 
923  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 32. 
924  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 5, ss. 217-219. 



 

   173 

 

bilmeleriyle birlikte, “Biz bunların hepsinin rabbimizin katından olduğuna iman ettik.” 

derler.925  

Taberî birinci görüşü tercih etmiş ve ilimde ileri gidenlerin, müteşâbih âyetlerin 

tevillerini bilmeyeceklerini söylemiştir. Taberi, tevil kelimesinin Arapçada mânâsının, 

(tefsir etmek, baş vurmak, bir şeyin neticesinf almak) mânâlarına geldiğini söylemiş 

ve buna dair Arap edebiyatından şiir örnekleri göstermiştir.926  

Kurtubî bu âyet hakkındaki yorumunu dokuz başlık altında açıklamıştır.927 Özet 

olarak bu âyetteki mücmellik, “ilimde derinleşmiş olanlar” ibaresinin yeni bir söz 

başlangıcı olup olmadığı ya da önceki emre atfedilerek vav harfinin cem‘ olarak mı 

kullanıldığı hususundan kaynaklanmaktadır.928  

Sonuç itibariyle vav harfinin konumu bakımından iki durum söz konusudur. Bu 

nedenle âyet mücmel olarak görülmekte ve anlam değişikliğine uğrayarak şu manalar 

ortaya çıkmaktadır: 

1. Vav harfi, vâv-ı atıf olarak değerlendirildiğinde, “müteşâbihlerin tevilini 

ancak Allah ve ilimde rüsûh sahibi olanlar bilir.” anlamı oluşmaktadır. 

2. Vav harfi, vâv-ı istinâfiyye olduğunda anlam, “tevili yalnız Allah bilir, ilimde 

rüsûh sahibi olanlar da buna iman ettik derler.” şeklinde olur.929  

4.9.4. Değerlendirme  

Zemahşerî, mücmel-mübeyyen lafızlarla ilgili özel bir açıklamada 

bulunmamıştır. Ancak mücmel ve mübeyyen oldukları bildirilen âyetleri açıklarken 

bunlara zımnen değindiği görülmektedir. Onun, mücmel olarak zikredilen lafızları 

açıklayan başka âyetlere veya Hz. Peygamber’in hadislerine başvurmasından mücmel 

ve mübeyyen lafızlara işaret ettiğini söyleyebiliriz. Ona göre göre müteşâbih âyetler 

çeşitli manalara gelmeleri hasebiyle mücmeldirler. 

Tabâtabâî’ye göre mücmel, birden fazla anlam taşımaktadır. Böyle olunca da 

kastedilen mananın belirlenmesi zorlaşmaktadır. Ona göre mücmel lafızlardan 

 
925  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 5, ss. 220-.221. 
926  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 5, ss. 220-.221. 
927  Bkz. Kurtubî, el-Câmi‘, C. 5, s. 16. 
928  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 5, s. 25. 
929  Bk. Süyûtî, el-İtkân, s. 1427. 



 

   174 

 

kaçınılması, mücmeli de açıklayan mübeyyen özellikteki diğer bir lafzın tercih edilmesi 

gerekmektedir. Bu şekliyle açıklanmış olana da uyulmasında bir sakınca yoktur.  

Sonuç itibariyle her iki müellifin, mücmel-mübeyyen lafızların Kur’ân’daki 

varlığı konusunda benzer düşünceye sahip olduğu görülmektedir. Ancak konunun 

sunuşu açısından aralarında ince farklar olduğunu söylemek mümkündür.  

Mücmel ve mübeyyen başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde 

değerlendirdikten sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden fedâilü’l-

Kur’ân başlıklı bölümüne geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konuya 

bakışları önem arz etmektedir. 

4.10. Fedâilü’l-Kur’ân  

4.10.1. Kavramsal Çerçeve 

İslâm literatüründe Kur’ân’ın tümünün veya bir kısım sûre ya da âyetlerin 

fazîletlerini beyân etmek için çoğunlukla Fedâilü’l-Kur’ân, sevâbü’l-Kur’ân veya 

menâfiu’l-Kur’ân isimleri kullanılagelmiştir. 930  Fadîlet’in çoğulu olan fedâil; 

“üstünlükler, meziyetler ve şerefler” anlamına gelmektedir.931  Bu manalar dikkate 

alındığında fedâilü’l-Kur’ân; Kur’ân-ı Kerîm’in yüce olması, üstünlüğü, meziyeti ve 

şerefi demektir.932 

İslâm literatüründe Kur’ân’ın fazîletlerine dair çalışmalar, tefsir kaynakları başta 

olmak üzere İslâm bilimlerinin tüm alanlarında müstakil veya konu başlığı altında yer 

verilerek oldukça önemsenmiş, önemsenmye devam edilmektedir. Bu alanda bilgi 

birikiminin temel kaynağı şüphesiz Kur’ân ve sünnet olmuştur. Kur’ân’a göre 

Kur’ân’ın fazîletiyle ilgili bildirimlerde ön plana çıkan düşünceler şunlardır: Yüce 

Allah tarafından Hz. Peygamber’e indirilen,933 sözün en doğrusu ve güzeli,934 şüpheden 

uzak, 935  hikmet ve hayır, 936  hak ile bâtılı birbirinden ayıran, 937  ilâhi kitapları teyit 

 
930  Abdullah Aydemir, “Fedâilü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 22, TDV 

Yayınları, İstanbul 1995, s. 533. 
931  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, ss. 381-382 
932  Abdülbâkî, Mu‘cemü’l-Müfehres, ss. 592-595; İsmail Karagöz, “Fedâilü’l-Kur’ân”, Dini 

Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2015, ss. 173-174. 
933  Şuarâ, 26/192-193; Neml, 27/6. 
934  Zümer, 39/23. 
935  Şûrâ, 42/7; Hâkka, 69/44. 
936  Bakara, 2/269; Neml, 27/6. 
937  Târık, 86/11-13; Furkân, 25/1. 



 

   175 

 

eden,938 öğütleyici,939 samimi,940 doğru yola ileten, açıklayıcı,941 şifa kaynağı, uyarıcı,942 

meydan okuyan, 943  düşündürücü, 944  zâhiri ve bâtınî yönü olan, müjdeleyici, 945  akıl 

sahiplerinin muhatabı946 ve kıyamete kadar gerçerli olan son ilâhi kitaptır.947  

Kur’ân’ın fazileti hakkında muhtelif eserlerde geniş bilgiler verilmiş, özellikle 

hadis mecmualarında bu konu için müstakil kitap ve baplar açılmıştır. İlgili konudaki 

rivâyetler, Kur’ân ilimleri hakkında geniş ölçekli çalışmalarda genellikle Fedâilü’l-

Kur’ân şeklinde başlıklandırılarak zikredilmiştir. Ayrıca tefsir eserlerinde, müfessirin 

izlediği metoda göre tefsir edilen sûrelerin ya baş kısmında ya da son kısmında ilgili 

Fedâil hadislerinden istifade edilmiştir. 948  

Kur’ân’ın fazîleti hakkında çok sayıda hadis rivâyetleri mevcuttur. 949  Bu 

bağlamda bütünsel olarak Kur’ân’ın fazîleti hakkında bazı rivâyetler bulunmaktadır. 

Örneğin “Sizin en hayırlınız (en fazîletli olanınız) Kur’ân’ı öğrenen ve 

öğreteninizdir”.950 bunlardan biridir. 

Diğer bir hadis de Hz. Ali’nin naklettiği, Hz. Peygamber’e ileride zuhur edecek 

fitnelerden korunabilmek için ne yapılması gerektiği hakkında soru sorulmasına karşın 

Hz. Peygamber’in “Çare Allah’ın kitabı Kur’ân’dır. Onda sizden önce gelip geçenlerin 

ve sizden sonra geleceklerin haberleri vardır.” şeklindeki cevabıdır. Akabinde Hz. 

Peygamber Kur’ân’ın fazîletlerini şu şekilde sıralamıştır: “Kur’ân sağlam bir bağ, 

hikmetli bir öğüttür; insanların düştükleri anlaşmazlıklar için onda hükümler vardır. 

O, hak ile bâtılı ayıran sahih bir kitaptır. Allah ondan ayrılanları perişan eder; onun 

dışında hidâyet arayanları sapıklığa düşürür. O, dosdoğru bir yoldur; ona uyanlar 

haktan sapmaz, dilleri sürçmez. Âlimler ona doymaz. Onu inkâr edenlerin olması 

değerini azaltmaz; onun yücelikleri bitmez. Onunla konuşan doğruyu konuşmuş olur; 

 
938  Ahkâf, 46/12. 
939  Yûnus, 10/57; Tâhâ, 20/113; Duhân, 44/58. 
940  Yûnus, 10/15. 
941  Kıyâmet, 75/16 vd. 
942  Şûrâ, 42/7; Mâide, 5/58. 
943  İsrâ, 17/88. 
944  Zuhruf, 43/3. 
945  Fussilet, 41/2-4. 
946  Bakara, 2/13, 170, 171, 242, 269; Âl-i İmrân, 3/190. 
947  Âl-i İmrân, 19; Hâkka, 69/44 vd. 
948  Zerkeşî, el-Burhân, s. 290; Süyûtî, el-İtkân, s. 2099. 
949  Süyûtî, el-İtkân, s. 2099. 
950  Tirmizî, Fedâilü’l Kur’ân, 15. 



 

   176 

 

onunla amel eden kazanmış olur; onunla hükmeden adaleti gerçekleştirmiş olur; ona 

davet eden doğru yolu bulmuş olur.”951  

Ayrıca ön plana çıkan diğer hadiler şunlardır: “Sözün en hayırlısı Allah’ın 

kitabıdır.”952 “Kur’ân’ı öğreniniz. Muhakkak ki Kur’ân kıyamet günü ehline ne güzel 

şefaatçidir.”953 

Kur’ân’ın bazı sûre ve âyetlerin fazîletlerine dair genellikle Fâtiha, Yâsîn, İhlâs, 

Muavvizeteyn ve Fâtiha’dan sonraki 7 uzun sûre es-seb‘u’t-tıvâl hakkında olmak 

üzere muayyen sûreler için farklı açılardan hadisler rivâyet edilmiştir. Bunlarla birlikte 

Bakara, 2/201, 255, 285-286. âyetleri, Haşr, 59/21-24. âyetleri olmak üzere çoğu dua, 

tesbih, zikir mahiyetindeki başka âyetlerin de fazîletleri hakkında çok sayıda hadis 

bildirilmiştir.954  

İmam-ı Mâlik, İmam-ı Eş‘arî, Bâkıllânî, İbn Hibbân ve benzeri bir kısım 

âlimlerin, âyetlerin kendi aralarında fazilet bakımından farklılığın olmadığını 

söylemektedirler. 955  Bunun yanında İshak b. Râhûye, Ebû Bekir İbnü’l-A‘rabî, 

Gazzâlî, Kurtubî, İzzeddin b. Abdüsselâm ve benzeri âlimler, fazîlet farklarının 

olabileceği kanaatini taşımalarının yanında âyetler arasında değer bakımından 

herhangi bir fark olmadığını savunmaktadırlar.956 

Kur’ân’ın fazîletlerine dair daha çok hadislerden oluşan müstakil kitap ve 

risâleler 3/9. yüzyılın başlarından itibaren neşredilmiştir. Kâtib Çelebi’ye göre İmam 

Şâfiî’nin (ö. 204/820) Menâfi‘u’l-Kur’ân’ı Kur’ân’ın faziletleri ekseninde ilk defa telif 

edilen eserdir.957 Gün geçtikçe bu konuya dair geniş bir literatür oluşmuştur.958 Süyûtî, 

konuyla ilgili vârid olan bir çok sahih haberi toplayarak Hamâilü’z-Zehr fi Fedâili’s-

Süver isimli eserini neşretmiştir.959 

 
951  Tirmizî, Sevâbü’l-Ķur’ân, 14; Dârimî, Fedâilü’l-Ķur’ân, 1; Süyûtî, el-İtkân, s. 2100. 
952  Buhârî, Edeb, 70. 
953  Dârimî, Fedâilü’l-Kur’ân, 1. 
954  Müslim, Salâtü’l-Müsâfirîn, 42; Buhârî, Fedâilü’l-Kur’ân, 9, 10; Tirmizî, Fedâilü’l-Kur’ân, 4; 

Tirmizî, De‘avât, 64; Ebû Dâvûd, Salât, 352. 
955  Süyûtî, el-İtkân, s. 2139. 
956  Süyûtî, el-İtkân, s. 2140; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî 

et-Türkmânî el-Fârikî ed-Dımaşkî (ö. 748/1348), Mîzânü’l-i‘tidâl fî nakdi’r-ricâl, nşr. Ali 

Muhammed Muavvaz ve Âdil Ahmed Abdülmevcûd, C. 6, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 995, 

ss. 573-574.  
957  Kâtib Çelebi (ö. 1067/1657), Keşfü’z-Zunûn ‘an esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn, C. 2, Dâr’u İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, Beyrut (ty), s. 1277. 
958  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 199.  
959  Süyûtî, el-İtkân, s. 2099.  



 

   177 

 

Ebû Abdullah Muhammed b. Eyyûb el-Becelî, Ca‘fer b. Muhammed el-Firyâbî 

ve İmam Nesâî’ye ait Fedâilü’l-Kur’ân başlıklı eserleri ve Kurtubî’ye ait olan el-Vecîz 

fî Fedâili’l-Kitâbi’l-‘Azîz adlı çalışma günümüze ulaşan en kadim eserler olarak 

görülmektedir. Abdüsselâm b. Ahmed el-Basrî’ye ait olan Sevâbü’l-Kur’ân ile İbnü’l-

Haşşâb’a nispet edilen ed-Dürrü’n-Nazîm fi Fedâili’l-Kur’âni’l-‘Azîm adlı eserler bu 

alanda oldukça önemlidir. Ayrıca Ziyâeddin el-Makdisî ile İbn Kesîr’in Fedâilü’l-

Kur’ân’ları ve Abdullah b. Es’ad el-Yâfiî’nin kaleminden çıkan Muhtasarü’d-

Düreri’n-Nazîm fî Fedâili’l-Kur’âni’l-‘Azîm adlı eserleri de konu çerçevesinde önemli 

çalışmalardır.960 

Fedâilü’l-Kur’ân konusunun kavramsal çerçevesine bu şekilde değindikten 

sonra her iki müfessirin yaklaşımları değerlendirilerek mukayesesi yapılacak ve ilgili 

âyetler ekseninde nasıl bir yaklaşıma sahip oldukları tespit edilmeye çalışılacaktır. 

4.10.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Fedâilü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı 

a) Zemahşerî tefsirinde, sûrelerin fazileti hakkında çeşitli rivâyetler aktarmakta 

ve çeşitli hadisler nakletmektedir. Genelde Müslim’in (ö. 261/875) el-Câmi‘u’s-

Sahîh’inden naklettiği hadislerin kaynağını vermektedir. Bununla beraber sûrelerin 

faziletine dair zayıf rivâyetlere yer vermekte ancak bunların zayıf olduğunu da bazen 

belirtmektedir.961 

Zemahşerî’ye göre maksada ulaşmak maksadıyla kelâm konusuna girmeyen, 

vaaz ve terğib niyeti güdüldüğü takdirde zayıf hadislerden de istifade edilebileceği 

ifade edilmektedir. 962  

Zemahşerî, Fedâilü’l-Kur’ân’a dair hadisleri genellikle sûre sonlarında 

zikretmektedir. Buna dair tefsirinde zikrettiği hadislerden bazıları şunlardır: 

Hz. Peygamber’in Übey b. Ka‘b (ö. 33/654)’a şöyle dediği rivâyet edilmiştir: 

“Sana ‘Tevrat, İncil ve Kur’ân’da bir benzeri indirilmemiş bir sûreyi bildireyim mi?’ 

Übey b. Ka‘b; ‘Tabii Yâ Rasûlallah!’ deyince, Hz. Peygamber, ‘Ümmü’l-Kitaptır.’ 

buyurmuştur.”963  

 
960  Ali Şevâh İshak, Mu‘cemü musannefâti’l-Kur’âni’l-Kerîm, C. 3, Dârü’r-Rifâî, Riyad 1983, ss. 

311-322; Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, C. 2, s. 1277; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, ss. 199-200. 
961  Özek, “el-Keşşâf”, DİA, C. 25, s. 329. 
962  Cerrahoğlu, “Zemahşerî ve Tefsiri”, AÜİFD, 2/26, 1984, s. 93. 
963  Tirmizî, fedâilü’l-Kur’ân, 1; Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. 15. S. 200; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 

1, s. 28. 



 

   178 

 

“Kim Cuma günü Âl-i İmrân sûresini okursa, Allah ve melekler güneş batıncaya 

kadar ona salât (rahmet ve istiğfar) ederler.”964 

“Kim Âl-i İmrân sûresini okursa, her âyetine mukabil cehennem köprüsüne karşı 

kendisine bir güvence verilir.”965  

“Kim En‘âm sûresini okursa, Allah ona esenlik verir; En‘âm sûrenin her âyetine 

karşılık yetmiş bin melek gece ve gündüz onun için istiğfar eder.”966 

b) Tabâtabâî Kur’ân’ın fazileti hakkında çeşitli rivâyetlerde bulunmuştur. 

âyetleri tefsir ederken çeşitli hadisler nakletmiş ancak bu rivâyetlerde, Şî‘a’nın 

muteber hadis kaynaklarından kabul edilen Küleynî’ye ait olan el-Kâfî’den 

yararlanmıştır. Ehl-i Sünnet rivâyetlerini genellikle Süyûtî’nin ed-Dürrü’l-

menŝûr’una dayandırmıştır. Bunun dışında Kütüb-i Sitte, Âlûsî’nin Rûhu’l-Me‘ânî’si 

967 ve Reşit Rıza’nın Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Hakîm’inden968 istifade etmektedir. 

Tabâtabâî, genellikle Şî‘a müfessirlerinden Muhammed b. Mes‘ûd el-Ayyâşî969, 

Ebü’l-Hasan Ali b. İbrâhim b. Haşim el-Kummî970, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-

Hasen b. Alî et-Tûsî, Ebû Alî Emînüddîn el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl et-

Tabersî971’den rivâyetler nakletmektedir. 

Tabâtabâî, sahâbe ve tâbiîn sözlerinin tefsirde hüccet kabul edilemiyeceğini 

söylemkete 972  ise de onların sözlerinden kısmî istifade ettiği 973 , bunun yanında 

Kur’ân’ın muallimleri olarak değer verdiği Ehl-i beyt imamlarının sözlerinden daha 

çok yararlandığı anlaşılmaktadır.974 

Tabâtabâî’nin Kur’ân’ın ve sûrelerin fazileti hakkında tefsirinde zikrettiği 

hadislerden bazıları şunlardır: 

Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Fitneler gecenin zifiri karanlığı gibi 

üzerinize çöreklendiği zaman, Kur’ân’a sarılınız. Çünkü Kur’ân şefaat eder ve şefaati 

kabul olur. Aleyhte tanıklıkta bulunur ve tanıklığı onaylanır. Onu kendisine imam 

 
964  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 450. 
965  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 450 
966  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 81. 
967  Âlûsî, Rûhu’l-Me‘ânî, C. 23, ss. 258-259. 
968  Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, C. 3, s. 153. 
969  Ayyâşî, Tefsîri’l-‘Ayyâşî, C. 1, s. 35, 89, 157. 
970  Kummî, Tefsîru’l-Kummî, C. 1, ss. 145-146, 165. 
971  Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 1, ss. 21-22; Tabersî, Mecma‘u’l-Beyân, C. 3, s. 125. 
972  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 9. 
973  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 26. 
974  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 21-26; C. 2, ss.26-30. 



 

   179 

 

edinen kişiyi cennete götürür. Onu arkasına atan kişiyi de cehenneme sürükler. O, en 

iyi yola ileten bir yol gösterici, meseleleri nihaî olarak çözümleyen bir hüküm kitabı, 

bir açıklama, kesin bilgilerin kaynağıdır. O, hak içeriklidir, şaka değildir.”975 

İmâm-ı Ca‘fer Sâdık’ın et-Tehzib,976 adlı eserde ve İmâm-ı Rızâ’nın el-‘Uyûn 977 

ve Tefsîri’l-‘Ayyâşî’de978 şu şekilde buyurdukları rivâyet edilir: “Besmele, Allah’ın 

ism-i a‘zamın göz bebeğinin göz akına yakınlığından daha yakındır.”979 

el-‘Uyûn’da 980  Emir’ül-mü’minîn şöyle dediği anlatılmaktadır: “Besmele 

Fâtiha’dan bir âyettir. Rasûlüllah besmeleyi okur ve onu Fâtiha’dan bir âyet sayardı. 

‘Fâtiha sûresi tekrarlanan yedidir.’ derdi.” 981 

Tabâtabâî, besmele konusunda benzeri rivâyetlerin Ehl-i Sünnet tarafından da 

nakledildiğini söylemektedir: Darekutnî 982  Ebû Hureyre’den şöyle rivâyet eder: 

“Allah Rasûlü buyurdu ki: Fâtiha sûresini okuduğunuz zaman, besmeleyi de okuyun. 

Fâtiha Kur’ân’ın anası ve tekrarlanan yedidir, besmele de onun bir âyetidir.”983 

Tefsirü’l-‘Ayyâşî’de984 İmâm-ı Ca‘fer Sadık şöyle demiştir: Ebû Zer dedi ki: “Ya 

Rasûlallah, sana indirilen âyetlerin en üstünü hangisidir? Rasûlüllah buyurdu ki: 

Âyete’l-kürsü. Yedi kat gök ve yedi kat yer kürsünün yanında uçsuz bucaksız bir çöle 

atılmış bir halka gibi kalır.” Sonra şöyle dedi: “Arşın kürsüden üstünlüğü, çölün 

halkadan üstün oluşu gibidir.”985 

4.10.3. Fedâilü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.10.3.1. Fâtiha, 1/1-7: 

حٖيمِ ﴿ حْمٰنِ الرَّ ِ الرَّ ِ الْـعَالَمٖينٍَۙ ﴿  ﴾١بِسْمِ اللَّه ِ رَب  حٖيمٍِۙ ﴿  ﴾٢الَْحَمْدُ لِِلّه حْمٰنِ الرَّ ينِِؕ ﴿  ﴾٣الَرَّ ايَِّاكَ نَعْبُدُ    ﴾ ٤مَالِكِ يَوْمِ الد ٖ

رَاطَ الْمُسْتقَٖيمٍَۙ ﴿  ﴾٥ايَِّاكَ نَسْتعَٖينُِؕ ﴿وَ  ينَ ﴿  ﴾٦اِهْدِنَا الص ِ ال ٖ ﴾ ٧صِرَاطَ الَّذٖينَ انَْعَمْتَ عَليَْهِمٍْۙ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَليَْهِمْ وَلَا الضَُّٓ  

 
975  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 15. 
976  Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî (ö. 460/1067), Tehzîbü’l-Ahkâm fî Şerhi’l-

Mukniʿa, C. 2, Dâru’l-Kütübi’l-İslâmiye, Tahran 1385, Hadis 15, s. 289,  
977  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî (ö. 381/991), 

‘Uyûnu Ahbâri’r-Rızâ, C.2, Şebeketü’l-Fikir, Kum 1378, Bab 30, Hadis 11, s. 8. 
978  Ayyâşî, Tefsîri’l-‘Ayyâşî, C. 1, s. 35. 
979  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 25. 
980  Câ‘fer-i Sâdık, el-Uyûn, C.1, , Bab, 28, Hadis 59. s. 269-270. 
981  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 25. 
982  Sünen-i Darekutnî, C. 1, Hadis 28, s. 236. 
983  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 26. 
984  Ayyâşî, Tefsîri’l-‘Ayyâşî, C. 1, s. 157. 
985  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 341. 



 

   180 

 

1. “Rahmân, Rahîm olan Allah’ın adıyla.” 2-4. “Hamd (övgü); Rahmân, Rahîm, 

hesap gününün sahibi, âlemlerin de Rabbi olan Allah içindir.” 5. “(Rabbimiz)! Yalnız 

sana kulluk ederiz ve yalnız senden yardım dileriz.” 6-7. “Bizi doğru yola, nimet 

verdiklerinin yoluna ulaştır; gazaba uğratılmışların ve sapkınların yoluna değil.” 

a) Zemahşrî bu sûre hakkında şu yorumu yapmaktadır: Bu sûre, Yüce Allah’ı 

layıkı veçhile övme, ilâhi emir ve yasaklara uyarak Allah’a kulluk etme ve Allah’ın 

vaad ve vaîdi gibi mânaları kapsaması nedeniyle ümmü’l-Kur’ân (Kur’ân’ın özü) 

olarak isimlendirilmiştir. Yine bu nedenlerden dolayı kenz (hazine) ve vâfiye (eksiksiz) 

isimleri verilmiştir. Sûreye hamd sûresi de denilmiştir. Namazların bütün rekâtlarında 

tekrarlandığı için mesânî, namazın bu sûre okunduğunda faziletli olması ya da ancak 

bu sûrenin okunmasıyla geçerli olması nedeniyle salât (namaz) sûresi denmiştir. 

Sûreye şifâ veren anlamında şifa sûresi ve şâfiye ismi verilmiştir.986 

 Zemahşerî, Fâtiha sûresinin fazileti hakkında şu rivâyetleri zikretmektedir: “Hz. 

Peygamber’in Übey b. Ka‘b (ö. 33/654)’a şöyle dediği rivâyet edilmiştir: ‘Tevrat, İncil 

ve Kur’ân’da bir benzeri indirilmemiş bir sûreyi sana bildireyim mi? Übey b. Ka‘b: 

Tabii Yâ Rasûlallah! deyince O, Fâtûhâtü’l-Kitaptır.’, buyurmuştur.”987 

Zemahşerî, şu rivâyeti de kaynağını vermeden nakletmektedir. Huzeyfe b. el-

Yemân’dan (v.36/656) rivayet edildiğine göre Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Bir 

toplum hakkında kesinleşen azap Allah tarafından tam üzerlerine gönderilecekken, 

içlerinden bir çocuk  ٍَۙالْـعَالَمٖين  ِ ِ رَب  لِِلّه  elhamdülillâhi rabbi’l-âlemîn okur; Allah da الَْحَمْدُ 

bunu işitip azabı onlardan tam kırk sene erteler.”988 

a) Tabâtabâî’ye göre Yüce Allah bu sûreyi kulları için dile getirmektedir. Bu 

sûre kulluk makamının ve Yüce Allah’a yönelik övgü ve ibadetin ifadesidir. Böylece 

bu sûre ibadet için nâzil olmuş bir sûredir ve bu hususta Kur’ân’da ona benzer bir 

başka sûre yoktur. 989  Tabâtabâî, bunu derken şunu vurgulamak istediğini 

söylemektedir:  

1. Bu sûre baştan sona kadar kulların, kendilerini kulluk makamına koyup 

O’nun Rablık makamına yöneldikleri zaman bu sözleri ifade etsinler diye yüce Allah 

tarafından dile getirilen kulların sözlerinden ibarettir.  

 
986  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s.11. 
987  Nesâî, İftitah, 26; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 28. 
988  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 28. 
989  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 42. 



 

   181 

 

2. Bu sûre iki kısımdır; bir kısmı Yüce Allah’a, bir kısmı da kula aittir.990  

Tabâtbâî, bu sûre hakkında Dârekutnî’nin Ebû Hureyre’den rivâyet ettiği hadisi 

nakletmektedir: “Rasûlüllah buyurdu ki: Fâtiha sûresi’ni okuduğunuz zaman, 

besmeleyi de okuyun. Fâtiha, Kur’ân’ın anası ve tekrarlanan yedidir. 

Bismillâhirrahmânirrahîm de onun bir âyetidir.”991 

Tabâtbâî, et-Tehzib adlı eserde İmam Cafer Sadık’ın, el-Uyûn ve Tefsiru’l-

Ayyâşî’de ise İmam Rıza’nın şu rivayetini nakletmektedir : “Besmele, Allah’ın ism-i 

a‘zamına gözbebeğinin gözakına yakınlığından daha yakındır.”992 

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Fâtiha sûresinin fazileti hakkındaki benzer şeyler 

söylemektedir. Hatta bu konuda Ehl-i Sünnet kaynaklarından değişik rivâyetlere yer 

vermektedirler. Bu itibarla her ikisi arasında herhangi bir zıtlığın olmadığı 

anlaşılmaktadır. 

b) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Râzî’ye göre Fâtiha sûresine çeşitli isimler verilmiştir. Bunlardan birisi de 

ümmü’l-Kur’ân’dır (Kur’ân’ın anası). Bu ismin verilmesinin çok çeşitli sebepleri 

vardır. Bir şeyin anası, o şeyin aslı demektir. Bütün Kur’ân’ın dört büyük gayesi 

vardır: Birincisi ilâhiyât (Yüce Allah’ın zatı ve sıfatları ile ilgili konular), ikincisi 

me‘âd (ahiretle ilgili konular), üçüncüsü nübüvvet (Peygamberlik müessesesi ile ilgili 

konular) ve dördüncüsü ise Kazâ ve Kader konularıdır.993  Sûyûtî de Râzî’nin bu 

açıklamalarını el-İtkân’ında nakletmektedir. 994 

Beydâvî’ye göre Fâtiha sûresi doğru yolu, cennetlikle cehennemliklerin mertebe 

ve derecelerini gösteren, amelî hükümlerle nazari hikmetleri kuşatan bir sûredir.995 

 
990  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 42. 
991  Dârekutnî, es-Sünen, Kitâbü’s-Salât, C. 1. s. 632; Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 26. 
992  Câ‘fer-i Sâdık, el-Uyûn, C. 2, Bab 30, Hadis 11, ss.8-9; Ayyâşî, Tefsiru’l-Ayyâşî, C. 1, Hadis 13. 

s. 35. 
993  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 1, s. 179. 
994  Süyûtî, el-İtkân, s. 2145. 
995  Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullah b. Ömer b. Muhammed el-Beydâvî, (ö. 

685/1286), Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, C. 1, Dâru İhyâi’t-Türâsî’l-Arabî, Beyrut 1998, 

s. 25; Süyûtî, el-İtkân, s. 2146. 



 

   182 

 

Süyûtî, Zemahşerî’nin “Fâtiha’nın Kur’ân ilimlerini kuşattığını, Allah’a 

hakkıyla senâyı, emir ve nehiylere uyarak kulluğu edayı, vaad ve vaîdi” açıkladığını 

söylemektedir. Ona göre Kur’ân’daki diğer âyetler bu konularla ilişkilidir.996  

4.10.3.2. Bakara, 2/2: 

 ذٰلِكَ الْكِتاَبُ لَا رَيْبَِۚ ف۪يهِِۚ هُدًى لِلْمُتَّق۪ينٍَۙ 

“O kitap (Kur’ân); onda asla şüphe yoktur. Muttakîler (duyarlı olanlar) için bir 

yol göstericidir.” 

a) Zemahşerî, bu âyet hakkında şunları ifade etmektedir: Yüce Allah öncelikle 

Kur’ân’ın, muârızlarına meydan okuyan, nihâi kemâl mertebesine sahip bir kitap 

olduğuna dikkat çekmiştir. Bu, onun meydan okuma özelliğinin tasdik edilmesidir. 

Onda hiç bir şüphenin olmadığı bildirilmiştir. Bu ise onun kemalinin tescilidir. Daha 

sonra muttakiler için hidâyet rehberi, kesinliği, hiçbir şüphenin onu saramayacağı, hak 

olduğu ve hiç bir batılın ona gelemeyeceği açıklanmıştır.997 

b) Tabâtabâî ise ilgili âyet hakkında şunları ifade etmektedir: Muttakilerden 

maksat müminlerdir. Takva, iman makamlarının hepsini kapsayan genel bir 

niteliktir.998  Takvalıların şerefle nitelendirilmeleri, Yüce Allah tarafından hidâyete 

konu edilmelerindendir. Onlar; hidâyet sayesinde muttaki özelliğini kazanma ve 

Allah’ın takvadan sonra ikram etmesi olmak üzere iki hidâyete muhatap olmuşlardır. 

Bu nitlikler sayesinde muttakilerin kâfir ve münafıklarla karşılaştırılmaları mümkün 

kılınmıştır.999 Tabâtabâî, bu değerlendirmeleri yaparken söz konusu birinci hidâyeti 

İslâmiyetten önce bozulmamış fıtratla, ikinci hidâyeti ise Kur’ân aracılığıyla 

gerçekleştiğini vurgular.1000 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Bakara, 2/2. âyeti hakkındaki Kur’ân’ın faziletine 

yönelik açıklamaları aynı olmasa da zıtlık da içermemektedir. 

c) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

 
996  Süyûtî, el-İtkân, s. 2145. 
997  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 46. 
998  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 46. 
999  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 47. 
1000  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 47. 



 

   183 

 

Râzî bu âyeti yorumlarken Kur’ân’ın faziletine dair Kur’ân’ın isimlerine 

değinmektedir.1001 Bu bağlamda Kur’ân’ın isimleri şöyle zikretmektedir: “Kitap”,1002 

“Kur’ân”, 1003  “Furkân”, 1004  “Zikr”, 1005  “Tezkire”, 1006  “Zikra”, 1007  “Hadis”, 1008 

“Mev‘iza”, 1009  “Hüküm”, 1010  “Hikmet,1011  “Hakîm”, 1012  “Muhkem”, 1013  “Şifa”,1014 

“Hüdâ”,1015 “Hâdî”,1016 “Sırât-ı Müstakîm”,1017 “Habl”,1018 “Rahmet”,1019 “Rûh”,1020 

“Kasas”, 1021  “Beyan”, 1022  “Tibyan”, 1023  “Mübîn”, 1024  “Besâir, 1025  “Fasl”, 1026 

“Nücûm”, 1027  (Kur’ân parça parça (necm necm) indiği için, bu isimle 

isimlendirilmiştir.) “Mesânî”,1028 (tekrarlanan), “Ni’met”,1029 (bu âyetindeki “Nîmet” 

hakkında, İbn Abbas (r.a.) onun Kur’ân olduğunu söylemiştir.) “Beşîr”, “Nezîr”,1030 

“Kayyim, 1031  “Müheymin”, 1032  “Hâdî”, 1033  “Nûr”, 1034  “Hakk” , 1035  “Azîz”, 1036 

“Azîm”,1037 “Mübârek.”1038 

 
1001  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 1, ss. 15. vd.  
1002  Sâd, 38/ 29. 
1003  İsrâ, 17/88. 
1004  Furkân, 25/1. 
1005  Enbiyâ, 21/50; Hicr, 15/9; Zuhruf, 43/44. 
1006  Hâkka, 69/48. 
1007  Zâriyât, 51/55. 
1008  Zümer, 39/23. 
1009  Yûnus, 10/57. 
1010  Ra‘d, 13/37. 
1011  Kamer, 54/5. 
1012  Yâsîn, 36/1. 
1013  Hûd, 11/1. 
1014  İsrâ,17/ 82. 
1015  Bakara, 2/2. 
1016  Bakara, 2/185; Yûnus, 10/57; İsrâ, 17/9. 
1017  Enâm, 6/153. 
1018  Âl-i İmrân, 3/103. 
1019  İsrâ, 17/ 82. 
1020  Şûrâ, 42/52. 
1021  Yûsuf, 12/3; Kasas, 28/11; Âl-i İmrân, 3/62 
1022  Âl-i İmrân, 3/138 
1023  Nahl, 16/89. 
1024  Nahl, 16/ 89; Yûsuf, 12/1. 
1025  A‘râf, 7/203. 
1026  Târık, 86/13-14. 
1027  Necm, 53/1. 
1028  Zümer, 39/23. 
1029  Duhâ, 93/11. 
1030  Nisâ, 4/165: Fetih.48/8; Fussilet, 41/4. 
1031  Bakara, 2/255. 
1032  Maide, 5/48. 
1033  İsrâ, 17/9. 
1034  Nûr, 24/35. 
1035  Hâkka, 69/51. 
1036  Şuarâ, 26/104. 
1037  Hicr, 15/87; Bakara, 2/255. 
1038  Enbiyâ, 21/50. 



 

   184 

 

Râzî’ye göre bu âyetteki birinci mesele hidâyettir. Hidâyet, yol göstermekten 

(delillik yapmaktan) ibarettir. Râzî, Zemahşerî’nin hidâyeti “arzulanan şeye bizzat 

götürüp ulaştıran rehberliktir.” dediğini nakletmektedir. 1039  İkincisi müttaki 

meselesidir. Râzî’ye göre takvâ, bir kimsenin ibadetleri yapması ve yasaklardan 

kaçınması ile olur.1040 Kur’ân-ı Kerîm, müttakîler için bir hidayet rehberidir. Onları 

Yaratanın varlığına, dinine ve Peygamber’inin doğruluğuna götüren bir kılavuz olduğu 

gibi, kâfirler için de bir rehberdir. Ancak Yüce Allah, hidayete ermiş ve Kur’ân’dan 

istifade etmiş kimselerin sadece onlar olduğunu beyan edip, onları övmek için 

müttakileri zikretmektedir.1041 

Kurtubî’ye göre hüdâ kelimesi doğruluk, açık ve netlik anlamına gelir. Yani bu 

kitapta marifet ehli için bir açıklama söz konusudur. Kur’ân’da yolun en doğrusu 

gösterilmekte ve ayrıntılı açıklama ve hidâyet rehberi olduğu bildirilmektedir.1042 

Yazır’a göre kendisinde şüphe olmayan bu Kitap, muttakiler için hidâyetin 

bizâtihi kendisidir. Bu Kitapta büyük bir hidâyet-i Rabbâniyye vardır, ancak bu 

hidâyet, muttaki ve günahlardan sakınanlar içindir.1043  

4.10.3.3. Yûnus, 10/57: 

دوُرِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْ  اءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَب ِكُمْ وَشِفَُٓاءٌ لِمَا فيِ الصُّ مِن۪ينَ  يَُٓا ايَُّهَا النَّاسُ قَدْ جَُٓ  

“Ey insanlar! Elbette size Rabbinizden bir öğüt, göğüslerdeki (kalplerdeki 

inançsızlığa) bir şifa, müminler için bir rehber ve rahmet gelmiştir.” 

a) Zemahşerî, bu âyet hakkında şunları söylemektedir: Âyette geçen “size bir 

öğüt.” ifadesinden kasıt, tevhide dikkat çekme ve öğüt gibi içinde birtakım faydalar 

barındıran bir kitap geldiğini bildirmektir. O Kitap, içinizdeki bozuk akideler için bir 

şifa ve hak yoluna davet, iman edenler için ise bir rahmettir.1044  

b) Tabâtabâî, bu âyette Yüce Allah’ın, Kur’ân’ın dört sıfatını gündeme 

getirdiğini bildirmektedir. Bunlar onun öğüt, kalplerdeki hastalıklar için şifa, hidâyet 

ve rahmet oluşudur.1045 

 
1039  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 2, s. 22. 
1040  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 2, s. 23.  
1041  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 2, s. 24.  
1042  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, s. 247. 
1043  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 1, s. 160. 
1044  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 340. 
1045  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 76. 



 

   185 

 

Tabâtabâî’ye göre Yüce Allah bu âyette “ey insanlar!” diye başlıyor. Bu ifade 

bütün insanlara yönelik bir hitaptır. Sadece müşriklere ve özel olarak Mekke 

müşriklerine yönelik değildir. Kur’ân, doğru yola ileten, Yüce Allah’ın izni ile rahmet 

saçan, içerdiği hikmetle öğüt veren, kalpler için şifa ve müminlere rahmet ve 

hidâyettir.1046 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Yûnus, 10/57. âyeti hakkındaki Kur’ân’ın faziletine 

yönelik yorumları benzerlik arzetmektedir. Bu açıdan aralarında herhangi bir farkın 

olmadığı görülmektedir.  

c) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberî’de Tabâtabâî’nin yukarıda ifade edilen sözlerine yakın yorumlar 

yapmaktadır: Kur’ân, insanlar için bir öğüt, uyarıcı, kalplerdeki şüpheye karşı şifa, 

helali haramdan ayıran doğru yol rehberi ve kullar için bir rahmettir. Yüce Allah 

rahmetiyle kullarını sapkınlıktan çıkarıp doğruluğa sevk eder ve onları helak olmaktan 

kurtarır.1047 

Râzî’ye göre bu âyette Kur’ân dört vasıfla nitelendirilmiştir: Birincisi, Kur’ân 

Allah katından bir mev‘iza (öğüt)tür. İkincisi, O, kalblerdeki hastalıklara bir şifâdır. 

Üçüncüsü, O, hidayettir. Dördüncüsü ise, Kur’ân, müminlere bir rahmettir. Hz. 

Peygamber tabib, Kur’ân reçete durumundadır.1048 

Kurtubî de bu yorumlara yakın kanaatini bildirmekte ve bu âyetle Kur’ân’ın 

manevi hastalıklara şifa olduğunu, şüpheye, nifak ve ayrılığa şifa olduğunu, doğruya 

sevk etmesi hasebiyle rahmet ve nimet olarak geldiğini bildirmektedir.1049  

4.10.4. Değerlendirme  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin tefsirlerinde Kur’ân’ın fazileti hakkında çeşitli 

rivâyetlere yer verdikleri görülmektedir. Zemahşerî, sûrelerin fazileti ile ilgili 

rivâyetlere genellikle sûre sonlarında değinirken Tabâtabâî’nin sûrelerin faziletlerine 

dair rivâyetlere pek fazla yer vermediği, ancak daha çok âyetlerin açıklamasına yönelik 

rivâyetleri sıkça zikrettiği anlaşılmaktadır. 

Zemahşerî, Fedâilü’l-Kur’ân hakkında zayıf rivâyetlere yer vermiş ancak bazen 

 
1046  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 77. 
1047  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 12, ss. 193-194. 
1048  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 17, s. 121. 
1049  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 11, s. 10. 



 

   186 

 

de bu rivâyetlerin zayıf olduğunu açıklamıştır. Zemahşerîye göre vaaz ve terğîb 

maksatlı zayıf hadislerden de istifade edilebilir. Tabâtabâî, sahâbe ve tâbiînin sözlerini 

hüccet görmemekle1050 birlikte onların sözlerine yer verdiğini ifade etmekte,1051 ancak 

daha çok Ehl-i beyt imamlarının sözlerinden istifade ettiği görülmektedir.1052 

Sonuç olarak Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Kur’ân’ın faziletine dair rivâyetlere 

yer verdikleri, ancak istifade ettiği rivâyetleri farklı kaynaklara dayandırdıkları 

görülmektedir. 

Fedâilü’l-Kur’ân hakkındaki bilgileri bu şekilde ifade ettikten sonra şimdi de 

tezimizin diğer konusunu teşkil eden Münâsebâtü’l-Kur’ân başlıklı bölümüne geçmek 

istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konudaki değerlendirmeleri önem arz etmektedir. 

4.11. Münâsebâtü’l-Kur’ân  

4.11.1. Kavramsal Çerçeve 

Münâsebet, lügatte “iki şey arasındaki ilişki” manasına gelmektedir. 1053 

Münâsebât, icmâl-tafsîl, umumî-hususî, aklî-hissî gibi alâkalı durumlardan bir 

tanesiyle ya da sebep-müsebbeb, illet-mâlûl, benzerlik-karşıtlık ve benzeri fikrî 

ilintilerle mana irtibatını göstermektedir.1054  

Kur’ân âyetleri ile sûreleri arasındaki münâsebeti ifade etmek için el-münâsebe 

beyne’l-âyât, et-tenâsüb beyne’l-âyât ve’s-süver, tenâsübü’l-ây ve’s-süver veya 

münâsebâtü’l-Kur’ân terimleri kullanılmaktadır. Münâsebet kelimesinin çoğulu olan 

münâsebât ile âyet-sûre ilişkilerini belirtmek için münâsebâtü’l-âyât ve’s-süver terkibi 

türetilmiştir. Ayrıca münâsebetin eş anlamlısı olan tenâsüb kelimesi de 

kullanılmaktadır.1055  

Âyetlerle sûreler arasındaki münâsebetin incelenmesi mushaf tertibinin tevkîfî 

oluşuna göre gerçekleştirildiği zikredilmektedir. Nüzûl sebebi ile ilgili çalışmalar Hz. 

Peygamber ile sahâbe kanalıyla süregelen rivâyetlere dayanmasına rağmen, âyetler ve 

 
1050  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 9, 16. 
1051  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 16. 
1052  Câ‘fer-i Sâdık, el-Uyûn, C.1, , Bab, 28, Hadis 59. s. 269-270; Ayyâşî, Tefsiru’l-Ayyâşî, C. 1, 

Hadis 13. s. 35. 
1053  Cevherî, es-Sıhâh, I, s. 224; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 490; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, 

C. 1, s. 755. 
1054  Süyûtî, el-İtkân, s.1840; Zerkeşî, el-Burhân, ss. 37; Birışık, Abdülhamit, “Kur’ân’da İç 

Bütünlük: Islâhî’nin Tefsir Yöntemi”, Dîvân: İlmî Araştırmalar, 11/2, 2001, ss. 74-75. 
1055  Yılmaz, “Münâsebâtü’l-Âyât ve’s-Süver”, DİA, C. 31, s. 569. 



 

   187 

 

sûreler arasındaki ilişkilere dair bilgilerin akla dayandığı ifade edilmektedir. Kur’ân’ın 

âyetleri ve sûreleri arasındaki münâsebet ile ilgili çalışmaların ileri bir zamanda (9/10. 

yy.) ortaya çıktığı, buna yönelik açıklamaların rivâyet tefsirlerinin aksine daha çok 

dirâyet tefsirlerinde yer aldığı zikredilmektedir.1056 

Kur’ân, gerek nazım ve tertibindeki ahenk ve üstünlüğü gerek âyet ve sûreler 

arasındaki tenâsübü/insicamı gerekse lafızlarının ihtiva ettiği manalardaki şümûl ve 

tutarlılığı bakımından benzeri olmayan bir özelliğe sahiptir.1057 Onun metni ne şiir ve 

ne de nesirdir. O, ihtiva ettiği konularla insanı şaşırtan ve benzerini yapmaktan aciz 

bırakan bir mahiyete sahiptir.1058  

İslâm âlimleri, Kur’ân’ın en iyi anlaşılabilmesi için çok yönlü araştırmalar 

yapmış ve farklı konular açısından incelemişlerdir. İncelemeye tâbi tutulan konulardan 

birisi de âyet ve sûreler arasındaki münâsebettir. Bu minvalde yapılan çalışmalar, 

genellikle Münâsebâtü’l-Kur’ân olarak isimlendirilmiştir.1059 

Âyet ve sûreler arasındaki anlam ilişkileri fikrinin ilk önce İbn Ziyâd en-Nisâbûrî 

(ö. 324/936) tarafından dile getirildiği nakledilmektedir.1060 Daha sonra Zemahşerî’nin 

el-Keşşâf tefsiriyle birlikte de tefsirlerde görülmeye başladığı ifade edilmektedir.1061  

Kur’ân’ın kendi içindeki uyum, ahenk, sanki tek bir kelimeden ibaret olduğu 

kanaati sûre ve âyetler arasındaki münâsebet fikrinin ana eksenini oluşturmaktadır. Bu 

durum Ebû Bekir İbnü’l-Arabî başta olmak üzere birçok âlim tarafından ifade 

edilmiştir.1062 Zemahşerî, Fahreddin er-Râzî ve Burhâneddin el-Bikâî gibi âlimlerin 

münâsebet fikrini, Kur’ân’ı anlama ve anlamdırma metodu olarak gördüklerini 

söylemek mümkündür. Bikâî’nin Nazmü’d-Dürer fî Tenâsübi’l-Ây ve’s-Süver adlı 

 
1056  Mehmet Faik Yılmaz, “Münâsebâtü’l-Âyât ve’s-Süver”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, İstanbul 2006, s. 570. 
1057  Süyûtî, el-İtkân, ss. 1838-1839. 
1058  Mustafa Çetin, “Âyetler ve Sûreler Arasındaki Münâsebet ve İnsicam”, Dokuz Eylül Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 6, 1989, s. 505. 
1059  Süleyman Koçak, “Tenâsübü’l-Kur’ân İlmi Açısından Kıyamet Sûre’nin İncelenmesi”, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2/13, 2009, s. 334; Mehmet Altın, 

“Kur’ân’da ‘Alîm’ İsmi ve Geçtiği Âyetlerle İlgisi”, Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 6/2, 2017, s. 376; Abdulbaki Güneş ve Mehmet Altın “Kur’ân’da “Gafûr” 

İsmi ve Geçtiği Âyetlerle İlgisi”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 
41, 2016, s. 40. 

1060  Süyûtî, el-İtkân, s. 1837; Zerkeşî, el-Burhân, s. 37. 
1061  Yılmaz, “Münâsebâtü’l-Âyât ve’s-Süver”, DİA, C. 31, s. 570. 
1062  Süyûtî, el-İtkân, s. 1837; Zerkeşî, el-Burhân, s. 36. 



 

   188 

 

tefsirinde sadece sûre ve âyetler arası değil, aynı zamanda cümle ve kelimeler arasında 

dahi münâsebetler bulunduğu ifade edilmektedir.1063 

Münâsebet ilmi, son derece şerefli bir konudur. Zor olması nedeniyle bu konuyla 

ilgilenenler oldukça azdır. Bu konuya eserinde en çok değinen Fahrüddîn Râzî’dir. O, 

âyet letâfetlerinin çoğunlukla tertip ve münâsebette görüldüğünü ifade etmektedir.1064 

Sûre ve âyetler arasında münâsebet ilişkisini onaylayanların yanında bu görüşe 

karşı çıkanlar da bulunmaktadır. Örneğin vahiy sürecinde sebeplerin farklı olduğunu 

ileri süren İzzeddin b. Abdüsselâm, Münâsebâtü’l-Kur’ân’ı reddetmektedir.1065 Bazı 

müsteşriklerin de bu görüşte oldukları ifade edilmektedir. Meselâ Hollandalı 

oryantalist Reinhart Pieter Anne Dozy’nin (1820-1883) insanların yaptığı kitaplar gibi 

Kur’ân’ın da mukaddimesinin, muhtelif kısım ve bölümlerinin olması gerektiğini 

savunduğu zikredilmektedir.1066  

Münâsebâtü’l-Kur’ân hakkında kaleme alınan eserlerden bazıları şunlardır: 

1. İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî’nin el-Burhân fî Tertîbi Süveri’l-Kurʾân’ı, 

2. Burhânuddin İbrâhim b. Ömer el-Bikâ’î’nin (ö. 885/1480) Nazmü’d-Dürer fî 

Tenâsübi’l-‘Ây ve’s-Süver’i, 

3. Süyûtî’ye atfedilen Tenâsüku’d-Dürer fî Tenâsübi’s-Süver.1067 

Bu konuda son dönemlerde yapılan çalışmalardan bazıları ise şunlardır: 

4.  Hamîdüddin Ferâhî’ye ait Tefsîrü Nizâmi’l-Kurʾân ve Te’vîlü’l-Furkâni bi’l-

Furkân, Delâ’ilü’n-Nizâm.  

5. Muhammed Abdullah Dirâz’a ait en-Nebe’ü’l-‘Azîm.  

6. Muhammed Mahmûd Hicâzî’ye ait el-Vahdetü’l-Mevzû‘iyye fi’l-Kur’âni’l-

Kerîm.  

7. Abdülmüteâl es-Saîdî’ye ait en-Nazmü’l-Fennî fi’l-Kur’ân.  

 
1063  Süyûtî, el-İtkân, s. 1839; Necati Kara, Burhânuddin İbrâhim b. ‘Omer el-Bikâ‘î ve Tefsîrindeki 

Metodu, Atatürk Üniversitesi İslami ilimler Fakültesi Yayınlanmamış Doktora Tezi, Erzurum 

1981, ss. 215-221. 
1064  Süyûtî, el-İtkân, s. 1836. 
1065  Süyûtî, el-İtkân, s. 1838. 
1066  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 201.  
1067  Süyûtî, el-İtkân, s.1836. 



 

   189 

 

8. Emîn Ahsen Islâhî’ye ait Tedebbür-i-Kur’ân.1068  

9. Bunların yanında Âlûsî, Fahrüddîn er-Râzî, İbnü’l-A‘rabî, Ebû Hayyân, 

Ebû’s-Suûd ve benzeri âlimler tefsirlerinde yeri geldikçe bu konulara 

değinmişlerdir.1069 

Buraya kadar Münâsebâtü’l-Kur’ân konusunun kavramsal çerçevesine 

değinilmiştir. Şimdi ise Zemahşerî ve Tabatabâî’nin bu konu hakkındaki yaklaşımları 

ele alınacaktır. 

4.11.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Münâsebâtü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı 

a) Zemahşerî, Münâsebâtü’l-Kur’ân konusuna değinen ilk müfessirlerden 

biridir. Tefsirinde, genellikle âyetler arasındaki münâsebete ve âyetlerin kendi içindeki 

bütünlüğüne temas ettiği anlaşılmaktadır. Bu nedenle tefsirinde zikrettiği âyetler 

arasındaki münâsebet yönleri kendisinden sonraki müfessirler tarafından da 

kullanılmıştır.1070 

Zemahşerî’ye göre Kur’ân’ın âyetleri arasında mükemmel bir münâsebet ve 

insicam avrdır. Kur’ân’ın, lafızlarının sağlam tenâsüb halinde olması, nazım ve 

te’lifinin i‘câzını göstermesi, pek çok manayı ihtiva etmesi gibi hususlarda müteşâbih 

bir kitap olduğunu söylemektedir.1071 

Zemahşerî tefsirinde, âyetlerin birbirleriyle ve kendi içindeki uyumlarına 

değinerek âyetler arası münâsebeti açıklamaya çalışmıştır. Ancak tüm âyet ve sûrelerin 

arasındaki münâsebetlere değinmese de; âyetlerin hem kendi içindeki hem de başka 

âyetlerle, yeri geldiğinde de farklı sûrelerin âyetleri arasındaki münâsebete vurgu 

yapmıştır.1072 Örneğin Ankebût, 29/12. âyetinde olduğu gibi bazı âyetlerle zamanının 

hadiseleri arasında da münâsebet kurar.1073 

Zemahşerî, genellikle âyetlerin açıklanmasında soru sorma yöntemini kullanır. 

Böylece âyette geçen kelimenin âyetle olan münâsebetine ve âyete katmış olduğu 

anlam zenginliğine vurgu yaparak izahta bulunur. 1074  Birbirinden farklıymış gibi 

 
1068  Yılmaz, “Münâsebâtü’l-Âyât ve’s-Süver”, DİA, C. 31, s. 571. 
1069  Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 203. 
1070  Yılmaz, “Münâsebâtü’l-Âyât ve’s-Süver”, DİA, C. 31, s. 570. 
1071  Zemahşerî, El-Keşşâf, C. 4, ss. 122-123. 
1072  Bk. Şerif Gedik, Keşşâf Tefsirine Göre Âyet ve Sûreler Arasındaki Münasebet ve Âhenk, AÜSBE 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Erzurum 2014, s. 6.  
1073  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 430. 
1074  Bakara, 2/1-5; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 30, 36.  



 

   190 

 

görünen âyetlerin arasındaki tenasübü de ortaya koymaya çalışır. O, genellikle 

sûrelerin birbirleriyle olan münâsebetine değinmemiş, ancak Tevbe sûresine verilen 

isimlerle bu sûre arasındaki uyuma dikkat çekmiş,1075 sûrelerin başı ve sonu arasındaki 

uygunluğu Mü’minûn sûresi ile ilgili ile Sâffât sûresi örneğinde göstermiştir. Bu 

konuda şunları söylemiştir:  

“Rivâyete göre Mü’minûn suresinin başı ve sonu Arş hazinelerindendir, bu 

sûrenin başından üç âyetle amel eden ve sonundaki dört âyetten öğüt alan kimse 

kurtulmuş, felaha ermiştir.”1076  

Bu sûrede, müşriklerin Yüce Allah hakkında söyledikleri, Allah’ın münezzeh 

olduğu şeyleri O’na nasıl nispet ettikleri, onlar sebebiyle peygamberlerin çektiği 

sıkıntıları ve peygamberlere vadedilen şeyleri ele alınmaktadır. Yüce Allah bu sûreyi, 

söz konusu bütün hususları bir araya getirir şekilde; müşriklerin yakıştırmalarından 

Zât’ını tenzih ve peygamberlere de selâm ile noktalamaktadır.1077 

Zemahşerî, her âyet ve sûre arasındaki münâsebete detaylı yer vermemektedir. 

Bunun nedenini edebî ve belâğat nükteleri yoğun şekilde işlemesine bağlamak 

mümkündür. O, Arap dili ve belâğatındaki ustalığını âyetlerin birbirleriyle olan 

münâsebeti konusunda da ortaya koymuş ve Kur’ân’ın icâzı yönünü gözler önüne 

sermiştir. Ancak kendisinden önceki müfessirlerin bu meseleye değinmemiş olmaları 

göz önünde bulundurulduğunda ayrı bir öneme sahip olduğu açıktır.  

b) Tabâtabâî, âyetleri tefsir ederken önce el-beyân başlığını kullanır.1078 Daha 

sonra âyeti, öncesindeki âyet(ler)le ilişkilendirir. Akabinde kavlühû teâlâ başlığını 

kullanarak,1079 bu başlık altında âyeti tefsir eder. Bu süreçte âyetin tefsirine geçmeden 

önce ilgili âyetin içeriğini göz önünde bulundurarak bu içerikle bağdaşan diğer âyetleri 

sıralar.1080 

Tabâtabâî, Kur’ân’ın tümüne dikkat çekerek onda herhangi bir çelişki 

olamayacağını vurgular ve şu âyeti örnek gösterir: “Eğer bu Kur’ân Allah’tan 

başkasının katından olsaydı, onda birçok çelişki bulacaklardı.”1081  O bu âyeti, iki 

 
1075  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, ss. 233-234. 
1076  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 202. 
1077  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 66. 
1078  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 18. 
1079  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 18. 
1080  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 19. 
1081  Nisâ, 4/82; Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 20. 



 

   191 

 

boyutta değerlendirmektedir. Birincisi; Kur’ân içeriğinin anlam boyutunda herhangi 

bir çelişki olmadığıdır. İkincisi ise; ilgili âyette asıl kastedilen sadece içerikteki anlam 

uyum düzeni değil, özellikle Kur’ân’da kullanılan tüm kavramları da kapsayan uyum 

ve ahenktir. Bu düzenden dolayı kavramlar birbirlerine yaslanmakta, birbirlerini 

doğrulamakta, birbirlerine bağımlı olmakta, diğer âyetlerle doğrudan veya dolaylı 

olarak “doğrulayıcı konumda” olduklarını ispat etmektedir.1082  

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân’ın, temel bilgileri ile anlam münâsebeti 

bulunmaktadır. 1083 O, aynı sûrede bulunan iki lafız arasında ilişki kurmaktadır. Sûrenin 

iniş zamanı münâsebetlerine değinmektedir. Böylece sebeb-i nüzûlü münâsebetinin 

dikkate alınması gerektiğine işaret etmektedir.1084 

4.11.3. Münâsebâtü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki 

Müfessirin Yaklaşımı 

4.11.3.1. Fâtiha, 1/ 1-7: 

حٖيمِ ﴿ حْمٰنِ الرَّ ِ الرَّ ِ    ﴾١بِسْمِ اللَّه ِ رَب  حٖيمٍِۙ ﴿  ﴾٢الْـعَالَمٖينٍَۙ ﴿الَْحَمْدُ لِِلّه حْمٰنِ الرَّ ينِِؕ ﴿  ﴾٣الَرَّ ايَِّاكَ نَعْبُدُ    ﴾ ٤مَالِكِ يَوْمِ الد ٖ

رَاطَ الْمُسْتقَٖيمٍَۙ ﴿  ﴾٥وَايَِّاكَ نَسْتعَٖينُِؕ ﴿ ينَ ﴿صِرَاطَ الَّذٖينَ انَْعَمْتَ عَليَْهِمٍْۙ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَليَْهِمْ وَلَا    ﴾٦اِهْدِنَا الص ِ ال ٖ ﴾ ٧الضَُّٓ  

1. Rahmân, Rahîm olan Allah’ın adıyla.” 2-4. “Hamd (övgü); Rahmân, Rahîm, hesap gününün 

sahibi, âlemlerin de Rabbi olan Allah içindir.” 5. “(Rabbimiz)! Yalnız sana kulluk ederiz ve yalnız 

senden yardım dileriz.” 6-7. “Bizi doğru yola, nimet verdiklerinin yoluna ulaştır; gazaba uğratılmışların 

ve sapkınların yoluna değil. 

a) Zemahşerî’ye göre Fâtiha sûresi Kur’ân’daki ilimlerin tamamını içine 

almaktadır. Bu açıdan bu sûrenin âyetlerinin Kur’ân’ın tamamı ile münâsebeti 

bulunmaktadır. Ona göre Kur’ân, Allah’a layık olan övgü, kulluk, vaad ve vaîdi içine 

almaktadır. Bu itibarla Kur’ân âyetleri de bu sayılanların tamamını ihtiva etmektedir. 

Bu durum Fâtiha sûresinin diğer sûre ve âyetlerle olan münâsebetini ortaya 

koymakytadır.1085 

b) Tabâtabâî, Fatiha sûresinin Kur’ân’ın bütünüyle olan münâsebetine işaret 

ederek şöyle söylemektedir: “Bu sûre, Kur’ân’ın tüm içeriğini kısa ve özlü bir biçimde 

ihtiva etmektedir. Çünkü Kur’ân’ın temel bilgiler ve bunlara bina edilen ahlâk, hukuk, 

ibadet, insanlar arası ilişkiler, siyaset, toplumsal ilişkiler, vaat ve tehditler, kıssa ve 

 
1082  Tabâtabâî, el-Mîzân, C.5, s. 20. 
1083  Nûr, 24/34; Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 15, s. 121. 
1084  Neml, 27/25, 26; Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 15, s. 358, C. 5. s . 160. 
1085  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 11. 



 

   192 

 

ibret tabloları ile ilgili akıllara durgunluk veren kapsamlılığı, bütünüyle tevhide, 

peygamberliğe, ahirete ve bunların ayrıntılı açıklamasına, kulların dünya ve ahiretleri 

için elverişli olan yola iletilmesine dönüktür.”1086 Görüldüğü gibi bu sûre, söz konusu 

gerçekleri öz, ama derin anlamlı ifadelerle içermektedir 

Tabâtbâî, bu sûrenin Kur’ân’ın tamamına yönelik münasebetine örnek olarak el-

Uyûn adlı eserden İmam Rıza’nın Hz. Ali’nin şöyle söylediğini nakletmektedr: “Hz. 

Peygamber’in şöyle dediğini duydum: Allah diyor ki: “Fâtiha Suresi’ni kendimle 

kulum arasında paylaştırdım. Fâtiha’nın yarısı benim ve yarısı da kulumundur…”1087 

Görüldüğü üzere Zemahşerî ve Tabâtabâî, Fâtiha sûresi hakkında yaptıkları 

yorumda “Fâtiha sûresi, Kur’ân’daki bilgilerin tamamını içine almaktadır.” demek 

suretiyle bu sûrenin Kur’ân âyetlerin ile olan münâsebetine vurgu yapmaktadırlar. Bu 

bakımdan aralarında herhangi bir fark söz konusu değildir. 

c) Bu sûre eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Kurtubî’ye göre Fâtiha sûresinde, başka sûrelerde olmayan bir kısım nitelikler 

mevcuttur. Bu sûre yirmi beş kelimeden ibaret olmasına karşın Kur’ân’ın tamamını 

İhtiva eder. Bu sûrenin Yüce Allah tarafından kendisiyle kulu arasında ikiye ayrılmış 

olması da onun faziletine işaret eder. Bu sûre olmadan namaz sahih olmaz, hiçbir amel 

onun sevabına erişemez. Bu nedenle Kur’ân’ın anası (ümmü’l-Kur’ân) olmuştur.1088  

Zerkeşî, bu sûrede olduğu gibi Bakara sûresinin başında da müminlerin 

arzuladıkları hidayetin ancak Kur’ân’ın kendisinin olduğuna vurgu yapmaktadır.1089 

Bu noktada Zerkeşî, Fâtiha sûresi ile Bakara sûresi arasındaki münâsebeti ortaya 

koymaktadır. 

Yazır ise şunları söylemektedir: Fâtiha sûresi, Kur’ân’ın aslı, esası, kökü ve 

tohumu gibidir. Bu nedenle Kur’ân’ın ihtiva ettiği bütün hüküm ve hikmetlerin esas 

manalarını içine alan edebi bir özeti, eşsiz bir örneğidir. 1090  Yazır bu noktada 

Tabatabâî ile aynı fikirdedir.1091 Yazır bu sûrenin birinci yarısının Mekkî sûreleri, 

ikinci yarısının ise Medenî sûreleri temsili niteliğinde olduğunu söylemektedir. Bu 

 
1086  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 42. 
1087  Bkz. Câ‘fer-i Sâdık, el-Uyûn, C. 2, Bab 28, Hadis 59, s.269. 
1088  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, s. 171. 
1089  Zerkeşî, el-Burhân, s. 38. 
1090  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C., 1, s. 28. 
1091  Bk. Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 42. 



 

   193 

 

yüzden bu sûrenin bir kısmının Mekkî ve bir kısmının da Medenî olduğu zannedilir. 

Fâtiha sûresi, Kur’ân’ın konusu olan Allah-âlem ve Allah-kul ilişkisini mükemmel bir 

biçimde ifade etmektedir. Bu bakımdan Kur’ân’ın bütün sûre ve âyetleriyle 

münâsebeti söz konusudur.1092 

Okuyan Fâtiha sûresinin, Kur’ân’ın özeti konumunda olduğunu ve Kur’ân’ın 

muhteviyatı hakkında genel bir içerik sunduğunu söylemektedir. Bu bakımdan 

Kur’ân’ın âyetlerinin tamamına yakınının, her kelimesinin birçok âyetle anlam 

münâsebeti bulunmaktadır. 1093  Kur’ânda zikredilen konular, Kur’ân’ın tamımına 

dağıtılmak sûretiyle ele alınmıştır. Bu bağlamda âyetlerin tamamının birbirleriyle 

mana münâsebetleri açısından ilişkisini ortaya koyar. Kur’ân’ın değindiği bir 

mevzunun anlaşılabilmesinin anılan konunun tümüyle ele alınmasıyla mümkün 

olabileceğini ifade etmektedir.1094  

4.11.3.2. Âl-i İmrân, 3/1-2: 

ُ لَآُ  ﴾١الُٓمُِٓۚ ﴿ ﴾٢الِٰهَ الِاَّ هُوٍَۙ الْحَيُّ الْقيَُّومُِؕ ﴿اَللَّه  

1. “Elif-Lâm-Mîm.” 2. “Allah (ki) O’ndan başka ilah yoktur. Diridir, hayatı 

elinde tutandır.” 

a) Zemahşerî, bu âyetlerin diğer âyetlerle münâsebeti olduğuna vurgu yapmakta 

dolaysıyla devamındaki âyetlerden bağımsız olarak düşünülmemesi gerektiğini 

söylemektedir. Birinci âyette elif-lâm-mîm geçtiğini, akabinde gelen   ُّلَآُ الِٰهَ الِاَّ هُوٍَۙ الْحَي ُ اَللَّه

 Allah; ondan başka asla ilâh yoktur; hay ve kayyumdur.”1095 âyetinin yeni bir“ الْقيَُّومُِۜ 

cümle olduğunu söylemektedir. Âl-i imrân sûresinin âyetleri ve harfleri arasındaki 

münâsebete vurgu yaparak elif, lâm, mîm âyetinin harfleri arasındaki ilişkiden 

bahseder.1096 Âyetler arasındaki münâsebete değinerek mîm harfinin fethalı okunması 

halinde aldığı fethanın bir sonraki âyetin başında bulunan “Allah” lafzının başındaki 

hemze’nin tahfifi için düşürülerek harekenin mîm’e verildiğini, hemzenin vasıl/geçiş 

hemze’si olduğunu söyleyerek münâsebete vurgu yapmaktadır. Yani, harekenin 

kendinden önceki sakin harfe verilerek ona delalet ettiğini söylemektedir.1097 

 
1092  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C., I, s. 28. 
1093  Mehmet Okuyan, Kısa Sûrelerin Tefsiri, I, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2012, s. 49. 
1094  Okuyan, Kısa Sûrelerin Tefsiri, C. 1, s. 49. 
1095  Âl-i imrân, 3/2. 
1096  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 330. 
1097  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 330.  



 

   194 

 

Zemahşerî, ayrıca Kur’ân’ın kullandığı lafızlar arasındaki münâsebete vurgu 

yaparak Kur’ân’ın Allah tarafından indirildiğini ifade etmek için nezzele fiilinin, 

Tevrat ve İncil’in indirildiğinin bayanı için ise enzele fiilinin kullanıldığını ifade 

etmektedir. Ona göre âyetteki bu ayırımın nedeni; Kur’ân’ın zaman içerisinde tedricen 

indirilmiş olduğunu belirtmek için nezzele, Tevrat ve İncil’in nüzûlünün toptan olduğu 

için enzele filinin kullanılmasıdır.1098 

b) Tabâtabâî’ye göre Âl-i İmrân sûresinin ilk altı âyeti, sûrenin tamamını özetler 

nitelikte olup aynı zamanda bir giriş konumundadır. Bu itibarla sûrenin içeriğine dair 

külli bir açıklama getirmektedir. Bu bağlamda sûrenin âyetleri arasındaki 

münâsebetini ortaya koymaktadır. 1099  Bu bağlamda “Şüphesiz, yerde ve gökte 

Allah’a...” cümlesiyle başlayan son iki ayet (3/5-6), açıklama sonrası gerekçelendirme 

işlevini, ortadaki iki ayet (3/3-4) ise kapsamlı girişin tamamlanışını sağlayan söz, 

olarak ön plana çıkmaktadır.1100 Böylece bu sûrenin âyetlerinin, Kur’ân’ın diğer tüm 

âyet ve sûrelerinde bulunan konuları öz nitelikte barındırdığını vurgulayarak 

münâsebeti dillendirmektedir. Tabâtabâî, bu bilgilerin yanında tek seferde nâzil 

olabileceği ihtimalinin kuvvetli olduğunu ifade etmektedir.1101 

Zemahşerî, Âl-İmrân, 3/1-2. âyetinin diğer âyetlerle olan münâsebetine 

değinirken Tabâtabâî, ilk altı âyetin sûrenin tamamıyla olan ilişkisine vurgu 

yapmaktadır. Sonuç itibariyle her iki müfessirin de münâsebâtü’l-Kur’ân hakkında 

benzer düşüncede olduklarını söylemek mümkündür. 

c) Bu âyetler eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Bazı müfessirlerce bu sûrenin âyetleri ile bir önceki Bakara sûrenin âyetleri 

arasındaki münâsebete işaret edilmiştir. Bu bağlamda şu hususlar dile getirilmiştir: 

Sûrelerin her ikisinin başında da Kitaba (Kur’ân) işaret edilmiştir. İman edenlerle iman 

etmeyenlerin ayırımı yapılmıştır. Ehl-i kitabın sahip oldudğu inanç ve tutumlarından 

bazıları eleştiriye tabi tutulmuştur. Hz. Âdem ve Hz. İsa’nın yaratılışlarındaki 

benzerliklere değinilmiştir. Her ikisinde de savaş ahkâmı ve benzeri hükümlere yer 

 
1098  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 331. 
1099  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, ss. 6-7. 
1100  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 5. 
1101  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 3, s. 5. 



 

   195 

 

verilmiştir. Öncekinde müttakilerin kurtuluşa erecekleri bildirilirken ikincisinde takvâ 

öğütlenmiştir.1102  

Âl-i İmrân sûresinin Bakara sûresinin devamı niteliğinde olduğu 

zikredilmektedir. Bakara sûresinde Yahudilerin hataları anlatılırken bu sûrede 

Hristiyanların hataları anlatılmaktadır.1103 

4.11.3.3. Hûd, 11/115: 

َ لَا يضُ۪يعُ  اجَْرَ الْمُحْسِن۪ينَ وَاصْبرِْ فَاِنَّ اللَّه  

“Sabırlı ol! Şüphesiz ki Allah güzel davrananların ödülünü ziyan etmez.” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyetin mana yönüyle bir önceki âyetle münâsebeti 

bulunmaktadır. Bu âyet bir önceki âyetin devamı niteliğindedir. Yüce Allah bir öceki 

âyette 1104  yapılması gerekenlerden bazılarını saymış, bunların öğüt almak isteyen 

kimseler için büyük bir nasihat olduğunu belirtmiş, öğüt almanın üst noktası olarak 

sabrı tavsiye etmektedir. Zemahşerî, bu âyette Yüce Allah’ın aslında şöyle 

buyurduğunu ifade etmektedir: “Sana emrettiğim şeyleri ifa etmek ve 

yasakladıklarımdan sakınmak hususunda sabır zorunludur. Zira bunların hiçbirisi sabır 

olmadan olmaz. Yani sabır göstermeden bunların hiç birisinin tam anlamıyla 

gerçekleşmesi mümkün değildir.”1105 

b) Tabâtabâî ise bu âyet hakkında şunları söylemektedir: “Bu âyette Hz. 

Peygamber’e namaz kılması ve sonra sabretmesi emrediliyor.” Müfessir bazı 

âyetlerden örnek vererek konuya açıklık getirmektedir: “Sabrederek ve namaz kılarak 

yardım dileyin.”1106 âyetinde emredilen namaz ve sabırda, ahlâkî boyutların olduğuna 

değinir. Bunları diğer ibadetlerle kıyaslayarak, diğerlerinden daha büyük olgular 

olduğunu vurgular, daha sonra namaz ve sabırla ilgili şu âyetlerle münâsebet kurar,1107 

“Allah’ı anmak elbette ibadetlerin en büyüğüdür.” 1108 “Şüphesiz bu (sabır) yapılmaya 

değer işlerdendir.”1109  

 
1102  Muhammed Abduh b. Hasen Hayrillâh et-Türkmânî el-Mısrî, Tefsîru’l-Menâr, C. 3, nşr. Reşîd 

Rızâ, Kahire 1947, s. 153; Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 2, s. 286. 
1103  Rıfat Oral, Kur’ân’ın Temel Konuları, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2020, s.18. 
1104  Hûd, 11/114. 
1105  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 419. 
1106  Bakara, 2/45. 
1107  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 11, s. 60. 
1108  Ankebût, 29/45. 
1109  Şûrâ, 42/43. 



 

   196 

 

Zemahşerî, Hûd, 11/115. âyetinin bir önceki âyet ile münasebetine değinirken 

Tabâtabâî, bu âyetin bir önceki âyet ile birlikte Ankebût, 29/45 ve Şûrâ, 42/43. âyetler 

ile olan münâsebetine değinmektedir. Bu açıdan her ikisinin de benzer düşünceye 

sahip olduklar görülmektedir.  

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Râzî bu âyetin bir öncesinde1110 dile getirilen namaz ve iyilikle ilgili mevzulara 

değindikten sonra bu âyeti şöyle yorumlar: Yüce Allah şöyle buyurmuştur; “Sabret, 

zira Allah muhsinlerin mükâfaatını zayi etmez”. Müfessir bunun “namaza sabret, 

devam et” manasına geldiğininin söylendiğini zikretmektedir. Buna da “ehl-ü iyâline 

namazı emret, kendin de ona sebatla devam et” anlamına gelen Tahâ, 20/132. âyetini 

örnek gösterir.1111 Râzî’nin bu anlatımından söz konusu âyetin diğer âyetlerle olan 

münâsebetine işaret ettiği görülmektedir.  

Kurtubî bu âyet hakkında şöyle söylemektedir: “Sabret!” Yani namaz kılmaya 

devam et, namaz üzere sabret. Kurtubî’ye göre bu âyetteki ifade “sen aile halkına 

namazı emret, kendin de sabırla ona devam et!” Tâhâ 20/132’deki buyruğa 

benzemektedir. Kurtubî bu âyetin manası hakkında “Ey Muhammed karşı karşıya 

kaldığın eziyetlere sabret, dayan” şeklinde olduğu da söylenmiştir. “Çünkü Allah iyi 

hareket edenleri” yani namaz kılanları “mükâfatsız bırakmaz.”1112  Kurtubî’nin bu 

açıklamasından bu âyetin diğer âyetlerle olan münâsebetine değindiği görülmektedir. 

Yazır bu âyet hakkında, Hz. Peygamber’in şahsında müminlerin tamamına bir 

hitap olduğuna, ilâhi emirlere uyanların bazı sıkıntılarla karşılaşacağına işaret edilerek 

sabredilmesinin öğütlendiğini söyleyerek, bu âyetin önceki âyetlerle münâsebetini 

ortaya koymaktadırlar.1113 

4.11.4. Değerlendirme  

Münâsebâtü’l-Kur’ân konusuna tefsir geleneğinde ilk defa değinen müfessir 

Zemahşerî’dir. Zemahşerî, tefsirinde genellikle âyetler arasındaki münâsebete ve 

kendi içindeki bütünlüğüne temas etmiş ancak tüm âyetlerin bir birleriyle olan 

münâsebetlerine değinmemiştir. Müellifin zikrettiği âyetler arasındaki münâsebet 

 
1110  Hûd, 11/114. 
1111  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 18, s. 76. 
1112  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 5, s. 233. 
1113  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 5, s. 21. 



 

   197 

 

yönleri kendisinden sonraki müfessirler için de ilham kaynağı olmuştur. Tabâtabâî ise 

tefsirinde âyetler arasındaki münâsebete temas etmiş, ardından mana bakımından 

yakın olan âyetleri sıralayarak âyetlerin münâsebetlerini ortaya çıkarmaya çalışmıştır.  

Zemahşerî, Kur’ân’ın lafızlarının sağlam bir tenâsüb halinde bulunması, nazm 

ve telifinin i‘câzını göstermesi, pek çok manayı ihtiva etmesi ve benzeri hususlar 

bakımından müteşâbih bir kitap olduğunu vurgular. Bu nedenle incelenen âyetle 

münâsebeti olan âyetler dikkate alınmalı, çelişkiden uzak mukayese edilmelidir. Bu 

nokta da her iki müfessir ittifak içindedirler. 

Görüldüğü gibi Zemahşerî ve Tabâtabâî, Kur’ân âyetleri arasındaki münâsebet 

konusunda benzer düşünceye sahiptir. Zemahşerî’nin bazı âyetlerin münâsebetine 

değinirken, Tabâtabâî’nin bu konuda daha kapsamlı bir bakış sergilediğini söylemek 

mümkündür.  

Münâsebâtü’l-Kur’ân başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde zikrettikten 

sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden üslûbu’l-Kur’ân başlıklı 

bölümüne geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konudaki açıklamaları önem 

arz etmektedir. 

4.12. Üslûbu’l-Kur’ân  

4.12.1. Kavramsal Çerçeve 

Üslûb lügatte “tutulan yol, tarz, tavır”1114 olarak ifade edilmektedir. Terim olarak 

ise söz diziminde ve lafzın seçiminde takip edilen yöntem anlamına gelmektedir. Edebî 

literatürde; “dilin vasıta ve imkânlarını kendine ait ölçütlerle seçip kullanması sonucu 

ortaya çıkan özellikler”1115 olarak aktarılmaktadır.  

Kur’ân üslûbu açısından düşünüldüğünde; Kur’ân’ın nazmî oluşumu sürecinde 

kendine has anlatım metoduyla lafız tercihinde takip edilen yöntem, şeklinde 

tanımlamak mümkündür.1116 Bu noktada özgünlük ekseninde muhteva-anlam ve şekil-

lafız özellikleri ön plana çıkmaktadır.1117  

 
1114  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 2, s. 239; Cevherî, es-Sıhâh, I, s. 148; Fîrûzâbâdî, Kâmûsü’l-

Muhît, s. 97; Mevlüt Sarı, Türkish English Arabic Persian, Gonca Yayınevi, İstanbul (ty), s. 844. 
1115  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 2, s. 239; Bk. Taştekin, “İnsan, Dil ve Kur’ân”, The Journal of 

International Lingual, Social and Educational Sciences 4(2), 2018, ss. 155-156; Berke Vardar, 

Açıklamalı Dilbilim Terimleri Sözlüğü, Multilingual, İstanbul 2002, s. 40. 
1116  Zürkânî, Menâhilü’l-‘İrfân, C. 2, s. 239.  
1117  Mertoğlu, “Üslûbü’l-Kur’ân”, DİA, C. XLII, s. 382. 



 

   198 

 

Kur’ân üslûbu, Kur’ân’ı daha iyi anlamak ve idrak etmek adına önem arz 

etmektedir.1118 Çünkü Kur’ân üslûbu âyette bildirildiği üzere ne şiir; “Biz ona şiir 

öğretmedik; zaten ona yaraşmazdı da. Ona vahyedilen, ancak bir öğüt ve apaçık 

Kur’ân’dır.”1119 ne de nesirdir.  

Kur’ân, söz sanatlarının ve edebî anlayışın en üst seviyeye ulaştığı bir zaman 

diliminde inmiştir. Onun nâzil olmaya başladığı günlerde, döneminin coğrafyasında 

bilinen edebî türlerden hiçbirine benzememesi ile dikkat çekmiş, değişik mevzularda 

ilgi uyandıran etkili üslûbuyla hitabını ortaya koymuştur. 1120 Kur’ân’ın nüzûlü 

döneminde muhatap olan Arap halkının şiir ve hikmetli sözlere düşkün oldukları 

bilinmektedir. Kur’ân, onların bu düşkünlüklerini dikkate almış, şiir ve veciz sözlerin 

güzelliklerini farklı bir üslûbta kullanmıştır. Sûre başları ve sonlarında ortaya koyulan 

kelime seçimi ve dizilişi, âyet bitişlerindeki kafiyeye benzeyen ses uyumları, bir 

taraftan eşi benzeri olmayan edebî sanat ve estetiğin görsel ifadesi diğer taraftan ise 

hakikat ve hikmet kaynağının ilâhi tezâhürüdür.1121  

Bir kısım âyetlerin usandırmayan bir tarzda tekrarlanmış olması, bazı sûrelerin 

başında bulunan mukatta‘a harfleri, soru-cevap yöntemindeki anlatım şekli, kasem, 

istifhâm, tekit ve benzeri unsurların kullanılması, metafizik içerikli darbımeseller, 

kıssalar, konu edinerek somut hale getirilmesiyle muhataplara aklî fırtınalar 

yaşatılması hakikat ve hikmet boyutuna örnek olarak zikredilebilir.1122  

Kur’ân’ın üslûbu konusuna değinen kaynaklarda genellikle çok zikredilen 

belâğat özellikleri şunlardır: Lafız-mana âhengi, ses-terkip düzeninde uyum, akıl ve 

duyguya yönelme, benzersizlik (kendine özgü), gönüllere tesir etmesi, taklit 

edilemezliği ve i‘caz içermesi.1123  

 
1118  Dücane Cündioğlu, Kur’an’ı Anlamanın Anlamı, Kitabevi, İstanbul. 1995, ss. 110-113; 

Muhammed Aydın, “Kur’ân’da Teşbihli Anlatım Üslubu”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 4, Sakarya 2001, s. 85; Mustafa Karagöz, “Dilin İşlevleri Açısından 

Kur’an’ın Üslûbu”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 9, 

2007, s. 172. 
1119  Yâsîn, 36/69. 
1120  M. Suat Mertoğlu, “Üslûbü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XLII, TDV 

Yayınları, İstanbul 2012, s. 382. 
1121  Bilmen, Kur’ân’ı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 1, s. 3; DİB, Kur’ân Yolu Tefsiri, C. 

1, s. 17. 
1122  Mertoğlu, “Üslûbü’l-Kur’ân”, DİA, C. XLII, s. 382. 
1123  Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib b. Muhammed el-Basrî el-Bâkıllânî, (ö. 403/1013), İʿcâzü’l-

Kurʾân, nşr. M. Abdülmün‘im Hafâcî, Dâru’l-Meârif, Kahire 1951, s. 63 vd.; M. Tayyib Okiç, 

Kur’ân-ı Kerimin Üslûp ve Kıraâti, AÜİF. Yayınları, Ankara 1963, s. 1 vd.; Ali Taştekin, “İnsan, 



 

   199 

 

Süyûtî, Fahrüddîn Râzî’nin Kur’ân’ın i‘câzını üslûbunda, fesâhatinde ve bütün 

kusurlardan uzak oluşunda gördüğünü nakletmektedir.1124 Kur’ân’ın mu‘cizevî üslûbu 

hakkında net bilgi veren tehaddî (meydan okuma) âyetleri önemli bir veri kaynağıdır. 

Kur’ân’ın üslup benzersizliği, o dönemin söz sahibi ediplerini oldukça etkileyerek 

sözde dehalıklarını altüst etmiş, gelecek asırlardaki belâğat sahiplerini de çaresiz 

bırakmıştır. 1125  Rummânî’nin bu konudaki görüşleri Süyûtî tarafından şöyle 

nakledilmektedir: Kur’ân, kendine mahsus üslûbuyla nâzil olmuştur. Bu üslûbun 

diğerlerinden ayrılan özelliği, sözün en güzeli olan şiirin dahi ötesinde bir yere sahip 

olmasıdır.1126 

Cahiliye döneminde edebiyat oldukça ileri seviyede olmasına rağmen kullanılan 

dil ve üslûb karşısında muârızlarının âciz kalması, Kur’ân’ın ilâhi olduğunun ispatıdır. 

Örneğin bu dönemde yaşayan Arap edebiyatı alanında yetkin bir kariyere sahip olan 

Velîd b. Mugîre’nin bazı âyetleri1127 dinlediğinde Kur’ân’ın üslup ve belağat güzelliği 

karşısında hayretler içerisinde kaldığı bilinmektedir. Hatta Mugîre’nin, edebiyat 

alanında dil üslûbunun kaliteliliği açısından çokça övülen recez, kaside gibi şiir 

dallarıyla kıyasladığı ve mukayese etmenin dahi mümkün olmayacağı düşüncesiyle 

hayretini gizleyemediği ve itiraf ettiği ifade edilmektedir.1128  

Kur’ân’ın Arap belâğat ve fesâhatının muhteşemliğiyle oluşturulan üslûbu 

karşısında kifayetsizliği dillendiren sadece Cahiliye dönemi veya Müslüman dil 

uzmanları/düşünürleri değil aynı zamanda batıda alanında yetkin kişiler tarafından da 

hayretle karşılanmıştır. Örneğin Cenevre Üniversitesi profesörü Edouard Montet şu 

şekilde itiraf etmektedir: “Sûreler hakkında ileri sürdüğümüz bir çok meseleler 

hususunda ne hüküm verilirse verilsin, Arapça olarak Kur’ân’ı bilenlerin hepsi, bu dini 

Kitabın güzelliğini, üslübunun son derecedeki mükemmeliyetini (edebî bakımdan) 

tebcil etmekte müttefik olacaklardır ki, Avrupa dillerindeki bütün tercümeler, bunu 

hissettirip ifade etmek imkânından mahrumdurlar.” 1129  Yine aynı müellif, Kur’ân 

üslûbunu diğer ilâhi kitaplar arasında en muhteşemi olarak 

 
Dil ve Kur’ân”, The Journal of International Lingual, Social and Educational Sciences 4(2), 

2018, ss. 155-156. 
1124  Süyûtî, el-İtkân, s. 1839, 1881. 
1125  Süyûtî, el-İtkân, s. 1881. 
1126  Süyûtî, el-İtkân, s. 1892-1893. 
1127  Müddessir 74/11-25. 
1128  Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, C. 2, 

Dâru’l-Haremeyn li’t-Tabâ‘ati ve’n-Neşri ve’t-Tevzî, Kâhire 1997, Tefsir, 27/3929, s. 596. 
1129  Okiç, Kur’ân-ı Kerimin Üslûp ve Kıraâti, s. 2. 



 

   200 

 

dillendirmektedir. 1130 Bâkıllânî, Kur’ân’ın alışılagelmiş söz üslûblarından başka 

kendine özgü bir üslûbunun olduğunu da ifade etmektedir.1131  

Klasik dönemde yalnız Zerkeşî’nin bu konuyu fî Üslûbi’l-Kur’ân ve Fünûnihi’l-

Belâğiyye başlığıyla çalışmasında değerlendirdiği ve Kur’ân üslûbu çerçevesinde ele 

aldığı bilinmektedir. Zerkeşî, burada Kur’ân’daki belâğat sanatları üzerinde 

durmaktadır.1132  

 Modern dönemde Hamîdüddin Ferâhî’nin, Mustafa Sâdık er-Râfiî’nin, Seyyid 

Kutub’un, Muhammed Abdullah Dirâz’ın, Muhammed Abdülazîm ez-Zürkânî’nin ve 

Subhî es-Sâlih’in çalışmaları, Kur’ân’ın mu‘cizevî özelliğini farklı açılardan ele alan 

müellifler arasında sayılmaktadır.1133 

4.12.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Üslûbü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı 

a) Zemahşerî tefsirinde kıraatleri tercih ederken rivâyetlere değil, Kur’ân 

ekseninde üslup ve dil kaidelerine riâyet etmektedir. Bu metodu kullanmasından 

dolayı bazı çevrelerce eleştirilmiştir. Bunlara Kâdî İyâz, İbnü’l-Müneyyir, İbn 

Teymiyye, Ebû Hayyân el-Endelüsî’yi örnek olarak göstermek mümkündür.1134 

Zemahşerî’nin üslup ve dil kaidelerine riâyet etmesinin temel nedeni; üslûb 

güzelliğini koruyan ve manayı kuvvetli hale getiren kıraati diğerlerine tercih 

etmesidir.1135 Yani kıraat, Kur’ân’ın üslûb güzelliği ile mananın kuvvetlendirilmesinde 

bir şeyler eksiltiyorsa o kıraati tercih etmeyi uygun bulmamıştır.1136 

Zemahşerî, Kur’ân’ın üslûbunu bazen sahih ve muhkem (kusursuz, güçlü ve 

sağlam), 1137  bazen çok sert ve keskin sınırlı, 1138  bazen latîf ve reşîk (güzellikte 

letâfet)1139 olarak niteler. Ayrıca vecîzlik (yoğun anlamlı kısa ifade), doyuruculuk, 

geniş ve özet anlatım, anlam artırımıyla beraber pekiştirme ve tekrîr,1140  doğruya 

 
1130  Okiç, Kur’ân-ı Kerim’in Üslûp ve Kıraâti, s. 2 vd. 
1131  Bâkıllânî, İ‘câzü’l-Kurʾân, s. 67 vd. 
1132  Zerkeşî, el-Burhân, s. 547. 
1133  Mertoğlu, “Üslûbü’l-Kur’ân”, DİA, C. XLII, s. 382. 
1134  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, çev. Coşkun vd., s. 45. 
1135  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 436. 
1136  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 168.  
1137  Secde, 32/1; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 491. 
1138  Abese, 80/17; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 689. 
1139  Hucurât, 49/17; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 368. 
1140  Nûr, 24/24; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 217. 



 

   201 

 

yönlendirmede tergîb ve terhîb ögelerini birlikte kullanışı 1141  bu üslûbun 

özelliklerindendir.1142 

Zemahşerî’nin Arapçanın dil yapısı ve üslûbu açısından manalarına itimat ettiği, 

meânî ve beyân ilimleri bakımından üstün bir çaba gösterdiği, Kur’ân’ın i‘câzını 

ortaya koymak için belâğata ehemmiyet verdiği, maksadın hasıl olmasına yönelik soru 

ve cevaplı bir yol izlediği görülmektedir. 

b) Tabâtabâî nezdinde bütünsel olarak Kur’ân; sunuş tarzı, belâğat ve yetkinlik 

özellikleriyle ulaşılması imkansız bir konuma sahiptir. Bu vasıflarıyla Kur’ân, 

karşıtlarına meydan okumaktadır. 1143  Cahiliye Araplarının en belirgin özelliği, 

belâğatta zirve olmalarıdır. Ona göre İslâm’ın doğuşundan bu yana belâğat ustaları 

başta olmak üzere tüm insanlığın benzerini oluşturamaması,1144 Kur’ân’ın belâğat, 

fesâhat ve üslûbunun erişilmez olduğunun bir kanıtıdır.1145 

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân’da en latîf ve en güzel bir üslup kullanılmaktadır. 

Bakara 2/186. âyeti üslûbun en çarpıcı yönünü yansıttığından dolayı güzel örneklerden 

birini teşkil etmekte ve etkileyici bir üslûb sergilemektedir. 1146  Ayrıca konunun 

önemine göre üslûbun vurgu ve sertliği değişmektedir. Örneğin Tabâtabâî, Mâide, 

5/51-54. âyetlerinin tefsirini yaptıktan sonra Kur’ân ve hadis ışığında konuya yönelik 

genel bir değerlendirme yaparak şunları söylemektedir: Kur’ân, önem verdiği konuları 

irdelerken vurgulu ve sert bir üslûp kullanmaktadır. Bu da şunu göstermektedir; ortada 

birbirini pekiştiren olumsuz etkenler vardır ve bunlar insanları büyük felâketlere, onur 

kırıcı alçaklıklara duçar edecek yoğunluktadır. Sonuçta Kur’ân, uyarıları dikkate 

almayanların Yüce Allah’ın korkunç gazabıyla yüz yüze geleceklerini ifade etmek için 

sert bir üslûb kullanmaktadır. Bu konuya faizi yasaklayan, 1147  Hz. Peygamber’in 

akrabalarını sevmeyi emreden ve benzeri âyetler örnek gösterilebilir.1148 

 
1141  Bakara, 2/25; Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 114. 
1142  Bk. Bayer, Keşşaf Tefsirinde Belagat Uygulamaları, AÜSBE Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Erzurum 2013, ss. 67-68. 
1143  Hûd, 11/13-14; Yûnus, 10/38-39. 
1144  Bakara, 2/23. 
1145  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 60. 
1146  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 31. 
1147  Bakara, 2/275-280.  
1148  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 5, s. 402.  



 

   202 

 

2.12.3. Üslûbü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.12.3.1. Bakara, 2/186: 

 اجُ۪يبُ دعَْوَةَ الدَّاعِ اِذاَ دعََانٍِۙ فلَْيَسْتجَ۪يبُوا ل۪ي وَلْيُؤْمِنُ 
ي قرَ۪يبٌِۜ ي فَاِن ۪   يرَْشُدوُنَ وا ب۪ي لَعلََّهُمْ وَاِذاَ سَالَكََ عِبَاد۪ي عَن ۪

“Kullarım sana benden sorduğunda (onlara de ki): “Ben (kendilerine) çok 

yakınım. Bana dua ettiği zaman, dua edenin çağrısına cevap veririm. (Kullarım) benim 

davetime uysunlar ve bana inansınlar ki doğru yolu bulabilsinler!” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyetin üslûbunda temsîli bir anlatım söz konusudur. 

Âyette, Yüce Allah’ın yapılan dualara icabet etmesi, istekleri karşılaması, mekânen 

yakın olanın durumuna benzetilerek temsîl yapılmıştır.1149 Yüce Allah’ın kullarına 

yakınlığını ifade eden diğer bir âyet “Biz ona şah damarından daha yakınız.”1150 

mealindeki âyettir.1151 

b) Tabâtabâî’ye göre Kur’ân, en ince ve en güzel bir üslup kullanır. Bu âyet buna 

güzel bir örnektir. Âyet, mananın en güzelini ve en incesini kuşatan çarpıcı bir ifade 

ortaya koymaktadır. 1152  Tabâtabâî bu âyetteki üslûbun inceliklerini şöyle 

özetlemektedir:  

1. Tekil şahıs kullanılmasına rağmen ğayb sigası ile çoğul zamir 

kullanılmaması.  

2. “İnsanlar!” gibi genel hitabı sergileyen bir kelime kullanmak yerine, 

“kullarım” hitabının tercih edilmesi.  

3. “Onlara de ki: Ben yakınım.” gibi ifadelerden kaçınıp aracısız direkt “ben 

yakınım” şeklinde hitap edilmesi. 

4. İnne tekit edatının kullanılması, sürekli yakınlık anlamı için fiil (yakın 

olurum) değil de sıfatın (yakınım) tercih edilmiş olması. 

5. Duaya cevap verme olgusunun sürekliliğine işaret etmesi için muzârî fiilinin 

kullanılmış olması. 

 
1149  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 227. 
1150  Kâf, 50/16. 
1151  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 227. 
1152  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 31.  



 

   203 

 

6. “Dua edenin duasına cavap veririm.” hitabının “bana dua ettiği zaman” 

sözüyle mukayyet kılınması söz ve hitabet üslûbunun ayrı bir özen gösterildiğini 

ortaya koymaktadır. 1153 

Tabatabâî’nin bu âyette, kul-Allah ilişkisinin en sıcak ve en canlı bir üslûbla 

anlatıldığını, şuurlu ve dinamik kulluğun yollarının gösterildiğini, üslûbun güzelliğine 

ve çarpıcılığına dikkat çekildiğini ifade ettiğini söylemek mümkündür.  

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Bakara, 2/186. âyet ekseninde Kur’ân’ın üslûbuna 

değişik yönlerden açılım getirmişlerdir. Farklı perspektiften yaklaşım sergilemiş iseler 

de üslûbu’l-Kur’ân konusunda aralarında belirleyici ve ayrıştırıcı herhangi bir farkın 

olmadığını söylemek mümkündür.  

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Kurtubî bu âyet hakkındaki açıklamalarını dört noktada toplamakta olup şunları 

söylemektedir: a) Allah’a dair soru sormak ve âyetin nüzûl sebebi: Bu konudaki çeşitli 

rivâyetleri nakletmektedir. b) Yüce Allah’ın yakınlığı: “Şüphesiz Ben pek yakınım” 

ifadesindeki kastedilen yakınlık, duayı kabul etmek suretiyle olan yakınlıktır. Bir 

görüşe göre de ilmiyle, bir diğer görüşe göre ise ben velilerime (mümin dostlarıma) 

lütuf ve ni’metlerimle pek yakınım, demektir. c) Dua, ibadet ve kabul: “Bana dua 

ettiğinde dua edenin duasını kabul ederim” ifadesi Bana ibadet edenin ibadetini kabul 

ederim demktir. Buna göre buradaki “dua” ibadet, “icabet” de kabul etmek anlamına 

gelmektedir. d) Doğru yola ulaşmak için: “O halde onlar da bana icabet ve bana iman 

etsinler” emri, Ebu Reca el-Horasanî’ye göre “bana icabet etsinler” bana dua etsinler 

demektir. İbn Atiyye’ye göre dualarını kabul etmemi benden istesinler demektir.1154 

Kurtubî’nin bu açıklamasında Kur’ân’ın üslûbuna değindiği anlaşılmaktadır. 

Yazır bu âyet hakkında şunları söylemektedir. “Kullarım, sana benden 

sorduklarında cevabı şudur: Ben, gerçekten yakınım, yani bana dua ettiği vakit, dua 

edenin duasını kabul ederim, onu her halde bir cevab ile karşılarım. Demek ki, Allah'ın 

yakınlığının manası, bu şekilde çabucak kabul etmektir. Yer yakınlığı, cihet yakınlığı 

demek değildir.”1155 

 
1153  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, ss. 31-32. 
1154  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 3, ss. 178-185. 
1155  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 1, s. 545. 



 

   204 

 

Bilmen bu âyet hakkında şu yorumu yapmaktadır: Bu âyet ibadetlerde bulunan 

kullarına Yüce Allah’ın mânen yakın olduğunu bildirerek onları dua ve niyaza, ibadet 

ve taate teşvik etmektedir.1156 Bilmen’e göre buradaki kurbiyyet/yakınlık manevî bir 

kurbiyet olup mekâni değildir. Yüce Allah’ın kullarına yakın olması, onun ilminin 

kemalini temsil içindir. Yani kullarının bütün işlerine, sözlerine son derece muttali 

olduğunu beyan içindir.1157 Bilmen’in bu yorumunda Kur’ân’ın üslûbuna işaret ettiği 

anlaşılmaktadır. 

İslâmoğlu, bu âyet hakkında şunları söylemektedir: Yüce Allah’ın yakınlığı ile 

alakalı Kâf, 50/16. âyete atfen “o kadar yaknım ki, şahdamarından bile” dolaysıyla 

bana yakın olmak isteyen şah damarına, yani kendine yakın olmak zorundadır. Kendini 

kaybeden beni dünden kaybetmiş demektir. İslâmoğlu’na göre dua kalbin Allah’la 

konuşmasıdr. Hz. Peygamber duanın önemini şöyle izah etmektedir: “Allah katnda 

duadan daha üstün bir insan davranışı yoktur.”1158  İslâmoğlu, bu kadar büyük ve 

ölümsüz bir hakikati bu denli sade ve yalın bir dille anlatmak ancak ilâhi kelâma 

mahsus bir özellik olsa gerek diyerek Kur’ân’ın emsalsiz üslûbuna vurgu 

yapmaktadır.1159 

4.12.3.2. Bakara, 2/275: 

بٰوا لَا يقَُومُونَ الِاَّ كَمَا يقَُومُ الَّذ۪ي يتَخََبَّطُهُ الشَّيْطَانُ  مِنَ الْمَس ِِۜ ذٰلِكَ بِانََّهُمْ قَالُُٓوا انَِّمَا الْبيَْعُ مِثلُْ   الََّذ۪ينَ يَأكْلُُونَ الر ِ

اءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَب ِه۪ فَانْتهَٰى فلََهُ مَا سَلَ  بٰواِۜ فَمَنْ جَُٓ مَ الر ِ ُ الْبيَْعَ وَحَرَّ بٰواُۢ وَاحََلَّ اللَّه ِِۜ الر ِ وَمَنْ عَادَ فَاوُ۬لُٰٓئِكَ  فَِۜ وَامَْرُهُُٓ الِىَ اللَّه

صْحَابُ النَّارِِۚ هُمْ ف۪يهَا خَالِدوُنَ اَ   

Faiz yiyenler, şeytan çarpmış kişilerin kalktıkları gibi kalkarlar. Bu, onların “alışveriş tıpkı faiz 

gibidir.” demeleri yüzündendir. (Oysa) Allah alışverişi helal, faizi haram kılmıştır. (Artık) kime 

Rabbinden bir öğüt gelir de (faizden) vazgeçerse, geçmişte olan (kazançları) kendisinindir. Onun işi 

Allah’a (kalmış)tır. Kim de (tekrar faize) dönerse, işte onlar ateş halkıdır; orada ebedî kalıcıdır. 

a) Zemahşerî, fâiz yiyenlerin kıyamet gününde çarpılmış saralı kimselere 

benzetmektedir. Kabirlerinden kaldırılanların, faiz yiyenlerin dışındakilerin hızla 

koşmaya başlayacağını, ancak faiz yiyenlerin çarpılmış gibi bir kalkıp bir düşeceğini 

belirtmektedir. Çünkü onların yedikleri karınlarında şişirilmiş, dolayısıyla artık 

kalkmaya mecalleri kalmamıştır.1160  

 
1156  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 1, s. 179. 
1157  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 1, s. 181. 
1158  Tirmizî, De‘avât, I. 
1159  İslâmoğlu, Hayat Kitâbı Kur’ân, c.1, s. 65. 
1160  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, ss. 315-316. 



 

   205 

 

Zemahşerî, bu âyetten yola çıkarak Kur’ân’daki önemli meselelerin vurgulu ve 

sert bir üslûbla anlatıldığını, ilâhi uyarıları dikkate almayanların akıbetlerinin sert, 

vurgulu ve canlı bir üslûbla açıklandığını belirterek 1161  Kur’ân’ın üslûbuna işaret 

etmektedir. 

b) Tabâtabâî de Zemahşerî’nin değerledirmesine paralel olarak bu âyette 

üslûbun sert olduğunu, vurgulamanın ön plana çıktığını, ilgili uyarılara dikkat edilmesi 

gerektiğini, aksi takdirde dehşetli azapla karşı karşıya kalacaklarını ifade 

etmektedir.1162  

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Bakara, 2/275. âyetinde fâiz yiyenlere yönelik 

Kur’ân’ın kullandığı sert üslûba değinmektedir. Bu konuda benzer düşünceye sahip 

oldukları anlaşılmaktadır.  

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Râzî’ye göre bu âyette ribânın (faiz) hükmü açıklanmaktadır. Ribâ ile sadaka 

arasında ters yönlü bir münasebet söz konusudur. Sadaka, Yüce Allah’ın emrine 

istinaden kişinin malını noksanlaştırmasıdır. Ribâ ise, Allah’ın yasakladığı bir şekilde 

kişinin malını artırmak istemesidir. Bu açıdan bu iki şey birbirinin zıddıdır. Bu nedenle 

Yüce Allah “Allah ribânın bereketini tamamen giderir, sadakaları ise artırır” 

buyurmaktadır. 1163 Ribâ ile sadaka arasındaki bu ilgi nedeniyle Yüce Allah, sadakanın 

hükmünden sonra ribânın hükmünü zikretmektedir.1164 

Yazır bu âyette Kur’ân’ın üslûbuna dikkat çekerek şunları söylemektedir: “Bu 

Kur’ân âyeti, ribânın niteliği ile kâr gözeten alışverişin niteliğini öylesine kesin bir 

şekilde ayırmış ve ikisi arasındaki farkı ve tezadı öylesine tesbit etmektedir ki, bu 

karşılıklı ayırım:  َبوا اضَْعَافاً   kelimesindeki elif lamı ahd-ı hariciye hamledip, ribânın الَرِ 

 yani mürekkep (katlanmış) olan bir tek çeşidine aitmiş ,(kat kat ve katmerli) مُضَاعَفَةً 

gibi göstermeye imkan bırakmamıştır.” Bu nedenle ribâ kavramı ile alışveriş kavramı 

iyice anlaşıldıktan sonra bunları birbirine karıştırmak mümkün değildir. Yüce Allah 

katında alışveriş, alışveriş olduğu için helal; ribâ da ribâ olduğu için haramdır.1165 

 
1161  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 316. 
1162  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 412.  
1163  Bakara, 2/276. 
1164  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C.VII s. 91. 
1165  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 2, s. 246. 



 

   206 

 

Bilmen’e göre bu âyet, bu ümmeti ribâdan/faizden men etmek için nazil 

olmuştur. Âyet, ribânın ne elim felâketlere sebep olacağını en açık bir surette 

göstermektedir. Ona göre faiz yiyenler mahşere muvazene-i akliyelerini muhafaza 

etmiş bir surette varamazlar. Ancak şeytan çarpmış, cinlerin tasallutuna uğramış biri 

gibi mezardan kalkarlar. Bilmen’e göre bu âyette faiz yiyenler, “alış veriş de faiz 

gibidir” diyerek ilâhi hakikati inkâr edenlerin cehennemlik oldukları ve orada ebedî 

olarak kalacakları çok açık ve sert bir üslûbla bildirilmektedir.1166  

4.12.3.3. Âl-i İmrân, 3/180: 

ُ مِنْ فَضْلِه۪ هوَُ خَيْراً لهَُمِْۜ بلَْ هُوَ شَرٌّ لهَُمِْۜ سَ  ا اٰتٰيهُمُ اللَّه ِ  وَلَا يحَْسَبنََّ الَّذ۪ينَ يبَْخَلُونَ بمَُِٓ قُونَ مَا بخَِلُوا بهِ۪ يَوْمَ الْقِيٰمَةِِۜ وَلِِلّه يُطَوَّ

ُ بمَِا تعَْمَلُونَ خَب۪يرٌ     م۪يرَاثُ السَّمٰوَاتِ وَالْاَرْضِِۜ وَاللَّه

Allah’ın, lütfundan kendilerine verdikleriyle ilgili olarak (infakta) cimrilik gösterenler, bunun 

kendileri için hayırlı olduğunu sanmasınlar; aksine bu, onlar için şerdir. Cimrilik ettikleri şey de kıyamet 

gününde boyunlarına dolanacaktır. (Oysa) göklerin ve yerin mirası yalnızca Allah’a aittir. Allah 

yapmakta olduklarınızdan haberdardır. 

a) Zamahşeri bu âyetteki  َبِمَا تعَْمَلُون lafzının, hem tâ hem de yâ ile okunduğunu 

söylemektedir. Tâ ile okunduğu zaman azap tehdidi konusunda daha etkili bir ifade 

ortaya çıkmaktadır. Yâ ile okunması halinde ise ibare normal akışına göre okunmuş 

olmaktadır.1167 Bu nedenle Zamahşeri, Kur’ân üslûbuna dikkat ederek anlamın kuvvet 

bulması için Tâ ile okunan kıraati diğerine tercih etmektedir.1168 

b) Tabâtabâî, bu âyet hakkında şunları söylemektedir: Cimri insan biriktirdiği 

mal dolayısıyla sevinir. Ancak Yüce Allah bu davranışın sahibine zarar vereceğini 

bildirir. 1169  Bu âyette cimrilik gösterenler “Allah’ın kereminden kendilerine 

verdikleri” ifadesiyle nitelendirilerek kötüleme ve kınama mesajı verilmektedir. 

“Boyunlarına dolanacaktır.” cümlesinde; cimri davranmanın kendilerine neden kötü 

ve şer olduğu izah edilmektedir. “Göklerin ve yeryüzünün mirası Allah’ındır.” 

cümlesi, zahirî olarak “kıyamet günü” ifadesinin özelliğini taşıyan bir hâlidir. Tıpkı 

“Allah bütün yaptıklarınızdan haberdardır.” cümlesinde olduğu gibi.1170 Tabâtabâî’nin 

bu âyeti değerlendirirken Kur’ân’ın vurgulu ve sert bir üslûb kullandığına işaret 

ettiğini söylemek mümkündür.  

 
1166  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 1, s. 293-294. 
1167  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 436. 
1168  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 436. 
1169  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 4, s. 83.  
1170  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 4, s. 83. 



 

   207 

 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin, Âl-i İmrân, 3/180. âyetinde kullanılan üslûba 

değindikleri görülmektedir. Bu itibarla üslûbu’l-Kur’ân’a yaklaşımları noktasında 

aralarında fark olmadığını söylemek mümkündür. 

c) Bu âyet eksenli diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Râzî’ye göre “Yüce Allah, önceki âyetlerde cihâd uğrunda canların 

harcanmasına iyice teşvik edince, bu âyette de cihâd uğrunda mal hacamaya teşvik 

etmeye başlayarak, Allah yolunda malını harcamak istemeyip cimrilik edenler için 

şiddetli vaîdinin söz konusu olduğunu bildirmektedir.”1171 

Bu âyetteki “Allah’ın lutfundan kendilerine verdiği nimette cimrilik gösterenler” 

ifadesindeki cimriliğin “ilmi ve gerçeği gizlemek” anlamında mecâz olduğunu 

söyleyenlerin yanında malî tasarruflardaki cimrilik anlamında değerlendirenler de 

vardır. Birincilere göre âyet, Hz. Peygamber’in özelliklerini ve peygamberliğini 

bildikleri halde bu bilgileri gizleyen Ehl-i kitap hakkında inmiştir. Daha güçlü görünen 

ikinci değerlendirmeye göre ise âyet, malını Allah yolunda cihâd için harcamayanlar 

veya malının zekâtını vermede cimrilik gösterenler hakkında inmiştir.1172 

Bu âyette, Yüce Allah’ın insana lutfundan vermiş olduğu nimetleri, malı ve 

serveti ilahi iradeye uygun olarak harcamayıp cimrilik ederek yararlı bir şey 

yaptıklarını sananların bu davranışları nedeniyle hem dünyada hem de âhirette alçaltıcı 

akıbetlerinin anlatıldığı görülmektedir. 

Bilmen’e göre bu âyet-i kerime, hak yolundaki mücahedelerin fedayı nefis 

suretiyle olacağı gibi fedayı emval suretiyle de olabileceğini göstermektedir. Bu 

uğurdaki hasâsetin/cimriliğin çok acı neticesini de tasvir etmektedir.1173 

4.12.4. Değerlendirme  

Zemahşerî, kıraatlerin seçiminde rivâyetleri değil Kur’ân’ın üslûbuna ve dil 

kurallarına uygunluğunu göz önünde bulundurarak üslûb güzelliğini muhafaza etmeyi 

ve manayı kuvvetlendirmeyi hedeflemektedir. Zemahşerî’ye göre Kur’ân üslûbunun 

kusursuz, güçlü ve sağlam, bazen çok sert, keskin ve sınırlı, bazen latîf, bazen vecîz, 

doyurucu, geniş ve özet anlatımlı özellikleri ön plana çıkarmaktadır. O, Kur’ân’da, 

 
1171  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 9 s. 116. 
1172  Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, C. 4, s. 258. 
1173  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 1, s. 509. 



 

   208 

 

anlamı kuvvetlendirme açısından pekiştirme, tekrîr, doğruya yönlendirmede tergîb ve 

terhîb ögelerinin birlikte kullanıldığını vurgular.  

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân, belâğat ve etkinlik açısından erişilmez bir konuma 

sahiptir. Bundan dolayı karşıtlarına meydan okumaktadır. Cahiliye Araplarının 

belâğatta zirve olmalarına rağmen benzerini getiremeyişleri, bir taraftan Kur’ân’ın 

belâğat ve fesâhat üslûbuna erişilemez olduğunu, diğer taraftan Kur’ân’ın ilâhi bir 

kitap olduğunun kanıtıdır. Tabâtabâî Kur’ân’ın üslûbu hakkında sözlerini sarfederken 

daha çok “anlam” üzerinde yoğunlaştığı gözlemlenmiştir. O, üslûbun nükteli, dakik ve 

çarpıcı olduğunu, muhtevanın içeriğine göre bazen vurgu, bazen de sert ifadeler 

kullanıldığını söylemektedir. 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin üslûbu’l-Kur’ân konusunda benzer düşünceye sahip 

oldukları, bu konuda aralarında herhangi bir fark olmadığı görülmektedir. 

Üslûbu’l-Kur’ân başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde irdeledikten 

sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden hakikat ve mecâz başlıklı 

bölümüne geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konudaki görüşleri önem arz 

etmektedir. 

4.13. Hakikat ve Mecâz  

4.13.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Hakikat ve Mecâza Yaklaşımı 

a) Mecâz kavramı, Zemahşerî’nin sıkça değindiği belâğat terimlerinden biridir. 

Zemahşerî’ye göre fiil zaman, mefûl, mastar, mekân ve fâil gibi unsurlarla ilişki 

içindedir. Bunlardan sadece fiilin fâile isnadı hakiki manadadır. Diğerleriyle mecâz 

aracılığı ile isnadı mümkündür. Bundan dolayı istiâre denilmektedir. 1174  İstiâre, 

müsteârun leh (kedisi için istiâre yapılan) zikredilmeden yapılan benzetmeye 

denmektedir. İstiârede müsteârun leh (kedisi için istiâre yapılan) zikredilmemektedir. 

İfadede eğer halin delâleti, sözün genel dokusu “fahve’l-kelâm” söz konusu değilse, o 

zaman hem mecâz “menkûl ileyh” hem de hakiki “menkûl ‘anh” anlam kastedilmiş 

olabilir.1175 Zemahşerî buna, Şair Züheyr b. Ebû Sülmâ’nın (v.609) şu beytini örnek 

göstererek şöyle söylemektedir: Söz ustalarının ve etkileyici şâirlerin benzetmeleri, 

 
1174  Zemahşerî, Keşşâf, C. 1, s. 168. 
1175  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 232. 



 

   209 

 

neredeyse hakikat gibi gördüklerini, benzetme olduğunu adeta unutmuş gibi 

davrandıklarını ifade etmektedir. 

“Tırnakları kesilmemiş, yelesi kat kat keçeleşmiş” 

“iri yarı”nın yerine pürsilah bir ‘aslan’ın yanında (yım). 

Zemahşerî’ye göre Bakara, 2/7. âyetinde iki tür mecâz söz konusudur. Bu 

âyetteki “mühür vurma ve perde çekme” ifadesi bir mecâz çeşididir. Burada istiâre ve 

temsîl olmak üzere iki çeşit mecâz söz konusudur.1176  

Zemahşerî’ye göre Bakara, 2/16. âyetinde mecâzü’l-isnâd, mecâzü’l-aklî’ye 

işaret edilmektedir. Bu âyette zikredilen zarar etme fiilinin ticarete izafe edilmesi 

mecâzi isnattır. İsnatta fiilin hakikatte neyle ayrılamaz birlikteliği varsa ona isnat 

edilmesi gerekmektedir. Böylece ticaret ile alışveriş yapanların ayrılmaz birlikteliği 

söz konusu olur.1177 Yine Bakara, 2/16. âyetinde başka bir mecâz türü olan mecâzi 

müreşşah da vardır. Bu, mecâzın zirveleştiği bir söz sanatıdır. Bu mecâz türünde bir 

kelimenin önce mecâz manası kullanılır, ardından onun çeşitli şekilleri ve benzerleri 

zikredilir. Bunların bir araya gelmesiyle ortaya muhteşem bir söz sanatı çıkar, işte buna 

mecâzi müreşşah denmektedir.1178  

Zemahşerî’ye göre Bakara, 2/117. âyetinde mecâz ve temsîl vardır. Bu âyetteki 

(sadece “ol!” der; anında olmaya başlar.) konuşma mecâz ve temsîldir. Aslında burada 

konuşulmuş herhangi bir söz yoktur.1179  

Zemahşerî’nin pek çok âyette mecâz, istiâre, terşih ve temsîl nitelemesinde 

bulunduğu görülmektedir. Bunların hepsini tek tek ele almak çalışmamızın sınırlarını 

aşacağından, müellifin genel tavrını ortaya koyması bakımından bu kadarla yetinmek 

istiyoruz. 

b) Tabâtabâî, tefsirinin çeşitli yerlerinde hakikat, mecâz ve istiâre 

nitelendirmelerinde bulunmaktadır. Ona göre Bakara, 2/93. âyetinde mecâz ve istiare 

vardır.1180  Bu âyetteki içirilmekten kastedilen mana, “benimsetmek, özümsetmek” 

demektir. Buzağıdan maksat da “buzağı” sevgisidir. Onların halini göstermek 

 
1176  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 166. 
1177  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 214. 
1178  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 216. 
1179  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 490. 
1180  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 220. 



 

   210 

 

amacıyla bu şekilde değişikliğe gidilmiş, sanki “buzağı” bizzat onlara içirilmiştir. 

Tabâtabâî’ye göre fî kulûbihim (kalpleriniz) tabiri el-icl (buzağı) ile alakalıdır. Bu 

ifadenin içinde iki tür istiâre sanatı veya bir istiâre bir mecâz sanatı vardır.1181 

Tabâtabâî’ye göre Bakara, 2/188. âyetindeki “mallarınızı aranızda haksızlıkla 

yemeyin…” ifadesindeki “yemek” kelimesinde alma ve el koyma anlamı 

kastedilmektedir. Bu bakımdan burada mecâzî bir anlatım söz konusudur. Ona göre 

mecâzın “yeme” kelimesine isnadı şöyledir: “Yeme” eylemi insanlığın bir gereği 

olarak doğal fiillerin en öncelikli olanıdır. Bu nedenle malla ilişkili olarak tasarruf ve 

alma eylemlerinin “yeme” fiiliyle söylenmesi yalnız Arapçaya has bir özellik değil 

bilakis evrensel dillerin hepsi için geçerli bir özelliktir.1182  

Tabâtabâî’ye göre Bakara, 2/225. âyetinde aklî-manevi mecâz vardır. “Ancak 

kalplerinizin kazandıkları ile sorumlu tutar.” ifadesi aklî-manevî mecâza örnek teşkil 

etmektedir. Çünkü âyette, insanların yeminin bir kısmından, yani boş ve amaçsız 

olanlarından sorumlu tutulmayıp, diğer bir kısmından sorumlu tutulması söz 

konusudur; yeminin bozulmasıyla kazanılacak günah gibi. Yani, yeminin kendisinden 

ziyade, sonuçları esas alınmaktadır. Bu durumda manevî mecâz ve i‘râz içinde i‘râz 

söz konusu olur. Burada, Yüce Allah’ın yalnız kalplere baktığı ön plana 

çıkmaktadır.1183  

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân’ı edebî açıdan yorumlayanlar hakikat, mecâz, fesâhat, 

belâğat ve istiâre sanatlarından hareketle ilgili kelime veya cümlenin geçtiği âyetlerin 

bütününü inceleleyerek; kullanılış, delâlet, takdîm, te’hîr, hasr, şart ve benzeri sanatlar 

yardımıyla edebî incelikleri ortaya çıkarırlar.1184 

Tabâtabâî’nin görüşleri dikkate alındığında pek çok âyette1185 mecâz, istiâre ve 

temsîl nitelemesinde bulunduğu dikkat çekmektedir.1186 Bunların her birini tek tek ele 

almak çalışmamızın sınırlarını aşacağından müellifin genel tavrını ortaya koyması 

bakımından bu kadarla yetinmenin uygun olacağı kanaatindeyiz. 

 
1181  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 220. 
1182  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 52. 
1183  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 230.  
1184  Amulî, “Allâme Tabâtabâî ve Tefsirdeki Metodu”, el-Mîzân, C. 1, çev. İnce vd., s. 17. 
1185  Bakara, 2/93; 2/127 , 2/188, 2/225. 
1186  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 221, 277.  



 

   211 

 

4.13.3. Hakikat ve Mecâza Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.13.3.1. Bakara, 2/16: 

لََلةََ باِلْهُدٰىْۖ فمََا رَبحَِتْ تجَِارَتهُُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتدَينَ   اوُ۬لُٰٓئِكَ الَّذ۪ينَ اشْترََوُا الضَّ

 “İşte onlar hidayet karşılığında sapkınlığı satın alanlardır. Onların (bu) ticareti 

kazançlı olmamış ve kendileri de doğru yola girmemiştir.” 

a) Zemahşerî, bu âyeti yorumlarken öncelikle ribh ve ticaret kelimelerini 

tanımlamaktadır. Buna göre ribh elde edilen kar, ticaret ise alış veriş sanatıdır.1187 

Âyetteteki “zarar etme” fiilinin ticarete izafe edilmesi mecâzi bir isnattır. Mecâzi 

isnatta fiil, hakikatte ayrılmadığı şeye isnat edilir. Bu itibarla ticaret de alışveriş 

yapanlarla ayrılmaz birliktelik içindedir.1188 

Zemahşerî, mecâzi isnatla; “Kölen kâr etti.”, “Cariyen zarar etti.” ve benzeri 

söylemler kullanılabileceğini ifade etmektedir. Zira burada hal, manaya delalet 

etmektedir. Çünkü mecâzi isnat, sıhhat şartı ekseninde halin delaleti konumundadır. 

Atılgan biri kastededilerek ra’eytü eseden (bir aslan gördüm.) şeklinde tabirin 

kullanılmasının bu şekilde olduğunu vurgular. Yani hal, manaya delalet etmemiş 

olsaydı isnat sahih olmayacaktı. 1189 Zemahşerî, bu yaklaşımlarla bu âyetteki zarar 

etme fiili, ticarete izafe edilerek mecâzi bir isnat sağladığını, bu tür isnat şeklinde, fiilin 

hakikatte ayrılmaz birlikteliğine isnat edildiğini ön plana çıkarmaktadır. 

b) Tabâtabâî bu âyeti “İşte onlar, hidâyete karşılık sapıklığı satın almışlardır; 

fakat bu alışverişleri kazançlı olamamış ve doğru yolu bulamamışlardır.” şeklinde 

manalandırmıştır. Tabâtabâî, bu âyette mecâz’dan bahsetmemiş ise de Bakara, 2/19, 

2/93, 2/127, 2/188, 2/225 ve benzeri âyetlerde bu konulara değinmektedir.1190  

Tabâtabâî, Bakara, 2/93. âyetinde mecâz ve istiare’ye, 1191  Bakara, 2/188. 

âyetinde “mallarınızı aranızda haksızlıkla yemeyin…” ifadesindeki “yemek” 

kelimesinde alma ve el koyma anlamında mecâzî bir anlatım olduğuna,1192 Bakara, 

2/225. âyetinde “Ancak kalplerinizin kazandıkları ile sorumlu tutar.” ifadesinin aklî-

 
1187  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 77. 
1188  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 77. 
1189  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 77. 
1190  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 104. 
1191  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 220. 
1192  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 52. 



 

   212 

 

manevî mecâza örnek teşkil ettiğine,1193 Bakara, 2/127’de “İbrahim, İsmail ile beraber 

Evin temellerini yükseltiyor.” İfadesindeki, temellerin yükseltilmesi deyiminde, 

temellere dayanacak kısımların mecâzî olarak temel addedildiğine, yükseltme fiilinde 

ise binanın bütününe müteallik olduğu hâlde mecâz sanatı uyarınca sırf temellerle 

ilintili olarak kullanıldığına, “Mine’l-beyti” ifadesinde bu mecâza yönelik işaret 

olduğuna vurgu yapmaktadır.1194 

Zemahşerî, Bakara, 2/16. âyetinde mecâzi bir anlatım olduğunu söylemekte ise 

de Tabâtabâî, bu âyette mecâzi bir anlatımdan söz etmemiş ancak aynı sûrenin değişik 

âyetlerinde bu konuya değinmektedir. 

c) Bu âyet bağlamlı diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Râzî’ye göre bu âyetteki “Onların ticaretleri kâr etmedi” ifadesi “onlar 

ticaretlerinde kâr sağlayamadılar” demektir. Burada iki durum söz konusudur: 

a) Zarar etme işi, ticaret yapanlara ait olduğu halde, ticaretin kendisine isnad 

edilmiştir. Bu bir mecâzî isnattır. Bu tür isnâtta, fiil gerçek failine değil, fiilin 

kendisiyle ilgisi bulunan şeylere isnâd edilmektedir. Ticaret ile müşteri arasındaki ilgi 

örneğinde olduğu gibi. 

b) Burada, gerçek anlamda bir ticaret/alış-veriş olmamasına rağmen “kazanç” 

ve “ticaret” kelimelerinin aynı yerde getirilmeleri mecâzı kuvvetlendiren ve onu 

güzelleştiren bir husustur.1195 

Kurtubî, Kisâi’nin şöyle dediğini nakletmektedir: Bu âyetteki “Satın almak” 

ifadesi, müşterilerce sevilen şeyler hakkında söz konusu olmasındandır. Yoksa bilinen 

değiş-tokuş anlamındaki “satın almak” manasında değildir. Çünkü münafıklar hiçbir 

zaman mümin olmazlar ki imanlarını satmaları söz konusu olsun.1196  

Bu âyetteki “satın almak” ifadesi, kelimeye geniş anlam kazandırmak içindir. 

Çünkü satın almak ve ticaret bir değişim işlemidir. Araplar bunu herhangi bir şeyi 

herhangi bir şey karşılığında değiştiren her işlem hakkında kullanmaktadır.1197  

Kurtubî’ye göre bu âyetteki “onların ticareti kazanç sağlayamamış.” ifadesinde 

mecâzî isnat söz konusudur. Araplar “satışın karlı oldu, satışın zarar etti” şeklinde 

 
1193  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 2, s. 230. 
1194  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 277. 
1195  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 2, ss. 79-80. 
1196  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, s. 318. 
1197  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, s. 319. 



 

   213 

 

söylemektedirler. İşte onların adeti üzere Yüce Allah da kârı ticarete isnat etmektedir. 

Yani “onlar bu ticaretlerinde kâr sağlayamadılar” demektir.1198 

Süyûtî bu âyetteki “ticaretleri kâr etmedi” ifadesini “ticaretlerinde 

kazanamadılar.” şeklinde yorumlamış; “kazanç” ve “ticaret” kelimelerini ön plana 

çıkararak her iki kelimenin de mecâz olduğunu ifade etmektedir.1199 

4.13.3.2. Bakara, 2/19: 

وَاعِ  ي اٰذاَنِهِمْ مِنَ الصَّ  يَجْعلَُونَ اصََابِعَهُمْ فُ۪ٓ
اءِ ف۪يهِ ظلُُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبرَْقٌِۚ مَُٓ ُ  اوَْ كَصَي ِبٍ مِنَ السَّ قِ حَذرََ الْمَوْتِِۜ وَاللَّه

 مُح۪يطٌ بِالْكَافرِينَ  

“Veya (onların durumu) gökten boşanan, içinde karanlıklar, gök gürültüsü ve 

şimşek bulunan sağanağa (tutulmuş kişilerin durumu) gibidir. Onlar (münafıklar), 

yıldırımlardan kaynaklanan ölüm korkusuyla parmaklarını kulaklarına tıkarlar. Allah 

kâfirleri çepeçevre kuşatandır.” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyette geçen “parmaklarını kulaklarına tıkarlar” 

ifadesinde kulağa tıkanan ‘parmak uçları’ yerine, ‘parmakların’ denilmesine ittisâ’ 

(anlam genişlemesi) denmektedir. 1200  Buna benzer durum Mâide, 5/6. âyetinde 

“yüzlerinizi ve ellerinizi yıkayın.” ve aynı sûrenin Mâide, 5/38. âyetinde fekta‘û 

eydiyehümâ “ellerini kesin!” şeklinde geçmektedir. 1201  Birinci âyetteki ‘el’ 

ifadesinden ‘elin bir bölümü’, yani dirseğe kadar kısmı, ikincisinde de ‘bileğe kadar 

olan kısım’ kastedilmektedir. Zemahşerî’ye göre parmak kelimesi, parmak ucunu ifade 

etmediği bir mübalağa ile kullanılmıştır. 1202 Bu itibarla âyet mecâzın nevilerinden 

olan ittisâ (anlam genişlemesi) kullanımına ve mübalağaya işaret etmektedir. 

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyette, münafıkların durumu örneklendirilerek tasvîr 

edilmektedir. Âyet, münafıkların iman niteliğini dışa vurmalarını somutlaştırmaktadır. 

Bu durumları, zifiri karanlıkta şiddetvâri yağmura tutulan kimsenin durumu gibidir. 

Hal böyle olunca şiddetli yağmurdan kurtulmak için çaba sarf etseler de karşı karşıya 

kaldıkları zifiri karanlık, imkân vermemekte ve göğün, yıldırımın dehşeti onları 

kuşatmaktadır. Onlar sadece şimşek ve onun aydınlığından medet ummaktadırlar. 

 
1198  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, s. 319. 
1199  Süyûtî, el-İtkân, s. 1509. 
1200  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 91. 
1201  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 91. 
1202  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 91. 



 

   214 

 

Lakin şimşeğin aydınlığı kalıcı olan bir aydınlık değildir. Aydınlık belirince yürür, 

akabinde zifiri karanlığın ortasında kalakalırlar.1203  

Tabâtabâî’ye göre inanmadığı halde inanmış gibi görünen münafığın durumu 

bundan ibarettir. Kalbiyle dili anasında aynilik olmadığı için yolu bütünüyle 

aydınlanmaz. Bu nedenle ikide bir tökezleyerek yere kapanması kaçınılmazdır. Yüce 

Allah, onu böyle rezil eder. Şayet Yüce Allah dileseydi, görme ve işitmelerini yok 

ederek daha ilk günden onu rezil ederdi.1204 

Tabâtabâî, her ne kadar bu âyette açıkça mecâz olduğundan bahsetmese de onun 

bu anlatımından mecâzî isnada işaret ettiğini söylemek mümkündür. 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Bakara, 2/19. âyetinde mecâzi bir anlatımın 

olduğunu dile getirdikleri görülmektedir. 

c) Bu âyet bağlamlı diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Kurtubî’ye göre Yüce Allah bu âyette münafıkların durumunu, şiddetli yağmur 

esnasında bulunan karanlıklara, gök gürültüsü, şimşek ve yıldırımlara benzemektedir. 

Karanlıklar onların inandıkları küfrün misali, gök gürültüsü ve şimşek kendisi ile 

korkutuldukları buyrukların misalidir.1205 

Kurtubî şöyle söylendiğini de nakletmektedir: Yüce Allah Kur’ân’ı yağmura 

benzetmektedir. Çünkü Kur’ân’ın anlaşılması onlar için içinden çıkılamaz bir şeydir. 

Körlük ise karanlıklar demektir. Ondaki tehdit ve azar da gök gürültüsüdür. Kur’ân’ın 

nuru, kimi zaman neredeyse gözlerini kamaştıracak dereceye varan apaçık deliller ise 

şimşeği andırmaktadır. “Yıldırımlar” ise Kur’ân’daki cihâda çağrının ve âhiretteki 

tehditlerin misalini ifade etmektedir. “Yıldırımların” hoşlarına gitmeyen cihat, zekat 

ve benzeri diğer şer’i mükellefiyetler olduğu da söylenmiştir.1206  

Süyûtî’ye göre bu âyetteki “parmaklarını kulaklarına tıkarlar” ifadesindeki 

parmaklardan maksat “parmak uçları”dır. Parmak uçları yerine “parmakların” 

zikredilmesindeki nükte ise, ilâhi hakikatlerden kaçıştaki mübalağayı göstermek için 

parmakların alışılmışın dışında bir tarzda kulağa sokulması şeklinde ifade 

edilmesidir.1207  

 
1203  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 58. 
1204  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, ss. 58-59. 
1205  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, s. 331. 
1206  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 1, ss. 331-332. 
1207  Süyûtî, el-İtkân, s. 1509. 



 

   215 

 

İslâmoğluna göre bu âyette geçen “parmakla kulak tıkamak” ibaresi mecâz-ı 

mürsel’dir ve “ölüm korkusunu” ifade etmektedir. Ona göre Hz. Peygamber’in şu 

sözünün bu âyeti açıklar nitelikte olduğu ifade edilmektedir:1208 “İnsanlara nisbetle 

benim durumum ateş yakan kimseye benzer. Ateş çevresini aydınlatınca kelebekler ve 

ışığa gelen haşereler o ateşe üşüşmeye başlarlar. O da onları uzaklaştırmak ister. Onlar 

ise baskın çıkarlar ve ateşe girerler. Ben sizi belinizden kavrayıp ateşten çekmek 

istedikçe, siz ateşe girmek istiyorsunuz.”1209  

4.13.3.3. Enfâl, 8/2: 

ُ وَجِلَتْ قلُُوبُهُمْ وَاِذاَ تلُِيَتْ عَليَْهِمْ اٰيَاتهُُ زَادتَْهُمْ  ا۪يمَاناً وَعَلٰى رَب ِهِمْ يتَوََكَّلُونَِۚ  انَِّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذ۪ينَ اِذاَ ذكُِرَ اللَّه  

“Müminler Allah anıldığı zaman yürekleri titreyen, kendilerine O’nun âyetleri 

tilâvet edildiği (okunup aktarıldığı) zaman imanları artan ve sadece Rablerine güvenen 

kişilerdir.” 

a) Zemahşerî’ye göre Allah’ın âyetleri karşısında onların gönül huzuru ile 

yakınlığı artmaktadır. Delillerin tezahürü delil getirilen şeyi daha güçlü ve daha kalıcı 

hale getirir. 1210  O, bu âyetin (iman artışı) amel artışına da yorumlandığını 

söylemektedir. Ebû Hureyre (ö. 58/678)’den bir rivâyete göre “iman, yetmiş küsur 

şûbedir. En yücesi Allah’tan başka ilah olmadığına tanıklık etmek, en altta olanı ise 

yolda eziyet veren bir şeyi kaldırmaktır.”1211 Zemahşerî’ye göre âyet mecâza işaret 

etmektedir ve Yüce Allah’ın âyetleri imanın artmasına vesile olmaktadır.1212 

b) Tabâtabâî’ye göre imanın nuru, öncelikle kalbin Allah’ın adının anılmasıyla 

birlikte ürpermesi ve titremesi şeklinde tezahür eder. Böylece etkisini gösterirken 

parlar. İşte “müminler o kimselerdir ki, Allah anıldığı zaman yürekleri ürperir.”1213 

ifadesi bu gelişmeyi anlatmaktadır. Bu halden itibaren iman genişler, derinlik kazanır 

ve gelişir. Kişi Allah’ın varlığına ve birliğine vurgu yapan âyetlerin derinliği içinde 

tefekkür ettiğinde, imanı biraz daha artar, olgunlaşır ve böylece imanı güçlenir. 

Nihâyetinde yakîn aşamasında kalıcılık kazanır. Şu ifade bunu vurgulamaya 

yöneliktir: “O’nun âyetleri kendilerine okunduğu zaman imanlarını artırır.”1214 Daha 

 
1208  Mustafa İslâmoğlu, Hayat Kitabı Kur’an, C. 1, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2008, s.11. 
1209  Müslim, Fedâil, 17.  
1210  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, ss. 189-190. 
1211  Buhârî, Îmân, 3; Müslim, İmân, 16; Nesâî, İmân, 16. 
1212  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 190. 
1213  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 9, s. 11. 
1214  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 9, s. 11. 



 

   216 

 

sonra iman artıp olgunlaşınca, insan Rabbinin makamının ve kendi konumunun 

bilincine varır, realiteyle örtüşen bir bilgiye sahip olur.1215  

Tabâtabâî, her ne kadar bu âyette mecâza açıkça işaret etmese de Allah’ın 

âyetlerinin imanın artmasına sebep olduğuna vurgu yapmaktadır.  

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Enfâl, 8/2. âyeti kapsamında, Allah’ın âyetlerinin 

imanın artmasına sebep olduğunun altını çizmektedir. Zemahşerî’nin âyette, mecâza 

işaret etmesine karşın Tabâtabâî’nin açık bir biçimde mecâz’dan söz etmediği 

görülmektedir. 

c) Bu âyet bağlamlı diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberî’ye göre bu âyet, gerçekten iman edenlerin sıfatlarını beyan etmektedir. 

Müminlerin, Yüce Allah’ın âyetleri okunduğunda kalblerinin ürperdiğini, böylece 

Yüce Allah’ın emirlerine sımsıkı sarılıp yasaklarından derhal kaçındıklarını beyan 

etmektedir.1216 

Kurtubî bu âyeti üç başlık halinde açıklamaktadır: Birincisi, bu âyet Allah 

Rasûlüne emretmiş olduğu şekilde o ganimetin paylaştırılması hususunda itaate 

bağlılığı teşvik etmektedir. İkincisi müminler, Yüce Allah’ın adı anıldığında 

korkmakla ve kalplerinin titremesiyle nitelendirilmektedir. Bunun nedeni onların 

imanlarının kuvveti, Yüce Allah’ın emirlerine itaatleri ve adeta kendilerini O’nun 

huzurundaymış gibi görmeleridir. Üçüncüsü ise “Yüce Allah’ın âyetleri okunduğunda 

(bu) onların İmanını artırır buyruğu” tasdiklerini artırır, demektir. Şu andaki iman, 

dünün imanına bir ziyadedir. İkinci ve üçüncü defa tasdik eden bir kimsenin bu yaptığı, 

daha önce geçenlere nisbette tasdikini bir artırmadır.1217 

Süyûtî’ye göre bu âyet cümlede mecâza bir örnektir. Bu mecâz türüne mecâzu’l-

isnad, mecâzu’l-akli adı verilir. Mecâzın bunlarla alakası, bunlara yakınlığından 

dolayıdır. Mecâz, bir fiil veya benzeri kelimenin, aralarında mana yakınlığı bulunması 

sebebiyle, asıl olmayan manasına hamledilmesidir. “Kendilerine Allah’ın âyetleri 

okunduğu zaman (o âyetler onların) imanlarını artırır.” âyeti buna örnektir. Çünkü 

Yüce Allah’ın âyetleri, imanın artmasına sebeb olmuştur.1218 

 
1215  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 9, s. 11. 
1216  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 11, s. 27. 
1217   Kurtubî, el-Câmi‘, C. 9, ss. 448-451. 
1218  Süyûtî, el-İtkân, s. 1508. 



 

   217 

 

4.13.1. Kavramsal Çerçeve 

Hakikat, lügatta; “kendi yerinde duran veya sabit bırakılan nesne/kelime” 

manalarına gelmektedir. Terim olarak ise “gerçek” manasına gelmektedir. Hakikat ve 

mecâz terim manaları itibariyle birbirlerinin zıddı konumundadır.1219 Hakikat, “vaz 

olunduğu ve tahsis edildiği anlamda” kullanılagelen bir lafızdır.1220 Ayrıca kullanım 

açısından hakikat; lügavi, şer’î, örfî ya da ıstılâhî kısımlara ayrılır. Çünkü bunların her 

birinde kelimelerin kazandığı bir hakikî anlam vardır. 1221  Kelimelerde aslolan ise 

hakikat manasıdır.1222  

Mecâz lügatta; “bir yeri yürümek sûretiyle geçmek, yol katetmek” manasına 

gelen cevz (cevâz) kökünden türetilen isim ya da masdardır. Bu itibarla isim 

konumunda mecâz; “asıl manasından alınarak ilgili olduğu başka bir manaya 

nakledilen lafız”1223 anlamına gelmektedir. Mastar olarak ise; ism-i fâil konumunda 

“asli anlamdan başka bir anlama geçen lafız”, ism-i mef’ûl konumunda ise “asıl 

manasından başka manaya nakledilen lafız” olarak iki türlü değerlendirilmiştir.1224 

Ayrıca mecâz şu şekilde de tarif edilmektedir: “Hakikat anlamı ile aktarılacak 

anlam arasında olması gereken bir ilişki ve hakikat manasının kastedilmesini 

engelleyen bir karinenin var olması halinde ortak bir iletişim dilinde kullanılan 

anlamın dışındaki lafızdır.”1225 Belâğat âlimleri, hakiki mananın işaretini engelleyen 

bir delil ve bir ilgi nedeniyle gerçek manası dışında bir anlamda kullanılan kelime ve 

kavramları mecâz olarak değerlendirmektedir. Mecâz; lafız, terkip ve cümlede 

bulunur.1226 “Kur’ân-ı Kerîm’le sözlü edebiyatı esas alan dilciler mecâzı birçok kısma 

ayırmışlardır. Mecâz bakımından çok zengin olan Kur’ân’da mevcut örnekler mecâz, 

mecâz-ı mürsel, istiâre, mecâz-ı aklî ve benzeri başlıklar altında incelenmiş, filolojik 

ve tefsirî tahlillere tâbi tutulmuştur.” 1227 

 
 
1219  Serahsî, el-Usûl, C. 1, s. 170; İsmail Durmuş, “Mecaz” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 28, TDV Yayınları, Ankara 2003, s. 217.  
1220  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 103; Serahsî, el-Usûl, C. 1, s. 170. 
1221  Zekiyyuddin Şâban, İslâm Hukuk İlminin Esasları, çev. İbrahim Kâfi Dönmez, TDV Yayınları, 

İstanbul 2013, s. 364. 
1222  Mecelle, madde 12. 
1223  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 103; Serahsî, el-Usûl, C. 1, s. 170. 
1224  Durmuş, “Mecaz”, DİA, C. 28, s. 217.  
1225  Hatîb el-Kazvînî, el-Îzâh fî ʿUlûmi’l-Belâğa, ss. 202-203; Durmuş, “Mecaz”, DİA, C. 28, s. 218.  
1226  Süyûtî, el-İtkân, s. 1507. 
1227  Birışık,“Mecâzü’l-Kur’ân”, DİA, C. 28, s. 224.  



 

   218 

 

Mecâz, genel itibariyle iki kısım olarak değerlendirilmektedir:  

a. Cümlede mecâz: Buna el-mecâzü fi’t-terkîb veya el-mecâzü’l-aklî yahut 

mecâzü’l-isnâd denilmektedir. Bunların mecâz ile alakası, mecâza yakınlıkları 

nedeniyledir.1228  

b. Kelimede mecâz. Bu türe el-mecâzü fi’l-müfred veya el-mecâzü’l-lügavi adı 

verilmektedir. Bu mecâzda kelime asıl anlamı haricinde başka bir manada 

kullanılmaktadır. Bir lafzın çok sayıda başka manada kullanılması söz konusudur.1229  

Üç faydasından dolayı mecâz hakikate tercih edilmektedir. Bunlardan birincisi 

ittisâ‘(anlam genişlemesi), ikincisi tekit, üçüncüsü ise teşbihtir.1230 Bir kısım âlimler 

hakikat ile mecâzın ayırt edilebilmelerine yönelik bazı ölçüler ortaya koymuştur. 

Bunlardan bir kısmı şunlardır: 

a) Bu konuda dil âlimleri ve dil kullanıcılarının beyânı esastır.  

b) Lafzın karînesiz bir şekilde ilk akla gelen manası hakikat, akıl ve karîne 

aracılığı ile anlaşılan manası da mecâzdır.  

c) Hakikat tekit edilmesine rağmen mecâz için tekit söz konusu değildir. 

Mecâzda masdar aracılığı ile tekit yapılamaz.  

d) Bir kullanımın aklen imkânsız olana isnadı mecâzdır. Örneğin “Rabbin 

geldi”1231 ifadesinde Rabbe “gelme” eyleminin isnat edilmesi mecâzdır. Çünkü beşerî 

ölçülerde Allah’ın gelmesi aklen mümkün değildir.1232 

Kur’ân’ın lafızları, mana itibariyle hakiki ve mecâzi olmak üzere iki kısımda 

mütalaa edilmektedir. Kur’ân’da hakikatin varlığı noktasında âlimler arasında 

herhangi bir ihtilaf söz konusu değildir. Dilde de hakikatin varlığı tartışmasız kabul 

görmektedir. 1233  Kur’ân’ın çoğunluğu söz konusu bu kelimelerden ve ifadelerden 

müteşekkildir. Hakikatvârî ibareler, hakiki manalarından başka bir anlam içermeyen, 

olumsuzluk taşımayan, takdîm-te’hîr ifade etmeyen lafızlar olarak tanımlanır.1234 

 
1228  Zerkeşî, el-Burhân, s. 475; Süyûtî, el-İtkân, s. 1508. 
1229  Zerkeşî, el-Burhân, s. 475; Süyûtî, el-İtkân, s. 1509. 
1230  Süyûtî, el-İtkân, s. 1509.  
1231  Fecr, 89/22. 
1232  Durmuş, “Mecaz”, DİA, C. 28, s. 218. 
1233  Zerkeşî, el-Burhân, s. 474. 
1234  Zerkeşî, el-Burhân, s. 474; Süyûtî, el-İtkân, s. 1507. 



 

   219 

 

Kur’ân, Arapça dil kuralları ve ifade biçimlerine uygun olarak gelmiş bir kitaptır. 

Bu bakımdan temsîl, kinâye, isti‘âre, teşbih, telmîh, hazif, mecâz ve benzeri dil 

olgularıyla birlikte edebî sanatların da kendisinde oluşması tabii bir olgudur. Bu 

nedenlerden dolayı dil uzmanları başta olmak üzere İslâm âlimlerinin çoğunluğu 

tarafından mecâzın Kur’ân’daki varlığı kabul edilmiştir.1235 Bakara, 2/187. âyetindeki 

“beyaz ve siyah ip” ifadesine istinaden gerçek anlamı doğrultusunda hareket ederek 

namaz vaktini belirlemek için yastık altına beyaz ve siyah ip koyan Adî b. Hâtim’in 

bu davranışı mecâz konusuna bir örnektir. Çünkü Hz. Peygamber bu âyette kastedilen 

mananın “gecenin karanlığı ve gündüzün aydınlığı” olduğunu belirtmiştir.1236  

Ayrıca Hz. Peygamber tarafından bazı mecâzi ifadeler kullanılmış olması ve 

sahâbenin bunlara gösterdiği davranış biçimleri mecâzın varlığına delildir. Örnek 

olarak şu hâdiseyi göstermek mümkündür: Hz. Peygamber, Hendek Gazvesi’nin 

akabinde ikindi namazının Benî Kurayza’da kılınmasını emretmiş ancak bu emir 

sahâbe tarafından farklı algılanmıştır. Bunun üzerine bazıları bu sözü hakiki anlamda 

anlayarak namazlarını Benî Kurayza’ya vardıklarında kılmıştır. Diğerleri ise o beldeye 

erken varmayı teşvik etmek amacıyla söylenen mecâzi bir söz olduğunu düşünerek 

namazlarını yolda kılmışlardır. 1237 Hz. Peygamber’in sahâbenin bu farklı 

uygulamalarına bir şey söylememiş olması mecâzi yorumu onayladığını 

göstermektedir. 

Bunun yanında Hz. Peygamber’in eşlerinin “hangimiz sana daha önce 

kavuşacağız?” sorularına karşılık; “eli en uzun olan” şeklinde cevap vermesi1238 yine 

örnek teşkil etmektedir. Çünkü bu sözle kastettiği anlam; kişinin biyolojik olarak el 

uzvunun uzun olması değil eli açıklığın (cömert) ifade edilmesidir. Hz. Peygamber’in 

bu tarzda cevap vermesi o dönemde insanların gündelik yaşam tarzında mecâzi 

ifadelerin kullanıldığının kanıtıdır.1239 

Kur’ân’da mecâzın varlığı hakkındaki tartışmalar muhtelif dönemlerde de 

olmuştur. Kur’ân’da mecâzın varlığını Zâhirî’den Dâvûd ez-Zâhirî ve oğlu Ebû Bekir 

İbn Dâvûd ez-Zâhirî, Şâfii’den İbnü’l-Kâs, Mâlikî’den İbn Huveyzmendâz, 

 
1235  Süyûtî, el-İtkân, s. 1507; Abdulhamit Birışık,“Mecâzü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 28, TDV Yayınları, Ankara 2003, s. 223.  
1236  Buhârî, Savm, 16. 
1237  Buhârî, Salâtü’l-havf, 5; Müslim, Cihâd, 69. 
1238  Buhârî, Zekât, 11. 
1239  Birışık,“Mecâzü’l-Kur’ân”, DİA, C. 28, s. 223. 



 

   220 

 

Mu‘tezile’den Ebû Müslim el-İsfahânî gibi erken dönem düşünürleri 

reddetmektedir.1240 Onlara göre mecâz yalanın kardeşi gibidir. Sözün sahibi meramını 

hakikat aracılığıyla ifade edemediği durumlarda mecâz yoluyla dile getirir. Oysa bu 

Allah için muhaldir. Onların nezdinde bu durum yersiz bir şüphedir.1241  

Kur’ân’ın muhtevâsında bildirilen Allah’ın zâtı, sıfatları ve benzeri konularla 

ilgili geçen ifadeler Muhyiddin İbnü’l-A‘râbî ile Takıyyüddîn İbn Teymiyye 

tarafından mecâz olarak değerlendirilmemiştir. İbn Kayyim el-Cevziyye, Cemâleddin 

el-Kâsımî, Muhammed Emîn eş-Şinkîtî’nin de bu tarz kanaatleri olduğu 

zikredilmektedir.1242  

Mecâzın varlığını kabul edenler, mecâzî anlamdaki lafızların yokluğu 

düşünüldüğünde Kur’ân’ın, edebî güzellikten yoksun olacağını söylemektedirler. 

Belâğat âlimleri ise mecâzı, hakikatten daha beliğ olarak değerlendirmektedir. Bunun 

yanında şayet Kur’ân’da mecâz olmamış olsaydı o zaman tekit, hazif, kıssaların tekrarı 

gibi diğer belâği özelliklerden söz etmek mümkün olmazdı.1243 

Bedreddin ez-Zerkeşî ve Süyûtî’ye göre mecâz hakkında ileri sürülen şüpheler 

yersizdir. Çünkü onlara göre Kur’ân, mecâzsız düşünülemez. Böyle bir iddiayı dile 

getirmek Kur’ân’ın anlatım güzelliklerinin büyük bir bölümünü ortadan kaldırmak 

demektir.1244 

Yapılan tespitlere göre mecâzı ilk yorumlayan Sîbeveyhi (ö. 180/796), belâğat 

ekseninde ilk fark eden Câhiz, hakikati tanımlayıp mecâz ile birlikte ilk zikredenin İbn 

Cinnî (ö. 392/1002) olduğu söylenmektedir. 1245  Mecâzın temel unsurları Hatîb el-

Kazvînî ile tamamlanmıştır.1246  

 Hakikat ve mecâza dair çeşitli eserler kaleme alınmıştır. Bunlardan bazıları 

şunlardır:  

1. Abdülazîm İbrâhim Muhammed el-Mut‘inî’ye ait el-Mecâz fi’l-Lüga ve’l-

Kur’âni’l-Kerîm Beyne’l-İcâzeti ve’l-men ‘Arz ve Tahlîl ve Nakd, 

 
1240  Zerkeşî, el-Burhân, s. 474. 
1241  Zerkeşî, el-Burhân, ss. 474-475; Süyûtî, el-İtkân, s. 1507. 
1242  Birışık,“Mecâzü’l-Kur’ân”, DİA, C. 28, s. 223. 
1243  Süyûtî, el-İtkân, s. 1508. 
1244  Zerkeşî, el-Burhân, ss. 474-475; Süyûtî, el-İtkân, ss. 1507-1508. 
1245  İsmail Durmuş, “Mecaz” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 28, TDV Yayınları, 

Ankara 2003, s. 219.  
1246  Hatîb el-Kazvînî, el-Îzâh fî ‘Ulûmi’l-Belâğa, s. 202. 



 

   221 

 

2. Nasr Hâmid Ebû Zeydi’ye ait el-İtticâhü’l-‘Aklî fi’t-Tefsîr: Dirâse fî 

Kaziyyeti’l-Mecâz fi’l-Kur’ân ‘İnde’l-Mu‘tezile: Bu eser, Mu‘tezile’nin mecâz 

anlayışının tespiti açısından önem arz etmektedir.  

3. Şâfii âlimlerden el-İzz b. Abdi’s-Selâm olarak tanınan Abdü’l-Aziz b. 

Abdi’s-Selâm b. Ebi’l-Kâsım (ö. 660/1262)’a ait el-İşâre ile’l-İ‘câz fi Ba‘di Envâi’l-

Mecâz,1247 

4. Süyûtî’nin el-İzz b. Abdi’s-Selâm’ın eserine bazı ilavelerde bulunarak özet 

olarak anlattığı Mecâzü’l-Fursân ilâ Mecâzi’l-Kur’ân’ı. 1248  

5. Şeyyid Kutb’un, et-Tasviru’l-Fenniyyu fi’l-Kur’ân. Bu eser, Süleyman Ateş 

tarafından, “Kur’ân’da Edebi Tasvir”, adıyle Türkçeye çevrilmiştir.1249 

Sonuç itibariyle mecâzın Kur’ân’daki mevcûdiyeti tartışmalı gibi gözükse de 

mecâzî lafızların Kur’ân’daki varlığı ulemânın çoğu tarafından kabul edilmiştir. 

Araştırma dahilinde bu konu hakkında genel bilgiler sunulmuştur. Şimdi ise konunun 

daha iyi anlaşılması için hakikat ve mecâz kavramları incelenecektir.  

4.13.4. Değerlendirme  

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre Kur’ân, mecâzî anlatıma yer vermektedir. 

Zemahşerî’ye göre mecâz, istiâre ve temsîl olmak üzere iki kısımdır. Yalnızca fiilin 

faile isnadı hakiki manadadır, diğerlerine ise sadece mecâz yoluyladır. Bu durumdaki 

isnat istiâredir. Mecâzî isnatta, fıil hakikatte ayrılması mümkün olmayan birliktelik 

içinde ise ona isnat edilmesi gerekir. Ticarette alışverişin, yapanlarla ayrılmaz 

birlikteliği gibi. 

Zemahşerî’ye göre bir diğer tür, mecâzi müreşşahtır. Bu mecâz, söz sanatının 

zirveye ulaşmış halidir. Bu mecâzda, kelime öncelikle mecâz manasında kullanılır, 

daha sonra çeşitli durumlarda ifade edilebilir. Bunların birlikteliği oluştuğunda harika 

bir doku, dizge veya hoş bir letafet meydana gelmiş olur. Zemahşerî’nin ilgili konular 

üzerinde yoğunlaşmasının bir neticesi olarak, dilin tüm imkânlarını kullandığı, 

Kur’ân’ın fesâhat ve belâğatını, latif nükte ve işaretlerini gözler önüne serdiği 

görülmektedir.  

 
1247  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 174. 
1248  Süyûtî, el-İtkân, s. 1508. 
1249  Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 174. 



 

   222 

 

Tabâtabâî ise hakikat, mecâz, fesâhat, belâğat ve istiâre sanatlarına vurgu 

yapmaktadır. Âyetlerin delâlet, takdîm, te’hîr, hasr, şart gibi sanatların sayesinde edebî 

inceliklerinin gün yüzüne çıktığını vurgulamaktadır. Tefsirinin çeşitli yerlerinde 

mecâz, istiâre ve temsîl nitelemesinde bulunmakta, bazı yerlerinde ise mecâzın 

isnadından bahsetmektedir. Tâtabâî’ye göre mecâz kullanımı sadece Arapçaya özgü 

bir durum olmayıp aksine dünya dillerinin tamamı için geçerli bir özelliktir. O, 

âyetlerde genellikle aklî mecâz, manevi mecâz, i‘raz içinde i‘raz, istiâre ve temsîl 

açısından fazlaca nitelemelere yer vermektedir.  

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Kur’ân’daki mecâz, istiâre ve temsîl gibi söz 

sanatlarına sıklıkla değinmektedirler. Kur’ân’da hakiki ve mecâzi anlatımın olduğu 

hakkında hemfikir oldukları anlaşılmaktadır. Bu konuda aralarında herhangi bir fark 

bulunmamaktadır. 

Hakikat ve mecâz başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde ifade ettikten 

sonra şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden i‘câzü’l-Kur’ân başlıklı bölümüne 

geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konuya bakışları önem arz etmektedir. 

4.14. İ‘câzü’l-Kur’ân  

4.14.1. Kavramsal Çerçeve 

Mu‘cize, lügatte “bir şeye güç yetirememek” manasındaki ‘a-c-z kökünden 

türetilmiş olan mû‘ciz (kesinlikle âciz bırakan) kelimesinin isim halidir.1250 Kur’ân’da 

‘a-c-z kökünden kelimler 26 yerde geçmektedir. 1251  Mâide 5/31. âyet ve benzer 

äyetlerde geçen ‘a-c-z kökünden kelimeler “âciz olmak, âciz kalmak” gibi anlamlara 

gelmektedir. Şu‘arâ 26/170-172. Sâffât 37/134. âyetlerde geçen ‘âcûz kelimesi “yaşlı 

kadın” demektir. Kamer 54/20 ve Hâkka 69/7. âyetlerdeki a‘câz kelimesi “kütük, 

kütükler” anlamındadır. 1252  Istılahta ise genellikle “Kur’ân’ın, sahip olduğu edebî 

üstünlük ve muhteva zenginliği açısından benzerinin meydana getirilememesi 

özelliği” şeklinde tarif edilmektedir.1253  

 
1250  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 322; Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Ezherî el-

Herevî (ö. 370/980), Tehzîbü’l-lüga, el-Müessesetü’l-Mısriyyetü’l-Âmme, C. 1, Kahire 1964, s. 
340; M. F. Abdulbâkî, Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 446. 

1251  Okuyan, Kur’ân-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, s. 436. 
1252  Okuyan, Kur’ân-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, s. 436.  
1253  Yavuz, “İ‘câzü’l-Kur’ân”, DİA, C. 21, s. 403. 



 

   223 

 

Kur’ân’da peygamberliğin kanıtı, ilmi veriler doğrultusunda tekziplikten öte 

bilgi ve imanın buluşması için birbirini teyit eden, 1254  sebep-sonuç zorunluluğu 

olmadan1255 meydana gelen olağanüstü hâdiseler, genellikle âyet/âyât1256 kelimeleri 

kullanılarak gösterilmektedir. 1257 Hadislerde mu‘cize kelimesi görülmemekle birlikte 

i‘câzü’l-Kur’ân’dan da bahsedilmediği dikkat çekmektedir. Fakat ‘a-c-z kökünden 

türeyen çeşitli kavramlar kullanılmaktadır.1258  

Süyûtî’ye göre mu‘cize, muarazasız (çekişme ve kavga) meydan okumak için 

gerçekleşen olağanüstü olaylardır. 1259 Âyetlerde i‘câzü’l-Kur’ân tabiri 

kullanılmamıştır. Ancak özellikle Kur’ân’ın insan sözünden uzak, benzerinin asla 

meydana getirilemeyeceği ve teşebbüs edilse dahi bu hususta âciz kalınacağı 

vurgulanmaktadır.1260  

Kur’ân’ın i‘câz üslûbu hakkında serdedilen kanaatler şu kavramlar üzerinde 

şekillenmektedir: Sarfe Teorisi; belâğat açısından benzerini oluşturma gücü 

bulunmasına karşın yaratıcı kanalıyla engellenme teorisine dayanır. 1261 Dil ve üslûb; 

dil yönünden benzeri oluşturulamayacak bir kitap olduğu tezine dayanan görüştür.1262 

Muhtevası; muhtevasının çelişik bir durum arz etmemesidir.1263 Gayba dair haberler; 

mâzi ve muzâri haberlerden bilgi aktarmasıdır. 1264  İlmî i‘câz; erişilmesi mümkün 

olmayan bilgiye dayanmadır. Sayısal i‘câz; kelime ve âyetler arasındaki insicamı 

bozacak durumun olmadığına, sayısal bağlamda denge ve uygunluk arz ettiğine 

dayanan teoridir. Sosyolojik deliller; Hz. Peygamber’in ümmiliği, sosyo-kültürel 

çevresinin düşük seviyelerde olmasının tarihsel, sosyolojik ve Kur’ânî deliller 

gerçekliğinde izah edilmesidir.1265  

 
1254  Nebi, Kur’ân’ı Kerîm Mûcizesi, 10, s. 7, 8, 30.  
1255  Işık, Vahiy ve Mucize, ss. 235-236. 
1256  A‘râf, 7/73, 106, 107, 108; ayrıca bk.; Hûd, 11/96; Kasas, 28/31-32,35; Âl-i İmrân, 3/49-50. 
1257  Ayrıca bk. Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, s. 78. 
1258  Arent Jan Wensinck, (1882-1939), el-Mu‘cemü’l-Müfehres li-Elfâzi’l-Hadîsi’n-Nebevî, C. 4, 

thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî, Mektebetu Berîl, 1936, s. 136. 
1259  Süyûtî, el-İtkân, s. 1873. 
1260  Bakara, 2/23-24; Yûnus, 10/37-39; Hûd, 11/13; İsrâ, 17/86-88. 
1261  Yusuf Şevki Yavuz, “Sarfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 36, TDV Yayınları, 

İstanbul 2009, s. 140. 
1262  Süyûtî, el-İtkân, s. 1874; Yavuz, “İ‘câzü’l-Kur’ân”, DİA, C. 21, s. 404. 
1263  Bâkıllânî, İ‘câzü’l-Kur’ân, s. 67 vd.; Abdülkâhir Cürcânî, Delâilü’l-İ‘câz, s. 34 vd. 
1264  Süyûtî, el-İtkân, s. 1874. 
1265  Geniş bilgi için bk. Bâkıllânî, İʿcâzü’l-Ḳurʾân, ss. 67-88; Abdülkâhir Cürcânî, Delâilü’l-İ‘câz, 

s. 34 vd.; Süyûtî, el-İtkân, ss. 1873-1874; Rummânî, Hattâbî ve Abdülkâhir Cürcânî, Selâsü 

Resâʾil fî İʿcâzi’l-Kur’ân , Dâru’l-Meârif, Kahire 1976, s. 21 vd.; Yavuz, “İ‘câzü’l-Kur’ân”, DİA, 

C. 21, ss. 404-405. 



 

   224 

 

Peygamberlerin tamamı Yüce Allah’ın mesajını iletmekle görevlendirilmiştir. 

Bu bağlamda Peygamberler, kavimlerine ilâhi hakikatleri kabul ettirebilmek için 

mu‘cizeler göstermiştir. Mu‘cize hissî, aklî ve haberî şeklinde üç kısma 

ayrılmaktadır. 1266  İsrailoğullarına gelen mu‘cizelerin çoğu hissî, İslam ümmetine 

gelen mu‘cizelerin çoğu ise, zeka üstünlüğü ve anlayış olgunlukluğa sahip olmaları 

nedeniyle akli mucizelerdir. İslam, kıyâmete kadar bâki olacağından her akıl sahibinin 

anlaması için akli mucizelerle gelen bir dindir. Bu nedenle Kur’ân’ın mu‘cizesi ise 

akılla idrak edilen mucizelerdir.1267  

Geçmiş Peygamberlere verilen mu‘cizeler sürekli değil geçici ve hissi 

mu‘cizelerdir.1268 Örneğin, sihrin revaçta olduğu bir zamanda Hz. Mûsâ’nın asâsı,1269 

tıbbın ve hâzık/uzman tabiplerin zirve yaptığı bir dönemde Hz. İsa’ya verilen şifâ 

mu‘cize 1270  Hz. Sâlih’e verilen dişi deve 1271  gibi mu‘cizeler, gözle görülen hissi 

mu‘cizelere 1272 örnek olarak gösterilebilir. 1273 Gözle görünen mu‘cizeler, mu‘cizenin 

bitmesiyle unutulabilir.1274 

İ‘câzü’l-Kur’ân konusu miladi 9. yy.’dan sonra âlimlerin gündemine gelmiştir. 

İslâm’ın hızlı bir şekilde yayılması neticesinde farklı inanç ve kültür aidiyetlerine 

mensup olan bir kısım bireylerin Kur’ân’ı eleştirmeleri sonucu İslâm ulemâsı, Arap 

dili ve belâğat kuralları ekseninde çok sayıda çalışmalar neşretmiş, Kur’ân’ın i‘câzıyla 

ilgili görüşler ortaya koymaya başlamışlardır. Kur’ân’ın i‘câzı meselesini ilk ele 

alanların Mu‘tezile düşünürleri olduğu bilinmektedir. İlgili konuya farklılık açısından 

sarfe nazariyesini ortaya koyan ilk düşünür Nazzâmdır. Talebesi Câhiz, Kur’ân’ın 

üslup açısından erişilmesi mümkün olmayan bir dil mu‘cizesi olduğunu, i‘câzının 

husûsiliğinin nazma dayandığını vurgulamaktadır. Hatta ilgili konuya dair Nazmü’l-

 
1266  Râgıb el-İsfahânî, el-İ’tikâdât, s. 128. 
1267  Süyûtî, el-İtkân, s. 1873. 
1268  Süyûtî, el-İtkân, s. 1873. 
1269  A‘râf, 7/106-108; ayrıca bk. Hûd, 11/96; Kasas, 28/31, 32, 35. 
1270  Âl-i İmrân, 3/49, 50. 
1271  A‘râf, 7/73. 
1272  Ayrıca bk. Ebü’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî (ö. 

415/1025), Tesbîtü Delâili’n-Nübüvve, çev. M. Şerif Eroğlu, TYEKB Yayınları, İstanbul 2017, 

s. 78. 
1273  Mâlik b. Nebi, Kur’an-ı Kerim Mucizesi, terc. Ergun Göze, TDV Yayınları, Ankara 1991, ss. 7-

8, 30; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 158; Aydın Işık, Vahiy ve Mucize, Elis Yayınları, Ankara 

2006, ss. 235-236; Halil İbrahim Bulut, “Mucize”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

C. 30, TDV Yayınları, İstanbul 2005, s. 350. 
1274  Süyûtî, el-İtkân, s. 1873. 



 

   225 

 

Kur’ân adında bir eser kaleme almıştır. Daha sonra Câhiz merkezli i‘câz yaklaşımı 

geliştirilmiştir.1275  

Ebû’l-Hasan el-Eş‘arî’ye göre nazmın fasih oluşu Kur’ân i‘câz’ının başında 

gelmektedir. O, Kevser sûresini örnek vererek benzerinin dahi getirilemediğini 

vurgulamakta, bunun nazm-belâğat üstünlüğünün kanıtı olduğunu ifade etmektedir. 

Bunun yanında Kur’ân’ın mâzi ve muzâri haberlerden bahsetmesi i‘câzlığının 

özelliklerindendir. 1276  Ebû Süleyman el-Hattâbî, Kur’ân’ın i‘câzını, bireyin psiko-

sosyal boyutuna nüfûz ettiğini ifade etmektedir.1277 

Miladi XI. yüzyılda i‘câzü’l-Kur’ân konusu Bâkıllânî, Kâdî Abdülcebbâr ve 

Abdülkâhir el-Cürcânî ve benzeri ulemânın yaptığı çalışmalarla en üst seviyeye 

ulaşmıştır. Bâkıllânî’ye göre Kur’ân’ın nazm estetiği; bir taraftan kitabın tümünde 

diğer taraftan ise her lafzında bulunmaktadır. Kur’ân’ın üslûb ve fesâhati, rahat 

anlaşılabilmesi, gaybî haberleri ve inkârcılara karşı ortaya koyduğu deliller açısından 

erişilmesi mümkün olmayan bir üstünlüğe sahiptir.1278 

Kâdî Abdülcebbâr i‘câzın, lafız ve anlam uyumunda olduğunu ifade etmektedir. 

Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078) nazmı; söz, dil kuralları ve mana üçleminde 

değerlendirerek, dilde lafızdan çok mananın önemli olduğunu belirtir.1279  

Miladi 13. yüzyıldan XX. yüzyıla kadar i‘câzü’l-Kur’ân hakkındaki müstakil 

eserlerde Kur’ân’ın i‘câzına dair görüşler toplama, değerlendirme ve şerh etme ile 

yetinilmiştir. Ancak XX. yüzyılda Batıdaki bilimsel gelişmelerin etkisiyle bazı İslâm 

âlimleri, pozitif bilim ekseninde ele almaya ve ilgili konuda orijinal fikirler serdetmye 

başlamıştır. Bunlara Abdullah Fikrî, Tevfîk Sıdkî, Tantâvî b. Cevherî, Muhammed 

Ahmed Câdelmevlâ ve Muhammed Mütevellî eş-Şa‘râvî örnek olarak gösterilebilir. 

Ayrıca Reşîd Rızâ ve Abdullah Dirâz yasama, Mustafa Sâdık er-Râfiî mûsiki ve 

Seyyid Kutub’un edebî tasvîr ekseninde ele aldığı bilinmektedir.1280  

 
1275  Yûsuf Şevki Yavuz, “İ‘câzü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 21, TDV 

Yayınları, İstanbul 2000, ss. 403-404. 
1276  İbn Fûrek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen el-İsfahânî en-Nîsâbûrî, Mücerredü Maḳâlâti’ş-

Şeyh Ebi’l-Hasan el-Eşʿarî, thk. Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih, Mektebetu Sekâfe, Kahire 2005, 

ss. 62-63, 178-179; Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtü Delâili’n-Nübüvve, s. 126. 
1277  Yavuz, “İ‘câzü’l-Kur’ân”, DİA, C. 21, s. 404. 
1278  Bâkıllânî, İʿcâzü’l-Kurʾân, s. 67 vd.; Yavuz, “İ‘câzü’l-Kur’ân”, DİA, C. 21, s. 404 
1279  Ebû Bekr Abdülkâhir b. Abdirrahmân b. Muhammed el-Cürcânî (ö. 471/1078-79), Delâilü’l-

İ‘câz, Matbaatü Hancî, Kahire 1375, ss. 34-52. 
1280  Ahmed Cemâl Ömerî, Mefhûmü’l-İ‘câzi’l-Kur’ânî Hatte’l-Karni’s-Sâdisi’l-Hicrî, Kahire 1984, 

s. 218 vd; Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî, el-Beyân fî İ‘câzi’l-Kur’ân, Amman 1992, s. 64 vd. 



 

   226 

 

İ‘câzü’l-Kur’ân hakkında kaleme alınan önemli eserlerden bazıları şunlardır: 

1. Ebu’l-Hasan er-Rummânî’ye ait en-Nüket fî İ‘câzü’l-Kur’ân, 

2. Ebû Süleyman el-Hattâbî’ye ait Risâletü Beyâni İ‘câzü’l-Kur’ân, 

3. Bâkıllânî’ye ait İ‘câzü’l-Kur’ân, Kâdî Abdülcebbâr’a ait İ‘câzü’l-Kur’ân,  

4. Abdülkâhir el-Cürcân’a ait Delâ’ilü’l-İ‘câz,  

5. Fahreddin er-Râzî’ye ait Nihâyetü’l-Î‘câz fî Dirâyeti’l-İ‘câz.1281 

4.14.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin İ‘câzü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı  

a) Zemahşerî’ye göre Kur’ân iki yönden mu‘ciz bir kitaptır. Birincisi nazm 

itibariyle i‘câzı, ikincisi ise gayb haberlerini vermesidir. Ancak onun i‘câzının en 

önemli yönü nazmıdır. Çünkü karşıtlarına meydan okuma özelliği onun nazmî yönünü 

belirginleştirmektedir. Kur’ân’ın güzelliklerinin sırları ve nükteleri ancak nazmı ile 

ortaya çıkmaktadır. 1282  Zemahşerî, Bakara, 2/23-24. âyetlerini açıklarken gaybî 

haberlerin doğruluğunun mu‘cize ve âyet olduğunu söylemekte ve bu konu üzerinden 

bazı âyetlere işaret ederek gaybî haberlerin i‘câzına dikkat çekmektedir.1283  

Zemahşerî’nin, Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Delâilü’l-i‘câz adlı eserini derin bir 

iştiyakla incelediği bilinmektedir. Hatta Abdülkâhir el-Cürcânî’nin i‘câz nazariyesini 

ilk kez her sûreye sırayla uygulamıştır. 1284  Kur’ân’ın nazmî i‘câzını meânî ilim 

ekseninde; i‘câz, iltifat, tekrar üslûbları ve lâfızlardaki gizlilik konularının yanında 

nazm güzelliklerinin tahlili, ismü’l-işâre, te’nis, ism-i mevsûl, fiîl, haberin mübtedâya 

takdîmi, mefûlü bihin hazfı, tenkir, tesniye, ismi fâil, bedel, nida ve benzeri konuları 

incelemektedir. 1285  Ayrıca beyân ilmi çerçevesinde; mecâz, temsîl, kinaye, tahyil, 

istiare, ta‘riz, bedî‘ ilim paralelinde ise; cinas, müşâkele, leff üslûbu ve benzeri 

konularını da incelediği bilinmektedir.1286 Zemahşerî’nin bu konular üzerindeki tesiri 

zamanımıza kadar ulaşmış, onun koyduğu esaslar kabul görmüştür. Günümüzde hâlâ 

meânî, beyân ve bedî ilimleri incelenmektedir.1287 

 
1281  Yavuz, “İ‘câzü’l-Kur’ân”, DİA, C. 21, s. 406. 
1282  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 368.  
1283  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 102; Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, C. 1, s. 330. 
1284  Geniş bilgi için bk. Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî, ss. 219-261; Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, C. 

1, s. 329. 
1285  Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî, ss. 219-244. 
1286  Cüveynî, Menhecü’z-Zemahşerî, ss. 244-261. 
1287  Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, C. 1, s. 330. 



 

   227 

 

b) Tabâtabâî’ye göre Kur’ân bütün yönlerden mu‘ciz bir kitaptır. Kur’ân’ın 

birçok âyetinde kendi mu‘cizeliği ile ilgili meydan okuması1288 Kur’ân’ın olağanüstü 

bir mu‘cize olduğunu göstermektedir.1289 Meydan okuma başta olmak üzere bu sıradışı 

hâdiselerin amacı, onun yaratıcı nezdinden geldiğini kanıtlamaktadır.1290 Bu meydan 

okuma sadece belâğat, üslup nüktelerini açığa çıkarmak ve sınırlı beldelere ulaştırmak 

için değil, aynı zamanda evrensel olarak tüm insan ve cinler için söz konusudur.1291 

Tabâtabâî’ye göre meydan okuma sadece Kur’ân’ın belâğat ve üslûb güzelliği 

çerçevesinde olsaydı, cahiliye döneminin sosyo-kültürel ve lisan özellikleriyle sınırlı 

kalırdı. Hâlbuki âyetteki meydan okuma tüm insan ve cinler için söz konusudur1292: 

“De ki: Yemin ederim, bu Kur’ân’ın bir benzerini ortaya koymak için ins ve cin bir 

araya gelip birbirine destek olsa dahi onun benzerini ortaya koyamazlar.” 1293 Bunun 

yanında gerçek bilgiler, ahlâkî öğretiler, yasa ve hükümler, gaybî haberler, nüzûl 

döneminde henüz insanoğlununn vakıf olamadığı nice bilgilerin Kur’ân’da 

bulunduğunu ifade ederek, insan ve cinlere mutlak bağlamda meydan okunduğunu, 

niteliksel olarak üstünlüğü ortaya koyacak hususların tamamıyla ilgili olduğunu 

vurgular.1294 

Tabâtabâî, Kur’ân’ın her yönüyle i‘câz olduğuna işaret ederek şöyle 

söylemektedir: Kur’ân; beliğ ve fasih söz sahiplerine, hekimlere, âlimlere, 

sosyologlara, yasa koyuculara, siyasetçilere, yöneticilere ve âlemde ulaşılamayan 

çözülemeyen konulara açıklık getirmesi bakımından eşi benzeri olmayan bir 

mu‘cizedir.”1295 

Tabâtabâî, Kur’ân’ın i‘câzı konusunda daha çok şu konulara değinmektedir: 

Bilgiyle meydan okuma: Bu tezini “Bu kitabı sana, her şeyi açıklayan olarak 

indirdik.” 1296  “Yaş olsun kuru olsun hiçbir şey yoktur ki, apaçık bir kitapta 

olmasın.”1297 âyetleriyle delillendirir.1298 

 
1288  Bakara, 2/23. 
1289  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 61. 
1290  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 62. 
1291  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 62. 
1292  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 62. 
1293  İsrâ, 17/88.  
1294  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 62. 
1295  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 62. 
1296  Nahl, 16/89. 
1297  En‘âm, 6/59. 
1298  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 64. 



 

   228 

 

Hz. Peygamber’in kişiliğiyle meydan okuma: Hz. Peygamber’in herhangi bir 

eğitim-öğretim tedrisatından geçmediği halde mu‘cize olarak nâzil olan Kur’ân’ın 

şahsına inmesinden dolayı, onun kişiliğiyle meydan okunmasıdır. 1299  Çünkü Hz. 

Peygamber’e özel kılınmış kişilik özellikleri, Kur’ân’ın mu‘cizevî olduğuna 

kanıttır.1300  

Gaybî haberlerle meydan okuma: Muârızlarına, toplumlara gönderilen 

peygamberler ve benzeri hâdiseler anlatılarak gaybî haberler vermek1301  sûretiyle 

meydan okumaktır.1302  

Çelişkinin imkansızlığıyla meydan okuma: Kur’ân’ın bütünselliğinde veya 

âyetler arasındaki bağlantılarda çelişkinin olmadığını 1303  vurgulayarak meydan 

okumaktır.1304  

Belâğatla meydan okuma: Belâğat ve etkinlik çerçevesinde, lafzın mana ile 

bütünselliği ve mananın zihnî biçimsel dış olgularla birlikteliğinin uyumu açısından, 

erişilmesi mümkün olmayan i‘câz üslûbunun vurgulanmasıyla 1305  meydan 

okumaktır.1306 Bundan dolayı Tabatabâî, Kur’ân’ın belâğatını, i‘câz yönlerinden biri 

olarak değerlendirmektedir. 1307  

4.14.3. İ‘câzü’l-Kur’ân’a Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere iki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.14.3.1. Bakara, 2/23: 

لْنَا عَلٰى عَبْدِناَ فَأتْوُا بسُِورَةٍ مِنْ مِثْلِهْ۪ۖ وَادعُْوا شهَُدَُٓاءَكُمْ مِنْ   ا نَزَّ ِ انِْ كنُْتمُْ صَادِق۪ينَ  وَانِْ كنُْتمُْ ف۪ي رَيْبٍ مِمَّ دوُنِ اللَّه  

“Kulumuza indirdiğimizden (Kur’ân’dan) şüphe içindeyseniz, onun benzeri 

herhangi bir sûre getirin! Doğruysanız Allah’tan başka şahitlerinizi (yardımcılarınızı) 

da çağırın!” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyet, Hz. Peygamber’in nübüvvetinin kanıtlarını ortaya 

koymakta, Kur’ân’ın i‘câzı hakkındaki şüpheleri yok etmekte ve onun Hz. 

Peygamber’in sözü olmadığını anlamanın yolunu (meydan okuyarak) göstermektedir. 

 
1299  Yûnus, 10/16. 
1300  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 65. 
1301  Hûd, 11/49; Yûsuf, 12/102. 
1302  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 66. 
1303  Nisâ, 4/82. 
1304  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 68. 
1305  Hûd, 11/13, 14; Yûnus, 10/38-39. 
1306  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 70. 
1307  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 74. 



 

   229 

 

Bu âyette Hz. Peygamber’le aynı kabileden, aynı ırktan olan muhataplardan Kur’ân’ın 

bir benzerinin getirilmesi istenmekte, bu konuda Yüce Allah’ın dışında her şeyden 

yardım alabilecekleri söylenerek bir taraftan meydan okunmakta diğer taraftan ise yol 

gösterilmektedir.1308 

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyette kullanılan ifadeler Kur’ân’ın mu‘cizeliğini 

vurgulamaktadır. Âyette, Karşıtlarını âciz bırakan bir meydan okuma söz konusudur. 

Kur’ân’da sık sık tekrarlanan meydan okuma üslubu, 1309  çağları aşan bir edayla 

Kur’ân’ın mu‘cizeliğini devam ettirmektedir.1310  

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Bakara, 2/23. âyetinde Kur’ân’ın mu‘cizeliğine vurgu 

yapıldığını söylemektedir. Bu açıdan her ikisinin de benzer kanaate sahip olduğu 

anlaşılmaktadır. 

c) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberî bu âyetin, müşriklere karşı Hz. Peygamber’e delil ve hüccet olarak 

indirildiğini ifade etmektedir. Bu delil, bütün varlıkların benzerini getirmekten âciz 

kaldığı Kur’ân’dır.1311  

Râzî’ye göre Hz. Muhammed (s.a.v.)’in peygamberliği, Kur’ân’ın mu‘cize 

oluşuna dayandığı için, Yüce Allah bu âyette Kur’ân’ın mu‘cize olduğuna dair deliller 

getirmiştir.1312 

Kurtubî’ye göre bu âyette, Kur’ân’ın benzersizliğine dair müşriklere meydan 

okunmaktadır. Müşrikler Kur’ân’ı duyduklarında “Bu sözler Allah’ın sözlerine 

benzemiyor. Biz bu hususta ondan yana şüphe içerisindeyiz” demeleri üzerine bu âyet 

inmiştir. Bu âyetin kendisinden önceki âyetle ilişkisi söz konusudur. Yüce Allah, 

Bakara 2/22. âyetinde kendi birlik ve kudretine dair delilleri zikrettikten sonra gelen 

bu âyetle Peygamber’inin nübüvvetine ve onun getirdiği Kur’ân’ın kendisi tarafından 

uydurulmadığının delilini ortaya koymaktadır.1313 

 
1308  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 102. 
1309  İsrâ, 17/88; Hûd, 11/13; Yûnus, 10/38; Tûr, 52/34. 
1310  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 1, s. 60. 
1311  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 1, ss. 395-396; Ayrıca bk. Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. 

Ahmed b. Mahmûd Nesefî (ö. 710/1310), Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiki Te’vîl, C. 1. Dâru’l-

Kelime’t-Tayyib, Beyrut 1998, ss. 64-65.. 
1312  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 2, s. 126. 
1313  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 22, s. 349. 



 

   230 

 

4.14.3.2. Hûd, 11/13: 

 ِ  قلُْ فَأتْوُا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِثلِْه۪ مُفْترََيَاتٍ وَادعُْوا مَنِ اسْتطََعْتمُْ مِنْ دوُنِ اللَّه
  انِْ كنُْتمُْ صَادِق۪ينَ امَْ يقَُولُونَ افْترَٰيهُِۜ

“Yoksa “Onu (Muhammed) uydurdu” mu diyorlar? De ki: “Doğruysanız 

Allah’tan başka, gücünüzün yettiklerini çağırın da onun benzeri uydurulmuş on sûre 

getirin!” 

a) Zemahşerî, bu âyetle ilgili şunları ifade etmektedir: Yüce Allah, müşriklere 

meydan okuyarak ilk önce on, daha sonra bir sûre getirmelerini istemiş ve şu şekilde 

örneklendirmiştir: Bir kişinin, kendisinin yazdığı gibi arkadaşından “benim yazdığım 

gibi on satır yaz.” demesine rağmen, yazamadığını anladıktan sonra “bir satır yaz, o 

da yeter.” demesi gibidir.1314 

Zemahşerî, “şâyet müşrikin söyleyeceği bir söz, nasıl Kur’ân’ın dengi olabilir? 

Zira onların söyleyeceği bir söz kendi sözleri olduğu halde Kur’ân, Peygamber’in 

kendi sözü değildir.” şeklindeki soruya karşılık şu cevabı vermektedir: Bu uydurma da 

olsa ifade, diziliş, beyân ve nazım bakımından Kur’ân’a denk olan demektir.1315  

Zemahşerî’ye göre bu âyetteki meydan okuma nazım itibariyle olup Kur’ân’ın 

i‘câzına işaret etmektedir. Zemahşerî, Hûd, 11/14. âyetinde de Kur’ân’ın nazım 

yönünden i‘câzına vurgu yapıldığını vurgulayarak şunları söylemektedir: Hz. 

Peygamber’e karşı Kur’ân’ın sûrelerine benzer bir sûre yazmak için teşebbüs etseler 

dahi Allah’ın dışında yardımcılarıyla birlikte yapamayacaklarını bilmeleri “Bilmiş 

olun ki Kur’ân, tamamen Allah katından indirilmiştir.” sözünü teyit etmektedir. Yani 

yaratılmışları aciz bırakan nazmıyla ve ulaşamayacakları gayb bilgilerinden haber 

vermesiyle Allah’tan başkasının bilmesi imkansız olan bir özellikle indirilmiştir. Bu 

durumda bilin ki “Ondan başka Tanrı yoktur.” O, birdir, O’nu kabul etmek 

zorunluluktur.1316  

Zemahşerî, bu sözleriyle Kur’ân’ın, nazmı itibariyle ve gayb bilgileri 

içermesiyle i‘câzına işaret etmektedir. 

b) Tabâtabâî, bu âyet hakkında şu kanaatlerini serdeder: Âyette kâfirlere, Allah 

dışında yardıma çağırabilecekleri herkesi yardıma çağırmaları emredilmektedir. Bu 

çağrı, taptıkları ilâhları ve ilâhları dışındaki yardımına güvendikleri kimler varsa 

 
1314  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 368. 
1315  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 368. 
1316  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 368. 



 

   231 

 

bunların tamamını kapsar. Arapça bilmeyenler ve üslûbun akıcılığından, belâğatının 

niteliğinden bihaber olanlar da bu kapsama girmektedir. Meydan okuma, Kur’ân’ın 

içerdiği bütün ayrıcalıkları içine alır. Bunun içine gerçek bilgiler, deliller, çarpıcı 

burhanlar, güzel öğütler, üstün ahlâk örnekleri, ilâhi kanunlar, gaybî haberler, fesâhat, 

belâğat, bütün bunlar bu meydan okumanın kapsamına dahildir.1317  

Tabâtabâî, bu âyette dile getirildiği gibi Kur’ân’ın mu‘cize oluşunun veya 

Kur’ân hakkındaki meydan okumanın sadece üslûbu ve belâğatıyla ilgili olmadığını 

şu nedenlerle açıklamaktadır: 

Tabâtabâî’ye göre eğer Kur’ân’ın i‘câz yönü sadece onun belâğatı olmuş 

olsaydı, Arap olmayanları meydan okumanın kapsamına katmak manasız olurdu. 

Çünkü “Allah’tan başka gücünüz yettiği herkesi (yardıma) çağırın.” 1318  âyetiyle, 

“Kur’ân’ın benzerini getirmek için eğer insanlar ve cinler bir araya gelseler...”1319 

âyeti, içerik bakımından ortaya koyulan genel ifadelerin bir anlamı olmazdı. Böyle bir 

durum olsaydı şayet; ya “Araplar bir araya gelseler.” ya da “yardıma çağırabileceğiniz 

ilâhlarınızı ve dil uzmanlarınızı yardıma çağırın.” denmesi gerekirdi.1320 

Tabâtabâî’ye göre “eğer Kur’ân Allah’tan başkası tarafından gelmiş olsaydı, 

içinde mutlaka birçok çelişkiler bulurlardı.”1321 şeklinde delil getirilmezdi. Bu âyet 

mutlak manada her tür çelişkiyi reddetmektedir. Oysa ki çelişkilerin çoğu anlamlarla 

ilgili olur ve bu durum sözlerdeki belâğata zarar vermez.1322 

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Hûd, 11/13. âyeti ekseninde Kur’ân’ın i‘câz yönüne 

değinmektedir. Zemahşerî, Kur’ân’ın nazm ve gaybî haberler içermesine parmak 

basarken Tabâtabâî, Kur’ân’ın i‘câz yönünü, dönemin kullandığı dil kurallarıyla 

sınırlandırmayarak sadece belâğat açısından olmadığını, yeryüzünde kullanılan tüm 

dillerin üstünde olan ilâhi kelâmın varlığına vurgu yapmaktadır.  

c) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Taberî bu âyet hakkında şöyle söylemektedir: Kur’ân, Hz. Muhammed (s.a.v.)’in 

hak Peygamberliğine delil olarak insanları âciz bırakmaya kâfidir. Zira Allah Rasûlüne 

 
1317  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 155. 
1318  Hûd, 11/13. 
1319  İsrâ, 17/88. 
1320  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 156. 
1321  Nisâ, 4/82. 
1322  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 10, s. 156. 



 

   232 

 

gelen Kur’ân’ın bir sûresinin dahi benzeri meydana getirilememiştir. İşte bu haliyle 

Kur’ân, Rasûlüllah’ın hak Peygamber olduğuna en büyük delildir.1323 

Râzî’ye göre müşrikler Hz. Peygamber’den mu‘cize isteyince, Hz. Peygamber 

“benim mucizem, bu Kur’ân’dır. Tek bir mu‘cize tahakkuk edince, fazlasını istemek 

haddi aşmak ve cehalet olur” dedi. Sonra da onlara Kur’ân’ın bir mu‘cize olduğunu, 

Kur’ân’a muaraza etmelerini istemekle meydan okuyarak beyân etmektedir.1324  

Süyûtî’ye göre Tûr, 52/34. âyetiyel müşriklere Kur’ân’ın benzerini getirmeleri 

istenmesine rağmen bir benzerini getiremediler. Bunun üzerine bu âyetle Kur’ân’ın 

benzerini getirmede aciz kalanlara on sûre getirmeleri istenmiş, daha sonra da Yûnus, 

10/38. âyetiyle onun benzeri bir sûre getirilmesi istenerek meydan okunmuştur.1325 

4.14.3.3. İsrâ, 17/88: 

ى انَْ يَأتْوُا بِمِثلِْ هٰذاَ الْقرُْاٰنِ لَا يَأتْوُنَ بِمِثلِْه۪ وَلَوْ  
نْسُ وَالْجِنُّ عَلُٰٓ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَه۪يراً قلُْ لئَنِِ اجْتمََعَتِ الْاِ  

“De ki: “Bu Kur’ân’ın bir benzerini getirmek üzere insanlar ve cinler bir araya 

gelseler, hatta birbirlerine destek de olsalar onun benzerini getiremezler.” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyet, Kur’ân’ın i‘câzına delalet etmektedir. Âyette şart, 

mazi fiil olarak geldiği için anlamın şu şekilde olması gerekir: Eğer belâğatı, nazmının 

ve telifinin güzelliği konusunda bir şey ortaya koymaya çalışsalar, içlerinde safkan 

Araplar gibi beyân erbabı da olsa yine de onun benzerini meydana getirmekten aciz 

kalırlar.1326 

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyette meydan okunmaktadır. Bu meydan okuma, 

Kur’ân’ın lafzından manasına kadar bütün kemal sıfatlarıyla ilgilidir. Bir dili bilmeyen 

ve o dilin inceliklerinden anlamayan kesimlere o dildeki belâğat konusunda meydan 

okumanın bir faydası yoktur. Kaldı ki âyette iki ağırlıklı topluluğu, insanları ve cinleri 

birlikte zikredilmiş, bazılarının bazılarına yardım etmesi konusu üzerinde 

durulmuştur.1327  

Tabâtabâî’ye göre âyetteki meydan okuma sadece o günle sınırlı olmayıp 

hâlihazırda da devam etmektedir. Bugün itibariyle fesâhat ve belâğat öncüleri olan öz 

 
1323  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 12, s. 343. 
1324  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 17, s. 202. 
1325  Süyûtî, el-İtkân, s.1875. 
1326  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, ss. 664-665. 
1327  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 13, s. 198. 



 

   233 

 

Araplar artık yok olup gitmiş, onlardan geriye bir iz kalmamıştır. Ancak Kur’ân, bütün 

mu‘cizeliğiyle yerinde durmakta ve o gün olduğu gibi bugün de meydan okumasını 

devam ettirmektedir. 1328 

Zemahşerî ve Tabâtabâî İsrâ, 17/88. âyetinde Kur’ân’ın i‘câz yönlerinden biri 

olan meydan okumasına vurgu yapmaktadır. Bu açıdan aralarında herhangi bir fark 

bulunmamaktadır. 

c) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir: 

 Taberî’ye göre bu âyet, bir kısım Yahudilerin Hz. Peygamber’e gelerek Kur’ân 

hakkında onunla tartışmışları ve ondan, kendisinin Peygamberliğini gösteren 

Kur’ân’dan başka bir delil getirmesini istemeleri, kendilerinin de Kur’ân gibi bir kitap 

getirebileceklerini iddia etmeleri üzerine nazil olmuş ve onlara meydan okumuştur.1329 

Râzî’ye göre bu âyette insanlara ve cinlere meydan okunmaktadır. Kur’ân’ın 

i‘câzı hakkında alimler iki görüşe sahiptir: Bazılarına göre Kur’ân’ın bizzat kendisi 

mu‘ciz iken, bazılarına göre Kur’ân’a muarazada bulunmaya sevk eden sebepler pek 

çok kuvvetli olmasına rağmen, onları Kur’ân’a muâraza etmekten men edip çevirince, 

bu çevirme işi güçlü bir mu’cize olmuştur.1330  

Bu âyette, Kur’ân’ın Hz. Muhammed’in sözü olduğunu iddia edenlere cevap 

verilmektedir. Kur’ân’ın gerek ifade güzelliği, gerekse içeriğinin zenginliği ve 

kusursuzluğu nedeniyle Allah’tan başkası tarafından ortaya koymanın mümkün 

olmayacak derecede mükemmel bir kitap olduğu anlatılmaktadır. Âyette, insanların 

görünmez varlıklardan da destek alarak Kur’ân’ın bir benzerini ortaya 

koyamayacakları anlatılmaktadır.1331 

İslâmoğlunun bu âyet hakkındaki yorumu şöyledir: “Kur’ân’ın muarızlarnı aciz 

brakan bu meydan okuyuşunu her boşa çkarma teşebbüsü hüsranla sonuçlanmtır. Tarih 

bunun canlı şahididir.”1332 

 
1328  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 13, s. 198. 
1329  Taberî, Câmi‘u’l-Beyân, C. 15, s. 85. 
1330  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 21, s. 55. 
1331  DİB, Kur’ân Yolu Tefsiri, C. 3, ss. 519-520. 
1332  İslâmoğlu, Hayat Kitabı Kur’an, C. 1, s. 548. 

 



 

   234 

 

4.14.4. Değerlendirme  

Zemahşerî’ye göre Kur’ân’ın i‘câzı, nazım ve gaybî haberlerden bilgi sunması 

ise de en önemli yönü meydan okuması, sır ve nükteleri ve nazmının belirgin 

olmasıdır. Zemahşerî, i‘câz nazariyesini ilk kez sûrelerin tamamına uygulamıştır. 

Kur’ân’ın nazmî i‘câzını meânî, beyân ve bedî‘ ilimlerin muhtelif konuları ekseninde 

incelemiştir. Ona göre Kur’ân’ın i‘câzının esası nazmıdır.  

Tabâtabâî’ye göre Kur’ân, tüm yönlerden mu‘cizdir. Meydan okuma ve diğer 

sıradışı hâdiselerin amacı, yaratıcı nezdinden geldiğini kanıtlamaktır. Meydan okuma, 

belâğat ve üslup nüktelerini açığa çıkarmak ve evrensel tüm insan ve cinler için 

sergilenmektedir. Kur’ân’ın i‘câzı daha çok bilgiyle, Hz. Peygamber’in kişiliğiyle, 

gaybî haberlerle, çelişkinin imkansızlığıyla, belâğat, fasâhat ve meydan okumayla ön 

plana çıkmaktadır. 

Görüldüğü gibi Zemahşerî’ye göre Kur’ân’ın i‘câzı nazmı iken, Tabâtbâî’ye 

göre Kur’ân, tüm yönleriyle mu‘cizdir.  

İ‘câzü’l-Kur’ân başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri bu şekilde zikrettikten sonra 

şimdi de tezimizin diğer konusunu teşkil eden vücûh ve nezâir başlıklı bölümüne 

geçmek istiyoruz. Zira her iki müfessirin bu konuya yaklaşımları önem arz etmektedir. 

4.15. Vücûh ve Nezâir 

4.15.1. Kavramsal Çerçeve 

Vücûh, vech kelimesinin çoğuludur. Vech sözlükte “yüz, bir nesnenin karşısında 

olan şey, ön, zât, bir beldenin efendisi, mevki, makam, cihet, kalp, benzer, mezhep, 

yol, şekil, rızâ, bir meselenin bilinen yönü, önde olan” anlamlarına 

gelmektedir. 1333 Kur’ân’da vücûh kavramı türevleri ile beraber 77 âyette 

geçmektedir. 1334  Vücûh kavramını “Bir kelimenin Kur’ân’da farklı anlamlarda 

kullanılması” olarak tanımlamak mümkündür.1335 

 
1333  Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, ss. 513-514; İbn-i. Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 13, ss. 555-560; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, C. 2, ss. 321-322; Ali Özek, “Kur’ân’da İlmu’l-Vucuh ve’n-Nazâir”, 

Kur’ân ve Tefsir Araştırmaları, C. 3/36, 14-15 Ekim İstanbul 2000, s. 363. 
1334  M. F. Abdülbâkî, Mu‘cemü’l-Müfehres, ss. 743-744; Okuyan, Kur’ân Sözlüğü, ss. 852-854. 
1335  Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, C. 2, ss. 2001-2002. 



 

   235 

 

Nezâir, nazire kelimesinin çoğuludur. Sözlükte “bir şeyin dengi, benzeri, aynısı, 

şekil, tabiat, fiil ve sözlerdeki benzerlikler” gibi anlamlara gelmektedir. 1336  Terim 

olarak “Kur’ân’daki farklı kelimelerin aynı anlamı ifade etmesi” demektir. 1337  Bu 

nedenle nezâir, el-elfâzu’l-mutevâtıe (anlam beraberliği olan lafızlar) şeklinde 

isimlendirilmiştir. 1338  Örneğin cehennem, nâr, sakar, hutame, cahîm ve benzeri 

kelimeler, mana açısından azâba delâlet eder. Böylece lafız itibariyle farklı olsalar da 

anlam yönünden beraberlikleri bulunmaktadır.1339 

Vücûh ve nezâir’in ilk tanımının Ebû’l-Ferec İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201) ile 

Kâtib Çelebi tarafından yapıldığı bilinmektedir. Fakat Bedreddin ez-Zerkeşî, bu 

tanımın konuyla alakalı ilk kaleme alınan çalışmalarda ifade edilen tanımlara karşılık 

gelmediğini söylemektedir. Bu minvalde yapılan açıklamalar doğrultusunda vücûh 

terimi hakkındaki tanımlamalar ittifak içinde olmasına karşın, nezâirle ilgili serdedilen 

düşünceler ihtilaflıdır. Fakat Zerkeşî’nin tanımı literatürde genel kabul görmüştür.1340  

Zerkeşî, Süyûtî, Taşköprüzâde ve benzeri alimler ilk eserlere atfederek vücûhu, 

kelimenin farklı manaları olarak, nezâiri ise, bir kelimenin değişik yerlerde aynı 

manada kullanılmış lafızlar olarak tanımlanmasının daha uygun olacağını ifade 

etmektedirler.1341  Süyûtî “nezâir kelimelerde, vücûh manadadır.” şeklindeki görüşü 

zayıf kabul etmektedir.1342 Süyûtî’ye göre bu tanımlama kabul edilmiş olursa o zaman 

aynı anlamlı kelimeler tek kelime kabul edilmiş olur. Oysaki bu görüşü söyleyenler 

eserlerinde ayrı nevide değerlendirmişlerdir.1343 Alimlerden bazıları nezâiri, Kur’ân’ın 

mu‘cizeliğine delalet eden nevilerden biri olarak değerlendirmiştir. Kur’ân’da, bir 

kelimenin yirmiden fazla manaya geldiğini söyleyerek beşer kelâmında böylesine bir 

mana zenginliğinin olmasının mümkün olmadığına vurgu yapmıştır.1344 

Vücûh ve nezâir hakkında yapılmış olan tanımlar dikkate alındığında vücûh, 

anlam çokluğu (teaddüd), nezâir ise benzeşme (teşâbüh) olarak ön plana çıkmaktadır. 

 
1336  İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, C. 5, ss. 219-220; Cevherî, es-Sıhâh, C. 3, ss. 831-832; Zemahşerî, 

Esâsü’l-Belâğa, C. 2, s. 261; Özek, “Kur’ân’da İlmu’l-Vucuh Ve’n-Nazâir”, s. 363. 
1337  Süyûtî, el-İtkân, s. 975; Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, C. 2, ss. 2001-2002; Abdus Settar “Vucûhu’l-

Kur’ân: Tefsir Literatürünün Bir Branşı”, çev. Asiye Şenat Kazancı, DAAD, IX/3, 2009, s. 275; 

Özek, “Kur’ân’da İlmu’l-Vucuh Ve’n-Nazâir”, s. 364. 
1338  Süyûtî, el-İtkân, s. 975. 
1339  Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, C. 2, ss. 2001-2002; Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 37. 
1340  Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir”, DİA, C. 43, s. 141. 
1341  Zerkeşî, el-Burhân, ss. 82-86; Süyûtî, el-İtkân, s. 976. 
1342  Süyûtî, el-İtkân, s. 976. 
1343  Süyûtî, el-İtkân, s. 976. 
1344  Süyûtî, el-İtkân, s. 976. 



 

   236 

 

Başka bir açıdan değerlendirildiğinde vücûh manalarda, nezâir ise lafızlarda söz 

konusudur.1345  

Kur’ân’da, farklı anlamlarda müşterek lafızlar olduğu gibi aynı kelime farklı 

âyetlerde farklı manalarda da kullanılmıştır. Bu duruma tefsir ilminde vücûh, buna 

mukabil çeşitli kelimelerin aynı manayı ifade etmesine de nezâir denmektedir.1346 

Âlimlerinin çoğu bu konuya vücûhu’l-Kur’ân ve’n-nazâir ilmi ya da vücûhu’l-Kur’ân 

ismini vermişlerdir.1347 

Kur’ân ilimlerinin alt disiplini olan vücûh ve nezâir, Kur’ân’da farklı veya aynı 

manalarda kullanılan kelimelerin araştırılmasıyla oluşmuş bir ilim dalıdır.1348 Bundan 

dolayı Kur’ân’ın Yüce Allah’ın muradı doğrultusunda anlaşılabilmesi için İslam 

âlimleri büyük gayret sarf etmişler, tefsir ekseninde çok sayıda eserler 

oluşturmuşlardır. Tefsir sahasında ele alınan vücûh ve nezâir konuları, zamanla 

müstakil çalışmalar oluşmuş ve ihtisas haline gelmiştir.1349 

Kur’ân’ın izahında ilk söz sahibinin Hz. Peygamber olması hasebiyle, vücûh ve 

nezâir konuları hakkındaki ilk bilgiler de yine ona aittir ve temelini oluşturmaktadır. 

Örneğin vücûh kelimesinin kullanılmasıyla günümüze kadar gelen iki hadis 

bulunmaktadır. Bu rivâyetlerin birincisi İbn Abbas’a, ikincisi ise Ebû’d-Derdâ’ya (ö. 

32/652-?) nispet edilmektedir: “Kur’ân çok anlamlıdır zû vücûh/farklı anlamlara 

 
1345  Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, 

Nüzhetü’l-A‘yüni’n-Nevâzır fi ‘İlmi’l-Vücûhi ve’n-Nezâir, nşr. Muhammed Abdulkerim Kâzım 

er-Râdi, Beyrut 1987, s. 83; Zerkeşî, el-Burhân, s. 81; Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, C. 2, ss. 2001-

2002. 
1346  İsmail Cerrahoğlu, “Vücûhu’l-Kur’ân’a Dair Bilinmiyen Yeni Bir Eser”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XV, 1967, s. 113; İbrahim Paçacı, “Vücûh ve Nezâir”, Dini 

Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2015, s. 693; Hasan Yaldızlı, “Vücûh ve Nezâir 

Hakkında Yapılan Tanımlara Dair Bir Değerlendirme”, İslâm Araştırmaları Dergisi, C. 31, 

2014, s. 6; Zülfikar Durmuş, “Elmalılı’nın Mealinde Çok Anlamlılık Problemine Yaklaşımı 

(Lafız-Mana İlişkisi)”, Diyanet İlmi Dergi, 51/3, Temmuz-Ağustos-Eylül 2015, s. 58; Halit 

Zavalsız, “Kur’ân İlimlerinden el-Vücûh ve’n-Nazâir”, Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları 

Dergisi, 4/4, 2015, s. 63; Mustafa Çetin, “Kur’an’da Vücûh ve Nazâir”, Diyanet Dergisi, 25/3, 

Ankara 1989, s. 98; Mustafa Karagöz, “Vücûh ve Nezâir’in Terimleşme Süreci ‘Nezâir’in ‘Eş 

Anlamlılık’ Olarak Tanımlanması Sorunu”, İlim Yayma Vakfı Kur’an ve Tefsir Akademisi-

Kur’an ve Tefsir Akademisi Araştırmaları, C. 1, Ağustos 2009, ss. 441-442; Muhammed Abdus 

Settar “Vucûhu’l-Kur’ân: Tefsir Literatürünün Bir Branşı”, çev. F. Asiye Şenat Kazancı, 
Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, IX/3, 2009, ss. 276-277. 

1347  Zerkeşî, el-Burhân, s. 81. 
1348  Okuyan, Kur’ân Sözlüğü, s. 33 vd. 
1349  Halil Altuntaş, “el-Vücûh ve’n-Nezâir”, Diyanet Dergisi, 26/1, Ocak-Şubat-Mart 1990, s. 13. 



 

   237 

 

gelebilen bir kitapta; bu sebeple siz ona en uygun olan anlamı verin.” 1350  “Kişi, 

Kur’ân’ın birçok anlama (vücûh) geldiğini bilmedikçe fakih olamaz.”1351 

Mukâtil b. Süleyman (ö. 150/767), Yahyâ b. Sellâm (ö. 200/815) ve onların 

ardından gelen Hîrî ve Hüseyin b. Muhammed ed-Dâmegânî, vücûh ve nezâir ilminin 

öncüleri olarak kabul edilmektedir. Bu konudaki eserlerin çoğunluğu Mukâtil b. 

Süleyman’ın görüşlerine dayanmakta ve Kur’ân ilimlerinin en erken örnekleri arasında 

yer almaktadır.1352 

Vücûh ve nezâir konusu ile ilgili eserlerde kelime ve kelimeye atfedilen sayılarda 

farklı tespitler ortaya konmuştur. Bu bağlamda Mukâtil b. Süleyman’ın 185, Yahyâ b. 

Sellâm’ın 115, İbnü’l-Cevzî’nin 324, Dâmegânî’nin 531, Hîrî’nin ise 588 kelime tespit 

ettiği kaydedilmektedir. Örneğin emr kelimesinin Mukâtil, Yahyâ ve Hîrî tarafından 

13, Dâmegânî tarafından 17 vechinin olduğu ifade edilmiştir. Bir başka örnekte hak 

kelimesinde vücûh sayısının Mukâtil’de 11, Dâmegânî’de 12, Hîrî’de 29 olduğu 

görülmektedir.1353  

Vücûh ve nezâir ile ilgili kaleme alınmış önemli eserlerden bazıları şunlardır:  

1. Mukâtil b. Süleyman (ö. 150/767)’ın el-Vücûh ve’n-Nezâir’i. Bu eser, 

günümüze kadar gelen en eski çalışmadır.  

2. Ali b. Vâfid’in (ö. 193/808) el-Vücûh ve’n-Nezâir’i, 

3. Yahyâ b. Sellâm’ın (ö. 200/815) et-Tesârif’i, 

4. Hâkim et-Tirmizî’nin (ö. 285/898) Tahsîlü Nezâiri’l-Kur’âni’l-Kerîm’i, 

1. Ebil Abdillah Muhammed b. Ali b. Muhammed el-Hanefî ed-Dâmegânî’nin 

(Ö. 478 /1085) el-Vücûh ve’n-Nezâir’i,1354 

2.  İbnü’l-Cevzî’nin (ö. 597/1200) Nüzhetü’l-A‘yuni’n-Nevâzir fi ‘İlmi’l-Vücûh 

ve’n-Nezâir’i, 

 
1350  Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed ed-Dârekutnî (ö. 385/995), es-Sünen, C. 3, haz. Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavvaz, Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut 2001, s. 378. 
1351  Süyûtî, el-İtkân, s. 976.  
1352  Mehmet Suat Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 43, 

TDV Yayınları, İstanbul 2013, s. 141. 
1353  Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir”, DİA, C. 43, s. 141. 
1354  Süyûtî, el-İtkân, s. 975. 



 

   238 

 

3. Hâtim Sâlih ed-Dâmin’in el-Vücûh ve’n-Nezâir fi’l-Kur’âni’l-Kerîm’i, eser 

Türkçe’ye (Kur’ân Terimleri Sözlüğü, trc. M. Beşir Eryarsoy, İstanbul 2004) tercüme 

edilmiştir;  

4. Ali Özek’in el-Vücûh ve’n-Nezâir’i, 

5. Mehmet Okuyan’ın Kur’ân’da Vücûh ve Nezâir’i.1355 

4.15.2. Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Vücûh ve Nezâir’e Yaklaşımı 

a) Zemahşerî’nin vücûh ve nezâir’e yönelik her hangi bir bir açıklamasına 

rastlnamamakla birlikte vücûh ve nezâir’e konu olan âyetlere yönelik yorum yapmıştır. 

b) Tabâtabâî’nin de tıpkı Zemahşerî’de olduğu gibi vücûh ve nezâir’e dair bir 

açıklayıcı bilgisine rastlanmamakla birlikte sadece Nisâ, 4/47. âyetindeki vech 

kelimesine yönelik şunları söylediği görülmüştür: Vech kelimesi “bir şeyin insana 

dönük olan ve görünen tarafı” demek olup hissî-somut konuların yanında manevî 

meseleler hakkında da kullanılmaktadır.1356 

4.15.3. Vücûh ve Nezâire Dair Bilgi Bulunan Bazı Âyetlere İki Müfessirin 

Yaklaşımı 

4.15.3.1. Vücûh ile İlgili Âyetler 

4.15.3.1.1. Salât Kelimesi: 

يص ل    kökünden gelen kelimeler Kur’ân’da 124 yerde geçmekte olup, “namaz 

kılmak, dua etmek, yardım etmek, atılmak, ısınmka, havra” ve benzeri manalara 

gelmektedir.1357 

1. Namaz:  

ا رَزَقْنَاهُمْ  لٰوةَ وَمِمَّ ﴾٣ينُْفِقُونٍَۙ ﴿الََّذٖينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغيَْبِ وَيقُٖيمُونَ الصَّ   

“Onlar, gayba inanırlar, namaz kılarlar, kendilerine verdiğimiz mallardan Allah 

yolunda harcarlar.”1358 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’ye göre bu âyetteki salât kelimesi “namaz” manasına 

gelmektedir. 1359  

 
1355  Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir”, DİA, C. 43, ss. 141-143. 
1356  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 4, s. 376. 
1357  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 397. 
1358  Bakara, 2/3. 
1359  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 49; Tabâtabâî, el Mîzân, C. 1, s. 46. 



 

   239 

 

Kur’ân’da bilinen şekliyle namaz kılmanın emredildiği âyetlerin sayısı oldukça 

fazla olup bu âyetlerde salat kelimesi ekâme, yükîmü, ekîm kelimeleriyle birlikte 

kullanılmaktadır.1360 

Salât kelimesinin ikâme kelimesiyle birlikte kullanılmasıyla namaz kılmanın 

yanında ta‘dîl-i erkânla namaz kılmak anlamı olduğu zikredilmektedir.1361 Namazla 

ilgili âyetlerde s-l-y kökünden gelen kelimeler sallâ,1362  felyüsallû, 1363  yüsallî,1364 

salât,1365 gibi kalıplarda kullanılmaktadır.1366 

2. Dua, Yardım: 

 ُ يهِمْ بِهَا وَصَل ِ عَليَْهِمِْؕ انَِّ صَلٰوتكََ سَكَنٌ لَهُمِْؕ وَاللَّه رُهُمْ وَتزَُك ٖ ﴾١٠٣ سَمٖيعٌ عَلٖيمٌ ﴿خُذْ مِنْ امَْوَالِهِمْ صَدقََةً تطَُه ِ  

“Onların mallarından sadaka al; bununla onları temizlersin, onları arındırırsın. 

Onlara salât et (destek ol)! Şüphesiz ki senin salâtın (desteğin) onlar için huzur ve 

güven (kaynağı)dır. Allah duyandır, bilendir.”1367 

a) Zemahşerî’ye göre inne salâteke (senin duaların) ifadesi, “dua” manasına 

gelmektedir. “Onlar için bir sükûnet vesilesidir” onunla huzur bulurlar.1368 

b) Tabâtabâî’ye göre bu âyetteki salâteke kelimesi “dua” anlamındadır. “ve 

onlar için dua et.” ifadesinin akışından “dua” kastedilmektedir. Çünkü Hz. Peygamber, 

zekât veren bir kimse ve malı için hayır ve bereket bulsun diye dua ederdi.1369 

c) Bu âyetteki salli ‘aleyhim kelimesiyle salâteke kelimeleri “dua etmek” 

anlamında olduğu kabul edilmektedir. Salli ‘aleyhim ifadesine “yardım etmek, destek 

vermek” manalarıda verilmiştir. Ahzâb, 33/56’deki yüsallûne fiiline de “yardım 

etmek, destek olmak” manalarını vermek mümkündür.1370 

3. Atılmak: 

اءُ لِمَنْ نرُٖيدُ ثمَُّ جَعلَْنَا لَهُ جَهَنَّمَِۚ يصَْلٰيهَا  لْنَا لَهُ فٖيهَا مَا نَشَُٓ ﴾١٨مَذْمُوماً مَدْحُوراً ﴿ مَنْ كَانَ يرُٖيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّ  

 
1360  Bakara, 2/43,83, 110, 177, 277 Nisâ, 4/77, 102, 103, 142, 162; Mâide, 5/6, 12, 55. 
1361  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 1, s.178. 
1362  Kıyâmet, 75/31; A‘lâ, 87/15; Alak, 96/10. 
1363  Nisâ, 4/102. 
1364  Âl-i İmrân, 3/39. 
1365  Bakara, 2/45, 153, 238. 
1366  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 397. 
1367  Tevbe, 9/103. 
1368  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 297. 
1369  Tabâtabâî, el Mîzân, C.9, s. 399. 
1370  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 398. 



 

   240 

 

“Kim bu çabucak geçen (dünyayı) isterse, ona yani (helakini) dilediğimiz 

kimseye dilediğimiz kadarını dünyada hemen veririz. Sonra da onu kınanmış ve 

kovulmuş olarak gireceği cehenneme yerleştirmiş (olacağız).”1371 

a) Zemahşerî bu âyetteki s-l-y kökünden gelen yeslâhâ’ya kelimesine yönelik 

öazel bir açıklamada bulunmamaktadır ancak âyetle ilgili açıklamalarından bu kelime 

için “girmek, atılmak” manası verdiği anlaşılmaktadır.1372 

b) Tabâtabâî, bu âyetteki yeslâhâ kelimesinin anlamına yönelik el-Müfredat’a 

atfen şunları söylemektedir: “saly” kelimesi, ateşin yakması demektir. Halil’in 

açıklamasına göre” “sale’l-kâfiru’n-nare” demek, “kâfir, ateşin yakıcılığını tattı” 

demektir. Mücâdele, 58/ 8’de olduğu gibi “Oranın yakıcılığını tadacaklar, orası ne kötü 

bir varılacak yerdir.” Bazıları da şöyle demiştir: “Sale'n-nare”, ateşe girdi ve “eslaha”, 

birini ateşe attı demektir.1373 

c) Bu ve benzeri âyetledeki s-l-y kökünden gelen kelimeler “atılmak, 

yaslanmak, savrulmak” gibi anlamlara gelmektedir.1374 

4. Isınmak: 

 سَاٰتٖيكُمْ مِنْهَا بِخَبرٍَ اوَْ اٰتٖيكُمْ بِشِهَابٍ قبَسٍَ لَعلََّكُمْ تصَْطَلُونَ ﴿اِذْ قَالَ مُوسٰى 
ي اٰنَسْتُ نَاراًِؕ ﴾ ٧لِاَهْلِهُٖٓ انِ ُٖٓ  

“Hani Musa ailesine şöyle demişti: “Ben bir ateş gördüm. Size oradan bir haber 

getireceğim veya ısınacağınız bir kor getireceğim.”1375 

a) Zemahşerî, bu âyetteki tesdalûne kelimesi hakkında özel bir tanımlama 

yapmamaktadır ancak âyetle ilgili açıklamasından bu kelimeye “ısınmak” manası 

verdiği anlaşılmaktadır.1376 

b) Tabâtabâî, tesdalûne kelimesi için özel bir açıklamada bulunmamıştır ancak 

onun âyet tefsirinden bu kelimeye “ısınmak” manası verdiği anlaşılmaktadır.1377  

c) Bu âyetteki tesdalûne fiili “ısınmak” manasına gelmektedir.1378 

5. Dua, Namaz: 

افَّ  َ يُسَب ـِحُ لَهُ مَنْ فيِ السَّمٰوَاتِ وَالْارَْضِ وَالطَّيْرُ صَُٓ ُ عَلٖيمٌ  الََمْ ترََ انََّ اللَّه اتٍِؕ كلٌُّ قَدْ عَلِمَ صَلََتهَُ وَتسَْبٖيحَهُِؕ وَاللَّه

﴾٤١بِمَا يفَْعلَُونَ ﴿  

 
1371  İsrâ, 17/18.  
1372  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 630. 
1373  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 13, ss. 62-63. 
1374  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 400. 
1375  Neml, 27/7; Kasas, 28/29. 
1376  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s.338. 
1377   Tabâtabâî, el Mîzân, C.15, s. 344. 
1378  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 400. 



 

   241 

 

“Göklerde ve yerde bulunanlarla dizi dizi kuşların Allah’ı tesbih ettiklerini 

görmüyor musun? Elbette her biri kendi salâtını (duasını) ve tesbihini (yüceltmesini) 

bilmektedir. Allah onların yapmakta olduklarını bilendir.”1379 

a) Zemahşerî’nin bu âyetteki salâtühû kelimesi için özel bir tanımlamada 

bulunmadığı ancak âyete yönelik “…Onlar ki yeryüzünde kendilerine iktidar 

bahşetsek (gerçek dindarlar olarak) namazı dosdoğru kılar…” şeklindeki 

açıklamasından bu kelimeye “namaz” manası verdiği anlaşılmaktadır.1380 

b) Tabâtbâî’ye göre âyette geçen salât kelimesinden maksat, varlıkların “dua” 

etmeleridir. Dua, dua edenin htiyacını gidermesi için dua ettiği kimseye 

yönelmesidir.1381 

c) Buâyetteki salât kelimesinden kasıt “her varlığın kendi lisan-ı hâliyle dua 

etmesi”dir.1382 

6. Havra: 

مَتْ صَوَامِــعُ وَبيَِعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فٖيهَ  ِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ ببَِعْضٍ لَهُد ِ ِ  وَلَوْلَا دفَْعُ اللَّه كَثٖيراًِؕ ا اسْمُ اللَّه  

“Allah bir kısım insanları diğer bir kısmı ile defedip önlemeseydi, elbette 

içlerinde Allah’ın ismi çok anılan manastırlar, kiliseler, havralar ve mescitler 

yıkılırdı.”1383 

a) Zemehşerî, bu âyet hakkında şu yorumu yapmaktadır: “Kiliseye salât 

denilmiştir, çünkü içinde salât (dua) edilmektedir.” Şu da söylenmiştir: Bu kelimenin 

aslı İbranice sâlûsâ olup zamanla Arapçalaşmıştır. Zemahşerî’nin bu kelimeye 

“Havra” demek istediği daha önce salevât kelimesini Yahudi havraları diye tefsir 

ettiğinden anlaşılmakatdır.1384  

b) Tabâtbâî’ye göre bu âyetteki es-salavâtu kelimesi es-salâtu kelimesinin 

çoğuludur ve Yahudilerin namazgâhlarına verilen isimdir.1385 Tabâtbâî, bu âyetteki es-

salavât kelimesinin İbrânice namazgâh anlamına gelen salûsâ kelimesinin 

Arapçalaşmış şekli olduğunun söylendiğini ifade etmektedir. İfadenin orijinalinde 

geçen mesacid ise mescid’in çoğuludur ve Müslümanların mabedine verilen 

 
1379  Nûr, 24/41. 
1380  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 238. 
1381  Tabâtabâî, el Mîzân, C.15, s. 135. 
1382  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 401. 
1383  Hac, 22/40. 
1384  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 157. 
1385  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 14, ss. 386-387. 



 

   242 

 

isimdir.1386  Tabâtabâî’nin bu kelime ilgili Zemahşerî’nin el-Keşşâf’ına atıf yaptığı 

anlaşılmaktadır.1387 

c) Bu âyetteki salavât kelimesi “Havra” anlamındadır.1388 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin salât kelimesi hakkında yaptıkları yorumlarda 

herhangi bir farklılık bulunmamaktadır. 

4.15.3.1.2. Hüdâ Kelimesi: 

H-d-y kökünden kelimeler Kur’ân’da 316 yerde geçmektedir. Vücûh 

mevzusunun ilgili her eserde örnek olarak gösterildiği anlaşılmaktadır. Hüdâ kelimesi 

Arapçada “doğru yolda gitmek, doğru yolu göstermek” manasında mastar, “doğru yol, 

kılavuzluk” anlamında isim olarak kullanılmakta ve bu çerçevede “amaca ulaştrracak 

yolu göstermek, bu yol için kılavuzluk yapmak” olarak tanımlamak mümkündür.1389 

Hüdâ kelimesi Kur’ân’ın 85 yerinde geçmektedir. Aynı kökten gelen ve dünya-

ahiret mutluğuna yönelik yol gösterme manasındaki hidâyet lafzı da değişik fiil 

kalıplarının yanısıra hâdî, hüdâ ve mühtedî isimleriyle birlikte 300’den fazla yerde 

geçmekte ve genellikle Yüce Allah’a nispet edilmektedir. “Hidâyete erme, hak ve 

doğru olanı benimseme” anlamına gelen ihtidâ kelimesi de Kur’ân’ın 60 yerinde yer 

almaktadır.1390 

H-d-y kökünden gelen kelimelerin Kur’ân’daki kullanımları şöyledir: 

1. Yol göstermek: 

رَاطَ الْمُسْتقَٖيمٍَۙ ﴿  ﴾ ٦اِهْدِنَا الص ِ  

“Bizi dosdoğru yola ilet.”1391  

Bu âyetteki gibi kur’ân’ın pek çok yerinde h-d-y kökünden gelen kelimeler 

“hidâyet etmek, rehberlik yapmak, yol göstermek” gibi manalara gelmektedir.1392 

Zemahşerî, bu âyete yönelik şunları söylemektedir: Hedâ fiili aslında “Şüphesiz 

bu Kur’ân, en doğru olana iletir.” İsrâ, 17/9 ve “Sen gerçekten dosdoğru bir yola 

iletiyorsun.” Şûrâ 42/52’de olduğu gib lâm ya da ilâ harf -i cerri ile mef‘ûl almaktadır. 

 
1386  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 14, s. 387. 
1387  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 157. 
1388  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 401. 
1389  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, ss. 615-616. 
1390  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 617. 
1391  Fatiha, 1/6. 
1392  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 618. 



 

   243 

 

Ancak bu âyetteki hidayet köküne “Musa, kavminden yetmiş kişi seçti” A‘râf, 7/155’te 

olduğu gibi min hazfedilerek mânası fiile ulaştırılmıştır. Zemahşerî’nin âyetle ilgili bu 

ve diğer açıklamalarından ihdinâ kelimesine “yol göstermek, doğru yola iletmek” gibi 

manalar verdiğini söylemek mümkündür.1393  

Tabâtabâî, bu âyetteki hidâyet kelimesi hakkında es-Sihah adlı esere atfen 

şunları söylemektedir: Hidâyet “göstermek, delâlet” demektir.1394 Kısacası hidâyet; 

işaret etmek, yolu göstermek suretiyle hedefi göstermektir. Bu da bir çeşit “hedefe 

ulaştırmak” demektir. En’âm, 6/125, Zümer, 39/23. âyetlerindeki hidâyet bu anlama 

gelmektedir. Ankebût, 29/69’da ise “yol göstericilik” demektir.1395 Bakara, 2/5. âyette, 

“hidâyete eriştirmek” manasın gelmektedir. En’âm, 125’te de bu anlama 

gelmektedir.1396 

2. Kurban: 

وا الْحَجَّ  وَالْعُمْرَةَ لِِلّهِِؕ فَاِنْ احُْصِرْتمُْ فَمَا اسْتيَْسَرَ مِنَ الْهَدْيِِۚ وَاتَِمُّ  

“Allah için haccı ve umreyi tam yapın! (Bunlardan) alıkonulursanız kolayınıza 

gelen kurbanı (gönderip kestirin).”1397  

a) Zemahşerî’ye göre bu âyette geçen el-hedyu kelimesi, hedyetun lafzının 

çoğuludur. Hediyyetunun çoğulu olarak, şeddeli şekliyle mine’l-hediyyi diye de 

okunmuştur. “Eğer hac veya umre için ihrama girmiş olarak Beytullah’a varmanız 

engellenirse, ihramdan çıkıp haccı sonlandırmak istediğinizde size deve veya sığır 

yahut koyun cinsinden kolayınıza gelen bir kurban gerekir” demektir. Zemahşerî’nin 

el-hedyu kelimesine “kurban” anlamı verdiği görülmektedir.1398 

b) Tabâtabâî’ye göre el-hedyu, kişinin yaklaşmaya yönelik bir başkasına ya da 

tapınma mahalline sunduğu hayvan demektir. Aslı el-hedyetu olup armağan demektir. 

Ya da hidayet anlamına gelen el-hedyu’dur. Bu durumda, maksada sevk etme anlamı 

esas alınmış olmaktadır. Bu âyette el-hedyu kelimesi, insanın hacda kurban edilmek 

üzere, kurban mahalline sevk ettiği hayvanlar anlamında kullanılmıştır.1399 

 
1393  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 25. 
1394  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 1, s. 36. 
1395  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 1, s. 37. 
1396  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 1, s. 49. 
1397  Bakara, 2/196. 
1398  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 1, s. 237. 
1399  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 2, s. 77. 



 

   244 

 

c) Okuyan’a göre bu ve benzeri âyetlerde el-hedy kelimesi “kurban” 1400 

anlamına gelmektedir.1401 

3. Hediye: 

ي مُرْسِلَةٌ الِيَْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فنََاظِرَةٌ بِمَ يرَْجِعُ الْمُرْسَلُونَ ﴿ ﴾٣٥وَانِ ٖ  

“Ben (şimdi) onlara bir hediye ile elçi göndereceğim; bakalım elçiler ne (gibi bir 

sonuç) ile dönecekler!”1402  

a) Zeamhşerî’nin bu âyet hakkındaki açıklamalarından hediyyeh kelimesine 

“hediye” anlamı verdiği anlaşılmaktadır.1403 

b) Tabâtabâî, bu âyetteki hediyyeh kelimesine yönelik özel bir açıklamada 

bulunmamakta ise de onun, âyeti tefsir ederken bu kelimeye “hediye” manası verdiği 

anlaşılmaktadır.1404 

c) Bu âyette ve Neml, 27/36. âyetinde hediyyeh kelimesi “hediye” manasına 

gelmektedir.1405  

4. Yol Göstermek, Fıtrat kazandırmak: 

ي اعَْطٰى كلَُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثمَُّ هَدٰى ﴿ ﴾ ٥٠قَالَ رَبُّنَا الَّـذُٖٓ  

“(Musa da) “Bizim Rabbimiz her şeye yaratılışını veren sonra da (yaratılışa 

uygun) yol gösterendir.” demişti.1406 

a) Zemahşerî’nin bu âyet hakkındaki “Yüce Allah, doğru yolu gösterendir, yani 

verdiğine nasıl uyum sağlayacağını, onu nasıl kullanacağını ve Allah’a nasıl 

ulaşacağını da öğretmiştir.” şeklindeki açıklamasından hedâ kelimesine “fıtrat 

kazandırmak” anlamını verdiğini söylemek mümkündür.1407 

b) Tabâtabâî’ye göre hidayet, “bir şeye amacına ulaştırıcı yolu göstermek veya 

bir şeyi doğrudan amacına ulaştırmak” demektir. Bu âyetteki heda “ulaştırdı” 

kelimesi, amaca ulaştıran ve ulaştırılan açısından mutlak olarak zikredilmiş, öncesinde 

ise kendisine yaratılışı bahşedilen “şey”den başka bir varlıktan söz edilmemiştir. 

 
1400  Bakara, 2/196; Mâide, 5/2, 95, 97; Feth, 48/25. 
1401  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 618. 
1402  Neml, 27/35. 
1403  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 353. 
1404  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 15, s. 363. 
1405  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, ss. 618-619. 
1406  Tâhâ, 20/50. 
1407  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 3, s. 65 



 

   245 

 

Bundan anlaşılıyor ki, her şeyin hidayetinden maksat, onların amaçlarına 

ulaştırılmaları, iletilmeleridir.1408 

c) Bu âyette ve Â‘lâ, 87/3. âyetlerindeki hedâ fiilleri, varlıkları yaratılış maksadı 

doğrultusunda programlamak, yani onlara “frtrat kazandrrmak” anlamma 

gelmektedir.1409 

5. Yol bulmak: 

﴾١٦يَهْتدَوُنَ ﴿وَعَلََمَاتٍِؕ وَبِالنَّجْمِ هُمْ   

“O daha nice göstergeler yarattı. Onlar yıldızlarla da (hangi yolda gideceklerini) 

bulurlar.”1410 

a) Zeamhşerî’ye göre bu âyette, ve binnecmi ifadesinin önüne hum zamiri 

getirilerek adeta “özellikle yıldız ile bilhassa bunlar yol bulmaktalar.” denmek 

istenmiştir. Zemahşerî’nin bu açıklamasından ilgili kelimeye “yol bulmak, yol 

gösterici” anlamları verdiği anlaşılmaktadır.1411 

b) Tabâtabâî’ye göre, bu ve bundan önceki ifadelerde maddî ve somut yol 

göstericilikten söz edilmektedir. Tabâtabâî’nin âyet hakkındaki açıklamalarından 

yehtedûne kelimesinin “yol gösterici” anlamına geldiğini ifade ettiği 

anlaşılmaktadır.1412 

c) Bu ve benzeri âyetlerdeki h-d-y kökünden gelen kelimeler maddi anlamda 

“yol bulmak, yol gösterici” 1413 anlamına gelmektedir.1414 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin hüdâ kelimesine yönelik yaptıkları yorumların 

benzelik arzettiği görülmekte olup aralarında herhangi bir zıtlık söz konusu değildir. 

4.15.3.2. Nezâir ile İlgili âyetler 

4.15.5.3.2.1. Sâffât, 37/64: 

ي اصَْلِ الْجَح۪يمٍِۙ انَِّهَا شَجَرَةٌ  تخَْرُجُ فُ۪ٓ  

“Şüphesiz ki o, cehennemin dibinde bitip yetişen bir ağaçtır.” 

 
1408  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 14, s. 165. 
1409  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 619. 
1410  Nahl, 16/16. 
1411  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 2, s. 575 
1412  Tabâtabâî, el Mîzân, C. 12, s. 217. 
1413  Bu manadaki kullanımlar için bak. Nisâ, 4/98; Nahl, 16/15, Tâhâ, 20/10; Enbiyâ, 21/31; Neml, 

27/41; Zuhruf, 43/10. 
1414  Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 619. 



 

   246 

 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyetin manası “O, Cehennem’in dibinde çıkan öyle bir 

ağaçtır” şeklindedir. Zemahşerî, zakkum ağacının çıktığı yerin cehennemin dibi 

olmasına karşın, dal ve budaklarının oranın dip derinliklerine doğru boy saldığının 

söylendiğini nakletmektedir. O, bu âyet hakkında bu açıklamaları yaptıktan sonra 

cahîm kelimesi hakkında başkaca bir açıklamada bulunmaz. O, cahîm lafzı için 

“cehennem” demektir. 1415 

b) Tabâtabâî, bu âyet hakkında Zemahşerî’ye benzer bir yorum yapmıştır. 

Tabâtabâî, cehennem’in dibinde çıkan ağacın “zakkum” olduğunu söylemektedir. 

Ateşin dibinde bir ağacın çıkmasının anormal bir durum olmadığını ifade etmektedir. 

Çünkü cehennemliklerin de ateşte daima kalarak bir hayat süreceklerini 

zikretmektedir. İşte sözü edilen ağacın da orada var olmasının yadırganacak bir durum 

olmadığına vurgu yapmaktadır.1416 

Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin Sâffât, 37/64. âyeti hakkında benzer şeyler 

söyledikleri görülmektedir. Bu bakımdan aralarında herhangi bir fark 

bulunmamaktadır. 

c) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Yazır bu âyete Zemahşerî’ye benzer bir yaklaşımda bulunmuş, âyete “O, 

cehennem’in kökünde, dibinde çıkar” şeklinde mana vermiştir. O, zakkum ağacının 

cehennemlikler için olduğunu, dallarının cehennemin tabakalarına dağıldığını ifade 

etmektedir. Yazır’ın, cahîm kelimesine “cehennem” anlamı verdiği 

anlaşılmaktadır.1417 

Bilmen bu âyet hakkında diğer âlimler gibi bir yorumda bulunur ve şöyle der; 

Zakkum ağacı öyle bir ağaçtır ki, cehennemin dip çukurunda çıkar. Dalları 

cehennemin her kademesine yayılır ve her yerde yüz gösterir. Cehennem ehlinin 

tamamı o ağacın meyvelerinden yemek zorunda kalır.1418 

 
1415  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 44. 
1416  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 17. ss. 141-142. 
1417  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 6, s. 437. 
1418  Bilmen, Kur’anı Kerimin Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, C. 6, s. 2982. 



 

   247 

 

Mevdûdî, bu âyete “şüphesiz o, çılgınca yanan ateşin dibinde biter” şeklinde 

mana vermek suretiyle cahîm lafzının cehennemin çılgınca yanan bir ateş olduğuna 

işaret etmektedir.1419 

4.15.3.2.2. Kâri‘a, 101/9-11: 

﴿ 
ٌِؕ
هُ هَاوِيَة ا ادَرْٰيكَ مَا   ﴾ ٩فَامُُّ ﴾١١نَارٌ حَامِيَةٌ ﴿ ﴾١٠هِيَهِْؕ ﴿وَمَُٓ  

9. “İşte onun anası (yeri) Hâviye’dir.” 

10. “Onun (Hâviye’nin) ne olduğunu sana bildiren ne olabilir ki!” 

11. “(O), kızgın bir ateş(tir)!” 

a) Zemahşerî, bu âyette geçen “İşte onun anası da hâviye’dir.” sözünün 

Arapların kullandığı hevet ümmühû söyleminden geldiğini söylemektedir. Arapların 

herhangi biri için belâ dilediklerinde (hay anası ağlayasıca!.) anlamında hevet ümmühû 

dediklerini nakletmektedir. Hâviye’nin cehennemin isimlerinden olduğunun 

söylendiğini, cehennemliklerin derin bir çukura atılacak olduğunu, bu itibarla 

hâviye’nin derin bir ateş olduğunun ifade edildiğini dile getiririr. Buraya mecâzen 

“ana” denmesini şöyle açıklamaktadır; Ana çocuğu için bir sığınak olduğu gibi 

cehennemlikler için de hâviye bir sığınma yeridir.1420  

b) Tabâtabâî, bu âyete Zemahşerî’nin görüşlerine benzer bir yorumla 

“Hâviye”den kastedilenin cehennem olduğunu söylemektedir. Cehennemliklerin 

buranın en dibine atılacağını dile getirir. Buraya mecâzen “ana” dendiğini vurgular ve 

öyle isimlendirilmesini şöyle izah eder; Nasıl ki ana çocuğuna sığınak ise 

cehennemlikler için de hâviye bir sığınaktır. Bu nedenle benzetme yapılmıştır.1421 

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Kâri‘a, 101/9-11. âyetlerindeki hâviye kelimesi 

hakkında benzer yorumlarda bulunmaktadır. Bu açıdan aralarında herhangi bir 

farklılık göze çarpmamaktadır. 

c) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

Bu âyetteki hâviye kelimesi “uçurum, cehennem” anlamına gelmektedir. 1422 

Kurtubî bu âyetteki hâviye kelimesine ümm “ana” denmesi hakkında söylenenleri 

 
1419  Ebu’l A‘lâ Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, terc. Muhammed Han Kayanî, Ysusf Karaca, Nazife 

Şişman, İsmail Bosnalı, Ali Ünal, Hamdi Aktaş, 5, İnsan Yayınları, İstanbul 2005, s. 22. 
1420  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 4, s. 783. 
1421  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20. s. 401. 
1422  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 22, s. 443; Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 625. 



 

   248 

 

şöyle nakletmektedir: Kişinin anasına sığındığı gibi cehenneme sığınacak olmasından, 

uçsuz bucaksız derinlikteki dibine tepe üstü yuvarlanarak yukarıdan aşağıya 

düşmesinden, karar kılınacak yer olmasından bu isim verilmiştir.1423  

İbn Âşûr ve Yazır’a göre bu âyetteki ümm kelimesi sözlükte “anne” anlamına 

gelmektedir. Ancak bu âyette “barınak” anlamında mecâz olarak kullanılmıştır. Bir 

annenin çocuğunu kucağına almak için can atması gibi cehennemin de mücrimleri 

içine almak için iştiyakla beklediği kinayeli bir biçimde sunulmuştur.1424  

4.15.3.2.3. Hümeze, 104/4-6: 

 ﴿ ﴾٤كَلََّ ليَنُْبَذنََّ فيِ الْحُطَمَةِؗ ﴿
ُِؕ
ا ادَرْٰيكَ مَا الْحُطَمَة ٍُۙ ﴿ ﴾٥وَمَُٓ ِ الْمُوقدَةَ ﴾٦نَارُ اللَّه  

4. “Hayır! Şüphesiz ki o, Hutame’ye atılacaktır.” 

5. “Hutame’nin ne olduğunu sana bildiren ne olabilir ki!” 

6. “(O), Allah’ın tutuşturulmuş ateşidir.” 

a) Zemahşerî’ye göre bu âyette geçen hutame kelimesi için “kırıp geçiren”, içine 

atılan her ne varsa hepsini yiyen ve yeme alışkanlığına sahip olan olan bir ateştir. 

Zemahşerî, önüne gelen her şeyi yiyip bitiren obur birisi için de innehû le-hutametün 

“kırıp geçiriyor” önündeki her şeyi silip süpürüyor dendiğini söylemektedir. O, bu 

kelimenin fi’l-hâtımeti şeklinde de kıraat edildiğini nakledererek ateşin onların içine 

işleyip, sinelerine, tâ gönüllerine işleyeceğini söylemektedir.1425 

b) Tabâtabâî, bu âyetteki hutame kelimesinin cehennemin isimlerinden biri 

olduğunu söylemektedir. Cehennemliklerin buraya atılacağını ve cehennemin, içine 

atılan her şeyi kırıp geçiren ve yiyen bir yer olduğuna vurgu yapmaktadır1426 

Zemahşerî ve Tabâtabâî, Hümeze, 104/4-6. âyetlerindeki hutame kelimesi 

hakkında benzer şeyleri söyledikleri görülmektedir. Bu bakımdan aralarında herhangi 

bir fark bulunmamaktadır. 

c) Bu âyet eksenindeki diğer yorumlardan bazıları şöyledir:  

 
1423  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 22, s. 443. 
1424  Muhammed Tâhir İbn Âşûr (ö. 1973), et-Tahrîr ve’t-Tenvîr mine’t-Tefsîr, C. 30, Dâru’t-

Tunûsiyye, Tunus 1984, s. 514; Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 9, s. 395. 
1425  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. 5, s. 788. 
1426  Tabâtabâî, el-Mîzân, C. 20. ss. 414-415. 



 

   249 

 

Bu âyette geçen hutame kelimesi, cehennemin isimlerinden olup onun ikinci 

katmanını oluşturduğu ifade edilmektedir. Mukâtil’e göre hutame “kemikleri kırıp 

döken, etleri yiyen, kalblere hücum edendir”.1427  

Kurtubî hutame kelimesi hakkında şunları söylemektedir: Alah’ın ateşi 

demektir. Onun böyle isimlendirilmesinin nedeni, içine atılanların tümünü kırıp, 

parçalayıp, dökmesindendir. Cehennemin ikinci, dördüncü ve altıncı katmanı olduğu 

da nakledilmiştir.1428  

Yazır ve Okuyan’a göre bu âyetteki el-hutame kelimeleri Kur’ân’da “her şeyi 

kırıp geçiren cehennem” manasında kullanılmıştır.1429 

4.15.4. Değerlendirme 

Yaptığımız araştırmaya göre Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin vücûh ve nezâir 

hakkında herhangi bir açıklama yapmamalarına karşın konuyla alakalı âyetlerin hangi 

manaya geldiklerine yönelik yorum yapmışlardır. Bu kapsamda her iki müfessirin 

konu bağlamındaki ilgili âyetlere yaklaşımlarında kayda değer herhangi bir farklılığın 

olmadığı anlaşılmıştır.  

Vücûh ve nezâir başlıklı bölüm hakkındaki bilgileri zikrederek tezimizin on beş 

başlıktaki inceleme konularını böylece bitirmiş olduk. Şimdi de yukarıda ifade etmeye 

çalıştığımız bilgiler ışığında tezimizin sonuç ve değerlendirme kısmına geçmek 

istiyoruz. 

 

 

 
1427  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, C. 32, ss. 93-94. 
1428  Kurtubî, el-Câmi‘, C. 22, s. 473. 
1429  Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C. 9, s. 443; Okuyan, Kur’ân-ı Kerîm’de Çok Anlamlılık, s. 214. 



 

   250 

 

5. SONUÇ 

Bu çalışmamızda “el-Keşşâf ve el-Mîzân” tefsirleri Kur’ân ilimleri açısından 

mukayese edilmiştir. Çalışmamız, belli özellikler dikkate alınarak sınırlandırılmış olup 

Kur’ân ilimlerinin; sebeb-i nüzûl, nesh, muhkem-müteşâbih, müşkilü’l-Kur’ân, 

aksâmu’l-Kur’ân, emsâlü’l-Kur’ân, hurûf-ı mukatta‘a, mücmel-mübeyyen, kısasu’l-

Kur’ân, fedâilü’l-Kur’ân, münâsebâtü’l-Kur’ân, üslûbu’l-Kur’ân, hakikat-mecâz, 

i’câzü’l-Kur’ân ve vücûh-nezâir konuları kapsamında şekillenmiş ve şu sonuçlar tespit 

edilmiştir: 

Çalışmamıza temel teşkil eden konulara yönelik Zemahşeî ile Tabâtabâî’nin 

yorumları çoğu noktada örtüşürken, birbirleriyle uyuşmadığı yorumlar da 

bulunmakatdır.  

Nüzûl sebepleri konusunda her iki müfessir de farklı düşünmektedir. Zemahşerî, 

Kur’ân’ın anlaşılabilmesi için nüzûl sebeplerinin bilinmesini gerekli görmekle birlikte  

sebeb-i nüzûle fayda amaçlı yaklaşmış, bu itibarla âyetlerin tefsirine katkısı olmayacak 

rivâyetleri tefsirine almamıştır. Tabâtabâî ise nüzûl sebeplerini kuvvetli bir tefsir 

kaynağı olarak görmemiş, nüzûl sebebine yönelik rivâyetleri müfessirlerin görüşlerine 

uygun düşen rivâyetler olarak değerlendirmiş, değişik rivâyetlerin tek bir âyetin nüzûl 

sebebi olarak zikredilmesinin bu durumu desteklediğni söylemiştir.  

Neshin Kur’ân’da varlığı konusunda her iki müellif büyük oranda benzer 

düşüncelere sahip olmakla birlikte bazı konularda farklı düşünmektedirler. Her iki 

müfessire göre âyetler misli ile neshedilebilir. Zemahşerî’ye göre açık ve mütevâtir 

sünnet âyetleri neshedebilir. Mütevâtir olmayan sünnet, icmâ ve kıyas ise âyetleri 

neshedemez. Tabâtabâî’ye göre ise ne mütevâtir ne de ahad sünnet Kur’ân’ı 

neshedemez. Nesih, sadece şer’î hükümleri değil tekvîni hadiseleri de kapsamı içine 

almaktadır. Neshedilen âyetin sadece yükümlülük ve benzeri etkileri giderilmekte, 

ancak özü aynen kalmaktadır.  

Muhkem-müteşâbih konunusunda Zemahşerî, Mu‘tezilî anlayışa uygun olan 

âyetleri muhkem, uymayanları ise müteşâbih olarak kabul etmektedir. Bu noktada 

mezhep mensubiyetinin etkili olduğunu söylemek mümkündür. Zemahşerî’ye göre 

müteşâbihler, muhkemlere dayanarak tevil edilebilir. Müteşâbih âyetlerin tevilini 

Yüce Allah ve râsih kimseler bilebilir. Râsih kimselerden maksat, “ilimde derinlik 

kazanmış kişilerdir”. Tabâtabâî’ye göre ise muhkem ve müteşâbih izâfî bir kavramdır. 



 

   251 

 

Yani âyetler bir konumda muhkem olmasına rağmen, diğer bir konumda müteşâbih 

olabilir. Müteşâbihler muhkemler aracılığı ile muhkem hale gelebilir. Muhkem veya 

müteşâbih tüm âyetlerin tevili mümkündür. Dolaysıyla müteşâbihler muhkemler 

aracılığı ile tevil edilebilir. Müteşâbihlerin tevilini Yüce Allah ve râsih olanlar bilir. 

Râsih kimseler ise “ehl-i beyt ve mâsum imamlardır”. Bu noktada mezhep 

mensubiyetinin etkli olduğu söylenebilir. 

Müşkilü’l-Kur’ân konusunda Zemahşerî ve Tabâtabâî aynı düşünceye 

sahiptirler. Her iki müfessire göre de Kur’ân âyetleri arasında çelişkili gibi görünen 

âyetlerin var olduğu zannedilse de aslında herhangi bir zıtlık söz konusu değildir. Zira 

Kur’ân âyetlerinin tamamına bütüncül bir yaklaşım ve derin bir inceleme yapılması 

halinde sözü edilen müşkil bir durumun olmadığı kolaylıkla anlaşılmış olacaktır. 

Aksâmü’l-Kur’ân konusundaki Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin görüşlerinin 

benzerlik arz ettiğini, bu konuda aralarında herhangi bir farklılığın olmadığını 

söylemek mümkündür. 

Emsâlü’l-Kur’ân konusunda Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin düşünceleri benzerlik 

göstermektedir. Her iki müfessire göre de Kur’ân’da temsîlin amacı, soyut anlatımlar 

somutlaştırılmak suretiyle ilâhi mesajların daha iyi anlaşılmasını sağlamaktır.  

Hurûf-ı mukatta‘a hakkında Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin bezer görüşleri olmakla 

birlikte bazı farklı yaklaşımları da bulunmaktadır. Zemahşerî göre bu harflerle 

Kur’ân’a dikkat çekilmekte ve Kur’ân’ın i‘câzı ortaya konmakatdır. Bu harflerin 

müstakil âyet olup olmaması tevkîfîdir. Tabâtabâî’ye göre ise bu harfler, Kur’ân’a 

mahsus olup, hem Yüce Allah ile Hz. Peygamber arasında hem de ilgili sûrenin 

içeriğine yönelik gizli işaretler içermektedir. Bu harfler. Bu harfler, ism-i a‘zamın 

sûrelere dağıtılmış hali olabilir.  

Kur’ân kıssaları konususnda Zemahşerî ve Tabâtbâî’nin görüşleri büyük ölçüde 

benzerlik arz etmektedir. Her iki müfessire göre de kıssaların maksadı insanların ibret 

almaları ve ilâhi istikamete yönelmelerini sağlamaktır.  

Mücmel ve mübeyyen konusunda Zemahşerî özel bir açıklamada bulunmazken 

Tabâtabâî şunlara yer vermektedir: Mücmel’in anlamında birkaç ihtimal söz konusu 

olduğundan bu lafızlara uyulmaması esas olup mücmel lafzı açıklayan mübeyyen bir 

lafız tercih edilmelidir.  



 

   252 

 

Kur’ân’ın faziletine yönelik rivâyetlere her iki müfessir de tefsirlerinde yer 

vermekle beraber bu konudaki kaynaklar açısından bazı farklılıklar bulunmaktadır. 

Zemahşerî, genellikle Übey b. Kâ‘b kanalıyla gelen rivâyetlere yer verirken Tabâtabâî, 

daha çok Ehl-i beyt imamlarının sözlerinden yararlanmış olmakla birlikte sahâbe ve 

tâbiîn sözlerine de yer vermştir. Zemahşerî’ye göre maksat, vaaz ve terğib ise zayıf 

hadislerden de istifade edilebilir. Tabâtabâî’ye göre sahâbe ve tâbiîn sözleri hüccet 

olarak değerlendirilmediğinden eserinde bunlara fazla yer vermemektedir.  

Münâsebâtü’l-Kur’ân konusunada Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin görüşleri 

benzerlik göstermektedir. Her iki müfessire göre Kur’ân’da hiçbir çelişki olmayıp 

âyetler arasında mükemmel bir münâsebet vardır. Zemahşerî’ye göre Tabâtabâî’nin bu 

konuda daha kapsamlı bir bakış sergilediğini söylemek mümkündür. Tefsir 

geleneğinde âyetlerin münasebetine ilk değinen müfessir Zemahşerî’dir. Onun bu 

yaklaşımı kendisinden sonraki müfessirler için de ilham kaynağı olmuştur.  

Kur’ân üslûbu hakkında Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin düşünceleri benzerlik arz 

etmektedir. Her iki müfessire göre de Kur’ân’ın ifade tarzı kusursuz, geniş ve öz 

anlatımlı, erişilmesi imkansız bir konuma sahiptir. Bu güne kadar onun bir 

benzerininin getirilememiş olması onun erişilmezliğinin bir kanıtıdır. Kur’ân, önemli 

konuları aktarırken bazen vurguyla birlikte sert bir üslûp kullanmakta, uyarılara bigâne 

kalanların korkunç azapla yüzleşeceklerini sert bir söylemle ifade etmektedir. 

Hakikat ve mecâz konusunda Zemahşerî ve Tabâtabâî’nin görüşleri benzerlik 

göstermektedir. Her iki müfessire göre de Kur’ân, hakiki anlatımlarla birlikte mecâzi 

anlatımalar da kullanmaktadır. Mecâz kavramı, belâğat terimlerinden biridir. 

Tabâtabâî’ye göre mecâzi anlam kullanımı sadece Arapçaya özgü bir durum olmayıp 

aksine dünya dillerinin tamamı için de söz konusudur.  

 İ‘câzü’l-Kur’ân konusunda her iki müfessirin görüşleri genellikle benzerlik arz 

etmekle birlikte farklı bakışları da bulunmaktadır. Zemahşerî’ye göre Kur’ân i‘câzının 

en önemli yönü nazmıdır. Kur’ân’ın i‘câzı, nazım ve mana-muhteva güzelliğinde 

şekillenmektedir. Kur’ân, nazım ve gaybî haberler olmak üzere iki açıdan mu‘cizdir. 

Kur’ân’ın güzelliklerinin sırları ve nükteleri ancak onun nazmı ile ortaya çıkmaktadır. 

Tabâtabâî’ye göre ise Kur’ân, fesâhat, belâğat, hikmet, ilim, sosyoloji, yasalar, siyaset, 

yönetim, gayba ilişkin haberleri, çelişkilerden uzak olması ve benzeri bütün yönleriyle 



 

   253 

 

mu‘cizdir. Kur’ân’daki meydan okumalar onun mu‘cize olduğunu kanıtlamaya 

yöneliktir.  

Yaptığımız çalışma doğrultusunda hem Zemahşerî’nin hem de Tabâtabâî’nin 

vücûh ve nezâîr’e yönelik herhangi bir açıklamalarına rastlamak mümkün olmamıştır.  

Sözün özü: Kur’ân’ın güzellik ve inceliklerini ortaya koyma adına sayısız eser 

kaleme alınmıştır. Ancak bunlar arasında Zemahşerî’nin el-Keşşâf adlı tefsirinin 

müstesna bir yeri vardır. Zira bu eser, kendisinden sonraki bütün tefsirleri etkilemeyi 

başarmış ve tefsir literatüründe genel kabul görmüştür. Söz konusu bu kabul, 

Zemahşerî’nin Arap diline olan üstün vukufiyetinin bir sonucudur. Bu durum ayrıca 

el-Keşşâf’ı Mu‘tezilî bir tefsir olmanın ötesine taşımıştır. Bu eserinde Zemahşerî, 

önceki müfessirlerin izlediği rivayet metodunun aksine dirayet yöntemini tercih etmiş, 

ma‘ânî, beyân ve bedî‘ ilimlerine yönelik üstün bilgisiyle Kur’ân’ın anlam 

derinliklerini gösterme noktasında zirve yapmıştır. 

20. yüzyılda yazılan en önemli Şiî tefsirlerden birisi olarak kabul edilen 

Tabâtabâî’nin el-Mîzân adlı eseri ise müspet ilimler başta olmak üzere ahlak, edebiyat, 

felsefe, psikoloji, sosyoloji ve tarih alanlarından istifade edilerek kaleme alınmıştır. el-

Mîzân‘ın bu özelliği tefsire anlam zenginliği kazandırmıştır. Tabatabâî’nin, mensûbu 

olduğu mezhep içerisinde yeni bir tefsir hareketini benimsediği görülmektedir. Bu 

doğrultuda el-Mîzân tefsirinin en belirgin özelliği, rivâyete dayalı olarak Kur’ân’ı 

Kur’ânla tefsir etme metodudur. Bu esere bütüncül bir bakışla yaklaşıldığında, 

ansiklopedik bir özelliğe sahip olduğu da söylenebilir. 

En doğrusunu Yüce Allah (cc) bilir. 

  



 

   254 

 

KAYNAKÇA 

Abduh, Muhammed b. Hasen Hayrillâh et-Türkmânî el-Mısrî, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Hakîm, (12 
Cilt), nşr. Reşîd Rızâ, Kahire 1947. 

Abdussettar, Muhammed, “Vucûhu’l-Kur’ân: Tefsir Literatürünün Bir Branşı”, çev. F. Asiye 

Şenat Kazancı, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 9/3, 2009, ss. 274-291. 
Abdülbâkî, Muhammed Fuâd, el-Mu‘Cemü’l-Müfehres Li Elfâzı’l-Kur’âni’l-Kerîm, Dâru’l-

Kütübi’l Mısrıyye, Kahire 1945. 

Akpınar, Ali, “Kur’ân’da Hece Harfleri (Hurûf-i Mukattaa) ve Kuşeyrî’nin Hece Harfleri 

Yorumu”, Tasvvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2003, ss. 55-73. 
Algar, Hamid ,“Allama Seyyîd Muhammed Hüseyin Tabâtabâî: Philosopher, Exegete, and 

Agnostic”, Journal of Islamic Studies, 17/3, 2006, ss. 326-351. 

Alpaydın, Mehmet Akif, “Âdem’e (a.s) Öğretilen İsimler”, Gaziosmanpaşa Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, IV/II, 2016, ss. 123-138. 

Altın, Mehmet, “Kur’ân’da ‘Alîm’ İsmi ve Geçtiği Âyetlerle İlgisi”, Bitlis Eren Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 6/2, 2017, ss. 374-405. 
Altuntaş, Halil, “el-Vücûh ve’n-Nezâir”, Diyanet Dergisi, 1/26, 1990, ss. 13-30. 

Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me‘ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-‘Azîm ve’s-Seb‘ıl-Meŝânî, 

(30 Cilt), İhyaü’t-Türâi’l-Arabiyye, Beyrut (ty).  

Amulî, Âyetullah Cevadî, “Allâme Tabâtabâî ve Tefsirdeki Metodu”, el-Mîzân fî Tefsîri’l-
Kur’ân, C. 1, çev. Vahdettin İnce ve Sâlih Uçan, Kevser Yayınları, İstanbul 2012, ss. 

11-30. 

Apaydın, Yasin, Muhammed Hüseyin Tabâtabâî’de Varlık Kavramı, İstanbul Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2010. 

Arpa, Enver, Zemahşerî’nin Tefsirdeki Yeri, Fecr Yayınları, Ankara 2012. 

Ateş, Süleyman, İşârî Tefsir Okulu, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara 1974. 

Aydemir, Abdullah, “Fedâilü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 22, 
TDV Yayınları, İstanbul 1995, ss. 532-534. 

Aydın, Muhammed, “Kur’ân’da Teşbihli Anlatım Üslûbu”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 4, Sakarya 2001, ss. 85-86. 
Ayyâşî, Ebû’n-Nadr Muhammed b. Mes‘ûd b. Muhammed es-Sülemî es-Semerkandî, 

Tefsîri’l-‘Ayyâşî, (2 Cilt), Müessesetü’l-Âlemî, Beyrut 1991. 

Ayyıldız, Erol, “Makâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 27, TDV Yayınları, 
Ankara 2003, ss. 417-419. 

Bâkıllânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib b. Muhammed el-Basrî, İʿcâzü’l-Kurʾân, nşr. M. 

Abdülmün’im Hafâcî, Dâru’l-Meârif, Kahire 1951. 

Başoğlu, Tuncay, “Muhkem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 31, TDV 
Yayınları, İstanbul 2006, ss. 42-44. 

Batar, Yûsuf, “Bir Öğretim Yöntemi Olarak Emsâlü’l-Kur’ân”, İslami İlimler Dergisi, 8/1, 

Bahar 2013, ss. 323-346. 
Bayer, İsmail, Keşşaf Tefsirinde Belâğat Uygulamaları, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi, Erzurum 2013.  

Bayrak, M. Orhan, Türk İmparatorlukları Tarihi, Bilge Karınca Yayınları, İstanbul 2002. 
Bayraklı, Bayraktar, “Kur’ân-ı Kerîm’de Öğretim Kavramı ve Vahiy”, Diyanet İlmi Dergi, 

27/IV, 1991, ss.161-189. 

Beydâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullah b. Ömer b. Muhammed, Envârü’t-

Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, (4 Cilt), Dâru İhyâi’t-Türâsî’l-Arabî, Beyrut 1998. 
Bilgili, Ali Sinan, “Tebriz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 40, TDV Yayınları, 

İstanbul 2011, ss. 219-222. 

Bilmen, Ömer Nasuhi, Büyük Tefsir Tarihi, (2 Cilt), İstanbul 1973. 
_____, Kur’ân-ı Kerîm’in Türkçe Meali Âlîsî ve Tefsiri, (8 Cilt), Bilmen Yayınevi, İstanbul 

1985. 

Birışık, Abdülhamit, “Kur’ân’da İç Bütünlük: Islâhî’nin Tefsir Yöntemi”, Dîvân: İlmî 

Araştırmalar, 11/2, 2001, ss. 59-90. 



 

   255 

 

_____, “Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 26, TDV Yayınları, İstanbul 

2002, ss.383-388. 

_____, “Mecâzü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 28, TDV Yayınları, 
Ankara 2003, ss. 223-225.  

_____, “Nesih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, İstanbul 

2006, ss. 584-586. 
Boynukalın, Ertuğrul, “Yemin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 43, TDV 

Yayınları, İstanbul 2013, ss. 417-420. 

Brockelmann, Carl, Geschichte der Arabischen Litteratur, (2 Cilt), Supplementband, Leiden 
1943, s. 511. 

Buhârî, Alâüddîn Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed el-Buhârî, Keşfü’l-Esrâr, İstanbul 1308. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi‘u’s-Sahîh, Beyrut 2002.  

Bulut, Ahmet, “Emsâlü’l-Kur’ân”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/3, 1991, 
ss. 41-49. 

Bulut, Halil İbrahim, “Mu‘cize”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 30, TDV 

Yayınları, İstanbul 2005, ss. 350-352. 
Bursevî, İsmail Hakkı, Rûhu’l-Beyân Tefsîri, (10 Cilt), iht. Muhammed Ali Sabûnî, Damla 

Yayınları, İstanbul 1997. 

Cerrahoğlu, İsmail, “Abdullah b. Mes‘ûd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 1, 
TDV Yayınları, İstanbul 1988, ss. 114-117. 

_____, “Vücûhu’l Kur’ân’a Dair. Bilinmiyen Yeni Bir Eser”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C.15, 1967, ss. 113-120. 

_____, “Zemahşerî ve Tefsiri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2/26, 1984, ss. 
59-96.  

_____, Tefsir Tarihi, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1988. 

_____, Tefsir Usûlü, Ankara Üniversitesi İahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara 1971. 
Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd , es-Sıhâh, thk. Ahmed Abdulgafûr Attar, Beyrut 1990. 

Cirit, Hasan, “Kussâs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 26, TDV Yayınları, 

İstanbul 2002, ss. 463-465. 

Coşkun, Muhammed, “Fecr, 89/1-14. Âyetleri Örneğinde Yemin ifadelerinin Anlaşılması ve 
Tercüme Edilmesi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 46, 2014, ss. 

37-68. 

Cürcânî, Ali İbn Muhammed es-Seyyid eş-Şerif, Kitâbu’t-Ta’rîfât, Mektebet’ü Lübnân, 
Beyrut 1985. 

Cürcânî, Ebû Bekr Abdülkâhir b. Abdirrahmân b. Muhammed, Delâilü’l-İ‘câz, Matbaatu 

Hancî, Kahire 1375. 
Cüveynî, Mustafa Sâvî, Menhecü’z-Zemahşerî fi’t-Tefsîri’l-Kur’ân ve Beyâni İ‘câzihî, Dâru’l-

Meârif, Kahire 1968. 

Çağmar, M. Edip, “ez-Zemahşerî ve el-Makâmât Adlı Eseri”, Dicle Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, IV/I, 2002, ss. 77-98. 
Çantay, Hasan Basri, Kur’ân-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, (3 Cilt), neşr. Mürşid Çantay, İstanbul 

1990. 

Çelebi, Kâtib, Keşfü’z-Zunûn ‘An Esâmi’l-Kütüb ve’l-Fünûn, (2 Cilt), Dâr’u İhyâi’t-Türâsi’l-
Arabî, Beyrut (ty). 

Çetin, Mustafa, “Âyetler ve Sûreler Arasındaki Münasebet ve İnsicam”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 6, 1989, ss. 505-543. 
____, “Havâtimü’s-Süver”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 26, TDV Yayınları, 

İstanbul 1997, ss. 526-527. 

____, “Kur’ân’da Vücûh ve Nazâir”, Diyanet Dergisi, 25/3, 1989, ss. 97-127.  

Çetin, Mustafa, “Nüzûl Sebepleri -Esbâbü’n-Nüzûl-”, Diyanet İlmi Dergi, 30/2, 1994, ss. 95-
120.  

Çetiner, Bedrettin, “Mesel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 29, TDV Yayınları, 

İstanbul 2004, ss. 299-301. 
Dârekutnî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed, es-Sünen, (3 Cilt), haz. Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavvaz, Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut 2001. 



 

   256 

 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullâh b. Abdirrahmân b. el-Fazl, es-Sünenü’d-Dârîmî, Dâru’l-

Muğnî, Riyad 2000. 

Demir, Recep, “İtâb Ayetlerinin Şiî Yorumu: Tabâtabâî Örneği”, İnsan ve Toplum Bilimleri 
Araştırmaları Dergisi, C. 5, S. 4, Nisan Özel 2016, ss. 1047-1082 

Demirci, Muhsin, “Esbâb-ı Nüzûl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 11, TDV 

Yayınları, İstanbul 1995, ss. 360-362. 
_____, Tefsir Usulü, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 2015. 

DİB, Kur’ân Yolu Meali, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2016. 

_____, Kur’ân Yolu Tefsiri, (5 Cilt), Komisyon, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 
2017. 

Dihlevî, Ebû Abdilazîz Kutbüddîn Şah Veliyyullâh Ahmed b. Abdirrahîm b. Vecîhiddîn el-

Fârûkî, el-Fevzu’l-Kebîr fî ‘Usûli’t-Tefsîr, Derrâseti’l-Kur’âniyye, Dımaşk 2008. 

Duman, M. Zeki ve Mustafa Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, C. 28, TDV Yayınları, İstanbul 1998, ss. 401-408. 

Durmuş, İsmail, “Mecâz” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 28, TDV Yayınları, 

Ankara 2003, ss. 217-220. 
_____, “Mesel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 29, TDV Yayınları, İstanbul 

2004, ss. 293-297. 

_____, “Müberred”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, 
İstanbul 2006, ss. 432-434. 

Durmuş, Zülfikar, “Elmalılı’nın Mealinde Çok Anlamlılık Problemine Yaklaşımı (Lafız-Mana 

İlişkisi)”, Diyanet İlmi Dergi, 51/3, 2015, ss. 57-77. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, es-Sünen, (7 Cilt), tahk. Şuayb 
el Arnûtî, Muhammed Kâmil Garhballı, Dâru Risâleti’l-Âlemiyye, Beyrut 2009. 

Ebû Süleyman, Şeyh Sabır Hasan Muhammed, “Emsâlü’l-Kur’ân”, çev. Mustafa Hocaoğlu, 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 12/1, 2012, ss. 257-268. 
Ebû Zehrâ, Muhammed, İslâm Hukuku Metodolojisi, terc. Abdulkadir Şener, Ankara 1979. 

Elmalı, Hüseyin, “Ebû Temmâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 10, TDV 

Yayınları, İstanbul 1994, ss. 241-243. 

 Emîn, Muhsin, A‘yânü’ş-Şîʿa, (12 Cilt), Dâru’t-Taâruf, Beyrut 1983. 
Endelüsî, İbn Atıyye, el-Muharrerü’l-Vecîz, Dâru’l-Hayr, Beyrut 2007. 

Eroğlu, Muhammed “Hâkim el-Cûşemi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 15, 

TDV Yayınları, İstanbul 1997, s. 185-187. 
Ersöz, İsmet, “Kur’ân ve İlmu Esbabi’n-Nüzûl”, Kur’ân ve Tefsir Araştırmaları 3, İstanbul 

2002, ss. 315-323. 

Erul, Bünyamin, “Übey b. Kâ‘b”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 42, TDV 
Yayınları, İstanbul 2012, ss. 272-274 

Esin, Emel, “Amuderya”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 3, TDV Yayınları, 

İstanbul 1991, ss. 98-99. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Herevî, Tehzîbü’l-Lüga, (15 Cilt), el-
Müessesetü’l-Mısriyyetü’l-Âmme, Kahire 1964. 

Fîrûzâbâdî, Ebû’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb b. Muhammed, el-Kâmûsü’l-

Muhît, Beyrut 1993. 
Gedik, Şerif, Keşşâf Tefsirine Göre Âyet ve Sûreler Arasındaki Münasebet ve Âhenk, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Erzurum 

2014. 
Güneş, Altın, Abdulbâkî ve Mehmet “Kur’ân’da “Gafûr” İsmi ve Geçtiği Âyetlerle İlgisi”, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 41, 2016, ss. 39-72. 

Hâlidî, Salâh Abdülfettâh, el-Beyân fî İʿcâzi’l-Kurʾân, Amman 1992. 

Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût b. Abdillâh el-Bağdâdî er-Rûmî, Mu‘cemü’l-Üdebâ, 

(7 Cilt), tahk. İhsan Abbas, Dâru’l-Garbu’l-İslâmî, Beyrut 1993. 

Hattsteın, Markus and Peter Delius, (edit.), İslam Sanatı ve Mimarisi, Literatür, (ty). 

Hıllenbrand, Robert, İslam Sanatı ve Mimarlığı, çev. Çiğdem Kafescioğlu, Homer Kitabevi, 
İstanbul 2005. 



 

   257 

 

Hodgson, Marshal G. S., Dünya Tarihinde İslâm, terc. Ahmet Kanlıdere, Yöneliş, İstanbul 

1997. 

Işık, Aydın, Vahiy ve Mu‘cize, Elis Yayınları, Ankara 2006. 
İbn Âşûr, Muhammed Tâhir, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr Mine’t-Tefsîr, (30 Cilt), Dâru’t-Tunûsiyye, 

Tunus 1984. 

İbn Battûta, Ebû Abdillâh Şemsüddîn (Bedrüddîn) Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed b. 
İbrâhîm el-Levâtî et-Tancî, İbni Battûta Seyehatnamesi, (2 Cilt), çev. A. Sait Aykut, 

Yapı Kredi Yayınlrı, İstanbul 2000. 

İbn Fûrek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen el-İsfahânî en-Nîsâbûrî, Mücerredü Maḳâlâti’ş-
Şeyh Ebi’l-Hasan el-Eşʿarî, thk. Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih, Mektebetu Sekâfe, 

Kahire 2005. 

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr el-

Bermekî el-İrbilî, Vefeyâtü’l-‘Ayân, (8 Cilt), thk. İhsan Abbâs, Dârü’s-Sadr, Beyrut 
1968. 

İbn Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Vâilî, el-Müsned, 

(50 Cilt), tahk. Şuayb el-Arnâut ve diğerleri, Müeessestü’r-Risâle, Beyrut 2009. 
İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim, Te’vîlü Müşkili’l-Kur’ân, thk. Seyyid 

Ahmet Safer, Daru’t-Türâs, Kahire 1983. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, Dâru’l-Hadâra, 
Riyad 2015. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-

Rüveyfiî, Lisânü’l-‘Arab, (15 Cilt), Daru’s-Sâdr, Beyrut (ty). 

İbn Teymiyye, Ebû’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-
Harrânî, et-Tefsîru’l-Kebîr, (3 Cilt), thk. Abdurrahman Samîra, Dâru’l-kütübi’l-İlmiye, 

Beyrut Ty.  

_____, Mukaddime fî ‘Usûli’t-Tefsîr, nşr. Adnân Zerzûr, Beyrut 1972. 
İbnü’l-Cevzî, Ebû’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, 

Nüzhetü’l-A‘yüni’n-Nevâzır fî ‘İlmi’l-Vücûhi ve’n-Nezâir, nşr. Muhammed Abdulkerim 

Kâzım er-Râdi, Beyrut 1987. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, el-

Kâmil fi’t-Târîh, (11 Cilt), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiye, Beyrut 1987. 

İbrahim, Lutpi, “az-Zamakhshari: His Life and Works”, İslami Araştırmalar, C. 19, 1980, ss. 

95-110. 
İlhan, Avni, “Amr b. Ubeyd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 3, TDV Yayınları, 

İstanbul 1991, ss. 93-94. 

İpek, Muhammet Selim, “Emevîler Döneminde Vaaz ve Dinî Kıssa”, Gümüşhane Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, VI/12, 2017, ss. 174-180. 

İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb, el-Müfredât fî 

Garîbi’l-Kurʾân, thk. Seyyid Muhammed Keydânî, Dâru’l-Ma’ârife, Beyrut (ty). 

_____, el-İ‘tikâdât, neşr. Şamran Aclî, Beyrut 1988. 
İshak, Ali Şevâh, Mu‘cemü Mûsannefâti’l-Kur’âni’l-Kerîm, (4 Cilt), Dâru’r-Rifâî, Riyad 

1983.  

İslamoğlu, Mustafa, Hayat Kitabı Kur’ân, (2 Cilt), Düşün Yayıncılık, İstanbul 2008. 
İşbîlî, Ebû Bekir Muhammed b. Hayr, el-Fihrist, thk. Muhammed Fuâd Mansûr, Dâru’l-

Kütübi’l-‘İlmiyye, Beyrut 1419/1998. 

İşler, Emrullah, “Zeccâc”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 44, TDV Yayınları, 
İstanbul 2013, ss. 173-174. 

Jahn, Karl, “Doğu ile Batı Arasında Bir Ortaçağ Kültür Merkezi Tebriz”, İslam Tetkikleri 

Dergisi, editör Tayyib Gökbilen, IV/3-4, 1971, ss. 29-32. 

Kâdî Abdulcebbâr, Ebü’l-Hasen Kâdı’l-kudât Abdülcebbâr b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-
Hemedânî, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, çev. M. Şerif Eroğlu-Ömer Aydın, Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2017. 

Kâdî, Abdulfettah, Esbâb-ı Nüzûl, terc. Sâlih Akdemir, Fecr Yayınları, Ankara 2016. 



 

   258 

 

Kandemir, M. Yaşar, “Emîrü’l-Mü’minîn fi’l-Hadîs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 11, TDV Yayınları, İstanbul 1995, s. 157. 

_____, “Mesel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 29, TDV Yayınları, İstanbul 
2004, ss. 297-299. 

Kara, Mustafa, “Kur’ân Kıssalarında Konu ve Kapsam Merkezli Bir Analiz”, İslâmî İlimler 

Dergisi, 9/1, 2014, ss. 69-102. 
_____, Bireysel ve Toplumsal Açıdan Kur’ân Kıssaları, Üniversite Yayınları, İstanbul 2018. 

Kara, Necati, Burhânuddin İbrâhim b. ‘Omer el-Bikâ’î ve Tefsîrindeki Metodu, Atatürk 

Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Erzurum 1981. 
Karaarslan, Nasuhi Ünal, “İbnü’s-Sikkît”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 21, 

TDV Yayınları, İstanbul 2000, ss. 210-211. 

Karaçam, İsmail, En Büyük Mu‘cize Kur’ân-ı Kerîm’in İlmî ve Edebî Sırları, İmaj, İstanbul 

2005.  
Karagöz, İsmail, “Fedâilü’l Kur’ân”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara 2015. 

_____, “Kısasu’l-Kur’ân”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 
Ankara 2015. 

_____, “Mübeyyen ve Mübeyyin”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara 2015. 
_____, “Tefsir”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2015. 

_____, “Vücûh ve Nezâir”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

Ankara 2015. 

Karagöz, Mustafa, “Dilin İşlevleri Açısından Kur’ân’ın Üslûbu”, Kahramanmaraş Sütçü 
İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 9, 2007, ss. 171-206. 

_____,“Vücûh ve Nezâir’in Terimleşme Süreci ‘Nezâir’in ‘Eş Anlamlılık’ Olarak 

Tanımlanması Sorunu”, İlim Yayma Vakfı Kur’ân ve Tefsir Akademisi-Kur’ân ve Tefsir 
Akademisi Araştırmaları, C. 1, 2009, ss. 441-475. 

Kehhâle, Ömer Rızâ, Mu’cemü’l Müellifîn Terâcimü Mûsannifi’l-Kütübi’l-‘Arabyye, (4 Cilt), 

İhyaü’t Türasi’l-Arabî , Beyrut 1993. 

Kermî, Zeynüddîn Mer‘î b. Yûsuf b. Ebî Bekr b. Ahmed b. Ebî Bekr, en-Nâsih ve’l Mensûh 
fil Kur’ân/Kur’ân’da Nâsih ve Mensûh, çev. Sami Ata Hasan, Eyüp Aslan, Hak 

Yayınları, İstanbul (ty). 

Kesler, Muhammed Fatih, “Mücâhid b. Cebr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 
31, TDV Yayınları, İstanbul 2006, ss. 442-443. 

Kırca, Celal, “Aksâmü’l Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 2, TDV 

Yayınları, İstanbul 1989, ss. 290-291. 
Kitapçı, Zekeriya, Tefsir ve Hadis İlminin Gelişmesinde Müslüman Türklerin Yeri, Yedi 

Kubbe, Konya 2008. 

Koca, Ferhat, “Mücmel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, 

İstanbul 2006, ss. 453-454. 
_____, “Müfesser”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, İstanbul 

2006, ss. 497-498. 

Koçak, Süleyman, “Tenâsübü’l-Kur’ân İlmi Açısından Kıyamet Sûre’nin İncelenmesi”, 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2/13, 2009, ss. 331-369. 

Köseoğlu, Nevzat, Türk Dünyası Tarihi ve Türk Medeniyeti Üzerine Düşünceler, Ötüken 

Yayınları, İstanbul 1989. 
Kummî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh, Me‘âni’l-Ahbâr, 

nşr. Ali Ekber el-Gıfârî, Beyrut 1990. 

_____, Tefsîru’l-Kummî, (2 Cilt), tsh. es-Seyyid Tayyib el-Cezâirî, Dâru’l-Kitâb, Kum-Îran h. 

1202. 

_____, ‘Uyûnu Ahbâri’r-Rızâ, (2 Cilt), Şebeketü’l-Fikir, Kum 1378.  

_____, Men Lâ Yahduruhü’l-Fakîh, (4 Cilt), Müessetü’l-Âlemî, Beyrut 1986. 



 

   259 

 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh, el-Câmi‘ Li-Ahkâmi’l-

Kur’ân, (24 Cilt), thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 

2006. 
Küleynî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Ya‘kûb b. İshâk er-Râzî, el-Fürûʿ Mine’l-Kâfî, (8 Cilt), 

Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmiyye, Tahran 1999. 

_____, el-Kâfî fî ʿİlmi’d-Dîn/el-Küleynî, (8 Cilt), Mensûrâtü’l-Fecr, Beyrut 2007.  
Lane, Andrew. J. A, Traditional Mu‘tazilite Qurʾân Commentary: The Kashshâf of Jār Allâh 

al-Zamakhsharî (d. 538/1144), Leiden 2006. 

Macdonald, D. B, “Kıssa”, İslam Ansiklopedisi, (13 Cilt), Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 
İstanbul 1977, ss. 771-774. 

Maden, Şükrü Tefsirde Haşiye Geleneği ve Şeyhzâde’nin Envârü’t-Tenzîl Hâşiyesi, İsam 

Yayınları, İstanbul 2015. 

Mahmoudi, Ghassem, “Tebriz Şehrinde ARâzî Kullanımı”, Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih 
Coğrafya Fakültesi, Coğrafi Bilimler Dergisi, 8/2, 2010, ss. 169-187. 

Makdisî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Bennâ eş-Şâmî el-

Beşşârî, Ahsenü’t-Takâsim fî Ma‘rifeti’l-Ekâlîm, Dâru’s-Sadr, Beyrut (ty). 
Mertoğlu, Mehmet Suat, “Ayyâşî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 1, İstanbul 

2016, ss. 151-152. 

_____, “Tabâtabâî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 39, TDV Yayınları, 
İstanbul 2010, ss. 306-308. 

_____, “Üslûbü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 42, TDV Yayınları, 

İstanbul 2012, ss. 382. 

_____, “Vücûh ve Nezâir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 43, TDV Yayınları, 
İstanbul 2013, ss. 141-143. 

Mevdûdî, Ebu’l A‘lâ, Tefhîmu’l-Kur’ân, (7 Cilt), terc. Muhammed Han Kayanî, Ysusf Karaca, 

Nazife Şişman, İsmail Bosnalı, Ali Ünal, Hamdi Aktaş, İnsan Yayınları, İstanbul 2005. 
Mübârek, Nazan el-Mübârek, ez-Zücâcî, Dâru’l-Fikr, 2. Baskı, Dımeşk 1404/1984. 

Müslim, Ebû’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî, el-Câmi‘u’s-Sahîh, (2 Cilt), Dâru 

Tayyibe, Riyad 2006. 

Nasr, Seyyid Hüseyin, “Allâme Tabâtabâî’nin Kısaca Hayatı”, el-Mîzân fî Tefsîri’l-Kur’ân, C. 
1, çev. Vahdettin İnce ve Sâlih Uçan, Kevser Yayınları, İstanbul 2012, ss. 7-9. 

Nebi, Mâlik b., Kur’ân-ı Kerim Mucizesi, terc. Ergun Göze, TDV Yayınları, Ankara 1991. 

Nedîm, Ebû’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya’kûb İshâk b. Muhammed b. İshâk, el-Fihrist, 
Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut (ty). 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî, es-Sünen, Dâru’l-Hadâra lin-Neşri ve’t-

Tevzi’, Riyad 2015. 
Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd, Medârikü’t-Tenzîl ve 

Hakâiki Te’vîl, (3 Cilt), Dâru’l-Kelime’t-Tayyib, Beyrut 1998.  

Nesefî, Ebü’l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Muhammed b. Mu’temid, Bahrü’l-Kelâm fî 

‘Akâ’idi Ehli’l-İslâm, tahk. Veliyyüdddin Muhammed Salih, Dımeşk 2000. 
Nisâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim, el-Müstedrek, (5 

Cilt), Dâru’l-Haremeyn li’t-Tabâ’ati ve’n-Neşri ve’t-Tevzî, Kâhire 1997. 

Okiç, M. Tayyib, Kur’ân-ı Kerimim Üslûp ve Kıraâti, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Yayınları, Ankara 1963. 

Okuyan, Mehmet, Çok Anlamlılık Bağlamında Kur’ân Sözlüğü, Düşün Yayıncılık, İstanbul 

2015.  
_____, Kısa Sûrelerin Tefsiri, (2 Cilt), Düşün Yayıncılık, İstanbul 2012. 

_____, Kur’an Meal-Tefsir, Haliç Üniversitesi Yayınları, 8. Baskı, İstanbul 2021. 

_____, Kur’ân’da Vücûh ve Nezâir-Çok Anlamlı Kelimeler ve Edatlar, Etüt Yayınları, Samsun 

2007. 
_____, Kur’ân-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, Düşün Yayıncılık, İstanbul (ty). 

_____, Vahiy-Evren-Hayat-Ahiret Bağlamında Yâsîn Sûresi, Üniversite Yayınları, Samsun 

2021. 
Oral, Rıfat, Kur’ân’ın Temel Konuları, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2020, s.18. 



 

   260 

 

Ömerî, Ahmed Cemâl, Mefhûmü’l-İʿcâzi’l-Kurʾânî Hatte’l-Karni’s-Sâdisi’l-Hicrî, Kahire 

1984. 

Öz, Mustafa, “Kuleynî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 26, Ankara 2002, ss. 
538-539. 

_____, “Muhammed el-Bâkir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 30, TDV 

Yayınları, İstanbul 2005, ss. 506-507. 
_____, “Tabersî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 39, İstanbul 2010, ss. 324-

325. 

_____, “Tûsî, Ebû Ca‘fer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 41, Ankara 2012, 

ss. 433-435. 

Özaydın, Abdülkerim, “Hârizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 16, TDV 

Yayınları, İstanbul 1997, ss. 217-220. 

Özbalıkçı, Mehmet Reşit, “Ebû Ali el-Fârisî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 
10, TDV Yayınları, İstanbul 1994, ss. 88-90. 

_____, “Sîbevehi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 37, TDV Yayınları, İstanbul 

2009, ss. 130-134. 
Özek, Ali, “Keşşâf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 25, TDV Yayınları, 

İstanbul 2002, ss. 329-330. 

____, “Kur’ân’da İlmu’l-Vucuh ve’n-Nazâir”, Kur’ân ve Tefsir Araştırmaları, 3/36, 14-15 
Ekim İstanbul 2000, ss. 360-366. 

____, Zemahşerî ve Arap Lügatçiliğindeki Yeri, Ensar Neşriyat, 2006.  

Özel, Ahmet “Nâînî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, 

İstanbul 2006, ss. 319-320. 

Özel, Recep Orhan, Keşşâf Tefsiri’nin Kur’ân İlimleri Yönünden İncelenmesi, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış Doktora Tezi, 2012. 

Özkan, Hâlit, vd., “Suyûtî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 38, İstanbul 2010, 
ss. 188-198. 

Öztürk, Mustafa, “Kur’ân Kıssaları Bağlamında İsrâiliyyât Meselesine Farklı Bir Yaklaşım”, 

İslâmî İlimler Dergisi, 9/1, 2014, ss. 11-68. 

Öztürk, Mustafa ve Mehmet Suat Mertoğlu, “Zemahşerî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, C. 44, TDV Yayınları, İstanbul 2013, ss. 235-238. 

Paçacı, İbrahim, “Mücmel”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

Ankara 2015. 
____, “Sebeb-i Nüzûl”, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 

2015. 

Pedersen, Johs, “Kasem”, İslam Ansiklopedisi, C. 6, Milli Eğitim Bakanlığı, İstanbul 1977, ss. 
374-378. 

Pezdevî, Ebû’l-Hasen Ebû’l-Usr Fahrü’l-İslâm Alî b. Muhammed b. el-Hüseyn b. Abdilkerîm, 

Kenzü’l-Vüsûl İlâ Ma‘rifeti’l-Usûl, (ty). 

Polat, Fethi Ahmet, İslâm Tefsir Geleneğinde Akılcı Söyleme Yöneltilen Eleştiriler, İz 
Yayıncılık, İstanbul 2007. 

Polat, Selahattin, “Esbab-ı Nüzûl Üzerine”, I. Kur’ân Haftası Kur’ân Sempozyumu, Fecr 

Yayınları 38, (03-05 Şubat 1995), ss. 110-117. 
Râzî, Ebû Abdillâh (Ebû’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn Taberistânî, 

Mefâtîhu’l-Ğayb, (32 Cilt), Dâru’l Fikr, Beyrut 1981. 

Rızvı, Sajjad H. – BDAIWI, Ahad, ‘Allâma Tabâtabâî, Nihâyat al-Hikma”, The Oxford 
Handbook of Islamic Philosophy, edit. Khaled el-Rouayhe – Sabine Schmidtke, 

(Chapter 29), ss. 654-675. 

Rummânî, Hattâbî ve Abdülkâhir Cürcânî, Selâsü Resâʾil fî İʿcâzi’l-Kur’ân , Dâru’l-Meârif, 

Kahire 1976. 
Sâmirâî, Fâdıl Sâlih, ed-Dirâsâtü’n-Nahviyye ve’l-Lügaviyye ‘Inde ez-Zemahşerî, Dâru’n-

Nezîr, Matba‘atü’l-İrşâd, Bağdâd-1390/1971. 



 

   261 

 

Sarı, Mehmet Ali, “Harf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 26, TDV Yayınları, 

İstanbul 1997, ss. 163-165. 

Sarı, Mevlüt, Türkish English Arabic Persian, Gonca Yayınevi, İstanbul (ty). 
Sarıçam, İbrahim ve Seyfettin Erşahin, İslâm Medeniyeti Tarihi, TDV Yayınları, Ankara 2017. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed, Mîzânü’l-Usûl fî 

Netâici’l-‘Ukûl, nşr. M. Zekî Abdülber, Katar 1984. 
Semerkandî, Ebû’l-Leys İmâmü’l-Hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm, Tefsîrü’l-

Kur’ân’il-Kerîm/Tefsîru Ebi’l-Leys es-Semerkandî, (3 Cilt), thk. Ali Muhammed 

Muavvız, Âdil Ahmed Abde’l-Mevcûd ve Zekeriyya Abde’l-Mecîdü’n-Nûnî, Dâru’l-
kütübi’l-‘İlmiye, Beyrut 1993. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed, el-Usûl, (2 Cilt), thk. 

Ebû’l-Vefâ el-Efgānî, Dâru’l Kütübi’l-‘İlmiye, Beyrut 1393.  

Serinsu, Ahmed Nedim, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Esbâb-ı Nüzûl’ün Rolü, Şule Yayınları, 
İstanbul 1994. 

Shahavatov, Sabuhi “Şî‘a’nın Esbâb-ı Nüzûl Anlayışı”, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. 47, 2014, ss. 107-118. 
Sönmez, Selami, “Ebû’l-Kâsım Mahmûd Zemahşerî ve Eseri Mukaddimetü’l-Edeb’in 

Didaktik Değeri”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, C. 40, 

2009, ss. 147-169. 
Süyûtî, Ebû’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî, ed-

Dürrü’l-Mensûr, (8 Cilt), Dâru’l-Fikir, Beyrut 2011. 

_____, el-İtkan fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, Mektebetü’s-Sekâfiyye, Beyrut 1973. 

_____, Lübâbü’n-Nükûl fî Esbâbi’n-Nüzûl, thk. Halid Abdülfettah Şiblî, ‘Âlemü`l-Kütüb, 
Beyrut 2002. 

Şâban, Zekiyyuddin, İslâm Hukuk İlminin Esasları, çev. İbrahim Kâfi Dönmez, TDV 

Yayınları, İstanbul 2013, s. 364. 
Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs, er-Risâle, Mısır 1938. 

Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî el-Gırnâtî, el-Muvâfakât, (6 Cilt), 

Dâru İbn. Affân, Suûdi Arabistan 1997. 

Şen, Ziya, “Reşid Rıza ve Tabatabâî’nin Tefsirlerindeki Mukaddimelerinin Karşılaştırılması” 
Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 29, 2009, ss. 95-122. 

Şengül, İdris, “Kıssa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 25, TDV Yayınları, 

İstanbul 2002, ss. 498-501. 
_____, Kur’ân Kıssaları Üzerine, Işık Yayınları, İzmir 1995, ss. 44-45. 

Şensoy, Sedat, “Rummânî, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 35, TDV Yayınları, 

İstanbul 2008, ss. 242-244. 
Şeşen, Ramazan, “Câhız”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 7, TDV Yayınları, 

İstanbul 1993, ss. 20-24. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-San’ânî el-Yemenî, 

Fethu’l-Kadîr, Dâru’l-Maârife, Beyrut 2007. 

Tabâtabâî, Muhammed Hüseyin b. Muhammed b. Muhammed Hüseyin, el-Mîzân fî Tefsîri’l-

Kur’ân, (22 Cilt), thk. Hüseyin el-Âlâ, Müessesetü İlâmi li’l-Matbuât, Beyrut 1997. 

_____, İslam’da Kur’ân, çev. Ahmed Erdinç, Bir Yayıncılık, İstanbul 1988. 
_____, Şîa Der İslâm, çev. Kadir Akaras, Abbas Akyüz, Kevser Yayınları 6, İstanbul 2016. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-’Âmülî el-Bağdâdî, Câmi‘u’l-Beyân ‘an 

Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, (26 cilt), thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, Dâru’l Hicr, 
Kahire 2001.  

Tabersî, Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl, Mecma‘u’l-Beyân 

fî Tefsîri’l-Kur’ân, (10 Cilt), Dâru’l-‘ulûm, Beyrut 2005. 

Taneri, Aydın, “Cürcâniye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 14, TDV Yayınları, 
İstanbul 1996, ss. 321-323. 

Taştekin, Ali, “İnsan, Dil ve Kur’ân”, The Journal of International Lingual, Social and 

Educational Sciences, 4/2, 2018, ss. 153-164. 



 

   262 

 

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-

Horâsânî, el-Makâsıd, çev. İrfan Eyibil, TYEKB Yayınları, İstanbul 2019. 

Tihrânî, Muhammed el-Hüseynî, eş-Şemsü’s-Sâti’a, Arapça terc. ‘Abbâs Nureddin, 
Abdürrahim Mübarek, İran 2008. 

Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa b. Sevre (Yezîd), es-Sünen, (6 Cilt), nşr. Beşşâr Avvâd 

Ma’rûf, Dâru’l-Garbi’l-İslâmiyye, Beyrut 1996. 
Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî, Tehzîbü’l-Ahkâm fî Şerhi’l-Mukniʿa, (10 

Cilt), Dâru’l-Kütübi’l-İslâmiye, Tahran 1385. 

Uçar, Kerim, Şi’a Âlimleri Biyografisi, (4 Cilt), Ulubeyt Yayınları, Berlin-Almanya 2008.  
Uğur, Mücteba, “Vaaz, Kıssacılık ve Hadiste Kussâs”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 28, 1986, ss. 291-326. 

Ulûtürk, Veli, “Kur’ân-ı Kerîmde Meseller (Emsâlü’l-Kur’ân)”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. 11, 1993, ss. 74-110.  
Üzüm, İlyas, “İbn Bâbeveyh, Ebü’l-Hasan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 19, 

İstanbul 1999, ss. 344-345. 

Vâhidî, Ebû’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nisâbûrî, Esbâbü’n-Nüzûl, nşr. Kemâl 
Besyûnî Zağlûl, Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiye, Beyrut 1991. 

Wensinck, Arent Jan, el-Mu‘Cemü’l-Müfehres li-Elfâzi’l-Hadîsi’n-Nnebevî, (7 Cilt), thk. 

Muhammed Fuâd Abdülbâkî, Mektebetu Berîl, 1936. 
Yaldızlı, Hasan, “Vücûh ve Nezâir Hakkında Yapılan Tanımlara Dair Bir Değerlendirme”, 

İslâm Araştırmaları Dergisi, C. 31, 2014, ss. 1-31. 

Yaşar, Hüseyin, “Selçuklular Devrinde Akılcı Bir Müfessir Zemahşerî ve Düşünce 

Dünyamıza Etkisi”, İslâmî İlimler, C. 1, 2013, ss. 1-14. 
Yavuz, Mehmet, “İbn Cinnî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 19, TDV 

Yayınları, İstanbul 1999, ss. 397-400. 

Yavuz,Yusuf Şevki, “Esam, Ebûbekir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 11, 
TDV Yayınları, İstanbul 1995, ss. 353-355. 

_____, “İ‘câzü’l-Kur’ân ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 21, TDV Yayınları, 

İstanbul 2000, ss. 403-406. 

_____, “Müteşâbih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, 
İstanbul 2006, ss. 204-207. 

_____, “Sarfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 36, TDV Yayınları, İstanbul 

2009, ss. 140-141. 
Yayla, Mansur, İbn Âşûr ve Tabâtabâî Tefsirlerinin Bazı Tefsir Problemleri Açısından 

Mukayesesi,Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Erzurum 2019.  
Yazıcı, Ahmet, Klasik-Modern Yorum Açısından Bilmen ve Ateş Tefsirlerinin Mukâyesesi, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış Doktora Tezi, 

2011. 

Yazıcı, Hüseyin, “Hikâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 17, TDV Yayınları, 
İstanbul 1998, ss. 479-485. 

Yazıcı, İshak, “Nüzûl Sebeplerini Bilmenin Kur’ân Tefsirindeki Yeri ve Önemi”, Ondokuz 

Mayıs İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 2, 1987, s. 117. 
Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’ân Dili, (10 Cilt), haz. İsmail Karaçam, 

Emin Işık, Nusrettin Bolelli, Abdullah Yücel, Zehraveyn Yayıncılık, İstanbul 1992. 

Yerinde, Adem, “Müşkilü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 32, TDV 
Yayınları, İstanbul 2006, ss. 164-167. 

Yetkin, Suud Kemal, İslam Mimarisi, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara 1965. 

Yılmaz, Mehmet Faik, “Münâsebâtü’l-Âyât ve’s-Süver”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 31, TDV Yayınları, İstanbul 2006, ss. 569-571. 
Yılmaz, Mûsa Kâzım, “el-Mîzân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 30, TDV 

Yayınları, İstanbul 2005, ss. 213-214. 

Zavalsız, Halit, “Kur’ân İlimlerinden el-Vücûh ve’n-Nazâir”, Tarih Kültür ve Sanat 
Araştırmaları Dergisi, 4/4, 2015, ss. 6392. 



 

   263 

 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî, Tâcü’l-‘Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, (40 Cilt), thk. Abdüssettâr 

Ahmed Ferrâc Matbaatü’l Hukûme, Kuveyt 1965. 
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân et-Türkmânî el-Fârikî ed-

Dımaşkî, Mîzânü’l-İ‘tidâl fî Nakdi’r-Ricâl, (8 Cilt), nşr. Ali Muhammed Muavvaz ve 

Âdil Ahmed Abdülmevcûd, Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, Beyrut 1995. 
_____, Siyeru Â‘lâmi’n-Nübelâ, (26 Cilt), thk. Şuayb el-Arnaut, Muhammed N. el-Araksûsî, 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1985. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin, et-Tefsir ve’l-Müfessirûn, (3 Cil), Kâhire 1976. 
Zemahşerî, Allâme Cârullah Ebû’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî, el-

Keşşâf ‘an Hakâikı Gavâmizi’t-Ttenzîl ve ‘Uyûni’l-Ekâvi’l fî Vucûhi’t-Te’vîl, (4 Cilt), 

thk. Muhammed Abdüsselam Şahin, Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, Beyrut 1971. 

_____, Esâsü’l-Belâğa, (2 Cilt), Dâru’l Kütübi’l-‘İlmiyye, Beyrut 2009. 
Zerkeşî, Bedreddin Muhammed b. Abdullah, el-Burhân fî ‘Ulûmi`L-Kur`Ân, thk. Muhammed 

Ebü`l-Fazl ed-Dimyâtî, Dâru’l Hadîs, Mısır 2006. 

Zürkânî, Muhammed Abdülazîm, Menâhilü’l-‘İrfân fî ‘Uulûmi’l-Kur’ân, thk. Fevvâz Ahmed 
Zemerlî, Dâru’l-Kitâbu’l Arabiyye, Beyrut 1995. 

 

 
 

 

 

 
 

 



264 

 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

Şafak ÇATAL, 1980 yılında Sinop Boyabat İmam Hatip Lisesi’ni bitirdi. 2009 

yılında Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nden mezun oldu. 2014 yılında Samsun 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri 

Anabilim Dalı İslam Mezhepleri Bilim Dalında “Ebû’l-Muîn en-Nesefî’nin İman ve 

Tekfir Anlayışı” başlıklı çalışma ile Yüksek Lisansını, 2022 yılında da “el-Keşşâf ve 

el-Mîzân Adlı Tefsirlerin Kur’ân İlimleri Açısından Mukayesesi” başlıklı çalışması ile 

doktorasını tamamladı.  

Diyanet İşleri Başkanlığında İmam Hatip olarak göreve başladıktan sonra 

Başkanlığın çeşitli kademelerinde Memur, Şef, Eğitim Uzmanı ve Şube Müdürü 

olarak görev yaptı. Uzun sûreli olarak Kuzey Kıbrıs Türk Cumhuriyeti ve Almanya’da 

din görevlisi olarak görevlendirildi. Almanya Köln Üniversitesinde Mastır, Heidelberg 

Üniversitesinde Doktora çalışmalarında bulundu. Ancak görev sûresinin bitmesi 

nedeniyle çalışması yarıda kaldı. Hali hazırda Diyanet İşleri Başkanlığının taşra 

teşkilatında Şube Müdürü olarak görev yapan Şafak ÇATAL, iyi derecede Almanca 

ve Arapça bilmektedir. Temel ilgi alanları; inceleme ve araştırma yapmak, kitap 

okumak, sosyal içerikli aktivitelerde bulunmaktır. 

 

ORCID: 0000-0002-6451-3871 

 

 

 


