
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MAYIS 2022

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

DOKTORA TEZİ 

Aras KAHRAMAN 

 

Mimarlık Anabilim Dalı 

Mimarlık Tarihi Programı 

 

 

 

 

İRAN’DA MODERNİZASYON, ULUS İNŞASI VE  

MİMARİ ARAÇSALLAŞTIRMA (1848-1941) 
 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MAYIS 2022 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

DOKTORA TEZİ 

Aras KAHRAMAN 

(502172101) 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Murat GÜL 

 

İRAN’DA MODERNİZASYON, ULUS İNŞASI VE  

MİMARİ ARAÇSALLAŞTIRMA (1848-1941) 
 

 

Mimarlık Anabilim Dalı 

 

Mimarlık Tarihi Programı 

 

 

 

 



ii 

 

 

 

 

  

Free Hand

Free Hand



iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Tez Danışmanı :  Prof. Dr. Murat GÜL   .............................. 

 İstanbul Teknik Üniversitesi  

Jüri Üyeleri :  Prof. Dr. Aygül AĞIR   ............................. 

İstanbul Teknik Üniversitesi 

Prof. Dr. Ece CEYLAN BABA  .............................. 

Yeditepe Üniversitesi 

Doç. Dr. M. Çağhan KESKİN  .............................. 

İstanbul Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Bilge AR                .............................. 

İstanbul Teknik Üniversitesi 

 

Teslim Tarihi  :   20 Nisan 2022 

Savunma Tarihi  :   20 Mayıs 2022 

İTÜ, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nün 502172101 numaralı Doktora Öğrencisi Aras 

KAHRAMAN, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine getirdikten 

sonra hazırladığı “İRAN’DA MODERNİZASYON, ULUS İNŞASI VE MİMARİ 

ARAÇSALLAŞTIRMA (1848-1941)” başlıklı tezini aşağıda imzaları olan jüri önünde 

başarı ile sunmuştur. 



iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Perinaz’a, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

Joann Wolfgang von Goethe “her sorunun çözümünde başka bir sorunun belirdiğini” 

söyler. Mevlana Celaleddin Rumi evrensel insan tanımlamasında “kökünden 

uzaklaşan insanın tekrar kökünden koptuğu noktaya geri döneceğini” açıklar. Dünyada 

bir çok ülkede gerçekleşen ulus inşası uygulamaları modern müessese ve araçların 

aracılığıyla çok çekişmeli ve gerilimli süreçleri doğurmuştur. Bu süreçler otoriteler 

tarafından uluslaşma sorunsalına çözüm bulma arayışları olarak nitelendirilseler de 

sınıfsal, cinsiyet, inançsal ve etno-kültürel eşitsizliklerini de doğurmuşardır. Bu 

süreçlerin vuku bulmasında modernizasyon araçları olarak mimari/kentsel ürünler 

öncü rol üstlenirler. Bu bakımdan çok hadiseli, radikal ve ilginçlerle dolu olan İran’ın 

uluslaşma sürecinde beliren bu eşitsizliklerin oluşmasında mimari/kentsel ürünlerin 

üstlendiği rolü irdelemek tez konusunu seçip belirlemede başlıca güdüleyici etmen 

oldu. 

Çalışma sürecinde tezin ilerlemesine yönlendirici ve yapıcı katkılar sunan tez 

danışmanım Prof. Dr. Murat GÜL’e en içten teşekkürlerimi sunarım. Çok değerli 

görüş ve önerileriyle çalışmanın bütün aşamalarında desteklerini esirgemeyen tez 

izleme komitesi üyeleri Prof. Dr. Aygül AĞIR ve Prof. Dr. Ece CEYLAN BABA’ya 

ayrıca teşekkür ederim.  

Yaşamım boyunca her zaman maddi ve manevi olarak yanımda olan annem ile 

babama, lisansüstü eğitimim boyunca görüşlerinden yararlandığım arkadaşlarıma,  zor 

koşullarda beni destekleyen kayınbabama ve tez sürecim boyunca gece gündüz sabırla 

yanımda olan ve en az benim kadar yıpranan eşim Perinaz ALYARI’ye minettarlığımı 

bildirir ve şükranlarımı sunarım. 

 

 

Nisan 2022  Aras KAHRAMAN 

)Mimar Yüksek( 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÖNSÖZ 



viii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

Sayfa 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... vii 
İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... ix 

KISALTMALAR ...................................................................................................... xi 
ŞEKİL LİSTESİ ...................................................................................................... xiii 
ÖZET ........................................................................................................................ xix 
SUMMARY ............................................................................................................. xxi 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 
1.1 Kuramsal ve Kavramsal Tartışma ...................................................................... 3 

1.1.1 Millet ve milliyetçilik .................................................................................. 3 
1.1.2 Mimari araçsallaştırma ................................................................................ 5 
1.1.3 Modernizasyon ............................................................................................ 8 

1.2 Yöntem ............................................................................................................. 11 
1.3 Tezin Önemi ve Literatüre Katkısı ................................................................... 14 

1.4 Literatür Özeti .................................................................................................. 16 

2. GELENEKSEL İRAN VE KAÇAR DEVRİ ..................................................... 21 
2.1 Kaçar Devri Öncesi Batıyla İlk Temaslar ........................................................ 21 
2.2 Eokonomik ve Kültürel Yapı ........................................................................... 25 

2.3 Siyasal Yapı ...................................................................................................... 28 
2.4 Batı İle Temaslar, Modernizasyon Girişimleri ................................................. 35 

2.4.1 Veliaht Abbas Mirza ve Muhammed Şah devri (1799-1848) ................... 35 

2.5 Nasıreddin Şah Devri (1848-1896) .................................................................. 46 
2.5.1 Oryantalist Aryanist/milliyetçi zihniyetin mimari söylemlere girmesi ..... 49 

2.5.2 Gayri-müslim zümrenin etkisiyle oluşan milliyetçi ortam ........................ 57 
2.5.3 Nasıreddin Şah devri modernizasyon girişimleri ve mimari/kentsel kültür 

çıktıları (1848-1896) .......................................................................................... 64 
2.6 Nasıreddin Şah Dönemi Sonrası (1896-1925) ............................................... 122 

2.6.1 Muzaffereddin Şah Devri ........................................................................ 122 

2.6.2 Meşrutiyet devri: ulus-devlet kurulşu doğrultusunda soycu ortam ve 

mimari kültür .................................................................................................... 127 

3. PEHLEVİ DEVRİ: ULUS-DEVLET İNŞASI, ARKAİZM VE MİMARİ 

ARAÇSALLAŞTIRMA ......................................................................................... 137 
3.1 Rıza Han’ın 1921 Darbesi ve Kaçar Devletinin Yıkılışı ................................ 137 
3.2 Pehlevi Devletinin Kuruluşu ve Yeni İran Ulus-devletinin İnşası ................. 140 

3.2.1 Birinci Pehlevi dönemi modernizasyon ve kültür inşası ......................... 141 
3.2.2 Milliyetçilik: üstün Aryan ırkı ve madun ötekiler ................................... 145 
3.2.3 Çağdaşlaştırma: görünümün inşası.......................................................... 152 

3.3 Yıkarak İnşa Etmek: Ulus İnşası ve Mimari Araçsallaştırma ........................ 159 
3.3.1 Encümen-i Asâr-ı Milli: ulusu inşa etmek için arkaizm ......................... 160 

İÇİNDEKİLER 



x 

 

3.3.2 Encümen-i Asâr-ı Milli: Firdevsi’nin anıt-mezarı ve bininci yaş günü 

kongresi ............................................................................................................ 168 
3.3.3 Milli Mimari: eskiyi yıkarak arkaik İran’ı canlandırmak ........................ 181 
3.3.4 Kitleyi biçimlendirmek ve yönetmek: Nazi ve Faşist mimari etkileri .... 204 

3.3.5 Uluslararası Üslup: ilerilik temsili olarak mimari üslup ......................... 230 

4. DEĞERLENDİRME .......................................................................................... 239 
5. SONUÇ ................................................................................................................ 247 
KAYNAKLAR ........................................................................................................ 253 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 281 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

HU                  : Harvard University 

EAM : Encümen-i Asâr-ı Milli 

İİCMK : İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri 

SIA : Smithsonian Institution Archives 

TP                  : Tehran Projects 

TNPL             : The New York Public Library Digital Collections 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KISALTMALAR 



xii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

 

Sayfa 

Şekil 2.1 : Abbas Mirza Nizam-ı Cedid reformları kapsamında İngiliz ve Fransız 

askeri danışmanlarla  Azerbaycan’da modern ordu kurmak girişiminde 

bulunmuştu. ........................................................................................... 36 

Şekil 2.2 : Kensington Bahçesi’nin Albert Memorial Asia Grubunda bulunan ve 1868 

yılında John Henry Foley tarafından yapılan Mirza Salih Şirazi’nin 

heykeli. .................................................................................................. 43 

Şekil 2.3 : Hindistan Parsi Zerdüştlerinden ve Birleşik Krallık’a bağlı olan Maneckji 

Limji Hataria İran’da oluşan Fars milliyetçiliğinin ciddi 

finansörlerindendi. ................................................................................ 47 

Şekil 2.4 : Henry Rawlinson tarafından çözümlenen Bistun taş yazıtı ve Zerdüşt 

Tanrısı’nı temsil eden Faravahar simgesi . ........................................... 51 

Şekil 2.5 : Eugene Flandin ve Pascal Coste’ tarafından hazırlanan Persepolis’teki 

Apadana Sarayı’nın rekonstrüksiyonu. ................................................. 52 

Şekil 2.6 : Dieulafoy “Kiros Kabartması” olarak adlandırdığı kalıntıdaki figürün 

yüzünü Ari ırkının ideal insan modeline benzetmişti. .......................... 54 

Şekil 2.7 : Dieulafoy’un ziyaret ettiği tarihlerde “Taht-ı Mader-i Süleyman” olarak 

bahsettiği bina daha sonraki tarihlerde Ahamenid kralı Kiros’un mezarı 

olarak adlandırılacaktı. .......................................................................... 55 

Şekil 2.8 : Chipiez ve Perrot “History of Art in Persia” adlı eserinde Ahamenid-Sasani 

mimari kalıntılarındaki kullanılan yapım tekniği, oranları, malzemeleri 

ve önerdiği yeni rekonstrüksiyon plan ve cephe çizimleriyle sunmaya 

çalışır. .................................................................................................... 56 

Şekil 2.9 : Fırsatüddevle’nin Asar-ı Ecem kitabındaki Persepolis kalıntılarından 

çizdiği bir resim..................................................................................... 62 

Şekil 2.10 : Fırsatüddevle’nin “Meşhed-i Mader-i Süleyman” dediği ve bugün Kiros 

kabri olarak bilinen binadan çizdiği resim. ........................................... 63 

Şekil 2.11 : Solda: Kirman’daki Kebuter Han Kervansarayı’ının telgraf hatlarının 

telleri için depo olarak kullanılması, Sağda : Yerel halkın ilkel 

yöntemlerle işçi olarak çalışması. ......................................................... 66 

Şekil 2.12 : Nasıreddin Şah’ın 1838 yılı Erivan’a yaptığı seyahat Muhammed İsmail 

Nakkaşbaşı’nın minyatür çiziminde yer almaktadır. Üstteki minyatür: 

Erivan şehri ve surları. Ortadaki minyatür: Rus İmparatou I. Nikolay’ın 

yedi yaşındaki veliaht Nasıreddin’i kucağına alarak Kaçar heyetiyle 

görüşmesi. Alttaki minyatür: Erivan surları dışında Kaçar heyetinin 

çadırlarda konaklamasını aktarmaktadır. .............................................. 72 

Şekil 2.13 : 1840’lı yıllarda Erk Hükümet Kalesi’nin içinde yer alan ve daha sonraki 

tarihlerde Erk Meydanı olarak adlandırılacak olan Şah Meydanı Flandin 

tarafından çizilmişti. .............................................................................. 73 

Şekil 2.14 : Jules Laurens tarafından çizilen Şah Meydanı. ...................................... 75 

Şekil 2.15 : Ilya Nikolayevich Berezin’in 1852 yılında hazırladığı haritası. ............ 76 

ŞEKİL LİSTESİ 



xiv 

 

Şekil 2.16 : August Karl Krziz’in 1857 yılında hazırlamış olduğu Tahran haritası. . 78 

Şekil 2.17 : Şemsül-imare binası ve ortasındaki saat kule. ........................................ 84 

Şekil 2.18 : Şemsül-İmare binası yapıldığı tarihlerde Tahran silüetini büyük ölçüde 

etkilemişti. ............................................................................................. 85 

Şekil 2.19 : Devlet Tekyesi’nin iç mekanı ve Şebih Hani merasimi. ........................ 87 

Şekil 2.20 : Devlet Tekyesi’ndeki merasimler kadınları erkeklerle birlikte ilk kez bir 

toplumsal etkinlikte bir araya getiriyordu. ............................................ 88 

Şekil 2.21 : Badgir Köşkü. ......................................................................................... 90 

Şekil 2. 22 : Nasıreddin Şah ve Franz Joseph. ........................................................... 95 

Şekil 2.23 : 1873 Viyana Uluslararası Sergisi İran Pavyonu. .................................... 96 

Şekil 2.24 : Bab-ı Hümayun veya Almasiye Caddesi’ne Nasıreddin Şah’ın birinci 

seyahati sonrasında etrafındaki ağaçlandırmalar ve dükkanlar vasıtasıyla 

çağdaş görünüm kazandırılmaya çalışılmıştı. ....................................... 97 

Şekil 2.25 : 1878 Paris Uluslararası Sergisi İran Pavyonu. ..................................... 102 

Şekil 2.26 : Şeref Gazetesi Nsıreddin Şah tarafından Tuğrul Bey mezarının tamir 

ettirilmesini önemli bir gelişme olarak kaydetmişti. ........................... 104 

Şekil 2.27 : Tophane Meydanı ve kuzeydoğusundaki Lalezar Kapısı. .................... 106 

Şekil 2.28 : İran-İngiliz Emperyal Bankası binası. .................................................. 106 

Şekil 2.29 : Tophane Meydanı’nda gerçekleşen bir askeri tören ve Devlet Kapısı. 107 

Şekil 2.30 : 1891 yılı Tahran Haritası ve Tophane Meydanı. .................................. 108 

Şekil 2.31 : Baharistan Köşkü veya Meclis-i Şura-i Milli binası ............................ 109 

Şekil 2.32 : Nasıreddin Şah Korhane’de yapılan bornz heykelinin önünde. ........... 110 

Şekil 2.33 : Bağşah’ın ortasına dikilen Nasıreddin Şah heykeli. ............................. 111 

Şekil 2.34 : Mescid-i Mübârek-i Nasıri veya Nasıri Camii’nin inşaatı henüz devam 

ederken caminin açılışı Nasıreddin Şah tarafından gerçekleşmişti. .... 113 

Şekil 2.35 : Şeref Gazetesi 1889 Paris Uluslararası Sergisi’ndeki Eiffel Kulesi’nin 

resmini paylaşmıştı. ............................................................................. 114 

Şekil 2.36 : 1889 Paris Uluslararası Sergisi’ndeki İran pavyonu. ........................... 116 

Şekil 2.37 : Solda: Flandin tarafından çizilen Servistan Sarayı rekonstrüksiyonu. 

Sağda: Chipiez’in Persepolis’teki Darius Sarayı’na önermiş olduğu dişli 

saçaklık rekonstrüksiyonu. .................................................................. 116 

Şekil 2.38 : İmaret-i Hâbgah .................................................................................... 118 

Şekil 2. 39 : Nasıreddin Şah’ın kendisi tarafından Osmanlı sultanı II. Abdülhamid’in 

gönderdiği hediyeler için özel olarak tasarlanan Ubeyz Köşkü. ......... 118 

Şekil 2.40 : 1891 yılı Abdülgaffar Necmülmülk Tahran Haritası. .......................... 119 

Şekil 2.41 : Meşk Meydanı İmaret-i Kazakhane. .................................................... 126 

Şekil 2.42 : Berlin’de Birinci Dünya Savaşı esnasında Hasan Takizade tarafından 

çıkarılan Kaveh Dergisi’nin kapağında Fars şairi Firdevsi’nin 

Şehname’sindeki efsanevi kahramanlardan olan Kaveh’nin 

bayraktarlığıyla halkın mevcut düzene isyanı resmedilmişti. Resimde 

Eugene Delacroix’nın “Halka Yol Gösteren Özgürlük” tablosunun aksine 

burada bayraktarlığı bir erkek temsil eder. .......................................... 132 

Şekil 2. 43 : 1913 Ghent Uluslararası Sergisi İran pavyonu. ................................... 133 

Şekil 2.44 : Tahran’da 1917 yılında Zerdüşt milletvekili Erbab Keyhüsrev Şahruh’un 

girişimleriyle inşa edilen Zerdüşt Adrian Mabedi. .............................. 133 

Şekil 2. 45 : Mumbai’de 1891 yılında inşa edilen Sett Adrian Ateşkedesi. ............ 134 

Şekil 3.1 : İranşehr Dergisi’nin bütün kapak fotoğraflarında arkaik Fars 

milliyetçiliğinin meşruiyet ayağı olan İslamiyet öncesi Ahamenid-Sasani 

mimari kalıntılarına yer verilmişti. ...................................................... 146 



xv 

 

Şekil 3.2 : İranşehr Dergisi Persepolis’teki kalıntılarını Farsçı söylemin gelişmesi 

yolunda araçsallaştırıyordu. Resimde en tepede Zerdüşt tanrısının 

simgesi olan Faravahar’in simgesi aşağıdaki şiirle birlikte 

kutsallaştırılmıştır. ............................................................................... 147 

Şekil 3.3 : Kerim Tahirzade’nin İranşehr Dergisi’ndeki düzenlenen yarışma için 

çizdiği resim. ....................................................................................... 148 

Şekil 3.4 : Molla Nasreddin Dergisi’ndeki paylaşılan çizimler o dönemde en 

yapısökücü kültürel içerikli konulara dokunuyordu. .......................... 153 

Şekil 3.5 : İttilaat Gazetesi ilk kadın avukatının resmini soprcu kadınlarların neşeli 

pozlarıyla birlikte paylaşmıştı ............................................................. 154 

Şekil 3.6 : Pars Yıllığı diploma töreninin ayrıntılarını resimleriyle birlikte paylaşmıştı. 

Yukarıdaki resim: Rıza Şah Danişsera binasının girişinde modern 

kıyafetli kadınların saygı duşuyla poz vermektedir. Ortadaki resim: Rıza 

Şah’ın eşi ve kızları modern kıyafetlerle diploma töreninde. Aşağıdaki 

resim: Danişsera binası. ...................................................................... 156 

Şekil 3.7 : Belediye Dergisi “Dün” başlığı altında İran’daki yöresel şapka modellerini 

“Bugün” başlığı altındaki Pehlevi şapkasıyla kıyaslıyordu. ............... 158 

Şekil 3.8 : Halkın kanaat önderleri olarak milletvekilleri modern kıyafet ve Ferengi 

şapkalarıyla Otak-ı Ticaret Dergisi’nin 1935 yılındaki sayılarının birinde 

poz vermektedirler. ............................................................................. 158 

Şekil 3.9 : Encümen-i Asâr-i Milli’nin 9 Eylül 1926 tarihindeki toplantısına katılan 

üyeleri. ................................................................................................. 161 

Şekil 3.10 : Ernst Herzfeld’in taş sanduka içinde bulduğu Simin ve Zerrin adlı yazıtlar 

dünyada büyük ses getirmişti. ............................................................. 164 

Şekil 3.11 : Kerim Tahirzade’nin Firdevsi mezarı için yaptığı tasarım. ................. 172 

Şekil 3.12 : Uygulamadaki yapım tekniği eksikliğinden dolayı Andre Godard’ın 

Firdevsi anıtı tasarımındaki örtüde çatlaklar oluşmuştu. .................... 173 

Şekil 3.13 : Kerim Tahirzade’nin nihai tasarımı başarıyla uygulanır. ..................... 174 

Şekil 3.14 : Encümen-i Asar-ı Milli tarafından Firdevsi’nin mezarına destek fonu 

sağlamak için hazırlanan piyango bileti. Bilette Tahirzade’nin nihai 

tasarımı ile Firdevs’inin milli duyguları yükselten beyitleri yer 

alıyordu. .............................................................................................. 175 

Şekil 3.15 : Firdevsi Kongresi’nin oturum başkanları. ............................................ 176 

Şekil 3.16 : Hindistan Zerdüşt Parsileri tarafından Firdevsi Meydanı’nda dikilmek 

üzere hediye edilen Firdevsi’nin oturmuş heykeli. Heykel, biçiminin 

meydanın silüetine uygun olmaması gerekçesiyle kaldırılır. .............. 177 

Şekil 3.17 : Firdevsi Meydanı’na dikilen ve günümüze kadar ulaşan ikinci Firdevsi 

heykeli. ................................................................................................ 178 

Şekil 3.18 : Rıza Şah Firdevsi’nin mezarı önünde konuşma yaparken. .................. 180 

Şekil 3.19 : Rıza Şah’ın veliaht Muhammed Rıza ile birlikte 1937 yılındaki Persepolis 

ziyareti. Ernst Herzfeld kanlıntılar hakkında Rıza Şah’ı 

bilgilendiriyor. ..................................................................................... 185 

Şekil 3.20 : Rıza Şah’ın veliaht Muhammed Rıza ile birlikte 1937 yılındaki Bişapur 

yerleşkesi ziyareti. ............................................................................... 186 

Şekil 3.21 : Rıza Şah tarafından yaptırılan Bağ-ı Milli Kapısı ................................ 192 

Şekil 3.22 : 1935 Brüksel Uluslararası Sergisi İran pavyonu. ................................. 195 

Şekil 3.23 : 1935 Brüksel Uluslararası Sergisi’ndeki İran pavyonunun açılışına 

Belçika devlet adamlarıyla Brüksel’deki İran büyükelçisi katılmıştı. 196 



xvi 

 

Şekil 3.24 : 1935 Brüksel Uluslararası Sergisi’ndeki İran pavyonundaki Ahamenid 

canlandırmacı üslup çağdaş dans eden kadının imgesiyle birlikte 

sunuluyordu. ........................................................................................ 197 

Şekil 3.25 : 1944 yılı Tahran Haritası; Bağ-ı Milli eski Meşk Meydanı arazisinden  

Eski Erk Hükümet Kalesi’nin yanındaki Senglec arazisine taşınır. Rıza 

Şah dönemi Hükümet binaları ise eski Meşk Meydanı’nın arazisinde 

yapılır. ................................................................................................. 198 

Şekil 3.26 : Andre Godard’ın Sasani devri binası olan Tak-ı Kesra’dan ilham alarak 

tasarladığı İran Milli Müzesi binası. ................................................... 199 

Şekil 3.27 : Birinci Meclis Binası, Mimar: Kerim Tahirzade. ................................. 200 

Şekil 3.28 : Post İdaresi binası, Mimar: Nikolai Markov. ....................................... 201 

Şekil 3.29 : İran Dış İşleri Bakanlığı Köşkü, Mimar: Gabriel Guevrekian. ............ 201 

Şekil 3.30 : Firuz Behramşah Okulu, Mimar : Cafer Han Mimarbaşı. .................... 202 

Şekil 3.31 : Rıza Şah Hastanesi, Mimar: Kerim Tahirzade. .................................... 202 

Şekil 3.32 : Şehrbâni Köşkü, Mimar: Mirza Ali Han Mühendis. ............................ 203 

Şekil 3.33 : İran Milli Bankası Merkez binası, Mimar: H. Heinrich. ...................... 203 

Şekil 3.34 : Biçimci anlayışın görsel örneği; Belediye Dergisi Nasıreddin Şah’ın 

modernizasyon girişimlerinin öncesine ait olan devlet adamı kıyafetiyle 

Pehlevi dönemi devlet adamı kıyafetini kıyaslarken, lokomotif gibi 

modern araçları da eski at arabalarıyla kıyaslıyordu. .......................... 207 

Şekil 3.35 : Biçimci anlayışın görsel örneği; Belediye Dergisi Kaçar dönemi insan tipi 

ve toplumsal yaşama dair kareleri Pehlevi dönemi sokak ve modern 

kıyafetli insan tipi görüntüleri ile kıyaslıyordu. .................................. 207 

Şekil 3.36 : Dönemin gazete, dergi ve posta pulları köprü, fabrika, kamusal bina ve 

modern araçların görüntülerini paylaşarak “ilerici” imgeyi 

sergiliyorlardı. ..................................................................................... 208 

Şekil 3.37 : Andre Godard tarafından 1934 yılında tasarlanan Tahran Üniversitesi 

yerleşkesi planı. ................................................................................... 210 

Şekil 3.38 : Tahran Üniversitesi Otopsi Binası’nın açılışı İran’ın geleneksel ulema 

sınıfına açılan ciddi bir meydan okumaydı. ........................................ 211 

Şekil 3.39 : Rıza Şah Tahran Üniversitesi Otopsi Binası’nın kitabesini Ahamenid 

krallarının yöntemini canlandırarak yerin altına yerleştiriyordu. ........ 211 

Şekil 3.40 : Kuşiş Gazetesi Tahran Üniversitesi Otopsi Binası’ndan çeşitli görüntüler 

paylaşarak binanın açılışını “Tarihi Önemli Bir Gün” başlığıyla 

manşetine taşımıştı. ............................................................................. 212 

Şekil 3.41 : 1933 yılında Rey Çimento Fabrikası’nın açılışı büyük milli bir başarı 

olarak günlece gazetelerin haberi olmuştu. ......................................... 214 

Şekil 3.42 : Pehlevi hükümetinin Nazilere yakınlaşmasıyla dönem gazeteleri Hitler ve 

Mussolini’nin konuşmalarına ve resimlerine yer veriyordu. .............. 218 

Şekil 3.43 : Tahran Adliye Binası, Mimar: Gabriel Guevrekian. ............................ 218 

Şekil 3.44 : Savaş Bakanlığı Subaylar Binası’nın açılışı “en büyük milli bayram” 

olarak kutlanan Kaçar devletinin yıkılış yıldönümünde büyük askeri 

yürüyüşle gerçekleşmişti. .................................................................... 219 

Şekil 3.45 : Muhsin Furuği tarafından tasarlanan Milli Bank binası Bazar şubesi. 220 

Şekil 3.46 : Tahran Üniversitesi Tıp Fakültesi binası. ............................................. 221 

Şekil 3.47 : Tahran Üniversitesi Hukuk Fakültesi binası görünüşü ve planı. .......... 223 

Şekil 3.48 : Otak-ı Ticaret Dergisi farklı sayılarında demiryolu projesinin ilerlemesi 

hakkında bilgiler paylaşıyordu. ........................................................... 224 

Şekil 3.49 : Rıza Şah demiryolu projesinin gelişmelerini sıkı bir şekilde takip 

ediyordu. .............................................................................................. 226 



xvii 

 

Şekil 3.50 : Sefid Çeşme stasyonunda demiryolları projesinin açılışı “bir egemenlik 

zaferi” olarak kutlanıyordu. ................................................................ 227 

Şekil 3.51 : Mazenderan Eyleti ve Türkmen Limanı’ndaki tren garları. ................. 228 

Şekil 3.52 : Rıza Şah ve veliaht Muhammed Rıza Huzistan Eyaleti’ndeki bir baraj 

projesinin inşaatını denetlerken........................................................... 228 

Şekil 3.53 : Alman mühendisler tarafından inşa edilen fabrika binaları. Yukarıda: 

Tahran Elektrik Santrali, Aşağı Solda: Veramin Şeker Fabrikası, Aşağı 

Sağda: Koşaçay (Miyandoab) Şeker Fabrikası. .................................. 229 

Şekil 3.54 : Kızlar Sanat Okulu binası İran’da Uluslararası Üslup’ta uygulanan ilk 

kamusal ve eğitimsel binaydı. ............................................................. 233 

Şekil 3.55 : Kız Sanat Okulu açılışındaki başı açık ve modern kıyafetli kadınların Rıza 

Şah ile birlikte görüntüleri ulemay karışı büyük bir meydan 

okumaydı. ............................................................................................ 234 

Şekil 3.56 : Gabriel Guevrekian’ın Sanayi Bakanlığı için tasarladığı bina dönemin 

kültür politikacıları tarafından onaylanmamıştı. ................................. 236 

Şekil 3.57 : Solda: Diana Sineması, Sağda: Derbend Oteli. .................................... 236 

Şekil 3.58 : Keykübad Zaferbahtiyar tarafından tasarlanan Larican Kaplıcası. ...... 237 

Şekil 4.1 : Muhammed Rıza Şah tarafından reddedilen Rıza Şah anıt-kabri 

tasarımı.................................................................................................245 

Şekil 4.2 : Rıza Şah’ın defn edildği Rıza Şah Anıt-kabiri. Anıt-kabir 1978 yılındaki 

İslam Devrimi’nin gerçekleşmesi ardından tahrip edilir. .................... 245 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xviii 

 

 



xix 

XIX. yüzyılın ikinci yarısı ve XX. yüzyılın ilk çeyreğinde dünyadaki sanayi dışı 

toplumların uluslaşma süreçlerinin makro ölçekteki benzerliklerinin aksine mezo ve 

mikro ölçekte birbirlerleriyle örtüşen ve ayrışan noktaları olmuştur. İran ulus-

devletinin ulusal kimliğinin inşasındaki süreçte düşünsel boyutun yanısıra 

modernizasyon alanındaki girişimler de ulus inşası sürecini doğrudan etkiler. Batı 

Avrupa’da gerçekleşen uluslaşma sürecinin düşünsel ve maddi boyutunun birlikte 

ilerleyişinin aksine İran’daki benzer düşünsel-maddi birlikteliğinin olmayışından 

dolayı ülkenin ulus inşasının maddi boyutunu oluşturan modernizasyonun üstlendiği 

görev daha da çok önem kazanır. Bu maddi boyutun bileşenlerinden olan 

mimari/kentsel alandaki ürünler ulus inşasında öğretici, örgütleyici, tektipleştirici, 

yıkıcı ve parçalayıcı özellikleriyle otoriteler tarafından araçsallaştırılırlar. Bu 

meselenin İran ölçeğindeki çıktıları bu çalışmanın asıl varsayımını oluşturmaktadır. 

XVIII. yüzyıldan itibaren sanayi toplumlarında oluşmaya başlayan uluslaşma süreci 

yeni kulrulan ve kurulmakta olan ulus-devletler için “yönetimsellik” olarak 

nitelendirilen yeni sorunları beraberinde getirir. İktidarlar “yönetimsellik” sorununu 

modern araçlar ve kurumlar aracılığıyla çözebilmek için çözüm olarak gördükleri 

model yurttaşın inşasında, toplum üzerinde tektipleştirici, örgütleyici, biçimlendirici 

ve bütünleştirici uygulamalara başvururlar. Bu bakımdan mimari/kentsel ürünler bu 

uygulamaların sonuçlanmasında önemli görevler üstlenir.  

İran’da ulus inşasının ilk sürecinde veya Tabula-rasa’nın şekillenmesinde modern 

düşünsel zeminin oluşması ve modern araçların devreye girmesi XIX. yüzyılın ilk 

çeyreğinde Kaçar devletinin girişimleriyle başlasa da mimari/kentsel alanda XIX. 

yüzyılın ikinci yarısından itibaren dördüncü Kaçar padişahı Nassıreddin Şah’ın 

döneminde belirgin belirtiler vermeye başlar. Nasıreddin Şah döneminde 

mimari/kentsel alanındaki değişim ve yenilikler kendisinin Batı Avrupa seyahatleri 

öncesi ve sonrasındaki süreçte devam eder. Bu dönemde bir çok modernizasyon 

girişimi doğrultusunda Tahran eski sınırlarına sığmadığından Nasıreddin Şah yönetimi 

1867’deki törenle kentin büyütülmesine yönelik girişimde bulunur. Ülkeyi çağdaş Batı 

uygarlıklarına kavuşturmak ve küresel ticaret ekonomisine katmak doğrultusunda 

Tahran ve bir çok büyük şehrin geleneksel (çarşı, ulu cami ve bunları birleştiren 

meydanlar) dokusu değişir. Eğitim, sağlık, dini, askeri, ticari vb. modern işlevli binalar 

ve parklar devlet binalarıyla yanyana gelir. Modern işlevli yapılar ızgara kent planı 

örgütlenmesiyle yeni silüetine kavuşan meydanlarda birleşir. Hükümet, 

gerçekleştirdiği bütün bu girişimleri aynı zamanda siyasal meşruiyetin sağlanması 

yolunda büyük törenlerle araçsallaştırır. Nasıreddin Şah’ın siyasal meşruiyeti elde 

etme yolunda gerçekleştirdiği yenilikler aynı zamanda dönem Tahran’ının silüetini 

İRAN’DA MODERNİZASYON, ULUS İNŞASI VE MİMARİ 

ARAÇSALLAŞTIRMA (1848-1941) 

ÖZET 



xx 

önemli derecede etkileyen Devlet Tekyesi ve Nasıriye Camii gibi büyük dini binalar 

aracılığıyla geleneksel/dini kültürün onayını alarak gerçekleşir. 

XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İran’da Batılı Aryanist oryantalistlerin 

söylemleri arkeolojik ve mimari kalıntılara taşındıktan sonra yüzyılın son çeyreğinde 

bu söylem İran’daki yerel Fars milliyetçilerinin de sık sık başvurdukları unsur olarak 

belirmeye başlar. Bu doğrultuda Fırsatüddevle-i Şirazi’nin Asâr-ı Ecem adlı eseri Fars 

milliyetçiliğinin arkeolojik/mimari alanındaki ilk eseri olur.  

1906 yılında Meşrutiyet Harekatı ile birlikte kurulan Meclis-i Şura-i Milli, Fars 

milliyetçiliğinin fikri söylemini siyasal alana taşır. Sürekli sömürgeci ülkelerin 

doğrudan müdahalesine maruz kalan Kaçar devleti Birinci Dünya Savaşı esnasında 

giderek çözülmeye başlar. Fars milliyetçileri siyasal iktidarı ele geçirerek Aralık 1925 

yılında Rıza Han’ın Rıza Şah olarak saltanat tahtına çıkmasıyla İran ulus-devletini 

kurarlar. 

Pehlevi devletinin kurulmasıyla ülkedeki kültürel politikalar ulus-devletin resmi 

ideolojisinin çizgisinde farklı boyuta girer. Hükümetin resmi ideolojisi olan Fars 

milliyetçiliği “Yüksek Aryan ırkının parçası olmak” yolunda eskiyi yıkarak yeni 

ulusun inşasınının arayışında bulunur. Kaçar döneminden kalan mimari/kentsel 

ürünler dahil somut olan ve olmayan kültürel varlıklar imha edilir.  Hükümetin resmi 

yayın organlarının propagandalarının yanı sıra hükümete bağlı Encümen-i Asâr-ı Milli 

çok sayıda yerel ve yabancı Aryanist oryantalistlerin çabalarıyla kültürel ve 

mimari/kentsel alanda önemli girişimlerde bulunur. Firdevsi kongresi, Firdevsi anıt-

mezarının inşası ve Fars tarihi şahsiyetlerinin yüceltilmesi Encümen-i Asâr-ı Milli’nin 

girişimiyle gerçekleşir.  

Pehlevi döneminde “antik İran’ı yüceltme” girişimleri dönemin dergileri, gazeteleri ve 

bütün yayın organlarının ortak çabası olur. Arkaik İran’ı canlandırmak dönemin farklı 

kültürel mecralarında gerçekleştiği gibi mimari/kentsel alanda da hızla devam eder. 

Tahran’daki bir çok resmi devlet yapısı Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslubuyla 

kısa sürede kentin silüetini değiştirir. Bu yapıların yanısıra Rıza Şah’ın 1933 yılındaki 

Nazi Almanyası’na yakınlaşması ülke genelinde Alman mühendislerinin istihdamı ve 

Nazi Almanyası mimari kültürünün yaygınlaşmasıyla sonuçlanır. Köprüler, fabrikalar, 

barajlar, demiryolları, tren stasyonları ve bir çok modern işlevli yapılar merkezden 

yönetilen hükümetin meşruiyetinin sağlanılmasında büyük propaganda unsurları 

olarak araçsallaştırılır. Bu eserler hükümetin egemenlik simgeleri olarak ülkenin farklı 

noktalarında belirmeye başalar. Mimari/kentsel alandaki bütün projeler Pehlevi 

hükümetinin kültür politikacılarının ideolojik görüşüne göre inşa edilir. 

 

 

 



xxi 

In the second half of the 19th century and the first quarter of the 20th century, contrary 

to their macro-scale similarities, the nationalization processes of non-industrial 

societies in the world had overlapping and diverging points on the meso and micro 

scale. In addition to the intellectual dimension in the process of building the national 

identity of the Iranian nation-state, initiatives in the field of modernization also directly 

affected the nation-building process. Contrary to the fact that the intellectual and 

material aspects of the nation-building process that took place in Western Europe 

progressed together, the role of modernization, which constitutes the material 

dimension of the country's nation-building, became even more important due to the 

lack of a similar intellectual-material unity in Iran. Architectural/urban products, 

which are one of the components of this material dimension, were instrumentalized by 

the authorities with their instructive, organizing, standardizing, destructive and 

disintegrating features in nation building. The outputs of this theory in Iran scale 

constitute the main assumption of this study. 

The nation-building process, which started to emerge in industrial societies since the 

18th century, brought along new problems, which are described as “governmentality” 

for newly used and newly established nation-states. While the problem of 

governmentality is tried to be solved by the governments through modern tools and 

institutions, standardizing, organizing, formative and integrative implementations are 

applied on the society in order to build a model citizen. In this respect, 

architectural/urban products play an important role in the conclusion of these 

implementations. 

The traditional Turkic monarchy states in Iran, which were formed with the 

Ghaznavids in the 10th century, continued ten centuries later with the establishment of 

the Qajar state as a result of the difficult attempts of Agha Mohammad Khan Qajar. 

With the establishment of the Qajar state, which was ruled by the traditional Turkic 

monarchy government style, the geography of Iran entered the 19th century. After this 

date, the geography of Iran witnessed the colonial interventions of Russia, France and 

the United Kingdom. From the beginning of the 19th century as a result of the Russo-

Qajar wars (known as Russo-Persian wars) the territorial losses in the Caucasus 

geography led to serious modernization initiatives of the Qajar state. These 

modernization initiatives, which began with the reign of Abbas Mirza, continued with 

the establishment of modern institutions during the long and relatively stable period of 

Nasser al-Din Shah. In the first half of the 19th century, while the modernization 

attempts of the Qajar state continued, the influence of the colonialist countries 

increased day by day. 

MODERNIZATION, NATION BUILDING AND ARCHITECTURAL 

INSTRUMENTALIZATION IN IRAN (1848-1941) 

SUMMARY 



xxii 

The decisive role of the East India Company in the economic, military, political and 

cultural fields of the region, directly affected the Iranian geography, which entered the 

19th century isolated from the modern world. While simultaneously dealing with 

serious threats from the Russian Empire, the Qajar state tried to thwart British elements 

on its eastern and southern borders. The cultural influence of the United Kingdom and 

thus the East India Company continued to increase over the Qajar state. In this context, 

the orientalists financed by the East India Company tried to open up official fields of 

legitimacy both for the activities of the United Kingdom in the east and for creating 

new fellows in the region by shifting the historiography of other colonized geographies 

under the discourse of Aryanism, including Iran.  

"The History of Persia", written by Sir John Malcolm in the first quarter of the 19th 

century, became the first source on the scale of Iran with the approach of continuous 

historiography of Aryanism. The discourse of the Orientalist Aryanism movement 

gained a new dimension by entering the field of archeology and architecture in the 

middle of the 19th century. Numerous works emphasized Iran's pre-Islamic antiquity 

and the Zoroastrian faith and tried to present them under the discourse of "pure Aryan 

civilization". 

The East Indian Company's support of the Mumbai Parsi Zoroastrians started to give 

new outputs in Iran from the second half of the 19th century. Leading Zoroastrian 

investors such as Maneckji Limji Hataria supported many local and foreign Aryanist 

orientalists with the resources of the East Indian Company formed the theoretical basis 

of Persian nationalism. In this context, it is possible to evaluate Persian nationalism as 

a localized extension of Aryanism. With the strengthening of Persian nationalism, the 

nationalist discourse formed the core of Iranian historiography, and it soon began to 

produce many ideological works. In this direction, the discourse of Persian nationalism 

as the local extension of Aryanism, entered the field of architectural and architectural 

historiography in the last quarter of the 19th century. Thus, since the second half of 

the 19th century after moving the discourses of western Aryanist orientalists to 

archaeological and architectural relics, in the last quarter of the century, this discourse 

began to appear as a factor frequently applied by local Persian nationalists in Iran. In 

this direction, the work titled “Asâr-i Ajam” by Forsat-od-Dowleh Shirazi became the 

first work of Persian nationalism in the field of archeology/architecture. 

The fact that most of these new formations coincided with the period of Nasser al-Din 

Shah and his effective initiatives in the field of modernization actually constitute the 

obvious reasons for describing the second half of the 19th century as an important 

period in modern Iranian history. 

In Iran despite the formation of the modern intellectual background and the 

intervention of modern tools in the first process of nation building or in the formation 

of Tabula-rasa that started with the initiatives of the Qajar state in the first quarter of 

the 19th century, since the second half of the 19th century during the fourth Qajar 

sultan Nasser al-Din Shah reign it began to show obvious indications in the 

architectural/urban field.  

Before, during and after his Western travels, the improvements carried out by Nasser 

al-Din Shah in the architectural/urban field, which was an important dimension of 

modernization, significantly changed the face of the country's major cities, including 

Tehran. In this period, in line with many modernization initiatives, Tehran was 

enlarged with a ceremony in 1867. The traditional texture of Tehran and many big 

cities (the bazaar, the great mosque and the squares that unite them) changed in order 



xxiii 

to bring the country to contemporary western civilizations and to include it in the 

global trade economy. Education, health, religious, military, commercial etc. modern 

functional buildings came together with parks and government buildings. Buildings 

with a modern function were combined with the squares that had gained their new 

silhouettes with the grid city plan organization. The government also instrumentalized 

all these initiatives to ensure political legitimacy with great ceremonies. The 

innovations made by Nasser al-Din Shah to achieve political legitimacy also took place 

by receiving the approval of traditional/religious culture with big religious buildings 

such as the Tekyeh Dowlat and Nasseriyeh Mosque, which had a significant impact 

on the silhouette of Tehran of the period. Architectural products became the most 

instrumentalized elements for the Shah's cultural and modernization initiatives. 

However, these activities took place in harmony with the image of the cultural and 

historical background. 

After the period of Nasser al-Din Shah, with the constitutional edict of Mozaffar al-

Din Shah, remarkable progress was made by the Qajar state to establish a democratic 

basis. The National Consultative Assembly, which was founded in 1906 with the 

Constitutional Revolution, carried the intellectual discourse of Persian nationalism to 

the political arena.  However, with the arrival of Mohammad Ali Shah, in addition to 

the democratic demands in the country, the anti-Qajar power groups organized by 

United Kingdom interventions and non-muslim capitalists to overthrow the 

government, began to gain strength. While Persian was chosen as the official language, 

speaking and writing languages other than Persian was prohibited in the parliament. 

The Qajar state, which was constantly exposed to the direct intervention of colonial 

countries, gradually began to disintegrate during the First World War. As a result of 

these events, Persian nationalists, who seized political power in the country and 

parliament, abolished this semi-democratic atmosphere with the coup d'etat of Reza 

Khan in 1921 and established the Iranian nation-state when Reza Khan ascended to 

the throne as Reza Shah in December 1925. 

With the establishment of the Pahlavi state, cultural policies in the country entered a 

different stage along the lines of the official ideology of the nation-state. Persian 

nationalism, the official ideology of the government, sought to build a new nation by 

destroying the old on the way of “being a part of the civilization of the Aryan race”. 

The Aryanist and nationalist understanding that formed the mentality of the 

government quickly overturned the ethno-cultural, social, religious, economic and 

architectural/urban fields in the country. The " emphasis on ancient Persia " were 

uttered by the official and unofficial organs of the government, and the religion of 

Islam was tried to be overshadowed by the Zoroastrian belief. The harshest 

assimilation policies against non-Persians ethno-cultural entities such as Turks and 

Arabs began to be implemented.Tangible and intangible cultural heritages, including 

architectural/urban products from the Qajar period, were demolished. In addition to 

the propaganda of the government's official media organs, the Anjoman-e Asar-e 

Melli, affiliated to the government, made important initiatives in the cultural and 

architectural/urban field with the efforts of many local and foreign Aryanist 

orientalists.  

The Ferdowsi Millennium Congress, the construction of the Ferdowsi mausoleum and 

the glorification of Persian historical figures took place with the initiative of the 

Anjoman-e Asar-e Melli. Aryanist orientalists attended the Ferdowsi Millennium 

Congress held by Anjoman-e Asar-e Melli from all over the world presented Ferdowsi 

as the holy prophet of the newly established nation-state. From this date on, with the 



xxiv 

construction of Ferdowsi's mausoleum, "overemphasis on Ferdowsi" became one of 

the main materials that Pahlavi cultural politicians resorted to for legitimacy. 

Attempts to " glorifying ancient Persia" during the Pahlavi period were the joint efforts 

of the period's magazines, newspapers and all media organs. Reviving ancient Persia 

continued rapidly in the architectural/urban field as well as in different cultural 

channels of the period. Many official state buildings in Tehran changed the silhouette 

of the city in a short time with the Achaemenid-Sassanid revivalist style. In addition 

to these buildings, the rapprochement of Reza Shah with Nazi Germany in 1933 

brought about the employment of German engineers throughout the country and the 

spread of the architectural culture of Nazi Germany. Bridges, factories, dams, railways, 

train stations and many modern functional buildings were instrumentalized as major 

propaganda elements in ensuring the legitimacy of the centralized government. These 

works began to appear in different parts of the country as symbols of the government's 

sovereignty. All the projects in the architectural/urban field were built according to the 

ideological perspective of the cultural politicians of the Pahlavi government. 

In the modernization of the totalitarian Pahlavi government, architectural/urban 

initiatives had an authoritarian and formalist character. These initiatives, which were 

implemented in the architectural/urban field, were the most basic element legitimizing 

the nationalist policies of the government. The building of the nation was carried out 

by destroying the old memory and superseding a new religious, cultural and value 

system and architectural products were used as the most basic means of reaching the 

target point of this process.  

Nation building process, which was started from the period of Nasir al-Din Shah, was 

stopped with the Pahlavi government and gained a completely different dimension 

with the totalitarian policies of Persian nationalism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



1 

 

“XX. yüzyılda az gelişmiş dünyanın birçok yerinde devrimci rejimler yönetime 

gelince hepsi değişik yollardan XIX. yüzyılda Rusların feodalizmden sosyalizme 

sıçramak dediği şeyi gerçekleştirmeye çalıştı... Kahramanca zorlamalarla modern 

parçalanma ve dağılmanın dibine düşmeksizin modern topluluğun doruklarına 

ulaşmaya çalışıyorlardı” (Berman, 2017, s. 174). 

Ulus-devletlerin çok çetin bir süreçten sonra önce Kıta Avrupa’sında sermaye 

ekonomisinin gelişimiyle ortaya çıkması ve güçlenmeye başlaması, doğudaki 

imparatorlukların da siyasal, ekonomik, askeri ve kültürel görünümünü etkilemeye 

başlar. İran’daki yönetimlerin Avrupa ve özellikle Fransa, Vatikan, Portekiz ve 

Venedik devletleri ile kültürel, ekonomik ve siyasal ilişkilerinin kökeni XVI. yüzyıla 

yani Safevi dönemine kadar inmektedir. XIX. yüzyılda İran’daki yerel iktidar olan 

Türk Kaçar Hanedanlığı’nın yüzyılın başlangıcından itibaren İngiltere, Kıta 

Avrupası’nın önde gelen ülkesi olan Fransa ve ayrıca Rusya ile kültürel, ekonomik ve 

askeri temasa girmesinin, yüzyılın ortalarında Rus-Kaçar savaşlarının da 

gerçekleşmesiyle daha da hız kazandığı bilinmektedir (Avery, 1984a, s. 53-107). Bu 

temaslar dolayısıyla dünyadaki yeni dönüşüm ve değişimlere ayak uydurmayı 

kaçınılmaz gören Kaçar devleti önce Abbas Mirza ile Muhammed Şah döneminde 

askeri, eğitimsel ve kültürel alanda gerçekleşen girişimlerle daha sonra ise özellikle 

Nasıreddin Şah döneminde çok boyutlu modernizasyon girişimiyle önemli atılımlara 

adım atar. Ancak gerek İran ekonomisinin geleneksel üretim tarzıyla tarım ve 

hayvancılık ürünlerine dayalı bir yapısı olması ve gerekse ekonomideki artı değerin 

sağlanamaması ülke çapındaki gelirler ile giderlerin neredeyse başa baş olmasına 

neden olurken kapitalist ekonomik modelindeki öngörülen büyüme gerçekleşemez1.  

XIX. yüzyılın sonlarına doğru sömürgeci ülkelerin dayattığı ağır ekonomik-ticari 

anlaşmalar sonucundaki ciddi borçlanmalarla devletin meşruiyeti sarsılmaya 

                                                 

1 Detaylı bilgi için bkz, (Issawi, 2009). 

1. GİRİŞ 



2 

başlayarak çok sayıda yabancı ve gayrimüslim zümrelerin ekonomik alanada önceki 

zamanlara nazaran daha etkin olmasına sebebiyet verir. Bir taraftan ülkedeki 

modernizasyonu gerçekleştirmek için Nasıreddin Şah’ın ciddi girişimleri ile aynı 

zamanda ekonomik sorunların sebebiyet verdiği kriz halkın hükümetten 

uzaklaşmasına neden olur. Ulema sınıfının baskısıyla Şah bazı reformları 

gerçekleştiremeyince geri adım atar. 1906 yılında Muhammed Ali Şah döneminde 

Meşrutiyet Harekatı’nın güçlenmesiyle, ortaya çıkan meşru taleplerin yanı sıra 

Birleşik Krallık’a bağlı olan çok sayıda örgütlü, ideolojik ve silahlı birlikler eşgüdümlü 

hareketler içerisinde devleti yıkmaya ve padişahı öldürmeye teşebbüs eder (Avery, 

1984a, s. 256-261).  

Kuramsal literatürü önceki yüzyıllara kadar giden Hint-Avrupa soyculuğu, İran’daki 

İslamiyet öncesi arkeolojik kazıların da öne çıkmasıyla “Fars Milliyetçiliği” olarak 

kendini göstermeye başlar. XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Birleşik Krallık’a 

bağlı Doğu Hint Şirketi ile sıkı örgütsel bağları olan Mumbai Zerdüşt Parsilerinin 

ayrıca İran’daki Fars Milliyetçilerinin örgütlü bir takım faaliyeti, Meştutiyet Harekatı 

ile birlikte Modern İran ulus-devletinin kuruluşuna yüksek derecede uygun ortam 

oluşturur (Ashidari, 1976, s. 381). Yüksek maddi imkanları olan bu zümrelerin, XIX. 

yüzyılın sonlarına doğru ve XX. yüzyılın başlarında kayda değer yapısal ve kültürel 

etkiler bıraktıklarını söylemek mümkündür. Bu doğrultuda 1925 yılında Pehlevi 

devletinin kurulması, kültür/sanat ve tarih alanında yeni söylemlerin oluşmasına 

meydan açar. Bu devirde ülke mikro ölçekte mimari kamu binalarının, mezo ölçekte 

mahalleler ile meydanların ve makro ölçekte şehirler ve şehirler arası yollar-

demiryollarının inşasıyla ülke modernizasyon adı altında büyük morfolojik/yapısal 

değişiklikler, yıkımlar, inşaatlar, yenilemeler ve imhalara tanıklık eder. İmar 

alanındaki değişik ölçeklerde gerçekleşen bu radikal değişiklikler, Encümen-i Asar-i 

Milli gibi rejime bağlı finanse edilen kurumlarla gerçekleşir. Bütün bu olan bitenler 

aslında yeni bir dönemin habercisi olur; önceki onyıllarda İran’da ticaret ekonomisi ve 

sermaye örgütlenmesinin belirmesi ve bu büyük yapısal değişimin imar alanındaki 

sonuçlandırdığı çıktılar.  

Kaçarlar döneminin başlarında tetiklenen, Nasıreddin Şah döneminde sanayi ve imar 

alanında çıktılar veren ve Rıza Şah’ın (I. Pehlevi) döneminde hız kazanan ve 

yapılaşmaya başlayan bu radikal değişiklikleri ve onun sonucunda ulusun inşasını 

incelemek bu araştırmanın ana temasıdır. Bir çok etnik gruptan, inançtan ve kültürden 



3 

oluşan İran, modern ulus-devletin kurulması ve milliyetçi zümreler dolayısıyla tek 

uluslu/tek tipli olarak tanıtılmaya başlanır. Modern araç ve gereçlerle imgelemin 

değişimi ve yeni kolektif bellek inşa etme çabası bu sürecin sonuçlandırdığı 

gerçeklikler olarak görülmeye değerdir. Bu araştırma kapsamında gerçekleştirilen 

çalışmalar sonucunda İran’daki ulus inşası altyapısının XIX. yüzyılın başlarından 

itibaren oluşturulmaya başlandığı, XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren mimari 

alana taşındığı ve XX. yüzyılda Kaçar devletinin yıkılışı ve Pehlevi devletinin 

kuruluşunun ardından siyasal, toplumsal ve ekonomik alandaki değişimlerle 

mimarinin gittikçe güçlenen bir araç haline geldiği görülmektedir. 

Bu bağlamda jeopolitik anlamda bölgesel güç ve küresel anlamda orta ölçekli bir ülke 

olan İran ulus-devletinin oluşumunda, mimarlığın nasıl bir etkisinin olduğunu 

incelemek, sorgulamak ve değerlendirmek mimarlık tarihi ve genel tarih alanlarındaki 

mevcut literatüre katkı sağlayacağı düşünülmektedir. Dolayısıyla XIX. yüzyılın ikinci 

yarısı yani 1848 yılında Nasıreddin Şah’ın tahta çıkması ile 1941 yılındaki Rıza Şah’ın 

tahttan indirilmesine kadar olan bir zaman dilimi içerisinde modern İran’da ve ağırlıklı 

olarak Tahran gibi büyük kentlerde ulusun inşasının mimari/kentsel alanı nasıl 

etkilendiğini, bu alanın ulus inşası sürecinde nasıl araçsallaştırıldığını ve ne gibi etkiler 

bıraktığını incelemek bu çalışmanın asıl sorusunu oluşturmaktadır.  

Fransa ihtilali sonucunda gelişen modern millet kavramının, modern ulus-devletlerin 

ortaya çıkmasındaki ideolojik temellerin atılmasında önemli bir zemin oluşturduğu 

bilinen bir husustur. XVIII. yüzyılda Immanuel Kant ile Jean Jacques Rousseau’nun 

önderliğinde başlayan Romantizm akım, bir siyasal çıktı olarak milliyetçiliğin 

oluşmasına önemli rol oynar. Bunun devamında Johann Gottlieb Fitchte ve Johann 

Gottfreid Herder gibi düşünürlerin yorumları ile milliyetçi dalga önce Fransız devrimi 

daha sonra ise Prusya devleti önderliğinde dil, millet ve devlet üçlüsü ekseninde hayata 

geçer. Bu düşünürlere göre kendine özgü olan milli topluluklar kendilerini unutsalar 

bile eski doğal, özgün hallerine dönebilir, bireylerden oluşan millet kendi kaderini 

tayin edebilmek için devlet kurabilmelidir (Özkırımlı, 1999, s. 30-36). XIX. yüzyılda 

hızla büyüyen milliyetçi ortam ve düşünce millet kavramının “neliği” üzerinde her 

1.1 Kuramsal ve Kavramsal Tartışma 

1.1.1 Millet ve milliyetçilik  



4 

hangi bir kuramsal tanım oluşturmadan yayılmaya başlar. Fransız tarihçi Jules 

Michelet millet kavramını bireysel özgürlük teminatı olarak görürken aynı zamanda 

millet oluşumunu bir kardeşlik anahtarı olarak betimler. Öyle ki Michelet’e göre soylu-

köylü, zengin-fakir ayrımının kalmaması için “vatanseverlik” insanların tapınması 

gereken yeni bir din olmalıydı. John Stuart Mill, milliyeti aralarında etnik benzerlik, 

ortak dil, din ve tarih olarak tanımlar. Bir taraftan böyle milliyetçi söylemler 

oluşmuşken diğer taraftan Lord Acton gibi tarihçiler ise çok uluslu imparatorlukların 

yapısını savunarak milli birlikte ısrarcı olan kesimlerin devrime ve despotluğa yol 

açacaklarını öne sürer (Özkırımlı, 1999, s. 40). Bunun yanı sıra XIX. yüzyılın 

sonlarına doğru Marksist çevreler de devrimin yayılmasına engel oluşturacakları için 

cumhuriyetçi milliyetçi çevrelerin bu tutumuna karşı çıkarlar. Bütün bu hususlara 

bakıldığında aslında değişik mecraların farklı milliyetçi söylemlerinden millet 

tanımını çıkarmak günümüzde de tartışmaya açıktır. Bu nedenle araştırma nesnesinin 

mahiyetinden kaynaklanan bir tanıma doğru yönelmek daha isabetli olacaktır. 

Emerson ve Erözden’nin tanımlarına göre yakın tarihte kurulan ulus-devletlerin 

niteliği üç guruba ayrılır: Birincisi XIX. yüzyılda Avrupa ve yakın çevresinde kurulan 

ulus-devletler, ikincisi Amerika kıtasında yerli halka karşı uygulanan soykırım 

sonucunda farklı coğrafyalardan gelen farklı etnik gruplarına ait göçmenlerin kurduğu 

ulus-devletler ve üçüncüsü ise Birinci Dünya Savaşı sonrası yıkılan imparatorlukların 

coğrafi parçalanmaları sonucunda kurulan/kurdurulan2 ulus-devletler (Aksoy & 

Arslantaş, 2010, s. 32). 

Bu çerçeveden bakıldığında 1925 yılında Pehlevi yönetimi ile birlikte kurulan İran 

ulus-devletini üçüncü kategoride değerlendirmek mümkündür. Kaçar devletinin 

güçsüzleşmesi sonucunda 21 Şubat 1921 tarihinde darbe ile yönetimi ele geçiren Rıza 

Han3 Birleşik Krallık’ın doğrudan müdahalesi ile dört yıl sonra padişahlık tahtına çıkar 

(Shahbazi, 2007, s. 141-142; Shahbazi, 2008, s. 293-298). Bu nedenle halkın iradesi 

ile değil, bir emperyal gücün müdahalesi sonucunda kurulan İran ulus-devleti, siyasal-

ekonomik birim olarak XX. yüzyılda dünya sahnesinde tanınmaya başlar 

(Kazemivand, 2019).  

                                                 

2 Adı geçen kaynakta “kurdurulan” sözcüğü geçmemektedir. Ancak makro ölçekten bakıldığında Sykes-

Picot ve benzer anlaşmalardan yola çıkarak parçalanan imparatorlukların topraklarında kurulan manda 

ve sözde bağımsız ulus-devletleri “kurdurulan” ulus-devletler arasında değerlendirmek doğru olacaktır.  
3 Daha sonra Rıza Şah 



5 

İran’daki Fars milliyetçiliğinin kuramcılarından olan ve aynı zamanda Pehlevi 

hükümetinin ideolojik temelini oluşturan kişilerden biri olan Mahmoud Afshar 

Ayandeh dergisinin farklı sayılarında Fars milliyetçiliğinin esaslarını açıklar. Bu 

açıklamalarda “üstün ari ırkı” kavramından yola çıkarak “üstün İrani” ve “üstün Fars 

kültürü” söylemleriyle meşrulaştırılan milliyetçilik, “Türk ve Arap düşmanlığı” 

üzerine kurulan milliyetçilik ve “Zerdüşt severlik” ile “İslam’dan uzaklaştırma” 

ilkelerine dayalı milliyetçi fikirleri esas alınır (Afshar, 1926; Afshar, 1927).  

Bagher Heshmatzadeh İran’daki milliyetçiliği öteki düşmanlığı, arkaik kimlik ve özcü 

kimlik üzerine inşa edildiğini söyler (Heshmatzadeh & Diğerleri, 2014, s. 69-93).  

Mojtaba Maghsoudi ise Pehlevi dönemi uygulanan Fars milliyetçiliğinin çıktılarını 

“Farsça’ya aşırı vurgu, Farsça dışındaki dilleri yasaklama, Fars olmayan etnik 

gruplarının kimliklerini aşağılama, tektipleştirme, merkeziyetçi politikalar uygulama 

ve göçebeleri zorla iskan ettirme” olarak tanımlar (Maghsoudi, 2003, s. 129; Dinç, 

2018, s. 4).  

Kapitalist dünyanın en önemli aracı ve toplumsal ilişkilerde en belirleyici unsurlardan 

biri olan sermaye “toplumdaki bireylerin katılımı ve rekabeti ile kar elde edebileceği 

etkileyici kaynaktır” (Wacquant & Stones, 2006, s. 268). Pierre Bourdieu’nun Alan 

Kuramı sermayenin belirleyiciliğinin anlam bulduğu kuram olarak tanımlanabilir. Her 

bir alanın kendine özgü  kuralı ve işleyiş biçiminin olmasının yanı sıra bu özgünlük 

alanlardaki oyunlar ile vuku bulur. Oyuncu elde edeceği kâr aracılığı ile oyuna 

katılmayı yeğler ve Doxa’nın4 koşullarını sorgulamadan kabul eder (Bourdieu, 2006, 

s. 405). Bu kurama göre toplumsal işbölümü ve ayrışma doğrultusunda kocaman ve 

geniş olan toplumsal dünya, sanatsal, siyasal, akademik, dini vs. gibi daha küçük ve 

özerk alt alanlara ayrılır. Her alanın kendine özgü menfaatleri, söylemleri, kuralları ve 

amaçlarının olmasıyla birlikte toplumsal birey aynı zamanda birden fazla alanda 

bulunabilir ya da o alana ait olabilir. Bu alanlar kendi aralarında diyalektik içerisinde 

olup birbirlerini etkiler (Hilgers & Mangez, 2014, s. 1-36). Bourdieu’nun kültürel, 

sosyal, simgesel ve ekonomik olarak dört tipte tanımladığı sermaye tipleri bu 

alanlardaki oyunların kaderini belirler. Oyuncular bu sermayeler dolayısıyla 

                                                 

4 Doxa toplum bireyleri veya Bourdieu’nun alan eyleyicisi tarafından kabullenmiş kanaatler bütünüdür. 

1.1.2 Mimari araçsallaştırma 



6 

birbirleriyle etkileşime girer. Bireyler veya eyleyiciler bu alanlarda alana özgü 

Habitus’lar ile bulunurlar. “Toplumsal sınıf, sadece üretim ilişkileri içindeki konumla 

değil, aynı zamanda bu konumla ‘normal olarak’ bağdaştırılan sınıf habitusu 

aracılığıyla tanımlanır” (Bourdieu, 2015, s. 537). Bourdieu’ya göre alanlar habitusu 

biçimlendirmekte ve bu biçimlendiriliş ile varlığını sürdürürler (Bourdieu & 

Wacquant, 2003, s. 118). Bireysel yanı olmayan habitus aynı zamanda yapılandırıcı 

özelliği ile de eyleyicilerin karşılaştıkları bir çok durumlar ile başa çıkmayı sağlar. 

Başka bir deyişle sosyal yapılardan etkilenen habitus aynı zamanda o yapıları da 

yeniden üretip etkiler (Kaplan & Yardımcıoğlu, 2020).  

Sosyal uzamı alanlarla açıklamaya çalışan Bourdieu’nun Alan Kuramı’ndan yola 

çıkarak mimari-kentsel gelişmelerin gerçekleştiği alanı mimari alan ve kentsel alan 

olarak tanımlamak mümkündür. Ancak burada araştırmanın konusu gereği belirtilen 

alan, kentsel-kamusal alanlardaki siyasal iktidar müdahalesi ile gerçekleşen imar 

faaliyetlerinin bütünüdür. Yani mikro, mezo ve makro ölçeğiyle bina, mahalle, kent 

ve ülke genelinde belli bir amaç için gerçekleşen imar faaliyetlerinin (inşa, yıkım, 

dönüşüm, onarım, yenileme ve imha) gerçekleştiği alan ve bu alanın güç alanı ile olan 

ilişkisi. Dolayısıyla araştırmanın mahiyeti gereği bu alanı tam anlamıyla açıklamak 

için kentsel/mimari alan nitelendirilmesi en uygun betimleme olarak tanımlandı. 

Bourdieu’ya göre güç alanı, her toplumun egemen veya ana alanıdır. Güç alanı, siyasal 

ve devlet alanları ile çakışmamakla birlikte devlet ve siyasal alanlarını kapsar. Bütün 

alanlar güç alanıyla ilişkiye ve diyalektiğe girer (Pirbabaei & Soltanzadeh, 2015). 

Mimari/kentsel alanının güç ya da daha doğrusu siyasal ve devlet erkini tekelinde 

bulunduran siyasal iktidar ile ilişkide olduğu bu bakımdan tartışılmaz bir konudur. 

Dolayısıyla ülke çapında mimari/kentsel alanında gerçekleşen bütün faaliyetlerin 

siyasal iktidar ile doğrudan ve dolaylı olarak ilişkisi bu alanda üretilen özel-kamusal 

faaliyetlerin iktidar süzgecinden geçilerek gerçekleşmesini zorunlu kılar.  

Bourdieu’ya göre kültürel sermayenin edinildiğini eğitim kurumlarında aşılanan 

sanatsal bilgi farklı kültürel sınıfların estetik yatkınlığını oluşturur. Kültürel sermaye 

birikimine göre oluşan kültürel sınıfların estetik yatkınlığı bu şekilde inşa edilir ve bu 

sermayeden yararlandığı oranla estetik yatkınlığın yönü (saf bakış ile naif bakış) 

belirlenir (Bourdieu, 2015, s. 41-56). Bu bağlamda iktidarı elinde bulunduran 

zümrelerin estetik yatkınlığına uygun oluşturulan zemin eğitim kurumlarında sağlanır. 

Bir başka deyişle siyasal iktidar kurumları tarafından inşa edilen veya oluşturulan 



7 

sanatsal, kentsel ve mimari yapıtlar iktidar kurumlarının ilgisinin cisimleşmiş hali 

olarak nitelendirilebilir. Nitekim Michel Foucault “Yönetimsellik” adlı yazısında, 

varlığını sürdürebilmek için modern devletin en çok şeyi yetkisi alanına sokmak 

istediğini ayrıca tektipleştirici olduğunu belirterek tarihin hiç bir döneminde buna 

benzer bir durumun olmadığını söyler (Foucault, 2011, s. 586)5. Foucault XVIII. 

yüzyıldan sonra modern iktidar yapılanmalarının ana ereğinin toplumları yönetme 

olduğunu ve bu doğrultuda bir çok kurumsallaşmış modern olgular gibi mimarlığın da 

bu yönde hizmet verdiğini söyler. Foucault’ya göre “XVIII. yüzyıldan sonra siyaseti, 

insanları yönetmenin sanatı olarak gören her siyaset tartışmasında, bir ya da bir kaç 

bölüm, şehircilik, toplu kullanımlar, sağlık ve özel mimarlığa ayrılmıştır” (Rabinow, 

1984, s. 13). Bu bakımdan yönetimselliğin çıktısı olan devletin varlığını güvence altına 

alma arzusu ile oluşturduğu sanatsal, mimari ve kentsel ürünlerin bu yönde (varlığın 

güvence altına alınması) araçsallaştırılması arasında ikili ilişkinin olduğunu söylemek 

doğru olacaktır.  

Sanatın ve dolayısıyla mimarlığın siyasal iktidar tarafından araçsallaştırılması 

görüngüsü Klasik Yunan felsefesinde Platon’uun Devlet’ine kadar gider (Shockley, 

2015, s. 5).  

John Ruskin’e göre ise “harika mimari, başka türlü inanmayacağımız şeylere 

inanmamızı sağlar” (Ruskin, 1905, s. 67).  

William H. Coaldrake’e göre binalar ile onların içinde yaşamları ve faaliyetlerini 

sürdüren insanlar arasındaki etkileşimin, otoritenin nasıl algılandığı üzerinde derin 

etkileri vardır. Coaldrake binaların iktidara sözde hizmet etmekten daha fazlasını 

sağladığını vurgular. “Onlar, otoritenin kendisinin içkin bir parçasıdır. Biri olmadan 

diğeri düşünülemez ve kavranamaz. Savaş ve mimari, büyük ölçüde geleneksel 

otoritenin ikiz uğraşılarıdır. Devletler ve liderleri birincisiyle ilgilenmediğinde, 

ikincisine düşkün oluyorlardı. Barınak yaşam için gerekli olduğu gibi, mimari de 

otoritenin yansıtılması için esastır.” (Coaldrake, 2002, s. 3).  

Jochen Thies’a göre Tarih boyunca mimari, politik fikirleri somutlaştırarak insan 

iletişiminin hem sağlayıcısı hem de aracısı oldu. Bu nedenle pek çok bilim disiplini 

                                                 

5 Yönetimsellik toplumsal eyleyicilerin duygu, düşünce ve davranışlarının içeriğini, biçimini ve yönünü 

belirlemenin yanı sıra aralarındaki ilişki biçimini de “doğruluk oyunu” içinde düzenlemeye çalışır 

(Dinç, 2018, s. 2). 



8 

için, yazılı belgelerin yanı sıra mimarinin ve yönetim sembollerinin de bir çağın ve o 

çağı şekillendiren insanların kendini ifade etmesi olarak görülmesi gerektiği elzemdir. 

Thies tarihin sanatın önemini belgelemek ve halk üzerindeki taleplerini tekrarlamak 

için sanatı kullanmaya çalışan hem laik hem de dini yöneticilerin kesintisiz 

girişimleriyle dolu olduğunu söyler. O XX. yüzyılda iktidarlar tarafından 

araçsallaştırılan mimari ile ilgili şöyle tanım yapar: “Yirminci yüzyılda, Sanayi 

Devrimi'nin getirdiği ilerlemeler sayesinde totaliter devletler, sanat ve mimariyi 

manipüle ve etkileme aracı olarak kullanma konusunda kendilerine özel bir cazibe 

buluyorlar” (Thies, 2012, s. 61-62). 

Mantıksal bir çıktı olarak imar alanındaki uygulamaların araçsallaştırması 

mimari/kentsel alanda siyasal iktidarın temsili olmasının yanı sıra, kültürel sermaye 

dolayısıyla toplumdaki bireyler üzerindeki habitusun inşasını da beraberinde 

getirdiğini söylemek mümkündür. XX. yüzyılın Nazi Almanyası’ndan Sovyet Birliği 

devletine kadar imar alanında siyasal iktidarlar tarafından yapılan girişimler bu yönde 

değerlendirilebilir. Araştırma nesnesi olan İran’daki mimari araçsallaştırmanın nasıl 

ve hangi süreçten geçerek gerçekleştiğini bu bağlamda incelemek bu çalışmanın 

irdeleme konularından biridir. 

Bu çalışmanın nesnesi olan İran’daki imar alanındaki modernizasyonun niteliğini 

incelemek için medenizasoyon ile modernlik kavramları arasındaki farkı belirtmek 

önemlidir.   

Modernizasyonu anlayabilmek için ilk başta “modernlik”6 kavramına açıklık getirmek 

gerekir. “Modernlik” kavramı hakkında çok geniş bir literatür yelpazesi mevcutken bu 

literatürü ayrıntılı bir şekilde incelemek araştırmayı odağından uzaklaştırır. Ancak 

kısaca bazı önde gelen tanımlara yer vermek araştırmanın mahiyetini netleştirir. 

Anthon Giddens’e göre “modernlik önce Avrupa’da XVII. yüzyılda başlayan ve daha 

sonra bütün dünyayı etkisi altına alan toplumsal yaşam ve örgütlenme biçimlerine” 

işaret eder. Modernliğin süreksizliği özelliğini öne süren Giddens (1994) çok önemli 

bir tespitte bulunur:  

                                                 

6 Modernity 

1.1.3 Modernizasyon 



9 

Modernliğin sonucunda ortaya çıkan yaşam tarzları bizi bütün geleneksel 

toplumsal düzen türlerinden eşi görülmedik bir biçimde söküp çıkarmıştır. 

Modernliğin getirdiği dönüşümler hem yaygınlıkları hem de yoğunlukları 

açısından önceki dönemlere özgü değişim biçimlerinin çoğundan daha 

tehlikelidir... Son üç ya da dört yüzyıl (tarihsel süreç için kısa sayılabilecek) 

içinde ortaya çıkan değişiklikler o derece dinamik ve kapsamlı bir etki 

göstermişlerdir ki bunları yorumlarken önceki geçiş dönemlerine ait 

bilgilerimizden sınırlı olarak faydalanabiliyoruz. (s. 9-12) 

Marshall Berman modernliği üç evrede değerlendirir: Birinci evre XVI. yüzyılın 

başlarından XVIII. yüzyılın başlarına kadar uzanan “modern hayati algılama” evresi, 

ikinci evre 1790’larda Fransa’da gerçekleşen büyük devrimci dalgayla başlayan ve 

XX. yüzyılın başına kadar devam eden bireysel, toplumsal ve siyasal altüst oluşlar ve 

patlamalardan meydana gelen “modern kamunun doğuşu” evresi ve üçüncü evre XX. 

yüzyılda dünyanın geri kalanında (Batı Avrupa dışı) gerçekleşen/gerçekleşmekte olan 

“modernizasyon” evresi (Berman, 2017, s. 29). Berman modernizasyonu modernliğin 

üçüncü evresi olarak nitelerken modernliği Batı Avrupa’daki modern zihniyetin 

olgunlaşma süreci olarak niteler.   

Calinescu’ya göre modernlik geniş anlamıyla XVII. yüzyıldan beri İngilizce’de 

kullanılan ve ilk kez XVIII. yüzyılda estetik bir manada kullanılan “modern olma” 

niteliği anlamına gelir. Aydınlanma döneminden beri modernite ile ilerme olumlu ve 

olumsuz yönleriyle sürekli olarak birlikte kullanılmıştır (Calinescu, 1993, s. 2-5). 

Daryoush Shayeghan’a göre ise modernlik akılcılığın geleneksel inançlara zaferi ve 

bilimsel düşünce ile akılcı aklın gelişimidir. Shayeghan doğu dünyasının bu gelişimin 

dışında XX. yüzyıla ayak bastığını söyler (Shayeghan, 214, s. 268-269). Shayeghan 

modernlik serüvenini bir zihniyetin sonucunda edinilen değerler sisteminin bütünü 

olarak görür.  

Modernizasyon tanımına geçmeden önce modernizasyon ideolojisi olan modernci 

tutum ile modernlik arasındaki farkı Abdolkarim Sorush’un tanımlamasıyla açıklamak 

yerinde olacaktır. Soroush’a göre modernlik “kendiliğinden gelişen istemsizce 

yenilenmek” anlamına gelirken, moderncilik yeniyi üstün kılarak eskinin yerine yeniyi 

yerleştirmek eylemidir. Bir başka deyişle Soroush’a göre öznel-nesnel dünyada 



10 

bilinçsizce gelişen ve bilinçlice değiştirilemeyen bir durum olan modernliğin aksine 

moderncilik bir ideolojidir (Soroush, 1996, s. 352). 

Modernizasyon kuramı ilk kez Emile Durkheim ile Max Weber’in düşüncelerinde dile 

getirilse de bu konuda ciddi araştırmaların ortaya çıkması Amerikalı siyasal elit ve 

entelektüellerin  İkinci Dünya Savaşı sonrası ortamına verdikleri tepki ile ortaya çıkar 

(Calinescu, 1993, s. 13-14). ABD devleti ve fon sağlayan kurumlar tarafından finanse 

edilen bu araştırmalar sömürge dönemi sonrası ortaya çıkan “Üçüncü Dünya” 

toplumlarının da incelenmesi ile ürünler ortaya koymaya başlar. Modernizasyon 

kuramı hakkındaki farklı yaklaşımların olduğundan yola çıkarak bir genel tanım 

yapmak mümkündür.  

Dean C. Tipps’e göre konu üzerinde yapılan araştırmaların ortak kanıları 

modernizasyonu ulusal düzeyde sanayileşme, ekonomik büyüme, rasyonalizasyon, 

yapısal farklılaşma, siyasi gelişme, sosyal seferberlik ve/veya sekülerleşme ve benzeri 

süreçlerin bütünü olarak tanımlar. “Modernizasyonun etkisi dönüştürücü ve sonucu 

ilerici olan bir toplumsal değişim türüdür” (Tipps, 1973, s. 200-201).   

Marshall Berman modernliğin beslendiği kaynak olan modernizasyonu fiziksel 

bilimlerde gerçekleşen ilerleme, bilimsel bilgiyi teknolojiye dönüştürme, yeni insan 

ortamları yaratabilme, hayatın temposunu hızlandırma, tekelci iktidar kurma, sınıf 

mücadelesi biçimleri yaratan sanayileşme, insanları doğal çevreden koparıp başka 

yerlere sürükleyerek demografik altüst etme, hızlı kentleşme, dinamik bir gelişme ile 

farklı insanları ve toplumları birbirine bağlama, kitle iletişim sistemlerini ve 

bürokrasiyi oluşturma, ulus-devletlerin güçlerini artırmaya çabalama, kitlesel 

toplumsal hareketlerle iktidar karşısında direnme ve kapitalist dünya pazarının gücüyle 

tüm bu insanlar ile kurumları bir araya getirme ve yönlendirme olarak tanımlar 

(Berman, 2017, s. 28).  

Modernizasyon ve modernlik hakkındaki tüm bu kuramsal tartışmalardan yola çıkarak 

modernizasyonun aslında modernliğin maddi dünyadaki nesneleşen araçları olduğunu 

ve modernlik tarafından kapsandığını söylemek mümkündür. Yani modernizasyon, 

modernliğin maddi dünyadaki cisimleşen “sonucu” ve “gerek koşulu” olarak 

tanımlanabilir. Bu bakımdan XX. yüzyılda İran gibi Batı dışı coğrafyalarda modern 

dönemin sadece modernizasyonun yaşanması ile gerçekleştiğini ve toplumsal 

tabanının böyle bir talebinin olmadığını söylemek yanıltıcı olmayacaktır. Bu ülkelerde 



11 

modernizasyon modernlik serüveninde toplumsal evrilmeden kaynaklanan bir 

ihtiyacın sonucunda değil, iktidarın modernizm ideolojisi doğrultusunda ve dikey 

iktidar-toplum ilişkisi içerisinde yukarıdan aşağıya doğru uygulanmıştır.  

Çalışmanın nitel-tarihi araştırma türü olacağından pozitivist/post-pozitivist 

paradigmatik duruşla yürütüleceği mümkün değildir. Dolayısıyla bu tür çalışmalarda 

paradigmatik duruş olarak eleştirel7 metodolojinin doğru ve gerçeğe yakın sonuçlara 

götüreceği öngörülebilir. Farklı disiplinlerde eleştirel metodolojiyle çalışan bazı 

araştırmacılara göre çoğu araştırmanın içeriği bilinçaltı niteliği taşıyan ırksal, etnik, 

cinsiyet ve oryantalist yorumlar, değerlendirmeler ve analizlerle doludur (Groat & 

Wang, 2002, s. 33). Bu paradigmatik duruşa göre toplumsal yapıdaki gerçekliklerin 

oluşumunda, kültürel, siyasi, etnik ve cinsiyet meselelerinin büyük etkisi vardır. Nitel 

araştırmalarda Eleştirel paradigmatik duruşun bir yaklaşımı olan Post-yapısalcı 

yöntem aslında Yapısalcı yöntemin bir devamı niteliğindedir. Post-yapısalcı 

yönteminin öncülerinden olan Michel Foucault’ya göre tarihsel dönemler gelip geçici 

olmakla birlikte, her tarihi dönem aslında belirli söylemler ağı ve anlam dünyası 

içerisinde anlaşılabilir. Foucault’ya göre “... artık gelenek ve iz problem değil, fakat 

kopma ve sınır problemdir, problem artık sürüp giden temel ve temellerin yenilenmesi 

olarak değer kazanan dönüşümler problemidir...” (Foucault, 1999, s. 16). Dolayısıyla 

tarihsel araştırmalarda Post-yapısalcı/inşacı yöntem, belli bir zamansal veya 

dönemsel dilimi “olduğu gibi” ele alır. Söylemler, düşüncelerin diyalektiğinde 

kültürel olarak inşa olurlar ve her tarihi dönemde süreksiz/kopuk bir hal alırlar. Post-

yapısalcı yaklaşıma göre maddi kültürün ürünü ve dolayısıyla mimari ürün, daha 

kapsayıcı olan kültürel söylemin doğurduğu bir sonuçtur (Groat & Wang, 2002, s. 

149). Süreklilik içeren tarih kronolojisini “klasik tarihçilik” adı altında değerlendiren 

Foucault (1999), bu tür tarih yazımının yanlış sonuçlara götüreceğini savunur. 

Süreklilik içermeyen süreksiz serilerden oluşan tarih kronolojisini “gerçek tarih” 

adıyla nitelendirir.  

                                                 

7 Emancipatory 

1.2 Yöntem 



12 

Problem bundan böyle serileri oluşturmaktır: her bir serinin elemanlarını 

tanımlamak, onların sınırlarını tespit etmek, herbir seriye özel olan ilişki tipini 

ortaya çıkarmak, bunun kuralını oluşturmak ve, sonra da, böylelikle seriler 

arasındaki ilişkileri betimlemek: işte bunun için katmanların çoğalışını, 

birbirleriyle ilişkilerinin kesilmesini, onlara özgü olan zamanın ve 

kronolojilerin özelliği belirlemek... . (s. 19) 

Çalışmada Karl Popper’in “yasalaştırmayan”, “genelleştirmeyen” ve 

“kuramlaştırmayan” olarak tanımladığı tarih yazımı yaklaşımı benimsemiştir. 

Popper’e göre özgül olaylar ve bunların açıklamalarına ilgi gösteren bilimlere, 

genelleştirici bilimlerin karşıtı olan “tarihsel bilimler” denir. Popper tarih dışındaki 

diğer sosyal bilimlerde bir araştırmadaki hipotezin bilimsel yöntem sonucunda 

kuramlaştırabilirliğini söyler ve örneğin sosyolojide bu hususun gerçekleştiğini öne 

sürer. Popper’e göre tarihsel bilimlerde eldeki bulunan olgular son derece sınırlı 

olduğundan istendiği gibi yenilenip tekrar meydana getirilemez. Tarih verisinin 

önceden belirlenmiş olduğundan hipotezler üretilerek kuramlaştırılması imkansızdır. 

Popper bu verileri “sadece kaydedilecek kadar ilginç olan olgular” olarak 

değerlendirir ve tarihi çalışmaların bilimsel kuramların yerine “tarih anlayışları” veya 

“tarih yorumları” ile sonuçlanmasının doğru olduğunu söyler. Ancak bu yorumların 

bilimsel kuramlar gibi ilerleme kaydedeceğinin mümkün olmadığı anlamına gelmez. 

“... özgül veya tekil tarihsel hipotezler arasında, tarihsel olayların açıklanmasında 

hipotetik başlangıç koşulları rolünü oynayan, ama genel yasaların rolünü oynamayan 

her türlü ara durak mümkündür”8.  

Tarihi belgeler, kanıtlar ve metinlere dayalı olan her çalışma tarihsel-yorumsal strateji 

ile ele alınacağından nitel araştırma kategorisine girer. Nitel araştırmalarda sonuca 

dayalı olduklarından hipotezlerle kurama ulaşmak pek mümkün değildir. Hipotezlere 

dayalı bir yöntem uygulanamayacağından dolayı kuram değil, kanıtlara dayalı 

sınıflandırılmış, kategorileştirilmiş, bilgilendirici sonuçların (Groat & Wang, 2002, s. 

137) veya Popper’in tabiriyle tarih yorumlarının elde edileceği kaçınılmazdır.  

Tezde mimarlık tarih yazımı olarak Manfredo Tafuri’nin “mimari kültür” yaklaşımı 

benimsendi. Jacob Burckhardt’ın sanatsal ürünü bir kültürel ürün olarak 

                                                 

8 Detaylı bilgi için bkz., (Popper, 2006, s. 139-162). 



13 

değerlendirmesi ve daha sonra Tafuri’nin kavramsallaştırdığı “mimari kültür” 

yaklaşımında mimarlığın sanat dışı güçlere tabi kılınması gerçeği yer alır (Leach, 

2015, s. 62). Tafuri bu yaklaşımında örneğin Rönesans döneminde Brunelleschi’nin 

eserlerini sırf mimari ve sanat dünyası içerisinde gerçekleşen bir gelişim olarak değil, 

kentteki burjuva sınıfının oluşumuyla etkilenen inançsal-kültürel ve siyasal 

boyutların değişiminden ortaya çıkan bir mimari ürün olarak değerlendirir (Tafuri, 

1969; Leach, 2006, s. 22). 

Nitel araştırmaların büyük bölümünü oluşturan yorumlayıcı9 yöntem, Eleştirel 

paradigmatik duruşun alanında olan “birden çok gerçeğin oluşu” anlayışının 

yöntemidir (Mertens, 1998, s. 8). Bu yöntem tarihsel-yorumlayıcı taktiği ile içiçedir. 

Fenomenoloji felsefe anlayışından doğan bu yöntemin öncüleri Martin Hiedegger ve 

Edmond Husserl’dir (Groat & Wang, 2002, s. 185). Yorumlayıcı araştırma karmaşık 

bir zeminde toplumsal olgular/görüngülerin arayışı içinde açıklayıcı/tanımlayıcı bir 

yazı üslubuyla inceleme yapar. Tarihsel-yorumlayıcı yaklaşım araştırmanın 

bulgularına dayalı açıkalayıcı/betimleyici/hikayeci bir anlatım yapma yoludur (Groat 

& Wang, 2002, s. 136-138).  

Bu çalışmanın araştırma nesnesi mimari/ketnsel ürünler olarak belirlenmiştir. 

Araştırmada ekonomik, kültürel ve siyasal yapı bağımsız değişken, mimari/kentsel 

ürünler ise bağımlı değişkenler olarak değerlendirilecektir.  

Araştırmada konuyla ilgili veri toplama eylemi dört kaynak türünden gerçekleşti :  

Birinci tür kaynakları konuyla ilgili kütüphane arşivlerinde olan dönemle ilgili 

belgeler, görseller, gazeteler ve dergiler oluşturdu. Bu tür kaynaklar genellikle birinci 

elden gelen bilgileri içerdiklerinden dolayı yoruma dayalı değillerdir.  

İkinci tür kaynaklar konuyla ilgili olan tarihi metinler, kitaplar ve dönem ile alakalı 

olan seyahatnameler, risaleler, gravür ve fotoğraf kitapları, hatıra defterleri oldu. Bu 

tür kaynaklar ilgili dönemin olaylarının betimlenmesinde önemli ipuçları verdiler.  

                                                 

9 Interpretivist 



14 

Üçüncü tür kaynakları mimarlık alanındaki konuyla doğrudan ve dolaylı ilişkili olan 

yayımlanmış kitaplar, tezler ve makaleler oluşturdu. 

Dördüncü tür kaynakları ise konuyla ilgili sahadan derlenen görsel ve işitsel veriler 

oluşturdu. 

Literatürdeki yapılan araştırmalarda 1848-1941 yılları arasındaki süreci mercek altına 

alan, gerçekleşen olayları bütünsel dünya tarihi ve bölgesel etkenlerle ilişkindiren 

eserlerin olmadığı anlaşıldı. Bu bağlamda sermaye ekonomisinin rolünü inceleyen ve 

bunların neticesinde iş ve sermaye insanlarının gelişen süreçlerdeki “belirleyici 

rolleri”, makro ölçekteki dönemin süper güç/sömürücü ülkelerinin olaylar üzerindeki 

etkileri ve sonuç olarak mimariye yansıması, aynı zamanda mimari ürünlerinin de yeni 

kurulan değerler sistemi için güçlendirici, pekiştirici ve yapıcı rolü olduğunun 

incelenmediği gözlemlendi.  

Ulus inşası sürecinde mimari ürünlerinin bir taraftan makro ve mezo ölçekte bir sonuç 

oldukları söylenebilirken, aynı zamanda iktidar tarafından yürütülen politikaların 

gerçekleşmesi için propaganda, meşrulaştırıcı, eyleyici, düzenleyici ve örgütleyici 

rolünü üstlendiğini söylemek mümkündür. Bu bağlamda tez konusuyla doğrudan 

ilişkili olan kaynaklar arasında Talinn Girgor’un (2009) “Building Iran” adlı eseriyle 

Amir Banimasoud’un (2015) “Mimari-i Muasr-ı İran” adlı eseri hariç genellikle sadece 

üslup ve mimari değerlendirmelere yer verilmiştir. 

Talinn Grigor’un (2009) “Building Iran” eseri dışında, diğer araştırmalarda İran’daki 

1848-1941 yılları arasındaki gerçekleşen değişimin yüzeysel olarak incelendiği, 

mimari ürünlerin de bir ulus inşası aracı olarak değerlendirilmedikleri görülmüştür. 

Araştırmalarda genellikle yukarıda zikredilen “belirleyici etkiler”den bahsedilse de, 

ulus inşası sürecinde rolleri dikkate alınmamış, mimarlık da bağımsız bir alanda kendi 

başına gelişen bir unsur gibi değerlendirilmiştir. Ayrıca konuyla ilgili yapılan 

araştırmaların büyük bölümünde yaklaşımlar ve değerlendirmelerin, ya ideolojik ya 

da bir etnik tekelciliğinin veya milliyet varlığının kabulü ile öznellik niteliği 

taşıdıkları söylenebilir. Araştırmalarda ağırlıklı olarak 1925 öncesi Kaçar 

Hanedanlığı döneminde gerçekleşen olaylara güçlü politik motivasyonla 

yaklaşılmıştır.  

1.3 Tezin Önemi ve Literatüre Katkısı 



15 

Literatürde yer alan araştırmaların hiç birisinde metodolojik ve paradigmatik duruş 

bakımından bu çalışmada üzerinde durulacak konuları benzer bir şekilde ele alan 

çalışmaya rastlanmadı. Özellikle modern İran’ın inşasında belirleyici bir rol üstlenen 

Aryanist tarih yazımının oluşumunun, bu tavrın mimarlık tarih yazımına etkilerinin 

ve bu söylemin modern İran’ın mimari kültürüne yön verdiğinin mevcut literatürde 

yeterince araştırılmadığı ve dikkate alınmadığı görülmektedir. Bu nedenle konunun 

nesnel bir şekilde ele alınıp, çok yönlü bakış açılarından incelenmesi gereklilik 

taşımaktadır.  

Araştırmanın mimarlık tarihi literatürüne, özellikle modern dönem bütünsel mimarlık 

ve dünya tarihi bilgi birikimine daha tarafsız ve nesnel değerlendirmeler kazandıracağı 

araştırmacı tarafından hedeflenmektedir. İran coğrafyasının belirlenen zamansal ve 

coğrafi sınır içerisindeki kültürel/mimari değişim ve dönüşümünü incelemek, bunun 

sonucunda da ülkenin yakın tarihinin daha net, gerçekçi ve doğru anlaşılmasına ışık 

tutmak araştırmanın hedeflediği bir başka husustur. Bu araştırmada ortaya konulacak 

bulguların mimarlık-kent tarihinden, tarih ve sosyal bilimlerine kadar oluşan geniş bir 

yelpazede çalışan araştırmacılar için İran’da zikredilen zaman dilimi içerisinde 

gerçekleşen siyasi ve kültürel değişimde mimarinin aldığı rolü ve bu rolün ulus inşası 

sürecinde nasıl araçsallaştırıldığını kavrama fırsatı vermesi hedeflenmektedir.  

İrili ufaklı ölçeklerde gerçekleşen toplumsal, ekonomik, kültürel ve siyasal değişimin 

İran toplumunun nasıl değiştirdiğini, bu değişimin kentsel ve mimari alanlarda ne gibi 

çıktılar verdiğini, bu çıktıların aynı şekilde iktidar için nasıl bir propaganda aracı 

oluşturduğunu, ulus inşasında ne gibi görevler üstlendiğini ortaya koymak bu 

çalışmanın içeriğinde yer almaktadır. Araştırmada konuyla ilgili daha önce yapılmış 

olan çalışmalara eleştirel paradigmatik duruşunun post-yapısalcı/inşacı yaklaşımıyla 

inceme yapılacağı ve olgusal olarak modern İran tarihinin algılanışına önemli katkılar 

sağlayacağı araştırmacı tarafından düşünülmektedir10. 

 

 

                                                 

10Araştırma metodolijisiyle ilgili paradigmatik duruş, paradigma, strateji, taktik vb. kavramların 

tanımları ve açıklamaları için bkz., (Groat & Wang, 2002; Kaplan & Wolf, 2017). 



16 

Araştırma konusuyla ilgili mimarlık tarihi alanında daha önceki yapıtlara bakıldığında 

kayda değer çalışmaların yayımlandığı gözlemlendi. Burada önde gelen en önemli 

eserler önem sırasına göre değerlendirilmiştir. 

Amir Banimasoud “Çağdaş İran Mimarlığı” adlı eserinde açıklayıcı/hikayeci tarih 

yazımı yaklaşımıyla, İran’ın Kaçar devrindeki toplumsal, kültürel ve siyasal olayları 

açıklamaya çalışır11. Yazar Kaçar dönemi mimarisinin formasyonu ile ilgili kavramlar 

geliştirip, mimari değerlendirmelerde bulunur. Tarihi olaylar hakkında nesnel 

değerlendirmeler yapmayı hedefleyen yazarın özgün kavramlar geliştirmesiyle birlikte 

gerçekleşen sosyo-kültürel olaylara günümüz değer yargıları ve söylemleriyle 

baktığını söylemek mümkündür. Öte yandan kitapta ele alınan siyasi olayların sadece 

İran coğrafyası ile sınırlı tutulduğu, değerlendirilen olaylara seçmeci/eklektik 

yaklaşıldığı söylenebilir. Kaçar ve Pehlevi döneminde yurtdışında eğitim almış 

mimarlardan bahsedilip, yabancı mimarların etkisinin de vurgulanmasıyla, yapısal 

belirleyiciler basite indirgenerek, Hegelci yaklaşımla bu dönemde inşa olunan kamusal 

binaların sadece öznel olan mimarlar ve milliyetçi ortamın ürünü olduğu öne sürülür12. 

Halkın kültürel/toplumsal değişimini ve yeniden inşasını tetikleyen unsurların 

üzerinde durmadan modern İran ulus-devletinin kimliğini “tarihsel bir sürekliliğin 

devamıymış gibi” göstermek istendiği söylenebilir.  

Talinn Grigor “Building Iran : Modernism, Architecture, and National Heritage under 

Pahlavi Monarchs” adlı eserinde siyasal, toplumsal/kültürel alandaki değişiklikleri 

yeni mimari ürünlerin sonuçlanmasıyla ilişkilendirmeye çalışır. Ancak çalışma Kaçar 

devrindeki gerçekleşen önemli gelişmelere (meşrutiyet harekatı gibi) değinmemiş, 

modern ulusun inşa sürecini Pehlevi döneminden itibaren ele almıştır. Ele aldığı 

konuları mezo ölçekten (kurum ve kuruluşlar) bakıp, sorunsalı siyasal iktidar 

                                                 

11Açıklayıcı/hikayeci tarih yazımı yaklaşımı kronolojik olarak düzenlenen, tek bir tutarlı hikayeye 

odaklanmayan, analitik olmaktan çok açıklayıcı olan, soyut durumlar yerine insanlarla ilgilenen ve toplu 

ve istatistiksel olanla değil çok özel ve spesifik olana odaklanan bir yol izler (Stone, 1979). 
12 Hegel’e göre varlık ile düşüncenin özdeşleşmesinden oluşan evrensel ilke diyalektik sürecin 

gerçekleşmesiyle “varlığın kaynağı”nı oluşturur. Doğa, tarih ve toplum evrensel düşüncenin diyalektik 

aşamalarından geçerek farklı şekillerde görünmüşlerdir. Hegel varlığın başlangıcının somut olmadığını, 

maddenin düşünceden türediğini ve maddi olanın maneviyetin cisimleştiği görünüm olduğunu söyler. 

Kısacası Hegel maddi çevrenin özne ile içiçe olduğunu açıklamaya çalışır (Popper, 1940, s. 403-426; 

Britannica, 2018; Ergun, 2015, s. 73-74). 

1.4  Literatür Özeti 



17 

tarafından gerçekleşen kültürel/toplumsal inşa olarak tanımlar. Ancak bu dönem    

öncesi İran’daki sosyo-kültürel durumun niteliği hakkında değerlendirmelere 

yeterince yer vermez. Grigor’un çalışmasının eleştirel/hermonotik bir anlatım 

üslubuna sahip olmasına rağmen, değerlendirmelerinde eşdönemli dünyadaki 

sömürgeci ülkelerin politikaları ile ekonomik yapının belirleyiciliğinin etkilerinden 

bahsedilmez. Talinn Grigor konuyla ilgili yayımladığı diğer makalelerinde, kitaptaki 

başlıkları daha detaylı bir şekilde ele almaya çalışmıştır. Üstelik son zamanlarda Kaçar 

ve Pehlevi dönemi ile  ilgili başka çalışmalara da yer vermiştir. Bu makalelerde 

konuları mezo ölçekte incelemiş, eleştirel ve zeitgeist (zaman ruhu) yaklaşımlarıyla 

olayları açıklamaya çalışmıştır.  Grigor (2016a) “Tehran: A Revolution İn Making” 

başlıklı yazısında Tahran’ın Safevi döneminden Kaçar dönemine kadar olan durumunu 

kısaca anlattıktan sonra Kaçar döneminden İran İslam Cumhuriyeti devrine kadar olan 

kültürel, kentsel ve toplumsal değişimleri siyasal olaylarla birlikte ele almıştır. “Orient 

Oder Rom? Qajar ‘Aryan’ Architecture and Strzygowski's Art History” başlıklı 

çalışmasında Grigor (2007)  Aryanist sanat tarihçisi Josef Strzygowski tarafından 

dillendirilmeye başlanan Hint-Avrupa soycu söyleminin mimarideki uzantısını ele 

almıştır. Bu söylem dolayısıyla  1896 yılı sonrası Kaçar dönemi mimarisindeki 

eklektik üslubu açıklamaya çalışan Grigor, Aryanist söylemin köklerine inmeden 

gerçekleşen mimari değişimin ekonomik-kültürel boyutlarına girmeden  “mimari 

alanda” açıklamaya çalışmıştır. Grigor (2017b) “Kings and Traditions in Différance: 

Antiquity Revisited in Post‐Safavid Iran “ başlıklı bir başka makalesinde Safevi 

dönemi sonrası mimari gelişmeler üzerinden farklı canlandırmacı üslupları açıklamaya 

çalışmıştır. Yazar bu yazısında bir önceki makalesindeki (2007) anlatımlarını 

yinelemiştir. Grigor (2016, 2010) ayrıca “Persian Architectural Revivals in the British 

Raj and Qajar Iran” ile “Parsi Patronage Of The Urheimat” başlıklı yazılarında 

Ahamenid canlandırmacı üslubunun oluşumundaki Mumbai Parsi Zerdüştlerinin 

rolünden bahseder. Grigor’un çalışmalarının bütününde Fars milliyetçiliğinin 

mimarideki rolünden bahsedildiğini ancak bu anlayışın söylemsel boyutlarının 

mimariye nasıl yansıdığından söz etmediğini söylemek mümkündür. Özellikle XVIII. 

yüzyılın ikinci yarısından itibaren Aryanist söylemin nasıl ve ne gibi eserlerle İran’ın 

kültürel eksenine yön verdiğinin üzerinde durmaz.  

Mostafa Kiani (2014) “Birinci Pehlevi Dönemi Mimarlığı” adlı eserinde dönemsel 

olarak birinci Pehlevi devrini ele alır. Yazar gerçekleştirilen sosyo-kültürel 



18 

değişimlere eleştirel bakış açısıyla yaklaşmıştır. Akeolojik kazıların, askeri 

atmosferin, yeni işlevlerin, modernizmin ve yeni şehircilik hareketlerinin dönem 

mimarisi oluşumundaki etkilerini inceleyen Kiani, mimariyi dar bir kapsamda 

değerlendirir. Birinci Pehlevi dönemi uluslaşma sürecinin niteliğini, geçmişini ve 

kuramsal altyapısını değerlendirmeye almaz. Yazar kısaca İran’ın geçmişinde “zaten 

bir millet anlayışının olduğu” varsayımıyla, Pehlevi devrindeki “din ve kültür 

düşmanlığı” doğrultusunda eski eserlere yönelik yapılan tahribatı ve yağmayı eleştirir 

ancak olayların nasıl ve neden geliştiğinin ayrıntısına inmez.  

Bahman Ghobadian (2015) “İran Çağdaş Mimarisi’nin Üslubu ve Kavramları” adlı 

eserinde seçilmiş kamusal eserleri Kaçar, Pehlevi ve İslam Cumhuriyeti dönemlerinde 

ele alır. Kitabın her bölümünde bu üç dönemle ilgili siyasal, tarihsel ve sosyo-kültürel 

bilgilerden yola çıkarak değerlendirmeler yapıp, üslupsal tanımlar ve nitelendirmelerle 

mimari eserleri sınıflandırır. Ancak her bölümdeki bu iki alt bölümünün birbiriyle 

ilişkilendirilmediğini söylemek mümkündür. Yazarın da vurguladığı gibi kitaptaki asıl 

amaç çağdaş İran mimarlığı için üslupsal-dönemsel sınıflandırmalardır (Ghobadian, 

2015, s. 10). Kitabın tarih yazımı olarak zeitgeist yaklaşımıyla şekillendirildiği 

söylenebilir13. 

Parviz Rajabi (1976) “Pehlevi Döneminde İran Mimarisi” adlı eserinde Pehlevi 

dönemindeki kamu mimari eserlerini üslupsal olarak sınıflandırıp, binaların yapılış 

tarihi, mimarları, planları ve görünüşleri hakkında veriler paylaşır.  

Vahid Ghobadian “Nasiri Darül hılafedeki Mimarlık: Tahran Çağdaş Mimarisindeki 

Gelenek ve Yenilik” adlı eserinde Kaçar dönemi Tahran kentinin oluşumu ve mimari 

ürünleri hakkında nitel incelemeler yapar. Özellikle Nasıreddin Şah dönemi eserlerini 

ikinci ve üçüncü bölümlerde inceleyip, üslupsal olarak sınıflandırır. 

Shahriyar Adl ve Bernard Hourcade “Tahran 200 Yıllık Başkent” adlı eserinde 

Tahran’ın mimarlık ve kent tarihi konuları ile ilgili makalelere yer verir. Makaleler 

Tahran’da Pehlevi ve Kaçar dönemindeki gerçekleşen imar faaliyetleriyle ilgili bilgiler 

ve değerlendirmeler paylaşır.  

                                                 

13 Hegelci bir tarih anlayışı olan zeitgeist yaklaşım, tarihi kolektif zihin veya zihinsel bilincin evrimi 

olarak betimler. Bir başka deyişle zeitgeist yaklaşım kolektif bilinç ile bireysel bilinçlerin bir 

aradalığıyla oluşan tüm toplumun bilincidir. Bu yaklaşım mimarlık tarih yazımında Sigfried Giedion ile 

Heinrich Wolflin gibi mimarlık ve sanat tarihçilerinin başvurduğu yaklaşımdı (Groat & Wang, 2002, s. 

188-189).  



19 

Eskandar Mokhtari Taleghani “İran’ın Modern Mimari Mirası” adlı eserinde Pehlevi 

ve İslam Cumhuriyeti dönemi mimari kamu yapılarının seçilmiş örnekleriyle ilgili 

üslupsal yaklaşımla mimari değerlendirmelerde bulunur. 

Literatürdeki araştırmaların bütününe bakıldığında neredeyse hiç birisinde İran’daki 

ulus inşası sürecini açıklayacak içeriklere rastlanmadı. Araştırmaların bütününde “İran 

milleti” kavramının tarihsel bir olgu olduğunun üzerinde ortak uzlaşı olduğunu 

görmek mümkündür. Söylemsel olarak XIX. yüzyıl ve XX. yüzyıl başlarında yabancı 

ve yerel Aryanist odaklarının üretmiş oldukları “kadim İran uygarlığı” olgusunu o 

dönem anlatılarında olduğu gibi soycu görüntü taşımasa da bu olgunun halı hazır 

İran’ın milliyetçi tarih yazımında genel kabul gördüğü kesinlik taşımaktadır. Ancak 

daha derin araştırmaların sonucunda “İran milleti” kavramının XX. yüzyılda Fars 

milliyetçileri tarafından üretildiği ve yaygınlaştırıldığı anlaşılmaktadır. Bu çalışmada 

görüleceği üzere XIX. yüzyılın ilk yarısında ve yoğun bir şekilde ikinci yarısından 

itibaren modernizasyon girişimlerinin istikrarlı bir şekilde devam etmesine rağmen  

böyle bir millet tanımının var olmadığı anlaşıldı. Ancak Meşrutiyet Harekatı (1906) 

sonrası daha da körüklenmeye başlayan bu milliyetçi söylemler Pehlevi hükümetinin 

kurulmasıyla fiziksel olarak daha belirgin boyutlara bürünecektir. Dolayısıyla “İran 

milleti” kavrmının siyasal olarak XX. yüzyılda geliştiği inkar olunamayacak bir 

gerçektir. Bu olgu çok çetin bir süreç içerisinde bütün modernizasyon ürünlerinin 

araçsallaştırılması ile gerçekleşmiş ve mimari/kentsel uygulamaların bu 

araçsallaştırılan modernizasyon girişimlerinin başat unsur olmuştur. Gelgelelim 

çağdaş İran mimarlığını konu eden araştırmalara bakıldığında bu ulus inşası sürecine 

derinleşmeden sığ gözlemlere dayalı sonuçlara yer verdiklerini görmek mümkündür. 

Bu çalışma bir genel kabule dönüşen “tarihsel olarak var olan İran milleti” kavramına 

eleştirel yaklaşıp, soykütüksel incelemesine yoğunlaşarak mimarlık tarihi literatürüne 

daha nesnel ve gerçeğe yakın olan bilgiler kazandırmayı hedeflemiştir. Olabildiğince 

birincil kaynakların yardımıyla bu çalışmanın özgünlük derecesinin yüksek 

tutulmasına özen gösterildi. Bu çalışma literatürde mevcut olan önceki çalışmalara bir 

meydan okuma değil, aksine onların gözden kaçırdığı meselelere yoğunlaşarak 

mimarlık tarihi literatürünün müphem noktalarına ışık tutmaktır. Ayrıca konunun 

Türkçe tarih/mimarlık tarihi literatüründe işlenmediğinden dolayı da bu literatüre yeni 

ve özgün bilgiler katıp sonraki araştırmalara ışık tutacağı söylenebilir. 

 



20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

2.1 Kaçar Devri Öncesi Batıyla İlk Temaslar 

Tarih boyunca bir çok güç odağının rekabet ve çekişme coğrafyası olarak bilinen 

İran’ın, modern çağa yaklaştıkça, tarihsel süreçte güvensizlik ve huzursuzlukla dolu 

olan durumu daha da vahim hale gelir. Antik çağdan günümüze dek farklı 

imparatorluklara tanıklık eden ve kültürel zenginlikler barındıran bu coğrafya, kervan 

ticaretinin dünya ekonomisinde belirleyici rolü olduğu çağlarda önemli uygarlıklara 

ev sahipliği yapmıştır. Ancak yeniçağın belirleyici şartlarından olan deniz ticaretinin 

başlaması ekonomi, ticaret ve üretim tarzında büyük devrimlere neden olarak 

beraberinde kültürel ve demografik yapının da değişmesini getirmiştir. Amerika 

kıtasının Anglo-saksonlar ve Latinler tarafından ele geçirilmesi, gümüş ticaretinin 

artması ve maden (altın-gümüş) gelmesi, Venedikliler ile Cenevizliler vasıtasıyla 

doğuya ihraç edilmesinin, XVII. yüzyıln ortalarına kadar Ortadoğu ekonomisinde 

çalkantılı dönemler yaşattığını, devletlerin büyük miktarda bütçe açıklarına yol 

açtığını söylemek mümkündür (Braudel, 1989, s. 365). Böylece tarih sahnesinin Batı 

Avrupa ülkelerine yeni fırsatlar tanımasıyla bu ülkeler kolonileştirdikleri diğer 

coğrafyalarla birlikte yeni çağa adım atmış oldular. Batıda Amerika Kıtası’nın 

sömürgeleştirildiği tarihlere denk olarak, doğuda Hindistan, İran ve nice kaynağı bol 

olan ülke sömürüye dayalı bir üretim tarzına ev sahipliği yapmanın potansiyellerini 

barındırıyorlardı. Bu nedenle yeni çağın başlaması ile birlikte bu coğrafyalardaki yerel 

otoritelerin kaderi, Batı Avrupa ülkeleri ile mücadele etmek, temasta olmak ve onlarla 

“iyi geçinmek”ten geçiyordu. 

İran’daki yönetimlerin Batı ve özellikle Birleşik Krallık ile kültürel, siyasal ve 

ekonomik teması ciddi olarak Safeviler’e kadar gitmektedir. Bu temasın Portekiz deniz 

2. GELENEKSEL İRAN VE KAÇAR DEVRİ  



22 

kuvvetlerinin Hürmüz Boğazı’ndaki Hürmüz ve Lar adalarını 1488 yılında  ele 

geçirmesi ile başladığını söylemek mümkündür (Falsafi, 1917)14.   

İngiliz-İspanyol Savaşı (1585-1604) sırasında 1588 yılında İspanya deniz güçlerinin 

İngilizler karşısındaki yenilgisi ve İngilizler ile Portekizler arasında devam eden Hint 

Okyanusu üzerindeki rekabetin artması dengeleri değiştirmeye başlar. İngilizlerin 

Safevi devletine bu nedenden dolayı yakınlaşması ekonomik gelişmeyi beraberinde 

getirir. Öyle ki Olearius’a (1662, s. 299) göre “bütün Asya’da ve hatta bütün 

Avrupa’da tüccarını Isfahan’a gödermeyen bir ülke bulmak mümkün değil”. Bu 

hususun en bariz göstergesi de mimari ürünlerinin bu dönemdeki niteliksel ve 

niceliksel olarak daha iyi durumda olmasıdır15. 

İkinci Şah Abbas döneminde imparatorluğun genelinde bine yakın kervansarayın 

yapıldığı bazı araştırmacıların paylaştığı bilgiler arasında yer almaktadır. Yine Tebriz, 

Kazvin ve İsfahan gibi imparatorluğun önemli kentlerinde cami ve çarşı ile birleşen 

hükümet meydanlarının da bu devirde önemli askeri gösteriş, dini, ticari ve eğlence 

amaçlı inşa edildiklerini söylemek mümkündür (Aghabozorg, 2015, s. 91-108). Ayrıca 

Safevi devrinde yeni zorunlu mezhep olarak şiiliğin yaygınlaştırılması ve inşası için 

bu hükümet meydanlarının hatırı sayılır öneme sahip oldukları söylenebilir. Bu 

gösterişli meydanlar, aynı zamanda kendinden önceki dönemlere ait olan çarşı ve cami 

komplekslerine bir nevi “rakip toplumsal örgütleme aracı” olarak nitelendirilebilir.     

İngilizlerle Safevi devletinin Basra Körfezi’nde Portekiz güçleri aleyhine ittifakı 1619 

yılında Şah Abbas yönetimi tarafından talep edilmiş ve 1621 yılında İngilizler 

denizden Safeviler karadan Portekiz güçlerini ağır darbeyle bölgeden 

uzaklaştırmışlardır (Mahdavi, 1976, s. 85-92)16. Bu savaşların sonucunda Hürmüz 

Boğazı’nın tekrar Safeviler ve İngilizlerin kontrolüne geçmesi Birleşik Krallık’ın 

                                                 

14 Şah İsmail’in 1523 yılındaki Macaristan İmparatorluğu Kralı II. Loudevic ve Kutsal Roma Cermen 

İmparatorluğu Kralı V. Karl ile yazışmaları siyasi boyuttaki ciddi  temasın varlığını göstermektedir 

(Taheri, 1970, s. 169-170).  
15 İngilizlerin Hindistan’daki Doğu Hint Şirketi aracılığı ile bölgedeki etkisinin artması, ekonomik-ticari 

nüfuzun yanı sıra siyasal teması da beraberinde getirir. XVII. yüzyılın ilk yarısı İran coğrafyası için 

ekonomik açıdan parlak dönem olarak bilinmektedir. Bunun en önemli nedeninin ise ipek ticaretinin bu 

dönemdeki artışından kaynaklandığını söylemek mümkündür. Bu bilgilerin ayrıntıları hakkında bkz., 

(Bigdeli, 2006), (Mahdavi, 1976, s. 12-102). 
16 Safevi devletinin asıl gelir kaynağı olan ipek ihracatı Basra Körfezi ve dolayısı ile Hürmüz 

Boğazı’ndan Avrupa ve Doğu Hint Şirketi’ne yapılmaktaydı. Portekizlerin de bu bölgede bulunması ve 

Safevi devletinin önemli ticaret şahdamarını tıkaması devleti rahatsız etmekteydi (Mahdavi, 1976, s. 

87-88). 



23 

Basra Körfezi’ndeki ticari egemenliğinin başlaması anlamına geliyordu. Bu yolla 

Safevilerin Avrupa’ya ipek ihracatının önemli bölümü artık Osmanlı topraklarından 

değil, İngiliz gemileriyle Basra Körfezi’nden gerçekleşecekti (Bigdeli, 2006).  

Safevi devleti ile siyasal ve ideolojik ilişkiler içinde olan bir diğer Avrupa devleti de 

Fransa olmuştur17. Gelişen ilişkiler sonucunda Safevi devleti ile Fransa arasında 

karşılıklı kapitülasyon ayrıcalıkları üzerinde anlaşma yapılıp, Fransız şirketleri, 

papazları ve tüccarlarının önü açılır. Karşılığında Safevi devleti için de Marsilya 

limanında bir ticarethane tahsis edilmiştir (Bigdeli, 2006; Bigdeli, 2004). 

XVII. yüzyılın ikinci yarısında Safevi dönemi ekonomik parlaklık giderek dağılmaya 

başlar ve Şah Sultan Hüseyin’in tahta çıkmasıyla birlikte XVIII. yüzyılın başlarından 

itibaren Afgan yağmaları ve 1722 yılında Mahmut Afgan’ın istilası ile tamamen 

dağılır. Artık imparatorluk toprakları Osmanlı, Rus ve Afganların savaş üslerine 

dönüşür. İsfahan, Şiraz, Tebriz, Kazvin ve Yezd gibi önemli kentler yağmalanır ve 

bazı araştırmacılara göre bu kentler neredeyse 2/3 oranında nüfuslarını  kaybetmeye 

başlar (Pigulevskaya, 1958, s. 318). 

Nadir Şah Avşar 1730 yılında nisbi istikrarı kendi feth ettiği topraklarda gerçekleştirir. 

Bu dönemde bölgede yeniden ekonomik canlanma söz konusu olur. Afgan istilası 

sonucu Safevi Hanedanlığı’nın bertaraf edilmesiyle imparatorluğun topraklarında 

kargaşa, yağma ve güvensizlik meydana geldiğinden ticaret de bu durumdan ötürü 

duraksar ve aşiret feodal yapı oluşmaya başlar. Nadir Şah Avşar böyle bir ortamda 

yeniden yıkılan düzeni kurmayı başarır (Astarabadi, 1998, s. 20).  

Basra limanının gelişmesi, Hollanda ve Birleşik Krallık yönetimindeki Doğu Hint 

Şirketi’nin İran sahil şeridindeki limanlara egemenliği, Hula Araplarının Bahreyn’i ele 

geçirmesi ve Maskat Araplarının sürekli olarak Basra Körfezi limanlarını 

yağmalaması, Afganların İsfahan’a saldırıp talan etmesi Avşar egemenliği öncesi 

kargaşa durumunun göstergesidir (Krosinsky, 1984, s. 44). Nadir Şah meşakkatli bir 

süreç içerisinde siyasi birliği sağladıktan ve Afganların tacizini bertaraf ettikten sonra 

                                                 

17 XIII. Louis döneminde 1627 yılında Pacifique de Province önderliğinde ilk misyoner katolik heyeti 

İsfahan’da Şah Abbas ile buluşur. Bu görüşme sonucunda Şah Abbas İsfahan ile bir kaç kentte kilise 

inşası ve dini propaganda eylemleri için Fransız heyete izin verir.  1662 yılında XIV. Louis tarafından 

gönderilen tüccar ve papaz heyetinin ardından Jean Ser adlı elçi ile Safevi devleti arasında bir ticari 

anlaşma imzalanır. 1707 yılında XIV. Louis’nin Halep elçisi olan Pierre Victeur Michel Şah Sultan 

Hüseyin Sarayı’nda ağırlanarak başka bir ticari anlaşmaya imza atar. Ayrıntılı bilgi için bkz., (Mahdavi, 

1976, s. 118-120; Bigdeli, 2006). 



24 

Avrupalı tüccarlar ile ilişkileri tekrar iyileştirmeye çalışır. İsfahan’da  Afgan istilası 

sonucunda ciddi anlamda ekonomik kayıplar yaşayan yerli ve yabancı tüccarların 

çalışmalarına devamlılık sağlamak için teşvik girişimlerinde bulunmuştur (Amin, 

1991, s. 33). Afgan istilası sonucunda Basra Körfezi’nin kuzey kıyılarında egemenlik 

boşluğundan kaynaklanan haydutluk ve deniz korsanlığı Avrupalı tüccarları perişan 

edip, Nadir Şah’ın gelişi ile huzur ve düzen tekrar eskisine kavuşmuş gibi olur 

(Asadpour & Eskandari, 2017). Ancak ekonomik canlılık hiç bir zaman Safevi 

dönemindeki parlaklığa ulaşamaz. Ülkede ipek üretiminin azalması, Basra Körfezi ve 

Umman Denizi liman ticaretinde İngiliz ve Hollandalı şirketlerin güçlenmesi, yine 

aynı kıyılardan ipek kaçakçılığının gerçekleşmesi ve Bengal’daki  ipek üretiminin 

artması bazı araştırmacılar tarafından İran’daki XVIII. yüzyıl ekonomik buhranının 

nedenleri olarak değerlendirilmiştir (Issawi, 2009, s. 18).  

Çok çalkantılı uzun sürmeyen Nadir Şah Avşar saltanatının kayda değer 

gelişmelerinden birisi de Osmanlı İmparatorluğu ile yakın ilişkisi olmuştur. Ülkedeki 

durumun vahametinin bilincinde olan Nadir Şah, siyasal-ekonomik istikrarın 

gerçekleşmesindeki bir başka yolun da güçlü komşu olan Osmanlı imparatorluğuyla 

sağlanacak iyi ilişkiden geçtiğinin farkına varır. Ancak verilen bütün çabalara rağmen 

bu girişimler Osmanlı devleti tarafından olumsuz karşılanır ve kısa bir süre sonra şahın 

katledilmesiyle Avşar devleti dağılır18.  

Yukarıdaki bilgilerden yola çıkarak İran coğrafyasının XVI. yüzyılın itibaren ticaret 

ve kolonileştirme ekonomisine giren Batı Avrupa devletleri ile ciddi temaslar kurduğu 

anlaşılmaktadır. Bu temaslar siyasal iktidarlar arasında gerçekleştiklerinden dolayı 

kültürel olarak çok büyük değişikliklere neden olmaz. Ancak ilerleyen sayfalarda 

Kaçar dönemine gelindiğinde ülke ekonomisinin geleneksel yapısıyla ticaret 

                                                 

18 Nadir Şah Avşar savaş yıllarında Osmanlı devleti mensubu Sadrazam Hekimoğlu Ali Paşa’ya 

gönderdiği bir mektupta; “benim ceddim mukaddema Cengiz hurucunda Rum’a giden Al-i Osman’ın 

ceddi Ertuğrul’un karındaşı olup, babaları Süleyman Şah suya gark oldukta benim ceddim İran'a gitmiş 

idi...” sözünü iletir (Ateş, 2001, s. 36). O 1736 yılında Azerbaycan’ın Muğan ovasında diğer Türkmen 

beyleri ile birlikte olduğu bir kurultayda şahlığını ilan ederek, Şi’ilik mezhebi bünyesinde Hz. Ali’nin 

yanında diğer üç halifenin de kabul edilmesi ve ayrıca ezanlarda “Alienveliüllah” ibaresinin 

okunmaması gerektiğini vurgulayarak kurultaydaki üyelerin de bi’atını alıp onlara da şahlığını resmi 

olarak ilan eder. Nadir Şah, Safevilerin güç kaybetmesi ile artan mollaların gücünü sınırlı kılıp, 

otoriteden mollaları uzaklaştırmaya çalışır. Şahlığı ilan etmesinden hemen sonra Nadir Şah, 

I.Mahmud’a elçi göndererek Caferilik mezhebini Osmanlı devleti tarafından beşinci mezhep olarak 

kabul edilmesini diler. Nadir Şah Avşar ile I. Mahmud mektuplaşmaları ayrıca Avşar-Osmanlı ilişkileri 

hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., (Ateş, 2001), (Ünal & Diğerleri, 2014). 



25 

ekonomisinin temasının ciddi kültürel, ekonomik ve siyasal çıktıları üzerinde 

durularak ne gibi mimari/kentsel sonuçlara götüreceği tartışılacaktır. 

İran coğrafyasında çok eski dönemlerden beri nüfusun önemli bölümü hayvacılığı 

meslek edinmiş ve bu üretim tarzı bütün olumlu ve olumsuz olaylara rağmen tarihin 

farklı dönemlerinde varlığını sürdürebilmiştir. Göçebelik yaşam tarzı ile insani, 

ekonomik, siyasal ve askeri zorunluluklar, göçebe toplulukların kendine özgü 

biçimlenmesine ve işbölümüne neden olur. Tarih boyunca İran halklarına pastoral 

kültür egemen olduğundan, göçebe yaşam tarzından kaynaklanan işbölümü ve 

örgütlenme biçimi ekonomik-toplumsal norm ve yaşamını şekillendirir. Bu nedenle 

modern dönem öncesi İran halkları, insani ve ekonomik kapasitesinin büyük bölümünü 

hayvancılığa ayırırlar. İran halklarının gelenekleri, kültürel normları ile siyasal ve 

toplumsal yaşamları bu konar göçerlik ve pastoral yaşam tarzından kaynaklanır 

(Shabani, 1994, s. 58). 

Böyle bir sosyo-ekonomik yaşam tarzı XX. yüzyılın başalarına kadar çok küçük farkla 

devam eder. Yani Kaçarlar yönetiminin XX. yüzyıla ortaçağ sosyo-ekonomik ve 

kültürel yaşam/üretim tarzı ile ayak bastığını söylemek mümkündür.  

G. N. Curzon 1892 yılında kendi seyahatnamesinde halkın yaşam tarzı hakkında şu 

bilgilere yer verir: “ülkenin bir çok yerinde halk eski Asya kültür ve yaşam tarzını 

korumuştur... İran halıhazırda dünyanın en doğu ülkesidir. Zenginleşen tüccar sınfının 

Rus arabalarına binmelerine ve Fransız kol saatleri takmalarına rağmen halkın 

duyguları hiç değişmemiş ve yüzyıllar önceki davranışlarını devam ettirmişlerdir” 

(Curzon, 2017, s. 33). Yine aynı seyyah ülkenin imajını bir “doğu kültürü” şemsiyesi 

altında şöyle betimler: 

Liman, demiryolu, cadde, otel, yatak, masa ve sandalyeden yoksun olan bir 

ülke... Ancak eğer bir yolcunun sele, örtü ve birazcık sabunu olursa yeterince 

yolculuk ekipmanına sahip sayılmış olacaktır... Şehirleri bizde olduğu gibi 

dumanlarla çevrilmemiş ve düz çatılı evlerin soba borusu veya bacası yoktur. 

(Curzon, 2017, s. 34-35)  

Julian Bharier de 1900 yılındaki seyahatinde İran hakkında daha karanlık ifadeler 

kullanır “1900 yılında İran bir bedevi ve inzivaya çekilmiş bir ülkeydi... Ülkeyi bir 

2.2 Eokonomik ve Kültürel Yapı 



26 

ekonomik birlik olarak nitelendirmek güçtü... Ekonomik gelişmenin izlerini bulmak 

mümkündü ancak İran dünyadaki en geride kalmış ülkelerden biri” (Bharier, 1984, s. 

19-20).  

Kaçar yönetimi tarafından gerçekleştirilen önemli modernizasyon girişimlerine 

rağmen halk ve ülke tasvirinin Avrupalılar gözünden bu şekilde betimlenmesine 

aslında çok da şaşırmamak gerekir. Betimlenen bu imajın iki nedenden 

kaynaklandığını söylemek mümkündür. Birinci nedenin XIX. yüzyıl Batı 

seyyahlarının doğu dünyasına yukarıdan, küçümseyici, ideolojik ve ırkçı 

yaklaşmalarından kaynaklandığı söylenebilir. Bu çalışmanın ilerleyen bölümlerinde 

bu hususun üzerinde durulacaktır. İkinci neden de gerçekleştirilen modernizasyon 

girişimlerinin kapsayıcı olmadığından dolayı kültürel yapıyı yeterince etkilemediği 

gerçeği olarak değerlendirilebilir. Öyle ya da böyle olsun, aslında çağdaş Batı Avrupa 

değerler sistemine sahip olan bir seyyah gözünden dönemin görsel durumunun böyle 

olduğunu kabul etmek gerekir. Nitekim ilerleyen onyıllara Kaçar padişahları dahil 

İran’dan Batı Avrupa’ya seyahat eden seyyahların Avrupa hakkındaki anlatılarından 

da anlaşıldığı üzere ülkedeki dönem kültürünün Avrupa’dan epey faklı olmasıdır.  

XIX. yüzyıl İran’ının mimari/kentsel kültürüne girmeden önce dönemin siyasal, 

ekonomik ve kültürel yapısının bileşenlerini gözden geçirmekle açıklamanın konunun 

anlaşılması açısından daha doğru sonuçlara götüreceği kuşkusuzdur.  

Kaçar hanedanlığının ana güç bileşenlerinden birisi aşiretler ve boylar birlikleriydi19/ 

Nitekim Ağa Muhammed Han da Kaçar ilhanı20 olarak ülkenin padişahı olabilmişti. 

Bu nedenle Kaçar aristokrasisinin önemli dilimini kabile ve aşiret ilhanları 

oluşturmaktaydı21. Pehlevi hükümetinin iktidara gelişinden önce Kaçar devrindeki 

                                                 

19 İran’da İlat veya Elat )ایلات( sözcüğü Türkçe “El” (Tayfa) ve Arapça çoğul eki olan “at” 

sözcüklerinden oluşmaktadır. Konar göçer yaşam biçiminde özellikle Türklerde bir kaç boydan oluşan 

birliklere atfedilirdi. Türkiye Türkçesi’nde sözcük karşılığı olmadığından burada “boylar birliği” adıyla 

tanıtılmıştır. 
20 İlhan boylar birliğinin başı veya reisi anlamına gelmektedir. 

21 İl ve tayfa reisleri şaha ve devlete askeri hizmet karşılığında bağımsız siyasal, hukuki ve hanlık 

yetkilerini yürütebilecekleri büyük köy veya arsalara sahip olabilirlerdi. Bu şekilde kendi içlerinde üst-

ast ilişkileri olan bu birimlerdeki toplanan vergilerin bir kısmı devlete varilirdi (Jaubert, 1943, s. 140-

145). Robert G. Watson’a (1969, s. 8) göre konar-göçer yaşam tarzına sahip olan boylar birliğinin de 

kendi içinde hiyerarşik düzeni vardı: “Boylar birliklerinin reisleri boylara egemenlik kurmuşlar ve 

hükümet ile boylar arasındaki bağı üstlenmişlerdi. Bazen nakit bazen de belli miktarda ürün, mal veya 

hasat olarak vergileri devlete ödeyen bu reisler aynı zamanda devlet için asker tedarik ediyorlardı”. 

 



27 

İran toplumunun büyük bölümü boylar birliğinden oluşan aşiret yapısına sahipti22. 

Üstelik ülke genelinde siyasal gücü elde edip korumak da yine aynı tarzda örgütlenme 

biçimiyle gerçekleşebilmekteydi. Güçlü seçkinler aşiret bağlılıklarıyla otorite 

oluşturmaya çalışırlardı (Azmandi, 1997, s. 83). Boylar birliği ile devlet arasındaki 

ekonomik ilişki vergi ödeme ve asker yetiştirme şeklinde gerçekleşmekteydi (Foran, 

2013, s. 207-208)23.  

Kaçar devrinde çiftçiler ve köylülere “raiyyet”24 ünvanı verilirdi. Raiyyet kavramı halk 

anlamında kullanılan ve siyasal olarak konumsuz olan kitleye atfediliyordu. Yani 

siyasi sınırlar içerisinde yaşayan ve merkezi iktidara bağlı olan halka atfedilirdi 

(Ajudani, 2003, s. 173; Ahmadvand, 2015, s. 97). Nüfus olarak ülkenin neredeyse 70% 

köylerde ve konar-göçer çadırlarında yaşarlardı. Bir başka kaynağa göre XIX. yüzyılın 

başlangıcında ülkenin 50% nüfusu konar-göçerler, 10%’u şehirliler ve %30-%40 ise 

köylülerden oluşurken, XX.yüzyıla gelindiğinde nüfusun 33%’unu konar-göçerler, 

25%’ini şehirliler ve yine 40%’ını köylüler şekillendirmekteydi (Foran, 2013, s. 186). 

Bu husus şehirlere yerleşen nüfusun büyük bölümünün konar göçerlerden oluştuğu 

anlamına geliyordu. Yani XIX. yüzyılın başında coğrafya genelinde konar-göçer 

boylar birliği kültürü egemen olduğundan ekonomik faaliyetlerde ağırlıklı olarak bu 

zümreler varken, yüzyılının sonuna gelindiğinde konar-göçer boylar birliği ve 

köylülerden oluşan bir üretim tarzının yanı sıra ülke genelinde şehirlerdeki esnafın 

ekonomik faaliyetleri de ilaveten söz konusuydu (Curzon, 2017, s. 560). Kaçar devri 

köylüleri ile çiftçileri ülkenin asıl ekonomik dayanağını oluştururlardı ancak üretim 

biçimi Tiyul25 sistemi ile gerçekleştiğinden sermaye birikimi gerçekleşemiyor ve 

büyüme söz konusu olamıyordu26.  

                                                 

22 Bu yapının ilk halkası konar-göçer zümrelerin yurt veya çadırlarıydı. Yaklaşık 10 ila 100 aileden 

oluşan bu birimlerin başçısı yine köylerdeki gibi kedhüda ünvanıyla anılan bireylerdi. İkinci halka konar 

göçer boylardan oluşmaktaydı. Bir kaç yurttan oluşan boyların başçısı ise Han ünvanıyla aynı kedhüda 

görevlerini büyük çapta yapmaktaydı. Boylar birliği ise hiyerarşik olarak konar-göçer müessesesinin en 

tepesinde yer alarak İlhan ünvanıyla güç ilişkisinde üçüncü halkayı teşkil ediyordu (Abrahamian, 2001, 

s. 18). 
23 Boylar birliklerinin ekonomik faaliyetleri ve ürettikleri mallar hayvancılıktan elde edilen et, süt, yağ, 

yün, kürk, deri, halı ve çiftlik hayvanları gibi ürünlerden oluşurdu. Halı sanayii için gerekli olan ipek 

ihracatı XX. yüzyılın başlarında 15 katına çıkmıştı (Foran, 2013, s. 207). 
24 Raiyyet’in Türkiye Türkçesi’ndeki karşılığı “reaya” olarak geçmektedir. 
25 Mülkiyet biçimi; Tiyul sözcüğü Çağatay Türkçesi’nde toprak veya arazi anlamına gelmektedir 

(Doerfer, 1963, s. 667-669). Osmanlı’daki Tımar sistemine benzese de kendine özgü farklı özellikler 

barındırır. 
26 Köyü yöneten kedhüda bir nevi küçük maliklerdi ve genellikle aksakallar ile raiyyetler tarafından 

seçilirlerdi. Köylerin çalışma mekanizması tamamen kedhüdanın seçilmesine bağlıydı. İngiliz tüccar ve 



28 

Böylelikle İran coğrafyasında konar göçer zümreler, köylüler ve şehir esnafının çok 

eskilerden süre gelen üretim tarzları ve gelir sağlayıcı yöntemleri olarak geleneksel 

tarım yöntemleri, el işleri, halı dokumacılık ve hayvancılıktan bahsetmek mümkündür. 

Ayrıca iç ve dış piyasalarda bu ürünlerin sınırlı ticaretinden elde edilen gelirler de bu 

yöntemlere eklenebilir. Bu ekonomik faaliyetler tarih boyunca önceki devletlerin 

parasal kaynaklarını temin etseler de XIX. yüzyıl Kaçar devrinde dünyadaki ekonomik 

yapının değişmesi, ticaret ekonomisinin yükselmesi ve Batı Avrupa tarzı sermaye 

birikimi ile modern bankacılığın ortaya çıkmasıyla eski önemlerini kaybederler. 

Modern ekonominin emtia ve sermaye olarak ortaya çıkması İran’da tarih akışıyla 

süregelen ve yapısallaşmış üretim tarzlarını neredeyse imha etmeye başlar27.  

Adı geçen boylar birliklerinin en güçlülerinden birisi olan Kaçarlar 1785 yılından 1925 

yılına kadar İran’ı bin yıl yöneten Türk hanedanlıkların sonuncusu olarak tarihe 

geçmiştir28. XV. yüzyılın sonlarında Anadolu’nun Bozok (Yozgat) yöresinden, 

şimdiki Azerbaycan Cumhuriyeti’nin Gence yöresine göç eden Akça Koyun, Akçalı 

ve Şam Bayatı Türkmen obalarını meydana getirirler (Sümer, 2012, s. 51). 1401 

yılında Emir Timur’un Şam ve Mısır seferi sonrası, bölgeye daha eski dönemlerden 

yerleşmiş olan Türk-Moğol zümrelerinin İran ve Türkistan’a geri dönmeleri gerektiği 

fermanı üzerine büyük göç dalgaları içerisinde Kaçarlar da Gence ve Erivan 

dolaylarında yurt edinmeye başlar. Çok uzun sürmeyen bir dönem içerisinde 

örgütlenen  Kaçar boyları, ciddi askeri birlikler kurmayı başarırlar. Akkoyunlu ve 

Karakoyunlu devletlerinde önemli askeri ve siyasal roller üstlenen Kaçarlar, Safevi 

devletinin kurucu unsurları olan göçebe kızılbaş Türkmen birliklerinin arasında da yer 

aldıkları bilinmektedir. Safevi hükümdarı Şah Abbas doğudaki Özbek ve Türkmen 

                                                 

seyyah Edward Burgess’e göre bu kedhüda seçimlerine padişah bile müdahale edemezdi (Abrahamian, 

2001, s. 19). Toprak mülkiyeti olarak Tiyul sisteminde hükümet tarafından bir arsa üzerindeki nüfus ve 

maddi varlıkların bütünü Tiyul sahibine devrediliyordu (Mahallati, 1977, s. 189). Tiyul sahipleri genel 

olarak saray makamları, şehir ve belediye yetkilileri, valiler, aşiret ve boylar birliği reislerinden 

oluşmakatydı (Foran, 2013, s. 190). 
27 Ayrıntılı bilgi için bkz., (Issawi, 2009). 
28 İslamiyet’in gelişiyle yaklaşık üç asır Emevi ve Abbasi Arap devletlerinin egemliğinin ardından İran’ı 

neredeyse on asır sürecek olan Türk imparatorlukları ve beylikleri yönetmişlerdir. Bunlar sırasıyla 

Gazneliler (963-1186), Büyük Selçuklular (1037-1157), İlhanlılar (1256-13356), İldenizliler (1136-

1225), Timurlular (1370-1507), Karakoyunlular (1374-1478), Akkoyunlular (1378-1501), Safeviler 

(1501-1736), Avşarlar (1736-1804) ve Kaçarlar (1794-1925) olarak tarih sahnesine çıkmışlardır.  

2.3 Siyasal Yapı 



29 

saldırılarını durdurmak için, Erivan ve Gence dolaylarında yurt edinen Kaçarları, 

Esterabad, Gürgan ve Mazenderan’a göç ettirir. Mübarekabad kalesi civarına yerleşen 

grup kendi arasıdna ikiye ayrılarak kalenin tepesine doğru yerleşenler “Yukarı Baş” 

ve kalenin aşağısına doğru yerleşenler ise “Aşağı Baş” adıyla anılmaya başlar 

(Shamim, 2008, s. 19-21; Lesanol Molk, 1998, s. 7-9).  

Afganların 1722  yılındaki saldırısı sonucunda Safevi devrinde sağlanmış olan siyasi 

birliğin yıkılması, İran tarihinde yeni dönemle birlikte gelen kargaşanın başlangıcı 

olur. Kısa süreliğine Nadir Şah devrinde nisbi istikrar oluşsa da, anarşi, yağma ve 

bölgesel çekişmeler tekrar hızla artmaya başlar. Merkezde Bahtiyariler, Avşarlar ve 

Kaşkaylar gibi Türk aşiretler ayrıca diğer küçük kavimler hiç durmadan savaşmakla 

uğraşırken ülkenin güney ile batısında Arap ve Kürt aşiretleri ise mahalli otoriteler 

kurmakla mücadele içerisindeydi. Horasan’da Sünni Türkmenler ile Şii Şahseven 

Türkmenleri de siyasi gücü elde etmek için büyük tavizler vermektelerdi. Kaçar 

Türkleri ise Yukarı Baş ve Aşağı Baş gruplaşmaları altında Mazenderan’a egemenlik 

kurmak için birbirleriyle çekişiyorlardı (Lesanol Molk, 1998, s. 9-37). Safevi 

döneminden itibaren İran coğrafyasının mezhepsel olarak bölünmesi XVIII. yüzyılın 

sonuna kadar büyük kayıplara nedene olmakla birlikte kemikleşmiş bir otoritenin 

kurulmasına da olanak sağlayamamaktaydı. Bölgesel ve yerel güçlerin neredeyse 

birbirleriyle eşit olan askeri ve ekonomik güçleri sonucunda birisinin diğeri üzerinde 

egemenlik kuramadığını söylemek mümkündür (Shamim, 2008, s. 19-47; Avery, 

1984a, s. 56). Bu anarşi, isyan ve kargaşa döneminin bastırılması yüzyılın sonlarını 

yani Aşağı Baş tayfasının beyi, Ağa Muhammed Han Kaçar’ın saltanatını 

bekleyecekti. Çok zor bir süreçten geçip büyük düşmanı olan Zend  Hanedanlığını 

bertaraf ederek gövde gösteren Ağa Muhammed Han, ilk adım olarak farklı illerde ve 

özellikle kuzey illerinde egemenlik kurmayı başarır. Ardından güçlü bir ordu kurarak 

Tahran’a inip orayı hükmettiği toprakların başkenti olarak ilan eder (Lesanol Molk, 

1998, s. 44-79)29. 

Kaçar devletinin siyasal yapısının oluşumunda geleneksel unsurların varlık 

gösterdiğini ve bunların yanı sıra yeni öğelerin de eklendiğini söylemek mümkündür. 

Farklı araştırmacıların mercek altına aldığı bu konuya bakıldığında siyasal yapıyı 

                                                 

29 Modern milliyetçi İran tarih yazımında Kaçar hanedanlığı ve Ağa Muhammed Han hakkındaki 

değerlendirmelerin bir çoğu duygusal ve öznel içerikli nitelendirmelerden oluşmaktadır.  



30 

oluşturan bileşenlerden bahsetmek yerinde olacaktır. Bu bileşenlerin birbirleri 

arasındaki etkileşimin yatay ve dikey  ilişki biçiminde olduğu ayrıca bu etkileşimin 

sonucunda ülkenin siyasal çıktılarının belirdiği söylenebilir. Zanjani Asl (1996) uzun 

makalesinde kısaca bileşenleri dış ve iç etkenler olarak şöyle değerlendirir:  

İç etkenler olarak: 

1. Piramidin tepesinde oturan padişahın otoritesi30 

2. Tepedeki padişaha soy bağı ile bağlanan veliaht ve diğer şehzadeler  

3. Hanedanlık dışındaki zümrelerin oluşturduğu saray üyeleri 

4. Konar-göçer boylar birlikleri  

5. Köy ve bölgesel güç olan ağalar 

Ve dış etkenler olarak ise: 

1. Emperyal güçlerin siyasal, ekonomik, askeri ve kültürel müdahaleleri 

2. Bu güçlerin destekledikleri siyasal hareketler ve gayri müslim tüccar sınıfından 

bahsetmek mümkündür. 

Veliaht padişahın en güvendiği ve sevdiği evladı olan ayrıca birey olarak kendisinden 

sonra ikinci derecede güçlü olan kişiydi. Azerbaycan Eyaleti’nin merkezi olan 

Tebriz’de görevine başlayan veliaht bazı zamanlar kendi başına da karar 

verebilmekteydi.  

Konar-göçer boylar birlikleri de silahlı güçler olarak hükumete tabi olmakla birlikte 

vergi ve asker sağlamakla yükümlülerdi. Bunların yanı sıra arsa ve köy ağaları da Tiyul 

sistemiyle sahip oldukları arsalardan elde ettikleri ciddi tarımsal gelirleri aracılığıyla 

hükumete vergi ödeyerek bölgesel otoriteler kurabilmektelerdi. Devlette böyle bir 

geleneksel yapının varlığı emperyal güçlerin karşısında ülkeyi ayakta tutabilmek için 

yeterli değildi31. Ayrıca hükumetin siyasal yapısını etkileyen dış etkenlerin zorladığı 

koşulları da görmezden gelmek konunun anlaşılmasını zorlayabilir. Bu etkenleri 

ayrıntılı bir şekilde incelemek çalışmanın kapsamını aşacağından ötürü sadece 

                                                 

30 Padişah devletteki bütün atama ve görevden alma, gelir ve masrafları onaylama, gümrük ve eyalet 

talimatları verme yetkisini kendinde bulundurmaktaydı (Mostowfi, 2005a, s. 394). Şah tanrının 

yeryüzündeki gölgesi (zillüllah) olarak hem dini hem de soy bağından meşruiyet alarak aynı zamanda 

yasama, yürütme ve yargının yetkisine de sahipti (Zanjani Asl, 1996, s. 86; Curzon, 2017, s. 513). Şah 

ulema ile her zaman uzlaşma taraftarı olan ve cihat emrine de layık görülen bir kişilik olmalıydı. O bir 

taraftan Safevi devrinden itibaren ulemalar ile bir güç ilişkisi içerisinde bulunurken, aynı zamanda 

devletin de doğası gereği – konar göçer boylar birliğinden oluşan bir devlet olduğuna göre – konar göçer 

birlikler ile de iyi ilişkiler kurmak zorundaydı (Olivier, 1992, s. 189). 
31 Kaçar delvleti siyasal yapısı için bkz., (Avery, 1984a); (Foran, 2013); (Karimi, 1996). 



31 

emperyal güçlerin siyasal, askeri ve ekonomik müdahalelerinin sonuçlandırdığı siyasal 

çıktıların hükumetin kararlarına nasıl yön verdiği hususuyla yetinilecektir. Bu güçler 

XIX. yüzyılın başlarından itibaren gayri müslim zümreleri örgütlemekle yüzyılın 

sonuna doğru siyasal yapı ve ülkenin kaderini değiştirdiklerini söylemek mümkündür.  

Ülkede tarım, konar-göçer birliklerin hayvancılık ürünleri ve ham madde ihracatı asıl 

ekonomik dönüşümü sağlamışken dış mihrakların dayatması sonucu sermaye 

ekonomisinin ülkeye açılmasıyla şehirlerde tüccarlar en güçlü ekonomik sınıf olarak 

oluşmaya başlar32. Bu zümrenin el işleri, tarımsal ürünler ile konar-göçer birliklerinde 

üretilen hayvansal ürünlerinin alım satımında önemli rol üstlendiklerinden bahsetmek 

mümkündür. Aynı zamanda Kaçar devri sanayileşmesinde de kaydadeğer etkilerinin 

olduğu söylenebilir. 1880 yılında  İran’da bir kaç milyoner zengin mülk sahibi varken 

1900 yılına gelindiğinde bunların sayısı yüzlerce kişiye ulaşır (Foran, 2013, s. 196-

197).  

Devlet yetkilileriyle yüksek düzeyde iletişim kuramadıklarından ötürü vergilerin 

önemli boyutunu ödeyen orta/küçük çaptaki tüccarlar ile mülk sahipleri, esnaf ve 

tefeciler şehirdeki sıradan zümreler arasında yer alırlardı (Ashraf, 1980, s. 24). Bu orta 

sınıf diyebileceğimiz zümreler ayrıca çarşıdaki camiler, mektepler, dini medreseler, 

tekyeler ve vakıfların masraflarını karşılaşdıklarından, din adamları ile sıkı ilişkiler 

içerisindelerdi. Bu geleneksel ilişkiler evlilik bağları ile de güçlenirdi. Bir diğer sınıf 

ise günlük çalışan ameleler, hamallar, çıraklar, küçük dükkancılar ve kölelerden 

oluşmaktaydı (Abrahamian, 2010, s. 30-31).  

XIX. yüzyılın başlangıcından XX.yüzyıla gelindiğinde yabancı şirketler bir kaç ürün 

dışında neredeyse bütün ticari eylemleri üstlenirler. Bu hususun nedeni ise XIX. 

yüzyılda yeni şartların ortaya çıkmasıyla ilişkili olabilir. Kaçar devletinin sırasıyla 

1813, 1828 yılında Kafkasya’da Rusya ile çıkan büyük savaşlardaki yenilgisi 

sonucunda imzaladığı Gülistan ve Türkmençay antlaşmaları, Rusya’nın ülkedeki 

ekonomik ve siyasal nüfuzuna neden olur. Muhammed Şah devrinde Herat Savaşı 

yenilgisi sonucunda Birleşik Krallık ile imzalanan 1841 yılı ticari antlaşma ise benzer 

imtiyazları Birleşik Krallık’a tanır (Issawi, 1983, s. 232).  

                                                 

32 Detaylı bilgi için bkz., (Issawi, 2009). 



32 

Bu antlaşmalar sonucunda aşırı derecede yabancı malların ülkeye girişi çarşıdaki 

çoğunluk yerel esnafı perişan etmeye başlar. Mirza Hüseyin Tahvildar göre 1877 

yılında çarşı, dükkan ve işyerlerindeki “kumaş ile ilgili boyacılık, baskı, brokar, 

dokumacılık işleri yapanlar ile camcılık, kağıtçılık ve tüfekçilik gibi meslekler 

gitgide...” yok olur (Tahvildar, 1963, s. 66-124).   

Yüzyılının ikinci yarısından itibaren emperyal güçlerle yapılan anlaşmalar ülkeyi yarı 

sömürge durumuna sürükler. 1862 yılında İngilizler telgraf hattı ihalesini almayı 

başarmışken, iki yıl sonra İngilizlerin büyük rakibi olan Ruslar da benzer ihaleye imza 

atarlar. 1869 yılında Ruslar Hazar Denizi’ndeki Balıkçılık İmtiyazı’nı alarak kuzey 

sahillerde önemli ekonomik faaliyetlere başlarlar. Yine 1872 yılındaki Reuters 

İmtiyazı kapsamında İngilizler madencilik, banka kuruluşu, değirmen, fabrikalar, 

yollar, telgraf hattı ve Hazar Denizi’ni Basra Körfezi’ne bağlamak için demiryolun 

inşası için yetkiyi elde etmeyi başarırlar  (Teimouri, 1953, s. 101-108). Rusların bu 

imtiyaza itirazları sonucunda, Nasıreddin Şah demiryolu inşaatı yetkisini Ruslara 

devretmeye karar verir. Ayrıca Şah 1878 yılında yeni bir anlaşma kapsamında ülkede 

Kazak33 kuvvetlerinin kuruluşu ve yönetim yetkisini Ruslara verir (Atkin, 2011, s. 

330). 

1888 yılına gelindiğinde İngilizler Karun Nehri’nde deniz lojistiği imtiyazı ile ertesi 

yıl Şahanşahi Bankası’nın kuruluş ve ülkede para basımı tekelinin ayrıcalığını kazanır. 

Ardından 1890 yılında Ruslar İstikrazi Bankası’nın kurdurma imtiyazını Kaçar 

devletinden alırlar. Aynı yılda İngilizler tütün üretimi, pazarlaması ve ihracatı 

imtiyazını ve 1901 yılına gelindiğinde ise petrol çıkarma ve kullanma yetkisini 

kazanmış durumunda olurlar. Sayılar 83’e varan bu gibi imtiyazlar sonucunda bu 

dönemde İran’ın dış ticaretinin yabancı devletler ve şirketlere devredildiğini söylemek 

mümkündür (Ahmadi, 2013, s. 267).  

İran’da XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yabancı güçler ve özellikle  Birleşik 

Krallık ile Rusya’nın etkisinin artması sonucunda geleneksel olarak süregelen arsa 

sahipleri, asker sınıfı, devlet memurları, ilhanlar34, tüccar, esnaf ve çiftçiler gibi 

birimlere sanayideki işçiler ile modern anlamda örgütlü zümrelerin eklendiğini 

söylemek mümkündür.  

                                                 

33 Cossack Brigade 
34 Konar-göçer boylar birliği ağaları. 



33 

Ekonomik, ideolojik ve siyasal anlamda en sıkı örgütlenenlerin arasında ticaret 

ekonomisi sayesinde ülkede güçlenen gayri müslim tüccar sınıfıdır. Zerdüşt, Ermeni 

ve Yahudi tüccarlar bu zümreyi oluşturmaktaydı. Özellikle bu tarihlerden itibaren 

ülkede siyasal, ekonomik ve kültürel anlamda en etkin rol oynayanların Zerdüşt ile 

Ermeni tüccarlar olduğu bilinen bir gerçektir (Issawi, 2009, s. 32).  

Gayri müslim örgütlenmelerin başarısı sadece onların ülke dışındaki türdeşleri ile sıkı 

ticari-ideolojik ilişkilerinden değil, ülkedeki Fransa, Amerika ve diğer emperyal güçler 

tarafından kurulan misyoner okulların faaliyetlerinden de kaynaklandığı söylenebilir 

(Issawi, 2009, s. 33). Doğu Hint Şirketi’nin Ermeniler ile ticari faaliyetler yürütme 

isteği XVII. yüzyıla kadar daha köklü bir geçmişe sahip olsa da, Buşehr Limanı’ndaki 

ciddi iş birliklerinin Kaçarlar devrinde güçlendiğini söylemek mümkündür (Alizadeh 

& Hashemipour, 2019, s. 23).  Kendilerini o dönemde Katolik/Hıristiyan aleminin 

koruyucuları olarak gören Napolyon devletinin doğu dünyasındaki Hristiyan 

varlıklarının da korunması gerektiği ideolojisinden yola çıkarak ciddi bir şekilde 

misyonerlik faaliyetlere girişmesi Fransız papaz Augene Bore’nin önderliğinde 

Tebriz’de kurulan okul ile başladığını söylemek mümkündür (Bast, 1998, s. 14, 228). 

Fransız, Rus ve Amerikalı misyonerler tarafından kurulan bu tür okulların faaliyeti 

sayıları çok olmakla beraber Pehlevi devletinin ilk onyılına kadar devam eder. 1851 

yılındaki bir İngiliz raporu Tebriz’de Ruslar tarafından bir Ermeni okulunun inşasının 

başladığını ve Rusça ile Ermenice eğitim verdiğini kaydetmiştir. Bir başka rapora göre 

ise 1868 yılında şehirde Ermeni nüfusunun arttığını ve ticaretin neredeyse bütününün 

İranlılar ile Ermenilerin elinde olduğu belirtilmiştir (Issawi, 2009, s. 88). Eugene 

Aubin adlı Fransız gezgin eserinde 1905 yılında  “Tebriz pazarında Ruslar ile yapılan 

ticaretin büyük bölümü Ermeniler vasıtasıyla gerçekleşmekte ve şehirdeki Ermeniler 

ekonomik açıdan çok zengin durumdalar” ifadesine yer vermiştir (Aubin, 1983, s. 73). 

Amerikalı misyonerler tarafından kurulan Protestan okullarının da yine Ermeni ve 

Yahudi çocuklarını eğitme amacı ile açıldığı konu uzmanları tarafından bilinmektedir 

(Hamraz, 2018, s. 113).  

Doğu Hint Şirketi ile güçlü ekonomik ilişkileri olan bir diğer gayri müslim tüccar sınıfı 

Parsi Zerdüştleri’nden oluşmaktaydı. Kökleri XVII. yüzyıla dayanan bu ilişkiler 

Mumbai şehrinde  giderek güçlenir ve XVIII. yüzyıla gelindiğinde müslümanların 

büyük bölümünü Parsi Zerdüştler ile Birleşik Krallık’ın askeri gücü dolayısıyla bu 

şehirden sürgün edilir. Şehrin sanayileşmesinde önemli katkıları olan Parsilerin 



34 

giderek daha da güçlenmesi 1822 yılında kentteki on üç fabrikadan dokuzuna sahip 

olmalarına neden olur. 1850 yılına gelindiğinde ise Birleşik Krallık unsurları ile 

ticareti genişleterek Mumbai kentinin neredeyse yarısını mülk edinmeyi başarırlar. 

1857-1907 yılları arası Parsilerin siyasal ve ekonomik açından zirvede olduğu yıllar 

olarak söylenebilir. Parsiler demiryolu, telgraf, basım ve çelik sanayi yatırımları ve 

Cemsetci Tata gibi dünya devi yatırımcıları ile Hindistan’ın önemli ekonomik ve 

sanayi gücüne dönüşmeyi başarırlar (Palsetia, 2001, s. 35-64). Bu dönemlerde 

Hindistan’daki Parsi Zerdüştlerinin İran’daki Zerdüşt zümrelerle ideolojik-ticari 

ilişkileri artar. Ciddi bir şekilde 1834 yılında Encümen-i Behbud-i Vaz’i Zerdüştiyan-

ı İran’ın35 kurulması ile İran Zerdüştleri’ne maddi yardımları kat kat yükselir. Bu 

işbirliğinin ilk ciddi görevlisi 1854 yılnda İran’a gelen, Doğu Hint Şirketi ile ticaret 

ilişkisi ve aynı zamanda Bileşik Krallık vatandaşı olan Zerdüşt Parsisi Manekji Limji 

Hatria adlı güçlü tüccar ve iş insanıdır (Hatria, 1865, s. 9; Boyce, 1986, s. 426). Bu 

ilişkilerin ideolojik köklerinin XVII. yüzyıla dayandığını ve ideolojik/ekonomik 

işbirliği olarak Nasıreddin Şah Kaçar döneminin ortalarına denk geldiğini açıklamak 

doğru olacaktır. Bu tarihlerde Parsiler zikredilen maksatla iki önemli kuruluş 

kurmuşlardır. Bunlar sırasıyla : 

1. Encümen-i Ekabir-i Parsiyan-i Hint (Hint Parsileri Büyüklerinin Derneği   

2. Encümen-i Zerdüştiyan-i İrani-Bembe’i (İran-Mumbai Zerdüştlerinin 

Derneği)  

olarak hayata geçmişlerdir (Boyce, 1985, s. 425). Encümen-i Ekabir otuz yıl içerisinde 

İran Zerdüştlerinin ideolojik/yaşamsal/ekonomik durumunu önemli ölçüde 

güçlendirmeyi başardı. Birleşik Krallık’ın İstanbul, Tahran, Buşehr ve Bağdat 

elçilikleri tarafından korunan Manekji, Zerdüşt ritüellerinin güçlenmesini sağlayarak, 

İran’daki Zerdüştlerin İslam’dan öğrendikleri geleneklerini yasaklamaya başlar. 

Zerdüştler için Kirman ve Yezd şehirlerinde okullar ve yardım kurumları inşa eden 

Manekji, aynı şehirlerde dini yapı olan ateşkede binalarını da inşa eder (Boyce, 1985, 

s. 426-432). Ayrıca 1882 yılında Birleşik Krallık ve Fransa büyük elçilerinin aracılığı 

ile Zerdüştlerin devlete ödedikleri cizyeleri36 lağvettirmeyi başarır (Jackson, 1978, s. 

424; Issawi, 2009, s. 96).  Sadece bir kaç sene önce hiç bir önemli ekonomik faaliyet 

gösteremeyen Zerdüştler, çarşıda ve pazarda ticaretle uğraşmaya başlarlar (Jackson, 

                                                 

35 Türkçe anlamıyla “İran Zerdüştleri’nin Yaşam Koşullarını İyileştirme Derneği”. 
36 Dini vergi. 



35 

1978, s. 423). Bir gezgin dönemin Tahran çarşısındaki ortamı “Zerdüştler çarşının 

uzun bir arastasında ticaret yapıyorlardı ve kendilerini asil İranlı ırkı olarak göstermek 

için dükkan kapılarının tepesine genellikle Firdevsi’nin Şehname’sinden resimler 

asıyorlardı” olarak kaydetmiştir (Orssole, 1997, s. 246).  

XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İran’ın dünya ticaret/sermaye ekonomisine 

açılma çabaları büyük oranda Zerdüşt ve Ermeni zümrelerin faaliyetleriyle gerçekleşir. 

Bu zümreler Batıdaki sanayileşme devrinde kent soyluları veya burjuvaların rollerini 

birebir üstlenmeselerde İran’da oluşan sermaye ekonomisinin oluşumunda ve 

dolayısıyla kentleşmesinde ciddi etkilerinin olduğunu söylemek mümkündür. Bir 

başka mesele ise bu sermaye sahiplerinin ülkenin geçireceği kültürel, yasal ve 

kurumsal değişiklikler üzerinde ciddi etkiler bıraktıkları gerçeğidir. Bu etkilerin 

mimariden siyasete kadar geniş bir yelpazede gerçekleştiğini belirtmekle birlikte 

ilerleyen bölümlerde mimari/kentsel kültürün şekillenmesindeki rollerinden de 

bahsedilecektir.  

Farklı araştırmacıların uzlaştığı bir kanıya göre İran’daki modernizasyon girişimleri 

1813 yılı Rus-Kaçar savaşlarının gerçekleştiği tarihle başlar37. Adı geçen dönemden 

itibaren gerçekleşen modernizasyon ve reform girişimleri ile  mimari/kentsel çıktıların 

betimlenmesini birlikte ele almak meselenin daha kapsamlı bir değerlendirmesine 

olanak tanıyacaktır. Abbas Mirza ve Muhammed Şah devrinde gerçekleşen reformlar 

mimari/kentsel boyuta pek taşınmasa da, bu çabaların XIX. yüzyılın ikinci yarısı yani 

Nasıreddin Şah’ın tahta çıkmasıyla mimari/ketnsel sonuçlara da evirldiğini görmek 

mümkündür. Bir başka ifadeyle Nasıreddin Şah döneminden itibaren mimari/kentsel 

çıktılar da verecek olan modernizasyon girişimlerinin köklerini aslında XIX. yüzyılın 

ilk yarısı yani Abbas Mirza ve Muhammed Şah devrinde aramak daha kapsamlı 

irdelemelerle sonuçlanabilir. Konuyla ilgili bu girişimeler ve Batı dünyası ile temasları 

iki başlık halinde değerlendirmek meselenin en tutarlı şeklinde anlaşılmasına ışık 

                                                 

37 Bu kanıyla ayrıntılı bilgiler (Avery, 1984a), (Shamim, 2008), (Amanat, 2019), (Afary, 2006), 

(Abrahamian, 2010) vb. kaynaklarda mevcuttur. 

2.4 Batı İle Temaslar, Modernizasyon Girişimleri  

2.4.1 Veliaht Abbas Mirza ve Muhammed Şah devri (1799-1848) 



36 

tutacağı düşünülmektedir. Bu başlıkların birbirleri ile hiyerarşik öneme sahip 

olmasının aksine, nedensellik açıdan aralarımda tamamlayıcı nitelik bulunmaktadır. 

Bu başlıkları aşağıdaki şekilde açıklamak mümkündür: 

1. Abbas Mirza ve Muhammed Şah devrinde modernizasyon girişimleri 

2. Abbas Mirza ve Muhammed Şah devrinin anlam ve söylem dünyasında 

yaşayan ve  Batıya seyahat eden seyyahlar-öğrencilerin Batı dünyası hakkında 

gözlemleri ve oluşturdukları izlenim. 

2.4.1.1 Abbas Mirza ve Muhammed Şah devrinde modernizasyon girişimleri 

Kaçar yönetimi 1813 yılında Ruslar karşısında Gülistan antlaşması ile sunçlanan ağır 

yenilginin ardından çağdaş dünyayla kendileri arasında olan uçurum farkın oluştuğunu 

anlamaya başlar. Rus savaşları ve onun devamında Avrupa güçlerinin ayağının da 

ülkeye açılması ciddi reformlara ihtiyaç duyan Feth’ali Şah’ın oğlu Kaçar veliahtı ve 

Azerbaycan valisi Abbas Mirza’yı tedirgin eder. Bu doğrultuda vezirleri ile birlikte 

orduda ciddi bir reform başlatan Abbas Mirza, Yeniçiri’nin daimi ordu olmasına 

rağmen, Osmanlı’da III. Selim’e benzer reformlar yaparak yeni kurulmuş olan düzene 

aynı Osmanlı’daki gibi Nizam-ı Cedid adını verdi (Şekil 2.1) (Zargarinejad, 2007, s. 

87-88).  

 

Şekil 2.1 : Abbas Mirza Nizam-ı Cedid reformları kapsamında İngiliz ve Fransız 

askeri danışmanlarla  Azerbaycan’da modern ordu kurmak girişiminde bulunmuştu 

(Bellange, 1835). 



37 

Bu tarihlerin aslında Osmanlı’da III. Selim ile birlikte Nizam-ı Cedid hareketiyle 

başlatılan askeri ve sivil reformlara denk gelmesinin tesadüf olmadığını söylemek 

mümkündür38. Abbas Mirza Avrupa ülkelerine bir kaç elçi göndererek oradaki askeri 

üstünlüğün nedenlerini araştırmalarını, en azından askeriyede modernizasyonu 

anlamalarını ve öğrenmelerini ister. Ayrıca Avrupalı askeri uzman ile danışmanlardan 

yardım isteğinde bulunarak ülkede geniş çapta askeri eğitim vermeleri için uygun 

zemin oluşturmaya çalışır ve Tebriz’de yabancı kitapların çevirisini basmak için ilk 

matbaanın kurulmasını sağlar  (Jahanbaglou, 2000, s. 12-13).  

Fransız asker ve seyyah olan Pierre Amedee Jaubert, Abbas Mirza ile görüştüğü sırada 

aralarında geçen diyaloğu şu şekilde aktarır:  

Ey yabancı, bu askeri birliğe ve teşkilata bakınca beni mutlu birisi sanma! Nasıl 

mutlu birisi olabilirim? Sahildeki kıyıya vurunca dağılan bir dalga gibi, 

Rusların birlikleri karşısında bütün zahmet ve çabalarım heba oldu. Halk benim 

yaptıklarımla övünüyor ancak ben kendi zafiyetimin farkındayım. Batılı 

generallerin seviye ve değerinde bir komutan olabilmek için ne yaptım? Hangi 

şehri feth ettim? [Ruslar tarafından] Yağmalanmış illerimizin hangisinin 

intikamını alabildim? Etrafımı saran birlikten utanç duymaktayım. Babamın 

karşısına nasıl çıkayım? Rus birliklerine göre çok daha güçlü olan Fransız 

birliklerinin şöhretinden haberim vardır. Ancak bir avuç Rus askeri benim 

birliklerimi uğraştırdı ve yendi. Bir zamanlar bizim topraklarımızda akan Aras 

Nehri şimdi düşman topraklarında bitmektedir... Sizi bize üstün kılan bu gücün 

ne olduğunu bilemiyorum. Bizim zaafımıza ve sizin ilerlemenize neden olan 

şey nedir?Siz savaş teknikleri, feth etmek ve bütün akıl gücünüzü kullanmakta 

uzmansınız halbuki biz cehalet ve bilgisizlik içinde debeleniyoruz ve geleceği 

göremiyoruz. Acaba doğu dünyasının nüfusu, toprak verimliliği ve doğal 

zenginliği Batı dünyasından daha mı az? Acaba sizden önce bizde görünen 

güneş ışınlarının etkisi bizde daha mı az? Veya acaba rahman olan tanrı sizin 

isteklerinizi bizimkine nazaran daha mı üstün kılıyor?... Konuş yabancı, nasıl 

İranlıları bu cehaletten kurtarabilirim? Acaba  Çarlık Rusya kralı gibi kendi taç 

ile tahtımı bırakıp sizin beldeleri seyretmek için yolculuğa mı çıkmak lazım? 

Veya bir akıllının bilgilerinden faydalanmak için onun ayağına mı 

                                                 

38 Osmanlı devletinde Nizam-ı Cedid girişimleri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., (Beydilli, 2007). 



38 

düşeyim?...Napolyon’un yaşı kaç? Boyu kaç ve siması nasıl? Saçlarının rengi 

ne? Acaba uzun sakallı mı?  (Jaubert, 1943, s. 94-95)  

Bu diyalogdan anlaşıldığı üzere Abbas Mirza’nın gerçekten de ciddi refomlar yapmak 

istediği aşikardır. Avrupa’yı anlamak için oraya seyahat etmek istediğini de dile 

getiren şehzade, kendisi gitmemiş olsa da bu arayışı bir başka modernizasyon girişimi 

olarak Avrupa’ya öğrenci gönderme ile gerçekleştirmek ister. Batılı uzman kadro ve 

memurların istihdamı ile Avrupa’ya öğrenci gönderme edimleri modernizasyon 

girişimleri olarak modern bilim ve fenni ülkeye ithal etmek için ciddi bir çabaydı. İlk 

başta Fransa’ya gönderilmek üzere olan öğrenciler, Fransa ile olan siyasi krizler 

nedeniyle 1809 yılında Sir Harford Jones39 ve Abbas Mirza arasında olan anlaşma 

sonucunda İngiltere’nin yolunu tuttular (Mahboubi Ardakani, 1991, s. 122-125). Bu 

anlaşma sonucunda iki öğrenci tıp ve ressamlık öğrenmek için İngiltere’ye gönderilir. 

İkinci grup öğrenci ise 1815 yılında yabancı dil, inşaat fenni, silah üretimi ve tıp 

dallarında eğitim almak için İngiltere’de bulunurlar (Hazeri, 1993, s. 28-30).  

Öğrenciler ve seyyahların Batı Avrupa’ya yolculukları sonucunda yazdıkları 

seyahatnamelerin geleneksel doğu ülkesi ferdinin Batı hakkındaki görüşlerinin 

sergilendiği eserler olma bakımından dikkate değerdir. Duygusal nitelendirmeleri 

dışında bu seyahatnameler o dönemde Avrupalıların yaşam tarzları, giyim kuşamları, 

kentleri, mimarileri vb. hakkında özgün bilgiler içerir. Bunların yanı sıra gönderilen 

öğrencilerin arasında olan Mirza Salih Şirazi 1819 yılında bir adet matbaa makinesini 

Tebriz’e getirerek modern anlamda İran’da ikinci matbaayı kurmayı başarır. Bundan 

önce Zeynelabdin Maragalı matbaanın ilkini Tebriz’de kurmuştu (Shirazi, 1968, s. 

353; Mahboubi Ardakani, 1991, s. 211-213). Mirza Salih Şirazi daha sonra 1837 yılı 

Londra seyahati dönüşünden sonra Abbas Mirza’nın emriyle Batıdaki modern bilim 

hakkında bilgi aktarmak için İran’da Kağıd-ı Ahbar40 adlı gazetenin basımını 

başlatarak İran gazeteciliğinde bir ilke imza atar (JRAS, 1839, s. 355).  Bu gazete aynı 

dönemde Osmanlı’daki Takvim-i Vekayi ve Mısır’daki El Vakayi ül’Mısriye 

gazeteleri ile birlikte müslüman coğrafyasının insanlarını Batı dünyasının gelişmeleri 

hakkında bilgilendirmeyi misyon ederler.  

                                                 

39 Doğu Hint Şirketi üyesi olarak yıllarca Basra’da çalışmış ve 1807-1810 yılları arasında İran’daki 

Birleşik Krallık elçisi olarak görev sürmüştür (Perry, 1989, s. 488-489). 
40 “Kağıd-ı Ahbar” harfi harfine News Paper teriminin çevirisidir. Haberler kağıdı anlamına 

gelmektedir. 



39 

Abbas Mirza’nın 1833 yılındaki beklenmedik ölümü ile Nizam-ı Cedid reformu ve 

modernizasyon girişimlerinin büyük bölümü duraksar. Yarım kalan bu reformlar 

Abbas Mirza’nın oğlu Muhammed Şah tarafından da devam ettirilir. Ancak Abbas 

Mirza devrinde başlayan ve Muhammed Şah devrinde devam eden doğudaki 

huzursuzluklar, kendisinin bu sorunu ortadan kaldırmak için yüksek çabalar 

sarfetmesine neden olur. Muhammed Şah’ın Herat’ı feth etmek için azimli kararı 

Birleşik Krallık’ı rahatsız eder. Birleşik Krallık elçisi Mc Neil, Muhammed Şah’ın 

Herat’ı ele geçirmek için yola çıktığını duyunca dönemin Birleşik Krallık dış işleri 

bakanı olan Palmerston’a yazdığı mektupta Hindistan’daki menfaatleri ve Doğu Hint 

Şirketi çıkarlarının büyük bir tehlike ile baş başa kalacağı ile ilgili uyarıda bulunup şu 

satırları beyan eder: “Eğer bizim devlet bu harekete engel olmaz ise, yakında Rusya 

ile İran’ı birlikte Afganistan’da karşılayacağız. Herat şehri bütün Afganistan’ın 

anahtarıdır. Eğer İran Herat’ı ve Ruslar ise Buhara’yı ele geçirirse, biz İran ve 

Afganistan’da mevcut konumumuzu koruyamayacağız ve Orta Asya Rusların eline 

geçecektir” (Adler, 1974, s. 189-190). İngiliz temsilcileri Muhammed Şah’ı bu işten 

vazgeçiremeyince İsfahan’da meydana gelen kargaşaları daha da körüklendirmeye 

başlarlar. İsyanların lideri olan Muhammed Bakir Şefti adlı molla İngiliz temsilcileri 

ile irtibata geçmesi gerçeği bütün araştırmacıların uzlaştığı bir konu olmasa da bazı 

araştırmacılar tarafından belirtilmiştir (Nategh, 1990, s. 56). Mc Neil ile Şefti arasında 

olan anlaşma sonucunda Kaçar hükümdarı aleyhine “dinsizlik” gerekçesiyle fetva 

verilir. Bu isyanlar ve ayrıca İngilizlerin Basra Körfezi tarafından saldırıları sonucunda 

Hark Adası’nı işgal etmeleri Muhammed Şah’ın Herat’tan geri çekilmesi için yeterli 

neden oluşturur (Raznahan & Ahangaran, 2013). Bütün bu sorunları bertaraf etmekle 

uğraşan Muhammed Şah Birleşik Krallık’ın dayatması sonucunda 1841 yılında ticari 

anlaşma imzalayıp, İngilizler için önemli ölçüde vergi muafiyeti sağlayıp diğer 

kapitülasyon imtiyazlarını devreder (Issawi, 1983). 

Bab İsyanları’nın da Muhammed Şah devrinde gerçekleşmesi bütün bu 

olumsuzluklara eklense de babası Abbas Mirza gibi Batıya önemli sayıda öğrenci 

göndererek,  Batıdaki teknolojik gelişmeleri takip etmekten vazgeçmez (Nategh, 1990, 

s. 243-245).  

 

 



40 

2.4.1.2 İlk Kaçar seyyahlarının betimlediği Batı imgesi 

Kaçar tebaasının Batıya yolculuğu XIX. yüzyılın başlarından beri başlar. Bunlar ilk 

başlarda genellikle diplomatik, ticaret ve eğitim amaç içeren zümreleri oluştururdu. 

Bu yolcular çoğunlukla Batı dünyası ile ilgili her hangi bir gerçekçi bilgiye sahip 

olmadan kendi hayallerindeki fereng41 insanı ve toplumuyla karşılaşmak için yola 

çıkıyor ve oradaki modern kent, sanayi, eğitim ve genel olarak olgularla karşılaştıkları 

zaman şaşkınlıklara kapılıp duygusal açıklamalarda bulunuyorlardı. Bu yüzden bu 

seyyahların algısındaki “Batı dünyası” kendilerinin kültürel/normatif ve görüngüsel 

dünyalarının süzgecinden geçilerek şekilleniyordu. Böylelikle bu seyahatnamelerin 

çoğunlukla Batı dünyası hakkında öznel imge ve algı sunduklarını söylemek 

mümkündür. Seyyahların genellikle fereng dünyası hakkındaki yorumları kendi ülke 

veya memleketlerinde olmayanı kapsıyor, hayranlık, özenti, kıskançlık ve yer yer 

kızgınlık içeren ifadelerden oluşuyordu.  

Ülkede dönemin önde gelen siyasetçilerinin zihniyeti ile dünya görüşünün inşasında 

bu seyahatnamelerin rolü oldukça çoktur (Behnam, 1996, s. 27). Bu seyahatnameler 

bazı münferit istisnalar dışında genellikle Batı Avrupa’da gerçekleşen moderniteyi 

değil, modernizasyonu betimler. Gönderilen öğrenciler ve Avrupa’ya giden diğer 

Kaçar seyyahları yazdıkları seyahatnamelerinde veya günlük defterlerinde de aynı 

Abbas Mirza ile Jaubert arasında olan konuşmanın son cümlesi gibi olayların biçimsel 

boyutunu değerlendireceklerdi. Yani kökleri Rönesans ve Aydınlanma’ya dayanan 

modernite serüveninin fikri ilerleme ve gelişmesini değil, modernizasyon kapsamında 

onun sonucu modern araç ve gereçleri açıklar. Çoğunlukla çok aceleci ve idealist 

değerlendirmelerle Batı Avrupa’daki gelişmeleri hayranlıkla izleyen bu seyyahların 

dünya görüşü aslında bir nevi Kaçarlarda uygulanacak modernizasyon yönteminin de 

habercisiydi. Seyyahların değerlendirmeleri bir türlü edebi pohpohlama, haz alma ve 

mantıksal gözleme dayalı olmayan çıkarımlarlarla doludur. Genellikle meselelere 

yüzeysel ve biçimsel yaklaşan bu insanlar, dönemin anlam ve söylem dünyasının 

niteliği hakkında da bilgi verirler.  

Bu hususlara rağmen İran’da modern eğitim ve öğretimin başlamasının Abbas Mirza 

devrinde gerçekleştiğini söylemek mümkündür (Jahanbaglou, 2000, s. 57). Abbas 

                                                 

41 İran’da ve özellikle Kaçar devrinde Batı anlamında kullanılan ve Frank sözcüğünden türeyen terim 

(Dehkhoda, 1976). 



41 

Mirza ile başlatılan Nizam-ı Cedid reformları sadece askeri alanda değil, aynı zamanda 

eğitim ve öğretimde de uygulanmak isteniyordu. Özellikle Batılı uzmanlar yardımıyla 

modern müfredatı olan teknik okul kurma isteği, Ruslarla yürütülen savaşlardan dolayı 

gerçekleşmeyecekti (Rahmanian, 2019, s. 207-208).  

XIX. yüzyılın ilk çeyreği yani Abbas Mirza devrinde Batı Avrupa’ya ilk seyahat 

edenler arasında Mirza Ebutalib Han, Ebulhasan Han Elçi, Mirza Salih Şirazi, Mirza 

Mustafa Avşar ve Rıza Kulu Mirza isimlerinden bahsetmek mümkündür.  

Mirza Ebutalib Han seyahatnamesinde kendi memleketinde olmayan ilginç konulara 

değinir. Londra’daki okulları hayranlıkla betimlerken bu okul binalarının “muntazam 

kanun” ile yönetilen “kamu binaları” olduğunu vurgular (Aboutaleb, 1973, s. 189-

190). Bir başka yerde Oxford ve Cambridge kentlerini “kütüphane ve okullara özel” 

şehirler olduklarını, Oxford’u “alemin ünlü darül’ilmi” olarak nitelendirerek modern 

üniversite kavramının ne olduğunu açıklar (Aboutaleb, 1973, s. 116). Ancak 

Ebutalib’in en ilginç yorumları Dublin ve Londra parkları, kamusal binaları, evleri, 

üniversite binaları, sokakları ve caddeleri hakkında olanlardır:  

...sokaklar taş ile döşenmiş ve üç bölümden oluşmaktadır.  Yanlarda birer yaya 

yolu ve ortada arabalar ve faytonlar için yapılan geniş yol... Ortadaki geniş yolu 

dışbükey biçiminde yapıyorlar ki yağmur suları ortada birikmesin. Bu yolun 

iki yanında birer drenaj bu suları giderlere götürüyor... çoğunluk mahallelerde 

caddelerin kenarında dükkanlar yer almaktadır... Dükkanların çok sefalı, ferah, 

güzel, önü açık, aynalı vitrinleri vardır... içindeki eşyalar son derece derli toplu 

müşteri için dizilmiştir... akşamları vitrinler çok miktarda ışıkla süslenirler 

sanki büyük bir bayram olacakmışcasına... Sokakların iki yanında kandiller 

çok şaşaalı bir manzara oluşturmuş ve bu kandillerin masraflarını devlet 

karşılamaktadır.(Aboutaleb, 1973, s. 63, 184)  

Ebutalib’in geldiği memlekette böyle bir kentsel dokunun olmayışının, bu satırların 

yazılmasına neden olduğunu söylemek mümkündür. Dönem İran’ında bu tarzda 

sokaklar, caddeler ve etrafındaki dükkanlar o zamana kadar yabancı bir imgeydi. 

Ebutalib Dublin’in kamu parkları ile ilgili de hayranlığını şöyle dile getirir:  

Bir taraftan büyük korusu, akan suları, mermer ve çelik köprüleri olan 

meydanlara park deniyor. Diğer taraftan da bir imaret/köşk ve bahçesi ile sınırlı 

olan bu parkların sayısı her şehirde iki üç tanedir. Şehrin ahalisi yazları bu 



42 

parklarda geçirmekte diğer günler ise hava almak için bazen yürüyerek bazen 

ise atları ile seyahat etmektelerdir. (Ebutalib, 1973, s. 67-68) 

Mirza Ebutalib Han’ın Batıyı gözlemlemesi ve oradaki dünyayı bir İranlı olarak 

kaleme alması son derece önemlidir. Seyahatnamesinin bir İranlı zihniyetinin 

süzgeciyle Batı dünyası hakkında verdiği bilgi bakımından yenilik taşıması da ayrıca 

önem taşıyorken aynı konuları ele alan diğer İranlı seyyahları etkilediğini söylemek 

mümkündür. Ayrıca ilerleyen onyıllarda bu seyahatnameler İran’daki modernizasyon 

girişimlerinin temel fikri mahiyetini oluşturacağı bakımından da önem taşır.  

Bu dönmde Batıya seyahat eden diğer isim Mirza Ebulhasan Han Elçi’dir.  Feth’ali 

Şah tarafından İngiliz elçiliğinin muavini ile birlikte bir kaç hizmetçi eşliğinde Kaçar 

devleti elçisi olarak İngiltere’ye seyahat eder. Londra’ya seyahati esnasında 

İstanbul’dan da geçen Mirza Ebulhasan Han, İstanbul’un güzelliklerinden, kültürel 

özelliklerinden ve yakından bir kaç fabrikayı ziyaret ettiğinden bahseder. İngiltere’de 

ise genel olarak halkın yaşam tarzı hakkında epey pohpohlamalarda bulunan seyyah, 

oradaki törenleri, kadınların erkeklerle birlikte eğlendiğini, kadınlarla iyi iletişimler 

kurduğunu ve İngilizlerin gösterişli mekanlarını yer yer anlatır. Genellikle burjuvalarla 

zaman geçirdiği için İngiltere’den oluşturduğu imaj sadece burjuvaların kültürünü 

yansıtır. Döneminin diğer seyyahları gibi Batıdaki fikri gelişmelerden habersizcesine 

fikri gelişmenin bir sonucu olan modern araç ve yaşam tarzını hayranlıkla anlatmaktan 

öteye gitmez. Plymouth’a girişinden hemen önce seyahat ettiği gemide gazeteyi ilk 

defa hayatında gören Mirza Ebulhasan Han, gazetenin içeriği hakkında olumsuz 

değerlendirmelerde bulunur. Ebulhasan Han’a göre genellikle sahte bilgilere yer 

verilen gazetelerin basılmasının asıl amacı insanlara nitelik olarak hobi oluşturmaktır 

(Elchi, 1985, s. 120).  Gemi, cam-ayna ve silah üretim fabrikalarından ve aynı zamanda 

bu fabrikaların yararlandığı buhar enerjisinden hayranlıkla betimlemeler yapar (Elchi, 

1985, s. 124, 192, 327). Seyahatnamede çok yer verilmeyen ancak yine hakkında 

yazarın hayretlerle cümleler kurmasına neden olan kentsel ve mimari içerikler da yer 

almaktadır.  Plymouth kenti ve mimari ürünleri hakkında daha ayrıntılı gözlemleri 

şöyle kaydeder:  

...hiç bir kusuru olmayan ızgara şeklinde düz ve uzun sokaklar gördük. Dört-

beş katlı evler birbirleri ile simetrik bir düzen içerisindeler.... Evlerin zemin 

katları kesme taştan yapılmış, giriş kapısı, diğer kapıları ve tavanlarında 

insanlar, melekler, kuşlar ve yabani hayvanlardan oluşan çok hoş resimler 



43 

çizilmiştir... Batıda böyle sefalı şehir çok az vardır... At arabalarına oturduğum 

zaman çok rahat ettim ve yollar o kadar düzgündü ki hiç bir memlekette 

böylesini görmemiştim... Bakanlıklar külliyesine vardığımızda çok 

müstahkem duvarların yüksekliği kehkişana42 kadar gidiyordu... Külliyenin 

parkında güzel imaretler, selvi ve çam ağaçları uzaktan göz kamaştırıyordu. 

(Elchi, 1985, s. 123, 126) 

Mirza Ebulhasan Han’ın hayretler içerisinde kalması ve çok şiirsel cümleler ile 

Pylmouth’daki kentsel doku ve parklardan bahsetmesi, daha sonraki onyıllarda hem 

diğer İranlı seyyahların anlatımında hem de İran’daki sokak ve parkların silüetinde 

görülecekti. Batıya ilk seyahat edenlerden olan, daha kapsamlı değerlendirmelerde 

bulunan ve Abbas Mirza tarafından gönderilen öğrecilerin arasında yer alan diğer isim 

Mirza Sahil Şirazi’dir (Şekil 2.2).  

 

Şekil 2.2 : Kensington Bahçesi’nin Albert Memorial Asia Grubunda bulunan ve 

1868 yılında John Henry Foley tarafından yapılan Mirza Salih Şirazi’nin heykeli 

(Izadpanah, 2019). 

                                                 

42 Kehkişan Farsça’da galaksi anlamına gelmektedir. 



44 

Şirazi Seyahatname kitabının ilk bölümlerinde Rusya seyahati esnasında gözlemlerine 

yer vermiştir. Yazar Rusya’nın gerçekleştirdiği modernizasyon modelinin İran için 

uygun olacağını savunarak, kültürel zemin gerekmeksizin bilim ve teknolojide 

ilerlemenin mümkün olduğunu yer yer anlatır. Seyahatnamenin asıl bölümü 

İngiltere’de geçirdiği süreçteki gözlemlerinden oluşmaktadır. İngiltere’nin bilim ve 

yenilikte en ileri ülke olduğunu belirten Şirazi, oradaki yaşam tarzı, devlet kurumları, 

devlet yapıları, kentsel silüet, mimari doku ve çağdaş mimari işlevlerden bahseder. 

Gelmiş olduğu kendi ülkesinde bulunmayan mimari ve kentsel işlevler hakkında 

romantik yorumlarda bulunan yazar, tımarhane, yetimhane, yangın istasyonları, 

lokantalar, oteller, posta hizmetleri, parklar, müzeler, tiyatrolar vb. gibi işlevlerin 

mekanlarını betimlemiştir. Mirza Salih Şirazi’inin Londra şehri hakkındaki 

mimari/kentsel konularla ilgili olan gözlemleri sıradan olmamakla birlikte bir mimari 

gözlem sayılabilecek niteliktedir:  

... Ama Londra sokakları genellikle simetrik yapılmış, yani evler birbirlerine 

göre simetrik inşa edilmiş, duvarlar pişmiş tuğladan yapılmış, her sokağın ve 

mahallenin adı başlangıç noktalarında bir tabelada yazılmıştır. Her evin kapısı 

önünde numarası vardır. Sokaklar o kadar geniştir ki genellikle dört at arabası 

rahatlıkla yanyana geçebilir. Yayaların rahatlıkla yürüyebilmeleri için sokaklar 

her iki yandan taş ile döşenmiştir... Sokakların iki tarafında 6 ila 10 zer43 

aralıkla kapıların üzerinde aydınlık feneri vardır. (Shirazi, 1968, s. 286)  

Diğer seyyahlara nazaran sokak ve kentsel dokuyla ilgili daha ayrıntılı bilgiler aktaran 

Mirza Salih Şirazi diğer seyyahların aktardıkları bilgilerle birlikte bu gözlemleri ile 

ilerleyen onyıllarda Nasıreddin Şah gibi Kaçar liderini ve modernizasyon 

girişimcilerini etkileyecektir. Mirza Salih ve diğer gözlemciler için “ilginç” gelen bu 

“gizemli” imgelemler kendilerinden sonra saadeti Batıya seyahatte ve oradaki 

imgelemi birebir aktarmakta gören zümrenin vizyonunu inşa eder. Öyle ki Londra 

sokak ve evlerindeki dikey/yatay mekansal hiyerarşi, düzen ve dışa dönük 

kentsel/mimari anlayışı Kaçar devri zenginleri, tüccarları ve düşünürlerinin bilincini 

çağırıştıracak, geleneksel içe dönük kentsel/mimari anlayışını önemli ölçüde 

                                                 

43 Zer; modern dönem öncesi İran’da bir ölçü birimidir. Her zer yaklaşık 1.04 metredir (Dehkhoda, 

1946).  



45 

etkileyecekti. Bu etkiler XIX. yüzyılın ortalarında Kavamülmülk gibi Kaçar 

zenginlerinin evlerinde belirecekti44. Şirazi Londra evleri hakkında şunları kaydeder: 

Londra evleri çoğunlukla altı yada yedi katlı olup beş katın altında olanı 

neredeyse hiç yoktur. Kapı ve pencereler cam işçiliği ile yapılmış, her evde 

birinci kat mutfak, ikinci kat yemek odaları, üçüncü kat oturma odaları ve 

dördüncü kat aralıklı zamanlarda oturma odaları olarak kullanılıyorken, 

beşinci, altıncı ve yedinci katlar hizmetçilerin oturma odaları ile ev sahiplerinin 

yatak odasına tahsis edilmiştir. (Shirazi, 1968, s. 287)  

Bu evlerin dışa dönük mimarisiyle altı katlı olmaları ve ev sahiplerinin hizmetçileriyle 

barındırdıkları mekansal örgütlenme Şirazi için bir başka yenilik taşıyan olgu olsa 

gerek. Şirazi’nin yaşadığı dönemde İran nüfusunun yaklaşık sadece 10% şehirlerde 

yaşıyordu. İran’daki şehirler neredeyse ortaçağ özelliğini taşıyor, sokaklar ve caddeler 

sanayi üretim tarzı ve ticaret ekonomisi ile örgütlenmiş olan kentlerdeki gibi geniş 

değil, sadece geçit olarak kullanılıyor, mimari/kentsel öğeler çarşı ve cami etrafında 

kendiliğinden gelişiyordu. Bu nedenle aradaki uçurum fark yani sanayi kentine özgün 

toplumsal işbölümünden kaynaklanan mimari/kentsel modern işlevler ve 

örgütlenmeler  Şirazi’yi şaşırtıyordu:  

Londra’da Hyde Park, Saint James’s Park, Green Park ve Regent’s Park olmak 

üzere dört adet park bulunmaktadır. Bu parklarda halk öğlen saatlerinde zaman 

geçirmektedir. Erkekler ve kadınlar kol kola birbirleri ile sohbet edip 

eğleniyorlar. At arabasına binenler ve yayalar herkes oraya gelip hava kararana 

kadar gezmektedirler. Kimse yüksek sesle konuşmuyor burada... Gerçekten bu 

parklarda çok şık ve güzel kadınlar bulunuyorlar... Burada kadın ve erkek 

olarak herkes gayet nezaketli ve tertemiz kıyafetlerle bulunuyorlar. (Shirazi, 

1968, s. 304) 

Kentte insanları bir araya getiren unsurun artık çarşı ve dini yapılar değil, sosyalleşme 

ve rekreasyon alanları olması, ayrıca kadınların da erkekler gibi kentsel görüntüye 

eklenmesi Mirza Sahil Şirazi için son derece heyecan verici ve yenilik taşıyan bir olgu 

olduğu söylenebilir. İnsanların yüksek sesle konuşmamasından, evlerin mimarisine, 

                                                 

44 Kavamülmülk )قوام الملک( veya Kavam ailesi Şiraz’da yaşayan Yahudi kökenli zengin tüccardı. Kaçar 

döneminden Birinci Pehlevi dönemine kadar siyasal olaylarda ciddi etkileri olmuştur (Royce, 1981, s. 

252). 



46 

kadınlarla erkeklerin birlikte gezmesinden düz sokaklara, dünyevi eğlenceden parklara 

kadar geniş yelpazesi olan sanayi kentinin imgesi Şirazi için Batıyı keşfedilmesi 

gereken dünya konumuna sokar. Bütün bu acayiplikler ve ilginçlikler bir aradadır.  

Yukarıda bahsedilen seyyahlar Batıyı gözlemleyen ilk İranlı kuşak olarak  bir sonraki 

seyyah kuşağını etkileyecektir. Özellikle ülkenin padişahı olarak Batıya ilk ayak basan 

Nasıreddin Şah ile diğer devlet adamlarının seyahat öncesi Batı hakkındaki ön bilgileri 

bu seyahatnamelerden toplanacaktı. Bütün bu seyahatnameler aslında fikri olarak 

Batıda Rönesans’tan başlayan akılcılığı gözlemleyemeden sadece bu sürecin 

sonuçlarından biri olan görsel maddi ortam ile olguların bazısını açıklar. Bu seyyahlara 

göre “İlericilik” anlayışı “parktaki kadınlarla erkeklerin birlikte el ele tutuşmaları” gibi 

olgularda bulunuyordu. Düz sokakların oluşumu, dükkan vitrinlerinin sergilenişi, 

sokak lambaları ve yaya kaldırımları gibi mimari/kentsel uygulamaların bu seyyahlara 

göre gereklilik ve işlevsellik taşıyan bir mesele değildi. Bu seyyahların geleneksel ve 

tümdengelimsel ideolojilerinin süzgecinden geçirerek ürettikleri bütün bu tespitlere 

bakıldığında Avrupa’daki olan bitenleri uzun tarihsel süreçler sonucunda modern 

yaşam tarzına uyarlanmış pratik bir yanıt olarak değil, “dünyevi saadetin anahtarı” 

olarak gördüklerini söylemek mümkündür45. 

XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İran’da siyasal, ekonomik ve kültürel anlamda 

gerçekleşen değişim ve dönüşümler yeni bir evreye girip, Nasıreddin Şah dönemi 

boyunca yapılan reformlar farklı alan ve düzeylerde devam eder. Yüzyılın başından 

itibaren Rusya ve Birleşik Krallık’ın çeşitli baskıları, 1841 yılı Birleşik Krallık ile 

imzalanan ticari anlaşma ve nihayetinde 1857 yılı Herat şehrinin düşmesi ve daha nice 

zorluklarla karşılaşan Nasıreddin Şah, bu iki emperyalist gücün baskısıyla ülkeyi 

ayakta tutmaya çalışır. Nasıreddin Şah döneminde kıtlıklar, yoksulluk, savaşlar, 

yabancı sermayenin girişinden kaynaklanan yerel üretici ve esnafın iflası, Zerdüşt ve 

Ermeniler gibi gayri müslim zümrenin İran’daki sermaye dolaşımına nisbi egemenliği 

vb. sorunlar ülkeyi neredeyse emperyal güçlerin arka bahçesi haline getirir46.  Ancak 

                                                 

45 Burada “dünyevi saadetin anahtarı” ibaresinden kastedilen geleneksel/dini anlayıştaki tabiriyle 

Farabi’nin geliştirdiği “Medine-i Fazıla” anlayışıdır. Farabi Medine-i Fazıla’da ideal bir şehrin 

“gelişmiş” özelliklerinden bahseder (Fârâbi, 1990, s. 93).  
46 Detaylı bilgi için bkz., (Amanat, 2019).  

2.5 Nasıreddin Şah Devri (1848-1896)  



47 

Kaçar devrindeki en önemli modernizasyon girişimleri ve Batı ile sıkı temasların da 

sultan sahipkıran devrinde gerçekleştiği bilinen bir husustur.  

Bu dönemde Aryanist oryantalistlerin de arttığını, ayrıca bu zümrenin 

yolunu/söylemini devam ettiren yerel milliyetçi akımların da faaliyete başladığını 

görmek mümkündür. Aslında kökeni daha önceki yüzyıllara kadar giden ve XIX. 

yüzyılın ortalarında ciddi bir literatür oluşturan Aryanizm söyleminin artık sadece 

konusu salt tarih olan kitaplarda değil, mimari ve arkeoloji gibi alanlarda da 

dillenmeye başlandığı söylenebilir. Bu oryantalistlerin önemli kısmı Birleşik Krallık 

ve Doğu Hint Şirketi’nin himayesi ile, diğerleri ise Fransız, Alman ve Rus olmak üzere 

İran’ın farklı bölgelerinde Aryanizm ve İslamiyet öncesi antik İran tarihine 

odaklanarak günümüzde görüngüsel olarak oluşan “İran” algısının düşünsel babaları 

olarak nitelendirilebilirler.  

 

Şekil 2.3 : Hindistan Parsi Zerdüştlerinden ve Birleşik Krallık’a bağlı olan Maneckji 

Limji Hataria İran’da oluşan Fars milliyetçiliğinin ciddi finansörlerindendi (URL-1). 

Bunların yanı sıra Hindistan Parsi Zerdüştleri tarafından desteklenen Fars 

milliyetçiliği, Manekji Hataria gibi büyük misyoner-tüccarlar vasıtasıyla oluşturulan  

                                                 

 



48 

mali himayelerle güçlenmekteydi (Şekil 2.3). Aynı zamanda bir çok çağdaş değerler 

sistemini ihtiyatlı bir şekilde benimseyen Nasıreddin Şah’ın bu dönemdeki ciddi 

mimari/kentsel çıktıları olan modernizasyon girişimleri de söz konusuydu.   

Bu dönemde modernizasyon girişimlerinin devamı mimari/kentsel alanda ciddi 

değişimlere sebebiyet vermiş ve Banimasoud’a (2015) göre bu süreçlerin 

gerçekleşmesinde Nasıreddin Şah’ın Batıya olan üç seyahatinin önemli rolü olmuştur. 

Ancak detyalı incelemeler sonucunda bu kanının pek de doğru olmadığı ve Nasıreddin 

Şah’ın Batı seyahati öncesi de kentsel/mimari alanda ciddi modernizasyon 

girişimlerine yer verdiği anlaşılmıştır. Ancak modernizasyon kapsamında yapılan bu 

girişimlerin Batı seyahati sonrası daha hızlı ve geniş biçimde devam ettiği söylenebilir. 

Bu seyahatlerinin ayrıntılarını kendi seyahatnamelerinde kaydeden Nasıreddin Şah, 

1873 Uluslararası Viyana Sergisi, 1878 ve 1889 Uluslararası Paris sergilerini ziyaret 

edip, oradaki gözlemlerini paylaşır. Dolayısıyla mahiyeten çok yönlü olan ve ciddi bir 

şekilde araştırılmayan Nasıreddin Şah döneminin modernizasyon, kültür inşası ve 

mimari/kentsel gelişmelerini şekillendiren etkenleri özetlemek gerekirse aşağıdaki 

hiyerarşik olmayan sırayla açıklamak mümkündür. Bu etkenlerin şekillenmesinde 

siyasal-ekonomik gelişmelerin belirleyici role sahip olduğu söylenebilir: 

1. Aryanizm akımının güçlenmesi ve bunun devamında şarkiyatçıların 

faaliyetlerinin artmasıyla birlikte oluşan Aryanist ve milliyetçi ortamın mimari 

söylemlere girmesi 

2. Zerdüşt/Ermeniler gibi gayri müslim yatırımcıların nüfuzu ve destekleriyle 

oluşan milliyetçi ortam ve mimari/kentsel söyleme taşınması 

3. Nasıreddin Şah’ın modernizasyon girişimleri  

Bu etkenlerin hangisinin daha çok önemli olduğu tartışmaya açık olabilecekken, ilk 

ikisinin ulus inşasının düşünsel, kuramsal ve finansal altyapısını oluşturduğunu 

söylemek mümkündür. Üçüncü etkenin üretilmiş olan kuramsal altyapının pratikteki 

mimari/kentsel çıktıları mahiyetinde olduğu ayrıca yeni değerler sisteminin inşasında 

eyleyici unsur niteliğini taşıdığı düşünülebilir. Bu etkenlerin Nasıreddin Şah dönemi 

boyunca yükselen Aryanizm/Fars milliyetçiliğini, modernizasyon ve mimari/kentsel 

kültürün gelişimini bir bütünsellik içerisinde şekillendirdiği söylenebilir. Bu bağlamda 

konu kapsamı gereği bu etkenlerin içeriğinin niteliği hakkında irdeleme yapmak 

ilerleyen satırların tartışma konusu olacaktır. 



49 

Aryanist söylemin mimari ürünlerine arkeolojik kalıntılar vasıtasıyla girmesi 1840’lı 

yıllarda gerçekleşmiştir. Bu söylem İran da dahil bölgedeki İslamiyet öncesi 

uygarlıkları yücelterek, romantik tarih yazımı ile “Aryan ırkının üstünlüğünü” 

isbatlayıcı bir dil ile betimlemeye çalışmıştır. Kökleri önceki yüzyıllara dayanan ve 

Hindistan coğrafyası ile başlayan Oryantalizm ve İranoloji disiplinleri XIX. yüzyılın 

ortalarından itibaren yani Nasıreddin Şah’ın saltanatı boyunca arkeolojik 

kalıntılarından da destek alarak günümüze kadar uzanan söylemi oluşturmaya 

başlamıştır. XIX. yüzyılın ortasından itibaren arkeolojik/mimari kalıntılar vasıtasıyla 

İran ölçeğinde bu söylemleri pekiştiren etkenleri iyi anlamak için kısaca Aryanizm 

kuramının oluşumundaki belirleyici rolü olan bireylerden bahsetmek yerinde olacaktır. 

Doğu Hint Şirketi’nin kültürel etkinlikleri sonucunda Sir William Jones tarafından 

kurulan Bengal Asya Toluluğu47 İranoloji disiplininin başlangıcını oluşturur. Bu 

nedenle Sir William Jones İranoloji disiplininin babası olarak bilinmektedir (Taheri, 

1973, s. 17).  Bu akışın devamı yine İngilizlerin yanı sıra rakip sömürgeci ülkelerin de 

gönderdiği görevliler tarafından takip edilir. Sir William Jones, Sanskrit, Grek ve Latin 

dillerinin kökenlerinin aynı olduğunu ve bu doğrultuda aynı ırktan türediklerini 

belirtir. Sir William Jones’un yaklaşımları XIX. yüzyılda yaygın olan Ari ırkın 

türdeşliği anlayışının belirleyicisi olur. Bu yaklaşımların oluşturduğu yaygın kanı 

İrlanda’dan Hindistan’a kadar geniş bir Avrasya coğrafya içerisinde konuşulan 

İngilizce, İrlandaca, Arnavutça, İtalyanca, Yunanca, Rusça, Sanskritçe, Hintçe, 

Bengalce, Kürtçe, Farsça vb. dillerinin kökeninin aynı olduğudur (D’souza, 1995, s. 

537).  

Ari ırkçılığının temelini oluşturan oryantalist araştırmacılardan biri Fransız aristokrat 

Arthur de Gobineau’dir. Gobineau’nin Fransa Doğu Hint Şirketi ile ilişkisi babasının 

oradaki faaliyetleriyle başlar. Gobineau’nin “İnsan Irklarının Eşitsizliği Üzerine Bir 

Deneme”48adlı eseri XIX. ve XX. yüzyılın Nazizm gibi soycu akımlarını etkiler 

(D’souza, 1995, s. 537). Gobineau ırksal yaklaşımı ile ırkları beyaz, siyah ve sarı 

olarak üç gruba ayırıp, tarih boyunca sadece beyaz ırkların büyük uygarlıklar 

                                                 

47 The Asiatic Society of Bengal. 

48 Detaylı bilgi için bkz., (Gobineau, 1915) 

2.5.1 Oryantalist Aryanist/milliyetçi zihniyetin mimari söylemlere girmesi 



50 

kurabildiklerini iddia eder. Gobineau’e göre beyaz ırkın güzel, zeki ve güçlü olma 

kabiliyeti yaradılıştan olan ilahi/ulvi özelliklerdir (Budil, 2008). 

Bir diğer Aryancı oryantalist olan Annie Besant, insan topluluklarını “temel ırklara” 

göre sınıflandırarak “büyük Ari ırk”tan söz eder. Besant’a göre dünyadaki bütün 

uygarlıklar Ari ırklar tarafından kurulmuştur. Besant diğer ırklara ait toplulukları vahşi 

ve bedevil olarak nitelendirerek, Ari ırkın kurduğu uygarlıkları beş başlıkta ele alır 

(Shahbazi, 2000). Besant’a göre bu uygarlıklar sırasıyla Hint, Mezopotamya, İran, 

Roma ve Çağdaş Avrupa Uygarlıkları’dır. Besant bu iddiasıyla sıranın şimdi “Çağdaş 

Avrupa Uygarlığı”na geldiğini söyler. Besant’ın bu düşüncesini Max Muller kendi 

kuramıyla destekler. Max Muller’e göre Asya’daki Ari ırk Avrupa’daki türdeşleriyle 

birleşip Asya’daki Ari ırktan olmayan topluluklara uygarlık getirmelidir. Max 

Muller’in 1846 yılında Doğu Hint Şirketi tarafından Sanskritçe metinlerin 

yayınlanmasıyla görevlendirildiği bilinmektedir (Shahbazi, 2000).  

Sir John Malcolm 1815 yılındaki “İran Tarihi”49 adlı kitabında İran mitolojisi ve 

destanları üzerinden ayrıca Herodotus ve Xenophon gibi antik dönem tarihi referanslar 

dolayısıyla süreklilik içeren bir tarih yazımı izler. Kitap bir oryantalist tarafından 

Aryanist soycu söylemini İran tarih yazımına dahil etmekle diğer eserlere öncülük 

ederek günümüze kadar devam eden Aryanist tarih yazımının ana kaynaklarından 

birisi olması bakımından önemlidir.  

Aryanist tarih yazımının İran bazındaki eserlerini saymak araştırma konusu kapsamını 

aştığı için burada bu kadarıyla yetinilip çalışmanın devamında mimari/arkeoloji 

alanına dahil olan oryantalistler üzerinde de durulacaktır.  

XIX. yüzyılın ortalarından itibaren arkeolojik kazılar ve araştırmalar sonucunda 

Aryanist söylemin mimari alana taşınması modern İran tarihinin oluşumu bakımından 

atıf noktası olarak nitelendirilebilir. Doğu Hint Şirketi tarafından Kaçar askerlerine 

eğitim verme amacıyla İran’a gelen Sir Henry Rawlinson, Ahamenid taş yazıt 

levhalarının keşfi, Bistun ve ardından Tak-ı Bostan kitabelerinin çevirisi ile antik İran 

tarihinin oluşumunda önemli rolünün olduğu bilinmektedir (Şekil 2.4) (Rawlinson, 

1898, s. 19).  

                                                 

49 The History of Persia. Kitabın giriş bölümünde Sir John Malcolm eserinin Birleşik Krallık şanına 

layık olmasını dilemiş, Birleşik Krallk’ın menfaatları için uygun olacağını belirtmiştir. 



51 

Austen Henri Layard  1840’lı yıllarda Luristan ve Arabistan50 eyaletlerinde  Elam 

uygarlığına ait Eshkaft-e Salman ve Kul-e Farah gibi bazı antik dönem kalıntıları tespit 

eder (Simpson, 2002). Birleşik Krallık’ın İran’a gönderdiği İngiliz Sınır Komisyonu 

heyeti dahilinde faaliyet gösteren ayrıca jeolog olan William Kennett Loftus 1852 

yılında yürüttüğü görevler esnasında Susa’da Apadana Sarayı’nı gün ışığına 

çıkarmakla İslamiyet öncesi İran’daki uygarlıkların tanınmasında önemli adımın 

atılmasına neden olur (Simpson, 2000).  

İran’daki tarihi ve özellikle İslamiyet öncesi mimari kalıntılar ile ilgili faaliyetler XIX. 

yüzyılın başından itibaren İngiliz şarkiyatçıları tarafından gerçekleşse de ilk olarak 

envanter çalışması ve belgelemenin iki Fransız tarafından gerçekleştiğini söylemek 

mümkündür. Arkeolog Eugene Flandin ve mimar Pascal Coste’un 1851 yılında 

hazırlamış oldukları eserlerinde51 İran’ın değişik bölgelerindeki tarihi mimari 

kalıntılardan yapmış oldukları çizimlerle, bu eserleri ilk olarak uluslararası çapta 

dünya gündemine getirdikleri söylenebilir (Şekil 2.5).  

 

Şekil 2.4 : Henry Rawlinson tarafından çözümlenen Bistun taş yazıtı ve Zerdüşt 

Tanrısı’nı temsil eden Faravahar simgesi (URL-2). 

Bu eser arkeoloji için çok önemli kaynak olmakla birlikte, ülke ve dünya genelinde 

İran’daki mimari kalıntılara yönelik uyandırdığı ve artırdığı ilgi ile de tanınmaktadır. 

                                                 

50 Günümüzde Huzistan Eyaleti olarak bilinmektedir. 
51 Detaylı bilgi için bkz., (Flandin & Coste, 1851).  



52 

Gözlemlediği eserlerin eskizini yaparak onların mevcut durumu ve mimari özellikleri 

hakkında bilgi veren Flandin, daha da çok önemsediği İslamiyet öncesi anıtsal 

yapıların rekonstrüksiyon çizimlerini yapıp, onlar hakkında romantik açıklamalarda 

bulunur. İslamiyet öncesi mimari eserler hakkında hayranlığını dile getiren Flandin, 

Persepolis kalıntıları hakkında yine mevcut durum bilgilerini aktararak romantik bir 

dil ile açıklamalar yapar. Kalıntılardan seçtiği bazı taş kabartmalarındaki betimlenen 

sahneleri XIX. yüzyıl insanının adetlerine bağlamak çabasında olduğunu görmek 

mümkündür:  

Bu kasırlar Kiros ve haleflerinin anıtları olduğundan İran’daki diğer binalara 

göre kıyaslanmayacak düzeyde üstünlük sağlamaktadır... Persepolis’in taş 

kabartmalarından anlaşıldığı üzere şimdiki gibi çok eski zamanlardan 

İranlıların arasında beri çiçeğin önemli yeri varmış ve insanlar birbirlerine 

çiçek vererek dostluklarını pekiştirmek istiyorlarmış... merdivenlerdeki 

kabartmalar ise Nevruz bayramındaki adetlerden başka bir eylemi 

betimlemiyorlardır. (Flandin, 1977, s. 296, 351, 354 ) 

 

Şekil 2.5 : Eugene Flandin ve Pascal Coste’ tarafından hazırlanan Persepolis’teki 

Apadana Sarayı’nın rekonstrüksiyonu (TNPL, n.d.). 



53 

Fransız arkeolog Marcel Auguste Dieulafoy, Eugene Viollet-le-Duc’un teşviği ile 

Susa’da başlattığı kazılarla Aryanist söylem çerçevesinde Ahamenid, Part ve Sasani 

eserlerinin rekonstrüksiyonunu oluşturur. Fransız mühendis ve uzmanlardan oluşan bir 

heyet dahilinde 1884 yılında İran’daki kazıları yürütmek isteğinde bulunur ancak 

Nasıreddin Şah yönetimini karşısında bulunca, şahın özel hekimi ve Kaçar devletinde 

ciddi nüfuzu olan doktor Tholozan aracılığı ile yönetimi ikna etmeyi başarır. Eşi Jane 

Dieulafoy ile birlikte katıldığı kazılarda önemli arkeolojik keşiflerinde bulunan 

Dieulafoy, araştırmalarının sonuçlarını beş ciltlik “L’art antique da le Perse” eserinde 

kaydeder. Ayrıca eşinin kalemiyle yazılan ve rapor niteliğinde olan iki seyahatname 

de bu arkeolojik araştırmaların detaylarını anlatmaktadır. Persepolis ve Susa’daki 

Ahamenid kalıntılarını mimari anlatım teknikleri ile derlemiş ve Aryanist söylem ile 

değerlendirmelerde bulunmuştur. Özellikle Ahamenid eserlerinin sütun-cephe oranları 

ve detayları hakkında ilk olarak mimari metinler kapsamında anlatımlara yer vermiştir 

(Amiet, 1995, s. 399-401). Asur ve Yunan mimarisi ile Ahamenid eserleri arasında  

benzerlikler ortaya koymaya çalışan yazarın, İran’daki  İslamiyet öncesi mimarlığının 

kılavuzu mahiyetinde eserler üretmekle Aryanist söylemin mimariye taşınmasında 

önemli rolünün olduğunu söylemek mümkündür52. Susa’daki eserleri gözlemlerken 

günümüzde de Kiros’un taş kabartması olarak bilinen kalıntı hakkında Aryanist 

paradigmasını romantik nitelendirmeler ile dile getirir: “...doğu tarafında büyük bir 

beyaz dikili taşı gözlemledim... Taşa çok zarif bir yüz oyulmuştur.... Taşa oyulan yüz 

Ari ırkına ait bir yüzdür. Kafasının üstündeki saçlar kazıtılmış ve kafanın arkasındaki 

kalan saçlar ensenin üzerine oturacak şekilde örülmüştür...” (Şekil 2.6) (Dieulafoy, 

1992, s. 382-383).  

Dieulafoy’un  XIX. yüzyılın ırkçı ortamından kaynaklanan bir zihniyetle Ahamenid 

süreal kabartmalarında bulunan kafa ve yüz biçimini bir “Ari ırkı yüzüne benzetmesi” 

heyecanının ne seviyede olduğunu gösterir. Mimari alanda Fars milliyetçiliğinin 

temellerini atma çabasında olmasına rağmen Dieulafoy eşi ile birlikte günümüzde de 

Fars milliyetçiliğinin önemli simgesel yapıtlarından olan Kiros’un mezarından 

bahsederken “... bölgedeki köylüler tarafından Mader-i Süleyman (Süleymanın 

Annesi) Tahtı olarak bilinen bina Babil krallarının üzerinde kasırlarını inşa ettikleri 

masbatalara benzemektedir ancak bu temel (bina) üzerinde hiç bir bina inşa 

                                                 

52 Detaylı bilgi için bkz., (Dieulafoy, 1885).  



54 

edilmemiştir. Görünen o ki bina tam olarak inşa edilmemiş ve inşası bitmeden 

bırakılmıştır...” ifadeleri ile günümüzde bina hakkında bilinen bilgilere yer 

vermemiştir (Dieulafoy, 1992, s. 383-388). Belli ki bina günümüzdeki kimliğine 

(Kiros’un mezarı) ulaşmak için daha sonraki yılları bekleyecekti (Şekil 2.7)53. Daha 

önceki dönemlerde İran tarih yazımında yerini pekiştiren Aryanist söylemin, 

Nasıreddin Şah döneminde arkeoloji ve mimarlık tarih yazımı literatüründe de 

yaygınlaşmaya başlanması aslında ilerleyen yıllarda Pehlevi yönetiminde 

normalleşecek olan “mimari kültür”ün fikri altyapısının oluşmasında büyük rol 

üstlendiği söylenebilir.   

 

Şekil 2.6 : Dieulafoy “Kiros Kabartması” olarak adlandırdığı kalıntıdaki figürün 

yüzünü Ari ırkının ideal insan modeline benzetmişti (Dieulafoy, 1992). 

                                                 

53 Bina Pehlevi döneminden itibaren Fars millietçiliğinin başvuracağı ve araçsallaştıracağı en önemli 

unsurlardan biri haline gelecekti. Ancak Şekil 2.7’de görüldüğü gibi o tarihlerde (XIX. yüzyılın sonları) 

yerel halk tarafından önemsenmeyen ve hayvanlarını otlattıkları alan olarak kullanılan bir mekandı. 



55 

 

Şekil 2.7 : Dieulafoy’un ziyaret ettiği tarihlerde “Taht-ı Mader-i Süleyman” olarak 

bahsettiği bina daha sonraki tarihlerde Ahamenid kralı Kiros’un mezarı olarak 

adlandırılacaktı (SIA, n.d.). 

Bu doğrultuda Persepolis’teki eserlerin yapım tekniğini, ölçülerini, planlarını, 

görünüşlerini ve cephe oranlarını mimari çizimler ile üst düzeyde detaylandıran ve bir 

nevi Flandin ile Dieulafoy’un çalışmalarını daha da ileriye taşıyan diğer Fransız 

arkeolog ve tarihçi olan Charles Chipiez, “History of Art in Persia” adlı mimari risalesi 

ile önde gelmektedir (Şekil 2.8)54. 

Fransa ihtilalinden sonra Batı Avrupa’da oluşmuş olan modern ulus-devletlerin yeni 

değerler sistemi tek kültür ve ulus inşası üzerine kurulduğundan, siyaset, tarih ve kültür 

inşası süreçleri de bu doğrultuda gelişmişti. XIX. yüzyılın ikinci yarısında Batı Avrupa 

ülkelerinde ulus inşası sürecinin kültürel-mimari alandaki söylem oluşturması evrilmiş 

ve tanınmış bir olgu olur iken, modernizasyon ile yeni tanışmış olan İran gibi 

coğrafyalarda daha yenilik barındırmaktaydı. Nitekim aynı tarihte Osmanlı ve Mısır 

gibi ülkelerde de ulusalcı söylemlerin mimariye taşınması da daha önceki tarihlerde 

literatür oluşturan konular değildi. Ancak Mısır ve özellikle İran’daki geliştirilen 

millyetçi mimari söylemin İslamiyet öncesi devirlerin yükseltilmesi ile gerçekleştiği 

                                                 

54 Detaylı bilgi için bkz., (Chipiez & Perrot, 1892).  



56 

söylenebilir. Bu hususun gerçekleşmesinde de Batılı oryantalistlerin benzersiz rolünün 

olduğu açıktır. Aynı devirde Osmanlı’da “Usul-u Mimari-i Osmani” gibi eserlerle 

Osmanlıcılık mimari söylemi oluşturulurken, İran’da mimari alandaki milliyetçi 

söylemin İslamiyet öncesi mimari ürünlerinin yüceltilmesi ile oluşmuş olmasının 

tesadüf olmadığı söylenebilir. Bu konunun ayrıntısına girmek çalışmanın kapsamına 

sığmayacağından üzerinde durulmayacaktır. Ancak belki bunun asıl sebebi 

Osmanlı’da çağdaş değerler sistemine göre yetişen güçlü entelektüel zümrenin 

varlığından kaynaklı olabilir.    

 

Şekil 2.8 : Chipiez ve Perrot “History of Art in Persia” adlı eserinde 

Ahamenid-Sasani mimari kalıntılarındaki kullanılan yapım tekniği, oranları, 

malzemeleri ve önerdiği yeni rekonstrüksiyon plan ve cephe çizimleriyle 

sunmaya çalışır (Chipiez & Perrot, 1892). 

Batılı oryantalistler aracılığı ile Aryanist söylemin ve onun devamında Fars 

milliyetçiliğinin mimari alana taşınması Nasıreddin Şah döneminden sonra da güçlü 

bir şekilde devam edecektir. Bu konu üzerine ilerleyen bölümlerde durulacaktır. Ancak 

bu devride oryantalist zümreler tarafından oluşturulmuş olan Aryanist ortam ülkedeki 

edebiyattan, tarihe, sanattan arkeolojiye kadar neredeyse her alanda kendini 

göstermekteydi. 



57 

Umut Özkırımlı’ya göre milliyetçilik çağı olarak bilinen XIX. yüzyılda milliyetçiliğe 

en sempatik yaklaşanların çoğunluğu tarihçilerden oluşur. Bu tarihçilerin 

milliyetçiliğin gelişiminde önemli bir rol oynadıkları pek çok araştırmacının ortak 

kabulüdür. Özkırımlı bu hususu şöyle açıklar: “Milliyetçi tarihçiler, geçmişi tarayarak 

belirli bir milletin varlığını kanıtlayacak bulguları ortaya çıkarmaya çalışmışlar, milli 

kültürün temel öğelerini, örneğin gelenek ve görenekleri, sembolleri, törenleri 

keşfetmişlerdi” (Özkırımlı, 1999, s. 38).  

Bu bakımdan Batılı tarihçi oryantalistlerin  XIX. yüzyılda İran’a artan ilgilerini bu 

bağlamda değerlendirmek mümkündür. Ancak günümüzden bakıldığında o dönemde 

bu oryantalistlerin çok kültürlü ve çok dilli olan İran coğrafyasında sadece Fars etno-

kültürünü mercek altına almalarının tesadüf olmadığı anlaşılmaktadır. 

Nasıreddin Şah devri yani XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren oryantalistlerin 

oluşturduğu tarih yazımının yanı sıra, konunun mahiyeti gereği modern Fars 

milliyetçiliğinin oluşumundaki süreçte tarih ve özellikle ulusal kimlik arayışı ile 

uğraşan İranlı düşünürlerden kısaca bahsetmek yerinde olacaktır. Tarihçi oryantalistler 

tarafından pozitivist anlatılarla dillendirilen ve baskın söylem haline getirilen Aryanist 

soycu anlayışın etkisi artık neredeyse Kaçar elitleri ve düşünürlerinin de söylemi 

haline gelmekteydi. Bu düşünürlerin eserlerini ve fikirlerini konu eden bazı 

araştırmacıların çalışmaları literatürde yerini almıştır.  

Doğu Hint Şirketi’nin himayesi ile yükselen Hindistan Parsi Zerdüştleri, Kaçar 

İran’ındaki Fars milliyetçiliğinin büyümesinde ve literatür oluşturmasında ciddi etkisi 

olan yerel İranlı Fars milliyetçilerini desteklemişlerdir. Encümen-i Ekabir-i Parsiyan 

adlı örgüt ile onun üyesi olan büyük Parsi tüccar Maneckji Limji Hataria’nın 

oluşturdukları maddi kaynakla XIX. yüzyılın ikinci yarısında Kaçar elitleri ve 

düşünürlerinin soycu ve milliyetçi söylem üretmelerini finanse etmişlerdir. Celaleddin 

Mirza Kaçar, Mirza Feth’ali Ahundzade, Mirza Ağa Han Kirmani ve Rıza Kulu Han 

2.5.2 Gayri-müslim zümrenin etkisiyle oluşan milliyetçi ortam 



58 

Hidayet55 gibi yerel düşünürlerin eserleri sayesinde oluşan milliyetçi söylem, İran’ı 

İranlılar eliyle Hind-Avrupa ve beyaz ırkı uygarlığının bir parçası haline getiriyordu56. 

1860 yılında Encümen-i Feramuşhane’nin57 kurulmasıyla birlikte ciddi sayıda Kaçar 

elit ve aydını derneğe üye olur. Bunların başında Kaçar şehzadesi Celaleddin Mirza ile 

saraya yakınlığı ile bilinen Rıza Kulu Han Hidayet gelmektedir (Katirai, 1976, s. 69)58. 

Derneğe üye olduğu saptanmayan ancak dernek hakkında olumlu görüşleri olan bir 

başka isim ise Mirza Feth’ali Ahundzade’dir. Maneckji ile güçlü ilişkileri olan bu elit 

sınıfın bir mason locasında da buluşmaları aslında sadece Maneckji ile birlikte 

oluşturdukları ortak soycu söylemde değil, ortak eylem ve ideolojide de mutabık 

olduklarının kanıtı niteliğinde olduğunu söylemek mümkündür.  

Maneckji’nin isteği üzerine Kaçar devlet adamı Rıza Kulu Han Hidayet “Nejadname-

i Padişahan-ı İrani” adlı eserini 1858 yılında yani Nasıreddin Şah saltanatının ilk 

onyılına denk gelen bir zaman diliminde kaleme alır. Yazar kitapta romantik ve 

süreklilik içeren tarih yazımı anlatımıyla Arapların istilası sonucunda yıkılan Sasani 

devletinden başlayarak kendi tabiriyle etnik kökenleri “öz İranlı” olan bir kaç devletin 

soy ağacını oluşturma çabasındadır59. 

Celaleddin Mirza “Name-i Hüsrevan” adlı eseri ile İran’da Aryanist söylemi 

dillendiren ve arkaik tarih yazımını benimseyen ilk İranlı yazardır. Çalışmasında 

bilimsel yöntemlere yer vermeyen Celaleddin Mirza, eserinde İslemiyet öncesi 

İranşehr’den bahsederek ülkenin asıl geri kalma sebebini “Arap, Türk ve Moğol” 

istilalarından kaynaklandığını ve tek kurtuluş yolunun bu varlıkların imhası ile 

gerçekleşeceğini belirtmiştir60. Bu eserin oluşturduğu hipotez ve söylemin İran’da bu 

                                                 

55 Bu kişilerin ismi Türkçe telaffüzüne uygun olarak uyarlanmştır. Farsça ve İngilizce literatürde olan 

isimleri sırasıyla şöyledir: Jalaladdin Mirza Qajar )جلال الدین میرزا قاجار(, Mirza Fathali Akhundov )میرزا  

)میرزا آقاخان کرمانی(  Mirza Agha Khan Kermani ,فتحعلی آخوندزاده( ve Rezagholi Khan Hedayat  رضاقلی خان(

 .هدایت(
56 Maneckji Limji Hataria’nın adı geçen kişilerle ilişkisini incelemek için bkz., (Zia-Ebrahimi, 2011, s. 

445-472).  
57 Derneğe Feramuşhane olarak verilen ad, derneğin Ermeni kurucusu olan Mirza Malkam Han 

tarafından seçilir (Ghaem Maghami, 1963). Bu ad “Freemason” sözcüğüne benzerliğinden dolayı 

seçilmiştir ancak birebir çevirisi “Unutma Evi” anlamına gelmektedir. İran’da kurulmuş olan en güçlü 

ve gizli mason localarının başında gelmektedir. Dernek kurulduktan yaklaşık bir yıl sonra Nasıreddin 

Şah tarafından kapatılır (Katirai, 1976, s. 59-76). 
58 Celaleddin Mirza, Kaçar şehzadesi olmasının yanı sıra ana tarafı Kürt kökenlidir  (Amanat, 1998). 
59 Detaylı bilgi için bkz., (Hedayat, 2020). 
60 Detaylı bilgi için bkz., (Jalaladdin Mirza, 2010). 

 



59 

tarihten sonra bir asırdan fazla sürecek olan millyetçi tarih yazımının yinelediği husus 

olduğundan önemlidir.  

Maneckji ve diğer Aryanist düşünürler ile eylemsel-düşünsel bağı olan ve aynı 

zamanda seküler milliyetçiliğin öncüsü olan Mirza Feth’ali Ahundzade’nin yayınlamış 

olduğu çok sayıda eserinde Kaçar elit tabakası içinde Aryanizm ve Fars 

Milliyetçiliği’nin söylemsel egemenliğinin oluşmasında önemli rolü olduğu çoğu 

araştrımacının ortak kanısıdır. Mirza Fet’ali “Risale-i Mektubat-ı Kemalüddevle” adlı 

kitabında din ve siyaset üzerine fikirlerini dile getirmiştir. Ahundzade’ye göre 

İran’daki toplumsal sorunların çözümü “geçmişe yönelik bilincin oluşması, milli 

düşüncenin oluşumu ve toplumsal reform” ile gerçekleşir (Adamiat, 1960, s. 110). 

Sekülerizm için devrimsel düşünceleri olan Ahundzade diğer düşünürlere göre sivri ve 

keskin bir dil ile fikirlerini belirtir: “...siyasal otorite değişsin ve kanun hükümeti onun 

yerine gelsin. Din adamının oluşturduğu karanlık çekilsin ve dinin reformu İslami 

Protestanizm ile gerçekleşsin, siyaset ve din birbirinden tamamen ayrılsın ve dinin 

dünyevi olgular üzerinde olan baskınlığı kaldırılsın...” (Adamiat, 1960, s. 111-112). 

Celaleddin Mirza ile yazıştığında onun soycu eseri hakkında romtantik 

değerlendirmelerde bulunarak memnuniyetini şu cümlelerle ifade etmiştir: “... acaba 

benim milletimde de dünya medeniyeti hakkında bilinçli aynı zamanda gayretli, 

taassuplu, vatan sever ve millet sever olan birisi var mıydı? Acaba neden ben bu millet 

hakkında umutsuzluğa kapılmışım?” (Adamiat, 1960, s. 112). Kendisi Azerbaycan’ın 

Şuşa şehrinde doğmasına karşın Türk kültürü ve Türkçe hakkında olumsuz 

nitelendirmelerde bulunur. Maneckji ile yazışmalarında “Görünürde Türk olsam da, 

soyum Parsilere bağlanmaktadır” der. Bir başka düşünür için yazdığı mektupta sayıları 

çok az olan Zerdüştleri kardeşi, vatandaşı, türdeşi ve aynı dilde konuştuğu soydaşı 

olarak görür. Ahundzade, Aryanizmin mahiyetinden kaynaklanan daha da sivri 

cümleler kullanarak İran’daki diğer etnik varlıklarını ve özellikle de ülke nüfusunun 

yarısından fazlasını oluşturan Türkleri düşman olarak nitelendirip ötekileştirir 

(Adamiat, 1960, s. 119-121; Akhundzadeh, 1978, s. 249). Geçmişe doğru rövanşist 

söylem geliştiren Ahundzade, geçmiş ile hesaplaşmanın yollarını ararken soycu 

söylemlerin yanı sıra İran’daki alfabenin değişmesi ile önemli ölçüde radikal 

refomların gerçekleşeceğini düşünür.  

İslam alfabesinin değişmesi için verdiğim önerimin arkasında bilim ve 

sanayinin kolaylıkla eğitilmesi niyeti yer almaktadır. İslam milletinin köylüsü 



60 

ve şehirlisi, kadını ve erkeği, ilkeli ve uygarı kafasını Alman milleti gibi bilim 

ve sanayinin öğrenmesi ile meşgul etsin. (Adamiat, 1960, s. 81) 

İslam milletinin “kafasını” çalıştırmak için alfabenin değiştirilmesini öneren 

Ahundzade bu konuda da halefleri gibi sadece biçimci düşünür.  

Maneckji’nin desteklediği ve Zerdüşt kökenli olan Mirza Ağa Han Kirmani’nin, 

Nasıreddin Şah dönemi hükümet karşıtı ve en önemlisi Aryanist söylemlerin 

güçlenmesinde önemli rolünün olduğu söylenebilir. İstanbul’da basılan Ahtar 

Gazetesi’nde Kaçar devleti ve Nasıreddin Şah yönetimine karşın şiddetli makaleler 

yazan Kirmani İran tarihi, toplumu ve kültürü hakkındaki Ahundzade’nin etkisinde 

kaldığı düşünülmektedir (Adamiat, 1978, s. 26). İslam dini hakkında Ahundzade gibi 

yıkıcı eleştiriler yapan ve yeri geldiğinde aşağılayan Kirmani, Zerdüştlük hakkında 

tam tersine romantik ifadeler kullanmıştır. Din ve aklı birbirine karşıt iki uç nokta 

olarak gören Kirmani bu konuda görüşünü açık cümleler ile ifade eder : “...şeriat 

kanunlarına bağlı olan ancak şeriatın tabiatına uymayan milletlerde bilim, bilgi, akıl 

ve gözlem her zaman dine karşıtı olan bir husustur”. Ancak Zerdüştlük konusunda tam 

bir zıt görüş sergilemekle arkaik görüşüne pozitivist bir yaklaşımla açıklık getirir: 

“Bugüne kadar Zerdüştlük dini dışında hiç bir inanç İranlıların tabiatına uygun 

olmamıştır...” (Adamiat, 1978, s. 138). Kirmani’nin saldırgan ve arkaik milliyetçi 

dilini eserlerinin hepsinde görmek mümkündür: 

 Her milletin kıvamı o milletin dilinde bulunmaktadır.... Suriye ve Mısır halkı 

zamanla Araplaştılar ve asıl kimliklerini kaybettiklerinden bugün Arap olarak 

biliniyorlar... Her milletin dili o milletin ruhudur nitekim Kur’an 

Muhammed’in ruh halidir ve Şehname İranlılığın ruhu!!! Eğer Firdevsi’nin 

Şehname’si olmasaydı İran milletinin dili ve cevheri Araplaşacaktı ve İranlılar 

Suriye ve Mısır halkı gibi başkasının malı olacaktı.... Firdevsi’nin ruhuna 

aferin. (Adamiat, 1978, s. 276)  

Kirmani’nin bu satırlardaki kullandığı “İranlılar” terimi tabiki de sadece Farsları 

kapsıyordu. Sayısal açıdan ülkenin çoğunluğu olan diğer etnik grupları veya 

Kirmani’nin tabiriyle “İranlı ruh”dan yoksun olanlar bu kümenin dışında olanlardı. 

İslam dinini reddederken onun yerine sırf akılcılık ve bilimi değil, Zerdüştlüğü öneren 

Kirmani aslında tam bi muhafazakar Zerdüşt kimliği ile öne çıkar. Kirmani’ye göre 

uygarlığın devrimsel boyutu İslam dini ile diğer dillerde konuşan etnik gruplarının yok 



61 

edilmesinden geçiyordu. Kendini Fars kültürünün bir şövalyesi gibi gören 

Kirmani’nin, bu sefer kurtuluşu kendisince “Türkleşen ve Araplaşan halkları 

Farslaştırmak”ta gördüğünü söylemek mümkündür61. 

Bir taraftan Batılı oryantalistlerin ülke ve dünya çapında oluşturdukları Ari ırkın üstün 

olma algısının, diğer taraftan da bu oluşan algının ülke çapında yerli zümrelerle farklı 

biçimlerde yinelenmesinin Nasıreddin Şah döneminin devlet insanlarının kültür 

kodlarının değişimine neden olduğu söylenebilir. Bu milliyetçi zümreye Mirza 

Abrulrahim Talıbov ile Mirza Yusuf Müsteşarüddevle gibi isimleri de eklemek 

mümkündür62. Bu iki düşünürün de eserlerindeki söylemler içerik ve mahiyet 

bakımından öncekilerle aynı olduğundan burada üzerinde durulmayacaktır.  

Son zamanlarda yapılan araştırmaların ışığında Maneckji’nin destek fonunu sağladığı 

çok sayıda başka yazarın da eserlerinden bahsetmek mümkündür63 . İran’ın farklı 

coğrafyaları için Ariyanist tarih yazımını aşılayan bu eserlerin, Nasıreddin Şah dönemi 

hükümetin siyasi aktörlerinin Tabula Rasa’sının şekillenmesinde ciddi etkisinin 

olduğu kuşkusuzdur. 

 Ancak yerli düşünürler arasında bu milliyetçi dalganın ülke çapındaki mimari boyuta 

taşınmasının yine Zerdüşt yatırımcıların ve özellikle  Maneckji’nin desteği ile 

gerçekleştiğini söylemek mümkündür. Doğu Hint Şirketi ile gizli ilişkileri olduğu 

bilinen, ayrıca Muzaffereddin Şah döneminde devlet tarafından önemli görevler alan 

Fırsatüddevle-i Şirazi daha sonra Mecme-i Ademiyet adlı mason locasında faaliyet 

gösterir (Katirai, 1976, s. 83; Keshavarz, 2020, s. 194). Maneckji’nin isteği üzerine 

Fırsatüddevle-i Şirazi İran’ın Fars eyaletindeki ağırlıklı olarak İslamiyet öncesi mimari 

kalıntılarını gözlemleyip envanter oluşturarak bu kalıntılar hakkındaki gözlemlediği 

bilgileri kaydedip, çizimlerini “Asar-ı Ecem” adlı eserinde sergiler (Şekil 2.9) (Forsat-

od-dowleh, 1894, s. 2-3).  

Eserde Fars ve Arap ârifler ile şairler hakkında da bilgilere yer verilmiş, ayrıca İran 

tarihindeki tıptan sanata kadar bir çok tarihi şahsiyet üzerinde romantik bir dille 

                                                 

61 Söz konusu soycu ve milliyetçi söylem günümüzde de Fars Milliyetçisi şebekelerinin yaygın söylemi 

olarak devam etmektedir. 
62 Bu kişilerin ismi Türkçe telaffüzüne uygun olarak uyarlanmştır. Farsça ve İngilizce literatürde olan 

isimleri sırasıyla şöyledir: Mirza Abul’Rahim Talibov Tabrizi )میرزا عبدالرحیم طالبوف تبریزی( ve Yousof 

Khan Mostashar-al Dowleh وله()میرزا یوسف خان مستشار الد . 
63 Detaylı bilgi için bkz., (Moftakhari & Diğerleri, 2019).  

 



62 

değinilmiştir. Taht-ı Cemşid64 gibi bazı mimari kalıntıları planlarını ve görsellerini 

titizlikle çalışan Fırsatüddevle, hazırlamış olduğu bulguları basılmak üzere 

Mumbai’ye gönderir ancak Maneckji’nin ölümü üzerine basımı sekteye uğrayarak 

yapmış olduğu çizimlerin bir çoğunu kaybeder. Daha sonra 1892 yılında Fars valisinin 

isteği üzerine kaybetmiş olduğu bölümleri tekrar çalışıp yeni bilgiler ile görsellere de 

yer vererek “Asar-ı Ecem” adlı eseri oluşturur (Shabakeh Mostanad, 2016). Bilimsel 

metodoloji ile değil, deyimler ve mitolojik hikayeler üzerinden oluşturulan kitabın 

metni mimari kalıntıların görselleri ile birlikte okurlarına sunulur:   

... ve İngilizce’de Taht-ı Cemşid’i Persepolis olarak anmaktadırlar. Resimler, 

beyitler (taş yazıtlar) ve kabartmalardan anlaşıldığı üzere çok az sayıda saray 

bunun kadar önemliymiş... Akıllar onu gözlemlerken hayranlık duyar. 

Ölümsüz Tanrı şahittir ki kalem onu tanımlamakta yetersiz kalıyor. Kimse onu 

görmedikçe onun nasıl inşa edildiğini ve ona neler yapıldığını anlayamaz. 

Bendeniz yedi gece gündüz orada durdum ve imkanlarımın el verdiği kadar 

binalardan bir kaç plan hazırladım.  (Forsat-od-dowleh, 1894, s. 133) 

 

Şekil 2.9 : Fırsatüddevle’nin Asar-ı Ecem kitabındaki Persepolis kalıntılarından 

çizdiği bir resim (Forsat-od-dowleh, 1894).  

Fırsatüddevle aynı hayranlık dilini İslamiyet öncesi diğer kalıntılara örneğin Sasani 

devri eserleri olan Firuzabad Ateşkedesi ile Kale-i Duhtar eserleri hakkında da dile 

                                                 

64 That-ı Cemşid Farsça’da Persepolis’e atfedilir.  



63 

getirmiştir. Ancak Fırsatüddevle’nin isim vermeden alıntılarında “diyorlar ki” gibi 

tabirini epey kullanmasıyla aslında o dönemde Aryanist şarkiyatçıların İslamiyet 

öncesi mimari eserler hakkında oluşturdukları “yeni alıgı”yı da bir nevi okuyucusuyla 

paylaştığını görmek mümkündür.  

Fırsatüddevle, Meşhed-i Mader-i Süleyman binası hakkında da ilginç yorumlara yer 

verir. Fırsatüddevle bu satırları yazdığında bu binanın daha sonraki yüzyılda Kiros’un 

mezarı olarak büyük ün kazanacağından,  İkinci Pehlevi döneminde de 2500 Yıllık 

Şahenşahi Töreni’in de propaganda aracı olacağından ve ayrıca Fars Milliyetçiliği’nin 

en önemli simge mekanı niteliği taşıyacağından habersizdi65. Ancak yazar hikayeci 

anlatım tarzını daha önceki eserlerin değerlendirmelerinde olduğu gibi bu bina için de 

kullanmıştır: “...Halk arasında Meşhed-i Ümmü-nnebi olarak da bilinen bina... bu 

mezar Batılı tarihçilere göre Kiros adlı bir padişaha aitmiş... Acemlerin sultanlarından 

biri ve 2450 yıl bundan evvel saltanat makamındaymış... Bu mezarı Süleymanın 

annesine maledenlerin hangi Süleyman’ı kastettikleri belirsizdir...” (Şekil 2.10) 

(Forsat-od-dowleh, 1894, s. 229).  

 

Şekil 2.10 : Fırsatüddevle’nin “Meşhed-i Mader-i Süleyman” dediği ve bugün Kiros 

kabri olarak bilinen binadan çizdiği resim (Forsat-od-dowleh, 1894). 

Görüldüğü gibi ne Kiros ne de kendisine maledilen mezar yapısı bugünkü anlam ve 

önemini taşıyordu. Fırsatüddevle bugün Kiros mezarı olarak bilinen yapıyı perspektif 

yöntemlerine uymadan “göründüğü gibi” çizmeye çalışmıştı. O tarihlerde aslında 

                                                 

65 Bu bina günümüzde Fars Milliyetçiliği ve İran’daki Aryanist çevrelerin kaabesi niteliğindedir.  



64 

Dieulafoy gibi şarkiyatçıların oluşturdukları çizimler Fırsatüddevle’nin çizimlerine 

göre perspektif yöntemlerine uygun realist çizimlerdi. Ancak yerel Fars 

milliyetçilerinin Batılı şarkiyatçılar tarafından oluşturulan “yüksek Ari uygarlıkğı” 

katılma heyecanı onların eldeki bütün yöntemlerini bu amaca seferber ediyordu. 

Kiros’un İran devleti için propaganda aracı olması Pehlevi dönemini bekleyecekti.  

Fırsatüddevle bu çalışmasıyla Aryanist-Farsçı söylemini mimari ve arkeolojik eseleri 

konu eden İranlı düşünürlerin argümanlarına taşınmasını mümkün kılmıştır. O aslında 

mimari kalıntılar üzerinden “arkaik milliyetçi” söylemi oluşturarak yerel Farsçı 

odakların dikkatini “mimari kalıntılar üzerinden milliyetçi söylemler”i üretmye 

çekmiştir. Eserinde Fars edebi ve tarihi şahsiyetlerine ayrıca İran’ın önemli 

şehirlerindeki bazı mimari eserlerin yanı sıra Fars Eyaleti’ndeki eserlere ağırlık 

vermesiyle İran’ın diğer coğrafyalarını Fars Eyaleti şemsiyesi altında toplamayı 

hedeflediğini söylemek mümkündür.  

Batıya açılma ve gerçek anlamda Batı Avrupa şekliyle modern müsseselerin İran’a 

somut bir şekilde girişi saltanat süresi 48 yıl süren Nasıreddin Şah döneminde 

gerçekleşmiştir. Kendisini Emir Timur’un lakabıyla sahipkıran olarak sıfatlandıran 

Nasıreddin Şah, kendi hatıra defterini de yazan ilk İran padişahıdır. Çok meşakkatli 

bir süreçte ve genç yaşlarda Tebriz’de66 veliahtlık makamına tayin edilen Nasıreddin, 

henüz 17 yaşındayken babası Muhammed Şah’ın ölümünden sonra kendini hızlıca 

Tahran’a yetiştirip saltanat makamına erişir (Amanat, 2019, s. 146).  

Nasıreddin Şah devrinin yani 1848-1896 yılları arasının Kaçar devleti için daha 

istikrarlı bir süreç olduğu bilinen bir husustur. Bu dönemin önde gelen sadrazamı ve 

çok sayıda modernizasyon girişiminde bulunan isimi ve günümüzde Emir Kebir 

lakabıyla anılan Mirza Taki Ferahani’dir. Nasıreddin Şah ve Emir Kebir’in yurtdışına 

seyahatleri dolayısıyla etkilendikleri ortamı yine kaleme aldıkları seyahatnameler 

aracılığıyla öğrenmek mümkündür.  

                                                 

66 Kaçar devlet geleneğinde padişahın oğlu saltanata geçmeden önce ilk başta Azerbaycan vilayetinin 

merkezi olan Tebriz’de veliahtlik makamına atanıyordu (Ejlali, 2005, s. 65) . 

2.5.3 Nasıreddin Şah devri modernizasyon girişimleri ve mimari/kentsel kültür 

çıktıları (1848-1896) 



65 

Emir Kebir, Osmanlı ve Rusya’daki gelişmeleri iyi takip ediyordu. Emir Kebir’in 

Kaçar şehzadesi Hüsrev Mirza ile Rusya’ya yaptığı seyahatini kaleme alan Mirza 

Mustafa Avşar, Rusya’daki modernizasyon gelişmelerini dikkatle izleyip kaleme alır. 

Bu seyahatname Tiflis’teki ipek fabrikasından Moskova’daki doğa bilimleri ile harp 

okullarına kadar gözlemlediği yenilikleri betimler. Tiflis’teki bir okulda bilimsel 

konuların Türk ve Rus dillerinde ders verildiğini, öğrencilerin yeteneklerine göre dört 

katlı binanın katlarının ayrıldığını, öğrencilerin özel bir alanda dans eğitini vb. 

gözlemlerini belirterek, Türkçe ve Farsça deyimlerle oradaki öğrenciler tarafından 

şehzadenin karşılanmasını hayranlıkla betimler (Afshar, 1970, s. 161).  Moskova’daki 

doğa bilimlerinin ders verildiği bir okulu gözlemleyen Mirza Mustafa okulun büyük 

kütüphanesinden ve oradaki anlatımlarda bitkiler, maddeler, hayvanlar ve insan 

türlerinin çeşitli sınıflandırmalara tabi tutulduğundan ve farklı türlerin saklandığından 

bahseder (Afshar, 1970, s. 197). Bu yolculukta Emir Kebir’in izlediği ve gözlemlediği 

hususlar kendisini büyük derecede etkiler.  

Emir Kebir, Rusya seyahatinin yanı sıra ayrıca Osmanlı’da devam eden reformcu 

Tanzimat sürecini de yakından takip eder. Erzurum’da Kaçar elçisi olarak dört yıl 

ikamet eden Emir Kebir, Osmanlı’daki reformcu hareketleri yakından gözlemler. 

Tanzimat’ta gerçekleşen değişimlerden büyük ölçüde etkilenen Emir Kebir, eğitimde 

gerçekleşen yenilikçi girişimleri takip ederek İstanbul’daki Darülfünun Okulu’na 

benzerini aynı isimle Tahran’da inşa etmeye karar verir (Marjani, 1991, s. 96).  

Batıya Abbas Mirza döneminden itibaren gönderilen öğrencilerin yeteri kadar 

olmayışı, Rusya ve Osmanlı’daki brükrasiyi İran’a getirmek için ileri seviyede uzman 

kişinin bulunmayışı ve Batıya tekrar öğrenci göndermenin pahalıya mal oluşu 

Darülfünun’un bir an önce inşa edilmesine yeterince neden oluşturuyordu. 

Darülfünun’un inşası İran’daki modernizasyon süreci ve modern eğitim sisteminin atıf 

noktalarından biri olması açısından yüksek derecede öneme sahiptir. Ülkede iç 

karışıklığın tavan yaptığı dönemde tahta oturan Nasıreddin Şah Darülfünun’un inşası 

ile geleneksel medreselerin hocaları ve sahiplerince ters tepkiler alacağından ve yeni 

kargaşaların oluşacağından korkuyordu (Mahboubi Ardakani, 1971, s. 11).  

Darülfünun Okulu’nun inşası Batının modernizasyon uygulamalarındaki katettiği 

ilerleyişin ciddi bir biçimde incelenmesine neden oluyordu. Geleneksel medrese 

eğitimine de alternatif oluşturduğu için, ülkenin mevcut eğitim müesseseleri ile 



66 

rekabete girdiğini ve ayrıca Kaçar devrinin sonuna kadar bu rekabetin farklı çıktılar 

oluşturduğunu söylemek mümkündür.  

Sadrazam Emir Kebir Darülfünun’un kuruluşunda fen bilimleri, askeri, tıbbi ve sanayi 

alanlarına yer verir. Vakayi-i İttifakiye adlı dönemin devlet gazetesinin 43. sayısına 

göre okulun kuruluş amacı şu şekide açıklanmıştır: “Dar-ül-hilafe olan Tahran’ın Erk 

Meydanı’nda iyi bir yerde fen öğreniminde eğitim ve öğretim alabilmek için büyük bir 

imaret inşa edilmiştir. Bu okulun inşasıyla Ala Hazret padişahın amacı yüce devletin 

evlatlarının ülkede olmayan bazı bilim dallarını öğrenmek olmuştur” (Mahboubi 

Ardakani, 1991, s. 154).  

Emir Kebir döneminde gerçekleştirilen diğer modernizasyon girişimleri arasında posta 

idaresi olan karavülhane67 ve çaparhanelerin68 kuruluşu, bir devlet hastanesi inşası, 

sokakların taşla döşenmesi ve bazı tarihi binaların onarımını söylemek mümkündür. 

Sadrazam Emir Kebir’den sonra Nasıreddin Şah devrinde gerçekleştirilen başka 

önemli modernizasyon girişimleri arasında devlet kademesinde brükrasiyi 

modernleştirme, askeri reformların yapılması, Telgraf ve Posta İdaresi’nin kuruluşu, 

Darbhane’nin tesisi vb. gibi eylemler yer almaktadır (Shamim, 2008, s. 172-184).  

 

Şekil 2.11 : Solda: Kirman’daki Kebuter Han Kervansarayı’ının telgraf hatlarının 

telleri için depo olarak kullanılması, Sağda : Yerel halkın ilkel yöntemlerle işçi 

olarak çalışması (URL-3). 

Hindistan yarım adasında sömürgecilere karşı direnen Babür devleti Birleşik Krallık 

ile girdikleri savaşların sonucunda 1857 yılında yıkılır. Türk-Moğol kökenli olan 

                                                 

67 Karavülhane )قراولخانه(; karavül+hane, Türkçe kökenli bir sözcük ve Türkiye/Osmanlı Türkçesi’nde 

karakol  )قراقول( sözcüğü ile aynı anlama gelmektedir (Dehkhoda, 1946). 
68 Çaparhane )چاپارخانه(; çapar+hane birleşiminden oluşmakta ve postahane anlamına gelmektedir. Çapar 

sözcüğü İran’daki yaygın olan Türkçe’de çapmak (at koşturmak) fiilinden oluşmuştur (Dehkhoda, 

1946). 



67 

Babür devletinin yıkılışı Hindistan’daki İslam uygarlığının sonunun geldiğini, aynı 

zamanda komşu coğrafyalarda da şartların değişmesini beraberinde getirir. Birleşik 

Krallık sömürge toprakları, özellikle de Doğu Hint Şirketi’nin bulunduğu Hindistan 

ile hızlı irtibat kurabilmenin yolunu telgraf hatlarını kurmak ve geliştirmekte 

görüyordu (Şekil 2.11). Bu nedenle Osmanlı ve İran topraklarını bu mesele için 

kullanmak kaçınılmaz ve ivedi bir zorunluluk oluşturmaktaydı. Böylelikle 1862 

yılında Bağdat’tan gelen hat, Kirmanşah, İsfahan ve Buşehr’den geçerek Hürmüz 

Boğazı’ndan Hindistan’a bağlandı (Ardakani, 1991b, s. 199).  

Bunun sonucunda Rusya ve Birleşik Krallık arasında olan rekabete telgraf etkeni de 

eklenir. XIX. yüzyılın sonuna doğru Rusya ve Birleşik Krallık’ın İran’da yürüttükleri 

çıkar mücadeleleri bir çok antlaşmaya vb. sonuçlara sebebiyet verir. Modern 

bankacılık anlamında İran’da İngiliz ve Rus bankalarının kurulması ayrıca sermaye 

ekonomisinin geleneksel üretim ve mali sistemi olan Kaçar devletini oldukça 

sıkıştırması devleti bu bankalardan borç almaya iter. Gelgelelim bu borçlanmalar 

ülkeyi bu sömürgeci güçlerle çok yıkıcı antlaşmalara götürür69. Durum böyleyken 

ülkede yabancı sermayedarların da önemli şirketler kurması özellikle büyük kentlerin 

silüetini değiştiriyordu. Bankalar, ticarethaneler ve telgrafhane gibi modern işlevler, 

geleneksel şehirlerin kamusal alanları karşısında gövde göstermeye başlamıştı.   

Nasıreddin Şah döneminde gerçekleşen modernizasyon girişimlerinin yanı sıra, 

mimari/kentsel alanda da büyük değişim ve dönüşümler söz konusu olur. Şah Dar-ül-

hilafe (Tahran) ve Dar-üs-saltanat’taki (Tebriz) pek de işlevsel olmayan mahalle ve 

kent ölçeğindeki silüeti Batı Avrupa sanayi kentlerine benzetmek için önemli 

girişimlerde bulunur. Özellikle halkın değer yargılarının modern olgularla inşa 

edileceğinin yolunu Batı Avrupa’daki sanayi ve modern görünümü birebir ithal 

etmekte gören anlayış Nasıreddin Şah’a özel değil, kendi devrinden önce de İran'dan 

Avrupa’ya giden seyyahların da düşüncesiydi. Dolayısıyla Nasıreddin Şah yüzyılın ilk 

yarısındaki İranlı seyyahların Batı Avrupa ile ilgili gözlemlerini gerçekleştirmek 

çabasındaydı. Ayrıca kendisi de saltanatı boyunca üç seferliğine Batı Avrupa’yı 

ziyaret edip, Uluslararası Viyana ve Paris sergilerini de yakından gözlemler. Böylece 

bu dönemde gerçekleştirilen yenilikleri, modernizasyon girişimleri ve nihayetinde bu 

girişimlerin kentsel/mimari çıktılarını iki başlıkta ele almak mümkündür: 

                                                 

69 Ayrıntılı bilgi için bkz., (Avery, 1984a), (Abrahamian, 2010). 



68 

1. Nasıreddin Şah’ın Batı seyahati öncesi gerçekleştirdiği girişimler ve kolektif 

kültür inşası çabaları 

2. Nasıreddin Şah’ın Batı Avrupa seyahatleri ve gözlemleri doğrultusunda 

gerçekleştirdiği girişimler ve kolektif kültür inşası çabaları 

XIX. yüzyılın ikinci yarısında gerçekleşen mimari/kentsel gelişmelerin birinci 

kaynaklardan bir bütün olarak ele alınmadığından Nasıreddin Şah’ın modernizasyon 

girişimlerinin insicamlı bir şekilde anlaşılması da pek mümkün olmamaktadır. Farklı 

araştırmalar konusu olan Nasıreddin Şah devrindeki mimari/kentsel gelişmeler 

genellikle birbirlerini yinelemişlerdir. Ancak seyahatnameler ile döneme özgü tarih 

kitapları gibi birinci tarihi kaynaklar yeterince incelenmemiş ve bu kaynaklardaki 

verilerin mimari/kentsel gelişmelere ilişkin ışık tutucu yanları irdelenmemiştir. Bu 

bakımdan daha önceki araştırmalarda bulunan ve yeterli izahı olan bilgilerin bilinirliği 

varsayılarak bu bilgilerden sadece sorunun açıklığa kavuşturulmasında 

yararlanılacaktır. Bu araştırmalarda genellikle mimari/kentsel gelişmelerin üslupsal 

olarak değerlendirildiğini, dönem eserlerinde Batı imgesinin (neo-klasik 

canlandırmacılığı) oluştuğundan ötürü ön yargılı yaklaşıldığını söylemek 

mümkündür70. Özellikle Kaçar devri kentsel gelişmeler hakkında önemli bilgiler 

paylaşan Habibi (2007) ve Hamidi (1997b), çalışmalarında yeterince referans 

göstermemişlerdir. Bu kaynaklar genellikle mimari/kentsel gelişmeleri bir kronoloji 

düzeni içine sokmadan üslupsal olarak ele almışlardır. Bunlar dışında dönem ile ilgili 

makale şeklinde çok sayıda araştırma bulunmaktadır. Ancak bu makaleler de konuyu 

zikredilen kaynaklara benzer bir şekilde ele alarak birbirlerini yinelemişlerdir. 

Bu yüzden bu çalışmada adı geçen dönem ile ilgili mimari/kentsel ürünlerin üslubu ve 

imgesinin incelenmesi değil, bu üslup ve imgenin nasıl oluştuğuna dair ışık tutmak söz 

konusu olacaktır. Dolayısıyla Nasıreddin Şah devri modernizasyon kapsamında 

mimari/kentsel dönüşüm/değişimlerin nasıl ve niçin gerçekleştiğini öğrenmek 

buradaki asıl tartışma konusudur.  

Ayrıca gün ışığına çıkarılan arşiv malzemesine ve birincil kaynakların ayrıntılı bir 

okumasına dayanan bu çalışma ciddi değişimlerin yaşandığı Nasıreddin Şah 

                                                 

70 Detaylı bilgi için bkz., (Banimasoud, 2015); (Ghobadian, 2015); (Habibi, 2007); (Nazari & Nikzad, 

2007); (Hamidi & Sabri, 1997b). 



69 

döneminde yenilikçi girişimlerin nasıl bir atmosfer yarattığını ve bu girişimlerin siyasi 

iktidar tarafından nasıl araçsallaştırıldığını anlamayı amaçlamaktadır. 

Nasıreddin Şah devri imar alanındaki dönüşüm ve değişimlerini birincil kaynak olarak 

dört türde ele almak mümkündür: 

1. Nasıreddin Şah’ın Batı dünyası seyahatleri  

2. Dönem ile ilgili seyahatnameler 

3. Dönem ile ilgili gazeteler 

4. Dönem ile ilgili yazılmış olan tarihi kitaplar 

Nasıreddin Şah’ın Batı seyahatinin ayrıntılarını kaleme aldığı seyahatnamelerdeki 

anlatımlar konu ile ilgili dikkate değer veriler barındırmaktadır. Yine bu dönemde 

İran’ın önemli şehirlerinden geçerek gözlemlerini kaydeden Batılı seyyahların da 

konuyla ilgili tespitlerinden yararlanmak konunun aydınlığa kavuşmasına yardımcı 

olacaktır.  

Dönem ile ilgili gazeteler ve tarihi kitaplarda da aynı bakımdan önemli bilgiler yer 

almaktadır. Özellikle Kaçar devlet adamı ve İntiba’at veziri olan İtimadüssaltana kendi 

kalemiyle yazdığı dört ciltlik “Mir’atülbüldan”, üç ciltkik “Elme’asir-vel Asar”  ve 

seksen sayıda bastığı “Şeref Gazetesi” eserlerinde Nasıreddin Şah devri yaşanan 

olayların yanı sıra, farklı coğrafyalar, tarihsel gelişmeler ve mimari/kentsel vakalar ile 

ilgili bilgilere yer vermiştir. Nasıreddin Şah’ın imar faaliyetlerinin sorumlusu olan 

Dostali Han Müayyir-ülmemalik’in de yazdığı anı kitabı da bu bakımdan önemli 

mimari bilgilerin yer aldığı eserler arasında gelmektedir. Batıda bir modern disiplin 

olarak  mimarlık eğitimi alan ilk Kaçar mimarı Mirza Mehdi Hanşekaki’nin yazdığı 

metinlerdeki içerikler de dönemin mimari kültürünün anlaşılmasında dikkate değer 

boyuttadır. Ayrıca burada konunun anlaşılmasına yardımcı olacağı için daha önce 

araştırlmış ikincil ve üçüncül kaynaklardan da faydalanmak kaçınılmazdır.  

2.5.3.1 Batı Seyahati Öncesi Gerçekleştirilen Girişimler ve Kolektif Kültür İnşası  

Nasıreddin Şah dönemi yani XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İran’daki yerel 

otorite olan Kaçar devletinin yanı sıra yüzyılın başından itibaren misyoner okulları 

gibi kültürel faaliyetlerini sürdüren ve yeni güç odakları kurmaya çalışan Birleşik 

Krallık, Fransa ve Rusya gibi emperyal güçlerin etkisi daha da artar. Oldukça tarihsel 

kaynak olarak zengin bir dönem olan Nasıreddin Şah dönemi, İran modernizasyon 



70 

tarihinde de ciddi öneme sahiptir. Eğitim, askeriye ve sanayide önemli girişimlere 

tanıklık eden bu dönemin imar çıktılarının da ayrıca önemli yeri vardır. Bu bölümde 

mimari/kentsel çıktılar (imar alan) üzerine değinilerek bu süreçte oluşan etkenlerin 

ulus inşasına yönelik nasıl araçsallaştırldığı hususu da gözden geçirilecektir. 

Daha önceki bölümde dönemin ekonomik yapısı hakkında konunun  kapsamı gereği 

yeterince bilgi verildi. Bu bağlamda bu döneme gelmeden önce XIX. yüzyılın ilk 

yarısında Kaçar devleti, Rusya ile Birleşik Krallık karşısında ağır yenilgilerden 

kaynaklanan antlaşmalara imza atmıştı. Ruslarla imzalanan 1813 yılı Gülistan 

Antlaşması ile 1828 yılı Türkmençay Antlaşması ayrıca Birleşik Krallık ile 1842 yılı 

imzalanan Ticari Anlaşma ülkenin ekonomisini çökertmiş, yerel esnafı büyük iflaslara 

götürmüş ve vergi muafiyetleri sonucunda Rus ve Birleşik Krallık malları ile İran 

pazarları dolmuştu. İpek ihracatının iflası ve İran’ın en önemli iki şehri olan Tahran ve 

Tebriz’de yabancı şirketlerin oldukça güçlenmesi de yerel esnaf ile tüccarları tedirgin 

ediyordu. Diğer taraftan da kültürel alanda misyoner okulların kurulması ve gayri 

müslim zümrenin güçlenmesi de siyasal, kültürel ve ekonomik gelişmeleri 

şekillendiren başka bir husustu. Bab isyanları gibi inançsal boyuttaki yeni etkenlerin 

de bu diyalektik ortamı etkilediğini söylemek mümkündür71.  

Bu bakımdan İran’ın demografisinin, meslek gruplarının ve kültürel yapısının hızla 

dönüştüğü bu dönemde şehirlerin de bu dömüşümden pay alması doğal olarak 

gerçekleşecekti. Ancak görünen o ki bu dönüşümler Nasıreddin Şah devrinin birinci 

on yılını bekleyecekti. Dar-ül hilafe Tahran ve Dar-üs-saltana Tebriz bu dönemde 

İran’ın en önemli iki şehri olurken burada sadece Tahran’da gerçekleşen dönüşümler 

üzerinde durulacaktır. Bu iki şehrin özellikle de Tahran’ın Kaçar devrindeki dönüşümü 

hakkında bazı araştırmaların yapıldığı söz konusudur. Ancak derin bir inceleme 

sonucunda araştırmacılar tarafından izah edilen bu dönüşümlerin seyahatnameler 

üzerinden okunmamasını ayrıca Nasıreddin Şah öncesi ile sonrası dönemde 

gerçekleşen dönüşümlerin modernizasyon ve kültürel inşa bakmından nasıl bir 

süreçten geçtiğinin  mercek altın alınmamasını söylemek mümkündür.   

Nasıreddin Şah’ın kırk sekiz yıllık saltanat sürecinin önemli bölümünü yapmış olduğu 

geziler oluşturmaktadır. O ilk yurtdışı seyahatini 1838 yılında daha yedi yaşındayken 

                                                 

71 Konuyla ilgili daha fazla bilgi 2.2 ve 2.3 bölümlerinde verilmiştir.   



71 

Erivan’a yaptığında Kaçarların Erivan dahil Güney Kafkasya’daki diğer topraklarının 

kaybından sadece on sene geçmişti (Şekil 2.12). İran’ın farklı coğrafyalarına seyahat 

eden padişah daha sonra 1870 yılında ikinci yurtdışı seyahatini şii imamlarının kabrini 

ziyaret etmek için Osmanlı topraklarındaki Necef ve Kerbela şehirlerine yapar. Bu 

seyahati sırasında gerçekleşen olayları ayrıntıları ile birlikte günlük defterine 

kaydeden şah ayrıca seyahati süresince geçmiş olduğu yollarda karşılaştığı tarihi ve 

antik mimari kalıntılar hakkında bilgilere de yer vermiştir. Şah’ın bu satırları kaleme 

aldığı yıllar oryantalist araştırmacıların İran’ın İslamiyet öncesi mimari eserlerine 

ilgisinin arttığı dönemdi.  

Daha önceki bölümde de belirtildiği gibi Sir Henry Rawlinson, Austen Henri Layar , 

William Kennett Loftus ve Eugene Flandin gibi oryantalistlerin eserleri 1870 yılı 

öncesi defalarca Batı entelektüel camiasında tanınmıştı. Lawrinson’un Bistun taş 

yazıtlarının çevrisini yapması belli ki o dönemde Nasıreddin Şah tarafından da 

biliniyordu. Nasıreddin Şah Bistun kabartmalarının korunamamasından üzüntüsünü 

dile getirerek devamında kabartmlar hakkında önemli noktalara yer vermiştir:  

... ilk önce yere yakın büyük bir platform üzerine... tasarladıkları eyvana 

Daryuş (Darius) dedikleri padişahın kabartmasını yapmışlar. Bir tahta oturmuş 

ancak tahtın şekli bozulmuştur... diğerlerinin arkasında olan bir kişinin şapkası 

bugünkü kabadayıların şapkasına benziyor... komutanın arkasında iki kişi 

durmuş ve komutanın saçları çok uzundur. Sakalı da var ve [ustalar] şekilleri 

taş üzerine çok doğru ve iyi işlemişler... Padişahın da sakalları uzundur. 

(Abbasi & Badiei, 1993, s. 45) 

Anlaşılan o ki Şah “Daryuş dedikleri” ifadesinin özneleri tarafından üretilen İran’ın 

İslamiyet öncesi tarihi ile ilgili yeterli bilgiye sahip değil, yeni bilgiler edinmişti.  

Aryanist tarih yazımı ile yeni tanışan Nasıreddin Şah, halefi Abbas Mirza ve 

Muhammed Şah gibi modernizasyon ve “ilerlemenin” yolunu “fereng” dünyasındaki 

gelişmeleri takip etmekte görür. Batı dünyasının gelişmelerini yakından gözlemlemek 

için Batı Avrupa’ya seyahat eden Nasıreddin Şah İran tarihinde ilk Batıya seyahat eden 

lider olması bakımından bir ilke imza atar. Bu gezilerin ayrıntılarını kaleme aldığı 

seyahatnamelerinde kendisi için ilginç ve yeni olan olgular, ilkeler, toplumsal 

eylemler, modernizasyon girişimleri vb. gibi hususları kaydetmiştir. Bu seyahatlerin 



72 

Nasıreddin Şah üzerinde bıraktığı etkiyi hem bizzat seyahatnamelerde hem de çeşitli 

araştırmacıların eserlerinde bulmak mümkündür.  

 

Şekil 2.12 : Nasıreddin Şah’ın 1838 yılı Erivan’a yaptığı seyahat Muhammed İsmail 

Nakkaşbaşı’nın minyatür çiziminde yer almaktadır. Üstteki minyatür: Erivan şehri ve 

surları. Ortadaki minyatür: Rus İmparatou I. Nikolay’ın yedi yaşındaki veliaht 

Nasıreddin’i kucağına alarak Kaçar heyetiyle görüşmesi. Alttaki minyatür: Erivan 

surları dışında Kaçar heyetinin çadırlarda konaklamasını aktarmaktadır (Robinson, 

1967). 

 



73 

Ülkede çeşitli modern müesseselerin hızla geliştiğinden şehirlerdeki silüetin 

değişimine kadar bu etkinin sonuçlarının uzandığı bilinen bir husustur. Ancak ağırlıklı 

olarak çoğu araştırmacı bu meseleyi Şah’ın Batıyı bir nevi “taklit etme isteği” 

çabasında olduğuna indirgemiştir72. Ancak detyalı incelemeler sonucunda bu kanının 

pek de doğru olmadığı ve Nasıreddin Şah’ın Batı seyahati öncesi de kentsel/mimari 

alanda ciddi modernizasyon girişimlerine yer verdiği anlaşılmıştır.  

 

Şekil 2.13 : 1840’lı yıllarda Erk Hükümet Kalesi’nin içinde yer alan ve daha sonraki 

tarihlerde Erk Meydanı olarak adlandırılacak olan Şah Meydanı Flandin tarafından 

çizilmişti (TNPL, n.d.). 

Ancak modernizasyon kapsamında bu girişimlerin Batı seyahati sonrası daha hızlı ve 

geniş biçimde devam ettiği söylenebilir. Bu bağlamda Nasıreddin Şah’ın seyahatleri 

öncesi Tahran’daki kentsel/mimari durumun ne olduğunu, seyahat yılları arasında 

(1873-1889) nasıl dönüşüm geçirdiğini ve saltanatın sonuna doğru son halini 

irdelemek yerinde olacaktır. Nasıreddin Şah’ın seyahatleri sonucunda kentsel/mimari 

alandaki gerçekleştirdiği bu değişimlerin bir gereklilikten mi yoksa sırf görnüşü 

sağlamaktan öteye gitmeyen bir girişimden mi kaynaklandığını öğrenmek için hem 

Nasıreddin Şah öncesi durumu hem de seyahatleri öncesi ve sonrası kentsel/mimari 

alanda uygulanan değişiklikleri gözden geçirmek gerekmektedir.  

                                                 

72 Detaylı bilgi için bkz., (Habibi, 2007), (Banimasoud, 2015), (Ghobadian, 2015). 



74 

Eugene Flandin Nasıreddin Şah öncesi Tahran dahil İran’ın farklı şehirlerindeki 

görünümü kendi seyahatnamesinde betimlemiştir (Şekil 2.13). Tahran’ın başkent 

olarak seçilmesi Kaçar devletinin kurucusu Ağa Muhammed Han tarafından 1786 

yılında gerçekleşir. Araştırmacılara göre Ağa Muhammed Han’ın Tahran’ı başkent 

olarak seçmesindeki ana nedenlerin arasında memleketi Esterabad’a yakınlığı, tarihi 

Rey şehrinin yanıbaşında olması, Azerbaycan’a komşu olması, güneyden ve kuzeyden 

gelen aşiretlere karşı güvenli olması ve en önemlisi Safevi başkenti olan İsfahan’ın 

karışısında kurmakta olduğu siyasal iktidarı için yeni bir merkez oluşturması 

gelmektedir (Amanat, 2019, s. 50; Kariman, 1976, s. 187; Hasan Beigi, 1998, s. 23; 

Nourbakhsh, 2001, s. 174). Bu tarihten itibaren özellikle Feth’ali Şah zamanında Erk 

Hükümet Kalesi, çarşı, Şah Camii ve önündeki meydan, saraylar ve yeni mahalleler 

oluşmaya başlar (Amanat, 2019, s. 51). Bu gelişmelerle birlikte Tahran Nasıreddin 

Şah’ın zamanına kadar Orta Çağ silüetindeki bir şehir olarak varlığını sürdürür. 

Flandin 1845 yılında yani Nasıreddin Şah’ın tahta çıkmasından üç yıl önce yazdığı 

seyahatnamede Tahran’ı harabeler içinde bir şehir olarak gözlemlemiştir:  

Tahran’ın çevresi beş kilometreden fazla değildir. Şehir surlarının etrafında 

hendek kazılmıştır. Şehrin altı kapısı var ve çinilerle süslüdür... Surların bir 

çoğu harabeye dönüşmüş ve eğer şehre büyük saldırılar yapılırsa karşısında 

dayanamaz haldelerdir. Bu şehrin önemi Tebriz ve İsfahan kadar değildir...  İlk 

bakıştaki görülen silüetinde sarı tuğlalardan oluşmuş uzun duvarlar ve üzerinde 

bulunan bir kaç mescidin kubbesi ile köşk örtülerinden başka bir şey yoktur. 

Yedi mescid, dört medrese, yüz hamam ve yaklaşık yüz kervansarayı vardır ki 

çoğu berbat durumda. Çarşılar çirkin, kirli ve binalar çok kötüdür. Başkent 

olması için bir üstünlüğü yoktur ve sadece Safevi padişahları ile rekabet etmek 

için Kaçar padişahları burayı başkent yapmışlar... Şehrin en dikkate değer 

bölümü olan ve merkezde yer alan Erk Meydanı diğer mahallelerden büyük 

surlarla ayrılır. (Flandin, 1977, s. 110) 

Daha önceki bölümlerde de vurgulandığı gibi özellikle 1841 Ticari Anlaşma sonucu 

İngiliz mallarına uygulanan vergi muafiyeti dönemin sosyo-ekonomik durumunun 

berbat olmasına, yerel esnaf ve sanatkarların perişan edilmesine neden olmuştu.  

Nasıreddin Şah’ın tahta çıktığı bu yıllarda İran’ın küresel ekonomiye katılma çabaları 

ülkedeki geleneksel küçük çapta olan ekonomik birimlerini yok etmekteydi: 



75 

“...Kaşan’da ipek kumaşları ince ve zarif şekilde üretiliyordu ancak ucuz İngiliz 

mallarının ithalatı sonucunda yerel işyerleri her gün iflas etmektedir...” (Flandin, 1977, 

s. 125).  

Geleneksel üretim tarzı ve ekonomik işbölümünün küresel boyutla eşgüdümlü 

olmaması ülkeyi ham madde ihracatına sürüklemişti. Bu doğrultuda yabancı 

şirketlerin hızla artışı ve ham madde ihracatına dayalı ekonomik örgütlenme, tüketimi 

artırarak toplumsal üretim yapısını hızla değiştirmekteydi. Böylelikle siyasal ve 

ekonomik bağımlılık ülkenin maddi hazinesini hızla tükettiğinden büyük 

borçlanmaların yolunu açıyordu. Küçük yerel ve yabancı şirketleri ile sarraflar 

şehirlerde yeni tüccar sınıfının oluşumunu beraberinde getiriyordu (Ashraf, 1980, s. 

73-77). Tahran’ın bu değişimlerin ortasında en büyük payı aldığı söylenebilir. 

Filandin’in geçtiği Tahran’ın harabe durumda olması o dönem İran’ının bütün 

şehirlerinin ortak özellikleriydi.  

Filandin’in resimlerinin yanı sıra Jules Laurens’in de resimlerinden anlaşıldığı üzere  

XIX. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde Tahran bir ortaçağ şehriydi (Şekil 2.14).  

 

Şekil 2.14 : Jules Laurens tarafından çizilen Şah Meydanı (URL-4). 

Nitekim o yıllara kadar Tahran Feth’ali Şah’ın inşa ettiği surlar içinde varlığına devam 

ediyordu. Şehrin asıl unsurlarını Erk Hükumet Kalesi, dini yapılar ve kapalı çarşı 

oluşturuyordu. Şehrin zaman içerisindeki büyümesi ana omurgasını ve mekansal 

örgütlenmesini etkilemeden gerçekleşiyordu (Hamidi & Sabri, 1997b, s. 19). Şehrin 



76 

üç ana unsuru etrafında gelişen saraylar, medreseler, camiler ve köşkler gibi ek dokular 

yeterli alana sahip olmakla birlikte içe dönük bir forma sahiplerdi. Dar sokaklar, 

caddeler, organik yollar ve şehir silüetine hakim olan cami minareleri ile kubbeleri 

Tahran’ı bir ortaçağ şehri görüntüsüne bürümüştü (Hamidi & Sabri, 1997b, s. 22-23).  

1828 yılı Rus-Kaçar savaşından hemen önce yani 1826 yılında Rus generali Noskov 

tarafından hazırlanan Tahran haritasından sonra, ikinci haritanın hazırlanışı 1852 yılını 

bekleyecekti. Bu iki haritadan yola çıkarak Feth’ali Şah ile Muhammed Şah devrinde 

gerçekleşen değişiklikleri görmek mümkündür. Her iki haritada da Tahran Safevi 

dönemi Şah Tahmasb tarafından inşa edilen surun içinde yer almaktadır. Ilya 

Nikolayevich Berezin  1852 yılında yani Nasıreddin Şah’ın tahta çıkmasından 4 yıl 

sonra Tahran’ın haritasını hazırlar (Şekil 2.15). Berezin’in haritasıdnaki Tahran 

Feth’ali Şah ve Muhammed Şah dönemine nazaran çok değişmemiştir. Doğu ve Batı 

ekseninde Muhammediye ve Abbas Abad gibi bir kaç mahalle şekillenmesinin dışında, 

kuzey güney eksenindeki çarşı ve etrafındaki Ulu Cami ile Şah Camii, Mervi 

Medresesi, Erk Hükumet Kalesi ve bir kaç dini yapı şehrin ana çekirdeğini oluştururlar 

(Kariman, 1976, s. 210). Ayrıca haritada Tahran’ın altı kapısı da yer almaktadır.  

 

Şekil 2.15 : Ilya Nikolayevich Berezin’in 1852 yılında hazırladığı haritası 

(Shirazian’dan işlenerek). 



77 

Haritadan anlaşıldığı üzere Erk Hükumet Kalesi dışında şehrin haritasını oluşturan dar 

sokakları, irtibat yolları ile çarşının planı zaman içinde organik bir şekilde gelişmiştir. 

Flandin’in de kaydettiği gibi şehrin silüetine istihkamat surları, cami kubbeleri ile 

minareleri hakimdi ve diğer mahalleler cami-çarşının oluşturmuş olduğu dini-

ekonomik örgütlenmenin etrafında şekilleniyordu. Geleneksel ortaçağ değerler sistemi 

ürünü olan dini mekan, geleneksel ekonominin üretim tarzının pazarı olan kapalı 

çarşıda buluşuyordu. Toplumsal bellek ve örgütlenme siyasal iktidar, din ve çarşıda 

şekillendiyordu. Sokaklar ve yollar aynı yıllarda Batı Avrupa’daki sanayi kentlerde 

olduğu gibi ticaret mekanları olan mağazaların vitrinleri ile değil, basit güzergahlar 

olarak kullanılıyordu.  

Erk Hükumet Kalesi’nin güneyinden çarşı ile birleşen Sebzemeydan geleneksel İran 

meydanlarının tarzında inşa edilir. İtimadüssaltana Sebzemeydan’ı şöyle betimler: “Bu 

yılın (1854) Ramazan ayında yeni inşa edilen Sebzemeydan’da dükkanlar açıldı ve 

hücrelerde pahalı kumaşlar, Avrupa’dan gelen kristal ve çini gibi kaplar satılıyor.” 

(Etemadossaltaneh, 1988b, s. 1183). Vakayi-i İttifakiye Gazetesi Sebzemeydan’ın 

açılışı ile ilgili bir sayısında şu habere yer verir: 

... Erk Kapısı’nın önünde Sebzemeydan adlı yeni bir meydan açılmış, etrafında 

alt ve üst katlardaki dükkanları ile çok sefalı ve iyi bir mekan haline gelmiştir. 

Esnaf toplanıp her türlü mal ve ürünü pazarlamak için hücreler (dükkanlar) 

kuruyorlar. Meydan Ramazan’da iftar sonrası oruç tutanların ve camiden 

çıkanların dolaşma ve gezme alanı olarak sıkca toplanan yerdir... Gün batımına 

bir kaç saat kala halk buraya toplanıp alışveriş yapıyor. Böylelikle oruç 

oldukları zor saatlerde kendilerini meşgul ediyorlar. (İİCMK, 1994b, s. 1128)  

Çarşıya bağlanmakla ekonomik faaliyetlerin yapılması bakımından çarşıyla da bir 

türlü rekabete giren Sebzemeydan halk tarafından yüksek bir ilgi ile karşılanır. Öyle 

ki Şah’ın da bu husustan etkilenerek Sebzemeydan’da halkın karşısına çıkıp, 

dükkanları gezip ve en yeni ürünlerden alışveriş yapıp yoksullara da bahşişte 

bulunması yine Vakayi-i İttifakiye’nin manşeti olmuştu (İİCMK, 1994c, s. 1146, 

21161). Böylelikle 1850’li yıllarda Sebzemeydan siyasal iktidar ile yeni kurulmakta 

olan ekonomik düzenin buluştuğu nokta olarak kendini göstermeye başlar.  

Şehir bu tarihlerde genel görüntü bakımından geleneksel dokuya sahip olsa da diğer 

taraftan küçük çapta sadrazam Emir Kebir’in katkılarıyla ilk modernizasyon 



78 

girişimlerine tanıklık ettiği söylenebilir. Vakayi-i İttifakiye Gazetesi’ne göre 1851 

yılında Şah küçük ölçekte olsa da Erk Hükumet Kalesi’nin içi ve etrafındaki yolların 

genişletilmesi ile şehirde at arabalarının dolaşmasının emrini verir (İİCMK, 1994a, s. 

184). Böylelikle Erk Hükumet Kalesi’nin kuzey bölümünde ilk geniş sayılabilecek 

cadde olan Almasiye73 yapılır. Almasiye Caddesi etrafındaki çınar ağaçları, su yolları 

ve dışa dönük dükkanları ile ilk “ferengi” görünüme sahip olan cadde kimliğini kazanır 

(Shahri, 1992, s. 32). Sadrazam Emir Kebir’in Almasiye Caddesi’ni Rusya 

seyahatinde gördüğü caddelerin görünümüne kavuşturmak istediği söylenebilir. 

 

Şekil 2.16 : August Karl Krziz’in 1857 yılında hazırlamış olduğu Tahran haritası 

(Shirazian’dan işlenerek). 

Yine Vakayi-i İttifakiye’nin 23 Ekim 1851 tarihli sayısına göre:  

...bu tarihlerde at arabalarının sayısının arttığına göre yolların düzleştirilip iyi 

duruma getirilmesine karar verildi. Bu nedenle Erk sokaklarının taş döşeme 

yapılmasının emri verildi, öyle ki hem su akışının, hem at arabasının hem de 

yayaların rahatlıkla geçişi sağlanabilsin. Sokakların ortasının at arabaları için, 

yanlarının ise bir basamak ile yukarıdan yapılmak suretiyle yayalar için taşla 

döşenmesine karar verildi. Bu günlerde bu yollar yapılmaktadır. (İİCMK, 

1994a, s. 195)  

                                                 

73 Almasiye Caddesi daha sonra Bab-ı Hümayun olarak anılacaktır. 



79 

Bu girişimlerin başlaması Tahran’ın çehresini küçük ölçekte değiştirse de genel 

görünüm itibariyle çok etkilemiyordu. Emir Kebir’in erken ölümü ve yerine Mirza Ağa 

Han Nuri gibi muhafazakar bir sadrazamın gelişinin bu tarihlerden sonra Tahran’daki 

dönüşüm hızının düşmesine neden olduğu söylenebilir. Nasıreddin Şah’ın saltanatına 

kadar varlığını organik mahalle ve yollar ile sürdüren Tahran hala Safevi döneminden 

kalan surların içinde Orta Çağ şehri görüntüsündeydi.  

Şah’ın ve sadrazam Emir Kebir’in modernizasyon girişimleri kapsamında 

Darülfünun’un 1851 yılında kurulması ile 1857 yılında orada matematik, geometri ve 

coğrafya dersleri vermek için gelen Avusturyalı August Karl Krziz, Berezin’in 

haritasının ardından Tahran’ın ilk kapsamlı haritasını hazırlar. Darülfünun’daki 

öğrencileri ile birlikte takribi açılar ve adım ölçüleri aracılığı ile hazırlanan harita 

(Etemadossaltaneh, 1983b, s. 699) buna rağmen o dönem Tahran’ının durumunu 

etraflıca göstermektedir.  

Kriziz’in haritasındaki Tahran Berezin’in haritasındakine göre önemli ölçüde 

büyümüştü. Rusya savaşları ve baskıları ile Kafkasya’dan göç ettirilen önemli nüfusun 

Tahran’a yerleştiği sonucunda çok sayıda mahallenin oluşumu şehrin büyümesinde 

önemli etkendi (Kariman, 1976, s. 210-212).  

Şehrin ana çekirdeği hala merkezde ve asıl büyüme kuzey-güneybatı ekseninde 

gerçekleşmekteydi. Özellikle şehrin güneybatısına eklenen Muhammediye ve Kazvin 

Kapısı etrafında oluşan mahalleler, Dolap Kapısı’nın kuzey ve güney mahalleleri altı 

yıl önceki haritada görülmemektedir. Dolayısıyla 1850’li yılların sonlarına doğru 

Tahran’ın sırasıyla Muhammediye, Şah Abdül’azim, Dolap, Şemiran, Devlet ve 

Kazvin adlı altı kapısı vardı.  

Krziz’in haritasında Erk Hükumet Kalesi’nin planı da ayrıntılı bir şekilde 

sergilenmiştir. Haritada Erk Kalesi’nin yine etrafındaki surla yan mahllelerden 

ayrılması, şehirdeki siyasal iktidar ile tebaa alanının sınırını da belli etmekteydi. 

İran’da Safevi döneminden itibaren önde gelen şehirlerin önemli elemanı olan 

geleneksel meydanlar iktidarın gövde gösterisi yaptığı alanlar olarak tanınıyordu. Bu 

bağlamda Meşk ve Erk meydanları bu geleneğin devamı mahiyetindeki kentsel alanlar 



80 

olarak nitelendirilebilir74. Her iki meydan askeri amaçlı kullanılan ve iktidarın kentteki 

gövde gösteri alanıydı.  

Krziz haritasında Erk Hükumet Kalesi’nin dışında kalan Meşk Meydanı 1861 yılında 

genişletilip yenilenerek etrafındaki sivri nişlerden oluşan yarı açık mekanlarla 

geleneksel İran meydanlarının morfolojisine sahipti (Etemadossaltaneh, 1983a, s. 

99)75. Erk Kalesi’nin güneyinde Erk veya eski Tophane-i Mübareke Meydanı, doğu ve 

kuzeydoğusunda ise şehzadelerin oturduğu çok sayıda birbirinden ayrı binalar vardı. 

Tophane Meydanı daha sonra Erk’in kuzeydoğusuna taşınacak ve mevcut meydan Erk 

Meydanı olarak anılmaya başlanacaktı. Tarihi Erk Meydanı’nın 1866 yılında 

yenilenmesi ile ortasına büyük bir havuz ve bu havuzun etrafına ise taş döşemeli 

Gülşen adlı iki büyük parkın yapılması Tahran için kentsel olarak yeni bir kamusal 

yeşil alan kazandırır (Etemadossaltaneh, 1988b, s. 1487; Etemadossaltaneh, 1983a, s. 

85; Javaher Kalam, 1978, s. 143).  Ancak şehrin ana çekirdeğini oluşturan unsurların 

yeri, hiyerarşisi, işlevi ve diğer unsurlarla ilişkisi pek değişikliğe uğramadan bir önceki 

harita ile aynı durumu paylaşmaktadır.   

Şehirdeki morfolojide geniş ve açık alanları barındıran saraylar, medreseler, camiler 

ve köşklerin sayılarının artmasına rağmen yine içe dönük dokunun devam ettiği 

görülmektedir (Hamidi & Sabri, 1997b, s. 22). Nitekim Darülfünun’da tıp dersleri 

vermek için gelen ve Nasıreddin Şah’ın özel doktoru olan Jakob Eduard Polak 1865 

yılında yayımladığı seyahatnamesinde diğer seyahatnamelere göre Tahran hakkında 

en ayrıntılı bilgilere yer vermiştir:  

Bir yolcu Avrupa’da olan bir başkente yaklaştığında etraftaki yolların birbirine 

azalan mesafesi, keişmesi, neşeli sesleri, faytonların ve at arabalarının 

kalabalıklığı, gelişmiş köyler, kent kıyafetleri, halk geleneğindeki nezaket ve 

latiflik,  fabrikalar, anıtsal binalar, basit mezarlıklar, yüksek kuleler ve 

kubbeler kendisinin bir memleket merkezine vardığını farkettirir. Tahran ile 

ilgili saydıklarımın hiç birisi geçerli değildir... At ve katırların geçişinden ve 

                                                 

74 Bu tarz geneksel meydanların yapılışı bazı araştırmacılar tarafından “İsfahan Ekolü” olarak 

nitelendirilmiştir. İsfahan Ekolü adının verilmesinin nedeni Nakş-ı Cihan Meydan’ından gelenk haline 

gelen bu tarz meydanların yapılışıdır. İsfahan Ekolü için bkz., (Habibi, 2007); Nakş-ı Cihan’dan bir asır 

önce yapılan Tebriz’deki Sahib Abad Meydanı ile Semerkand’daki Registan Meydanı’na bakıldığında 

bu kanının doğruluk payının olmadığı anlaşılmaktadır.  

75 Detaylı bilgi için bkz., (Banimasoud, 2015). 



81 

kendiliğinden oluşan yollar dışında şehre bağlanan yol yoktur... şehirde 

herhangi bir kamu binası bulunmamaktadır... Ancak şehrin sur kapıları çok 

dayanıklıdır ve kapıların anahtarlarını şehir ağası saklamaktadır, geceler 

sadece o’nun izniyle şehre girmek mümkündür, aksi taktirde yolcu geceyi sur 

dışında gökyüzünün altında geçirmelidir.  (Polak, 1989, s. 61, 63) 

1860’lı yıllara gelindiğinde bir Avrupalı seyyah bakışından  şehrin bir ortaçağ 

silüetine, yapısına ve üretim tarzına sahip olduğu anlaşılmaktadır. Kendiliğinden 

gelişen yollar, şehrin giriş kapıları, halkın kültürü ve değerler sistemi gibi etkenlerin 

bütünü Nasıreddin Şah’ın Batı seyahati öncesi İran’daki genel kentsel ve kültürel 

dokuyu göstermektedir:  

İranlıların evin dış cephesine vermedikleri önem, tesisat ve geçitlerin 

genişliğinde de görülmektedir. Sokaklar dar, açılı, düzensiz ve çıkmazdır. 

Sokaklar birbirlerini dikey açıyla kesmedikleri için onların hepsini dolaşmak 

kaçınılmazdır. Bu durum günler geçtikçe daha da vahim bir hal almaktadır 

çünkü her kes kendi isteği ile sokağa doğru evini genişletip, sokağın genişliğini 

daha da azaltabilir. Sokaklardan iki yüklü hayvanın aynı anda geçmesi 

mümkün değildir ve bu yüzden yollar sürekli tıkanıyor.(Polak, 1989, s. 64)  

Daha önceki bölümlerde XIX. yüzyıl başlarından XIX. yüzyılın sonuna doğru köylü 

nüfus oranı sabit olduğu, konar-göçer nüfusun yarıya indiği ve şehir nüfusunun iki kat 

olduğu belirtilmişti. Yani genellikle hayvancılıkla uğraşan konar-göçer zümrelerin 

zaman içerisinde şehirlere akın ettiği söylenebilir. Polak’ın betimlediği tasvirin XIX. 

yüzyılın ortaları olduğuna ayrıca Tahran’ın nüfusunun hızla arttığına göre yüksek 

olasılıkla artan nüfusun konar-göçer zümrelerden oluştuğunu söylemek mümkündür. 

Polak’ın anlatılarının da bu kanıyı güçlendirdiği söylenebilir. Öyle ki Kurban Bayramı 

ve diğer günlerde kesilen hayvanların atılmış parçalarından çıkan kötü koku ile oluşan 

çirkin manzaraya şehrin bir çok yerinde rastlanıyordu. Bu bağlamda şehirde hızla artan 

nüfusa karşın yeni önlemlerin alınmaması büyük sorunları beraberinde getirdiği 

söylenebilir. Rusya ve Birleşik Krallık karşısında imzalanan anlaşmaların sonucundaki 

ağır ekonomik durum 76, XIX. yüzyıl ortalarında meydana gelen kıtlık ve kapitalizm 

öncesi üretim tarzının iflası şehirlere önemli ölçüde göçün nedenleri arasında 

                                                 

76 Bkz., 2.2. Ekonomik ve Kültürel Yapı 



82 

sayılabilir. Şehirde temizliğin yapılmadığından oluşan kötü manzara çekilmez bir hal 

alır (Polak, 1989, s. 66).  

Tahran’ın 1860’lı yıllarda da devlet binaları dışında çok ciddi değişiklikler geçirmeden 

varlığına devam ettiği ancak, 1870’li yıllardan itibaren hızla büyümeye başladığı 

araştırmacılar tarafından tespit edilmiştir (Bahrambeygui, 1974, s. 24). 

İtimadüssaltana’nın 1867 yılındaki Tahran hakkındaki açıklaması mevcut kanıyı 

güçlendirmektedir:  

...Dar-ül-hilafe’nin nüfus artışından dolayı şehir artık bu kalabalığı 

kaldıramıyor. Şah halk için yeni alanların açılmasını emretti... Bu nedenle Şah 

Müstevfi ül-Memalik ve vezir Mirza İsa’nın önderliğinde bir kaç mühendisi 

yetkilendirerek Tahran’ın Şemiran Kapısı’dan bin sekiz yüz arşın77ve diğer üç 

taraftan biner arşın büyütülmesini emretti. Mühendisler sel afetlerini önlemek 

için yeni hendeğin ölçülerini çıkarmakla görevlendirildiler. 8 Aralık Pazar 

günü şehrin dışında ve Devlet Kapısı’nın yanıbaşında tedarik edilen açılış 

törenine Şah, vezirler, şehzadeler ve yabancı elçiler bile tören çadırlarındaki 

yerlerini aldılar. Hendeğin başlanacağı yere Şah ve şehzade gümüşten yapılmış 

çok güzel işçiliği olan bir kazmayı indirdi. Böylece vezir hendeği üç yılda 

bitireceğine söz verdi. Şehrin yeni surlarının çevresinin üç buçuk fersah olacağı 

ve bu surlarda oniki kapının yapılacağı planlandı. Bu tarihten itibaren şehir 

artık Dar-ül-hilafe-i Nasıri olarak anılmaya başlandı. (Etemadossaltaneh, 

1988b, s. 1566) 

Şah’ın yabancı ülkelerin elçilerinin arasında kazma ile açılış törenine katılması modern 

bir olgu olmakla birlikte Tahran’daki kentsel modernizasyon girişimlerinin de 

habercisi olduğu anlamına geliyordu. Batı seyahati öncesi Şah’ın bu anlamda bir kaç 

girişimde daha bulunmasını söylemek yerinde olacaktır. Bunlar arasında Darülfünun 

Medresesi yeni binası ile giriş kapısı, taziye gösterilerinin yapıldığı Devlet Tekyesi, 

Şemsül-imare Binası ve Nasıriye Caddesi’nin yapılışını söylemek mümkündür.  

Nasıreddin Şah’ın Avrupa seyahti öncesi oradaki mimari ve kentsel gelişmeler 

hakkında bilinçli olduğu söylenebilir. Bu bilincin daha önce İran’dan gönderilen 

öğrencilerin seyahatnamelerinden mevcut devlet kadrosundaki Avrupa’dan haberdar 

                                                 

77 Arşın veya Cubit İran’da kullanılan geleneksel ölçü birimidir.  



83 

olan zümrenin etkisine kadar geniş bir yelpazede oluştuğunu söylemek mümkündür. 

Bu bağlamda devletin hazine sorumlusu olan Dostali Han Müayyir-ülmemalik’in 

etkisinden bahsetmek yerinde olacaktır. Şah’ın fermanıyla bir çok imar faaliyetinde 

bulunan Dostali Han, Batı sanatı ve mimarlığı hakkındaki bilgisi ve hayranlığıyla o 

dönemde Şah’a kendisini imar faaliyetlerinden sorumlu uygun bir aday olarak 

sunmayı başarmıştı (Najafi, 2008). Bu nedenle Avrupa seyahati öncesi oluşan farklı 

mimari unsurların (yerel/Batılı) gerçekleşmesinde Dostali Han’ın faaliyetlerinin kayda 

değer etken olduğunu söylemek yanıltıcı olmayacaktır. Bu bağlamda Dostali Han’ın 

girişimleri ile inşa edilen Şemsül-imare Binası ile Devlet Tekiyesi’nin mimarisi Şah 

tarafından büyük beğeni ile karşılanmıştı (Moayyer, 1982, s. 43). 

Şemsül-imare binası Nasıriye Caddesi’nde Nasıreddin Şah devrinin temsil özelliği en 

yüksek yapıları arasında yer almaktadır78. Bina Şah’ın Batı seyahati öncesi Nasıriye 

Caddesi ile birlikte inşa edilen dışa dönük ve çok katlı mimari özelliği ile Tahran’nın 

silüetine Avrupa havası katan unsur olarak araştırmacılar tarafından 

değerlendirilmiştir (Şekil 2.17). Bu bakımdan görüşlerin doğruluk payının yüksek 

olduğunu söylemek mümkündür. Ancak çoğu araştırmacı binanın yapılışının Şah’ın 

Avrupa seyahati sonrası gerçekleştiğini öne sürerek binayı Avrupa seyahati sonrası 

etkilenmeler arasında yer alan mimari ürün olarak değerlendirmiştir (Banimasoud, 

2015, s. 91; Ghobadian, 2015, s. 79).  

Bina 1868 yılında yani Nasıreddin Şah’ın birinci Avrupa seyahatinden 5 yıl önce inşa 

edildiğine göre bu savın doğru olmadığı anlaşılmaktadır. Binanın o döneme kadar bir 

eşinin olmadığını ayrıca süs, çok katlılık, dışa dönüklük ve plan gibi geleneksel İran 

saraylarına uymayan unsurlardan anlamak mümkündür. Nitekim İtimadüssaltana 

binanın geometrisi, kompozisyonu, tasarımı ve formu açısından İran’ın önceki 

sultanlarının saraylarına benzemediğini ve bu yeni üslubun oluşumunu Dostali Han 

Müayyir-ülmemalik’in teşebbüsü ile gerçekleştiğini belirtmiştir (Etemadossaltana, 

1983a, s. 84). Avrupa görüntüsüne ulaşma heyecanı ve isteğinde olan Şah binanın 

devlete çok pahalıya mal olmasını görmezden geliyordu. Şah şehrin silüetini etraf 

manzarası ile birlikte görmek istediğinden dolayı bina çok katlı yapılmalıydı. Bu 

                                                 

78 Nasıriye Caddesi’nin ismi Pehlevi devletinin kurulmasıyla “Kaçarları andıracak izlerin silinmesi 

gerektiği” politikası kapsamında Nasıreddin Şah’ın adını andırdığı için Fars edebiyatının şairlerinden 

olan “Nasırhüsrev” adıyla değiştirildi. 4. bölümde bu konunun üzerinde durulacaktır. 



84 

isteğin becerikli mimarlar vasıtasıyla Dostali Han tarafından yerine getirilmesi dört yıl 

sürer ve binanın açılışı büyük bir törenle gerçekleşir (Moayyer, 1982, s. 43)79. 

“Şemsül-imare Sarayı titizlik, ağırlık, heybetli görünüş ve yenilik bakımından Batıdaki 

çok iyi saraylar gibidir ve bu tarihten itibaren İran’ın birinci saltanat binası olabilir...” 

(Etemadossaltaneh, 1885, s. 2). 

 

Şekil 2.17 : Şemsül-imare binası ve ortasındaki saat kule (HU, n.d.). 

Erk Hükumet Kalesi’nin güneydoğusunda yer alan saray yüksekliğinden ötürü Tahran 

silüetine yeni bir egemen unsur olarak eklenmişti. Saray cephesinin ortasında modern 

araç olarak zamanı gösteren saat kulesinin etrafa hakim bir şekilde kullanılması da bir 

                                                 

79 Şemsül-imare binasının öneminin yanı sıra dışa dönüklüğü ve çok katlı olması sadece mimari kültürü 

etkilemekle ile kalmıyor, devlet kademesinde de büyük çatlaklara yol açıyordu. Müayyir-ül Memalik 

kendi kalemiyle yazdığı anı kitabında sadrazam Mirza Hüseyin Han Sipehsalar’ın kendisi ile düşmanlık 

yaptığını belirtir. Şemsül-imare’nin başarılı bir şekilde tamamlanması üzerine Şah’ın beğenisini 

kazanan Müayyir-ül Memalik, Sipehsalar tarafından kıslanılır. Müayyir’e göre bu nedenle Sipehsalar, 

Şemsül-imare’nin açılış gününden itibaren Müayyir-ül Memalik’i öldürtmekle uğraşır (Moayyer, 1982: 

43).  



85 

nevi Şah’ın modernizasyon girişimlerindeki ciddiyetinin ölçütü olarak 

değerlendirilebilir. Kentin silüetine hakim olan cami kubbeleri ve minarelerine yeni 

bir rakip olarak meydana çıkan Şemsül-imare tepesindeki saati ile geleneksel zaman 

algısını da değiştiriyordu (Şekil 2.18).  

 

Şekil 2.18 : Şemsül-İmare binası yapıldığı tarihlerde Tahran silüetini büyük ölçüde 

etkilemişti (HU, n.d.). 

Nasıreddin Şah’ın Birleşik Krallık kraliçesinden aldığı kıymetli hediye olan saat 

binanın tam ortasındaki tepe noktasına yerleştirilmişti. Saatin çanından çıkan sesin 

rahatsız edici olduğunu sıklıkla şikayet eden halk, saat ile aralarında doğa üstü bir bağ 

kurmaya başlamışlardı (Shahri, 1992, s. 106). Aslında saat onu okuyamayan halk için 

değil, onu Batıda gören ve zamanın önemini anlayan Şah ve devlet kadrosu için 

önemliydi denebilir. Kısa süre sonra saat durdurularak sadece etrafına hakim olan 

dekoratif bir unsur olarak varlığına devam edecekti. Saatin asıl işlevi zamanı 

göstermek iken, daha sonra sadece bir yabancı simge unsuru olarak algılanmaya 

başlanması asında halk nezdinde modernizasyon için ön kabulünün olmadığını 

gösteriyordu. Ala-Kapı gibi Safevi saraylarında da yüksek saray mimarisinin 

oluşturduğu silüet tanıdık bir imgeydi ancak bir sarayın yüksekliğinin cami kubbe ve 

minaresinden daha fazla olması daha önce görülmedik bir sahneydi. Üstelik bu egemen 

unsur fiziksel boyutlarıyla geleneksel değerler sistemine sahip olan halkın kutsal 



86 

mekanlarını gölgede bıraktığı gibi duymak istedikleri kutsal ses olan ezanı da kenara 

itiyordu. Şemsül-imare’nin çok basamaklı geniş merdivenli girişi ve içerisindeki 

bezeme üslubu itibarıyla Kaçar yerel mimari unsurları yanında rokoko ve barok 

etkilerini de barındırır. Alt kattaki Safevi döneminden beri yaygınlaşan mukarnaslı 

başlıklı sütunların yeniden yorumlanması aslında Ala-Kapı Sarayı’nı andırırken, 

katlardaki eyvanlarda kullanılan korent başlığına benzer (tam korent değil) sütunlar 

binaya melez görüntü katmıştır.  

İran’da Şebey veya Şebih Hani 80 adıyla anılan gösteriler için yapılan tekyelerin sayısı 

bazı seyyahlara göre Nasıreddin Şah döneminin başlangıcına kadar 200 ile 300 

arasında değişiyordu (Homayouni, 1981, s. 20). Ancak çok kalabalık kitleyi bir arada 

toplayan ve Muharrem aylarında Şebih Hani’yi ciddi bir toplumsal örgütlenme haline 

getiren yapının Devlet Tekyesi olduğunu söylemek mümkündür. Devlet Tekyesi’in 

yapılış tarihine dair tam bir net bilginin olmadığından ötürü Şah’ın birinci Batı seyahati 

öncesinde mi yoksa sonrasında mı yapıldığı kesinlik içermeyen husustur. Bazı 

araştırmacılar yeterli kanıt sunmadan binanın yapılışının 1867 yılında başladığını ve 

1873 yılında bittiğini (Adl, 1998, s. 163) savunurken bazıları ise İtimadüssaltana’nın 

Şeref Gazetesi’ndeki verdiği tarihi baz alarak 1869 yılında başladığını ve beş yıl sonra 

yani 1874 yılında bittiğini belirtmişlerdir (Zoka, 1970, s. 288). Mohsen Habibi gibi 

bazı araştırmacılar da Tekye’nin Nasıreddin Şah’ın birinci seyahati sonrası 

Londra’daki Royal Albert Hall binasından etkilenerek inşa edildiğini belirtmişlerdir 

(Habibi, 2007, s. 137; Orsolle, 1997, s. 262). İtimadüssaltana Mir’at ül-büldan eserinde 

ise “ ... bu yılın (1877) Ramazan ayında Devlet Tekyesi taziye vaaz yeridir ve 

standlarda kuyumcular, tüccar, sanayi ve fen insanları para kazanmakla 

uğraşmaktalardır...” cümlesi ile aslında 1877 yılında binanın etkin bir şekilde 

kullanıldığını belirtmiştir (Etemadossaltaneh, 1988b, s. 1800). Bu bilgileri 

karşılaştırarak aslında Devlet Tekyesi’nin Nasıreddin Şah’ın birinci Batı seyahatinin 

hemen öncesinde veya esnasında inşa edildiğini söylemek mümkündür. Ancak 

Tekye’deki merasimlerin Nasıreddin Şah’ın ilk Batı seyahati sonrası başladığına göre, 

binanın kimliği ve mimarisi üzerine bu seyahatin etkisinin azımsanmayacak kadar 

                                                 

80 İran’daik Türkler tarafından Şebey, Farslar tarafından Şebih Hani olarak anılmaktadır. Şebih Hani Şii 

müslümanların Kerbela trajedisini canlandırmak amacıyla yaptıkları bir gösteridir. Daha önceki 

tarihlerde sessiz bir şekilde gerçekleşen gösteriler Nasıreddin Şah döneminden itibaren sesli gösteri 

şeklinde daha kalabalık seyirci kitlesine ulaşır (Arianpuor, 1978, s. 322). 



87 

olduğu kuşkusuzdur. Bu bakımdan Devlet Tekyesi’nin mimarisi ve kimliğinde 

Londra’daki Royal Albert Hall binasının etkili olduğunu savunan görüşlerin doğruluk 

payının yüksek olduğu söylenebilir (Şekil 2.19).  

 

Şekil 2.19 : Devlet Tekyesi’nin iç mekanı ve Şebih Hani merasimi (SIA, n.d.; 

Etemadossaltaneh, 1887). 

İtimadüssaltana bina hakkında son derece övgü dolu cümleler kullanarak Tekye’nin 

Avrupa’nın en görkemli binaları ile yarışacak seviyede olduğunu belirtir. Aynı 

zamanda mimari bilgileri paylaşarak açıklamalarında “...ahd-i hümayundan 

(Nasıreddin Şah devri)  kalan bu güzel eser asırlar sonra da Şah’ın büyüklüğü, gücü, 

azmi, haşmeti ve şanına en büyük kanıt olacaktır...” cümlesine yer vererek tanrıdan 

binanın inşasının Nasıreddin Şah’a büyük sevaplar kazandırmasını diler 

(Etemadossaltaneh, 1887, s. 3). Ancak bu dilekler gerçekleşmeyecek ve daha bir asır 

olmadan yani 70 yıl sonra Pehlevi yönetimi tarafından imha edilecekti.  

İran’da tekye binaları yaklaşık XVII. yüzyıldan itibaren taziye ve vaaz mekanları 

olarak kullanılıyordu ancak büyük ölçekte şehrin bir simge yapısı olma bakımından 

Devlet Tekyesi’nin bir ilk olduğu söylenebilir. Toplu olarak yirmi bine yakın çok 

sayıda insanın bir binada bir araya gelmesi bir ilkti81. Binanın bir gösteri, hobi ve aynı 

zamanda mezhepsel/kutsal ritüel mekanı olması bir nevi modern mekan örgütlenmsi 

ile geleneksel kültürün yeniden üretimiyidi. Kadın ile erkeğin ayrı ayrı olsa da bir 

                                                 

81 Bazı araştırmacılar yeterli kaynak göstermeden binanın ilk başta bir tiyatro gösterileri için yapıldığını 

ve halk tarafından protesto edilince yapımından vazgeçildiğini belirtmişlerdir (Arianpour, 1978, s. 323). 



88 

binada aynı sahneyi seyretmeleri ve kadının bir toplumsal müessesede erkekle eşit 

larak aynı konumda olması bir ilkti (Şekil 2.20).  

 

Şekil 2.20 : Devlet Tekyesi’ndeki merasimler kadınları erkeklerle birlikte ilk kez bir 

toplumsal etkinlikte bir araya getiriyordu (SIA, n.d.). 

Kadın seyyah olan Madame Carla Serena merasimin başlamasını şöyle betimlemiştir:  

Taziye başlamadan gösteride rol üstlenen oyuncular ilk başta halk önünde 

toplu bir şekilde yürüyüş yapıyorlar. Pahalı kumaşlar ile bezenmiş develer ve 

atlara binen binicilerden sonra Avrupa enstrümanları ile askeri müzik yapan 

grubun ardından saygın kişiler geçit töreni ile sahnede gösteri yapıyorlar. 

(Serena, 1983, s. 165) 

Genellikle tiyatro oyunları özellikle Romantizm devrinde romanlardan alınan 

senaryoları canlandırırken bir nevi kent insanının değer yargılarının inşasında 

birleştirici rol üstlenmişti (Akgül, 2011). Bunların XIX. yüzyılda Batı Avrupa’da 

genellikle ulusal, romantik ve yeri geldiğinde mezhepsel konuları ele alan gösteriler 

olduğuna göre kolektif normun da inşasında önemli etkileri olduğu söylenebilir. Ancak 

dönem İran’ının geleneksel toplumsal yapısında birleştirici kültürel normlar 

romanlarda veya senaryolarda değil, nesilden nesile aktarılan dini ve folklor 

hikayelerde bulunmaktaydı: “Seyirciler hikayenin vakaları üzerinden olayların 



89 

Kerbela çölünde, Şam’da, Medine’de, sokakta, harp meydanına, Fırat Nehri yakınında 

ya da evin içinde gerçekleştiği biliyorlar. Hatta Shakespeare dönemi gibi yukarıda 

olayların gerçekleştiği yeri gösteren bir yazı da yok!!!” (Serena, 1983, s. 164). Ancak 

çok renkli etnik yapıya sahip olan İran ve Tahran’da o dönemde birleştirici unsurun 

dini konular olduğunu söylemek mümkündür. Bu bağlamda Safevi devrinden itibaren 

İran halkının çoğunluğunun mezhebi şiilik olduğuna göre Şah’ın bu mezhep destanları 

etrafında halkı birleştirebileceğini düşünmüş olması olasıdır.  

Nasıreddin Şah’ın ilk Batı seyahati öncesi Tahran’ın büyütülmesi için başlattığı 

projede kentsel çapta önemli değişikliklerin de söz konusu olduğu bilinmektedir. Bu 

bağlamda bu fermandan bir yıl sonra yani 1868 yılında Erk Hükumet Kalesi’nin 

doğusunda önemli bir caddenin açılışı Tahran’ın yeni yüzünün habercisi olacaktı82. 

Nasıriye Caddesi aynı zamanda yanındaki Şemsül-imare ve sonundaki Nasıri 

Kapısı’nın birlikte açılışıyla Tahran’ın ferengi görünüme kavuşmasında önemli bir 

adım attırmıştı. 1872 yılında caddenin etrafındaki çelikten yapılmış olan ışık direkleri 

ile ağaçlandırmaların ayrıca zaman içerisinde yanlardaki dükkanların eklenmesi ile 

Tahran’ın ana caddelerinden biri haline gelir  (Etemadossaltaneh, 1988b, s. 1697; 

Shahri, 1992, s. 37).  

İtimadüssaltana Mir’atülbüldan kitabında 1869 yılında Nasıreddin Şah tarafından 

gerçekleştirilen diğer imar girişimleri saymıştır. Bu girişimler sonucunda inşa edilen 

binalar Nasıreddin Şah’ın Batı seyahati öncesi mimari kültürün niteliği hakkında da 

açıklık getirmektedir. Bunlar arasında Sebzemeydan binaları, Badgir Köşkü, Huruci 

Köşkü, Saltanatabad Köşkü, Niyaveran Köşkü, Doşantepe (Tavşantepe) Kasrı, eski 

Enderun köşklerinin tamiri ve kışlalardan bahsetmek mümkündür (Şekil 2.21) 

(Etemadossaltaneh, 188b, s. 1585).  

İran’da köşk-bağ mimarisinin gelişiminin kökeni Timurlu dönemine kadar gitmektedir 

(Wilber, 2004, s. 60). İlk başta Semerkant’ta ortaya çıkan bu tarz köşk-bahçelerin XV. 

yüzyıldan beri İran’da Karakoyunlular, Akkoyunlular, Safeviler ve Avşarlar 

döneminde büyük kompleksler olarak ortaya çıktığını söylemek mümkündür. Bahçe 

içinde bulunan ve dış dünya ile ilişkisi olmayan bu köşklerin mimarisinin Kaçar devri 

                                                 

82 Nasıriye Caddesi’nin sonunda Nasıri Kapısı da bu yıl (1868) bitti (Etemadossaltaneh, 1988b, s. 1567). 



90 

Nasıreddin Şah’ın dönemine kadar benzer şekilde devam ettiği söylenebilir83. 

Nitekim Şah’ın Batı seyahati öncesi inşa ettirdiği adı geçen köşklerin de benzer mimari 

özelliklere sahip olduğunu görmek mümkündür. Malzeme olarak tuğla ve taştan 

yapılan bu köşkler, yapım tekniği bakımından kagir tekniği ile yapıldıklarının yanı sıra 

sivri kemerli, kırma ve düz çatılı olduklarını söylemek mümkündür. Süs açısından ise 

mukarnas başlıklı sütunlar, iç mekanda çini, alçı, taş işçiliğinden oluşan mukarnas 

bezemeleri, soyut kabartmalar, hat işleri ve resimelerden bahsetmek mümkündür.   

 

Şekil 2.21 : Badgir Köşkü (SIA, n.d.). 

Önceki sayfalardaki bilgiler ışığında Nasıreddin Şah’ın Batı seyahati öncesi 

kentsel/mimari alanda ciddi modernizasyon girişimlerine yer verdiği anlaşılmıştır. Erk 

ve Meşk meydanlarının geleneksel İran meydanları tarzına uygun yapımı, 

Sebzemeydan Meydanı’nın 1852 yılındaki açılışı, Erk Kalesi içi ile etrafındaki 

sokakların genişletilmesi ve taş döşemesi, ilk “ferengi” görüntüsü olan Almasiye 

                                                 

83 Detaylı bilgi için bkz., (Wilber, 2004); Ernest Orsolle seyahatnamesinde Kaçar Kasrı’ndan 

bahsederken köşkün duvarlarındaki Timur ve Cengiz’in hayat hikayelerinin resimlerinin olduğunu 

belirtir (Orsolle, 1997, s. 294). Timurlu İmparatorluğunun dağılışından sonra İran’da kurulan devletlerin 

neredeyse tamamı Cengiz ve Timurun soyundan geldiklerini öne sürerek meşruiyet kazanmaya 

çalıştıklarını söylemek mümkündür. Bu husus ile ilgili Kaçar şahları da aynı geleneği devam ettirirler.  



91 

Caddesi’nin açılışı, 1868 yılında Tahran surlarının yıkılması ve şehrin genişletilmesi 

ve şehrin silüetine Devlet Tekyesi ve Şemsül-imare binaları gibi yeni işlevlerin 

egemen olması Nasıreddin Şah’ın Batı seyahati öncesi girişimleri arasında yer 

almaktadır. Dolayısıyla Nasıreddin Şah’ın bu girişimlerini sadece Batı seyahatlerinden 

etkilenerek gerçekleştirdiğini savunan Banimasoud (2015), Habibi (2007) ve 

Ghobadian (2015) gibi araştırmacıların kanaatlerinin doğru olmadığı anlaşılmaktadır.  

1870’li yıllar Tahran’da devlet tarafından gerçekleştirilen modernizasyon ve kültürel 

reform girişimleri bakımından bir atıf noktası olarak nitelendirilebilir. Nasıreddin 

Şah’ın seyahatleri sonucunda modernizasyon tutkusu ve Tahran’nın da bu yıllarda 

hızla büyümesinin de neden olduğu koşullar artık kentin eski surlar içine 

sığmayacağını beraberinde getiriyordu. Tahran’ın hızla dönüştüğü ve modern 

görüntüye kavuşmasının bir taraftan kaçınılmaz olduğu diğer taraftan da bu 

seyahatlerden büyük ölçüde etkilendiğini söylemek mümkündür. 

2.5.3.2 Batı Avrupa seyahatleri etkisiyle gerçekleştirilen girişimler ve kolektif 

kültür inşası  

Nasıreddin Şah’ın tahta çıkmasından itibaren 1870’li yılların başlarına kadarki 

büyümesine rağmen yapısal olarak çok fazla değişiklik göstermeyen Tahran artık bu 

yıllardan sonra bir modern kent görüntüsüne girme aşamasındaydı. Nasıreddin Şah’ın 

1873 yılında gerçekleştirdiği ilk Avrupa seyahatinin bu yönde etkili olduğu 

söylenebilir. Ancak ülkenin  bu yıllarda ekonomik olarak çok kötü durumda olduğu 

yeni reformların yapılması için büyük engel oluşturmaktaydı.  

İhtişamüssaltna yazdığı anılarında dönemi anlatırken çok vahim manzaralara tanıklık 

etmişti: “1871 yılı kıtlık İran’ın bütününü sardı ve buğday fiyatı 50 kat yükselerek 

bulunmaz hale geldi... Çırak-Gaz caddesinden geçerken bir kalabalık insan bir ölü atın 

cenazesi etrafına ellerindeki bıçaklarla toplanmışlardı ve parçaladıkları atın 

organlarını birbirlerinin elinden kapıp kaçıyorlardı...” (Ehteshamossaltaneh, 1988, s. 

12).  

1872 yılında Rusya’ya karşı büyük borçlanma ve Rus emperyalizminin baskısı sonucu 

dönemin sadrazamı olan Sipehsalar’ı Yahudi asıllı büyük İngiliz iş insanı Baron Julius 

Reuter ile bir anlaşmaya götürdü. Rusya’ya olan borcu gidermek için Reuter 

Sözleşmesi sonucunda demiryolu inşaatı, kaynakların çıkarılması ve bir banka tesisi 

imtiyazı Reuter’a verildi. Bu anlaşma Şah’ın birinci seyahati sonrası iptal edilse de 



92 

aynı dönemde başka şirketlere çok sayıda yeni imtiyazın verildiği bilinmektedir. 

Durum böyleyken Şah bir taraftan Avrupa’ya seyahat için kararlı olmuştu ancak diğer 

taraftan Batılılaşmaya karşın ulemadan gelen büyük muhalefetleri de idare etmek 

zorundaydı (Avery, 1984a, s. 170-171).  

Nasıreddin Şah Batı Avrupa'daki şehirlerde gördüğü mimari ve kentsel yaşam, Şah'ı 

ülkesini modernize etmek ve büyük şehirlerini gözlemlerine göre dönüştürmek için 

Rusya'da Büyük Petro'nun veya Osmanlı İmparatorluğu'nda Sultan Abdülaziz'in 

girişimlerine benzer bir imar programına girişmeye sevk eder.  

Enzeli Limanı’ından seyahatini başlatan Şah, Hazar Denizi üzerinden Rusya’ya 

geçerek, oradan da Prusya, Belçika, İngiltere, Fransa, İsviçre, İtalya, Avusturya ve 

Osmanlı ülkelerini ziyarette bulunur. Nasıreddin Şah bu seyahatnamelerde kaydettiği 

gözlemlerinde her şeyden çok mimari ve kentsel yapıtlar hakkındaki bilgilere yer 

vermiştir. Bu seyahatnamelerden Şah’ın estetik beğeni yargısının ne olduğu ve ayrıca 

nasıl inşa edildiğini görmek mümkündür.  

Rusya’da bulunduğu esnada St. Peterburg’daki Ermitaj Müzesi ziyaretinde 

hayranlıklar içinde kalan Şah bina ve müze hakkındaki görüşleri ilginç noktalar 

barındırmaktadır:  

... Ermitaj Müzesi’ni görmeye gittik. Müze ve Temaşahane’nin84 müdürü 

Kidianof birbir müzedeki mobilyayı gösterdi ve içinde mermer taştan yapılmış 

heykeller, pahalı taştan yapılmış büyük ve küçük havuzları olan, pembe 

perdelerle kaplı odaları gezdirdi. Finlandiya’dan getirilen taşlarla tek parça 

halinde yapılan sütunların çoğu yüksek ve kalınlardı. Renkli taşlardan yapılan 

masalar ve vazolar... acayip ve değişik olan şeyler, özellikle ayakta ve uzanmış 

haliyle yapılan kadın, erkek ve çocuk heykelleri insanı hayranlıklar içinde 

bırakıyordu... ayakta büyük bir güzel kadın heykeli, öyle güzeldi ki insan hiç 

yorulmadan üç gün oturup onu seyredebilirdi. Her perde, yüz, heykel ve odayı 

bir dakikalık görmekle algılamanın mümkün olmadığı gibi on gün seyretmek 

bile yetmezdi. Odadan odaya koridordan koridora geziyorduk daha sonra 

yanlarda somaki mermerden yapılmış dev ve yüksek sütunları olan çok büyük 

                                                 

84 Amfitiyatro 



93 

merdivenden alt kata indik ve orada da antik Mısır döneminden kalan 

heykelleri gördük. (Nasıreddin Şah, 1983, s. 30-31) 

Gelenksel bir kültürün padişahı olarak gözlem yapan Nasıreddin Şah’ın bir modern 

işlev olarak müze binasından büyük ölçüde etkilendiği söylenebilir. Dekorasyon, 

sütunlar ve geniş merdivenli yüksek giriş elemanlarıyla Şah’ın dikkatini çeken müze 

binası, dışa dönük tasarımı ve barok mimarisinin gösterişi ile de yeni estetik zevk 

oluşturuyordu. İslam dünyasından gelen bir padişah olarak İslam sanatında heykel 

yapımının bolluğu üstelik heykelin sergilenmesine sırf bir binanın tahsis edilmesi son 

derece yabancı bir olguydu. Heykel’in bu denli çok kullanılması ve fıskiyelerle 

meydanların merkezine alınması Şah’ın gözünden kaçmayan bir konuydu: “... sarayın 

önünde ağızlarından su fışkıran heykeller ile yaklaşık iki yüz adet fıskiye... bu sarayı 

kalem ile anlatmak mümkün değildir...” (Nasıreddin Şah, 1983, s. 38).  

Prusya devlet heyeti ile Berlin Sarayı’na geçerken sarayın önündeki meydandan, 

çiçeklerle süslenmiş bahçelerden ve içindeki heykellerden etkilenen Şah, İmparator I. 

Whilhelm ile  birlikte sarayın farklı yerleri ve odalarını gezmiş ve beğenmiştir. Şah 

ayrıca mimari ile ilgili gözlemlerine yer verirken kentsel ölçekteki hususları da gözden 

kaçırmamıştır. Saraylar, meydanlar ve etrafı ağaçlarla süslenmiş ızgara tipte olan 

caddeleri betimlerken beğeni yargısı olumlu yönde yargı yapar. Caddelerde araba yolu 

ile yaya yollarının ayrı olması da İran’daki kendiliğinden gelişen organik yollar gibi 

değildi:  

...Berlin şehri gaz lambaları ile aydınlatılmıştır ve buradaki gaz lambaları St. 

Petersburg’dakilerden çoktur. Bizim oturduğumuz sarayın önündeki meydanın 

diğer taraflarında Berlin Müzesi İmareti, Kilise ve Cephane yer almaktadır. 

Meydanın ortasında etraftan basamaklarla yükselen büyük bir platform 

üzerinde Büyük Friedrich’in dökme demirden heykeli yer almaktadır... 

şehirdeki evler ve başka binaların arasından (sokaklar) geçtikten sonra asıl 

caddelere girdik. Güzel caddeler ve kaliteli bahçeler... Koblenz Şehri’ne 

vardık... şehrin içinden geçen nehrin iki tarafında demiryolu ve vapur istasyonu 

vardır... Art arabası yolu yaya yolundan ayrılıyor... çok tertemiz ve bütün her 

yer gülistandır... çiçekli bahçeler ve düz caddeler o kadar güzel ki insanı 

hayranlıklar içinde bırakıyor... Cennet gibi. (Nasıreddin Şah, 1983, s. 47-48, 

62) 



94 

Gaz lambası Nasıreddin Şah için bir “estetik ve gelişmişlik” ölçütüydü. Meydanın 

etrafında dini (kilise) ve hükumet (saray) yapıları dışında da heykel, müze ve cephane 

gibi modern yapıtların yer alması kendi memleketindeki meydanlardan farklı bir silüet 

sergilemekteydi. İsfahan’daki Nakş-ı Cihan, Tebriz’deki Sahip Abad ve Tahran’daki 

Tophane-i Mübareke meydanları silüetinde sadece hükumet ve dini yapıların 

egemenliği söz konusuydu.  

Şah Potsdam Şehri’ndeki hayvanat bahçesi ve akvaryum gibi eğlence ve hobi 

merkezlerini gezerken Avrupa şehirlerindeki dünyevi zevkin gerçekleştirildiği 

mekanlar ile yeni tanışıyordu. Rusya ve Almanya’daki müzelerin içindeki antik ve 

tarihi eserlerin korunması Şah’ın anlam dünyasında olmayan bir olguydu. İran’nın 

çeşitli bölgelerinde eski yapıların bir çoğu kendi haline bırakılarak harabeye 

dönüşmüştü.  

Nasıreddin Şah’ın birinci Avrupa gezisindeki en ilginç nokta 1873 yılı Uluslararası 

Viyana Sergisi’ni ziyareti olmuştur (Şekil 2.22). Avusturya-Macaristan İmparatoru 

Franz Joseph ile birlikte sergiyi gezen Şah ziyaretindeki gözlemelerini kaydetmiştir:  

... İmparator ile el sıkıştık ve arabaya bindik, şehrin içinden yeni yapılmış 

bulvardan Belvedere Sarayı’nın yanından geçtik.... uzun, düzgün ve etrafında 

büyük ağaçları olan ve sergiye giden bir caddeye girdik, caddenin sağ ve sol 

kenarında büyük parklar, ahşaptan yapılmış hoş kahvehaneler ve çok sayıda 

gaz lambaları vardı... öğle yemeğinden sonra imparatorla birlikte sergiye gittik. 

Sergi büyük bir alanda dört yönlüymüş gibi inşa edilmiş, pazarın (çarşının) 

ortasında çok büyük ve yüksek yuvarlak kubbe yapmışlar. Çok âlâ ve görkemli 

binadır, halk yukarıdan sergiyi izlemek için merdiven ve yol vasıtasıyla 

kubbenin tepesine çıkıyor. Bütün odalar yuvarlak ve çarşılar vs. hepsi çelik, 

cam ve aynadan yapılmıştır. Diğer çarşılara bu büyük kubbenin olduğu 

noktadan ayrılan yollar aracılığıyla ulaşılıyor... kubbenin altında su oyunlarını 

sergileyen çok hoş bir havuz ve fıskiye yapmışlar... Ürünlerini sergilemek için 

getiren her ülke için özel mekanlar ve yerler ayırmışlardır, örneğin Fransa 

devleti uzun olan üç sırada ürünlerini sergilemiştir... İpek, ipek kumaş, ayna, 

cam, savaş aletleri gibi ürünleri sergileyen çok büyük devletler vardır. Rusya, 

İngiltere, Almanya ve Avusturya’nın kendisinin çok ürünü var, Osmanlı 

devleti, Mısır, Yunanistan, Japonya ve Çin gibi ülkeler de her türlü ürünleri 

getirmişler ve böylelikle bütün çarşıyı imparator ile dolaştık. İran devletinin 



95 

ürünlerinin sergilendiği yere vardık. Üç ay önceden tüccarlara ürünlerin 

gönderilmesinin emri verilmesine rağmen bir çok ürün sergiye ulaşmamıştı... 

Sergi alanından (Ekspozisyon) çıktık ülkeler adına inşa edilen köşkleri 

görmeye gittik. Mısır için güzel bir köşk ve yüksek minareli âlâ bir mescid, 

Osmanlı devleti için bir köşk ve kahvehane, İran devleti için ise çok hoş bir 

köşk yapmışlardır. Bu köşkler dışında başka devletlere ait bir köşk görmedim. 

İran köşküne gittik. Girişte bir kaç merdiven basamağı var, İsmail adlı bir usta 

ile bir marangoz üç ayda bu köşkü yapmalarına rağmen iyi iş çıkarmışlar... 

Usta Almanca’yı çok iyi öğrenmişti, şaşırdık!!!  Osmanlı ve Mısır binalarını 

da ziyaret ettikten sonra arabaya binip saraya döndük. (Nasıreddin Şah, 1983, 

s. 194-195)  

Bu gözlemlerden de anlaşıldığı üzere kapitalist ekonominin ürünlerinin tüketimi için 

oluşturulan serginin Şah için büyük ölçüde yenilik taşıdığını söylemek mümkündür. 

Viyana Sergisi’nin sadece ürünleri ile değil, sergilediği çelik ve cam gibi modern 

mimari malzemeleri ile de Şah için ayrı bir ilgi odağı olduğu söylenebilir.  

 

Şekil 2. 22 : Nasıreddin Şah ve Franz Joseph (URL-5). 



96 

Sergideki İran Pavyonu’nda kullanılan mimari üslup ise aslında yeni dışa dönük cadde 

mimarisinin oluşumu yolunda bir örnek yorum olarak nitelendirilebilir (Şekil 2.23).  

Binada kullanılan sivri kemer, girişteki sütunlu portiko ve kademeli kavisli alınlık  gibi 

mimari unsurlar daha önce Şiraz’daki Kavam Evi gibi Kaçar devlet adamlarının konut 

mimarisinde görülse de Avrupa sanayi kentlerindeki tüccar ve burjuva sivil yapılarına 

benzer şekilde iki katlı bir biçimde sıra pencerelerin oluşturduğu cephe tarzında 

yapılması bu tarihlerden sonra İran’da da görülecekti. Pavyonnun üslubu ayrıca Şah’ın 

seyahat öncesi inşa ettirdiği Badgir ve Niyaveran gibi köşkler ile nisbi farklılıklar 

göstermektedir. Yan kanatlardaki pencerelerin eyvan olmaksızın dışa açılması da bina 

üslubunun dönemin Avrupa sanayi kentlerindeki sokak mimarisinin etkisi altında 

olduğunu göstermektedir.  

 

Şekil 2.23 : 1873 Viyana Uluslararası Sergisi İran Pavyonu (TP, n.d.). 

Şah’ın modern Batı dünyasına katılmak, onun bir parçası haline gelebilmek ve dünya 

ticaret ekonomisinin sermaye dolaşımını ülkeye sokmanın öncelikli yolunu 

modernizasyon ve mimari reformda bulduğunu söylemek mümkündür. Her ne 



97 

pahasına olsa da Şah ülkenin uluslararası arenada bulunmasını sağlamak ve dünya ile 

ilişkilerini artırmak isteğinde kararlıydı. Nasıreddin Şah ve doğudan giden heyetler 

için sergi alanı dahil Batıdaki bütün olgular yabancı, izlenmesi ve öğrenilmesi gereken 

bir şey iken, sergiye müracaat eden Batılılar için de İran gibi doğu ülkesinin mimarisini 

temsil eden pavyonunu, kültürünü ve  ürünlerini izlemek tanıdık olmayan ve 

esrarengiz bir nesneyi eğlenceyle keşfetmek gibi değerlendiriliyordu. Öyleki İran 

halıları Avrupa’daki örneklerine göre üçte bir değerine fiyatlandırılıyordu (Rampley, 

2011).   

 

Şekil 2.24 : Bab-ı Hümayun veya Almasiye Caddesi’ne Nasıreddin Şah’ın birinci 

seyahati sonrasında etrafındaki ağaçlandırmalar ve dükkanlar vasıtasıyla çağdaş 

görünüm kazandırılmaya çalışılmıştı (Banimsoud, 2015). 

Nasıreddin Şah’ın birinci seyahati sonrası almış olduğu “fereng” izlenimini imar 

alanında yeni girişimler ile gerçekleştirdiğini görmek mümkündür. Şah’ın birinci 

seyahati öncesi 1872 yılında daha önce yapılmış olan Bab-ı Hümayun veya Almasiye 

Caddesi’nin genişletilmesi faaliyetleri ile Almasiye Kapısı yapımına başlanır (Şekil 

2.24). Tahran’a yeni bir “ferengi” görünüm kazandırmak için  caddenin genişletilmesi 

ve yeni inşaatlar yetkisi devlet veziri Ala-üddevle’ye verilir (Etemadossaltaneh, 

1988b, s. 1873). Ancak daha sonraki yıllarda bu caddenin kullanımının arttığından 

ötürü bu faaliyeti Şah’ın seyahat sonrası girişimleri arasında değerlendirmek yerinde 

olacaktır. Bu gigişimle Bab-ı Hümayun veya diğer adıyla Almasiye Caddesi artık yeni 



98 

görünümüne kavuşmuştu. Örneğin caddenin başına bir lokantanın eklenmesi (Shahri, 

1992, s. 34) yeni imgenin oluşmasında önemli bir adımdı. Lokantanın önündeki 

kaldırımın ortasında yapılan fıskiyeli havuz Nasıreddin Şah’ın Avrupa’da gördüğü 

imgeye benzerlik taşımaktaydı. Lokantanın kapısı, duvarı ve tavanında somut 

resimlere yer verilmesinin de o tarihlere kadar İran şehirlerindeki kamusal mekanlarda 

görülmedik bir görüntü olduğu söylenebilir85. Nasıreddin Şah’ın aslında Bab-ı 

Hümayun’u Avrupa sanayi şehirlerindeki alışveriş, eğlence, çalışma ve toplumsal 

örgütlenme mekanı olarak kullanılan caddelerin görünümüne kavuşturmak istediğini 

söylemek mümkündür. Ancak geleneksel üretim tarzına sahip olan Tahran kentine 

böyle bir caddenin inşa edilmesinin ihtiyaçtan kaynaklı bir girişim olmadığını daha 

çok “fereng” görüntüsü kazandırmak olduğunu söylemek yanıltıcı olmaycaktır.  

Bu girişimler aslında “ihtiyaç öncesi oluşturulan uygun ortam” olarak 

nitelendirilebilir. Böyle bir ihtiyacın oluşmaması, bu ihtiyacı oluşturma yolunda uygun 

bir ortamın hazırlanmaması gerektiği anlamına gelemezdi. 

Bab-ı Hümayun’dan daha önce Sebzemeydan ve Bazar (kapalı çarşı) mevcut 

geleneksel üretim tarzının alışveriş mekanı olarak görevini yerine getiriyordu. 

Gelgelelim dünya kapitalist piyasasına açılmak da dışa dönük kentsel morfolojiyi 

gerektiriyodu. Bab-ı Hümayun Caddesi’nin etrafındaki silüetini Korhane Binası86, 

Nizam Medresesi, Mecme-ül Sanayi Okulu87 ve Mahdaliya Camii oluşturmaktaydı 

(Javaher Kalam, 1978, s. 122). Askeri, dini, eğitimsel ve ibadet işlevli olan binalar ile 

caddenin diğer eğlence işlevli olan mekanları bir arada buluşuyordu. Askeri ve 

eğitimsel binaların caddeye bakması kenti artık ortaçağ kimliğinden uzaklaştırıyordu. 

Modernizasyonu bir meşruiyet aracına çeviren Şah daha önce Tahran’ın büyütülme 

projesinin açılışı gibi imar faaliyetleri ile öne çıkmışken, teknolojik değişimlerde de 

kendini bir kanaat önderi olarak göstermek istiyordu. 1878 yılına gelindiğinde “Şah 

Cuma akşamı gün batımı esnasında Mecme-ül Sanayi Okulu’nda inşa edilen bir 

elektrik fabrikasının açılışını yapmak için şeref verdi ve kendi eliyle ilk lambayı yaktı” 

                                                 

85 Bu bilgiler hakkında bkz., (Shahri, 1992, s. 33-35). 
86 Türkçe kökenli bir sözcük olan Korhane  )قورخانه( Askeri teçhizatn üretildiği yer anlamına 

gelmektedir. 

87 Mecme-ül Sanayi Okulu modern eğitim disiplini çerçevesinde fen ve sanat dallarının öğretilmesi için 

açılan bir eğitim merkeziydi. Darülfünun Okulu’ndan sonra modern disiplinlerin eğitildiği ikinci eğitim 

merkezi olma bakımından önemlidir. Detaylı bilgi için bkz., (Yousefifar, 2011, s. 42-66); 

İtimadüssaltana Mecme-ül Sanayi Okulu’nda öğretilen meslekleri belirtmiştir (Etemadossaltaneh, 

1983a, s. 93). 



99 

(Etemadossaltaneh, 1988c, s. 2393). Bab-ı Hümayun artık eğlence alanları, dini 

mekanları ve dükkanlarıyla değil, modern eğitim ve sanayii simgeleyen görüntüsüyle 

de devlet için yeni meşruiyet alanı açmaktaydı. Şah sadece Tanrının yer yüzündeki 

gölgesi olarak değil, aynı zamanda ümmetin çağdaş dünyaya katılması için de bir öncü 

kişilik olarak kendini göstermekteydi.  

Nasıreddin Şah’ın ikinci Batı veya Avrupa seyahati beş yıl sonra 1878 yılında 

gerçekleşir. Bu seyahatte Osmanlı ve İngiltere ülkelerine girmeden, sırasıyla Rusya, 

Polonya, Prusya, Fransa ve Avusturya ülkelerini gezip yine Rus egemenliği altında 

olan Kafkasya’dan İran’a geri döner. Nasıreddin Şah’ın ikinci Avrupa 

seyahatnamesindeki kaydettği gözlemler büyük ölçüde birinci seyahatnameye benzese 

de, kültürel ve yaşam tarzı gibi konulara daha ağırlık verdiğini söylemek mümkündür. 

… şimdi bu saray ve köşk kulüp olarak kullanılmakta ve her sınıftan halk oraya 

çeşitli gazeteler okumak için toplanıyor. Her sınıf devlet ve devlet dışı 

meseleleri hakkında sohbet ediyorlar. Aslında halkın tenbelhanesi88 olmuştur. 

Geceler bu salonun yakınında çok hoş ahşaptan bir mekan inşa etmişler, orada 

geceleri çoğu zaman saz, kemançe ve müzik çalıyorlar ve haftada bir gece de 

bu büyük salon ve sarayda saygı değer kadınlar ile erkekler toplanıp çalgı 

çalıyor ve dans ediyorlar, yani çalgıyı müzisyenler çalıp hanımlar, hanlar 

(ağalar) ve muhteremler dans ediyorlar. (Nasıreddin Şah, 2000, s. 130) 

İnsanların karma şeklinde cinsiyet gözetmeksizin eğlenmeleri ve müzik eşliğinde dans 

etmeleri Şah için küçümsenmeyecek boyutta yenilik taşıyordu. Batı Avrupa insanının 

modern değerler sistemi etrafında dünyevi zevkleri için ayrılan eğlence mekanları İran 

gibi geleneksel kültür yapısına sahip olan ülke için yabancı unsurdu. İran’da sadece 

cami gibi dini ritüellerin, çarşı gibi iktisadi faaliyetlerin ve geneksel meydanlarda 

hükumet gösterilerinin yapıldığı ortamlarda insanlar toplu olarak birbirleriyle kitlesel 

eylemde bulunuyorlardı. Nasıreddin Şah’ın da kaydettiği gibi halkın bir araya geldiği 

başka bir kentsel mekan da parklar ve yeşil alanlardı: “... akşamüstü anneler ve babalar 

caddelerde şirin, güzel ve hoş kıyafetli çocuklarını kendine özgü arabalarda 

dolaştırıyorlar... kadınlar, kızlar, hanımlar ve erkekler at arabaları ile sabah akşam 

gezmekteler...” (Nasıreddin Şah, 2000, s. 131). Tahran’da o tarihlere kadar at arabalar 

                                                 

88 Şah’ın tanımladığı Tenbel+hane→Tembelhane’den kastettiği mekan aslında eğlence kulübüdür. 



100 

ile şehirde gezmek de tanıdık bir olgu değildi. Yollar ve kentin dokusu da bu gibi 

etkinliklere elverişli değillerdi. Kadının sadece kentte erkeklerle gezmesi değil, 

dışarıda rahatça dolaşması bile görülmedik bir husustu.  

Eugene Flandin 1845 yılında kadınların şehir sokaklarındaki konumu hakkında 

dikkate değer tespitlerde bulunur:   

Göremediğim tek şey İran kadınının yüzüdür... çünkü İran kadınları evden 

nadiren dışarıya çıkıyorlar. Sokaklarda da baştan ayağa kadar kapatan 

çarşaflarla dolaştıklarından yüzlerini görmek mümkün değildir... kafalarına 

beyaz bir bez parçası takıp, önündeki dar şeritleri olan kısımdan 

bakabiliyorlar... Bazen şayet sokakta bir erkek olmaz ise burkalarını nefes 

almak için açıyor ancak kocaları dahil her hangi bir erkeği görüce yüzlerini 

tekrar burka ile kapatıyorlar. Bir gün bir kadının yanından geçerken burkasını 

hızla kapatamadığından dolayı kendisini işlediği günahtan ötürü suçlayıp 

mırıldandığını gördüm. (Flandin, 1977, s. 73-74) 

İran’daki kentsel dokunun ince ve organik sokaklardan oluşmasını bir nevi kültürel, 

toplumsal işbölümü ve üretim tarzından kaynaklandığını söylemek mümkündür. 

Sokaklar, caddeler ve meydan gibi kamusal alanların geleneksel tarım ekonomisine 

dayalı çarşının, uhrevi yaşamı güvence altına alan dini yapıların ve bu ikisinin etkisiyle 

oluşan kültürel normların etrafında şekillendiği söylenebilir. Nasıreddin Şah’ın 

büyüdüğü içiçe geçmiş dar sokaklar ve caddelerden oluşan kentsel doku Batıdaki 

misilleriyle epey farklıydı.  

Daha önce kentsel doku içerisinde bir cadde kenarında benzerini görmediği Paris’teki 

Grand Hotel’in çok sayıda misafir ağırladığı, iki binden fazla oda barındırdığı ve 

odaların hepsinin mimarisi ile mobilyası hakkında şaşkınlıklar içinde olduğunu dile 

getiren Şah, hotelin yakınındaki Grand Opera binası ve önündeki meydanı da övgü 

dolu cümlelerle betimler. Şah Grand Opera binasındaki musiki faaliyetlerinden ve 

halkın haftada üç gün böyle bir faaliyet için bir araya geldiğinden etkilendiğinde kendi 

memleketinde halk bu gibi dünyevi gösterişler için bir araya gelmiyordu. Bunun gibi 

sermaye ekonomisinin tüketimini güçlendiren değerlerini ve beğeni zevkini artıran 

mekanlar İran’daki tarihsel ve kendiliğinden gelişen kent dokusuna yabancıydı. 

Şehirdeki gelişen toplu taşımayı da gözlemleyen Şah posta arabalarının nasıl sabah 

akşam insanları taşıdığını, şehirde gürültü oluşturduklarını, insanların caddelerden 



101 

geçerken arabaların altında kalarak öldüğünü ve bu ölümleri önlemek için arabalara 

korna takılması gibi ince ayrıntıları gözlemleyebilmiştir (Nasıreddin Şah, 2000, s. 

153).  

Nasıreddin Şah’ın ikinci Batı seyahatnamesindeki en dikkate değer bölümü 1878 Paris 

Uluslararası Sergisi’ni ziyaretidir:  

At arabasına binip ekspozisyona gittik. Sen Nehri tam ortadadır. Bir taraf 

tamamıyla çiçekler ve bahçelerden oluşan parktır. Çok sayıda kahvehane ile 

Çin, Mısır, İran ve Tunus imaretleri (köşkleri)... Havuzları ve fıskiyeleri olan 

ve altından şelale akan büyük konser salonu ve onun yanında eski köhne 

eşyanın sergilendiği galeri ile koridorlar var... Köprü ve nehirden sonra yine 

geniş bir cadde, fıskiyeli havuzlar ve bahçeler var, oradan ekspozisyona 

gidiliyor... Artık sıcak, yorgunluk ve kalabalıktan ötürü ekspozisyonun 

koridorlarına giremedim, döndüm ve kalabalığın içinden geçemiyordum... İtip 

kakarak, ezilip büzülerek ilerliyorduk, etrafı görmek mümkün değildi... 

Ekspozisyonun bütün binası çelik ve camdan yapılmıştır. Her millet ve 

devletten burada insan var. Eğer ekspozisyon, binalar, ürünler, fıskiyeler, 

şelaleler, bahçeler, çiçek süsleri, caddeler, çimler, seyirciler, bütün dünyanın 

acaip ve tuhaf sanayisini, ekspozisyon için harcanan masraflar, bu garın şirket 

sahibinin karı, buradaki kalabalığı, ekspozisyon koridorlarını, nefis 

mücevherat vs. hakkında bir yazı yazmaya yeltenirsem neredeyse Şehname 

kadar bir kitap yazmam gerekecektir... Ekspozisyonda halk nezaketli ve doğru 

hareket ediyordu. Çok gezdik, İran’ın imaretine (köşküne) gittik. Çok çok iyi 

yapmışlar, Mısır, Tunus, Çin ve Japonya imaretleri İran imaretinin yanındadır. 

[İran imareti] hakikaten hepsinden daha iyiydi, Üstad Hüseyin Ali Mimar 

yapmış... İşretabad Köşkü’ne benziyor. Ancak birinci katta fıskiyeli mermer 

havuzlu çinili oda var, sonra merdivenle ikinci kata yani mukarnaslı aynalı 

odaya çıkılıyor. Çok çok iyi yapmışlar, pencereler ve kapıların hepsi İran’dan 

gelmiş, halkın çoğu burayı görmeye geliyor... Biraz orada oturup aşağı indim, 

Jena Köprüsü’nden geçtik, ekspozisyonun ortasında olan bu köprü çok güzel 

manzaraya sahip... Sen Nehri çok sefalı bir şekilde köprünün altından akıyor... 

Vapurlar daima köprünün altından geçiyor... At arabaları sürekli harekette... 

Versay demiryolundan geçen trenlerin dumanı beyaz bir yılan gibi kıvrılıyor, 

daha yakında başka bir tren istasyonu var.  



102 

Nasıreddin Şah’ın bu seyahati aslında ikinci sanayi devrimi heyecanının zirve olduğu 

yıllardı. Darvinizm’in yanı sıra Batılı Aryanist söylemin de güçlü oluğu ve bu sayede 

İran’ın da Ari ırkı medeniyetlerinin bir parçası haline getirilme çabaları sonucunda, 

İran’ın sergideki insanlar için “doğuda keşfedilmesi gereken bir medeniyet” olarak ilgi 

çektiğini söylemek mümkündür. İran pavyonunun 1873 Uluslararası Viyana 

Sergisi’ndeki pavyona benzer biçimde dışa dönük bir üslupta yapıldığı açıktır (Şekil 

2.25). İran pavyonundaki çinili mekan, fıskiyenin kullanılması ile Batı insanının 

beğeni zevkine uygun hale getirildiği söylenebilir. Ayna Avrupa’da Versay Sarayı 

Aynalar Galerisi’ndeki kullanımından itibaren bir iç mekan süs unsuru haline 

geldiğinden yine Batı insanı için tanıdık mekansal imge olmuştu. İran köşkünde mimar 

tarafından aynanın mukarnaslı bir şekilde iç mekanda bezeme unsuru olarak 

kullanılması seryircinin beğenisini toplaması açısından bilinçli olarak seçildiği 

söylenebilir.  

Nasıreddin Şah bir sanayi kenti olan Paris’i vapurları, demiryolları, tren ve çelik ile 

camın kullanıldığı ekspozisyon yapısı ile algılamıştı. O tarihlerde çelik ve camın 

kullanımı için Violet-Le Duc “her çağın kendine özgü bir mimarlığı vardır ve bizim 

çağımız demir, tuğla ve fabrika çağıdır” sloganını atıyordu (Eyüce, 2001, s. 6). Bir 

taraftan sanayi ülkelerinde böyle bir ortam hakim iken Şah bu görünümü kendi ülkesi 

için kazandırmaya sabırsızlanıyordu.  

 

Şekil 2.25 : 1878 Paris Uluslararası Sergisi İran Pavyonu (TP, n.d.). 



103 

Ülkenin ekonomik bulanımı gittikçe artıyordu. H. Katouzian’a göre 1870’ler sonrası 

gümüş ve ülkedeki para biriminin değer kaybı ayrıca diğer yapısal sonrunların neden 

olduğu sosyo-ekonomik kriz ülkedeki gidişatı olumsuz etkilemekteydi (Katouzian, 

1995, s. 77). Gelgelelim bütün bunlara rağmen Nasıreddin Şah’ın modernizasyon 

girişimlerinin ağır borçlanmalarla sonuçlansa da devam ettiği görülmektedir.  

Daha önceki tarihlerde sadece Şah ve saraydakiler için açılan Otak-ı Müze89 binasının 

yerine bu sefer Batıdaki benzerleri gibi modern müze olarak kıymetli eşyaların 

saklandığı bir bina açılıyordu. İtimadüssaltana 1879 yılının Eylül ayında müzenin 

açılışı ile ilgili  “... Saltanat İmareti’nin bir köşesinde çok büyük ve âlâ bir müze inşa 

edildi... Bu müzenin binası büyük Avrupa devletlerinin müzelerine benzemektedir” 

açıklamasıyla müzeyi “ ... atika eşyanın saklandığı ve nefis nesnelerin mahzeni, pahalı 

taşlar ve nadir bulunan mücevherlerin, silahların, ürünlerin, hattatlık eserlerinin, 

sultanların yadigarları, dünyanın harikaları, tarihi sikkeler ve normal halkın 

üretemediği şeylerin muhafaza edildiği yer..” olarak tanımlamıştır (Etemadossaltaneh, 

1983a, s. 87; Etemasossaltaneh, 1988c, s. 2393).  

Nasıreddin Şah’ın Batı seyahatlerinde Avrupa ülkelerindeki eski eserlerin 

korunmasına dair oluşan ilgiyi gördüğünde arkeolojinin bir modern disipin olarak 

ortaya çıkmasından bir asır geçiyordu. Ancak Şah’ın kendi ülkesinde bu ilgiyi sadece 

bir müzenin açılışıyla değil, tarihi eserleri korumak ve tamir ettirmek ile de 

gösterdiğini söylemek mümkündür. İtimadüssaltana bu eserlerin uzun listesini adı ve 

tamir tarihlerini içeren bir raporda vermiştir (Etemadossaltaneh, 1983a, s. 92-122). Bu 

tarihi mimari eserlerinin korunmasının üç noktadan önemli olduğu söylenebilir: 

1. Dini/kutsal kimliği olan türbeler ile camilerin korunması ve tamir ettirilmesi  

2.  Kaçar devrinde inşa edilmiş olan eski eserlerin korunması ve tamir ettirilmesi 

3. Daha önce İran’da hakimiyet kurmuş olan Türk kökenli imparatorlukların 

sultanlarına ait olan anıt-mezarların korunması ve tamir ettirilmesi 

Bu üç noktaya bakıldığında aslında Şah’ın bir nevi İslamiyet, devlet ve soy aidiyeti 

kimliğini temsil eden binaları tamir ettirmesiyle meşruiyet inşası peşinde olduğunu 

söylemek abartılı olsa da, en azından bu üç unsuru ciddi biçimde önemsediğini 

söylemek yanlış olmayacaktır.  Şah’ın dini ve kutsal kimliği olan binaları korumasıyla 

                                                 

89 Müze Odası 



104 

hem halkın hem de etrafındaki güç halkalarının memnuniyetini yerine getirmek 

istediği söylenebilir. Dönemin gazetesi olan Vakayi-i İttifakiye’de bu tamir 

girişimlerinin haberi yansıtılmaktaydı. “...Osmanlı devletinin izni ile Âlâ Hazret 

Akdes-i Hümayun (Nasıreddin Şah) ziyaret ettiği Necef-i Eşref’te bir medrese, 

Kerbela’da ise bir mescid ve türbenin inşa edilmesine emir verdi... daha sonra Hz. 

Hüseyin’in kabrinin genişletilmesi ve tamirinin başlatılmasını buyurdu...” (İİCMK, 

1994c, s. 2535).  

Nasıreddin Şah bu eylemleri ile aslında daha önce Safevi ve Avşar dönemlerinin 

hükumdarları tarafından gelenek haline getirilen girişimlerin benzerini yapıyordu. 

Ancak dini kimliği olmayan mimari yapıtların tamir ettirilmesi daha önceki devirlerde 

görülmedik bir ilkti. Bu bağlamda Şah’ın İlhanlı dönemi hükumdarı Olcaytu’nun 

mezarı olan Sutaniye Kümbedi ve Rey’de Büyük Selçuklu imparatoru Tuğrul Bey’in 

mezarını tamir ettirme girişimi ile soy meşruiyetini pekiştirmek istediğini söylemek 

mümkündür. Öyle ki bu girişimlerin haberi yine dönemin medyası olan gazetelerde 

gravürleri ile birlikte basılmıştır. İtimadüssaltana 1885 yılında Şeref Gazetesi’nin bir 

sayısının dört sayfasını Tuğrul Bey ve Selçuklu imparatorluğunun tarihçesine ayırarak 

okuyucularını Tuğrul Bey Kümbedi’nin tamiri hakkında bilgilendirmiştir. Tuğrul Bey 

Kümbedi’nin tamir öncesi ve sonrası gravürünü paylaşıp bu tamirden övgü dolu 

cümlelerle bahsederek böyle bir faaliyetin gazeteye konu olmasını sağlamıştır (Şekil 

2.26).  

 

Şekil 2.26 : Şeref Gazetesi Nsıreddin Şah tarafından Tuğrul Bey mezarının tamir 

ettirilmesini önemli bir gelişme olarak kaydetmişti (Etemadossaltaneh, 1885b). 

O tarihlere kadar müslüman insanının dünya görüşüne her hangi bir dini olmayan tarihi 

eserin tamir ettirilmesi tanıdık bir olgu değildi: “... Horasan seyahati sonrası Şah selef 

hükümdarların mezarlarının tamirine karar verdi. Devlet Binaları ve Gümrükhane 



105 

veziri Eminüssultan’nın aracılığı ile bu iş Hacı Ebulhasan Han Mimar Başı’na verildi. 

Mimar binayı tamir edip etrafına güzel bir bahçeyi de tasarlayarak ekledi...” 

(Etemadossaltaneh, 1885b, s. 8). Şah bu tarihlerde İran’ın eski Türk 

imparatorluklarının tarihi geçmişini bir meşruiyet kaynağı belirlemişken daha önceki 

bölümlerde de belirtildiği gibi Batılı Aryanist oryantalistler ise İran’ın İslamiyet öncesi 

tarihi eserlerine ilgi uyandırmak peşindeydi.  

Nasıreddin Şah’ın ikinci seyahati sonrası Tahran’a kazandırdığı en önemli ferengi 

görüntü Tophane Meydanı ile içinde ve etrafındaki yeni işlevler olmuştur. Bazı 

araştırmacı geçerli kaynak göstermeden meydanın yapılış tarihini 1884 yılı olarak 

kaydetmişlerdir (Javaher Kalam, 1978, s. 148; Kariman 1976, s. 253).  Ancak 

İtimadüssaltana yayımladığı İran Gazetesi’inde meydanın yapılış tarihini 1877 yılı 

olarak belirtmiştir:  

İtibarlı ve süslü yapıtlardan birisi olan  Yeni Tophane Meydanı’nın inşası bu 

yıl (1877) sona erdi... Geniş dikdörtgen olan meydanın hepsi tuğladan 

yapılmıştır ve iki katlıdır. Alt katta topçular ikamet etmekte ve üst katta ise 

toplar yerleştirilmiştir. Meydanın ortasında büyük bir havuz yapılmış ve 

meydan taş ile döşenmiştir. Her gece gaz lambaları vasıtasıyla oluşan aydınlık 

bir ortama sahiptir. Altı giriş kapısı vardır. (İİCMK, İran Gazetesi, 318. Sayı) 

Nitekim ünlü gezgin Ernest Orsolle 1882 yılındaki seyahatinde Tahran’dan geçerken 

Tophane Meydanı hakkında görüşlerini kaydetmiştir (Orsolle, 1997, s. 225). 

 Meydanın İtimadüssaltanan’ın da belirttiği gibi etraftan iki katlı cephesi ile geleneksel 

İran meydanlarının görünümüne uygun bir biçimde inşa edildiğini söylemek 

mümkündür (Şekil 2.27). Ancak Tophane Meydanı’nda geleneksel meydanların 

silüetinde olduğu gibi cami minareleri ile kubbesi değil, batı yanında olan Korhane ve 

doğu yanında olan banka binaları hakimdi90. Banka binası da meydanın görünüşüne 

uygun iki kattan oluşmaktaydı (Şekil 2.28). Binanın zemin katında banka  işlemleri 

yapılmakta ve üst katında ise çalışanlar oturmaktaydı (Fraser, 1910, s. 119).  

                                                 

90 İngiliz-İran Bankası 1889 yılında Nasıreddin Şah’ın üçüncü seyahati sonrası Tahran’da açılır (Zoka, 

1970, s. 374). Banka İran’da modern anlamda kurulmuş olan ilk bankaydı. Bina daha sonra Pehlevi 

yönetiminde yıktırılmıştır. Kaçar devri Tophane Meydanı hakkında bkz., (Curzon, 2017: 408-409); 

(Orssole, 1997, s. 225-229); (Jackson, 1976, s. 475). 



106 

 

 

Şekil 2.27 : Tophane Meydanı ve kuzeydoğusundaki Lalezar Kapısı (Whingham 

1903). 

 

 

Şekil 2.28 : İran-İngiliz Emperyal Bankası binası (SIA, n.d.). 



107 

 

Tophane Meydanı’nın Tahran için kentsel anlamda en temel değişimi getirdiğini 

söylemek mümkündür. Meydana altı büyük kapı ile bağlanan Alaüddevle, Lalezar, 

Çırak-ı Gaz, Nasıriye, Almasiye ve Merizhane caddeleri kentin merkezini 

Sebzemeydan ve çarşıdan uzaklaştırıyordu (Şekil 2.29). 

 

Şekil 2.29 : Tophane Meydanı’nda gerçekleşen bir askeri tören ve Devlet Kapısı 

(SIA, n.d.). 

Mohsen Habibi’ye göre Tophane Meydanı kentsel ölçekte Kaçar devletinin dünya 

ekonomik piyasasına açılan tezahürü olarak Sebzemeydan ve Erk Meydan’ına karşın 

üstünlüğü kazanmıştı (Habibi, 2007, s. 135). Ernest Orsolle’in 1882 yılındaki 

betimlemesinden anlaşıldığı üzere meydan kentin merkezi olarak belirerek kent halkı 

ile yurtiçi ve yurtdışından gelen yolcu kervanlarının buluştuğu noktaydı: “Şah 

konvoylarıyla birlikte geçtiğinde meydan derhal boşaltılıyordu” (Orsolle, 1997, s. 225-

229). Meydan etrafındaki caddelerle birlikte Tahran’ın mevcut organik yapısının 

merkezinde ızgara dokuyu oluşturarak modern görünüm kazandırıyordu (Şekil 2.30). 



108 

 

Şekil 2.30 : 1891 yılı Tahran Haritası ve Tophane Meydanı (Shirazian’dan  

işlenerek). 

1880’li yıllara gelindiğinde Kaçar devlet ve konut mimarisinde plan ve cephelerde 

yerel unsurlarla Batı Avrupa barok ve rokoko unsurlarının karışımını eklektik bir 

şekilde birlikte görmek mümkündür. Bunlar arasında İran’ın ilk Batıda eğitim almış 

Türk kökenli mimarı olan Mirza Mehdi Hanşakaki’nin Baharistan’daki binaları 

gelmektedir91. Meydanın yanıbaşında ve Almasiye Caddesi’nin bitişiğinde 

                                                 

91 Mirza Mehdi Hanşakaki 1857 yılında batıda eğitim almak için gönderilen öğrenciler arasında 

Fransa’ya gider.  Ecole Centrale des Arts et Manifactures’da yol ve köprü yapımı bölümünü bitirir. 

Ardından, L’ecole Normale Superieure de Parsi’te mühendislik diplomasını alır. Detaylı bilgi için bkz., 

(Abdollahzadeh, 2009). 



109 

İtimadüssaltana’nın dediğine göre “görkemli ve Batı tarzında inşa edilmiş olan çok 

güzel Telgrafhane Binası” bir başka modern işlev olarak belirmişti92. 

Baharistan veya Sipehsalar Köşkü 1874 yılında Hanşakaki’nin tasarımıyla inşa edilip 

ve daha sonra 1891 yılında barok ve yerel etkilerin karışımından oluşan bir üslupta 

giriş kapısı eklenir. Bina Meşrutiyet Harekatı sonrası Meclis-i Şura-i Milli binası 

olarak kullanılmaya başlar (Şekil 2.31). Dönemin mimari anlayışını uygun bir biçimde 

yansıtan bina bazı araştırmacılarca üslupsal bakımdan Osmanlı Meclis-i Mebusan 

binalarının etkisinde kaldığı düşünülmektedir (Banimasoud, 2015, s. 113). 

 

Şekil 2.31 : Baharistan Köşkü veya Meclis-i Şura-i Milli binası (SIA, n.d.) 

Dönemin benzer mimari anlayışını yansıtan diğer binalar arasında yine Baharistan 

Meydanı’ndaki Mesudiye Köşk-Bahçesi (1878), Bağşah Meydanı’ndaki binalar 

(1882) ile Saltanatabad Köşk-Bahçesi’nden bahsetmek mümkündür93. Feth’ali Şah 

döneminden kalan Bağşah Meydanı, o dönemden beri at yarışmalarını gerçekleştirmek 

ve seyretmek için kullanılan bir mekandı. Zaman içerisinde kuzey bölümüne iki katlı 

                                                 

92Tophane Meydanı’ndaki belirtilen kapılar ile Korhane, Banka ve Telgrafhane binası Pehlevi 

yönetiminde bilinçli bir şekilde imha edilir. 
93 Adı geçen bu üç kentsel eserin hakkındaki bilgiler Pehlevi yönetiminde kasıtlı bir şekilde tahrip 

edildiğinden sadece tarihi belgelerde kısıtlı olarak mevcuttur. 



110 

bir seyir binasının yanı sıra meydanın farklı noktalarına binalar ilave edilir 

(Banimasoud, 2015, s. 127).  

Bağşah Meydanı’nın Nasıreddin Şah döneminde en çok ses getiren olayı Şah’ın atlı 

heykelinin meydanın ortasına dikilmesi olur. 30 Nisan 1887 yılında Korhane’de 

Korhane veziri İkbalüssaltana tarafından Mirza Ali Ekber Han adlı mimara yaptırılan 

heykelin güzel bir şekilde yapılması Şah’ın büyük beğenisine neden olur ve bunun 

üzerine Şah’ın Korhane veziri ile heykelin yapımında emeği geçen tüm çalışanları 

ödüllendirdiğini Şeref Gazetesi 50. sayısında kaydetmişti (Şekil 2.32). Şah’ın heykel 

yapımının İslam geleneğine aykırı olduğunu bilmesine rağmen Batıdaki mevkitaşları 

gibi heykeli kentin merkezi olan Tophane Meydanı’nın ortasına dikmek istemesi 

ilginçtir (Etemadossaltaneh, 1887b, s. 1; Etemadossaltaneh, 1971, s. 496). 

 

Şekil 2.32 : Nasıreddin Şah Korhane’de yapılan bornz heykelinin önünde (SIA, n.d.).  

Ancak muhtemelen bu eylemin olumsuz karşılandığından Şah bu kararından 

vazgeçerek heykel açılış töreni için on sekiz ay bekleyecekti. İtimadüssaltana tören ile 

ilgili olumsuz görüşünü şu şekilde açıklamıştır:  

... böyle bir tören ve bayramın yapılmasına hiç gerek yoktu. Heykel yapmak 

İslam milleti için haramdır. Öyleki Osmanlı Sultanı Mahmud altmış yıl önce 

kendi yüz kabartmasını madeni paralarda bastırmak istemişti. Şeyhülislam ve 

diğer ulema karşı çıkıp sultanın azli için fetva verdiklerinde hemen madeni 



111 

paraların toplanmasının emri verildi. Ama elhamdulillah Padişah (Nasıreddin 

Şah) her şeyi yapmaya kadirdir.  Ancak durumu beğenmeyen mutaassıp 

halktır. Eğer benim arzim kabul edilseydi böyle bir törenin yapılmasına izin 

vermezdim. (Etemadossaltaneh, 1971, s. 597) 

Açılış töreni 16 Ekim 1888 tarihinde  

...Bağşah’da şehzadeler, aristokratlar, asilzadeler ve yabancı ülkelerin 

elçilerinin katılımıyla başladı. Heykelin dikildiği havuzun etrafında pahalı 

kadife perdeler asılarak aralarında çeşitli meyve ve tatlıların bulunduğu 

masalar dizildi. Alanın farklı noktalarında müzik grupları farklı parçaları 

seslendiriyorlardı. Şah saat başında törendeki sahneye çıktı ve heykelin 

üzerindeki perdenin açılmasıyla müzik grupları İran’ın Selam-i Şah parçasını 

seslendirdiler. Açılış konuşmasını ilk başta Osmanlı sefir-i kebiri uzun nutukla 

gerçekleştirdi ve akabinde şairler güzel methler okudular. (Şekil 

2.33)(Moayyer, 1982, s. 47) 

 

Şekil 2.33 : Bağşah’ın ortasına dikilen Nasıreddin Şah heykeli (SIA, n.d.). 

Şah heykelin yapılışından on sekiz ay geçmesine rağmen kullanılmasında ısrarlı 

olduğundan dolayı halk ile ulemanın karşı tepki vereceğinden emin olduğu 



112 

kuşkusuzdur94. Bu nedenle bir taraftan Batılı mevkitaşlarının görüntüsü ve karizmasını 

kazanmaya yönelik heykeli kullanmak istediğinden diğer taraftan da halk tabanından 

verilecek olan olumsuz tepkiden ötürü ara yolu bulmak zorunda olduğu ve bu eylemi 

Tophane Meydanı’ndan Bağşah’a taşımakla gerçekleştirmek istediği söylenebilir. 

Ayrıca açılışın ilk nutkunu dönemin en güçlü müslüman ülkesi temsilcisi olan Osmanlı 

elçisinin yapması da bu ara yolun diğer boyutu olarak nitelendirilebilir. 

Daha önce de belirtildiği gibi 1870’li yıllarda Reuter gibi anlaşmalarla yabancı 

şirketlere verilen imtiyazlar 1880’li yıllarda doruk noktasını yaşıyordu. Bu mesele ve 

Şah’ın Batılılaşmaya yönelik yürüttüğü ciddi reformlar kitlenin çeşitli katmanlarında 

ciddi yeri olan ulemanın karşı koymasına neden olur (Amanat, 2019, s. 532). Devlet 

ile halk arasında oluşan boşluğu doldurmayı fırsat bulan mollalar halka daha da 

yakınlaşır (Averi, 1994, s. 188). Şah ulemanın gücünün karşısında durmanın riskini 

almadan ortamı bazı girişimleri ile yumuşatmaya çalışıyordu (Amanat, 532-541). 

Şah’ın dini yapıları onarmasının yanı sıra yeni yapılmakta olan aynı işlevdeki binaların 

inşasını bizzat kendisinin özenle denetlemesinin de bu kapsamdaki girişimler arasında 

olduğunu söylemek mümkündür. Bu yapılarda Batılı mimari unsurların 

kullanılmaması Şah’ın bu binaların mimarisi üzerinde hassas olduğunun ve yeni 

itirazlara sebebiyet vermek istemediğinin anlamına geldiği söylenebilir. Bu bağlamda 

Şah’ın Batı Avrupa mimari üsluplarının kullanılması ile yaptırdığı saray ve devlet 

yapılarının yanında hatrı sayılır bir dini yapının inşa edilmesine imkan tanıması da 

şarşırtıcı olmasa gerek.  

Baharistan Meydanı’nda Sadrazam Sipehsalar’ın girişimiyle Tahran’ın en büyük 

camisinin inşasını 1879 yılında başlatan Şah bu caminin yapımını sıklıkla 

denetlemekteydi. Cami artık İran’da eskiden varolan geleneksel şehirlerin dokusunda 

olduğu gibi merkezdeki çarşının yanında değil, şehrin kuzeydoğusundaki sivil 

                                                 

94 İran’da Şii ulemanın toplumdaki nüfuzunun Safevi döneminden itibaren çok güçlü olduğu ve ülkenin 

siyasetinde etkin rol oynadığı bilinen bir husustur. Şah’ın da her zaman bu meseleyi dikkate alarak 

politika yürüttüğü bilinmektedir. Müayyirülmemalik, Nasıreddin Şah’ın Avusturya-Macaristan 

imparatoru Franz Joseph ile görüşmesindeki bir diyalogu paylaşmıştır.  Franz Joseph Şah’a Ordu 

müessesesi ve birliklerinin sayısını sorduğunda Şah da cevaben “bizim hangi ordumzu kasdediyorsun?” 

sorusunu yöneltir. Joseph şaşkınlık içerisinde “kaç tane ordunuz var ki?” sorusunu sorduğunda ise Şah 

“Bizim üç harbiye gücümüz var. Birincisi yüz yirmi bin askeri aşkın silahlı gücümüz, ikincisi her zaman 

ölmeye hazı olan konar-göçer halkımız ve üçüncüsü ise İslam kanununa göre cihat zamanında ölmeye 

hazır olanlardan oluşan mezhepsel gücümüz” cevabını verir (Moayyer, 1982, s. 36). Dolayısıyla Şah’ın 

nezdinde ulemanın gücünün ülkenin askeri gücünün üçüncü kolu olacak kadar önemli yeri olduğu 

anlaşılmaktadır. 



113 

yapıların olduğu Baharistan Meydanı’nın bir yanında beliriyordu. İnşası altı yıl süren 

camiye mimar olarak Mirza Mehdi Hanşakaki ile bir geleneksel mimar atanır (Şekil 

2.34). 1880’li yılların sarsıntılı ortamında böyle bir caminin inşa edilişinin hem ulema 

hem de halk nezdinde bir nebze de olsa tatminkar bir girişim olduğunu söylemek 

mümkündür. Şeref Gazetesi’nin Temmuz 1885 sayısındaki manşetinde caminin 

açılışına yer verilerek camideki inşaatın daha o tarihlerde bitmediği kaydedilmiştir 

(İİCMK, Şeref Gazetesi, 32. sayı)95. Bu hususun Şah’ın kısıtlı bütçesiyle bir an önce 

caminin açılışına ısrarlı ve aceleci davrandığından kaynaklandığını söylemek 

mümkündür. 

Caminin açılışı için büyük tören düzenlenir ve veliaht Muzaffereddin’in de Dar-ül-

hilafe’ye (Tahran) ulaşmasıyla Şah caminin açılışı için ertesi günü seçer. 4 Temmuz 

1885 yılı Cumartesi günü Hz. Ali’nin ölüm yıldönümünde kırk bin kişiyi aşkın 

muazzam katılımın olduğu cemaat namazıyla inşaatı daha bitmeyen caminin açılışı 

gerçekleşir (İİCMK, İran Gazetesi 577. sayı). 

 

Şekil 2.34 : Mescid-i Mübârek-i Nasıri veya Nasıri Camii’nin inşaatı henüz devam 

ederken caminin açılışı Nasıreddin Şah tarafından gerçekleşmişti (İİCMK, Şeref 

Gazetesi, 32. Sayı). 

                                                 

95 Şeref Gazetesi’nde caminin iki önemli olmazsa olmaz elemanı olan minareleri ile kubbesinin 

inşaatının bitmediği belirtilmiştir. Nasıri Camii’nin ismi Fars milliyetçileri tarafından günümüzdeki adı 

olan Sipehsalar Camii olarak değiştirilmiştir. 



114 

Seyahatler silsilesinde üçüncü ve en son Batı seyahatini de 1889 yılında gerçekleştiren 

Nasıreddin Şah, Aras nehri üzerinden Rus hudutlarına geçtikten sonra sırasıyla 

Polonya, Prusya, Hollanda, Belçika, İngiltere, Fransa, Prusya, Avusturya ve 

Macaristan ülkelerine ziyarette bulunup tekrar Rus hudutlarından İran’a döner. 

Nasıreddin Şah’ın üçüncü Batı seyahatini önceki iki seyahatinden ayıran husus 

Avrupa’daki kültürel olguların yerine teknolojik konulara ağırlık vermesidir. Üçüncü 

seyahatin de en dikkat çekici bölümünü 1889 Paris Uluslararası Sergisi ziyaretinin 

oluşturduğunu söylemek mümkündür. Şeref Gazetesi’nin 71. sayısı serginin en çok ses 

getiren yapıtı olan Eiffel Kulesi ile mühendisi olan Gustave Eiffel’in hakkındaki 

bilgiler için özel olarak basılmıştı. Gazetede kulenin çevresi ile birlikte bir gravür 

paylaşılarak Gustave Eiffel’in bir çok çelik konstrüksiyonlu eserinin başarısı 

anlatılmış ve Eiffel Kulesi’nin asansörü, yüksekliği ve yenilikçi statiği hakkında övgü 

dolu cümlelere yer verilmişti (Şekil 2.35) (Etemadossaltaneh, 1889, s. 1-4).  

 

Şekil 2.35 : Şeref Gazetesi 1889 Paris Uluslararası Sergisi’ndeki Eiffel Kulesi’nin 

resmini paylaşmıştı (İİCMK, Şeref Gazetesi, 71. Sayı). 

İlk olarak büyük çapta bir çelik konstrüksiyonu karşısında gören Nasıreddin Şah 

kulenin yapım tekniği ve mimarisini hayranlıkla merak eder:   



115 

… Kule Tahran’da bana resimlerini gösterdikleri kuleyle epey farklıdır. Nasıl 

da bir yer, nasıl da bir bina!!! Bu binanın mühendisi olan Eiffel’i görmeyi çok 

isiyordum ama bulamadım… çok acayip ve değişik bir mekan, binanın 

bütününü çelik ağdan yapmışlar… Kulenin ayaklarının ortasından birer 

asansör yükselmektedir ve her asansör seksen kişi taşıyarak beş dakikada 

birinci kata ulaşmaktadır. (Nasıreddin Şah, 1992, s. 186)  

Şah sergiye özel demiryolundan geçerken hayranlıklar içinde “acayip bir demiryolu” 

olduğunu ifade edip Tahran için on adet benzer vagon ile dört fersah demiryolu 

yapımının siparişini verir (Nasıreddin Şah, 1992, s. 202). Bundan tam bir yıl önce 

Şah’ın Tahran-Şahabdülazim Türbesi arasında inşa edilen demiryolu ile gar istasyonu 

binasının açılışını büyük bir törenle gerçekleştirdiğini İran Gazetesi 666. sayısında 

haber yapmıştı (İİCMK, Şeref Gazetesi 666. sayı)96. 

Seyahatnamenin farklı bölümlerinde Şah’ın bir taraftan Batıdaki gelişmeleri özenle 

takip etmesine rağmen kültürel konularda muhafazakar davrandığını söylemek 

mümkündür: “... Hakikaten Paris şehri ve özellikle ekspozisyon tam bir bombardıman 

alanı gibidir. Din, mezhep, kilise ve İsa’nın makamı, İncil ve Tevrat’ın buyruklarından 

eser yok!!! Ayyaşlıktan, ahlaksızlıktan, sapıklıktan, arsızlıktan, çapkınlıktan, para 

tahsil etmekten başka hiç bir şey yok!!!...”. Bunlardan en ilginci sergideki Hindistan 

pavyonunda satılan nefis Kur’an kitabıdır. Şah eserin bir fiyatlandırılmış mal gibi 

satılmasını kabullenmeyerek İtimadussaltana’ya fiyatı ne olursa olsun Kur’an’ın 

derhal satın alınmasını ve bu şekilde sergiden kaldırılmasını ister (Nasıreddin Şah, 

1992, s. 215).  

Sergideki en dikkate değer eserlerin arasında yine ülkeler adına inşa edilen pavyonlar 

gelmektedir. İran pavyonundaki kullanılan mimari üslup önceki sergilerde olan 

pavyonlardan farklılık göstermektedir. Pavyonun cephesindeki kullanılan kemer, 

kubbe ve plaster kombinasyonunda İran’in İslamiyet öncesi mimari eserlerde blunan 

cephe elemanlarına başvurulduğu söylenebilir (Şekil 2.36). 

                                                 

96 Şah İran pavyonuna gelince Richard adlı bir Fransız antikacının İran’daki tellallardan aldığı tarihi 

madeni paralar, çiniler, resimler ile minyatürler gibi değerli eşyaları Londra Müzesi’ne taşınmak üzere 

bir İngiliz’e sattığını kaydeder. Nasıreddin Şah’ın eski eserlerin korunmasına yönelik çok ciddi 

girişimleri sergilenmişken Batılı arkeolog ve seyyahlara bazı kazıların imtiyazını verdiği bilinmektedir. 

1894 yılında Fransa elçisi Rene d Balloy ile imzalanan bir sözleşmeye göre İran’daki arkeoloji 

araştırmaların imtiyazı Fransa devletine verilir (Negahban, 1997, s. 40-41). 



116 

Pavyonun tasarımında daha önceki bölümlerde anlatılan Flandin, Dieulafoy ve Charles 

Chipiez gibi Aryanist oryantalistlerin oluşturdukları İslamiyet öncesi Ahamenid ve 

Sasani eserlerin rekonstrüksiyon  çizimlerinden yararlanıldığını söylemek yanıltıcı 

olmayacaktır. Pavyonun ünlü Fransız mimarı olan Charles Garnier tasarımında 

İran’daki yerel mimari malzemesi olan tuğlayı bilinçli bir şekilde seçmişti (worldfair, 

n.d.). Pavyonun kemer ve kubbe kombinasyonunda Sasani eseri olan Servistan 

Sarayı’nın, saçaklıkta tekrarlanan dişli elemanlarda ise Persepolis’teki merdiven 

korkuluklarının ayrıca Chipiez’in Persepolis rekonstrüksoyn çizimlerindeki  önerdiği 

saçaklığın canlandırmacı tasarımının olduğunu söylemek mümkündür (Şekil 2.37).  

 

Şekil 2.36 : 1889 Paris Uluslararası Sergisi’ndeki İran pavyonu (Library of 

Congress, n.d.). 

 

 

Şekil 2.37 : Solda: Flandin tarafından çizilen Servistan Sarayı rekonstrüksiyonu. 

Sağda: Chipiez’in Persepolis’teki Darius Sarayı’na önermiş olduğu dişli saçaklık 

rekonstrüksiyonu (Perror & Chipiez, 1892). 



117 

Pavyonun mimarisinin görüntüsü Batılı oryantalistler tarafından tarih ve arkeoloji 

dallarında ortaya konulan “güçlü ve uygar antik İran imgesi”ni böyle uluslararası bir 

alanda sergilemek ve tanıtmak için iyi bir fırsattı. Günümüzden bakıldığında Pavyonun 

sadece İran’dan gelen metaları sergilemekle kalmadığını, yeni İran’ın ulus devlet ve 

kimlik arayışındaki katettiği yolun da bir nevi habercisi mahiyetinde olduğunu 

gözlemlemek mümkündür. Sergideki İran pavyonunda kullanılan Ahamenid-Sasani 

mimarisi cephe canlandırmacılığı bir ilk değildi. 1880’lı yıllarda Şiraz’da Yahudi 

kökenli aristokrat olan Kavam ailesinin konut yapılarında Ahamenid-Sasani mimari 

canlandırmacılığı denenmişti (Grigor, 2016, s. 392). Ancak sergi gibi uluslararası bir 

platformda ve ayrıca devlet ile ülkeyi temsil eden bir binada Ahamendi-Sasani 

canlandırmacı üslubunun uygulanmasının bir ilk olduğunu söylemek mümkündür. Bu 

pavyon 1873 ve 1878 yılındaki selefleri ile kıyaslandığında onların aksine 1880’li 

yıllardaki Kaçar mimari kültürünü yansıtmamaktadır.  

1880’li yıllarda Erk Hükumet Kalesi’nde ve diğer yerlerde Nasıreddin Şah tarafından 

inşa ettirilen köşklere bakıldığında Batı Avrupa neo-klasik canlandırmacılığı ile yerel 

mimari üslubun melez halinin uygulandığı görülmektedir. Fereh Abad’daki İmaret-i 

Habgah gibi Enderuni97 köşkleri bu hususu yansıtmaktadır (Şekil 2.38). 3 Nisan 1887 

tarihinde İstanbul’daki Dolmabahçe Sarayı planı üzerinden inşa edilen köşk 

dikdörtgen olan Enderun alanının kuzey yanının ortasında yer almaktaydı. Alanın 

diğer yanlarına da iki katlı büyük aynalı antreleri ve toplamda iki yüz odası olan 

köşkler inşa edilmişti.  Alanın ortası ise mermer taştan yapılan köprüler ve ferengi 

üslupta uygulanan peyzaj ile süslüydü (Moayyer, 1982, s. 15;  Etemadossaltaneh, 

1983a, s. 84; Etemadossaltaneh, 1989b, s. 2). Dönemin benzer üslupta inşa edilen diğer 

yapıları arasında Ubeyz, Melicek ve Yakut köşklerini söylemek mümkündür (Şekil 

2.39)98. 

                                                 

97 Enderuni köşkleri Nasıreddin Şah’ın haremi ile birlikte özel yaşamını sürdürdüğü mekanlardır. 
98 Bu binalar ve dönemin diğer binaları hakkında bkz., (Banimasoud, 2015); Müayyirülmemalik Ubeyz 

Kasrı hakkında ilginç bilgilere yer vermiştir:  

Sultan Abdülhamid bir takım oda eşyası ile bir kaç tane nefis Türkiye halısını Nasıreddin Şah’a 

hediye olarak gönderdi... Diğer köşkler çeşitli zanaat barındırdıkları ve gönderilen hediyelere 

layık bir yer olmadıklarından dolayı Şah Ubeyz Kasrı’nı bu hediyeleri yerleştirmek için özel 

olarak tasarladı. Kasrın ana salonunu gönderilen en büyük halının ebadına göre ayarladı ve 

binanın yapımı bittikten sonra halıyı salona serip diğer eşyalar ile de süsledi. (Moayyer, 1982, 

s. 42-43) 

Şah’ın Osmanlı devleti ve padişahlarına saygı duyduğunu seyahatnamelerindeki anlatılarından ve 

mimari girişimlerinden anlamak mümkündür. İtimadüssaltana’nın anılarındaki bir paylaşıma göre Rus 

maslahatgüzarının Osmanlı hudutlarına Kaçar devleti ile birlikte saldırma talebine Nasıreddin Şah 



118 

 

Şekil 2.38 : İmaret-i Hâbgah (İİCMK, Şeref Gazetesi, 65. Sayı) 

 

 

Şekil 2. 39 : Nasıreddin Şah’ın kendisi tarafından Osmanlı sultanı II. Abdülhamid’in 

gönderdiği hediyeler için özel olarak tasarlanan Ubeyz Köşkü (HU, n.d.). 

                                                 

“Osmanlı müslümandır ve biz müslümanı bir ferengiye satmayız” olarak cevap verir (Anonim, 1989, s. 

39).  



119 

1890’lı yıllara yani Nasıreddin Şah’ın saltanatının son altı yılına gelindiğinde 

modernizasyon ve kentsel reformlar sonucunda Tahran’ın çehresi ciddi biçimde 

değişmişti. Kapitalist ekonominin üretim tarzına uyumlu, Avrupa devletleri ile ilişki 

kurabilmek adına şehrin çehresinin çağdaşlaşması, modern işlevli binalara yer 

verilmesi ve modernizasyonun neden olduğu yeni görüntülerin ortaya çıkması yüzyılın 

sonlarına doğru büyük değişikliklerin yaşandığı alanlardı. 1891 yılındaki Abdülgaffar 

Necmülmülk ve Darülfünun öğrencileri ile birlikte hazırlanan Dar-ül-hilafe 

Haritası’nda Şah’ın saltanatı boyunca Tahran’da gerçekleştirdiği değişimleri görmek 

mümkündür. Erk Hükumet Kalesi ve Tophane Meydanı’na bağlanan düz ve geniş 

caddeler, kuzeyde Devlet Mahallesi gibi yeni mahallelerin oluşumu şehirdeki mahalle 

anlayışını büyük ölçüde değiştirir. Mahalleler artık sadece geleneksel biçimiyle belli 

inançsal kesim ve etnik grubuna göre değil ekonomik açıdan sınıflara göre de 

ayrılıyordu (Habibi, 2005, s. 134).  

 

Şekil 2.40 : 1891 yılı Abdülgaffar Necmülmülk Tahran Haritası (Shirazian’dan 

işlenerek). 

Haritadan da anlaşıldığı üzere kentin planı etrafındaki surların oluşturduğu sekiz köşeli 

biçime sahiptir. Kentin dışarıyla bağlantısı on üç giriş kapısıyla gerçekleşmektedir. 

Bunlar sırasıyla Devlet, Şemiran, Dovşantepe, Dolab, Meşhed, Rahahan, Şah 

Abdülazim, Gar, Hani Abad, Gümrük, Kazvin, Bağşah ve Yusuf Abad kapıları olarak 



120 

isimlendirilmişlerdi. Bu kapılardan kentin ana çekirdeğine doğrudan ulaşılmaktaydı 

(Şekil 2.40). 

Güney bölümden Gümrük ve Meşhed kapıları, kuzey bölümde ise Bağşah ve Dolap 

kapıları doğu-Batı eksenindeki gidiş geliş trafiğini sağlamaktalardı. Kuzey-güney 

eksenindeki trafik akımı ise kentin merkezinden (çarşı ve Erk Kalesi) Şahabdülazim 

Kapısı’nı Şemiran ve Devlet kapılarına bağlayan caddelerden geçmekteydi. Kentin 

kuzeyindeki gelişmiş olan mahallelerden kentin merkezine olan ulaşım büyük 

meydanlar ve bu meydanlara çıkan caddelerden gerçekleşmekteydi. Kuzeyde kentin 

yeni silüetine Nasıriye Camii, Şemsül-imare, Devlet Tekyesi ile diğer kamusal binalar 

yeni bir görünüm kazandırmıştı. Kentin eski dokusundaki dar sokaklar ile caddelere 

karşın yeni oluşan dokuda genişleyen caddeler ve büyük meydanlar görüş aralığını 

daha da büyüterek yeni görüntülerin oluşmasına neden olmuştu (Hamidi & Sabri, 

1997b, s. 34). Batı Avrupa sanayi kentlerinin tarzına uygun yeni caddelerin etrafındaki 

dışa dönük mimarinin uygulanması da eski dokunun karşısında yeni bir görünümün 

oluşmasını sağlamıştı.  

Şehrin hızla büyümesi, nüfusunun yüz bine kadar ulaşması ve bunun sonucunda 

arabalar için yapılan caddelerin artışıyla birlikte toplu taşıma gereksinimini peşinden 

getiriyordu. Şah, Mirza Cevat Han adlı devlet görevlisine At Arabası ve Otobüs 

Şirketi’ni kurma imtiyazını vererek  toplu taşıma için önemli bir adım atar. Şirket 

tarafından Rusya’dan 30 adet arabanın alınmasıyla 5 Kasım 1890 yılında Tohane 

Meydanı, Sebzemeydan ve İngiliz konsolosluğu binasının yanında istasyonlar 

kurulmaya başlar (Issawi, 2009, s. 312).  

Bütün girişimleriyle Nasıreddin Şah kendi yaşadığı çağın ileri sanayi ülkelerinin 

durumuyla yakından ilgiliydi. Bir taraftan Batı Avrupa’daki gelişmeleri hayranlıkla 

takip ederken diğer taraftan hem kendi muhafazakarlığı hem de ulemanın baskısı 

sonucunda bir çok reformun yapılmasında başarısız olur. Büyük borçlanmalar ve 

ekonomik kriz sonucunda 1890 yılında Talbot Şirketi ile yapılan bir anlaşmaya göre 

şirket İran’daki tütün üretimi ve satımını elli yıllığına kendi tekelinde bulunduracaktı. 

Bu durum ülke genelinde ulemanın önderliğinde hükumete karşı ciddi isyanlara neden 

olur. Hal böyleyken Şah devletin meşruiyetini korumak için o tarihlerde İslam 

dünyasında büyük ün kazanan din adamı Cemaleddin Efgani’yi ülkeye davet eder. 

Ancak Efgani’yi de kendi karşısında bulunca bunun üzerine Efgani’nin sınır dışı 

edilmesinin fermanını vererek dönemin önde gelen ulemasından olan Mirza Hasan 



121 

Şirazi’nin fetvasıyla da Talbot Şirketi ile yapılan anlaşmayı iptal eder99. Bu hususun 

ulemanın Kaçar devleti karşısında ciddi bir şekilde güç kazanmasına neden olmasıyla 

birlikte Şah’ın Darülfünun gibi reformcu girişimlerinin karşısında da önemli engeller 

oluşturduğunu söylemek mümkündür100. Nasıreddin Şah 30 Nisan 1896 tarihinde 

Cemaleddin Efgani’nin müritlerinden olan Mirza Rıza Kirmani tarafından silahlı 

suikast sonucu hayata veda etti.  

Nasıreddin Şah dönemi yani XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İran’da 

modernizasyon girişimlerinin istikrarlı bir şekilde bir çok alanda devam etmesi 

yüzyılın sonuna doğru ciddi değişimlerin oluşmasına neden oldu. Kentsel/mimari 

alanda bu girişimlerin çıktıları önemli  boyutta Tahran’ın belirli bölgelerini Batı 

Avrupa’daki sanayi kentlerinin görünümüne kavuşturur. Bu değişimler Nasıreddin 

Şah dönemi boyunca özellikle 1870’li yıllardan itibaren daha da hız kazanarak 

gelişimine devam eder. Bu yıllar Nasıreddin Şah’ın Batı Avrupa’ya seyahate başladığı 

dönemdir. Şah Batı seyahati öncesi Avrupa imgesi hakkında bazı bilgilere sahip olsa 

da seyahat sonrası ciddi boyutta edindiği izlenimler dolayısıyla yeni girişimlere imza 

atar. Şah’ın şehrin merkezine dikemese bile kendi atlı heykelini yaptırması, kentsel 

meydanlar ve caddeler etrafında banka, telgraf binası, gaz lambası fabrikası ve korhane 

gibi yeni işlevlerin egemen olması bunlar arasında yer almaktadır. Ayrıca yine modern 

bir edim olarak eski eserlerin korunmasına yönelik gerçekleştiği girişimler bu 

kapsamdaki faaliyetleri arasında yer almaktadır. Şah bu faaliyetlerle bir taraftan 

modernizasyon girişimleri kapsamında adımlar atarken aynı zamanda kendi iktidarı 

için bir meşruiyet kaynağı oluşturma peşindeydi.  

Şah’ın kendi ülkesini uluslararası arenada tanıtabilmek ve modern Batı uygarlığının 

görünümünü elde edebilmek için yüzyılın en büyük uluslararası sergilerine katması 

yine mimari ürünün araçsallaştırılması ile gerçekleşir. 1873 Viyana ve 1878 Paris 

seleflerinin aksine 1889 Paris Uluslararası İran pavyonu binası dönemin Aryanist 

etkisini bariz bir şekilde taşımaktadır. Ancak genel oluşmuş olan kanının aksine Batı 

Avrupa seyahati öncesi de her alanda olduğu gibi kentsel/mimari alanda da Nasıreddin 

Şah’ın modernizasyon girişimleri ciddi değişimleri beraberinde getirmiştir. 

                                                 

99 Bazı araştırmacılar dikkate değer kaynaklar sunarak Cemaleddin Efgani’nin mason olduğunu iddia 

etmişlerdir. Detaylı bilgi için bkz., (Raeini, 1978); (Katirai, 1976) 
100 Olaylar hakkında detaylı bilgi için bkz., (Averi, 1994, s. 188-200); (Amanat, 2019, s. 531-551). 



122 

Dolayısıyla Nasıreddin Şah’ın kentsel/mimari alanda yürüttüğü modernizasyon 

girişimlerini sırf  Batı seyahati sonrası etkilenmeler sonucunda gerçekleştirdiğini 

söylemek indirgemeci bir yaklaşımdır. Şah’ın Batı seyahatinin etkilerini 

mimari/kentsel alanda bariz bir şekilde görmek mümkündür ancak bu hususun 

gerçekleşmesi seyahat öncesi dönemde de azımsanmayacak kadar fazladır.  

Şah bir siyasal meşruiyet elde etme yolundaki mimari/kentsel araçsallaştırmalarını  

aynı zamanda kültürel alanda da Devlet Tekyesi gibi binaların inşasıyla devam 

ettirmiştir. Şah’ın bu girişimleri bir taraftan ekonomik sorunlardan kaynaklanan ciddi 

borçlanmaların ortaya çıkmasına diğer taraftan ise kültürel anlamda ciddi sosyal tabanı 

olan ulemanın karşı tepkilerine rağmen ciddi bir şekilde gerçekleştirmeyi başarmıştır. 

Ancak ulema tarafından gelen aşırı tepkileri de yine ara yolu bularak yatıştırmaya 

çalıştığını söylemek mümkündür. XIX. yüzyılın ortasından sonuna doğru Tahran’ın 

çağdaş bir görünüm kazanmasındaki katedilen süreçte ızgara dokulu geniş caddeler, 

modern işlevler, meydanlar, yeşil alanlar, dışa dönük binalar, at arabalarının dolaştığı 

taş döşeli yolların olduğu çağdaş bir görünüme kavuştuğu açıktır. 

Kaçar İran’ında modernizasyon ve mimari/kentsel alandaki değişikliklerin büyük 

bölümü Nasıreddin Şah döneminde gerçekleştiğinden geri kalan padişahların 

dönemindeki değişiklikleri bir başlık altında ele almak gerekmektedir. 

Tebriz’de yirmi yıl veliahtlık yapan Muzafferedin Şah 1896 yılının Ağustos ayında 

tahta çıkar. Selefi Nasıreddin Şah gibi reformlara çok istekli olan Muzafferedin Şah, 

Nasıreddin Şah’ın son sadrazamı olan Aliasgar Han Atabey’i (Eminussultan) azledip 

Mirza Ali Han Eminüddevle’yi sadrazamlık makamına atamak ister. Aliasgar Han 

Atabey, Muzaffereddin’i bu kararından vazgeçtirmek için devlette bir çok Türk asıllı 

kişiyi görevlendirir ancak buna rağmen görevinden azledilir (Mostowfi, 2005b, s. 9-

10)101. Reformların gerçekleşmesi için kararlı ve istekli olan Muzaffereddin Şah, 

                                                 

101 Muzaffereddin Şah kendi kabinesinde Türk asıllı kişilerin çalışmasından yana bir tavrı vardı 

(Mostowfi, 2005b, s. 9). 

2.6 Nasıreddin Şah Dönemi Sonrası (1896-1925) 

2.6.1 Muzaffereddin Şah Devri  



123 

sadrazamına son derece güvenerek ülkenin modernizasyon yolunda atılması gereken 

her hangi bir adımın arkasında olduğunu belirtir. Eminüddevle ile konuşmasında 

Muzaffereddin Şah bu isteğinde ne kadar ciddi olduğunu şu cümlelerle ifade eder:  

İran saltanatı şanına yakışır bir konum kazanmasında son derece geç kalmıştır. 

Komşularımızın katettikleri seviyeye ulaşmak için çok çalışmalıyız. 

Reformların yapılmasında ve yapılacak işlerin ilerlemesinde her hangi bir 

duraksama söz konusu olamaz. Menzile ulaşmak için dört nala ilerlemeliyiz!!! 

Size canı gönülden emir veririm ki yapacağınız reform yolunda son derece 

kararlı olunuz... Bundan sonra hiç bir özür kabul edilmeyecektir. (Kasravi, 

1984a, s. 22) 

Eminüddevle’nin girişimleriyle daha önceden Tebriz’de Mirza Hasan Rüşdiye 

tarafından Osmanlı’daki örneklere benzer bir şekilde açılan modern Rüşdiye 

Okulu’nun bir diğeri Tahran’da inşa edilir. Ancak okul kısa bir süre sonra ulemanın 

saldırısıyla kapatılır. Eminüssultan’ın en önemli girişimleri arasında modern eğitimi 

desteklemek için Maarif Encümeni’nin kurdurulması ile maliye sisteminin reformu 

olmuştur (Afary, 2006, s. 55). Bu doğrultuda Gümrük İdaresi’nin başına üç Belçikalı 

uzmanı getirtilerek daha sonra Gümrük Vezareti makamına Joseph Naus atanır 

(Kasravi, 1984a, s. 29; Avery, 1984a, s. 229). 

Muzaffereddin Şah döneminde Rusya’dan ve daha önce Birleşik Krallık karşısındaki 

ağır borçlanmalar bu ülkelere tanınan ciddi imtiyazlarla sonuçlanır. Bunlar arasında 

Hazar Denizi balıkçılık imtiyazının 1906 yılında tekrar Rusya’ya ayrıca 1901 yılında 

D’Arcy Sözleşmesi ile güney sahillerinde petrol keşfi ve çıkarma imtiyazının Birleşik 

Krallık’a verilmesini söylemek mümkündür (Shamim, 2008, s. 272-289). Bu 

imtiyazlar silsilesinde 1900 yılında Fransa ile yapılan bir antlaşmada İran’daki 

arkeolojik kazılarının yetkisi altmış yıllığına Fransız uzmanlara verilir (Negahban, 

1997, s. 41)102.  

                                                 

102 Bu antlaşma sonucunda Mısır’da arkeolojik kazılarla uğraşan J.J.M.de Morgan adlı uzman arkeolog 

önderliğinde üç yıl içerisinde bin iki yüz kişilik yerel amelelerin emekleriyle beş bin adet arkeolojik 

buluntu Fransa’ya kaçırılır (Shamim, 2008, s. 277).  Bu antlaşma 1927 yılında Pehlevi döneminde diğer 

sömürgeci ülkelerin de dayatmasıyla lağvedilir (Mehdizadeh & Hanachi, 2016). 

 



124 

Muzaffereddin Şah döneminde gidişatı etkileyen en önemli unsurlar arasında yurtiçi 

ve yurtdışında basılan devlet gazeteleri ile özel gazeteler olmuştur. Bu gazetelerin hem 

Muzaffereddin Şah dönemi olaylarını yakından inceleyip kamuoyunun görüşlerine 

yön vermekte öncü olduklarını hem de daha sonraki yıllarda gerçekleşecek olan 

Meşrutiyet Harekatı için uygun zemin oluşturduklarını çoğu araştırmacı belirtmiştir 

(Banimasoud, 2015, s. 23; Ajudani, 2003). Bunlar arasında ilk başlarda bilimsel 

konulara ancak daha sonraki tarihlerde tarihsel, siyasal ve kültürel konulara yer veren 

Terbiyet Gazetesi’nin Fars milliyetçiliğinin söylemlerinin oluşmasında önemli role 

sahip olduğu söylenebilir. Gazetede Batı Avrupa’da aydınlanma çağı ile birlikte 

felsefe, doğa bilimleri, fen ve edebiyatta ortaya çıkan seçkinlerin sözleri ile 

düşünceleri paylaşılmaktaydı.  

Ayrıca bu dönemde  Seyahatname-i İbrahim Beg ile Mirza Aliekber Sabir’in Türkçe 

Hophponame Divanı gibi çok sayıda eser de dönemin ortamında modern değerleri 

aşılamakla toplumsal örgütlemeyi hedeflediklerini söylemek mümkündür. 

XIX. yüzyılın son yıllarında yani Muzaffereddin Şah’ın tahta çıktığı yıllarda İran’daki 

genel ekonomik tablonun çok kötü olduğunu Charles Issawi paylaştığı bir raporla dile 

getirir: “... Şah (Nasıreddin) öldüğünde Tebriz’deki açılık seviyesi doruk noktasına 

ulaşmıştı... Halkın isteği açlıktan kurtulmak için bir dilim ekmek ile bir parça 

peynirdi...” (Issawi, 2009, s. 60). Hal böyleyken yabancı şirketler, yerel tüccarlar ile 

Zerdüşt ve Ermeni tüccarların sayısı artarak Batıdaki burjuva modeline benzer yeni 

sınıfın oluşmasına neden olur (Issawi, 2009, s. 62-71).  

Ekonomik sıkıntılar, yabancı ülkelere verilen imtiyazlar, ulemanın reformlara 

koydukları karşı tepkiler ve yurtdışındaki muhalif gazeteler ülkede büyük 

kutuplaşmaları beraberinde getirmişti. Gümrük Veziri olan Naus’un ticaret ana 

damarlarında sadece Ermenileri istihdam etmesi de ülke halkını rencide etmekteydi 

(Abrahamian, 2010, s. 83-85). Bütün bu sıkıntılar Abdullah Behbahani, Muhammed 

Tabatabaei ve diğer ulemanın önderliğindeki halkın tepkilerine neden oluyordu. 

Ermeni kökenli mason Mirza Malkam Han’ın da tahrikleriyle Tahran’da Birleşik 

Krallık elçilik binasına ve diğer şehirlerde telgraf binalarına toplanan halk ayrıca 

Adalethane’nin103 kurulması için de uzun süreli grevler yapıyorlardı. Hükümete karşı 

                                                 

103 Adalet Sarayı 



125 

bu baskılar sonucunda Muzaffereddin Şah 15 Ağustos 1906 tarihinde ülke ve 

hükümetin kaderini büyük ölçüde etkileyecek olan Meşrutiyet Fermanı’na imza atar 

(Abrahamian, 2010, s. 85-91; Avery, 1984a, s. 243-244; Afary, 2006, s. 91). Terbiyet 

Gazetesi’nin 416. sayısına göre Şah 7 Ekim 1906 tarihinde Gülistan Sarayı’nda büyük 

bir törenle şehzadeler, devlet erkanı ve yabancı ülkelerin elçilerinin eşliğinde yeni 

seçilmiş olan milletvekillerini kabul eder (İİCMK, Terbiyet Gazetesi 416. Sayı). 

Muzaffereddin Şah selefi Nasıreddin Şah gibi Batı Avrupa’yı ziyaret etmek için 1900, 

1903 ve 1905 yıllarında üç seferliğine seyahatte bulunmuştur. Seyahatlerinin 

ayrıntılarını kaydetmeye çalışan Muzaffreddin Şah’ın seyahatnamelerindeki bilgilerin 

içeriği Nasıreddin Şah’ınkine göre daha yüzeyseldir.  

Kaynaklara göre bu dönemde Tahran’da mimari/kentsel alanda bir kaç eser dışında 

ciddi yenilikler ve değişiklikler söz konusu olmamıştır104. A. V. Williams Jackson’un 

1903 yılı Tahran seyahatindeki betimlemelerine göre şehrin Nasıreddin Şah dönemi 

görütüsüne yeni bir şey eklenmemiştir.  

...Kamusal meydanlarda at arabaları, Fransızca ve Farsça tabelası olan Postane 

binası, gelişmiş bir telgrafhane, büyük bir banka, Alaüddevle Caddesi’nden 

yabancı elçilerin resmi kıyafetlerle geçmesi Batı uygarlığının izleridir. Ancak 

camiler, minareler, medreseler, develer, kervansaraylar ve erkekler ile 

tesettürlü kadınların dolaştığı kapalı çarşılar kentin bir doğu beldesi olduğunu 

göstermektedir. (Jackson, 1978, s. 473-478) 

Muzaffereddin Şah döneminde iktidar kendi meşruiyetini pekiştirmek için Tahran’ın 

kamusal meydanlarında çeşitli siyasal, askeri ve kültürel törenleri 

gerçekleştirmekteydi.  Dönemin devlet tarihçisinin eseri olan Efzelü-ttevarih 

kitabındaki bilgilerden anlaşıldığı üzere Meşk Meydanı bir nevi iktidarın istikrarını 

göstermek için askeri gösterilerin odak noktasıydı. Şah Kazak Tugayı ile ordunun 

gösterilerini müzik eşliğinde top atışlarının da gerçekleştiği törende seyredip 

alkışlıyordu (Afzal ol-molk, 1982, s. 42). Muzaffereddin Şah döneminde 

mimari/kentsel alanda gerçekleşen en önemli girişimler arasında İmaret-i 

                                                 

104 Ayrıntılı bilgi için bkz., (Banimasoud, 2015), (Ghobadian, 2015). 



126 

Kazakhane’nin105 yapılışı yer almaktadır (Şekil 2.41)106. Kaynaklarda binanın yapılış 

tarihi ile ilgili bilgilerin yer almamasıyla birlikte bazı tahminler yapılmıştır 

(Banimasoud, 2015, s. 109-110; Ghobadian, 2015, s. 109-111). Ancak yapılan arşiv 

taramaları sonucunda binanın açılış töreni ile ilgili önemli veriye ulaşıldı. Binanın 

açılış töreni İran Gazetesi’nin 1012. sayısında yer alır:  

Çarşamba günü 15 Zilhicce 1319/25 Mart 1902 tarihinde Ala Hazret Akdes-i 

Hümayun (Muzaffereddin Şah) yeni yapılmış olan İmaret-i Kazakhane’yi 

görmek için Meşk Meydanı’na teşrif getirdiler... Meşk Meydanı’nın kuzeyinde 

“Azerbaycan Birlikleri” için kışla olarak kullanılan bina, iki yıl önce Kazak 

Tugayı’nın gerekli mekanlarını geliştirmek için Kazak Tugayı’na verildi. 

Orada Tugay komutanı olan General Kossogovsky çok dayanıklı ve metin bir 

binayı tasarladı... Öğleden sonra devlet adamları, rütbeli askerler ve yabancı 

ülke elçileri eşleriyle birlikte katıldıkları bir törende Kozak Birlikleri Şah’ın 

önünde askeri yürüyüşle gösteriler yaptılar. (İİCMK, İran Gazetesi, Sayı 1012) 

 

Şekil 2.41 : Meşk Meydanı İmaret-i Kazakhane (SIA, n.d.). 

                                                 

 .Kazak Tugayı’nın kışlası olarak kullanılan binadır عمارت قزاقخانه 105
106 Kazak Tugayı 1879 yılında Kaçar ordusunda Rus ordusundaki Kazak birlikleri modelinde kurulmuş 

bir süvari birliğidir. Bir alay olarak işe başlyan Kazak süvari birliği, birkaç ay içinde iki alaydan oluşan 

bir tugaya genişler (Atkin, 2011). 



127 

Gazetede ayrıca binanın mimari yapımı ile yapılış malzemesi hakkında bilgiler 

paylaşılmıştır.  Dönemin imar alanındaki diğer önemli eseri Doşantepe’deki Fereh 

Abad Kasrı olarak bilinmektedir. Donald Wilber’e göre 1904 yılında inşa edilen kasır, 

Palais du Trocadero mimarisinden etkilenmiştir (Wilber, 2004, s. 166)107. 

Meşrutiyet Meclisi’nin 7 Ekim 1906 tarihinde kurulması ve akabinde Muzaffereddin 

Şah’ın ölümüyle ülkede yeni bir kaos dönemi patlak verir. Muzaffereddin Şah’ın 

Meşrutiyet Fermanı’nı imzladıktan altı gün sonra ölümü ile Tebriz’deki veliahtlık 

makamında olan oğlu Muhammed Ali Şah 19 Ocak 1907 yılında Tahran’da tahta çıkar.  

Muzaffereddin Şah dönemi sonrası ülkenin gidişatını belirleyen dış ve iç etkenlerdeki 

büyük değişikliklerin gerçekleşmesi İran’ı tarih sahnesinde yeni bir döneme sürükler. 

Birinci Meşrute Meclisi’nin kurulmasının ardından Tebriz’deki Encümen-i Tebriz adlı 

örgüt ulema ile Şah’ın yetkisini sınırlamak ve daha nice reformları gerçekleştirmek 

için sabırsızlanıyordu (Afary, 2006, s. 278-294).  

Meşrute Meclisi’nde seçme ve seçilme hakkı tüccar, ulema, esnaf temsilcileri ve 

liberal demokrat aydınlara verilir. Mesleki ve etnik olarak otuz gruba ayrılan 

milletvekillerinin arasında etnik azınlıklar olarak Zerdüştler, Ermeniler, Yahudiler, 

Güneyliler (Basra Körfezi Sahil Kesimi) ve Azerbaycanlılar diye adlandırılan Türk 

temsilcileri bulunmaktaydı.  Yeni kurulmuş olan mecliste Farsça’yı okumak, yazmak 

ve konuşmak milletvekili olmanın gerek koşulu olmasıyla birlikte ülkenin bayrağının 

değiştirilmesi, halkın tebaa olmaktan yurttaşlığa geçişi, mal ve can güvenliğinin 

sağlanması, şiiliğin resmi mezhep olarak seçilmesi vb. gibi yeni ilkeler oluşturulmaya 

başlanır (Abrahamian, 2010, s. 91-92).  Artum Dinç’e göre “Bu dönemde Meşrutiyet 

Meclisi ile birlikte Farsça zorunlu dil haline getirilirken, diğer diller gayri milli olarak 

adlandırılır. Farsça’dan Türkçe ve Arapça sözcükleri arındırma meselesi bağımsızlık 

ve milli birliğe ulaşma politikası olarak uygulanır” (Dinç, 2018, s. 285). 

1907 yılında Rusya ile Birleşik Krallık, Britanya-Rusya Antatı kapsamında 

Avrupa’daki yeni doğmuş güç olan Almanya’nın İran’a olası nüfuzunu önlemek ister. 

                                                 

107 Muzaffereddin Şah ve devlet heyeti Doşantepe’ki kompleksi at yarışı seyretme, avcılık yapma vb. 

eğlence faaliyetleri için kullanırlardı. Detaylı bilgi için bkz., (Afzal ol-molk, 1982). 

2.6.2 Meşrutiyet devri: ulus-devlet kurulşu doğrultusunda soycu ortam ve 

mimari kültür 



128 

Ayrıca Daryoush Rahmanian bir belge paylaşarak bu antlaşmanın amacının bir başka 

nedeninin ise bir nevi Meşrutiyet Harekatı’nı kontrol altına almaktan kaynaklandığını 

belirtmiştir (Rahmanian, 2019, s. 9). Bu antlaşmayla İran kuzeyde Rusya’nın, ortada 

tarafsız ve güneyde ise Birleşik Krallık’ın nüfuz alanı olarak üçe bölünür (Jelavich, 

1974 , s. 247).  

1901 yılında Birleşik Krallık ile imzalanan D’Arcy Sözleşmesi’nin kapsamında 1908 

yılında Mescid Süleyman’da bulunan ilk petrol rezervi 1909 yılından itibaren İngiliz-

İran Petrol Şirketi öncülüğünde çıkarılmaya başlar. Petrol keşfinden itibaren ülkenin 

kaderinin büyük ölçüde değişmesiyle birlikte Kaçar yönetimi giderek çözülmeye 

başlar. Birleşik Krallık merkezi devletin güçsüzlüğünden faydalanarak petrol 

çıkarılmasında Kaçar hükümetinden habersizce yerel Bahtiyari ve Arap aşiretleriyle 

anlaşır (Rahmanian, 2019, s. 13; Abrahamian, 2010, s. 106). 

Dönemin gazeteleri son derece hiddetli, yenilikçi, yapı sökücü ve yeri geldiğinde 

aşağılayıcı tavırlarıyla hem dini kültürü hem de Kaçar otoritesinin meşruiyetinin 

yoksunluğuna dair algı operasyonları yapıyorlardı (Kasravi, 1984a, s. 268-278; Avery, 

1984a, s. 248). İran tarihinde özgür gazetecilik bakımından bu dönemin eşsiz bir 

konuma sahip olduğunu söylemek mümkündür.  Ancak demokrasi normunun 

oluşmadığı bir ortamda kendilerini aşırı özgür hisseden gazetecilerin, iktidarı çok sert 

sözler ile güçsüz göstermeye çalıştıkları söylenebilir. Aryanist Farsçı söylem 

gazetelerin siyasal argümanlarında da sık sık yer alıyordu. Aliekber Dehkhoda’nın 

Sur-i İsrafil gazetesindeki yazıları dönemin atmosferini iyice göstermektedir:  

Çok eski zamanlarda dünyada bir bir İran devleti ve onun komşusu olan Yunan 

devleti vardı. İran devletinin burnu o zamanlar çok havadaydı. Kendisinden 

çok memnundu... [argo deyim]… dünyanın efendisiydi. O zamanlar İran’da 

Maşuk-üssaltana, Mahbub-üddevle, Aziz ülayala, Hoşgilhalvet, Kaşeng 

Huzur, Melus–ülmülk yoktu... Kasırlarda kaydırak yoktu. O zamanın 

mollalarının da Kaleget-ül İslam, mezhep masası ve sandalyeleri, Rusiüddin 

atları yoktu. (İİCMK, Sur-i İsrafil Gazetesi 2. Sayı) 

Devlet erkanını Maşuk-üssaltana gibi alaycı laflarla aşağılamak dönemin iktidarını 

rahatsız etmekteydi. Ahmad Kasravi’ye göre Muhammed Ali Şah’ın Meşrute 

Meclisi’ne karşı olan tavrının olumsuz yönde değişmesinin nedenlerinden biri de 



129 

Müsavat gibi muhalif gazetelerin aşırıcı ve kutuplaştırıcı söylemlerinin oluşturduğu 

ortamdı (Kasravi, 1984b, s. 578).  

Saltanat tahtına yeni çıkan ve bir nevi selefi Muzaffereddin Şah’ın aksine reformlara 

karşı emin tavrı olmayan Muhammed Ali Şah bu ortamı yatıştırmak için Rusya’ya 

yakınlığından Kazak Tugayı’nın vasıtasıyla Meşrute Meclisi’ni kapatmaya yeltenir 

(Afary, 2006, s. 187). Bu mesele ülkeyi iç savaşa götürür ve çok sayıda silahlı örgüt 

Muhammed Ali Şah yönetimi ile mücadeleye girer. Tebriz’deki savaş Settar Han’ın 

önderliğindeki devrimciler tarafından kanlı bir süreçle gerçekleşir. Yaklaşık bir yıl 

(1908-1909) Kazak Tugayı’nın desteği ile Tebriz’i kuşatan Muhammed Ali Şah 1909 

yılında Birleşik Krallık ile Rusya’nın anlaşması ve Rus ordusunun “kendi 

vatandaşlarını koruma” bahanesi altında Tebriz’e girmesiyle geri çekilir (Avery, 

1984a, s. 257; Afary, 2006, s. 296). Rus güçleri Birinci Dünya Savaşı’na kadar Tebriz’i 

işgal eder (Rahmanian 2019, s. 10). 

Muhammed Ali Şah’ın geri çekilmesiyle ülkenin farklı noktalarında örgütlenen ayrıca 

Bahtiyari, Ermeni ve Zerdüşt unsurlarının da aralarında bulunduğu “meşrute güçleri” 

silahlı milisleriyle Tahran’a doğru yola çıkar108. Birleşik Krallık unsurları Bahtiyari 

aşiretinin milislerini destekleyerek güneyden ve Ermeni Daşnaksütün Güçleri ise 

kuzeyden Tahran’a girerek kanlı bir savaş sonucunda şehri ele geçirirler. Muhammed 

Ali Şah’ın geri adım atarak meşrute meclisini tanıyacağına dair yeminini kabul 

etmeyen meşrute milisleri ile meclis, Tebriz’den gelen Settar Han güçlerinin de derhal 

silasızlanmalarını ister. Üçyüz kişiye yakın Settar Han ve Türk güçleri durumu 

kabullenmeyince Atabey Parkı’nda Ermeni güçleri tarafından kurşuna dizilir (Avery, 

1984a, s. 256-261). Bu olayda Türklerin silahsızlaştırılması İran’da bin yıl süren Türk 

askeri geleneğinin de bir nevi sonu olacaktı. 

Muhammed Ali Şah’ın tahttan indirilmesi ve ikinci Meşrute Meclisi’nin109 

kurulmasıyla Ermeni milislerinin başcısı olan ve Tahran’ı ele geçiren Yeprem Han 

Tahran’ın Reis-i Nazmiye’si olarak atanır110. Ayrıca 1909 yılında mecliseteki Zerdüşt 

ve Ermeni zümreler 1911 yılında seçme hakkını da elde ederler (Abrahamian, 2010, s. 

104-105). Bu tarihlerden sonra İran siyasetinde Ardashir G Reporter, Arbab Jamshid 

                                                 

108 Meşrute dönemi iç savaşlarında Zerdüşt tüccarlar Kaçar iktidarına karşı savaş başltan milisleri 

silahlandırmaktaydı. Detaylı bilgi için bkz., (Alizadeh, 2006). 
109 Diğer adıyla Meclis-i Şura-i Milli 
110 Kaçar dönemindeki Nazmiye İdaresi günümüzde Polis İdaresi anlamına gelmektedir.  



130 

ve Arbab Keyhüsrev Şahruh gibi İngiliz yanlısı Zerdüşt milliyetçilerinin 

güçlenmesinin yeni bir evreye girdiğini söylemek mümkündür.  

İkinci meclisin kurulmasının ardından maliyede reformlar gerçekleştirmek için 

William Morgan Shuster’in önderliğinde İran’a gelen on altı kişilik heyet Rusya’ın 

karşı tepkisine neden olur. Rus askeri birlikleri kuzeydeki Enzeli ve Reşt şehirlerine 

girince ikinci meclis kapatılıp Shuster sınırdışı edilir (Abrahamian, 2010, s. 115). 

Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasıyla ülkedeki iç savaşlar yeni bir aşamaya girer. 

İtilaf devletleri olarak Çarlık Rusya’sı ve Birleşik Krallık arasında 1915 yılında 

imzalanan antlaşmaya göre bu iki emperyalist güç itilaf devletlerinin nüfuzunu 

püskürtmek için ülkenin kuzey ve güneyini işgal ederler (Madani, 1999, s. 141-142). 

Aynı zamanda ittifak gücü olarak Ali İhsan Paşa önderliğindeki Osmanlı birlikleri 

Azerbaycan’dan geçerek Hemedan’a kadar ilerler111. 

XIX. yüzyılın ortalarına kadar halk nezdinde “gavur” olarak nitelendirilen 

Zerdüştlerin XX. yüzyılın ilk onyılında Mumbai Parsileri ve İranlı tüccar unsurların 

sayesinde mecliste temsil edildikleri milletvekilleri vardı. Birleşik Krallık’ın nüfuzu 

dolayısıyla Parsiler tarafından desteklenen Aryanist oryantalistler ve yerel unsurların 

arkaik/soycu yaklaşımları XX. yüzyılın başlarına gelindiğinde güçlü akımların 

oluştuğuna sebebiyet verir.  

Birinci Dünya Savaşı esnasında İngiliz ve Rus cephesine karşı birleşen ittifak 

devletlerine bağlı Hasan Takizade gibi unsurlar ise bu yaklaşıma karşı İttihad-i İslam 

sloganlarını atıyorlardı. Almanya’da Kaveh Dergisi’ni çıkaran Takizade gazetenin 

farklı sayılarında İran’ın milli çıkarlarının Osmanlı Devleti ile birleşmesinden 

geçtiğini vurguluyordu (Şekil 2.42). Gazetede 1915 olayları ve Osmanlı ordusunun 

Tebriz’i kurtarması hakkında “Halk Türk ordusunu kurtarıcı olarak görmekte ve 

askerlere sarılmaktadır... İran ve Osmanlı çok eski ağacın iki büyük dalıdır... ” 

haberiyle başlıyordu (Taghizadeh, 1916). 

                                                 

111 Osmanlı ordusu 1915 Çarlık Rusyası’nın tarafından örgütlenen Ermeni, Nasturi ve Keldanilerden 

oluşan silahlı milislerin Türklere yönelik katliamını durdurmak için Ali İhsan Paşa önderliğinde İran 

Azerbaycan’ına girer. Olaylara Tebriz’de tanıklık eden Fettahaddin Fettahi katliamın soykırım 

derecesinde olduğunu belirtir. Çok ürkütücü manzaralara tanıklık eden Fettahi Tebriz halkının Osmanlı 

ordusuna yönelik büyük coşkusundan bahseder. “Tebriz halkı göz yaşları, heyecan ve methiyelerle 

kahraman Türk askerlerini karşıladılar” (Fattahi, 1968, s. 1055-1063) 



131 

Meşrutiyet döneminde iç savaşlar, kıtlık ve Birinci Dünya Savaşı’nın neden olduğu 

ortam siyasal birliğin oluşmasında büyük engeller oluşturmaktaydı. Bu nedenle 

mimari/kentsel alanda devlet tarafından inşa edilen kayda değer eserlerin olmayışı bu 

dönemin mimari kültürüne açıklık getirmekte zorluklar oluşturmaktadır. Ancak 

ülkedeki kültürel üstünlüğü elde eden Fars milliyetçilerinin girişimleriyle çok az 

sayıda örnekten bahsetmek mümkündür. 

Ülkede Fars milliyetçiliğinin oluşturduğu ortam ve Zerdüşt inancını temsil eden 

İslamiyet öncesi mimari/arkeolojik eserlere ilginin artması112 daha önce ilk örneği 

Paris 1889 Uluslararası Sergisi’nde olduğu gibi bu sefer daha belirgin unsurlarla 1913 

Ghent Uluslararası Sergisi’ndeki İran pavyonunda kendini göstermekteydi. Ancak 

selefine göre 1913 pavyonu antik unsurları süs ögelerine kadar barındırmaktadır. 

Ortadaki eyvanın baskın ve sivri kemerli olması İslamiyet sonrası dönemlere 

gönderme olsa da tepede saçaklıkta kullanılan kademeli dişli elemanlar Persepoliste’ki 

giriş merdivenlerin korkuluklarından alınmıştır (Şekil 2.42). Ayrıca yine cephede 

Persepolis’teki boğa sütun başlıklarının kullanılmasının Batıdaki dönem İran’ının 

antik unsurlarına duyulan ilgiyi gösterdiğini söylemek mümkündür. Sergideki 

kılavuzda pavyon hakkında konuyla ilgili ilginç bilgilere yer verilmiştir (Jamaladdin 

& Kiani, 2020).  

... dış cephede, doğu tarzı cephe dikkat çekti ve birçok polikrom rengiyle 

gözleri kamaştırır. İçeride, tepesinde Darius'un okçularını temsil eden dekoratif 

bir friz olan bir giriş holü Darius'un sarayını andıran sütun sıralarıyla komşu 

salonlardan ayrılmıştır. Sarayın arka tarafında halkın dikkatini çekecek şekilde 

düzenlenmiş, en saf ulusal zevke sahip bir kabul odası ve Tahran kentini temsil 

eden antik ve pitoresk muhteşem bir diorama var. (Worldfairs, n.d.) 

Dönemin dış işleri bakanı Vüsuk-uddevle’nin de bulunduğu organize grubunda mimar 

Van de Voorde’ye yaptırılan bina uluslararası arenada İran’ı bir Ari uygarlığının 

uzantısı olarak sunuyordu.    

Meşrutiyet Meclisi’nin ikinci döneminde Erbab Cemşid yerine geçen Erbab 

Keyhüsrev Şahruh ülkedeki Zerdüştlerin konumu daha da güçlendirmek için bir çok 

sayıda kültürel girişimde bulunduğunu kendi anılarında kaydetmiştir. Bunlar arasında 

                                                 

112 Ahamenid ve Sasani devletlerinin inançları Zerdüştlüğe dayandırılır. 



132 

1910’lı yıllarda Kirman şehrinde üç tanesi kız ve üç tanesi erkek öğrenciler için olmak 

üzere toplamda altı Zerdüşt okulu inşa eder (Shahrokh, 2003, s. 36). Daha sonraki 

yıllarda yine Kirman’da modern eğitim sistemine uygun başka  büyük bir okul yapan 

Şahruh, 1907 yılında Encümen-i Zerdüştiyan’a 113 üye olduktan sonra Erbab 

Cemşid’in mali desteği ile daha sonra Cemşid Cem ismiyle anılan okulu yaptırıp 

akabinde 1918 yılında Tahran’da Zerdüştler için bir başka kız okulu inşa eder 

(Shahrokh, 2003, s. 38). 

 

Şekil 2.42 : Berlin’de Birinci Dünya Savaşı esnasında Hasan Takizade tarafından 

çıkarılan Kaveh Dergisi’nin kapağında Fars şairi Firdevsi’nin Şehname’sindeki 

efsanevi kahramanlardan olan Kaveh’nin bayraktarlığıyla halkın mevcut düzene 

isyanı resmedilmişti. Resimde Eugene Delacroix’nın “Halka Yol Gösteren 

Özgürlük” tablosunun aksine burada bayraktarlığı bir erkek temsil eder (Taghizadeh, 

1916). 

                                                 

113 Encümen-i Zerdüştiyan hakkında detaylı bilgi için bkz., (Kasheff, 1985). 



133 

 

 

Şekil 2. 43 : 1913 Ghent Uluslararası Sergisi İran pavyonu (Worldfairs, n.d.). 

Bu dönemde Şahruh’un en önemli girişimi Tahran’da Zerdüştler için yaptığı Adrian 

Mabedi’dir (Şekil 2.44).  

  

Şekil 2.44 : Tahran’da 1917 yılında Zerdüşt milletvekili Erbab Keyhüsrev Şahruh’un 

girişimleriyle inşa edilen Zerdüşt Adrian Mabedi (Kazemivand, 2019). 

Daha otuz yıl önce sadece Yezd ile Kirman’da yaşayan ve mülkiyet hakkına bile sahip 

olmayan Zerdüştler, hızla yükselen konumlarıyla ülkenin geneli ve başkentinde çok 

sayıda okul ve mabede sahip olurlar. Adrian Mabedi ile yanındaki  kız okulunun inşası 

için Şahruh, Encümen-i Zerdüştiyan lideri olarak Mumbai Parsilerinden olan Bahramji 

Bikaji’den destek ister. 1913 yılında devletin Maarif Veziri olan Rıza Kulu Han 

Hidayet’in de bulunduğu bir törende iki binanın inşaatı başlar. Ancak mabedin 



134 

yapılışına Mubai Parsi rahiplerinin olumsuz yaklaşımı 114 ve mali desteklerin kesilmesi 

“... Adrian Mabedi’nin çatısının yarım kalmasına neden oldu”. Ancak İranlı 

Zerdüştlerin yardımıyla 1917 yılında binanın yapılışı sona erir ve açılışı gerçekleşir 

(Shahrokh, 2003, s. 38-40). Talinn Grigor’a göre binada kullanılan kendi tabiriyle 

“neo-Ahamenid canlandırmacı üslup” için Persepolis’teki kalıntılara değil, 

1850’lerden sonra Mumbai’de neo-Ahamenid canlandırmacı üslupla inşa edilmeye 

başlanan mabetlere başvurmuştur (Şekil 2.45) (Grigor, 2016)115.  

 

Şekil 2. 45 : Mumbai’de 1891 yılında inşa edilen Sett Adrian Ateşkedesi (URL-6). 

Mumbai’deki tapınaklar 1859 yılından itibaren Ahamenid canlandırmacı ve neo-

Klasik üslubun karışımından yapılmaya başlandığında Persepolis kalıntıları hakkında 

sadece Eugene Flandin’n çizimleri  bilgi vermekteydi116. Bu tapınakların çatısının neo-

Klasik üslupta yapılmasının nedeni Flandin’in rekonstrüksiyon çizimlerindeki 

içeriklerde yapıların saçaklıkları ve çatıları hakkında bilginin olmayışından 

kaynaklanmış olabilir. Tahran Adrian Tapınağı’nda girişteki portik sütunları kalın, 

başlıkların basık ve dört baştan oluşması117 Persepolis’tekilere benzememektedir. 

                                                 

114 Parsiler İran’daki Zedüştlerin inancını ve ırkını öz bulmadıkları için Tahran’da bir Adrian 

Mabedi’nin yapımına karşı çıkarlar (Shahrokh, 2003, s. 39).  
1151859 yılına kadar Mubai Parsilerine ait sadece altı tapınak varken, bu tarihten sonra sayısı ellinin 

üzeine çıkan  Zerdüşt tapınaklarının mimari üslubu radikal bir şekide değişikliğe uğrar (Grigor, 2016). 

Bu tapınaklar Persepolis’teki Dairus Sarayı’nın süs unsurlarıyla Batı Avrupa neo-klasik mimari 

unsurlarının karşımından oluşan bir eklektik üslupla yapılmaya başlar. 
116 Detaylı bilgi için bkz., (Flandin & Coste, 1851).  
117 Persepoliste’ki boğa kafası biçimindeki sütun başlıkları çift başlıdır.  



135 

Ayrıca bina Mubai’dekiler gibi cadde kenarında dışa dönük bir biçimde değil, avlu 

içerisinde Kaçar köşklerine benzer biçimde yapılmış (Grigor, 2016) ancak süs 

unsurları dolayısıyla Kaçar köşklerinden epey uzaklaşmıştır. 

Aynı mimari anlayışla bu dönemde bazı Kaçar aristokratların köşklerinde rastlamak 

mümkündür. Bu tarz mimarinin 1910’lı yıllarda yapılmasının ve Pehlevi döneminden 

itibaren yaygınlaşacağının aslında Fars milliyetçiliğinin ülkedeki diğer etnik 

gruplarına başlattığı savaşın zaferi anlamına geldiğini söylemek mümkündür.  

XIX. yüzyılda Batı Avrupa, Osmanlı ve Rusya imparatorluklarında gerçekleşen 

girişimlerin benzeri İran’da aynı şiddette olmasa da yüzyılın ikinci yarısından yani 

Nasıreddin Şah döneminden itibaren ivme kazanır. Mimari/kentsel ürünler Kaçar 

devleti ve padişahının siyasal meşruiyetinin sağlamasının yanısıra, ülkede çağdaş 

kültürün inşasının girişimleri olarak nitelendirilebilir. Bu girişimlerin Kaçar 

devletindeki tebaaların yurttaşlığa geçmesinde önemli bir adım olduğunu söylemek 

mümkündür. Bu dönemde mimari/kentsel ürünler ilk olarak çağdaş kolektif kültürün 

inşasında araçsallaştırılır. Kentlerdeki meydanların ayrıca önemli caddelerin etrafında 

dükkanlar, banka binaları, devlet binaları, hastaneler, restoranlar, kışlalar, modern 

eğitim yapıları vb. modern işlevler kentin silüetine eklenir. Caddeler at arabaları ve 

toplu taşımaya uygun bir şekilde tasarlanmaya başlar. Dini işlev olarak cami 

geleneksel çarşının yanısıra, meydanların etrafındaki modern işlevli binaların yanında 

inşa edilir. Devlet Tekyesi gibi binalar geleneksel kültürü tiyatrovari bir alanda 

sergilediğinde kadın ile erkek ilk olarak aynı sırada toplumsal etkinlikte buluşurlar.  

Kaçar padişahları bir taraftan çağdaş ülkeyi küresel ticaret ekonomisine dahil etme 

arzusunu gerçekleştirirken, diğer tarafran bu girişimleri kendi iktidarlarının 

meşruiyetini sağlamak için araçsallaştırmışlardır. Bu bağlamda düzenlenen açılış 

törenleri ve bütün bunların dönemin gazetelerinde ilk manşet olmaları bu 

araçsallaştırmaların gerçekleştiği mecralardı.   

Kaçar padişahlarının ve özellikle Nasıreddin Şah’ın yenilikçi girişimlerinin ülkedeki 

geleneksel kültürel yapıyı incitmek istemeden gerçekleştiğini söylemek mümkündür. 

Ancak ulema, Fars milliyetçileri ve onlarla sıkı bağları olan ülkenin yeni burjuvaları 

denilebilecek gayri-müslim zümreleri de Kaçar dönemindeki kültürel inşanın diğer 

bileşenlerini oluşturuyordu. Birleşik Krallık ve Rus İmparatorluğu’nun ülkedeki 

sömürgeci rekabeti üzerine güçsüzleşen merkezi otoriteyle birlikte Fars milliyetçileri, 



136 

gayri-müslim zümreler ve ulema sınıfının güçlenmesi meşrutiyet harekatını 

beraberinde getirir. 1906 yılı sonrası meşrutiyet harekatıyla birlikte yükselen Fars 

milliyetçiliği ülkenin kaderini ciddi boyutta etkiler. Ülkede ve uluslararası arenada 

antik İran vurgusu ve arkaik milliyetçilik uluslararası sergilerdeki İran pavyonlarından 

ülkedeki ürünlerini vermeye başlayan Ahamenid-Sasani canlandırmacı mimarinin 

uygulamalarına kadar kendini göstermeye başlar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



137 

 

İran’a gerekli olan şey bir liderdi. Genç, tembel ve korkak olan Şah (Ahmet 

Şah Kaçar) her zaman kendi canından korkuyordu. Kendisiyle kısa 

görüştüğümde bana Avrupa’ya kaçacağı ve milletini kendi başına bırakacağı 

izlemini verdi. O topraklarda o milletin liderliğini yapabilecek sadece bir erkek 

gördüm. O Rıza Han’dı. Ülkenin en etkili askeri gücünün yetkisini kendinde 

barındırıyordu. Acaba Şah bu adama güvenecek kadar akıllı mıydı? (Ironside, 

1983, s. 79) 

Kaçar devletinin yıkılışı ve İran ulus-devletinin Pehlevi yönetimi ile doğuşu günümüze 

dek çok sayıda tarihi araştırmaların konusu olmuştur. Kapsam olarak çok geniş ve 

paylaştıkları içerikler itibariyle çok fazla bilgiye yer verilen bu araştırmaları burada 

değerlendirip analiz etmek çalışmanın kapsamını aşar. Ancak çalışmanın konusuyla 

ilgili yani ulus inşası ve mimari araçsallaştırmayı mercek altına almak bir takım önemli 

siyasal, ekonomik ve kültürel dönüşümlere yer vermeden mümkün olmayacaktır. 

Burada amaç bu siyasal, ekonomik ve kültürel etkenleri ayrıntılı bir biçimde incelemek 

değil, araştırmacının bilgisi dahilinde konuyla ilgili olan belirleyici noktaları belirtmek 

ve mantıksal bir bağ içerisinde olaylara açıklık getirmektir. Dolayısıyla burada önemli 

görülmeyen etkenlerin belirtilmemesi araştırmacının o etkenle ilgili bilgisiz olduğu 

yanılgısını oluşturmamalıdır. 

Birinci Dünya Savaşı sonrası Sykes Picot Anlaşması ile Osmanlı topraklarının 

parçalanması, Rusya’da bolşeviklerin yönetime el koyması, Amerika Birleşik 

Devletleri’nin yeni bir güç olarak ortaya çıkması vb. olaylar bölgedeki jeopolitik 

dengeyi ciddi biçimde değiştirir. Bu durum Birleşik Krallık’ın İran’daki etkisini 

olabildiğince artırır. Ekim 1917 devrimi sonucunda İran’ın kuzey topraklarından 

3. PEHLEVİ DEVRİ: ULUS-DEVLET İNŞASI, ARKAİZM VE MİMARİ 

ARAÇSALLAŞTIRMA 

3.1 Rıza Han’ın 1921 Darbesi ve Kaçar Devletinin Yıkılışı 



138 

askeri birliklerini çeken Rusya meydanı güneydeki rakibi olan Birleşik Krallık’a 

bırakır (Maki, 1944, s. 7; Avery, 1984a, s. 409). Ancak Vladimir Lenin’in komünist 

devrimi ihraç etme yolundaki yayılmacı tutkusu İran’ın kuzeyini tekrar Rus 

emperyalizminin arka bahçesi haline getirir. Gilan’da Mirza Kouchak Khan 

önderliğindeki milisler bağımsız Gilan Cumhuriyeti hayalinden yola çıkarak 

Bolşevikler ile eşgüdümlü bir şekilde silahlı faaliyetler yürütürler ancak daha sonra 

ikiye ayrılarak parçalanırlar (Avery, 1984a, s. 410-417). Bu doğrultuda Birleşik 

Krallık Sovyetler Birliği’nin yayılmacı politikasını engellemek için Kafkasya ve 

İran’nın kuzeyinde komünizm karşıtı güçleri takviye etmekteydi (Rahmanian, 2019, s. 

19). Bunun sonucunda İngiliz unsurları daha önce Rusların komutası altında olan 

Kazak Tugayı ile anlaşmaya girer. Sovyetler Birliği’nin nüfuzunu engellemek, devrim 

öncesi Çarlık Rusya’nın bıraktığı alanların boşluğunu doldurmak vb. nedenlerden 

ötürü Birleşik Krallık’ı 1919 Anlaşması’nı düzenlemeye götürür (Jahngiri, 2019). 

Ahmet Şah hükumetinin başbakanı olan İngiliz yanlısı Vüsuk-uddevle rüşvet 

karşılığında Sir Percy Cox ile gizli 1919 Anlaşması’nı imzalar. Bu anlaşmanın altı 

maddedesinin belirlediği ilkelerle İran’ın askeri, ulaşım, gümrük ve ekonomik 

alanındaki bütün faaliyetlerini İngiliz müsteşarlara bırakılacaktı (Fatemi, 1985)118. 

Ahmet Şah demokratik ilkelere bağlılığı dolayısıyla Meşrutiyet Meclisi’nin onayı 

olmaksızın İngilizlerin dayattığı bu anlaşmayı imzalamayarak şu açıklamayı yapar: 

“Ben özgürlük temeline dayanan bir düzenin temsilcisiyim ve benim milletim bu yeni 

düzenden yenilik ve reform beklemektedir. Karşı güçlerin nüfuzu sonucunda 

engellenen yenilik ve reformu kastediyorum...” (Maki, 1982a, s. 19; Maki, 1944, s. 8, 

54). Birleşik Krallık unsurları Ahmet Şah ile yürüttüğü müzakerelerde istediği sonucu 

alamayınca meseleyi 1921 Darbesi ile çözmek ister. Bir çok araştırmacıya göre bu 

mesele Ahmet Şah’ın azledilmesine ve Kaçar devletinin yıkılmasına neden olur 

(Rahmanian, 2019, s. 26-27). 

Birleşik Krallık ve sömürü uzantısı olan Doğu Hint Şirketi’nin bölgesel siyasetleri 

doğrultusunda her geçen gün artan güçleri ile Zerdüşt zümreler İran’ın gelecek modern 

ulus-devlet olma sürecinde hayati etkiler bırakacaklardı. Zerdüşt rahip olan Ardashir 

G Reporter Kazak Tugay’ının alt rütbelilerinden olan Rıza Han Palani’yi “disipliniyle 

                                                 

1181919 Anlaşması’nın (Anglo-Persian Agreement of 1919) maddeleri ve detayları hakkında bkz., 

(Fatemi, 1985). 



139 

ileride ülkeyi yönetebilecek aday” olarak William Edmund Ironside’da önerir 

(Shahbazi, 2007a, s. 146-159). 21 Şubat 1921’de gerçekleştirilen darbenin ardından, 

ülkede İngiliz yanlısı unsurların etkisi giderek artar. Bu tarihten sonra giderek 

güçlenen ve Savaş Bakanı olan Rıza Han, Seyyid Ziya119 ile birlikte siyasal erki elde 

etmek için Ahmet Şah’tan bağımsız bir şekilde hareket ediyorlardı. Rıza Han ülkenin 

tahıl ambarları, vergi sistemini, Erzak İdaresi’ni ve Tahran’ın Maliye İdaresi’nin 

denetimini Savaş Bakanlığı’nın yetki alanına aldıktan sonra ülkenin gidişatında 

caydırıcı rol üstlenir (Millspaugh, 1975, s. 60-61).  

Rıza Han’ın 1922 yılında İran’daki silahlı Kürtçü harekatın lideri olan İsmail Ağa 

Şikaki’yi bertaraf etmesi halkın güvenini kazanmak yolunda önemli bir girişim olur. 

Rıza Han’ın bu zaferi Meşk Meydanı’nda büyük bir askeri törenle kutlaması Fars 

milliyetçiliğinin alanının genişlemesi yolunda gelecekteki otoritesi için büyük önem 

taşımaktaydı. Törendeki çıkışında arkaizme başvurarak Rıza Han şunları ifade eder:    

... bu törendeki nağmeler sizin yeni başlayan övgü defterinizin başlangıcıdır. 

Ben kainatın lütfü ve Tanrı’nın gücü karşısında diz çöküp bütün varlığımla 

vatan tarihinin ihtişamı ve sizin ebedi iftiharlarınızı ağırlıyorum... Ey benim 

evlatlarım!!! Kiros’un hükümdarlık kubbesi ve vatanın ihitişamlı saçağı kendi 

görkemini sizin güzergahlarınızda buldu... Ben önümde dikilen bütün engelleri 

yıktım. Geçmişteki kaybedilmiş gücü elde etmek  ve İran’ın yaşam hakkını 

insanlık camiasında tespit etmek için İran Tanrısı’nı şahit kıldım ve o’na 

dayandım. (Maki, 1980, s. 127-134) 

Rıza Han’ın askeri törende Ahamenid Şahı Kiros’a başvurup kendisini İran Tanrısı’nın 

kulu göstererek aslında bir nevi halkın değerler yargısındaki devlet lideri olan Ahmet 

Şah Kaçar ile halkın inancı olan İslam’a yeni alternatif oluşturmak peşinde olduğunu 

söylemek mümkündür. İran’da en üst rütbeli bir asker tarafından meşruiyet elde etmek 

için İslamiyet öncesi arkaik tarihine başvurmak bir ilkti.  

Rıza Han ve Seyyid Ziya’nın dördüncü meclisten bağımsız hareket etmesi ve Birleşik 

Krallık’ın doğrudan müdahalesiyle adım adım yükselmesi meclisteki Seyid Hasan 

Müderris, Muhammed Musaddik, Hasan Takizade ve Ahmet Kavam gibi güçlü 

                                                 

119 Rıza Han 1921 Darbesi sonrası Savaş Bakanı makamına getirilirken diğer İngiliz yanlısı olan Seyyid 

Ziya da Reis-ül Vüzera (başbakan) makamını ele geçirir. Seyyid Ziya aynı zamanda dönemin Rad 

Gazetesi’ni çıkararak Birleşik Krallık’ın 1919 anlaşmasını savunuyordu. 



140 

milletvekilleri ve devlet adamlarının karşı tepkilerine ve itirazlarına neden olur. Rıza 

Han’ın istifa etmesini talep eden muhalefet ülkedeki askeri birliklerin tehdidi üzerine 

bu isteğinden vazgeçer. Rıza Han meclisteki muhalefeti karşısında bulunca beşinci 

meclis seçiminin öncesinde askeri müdahale ile kendine yakın unsurları meclise sokar 

(Abrahamian, 2001, s. 167). 30 Ekim 1925 tarihinde Ahmet Şah’ı azletme kararı 

meclisten çıkar ve Kaçar Hanedanlığı’nın 140 yıllık hakimiyetine son verilir120. Aynı 

gün Rıza Han meclise getirdiği ve İngiliz yanlısı olan milletvekillerinin isteği ile geçici 

olarak yönetimin başına getirilir. 14 Aralık 1925 tarihinde O yeni İran Şahı olarak tahta 

çıkar ve Pehlevi soyadını alır (Doulatabdi, 1984, s. 253)121. 

XIX. yüzyılın başlarında Kaçar devletinin kurulmasının ardından Abbas Mirza ile 

ciddi anlamda başlatılan Batı temasları yüzyılın ortasına doğru Nasıreddin Şah ile yeni 

bir evreye girmişti. XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yüzyılın sonuna doğru 

Nasıreddin Şah yönetimi Batılılaşma yolunda ciddi adımların atılmasına neden 

olmuştu. O dönemin kısıtlı imkanlarıyla kültürel, ekonomik, askeri, teknolojik ve 

mimari/kentsel alandaki ciddi yenilikler İran’ın büyük kentlerinin ve özellikle 

Tahran’ın çehresinin değişmesine neden oldu. O tarihlere kadar kültür inşası sürecinde 

modernizasyon girişimleri ile İran’ın geleneksel kültürel değerlerinin bir nevi barışık 

                                                 

120 1924 yılında Kaçar devletinin yıkılacağını olsı gören Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanı Mustafa 

Kemal Paşa devletin dış işleri bakanı olan Tevfik Rüştü Aras’ı ülkeden uzakta ikamet eden son Kaçar 

padişahı Ahmet Şah ile görüşme sağlaması için Paris’e gönderir. İkili kendi aralarında Türkçe 

konuşmaya başladıktan sonra Aras, Ahmet Şah’a Atatürk’ün mesajını aktarır. Mesajda Mustafa Kemal 

Paşa Kaçar Hanedanlığı ile Türkiye dostluğuna dayanarak Kaçarların iktidarda kalmasından yana 

olduğunu açıklar. Mustafa Kemal Paşa, Ahmet Şah’ın uygun gördüğü taktirde tekrar hükümeti geri 

alması için Türkiye tarafından donatılacak ve gönderilecek olan bir kolorduyla destekleneceğinin ayrıca 

savaşı kazanacaklarının sözünü verir. Ahmet Şah Mustafa Kemal Paşa’nın bu samimiyetinden dolayı 

teşekkür ederek “Kaçar Hanedanlığı şimdiye kadar kendi tahtını geri almak için kimseden yardım 

almamıştır” cevabıyla Rüştü Aras’ı uğurlar. Türk yönetimi Ahmet Şah’ı ikna edemedikten sonra Rıza 

Han ile ilişki kurmak zorunda kalır (Maki, 1982a, s. 12-13). 

121 Saltanat tahtına oturduktan sonra Rıza Şah Pehlevi lakabını alacaktır. Rıza Han’a Pehlevi isminin 

seçilmesi, yeni kurulan hükümetin kuramcısı olan Mohammad Ali Furuği tarafından gerçekleşmiştir. 

Pehlevi ismi İran’da İslamiyet öncesi Sasani İmparatorluğunda kullanılan dilin adıdır. Ayrıca 

Firdevsi’nin Şehnmesi’nde İran’ın mitolojik (Turan karşıtı) kahramanlarına verilen sıfattır. Bu 

meselenin bir taraftan Rıza Han’ın soyunu İslamiyet öncesi Sasani devrine götürme çabası olmasının 

yanı sıra diğer taraftan Fars milliyetçiliği üzerine inşa edilmekte olan İran ulus-devletinin meşruiyetini 

sağlayan ana etkenlerden biri olduğunu söylemek mümkündür. Ancak Rıza Han Pehlevi isminin ne 

anlama geldiğini bilmediğinden dönemin İran’ında faaliyet gösteren ünlü arkeologlardan biri olan Ernst 

Herzfeld’e Pehlevi isminin ne anlama geldiği sorduğunda Herzfeld de yukarıdaki bilgileri izah ederek, 

Rıza Han’ı bilgilendirmeye çalışır (Deldam, 1992, s. 15-16). 

3.2 Pehlevi Devletinin Kuruluşu ve Yeni İran Ulus-devletinin İnşası 



141 

bir biçimde ilerlediğini söylemek mümkündür. Ancak yüzyılın sonuna doğru dünyanın 

bir çok ülkesinde devrimci hareketlerin ortaya çıkması eski tipteki monarşi yönetim 

biçimlerinin giderek güçsüzleşmesine neden olur. İran da dünyanın bir çok monarşi 

otoritelerinde krallara başlatılan suikast girişimlerinden müstesna değildi.  

Muzaffereddin Şah döneminden itibaren başlatılan meşrutiyet harekatı İran’daki XIX. 

yüzyılda başlanan ve o tarihlere kadar süregelen kültür inşasını yeni bir evreye sokar. 

Fars millyetçiliği Meşrute Meclisi’nin kulmasının ardından daha belirgin bir şekilde 

devam ederken iç savaşların patlak verdiği 1910’lı yıllar Fars milliyetçiliğinin 

körüklenmesine engel olduğu söylenebilir.  

Rıza Han’ın darbesi ve Pehlevi devletinin kurulmasıyla İran’daki modernizasyon ve 

ulus inşası yeni bir evreye girer. Bütün yeraltı kaynaklarının maddi gelirine kaba 

kuvvetle el koyan Pehlevi yönetimi Kaçar devletinin aksine modernizasyon 

girişimlerini İran’ın geleneksel kültürel değerlerini altüst ederek devam ettirir.  

Bu dönemde iktidara gelen Fars milliyetçi zümrelerinin ülkenin bütün kaynaklarını 

kullanarak uyguladıkları faşizan değişiklikleri kısaca gözden geçirmeden 

mimari/kentsel alanda gerçekleşen olayların algılanışı kısır döngü içerisinde yinelenen 

ve yüzeysel bir takım bilginin tekrarından ibaret olacaktır.  

Birinci Pehlevi dönemi ulus inşası sürecinde gerçekleştirilen kültürel politikaları 

ayrıntılı bir şekilde irdelemek bu çalışmanın kapsamını aşacağından burada çalışmanın 

konusu ile analojik ilişki kurulabilecek meselelerin üzerinde durulacaktır. Ancak 

analojik ilişkinin olmadığı meseleler hakkında dönemin atmosferi ile ilgili izlenim 

oluşturmak için ayrıntıya girmeden bilgiler paylaşılacaktır. 

İran’ın tarih sahnesinde çok eskilerden bir ulus-devletmiş gibi var olması İran’daki 

milliyetçi tarih yazımının genel kanısıdır. Önceki bölümlerde belirtildiği gibi İran’da 

bu tür tarih yazımı İngiliz diplomat Sir John Malcolm’un 1815 yılında yazdığı “The 

History of Persia” eseriyle gelenek haline gelse de Pehlevi dönemi Aryanist milliyetçi 

odaklar tarafından genişletilerek yinelenmiştir. Bu tür tarih yazımında “İranlılık” veya 

“İranlı” terimleri sıkça kullanılarak okuyucuya “İran milletinin köklerinin çok eskilere 

dayandığı” algısının yaratılmak istendiği söylenebilir. Örneğin Pehlevi rejiminin 

milliyetçi ortmında Hasan Pirniya’nın (Müşirü-ddevle) “Antik İran Tarihi” adlı 

3.2.1 Birinci Pehlevi dönemi modernizasyon ve kültür inşası 



142 

eseriyle Abbas İkbal Aştiyani’nin “İran Tarihi” adlı eseri bu gibi anlatılarla doludur122. 

Bu iki kitaptan yola çıkarak İran tarihi hakkında yazılan tüm milliyetçi yazarların 

“İranlılık” kavramının temellerini Farslık-Şiilik üzerinde ördükleri söylenebilir.   

Bu dönemin soycu ortamında gazeteler ve dergilerin de farklı içeriklerle bu bilinci 

aşıladıklarını söylemek mümkündür. Dönem hükümetinin dayandığı soycu/arkaist 

kültürün önde gelen dergilerinden olan ve Berlin’de Hüseyin Kazımzade tarafından 

basılan İranşehr Dergisi123 daha birinci sayısında çok yüksek bir heyecanla “İran 

Ülkesi’nde Darius Teşkilatı” başlıklı yazısında Foucault’un tabiriyle “sürekli tarih” 

anlatımıyla “İran Milleti” kavramını antik çağlardan beri varmışçasına şöyle anlatır:  

İnsan İran tarihinin farklı dönemlerini incelediğinde ister siyasi ve idari 

teşkilatta, ister din ve inançta, isterse de ahlak ve gelenekte çok sayıda birbirine 

zıt eserlere tanıklık eder... Toplumsal felsefi açıdan bakıldığında İran milletinin 

bu halet-i ruhiyesi ile bu zıtlıkları tarihi olaylar ve devrimleri karşısında İran’ın 

beka unsurlarından biri olmuştur. (Kazemzadeh, 1984a, s. 5-6) 

Oryantalist yazar Richard Cottam’ın 1964 yılında yayımladığı “Nationalism in Iran” 

adlı eserinde tarihi bir zeminde İran’daki millet bilincinin meşrutiyet dönemi öncesi 

zaten var olduğunu söyleyerek ülkedeki halkın bu blinç dolayısıyla yüzyıllarca birlikte 

yaşadığını kaydeder (Cottam, 1992, s. 9).  

Simin Fasihi’ye göre “İran’daki milliyetçilik fen bilimleri gibi tamamıyla Batıdan ithal 

edilen bir olgu değildi. Bu mesele modern milliyetçiliğin oluşumundan önce de  

İran’da toprak, millet, ırk, kıvanç, dil, etnik ve mezhepsel geçmiş gibi kavramlar 

altında mevcuttu” (Fasihi, 1993, s. 153). Ancak Yousef Torabi’ye göre modern bir 

olgu olan ulus inşası kavramını tarihteki geleneksel devletlerle bağdaştırmak doğru 

değildir. Çünkü bu tür tarih aslında hükm edenler ile seçkinlerin tarihi olduğundan 

onlarda açıklanan olayları o coğrafyada yaşayan tüm insanlar sorunuymuş gibi 

genellemek ayakları yere basmayan bir anlayıştır (Torabi, 2008). Nitekim Foucault’un 

“süreksiz tarih” yaklaşımı da aynı kanıyı paylaşmaktadır (Foucault, 1999, s. 19). 

                                                 

 ,.Hasan Pirniya’nın Tarih-i İran-ı Bâstân (Antik İran Tarihi) adlı eseri için bkz- تاریخ ایران باستان  122

(Pirnia, 2012); تاریخ ایران – Abbas İkbal Aştiyani’nin Tarih-i İran (İran Tarihi) adlı eseri için bkz., (Pirnia 

& Ashtiani, 2019).  
 Mecelle-i İranşehr مجله ایرانشهر  123



143 

Bu anlayışın siyasi ayağı meşrutiyet devrinden itibaren belirse de 1925’teki rejim 

değişikliyle İran’daki devletlerin en önemli propaganda aracına dönüşecekti. 

Rıza Han 14 Aralık 1925’te tahta çıktığında ülkenin tarihinde bir ilke imza atar. 

Selçuklulardan Kaçarlara kadar İran’ı neredeyse bin yıl yöneten Türk kökenli 

sultanlardan süregelen taç giyme törenlerindeki Kuran-ı Kerim okunuşu bu sefer yerini 

Firdevsi’nin Şehnamsesi’ne bırakır124. İran’da bir padişah olarak taç giyen ve İran’ın 

İslamiyet öncesi tarihine gönderme yapma bakımından bir ilke imza atan Rıza Şah’ın 

ardından kendisinin padişahlık makamına getirilmesinde büyük rolü olan Muhammed 

Ali Furuği125 de üst düzey devlet yetkilisi olarak arkaizmi siyaset alanına taşır :126 

Alahazret Hümayun Şahenşahi Haldullah Melikehü ve Sultanehü’nün (Rıza 

Şah) mübarek vücuduyla süslenen bu taç ve taht çok eski dönemlerden beri 

İran kavmini büyük ve şerefli derecelere yükselten yüce makamlı 

sultanlarındır. Eğer Cemşid, Feridun, Keykavus ve Keyhüsrev127 gibi 

şahsiyetleri mitolojik olarak değerlendirseler de düşmanlarının da teyit ettiği 

gibi yirmi beş asır önce dünyanın en büyük devletini tesis eden Kiros ve 

Darius’un yüce makamına hiç şüphe yoktur!!! Öyle bir büyük devlet ki bir 

tarafı Çin ve Hindistan’dan başlayıp diğer tarafı Roma ve Yunanistan’da 

bitiyordu. Bu devletin ihtişamı Persepolis ve Bistun gibi inanılmaz mimari 

eserler bırakarak cihangirliğin meziyetlerini kendinde bulunduruyordu. 

Erdeşir ve Şapur128 bize Sasani padişahlarının nasıl Roma İmparatorlarıyla 

dalga geçtiklerini ve onların İran’a uzanan kollarını kestiklerini armağan 

etmişlerdir. Hüsrev adını adalet ile eşanlamlı kılmıştı ve ilim ile hikmeti 

Hindistan ve Çin’den getirmişti. Hüsrev Perviz İran devletini büyük servet ve 

zenginliğe ulaştırmıştı. Samani ve Deylemi şahları İranlı aşk ve zevkini sanatta 

ve imarda göstermişlerdi. Şah İsmail ve Şah Abbas Safevi siyasette, halkçılıkta 

                                                 

124Rıza Şah’ın taç giyme töreninde Firdevsi’nin Şehnamesi’ni okuması hakkında bkz., (Abrahamian, 

2010, s. 127). 
 محمد علی فروغی 125
126Yahudi kökenli bir ailenin ferdi olan Muhammed Ali Furuği Birleşik Krallık’ın Kaçar devletindeki 

nüfuz odaklarından olan ayrıca Ardashir G Reporter ile birlikte Kaçar devletinin yıkışında ve Pehlevi 

devletinin kuruluşunda önemli roller üstlenen kişidir. Rıza Han’ın padişahlık makamına getirilmesinde 

doğrudan etkisi olan Furuği, Ermeni kökenli Mirza Malkam Khan’ın etkisi ile “Bidari-i İranian” adlı 

mason loncasının kurucularındandı (Maki, 1982b, s. 23; Shahbazi, 2007b, s. 35-37; Raeini, 1978a, s. 

40, 253). 
127Şehnamede adı geçen bu şahsiyetler İran’ın mitolojik kahramanlarıdır ve modern Farsçılık’a göre 

Firdevsi’nin saydığı bu şahsiyetler Ahamenid padişahlarıdır. 
128 Sasani devleti padişahları. 



144 

ve yönetimdeki başarılarını dünyada göstermişlerdi... Yüce Şahımız! ‘İran 

milletti’ bugün nasıl temiz soylu ve İranlı ırktan olan bir padişahın onların 

derdinden anladığını ve saltanat makamını kendi nefsi ile ayyaşlığı için 

kullanmadığını iyi biliyor!!!129.  

Furuği’nin taç giyme törenindeki bu çıkışı aslında hem Birinci Pehlevi, hem de İkinci 

Pehlevi yönetimleri boyunca Fars milliyetçiliğinin başvurduğu meşruiyet 

dayanaklarından birisi olacaktı. Furuği’nin İran’ın geçmişine anakronik, soycu, 

seçmeci, şovenist ve ideolojik yaklaşımıyla sadece Fars-Şii kimliği taşıyan otoritelere 

başvurması ve Türk-Arap-Sünni geçmişini elimine etmesi bu tarihten itibaren Pehlevi 

rejimi boyunca sıkca uygulanacaktı130. Furuği’ye göre İran tarihini İslamiyet öncesi 

Ahamenid ve Sasani imparatorluklarıyla İslamiyet sonrası Samani, Deylemi ve Safevi 

devletleri oluşturuyordu. Rıza Şah ve Furuği’nin bu çıkışı İran’da yeni bir kültürel 

değişimin habercisiydi. Bu kültürel değişim yeni olanı yıktırılan eskinin üzerine inşa 

edecekti. 

Genel tanımıyla kültür maddi ve manevi olarak ikiye ayrılmaktadır. Kültürün maddi 

boyutu teknoloji, mimari ve sanat ürünü gibi somut nesnelerin bütününden 

oluşuyorken, manevi boyutu toplumsal müesseselerde bulunan din, dil, mitoloji, 

edebiyat ve felsefe gibi öznel olan değerler sistemini kendinde barındırıyor (Macionis, 

2011, s. 53). Kültürel değişikliğin yaşandığı süreçlerde kültürün bu iki boyutunun 

değiştiğini söylemek mümkündür. Ancak maddi kültürün değişimi manevi kültüre 

nazaren daha hızlı yaşanabildiğinde toplumsal olarak “kültürel gecikme” gerçekleşir 

(Aktan, 2007).  

Bu bakımdan Birinci Pehlevi döneminde gerçekleştirilen kültürel değişimleri veya 

yeni kültür inşası politikalarını da maddi-manevi kültürün değiştirilmesi veya inşası 

başlıkları altında değerlendirmek daha doğru olacaktır. Bu iki boyut birbirinden 

                                                 

129 Mohammad Ali Furuği’nin taç giyme törenindeki konuşması kısaltılarak aktarılmıştır. Metnin 

bütünü için bkz., (Maki, 1982b, s. 39-43). 
130 Furuği ve Birinci Pehlevi düşünürleri arasında İran’nın İslamiyet sonrası 300 yıllık Emevi ve Abbasi 

otoritesi (Arap kökenli) ile 1000 yıllık Türk imparatorluklar geleneğini sürdüren Selçuklular, İlhanlılar, 

Timurlular, Karakoyunlular, Akkoyunlular, Avşarlar ve Kaçarlar bu saf “İranlı” tanımı dışındaydı. 

Ancak bunlar arasında Kızılbaş Türkleri tarafından kurulan Safevi devletinin Şiiliği temsil ettiğinden 

bir istisna olduğunu söylemek mümkündür. İran’ın ulus-devlet olma sürecinin başlangıcı olan 

meşrutiyet döneminde mecliste Farsça’nın zornlu dil olarak seçilmesinin ardından ülkenin resmi 

mezhebi de Şiilik olarak tayin edilmişti. Mecliste Zerdüşt, Ermeni ve Yahudiler gibi dini azınlıkların 

temsilcileri olarak milletvekillerinin olmasının aksine sünni mezhepli müslümanların seçme ve seçilme 

hakkı yoktu (Abrahamian, 2010, s. 92, 96). 



145 

bağımsız bir şekilde gelişmediğine göre ikisi arasında bir analojik bağı ortaya koymak 

konunun daha net anlaşılmasına yardımcı olacaktır. Ancak araştırma konusu aslında 

kültürün maddi boyutuna giren mimari/kentsel alandaki gelişmeleri incelemek 

olduğundan mimari/kentsel alan dışında olan maddi ve manevi kültürel değişiklikleri 

bir başlıkta, mimari/kentsel alanda olan değişiklikleri ise bir diğer başlıkta  irdelemek 

yöntemsel açıdan daha doğru sonuçlara götürecektir. Dolayısıyla Birinci Pehlevi 

dönemide kültürün maddi boyutu kapsamında olan imar veya mimar/kentsel alandaki 

değişimlerin içeriğine girmeden önce kültürün manevi-maddi boyutunda uygulanan  

politikaları gözden geçirmek her iki boyutun (manevi-maddi kültür ile mimari/kentsel 

alan olan maddi kültür) birbirleriyle ilişkisini de ortaya koyacaktır.  

Birinci Pehlevi dönemi gerçekleştirilen kültürel değişimi (yıkım ve inşa) irdelemek bu 

dönem ile ilgili literatürde bir çok araştırmanın konusu olmuştur131. Burada bu 

dönemde gerçekleşen kültürel değişikliklerin içeriğini anlatmak araştırmanın 

kapsamını aşacağından mimari/kentsel alanda yankı bulan kültürel değişikliklerin 

üzerinde durulacaktır. Ancak bu kültürel değişikliklerin şiddetini canlandırmak 

dönemin soycu ortamında yaygın olan anlayışı açıklamaktan geçer.  

1921 Darbesi sonrası ülkeye neredeyse tamamıyla egemen olan Fars milliyetçi 

odakları ve düşünürleri kendi düşüncelerini dönemin iki önemli dergisi olan 

İranşehr132 ve Ayende133  dergilerinde kaleme alıyorlardı. Bu iki derginin ilerleyen 

yıllarda Pehlevi rejiminin uygulayacağı bütün kültürel politikalarının kuramsal 

                                                 

131Tezin içeriğinde Pehlevi döneminde yapılan kültürel değişiklikleri irdeleyen tarih konulu 

kaynaklardan faydalanmıştır. Ancak bunlar dışında kültürel meseleleri konu eden diğer çalışmaların 

bazıları için bkz., (Torabi Farsani, 2008), (Alam & Diğerleri, 2014), (Malekzadeh & Alizadeh, 2011), 

(Heshmatzadeh & Diğerleri, 2014), (Torabi, 2008). 
 yılında Berlin’de Hüseyin Kazımzade (Hossein Kazemzadeh Iranshahr) 1927-1922 مجله ایرانشهر 132

tarafından çıkarılan dergidir. Dergide bir çok Fars düşünür aşırı milliyetçi ve dışlayıcı söylemler 

geliştirerek sürekli İran’ın İslamiyet öncesi tarihine gödermeler yapıyorlardı. 
 .yılları arasında Mahmut Avşar (Mahmoud Afshar) tarafından çıkarılan dergidir 1927-1925 مجله آینده 133

Yezd şehrinde doğan Mahmut Afşar on iki yaşından itibaren Parsi Zerdüştlerinin en yoğun olarak 

yaşadığı Mubai şehrindeki bir İngiliz okulunda eğitim almaya başlar. Mumbai’de büyük bir tüccar olan 

amcasının himayesiyle oradaki eğitimini bitirdikten sonra İsveçre’de Lozan Üniversitesi’nden hukuk 

alanında lisans ve doktorasını alır. Orada eğitimalan Hasan Takizade, Aliekber Daver, Hüseyin 

Kazımzade gibi nice Fars milliyetçisi ile tanışır (Bonyad-e Moghufat-e Mahmoud Afshar, 2021). Afşar 

daha sonra İran’a döndükten sonra Pehlevi yönetiminde Maliye, Kültür ve Adliye gibi bakanlıklarda 

önemli görevler alır (Sheikholeslami, 1983). Mahmut Afşar ile oğlu İreç Afşar’ın günümüz İran 

aydınları arasında önemli yere sahiptir.  

3.2.2 Milliyetçilik: üstün Aryan ırkı ve madun ötekiler 



146 

altyapılarını oluşturduğunu ve derginin yazarlarının aslında yeni kurulmakta olan İran 

ulus-devletinin kanaat önderleri olduklarını söylemek yanlış olmayacaktır.  

İranşehr Dergisi’nden bir kaç sene önce Birinci Dünya Savaşı yıllarında çıkan Kaveh 

Dergisi’nin İran’da Fars milliyetçiliğinin ulus-devlet inşasına yönelik kuramsal 

altyapılarını oluşturduklarını söylemek mümkündür (Şekil 3.1).  

 

Şekil 3.1 : İranşehr Dergisi’nin bütün kapak fotoğraflarında arkaik Fars 

milliyetçiliğinin meşruiyet ayağı olan İslamiyet öncesi Ahamenid-Sasani mimari 

kalıntılarına yer verilmişti (Kazemzadeh, 1984a). 

Hüseyin Kazımzade, İranşehr Dergisi’nde ülkenin kurtuluşunun Farsça ve Farsçılıktan 

geçtiğini yer yer dile getirirken Nevruz gibi gayrı-dini törenlerin güçlendirilmesi 

gerektiğini vurguluyordu. Dergideki bu propagandalar Ahamenid ve Sasani mimari 

kalıntılarının görselleri ile yapılmaktaydı. Persepolis’teki Darius’un tahta çıktığının 



147 

görseli olduğu iddia edilen taş kabartmanın resmi paylaşılarak Nevruz’u yeni bir ritüel 

haline getirme çabası Arap kimliğinin ötekileştirilmesi ile gerçekleşiyordu (Şekil 3.2).  

...Eski İranlılar Nevruz’un yanı sıra başka büyük bayramları da vardı ve bu 

bayramların her birini bazı tarihi, milli, ve dini olayların anısına kutluyorlardı. 

Ancak bugün bunların hepsi terk edilmiş durumda çünkü Arapların İran 

istilasından sonra İranlıların milliyeti, dinleri ve ayinlerinin hepsi ortalıktan 

kaldırıldı. (Kazemzadeh, 1984a, s. 254-255) 

Bu içeriklere benzer daha nicesi bir nevi yüzyıllardan beri İran’da kültürel bakımdan 

oluşan bütün simgesel kodların alternatifini oluşturuyordu. Mumbai Parsileri ile olan 

yakın ilişkisini dile getiren Kazımzade (1984a, s. 372) aslında onların inancı olan 

Zerdüştlüğü yeni oluşturulmak istenen “tarihsel ve milli” olaylar ve kahramanlar 

vasıtasıyla genel kültüre empoze ediyordu.  

 

Şekil 3.2 : İranşehr Dergisi Persepolis’teki kalıntılarını Farsçı söylemin gelişmesi 

yolunda araçsallaştırıyordu. Resimde en tepede Zerdüşt tanrısının simgesi olan 

Faravahar’in simgesi aşağıdaki şiirle birlikte kutsallaştırılmıştır (Kazemzadeh, 

1984a). 



148 

Bu arkaik anlayış İslamiyet yerine Zerdüştlüğü sunarken İslamiyet’teki dini şahsiyetler 

yerine de Ahamenid ve Sasani krallarını oturtmak istiyordu. Yani dönemin arkaik 

milliyetçi zihniyetinin Türkiye ve Avrupa’daki uluslaşma süreçlerinde gerçekleşen 

seküler ve laik değerleri inşa etmekle değil, halkın mevcut inancının yerine başka bir 

dogmayı aşılamakla uğraştığı söylenebilir. Persepolisteki Darius’un kabartmasının 

dergide paylaşılması aslında Pehlevi rejiminin daha sonraki yıllarda yaygınlaştıracağı 

“Tanrı, Şah ve vatan” sloganının da fikri zemini oluşturuyordu. Tıpkı Nicolas 

Lokhoff’un 1911 yılında Sosyal Piramit çiziminde kapitalist güç ilişkilerini açıkladığı 

gibi Kazımzde bu resimde anakronik zihniyetiyle Fars milliyetçiliğinin oturtulması 

gereken siyasal omurgayı açıklıyordu.  

Kazımzade derginin birinci yılının yedinci sayısında Ahamenid padişahı Kiros’un 

mezarı için bir şiir yarışması davetiyesi oluşturmuştu (Şekil 3.3).  

 

Şekil 3.3 : Kerim Tahirzade’nin İranşehr Dergisi’ndeki düzenlenen yarışma için 

çizdiği resim (Kazemzadeh, 1984a). 

Kerim Tahirzade’nin134 çizdiği resimde Kiros’un ruhu dağınık saçlı bir kadın 

görüntüsüyle kendi mezarının başında görünür: “Kiros’un ruhu dağınık saçlı, solmuş 

ve vahşetler içerisindeki yüzüyle İran’ın sınırlarına girmiştir... İran’ın bugünkü harap 

durumunu, toprak kayıplarını ve antik eserleri ile kasırlarının yıkıldığı görünce vahşet 

                                                 

134 Kerim Tahirzade )کریم طاهرزاده بهزاد( daha sonra Firdevsi anıt kabrinin mimarı olarak atanacaktır. 



149 

ve nefret içinde avcı tuzağından kaçan bir kuş gibi kendi yuvasına döner” 

(Kazemzadeh, 1984a, s. 175-176). Eski imgeleri yıkarak yeni imgelerin inşası yer 

yüzündeki seküler değerler ile değil yeni bir ideoloji veya inanç denebilecek 

dogmalarla oluşturuluyordu. 

İnançsal boyuttaki bu yıkımlar diğer bir kültür unsuru olan azınlıkların ana dilleri için 

de gerçekleşiyordu. Bu bağlamda diğer etnik gruplarına nazaran Fars milliyetçiliğinin 

en büyük kurbanı ülkenin neredeyse yarısını oluşturan Türklerdi. Mahmut Afşar, 

Ayende Dergisi’nde “Sarı Tehlike” olarak adlandırdığı Türk unsurunu dünyadaki 

bütün milletler ile “İran ırkını taşıyan” Afganlar, Kürtler, Tacikler, Belüçler ve Tatlar 

için “milli ve sürekli” tehdit olarak görüp “Türkleri İran’ın doğuştan düşmanı” olarak 

niteler (Afshar, 1926). Türkçe ve Arapça dışındaki bütün diller “İrani” sayılarak bu iki 

dil ve ait oldukları etno-kültür gruplarının bütün unsurları inkar ediliyordu.  

1920’li yıllardan sonra dünyada ve Avrupa’da aslında uluslararası siyasetin en sık 

söylemlerini oluşturan Aryanist akım daha da güçlenip İkinci Dünya Savaşı’nın 

oluşturacağı yıkımın en önemli tetikleyici ve kışkırtıcı zeminini oluşturacaktı. 

İran’daki Aryanist Fars milliyetçi odaklarının artık iktidarı ele geçirerek siyaset 

alanında Avrupa’daki türdeşlerinin uyguladığı politikalarla paralel yürüdüklerini 

söylemek doğru olacaktır. Ancak İran’daki Ari ırkı olarak görülmeyen,  sürekli inkar 

edilip aşağılanan Türk kimliği Max Muller’in de dediği gibi (Shahbazi, 2000) Ari 

uygarlığı içinde değildi.  İranşehr ve Ayende dergileri bu görevi büyük bir memnuniyet 

ve coşkuyla yerine getiriyordu: “Çeşitli Moğol-Türk yağmaları ve Türk boylarının bu 

bölgelere (Azerbaycan)  göçleri bu bölgelerde Farça konuşan İranlıların dilini giderek 

Türkçeleştirmiş ve buralara İranlılık ile Farsça’nın düşmanı olan bu uğursuz yadigârı 

yani Türkçeyi bırakmıştır” (Kazemzadeh, 1984b, s. 403).  

Ancak durumun böyle ilerlemesi komşu ülke olan Türkiye’nin aydınlarının tepkisine 

neden oluyordu. Kazımzade İranşehr Dergisi’nin ikinci yılının ikinci sayısında Hasan 

Ruşeni Barkın’ın 1923 yılı Yeni Mecmua Dergisi’nin135 81. sayısındaki makalesini 

paylaşarak yazıyı saldırgan bir dil ile eleştirmiştir.  Tarihi bir perspektifle İran’daki 

Türkler hakkında bilgiler paylaşan Ruşeni Fars milliyetçiliğinin Türkler hakkındaki 

                                                 

135 Yeni Mecmua Dergisi İttihat ve Terakki Cemiyeti tarafından finanse edilen Türkçülük ve miliyetçilik 

görüşüne bağlı kalarak 1917-1923 yılları arasında bilimsel ve edebi makalelere yer veren derginin adıdır 

(Kahraman, 2013). 



150 

yürüttüğü soycu, ayrımcı, inkarcı ve aşağılayıcı dilini reddetmiştir136. Ülke nüfusunun 

yarısının Türklerden oluştuğunu belirten Ruşeni, Türklerin yoğun olarak 

Selçuklulardan itibaren İran’a yerleştiklerini kaydeder ve devamında Fars 

milliyetçilerinin hoşlanmayacağı bilgilere yer verir: “Bugün biz bir Fars medeniyetinin 

olduğunu duyuyoruz. Ama böyle değildir. Bu medeniyet Fars medeniyeti olmaktan 

daha ziyade bir Türk medeniyetidir...” (Kazemzadeh, 1984b, s. 87, 89). Fars 

milliyetçiliğinin kültürel yıkımlarını eleştiren Ruşeni bu yıkımları anlatırken mimari 

ürünler üzerinden şöyle devam eder: “İran’ın mimari eserlerindeki güzel çini işleri 

Türk zekasının eseridir... Bugün Fars saltanatı Türkleri andıracak her hangi bir tarihi 

eseri yaşamasına izin vermemektedir.” (Kazemzadeh, 1984b, s. 92). Ruşeni dönemin 

soycu ortamının sonucunda oluşan Türk kimliğinin inkarı hakkıdna Türklerin 

duygularına tercüman olur ve şu cümlelerle makalesini bitirir: “Farslar bunlara 

(Türklere) siz Türk değilsiniz diyorlar!!! Bu Türkler bizim yardımlarımızı beklemekte 

ve biz bu soydaşlarımızı kurtarmak zorundayız!!!” (Kazemzadeh, 1984b, s. 94).  

Ruşeni’nin bu makalesi üzerine başta İranşehr ve Ayende dergileri olmak üzere bir 

çok milliyetçi odaklar Türkiye ve Türklüğe hiddetle saldırmaya başlar. İranşehr 

Dergisi bu doğrultuda Batı Avrupa Aryanist tarih yazımıyla uyarlanmış olan “Azeri” 

veya “Azerbaycanlı” kimliğini Türk kimliğine karşı veyahut Türk kimliğinden 

ayırmak için yeniden dillendiriyordu (Kazemzadeh, 1984ç, s. 395-404). Kimliksel 

dayatmalar sadece etnik kimliği ile sınırlı kalmıyor “Azerbycanlıların” inançsal 

kimliğini Zerdüştlüğe bağlamak çabalarıyla birleştiriliyordu.  

Ayende Dergisi’nde Mahmut Afşar ve diğer yazarların soycu yazılarının dili daha 

şiddetli ve incitici üslupla şovenist, ayrımcı ve aşağılayıcı çizgiden devam ediyordu. 

Derginin Türklüğe karşı en sivri dili Mahmut Afşar’ın “Milliyet Meselesi ve Milli 

Birlik”137 başlıklı makalesinde yer almaktaydı. Afşar’ın “Türkiye” ibaresini dile 

getirmemesi için sürekli “Osmanlılar” ibaresini kullanması Türklüğe karşı olan 

nefretinin bir nevi göstergesiydi. Afşar bu makalesinde ayrıca Pan İranizm ülküsünü 

öne sürerek bu ideolojinin ortaya çıkmasında önemli rol oynar:  

                                                 

136 Hasan Barkın Ruşeni’nin İranşehr Dergisi’ndeki paylaşılan makalesi hakkında detaylı bilgi için bkz., 

(Kazemzadeh, 1984b, s. 87-94); Makale’nin Kazımzade tarafından cevabı için bkz., (Kazemzadeh, 

1984b, s. 95-102). 
137 Mesele-i Milliyet ve Vahdet-i Milli مسئله ملیت و وحدت ملی 



151 

Osmanlıların İran’ın nüfusunun yarısının Türk olduğuna dair iddiaları veya 

Tazilerin138 İran’ın bazı ahalisi için Arap adı vermekle buradaki meselelere 

burunlarını sokmaları boş ve dayanaksızdır... İran milliyeti binlerce yıllık 

iftiharlı tarihe ayrıca üstün Ari ırkına sahip olmaları dolayısıyla Sarı Turanlı ve 

Sami Araplardan ayırt edilebilse de bizim milli birliğimiz Türk dilli 

Azerbaycanlılar, Arap dilli Huzistanlılar ve Fars dilli diğer vilayetler 

arasındaki farktan dolayı tehlike altındadır... Şii mezhebinin sağlamış olduğu 

birliğin mevcut durumu ne kadar idare edeceğini tahmin etmek mümkün 

değildir çünkü Osmanlılar (Türkiye Cumhuriyeti) kendi propagandalarıyla 

safsata yapmakta ve mezhep unsurunu güçsüzleştirmektelerdir. Onlar 

Azerbaycanlıları Türkçe konuştuklarından dolayı kendi toplumlarına katmak  

istiyorlar... Turan Birliği veya Pan Turanizm karşısında biz de Pan İranizm’i 

kurmalıyız. (Afshar, 1927) 

Her iki dergide en çok hiddetli yazılar Fars milliyetçiliğini yükseltme ve ülkenin 

yarısını oluşturan Türk kimliğini dışlama, imha etme ve düşmanlaştırmaya yönelikti. 

Pehlevi yönetiminde özellikle kültürel ve ekonomik alanlarda önemli görevler alan 

Kazımzade ile Afşar gibi kuramcıların süzgecinden geçecek olan politikalar çok hızlı 

bir şekilde ülkenin görüntüsünü değiştirecekti. Siyasal iktidarın tektipleştirici 

politikalarının itici gücü olan Fars milliyetçiliği İslam dini, Türkler ve Araplar gibi 

düşman görülen unsurlar İran’ın görüntüsünden silmeli veya en azından görünmez 

hale getirmeliydi. Bu anlayışa göre İran’ın İslamiyet öncesi tarihinin yüceltilmesi saf 

Ari ırkından oluşmayan unsurların yok oluşuyla gerçekleşebilirdi. Batılı 

oryantalistlerle başlatılan bu anlayış İranlıları “üstün beyaz ırkı” sınıfına sokmak için 

İran tarihini millattan önce V. yüzyıldan itibaren Arilerin İran’a göç etmeleriyle 

başlatıyordu (Kashani, 2002, s. 144). 

Afşar’ın Türk ve Arap unsurlarını silmek için verdiği öneriler aslında Pehlevi 

yönetimince hiç aksatmadan gerçekleşecekti. Bu öneriler kısaca özetlemek gerekirse 

Fasça dil ve edebiyatının yaygınlaştırılması, demiryollarının inşası ile bölgesel 

kültürlerin karıştırılması, Türk konar-göçer unsurlarının zorla İran’ın ortalarına göç 

ettirilmesi, Azerbaycan gibi tarihi vilayetlerin adlarının değiştirilmesi ve Türkçe ile 

                                                 

138 Tazi sözcüğü Farsça’da Arapları aşağılamak için kullanılan terimdir. 



152 

Arapça yer adlarının Farsçalaştırılması içerikli maddelerden oluşuyordu (Afshar, 

1927).   

Mohammad Bagher Heshmatzadeh’ye göre Pehlevi dönemi siyasal milliyetçi söylem 

bir etniğin veya dilin diğer etnik, dil ve şive gruplarına istila edip, onların yaşam 

alanını daraltıp kuşatarak görünmez hale getiriyordu (Heshmatzadeh & Diğerleri, 

2014).   

Pehlevi dönemi Fars milliyetçiliğinin teorik altyapısı burada paylaşılan İranşehr ve 

Ayende dergilerindeki içeriklerle sınırlı değildir ancak araştırma konusu gereği 

dönemin soycu ortamı hakkında izlenim oluşturmak için buradaki paylaşılan bilgilerin 

sınırlı tutulması zorunluluk taşımaktadır. Bu nedenle farklı kaynaklardan edinilen 

çıkarımlara göre bu dönemde Fars milliyetçiliğinin ulus inşası sürecinde 

gerçekleştirdiği uygulamaları şu şekilde  sıralamak mümkündür: 

1. Farsça’nın merkeze alınması ve ulus-devletin resmi dili haline getirilmesi 

2. Diğer dillerin yasaklanması 

3. İranlı sayılmayan Arap ve Türk kültürlerinin aşağılanması ve 

itibarsızlaştırılması 

4. Türkçe ve Arapça yer adlarının Farsçalaştırılması 

5. Türkçe yazma ve okumanın yasaklanması  

6. Okullarda ve devletin resmi ilişkilerinde Türkçe başta olmk üzere Farsça dışı 

dillerde konuşmanın yasaklanması 

7. Merkeziyetçi ekonomi ve merkezden uzak olan bölgeleri yoksullaştırma 

8. Konar-göçer toplulukların imhası139. 

Birinci Pehlevi rejimi seçkinleri Kaçarları gerici, durgun ve kaderci nitelerken 

kendilerinin yürüttükleri politikalar için bir nevi yenilikçi niteliğini yüklüyorlardı. Bu 

bağlamda eski (Kaçar dönemi) ile yeninin (Pehlevi dönemi) karşılaştırmaları bir 

meşruiyet propagandası olarak sürekli yapılıyordu. Modernizasyon girişimleri 

kapsamında gerçekleşen değişimlerin en fazla görünürde yaşandığı gibi ülkede “örnek 

erkek ve kadın tipi” oluşturma çabası da Meşrutiyet sonrası ve özellikle Pehlevi rejimi 

                                                 

139 Detaylı bilgi için bkz., (Abrahamian, 2010), (Heshmatzadeh ve Diğerleri, 2014), (Dinç, 2018), 

(Maghsoudi, 2003), (Rahmanian, 2019). 

3.2.3 Çağdaşlaştırma: görünümün inşası 



153 

boyunca seçkin zümrelerin varmak istedikleri erek noktalarından birini oluşturuyordu. 

Meşrutiyet döneminden itibaren siyasal muhalefetler yanında kadınların haklarını 

savunan ve ataerkil zihniyeti sorgulayan Ahtar Gazetesi 140 ile Molla Nasreddin 

Dergisi141 bu konuda öncüllerdi.  

Türkçe dergi olan Molla Nasreddin’nin yapısökücü karikatürlerle bu konuda en çok 

muhatap oluşturan yayınlardan birisi olduğunu söylemek mümkündür. Derginin bir 

sayısında iki bina önünde iki çarşaflı kadının arkadan görüntülerinin paylaşımında 

kadınların arasında geçen diyalog aslında mimari kültür ile toplumsal kültürün 

arasındaki bağı gösteriyordu (Şekil 3.4).  

 

Şekil 3.4 : Molla Nasreddin Dergisi’ndeki paylaşılan çizimler o dönemde en 

yapısökücü kültürel içerikli konulara dokunuyordu (Khalilova, 2015). 

İki kadının önündeki binaların birisi hapishane ve diğeri ise içe dönük sıradan bir evdi. 

Pencereli binanın hapishane olduğunu bile bilmeyen kadınlar aralarında şöyle 

konuşurlar: “insanın keşke böyle evi olsa ve oradan dışarıyı görebilse”. Bu karikatür 

aslında içe dönük mimari ve çarşaflı kapalı kadınlar arasında bir bağ kurarak ülkenin 

kapalı kültürünü sorgulamaya çalışıyordu. Ancak 1920-1933 yılları arasında 

yayımlanan Alem-i Nesevan Dergisi142 sadece kadın haklarını savunan dergi olması 

bakımından bir ilkti. Kadınlar ile erkeklerin eşitliğini savunan dergide kadınların 

eğitimi, sağlığı, giyim kuşamı, çocuklarını nasıl yetiştirmeleri gerektiği, vatan sever 

                                                 

140 Ruznâme-i Ahtar )روزنامه اختر(  
141 Mecelle-i Molla Nasreddin )مجله ملانصرالدین( 
142 Mecelle-i Alem-I Nesevan )مجله عالم نسوان(  



154 

olmaları vb. gibi konular hakkında bilgiler paylaşılarak yazarlarının idealindeki “örnek 

İran kadını” tipini yaratma arzusu yer almaktaydı (Sheikholeslami, 1972, s. 124-125).  

Bu doğrultuda bireylerin kıyafetinin biçimine kadar karar vermede kendisini haklı 

gören Rıza Şah’ın totaliter yönetimi dönemin medya organları (dergiler ve gazeteler) 

aracılığıyla bu hususa uygun zemin oluşturmak için çeşitli yöntemler kullanıyordu. 

İranşehr Dergisi bir sayısında yine Zerdüşt dinine başvurarak “antik İran” halkının 

kültüründe erkek ile kadının eşit olduğu iddiasıyla propaganda yapıyordu 

(Kazemzadeh, 1984ç, s. 52).  

Bütün bu oluşturulmaya çalışılan atmosferde somut uygulamalar yapmak için Rıza 

Şah 1934 yılındaki Türkiye ziyareti sonrası Mustafa Kemal Atatürk’ün 

gerçekleştirdiği reformlarının etkisiyle 1936 yılının Ocak ayındaki bir tüzükle Keşf-i 

Hicap Kanunu’nu yürürlüğe koyar. Bu kanun dolayısıyla ülke genelinde devlete bağlı 

kurumlar ile okullarda kadınların tesettürlü giyinmesi yasaklanır (Rahmanian, 2019, s. 

275). Bu tarihten itibaren devlete bağlı İran ve İttilaat gazetelerinde “başarılı öğrenci 

ve iş kadınlarının” resimleri modern kıyafetlerle paylaşılıyordu. İttilaat Gazetesi’inin 

29. sayısının ilk sayfasındaki haberde “İran’ın İlk Kadın Avukatı”ının resmi  

paylaşılarak devletin yargısında kadınların da rol alacağının bilgisine elde edilmiş 

büyük bir başarı hikayesi olarak yer verilmişti (Şekil 3.5). Aynı sayıda yine “Sporcu 

Kadınlar” başlıklı yazıda “... spor erkeklerin yanı sıra kadınların da sağlığı için 

elzemdir...” bilgisi paylaşılmıştı (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 29. Sayı).  

 

Şekil 3.5 : İttilaat Gazetesi ilk kadın avukatının resmini soprcu kadınlarların neşeli 

pozlarıyla birlikte paylaşmıştı (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 29. Sayı) 



155 

Keşf-i Hicap Kanunu’un bütün süreçlerini takip eden Şah bu hususu uygulamak adına 

ilk adımı kamu önünde kendi ailesindeki kadınların başörtüsünün kaldırılmasıyla atar: 

“Kimse öncü olmuyor... Önde gitmek ve örnek olmak benim gibi ihtiyara düşer!!!” 

(Hekmat, 1976, s. 91). Dönemin Kültür Bakanlığı’nda önemli görevler üstlenen Said 

Nefisi, Keşf-i Hicap Kanunu’undan olumlamalar yaparak şunları kaydetmişti: 

 Ülkenin en bariz geri kalmışlık nedeni ülkenin nüfusunun yarısı olan 

kadınların tesettürüydü... Tesettürün kaldırıldığı gün İran’ın terakki yolundaki 

en büyük engellerinden birisi yıkıldı... Tesettür kendi kızlarını diri diri gömen 

Sami ırkının eski adetlerindendir ve uygarlığın başlangıcından beri kadını 

yaşamın önderi kılan Ari ırkıyla alakası yoktur... İran kadınlarının bu zillet ve 

kölelikten kurtuldukları ve toplumsal yaşama katıldıkları gün İran’ın 

gidişatında büyük bir devrim gerçekleşti... İran milletinin kaderi o günden 

itibaren değişti. (Nafisi, 1966, s. 84-85) 

Kadınlara eşit hak tanımayı veya başka bir değişle kadınları çağdaş medeni hakları ile 

tanıştırmak için de anakronik söylemlerle arkaik tarihe başvurmak sadece Nefisi’ye 

özel değil, Pehlevi rejiminin tüm seçkin zümresinin ortak özelliğiydi. İran’ın “en bariz 

geri kalmışlığı”nın nedenini kadınların tesettürüne indirgeyen zihniyet, aslında “geri 

kalmışlığı”n telafi edilmesinin yolunun görünümün değiştirilmesinden geçtiğini 

savunuyordu. Ülkenin genelinde kadınlar “cinsel eşitlik” haklarını elde etmek için 

mücadele etmiyor, aksine totaliter hükümetin dayatması, ödül ve cezalandrımasıyla 

kabullendiriliyorlardı. Hükümetin bu dayatmaları karşısında oluşan her hangi bir ters 

tepki ise en şiddetli bir biçimde bastırılıyordu. Şehirlerde oluşan muhalefetler totaliter 

rejimin “kentsel gelişim” gibi müdahaleleriyle püskürtülüyordu: “[Tahran halkı] ... 

güvensizlik durumundan muzdarip oldukları (itiraz ettikleri) için şehrin ana irtibat 

yollarından olan Şahabad Caddesi’nin yol genişletme faaliyetleri başlatılarak ‘bir çok 

ev yol üzerindedir’ diye kaba kuvvet yöntemiyle yıktırıldı” (Hekmat, 1976, s. 93).  

Rejimin Keşf-i Hicap Kanunu’nu ilk olarak uygulaması 1935 yılında Rus mimar 

Nikolai Markov’un tasarımıyla yeni inşa edilen Danişsera-i Âli binasındaki mezuniyet 

töreniyle gerçekleşir (Şekil 3.6)(İİCMK, Pars Yıllığı, 1936, s. 87-98).  

İran Gazetesi ise bir sayısını olayla ilgili paylaştığı şu başlıkla kadınlara ayırmıştı: 

“Şah’ın çabaları karanlık ve felaket örtüsünü İran toplumunun yüzünden kaldırdı”. 

Gazetede Tahran’daki Danişsera-i Mukaddemati’nin binası ile Rıza Şah’ın karşısında 



156 

duran modern kıyafetteki mezun kadınların resimleri bir arada yer alıyordu143. Aynı 

sayının diğer sayfalarında kadın bilim insanlarının modern kıyafetlerle bilime nasıl 

katkı sunduklarının bilgileri paylaşılıyordu (İİCMK, İran Gazetesi, yıl 1936, sayı 

4879). 

 

Şekil 3.6 : Pars Yıllığı diploma töreninin ayrıntılarını resimleriyle birlikte 

paylaşmıştı. Yukarıdaki resim: Rıza Şah Danişsera binasının girişinde modern 

kıyafetli kadınların saygı duşuyla poz vermektedir. Ortadaki resim: Rıza Şah’ın eşi 

ve kızları modern kıyafetlerle diploma töreninde. Aşağıdaki resim: Danişsera binası 

(İİCMK, Pars Yıllığı, 1936). 

“Modern kadın” imgesinin böylece öğretmen yetiştirme merkezi olarak bilimin temsil 

edildiği binayla birlikte sunulması rejimin biçimsel anlayışında “uygarlığın doruk 

noktasına ulaşmak” anlamına geliyordu: “Bugünden itibaren İran milleti uygar 

milletler sırasına dahil oldu. Avrupalılar her zaman bizi kadınlarımızın tesettürü, 

                                                 

 .Tahran’da ilk okul öğretmenlerini yetiştirmek için kurulan okuldur – دانشسرای مقدماتی 143



157 

cehaleti ve bilgisizliğinden ötürü azarlıyorlardı. Ancak şükürler olsun ki bu ayıp 

giderildi...” (Hekmat, 1976, s. 91-97). Rıza Şah’ın ailesi başta olmak üzere bütün 

hükümet erkanının başörtüsüz eşleriyle birlikte törene katılması ve simetrik Danişsera 

binasının yüksek girişinde poz vermesi biçimci anlayışın sergilediği görüntüydü.  

Rejimin yürüttüğü kendi kültürel politikaları için kalkan gibi kullanılan imar 

faaliyetleri eski kültürel kodları ait oldukları kentsel/mimari dokuyla birlikte kendi 

diyalektik tarih anlayışının istenmeyen unsurlarının yanına ilave ediliyordu. Yeni 

görünümün inşası ile “ilerleme”nin gerçekleşeceğini zanneden Pehlevi yönetimi bu 

zihniyetini kanıtlamak için sürekli eski-yeni karşılaştırmasını takıntı haline getirmişti. 

Daha önce 1929 yılında erkekler için Tek Tip Kıyafet Kanunu144 ile Pehlevi Şapkası 

Kanunu ülkenin genelinde uygulanmıştı. Belediye Dergisi 1933 yılıın 10. sayısında 

İran’ın farklı yöresel kültürlerine ait olan şapkalar ile Pehlevi Şapkası’nı yanyana 

koyup karşılaştırarak tektipleştirmeyi büyük bir başarı olarak yansıtmaktaydı (Şekil 

3.7)(İİCMK, Belediye Dergisi, 9. ve 10. Sayı). Ancak 1935 yılından itibaren Pehlevi 

Şapkası yerine Ferengi şapka ve kamusal alanda ulemaya takım elbise giymek zorunlu 

olur (Rahmanian, 2019, s. 274-275; Abrahamian, 2010, s. 160). “... sabah saatlerinde 

emniyet güçleri şehirlerde ve köylerde sıradan insanları linç edip rahatsız ediyorlardı. 

Cüppe, uzun kıyafet ve yerel giysi giyen insanları gördüklerinde eteğini makas ve 

bıçak ile kötü biçimde kesip sarıklarını yırtıyorlardı...” (Shahri, 1992, s. 459). 

Hükümetin yenilikçi politikalarını sürekli propaganda aracı yapan Otak-ı Ticaret 

Dergisi  yeni Ferengi şapkayla milletvekillerinin pozlarını paylaşmıştı (Şekil 3.8).  

Bütün bu “biçimsel devrimler” halk tabanında ciddi tepkilere neden olur ve nitekim 

çok geçmeden özellikle mezhepsel kimliği önde olan şehirlerde büyük protestolar 

patlak verir145. Meşrutiyet Harekatı sonrası padişah yetkilerini sınırlandırma başarısı 

Rıza Şah’ın tekelci yönetimiyle imha edilmişken ve yönetim demokrasi anlamında en 

ufak bir reforma/eleştiriye açık değilken, halk veya daha doğrusu kültür üzerinde 

uygulanan biçimsel değişiklikler rejime göre büyük adımların atıldığı anlamına 

geliyordu: 

                                                 

 Kanun-ı Libâs-ı Müttehit ül-Şikl veya Türkçe anlamıyla Tek Tip Kıyafet – قانون لباس متحدالشکل 144

Kanunu’un maddeleri ve düzenlemesi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 685. 

Sayı). 
145 Detaylı bilgiler için bkz., (Shamsabadi, 2010).  



158 

Toplumsal reform ile ilgili yapılan girişimlerden biri de kıyafet değişimi ve 

uygar milletlerin görünümünü kabul etmekti... Bunun en küçük faydası 

İranlıları tektipleşmesi ve tek renklileşmesiydi... Böylelikle çok renklilikten 

doğan çatışmaların önüne geçilerek milli ruhun birliği sağlanacaktı!!! İranlılar 

Avrupalıları başka bir kıyafetle gördüklerinde onları üstün addediyorlardı. Bu 

girişimle bu ezilmişliğin önüne geçildi. (Nafisi, 1966, s. 83) 

 

Şekil 3.7 : Belediye Dergisi “Dün” başlığı altında İran’daki yöresel şapka 

modellerini “Bugün” başlığı altındaki Pehlevi şapkasıyla kıyaslıyordu (Belediye 

Dergisi, 1933, 9. Sayı). 

 

 

Şekil 3.8 : Halkın kanaat önderleri olarak milletvekilleri modern kıyafet ve Ferengi 

şapkalarıyla Otak-ı Ticaret Dergisi’nin 1935 yılındaki sayılarının birinde poz 

vermektedirler (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 113. Sayı). 



159 

 

Bu kitlesel reformların aslında bireyleri kendi yaşamlarının özeneleri yapmanın aksine 

rejimin milliyetçi, çağdaşlaştırmacı, totaliter ve otokratik arzusu için nesneleştirdiğini 

söylemek mümkündür. Gazeteler ve dergilerde sürekli sporcu, avukat, sanatçı ve 

doktor gibi modern toplumsal işbölümü mesleklerinin temsilcileri olarak modern 

görünümlü “örnek vatandaş” modelleri köprü, tren istayonu, fabrika ve otel gibi 

modern işlevli yapılarla yanyana görüntüleniyorlardı. Bu biçimsel anlayışın aslında 

görüntüyü neden ve içeriği sonuç olarak nitelendirdiğini söylemek mümkündür.  

Birinci Pehlevi döneminde modernizasyon ve kültür inşası bakımından çok radikal 

değişikliklerin yapıldığı bir çok araştırmacının ortak kanısıdır. Modernizasyon ve 

kültürel inşa girişimlerinde yani ülkeyi modern araçlarla donatmak ayrıca halkın 

değerler sistemini altüst etmekte, Pehlevi yönetimiyle Kaçar yönetimi arasında nitelik 

ve nicelik açısından uçurum farkların bulunduğunu söylemek mümkündür.  

Brinci Pehlevi döneminde mimari/kentsel alanda gerçekleşen gelişmeleri mercek 

altına alan araştırmalar literatürde yerini bulmuştur. Dönemin mimari ve kentsel 

gelişmelerini konu eden  bir çok araştırma dönemin mimari/kentsel kültürü, ortamı, 

örgütlenmesi, mahiyeti ve tarzının niteliği hakkında genel kanaati oluşturmuşlardır. 

Ayrıca “Literatür Özeti” bölümündeki zikredilen kaynaklar dışında geri kalan bütün 

araştırmalar ya birbirlerini yinelemişler ya da yüzeysel olduklarından dolayı oluşan 

genel kanaati etkilememişlerdir. Dolayısıyla burada mevcut literatürdeki bilinen 

hususları yinelemeden ulus inşası sürecinde ayrıca siyasal iktidarın meşruiyet 

sağlamasında araçsallaştırılan imar faaliyetleri üzerinde durulacaktır. Mercek altına 

alınacak olan gelişmeler İran ulus-devlet kültürünün oluşumunda doğrudan ve belli bir 

hiyerarişik önem olmaksızın etkili olmuşlardır. Ancak bu gelişmeler veya daha 

doğrusu etkenlerin ayrık biçimde sınıflandırılması bu etkenlerin birbirinden bağımsız 

öğeler olarak etki oluşturdukları anlamına gelmemelidir. Bir bütünsellik içerisinde bu 

etkenlerin birbiriyle olan yatay düzlemdeki ilişkisinin kesişen, ayrışan ve örtüşen 

yanlarının olduğunu söylemek gerekmektedir. 

3.3 Yıkarak İnşa Etmek: Ulus İnşası ve Mimari Araçsallaştırma 



160 

Encümen-i Asâr-ı Milli’nin büyük bir görevi vardır, neyse ki encümenin 

kuruluşu İran’ın tarihi dönemlerinden birisinin başlangıcı olan çok önemli bir 

zamansal dilimde gerçekleşti. İran tarihinin en karanlık dönemlerinden birisi 

(Kaçar dönemi) bitmiş ve umut dolu yeni bir dönem başlamıştır... Bu 

doğrultuda Encümen-i Asâr-ı Milli kendi mesaisi ile iki iş yürütmelidir: 

Bunlardan birincisi geçmiş dönemin (Kaçar dönemi) uğursuz etkilerini imha 

etmek, ikincisi ise kendi gücüyle yaratıcılığın diriltilmesinin zeminini 

oluşturmak ve temelini örmek olmalıdır.  Ali Hanibal. (EAM, 1972, s. 74) 

Rıza Han’ın 1921 Darbesi’nin ardından daha önceki tarihlerde siyasal ve kültürel 

faaliyetlerde bir araya gelen bir takım Fars milliyetçisi “tarihi eserleri korumak ve 

tamir ettirmek ayrıca kültürel ve sanatsal şahsiyetler ile miraslara saygıyı artırmak” 

amacıyla Encümen-i Asâr-ı Milli’yi kurarlar (Bahrololoumi, 1976, s. 3). Dernek ilk 

başta Muhammed Ali Furuği ile Abdülhüseyin Timurtaş’ın önderliğinde Hasan 

Mustafvi-ül Memalik,  Hasan Pirniya, Hasan İsfendiyari, İbrahim Hakimi, Nasrullah 

Takavi, Nüsretüddevle Firuz ve Keyhüsrev Şahruh’un bulunduğu kurucu heyetten 

oluşmaktaydı (Şekil 3.9) (Sadigh, 1975b, s. 201) 147. Derneğin kurucu heyeti 1925 

yılındaki davetiyle Rıza Han’ı başkalığa atar ve daha sonraki yıllarda İsa Sadik, Said 

Nefisi ve Aliasgar Hikmet gibi kişilerin katılımıyla yeni üyeler edinir (Negahban, 

1997, s. 42).  

Derneğin Rıza Şah devrindeki faaliyetlerini Hossein Bahrololoumi’nin (1976) 

“Encümen-i Asar-ı Milli’nin Karnesi” adlı eseri, dernek üyelerinden olan İsa Sadik’in 

(Sadigh, 1975) yayımladığı anı kitapları, yine derneğin Zerdüşt üyelerinden olan 

Keyhüsrev Şahruh’un anı kitabı (Shahrokh, 2003) ve dönem ile ilgili gazete ve dergiler 

gibi birincil kaynaklardan öğrenmek mümkündür.  

EAM’nin hükümetin soycu ve arkaik ideolojisinin maddi dünyada cisimleştirmesi 

bakımından en önde gelen kurum olduğunu söylemek mümkündür. Dönemin ideolojik 

                                                 

146 Encümen-ı Asâr-ı Milli’nin Türkçe çevirisi “Milli Eserler Derneği” anlamına gelmektedir.  
 Abdülhüseyin Timurtaş Kaçar devletinin yıkılışı ve Pehlevi devletinin –عبدالحسین تیمورتاش  147

kuruluşunda önemli rol üstlenen, Rus hükümeti yanlısı devlet adamıydı. Rıza Şah daha sonra 

Timurtaş’ın Ruslara ajanlık yaptığını öğrendikten sonra Timurtaş’ı öldürtür. Detaylı bilgi için bkz., 

(Agheli, 1992).  

3.3.1 Encümen-i Asâr-ı Milli: ulusu inşa etmek için arkaizm146 



161 

politikalarını uygulayan ve ülke genelinde yaygınlaştıran Ferhengistan-ı İran, Sazman-

ı Perveriş-i Efkar vb. kurumlar her ne kadar Farsçı ideolojinin odak noktaları olsalar 

da EAM hükümetin Farsçı ideolojisinin mimari/kentsel alandaki  en gözde örgütleyici 

kurumu olma bakımından önemlidir. EAM’in yaptığı ve yapacağı işleri sürekli 

propaganda aracı olarak kullanan Pehlevi rejimi bu yöntemle “milli bilinci” oluşturma 

peşindeydi.  

 

Şekil 3.9 : Encümen-i Asâr-i Milli’nin 9 Eylül 1926 tarihindeki toplantısına katılan 

üyeleri (Bahrololoumi, 1976). 

Derneğin tüzüğündeki sekizinci maddeye göre ilk baştaki hedefleri “Tahran’da bir 

müze ve bir kütüphane inşa etmek, milli eserler olarak kayda değer görülen eserleri 

tespit edip sınıflandırmak,  kütüphane ve müze ile ilgili olan nefis eserlerin envanterini 

oluşturup taramak” olarak belirlenir. Tüzüğün devamındaki dokuzuncu maddeye göre 

de tespit edilen bu eserleri kamuoyunun gözü önüne sermek, okullarda öğretmek ve 

konuşmalarda konu etmek aracılığıyla “halkı faydalandırmak”idi (Bahrololoumi, 

1976, s. 14).  

EAM’nin “milli eserler” olarak belirlediği unsurlar ülke tarihinin belirli dönem ve 

etnik grubuna aitti. Özellikle ilerleyen onyıllarda İslamiyet sonrası dönemlerin bazıları 

“milli eserler” envanterine dahil edilse de ilk başlarda İslamiyet öncesi dönemlere ait 

mimari kalıntıları göz önüne çıkarmak söz konusuydu. İran’ın antik dönem tarihini 

yüceltmek için Hasan Pirniya tarafından yazılan “Tarih-i İran-ı Bâstan” gibi kitaplar 

ile İranşehr ve Kaveh dergileri gibi yayınlar yetersiz kalıyordu. Üstelik İran’ın 



162 

İslamiyet öncesi tarihi imgesi antik Yunan tarihinde olduğu gibi sanatçılar, filozoflar 

ve bilim insanları ile değil, imparatorluklar ve bir kaç mimari kalıntılar ile 

canlanabiliyordu. Bu nedenle Fars milliyetçilerince antik İran tarihinin yüceltilmesinin 

yolu antik döneme ait mimari kalıntılarının araçsallaştırılmasından geçiyordu.  

Dünyada Aryanist oryantalistlerin oluşturduğu “Ari ırkı uygarlığı”nın bir parçası 

haline gelebilmek için de yine en uygun başvurulacak şey aynı oryantalistlerin 

söylemleri, iddiaları, açıklamaları ve kanaatleri olacaktı. Bu nedenle EAM ilk adım 

olarak yurttaşlara “parlak İran tarihini” tanıtmak ayrıca “binlerce yıllık tarihi eserlere” 

ilgi uyandırmak adına dünya çapındaki uzman arkeolog ve oryantalistleri konuyla ilgili 

söyleşiler ve makaleler yazmaya davet ediyordu.  

EAM’nin davet ettiği ilk uzman Almanya’da Doğu Antika Eserleri Kurum’nun 

başkanlığı yapan, Alman arkeolog ve oryantalist olan Ernst Herzfeld olur. 1907 yılında 

doktora tezini yakın doğu uygarlığı ve Ahamenid dönemi Pasargad yerleşkesi üzerinde 

yapan Herzfeld 1925 yılında EAM tarafından “İran’ın tarihi binalar ve eserlerinin 

envanterini oluşturmak” ayrıca bu eserler hakkında araştırmalar ve yayınlar yapmak 

için davet edilir (Bahrololoumi, 1976, s. 4-5; Herzfeld, 1976, s. 9)148. Herzfeld’in 1925 

yılı EAM’deki ilk çıkışında İran’ı Ari ırkı uygarlığının bir parçası haline getirmek 

istemesi EAM’nin diğer Farsçı üyelerinin dünyaya duyurmak istediği husustu: 

İran’daki binalar ve milli eserler o kadar çoktur ki burada onları zikretmem 

mümkün değildir, Ari topluluklar vasıtasıyla bu memleketin adı “İranşehr” 

olmuştur ve yaklaşık dokuz yüz yıl milattan önce İran’ın “milli” eserlerini 

oluşturmuşlardır... Dünya tarihine bir baktığınızda hiç bir milletin bu kadar 

eserinin olmadığını göreceksiniz!!! Yunan milattan önce V. yüzyıl ile III. 

yüzyıl arasında sadece bir dönem ilerlemiş ve o dönem dışında eseri yoktur. 

İtalya da sadece Roma ve Rönesans dönemlerinde ilerleyebilmiştir. Diğer 

Avrupa milletleri de İran uygarlığı ile kıyaslanamaz derecede yeniler. 

(Bahrololoumi, 1976, s. 5)  

                                                 

148 Dönemin veziri olan Abdülhüseyin Timurtaş 1900 yılından itibaren İran’daki arkeolojik kazılarını 

kendi tekeline geçiren Fransa’nın hegemonysından kurtulmak için Herzfeld ile anlaşarak bu alana 

Almanları da dahil eder. Bu nedenle Timurtaş 1927 yılında İran’ın eski tarihi ve coğrafyası hakkında 

bilgi vermek ve araştıma yapmak için Herzfeld ile üç yıllığına anlaşır (Mehdizadeh & Hanachi, 2016).  

 



163 

Siyasi bir figür olarak başbakan Muhammed Ali Furuği ile birlikte bu çıkışı yapan 

Herzfeld aslında İran’ı sadece Ari ırkı uygarlığına dahil etmiyor, onu bu uygarlığın en 

tepesine yerleştiriyordu. Millet kavramının modern bir olgu olmasına rağmen Herzfeld 

bu kavramın İran’da çok eskiden varolduğunu dünyaya dillendiriyordu. O 9 Ekim 

1926’da resmi olarak beş yıllığına Milli Kütüphane ile Atika ve Arkeoloji İdaresi’nin 

başkanlığına ayrıca Pehlevice dersleri vermek için istihdam edilir (İİCMK, İttilaat 

Gazetesi, 98. sayı). Herzfeld daha sonra 1929 yılındaki Pasargad hakkındaki 

raporlarını “Bericht über die Ausgrabungen von Pasargadae 1928” adlı eserinde 

yayınlar ve 1931 yılından itibaren Persepolis’teki ilk kazılara katılır (Herzfeld, 1976, 

s. 10-11). Herzfeld’in bu kazılarında Ahamenid dönemine ait olduğu iddia edilen 

arkeolojik bulguların bulunması dönemin Farsçı atmosferinde büyük coşkuya neden 

olur. Dönemin en milliyetçi yıllıklarından olan Pars Yıllığı bu kazılarda ortaya çıkan 

arkeolojik bulguları Fars tarihi ile ilgili içeriklerle birlikte paylaşıyordu. Yıllığın 1934 

yılı sayısında Herzfeld’in 1933 yılında bulduğu ve Ahamenid padişahı Darius’a ait 

olduğunu iddia ettiği yazıt hakkında “Tarihi Önemli Bir Keşif” başlıklı bir yazı 

paylaşılmıştı (Şekil 3.10). Bu taş yazıta göre Darius’un hüküm sürdüğü coğrafya 

Sakaların bulunduğu Orta Asya’dan başlayıp Yunanistan topraklarına kadar 

uzanıyordu. Yıllıkta özellikle Sakaların “Türklerin ataları” olduğuna vurgu yapılmıştı 

(İİCMK, Pars Yıllığı, 1934, s. 10).  

İttilaat Gazetesi bir kaç sayısını bu kazılardaki gelişmelere ayırmıştı. Kazıların 

yapıldığı sırada bu meseleyi birinci gündemine taşıyan Rıza Şah alana zaman zaman 

yaptığı ziyaretlerin birinde kendisine göre “uygarlığa hizmet eden” Herzfeld’e 

teşekkür eder ve ünlü Simin ile Zerrin olarak bilinen Darius’un yazıtlarını “İran’ın 

tapusu” olarak adlandırır (Moghtader, 1956, s. 49; İİCMK, İttilaat Gazetesi, 2046. 

Sayı)149.  

                                                 

149 Andre Godard, Ernst Herzfeld ve Arthur Upham Pope tarafından 1929 hazırlanan Kanun-ı Atika 

(Antika Kanunu) Timurtaş’ın onayı ile yürürlüğe konur. Kanunun 8. Maddesine göre “milli ve ilmi 

değeri olan arkeolojik buluntular ülkede kalacak ancak onlar dışında bütün yürütülen arkeolojik 

kazılarda bulunacak olan buluntular devlet ile arkeolojik kazıları yürüten heyet arasında eşit bir şeklide 

paylaşılacaktır” (Majd, 2007, s. 121-122). Ancak 1934 yılında İsveçre prensinin Persepolis’i ziyareti 

sırasında Herzfeld hükümet yetkililerinden izinsiz bir şekilde bir kaç taş kabartmasını prense hediye 

eder. Olayın ardından devlet yetkililerinin şüphelenmesi sonucunda Herzfeld çok sayıda arkeolojik 

buluntularla ülke sınırından çıkmaya çalışırken yakalanır ve İran’ı terk etmek zorunda kalır. Herzfeld’in 

antik buluntuları çalma çabasına dair detaylı bilgi için bkz., (Majd, 2007, s. 267-298), (Soleimani 

Dehkordi, 2006). 



164 

 

 

Şekil 3.10 : Ernst Herzfeld’in taş sanduka içinde bulduğu Simin ve Zerrin adlı 

yazıtlar dünyada büyük ses getirmişti (Pars Yıllığı, 1934). 

Pehlevi rejimi uyguladığı modernizasyon girişimleri ve radikal değişiklikler için 

sürekli İran’ın antik döneminden meşruiyet kazanma peşindeydi. Yani rejim seçkinleri 

modern çağda çağdaşlaştırmayı gerçekleştirmek için sürekli İran’ın antik dönem 

tarihine başvurarak bir çözüm arayışındaydı. Bir nevi sözde “kimlik rönesansı” 

gerçekleştirmek isteyen rejim seçkinlerinin aslında antik devri canlandırma 

uygulamaları görünürde Avrupa’da gerçekleşen rönesansa benzese de içerik olarak 

çok farklıydı. 



165 

Yunan ve Roma tarihi unsurlarıyla kıyaslandığında antik İran tarihi unsurlarında 

aslında içerik bakımından başvurulacak bir nokta bulunmuyordu. Bu nedenle antik 

Yunan’da olan fikri ve kültürel zenginliğin antik İran’da bulunmadığından bu 

uygulamaların içerikleri genellikle padişahları yüceltmenin dışına çıkamıyordu. Bu 

içerikler de Batılı oryantalistler vasıtasıyla oluşturulduğu için onların söylemlerinden 

bağımsız gelişemiyordu. 

Pehlevi rejiminin gözde kurumu olan EAM’nin mimari ürünleri araçsallaştırarak 

yaptığı tarihsel polemikler ve propagandalar Amerikalı ve Fransız oryantalistlerin 

katılımıyla daha da güçlenerek yeni evreye giriyordu.  

Herzfeld’den sonra 1925 yılında ilk başta tarihi eserler hakkında bilgi ve belge 

toplamak için İran’a gelen Amerikalı oryantalist olan Arthur Upham Pope eşiyle 

birlikte dönemin arkaik milliyetçi ortamının körüklenmesinde önemli rol oynar. O 

EAM’deki ilk çıkışında İran’ın İslamiyet öncesi mimari kalıntılarına vurgu yaparak 

İran’ın sanat ve mimarlık tarihi hakkında en sivri söylemleri ortaya koyar:  

... [Antik dönemde] Çin ve Japon sanatı, İran sanatından etkilenmiştir. Emaye 

kaplama, boyama, çinicilik ve kumaşçılıkta Çin İran’a borçludur!!! Kuzey 

Hindistan’ın resim ve mimarisi İran sanatçılarının zevkiyle oluştu. Selçuklular 

döneminde Küçük Asya (Anadolu) sanat bakımından yüksek bir mevkiye 

ulaştı ve orada da yaklaşık bütün ustalar ve iş bilenlerin hepsi İranlıydı!!! 

Türklere maledilen neredeyse bütün sanatların tamamı İran’a aittir... Üstelik 

İran sanatı Avrupa kıyılarına da ulaştı ve orada da yeni üslupların yolunu 

açarak büyük izler bıraktı... Bugün dünyada İran kadar sanatsal hazinesi olan 

ikinci bir ülke bulunmamaktadır. Bu nedenle İran övülmeye ve sevilmeye 

layıktır. Sanatta yüksek mertebeye ulaşmak küçümsenecek bir iş değildir. 

(Bahrololoumi, 1976, s. 11) 

Pope’un bu konuşması Rıza Şah dahil EAM’nin bütün üyelerini duygulandırır (Majd, 

2007, s. 62; Sadigh, 1975a, s. 298). İran ve Fars kimliğini “övülmeye ve sevilmeye 

layık” hale getirmek öteki kimlikleri küçümsemek ile gerçekleşiyordu. Soycu Pehlevi 

ve Aryanist seçkinlerinin Fars kimliğini yüceltmek için sürekli öteki ve özellikle Türk 

kimliğine saldırmaları artık bir takıntı haline gelmişti. Bu yöntemle İran’nın tarihi 

eserlerine yapılabilecek en yüksek övgüler Pope tarafından gerçekleşmekteydi.  



166 

O dönemdeki arkeolojik faaliyetleri yürütmek için Fransız ve Alman ekiplerinin 

arasındaki rekabete bir de Pope’un önderliğinde Amerikalılar da dahil olmak istiyordu 

(Majd, 2007, s. 117-122). Bu nedenle Pope’un bu övgüleri aslında İran gibi tarihi 

kalıntı hazinesi bol olan bir ülkenin arkeolojik faaliyetlerine dahil olma fırsatını 

kaçırmamak isteğinden kaynaklanmış olsa gerek.  

Pope’un önderliğinde İran ve Amerika Kültürel Derneği’nin kurulması ile birlikte 

“İran uygarlığı” hakkındaki oluşturulan söylem sürekli dillendiriliyordu. Pope “İran 

Arkeoloji ve Sanatı” adlı sempozyumların birincisini 1927 yılında Piladelphia ve 

ikincisini ise 1930 yılında Londra’da gerçekleştirdikten sonra dünya kamuoyunda 

İran’ın ulus-devlet kimliğinin meşruiyetini epey sağlamıştı. Bu sempozyumların 

sağladığı etkiyi doğu blokunda da oluşturmak için üçüncü sempozyum 1935 yılında 

Leningrad’da gerçekleşir. Sempozyum heyetinin başındaki Rus uzman İran kültürünü 

epey överek Türkmen, Özbek, Tacik ve Ermeni kültürünün İran kültüründen yüksek 

oranda etkilendiğini söyledikten sonra Pope yine övgü dolu açıklamalarda bulunur: 

“İran sanatı dünya uygarlığının oluşumunda en devamlı ve temel rolü oynamıştır...” 

(Sadigh, 1975b, s. 263-284). Sempozyuma gönderilen İran heyeti başbakan Furuği’nin 

İran sanatı hakkında övgü dolu cümlelere yer verdiği Fransızca mesajını da 

götürmüşlerdi: “... Sanat her kavmin en önemli uygarlık sembolüdür... Sanatsal açıdan 

yüksek mevkiye sahip olan dünyanın uygar milletlerinin İran sanatı ve tarihini 

incelemeye layık görmesi İran milletinin uygarlık bakımından dünya milletleri 

arasında saygın konuma sahip olduğunu göstermektedir...”. Furuği bu mesajında 

Kaçar dönemini küçümseyerek o dönemdeki sanatsal ortamı “yozlaşmış devir” olarak 

nitelendirir: “XIX yüzyıl kargaşa, kaos, bedbahtlık, cehalet ve karanlık bir dönemdi... 

İranlılar Batıya döndüklerinde gözleri kamaşarak felç oldular ve hiç bir işi yapamaz 

hale geldiler...” (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2822. Sayı)150. 

Övmekle bitirilemeyen “parlak İran geçmişi” o tarihlerde hem yerel hem de yabancı 

oryantalistlerin dilinden düşmeyen bir ideolojiye dönüşmüştü. Ancak günümüzden 

bakıldığında bu denli övmekte birbirleriyle rekabete giren Alman, Fransız ve 

Amerikalı oryantalistlerin başka bir amacının olduğunu görmek mümkündür.  

Herzfeld’e benzer bir şekilde Pope da büyük ortakları başbakan Muhammed Ali 

                                                 

150 Metnin bütünü Kuşiş Gazetesi’nin 2822. sayısında mevcuttur. 



167 

Furuği ve oğlu Muhsin Furuği ile birlikte antik eserin yurt dışına kaçağından büyük 

servet elde eder151. 

Pope’un İran’ın mimarlık tarihi literatüründe oluşturmuş olduğu söylemlerinin Pehlevi 

rejiminin mimari norm veya kültürünün oluşmasında en büyük etkiyi oluşturduğunu 

söylemek mümkündür. Bu söylem ve diğer Batı oryantalist odaklarında oluşturulan 

söylemlerin etkilerini günümüzde de hissetmemek mümkün değildir. “İran’daki 

mimari üsluplar zaman içinde gelişti. Ancak siyasal ve ekonomik yozlaşma 

dönemlerinde bozuldu... [Kaçar döneminde] İran mimarisi asrı artık bitmişti... Bu 

dönemde çok az sayıda yapılan büyük binaların her hangi bir üstün özelliği 

bulunmamaktaydı...” (Pope, 2011, s. 231). Pope  diğer Aryanist oryantalistler gibi 

İran’ın geçmişine seçmeci ve öznel yaklaşımıyla İslamiyet öncesi dönemlere daha çok 

ilgi uyandırmakla birlikte İslamiyet sonrasından Kaçarlar öncesine kadar olan tarihi 

süreci “İran mimarisi asrı” olarak görür152. 

Alman ve Amerikalı arkeoloji ekiplerinin gelmesinin ardından 1900 Sözleşmesi’nin 

feshiyle birlikte meclisteki bir tasarıyla Müze, Milli Kütüphane ve Atika İdaresi’ni 

yönetmek için beş yıllığına bir Fransız uzmanın istihdamına karar verilir (İİCMK, 

İttilaat Gazetesi, 475. sayı). Fransız devleti tarafından gönderilen ve École des Beaux-

Arts mezunu  olan mimar ve arkeolog Andre Godard, EAM’nin sağldığı imkanlar 

vasıtasıyla çeşitli kültürel, mimari ve arkeolojik faaliyette bulunur. 1929 yılında İran’a 

gelen Godard yeni kurulan İran Arkeoloji ve Atikalar İdaresi’nin başkanlığına atanır 

(Majd, 2007, s. 117). Godard’ın görevini yürüttüğü dönemde EAM ile birlikte 1932 

yılına kadar 82 tanesi İslamiyet öncesine ait olmak üzere toplamda 247 tarihi eser 

tespit edilir (Avery, 1984b, s. 64). Godard ayrıca Bâstanşinasi Dergisi’nin kuruculuğu, 

Tahran Üniversitesi fakültelerinin yerleşim planı tasarımı, Tahran Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Fakültesi kuruculuğu, İran Milli Müzesi’nin tasarımı ve proje yürütücülüğü, 

Milli Kütüphane binası tasarımı gibi nice kamusal projelerde danışmanlık ve 

yöneticilik görevlerini sürdürmüştür (Kiani, 2014, s. 222). 

                                                 

151 Detaylı bilgi için bkz., (Heidari, 2011), (Majd, 2007, s. 61-91).  
152 Pope İran mimari ve sanatı ile ilgili çok sayıda kitap yazmıştır. Bunların en önemlileri arasında 1938 

yılında yayımladığı “A survey of Persian art: from prehistoric times to the present” adlı eseri İran 

mimarlık ve sanat tarih yazımı ile literatürüne büyük etki bırakmıştır. O ayrıca 1965 yılında yayımladığı 

“Persian Architecture” adlı eseriyle sürekli tarih anlayışıyla İslamiyet öncesi ve İslamiyet sonrası 

(Safevi döneminin sonuna) dönemlerini ele almıştır. Pope günümüzde de milliyetçi tarihçiler tarafından 

“İran aşığı olan adam” olarak anılmaktadır.   



168 

Godard’ın EAM’nin himayesi ile gerçekleştirdiği en önemli iki faaliyetten birisinin 

dört ciltlik “Asâr-ı İran” adlı kitabının telifi olduğunu söylemek mümkündür153. 

Godard bu eserinde Maxime Siroux ile birlikte arkeolojik ve mimari araştırmalarındaki 

gözlemlerinin sonucunu kaydederek (Gran-Aymerich & Marefat, 2001) İran’daki 

antik, ortaçağ ve yeniçağ mimarlık tarihi literatürüne en önemli sayılabilecek katkıyı 

sunduğunu söylemek mümkündür. Godard’ın EAM ile yürüttüğü diğer önemli 

faaliyeti ise Firdevsi anıtı-mezarına yapmış olduğu mimari tasarım olmuştur.  

İslamiyet’in başlangıç döneminde bir iki eser dışında mezar yapılarına rastlanmaması 

bilinen bir husustur. Bu bağlamda bu yapı türlerinin inşasının yasak olduğu hakkında 

bazı hadisler de mevcuttur 154. Robert Hillenbrand’a göre (2012, s. 253-254) bu 

nedenle İslam dünyası coğrafyasında mezar yapılarının kutsal ve abidevi mimari 

binalar olarak ortaya çıkması X. yüzyılı beklemiştir. Köklerinin ilk olarak milattan 

önce I. binyıla kadar giden ve Türkistan’ın Tagisken yerleşkesinde ortaya çıkan mezar 

yapıları o tarihlerden sonra Türkistan’da güçlü bir şekilde devam etmiştir (Esin, 1978, 

s. 29; Hillenbrand, 2012, s. 273-274).  

Zerdüştlük inancında ölü gömme geleneği olmadığından İran’da XI. yüzyıldan 

itibaren Gazneliler ve özellikle Selçuklu Türkleriyle birlikte kümbet ve türbe olarak 

gelenkleşen mezar yapılarının köklerinin Türkistan’dan geldiği kesinlik taşımaktadır 

(Arık, 1967; Hillenbrand, 2012, s. 275)155. Selçuklular ve İlhanlılar döneminde 

Türkistan ve İran’da daha da çok sayıda eser veren mezar mimarisi geleneği XV. 

yüzyılda Timurlular döneminde Şah-ı Zinde gibi hanedanlık mezarlıklarının yanı sıra 

Hoca Aymed Yesevi Türbesi gibi anıt-mezarlarla yeni bir evreye girer. Yani siyasi 

kişilerin yanı sıra kültürel ve dini şahsiyetlere anıt-mezar yapma geleneğinin 

                                                 

153 Godard’ın 1938-1949 yılları arasında Asâr-ı İran veya Athar-e Iran adlı eseri hakkında detaylı bilgi 

için bkz., (Godard & Diğerleri, 1992). 
154 Örneğin Allame Meclisi’nin Bihar-ül Envar’ın 80. Cildinde İslam peygamberi Hz. Muhammed’den 

bu konuda bir hadis nakletmiştir. 
155Ahamenid döneminde rastlanan Kiros Kabri ile Nakş-ı Rüstem’deki diğer Ahamenid padişahlarının 

kaya mezarlıkları bir istisna sayılmaklar birlikte Zerdüştlük inancında ölü gömme geleneği 

bulunmadığından İran’da İslamiyet öncesi mezar mimarisi geleneği oluşmamıştır (Hillenbrand, 2012, 

s. 274-275). 

3.3.2 Encümen-i Asâr-ı Milli: Firdevsi’nin anıt-mezarı ve bininci yaş günü 

kongresi 



169 

Timurlular döneminden itibaren yaygınlaştığını söylemek mümkündür156. Safevi 

döneminden itibren İran’da Şii mezhebinin yaygınlaştırılması sonucunda İmamzade 

adıyla Şii imamlarının oğullarına maledilen bir çok anıt-mezar hızla yayılmaya 

başladıktan sonra mezarların kutsallık durumu yeni bir evreye girerek Kaçar dönemine 

kadar devam eder (Asl & Diğerleri, 2018).  

İran’ın geleneksel kültürünün önemli bir parçası haline gelen anıt-mezarların inançsal 

boyutunun gücü önceki bölümde görüldüğü üzere siyasal meşruiyeti elde etme 

arayışında olan Nasıreddin Şah’ı bu binaları tamir ettirmeye götürüyordu. Dini veya 

siyasal şahsiyetlerin kutsanması İran’ın geleneksel kültüründe bu gibi anıt-mezarlarla 

gerçekleşiyordu. 

Pehlevi hükümetinin kültür politikacıları veya kültür inşacılarının İran’ın geleneksel 

kültüründe bulunan “bireyi kutsama” özelliğini kullanarak yeni “kutsal şahsiyetler” 

yaratma çabasında bulunduklarının ulus-inşası süreci bakımından önemli bir yere 

sahip olduğunu söylemek mümkündür. Daha önceki sayfalarda belirtildiği üzere bu 

yöntemi kullanan Hüseyin Kazımzade’nin İranşehr Dergisi’nde sürekli Kiros’un 

mezarı gibi yapıları araçsallaştırarak Ahamenid padişahlarını kutsal şahsiyetler haline 

getirmesi yeni inşa edilmekte olan İran ulus-devletindeki bu çabaların (yeni milli 

şahsiyetler için yapılması gereken anıt-mezarlar) başlangıç mahiyeti olarak 

değerlendirilebilir. Fars milliyetçiliğinin bu doğrultudaki kutsallaştırdığı yeni 

şahsiyetler aslında bir nevi geleneksel İran kültüründeki kutsal şahsiyetlerin yeni 

alternatifleri olarak nitelendirilebilir. Meşrutiyet döneminde Kaçar iktidarını daha çok 

seküler ve yenilikçi sloganlarla eleştiren ve yeri geldiğinde aşağılayan zümreler bu 

sefer yeni dogmalar yaratma arayışına girmişlerdi.  

Bu bağlamda dönemin soycu ortamında Fars milliyetçiliğine tarihsel meşruiyet 

kazandırma girişimleri kendi “ideal” söylemini Firdevsi’nin Şehname eserinde 

buluyordu. Firdevsi’nin Şehname eserinde bulunan İran’ın mitolojik şahsiyetleri birer 

modern milli kahramanlar olarak sunulmaya başlanmıştı.  

                                                 

156 Timur’un oğlu Şahruh’un eşi Gevherşad Begim tarafıdnan Meşhed şehrinde 1418 yılında Ali bin 

Musa-Rıza (sekizinci Şii İmamı) için inşa edilen külliye XV. yüzyılda dini şahsiyetlere abidevi mezar 

yapma geleneğinin oluştuğunu göstermektedir.  Timurlu dönemi mezar mimari kültürünün detayları 

için bkz., (Blair & Bloom, 2012, s. 92-103). 



170 

Zerdüşt inancındaki kötülükler ve uğursuzluklar gücü olan Ehrimen, iyilikler Tanrısı 

olan Ahura Mazda ile mücadelesi Şehname’de farklı efsaneler ile Firdevsi tarafından 

kaleme alınmıştır. Şehname’deki efsanelerde Ehrimen olarak gösterilen Turan’a 

(Türkler) karşı İran’ın Rüstem gibi mitolojik kahramanları direnir (Yahaqqi, 1990, s. 

198). Günümüze kadar Fars kültürü ve milliyetçiliğinin en önemli unsuru olan bu 

eserin şairini kutsamak Pehlevi hükümeti kültür politikacıların esas faaliyetlerinden 

birini oluşturur.  

EAM’nin kurucu üyelerinden olan ve hükümette Almanlara yakınlığı ile bilinen Hasan 

Takizade daha önceki yıllarda da Almanya’dan yayımladığı Kave Dergisi’nde Firdevsi 

hakkında romatik değerlendirmeler yapmaktaydı. Takizade bu sefer Ayende 

Dergisi’nin ikinci sayısında Firdevsi’nin tarihsel makamının “hakettiği” konuma 

getirilmesi gerektiğini şöyle vurgular:  

Firdevsi’nin makamının yüceliği hakkında açıklama yapmaya gerek yoktur... 

Farsça ve İranlılığın yaşadığı müddetçe O (Firdevsi) bu büyük binanın (İran) 

en büyük kurucuları arasında yer alacaktır. Firdevsi’nin İran kültürü içindeki 

makamı Homeros’un Yunan’da, Horatius’un Roma’da, Shakespeare’in 

İngiltere’de, Goethe’nin Almanya’da, Victor Hugo’nun Fransa’da ve 

Pushkin’nin Rusya’daki makamı ile aynıdır. O bizim milliyetimiz için büyük 

ebedi bir köşk yaptı... Bizim milliyetimizi büyük bir köşk ile şahlandıran böyle 

birisi için küçük kulübe bile yapmamamız utanç vericidir. (Taghizadeh, 1925, 

ss. 141-142) 

Ülkedeki ulus-devlet çekirdeği olan Fars kimliğini ve Farsça’yı İran’a egemen 

kılmanın yolunun tarihsel ötekileştirici bir unsur olan Firdevsi’ye bir anıt-mezar 

yapmaktan geçtiği kanısı dönemin kültür inşacılarının ortak kabulüydü. Bu mesele 

aynı zamanda Şehname’de olduğu gibi yer yüzünde de Ahura Mazda unsuru olan Fars 

kimliği ve Farsça’nın Ehrimen unsuru olan Türk kimliği ve Türkçe’ye olan zaferiydi. 

Nitekim dönemin milliyetçi düşünürlerinden olan Mahmoud Erfan’a göre (1925, s. 32) 

Taciklerin dili olan Farça Orta Asya’da Türkçe’ye karşı yenilmişti ve bu yenilgi 

karşısında Farsça güçlendirilmeliydi157. 

                                                 

157 Mahmoud Erfan bu makalesinde Sovyetler Birliği’nin egemenliği altında olan Fars dilli Tacikistan’ın 

Türk dilli ülkeler ile karışmasını Türkistan’daki Farsça’nın bekası için bir tehlike olarak görmekteydi. 



171 

Dönemin Meclis-i Şura-i Milli’sinde Firdevsi’nin mezarına ayrılacak bütçe için 

muhalif seslerin yükselmesi mezarın yerini bulmaya görevlendirilen Zerdüşt 

milletveliki Erbab Keyhüsrev Şahruh’u rahatsız eder (Shahrokh, 2003, s. 92, 183). 

Ancak muhalif seslerin susturulmasıyla birlikte EAM tarafından Firdevsi’nin 

gömüldüğü yeri bulmak için görevlendirilen Şahruh, Tus şehrine doğru yola çıkar. 

Tamamen yerli halkın sözleri ve anlatılarından yola çıkan Şahruh yeterli kanıtları 

bulmadan mezarın yerini tahmin etmeye çalışır (Shahrokh, 2003, s. 90; İİCMK, Pars 

Yıllığı, 1935, s. 18). “Kaim Makam Bağı’nda bulunduğu söylenen mezarı bulmaya 

başladık... Bağın bir köşesinde İslamiye Köyü’nün yanıbaşında beşe altı boyutlarında 

kuru bir arazi dikkatimizi çekti... İslamiye Köyü’nün temsilcileri ile yerli yaşlı 

insanlarla sohbetlerimiz sonucunda kanaatim Firdevsi’nin kabrinin bu arazide 

olduğuna dair kesinleşti...” (Shahrokh, 2003, s. 90-91).  

Yerel halkın rivayetlerine dayanarak tahminler üzerine Firdevsi’nin gömüldüğü yerin 

tespit edildiğini iddia eden Şahruh’un bu eyleminden sonra EAM anıt-mezarın 

tasarımı için bir yarışma düzenler. Yarışmanın sonunda Alman arkeolog olan Ernst 

Herzfeld, Fransız mimar Andre Godard ve yurtdışında eğitim almış tek  İranlı mimar 

olan Kerim Tahirzade Behzad tasarımlarını sunduktan sonra Herzfeld’in tasarımı 

“İslami mimariyi andırdığı” gerekçesiyle reddedilir (İİCMK, Pars Yıllığı, 1935, s. 19; 

Shahrokh, 2003, s. 92; Esmaili, 2006)158. Tasarım önerilerinin sunulduğu sırada 

Hüseyin Kazımade İranşehr Gazetesi’nin bir sayısında tasarımın eskizini paylaşarak 

Tahirzade’nin tasarımının uygulanması gerektiğini savunuyordu (Şekil 3.11).  

Kazımzade binanın tasarımının bir İranlı mimarın yapması gerektiğini savunmak için 

Tahirzade’nin Berlin’deki yarım kalmış olan eğitiminin gerçeğini saklıyordu: “Bu 

büyük tasarım Berlin’de mimarlık ve inşaat fennini başarıyla bitirmiş olan Kerim 

Tahirzade Behzad’ın eseridir... Böyle mübarek insanların değeri öncül milletler 

arasında yüksektir... Bu tasarımda bir taraftan Firdevsi’nin yüce makamının 

büyüklüğü diğer taraftan İran milletinin ruhunun yüceliği yansıtılmaktadır...” 

(Kazemzadeh, 1984c, s. 610-611). Tasarımda Persepolis’teki motifler ile boğa başlıklı 

sütunlar soğan biçiminde kubbeyi taşımakta ve Firdevsi’nin heykeli baldakenin tam 

                                                 

158 Kerim Tahirzade Behzad  )1918  )کریم طاهرزاده بهزاد yılında Sanayi-i Nefise Mektebi’nde mimarlık 

eğitimi aldıktan sonra 1927 yılında Berlin Yapı Akademisi’ndeki eğitimini yarım bırakıp İran’a döner. 

O Pehlevi hükümetinin kuruluş yıllarında yurtdışında mimarlığın modern eğitimi alman tek İranlı 

mimardı (Banimasoud, 2015, s. 233). 



172 

ortasında yerleştirilmiştir. Kazımzade bu eklektik tasarım hakkında şöyle bir açılama 

yapar: “... bu tasarım İslamiyet öncesi ve sonrası mimari üsluplarını kendinde 

barındırarak seyirci için İran ırkının ölümsüz ruhunu temsil etmektedir” (Kazemzadeh, 

1984c, s. 613).  

 

Şekil 3.11 : Kerim Tahirzade’nin Firdevsi mezarı için yaptığı tasarım (Kazemzadeh, 

1984c). 

Tahirzade’nin bu tasarım önerisi EAM tarafından onaylandıktan ve binanın taşla 

yapılmasına karar verildikten sonra inşaat faaliyetleri başlar. Projenin yürütülmesi için 

yine Zerdüşt milletvekili Keyhüsrev Şahruh seçilir. Bir kaç ay sonra uygun taşın 

seçilmemesi, bazı yapısal ve teknik sıkıntıların oluşmasından ötürü Tahirzade’nin 

tasarımından vazgeçilip Godard’ın tasarımına karar verilir (Shahrokh, 2003, s. 91-93).  

Godard’ın tasarım önerisi devlet bakanı Timurtaş’ın bazı müdahaleleri sonucunda bazı 

değişikliklerle birlikte onaylanır ve Ekim 1928’de uygulamaya konur (Shahrokh, 

2003, s. 94; İİCMK, Pars Yıllığı, 1935, s. 19). Firdevsi için yapılan bu mezarın inşaat 

gidişatını neredeyse bütün devlet yetkilileri takip ediyordu. İnşaatın yapıldığı sırada 

Rıza Şah ile veziri Timurtaş projeyi yakından takip etmek için Tus’a gitmeyi göze 

alırlar ve o esnada Rıza Şah Tus’a bağlanan yolların inşaat masraflarının kendisinin 

karşılayacağının sözünü verir. Şah binayı yakından gördükten sonra duygulanır ve 

Keyhüsrev Şahruh’a dönüp şunları söyler: “ Firdevsi’nin büyük bir adam olduğunu 

söylüyorlar ve şimdi bin yıldan sonra Erbab Keyhüsrev gibi ün kazanan birisi bu 



173 

binanın mütevellisi olmuştur. Belki bir gün beni de böyle (Firdevsi gibi) anarlar...” 

(Shahrokh, 2003, s. 96). Ancak binanın piramit şeklindeki örtüsünde çatlaklar oluştuğu 

için inşaat durdurulur (Şekil 3.12). 

 

Şekil 3.12 : Uygulamadaki yapım tekniği eksikliğinden dolayı Andre Godard’ın 

Firdevsi anıtı tasarımındaki örtüde çatlaklar oluşmuştu (İİCMK, Pars Yıllığı, 1935). 

Firdevsi, tarihi gayri dini bir şahsiyet olarak kutsallaştırılıp modern ulus-devlet 

kahramanlarına dönüştürülüyordu. Bu çelişkiyi tutarlı kılabilmek için inaçsal kodlarla 

oynamak Pehlevi yönetiminin başvurduğu yöntemdi. Godard’ın tasarımının örtüsünde 

çatlak oluşunca bu sefer EAM yine Tahirzade’den yeni bir tasarım alternatifi talep 

eder. Ancak Timurtaş “Firdevsi’nin İran milliyetinin korunması ve milli birliğin 

oluşmasında Ahamenid padişahına benzer bir görev üstlendiği için” mezarının da 

Kiros’unkine benzemesi gerektiğini söyler (Sadigh, 1975b, s. 203). Tahirzade 

Godard’ın tasarımının alt kısmında bulunan yüksek merdiven ile platform ögelerinde 

her hangi bir değişiklik oluşturmadan sadece piramit örtüyü kaldırıp Persepolis’teki 

süs unsurlarını kullanarak nihai tasarımını ortaya koyar (Şekil 3.13) (İİCMK, Pars 

Yıllığı, 1935, s. 19).  

Firdevsi adına basılan bir pulun sağlayacağı gelir ile mezarın inşaat masraflarının 

karşılanması 1927 yılında Rıza Şah ve Furuği’nin girişimi sonucunda meclisten bir 

madde olarak çıkar. Ancak mezarın inşaatı sürecinde yukarıda bahsedilen sorunlardan 

dolayı artan masraflar Tahirzade’nin son tasarımının uygulamaya geçmesini askıya 

uğratır. Dönemin Farsçı yayınları hamaset içeren cümleler ve “mili seferberlik” 

sloganlarıyla halka inşaat masraflarının üstlenmesini ödenmesi gereken bir “milli 



174 

borç” olarak sunuyorlardı. İttilaat Gazetesi yazarı Haşimi Hairi gazetenin 27 Aralık 

1933 tarihli sayısında bu çağrıyı Firdevsi’nin dilinden inmiş bir vahiy gibi şöyle dile 

getirmişti:  

... Firdevsi Tus’taki ebedi mekanında yatsa da sözleriyle inşa ettiği bin yıllık 

bu yüksek köşkün (Şehname’nin) karşılığında en azından bir anıtın yapılmasını 

şuurlu İranlılar ve yaşayan yurttaşlarından gözlemektedir... Ulusal duygusu 

olan her İranlıda ve Firdevsi’nin üzerinde bıraktığı milli kıvancın etkisini 

hisseden her kişi kuşkusuz EAM’nin Firdevsi mezarının bitirilmesi için 

başlattığı bu projeye katılacaktır...”. Hairi çağırının devamında Firdevsi’nin 

Gazneli sultanının ilgisizliğine uğradığını “... [Biz İranlılar her birimiz] on riyal 

desteğimizle Firdevsi’ye karşı olan hakkımızı ödeyemeyiz ancak 

minnettarlığımızı bir bölümünü bildirebiliriz.(İİCMK, İttilaat Gazetesi, 2084. 

Sayı) 

 

Şekil 3.13 : Kerim Tahirzade’nin nihai tasarımı başarıyla uygulanır (İİCMK, 

Belediye Dergisi, 1934, 4. ve 5. Sayı). 

Bunun üzerine EAM 1 Şubat 1934 tarihinde ülke genelinde milli piyango yarışması 

başlatarak Tahirzade’nin nihai tasarımında oluşan bütçe eksikliğini bu yolla telafi 

etmeye çalışır ve satılmaya başlanan piyango biletleri yeterli bütçeyi sağlar. İsa 

Sadik’e göre mezarın inşasındaki bütçe eksiği devletin yıllık bütçesinden temin 

edilebilirdi ancak EAM yetkililerince piyango yarışması bu projede “bütün milletin” 



175 

katılımını sağlayarak “vatanseverlik duygusunun” güçlenmesinde etkili olacaktı 

(Sadigh, 1975b, s. 210). Piyango biletinde Tahirzade’nin nihai tasarımının resmi 

Firdevsi’nin meşhur bir şiiri ile halka sunulmuştu (Şekil 3.14) (Bahrololoumi, 1976, s. 

28). Mezarın yapılışında taş oymacılığını yapan ve geleneksel yapım tekniği 

yöntemiyle inşaatı gerçekleştiren Hüseyin Lorzade, Hüseyin Haccarbaşı ve Taki 

Durudiyan projenin açılışa yetişebilmesi için yüksek tempo ile çalışıyorlardı 

(Shahrokh, 2003, s. 96-98). Encümen-i Zerdüştiyan-ı Tahran da mezarın 

ışıklandırılması için Zerdüşt ritüellerine uygun kırk adet bronz şamdan hediye etmişti 

(Bahrololoumi, 1976, s. 33)159. 

 

Şekil 3.14 : Encümen-i Asar-ı Milli tarafından Firdevsi’nin mezarına destek fonu 

sağlamak için hazırlanan piyango bileti (Bahrololoumi, 1976). Bilette Tahirzade’nin 

nihai tasarımı ile Firdevs’inin milli duyguları yükselten beyitleri yer alıyordu. 

Firdevsi’nin mezarı aslında dönemin arkaik milliyetçi zihniyetinin dışa vurduğu “ideal 

imgesini” ve “pitoresk görünümünü” temsil etmekteydi. İsalmiyet öncesi dönemin 

kutsandığı imge ile İslamiyet sonrası gayri dini sembol olan Firdevsi bir arada 

birleştirilmişti. Arkeolojik incelemeler sonucu İslamiyet öncesi Ahamenid kralı 

Kiros’a maledilen mezarın imgesi, yine Ahamenid mimari ürünü olan Persepolis’in 

süs unsurları ile Firdevsi’ye ait olduğu iddia edilen şiirlerin bir arada buluşturulması 

                                                 

159 Encümen-i Zerdüştiyan-ı Tahran )انجمن زرتشتیان تهران( veya Türkçe anlamıyla Tahran Zerdüştlerinin 

Derneği 1907 yılında Zerdüştlerin sorunlarını gidermek ve aralarında örgütlü işbirliği sağlamak 

amacıyla kurulmuştur (Anjoman-e Zartoshtian-e Iran, 2021). 



176 

mitlojik değerlerinin güçlü olduğu gelenekesel İran halkı için Fars/İran ulus-devlet 

varoluşunu meşrulaştıracak en iyi araçtı.  

Ulus inşasına yönelik Pehlevi kültür politikacıları tarafından tasarlanan senaryonun 

daha güçlü ve inandırıcı dayanaklara dayandırma eylemi oryantalistlerin de katılımıyla 

tam yerine oturur. Pehlevi yönetimi ve kültür politikacılarının Firdevsi üzerinden 

yapmak istedikleri propaganda Firdevsi’nin bininci yaş günü dolayısıyla 

düzenledikleri uluslararası sempozyum ile gerçekleşecekti.  

Batılı Aryanist oryantalistlerin Firdevsi ile tanışmaları ve ilgilenmeleri XVIII. yüzyılın 

son çeyreğine kadar gitmektedir160. XX. yüzyıla kadar Batılı oryantalistlerin düşünce 

merkezleri tarafından incelenen ve dünya kamuoyuna tanıtılan Firdevsi’nin 

Şehname’si Pehlevi dönemine gelindiğinde artık siyasal amaçlar için 

araçsallaştırılmaya uygun görülen bir özellik taşımaktaydı.  

EAM ve Maarif Bakanlığı’nın girişimiyle Firdevsi Kongresi yerli ve yabancı 

oryantalistlerin katılımıyla 4-8 Ekim 1934 tarihinde Tahran’da Darülfünun’un 

konferans salonunda gerçekleşir (Şekil 3.15)(Sadigh, 1975b, s. 212).  

 

Şekil 3.15 : Firdevsi Kongresi’nin oturum başkanları (Bahrololoumi, 1976). 

                                                 

160 İngiliz şair Joseph Champion’un 1788 yılındaki Şehname’nin bir bölümünün çevirisini yapmasıyla 

başlayan bu ilginin devamını 1801 yılında Alman şair E. G Hageman’nın Almanca’y çevirisi, 

Avusturyalı Von Wallenburg’un 1810 yılındaki çevirisi, İngiliz Mathew Lumsden’in Hindistan’da 1811 

yılındaki eserin bir bölümünü düzeltmesi, İngiliz Turner Macan’ın yine Hindistan’da 1829 yılındaki 

nihai düzeltmeleri, Fransız Jules Mohl’un 1873 yılındaki Fransızca’ya çevirisi ve daha niceleri 

gerçekleştirir (Bahrololoumi, 1976: 50-51). 



177 

Kongrenin ve gelen misafirlerin bütün masraflarını yüksek bir bütçe ile karşılayan 

Pehlevi hükümeti kongrenin amaca uygun olarak gerçekleşmesi için tüm imkanlarını 

kullanıyordu. Oryantalistleri en iyi şekilde ağırlamak için devlet adamları kendi 

evlerinin kapılarını açarken Hindistan’dan gelen Zerdüştleri de Keyhüsrev Şahruh 

karşılamaktaydı (Bahrololoumi, 1976, s. 35-36).  

Kongrenin yapıldığı tarihten hemen önce Tahran belediyesi Tophane Meydanı’na 

bağlanan ve şehrin en önemli caddelerinden olan Alaüddevle Caddesi’nin adını 

Firdevsi olarak değiştirir ve caddeyi genişletir. Firdevsi Caddesi’nin en sonuna 

Firdevsi Meydanı eklenerek Hindistan Zerdüştlerinin Derneği tarafından meydanda 

dikilmek maksadıyla hediye edilen Firdevsi’nin bronz heykeli dikilir (Şekil 3.16). 

Heykel Firdevsi’yi oturmuş ve Şehname okuyor vaziyette gösterdiğinden meydanın 

silüetine uygun görülmez ve Tahran Üniversitesi kampüsüne götürülerek yerine 

günümüze kadar ulaşan heykel dikilir (Şekil 3.17)(Sadigh, 1975b, s. 232)161. 

 

Şekil 3.16 : Hindistan Zerdüşt Parsileri tarafından Firdevsi Meydanı’nda dikilmek 

üzere hediye edilen Firdevsi’nin oturmuş heykeli. Heykel, biçiminin meydanın 

silüetine uygun olmaması gerekçesiyle kaldırılır (İİCMK, Belediye Dergisi, 1934, 4. 

ve 5. Sayı). 

                                                 

161  Tahran Belediyesi 1935 yılında Kaçar döneminden kalan semt, mahalle, meydan, cadde ve 

sokakların adını değiştirmiştir. Kuşiş Gazetesi 3 Eylül 1935 tarihindeki sayısında uzun bir listede 

silinecek olan eski isimlerin karşısında yeni isimleri açıklamıştır (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2803).  



178 

Firdevsi Kongresi’ne Japonya, Amerika, Hindistan Parsi Zerdüştleri, Sovyetler Birliği, 

İtalya, Birleşik Krallık, Irak, Afganistan, Türkiye, Almanya, Fransa ve Çekoslovakya 

tarafından uzmanlar katılır (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2538. sayı)162. Açılış konuşmasını 

romantik cümlelerle yapan başbakan Furuği ve Maarif Bakanı Hikmet’ten sonra 

kongre başlar ve beş gün süren kongrede Firdevsi’nin Şehname’si hakkında bildiriler 

sunulur.  

 

Şekil 3.17 : Firdevsi Meydanı’na dikilen ve günümüze kadar ulaşan ikinci Firdevsi 

heykeli (URL-7). 

Aynı tarihlerde dünyanın bir çok ülkesinde Firdevsi Kongresi gazetelerin ilk haber 

manşetleri olurken İran’daki gazeteler de kongre hakkında coşku dolu içeriklere yer 

vermişlerdi. Pehlevi kültür inşacıları bu vesileyle Firdevsi’nin şiirleri üzerinden kendi 

                                                 

162 Kongreye Türkiye’den Fuad Köprülü ile Ali Nihad Tarlan katılır. Fuad Köprülü konuşmasında Ali 

Nihad Tarlan ile birlikte Türkiye Cumhuriyeti ve İstanbul Üniversitesi adına kongreye katıldıklarının 

altını çizerek Şehname hakkında şu açıklamalarda bulunur: “... biz çok eskiden İran ve edebiyatıyla 

yakından ilgililenmekteyiz ve bu ülkenin sanatını samimiyetle takdir ediyoruz. Bu büyük şair ile eseri 

bizim için çok önemlidir ve bunun en büyük kanıtı da Arapça’dan sonra eserin en eski çevirisinin Türk 

dilinde olmasıdır...” (İİCMK, Teceddüd-i İran Gazetesi, 1526. sayı). 



179 

kültürel politikalarını meşrulaştırmak için her türlü propagandayı esirgemeden 

yapıyorlardı. Şehname’den bütün asırlara hitap eden mucizevi öğütler varmışçasına 

“milliyet” ve “vatanseverlik” gibi modern kavramları bile çıkarmak istiyorlardı. Kuşiş 

Gazetesi 4 Ekim 1934 tarihli sayısında ilk sayfasının yarısını “Milliyet” başlıklı yazıya 

ayırmıştı. Yazıda Firdevsi’nin “İran milleti” için tarihi önemi şu şekilde açıklanmıştı: 

“...Şehname’nin değeri sadece Farsça’nın dirilişi ile ilgili değildir... Firdevsi İran 

milliyetinin ve kavminin istiklali ile ihyasını gerçekleştirdi” (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 

2538. sayı). Yine aynı gazete diğer sayısında kongredeki Bahar Mest’in Pehlevi 

saltanatını meşrulaştıran bildirisinin içeriğini paylaşarak Firdevsi’nin “saltanatçı ve 

vatansever” olduğunu vurguluyordu (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2541. Sayı). Teceddüd-

i İran Gazetesi de 6 Ekim 1934 tarihli sayısında kongredeki gelişmeleri kaydederek ilk 

sayfasında “Firdevsi Şehnamesi’nin Bütün Fasılları” başlıklı köşesinde Şehname’nin 

en iyi basımının en uygun fiyata çıktığı reklamını halkla paylaşıyordu (İİCMK, 

Teceddüd-i İran Gazetesi, 1525. sayı).  

Kongrenin sona ermesinin akabinde bütün katılımcılar ile kongre heyeti Firdevsi anıt-

mezarının açılışını gerçekleştirmek için Tus şehrine doğru yola çıkarlar. İsa Sadik’e 

göre Rıza Şah heyetten elli kilometre önde giderek yeni yapılan Tahran-Tus yolunu 

yakından kontrol edip inşaat hakkında bilgi alıp ayrıca yapılan hazırlıkları 

denetliyordu (Sadigh, 1975b, s. 220)163. EAM, kongre heyetinin Nişabur’daki Ömer 

Hayyam’ın mezarını ziyaret edeceğini tahmin ettiğinden hemen mezarı tamir edip taş 

oymacılık ile işlenmiş bir mezar taşını dikmişlerdi (Bahrololoumi, 1976, s. 52).  

Dört gün yolculuğun ardından 12 Ekim günü büyük şenlik töreni ile başlayan açılış 

töreninde Rıza Şah ikiyüze yakın katılımcının önünde mezarın platformu üzerine çıkar 

ve dört dakikalık konuşmasında övgü dolu romantik cümlelerle şunları söyler: “... bu 

binanın yapılışıyla İran milletinin tarihi dileklerinden biri yerine getirmekten ve 

minettarlık duygusunu karşılamaktan çok mutluyuz... İran milleti tarihte Firdevsi’nin 

makamına yapılan haksızlığı gidermek ve minettarlığını gösterebilmek için böyle bir 

binanın yapılmasını elzem gördük...” (Şekil 3.18)(Bahrololoumi, 1976, s. 54; İİCMK, 

Kuşiş Gazetesi, 2545. sayı). Kuşiş Gazetesi de ayrıca Firdevsi’nin mezarından büyük 

                                                 

163 Rıza Şah yabancı dil sıkıntısı ve yeterli derecede görgüye sahip olmamasından dolayı genellikle 

partilerde ve yabancıların olduğu mahfilerde bulunmamayı tercih ederdi (Deldam, 1992: 386-387). 



180 

bir foroğraf paylaşarak o günü “tarihi bir dönüm noktası” olarak nitelendiriyordu 

(İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2544. Sayı).  

Firdevsi’nin “milli kültürün kahramanı” olarak sunulmasının tamamen Pehlevi 

hükümeti kültür politikalarının bir ürünü olduğunu söylemek mümkündür164. Kaçar 

padişahlarının meşruiyet kaynağı olarak başvurdukları tarihsel şahsiyetlerin kimliğinin 

İran’da İslamiyet sonrası hüküm süren Türk kökenli sultanlar iken Pehlevi yönetiminin 

kimlik arayışında bu unsurlar yabancı sayılarak dışlanıyordu. Rıza Şah bu anıt-mezarın 

yaptırılmasıyla İran milleti adına “Firdevsi’ye karşı olan borcu” öderken ülkenin 

büyük çoğunluğu Firdevsi’nin kim olduğundan bile habersizdi. Şah’ın “İran milleti” 

olarak nitelendirdiği kavram aslında kendisiyle birlikte etrafını kuşatan Fars milliyetçi 

zümreleriydi.  

 

Şekil 3.18 : Rıza Şah Firdevsi’nin mezarı önünde konuşma yaparken (Sadigh, 

1975b). 

Firdevsi’yi neredeyse bir peygamber mertebesine kadar yükseltmek, Şehname’ye yeni 

bir kutsal kitap sıfatını yüklemek ve anıt-mezarı ise yeni inşa edilen değerler 

sisteminde kutsal bir mabet gibi sunmak Pehlevi kültür politikacılarının ortaya 

koymaya çalıştıkları bir tezdi.  

                                                 

164 Kaçar padişahlarının Firdevsi’yi bir tarihi “İran” şahsiyeti olarak kabul etmesinin Muzaffereddin Şah 

ile birlikte başladığını söylemek mümkündür. Muzaffereddin Şah kendi seyahatnamesinde Firdevsi’nin 

şiirlerini yer yer kullanmıştır. Detaylı bilgi için bkz., (Muzaffereddin Şah, 2019). 



181 

Kuşiş Gazetesi’nin bir diğer sayısında kongrede sunum yapan Oreng, Firdevsi ve 

Şehname hakkında şöyle bir açıklama yapmıştı: “... Şehname insanı Tanrıya 

yakınlaştırmasıyla, insanın başlangıcını ve sonunu göstermesiyle, modern siyaset ile 

yaşamın kanunlarını içermesiyle ve nihayetinde Tanrıya tapınmanın yolunu 

göstermesiyle kutsal bir kitabın bütün özelliklerini taşımaktadır. Şehname Tanrıya 

tapınmanın ve ibadetin bütün yollarını göstermektedir...” (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 

2543. sayı). Pehlevi hükümetinin eski kutsallar yerine yeni kutsalları yerleştirmeye 

çalışılması aynı mimari, kentsel, giyim kuşamsal, sağlıksal ve kültürel olan her alanda 

başlattığı “eskiye karşı yeni” kampanyası gibi yeniyi eskinin yıkımları üzerinde inşa 

etme girişimiydi.  

Ariyanist söylemlerin dünyada zirvede olduğu 1934 yılında Firdevsi’nin Bininci Yaş 

Günü Kongresi’nden sonra dünyanın dört bir köşesindeki sanayi ülkelerinin hepsinde 

Firdevsi’yi anma törenleri gerçekleştiriliyordu165. Berlin’nin önemli caddelerinden 

birisi ile Roma’da bir meydana Firdevsi’nin adı verilmişti (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 

2594. ve 2602. Sayı). 

Avam için yabancılaştırılan yerel unsurlar yerine “milli unsurların” yerleştirilmesi 

mantıksal ve rasyonel bir yol ile gerçekleşemeyeceğinden, kültürel normda doğa üstü 

değeri olan anıt-mezar vb. gibi mimari ürünlerin oluşturduğu yeni kutsallar dolayısıyla 

gerçekleşebilirdi. Yani bir nevi geleneksel olanı geleneksel yöntem ile yıkmak veya 

modern olanı anti-modern ve dogmatik yöntem ile inşa etmek Pehlevi rejiminin 

başvurduğu politika olarak nitelendirilebilir. Ancak öte yandan seçkinler için de 

Firdevsi Kongresi’nin gerçekleşmesi ve Firdevsi’nin milli kahraman olarak dünya 

kamuoyuna duyurulması uluslararası camiada modern İran ulus-devletinin 

meşrulaştırmasını en etkili biçimde gerçekleştiriyordu.  

Bir milletin birliğini gösteren unsurlardan birisi mimarlıktır... Apadana Kasrı, 

Kuh-i Hace Kasrı, Firuzabad Ateşkedesi ve Firuzabad Sarayı gibi binaları inşa 

eden bir millet bağımsız ve milli bir mimari sanatına sahiptir. Bu tarz mimari 

dünya mimarlık fenni tarihinde etraflıca anlatılmış ve dünyanın bütün güzel 

sanatlar fakültelerinde öğretilmektedir. (Hikmet, 1976, s. 157) 

                                                 

165 Ayrıntılı bilgi için bkz., (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2584., 2591., 2594., 2596., 2600., 2602. Sayıları) 

3.3.3 Milli Mimari: eskiyi yıkarak arkaik İran’ı canlandırmak 



182 

XIX. yüzyılın başlarından itibaren Batılı Aryanist oryantalistlerin önce tarih 

yazımında ve aynı yüzyılın ikinci yarısından itibaren arkeoloji, sanat/mimarlık tarih 

yazımında sıkça dillendirdikleri “antik İran ihtişamı” Pehlevi dönemine gelindiğinde 

artık devletin resmi ideolojilerinden birine dönüşmüştü. İslamiyet öncesi Ahamenid ve 

Sasani dönemi uygarlığına sürekli anakronik göndermeler yapmak siyasetten kültüre 

kadar bütün inançsal, dilsel, sanatsal ve mimari alanlarında baskın söylemi 

oluşturuyordu. EAM tarafından Ernst Herzfeld, Arthur Upham Pope ve Andre Godard 

gibi Batılı arkeolog ve mimarların kazı ve araştırma faaliyetlerinin içerikleri dönemin 

medya araçları olan gazeteler ve dergilerin ilk manşetleri arasında yer almaktaydı.  

Hasan Takızade’nin çıkardığı Kave Dergisi, Mahmut Afşar’ın çıkardığı Ayende 

Dergisi ve Hüseyin Kazımzade’nin çıkardığı İranşehr Gazetesi’nde arkaik İran’ın 

kültürel unsurlarına başvurulması kültürel kurtuluşun yegâne yolu olarak 

gösteriliyordu. Üstelik Vaaz ve Hıtabet Müessesesi ve daha sonra Rıza Şah’ın Nazi 

Almanyası’na yakınlığından sonra kurulan Düşünceleri Yetiştirme Kurumu halkın ve 

özellikle gençlerin bilincine milliyetçi ideolojiyi aşılıyorlardı166. Özellikle ülke 

genelinde şubeleri olan Düşünceleri Yetiştirme Kurumu’nun uzmanları tarafından 

ister örgün eğitim sisteminde yerleştirdikleri ideolojik derslerle olsun isterse bağımsız 

olarak sinema ve tiyatro alanındaki ürettikleri programlarıyla olsun dönemin milliyetçi 

zihniyetinin oluşmasında üstün rol oynamaktaydı.  

Belediye Dergisi 1931 yılının sekizinci sayısında Tahran’ın ilk büyük sinemalarından 

olan Sipeh Sineması’ndaki Ahamenid padişahı hakkında çekilen “Büyük Kiros” adlı 

film hakkında şunları paylaşmıştı:  

... Sipeh Sineması’ndaki filmleri izleyen herkes bir kaç saat tarih ve ahlak 

okulunda olduğunu hissedecek ve bilgi edinmeden evine dönmeyecektir... 

Büyük Kiros filmi İranlıların kafa tasını milli gururla taşıracak ve kutsal 

ülkemizin şanlı tarihini insanların gözü önünde sergileyecektir. Bundan daha 

âlâ bir hizmet olabilir mi?.  (İİCMK, Belediye Dergisi, 1931 yılı, 7 ve 8. Sayı)  

                                                 

166 Müessese-i Vaaz ve Hıtabe veya Türkçe anlamıyla Vaaz ve Hıtabet Müessesesi )مؤسسه وعظ و خطابه( 

ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz., (Kouhestaninejad, 1991). Sâzman-ı Perveriş-i Efkâr veya Türkçe 

anlamıyla Düşünceleri Yetiştirme Kurumu’nun )سازمان پرورش افکار( gençler üzerinde yürüttüğü 

politikalar hakknda ayrıntılı bilgi için bkz., (Salmasizadeh, M. & Diğerleri, 2019). 



183 

Kurum’un programlarında sürekli “Şahseverlik ve vatanseverlik” ilkesiyle İslamiyet 

öncesi Ahamenid döneminden Rıza Şah’ın hükümetine kadar tek ve hep ayakta kalan 

bir İran’ın var oluşundan bahsediliyordu (Salmasizadeh ve Diğerleri, 2019; Mesgar, 

2009). Bütün kültürel platformlardaki antik İran’ı canlandırma faaliyetlerinden tabiki 

mimari en büyük payı alacaktı. 

Ahamenid ve Sasani mimarisinin canlandırmacı üslubu daha önceki bölümlerde de 

belirtildiği gibi Kaçar dönemi bazı aristokrat ve tüccar sınıfının şahsi konutlarının 

cephesinde gerçekleşmişti. Yine üzerinde durulduğu gibi 1917 yılında Keyhüsrev 

Şahruh’un girişimleriyle bu tarz canlandırmacılık Tahran’daki Zerdüştler için inşa 

edilen Adrian Mabedi’nde de görülmüştü. Üstelik Nasıreddin Şah devrinde 1889 Paris 

Uluslararası Sergisi ile Meşrutiyet devrinde 1913 Ghent Uluslararası Sergisi’nde 

uluslararası çapta bu üslubun bir ön denemesi uygulanmıştı. 

Ancak bu üslubun ilk olarak resmi devlet binalarında ortaya çıkışı Birinci Pehlevi 

döneminde gerçekleşecekti. EAM’nın kuruluş yıllarında Batılı oryantalistlerden 

yapılan davetler arasında ülkeye gelen Arthur Upham Pope’un eşi görülmedik 

propagandaları ve konuşmalarının Pehlevi dönemi Ahamenid-Sasani canlandırmacı 

üslubunun resmileşmesinde büyük etkisinin olduğu söylenebilir. Pope’un 1925 yılında 

EAM’deki etkileyici çıkışı sonucunda Rıza Şah inşaatı devam etmekte olan Postane, 

Milli Banka ve Şehrbani binaları gibi büyük binaları kendi tabiriyle “Ahamenid 

üslubunda” yapılmasının emrini verir (Heidari, 2011).   

1931 yılı ile 1934 yılları arasında Ernst Herzfeld’in Persepolis’te yürüttüğü kazılardaki 

bulguları da dönemin arkaik milliyetçi ortamında büyük yankı uyandırmıştı. İttilaat 

Gazetesi Ekim 1933 tarihindeki beş sayısını bu kazıların raporlarına ayırmıştı. Bu 

raporlar kazı heyetindeki bir uzmanın Ahamenid imparatorluğunu övgü dolu 

cümlelerle anlattığı içeriklerden oluşuyordu:  

Persepolis’ten geçtiğimde içimde oluşan duygularımı hiç bir zaman 

unutmayacağım. Bir gün büyük ve babayiğit insanların yaşadığı yer, dünya 

siyasetinin merkezi, düşmana saf tutma ve dostla birleşmenin yeri ve 

padişahların seviştiği mekanlar olan ve bütün dünya başkentlerinin ötesinde 

yer alan Persepolis bugün çok derin bir sessizliğe gömülmüştür. (İİCMK, 

İttilaat Gazetesi, 2046. sayı) 



184 

Rıza Şah’ın Persepolis’e her geçen gün artan ilgisinin ilk darbe yılları yani 1921’den 

başlamıştı. Rıza Şah’ın üçüncü eşi olan Tacülmülk Ayrımlu kendi anılarında Şah’ın 

İran’ın İslamiyet öncesi tarihine olan ilgisinin artmasıyla ilgili önemli bilgiler 

paylaşmıştı. Ayrımlu okuma ve yazması bile olmayan Rıza Şah’a İran tarihi ve 

Farsça’yı öğretmek için her gün saatlerce uğraşan Muhammed Ali Furuği’inin 

çabalarından bahseder. Furuği bu çalışmalar sürecinde “Tarihte İranlıların başlarına 

gelen bütün felaketlerin müsebbibinin Araplar olduğunu, İslamiyet’e güvenmediğini, 

bütün dinlerin kaynağının Zerdüştlük olduğunu ve diğer dinlerin Zerdüştlüğü taklit 

ettiğini” söylüyordu. Ayrumlu’ya göre İran’ın “şanlı geçmişi” hakkındaki 

konuşmalardan hoşlanan Rıza Şah, Furuği ile sohbetlerinin sonucunda bir süre sonra 

“rüyasında sürekli Ahamenid padişahları olan Kiros ile Darius’u görüyordu”. Ayrımlu 

özel ders niteliğinde olan bu konuşmaların ardından Rıza Şah’ın bilincinin tamamen 

değiştiğini ifade eder (Khosrowdad, 2001, s. 87-88)167.  

Furuği’nin özel çalışmaları ve dünyanın süper güç ülkelerinden gelen Batılı 

oryantalistlerin de takıntı haline getirdikleri antik İran yüceltmesi Rıza Şah’ın dünya 

görüşünü derinden etkiler. Bütün bu telkinler sonucunda İran ülkesi ve milletinin “geri 

kalmışlığının” nedeninin “beceriksiz liderler” olduğu kanaati olur (Khosrowdad, 2001, 

s. 90). Öyleki Rıza Şah’ın Zerdüştlük dinini övmesi ve İran’ın geçmişine özellikle de 

Kaçarlara beslediği nefret günlük hayatının rutinine dönüşmüştü (Shahbazi, 2007a, s. 

72). 

Bütün bu olan bitenler dolayısıyla Rıza Şah’ın kendini kaybedilmiş antik İran 

azametinin geri getirilmesin için bir kahraman olarak görmesinde hiç bir kuşku 

bırakmıyordu. William Jackson’un 1903 yılındaki Persepolis’e yaptığı seyahatte dile 

getirdiği gibi: 

 ...Persepolis harabeleri geçmişin kaybedilmiş azamet ve görkemidir, ancak 

kim bunu bilir?!! Belki geçmiş günlerin gölgesinden, unutulmuş asırların tozu 

ve dumanından, Simurg kuşunun küllerinden ve darmaduman olmuş İran’dan 

                                                 

167 Kendisi ile Rıza Şah’ın kökeninin Azerbaycanlı olduğunu belirten Ayrımlu, Furuği’nin bu konudaki 

fikirlerini şu şekilde açıklar: “Ben ve Rıza asaleten Azerbaycanlıydık... Furuği Rıza Şah’ın 

Azerbaycan’a olan ilgisini bildiği için Şah’ın kulağına sürekli Azerbaycanlıların Türk olmadıklarını, 

İran’ın en asil kavmi olduklarını, Zerdüşt peygamberinin Azeri olduğunu ve Zerdüşt dinin ise 

Azerbaycan’dan çıktığını okuyordu ” (Khosrowdad, 2001, s. 91). Azerbaycanlı, Azeri ve Türk Dilli 

tabirleri Aryanist şarkiyatçılar tarafından üretilen ve İran’da günümüze kadar Azerbaycan bölgesindeki 

Türklere yönelik durmadan uygulanan sistematik asimilasyon politikalarının stratejilerindendir. Konu 

hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., (Dinç, 2018). 



185 

birisi çıkacak ve güçlü elleriyle İran’ın tarih safhalarını parlatacak, antik İran’ı 

canlandıracak ve yeniden İran halkını yüceltecektir. (Jackson, 1978, s. 364) 

Rıza Şah padişahlık makamına oturmadan önce 1922 yılında bir kez, padişahlık 

makamına oturduktan sonra ise sırasıyla 1932 yılı ile 1937 yılında iki kez olmak üzere 

toplamda üç kez Persepolis’i ziyaret edip Herzfeld ve ekibi tarafından yürütülen 

kazıları takip edip Ahamenid mimarisi hakkında da bilgi ediniyordu (Şekil 3.19) 

(Sami, 1976).  

 

Şekil 3.19 : Rıza Şah’ın veliaht Muhammed Rıza ile birlikte 1937 yılındaki 

Persepolis ziyareti. Ernst Herzfeld kanlıntılar hakkında Rıza Şah’ı bilgilendiriyor 

(İİCMK, İttilaat Gazetesi, 3097. Sayı). 

İttilaat Gazetesi 29 Ekim 1932 tarihinde yapılan ziyaretin ayrıntılarına ilk sayfasında 

büyük bir manşetle yer vermişti. Rıza Şah, Ernst Herzfeld ve Andre Godard ile birlikte 

Apadana Sarayı’nın merdivenlerinden çıkarken merdivenlerin kötü durumda olduğunu 

“eskilerin cahilliğinden ve kötü nitetinden” kaynaklandığını söyler. Herzfeld ile 

Godard Persepolis’teki taş kabartmalarını abartılı bir şekilde “dünyada eşsiz” 

olduğunu söylediklerinde Rıza Şah duygulanır (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 1749. 

Sayı)168. Ardından Herzfeld alanda bulunan yeni taş yazıtlarının çevirisini okuduktan 

sonra Rıza Şah hayretler içinde şunları söyler: “Nasıl da azametliymiş kadim İran!!!” 

(Sami, 1979). Günün sonunda ise Chicago Üniversitesi Doğu Bilimleri gönderdiği bir 

telgrafta Rıza Şah’ın Persepolis’e gelişi taktir dilip “İranlılar için yapılan hayırlı” 

                                                 

168 Persepolis’teki taş kabartmalarını o tarihlerde “eşsiz” olarak nitelendirmenin nesnel olmadığını 

söylemek yanlış olmayacaktır. XVIII. yüzyıl ve daha önceden gün yüzüne çıkanMısır, Mezopotamya, 

Yunan ve Roma eserlerinin durumu o tarihlerde bilinen bir husustu. 



186 

işlerden ötürü saltanatının devamlı olmasını diler (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 1749. 

Sayı). 

Rıza Şah’ın Persepolis’e yaptığı üçüncü seyaht yaklaşık beş yıl aradan 1937 yılında 

gerçekleşir. Persepolis’ten önce Sasani yerleşkesi olan Bişâpur’u ziyaretinin haberini 

paylaşan İttilaat Gazetesi’ne göre bu sefer Rıza Şah’a oğlu Muhammed Rıza da eşlik 

ediyordu. İttilaat Gazetesi 5 Nisan 1937 tarihli Bişâpur seyahat resimlerini paylaşarak 

“Şah’ın yüksek teveccühüyle keşfedilen Bişâpur kalıntıları bu ülkenin tarihi 

azametini” sergilediğini kaydetmişti (Şekil 3.20) (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 3095. 

Sayı).  

 

Şekil 3.20 : Rıza Şah’ın veliaht Muhammed Rıza ile birlikte 1937 yılındaki Bişapur 

yerleşkesi ziyareti (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 3095. Sayı). 

Bu sayıdan sonraki art arda gelen üç sayıda ilk manşetini Persepolis ziyaretine ayıran 

İttilaat Gazetesi alanda keşfedilen yeni buluntular hakkında bilgi vermeye 

çalışıyordu169. Gazetenin bir çok sayısındaki bilgi yarışı oyunlarında soruların bir 

kısmı İslamiyet öncesi İran tarihi hakkındaki içeriklerden oluşuyordu. Pehlevi rejimi 

arkaik milliyetçi zihniyetiyle kendi meşruiyetini arkeolojik kazıları desteklemekte, 

yeni keşfedilen kalıntıları sergilemekte ve bütün bunların propagandasını yapmakta 

buluyordu.  

Rıza Şah bütün bu telkinler dolayısıla İran’ın “şanlı geçmişini ve kaybedilmiş 

ihtişamını” ülkeye kazandırmak için yapılan arkaik milliyetçiliğin yanı sıra çareyi 

                                                 

169 Ayrıntılı bilgi için bkz., (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 3096., 3097. ve 3098. Sayıları). 



187 

Ahamenid-Sasani mimarisinin canlandırılmasında buluyordu. Ayrımlu’ya göre Rıza 

Şah İran’ın geçmişini yeniden canlandırmak için bütün devlet binalarının mimari 

üslubunun Ahamenid-Sasani mimarisinden ilham alınarak inşa edilmesinin emrini 

vermişti: “Örneğin Şehrbani binasının mimarisini Pasargad Sarayı’na benzer 

yapılmasını istedi” (Khosrowdad, 2001, s. 91). 

Ülkeye antik İran silüetini kazandırmak çağdaş işlevi olan devlet binaları, okullar, 

hastaneler ve bazı özel konut binaları aracılığıyla gerçekleşecekti. Ahamenid-Sasani 

mimarisindeki tapınak ve saray mimarilerindeki çeşitli unsurların çağdaş işlevi olan 

binalara uygulanması planda, yapım tekniğinde, farklı mimari mekanlar ilişkisinde 

gerçekleşemeyeceğinden sadece cephe bezemesinde kullanılabiliyordu. Ancak dönem 

ideolojisi canlandırmacı üslup ile inşa edilen yapıları “hakiki birer Ahamenid-Sasani 

mimari ürünü” olarak değerlendiriyordu. İkinci Pehlevi dönemi milliyetçi 

tarihçilerden olan Parviz Rajabi (1976, s. 83) bu üslup hakkında görüşünü şöyle 

açıklar: “... Ahamenid-Sasani sanatı Nehavend yenilgisi (Arapların istilası) sonrası hiç 

bir zaman mustakil olarak kendini göstermemişti. Bu mimari aradan geçen ondört 

yüzyıl sonra sadece Rıza Şah döneminde Persepolis ve Tak-ı Kesra’dan ilham alınarak 

boy gösterebildi”.  

Fars milliyetçiliğinin İran’ın tarihi gerçeğine karşı rövanşist yaklaşımı ülkenin 

gidişatındaki ana unsurların ana bileşenini oluşturmaktaydı. Bu rövanşist yakalşımın 

her alanda bir çıktısı olurken imar alanındaki tezâhürü yıkım faaliyetlerinden mimar 

üslupların belirlenmesine kadar geniş bir yelpazede kendini gösteriyordu.  

İran’daki çağdaş mimari hakkındaki mimarlık tarih yazımı literatüründe Pehlevi 

dönemi neo-klasik ve Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslubu hakkındaki 

değerlendirmeler genellikle “modern üslup” dışında tanımlanmaktadır. Banimasoud 

(2015), Ghobadian (2015), Kian (2014), Mokhtari (2017) ve Rajabi (1976) gibi önde 

gelen mimarlık tarihçilerince “modern mimari” kavramı genellikle kübik ve 

modernliğin kanonik görüntüsünü taşıyan mimari ürünlerde oan üsluba atfedilir. Oysa 

“modern olan” kişinin değişimin karşısında konumuna ilişkin öznelliğini ortaya koyan 

özbilinçli bir edimdir (Bozdoğan, 2002, s. 35).  

Collins’e göre Avrupa’da XVIII. yüzyılda başlayan ve XIX. yüzyılda güçlü bir şekilde 

formasyonuna devam eden canlandırmacı üslup bilinçli olarak demokratikleşme ve 

elitlerin tekelinden çıkan sanatsal eleştirinin bir tezâhürüydü (Collins, 1998, s. 62). 



188 

Millet kavramının ortaya çıkmasıyla canlandırmacı üslup tarihteki Romanesk ve 

Rönesans  mimarisinden başka bir manada milletleri temsil etme gibi seküler 

değerlerin üstünlüğü güdüsünden kaynaklanmaktaydı (Collins, 1998, s. 65)170. Bir çok 

erken modernist mimarın düşüncesinin aksine canlandırmacı üslup aslında modern bir 

hareketti. Geçmiş dönemlere ilginin bilinçli bir şekilde artması veya geçmişin imgesini 

pitoresk bir şekilde canlandırmak diğer sanat dallarından bakıldığında “modern akıştan 

kopma” gibi görülse de aslında yine de modern bir müdahaleydi (Bressani, 2017). Bu 

meseleyi Foucaoult’un “Yönetimsellik”  kuramıyla da bağdaştırmak yanlış 

olmayacaktır. Yani XIX. yüzyıl canlandırmacı üslup Foucaul’un modern devletlerin 

en büyük sorunlarından birisi olan “yönetme”den doğan bir nevi çözüm arayışı olarak 

nitelendirilebilir. 

XIX. yüzyılın son çeyreğinden itibaren Kaçar İran’ında yaygınlaşan neo-klasik 

canlandırmacı üslubun Pehlevi döneminde Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslup 

olarak devam etmesi aslında modern bir hareketti. Pehlevi döneminde neo-klasik 

üslubun yanı sıra Ahamenid-Sasani canlandırmacılığın da aslında XIX. yüzyılda 

Batıda gelişen ve Ecole Des Beaux Arts’ın öncülük ettiği üsluptan başka bir şey 

olmadığını söylemek yanlış olmayacaktır.  

Foucault’un (2001, s. 586) da dediği gibi modern devletlerin asıl gayeleri olan 

toplumları yönetme yolundaki başvurdukları tektipleştirici, düzenleyici ve 

biçimlendirici yöntem Pehlevi yönetiminin imar politikasında tamamen 

uygulanıyordu. Fars kültürü, tarihi, dili ve sanatı dışında olanı imha edip Fars olmayanı 

da Farçılığın adına müsadere etmenin yolu aslında ülkenin diğer unsurlarını tehdit 

olarak algılayıp onlara karşı “Farslaştırma” stratejisini ortaya koymaktan geçiyordu. 

Bu bağlamda Pehlevi siyasetlerinin yandaşı olan Rajabi’nin canlandırmacı üslup ile 

ilgili yorumları aslında bu kanıyı doğrulamaktadır. Rajabi’ye göre Rıza Şah bir taraftan 

“milli kimliği” korumak için antik İran geleneğinin canlandırılamsının bilincindeyken 

diğer taraftan yeni ihtiyaçları karşılamak için Avrupa mimari üslupları ve tekniklerinin 

kullanılmasını da onaylıyordu (Rajabi, 1976, s. 41). 

                                                 

170 Rönesans veya “yeniden doğuş”, antik çağ sanatının kalıcı bir geleneğin kurulmasına yönelik başarılı 

bir şekilde yenilenmesiydi. XIX. yüzyıl “canlandırmacı üslubu” ise tam tersine, ölü olanı yeniden 

canlandırmak için gecikmiş ve yapay bir çabadır (Bressani, 2017). 



189 

Kaçar döneminde XIX. yüzyılın son çeyreğinde ortaya çıkan ve Kaçar mimari 

unsurlarını taşıyan Belediye Binası (1923) ile neo-klasik mimari unsurları taşıyan 

Kazakhane İmareti (1902) gibi dışa dönük yapılar aslında XIX. yüzyıl Avrupa’sının 

İran’daki yansımalarıydı. Ancak bir kaç eser dışında XIX. yüzyılda sadece Mubai’deki 

Parsi Zerdüştlerinin mabetlerinde uygulanan Ahamenid-Sasani canlandırmacılığının 

Pehlevi devrinde belirmesini İran’daki çağdaş mimari formasyonu sürecinde Fars 

milliyetçiliğinin doğrudan müdahalesi olarak tanımlamak yanlış olmayacaktır171.  

Pehlevi kültür politikacıları tarafından yürütülen arkaik Fars milliyetçiliği İran’ın 

geçmiş dönemlerine ait olan Türk ve Arap unsurlarının ötekileştirilmesi, inkarı ve 

silinmesi ile anlam bulduğu gibi imar alanındaki uygulamalarda da bütün girişimler 

Kaçar eserlerinin yıktırılması ile anlam buluyordu. Muzaffereddin Şah döneminden 

beri fazla değişiklik geçirmeden varlığına devam eden Tahran kapıları ve surları ile on 

iki kapısı kentsel müdahalelerin patlak verdiği 1928 yılında birer birer imha edilmeye 

başlandı172. Aynı tarihlerde Tebriz, Şiraz, Hemedan ve Meşhed gibi ülkenin diğer 

büyük şehirlerinde de acımasız yıkımlar söz konusuydu173. Bu yıkılan yapılar arasında 

saraylar, bağ köşkleri, surlar, sur kapıları, şehir ölçeğindeki mahalleler ile meydanlar 

ve devlet binaları gibi eserler yer almaktadır (Maki, 1982b, s. 449). Kaynaklar bu 

dönemde yaklaşık iki bin adet yapı ve şehir manzarasının “Kaçarları anımsattığı için” 

yok edildiğini belirtmektedir (Abrahamian, 2010, s. 166).  

Tahran’da 1937 yılına kadar kentsel dönüşüm adına yapılan bu tahribatın boyutlarını 

olaylara tanıklık eden kişiler paylaşmışlardır. Rıza Şah’ın üçüncü eşi olan Tacülmülk 

Ayrımlu bu tahribatı şöyle açıklar:  

                                                 

171 XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Mubai Parsi Zerdüştlerinin ekonomik ve kültürel 

sermayelerinin artmasıyla birlikte kentteki Zerdüşt mabetlerinin sayısı da artar. Bu güçlenme sonrası 

artan mabetlerin cephesinde Ahamenid canlandırmacılığı denebilecek üslup uygulanmıştır (Grigor, 

2016). Üslupsal orantılar olarak İran’daki haleflerinden farklı olsalar da Ahamenid canlandırmacılığı 

bakımından öncül örnekler olarak kabul edilebilirler. 
172 Bazı kaynaklarda bu yıkımların başlangıç tarihi 1932 yılı olarak belirtilse de yapılan araştırmalar 

sonucunda bu yıkımların 1928 yılından itibaren başlandığı görüldü. Örneğin İttilaah Gazetesi’nin 12 

Aralık 1928 tarihli sayısında şu haber paylaşılmıştır: “Sipeh Caddesinin genişletmesi için etraftaki 

çıkıntılı binalar yıktırıldı” (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 653. Sayı). Nitekim Layiha-i Otobüs Râni’nin 

(Otobüs Sürüşü Tasarısı) meclisten 1926 yılında çıkması yıkımların 1928 yılında gerçekleşebileceğini 

kesinleştiriyor. Bu tasarıyla şehirde uygun otobüs yollarını oluşturmak için bir çok engel teşkil eden 

şehir dokusu imha edilecekti. Layiha-i Otobüs Râni’nin içerikleri ve meclisten geçmesi için bkz., 

(İİCMK, İttilaat Gazetesi, 84., 102., 104. Sayı). 
173 Örneğin İttilaaht Gazetesi’nin 11 Nisan 1932 tarihli sayısında Hemedan’ın önemli caddelerinin yeni 

imar faaliyetlerinin yapılacağından ötürü tahrip edildiği haberi yer almıştı (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 

1582. Sayı). 



190 

Erk Meydan’nın alanı Erk Pazarı’nın giriş bölümünden başlamaktaydı. Bu 

meydan ve içindeki binaları Baharistan Meydanı’nı ile Kamran Mirza 

İmareti’ne kadar uzanmaktaydı. Rıza, tahta çıktıktan sonra bütün bu binaların 

ile sarayların yıkılmasını ve onların yerine Adalet ve Maliye bakanlıkları 

binalarıyla bir kaç yeni binanın inşa edilmesini emretti. Baharistan 

Meydanı’nın kuzeyinde de Feth’ali Şah tarafından yaptırılan saray külliyeleri 

vardı. Baharistan Meydanı’nın girişinden başlayan ve diğer ucu Şemiran 

Kapısı ile Tahran’ın Kuzey Hendeği’ne kadar uzanan çok büyük bir bağ (park) 

daha vardı. Rıza bütün bunların yıktırılmasının da emrini verdi. (Khosrowdad, 

2001, s. 163) 

Ayrımlu aktardıklarının devamında bu yıkımların nedenini şu şekilde açıklamaktadır: 

“Ben Rıza ile bu nefis binaları yıkmasın diye sürekli tartışıp kavga ediyordum. Ama 

Rıza diyordu ki: Kaçar hanedanlığını anımsatan her şey onların (Kaçarlar) izini silmek 

için yıkılmalıdır” (Khosrowdad, 2001, s. 164)174. 

Pehlevi Meclis-i Şura’sının milliyetçi milletvekillerinden olan Yahya Devletabadi 

kendi kalemiyle yazdığı anı kitabında da bu yıkımların acımasızca gerçekleştiğini ve 

Kaçarların adına olan her şeyin bir gecede imha edildiğini belirtir (Doulatabadi, 1984, 

s. 400).  

Dönemin Tahran Belediyesi Başkanı olan Kerim Buzercumheri’nin yeni kent 

planlaması doğrultusundaki talimatları sonucunda “akşamlar yıkılacak olan bölgedeki 

evler ile dükkanlara yıktırılacaklarını bildirmek amacıyla bir kırmızı bayrak asılırıdı. 

Halkın evleri, eşyalarını toplamaya bile fırsat verilmeden yıktırılıyordu” (Maki, 

1982b, s. 452).  

                                                 

174 Yıktırılan binalar hakkında herhangi bir özel çalışma bulunmamaktadır. Bu nedenle kaynakların 

incelenmesiyle Kaçar yapılarını tespit edip bugün ayakta kalmayanlarından bir mimari değerlendirme 

yapmak gerekli görülmektedir. Aşağıda adı geçen yıktırılmış yapılar sadece Kaçar döneminin en önemli 

yapılarıdır ve üç referans kitaptan alınmıştır. Bu kitaplarda binaların yıkılıp yıkılmadığı hakkında 

herhangi bir bilgi verilmemekle birlikte, yıkılan yapıların tespiti bugün ayakta olmamalarından 

hareketle yapılmıştır. Tahran’da yıktırılan en önemli yapılar yapılış tarihiyle birlikte sırasıyla şunlardır: 

Erk Meydanı ve etrafındaki neredeyse bütün yapılar, Gülistan Bağı Hâbgah (yurt) İmareti (1887), 

Gülistan Bağı Haremhâne İmareti (?), Gülistan Bağı İmaret-i Huruc (1801), Devlet Tekyesi (1873), 

Bab-ı Hümayun Meydanı ve giriş kapısı (1871), Tophâne Meydanı (1867), Meşk Meydanı ve giriş 

kapısı, Sipehsalar (Baharistan) İmareti (1874), Mes’udiye bağı ve imareti (1873), Lâlezar bağı ve köşkü 

(Muhtemelen 1810’lar), Bağşah bağı ve imareti (1882), Kaçar Kasrı (19. Yüzyılın başları), Saltanatabad 

parkı ve köşkleri (1859), Tavşan Tepe bağının köşkleri ve giriş kapısı (1852), İşretabad bağ ve imareti 

(1874), Mü’irül Memalik köşkleri (1860’lar), Eminüddevle Parkı imareti (1860’lar). 



191 

Pehlevi rejiminde Kaçar dönemine yönelik oluşturdukları olumsuz imaja rağmen 

Batılı oryantalistler de bu yıkımları üzüntüyle karşılıyorlardı (Hedayat, 1965, s. 410). 

Bu duruma itiraz etmek adına mağdurların bir kısmı meclisteki milletvekili olan 

Firuzabadi’ye iltimas ederek mevcut duruma çözüm bulmasını ister. Meseleyi 

itirazların yarını 5 Şubat 1929 tarihinde hemen meclise taşıyan Firuzabadi mağdurların 

zararlarının karşılanmasına yönelik belirli bir bütçenin ayrılmasını talep eder: “... 

mağdurlara verilen hasarların telafi edilsin. Her evin kapısına kırmızı bayrağın asıldığı 

anda o evdeki insanların yası başlıyor!!!” (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 696. Sayı).  

Yurtdışında eğitim alıp ülkeye dönen mimarlar arasında olan Ermeni mimar Vartan 

Hovanessian 1935 yılında Paris’te École Spéciale d'Architecture’de eğitimini bitirip 

ülkeye döndükten sonra daha sonraları Mimari-i Cedid (Yeni Mimari) olarak anılacak 

olan üsluptaki binaları tasarlamaya başlar. Düşüncelerini daha sonraki yıllarda 

Arşitekt Dergisi’nde dile getiren Hovanessian şehirlerin eski dokusuna dair şunları 

söyler: “Haşereler ve pisliklerle dolu eğri büğrü sokaklarda ölümüne mahkum olarak 

yaşayan insanları tasavvur etmek onları (sokakları) yapanlara hiç bir şükran payı 

bırakmamaktadır. Buralarda büyümeden telef olan ne yetenekler var!!! İran nesli bu 

sokaklarda yok olmaya mahkumdur” (Hovanessian, 1946, s. 5). Yeni olana varoluşsal 

senaryo oluşturmak için eskiyi silmek otoriter modernizasyonun başvurduğu yegâne 

yöntemdi. Yazılarında şehirlerdeki eski dokuyu “ilerlemek” için bir engel gören 

Hovanessian, Rıza Şah yönetiminin gerçekleştirdiği tahriBatı kadınlara tesettür yasağı 

getiren Keşf-i Hicap Kanunu’na benzeterek övüyordu: “O tarihleri hatırlayan herkes 

iyi biliyor ki bu şehrin binaları kara çarşafa bürünmüş kadınlar gibi uzun ve monoton 

sazdan duvarlarla inşa edilmişti ve dışarıyla bağlantı sadece çirkin tek kapılarla 

sağlanmaktaydı... Oturma odalarından bir pencere bile dışarıya açılmıyordu...” 

(Banimasoud, 2015, s. 194).  

Tahran ve diğer şehirlerde Kaçar eserleri dahil bütün yıkımların önünü açan yasal 

düzenlemelerin hepsi birer birer oy çokluğu ile meclisten geçmekteydi. 29 Ocak-5 

Şubat 1929 tarihleri arasında meclisten geçen bir tasarı sonucunda eski karakol 

binaları, kışlalar, meydanlar, boş araziler, evler, bağlar, darülhükümetler (Kaçar 

Hükümet Yapıları) ve kanatlar gibi yapıların mülkiyeti her şehirde o şehirdeki 

belediyeye devredilir. Vagüzâri-i Arazi adlı bu tasarı yeni yapılacak caddeler, yol 

genişletmeler ve belediye binaları için belediyelere istedikleri kadar mülkiyet edinme 

hakkını tanıyor geri kalan arazinin satma yetkisini veriyordu. Tasarının ek maddesinde 



192 

ise askeri işlevi olmayan şehirlerin hendekleri ile surları belediyenin mülkiyetine dahil 

edilip “kamu yararına” kullanıp satılabiliyordu (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 691, 692, 

696. Sayı).  

Bu tasarının ucu açık ve farklı çıkarımlara müsait bir içeriğe sahip olması kısa sürede 

ülkenin genelinde büyük rantlar ve haksızlıklara yol açar. Rıza Şah  yeni yapılan 

yolların güzelleştirilmesi ve ağaçladırılması için tek tip kıyafet giyen askerlerin eline 

birer fidan ile su kovası veriyordu: “Eğer bu ağaç ölürse sen de öleceksin!!!” (Banani, 

1961, s. 38). Özellikle Tahran’daki yıkımlar üzerine açılan yeni caddelerin inşaatını 

yakından takip eden Rıza Şah cadde kenarındaki binaların en az iki katlı olmasını 

istiyordu (Wilber, 1986; Grigor, 2013).  

 

Şekil 3.21 : Rıza Şah tarafından yaptırılan Bağ-ı Milli Kapısı (İİCMK, Belediye 

Dergisi, 1930, 5. ve 6. Sayı) 



193 

Rıza Şah’ın ülke çapındaki imar faaliyetlerini takip etmesi ve Tahran’dakilere de 

doğrudan müdahalesi saltanat öncesine yani Rıza Han olduğu döneme kadar 

gitmektedir. Bu müdahaleler 1922 yılındaki Meşk Meydan’ının Milli Bağ’a 

dönüştürülmesiyle gerçekleşir. Meşk Meydanı’ın Ahmet Şah devrinde Birinci Dünya 

Savaşı’ndan sonra askeri işlevinden uzaklaşması ve terkedilmiş hale gelmesinden 

dolayı Rıza Şah orandaki dokuya müdahale ederek Milli Bağ’ı inşa eder. Ardından bu 

bağın girişi için Serder-i Bağ-ı Milli kapısını yaptırır (Şekil 3.21). Kapının orta giriş 

bölümünde Rıza Şah’ın büstü yaptırılarak yanındaki kitabede arkaik milliyetçi 

unsurlarla İslami söylemlere birlikte başvurulmuştu: “... Hasbül-emr İslam ordusunun 

baş komutanı, antik ülkenin tek canlandıranı, Kiros ve Darius oğullarının iftiharı, asrın 

Nadir’i...” (Nourbakhsh, 2002, s. 2215-2216).  Bu kapı Fars milliyetçilerince “Yeni 

İran” çağını başlatan unsur (kapı) olarak nitelendirilir (Hekmat, 1976, s. 48). 

Tahran’ın yanı sıra ülkenin en büyük ikinci şehri olan Tebriz’de de büyük yıkımlar söz 

konusu olmuştur. Tarihsel olarak Tebriz’in merkezi dokusu ile üç önemli simge 

noktası olan Sahip Abad Meydanı, Bağ-ı Şimal (Kuzey Bağı) ve Hükümet Kasrı 

binaları Birinci Pehlevi döneminde yıktırılmıştır (Nasirinia & Hojjat, 2016). Özellikle 

1929 yılında Muhammed Ali Terbiyet’in belediye başkanlığında Kaçar veliahtlarının 

hüküm sürdüğü ve gözde yeri olan Bağ-ı Şimal içindeki bütün yapılarıyla satışa 

sunulduğundan kısa zamanda imha olunarak hüzünlü bir sona uğrar (Wilber, 2004, s. 

228; Banimasoud, 2006)175.  

Rıza Şah’ın âmirâne modernizasyon girişimleri neredeyse İran’ı Fars milliyetçiliğinin 

çiftliğine dönüştürmüştü. Şah bir takım yerel ve yabancı kültür politikacısının 

fikirlerini kendi demir yumruğuyla icraata geçiriyordu. Eski imgenin imhası yeni 

imgenin doğuşuyla gerçekleşiyordu. Ancak bütün bu değişimler halk tabanındaki bir 

kaç kesim dışında karşılıksız kalıyordu. Görünürde bu yıkımlar XIX. yüzyıl Baron 

Haussmann’ın uygulamalarına benzese de yıkımların arkasında kentsel müdahaleler 

ve yeni ulaşım araçları için çekilen genişletilmiş yolların gerekçelerinden daha çok 

“Kaçarlardan ve geçmişten nefret” olgusunun  motivasyonunun olduğu söylenebilir.  

                                                 

175 Yıktırılan yapıların yapılış tarihi tam belli olmamakla birlikte mimari özellikleri dolayısıyla 1850’ler 

sonrasına ait oldukları yüksek olasılık taşımaktadır. Bunlar arasında İtizâdiye Köşkü, Bağ-ı Şimal 

İmareti, Bağ-ı Şimal Giriş Kapısı, Eski İmaret ve Külah Ferengi İmareti’ni söylemek mümkündür. 

Tahran ve Tebriz’deki yıktırılan en önemli Kaçar eserlerinin mimarisi hakkında detaylı bilgi için bkz., 

(Banimasoud, 2015, s. 84-177); (Zoka, 1970, s. 286-378); (Ghobadian, 2015, s. 25-127). Kaçar dönemi 

Tebriz şehrinin yapısal değişimi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., (Balilan Asl, 2014). 



194 

Ahamenid-Sasani mimari canlandırmacılığı 1969 yılı İkinci Pehlevi döneminden 

itibaren “milli mimari” olarak nitelendirilir176. İdeal İran imgesini oluşturmak geniş 

caddelerin etrafında yeterince bakış alanı oluşturan tahakkümcü ve birey küçümseyici 

devlet yapılarıyla gerçekleşiyordu. Şehir adeta tıpkı dini ritüelleri öğreten Gotik 

katedrallerinde olduğu gibi arkaik Fars-Zerdüşt milliyetçiliğinin tahakküm alanına 

dönüşmüştü. Eskiye karşı yeniyi koyma senaryosu Fars tarihinin en eski imparatorluk 

yapılarındaki imgenin daha yeni olan Kaçar dönemi yıkıntılarının üzerine inşa 

edilmesiyle gerçekleşiyordu.  

1933 yılında Nazi Almanyası’nın kurulmasıyla Birleşik Krallık ve unsurlarına sırtını 

dönmeye başlayan Rıza Şah ülkedeki imar faaliyetinden sanayiye kadar bir çok Alman 

şirketi, mühendisi ve mimarının çalışması için uygun zemin hazırlar177. Bu bakımdan 

Ahamenid-Sasani mimari canlandırmacılığının Nazi Almanyası’ndaki neo-klasik 

mimarisinden etkilendiğini söylemek yanıltıcı olmayacaktır.  

Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslubunun 1930’lı yıllarda yaygınlaşmasının 

yankıları yurtdışında 1935 Brüksel Uluslararası Sergisi’de de kendini göstermişti 

(Şekil 3.22). Serginin rehber  kitabındaki yer alan bilgiye göre “İran pavyonu sergi 

alanının en gözde köşesinde inşa edilmişti... Bu yapının tasarımında antik dönemin en 

ünlü eserlerinden ilham alınmıştır: Persepolis’teki Darius Sarayı... Müzelerimizde 

binanın planı hakkında bilgi alan mimar Frankignoul kendi yardımcısı olan Rene 

Burgaeve ile birlikte binayı...” tasarlamışlardır (Worldfairs, n.d.).  

Dönem İran’ının ekonomik ve sanayi gelişmelerini büyük bir coşkuyla paylaşan 

Ticaret Odası Dergisi, İran pavyonunun açılışına ve içinde gerçekleşen şölenlere yer 

vermiştir. Pavyonun açılış törenine İran tarafından İran’ın sergi temsilcisi ile İran’ın 

Belçika büyükelçisi olmak üzere iki kişi, Belçika tarafından ise ekonomi bakanı, 

Brüksel belediye başkanı ve Brüksel Uluslararası Sergi müdürü olmak üzere üç kişi 

                                                 

176 “Sebk-i Milli” (Milli Üslup) ilk olarak 1969 yılında Hüner ve Mimari Dergisi’nde Vartan 

Hovanessian tarafından Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslubuna verilen addır (Hovanessian, 1969).  
177 Hitler’in önderliğinde “üstün Ari ırkının” kuracağı imparatorluğun heyecanı Rıza Şah’ı derinden 

etkiler. II. Dünya Savaşı esnasında Alman ordusunun Kafkasya’ya kadar gelmesi Rıza Şah için 

Almanların savaşı kazanacağının kesinleşmesi anlamına geliyordu. Bu durum bir taraftan Rıza Şah 

yönetimini İran’daki siyasi, ekonomik ve kültürel alanda Almanlara daha çok imkan tanımasına 

götürürken diğer taraftan İngiliz unsurlarının da tasfiyesiyle sunuçlanıyordu. Aryanist söylemin 

savunduğu tek Ari medeniyetinin bir parçası haline gelmesi ayrıca rejimi İngilizlerin tekelinden 

kurtarmak amacıyla Rıza Şah Almanlara yakınlaşmasıyla büyük bir kumara girer. Olaylar hakkında 

ayrıntılı bilgi için bkz., (Deldam, 1992a, s. 776-815; Shahbazi, 2007a, s. 87-90). 



195 

katılmıştı (Şekil 3.23). İran’ın sergi temsilcisi olan İsmailzade’nin açılış törenindeki 

“İran” adı ile Ahamenid dönemi ve mimarisine vurgu yaparak konuşması dönemin 

uluslararası platformlarındaki yeni İran imgesini net bir şekilde ifade etmekteydi:  

... Bugün gözleriniz önünde gövde gösteren pavyon aslında iki bin yıl önce İran 

padişahlığının başkenti olan Persepolis’teki sarayların birinin replikasıdır. XX. 

yüzyılda uygarlık ve görgünün merkezlerinden olan bir yerde İran pavyonunun 

kurulması antik ve yüce bir uygarlığın canlılığının kanıtıdır. Bu bina gözleriniz 

önünde aslında ‘antik ve yeni İran’ı canlandırmaktadır. Yani aynı bir taraftan 

binlerce yıllık romantik bir ülke ile diğer taraftan teceddüd ve terakki yolunda 

dik yürüyen ülkenin hikayesini aynı anda sergilemektedir. (İİCMK, Otak-ı 

Ticaret Dergisi, 116. Sayı, ss. 4-6).  

 

Şekil 3.22 : 1935 Brüksel Uluslararası Sergisi İran pavyonu (worldfairs, n.d). 

İsmailzade’nin ardından Belçika Ekonomi Bakanı pavyonun mimari öğelerinden bir 

milliyetçi çıkarımda bulunur:  

... Siz antik duygularınıza sadık kalmışsınız!!! Gizemli tarihiniz ve geçmişinize 

hürmet edip bu pavyona bir “milli” görünüm kazandırmışsınız... Girişteki 

kanatlı boğalar sadece İran’ın binlerce yıllık şânını yansıtmıyor ayrıca bize 



196 

esrarengiz bir bahçede ölüm korkusundan İsfahan’a doğru koşmak isteyen 

bahçıvanı hatırlatmaktadır... İran mimarisinin çini işlerinin bizim sanatımızı 

nasıl etkilediğini âlem biliyor!!!. (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 116. Sayı, 

ss. 4-6) 

Pavyon binasındaki Ahamenid canlandırmacı üslubundan yola çıkarak antik dönem 

Persepolis imgesi üzerinden modern çağadaki uluslararası arenaya katılmak isteyen 

Pehlevi yönetimi yeni İran’ın artık bir Fars-Zerdüşt uluslaşma sürecine girdiğini 

dünyaya bildiriyordu. Bina adeta rejimin anakronik zihniyeti ile çağdaşlaştırma 

çabalarının bir arada kullanımının dışavurumuydu. Sergideki bir Belçikalı kadın dans 

grubu da yeni oluşturulan İran imgesini gösterişli hareketlerle taçlandırıyordu (Şekil 

3.24) (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 121. Sayı: 23). 

 

Şekil 3.23 : 1935 Brüksel Uluslararası Sergisi’ndeki İran pavyonunun açılışına 

Belçika devlet adamlarıyla Brüksel’deki İran büyükelçisi katılmıştı (İİCMK, Otak-ı 

Ticaret Dergisi, 116. Sayı). 

Sergideki İran pavyonunun cephesinde ülkenin ismi yazılarak (sağda Farsça ve solda 

İngilizce) özellikle “İran” adına vurgu yapılmıştı. Segrginin açılışından bir kaç ay önce 

Rıza Şah Alman ve İranlı Aryanist zümrelerin telkini ile Batıdaki resmi siyasal 

ilişkilerde ülkenin adının “Persia” yerine “İran” olarak anılmasının fermanını 



197 

yurtdışındaki konsolosluklara bildirir (Abrahamian, 2010, s. 161; İİCMK, Pars Yıllığı, 

1935, s. 135; İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2602. sayı). Kuşiş Gazetesi konuyla ilgili bir 

sayısında “Pers Yerine İran” başlıklı manşetinde şu bilgilere yer vermişti: “... 

Ülkemizin çok eskilerden beri İran olarak anılmasının gerçeğini tartışmaya açmaya 

bile gerek yoktur... İran’ı Pers olarak anan ülkelerin tarihi kitaplarına bakıldığında 

anlaşılacak ki çok eski zamanlardan beri İran adının anlamı ülkenin ‘Ari ırkı’nın en 

eski yerleşkesi olmasından kaynaklanıyor...” (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2605). Hitlerin 

bazı konuşmalarında İran adının Ari ırkı ile bağlantılı olduğuna dair vurgulanması 

Pehlevi yönetimini bu karara götürürken yüreklendiriyordu.  

 

Şekil 3.24 : 1935 Brüksel Uluslararası Sergisi’ndeki İran pavyonundaki Ahamenid 

canlandırmacı üslup çağdaş dans eden kadının imgesiyle birlikte sunuluyordu 

(İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 121. Sayı).  

Ağırlıklı olarak hükümet binalarından oluşan Ahamenid-Sasani canlandırmacı 

üslubun Meşk Meydanı’nda yapılması gerektiğini söyleyen  Rıza Şah, meydanda 1922 

yılında inşa edilen Milli Bağ’ın da Senglec Mahallesi’ne taşınmasını emreder (Şekil 

3.25). Hikmet’e göre Senglec Mahallesi’ndeki eski doku yıktırılarak bugünkü Milli 

Park inşa edilir  (Hekmat, 1976, s. 50). Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslubuna ait 

yapılar genellikle 1932-1938 yılları arası Ali Asgar Hikmet’in Maarif Bankanlığı 

döneminde inşa edilmiştir. Bu yapıların inşasını yakından takip eden Rıza Şah yeri 

geldiğinde mimari tasarım sürecine de müdahale ediyordu. 

Maarif Bakanı Ali Asgar Hikmet kendi anı kitabında Antik İran Müzesi’nin (1934-

1937) tasarım süreciyle ilgili Rıza Şah’ın bu müdahalelerine yer vermiştir. Tasarımının 



198 

Andre Godard’a verildiği eserin ön aşama kararlarında Başbakan Furuği’nin onayı ile 

Milli Bağ’daki (daha önce Meşk Meydanı) arazi tahsis edilir. Bir yanlış anlaşılma 

üzerine bu arazinin hepsinin müze binası için ayrıldığını zanneden Hikmet, tasarım 

sürecini başlatır. Rıza Şah’a sunulmak üzere yapılan tasarımda müze binası bağın tam 

ortasında görkemli bir peyzaj ile birleştirilmişti. Proje denetimi için düzenlenen 

merasimde Şah tasarım planlarını inceledikten bir kaç dakika sonra kızarak Maarif 

Bakanı Hikmet’e sitemde bulunur:  “... Bu kadar araziyi işgal etmenin iznini kim size 

verdi?? ”. Bu müdahaleden sonra Hikmet ile Godard’ın takımı tasarımın bir çok 

bölümünü iptal ederek yeniden onaya sunar. Hükümetin onayının alınmasıyla birlikte 

15 Mart 1934 tarihinde inşaat süreci başlatılır. Godard tasarımında Medâin’deki Sâsani 

devri yapısı olan Tak-ı Kisra binasının cephesinden ilham alıp Tak-ı Kisra’nın cephe 

oranlarını üçte bir küçülterek müze işlevine uyarlamıştır (Şekil 3.26) (Hekmat, 1976, 

ss. 52-57).  

 

Şekil 3.25 : 1944 yılı Tahran Haritası; Bağ-ı Milli eski Meşk Meydanı arazisinden  

Eski Erk Hükümet Kalesi’nin yanındaki Senglec arazisine taşınır. Rıza Şah dönemi 

Hükümet binaları ise eski Meşk Meydanı’nın arazisinde yapılır (Shirazian’dan 

işlenerek). 



199 

 

Şekil 3.26 : Andre Godard’ın Sasani devri binası olan Tak-ı Kesra’dan ilham alarak 

tasarladığı İran Milli Müzesi binası (Kazemivand, 2019). 

Geçmiş senelerde oluşmuş olan İran’ın çağdaş mimarlık tarih yazımı literatüründe 

“Milli Üslup” adıyla değerlendirilen Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslubu önde 

gelen farklı araştırmacılar tarafından sınıflandırılmıştır. Parviz Rajabi’ye göre bu üslup 

kendini iki şekilde göterir:  

“1. Mimarlığa hizmet edern Ahamenid-Sasani cephe mimarisindeki süs öğeleri 

2. Ahmenid-Sasani cephe mimarisindeki süs öğelerine hizmet eden mimarlık” 

(Rahabi, 1976, s. 55).  

Mostafa Kiani de bu üslubun iki türde uygulandığını açıklar:  

“1. Ahamenid-Sasani mimari öğeleri ve antik simgelerinin birebir kullanıldığı binalar 

2. İnşasında antik dönem binalarından ilham alınarak o binalarının formu ile mimari 

unsurlarının doğrudan taklit edilmediği binalar” (Kiani, 2014, s. 86). 

Vahid Ghobadian eklektik ve milli üslup olmak üzere bu binaları iki farklı üslupta 

değerlendirir:  

“1. Çeşitli mimari tarzların karma bir şekilde bir arada kullanıldığı binalar (Eklektizm) 

2. Ahamenid-Sasani mimari üsluplarının baskın unsur olarak uygulandığı binalar” 

(Gobadian, 2015, ss. 149-165, 183-198).  

Amir Banimsoud ise bu yapıların hepsini “Milli Üslup binaları” adı altında 

tanımlamaya çalışmıştır (Banimasoud, 2015, s. 193).  



200 

Bu sınıflandırmalar ve tanımlamalara bakıldığında Parviz Rajabi ile Mustafa Kiani’nin 

aynı tanımı farklı cümlelerle dile getirdiklerini söylemek mümkündür. Ghobadian’ın 

tanımlamalarında ise kavramsal açıdan eksiklik olduğu söylenebilir. Çünkü 

canlandırmacı üslubun bir nevi cepheye özgü bir yanı olduğu için bu tarzda yapılan 

binaları “Ahamenid-Sasani mimari üslupları” adı altında açıklamak ontolojik ve 

epistomolojik yanlışlar barındırmaktadır. Her hangi bir modern dönem öncesi tarihi 

mimari üslupların süs öğelerini modern işlevli binalara uygulamayı o dönemin üslubu 

gibi tanımlamanın sığ bir görüş olduğu kesindir. İşlev, yapım tekniği, malzeme ve 

gerklilik bakımından birbirinden faklı olan iki apayrı dönemin mimari ürününe aynı 

tanımı yapmak mantıksal bir hatadır. 

Ahamenid-Sâsâni mimari canlandırmacılığına dayalı “Milli Üslup” adı altında üretilen 

hükümet binalarını üslupsal açıdan daha doğru sınıflandırmak gerekirse iki başlıkta 

ele almak mümkündür: “1. Sasani-Ahamenid mimarisindeki cephe öğelerinin simgesel 

olarak kullanıldığı binalar. 2. Sasani-Ahamenid mimarisindeki cephe düzeninin birebir 

taklit edildiği binalar” (Kazemivand, 2019). 

Birinci grup yapılar arasına: Birinci Meclis binası (1934) (Şekil 3.28), Posta İdaresi 

binası (1928-1934) (Şekil 3.29), İran Dış İşleri Bakanlığı köşkü (1933-1939) (Şekil 

3.30), Firûz Behramşah Okulu (1930-1932) (Şekil 3.31), Zerdüştler Ateşkedesi 

(1932), İranşehr Okulu (1934-1939) ve Antik İran Müzesi binası (1934-1937) (Şekil 

3.27)dahil edilebilir.  

 

Şekil 3.27 : Birinci Meclis Binası, Mimar: Kerim Tahirzade (Kazemivand, 2019). 



201 

 

Şekil 3.28 : Post İdaresi binası, Mimar: Nikolai Markov (Kazemivand, 2019). 

 

Şekil 3.29 : İran Dış İşleri Bakanlığı Köşkü, Mimar: Gabriel Guevrekian  

(Kazemivand, 2019). 

Birinci gruptaki binalarda Ahamenid-Sasani süs unsurları doğrudan belirgin bir 

şekilde kullanılmasa da imgesel olarak binaların cephelerinde Ahamenid-Sasani süs 

öğelerini görmek mümkündür. 



202 

  

Şekil 3.30 : Firuz Behramşah Okulu, Mimar : Cafer Han Mimarbaşı (Kazemivand, 

2019). 

İkinci gruptaki binalar arasında ise: Rıza Şah Hastanesi (Şekil 3.31)(1928-1934), Rıza 

Şah Lisesi (?-1931),  Enûşirevan Okulu (1934-1936), Firdevsi’nin Mezarı (1929-

1934), Şehrbâni Köşkü (1932-1936) (Şekil 3.32), İran Milli Bankası merkez binası 

(1933-1936) (Şekil 3.33), Derbend Karakolu (1936) ve Ferş binasını (1936) saymak 

mümkündür178.  

 

Şekil 3.31 : Rıza Şah Hastanesi, Mimar: Kerim Tahirzade (Kazemivand, 2019). 

                                                 

178 Şehrbâni Köşkü şimdi İran İslam Cumhuriyeti Dış İşleri Bakanlığı binası olarak kullanılmaktadır. 



203 

 

Şekil 3.32 : Şehrbâni Köşkü, Mimar: Mirza Ali Han Mühendis (Kazemivand, 2019). 

Pehlevi kültür politikacıları biçimsel olarak algıladıkları Batıdaki modernite kavramını 

mimariden giyim kuşama kadar bütün kültürel uygulamalarına yansıtmışlardır. Ari ırkı 

uygarlıklarının bir parçası haline gelme tutkusu aynı zamanda modern görünümü 

kazanmak için anti-modern ve dogmatik değerlere başvurmayı yeğleyen Rıza Şah 

rejimi John Lock’ın tabiriyle “Tabula Rasa” üzerine yeni bir İran inşa etmek 

peşindeydi.  

 

Şekil 3.33 : İran Milli Bankası Merkez binası, Mimar: H. Heinrich (Kazemivand, 

2019). 

“Antik ve gayri-İslami”, “saf Ari ırkının filizlendiği”, “Arap ve Türk karşıtı” ve  

“Zerdüşt dininin güzide yurdu” olan yeni İran eski İran’ın üzerine inşa ediliyordu. Bu 

bakımdan Ahamenid-Sasani mimari canlandırmacılığı eskinin yanında değil, eskiyi 

öldürerek gerçekleştiriliyordu. Arkaik milliyetçilik yöntemiyle yeni değerler yaratmak 

uğuruna mimari ürünler araçsallaştırılıyor hükümetin en önemli propaganda ve 

meşruiyet unsuruna dönüştürülüyordu. Ulusu inşa etmek ve Tabula Rasa’ya istenilen 

şekli vermek bu uygulamaların asıl amacıydı.  

Biçimci zihniyetiyle “ideal biçimden uzak olan” varlıkları dışlamak, yıkmak, silmek 

ve düşmanlaştırmak her alanda olduğu gibi imar alanında da kendini göstermekteydi. 



204 

Bu biçimcilik mimarlıkta sadece görünüşsel ve bezemesel öğelerin canlandırılmasıyla 

oluyordu. Ahamenid-Sasani dönemi mimarisinden sütunlar, sütun başlıkları, 

merdivenler, kabartmalar vb. gibi unsurlar alınırken işlev, plan ve mekansal 

örgütlenme gibi unsurlar alınmıyordu. Yaratıcılık ilkesine dayanan bir mimari 

serüvenden yoksun tek tipte inşa edilen bu yapıların tasarımında mimar bir taşeron gibi 

önüne konulanı gerçekleştirmek zorundaydı.  

Komşu ülkeler arasında özellikle Türkiye’de de aynı dönemde gerçekleşen 

canlandırmacı üslup ulus-devlet öncesi gidilen yoldan çok sapmasa da İran’da 

gerçekleştirilen mimari canlandırmacılığı ulus-devlet kuruluşu sonrası çok farklı bir 

yol izledi. XIX. yüzyıl boyunca Birleşik Krallık’ın güdümündeki Zerdüştler başta 

olmak üzere yüksek derecede güçlenen gayri-müslim zümre İran’daki uluslaşma 

formasyonuna yön vermek için sadece Ari türdeşleri olan Fars milliyetçilerine olanak 

tanıdı. Bu mesele tarihsel olarak süregelen geleneksel İran kimliğinin modern çağa 

ayak uyduramamasına ve gözünün yaşına bakılmadan silinmesine uygun zemin 

oluşturdu. Halk incitildi, İslam dini dışlandı, Türk ve Arap etniği düşmanlaştırılıp inkar 

edildi ve Rıza Şah’ın tabiriyle “Kaçarları andıran her şey” ortadan kaldırıldı. Bütün bu 

süreçlerin gerçekleşmesinde imar alanındaki bütün uygulamalar öncül rol oynayarak 

yürütülen politikalara destekçi oldu. 

Bu dönemin diğer kentsel reformlarından olan ayrıca ülkenin imarına ve 

şehirlerin canlanmasına büyük etki bırakan girişimlerinden birisi de binlerce 

yıl başıboş bir şekilde çöllerde gezen, ülkenin güvenlik ve asâyişi için sorun 

olan konar-göçer boylar birliklerinin şehirlileştirilmesiydi... Her hangi bir 

kanuna ve usule tabi olmayan binlerce konar-göçerin silahsızlaştırılamsı ne 

büyük bir işti!!! Çadırlarda yaşayan ve toplumsal yaşama katkısı olmayan bu 

kalabalık nüfusun şehirlileştirilmesi onları zorla toplumun servet üreten, yararlı 

ve verimli üyelerine dönüştürdü. Böylelikle ilkellikten çıkarak uygarılağa 

ulaştılar!. (Nafisi, 1966, s. 92) 

Pehlevi kültür politikacılarının uyguladıkları radikal devrimler arkaik Fars 

milliyetçiliğinin yanı sıra, Batı dünyasının asırlar boyu ortamını hazırladıktan sonra 

gerçekleştirdiği toplumsal reformların biçimini ithal etmekle gerçekleşiyordu. Latin 

alfabeye geçiş girişimleri, Tek Tip Kıyafet Kanunu (1929), Keşf-i Hicap Kanunu 

3.3.4 Kitleyi biçimlendirmek ve yönetmek: Nazi ve Faşist mimari etkileri 



205 

(1936) ve Şapka Kanunu (1935) gibi programlar ile ithal edilen Batılı imgeler Pehlevi 

rejiminin Batılılaşma yolundaki sabırsızlıkla ulaşmak istediği ütopik ikonlardı. Rıza 

Şah konuşma mahfillerinde geleneksel kıyafet giyen milletvekillerine şiddetli tepkiler 

gösterdiği gibi ülkeye seyahat eden yabancıların karşısındaki görüntüyü korumak 

adına sokaklardan dilencilerin toplanmasını emredip şehrin eski dokusundan fotoğraf 

çekilmesini yasaklamıştı (Banani, 1961, s. 42; İİCMK, İttilaat Gazetesi, 653. Sayı).  

Rıza Şah imar faaliyetlerini yakından denetlemek için çıktığı güney seyahatlerinin 

birinde Tahran’ı ülkenin güneyine bağlayan yolun açılışını Lorestan’daki büyük bir 

törenle gerçekleştirir. İttilaat Gazetesi 645. sayısının ilk sayfasını bu habere ayırarak 

konar-göçer Lor aşiretlerinin nasıl Rıza Şah’a diz çöktüğünü ve “uysallaştırıldıklarını” 

övgü dolu cümlelerle anlatır (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 645. Sayı). Bu yol merkeziyetçi 

otoritenin kaynaklara egemenliğini sağlamakla kalmıyor artık Petrol ülkesi olan 

İran’ın eski kültürel ve ekonomik dokusunu ortadan yarıp geçiyordu. Geleneksel 

kültüre şekil vermek en önemli kaba kuvvet aygıtlardan sayılabilecek zorunlu imar 

uygulamalarının ilerlemesiyle gerçekleşiyordu. 

Modernizasyonun önemli alanlarından olan imar alanında rejimin ideolojik ve maddi 

çıkarını sağlayabilecek girişimler her ne pahasına olursa olsun görüntünün “uygun” 

hale getirilmesiyle gerçekleşiyordu. Tek Tip Kıyafet Kanunu’un 28 Ocak 1929 

tarihinde yürürlüğe konmasından bir hafta sonra Tahran’da sokağa açılan dükkanlar 

ve kapıların görüntülerinin tek tipleştirme zorunluluğu belediye tarafından 

uygulamaya başlanmıştı (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 689. Sayı)179.  

Pehlevi yönetiminin 1934 yılından itibaren ideolojik ve stratejik ortaklıkların 

sonucunda Nazi Almanyası’na yakınlaşması ülkenin gidişatını bütün boyutlarda 

etkiler. Bu husus Pehlevi rejiminin kamusal mimarisini canlandırmacı üslubun yanı 

sıra enine gelişen, simetrik ve yüksek girişli binaların yapılmasıyla şekillendirmeye 

başlar. Nazi Almanyası mimarisinin arkasındaki ideolojik gerekçeler bir takım 

benzerliklerle Pahlevi mimarisinin oluşumunda belirleyici etken olmuştu. Hitler Mein 

Kampf’ta antik dönemin anakronik koşullarına bakmaksızın kendi çağı için bir antik 

kentin karakterini idealize eder:  “Bir antik kentin karakteri, o an için yapılan özel 

binalarında değil, sonsuza dek anlam ifade eden kamusal anıtlarda bulunuyordu”. 

                                                 

179 Alfabe değişikliği önerileri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., (Ostadi, 2012), (Etesamzadeh, 1926). 



206 

Ayrıca Fransız Devrimi’nin ruhunu benimseyen Hitler, Nazi Almanyası 

mimarlarından olan Albert Speer’e devrim mimarisine gönderme yapması gerektiğini 

söylüyordu (Thies, 2012, s. 64). Devrimin görsel biçimlerini empoze etmekle içeriğin 

değişeceğini zanneden kesim mimari alanda da aynı diğer alanlarda olduğu gibi 

biçimciliği  uygulamaktaydı. Bu mesele İran’ın önemli kentlerinde kendini Ahamenid-

Sasani canlandırmacılığı, neo-klasik üslup ve Nazi Almanyası mimarisinin imgesinin 

oluşmasıyla göstermekteydi.  

Pehlevi İran’ındaki modernizasyon diğer Batı-dışı ülkelerde olduğu gibi tahakkümcü 

ve totaliter bir rejimin kültür politikacıları tarafından yukarıdan aşağıya işlenen resmi 

bir uygulamaydı. Batıdaki sanayileşmenin arka planından yoksun olan bir ülkede kısa 

zamanda uzun yolları katetmek Pehlevi yönetiminin bütün kültürel politikalarındaki 

ana erekti. Bu doğrultuda biçimci anlayışın çıktısı olan modernizasyonu “ilerleme” adı 

altında propaganda aracına çevirmek bir “öteki” unsurun üretilmesi ile 

gerçekleşebiliyordu. Bu öteki unsurlar tarihsel, dini, etno-kültürel, sınıfsal ve yaşam 

biçimsel olan kültürel varlıkların tümünden oluşuyordu. Kaçar dönemine ait tarihsel 

imgeleri “öteki ve silinmesi gereken unsurlar” olarak nitelendirilirken Antik dönem ile 

bir kaç İslamiyet sonrası dönem “öz” olarak nitelendiriliyordu. Ötekiyi silmeyi ve 

“öz”ü inşa etmeyi meşrulaştırmak için imar alandaki bütün faaliyetler 

araçsallaştırılıyordu.  

Belediye Dergisi 1934 yılının 11. ve 12. Sayısında paylaştığı posterlerle eski ile yeniyi 

kıyaslıyordu. “On Yıllık” başlığı altındaki Pehlevi döneminin seçilmiş pitoresk 

görüntülerinin karşısında “Yüz Yıllık” başlığıyla sergilenen Kaçar döneminin perişan 

görüntüleri yer alıyordu (Şekil 3.34). Bu karşılaştırmalar arasında Pehlevi 

dönemindeki şehirli insan tipi karşısında Kaçar dönemindeki köylü, hamal ve dilenci 

insan tipleri sergileniyordu (Şekil 3.35). İki dönemin teknolojisini, çarşısını, yaşam 

tarzını ve mimarisini konu alan görüntüler imar alanındaki çıktıları meşruiyet unsuru  

olarak araçsallaştırıyordu . Kaçar dönemi perişan çiftçi, esnaf, çarşı ve yaşayış biçimi 

görüntüleri Pehlevi dönemi modern görünümlü memurlar ve sokak dükkanlarıyla 

sürekli kıyaslanıyordu180. Bu kıyaslamalar özellikle de 1934 yılına kadar rejimin 

                                                 

180 Görüntülerin bütünü için bkz., (İİCMK, Belediye Dergisi, 1934, 11. ve 12. Sayı). 



207 

canlandırmacı, neo-klasik ve Nazi Almanyası’nın mimari üslubuyla inşa ettiği 

hükümet yapılarının sergilenmesiyle bütünleşiyordu.   

 

Şekil 3.34 : Biçimci anlayışın görsel örneği; Belediye Dergisi Nasıreddin Şah’ın 

modernizasyon girişimlerinin öncesine ait olan devlet adamı kıyafetiyle Pehlevi 

dönemi devlet adamı kıyafetini kıyaslarken, lokomotif gibi modern araçları da eski at 

arabalarıyla kıyaslıyordu (İİCMK, Belediye Dergsi, 11. ve 12. Sayı). 

 

 

Şekil 3.35 : Biçimci anlayışın görsel örneği; Belediye Dergisi Kaçar dönemi insan 

tipi ve toplumsal yaşama dair kareleri Pehlevi dönemi sokak ve modern kıyafetli 

insan tipi görüntüleri ile kıyaslıyordu (İİCMK, Belediye Dergsi, 1934, 11. ve 12. 

Sayı). 



208 

 

Şekil 3.36 : Dönemin gazete, dergi ve posta pulları köprü, fabrika, kamusal bina ve 

modern araçların görüntülerini paylaşarak “ilerici” imgeyi sergiliyorlardı (İİCMK, 

Belediye Dergisi, 1934, 4. ve 5. Sayı; İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi,  106. ve 107. 

Sayı). 

Dönemin diğer yayınlarında demir yolları, tren istasyonları, hükümet, eğitim, sanayi 

ve çelik-betonarme köprü gibi modern işlevli yapıların resimleri ile modern kıyafetli 

örnek insan tipini taşıyan kadın-erkek resimleri yanyana sergileniyordu (Şekil 3.36).  

Rejimin ilerici görünümünü sergilemek için ülke genelindeki modern yapıların inşaat 

haberleri gazetelerin gündeminden kaçmayan konulardı. Bu ilerici imge genellikle 

Alman şirketleri tarafından inşa edilen sanayi, demiryolu, köprü ve kamu binaları ile 

oluşturuluyordu. Ülke genelinde geniş çapta yürütülen banka, belediye ve hükümet 

yapıları gibi kamu binalarında Nazist ve Faşist mimari üslubunun uygulandığını 

görmek mümkündür. Berlin’de 1936 yılından itibaren Alman-İran Ticaret Odası’nın 

aynı isimle yayımladığı dergide Alman-İran ilişkilerinin ekonomik, kültürel, 

teknolojik ve siyasal çıktıları büyük “ilerici” propagandalarla Almanca ve Farsça 

dillerinde tanıtılmaktaydı. Derginin ilk sayfalarında Rıza Şah ve Hitlerin fotoğrafları 

paylaşılarak Nazi Almanyası’nın İran’daki yürüttüğü projelerin [İngilizler ve Ruslara 

karşı]  iki ülkenin ortak çıkarını sağlayacağı kanaatini oluşturuluyordu:  

Pehlevi hazretlerinden (Rıza Şah) önce Kaçar hanedanlığının ihmali ve 

ilgisizliği sonucunda İran ülkesi uçuruma doğru sürüklenmişti... Ruslar 

kuzeyden İsfahan’a kadar İnglizler ise güneyden İran’ı işgal etmişlerdi... 

Bugünkü padişah yönetime geçtikten sonra doğru bir yöntem ve düzenli bir 

planla ülkenin siyasi ve ekonomik sorunlarını bir bir çözdü...Almanların 

İran’daki faaliyetleriyle ülke kalkınmıştır. (İİCMK, Alman-İran Ticaret Odası 

Dergisi, 1. Sayı) 



209 

XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Darwinizm’in etkisi ve modern tıbbın imkan 

verdiği kafatas ölçümünün yaygınlaşması ırksal özelliklerin açıklanmasıyla bilimsel 

ırkçılığın önünü açarak dönem rejimlerinin milliyetçi söylemleri için başvurulan 

önemli bir meşruiyet unsuru oldu (Collins, 2002). Aryanizmin Ortadoğu üssü olan 

İran’da da Pehlevi rejimi için modern tıp ve dolayısıyla modern tıbbi faaliyetleri 

sağlayacak tıp fakültesi binası “ilerleme”  ve “modernlik” sembolü olarak yüksek 

önem taşıyacaktı. Nasıreddin Şah döneminden itibaren 1852 yılında Tıp Okulu’nun 

(Medrese-i Tıbbi-i) Darülfünun’da kurulmasına rağmen ulema tarafından otopsi 

karşıtı fetvalar sonucunda bilimsel faaliyetlerde ilerleme söz konusu olamıyordu 

(Grigor, 2009, s. 132). Bu nedenle Rıza Şah’ın bu tabuyu yıkarak Tahran 

Üniversitesi’nde ilk olarak Tıp Fakültesi’ni kurması diğer devrimleri gibi muhalif 

kesimi ezip geçerek gerçekleşiyordu.  

Fakülte binası projesisi için görevlendirilen İsa Sadik ile Maarif Bakanı Aliasgar 

Hikmet inşaat süreci ile ilgili dikkate değer bilgiler paylaşmaktadır. Tahran 

Üniversitesi’nin tasarımı bütün fakülteler dahil yeni satın alınan yirmi bin hektarlık 

arazi üzerinde inşa edilmek üzere Fransız mimar Andre Godard’a verilir (Şekil 3.37).  

24 Haziran 1934 tarihinde başlatılan inşaat faaliyetlerini sürekli takip eden Rıza Şah 

projenin ilerleyiş hızının yüksek olmasından memnuniyet duyuyordu.  Tıp Fakültesi 

Otopsi Binası’nın yapılışı için öncelik tanıyan proje yürütücüleri binanın açılışı için 4 

Şubat 1935 tarihinde büyük bir tören düzenler. Törenin yağmurlu bir güne denk 

gelmesi Hikmet’i tedirgin eder ancak Rıza Şah binanın bir an önce faaliyete başlaması 

hakkında sabırsızlanır: “... gök yüzünden taş yağsa bile açılış töreni için geleceğim!!!” 

(Şekil 3.38) (Hekmat, 1976, s. 336-338). Düzenlenen gösterişli törene katılan Rıza Şah 

iki katlı olan binanın farklı mekanlarını ziyaret ettikten sonra sabırsızlıkla bir kafatası 

örneğinin gösterilmesini ve incelenmesini ister. Binanın kitabesinin tasarımında 

bundan bir yıl önce Persepolis’te Alman arkeolog Erns Herzfeld’in arkeolojik 

kazılarında bulunan ve Ahamenid padişahı Darius’a ait olduğu iddia edilen altın 

kitabelerden ilham alınmıştı. Kitabede şu cümleler yazılmıştı: “İran padişahı Rıza Şah 

Pehlevi döneminde Tahran Üniversitesi’nin inşaatı kendilerinin fermanı ile başladı ve 

taşa yerleştirilen bu yazıt yere bırakıldı (gömüldü)” (Hekmat, 1976, s. 340). Şah 

kitabeyi yerleştirirken kitabenin konulduğu mermer sandukanın iyice 

kapanmadığından sinirlenir: “İki bin beş yüz yıl önce [Persepolis’te] yapılan 



210 

sandukayı [bundan] daha iyi ve sağlam yapmışlar!!!” (Şekil 3.39) (Sadigh, 1975b, s. 

183-186).  

 

Şekil 3.37 : Andre Godard tarafından 1934 yılında tasarlanan Tahran Üniversitesi 

yerleşkesi planı (İİCMK, Pars Yıllığı, 1936). 



211 

 

Şekil 3.38 : Tahran Üniversitesi Otopsi Binası’nın açılışı İran’ın geleneksel ulema 

sınıfına açılan ciddi bir meydan okumaydı. 

 

 

Şekil 3.39 : Rıza Şah Tahran Üniversitesi Otopsi Binası’nın kitabesini Ahamenid 

krallarının yöntemini canlandırarak yerin altına yerleştiriyordu (Sadigh 1975b). 



212 

Şah’ın bir modern tıp binasının kitabesi için Ahamenid padişahlarının imparatorluk taş 

yazıtlarındaki benzer yugulamaya başvurması aslında Hitler’in Mein Kampf’ındaki 

anakronik fikirleriyle aynıydı. Nitekim bilimi temsil eden üniversite fakülte 

binalarının da mimarisi Nazist mimarinin imgelerini taşıyacaktı. Kuşiş Gazetesi aynı 

günün ilk manşetine Otopsi Binası’nın açılış törenini “büyük tarihi gün” olarak 

nitelindirerek rejimin “ilerlemeci” özelliğini övmüştü (Şekil 3.40):  

... bugün son onyılda da (Pehlevi döneminde) sayısız benzer örneğinin olduğu 

gibi tarihi büyük günlerden biridir ve İran’ın marifet ve ilmi maneviyetini 

yüksek mertebelere ulaştırmıştır. Yüzyıllar sonra cehalet, karanlık, gaflet ve 

rezillikten sonra bugünkü İran eski ve yeni dönemlerin terakki sembolü 

olmuştur. Bu on yıllık kısa dönemde gerçekleşen sayısız reformlar o kadar 

çoktur ki geçmiş yüzyılların saadet, iftihar ve başarı sayılarına denk gelir!!! 

Yüzyıllarca geri kalmışlıktan gidilemeyen yollar ışık hızıyla aşıldı... Her gün 

bir yeni başarı, bir yeni reform, canlı ve ferah bir fikir oluşmakta. (İİCMK, 

Kuşiş Gazetesi, 2633. Sayı) 

 

Şekil 3.40 : Kuşiş Gazetesi Tahran Üniversitesi Otopsi Binası’ndan çeşitli görüntüler 

paylaşarak binanın açılışını “Tarihi Önemli Bir Gün” başlığıyla manşetine taşımıştı 

(İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2633. Sayı). 

Touraj Atabaki’nin (2004) deyimiyle “Pehlevi otoriter modernizasyonu” tabanda 

karşılık bulmayan yukarıdan aşağıya doğru uygulanan tek taraflı bir hareketti. Bu tek 

taraflı otoriter modernizasyonunun imar alanındaki cisimleşmesi eski dokunun 



213 

yıkımından Pehlevi mimarisinin doğuşuna kadar kendini geniş bir alanda 

göstermekteydi.  

İmar alanındaki faaliyetlerin genişliği, modern işlevlerin ortaya çıkması ve modern 

mimari süreçleri ile yapım tekniğini bilen uzman kadronun olmayışı ülkeye Rus-

Avrupalı mühendis ve mimarların ayağını açar. Bu yeni oluşan örgütlenmenin 

doğurduğu sonuçlar arasıdna çeşitli yeni inşaat malzemelerinin ülkeye girmesi yer 

alıyordu. Bu malzemeler arasında bazıları İran’daki geleneksel yapım tekniklerine 

uygun yöntemlerle kullanılabilse de XX. yüzyılın ikonik modern malzemeleri olan 

çelik, beton ve camın kullanılması yeni teknik donanım, işçi ve uzman kadronun 

oluşmasını gerektiriyordu. Kaçar dönemi Devlet Tekiyesi’nin kubbesinde ve bazı 

devlet binalarında olan spesifik denemeler dışında İran’da çelik, beton ve camın 

mimariye tanıdıkları olanaklardan yararlanılmamıştı. Betonarmenin Avrupa’da 

kullanılmaya başlamasından  neredeyse yüz yıl ve binalarda yaygın malzemesi haline 

gelmesinden otuz yıldan fazla geçiyordu181. Betonarmenin 1910’lı yıllardan sonra 

binaların strüktürel malzemesi olarak yaygınlaşması Alman mühendis G. A. Weiss ve 

Fransız mühendis Françios Hennebique tarafından gerçekleşse de binalarda estetik bir 

ifadeye bürünmesi Fransız mimar ve Ecole Des Beaux Arts mezunu Auguste Perret’in 

öncülüğünde Paris’te 1903 yılında inşa edilen 25 Rue Franklin Apartmanları ile başlar 

(Kuban, 2009, s. 191). 1930’lı yıllara gelindiğinde CIAM kongrelerinin de sonucunda 

Avrupa, ABD ve diğer sanayi ülkelerinde betonarme artık stürüktürel ve estetik unsur 

olarak çok yaygın bir şekilde kullanılıyordu (Mumford, 2019). Ancak 1930’lı yılların 

İran’ında durum böyle değildi. CIAM’ın hedeflediği/önerdiği ucuz maliyetli konut 

veya bina inşaatı bile İran’ın mevcut yapım tekniği ve teknolojisi için çok maliyetli ve 

zahmetli bir işti.  

Sadece Werkbund, Bauhaus ve Chichago ekolünün ortaya koyduğu modern mimari 

teknik ve teknolojisinin yoksunluğundan değil, bu mimarinin işbölümü ve örgütlenme 

biçiminin yokluğundan da uygun terminoloji gelişmemişti. Ancak Batı dünyasındaki 

dönemin bütün mimari trentlerindeki betonarmenin estetik ifade ve yapım tekniği 

açısından tartışmasız önemi İran’da da yankı bulmuştu. Bu nedenle 29 Aralık 1933 

                                                 

181 Betonarmenin stürüktürel malzeme olarak inşaata girmesi  XIX. yüzyılın ilk çeyreğinde Londra’da 

Sir Marc Isambard Brunel’in Thames Nehri altından geçen tünelin inşasındaki kullanılmasıyla başlar 

(Kuban, 2009, s. 188). 



214 

tarihindeki Rey’de Rıza Şah’ın katılımıyla ilk çimento fabrikasının açılışının haberi 

günlerce gazetelerin gündeminden düşmeyen bir konuydu (Şekil 3.41)182.  

 

Şekil 3.41 : 1933 yılında Rey Çimento Fabrikası’nın açılışı büyük milli bir başarı 

olarak günlece gazetelerin haberi olmuştu (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 2086., 2087., 

2088., 2089., 2090. Sayı). 

Fabrikanın açılışı ve çimento üretiminin yerlileştirilmesi Pehlevi hükümetinin ilerici 

imgesini olumlu yönde etkiliyordu. Bu mesele imar alanındaki faaliyetleri 

araçsallaştıran ve meşruiyet unsuru olarak kullanan hükümetin ilerideki 

uygulamalarını da kolaylaştıracağı için ayrıca önemliydi. Ancak bütün bunlara rağmen 

daha sonraki yıllarda yayımlanmaya başlanan Arşitekt Dergisi’nin ilk sayısında 

İran’daki inşaat yapım tekniğinin zâfıyla ilgili baş editörün hiddetli ve isyankar 

açıklamalarına yer verilmişti:  

Bu derginin yayımlanmasının asıl nedeni mimari ve şehircilik teknikleri ile 

sorunları hakkında kafa yormaktır. Biz burada adı geçen tekniklerin son 

gelişmelerini okuyucularımızla paylaşmak istiyoruz... Encümen-i Arşitekt’in 

                                                 

182 İttilaat Gazetesi bir kaç sayısını çimento fabrikasının önemine ve kuruluşuna ayırarak bu meseleyi 

“milli başarı” olarak yansıtıyordu. Ayrıntılı bilgi için bkz., (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 2086, 2087, 2088, 

2089, 2090. Sayı). 



215 

(Mimarlar Derneği) asıl amacı İran’ın sanatsal başarılarını yenilemek ve 

hatalarını düzeltmektir ve Arşitekt Dergisi bu amaca katkı sunmaktadır... 

Eskiden mimari ve şehirciliğin sır ve gizemini bilen İranlı mimarların 

bilgilerinin paylaşılmaması büyük bir felaketti... Derginin yazarları İran 

ülkesindeki teknik işlerin gelişiminde ortaya çıkan  büyük sorunları hatırlatmak 

zorundadır. Bu sorunlar sadece mimari faaliyetlerindeki araç gereç yoksunluğu 

ve eksikliği ile sınırlı değil, aynı zamanda kuramsal açıklamalar ve 

tanımlamalardaki yeterli terimlerin olmayışı sorunsalını da kapsar. Bu nedenle 

eğer makalelerde bazı yabancı sözcükler kullandıysak okuyucularımızdan özür 

dileriz... Özet olarak bize göre “Arşitekt” sözcüğünün anlamı “mimar” gibi 

sözcüklerden daha geniştir. Üstelik bu sözcüğün (Arşitekt) uluslararası bir yanı 

olduğundan [mimar sözcüğüne nazaran] kullanılması mantıklıdır. (Moshiri, 

1946) 

Modern işlevli yapılar ve özellikle devlet binaları için uygun platformun oluşamaması 

Pehlevi rejiminin hayallerinin gerçekleşmesinde büyük bir engel oluşturuyorken, 

otoriter modernizasyonun doğası gereği imar faaliyetleri tıpkı kıyafet ve başörtü 

yasalarında olduğu gibi bedelinin ne olduğuna bakılmaksızın devam ediyordu. 

Yabancı ve özellikle Alman şirketlerinin ülkenin dört bir yanında faaliyet göstermesi 

sanayi yapılarından köprülere, hükümet yapılarından eğitim yapılarına, meydanların 

biçiminden kentsel dokuya kadar Werkbund, Bauhaus ve Nazist etkiyi 

göstermekteydi. Almanlar İran Milli Bankası’nı tesis ederek ülkenin ekonomik yapısı 

ve dolayısıyla potansiyellerini öğrenmişlerdi (Deldam, 1992a, s. 748). Faşist ve Nazist 

mimari her ne kadar simetrik, neo-klasik ve rasyonel imgeyi taşısalar da Arşitekt 

Dergisi yazarları tarafından minimalist ve uluslararası üslupla birlikte “mimari-i 

cedid” (yeni mimari) olarak anılıyorlardı.  

Birinci Pehlevi döneminde Nazist-Faşist mimari üslubuyla inşa edilen binalar çağdaş 

İran mimarlık tarih yazımında önde gelen araştırmacılar tarafından değerlendirilmiştir.  

Amir Banimasoud bu mimariyi neo-klasik üslup olarak nitelendirmiştir (Banimasoud, 

2015, s. 193). Vahid Ghobadian adı geçen üslubu neo-klasik ve rasyonel neo-klasik 

üslup olarak adlandırırken Mostafa Kiani bu üslupta yapılan binaların mimarisinde 

Alman mühendis ve mimarların etkisinden bahsederek ekspersyonist ifadenin ağır 



216 

olduğunu vurgulamıştır (Kiani, 2014, s. 252)183. Parviz Rajabi bu üslubu “yeni 

mimari” adıyla nitelendirirken Mokhtari Taleghani o dönem bu üslupta uygulanan 

mimar Muhsin Furuği’nin yapılarını “milli neo-klasik üslup” olarak değerlendirmiştir 

(Rajabi, 1976, s. 60; Mokhtari Taleghani, 2017, s. 123). 

1934 yılı öncesi yani Nazi Almanya’sının etkili olmadığı dönemde Ahamenid-Sasani 

canlandırmacılığı dışında Pehlevi hükümet yapılarının “geleneksel üslup” olarak 

bilinen Kaçar mimari unsurlarından oluşan üslup ile “neo-klasik” olarak bilinen Batı 

Avrupa canlandırmacı üsluptan oluştuklarını söylemek mümkündür184. Bu özellik 

günümüze kadar oluşan çağdaş İran mimarlık tarihi literatürü araştırmacıların 

gözünden kaçmıştır. Batı Avrupa’da gelişen canlandırmacı üslubun İran’a gelişi 

Nasıreddin Şah döneminden itibaren süregelen bir husustu. Ayrıca “geleneksel üslup” 

olarak bilinen Kaçar mimari unsurlarını taşıyan üslubun da Pehlevi döneminde devam 

etmesi olağan bir meseleydi185.  Ancak Pehlevi rejiminin Nazi Almanyası’na 

yakınlaşması dolayısıyla bu adı geçen mimari üslupların varlığının azalması söz 

konusu olmuştur.  

Pehlevi rejiminde Nazi Almanya’sının siyasal ve ekonomik etkisinin zirvede olduğu 

1930’lı yıllardaki mimari kültürü daha doğru ifade edebilmek için bu dönem ile önceki 

dönemi birbirinden ayırmak gerekir. Yani 1925 yılı Pehlevi rejiminin kuruluşundan 

1934 yılına kadarki dönem ile rejimin 1934 yılı Nazi Almanyası’na yakınlaşmasından 

1941 yılı Rıza Şah’ın sürgüne gönderildiği dönemin iki farklı konjöktürel koşulları 

olduğunu ve dolayısıyla iki farklı mimari çıktı verdiklerini gözden kaçırmamak 

                                                 

183 Bu binaların mimari üslubunda Ekspersyonist etkinin olduğu söylenemez. Nitekim Nazilerin iktidara 

geldikleri 1933 yılından itibaren Ekspersyonist mimari “dejenere” olduğu gerekçesiyle yasaklanmıştı 

(Pehnt, 1973, s. 203). Dolayısıyla 1930’lı yıllardaki Pehlevi hükümet yapılarında Nazi Almanya’nın 

mimari etkisinden bahsederken aynı zamanda Ekspersyonist mimarinin varlığını öne sürmenin doğru 

olmadığı söylenebilir. 
184 Burada Batı Avrupa’daki canlandırmacı üsluptan kastedilen XIX. yüzyıl boyunca neo-klasik, neo-

barok ve neo-gotik üsluplarıdır. Çağdaş İran mimarlık tarihi literatüründe “geleneksel üslup” olarak 

bilinen üslup aslında Kaçar döneminde saray, şehir kapıları ve meydanların etrafında gelişen dışa dönük, 

simetrik ve sivri kemer ile çini gibi süs öğelerinden oluşan binaları sınıflandırmak için kullanılmaktadır. 

Ancak bu tanımın Kaçar öncesi dönemlerini de kapsadığı için yeterli olmadığını söylemek mümkündür. 

Bu nedenle özellikle de 1880’lerden itibaren gelişen bu mimariyi “Kaçar Canlandırmacı Üslubu” olarak 

tanımlamak daha yerinde olacaktır. Talinn Grigor (2017a) bu tarz mimariyi neo-Safevi olarak tanımlar. 

Ancak bu tanımlamayı da yeteri kadar konuya açıklık getirmediği için kabul etmek zorluk taşımaktadır. 
185 Batı Avrupa canlandırmacı üsluplarıyla yapılan hükümet binaları arasında Telgrafhane Binası 

(Tahran, 1926), Meclis  Binasının Güney Cephesi (Tahran, 1931), Hasanabad Meydanı’nın 

çevresindeki binalar (Tahran, 1909-1933) ve Kazvin Belediyesi Binası (Kazvin, 1933) zikredilebilir. 

Geleneksel üslupla tanımlanan binalar arasında ise Elburz Okulu (Tahran, 1924-1925), İran ve İngiliz 

Petrol Şirketi Binası (Tahran, 1928) ve Danişsera-Ali Binası’nı saymak mümkündür. Daha fazla bina 

ve bilgi için bkz., (Banimasoud, 2015), (Ghobadian, 2015) ve (Mokhtari Taleghani, 2017). 



217 

gerekir. Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslubu dışında ilk dönemde Kaçar 

döneminde oluşan Batı Avrupa canlandırmacı üslubu ile “Kaçar canlandırmacı 

üslubu” denebilecek mimari imge hakimken ikinci dönemde iktidarın Nazilere 

yakınlaşması dolayısıyla Nazist mimari etkilerini görmek mümkündür. Bu nedenle 

ileride yapılacak olan çalışmalarda çağdaş İran mimarlık tarihi literatüründe bu iki 

dönemsel özelliğin ayrımını yapmak gereklilik taşımaktadır.  

Pehlevi dönemi Nazist imar kültürünün etkilerini İran’daki imar alanının farklı 

boyutlarında görmek mümkündür. Bu etkiler mimari ve tekniksel açıdan şehrin önemli 

meydanlarının etrafında yükselen hükümet yapılarında, Almanlar tarafından kurulan 

İran Milli Bankası’nın ülke genelindeki binalarında, ülke genelinde inşa edilen eğitim 

yapılarında, iletişim ve ulaşım ağları olan demiryolları ve karayolları üzerinde bulunan 

köprüler ve tünellerde, şehirlerdeki tren garları ve ülke genelinde sanayi alanında inşa 

edilen şeker, çimento vb. fabrikaların binalarında oldukça çoktur.  

Bu yapı türleri arasında hükümet, banka ve eğitim  binaları şehirlerde uygulanan 

yıkımlardan sonra kentsel ölçekte rejimin otoriter modernizasyonunun kapsamında 

cisimleşen imgelerdi. Şehirlerdeki yıkımların üzerine inşa edilen ve önemli yapısal 

değişikliklere neden olan bu girişimler XIX. yüzyıl Avrupa’sındaki sanayileşme 

sonucunda şehirlere akın eden nüfusu yönetmek amacıyla sergilenen bir çaba değil, 

zorla imha edilen konar-göçer varlıkları, üretim biçimi değişen yoksul köylü nüfusunu 

ve Fars olmayan etno-kültürel unsurlarını şehirlerde açılan “Yüksek Ari Irkı 

Medeniyeti”  şemsiyesi altında birleştirmekti. Nitekim 1930’lı yıllarda yayımlanan 

gazeteler, dergiler ve yıllıklar Nazi Almanya’sı tarafından yeni kurulmakta olan 

“Yüksek Ari Irkı Medeniyeti’nin” bir parçası haline gelme güdüsüyle İran’ı 

uluslararası camiada bu medeniyetin Ortadoğu’daki parlayan yıldızı olarak 

gösteriyorlardı. Kuşiş Gazetesi’nin bir çok sayısında Hitlerin ile Mussolini’nin 

görüntü ve konuşmalarını ayrıca Nazist ve Faşist rejimlerin atılımlarını birinci 

sayfasında paylaşıyordu (Şekil 3.42) (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 2814., 2815. ve 2816. 

Sayı). 

1934 yılı sonrası Tahran’daki hükümet binalarının bir çoğu inşa edildiği için Nazist 

mimarisi etkisiyle yapılan binalar genellikle diğer şehirlerde belirmişti. Bu yapılar 

arasında Adliye Binası (Şekil 3.43) (Tahran, 1937-1939), Tahran Savaş Bakanlığı 

Subaylar Kulübü binası (1938), Tebriz Belediyesi Binası (Tebriz, 1935-1939) ve 

Tebriz Şehrbâni (Polis İdaresi) Binası (Tebriz, 193?) gelmektedir.  



218 

 

Şekil 3.42 : Pehlevi hükümetinin Nazilere yakınlaşmasıyla dönem gazeteleri Hitler 

ve Mussolini’nin konuşmalarına ve resimlerine yer veriyordu (İİCMK, Kuşiş 

Gazetesi, 2806. ve 2814). 

 

 

Şekil 3.43 : Tahran Adliye Binası, Mimar: Gabriel Guevrekian (URL-8). 

Adolf Loos, Gropius ve Le Corbusier gibi Werkbund/Bauhaus’un çizgisinde yürüyen 

ve dünya çapında diğer modernist mimarlar ile birlikte Werkbund Konut Fuar 



219 

Merkezi186 gibi uluslararası projelerde eserler üreten ayrıca CIAM kurucularından olan 

Ermeni mimar Gabriel Guevrekian 1933 yılında Pehlevi yönetiminin davetiyle İran’a 

döner (Grigor, 2017; Stuhlpfarrer, n.d.).  Nazilerin iktidara gelmesi ve Bauhaus’un 

kapatılmasıyla Avrupa’yı terk etmek zorunda kalan mimarlar arasında olan 

Guevrekian Tahran Belediyesi mimarlık ofisi başkanlığına seçilir. Tahran’ın eski 

dokusunun yaklaşık üçte ikisinin Pehlevi rejimi tarafından imha edildiği döneme denk 

gelen Guevrekian’ın Nazist mimari tarzında iki hükümet binası olan Adliye Binası ile 

Subaylar Kulübü binasını tasarlar. Negar Hakim’e (2001) göre Guevrekian’ın İran’da 

CIAM ve Bauhaus’ın işlevselci mimari anlayışını takip ederek tasarladığı hükümet 

binaları rejimin totaliter zihniyetinin müdahaleleri sonucunda değiştirilerek Nazist 

üslubun imgesini kazanır. Nitekim Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslubu adı altında 

değerlendirilen Guevrekian’ın Dış İşleri Bakanlığı Köşkü binası da sonraki 

müdahaleler sonucunda antik dönemin Kâbe-i Zerdüşt binasına benzetilmişti (Hakim, 

2001).  

Savaş Bakanlığı Subaylar Binası’nın açılışı Kaçar devletine karşı yapılan 22 Şubat 

1921 Darbesi’nin yıldönümünde ve “en büyük milli bayram” olarak kutlanan günde 

büyük bir askeri tören ile gerçekleşmişti. Töreni ilk sayfasının manşetine alan Kuşiş 

Gazetesi yayın yönetmeni Şükrullah Hüseyini Mustafevi binanın bir fotoğrafını askeri 

yürüyüşe gelen subaylarla paylaşmıştı (Şekil 3.44).  

 

Şekil 3.44 : Savaş Bakanlığı Subaylar Binası’nın açılışı “en büyük milli bayram” 

olarak kutlanan Kaçar devletinin yıkılış yıldönümünde büyük askeri yürüyüşle 

gerçekleşmişti (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3628. Sayı). 

                                                 

186 The Werkbundsiedlung 



220 

Rıza Şah’ı Ahamenid padişahlarına benzeten Mustafevi Kaçar dönemi imgesini 

nefretle anar:  

... 3 İsfend [22 Şubat] günü milletin sefalet ve felaketten kurtulduğu gündür... 

Bugünü İran’ın en büyük tarihi günü olarak biliyorum... Ben eski siyasal ve 

ekonomik durumu gördüm. Şehirlerimiz kötü, yollarımız eğri büğrüydü... 

Duvarlarından ve kapılarından uğursuzluk ve toz toprak yağan o zamanki 

(Kaçar dönemi) devlet binalarını hiç unutmadım. (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 

3628. Sayı) 

Almanlar tarafından kurulan İran Milli Bankası binaları bu dönemde Nazist mimarinin 

en bariz etkilerini göstermektedir. Muhsin Furuği’nin tasarımıyla ülkenin farklı büyük 

şehirlerinde küçük dokunuşlarla aynısı inşa edilen binaların ortak özelliği doğu-batı 

yönünde uzunlamasına gelişen, girişi büyük bir kütle ile vurgulu olan, yan kanatlarda 

saçakların oturduğu revakvari sütunlu mekanları olan ve bir platform üzerine girişteki 

merdivenlerle yükselen tarzlarıdır (Şekil 3.45).  

 

Şekil 3.45 : Muhsin Furuği tarafından tasarlanan Milli Bank binası Bazar şubesi 

(Moshiri, 1948). 

Furuği Ahamenid-Sasani canlandımacı üsluba tepki göstererek “bölgeselci” bir 

yaklaşımla antik İran mimari imgesini yansıtmaya çalışmıştır. O Alman mimar 

Heinrich tarafından Ahamenid-Sasani canlandırmacı üslupla 1936 yılında inşa edilen 

Milli Bankası binasını işlevsellik ve iklimsel şartlara uygun olmayan konumlanış 

bakımından eleştirerek binanın Ahamenid-Sasani mimarisi ile ilişkisini sadece 

görsellikte görür ve devamında kendi tasarımında ortaya koyduğu “hakiki ilişiki”yi 



221 

şöyle açıklar: “... [Antik  dönem yapılarıyla] Hakiki ilişki görselde göze çarpmayabilir. 

Bina aynı zamanda ‘İranlı ruha’ ve mahalli koşullara uygun tasarlanabilir ancak 

görselde onların [antik yapıların] süs unsurlarını taşımadığı için milli 

gözükmeyebilir...” (Banimasoud, 2015, s. 249). Furuği’nin bu mimari anlayışının 

Birinci Dünya Savaşı sonrası müfredatında eksen değiştirerek Bauhaus’a yakınlaşan 

Ecole des Beaux-Arts’da oluştuğunu söylemek mümkündür. Daha sonraki yıllarda 

Arşitekt Dergisi altıncı sayısında Furuği’nin tasarımlarının resimlerini paylaşarak bu 

eserlerin yapım tekniği, tasarım ve işlevsellik bakımdan örnek alınacak modeller 

olarak nitelendirmişti (Moshiri, 1948, s. 213-219). Özellikle betonun cephede ve 

stürüktürde kullanılması, işlevselliğin ön planda olması ve minimal katı formların 

kullanılması Bauhaus etkisini yansıtırken simetrik, kolonadlı, uzunlamasına gelişen 

cephe tarzı Beaux-Arts ve Nazist mimari imgelerini sergilemektedir. 

 

Şekil 3.46 : Tahran Üniversitesi Tıp Fakültesi binası (Moshiri, 1948). 

Andre Godard’ın ön etüdleri ve Muhsin Furuği ile Maxime Siroux’nun sonradan 

katılımıyla tasarlanan Tahran Üniversitesi Fen, Tıp ve Edebiyat fakültelerinin binaları 

(Hekmat, 1976, s. 343) rejimin ilerici propagandaları için en gözde eserlerini 

oluşturmaktaydı. Otopsi binasının açılışından üç yıl sonra Rıza Şah’ın doğum günü 

olan 15 Mart 1938 tarihinde Tıp Fakültesi’nin büyük bir törenle açılışı yine eskiyi 

küçümseyerek gerçekleşiyordu (Şekil 3.46).  



222 

Kaçar döneminde Nasıreddin Şah’ın girişimiyle Darülfünun’daki modern tıp 

eğitiminin temelinin atılması ve bütün o birikimin yeni Tıp Fakültesi binasına 

taşınmasına rağmen Kuşiş Gazetesi yazarı bu meseleyi görmezden geliyordu:  

Tarihte İran medreseleri aydınlık ışığıyla Asya ülkelerine bilim saçmışlar... 

Dünyanın dört bir yanından talebeler uzun yolları katedip bilim ve marifet 

edinmek için İran’a geliyorlardı...! Ancak son yüzyıllarda dönem 

yöneticilerinin (Kaçarların) ilgisizliği ve duyarsızlıkları yüzünden o 

medreseler darmadağın oldu!!! Ülkenin ihtişam tapuları olan güzel binalar 

yıkıldı ve unutuldu... Diğer taraftan İran’ın marifet güneşinden aydınlanan 

ülkeler bu bilimi Türkiye’deki Sultan Ahmet Camii ile Mısır’daki El-Ezher 

Camii’ne götürdüler... Ancak büyük padişahımız ve ulu önderimizin (Rıza 

Şah) gücü ve ilgisi sayesinde geçmişteki iftiharlarımız geri alındı... Uzun bir 

dönem uykuda olan ülke bu sayede uyandı. (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3645., 

3646. Sayı) 

Pehlevi kültür politikacılarına göre bir zamanlar antik çağda “medeniyetlerin merkezi” 

olan ancak Kaçar döneminde uzun bir komaya giren İran’ı Rıza Şah yeniden 

canlandırmıştı. Onlar yürütülen bütün siyasetlerinde “tarihi bir zaferin gerçekleştiği” 

ideolojisinden yola çıkıyorlardı. Bu ideoloji aslında Nazist Almanyası’nın da 

benimsediği ve Hegel’in tarihsel diyalektik kuramında belirttiği “amaca doğru 

ilerleyen tarih” kavramıyla örtüşüyordu. Hegel’in bu tarihsel anlayışına göre 

“...ilerleme, eksik olandan daha eksiksiz olana doğrudur. Böylece hareketi 

gerçekleştiren, kendisinin kendisindeki karşıtı olarak eksik olanı ortadan kaldırır…” 

(Hegel, 2003, s. 154). Pehlevi rejimi bu anlayışla önceki dönem olan Kaçar devrinin 

bütün yanlarını bir eksik görüp böylelikle ortadan kaldırarak oryantalistler tarafından 

oluşturulan “ideal antik İran” imgesine ulaşmak istiyordu.  

Tahran Üniversitesi fakülte binalarında kullanılan simetrik, anıtsal, yüksek girişli, ve 

enine gelişen cephe görünümünde Nazist etkilerin olmasıyla birlikte estetik ifade 

olarak beton ile bazı Art Deco unsurların kullanımı söz konusu olmuştur. Mokhtari 

Taleghani’ye göre (2017, s. 99) Muhsin Furuği ve Maxime Siroux’un tasarımıyla inşa 

edilen Tahran Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nin açılışı da Tıp Fakültesi’nin inşasından 

tam üç yıl sonra aynı günde (Rıza Şah’ın doğum gününde) gerçekleşmişti. Binanın 

aynı üslupta Svenska Entreprenad AB (SENTAB) adlı İsveçli bir şirket tarafından ileri 

betonarme yapım tekniği ile yapılması dönemin İttilaat Gazetesi’nde büyük ses 



223 

getirmişti. Bu tarihlerde İkinci Dünya Savaşı’nın başlamasından tam iki yıl geçiyordu 

ve dönem gazeteleri Rıza Şah’ın büyük bir risk alarak Almanlara yakınlaşmasını haklı 

göstermek için rejimin kültür, ekonomi ve imar faaliyetlerindeki katettiği mesafeyi öne 

çıkarıyorlardı. İttilaat Gazetesi ilk sayfasında büyük manşetle  “Yeni Binanın Açılış 

Töreni” başlığıyla binanın mimari bilgilerinin yanı sıra inşaatında kullanılan ileri 

yapım tekniğinden bahseder:  

... Fakülte binasının inşaatı SENTAB şirketinin aracılığıyla gerçekleşmiştir. 

Binanın bütün katları ile temelinin inşaatında betonarme tekniği kullanılmıştır. 

Binanın ince işlerinde en kaliteli malzemenin kullanılmasına azami özen 

gösterilmiştir. Kapı ve pencelerinin yapımında en son teknikler takip edilmiş 

binanın ısıtması merkezi sistemle gerçekleşmiştir. Özellikle binanın iç 

dekorasyondaki eşyaların seçiminde binanın mimarisi ile uyumluluk ilkesine 

özen gösterilmiştir. (İİCMK, İttilaat Gazetesi, 4479. Sayı) 

 

Şekil 3.47 : Tahran Üniversitesi Hukuk Fakültesi binası görünüşü ve planı (Moshiri, 

1948). 



224 

 

Şekil 3.48 : Otak-ı Ticaret Dergisi farklı sayılarında demiryolu projesinin ilerlemesi 

hakkında bilgiler paylaşıyordu (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 132. Sayı). 

Hukuk Fakültesi’nde kullanılan ileri yapım tekniği ile mimari tasarımın oluşturduğu 

imaj, binanın inşasından yedi yıl geçtiğine rağmen Arşitekt Dergisi’nin örnek olarak 

sunduğu eserlerin arasında yer almasına ve İkinci Pehlevi rejiminin de mimari kültür 

ortamında “ilerici” unsur haline gelmesine neden olmuştu (Şekil 3.47) (Moshiri, 1948, 

s. 213-214)187.  

Nasıreddin Şah döneminden beri hayalperest demiryolları projeleri bir kaç kısa 

mesafeli örnekten öteye gidememişti. Konar-göçer zümreleri bertaraf etmek, 

güneydeki verimsiz topraklarda yaşayan insanların tarımsal gıda ihtiyaçlarını kuzey 

topraklarından temin etmek ve ülkenin Hazar denizi kıyılarındaki limanlarını 

güneydeki sıcak sulara bağlamak amacıyla demiryollarının büyük çaptaki inşaatı 1927 

yılında başlar (Avery, 1984a, s. 43-44). 

Pehlevi rejiminin modern görünümünü oluşturan en gözde imar girişimleri ülkenin 

dört bir yanını birbirine bağlayan demiryolları ile karayolları, bu yoların üzerinde inşa 

edilen tünel ile köprü gibi teknolojik yapılar ve şehirlerdeki tren garı binalarıydı. 

                                                 

187 Hukuk Fakültesi binasının mimari tasarımı ve yapım tekniği uygulamasının dönem mimari 

kültüründeki güzide yeri bu binanın aynısının 1958 yılında Edebiyat Fakültesi için yapılmasına neden 

olmuştu. Binanın mimari özellikleri için bkz., (Banimasoud, 2015, s. 281; Ghobadian, 2015, s. 178). 



225 

Dönem gazeteleri, dergileri, posta pulları ve posterlerindeki köprü, tünel ve lokomotif 

resimleri “ilerleme” görüngüsünün ikonik sembolleri haline gelmişti (Şekil 3.48).  

Ülke genelinde Alman, Danimarkalı ve İsveç şirketlerinin yoğun faaliyetiyle 

demiryolları ve karayolları projelerinin yoğun bir şekilde devam ettiğine dair haberler 

1934 yılından itibaren dönemin dergi ve gazetelerinde inşaat faaliyet raporları ve 

görselleri ile birlikte sıkça paylaşılıyordu. Bunun nedeni de bu yılda ülkenin dört bir 

yanında yürütülen demiryolu/karayolu projelerinde tam can alıcı nokta olan köprü ve 

tünel inşaatının sırasının gelmesiydi. Hızla gelişen yollardaki köprüleri inşa etmek için 

2 Ocak 1935 tarihinde dönemin Yol Bakanlığı tarafından bir İsveçli köprü 

mühendisinin istihdamı haberi Kuşiş Gazetesi’nde paylaşılmıştı (İİCMK, Kuşiş 

Gazetesi, 2606. Sayı). Bu faaliyetleri ayrıntılarıyla en çok paylaşan yayın ayda iki kere 

yayımlanan Otak-ı Ticaret (Ticaret Odası) adlı dergiydi. Dergi demiryollarının ülkenin 

gelişimi için sağlayacağı faydalar ile ilgili sürekli bilgiler paylaşıyordu: “... dünyadaki 

ticaretin terakkisi ve milletlerin yaşamında olan etkisinin büyük bölümü 

demiryollarının varlığından kaynaklanıyor... İran demiryolları sadece ticaret, 

ekonomi, imar ve toplumsal alanda yarattığı etkilerle değil ülkenin milli servetinin 

artışı yolundaki faaliyetleri de artırıyor...” (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 134. Sayı). 

Derginin bir başka sayısında hükümetin imar alanındaki diğer uygulamalarında olduğu 

gibi demiryolları projelerinin gerçekleşmesini de bir siyasal meşruiyet aracına 

dönüştürüyordu: “... Bu nimetin değerini İran’ın tehlikeli ve karanlık günlerini gören 

kırk yaşın üzerinde olan insanlar bilir!!! Onlar bir kaç fersahlık yolun mal ve can 

korkusuyla gidildiğini ... iyi biliyorlar...” (Şekil 3.49) (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 

189. Sayı).  

Kuzey ve güney demiryolları ağlarının Erak’taki Sefid Çeşme istasyonunda birbirine 

bağlanması Pehlevi rejiminin ülkede kurmaya çalıştığı egemenlik mücadelesinde en 

büyük zafer olarak sayılmaktaydı. Demiryolları projesindeki tünel ve köprülerin inşası 

Kuşiş Gazetesi yazarı tabiriyle “... padişahın güçlü iradesinin dağları ve kayaları 

delerek tecelli ettiği...” için rejimin doğa üzerinde egemenliğinin göstergesiydi 

(İİCMK, Kuşişk Gazetesi, 3780. Sayı). Bu büyük zafer 26 Ağustos 1938 tarihinde 

bütün devlet adamları ile yabancı ülke genelinde çalışan Alman ve diğer yabancı 

şirketlerin katılımıyla Sefid Çeşme İstasyonu’nda gerçekleşti. Bu törende veliaht 

Muhammed Rıza’nın Mısır prensesi Fevziye ile yeni evliliği dolayısıyla Sefid Çeşme 

İstasyonu’nun adı Fevziye İstasyonu olarak değiştirildi. Mısır padişahının istasyonun 



226 

adı dolayısıyla teşekkürü ve tebriği başta olmak üzere dünyanın dört bir yanından 

gelen mesajlarla ülke liderleri bu büyük zaferi kutluyorlardı (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 

3784. Sayı). Bu kutlayanlar arasında kemalist Türkiye’nin lideri Mustafa Kemal 

Atatürk’ün de tebirk metni söz konusuydu (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3783. Sayı)188. 

Dönemin Kuşiş ve İttilaat gazeteleri birer sayılarını bu büyük törene ayırmışlardı 

(Şekil 3.50).  

 

Şekil 3.49 : Rıza Şah demiryolu projesinin gelişmelerini sıkı bir şekilde takip 

ediyordu (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 133. Sayı). 

Kuşiş Gazetesi “Bugün Milletimizin En Büyük Hayallerinden Biri Yüce Mertebeli 

Kurtarıcımız Tarafından Gerçekleşmesi Bu Toprağın Evlatlarına Hayırlı Olsun” 

başlığıyla Rıza Şah ile veliahtın resimlerini projenin farklı bölümleriyle birlikte 

                                                 

188 Atatürk’ün Rıza Şah’a gönderdiği tebrik metninin Farsça’dan Türkçe’ye çevirisi şu şekildedir:  

“İran’ın Demiryolu Hattının Açılışı Münesibetiyle 

Dolmabahçe Sarayı’ndan 

İran’ın şehenşahı Rıza Şah Pehlevi Hazretleri 

İran’ın Demiryolu’nun açılışından yüksek bir mutlulukla haberdar oldum. Zat-ı âlinizin uğurlu ve güçlü 

iradesi sonucunda kardeş milletin refahı ve bahtiyarlığı bu büyük işle gerçekleşti. Bu mesele sadece 

benim taç giymiş kardeşimin (Rıza Şah) değil, canı gönülden zat-ı âlinizle alakadar olan benim için de 

büyük bir övünç kaynağıdır. Bu büyük eser iki Türk ve İran milletini birbirlerine kenetleyecek 

arzularının gerçekleşmesinde büyük bir adımdır ve kendi tebriklerimi bütün samimiyet ve içtenliğimle 

zat-ı âlinize taktim ederim 

K. Atatürk” (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3783. Sayı). 



227 

paylaşmıştı. Gazete ayrıca modern teknolojinin başarısı “milli şair” Firdevsi’nin 

şiirleriyle kutsanmıştı (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3780. Sayı).  

 

Şekil 3.50 : Sefid Çeşme stasyonunda demiryolları projesinin açılışı “bir egemenlik 

zaferi” olarak kutlanıyordu (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3780. Sayı). 

Teknoloji ve imar bir taraftan totaliter yönetimin girişimlerine meşruiyet sağlarken 

diğer taraftan da yeni inşa edilmekte olan “İran milleti” kavramının da somut 

kavramıydı. Birleşik Krallık’ın petrol çıkarmalarından elde edilen kazancın bir 

bölümüyle ülkenin yeraltı kaynaklarına egemen olmaya çalışmayı meşrulaştırmak 

adına Rıza Şah çalışma yıllarını (1927-1938) sergileyen bir zafer takının altında bu 

meseleyi “milletin başarısı ve zaferi” olarak dillendiriyordu: “Ben İran milletinden 

ülkeki reformlara her zaman hazır olduğu için çok memnuniyet duyuyorum... Bu 

girişim İran’ın terakkisi ve bahtiyarlığına neden olacaktır... İran milleti o kadar asil ve 

şereflidir ki ülkelerinin gelişimi ve kalkınması için her türlü fedakarlık ve özveriyi 

yapmaktan çekinmezler...” (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3781. Sayı).    

Bu yollar rejimin arkaik milliyetçi ideolojisinin ayrıca kitlenin bilincinde ülkenin yeni 

değerler sisteminde kurgulanan toprak, vatan ve formal kültür normlarının 

yaygınlaştırılmasında da önemli rolü üstlenmişti. Ancak dönemin medya kuruluşları 

bu projeleri sağladıkları artı ve eksi yanlarını açıklamak üzerinden değil, rejimin 

“çağdaş medeniyetlere katılmak” iddiası yolunda propaganda unsuru olarak 

araçsallaştırıyorlardı. Her ne kadar bu uygulamalar ülkenin modernizasyonu yolunda 

kayda değer adımlar olsalar da “çağdaşlığın görüntünün uydurulması ile 

gerçekleşeceğini düşünen” rejimin teknokrat, milliyetçi ve “birey karşıtı” zihniyeti, 

halkın tebaalıktan yurttaşlığa geçmesini engelliyordu. Bu nedenle bu modern araçlar 

aslında rejimin anakronik, totaliter ve tektipleştirici hedefleri yolundaki katedeceği 

mesafeyi kısaltıyordu.  



228 

Demiryolları gibi ülke genelinde bu işleve hizmet eden yeni gar binaları da ilerici 

imgeyi taşımaktaydı. Gar binalarının büyük çoğunluğu köprüler ve tüneller gibi 

yeniliği temsil etmeleri ve modernist bir estetiğe sahip olmaları bakımından ülkenin 

önceki dönemiyle ilgili yaratılan algıya karşın ilerici imge sağlıyordu. Örneğin 

Mazenderan Eyaleti ve Türkmen Limanı’nda inşa edilen tren garları sade, dikey ve 

yatay formlarla sergilenen simetrik, süsten arındırılmış cepheler ve düz çatılardan 

oluşuyorlardı189 (Şekil 3.51).  

 

Şekil 3.51 : Mazenderan Eyleti ve Türkmen Limanı’ndaki tren garları (İİCMK, 

Otak-ı Ticaret Dergisi, 112. ve 113. Sayı). 

Barajlar, sanayi yapıları, silolar ve elektrik santrallerinin inşası da dönemin 

yayımlarında ilerici estetiğin bir diğer boyutunu oluşturuyorlardı. Özellikle şeker, 

çimento, tütün vb. fabrikaların yapıları dönemin ikinci sanayi devrimi üretim tarzı 

endeksli mimarisini yansıtmaktadır (Şekil 3.52).  

 

Şekil 3.52 : Rıza Şah ve veliaht Muhammed Rıza Huzistan Eyaleti’ndeki bir baraj 

projesinin inşaatını denetlerken (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 113. Sayı). 

                                                 

189 Türkmen Limanı’nın adı Pehlevi rejiminin Türkçe yer adlarını Farsçalaştırma politikası 

doğrultusunda Şah Limanı olarak değiştirilmişti. Ancak 1978 İslam Devrimi sonrası bir önceki rejimin 

izlerini silme politikası sonucunda sonradan değiştirilerek Şah ve Pehlevi ailesinin adını taşıyan yer 

adlarının bazısı iade edilirken diğerlerine yeni rejiminin ideolojik kodlarını taşıyan adlar verildi. Yine 

de bu özelliği taşımayan Farsçalaştırılmış bir çok yerin özgün adları günümüze kadar iade edilmemiş 

durumdadır. 



229 

XX. yüzyılın başlarında Amerika Birleşik Devletri’nde Albert ve Julius Kahn’ın Ford 

Şirketi için tasarladığı Highland Park fabrika binası endüstriyel mimaride  işlevsellik 

ve esnek plan anlayışının oluşmasında XIX. yüzyıl fabrika mimarisi çizgisinden 

önemli ölçüde ayrılmıştı. Aynı tarihlerde Werkbund Okulu’nun öncüleri olan Peter 

Behrens ve Walter Gropius’un sırasıyla AEG türbin fabrikası (1909) ile Fagus 

ayakkabı fabrikası (1911) binaları Avrupa mimari kültürünün önemli ölçüde Beaux-

Arts çizgisinden uzaklaşması ve işlevselci anlayışa sahip olması yönünde etkili oldular 

(Aitchison, 2016, s. 3). 1930’lu yıllara gelindiğinde Bauhaus ve Le Corbusier’in 

etkisinde bu yapılar Avrupa’da estetik nesneler olarak övülüyordu (Bozdoğan, 2002, 

s. 139). Bu mimarinin ağırlıklı olarak Alman mühendisleriyle 1930’lı yıllarda İran’a 

girmesi aynı demiryolları ile köprü inşaatında olduğu gibi dönemin imar alanındaki 

otoriter modernizasyonunun bir diğer boyutuydu (Şekil 3.53).  

 

Şekil 3.53 : Alman mühendisler tarafından inşa edilen fabrika binaları. Yukarıda: 

Tahran Elektrik Santrali, Aşağı Solda: Veramin Şeker Fabrikası, Aşağı Sağda: 

Koşaçay (Miyandoab) Şeker Fabrikası (İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 102., 146. ve 

152. Sayı). 

Pehlevi yönetiminin Nazi Almanya’ya yakınlaşması imar alanında ciddi çıktılara 

neden oldu. Bu çıktılar kentsel ölçekte Nazist mimari kültürünün simetrik, yüksek 

girişli, enine gelişen ve keskin formları olan özelliklerini taşıyan hükümet, banka ve 



230 

eğitim işlevli kamusal yapılardan oluşuyordu. Ancak imar alanındaki ilerici imgenin 

temsilcileri ulaşım ağları ile sanayi yapıları yine Nazist Almanyası’nda olduğu gibi 

modernist mimarinin kanonik ve işlevselci imgesini taşıyorlardı.  

“... İran milletinin üstüne çekilen karanlık perde aniden yırtılmış ve İranlı kendisi ile 

ülkesinin yaşamının bağlı olduğu bir çok yeni sorunla karşı karşıya kalmıştır...” 

(Hovanessian, 1946, s. 4).  

XIX. yüzyılın sonlarında ve XX. yüzyılın başlarında önce Daniel Burnham ile Louis 

Sullivan gibi mühendis ve mimarlar öncülüğünde oluşan Chicago Okulu’nda çelik, 

cam ve betonun kullanımıyla elde edilen yeni işlevselci mimarinin ürün vermeye 

başlamasından 1930’lı yıllara geldiğinde neredeyse çeyrek asır geçiyordu. Avrupa’da 

ise önce Art Nouveau gibi geçiş dönemlerinin yaşanmasının ardından Werkbund, De 

Stijl ve iki dünya savaşı arasında güçlenen Bauhaus Okulu’nun işlevselci 

yaklaşımlarıyla ortaya çıkan Modern Hareket akımları da 1930’lı yıllara gelindiğinde 

çok sayıda ürün vermişti. Özellikle MOMA’nın 1932 yılında Henry Russell Hitchcock 

ve Philip Johnson öncülüğünde yaygınlaştırmaya başlattığı “Uluslararası Üslup” 

Avrupa’da da CIAM kongrelerinin bildirileriyle resmileşen bir nevi kanonik ilkelerle 

dünyaya yayılmaya başlanmıştı (Giedion, 2016, s. 310-524).  Bu ilkeler süs ve 

dekorasyondan tamamen arındırılmış hafif, düz yüzeyler, doğrusal formlar, açık planlı 

iç mekanlar ve konsol unsurunun kullanılmasıyla ortaya çıkan hafif bir kitle 

görünümünden oluşuyordu. 

Ancak Pehlevi yönetimindeki 1930’lı yılların İran’ına gelindiğinde bu anlayış rejimin 

mimari uygulamalarının tam dışında kalıyordu. Ahamenid-Sasani canlandırmacı 

üslubu, Kaçar döneminden gelen dışa dönük oryantal görünümlü mimari ile Nazist 

mimari etkilerinde ortaya çıkan süslü, durgun, simetrik ve ideolojik simgeler 

barındıran kamusal yapılar rejimin totaliter mimari kültürünü yansıtmaktaydı. İki 

dünya savaşı arasında Almanya’da Nazistlerin de iktidara gelmesi ve Modern Hareket 

manifestolarının Bauhaus gibi okulların kapatılmasıyla Avrupa sınırlarından ABD’ye 

göç etmesi Avrupa’daki modernist mimarların da göçüne neden olmuştu. Rıza Şah 

yönetiminin de Nazi rejimine yakınlaşması dolayısıyla Modern Hareket daha İran 

sınırlarına girmeden dışlanacaktı. Nitekim bir önceki bölümde vurgulandığı gibi 

3.3.5 Uluslararası Üslup: ilerilik temsili olarak mimari üslup 



231 

CIAM’ın kurucularından ve Modern Hareket temsilcilerinden olan Gabriel 

Guevrekian’nın kamusal tasarımlarının neredeyse hepsine müdahale ediliyordu.  

Ghobadian (2015, s. 200) ve Seyhoun (1966) gibi bazı mimarlık tarihçileri “modern 

malzeme ve özellikle betonarmenin İran’a geç geldiği” gerekçesini öne sürerek bu 

meseleyi açıklamaya çalışsalar da bu savın doğru olmadığını söylemek mümkündür. 

İran’da ilk ciddi çelik fabrikasının temelleri  14 Ekim 1937 tarihinde atılsa da 1928 

yılından itibaren çelik büyük miktarda ülkeye ithal ediliyordu190. Ayrıca ülkenin ilk 

çimento fabrikasının Aralık  1933’te ve ikincisinin ise Nisan 1937’de kurulması ve 

ciddi bir şekilde üretim yapması da betondan inşa edilecek binaların önündeki engeli 

kaldırıyordu. Dolayısıyla Modern Hareket’in Batıdaki düşünsel zemininin oluşması ve 

yaygınlaşmasından yıllar sonra İran’da geniş çapta ürün vermemesini modern 

malzemelerin geç gelmesine bağlamak doğru değildir.  

Birinci Pehlevi döneminde Modern Hareket’in kanonik özellikleriyle inşa edilen bir 

kaç kamusal ve konut binası dışında yaygınlaşamamasının nedeni gözlemlendiği 

kadarıyla birden fazla etkenden oluşuyordu. Bu meselenin üzerinde şimdiye kadar 

yeterince durulmaması dönemin mimari kültürünün anlaşılmasında zorluk 

yaşatmaktadır.  

Pehlevi hükümetinin başat kültür politikacıları olan Fars milliyetçileri ülkeye yeni bir 

ulusal kimlik kazandırma arayışında oldukları için Batıda gelişen argümanların dışında 

kalmışlardı. Fars milliyetçileri ulusal kimliği yukarıdan aşağıya doğru inşa etmek için 

en kaba yöntemleri yürütmek istediklerine göre her alanda olduğu gibi mimari alanda 

da Batıda gelişen ve özgül yerel/bölgesel unsurları reddeden Modern Hareket’in 

küresel argümanlarını kendi ideolojileri karşısında bir engel olarak görüyorlardı.   

Andre Godard, Maxime Siroux ve Nikolai Markov gibi Batılı şarkiyatçı veya 

mimarların İran tarihi ve mimarisine oryantal yaklaşımının yanı sıra Kerim Tahirzade 

ile Muhsin Furuği gibi yerel milliyetçi mimarların Ecole Des Beaux Arts çizgisinde 

oluşturdukları mimari kültür, canlandırmacı üslubun yaygınlaşmasına yol açmıştı. 

                                                 

190 Çelik fabrikasını kurmak amacıyla Almanya’dan getirilen fabrika teçhizatının kullanılması İkinci 

Dünya Savaşı’ının başlamasıyla sekteye uğradığından Birinci Pehlevi hükümetinin bu girişimi başarısız 

olur. Otak-ı Ticaret Dergisi’nin Kasım 1937 tarihli sayısında Rıza Şah’ın katılımıyla çelik fabrikasının 

temel atma töreninin bilgileri paylaşılmıştır. Birinci Pehlevi hükümeti boyunca inşaat ve demiryolları 

projelerinde kullanılan çelik malzemesinin bütünü ithal edilmekteydi. Aynı sayıda 1928-1936 yılları 

arasıdna Pehlevi hükümeti tarafından ülkeye ithal edilen yıllara göre çelik tonajları da yer almaktadır 

(İİCMK, Otak-ı Ticaret Dergisi, 166 ve 167. Sayı).  



232 

Üstelik biçimci anlayışı olan hükümetin canlandırmacı üsluba müşteri olması dönemin 

baskın mimari kültürünün oluşumundaki bir diğer etkendi. Bu nedenle oluşmuş olan 

bu söylemsel ve eylemsel çemberde Modern Hareket’in argümanları bile söz konusu 

olamıyordu.  

İran’ın ilk modern eğitim programıyla mimarlık bölümü 1938 yılında önce Medrese-i 

Âlî-i Mimari (Mimarlık Yüksek Okulu) adıyla öğrenci almaya başlar (Khajavi, 1946a, 

s. 31; Bemanian, 2006, s. 5). Daha sonra bazı değişiklikler göstererek 1941 yılında 

Tahran Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi bünyesinde daha kendine ait bir binası 

yok iken Fen Fakültesi binasının alt katına taşınır (Zargarinejad, 2007, s. 6; Khajavi, 

1946b, s. 111). Andre Godard’ın dekanlığıyla mimarlık bölümünde Ecole Des Beaux 

Arts’ın eğitim programına paralel bir ders müfredatı yine aynı ekolden gelen Muhsin 

Furuği ve Fransız mimarlar olan Maxime Siroux ile Ruland Dubrulle gibi 

öğretmenlerin öncülüğünde öğretiliyordu191. Mimarlık bölümü Birinci Pehlevi dönemi 

bir mezun bile vermese de bölümdeki baskın olan mimari anlayış aslında bir nevi 

ülkedeki egemen olan mimari kültürün bir başka boyutuydu.  

Ancak bütün bu karşıt etkenlere rağmen 1930’lı yılların sonuna doğru bazı kamusal 

binalar ile özel konutlarda modernist mimarinin imgelerini görmek mümkündür. Bu 

tarz mimarinin oluşmasında Birinci Dünya Savaşı sonrası CIAM kongrelerinin 

sonucunda dönemin artan konut ihtiyaçlarına göre ucuz maliyetli ve süsten 

arındırılmış binaların yapılması gerektiği önemli bir etkendi. Ancak böyle bir 

argümanın söz konsu bile olmadığı İran’da bu tarz mimari Batıdan ithal edilen 

canlandırmacı üslup gibi Batıdaki misillerine benzer bir ihtiyaçtan değil, “yeni bir 

mimari üslup” olarak belirmeye başlanmıştı. Nitekim kübik mimarinin aşırıcı 

savunucularından olan Vartan Hovanessian, Rıza Şah döneminde uygun bir tartışma 

ortamı olmadığından dolayı bir kaç yıl sonra Arşitek Dergisi’nde canlandırmacı 

üslubun reddine dair sert sözler söylemişti:  

... Bizim genç arşitektlerimiz eğitimlerini Avrupa’da bitirip vatana döndükten 

sonra [...] iki düşünce tarzıyla karşı karşıya kaldılar: Acaba geçmişi taklit edip 

eski değerli eserleri yeniden canlandırmak mı yoksa geleceğe bakarak 

                                                 

191 Ecole Des Beaux Arts’ın eğitim müfredatı Birinci Dünya Savaşı sonrası Bauhaus ekolüne doğru 

eksen değiştirmişti. Furuği-Dubrulle ikilisi tam o sıralarda Beaux Arts’dan mezun olmuşllardı. Furuği-

Dubrulle ikilisinin Godard ile Siroux’dan farklı bir mimari anlayışa sahip olmalarının arkasında 

zikredilen nedenin bulunduğunu söylemek mümkündür. 



233 

mimarlığı yeni yaşam tarzına uygun hale getirmek mi gerekir? Birinci düşünce 

tarzı Pehlevi döneminin başlarında milli taassup etkisi altında gelişti ve 

Tahran’da Milli Bank, Şehrbani ve Posta Telgraf gibi çok sayıda binanın 

mimari üslubunu oluşturdu. Şunu itiraf etmeliyiz ki bu tecrübeden iyi sonuçlar 

elde edilmedi. Yalnız geçmiş üslupları taklit etmek değil onları 

modernleştirmek bile yanlıştır. Akl-ı selim, haykırarak bu aslan ve boğa 

heykellerini kullanmakla Tahran’a anormal hayvanat bahçesi görüntüsü mü 

vermek istiyorsunuz diye sordu. (Hovanessian, 1946, ss. 5-6) 

Hovanessain canlandırmacı üsluba karşı olduğu tavrını daha sonraki yıllarda dile 

getirse de kendisinin Birinci Pehlevi döneminin son yıllarına doğru yapmış olduğu 

tasarımları bir nevi modernist mimari tutumunu göstermektedir. Avrupa’daki 

mimarlık eğitimi boyunca diğer Ermeni modernist mimar olan Gabriel Geuvrekian ile 

tanışması ve Le Corbusier gibi Uluslararası Üslup’un devlerinin işlerini yakından takip 

etmesi kendisini tam bir erken modernist mimari kültürünün tipik mimarı haline 

getirmişti (Grigor, 2017, s. 42). Bu mimari tutumu 1940’lı  yıllarda Keykubad 

Zaferbahtiyar ve Ali Sadık gibi Avrupa’da eğitim alıp ülkelerine dönen diğer İranlı 

mimarlarda da görmek mümkündür.  

 

Şekil 3.54 : Kızlar Sanat Okulu binası İran’da Uluslararası Üslup’ta uygulanan ilk 

kamusal ve eğitimsel binaydı (URL-9). 



234 

Tahran’da 1938 yılında inşa edilen Kızlar Sanat Okulu (Hüneristân-ı Duhteran) 

İran’da Uluslararası Üslup’ta uygulanan ilk kamusal ve eğitimsel binadır (Şekil 3.54). 

Bina öksüz kız çocuklarının bakımını ve eğitimini üstlenmesi açısından ülkede bir ilke 

imza atıyordu (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3804. Sayı). Cephede kullanılan bant penceler, 

kornişler, güneş kırıcılar ve diğer çıkıntılardan meydana gelen yatay çizgilerin baskın 

olması sadece merkezdeki bina çekirdeğinde dikey olarak kesilmiştir. Ülke 

yurttaşlarının yarısını oluşturan kadınları küçük yaşlardan ülkenin işgücüne 

kazandırmak amacıyla inşa edilen bir modern imgeyi taşıması hükümetin ilerici 

imgesini güçlendiriyordu. Keşf-i Hicap Kanunu’nun yürürlüğe konmasıyla ülke 

genelinde ulemanın önderliğinde Gevherşad Vakası başta olmak üzere bir çok 

ayaklanma bu kanunu protesto etmekteydi192. Tam bu esnada Pehlevi hükümetinin  

“kadınları başı açık bir şekilde eğiten modern bina” ile görüntü vermesi bu protestolara 

bir rest çekmeydi (Şekil 3.55).  

 

Şekil 3.55 : Kız Sanat Okulu açılışındaki başı açık ve modern kıyafetli kadınların 

Rıza Şah ile birlikte görüntüleri ulemay karışı büyük bir meydan okumaydı (İİCMK, 

Kuşiş Gazetesi, 3808. ve 3809. Sayı). 

Binanın açılışını beş gün boyunca ilk sayfa manşetlerinden düşürmeyen gazeteler 

binanın resimlerini açılış törenindeki başı açık kız çocukları ve kadınlarla birlikte 

paylaşıyordu. Hükümet “ideal kadın tipi”ni inşa etmek yolunda ülkenin geleneksel 

                                                 

192 Keşf-i Hicap Kanunu’na karşı ayaklanmalar için bkz., (Avery & Others, 1968; Salah, 2005). 



235 

ailelerinin çocuklarından değil, öksüz kız çocuklarından öğrenci edinmeyi tercih 

ediyordu:  

 ...bu okul […] bugüne kadar (24 Eylül 1938) seksen öğrenci almıştır […] bu 

kızlar yönetmelik kurallarına göre ev bakımı, aşçılık, tatlı pişirimi, ilk 

yardımlar, terzilik, el işleri, şapka dikimi, hemşirecilik, hijyenik hasta bakımı,  

çocuk bakımı vb. gibi yaşamın elzem ihtiyaç unsurlarını uzman kadro eşliğinde 

üç yılda öğreneceklerdir. (İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3804. Sayı) 

Gazete bir diğer sayısındaki uzun yazıda “...Kızlar Sanat Okulu’un yeni mimari ile 

milli zevkin karışımından oluşan  eşsiz ve âlâ bir binaya...” sahip olduğunu kaydetmişti 

(İİCMK, Kuşiş Gazetesi, 3805. Sayı). Hovannesian binanın tasarımında modern 

ilkelere başvurduğunu coşkulu cümlelerle savunur. Hovannesian’a göre mimar geçmiş 

ile geleceğin bağını kırarak önüne bakmalıdır: “Toplumsal yaşamın değişimi, 

makinenin sanata dahil olması, ülkenin sanayileşmesi, kıyafetlerle anânenin değişimi, 

düşüncenin özgürleşmesi ve çimento gibi yeni malzemelerin icadı artık yeni mimarlara 

yardımcı olmaktadır...” (Hovanessian, 1946, s. 8). Le Corbusier’nin “ev yaşama 

makinesidir” sloganını benimseyen Hovanessian Batıda bu tarz mimariye oluşmuş 

olan gereksinimden bağımsız olarak ülkenin modernist mimari imgeye sahip olmasını 

hararetle savunmaya başlamıştı. Binanın 1935 yılı yani Rıza Şah’ın Türkiye’ye 

ziyareti sonrası inşa edilmeye başlanması ve orada inşa edilen kız enstitülerine 

benzemesi aslında Kemalist Türkiye’sinin mimari kültürünün etkisinde olduğunu 

göstermektedir. Gabriel Guevrekian’ın Sanayi Bakanlığı binası için yaptığı tasarım Le 

Corbusier’nin beş ilkesini bariz bir şekilde taşısa da bu tasarım dönemin kültür 

politikacıları tarafından onaylanmamıştı (Şekil 3.56) (Mokhtari Taleghani, 2017, s. 

116). Dolayısıyla Birinci Pehlevi dönemi kamusal çapta modernist mimari imgeyi 

taşıyan en cesaretli binanın Kızlar Sanat Okulu binası olduğunu söylemek 

mümkündür.  

Modernist mimari imgeyi taşıyan binaların oluşumu en çok şahsi konut, apartman, 

otel, spor ve eğlence işlevi olan projelerde gerçekleşmiştir. Yine Hovanessian’ın Diana 

Sineması ile Derbent Oteli gibi projeleri Birinci Pehlevi döneminde uygulanan en 

kübik tasarımlardı (Şekil 3.57). Keykubad Zaferbahtiyar’ın 1940 yılında Larincan 

Kaplıca Oteli için yaptığı tasarımın inşaatı teknink nedenlerden dolayı duraksar ve 

daha sonra Eylül 1941 olaylarının patlak vermesiyle ülkedeki bir çok imar 



236 

faaliyetlerinde olduğu gibi binanın yapımı yarım kalır (Moshiri, 1946a, s. 17)193.  

Binanın yanlara doğru açılması, yata şerit oluşturan pencereleri, dairesel kitlenin dışa 

taşması ve düz çatının ince, konsollu uzantısı modernist estetiğinin bariz özelliklerini 

taşımaktaydı.  

 

Şekil 3.56 : Gabriel Guevrekian’ın Sanayi Bakanlığı için tasarladığı bina dönemin 

kültür politikacıları tarafından onaylanmamıştı (Hekmat, 2001). 

 

 

Şekil 3.57 : Solda: Diana Sineması, Sağda: Derbend Oteli (Moshiri, 1946b). 

                                                 

193 Eylül 1941 olayları çağdaş İran tarihi literatüründe İkinci Dünya Savaşı sırasında Birleşik Krallık ve 

Sovyetler Birliği’nin, Almanlar’ın ilerlemesine karışı İran’ı işgal etmeleri ve Rıza Şah’ı sürgüne 

göndermelerine atfedilen tanımlamadır.  



237 

 

Şekil 3.58 : Keykübad Zaferbahtiyar tarafından tasarlanan Larican Kaplıcası 

(Moshiri, 1946c). 

Vartan Hovanessian ile Gabriel Guevrekian’ın konut ve apartman tasarımlarında da 

düz çatılar, dairesel pecereler, geniş teraslar, konsollar ve yuvarlak köşeler gibi 

kanonik modern formlar kullanılmıştı.  

Birinci Pehlevi döneminde modernist tasarımların konut projeleriyle bir kaç kamusal 

binadan öteye gidememesi ve Guevrekian ile Hovanessian gibi modernist mimarların 

bazı kamusal tasarımlarının uygulanmaması tekniksel nedenlerin yanı sıra dönemin 

totaliter hükümetinin ideolojik tercihlerinden kaynaklanmaktaydı. Bu gerçeğin bir çok 

mimarlık tarihçisi tarafından “malzeme ve yapım tekniği yetersizliği”ne indirgenmesi 

yeterli mantıksal kanaati oluşturmamaktadır. Nitekim ülkede Alman ve diğer Avrupalı 

mühendisler tarafından inşa edilen devasa fabrika, eğitim yapıları, köprüler ve 

hükümet binalarında kullanılan yapım tekniği modernist binalardakine göre geri 

sayılacak tarafı yoktu. Kaldı ki her iki tarzda olan binalarında betonarme gibi yeni 

malzemelerin kullanıldığına göre dönem İran’ının işçisinin kabiliyetlerini tekniksel 

açıdan aynı derecede zorluyordu. Nitekim Ekim 1941 olaylarından sonra ülkede yıllar 

boyunca çıkan kaos ortamında modernist binaların sayısının daha da artacağı söz 

konusu olacaktı.  

 

 

 

 

 

 

 



238 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



239 

XVI. yüzyıldan itibaren Batı Avrupa'da kapitalizmin ortaya çıkması ve bunun 

devamında Deniz ticaretinin güçlenmesi Yeni Çağ ile birlikte yeni şartların ortaya 

çıkmasına neden oldu. Bu doğrultuda sömürgeci ülkeler yeni coğrafi keşiflerinin yanı 

sıra yeni şartlara ayak uyduramayan coğrafyaları kolonileştirmeye başladılar. Hint 

Okyanusu üzerinden sömürgeci ülkelerin en çok rekabet alanına dönüştü Güneybatı 

Asya toprakları, Yeni Çağ'da çok ciddi yapısal değişimlerin oluşmasına neden oldu. 

Bu gelişmeler Batılı sömürgeci güçlerle kültürel, ekonomik, siyasal ve askeri 

temaslara giren günümüz İran coğrafyasındaki Safevi ve Avşar devletlerini yeni 

şartlara uygun stratejiler geliştirmeye sürükledi.  

XVIII. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Batı Avrupa'da gerçekleşen Sanayi Devrimi 

seri üretim tarzını ortaya koymasıyla birlikte bambaşka bir ekonomik düzeni 

beraberinde getirdi. Fransa İhtilali ve Sanayi Devrimi sonucunda yeni üretim tarzı, 

kapitalist dünya ekonomisinde Batı Avrupa devletleri ile Doğu Dünyası arasındaki 

ekonomik, kültürel, siyasal ve askeri dengeyi değiştirdi.  

Bu esnada uzun bir zamanın ardından İran coğrafyasında bir merkezi devlet kurmayı 

başaran Kaçar Hanedanlığı, kuruluşunun ilk yıllarından itibaren Batı ile kendileri 

arasında oluşan boşluğu küçültmek için çözümü Batıdaki gelişmeleri takip etmekte 

gördü. Ancak Batı Avrupa'da Yeni Çağ’dan itibaren diyalektik zeminde gelişen 

kültürel, felsefi, ekonomik, bilimsel ve teknolojik gelişmelerden yoksun olan İran 

coğrafyasında modernizasyon girişimlerinden başka bir yol izlemek mümkün 

olamıyordu. Son yüzyıllarda Batı Avrupa’daki modernitenin süreçlerinden bambaşka 

olaylar gelişen İran’da, modernitenin biçimsel tezahürü olan modernizasyonun ithal 

edilmesinin dışında da ikinci bir seçenek yoktu. Dolayısıyla modernizasyon 

araçlarının ithalinden başka bir yolun olmayışı gelecekteki gelişmelerin ana yöntemini 

oluşturacaktı. Bu noktada modernizasyon ithalinin mümkün olabilmesi için aynı 

zamanda modernizasyona uygun zemin oluşturabilecek birtakım kültürel, siyasal, 

hukuki ve teknolojik müesseselerin ithalinin gerçekleşmesi gereklilik taşımaktaydı. Bu 

4. DEĞERLENDİRME 



240 

amaç doğrultusunda Abbas Mirza'nın girişimleri Bu bakımdan büyük önem arz 

etmektedir. 

İlk başta askeri reformlar ve bunu takiben modern eğitim almak amacıyla Batı 

Avrupa'ya gönderilen öğrencilerin Batı izlenimleri, Nasıreddin Şah dönemindeki 

gerçekleşecek olan modernizasyon girişimleri için bir ön zemin hazırlıyordu.  

Abbas Mirza döneminde Batıya seyahat eden öğrenciler ve gezginlerin 

seyahatnamelerindeki bilgiler, onların Batı Avrupa hakkındaki izlenimlerini 

sergilemektedir. Bu izlenimlerde genellikle Batıdaki fikri ve felsefi gelişmelere göz 

ardı edilerek kültürel, teknolojik, kentsel ve mimari hususlar gibi görünüşsel konulara 

yer verilir. Bu biçimsel anlayışın oluşturmuş olduğu “Batı imgesi” daha sonraki 

dönemleri etkileyecekti. Nitekim Abbas Mirza’dan sonra gelen Muhammed Şah’n 

kıyafetlerinde bu izlenimin izlerini görmek mümkündür. Ancak ülkedeki ilk geniş 

kapsamlı modernizasyon girişimleri Nasıreddin Şah’ın dönemini bekleyecekti.  

Nasıreddin Şah döneminden itibaren birçok alanda ciddi modernizasyon girişimlerinin 

başlanmasıyla mimari/kentsel alanda da büyük değişim, yenilik ve düzenlemeler söz 

konusu olmuştur. Öte yandan kökleri XVII. yüzyıla dayansa da İran ölçeğinde XIX. 

yüzyılın başlarından itibaren Sir John Malcolm gibi aryanist şarkiyatçıların 

başlattıkları “Antik İran vurgusu” Nasıreddin Şah dönemine gelindiğinde arkeolojik 

ve mimari alanda da ciddi ürünler vermeye başlamıştı. Üstelik yine XIX. yüzyılın 

başlarından itibaren Zerdüşt ve Ermeni zümrelerin Ticaret ekonomisine girmesi ve 

ciddi kapital oluşturmaları, onlara Batıdaki anlamıyla ülkede “burjuva” statüsünü 

kazandırmıştı. Dolayısıyla Nasıreddin Şah döneminde modernizasyon ve kültür inşası 

formasyonu merkezi devlet, Aryanist şarkiyatçılar ve gayri müslim zümrelerin 

diyalektiğinden oluşuyordu.  

Dieulafoy, Rawlinson, Flandin ve Chipiez gibi şarkiyatçıların mimari kalıntılar 

üzerinden oluşturdukları söylem Nasıreddin Şah dönemindeki düşünürlerin bilincinin 

inşasında ciddi etkiler bırakmıştır. Bu şarkıyatçıların oluşturdukları Aryanist anlayış 

Maneckji Limji Hataria gibi Zerdüşt sermayedarların himayesi ile birlikte yerel Fars 

milliyetçi zümrelerinin söylemeni oluşturur. Mirza Fet’ali Ahundzade, Celaleddin 

Mirza, Rıza Kulu Han Hidayet ve Mirza Ağahan Kirmani gibi yerel Fars milliyetçileri 

İran’daki ana akım milliyetçiliği oluştururlar.  



241 

Mimari ürünleri üzerinden arkaik Fars milliyetçiliğin başlanması yine Maneckji 

himayesinde Fırsatüddevle-i Şirazi öncülüğü ile gerçekleşecekti. Fırsatüddevle’nin 

Asar-ı Ecem adlı eseri yerel Fars milliyetçiliğinin mimari ürünleri araçsallaştırması 

bakımından bir ilktir. Bu eser Nasıreddin Şah dönemi sonrası özellikle Meşrutiyet 

Devri’nden sonra ortaya çıkan arkaik milliyetçiliğin öncüsü olacaktı. 

Nasıreddin Şah tarafından gerçekleştirilen modernizasyon ve kültürel girişimleri de 

yine bu dönemin kültür inşasındaki diğer önemli unsur olacaktı. Bu bağlamda Şah’ın 

Batı seyahatleri büyük önem arzetmektedir Bu nedenle Nasıreddin Şah tarafından 

gerçekleştirilen modernizasyon ve kültür inşasını Batı seyahatleri öncesi ve sonrası 

olmak üzere iki dönemde değerlendirmek mümkündür. Şah’ın Batı seyahati öncesi 

gerçekleştirdiği ciddi modernizasyon girişimleri Batı seyahati sonrası dönemde de 

yeni boyutlar kazanarak devam eder. Bu bağlamda Nasıreddin Şah’ın Batı seyahati 

öncesi dönemde gerçekleştirdiği girişimlerin oluşmasında önceki dönemlerde Batıya 

seyahat eden gezginlerin geriye bıraktıkları izlenimin büyük rolü vardır. 

Ülkenin başkenti Tahran'da Batı Avrupa imgesine benzer dışa dönük caddelerin 

oluşması, şehrin çehresine modern işlevli binaların kazandırılması ve 1867 yılında 

Tahran gelişim projesi bu girişimlerin önemli bölümünü oluşturur. Geleneksel Kaçar 

mimari üslubunun Şemsül-İmare ve Devlet Tekyesi binaları gibi yeni işlevler ile 

buluşması Batı Avrupa seyahati öncesi belirgin değişimleri barındırır. Bir hükümet 

binası olarak Şemsül-İmare’nin yüksekliğinin camilerden daha fazla olması ayrıca ilk 

olarak kadın ile erkeğin Devlet Tekyesi’ndeki gösterileri izlemek için bir araya 

gelmesi bu dönemde mimari ürünlerin kültür inşasıda üstlendiği ciddi devrimsel 

girişimler olarak değerlendirilebilir.  

Çağdaş İran Mimarlık tarihi literatüründe Nasıreddin Şah dönemindeki girişimlere sığ 

yaklaşıldığından kendisinin Batı seyahatleri öncesi ve sonrasındaki uygulamalarının 

içerikleri hakkında ayırt edilebilir çizginin oluşmamasına neden olmuştur. Bu nedenle 

bu girişimlerin ayrımının yapılmaması o dönemin mahiyetinin niteliği hakkında 

yanlış, yetersiz ve öznel yorumların oluşmasına yol açmıştı. 

Nasıreddin Şah'ın Batıya yaptığı üç seyahatinin esnası ve sonrasında gerçekleştirdiği 

girişimler dönemin mimari kentsel kültürü üzerinde önemli değişimleri beraberinde 

getirir. Tahran'ın ızgara plana ulaşması, yeni toplumsal sınıflar, mahalleler, caddeler 

ve silüetin oluşması bu değişimlerin arasında yer almaktadır. Üstelik Batı Avrupa neo-



242 

klasik ve barok mimari etkileri gitgide resmiyet kazanır. Şah Batı Avrupa imgesini 

oluşturmak yolunda kentin merkezindeki Tophane Meydanı’nı artık geleneksel 

meydanlardaki çarşı ve cami gibi unsurlarla değil banka, korhane, postane ve benzeri 

modern işlevlerle örgütler. Caddeler artık içedönük ve geçit yolu olarak kullanılan 

karakterinden uzaklaşıp, dükkanlar ve modern işlevlerle sosyalleşme ve toplumsal 

örgütlenme mekanlarına dönüşür. Şah diğer taraftan modernizasyon girşimlerinin 

aleyhine oluşan ulema tepkisini susturmak için dini işlevlere yönelik ilgisini korumaya 

çalışır.  

Nasıreddin Şah’ın Batı seyahati sonrası bir diğer modern girişimi eski tarihi mimari 

kalıntılarının korunmasına yönelik uygulamaları olur. Tahran'da Gülistan Sarayı'nda 

modern anlamda bir müzenin açılması ayrıca tarihi kutsal mimari kalıntılarının 

onarımı bu girişimlerin arasında yer almaktadır. Şah kutsal şahsiyetlere ait mezarları 

onarmasıyla birlikte ülkenin geçmişindeki Türk imparatorluklarına ait sultanların 

mezar yapılarını onarır. Böylelikle kendi hükümeti için bir taraftan dini meşruiyet 

kazanırken diğer taraftan Türk kökenine de gönderme yaparak hanedanlığın soy 

meşruiyetini bu mimari yapıların onarımı üzerinden sağlamaya çalışır. 

Nasıreddin Şah’ın gerçekleştirmiş olduğu bütün bu girişimleri İran’ı çağdaş dünyaya 

katma isteğinden kaynaklanıyordu. Bu girişimlerle Şah hem ülkenin başkenti olan 

Tahran'a çağdaş görünüm kazandırıyor hem de kendi siyasal meşruiyeti için uygun 

zemin hazırlıyordu. Yani Şah bu uygulamalarla aynı Osmanlı İmparatorluğu'nda 

olduğu gibi dini, kültürel ve kökensel değerleri koruyarak modern dünyaya katılmayı 

hedeflemişti. 

Nasıreddin Şah dönemi sonrası modernizasyon girişimleri ülkede Aryanist havanın 

tavan yapmasıyla bambaşka bir biçime bürünecekti. Meşrutiyet Harekatı ile birlikte 

ülkede yükselen Fars milliyetçiliği daha önce devletin modernizasyon girişimleri ile 

birlikte hareket eden Kaçar ve İslami kimliğini bir kenara iterek “İranlılık” adı altında 

“Farsçılık ve Zerdüştçülük” unsurunu yerleştirecekti. Böylelikle Nasıreddin Şah’ın 

modernizasyon, kültür inşası ve imar faaliyetlerinin mahiyeti Meşrutiyet Harekatı 

sonrası bambaşka bir boyut kazanır. 

1917 Bolşevikler Devrimi ile birlikte ülke sınırlarından geri çekilen Rus güçleri 

meydanı bir asır önceden beri rekabette olduğu Birleşik Krallık’a bırakır. Meşrutiyet 

Harekatı ile birlikte siyasal iktidarı ele geçirmeyi başaran Fars milliyetçileri Birleşik 



243 

Krallık’ın doğrudan desteği ile 1921 yılında darbe yapar ve dört yılın ardından Rıza 

Han 1925 yılında Kaçar hükümetini resmen devirerek padişahlık tahtına çıkar. 

Birinci Pehlevi hükümetinin kurulması ile İran’da 1040’tan itibaren geleneksel Türk 

kökenli monarşi yönetim biçimine son verilir ve “İranlılık” adı altında arkaik Fars 

milliyetçiliği devletin resmi ideolojisi olarak yeni iktidarın yapısını oluşturmaya 

başlar. 

Birinci Pehlevi devletinin kurulmasının ardından Tahran dahil ülkenin birçok 

noktasında şehirlerin geleneksel dokusu vandalizme uğrayarak imha edilir. Bu 

imhaların belirli bölümünün ardında yol genişletme gibi gerekçeler bulunsa da büyük 

bölümü ulus-devletin geçmiş tarihine olan nefretinden kaynaklanıyordu. Bu nefret 

hem hükümetin resmi ideolojisi olarak hem de ulus-devletin fikri temelini oluşturan 

İranşehr ve Ayandeh gibi yayınların inşa etmeye çalıştığı unsurdu. 

Birinci Pehlevi devletinin kurulmasıyla kültür, toplum, iktidar, ekonomi ve imar 

alanındaki inşalar eskiyi yıkarak gerçekleşiyordu. Bu bağlamda iktidar alanının imar 

alanı üzerine uyguladığı radikal değişiklikler iktidarın belirlemiş olduğu bakanlıklar 

ve belediyeler gibi güç odaklarıyla ülke genelinde önemli imar faaiyetlerini yürüten 

Encümen-i Asar-ı Milli’nin girişimleriyle gerçekleşir. Fars milliyetçileri tarafından 

kurulan EAM’nin davetiyle Almanya, Fransa ve ABD’den gelen oryantalist arkeolog 

ve mimarlar vasıtasıyla arkeolojik ve mimari kalıntıları üzerinde XIX. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren yaygınlaşmaya başlayan Aryanist söylem artık hükümetin 

desteğiyle bambaşka bir boyut kazanır. Bu oryantlistlerin yürüttükleri konferanslar, 

arkeolojik kazılar ve dünya çapında dillendirmeye başlattıkları “Antik İran ihtişamı”  

Birinci Pehlevi döneminde yürütülen imar kültürünü doğrudan etkiler. Bu 

propagandalara eşlik eden yerel Farsçı zümreler ile hükümet Fars tarihini yeniden 

canlandırmak için ülkenin tarihsel inançsal/kültürel kodlarını manipüle ederek “yeni 

kutsal” değerleri inşa etmeye çalışıyorlardı. Bu doğrultuda EAM’nin gerçekleştirdiği 

Firdevsi Binyıl Kongresi dünyanın dört bir yanından çeşitli oryantalisti bir araya 

getirir. Bu kongrede Firdevsi’nin makamı kutsallaştırılarak neredeyse Farsçı 

ideolojinin peygamberi ve Şehname eseri ise bu peygmberin kitabı olarak 

sunuluyordu. Ülkenin geleneksel kültüründe dini şahsiyetler ile padişahlar için yapılan 

mezar yapılarnın kutsallığı manipüle edilerek Firdevsi’inin mezarında yeni bir boyut 

kazanır. Firdevsi’nin mezarına kutsallaştırılan “Fars milliyetçiliğinin kaabesi” niteliği 

yüklenmeye çalışılıyordu. Mezarın mimarisinde Ahamenid kralı Kiros’un mezarından 



244 

ilham alınarak Zerdüşt Tanrısı simgesi olan Faravahar simgesi ile Persepolis süs 

unsurları Firdevsi’nin şiirleriyle bir arada kullanılmıştı. 

Antik İran imgesinin canlandırılması 1930’lı yılların başlarından itibaren hızla ülkenin 

çeşitli şehirlerindeki hükümet, müze, banka, eğitim ve hastane gibi yapılarında hızla 

kullanılmaya başlanır. Binalarda kullanılan Faravahar simgesi ile Ahamenid-Sasani 

mimari süs unsurlarının kullanılması Tahran dahil ülkenin bir çok şehrinin imgesini 

hızla değiştirmekteydi. Rıza Şah bu binaların inşa sürecini yakından takip ederek 

inceliyordu. 

Rıza Şah’ın Aryanist ülküsü ayrıca ülkedeki Birleşik Krallık’ın etkisini azaltmak 

amacı 1933 yılından itibaren Nazi Almanya’ya yakınlaşmasına ve bu yolla bir çok 

Alman ve Nazi Almanyası’na yakın olan ülkelerin şirketleri ve mühendislerinin 

gelmesine neden olur. Bu şirketlerin demir yolları, kara yolları, barajlar ve çeşitli 

işlevlere tabi olan yapıların ihalesini yürütmeleri ülkedeki Nazist ve Faşist 

mimari/kentsel anlayışın belirmesine neden olur. Hükümet, eğitim, sanayi, hastane, 

banka vb. işlevlerdeki yapılar şehirlerin imgesini oluşturan bir başka unsur olurlar. 

Hükümetin yayın organlarında bu projelerin resimleriyle bilgileri paylaşılarak Rıza 

Şah yönetiminin “ilerici” olduğu üzerinden propaganda yapılıyordu. Ülkede Keşf-i 

Hicap Kanunu gibi zorunlu uygulamalarının ardından başı açık ve modern kıyfetlerle 

sergilenen kadın imgesi bu hayalperest projelerin resimleriyle birlikte paylaşılıyordu. 

Ayrıc yeni yapılan eğitim binalarının önünde kız öğrencilerine mahsus olarak 

düzenlenen mezuniyet törenleri hükümetin “ilerici” tutkusunu halkın bilincine 

aşılıyordu.  

Hükümetin totaliter ve milliyetçi tavrılarının mimari/kentsel uygulamalara müdahalesi 

o dönemlerde Avrupa’da Modern Hareket ile birlikte Bauhaus ve CIAM kongrelerinin 

etkileriyle gelişen Uluslararası Üslup’un gelişmesine engel oluşturur. Nitekim 

CIAM’ın kurucularından olan Gabriel Guevrekian’ın bu üsluba uygun bir anlayışla 

hükümet binalarına yaptığı tasarım ciddi müdhaleler sonucunda değiştirilir. Bu 

nedenle modern mimarinin ikonik imgelerini taşıyan kübik mimarinin etkilerini 

1930’lı yılların sonlarına doğru sadece şahsi konutlarda görmek mümkündür. 

Birinci Pehlevi hükümetinin yukarıdan aşağıya doğru uyguladığı otoriter 

modernizasyon paketleri 1941 yılında İkinci Dünya Savaşı’nın palazlanmasıyla son 

bulur. İngilizlerin Almanlara karşı Sovyetler Birliği’ni desteklemesi amacıyla 



245 

güneyden ülkeyi işgal etmesi Rıza Şah’ın hayalperest uygulamalarını duraksatır ve 

ülke bir kaç gün içerisinde tamamen İngiliz ve Rus ordusu tarafından işgal edilir. Rıza 

Şah 21 Eylül 1941 yılında Mauritius adasına sürgüne gönderilir. O son iki Kaçar 

padişahının sürgündeki ölümüne benzer bir şekilde 26 Temmuz 1944 yılında 

Johannesburg’da sürgünde vefat eder.  

Rıza Şah’ın cenazesi 1951 yılında Tahran’a getirilir ve Zaferbahtiyar, Furuği ve Sadık 

tarafından tasarlanan anıt-kabirde defn edilir. Anıt-kabirin  ilk tasarımı reddedilir ve 

Sasani mimarisinin Çihar-Tak ateşkedelerinden esinlenerek tasarlanan ikinci tasarım 

seçilir (Şekil 4.1, Şekil 4.2).  

 

Şekil 4.1 : Muhammed Rıza Şah tarafından reddedilen Rıza Şah anıt-kabri tasarımı 

(Moshiri, 1947a). 

 

Şekil 4.2 : Rıza Şah’ın defn edildği Rıza Şah Anıt-kabiri (Moshiri, 1947b). Anıt-

kabir 1978 yılındaki İslam Devrimi’nin gerçekleşmesi ardından tahrip edilir. 



246 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



247 

İran coğrafyasında X. yüzyılda Gaznelilerle birlikte oluşan geleneksel Türk monarşi 

devletlerinin yönetim biçimi on asır sonra Ağa Muhammed Han Kaçar’ın zorlu 

mücadeleleri sonucund Kaçar devletinin kurulmasıyla devam eder. Geleneksel Türk 

monarşi yönetim tarzıyla idare edilen Kaçar devletinin kurulmasıyla birlikte İran 

coğrafyası XIX. yüzyıla ayak basar. Bu tarihten itibaren İran coğrafyası Rusya, Fransa 

ve Birleşik Krallık’ın sömürgeci müdahalelerine tanıklık eder. XIX. yüzyılın 

başlarından itibaren Rus-Kaçar savaşlarının sonucunda Kafkasya’da ortaya çıkan 

büyük toprak kayıpları Kaçar yönetiminde ciddi modernizasyon girişimlerinin 

yapılması gerektiği şartını doğurur. Abbas Mirza yönetimiyle başlayan bu 

modernizasyon girişimleri uzun ve nisbi istikrarı olan Nasıreddin Şah döneminde 

modern müesseselerin kurulmasıyla belirgin bir şekilde devam eder. XIX. yüzyılın ilk 

yarısında birtaraftan Kaçar devletinin modernizasyon girişimleri devam ederken diğer 

taraftan sömürgeci ülkelerin nüfuzu da gün gittikçe artarak ilerler.  

Birleşik Krallık’ın sömürgeci politikalarının uzantısı olan Doğu Hint Şirketi’nin 

bölgenin ekonomik, askeri, siyasal ve kültürel alanlarındaki belirleyici rolü modern 

dünyadan kopuk bir şekilde XIX. yüzyıla ayak basan İran coğrafyasını doğrudan 

etkiler. Kaçar devleti bir taraftan Rus İmparatorluğu tarafından gelen ciddi tehditler ile 

uğraşırken diğer taraftan doğu ve güney sınırlarındaki Birleşik Krallık unsurlarıyla baş 

etmeye çalışır. Birleşik Krallık ve dolayısıyla Doğu Hint Şirketi’nin Kaçar devleti 

karşısındaki üstünlüğünün devamında kültürel nüfuzu da artarak devam eder. Bu 

bağlamda Doğu Hint Şirketi’nin finanse ettiği oryantalistler İran dahil diğer 

sömürgeleştirdikleri coğrafyaların tarih yazımını Aryanizm şemsiyesi altına 

kaydırmakla hem Birleşik Krallık’ın doğudaki faaliyetleri hem de bölgede yeni 

türdeşleri oluşturmak için ciddi meşruiyet alanlarını açmaya çalışır. XIX. yüzyılın ilk 

çeyreğinde Sir John Malcolm’un yazdığı “The History of Persia” adlı eseri Aryanizm 

sürekli tarih yazımı yaklaşımıyla İran ölçeğindeki ilk kaynak olur. Oryantalist 

Aryanizm akımının söylemi daha sonra XIX. yüzyılın ortalarında arkeoloji ve mimari 

alanına girerek yeni bir boyut kazanır. Çok sayıda eser İran’ın İslamiyet öncesi antik 

5. SONUÇ 



248 

dönemi ve Zerdüşt inancına vurgu yaparak onları “saf Ari ırkı medeniyeti” 

şemsiyesinin altında sunmaya çalışır.  

Doğu Hint Şirketi’nin Mumbai Parsi Zerdüştlerini desteklemesi XIX. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren İran’da yeni çıktılar vermeye başlar. Maneckji Limji Hataria gibi 

önde gelen Zerdüşt yatırımcıları Doğu Hint Şirketi’nin imkanlarıyla çok sayıda yerel 

ve yabancı Aryanist oryantalisti destekleyerek Fars milliyetçiliğinin kuramsal 

altyapısını oluşturur. Bu bağlamda Fars milliyetçiliğini Aryanizmin yerelleşmiş 

unusuru olarak değerlendirmek mümkündür. Fars milliyetçiliğinin güçlenmesi ile 

milliyetçi söylem İran tarih yazımının çekirdeğini oluştururken kısa sürede çok sayıda 

ideolojik sayılabilicek eserler vermeye başlar. Bu doğrultuda Aryanizm’in yerel 

uzantısı olan Fars milliyetçiliğinin söylemi XIX. yüzyılın son çeyreğinde mimari ve 

mimarlık tarih yazımı alanına girer. 

Bu yeni oluşumların büyük bölümünün Nasıreddin Şah dönemine denk gelmesi ayrıca 

Nasıreddin Şah’ın modernizasyon alanındaki ciddi girişimleri aslında XIX. yüzyılın 

ikinci yarısını modern İran tarihinin önemli dönemi olarak nitelendirilmesinin belirgin 

nedenlerini oluşturur.  

Nasıreddin Şah’ın Batı seyhatleri öncesi, esnası ve sonrasında birbirlerini takiben 

modernizasyon ve modernizasyonun önemli boyutu olan mimari/kentsel alanda 

gerçekleştirdiği yenilikler Tahran dahil ülkenin önemli büyük şehirlerinin çehresini 

ciddi biçimde değiştirir. Nasıreddin Şah’ın seyahatnameleri ve o dönemin bazı 

düşünürlerinin eserlerinin içerikleri Batı dünyası teknolojik ve kültürel gelişmeler 

hakkındaki gözlemlerden oluşur. Batı Avrupa’daki gelişmeleri yakından takip ederek 

ülkeyi çağdaş dünyaya katmayı hedefleyen Nasıreddin Şah yönetimi bu anlayışı 

mimari/kentsel alanda uygulamaya çalışır. Mimari ürünler, Şah’ın gerçekleştirdiği 

kültürel ve modernizasyon girişimleri için en çok araçsallaştırılan unsurlar olur. Ancak 

bu uygulamalar kültürel ve tarihsel geçmişin imgesiyle birlikte bir uyum içerisinde 

gerçekleşir.  

Nasıreddin Şah döneminde kültür inşası, modernizasyon girişimleri ve mimari/kentsel 

faaliyetler aşağıdaki hiyerarşik olmayan etkenlerle bir kaç boyutta belirmeye başlar:  

1. Batılı Aryanist şarkiyatçıların oluşturmaya çalıştıkları “Antik Fars İran 

vurgusu” 



249 

2. Zerdüşt ve Ermeni sermayedarların ekonomik, siyasi ve toplumsal zemindeki 

faaliyetleriyle destekledikleri kültürel faaliyetler  

3. Nasıreddin Şah’ın modernizasyon ve kültürel girişimleri  

Nasıreddin Şah döneminden sonra Muzaffereddin Şah’ın meşrutiyet fermanıyla Kaçar 

yönetimi tarafından demokratik zeminin oluşmasına ciddi adım atılır. Ancak 

Muhammed Ali Şah’ın gelmesiyle ülkedeki demokratik taleplerin yanı sıra hükümeti 

devirmeye yönelik ciddi bir şekilde Zerdüşt ve Ermeni sermayedarların örgütlediği 

Kaçar karşıtı odaklar hızla güçlenmeye başlar. Farsça resmi dil ilan edilir ve mecliste 

Farsça dışındaki dillerin konuşulması ve yazılması yasaklanır. Bu olaylar sonucunda 

ülkede ve mecliste siyasal iktidarı ele geçiren Fars milliyetçileri 1921 yılında Rıza 

Han’ın darbesiyle bu yarı demokratik ortamı ortadan kaldırır.  

Rıza Şah’ın 1925 yılında tahta çıkması ve Pehlevi devletinin kurulması İran ulus-

devletinin resmen doğuşu olur. Hükümetin resmi ideolojisine dönüşen Fars 

milliyetçiliği dönemin önde gelen yayın organlarında sıklıkla dillendirilmeye başlar. 

 Yönetimin zihniyetini oluşturan Aryanist ve milliyetçi anlayış hızla ülkedeki etno-

kültürel, toplumsal, inançsal, ekonomik ve bunların beraberinde mimari/kentsel alanı 

altüst eder. “Antik İran vurgusu” hükümetin resmi ve gayri resmi organları tarafından 

dillendirilerek İslam dini, Zerdüşt inancının gölgesinde bırakılmaya çalışılır. Türk ve 

Arap etno-kültürel varlıklarına yönelik en sert asimilasyon politikaları uygulanmaya 

başlar. Keşf-i Hicap ve Şapka Kanunu kapsamında halkın kıyafetine yönelik kaba güç 

kullanılarak müdahale edilir. Nüfus bakımından ülkenin önemli bölümünü oluşturan 

Konar-göçer varlıkları imha edilir. 

Bütün bu kültürel poltikalar mimari/kentsel alanda da aynı şiddetle devam eder. 

Mimari/kentsel alanda gerçekleşen bu radikal değişiklikleri aşağıdaki hiyerarşik 

olmayan etkenlerle açıklamak mümkündür: 

1. Ülkenin değişik noktalarında Kaçar dönemine ait olan önemli kamusal ve sivil 

yapıların “yol genişletme” ve “Kaçarlara duyulan ideolojik nefretten” dolayı 

gerekçelerle imha edilmesi 

2. Şehirlerde yol genişletme projeleri üzerinde bulunan halk evlerinin tahrip 

edilmesi  

3. Bu yıkımlar üzerine inşa edilen yeni caddeler ve binaların Tahran başta olmak 

üzere şehirlerin imgesini hızla değiştirmesi 



250 

4. Antik İran vurgusu doğrultusunda Ahamenid-Sasani mimari 

canlandırmacılığının hızla Tahran ve diğer şehirlerin çeşitli binalarıda 

uygulanarak bu şehrlerin yeni çehresini oluşturması 

5.  EAM’nin gerçekleştirdiği arkeolojik ve mimari faaliyetler dolayısıyla Fars 

milliyetçiliğinin mimari ürünler üzerinden ulusal inşayı bir başka boyuta 

taşıması 

6. EAM’deki Batılı arkeologların Ahamenid ve Sasani dönemine ait olan 

buluntuları hükümete bağlı yayın organları tarafından büyük propaganda ve 

hamaset içerikli başlıklarıla yansıtmaya başlatması 

7. EAM’deki Batılı arkeologların kazılarındaki buluntularının dünyanın çeşitli 

sanayi ülkelerinde İranoloji ile ilgili kongrelerde dillendirilmesi 

8. EAM’nin gerçekleştirdiği Firdevsi Binyıl Kongresi dolayısıyla dünyanın dört 

bir yanından katılan Aryanist oryantalistlerin telkiniyle Firdevsi’yi yeni 

kurulmuş ulus-devletin kutsal peygmberi gibi sunması 

9. Bu tarihten itibaren Firdevsi anıt-mezarının inşası üzerinden  “Firdevsi’ye aşırı 

vurgu” tavrının Pehlevi kültür politikacıları tarafından siyasal meşruiyet için 

başvurulan ana malzemelerden birisi haline gelmesi  

10. Rıza Şah’ın 1933 yılında Aryanist tutkuları doğrultusunda Nazi Almanyası’na 

yakınlaşması dolayısıyla ülkedeki imar veyahut mimari/kentsel ürünlerinin 

formasyonunu ciddi bir şekilde etkilenmesi 

11. Pehlevi yönetiminin Alman mühendislerinin ürettiği demiryolları, kara yolları, 

köprüler, fabrikalar ve mimari/kentsel ürünler üzerinden sunmaya çalıştığı 

“ilerleme” görüngüsü ve bu görüngü üzerinden modernlik imgesini bir siyasal 

meşruiyet unsuruna dönüştürmesi  

12. O dönemde Batı ülklerinin mimari kültüründe yaygınlaşmaya başlanan 

Uluslararası Üslup’un çeşitli devlet binalarında Batıdan gelen ya da Batıda 

eğitim almış olan mimarlar tarafından uygulanmak istenmesi ancak Pehlevi 

kültür politikacılarının doğrudan müdahalesiyle bu projelerin lağvedilmesi 

veyahut değiştirilmesi 

Totaliter Pehlevi hükümetinin otoriter modernizasyonunda imar ve mimari/kentsel 

girişimleri yukarıdan aşağıya doğru uygulanan âmirâne ve biçimci özelliğe sahipti. 

İmar ve mimari/kentsel alanda uygulanan bu girişimler hükümetin milliyetçi 

politikalarını meşrulaştıran en temel unsurdu. Ulusun inşası süreci eski belleği yıkarak 



251 

yeni inançsal, kültürel ve değerler sisteminin inşasıyla gerçekleştiriliyor ve mimari 

ürünleri bu inşanın hedeflediği noktaya ulaşmasındaki en temel araç olarak 

kullanılıyordu. Nasıreddin Şah döneminden başlatılan bu inşa süreci, Pehlevi 

hükümetiyle birlikte durdurularak Fars milliyeçiliğinin tahakkümcü, denetleyici ve 

totaliter uygulamalarıyla bambaşka bir boyut kazanır.  

Birinci Pehlevi hükümetinin ardından İran’da ulus inşası süreci yeni bir evreye girer. 

Rıza Şah sürgüne gönderilir ve oğlu Muhammed Rıza Pehlevi ülkenin içinde 

bulunduğu kaos ortamında yönetime getirilir. Bu dönemden itibaren Fars 

milliyetçiliğinin ulus inşası yolunda mimari ürünleri araçsallaştırması başka bir boyut 

kazanır. Bu dönemde EAM’nin uygulamalar ivme kazanarak daha da geniş çapta 

devam eder. Bu dönemde ulus inşasına yönelik gerçekleştirilen imar faaliyetlerinin 

incelenmeyişi literatürde büyük boşluk oluşturmaktadır. Bu bağlamda Çağdaş İran 

mimarlık tarihi literatüründe özgün araştırmalar yapmak ve bu boşluğu doldurmak 

isteyen araştırmacıların bu konu üzerinde yoğunlaşmaları önerilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



252 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



253 

Abbasi, M. (1993). Sefername-ı Nasireddin Şah Be Atebat (Nasireddin Şah’ın Atebat 

Seyahatnamesi)(Far.), Badiei, P. (Ed.), Tahran: İran Milli Belgeler 

Yayınları. 

Abdollahzadeh, M. (2009). Mimar-ı Devre-i Güzar (Geçiş Dönemi Mimarı)(Far.), 

Golestan-e Honar Dergisi, Sayı 15, 53-63. 

Aboutaleb Khan. (1973). Mesir-i Talibi (Talibi’nin Yolu)(Far.), Der. Hossein Khadiv 

Jam, I. baskı, Tahran: Ketabha-e Jibi Yayınları. 

Abrahamian, E. (2001). İran-ı Beyn-i Do İnkılap: Ez Meşrute ta İnkılab-ı İslami (İki 

Devrim Arası İran’ı: Meşrutiyetten İslam Devrimi’ne Kadar)(Far.), 

Çev. Kazem Firouzmand, Tahran: Markaz Yayınları. 

Abrahamian, E. (2010). Tarih-i İran-ı Modern (Modern İran Tarihi), (Mohammad 

Evrahim Fattahi, Çev.). 4. Baskı, Tahran: Ney Yayınları. 

Adamiat, F. (1960). Endişeha-i Mirza Feth’ali Ahundzade (Mirza Fet’ali 

Ahundzade’nin Düşünceleri)(Far.), I. Baskı, Tahran: Kharazmi 

Yayınları. 

Adamiat, M. F. (1978). Endişeha-i Mirza Ağa Han Kirmani (Mirza Ağa Han 

Kirmani’nin Düşünceleri)(Far.), II. Baskı, , Tahran: Payam Yayınları. 

Adl, Sh. (1998). Tahran Payıtaht-ı Divist Sale (Tahran İkiyüz Yıllık Başkent)(Far.), 

Çev. Ahmad Seyyedi, I. Baskı, Tahran : Iranshenasi Yayınları. 

Afary, J. (2006). The Iranian Constitutional Revolution, Çev. Reza Rezaei, 3. Baskı, 

Tahran: Bistoun Yayınları. 

Afshar, M. (1926a). Sarı Tehlike, Ayandeh Dergisi, 12 (2),  916-926.  

Afshar, M. (1927). Mesele-i Milliyet ve Vahdet-i Milli (Milliyet Meselesi ve Milli 

Birlik), Ayandeh Dergisi, 20 (2),  559-570.  

Afshar, Mirza Mostafa. (1970). Sefername-i Hüsrev Mirza (Hüzrev Mirza 

Seyhatnamesi)(Far.), Tahran: Ketabkhane-e Mostofi Yayınları. 

Afzal ol-molk, G. (1982). Efzel ülttevarih, Der. Mansoureh Ettehadiyeh & Sirous 

Sadounian, 1. baskı, Tahran: Naghsh-e Jahan Yayınları. 

Aghabozorg, Narges & Motedayen, Heshmatollah. (2015). Ideological Origins of 

Naghsh-e Jahan Square, Baghe Nazar Journal, 12(33), 91-108 

Aghazadeh, J & Hosseini, S. (2017). Menabi-i Meşruiyet-i Hükumet-i Ağa 

Muhammed Han Kaçar (Ağa Muhammed Kaçar Hükumetinin 

Meşruiyet Kaynakları)(Far.), Historical Studies, 8(2), 171-198. doi: 

10.30465/hcs.2017.3091 

Agheli, B. (1992). Timurtaş Der Sahne-i Siyaset (Siyaset Sahnesinde Timurtaş), 

Tahran: Javidan Yayınları. 

KAYNAKLAR 



254 

Ahmadi, Sirous. (2013). Camiaşinasi-I San’ati (Endüstriyel Sosyoloji)(Far.), Tahran: 

Jameshenasan Yayınarı. 

Ahmadvand, Shoja. & Yavar, Mojtaba. (2005). Tahavvül-i Mefhum-i Merdüm, Ez  

Raiyyet ta Cemiyet (Raiyyetden Cemiyete, Halk Kavramının 

Değişimi)(Far.), Motaleat-e Rahbordi-e jahani Shodan Dergisi, 6(15), 

91-124. 

Aitchison, M. (2016). Industrial architecture, past and present. In The Architecture of 

Industry, Routledge, 21-28. 

Ajudani, Mashallah. (2003). Meşrute-i İrani (İran Meşrutiyeti)(Far.), 1. Baskı, 

Tahran: Akhtaran Yayınları. 

Akgül, K. (2011). Tiyatronun Toplum Bilinçlendirme Ve Estetik Sanat Anlayışı 

Geliştirmede İşlevi Ve Önemi. Uluslararası İnsan Bilimleri 

Dergisi, 8(1), 974-983. 

Akhundzadeh, M. F. (1978). Elifba-i Cedid ve Mektubat (Yeni Alfabe ve 

Mektuplar)(Far.), (Hamid Mohammadzadeh, Ed.). Tebriz: Ehya 

Yayınları. 

Aksoy, N. D., & Arslantaş, H. A. (2010). Ulus, Ulusçuluk Ve Ulus-Devlet. Türklük 

Bilimi Araştırmaları, (28), 31-39. 

Aktan, C. C., & Tutar, H. (2007). Bir Sosyal Sabit Sermaye Olarak 

Kültür. Pazarlama ve İletişim Kültürü Dergisi, 6(20), 1-11. 

Alam, M. & Diğerleri. (2014). Barnameh, Tajaddod va Nosazi-e Iran Dar Asr-e Reza 

Shah Pahlavi (Rıza Şah Pehlevi Döneminde Teceddüd ve 

Modernizasyon), Tahghighat-e Tarikh-e Ejtemai, 1(4),  61-86. 

Alder, G. J. (1974). The Key to India? Britain and the Herat Problem 1830- 1863 – 

Part 1, Source: Middle Eastern Studies, 10(2) (May, 1974), Published 

by: Taylor & Francis, Ltd.Stable, 186-209, 

Alizadeh Moghadam, B., & Hashemipoor, Z. (2018). Studying of the Role of 

Armenians in Boushehr Customs during the Qajar period based on the 

Documents of that Period) 1210-1332 AH/1795-1914AD). Journal of 

Historical Researches, 10(4), 19-37.  

Alizadeh, M. (2006). Nakş-ı İktisadi, Siyasi-i Camia-i Zerdüştiyan-ı İran Der 

Tahavvulat-ı Devran-ı Meşrute Ta Pehlevi-i Evvel, Tarih Dergisi, 5(2), 

83-106. 

Amanat, A. (2019). Kıble-i Alem: Nasıreddin Şah Kaçar ve Padişahi-i İran (Alemin 

Kıblesi: Nasıreddin Şah ve İran Kraliyeti)(Far.), Tahran: Karnameh 

Yayınları.  

Amanat, A. (1998). Pur Hakan ve Endişe-i Bâzyâbi-i Tarih-i Milli-i İran (Hakan Oğlu 

ve İran’ın Milli Tarihinin Yeniden Bulunuşunun Düşüncesi)(Far.), 

Irannameh Dergisi, 1(17), 54-55. 

Amiet, P. (1995). Dieulafoy, Marcel-Auguste, Encyclopedia Iranica, Vol. VII, asc. 4, 

399-401 

Amin, A. (1991). Menafi-i Britanya Der İran (Britanya’nın İran’daki 

Çıkarları)(Far.), (Ali Rajabi Tazdi, Çev.). Tahran: Amirkabir. 



255 

Anjoman-e Zartoshtian-e Iran. (2021). Derbare-i Mâ (Hakkımızda), Erişim: 27 

Ekim 2021,  http://www.t-z-a.com  

Anonim. (1989). Ruzname-i Hatırar-ı ...üssaltana (...üssaltana’nın Anıları)(Far.), 

(Farrokh Saramad, Der.). Tahran: Novin Yayınları. 

Arianpour, Y. (1978). Ez Seba Ta Nima (Seba’dan Nima’ya Kadar)(Far). V. Baskı, 

1. Cilt, Tahran: Zavvar Yayınları. 

Arik, M. O. (1967). Erken Devir Anadolu-Türk Mimarisinde Türbe 

Biçimleri. Anadolu, (11), 57-100. 

Asadpour, H. & Eskandari, H. (2017). Münasibat-I İran-I Asr-I Afşariye Ba 

Kudretha-I Harici Der Haliç-I Fars (Basra Körfezi’nde Avşar Devri 

İran’ının Dış Güçlerle İlişkileri)(Far.), Tarikh-e Ravabet-e Khareji Üç 

Aylık Dergisi, 19. Yıl, 73. Sayı, 51-69 

Ashraf, Ahmad. (1980). Mevani-i Tarihi-i Rüşd-i Sermayedari Der İran: Devre-i 

Kacariye (İran’da Kapitalizm Büyümesinin Tarihi Engelleri: Kaçar 

Devri)(Far.), 1. Baskı, Tahran: Zamine Yayınları. 

Asl, B. M., Farzin, A. A., Javadi, S., & Barati, N. (2018). Architectural Basics of 

Imams Descendants’ Holy Shrines in Iran. Bagh-E Nazar, 15(64), 5-

14. 

Astarabadi, M.M.Kh (1998). Tarih-i Cihangoşa-yi Nadiri, (Seyyed Abdollah Anvar, 

Ed.). Tahran: Encümen-i Asar ve Mefahir-i Ferhengi. 

Atabaki, T., & Zurcher, E. J. (2004). Men of Order: Authoritarian Modernisation in 

Turkey and Iran, 1918-1942. IB Tauris. 

Ateş, A. (2001). Avşarli Nadir Şah Ve Döneminde Osmanli-İran Mücadeleleri, 

Basılmış Doktora Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Isparta. 

Atkin, Muriel. (2011). COSSACK BRIGADE, Encyclopædia Iranica. Fasc. 3. VI. 

New York City: Bibliotheca Persica Press, 329–333.  

Atmaca, M. (2015). I. Mahmud-Nadir Şah Mektuplaşmaları: 3 Numaralı Nâme-i 

Hümâyûn Defteri. Journal of the Ottoman and Turkish Studies 

Association, 2(2), 424-426. 

Aubin, Eugene. (1983). İran-ı Emruz 1906-1907 (Günümüz İran’ı 1906-1907)(Far.), 

(Aliasghar Saeedi, Çev.). Tahran: Naghsh e Jahan Yayınları. 

Avery, P. (1984a). Tarih-i Muasır-ı İran (İran Çağdaş Tarihi)(Far.), (Mohammad 

Rafiei Mehrabad, Çev.). 1. Cilt, Tahran: Entesharat Ataei Yayınları. 

Avery, P. (1984b). Tarih-i Muasır-ı İran (İran Çağdaş Tarihi)(Far.), (Mohammad 

Rafiei Mehrabad, Çev.). 2. Cilt, Tahran: Entesharat Ataei Yayınları.  

Avery, P., Yāršātir, I., Melville, C. P., & Hambly, G. (1968). The Cambridge 

History of Iran, Vol. 6. Cambridge university press. 

Azmandi, Alireza. (1997). Na Karamadi-i Nühbegan-i Siyasi-i İran Beyn-i Dü İnkılap 

(İki Devrim Arası İran Seçkinlerinin Verimsizliği)(Far.), Tahran: Ghos 

Yayınlar. 

Bahrambeygui, H. (1972). Tehran: an urban analysis (Doctoral dissertation), 

Durham University, Durham. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Encyclop%C3%A6dia_Iranica


256 

Bahrololoumi, H. (1976). Karname-i Encümen-i Asâr-ı Milli (Encümen-i Asâr-ı 

Milli’nin Karnesi), Tahran: Anjoman-e Asar-e Melli Yayınları. 

Balilan Asl, L. (2014). Berresi-i Tahavvul-i Sahtar-ı Fezâ’i Şehr-i Tebriz Der Devre-

i Kacar Bâ İstinâd Bi Nakşaha-i Tarihi (Tarihi Haritalara İstinaden 

Kaçar Devri Tebriz Şehrinin Uzamsal Yapısının Dönüşümünün 

İrdelenmesi) (Far.), Journal of Iranian Islamic Period History, 8 (4), 

33-55. 

Banani, A. (1961). Modernization Of Iran, 1921-1941, California: Stanford 

University Press. 

Banimasoud, A. (2006). Bâzsâsi-i Nakşa-i Bağ-ı Şimal-ı Tebriz Ber Esâs-ı Esnâd ve 

Medârik-i Tarihi-i Devre-i Kacar (Kaçar Dönemi Tairhi Belgeler 

Aracılığıyla Bağ-ı Şimâl Planının Rekonstrüksiyonu), Journal of Fine 

Arts, 29. Sayı, 69-78. 

Banimasoud, A. (2015). Mimari-i Muasır-i İran (İran Çağdaş Mimarisi), Tahran: 

Honar-e Me’mari Yayınları.  

Bast, O. (1998). Almaniha Der İran (İran’da Almanlar)(Far.), (Hossein Bani Ahmad, 

Çev.). Tahran: Shirazeh Yayınları. 

Behnam, J. (1996). İranian ve Endişe-i Teceddüd (İranlılar ve Modernleşme 

Düşünceleri)(Far.), Tahran: Farzan Yayınları. 

Bellangé, H. (1835). Une revue d Abbas-Mirza, Ser-Bâz (Infanterie régulière) 

(Perse.), Prints, Drawings and Watercolors from the Anne S.K. Brown 

Military Collection. Brown Digital Repository. Brown University 

Library. 

Bemanian, M. (2006). Avamil-i Müessir Ber Şiklgiri-i Mimari ve Şehrsâzi Der Devre-

i Pehlevi-i Evvel (Birinci Pehlevi Döneminde Mimarlık ve Şehirciliğin 

Oluşumundaki Önemli Etkenler), Faslname-e Honar, 1 (1),  1-8. 

Berman, M. (2017). Katı olan her şey buharlaşıyor, (Ü. Altuğ ve B. Peker, Çev.). 19. 

Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Beydilli, K. (2007). Nizâm-ı Cedid, İslam Ansiklopedisi, 33. Cild, 175-178. 

Bharier, J. (1984). İktisad-ı İran (İran Ekonomisi)(Far.), Tahran: Markaz-e 

Tahghighat-e Takhasosi Yayınları. 

Bigdeli, A. (2004). Ferâyend-i Şekilgiri-i Kapitülasyon ve Lağv-i An Der İran (İran’da 

Kapitülasyonun Oluşumu ve Lağvedilmesi), Faslname-e Ravabet-e 

Khareji Dergisi, 18. Sayı, 25-41. 

Bigdeli, A. (2006). Revabit-i Harici-i İran-ı Asr-i Safevi (Safevi Dönemi İran’ının Dış 

İlişkileri)(Far.), Zamaneh Dergisi, 50. Sayı, 13-22. 

Blair, S. S., & Bloom, J. M. (2012). The Art And Architecture Of Islam 1250-1800, 

(Ya’qub Azhand, Çev.). 5. Baskı, Tahran: Farhangestan-e Honar 

Yayınları. 

Bonyad-e Moghufat-e Mahmoud Afshar. (2021). Zendeginame-e Mahmoud Afshar 

(Mahmut Afşar’ın Yaşam Öyküsü), Erişim: 4 Ekim 2021 

http://mahmoudafshar.ir/  

http://mahmoudafshar.ir/


257 

Bostock, F. (1989). State Bank or Agent of Empire? The Imperial Bank of Persia's Loan 

Policy 1920–32. Iran, 27(1), 103-113. 

Bourdıeu, P. (2006). Sanatın Kuralları: Yazınsal Alanın Oluşumu Ve Yapısı, (N. 

Kamil Sevil, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Bourdieu, P. (2015). Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi, I. baskı, İstanbul: 

Heterik Yayınları. 

Boyce, M. (1985). Manekji Limji Hatria in Iran, (Hashem Razi, Çev.). Chista Dergisi, 

26. Sayı, 424-432. 

Bozdoğan, S. (2002). Modernizm Ve Ulusun Inşası: Erken Cumhuriyet Türkiyesi'nde 

Mimari Kültür. İstanbul: Metis yayınları. 

Britannica, T. Editors of Encyclopaedia. (2016, January 18). École des Beaux-Arts. 

Encyclopedia Britannica. Erişim: 4 Ekim 2021  

https://www.britannica.com/topic/Ecole-des-Beaux-Arts 

Britannica, T. Editors of Encyclopaedia. (2018, October 30). Absolute Idealism. 

Encyclopedia Britannica. Erişim: 4 Ekim 2021  

https://www.britannica.com/topic/Absolute-Idealism 

Bressani, M. (2017). Revivalism. In Henry Francis Mallgrave (Eds.) Companion to 

the History of Architecture, Vol. III, Quebec: Université du Québec à 

Montréal, 1-16. 

Budil, I. (2008). Arthur Gobineau and Greece. A view of a man of letters and 

diplomat. from Prague Papers on the History of International 

Relations, Prauge: Institute of World History, 133-134. 

Calinescu, M. (1993).  Modernity, Modernism, Modernization, Variations on Modern 

Themes,  Symploke, 1(1), University of Nebraska Press, 1-20. 

Coaldrake, W. H. (2002). Architecture And Authority İn Japan. Routledge. 

Collins, P. (1998). Changing İdeals İn Modern Architecture, 1750-1950. McGill-

Queen's University Press. 

Collins, P. H. (2002). Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the 

politics of empowerment. routledge. 

Cottam, R. (1992). Nationalism in Iran, (Ahmad Tadayyon, Çev.). Tahran: Kavir 

Yayınalrı. 

Curzon, G. N. (2017). İran ve Kaziye-I İran (İran ve İran Meselesi)(Far.), (Gholamali 

Vahid Mazandarani, Çev.). 1. Cilt, Tahran: Elmi va Farhangi Yayınları. 

Dehkhoda, Aliakbar. (1946). Lugâtnâme-i Dehhüdâ, Tahran: Meclis Matbaası. 

Deldam, E. (1992). Zindegi-i Por Macera-i Rıza Şah (Rıza Şah’ın Macera Dolu 

Yaşamı)(Far.), 1. Cilt, Tahran: Golfan Yayınları. 

Deldam, E. (1992a). Zindegi-i Por Macera-i Rıza Şah (Rıza Şah’ın Macera Dolu 

Yaşamı)(Far.), 2. Cilt, Tahran: Golfan Yayınları. 

Dhalla, M. N. (1938). History of Zoroastrianism. New York: Oxford University Press. 

Dieulafoy, J. (1992). İran, Kelkede ve Şuş (İran, Kelkede ve Susa)(Far.), Çev. Ali 

Mohammad Farahvashi, 5. Baskı, Tahran: Tahran Üniversitesi 

Yayınları. 

https://www.britannica.com/topic/Ecole-des-Beaux-Arts
https://www.britannica.com/topic/Absolute-Idealism


258 

Dieulafoy, M. (1885). L'art antique de la Perse: Achéménides, Parthes, Sassanides. 

Librairie centrale d'architecture.  

Dinç, A. (2018). İran’da Türklere Yönelik Uygulanan Asimilasyon Politikaları ve 

Karşı Tekpkiler 1979-2018, (Doktora tezi), Ankara Üniversitesi, 

Ankara 

Doerfer, G. (1967). Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen, Ǧīm bis 

kāf: Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission/Akademie der 

Wissenschaften und der Literatur, Mainz.  

Doulatabadi, Y. (1984). Hayat-e Yahya (Yahya’nın Yaşamı), 4. Baskı, 4. Cilt. Tahran: 

Attar Yayınları. 

D'souza, D. I. N. E. S. H. (1995). Is racism a western idea?. The American 

Scholar, 64(4), 517-539. 

Ehteshamossaltaneh. (1988). Hatırat-ı İhtişamüssaltana (İhtişamüssaltana 

Anıları)(Far.), (Seyyed Mohammad Mehdi Mousavi, Der.). 2. Baskı, 

Tahran: Zavvar Yayınları. 

Ejlali, F. (2005). Bünyan-ı Hükümet-i Kacar (Kaçar Hükümetinin Kökeni)(Far.), 

Tahran: Ney Yayınları. 

Elchi, M. A. K. (1985). Hayretname; Sefername-i Mirz Ebulhasan Han Elçi Be 

Lendra (Hayretname; Mirza Ebulhasan Han Elçi’nin Londra’ya 

Seyahatnamesi)(Far.), (Hassan Morsalvand, Der.). Tahran: 

Moasseseh-e Khadamat-e Farhangi-e Rasa. 

Elik, Z. Ç., & Çelik, Z. (1992). Displaying the Orient: architecture of Islam at 

nineteenth-century world's fairs (Vol. 12). Univ of California Press. 

Encümen-i Asâr-ı Milli. (1972). Mecmuâ-i İntişarat-ı Kadim-i Encümen 

(Encümen’in Eski Yayımlanan Mecmuâsı), Tahran: Anjoman-e Asar-e 

Melli Yayınları. 

Erfan, M. (1925). Zeban-ı Farsi Der Türkistan (Türkistan’da Farsça), Ayandeh 

Dergisi, 1(1), 28-32. 

Ergun, D. (2015). 100 Soruda Sosyoloji Elkitabı, 12. Baskı, Ankara: İmge Kitabevi. 

Esin, E. (1978). İslamiyetten önceki Türk kültür târihi ve İslâma giriş (Vol. 2). 

İstanbul: Edebiyat Fakültesi Matbaası. 

Esmaili, A. (2006). Mimari-i Pehlevi Be Rivayet-i Esnad: Aramgah-i Firdevsi 

(Belgeler Üzerinden Pehlevi Mimarisi: Firdevsi’nin Mezarı), Golestan-

e Honar Dergisi, 1(3), 99-110. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1883). Müze-i Mübareke, Şeref Gazetesi, 6. Sayı, Tahran. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1885a). İmaret-i Şemsül-imare, Şeref Gazetesi, 27. Sayı, 

Tahran. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1885b). Tevarih-i Mutaallike Be Makbere-i Tuğrul, Şeref 

Gazetesi, 29. Sayı, Tahran. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1885c). Mescid- Nasıri, Şeref Gazetesi, 32. Sayı, Tahran. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1887a). Tekiye-i Mübareke-i Devlet, Şeref Gazetesi, 52. 

Sayı, Tahran. 



259 

Etemadossaltaneh, M. H. (1887b). Mücesseme-i Hümayuni, Şeref Gazetesi, 50. Sayı, 

Tahran. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1889). Şerh-i Hal-i Monsieur Eiffel, Şeref Gazetesi, 71. 

Sayı, Tahran 

Etemadossaltaneh, M. H. (1889b). İmaret-i Mübareke-i Habgah, Şeref Gazetesi, 65. 

Sayı, Tahran 

Etemadossaltaneh, M. H. (1983a). Çihil Sal Tarih-i İran: El Me’asir vel’asar (Kırk 

Yıl İran Tarihi: El Me’asir vel’asar)(Far.), (Iraj Afshar, Ed.). 1. Cilt, 

Tahran: Asatir Yayınları. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1983b). Çihil Sal Tarih-i İran: El Me’asir vel’asar (Kırk 

Yıl İran Tarihi: El Me’asir vel’asar)(Far.), (Iraj Afshar, Ed.). 2. Cilt, 

Tahran: Asatir Yayınları. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1983c). Çihil Sal Tarih-i İran: El Me’asir vel’asar (Kırk 

Yıl İran Tarihi: El Me’asir vel’asar)(Far.), (Iraj Afshar, Ed.). 3. Cilt, 

Tahran: Asatir Yayınları. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1988a). Mir’atül Büldan, (Abdolhossein Navaei & Mir 

Hashem Mohaddes, Ed.). 1. Cilt, Tahran: Tahran Üniversitesi 

Yayınları. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1988c). Mir’atül Büldan, (Abdolhossein Navaei & Mir 

Hashem Mohaddes, Ed.). 4. Cilt, Tahran: Tahran Üniversitesi 

Yayınları. 

Etemadossaltaneh, M. H. (1971). Ruzname-i Hatırat-ı İtimadüssaltana, (Iraj Afshar, 

Der.). 2. Baskı, Tahran: Amirkabir Yayınları. 

Etesâmzadeh. (1926). Lüzum-i Islah-ı Hatt-ı Fârsi (Farsça Alfabesini Düzeltme 

Gerekliliği), Ayandeh Dergsi, 1. Yıl,  182-185. 

Eyüce, Ö. (2001). Teknoloji ve Mimarlık İlişkisinde Çelik ve Cam Mimarlığı 

Üzerine. Ege Mimarlık, 37. Sayı, 6-7. 

Falsafi, N. (1927). Safevi Döneminde İran ve Avrupa İlişkilerinin Tarihi, Tahran: 

Tahran Üniversitesi. 

Falsafi, N. (2013). Zendegi-i Şah Abbas-ı Evvel (Birinvi Şah Abbas’ın Yaşamı) (Far.), 

2. Cilt, Tahran: Negah.  

Fârâbî, E. N. (1990). el-Medinetü'l-Fâzıla,(trc. Nafiz Danışman). İstanbul: MEB Yay. 

Fasihi, S. (1993). Cereyanha-i Asli-i Tarihnigari Der Devre-i Pehlevi (Pehlevi 

Dönminde Tarih Yazımının Ana Akımları), Tahran: Navid Yayınları. 

Fatemi, N. S. (1985). Anglo-Persian Agreement of 1919, Encyclopedia Iranica, II/1, 

59-61. 

Fattahi, F. (1968). Sefername-i Mirza Fettah Han Germrudi Be Avrupa (Mirza Fettah 

Han Germerusi’nin Avrupa’ya Seyahati)(Far.), Tahran: Bank-e 

Bazargani-e Iran Yayınları. 

Flandin, E. (1977). Sefername-i Eugene Flandin Be İran (Eugene Flandin’in İran 

Seyahatnamesi)(Far.), (Hossein Noursadeghi, Çev.). Tahran: Eshraghi 

Yayınalrı. 



260 

Flandin, E., & Coste, P. (1851). Voyage en Perse de MM. Eugène Flandin, peintre, 

et Pascal Coste, architecte attachés a l'ambassade de France en Perse 

pendant les années 1840 et 1841... Gide et J. Baudry. 

Foran, J. (2013). Fragile Resistance: Social Transformation in Iran From 1500 To 

The Revolution, Farsça Çevirisi, (Ahmad Tadayyon, Çev.). Rasa 

Kültürel Hizmetleri, Tahran. 

Forsat-od-dowleh. (1894). Asar-ı Ecem (Ecem Eserleri)(Far.), Mumbai 

Foucault, M. (1999). Bilginin Arkeolojisi, (Çev.) Veli Urhan, İstanbul: Birey 

Yayıncılık. 

Fraser, D. (1910). Persia and Turkey in revolt. W. Blackwood and sons. 

Ghaem Maghami, J. (1963). Çend Sened Merbüt-i bi Tarih-i Feramuşhane Der İran 

(İran’da Feramuşhane İle İlgili Bir Kaç Belge)(Far.), Yaghma Dergisi, 

185. Sayı,  404-405. 

Ghobadian, V. (2015). Styles & Concepts in Iranian Contemporary Architecture 

(İran Çağdaş Mimarisi’nin Üslup ve Kavramları), 3. Baskı, Tahran: 

Elm-e Me’mar Yayınları.  

Giddens, A. (1994). Modernliğin Sonuçları, Çev. Ersin Kuşdil, 1. baskı, İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Giedion, S. (2016). Space, Time And Architecture: The Growth Of A New Tradition. 

(Manouchehr Mozayyani, Trans.). 1. ve 2. Cilt, Tahran: Entesharat-e 

Elmi va Farhangi. 

Gobineau, A. D., & Collins, A. T. (1915). Inequality of human races. London: 

William Heinemann.  

Godard. A. & Diğerleri (1992a). Asâr-ı İran, (Abolhossein Sarvghad Moghaddam & 

Diğerleri, Çev.). 1. & 2. cilt, 2. baskı, Tahran: Bonyad-e Pajouheshha-

e Eslami Yayınalrı. 

Godard. A. & Diğerleri (1992b). Asâr-ı İran, (Abolhossein Sarvghad Moghaddam & 

Diğerleri, Çev.). 3. & 4. cilt, 2. baskı, Tahran: Bonyad-e Pajouheshha-

e Eslami Yayınalrı. 

Gran-Aymerich, È., & Marefat, M. (2001). Godard, André. Encyclopaedia Iranica. 

Grigor, T. (2007). Orient oder Rom? Qajar “Aryan” architecture and Strzygowski's 

art history. The Art Bulletin, 89(3), 562-590. 

Grigor, T. (2009). Building Iran. New York: Periscope. 

Grigor, T. (2010). Parsi patronage of the Urheimat. Getty Research Journal, (2), 53-

68. 

Grigor, T. (2013). The King’s White Walls: Modernism And Bourgeois Architecture. 

In Culture and cultural politics under Reza Shah, Routledge, 109-132. 

Grigor, T. (2016a). Tehran: A revolution in making. Political landscapes of capital 

cities, 347-376. 

Grigor, T. (2017). Mimari Der Siyaset ve Siyaset Der Mimari (Politikada Mimarlık 

ve Mimarlıkta Politika), Payman Dergisi (Üç Aylık Ermenilerin 

Kültürel Dergisi), 249 (21), 18-47. 



261 

Grigor, T. (2017a). Kings and Traditions in Différance: Antiquity Revisited in Post‐

Safavid Iran. A companion to Islamic art and architecture. Hoboken, 

New Jersey: John Wiley and Sons, 1082-1101. 

Grigor, T. (2016). Persian Architectural Revivals in the British Raj and Qajar 

Iran. Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle 

East, 36(3), 384-397. 

Groat, L., & Wang, D. (2002). Architectural Research Methods, New Jersey: John 

Willey & Sons.  

Gunter, A. C; Hauser, S. R (Eds.) (2005), Ernst Herzfeld and the Development of 

Near Eastern Studies, 1900-1950, Leiden and Boston: Brill. 

Habibi, M. (2007). Ez Şar Ta Şehr (Şar’dan Şehire)(Far.), Tahran: Tahran 

Üniversitesi Yayınları. 

Hadji Akbari, M. (2015). Vâkâvi-e Naghsh-e Zartoshtian Dar Eghtesâd-e Dore-e 

Qâjâriye Bâ Tâ’kid Bar Tejaratkhaneha-e Zartoshti (Zerdüşt Ticaret 

Şirketleri Önderliğinde Zerdüştlerin Kaçar Dönemi Ekonomisine 

Etkilerinin İrdelenmesi) (Far.), Tarikh-e Now Dergisi, 11. Sayı, 2-28. 

Hakim, N. (2001). Guevrekian’s Public Building Design and the Problem of Relating 

the Design of the Foreign Ministry and the Palace of Justice to Him, 

Me’mar Dergisi, 15. Sayı, 78-87. 

Hamidi, M. & Sabri, R. (1997a). Üstühanbendi-i Şehr-ı Tahran: Şinaht-ı Vez-i 

Mevcut (Tahran Şehri’nin İskeleti: Mevcut Durumun Tanımı)(Far.) , 1. 

Cilt, Tahran: Tahran Şehrinin Teknik Müşavirlik ve Mühendislik 

Kurumu.  

Hamidi, M. & Sabri, R. (1997b). Üstühanbendi-i Şehr-ı Tahran: Şinaht-ı Vez-i 

Mevcut (Tahran Şehri’nin İskeleti: Mevcut Durumun Tanımı)(Far.) , 2. 

Cilt, Tahran: Tahran Şehrinin Teknik Müşavirlik ve Mühendislik 

Kurumu.  

Hamidi, M. & Sabri, R. (1997c). Üstühanbendi-i Şehr-ı Tahran: Şinaht-ı Vez-i 

Mevcut (Tahran Şehri’nin İskeleti: Mevcut Durumun Tanımı)(Far.) , 3. 

Cilt, Tahran: Tahran Şehrinin Teknik Müşavirlik ve Mühendislik 

Kurumu.  

Hamraz, V. (2018). Tahlili Ber Faaliyet ve Siyasetha-i Amuzişi-i Müballiğan-i 

Protestan-ı Amrikayi Der İran-ı Devre-i Kaçar (Kaçar Devri İranı’nda 

Amerikalı Protestan Misyonerlerlerin Eğitim Faaliyet ve Siyasetleri 

Hakkında Bir İrdeleme)(Far.), Historical Studies Quaeterly, 16 (62), 

100-121. 

Harvard University. (n.d.). Album of photographs by Ali Khan Vali. Qajar, Fine Arts 

Library. Erişim: 28 Haziran 2021,             

https://nrs.harvard.edu/urn-3:FHCL:8598325 

Hasan Beigi, M. (1998). Tahran-ı Kadim (Eski Tahran)(Far.), 4. Baskı, Tahran: 

Nashr-e Mansouri. 

Hataria, Manekji, L. (1865). İzhar-ı Seyahat-ı İran, Mumbai: Mumbai Education 

Society. 

https://nrs.harvard.edu/urn-3:FHCL:8598325


262 

Hazeri, A. M.. (1993). Revend-i İzam-ı Danişcu Der İran (İran’da Öğrenci 

Gönderiminin Süreci)(Far.), Tahran: Sazman-e Motale’e va Tadvin 

Kotob-e Oloum-e Ensani Daneshgahha Yayınları. 

Hedayat, M. (1965). Hâtırât ve Hâterât (Anılar ve Tehlikeler), Tahran: Zavvar 

Publications. 

Hedayat, R. G. (2020). Nejad Name-i Padişahan-i İrani (İran Padişahlarının Soy 

Kütüğü)(Far.), (Mohammadreza Behzadi & Fatemeh Danesh Shakib, 

Ed.).  Tahran: Parandeh Yayınevi. 

Hegel, G. W. F. (2003). Tarihte Akıl, (Önay Sözer, Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Heidari, A. (2011). Karname-i Arthur Opham Pope İranşinâs-ı Amerikayi (Amerikalı 

İranolog Arthur Opham Pope’un Karnesi, Panezdah-e Khoedad 

Dergisi, 3. dönem,  28 (8), 99-137. 

Hekmat, A. (1976). Si Hatıra Ez Asr-ı Ferhunde-i Pehlevi (Uğurlu Pehlevi 

Döneminden Otuz Anı), Tahran: Pars Matbaası. 

Herzfeld, E. (1976). Tarih-i Bâstâni-i İran (İran’ın Arkaik Tarihi), (Aliasghar 

Hekmat, Çev.). Tahran: Anjoman-e Asar-e Melli Yayınları. 

Heshmatzadeh, M. & Diğerleri. (2014). Nationalism Az Manzar-e Shahravandi Dar 

Asr-e Pahlavi-e Avval Ba Takid Bar Ghomiyatha (Etniklerin 

Vurgulanmasıyla Birinci Pehlevi Döneminde Yurttaşlık Açısından 

Milliyetçilik), Jostarha-e Siasi-e Moasser, 11(5), 69-93. 

Hilgers, M., & Mangez, E. (2014). Introduction to Pierre Bourdieu’s theory of social 

fields. In Bourdieu's Theory of Social Fields (pp. 19-54). Routledge.  

Hillenbrand, R. (2012). Islamic Architecture: Form, Function, And Meaning, 

(Bagher Ayatollahzadeh Shirazi, Çev.). 6. Baskı, Tahran: Rozaneh 

Yayınları. 

Homayouni, S. (1981). Taziye ve Taziye Hani, Tahran: Soruosh Yayınları. 

Hovanessian, V. (1946). Mesa’il-i Merbüt Bi Mimari Der İran (İran’daki Mimarlık 

İle İlgili Sorunlar), Arşitekt Dergisi, 1. Sayı, 4-9. 

Hovanessian, V. (1969). Mimari-i İran Der Dü Râhe-i Sebk-i Milli ve Cedid (Milli ve 

Yeni Üslup İkileminde İran Mimarlığı), Honar va Memari Dergisi, 1. 

Sayı, 33-38. 

Izadpanah, B. (July, 2019). The FIRST Iranian NEWSPAPER: Mirza Salih Shirazi’s 

Kaghaz-i Akhbar. British Library. Erişim: 7 Aralık 2021, 

https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2019/07/the-first-iranian 

newspaper-mirza-salih-shirazis-kaghaz-i-akhbar.html  

İran İslam Cumhuriyet Milli Kütüphanesi. (1994a). Ruzname-i Vakayi-i İttifakiye 

(Vakayi-i İttifakiye Gazetesi)(Far.), 1. Cilt, 1. Baskı, Tahran: Milli 

Kütüphane Yayınları. 

İran İslam Cumhuriyet Milli Kütüphanesi. (1994b). Ruzname-i Vakayi-i İttifakiye 

(Vakayi-i İttifakiye Gazetesi)(Far.), 2. Cilt, 1. Baskı, Tahran: Milli 

Kütüphane Yayınları. 

https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2019/07/the-first-iranian%20newspaper-mirza-salih-shirazis-kaghaz-i-akhbar.html
https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2019/07/the-first-iranian%20newspaper-mirza-salih-shirazis-kaghaz-i-akhbar.html


263 

İran İslam Cumhuriyet Milli Kütüphanesi. (1994c). Ruzname-i Vakayi-i İttifakiye 

(Vakayi-i İttifakiye Gazetesi)(Far.), 3. Cilt, 1. Baskı, Tahran: Milli 

Kütüphane Yayınları. 

İran İslam Cumhuriyet Milli Kütüphanesi. (1994d). Ruzname-i Vakayi-i İttifakiye 

(Vakayi-i İttifakiye Gazetesi)(Far.), IV. Cilt, 1. Baskı, Tahran: Milli 

Kütüphane Yayınları. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri,  İran Gazetesi, Sayı 318, 

Demirbaş No DSR۱۳۷۰--/۸فلا, Dosya No: 1014574, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00070-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri,  İran Gazetesi, Sayı 666, 

Demirbaş No DSR۱۳۷۰--/۸فلا, Dosya No: 1014574, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00070-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri,  İran Gazetesi, Sayı 577, 

Demirbaş No DSR۱۳۷۰--/۸فلا, Dosya No: 1014574, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00068-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Belediye Dergisi, Yıl 1930, 

Sayı 5 ve 6,  Demirbaş No:   ۸ا/JS۷۴۶۳, Dosya No: 10110790. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Belediye Dergisi, Yıl 1931, 

Sayı 7 ve 8,  Demirbaş No:   ۸ا/JS۷۴۶۳, Dosya No: 10110790. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Belediye Dergisi, Yıl 1934, 

Sayı 4 ve 5,  Demirbaş No:   ۸ا/JS۷۴۶۳, Dosya No: 10110790. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Belediye Dergisi, Yıl 1934, 

Sayı 11 ve 12,  Demirbaş No:   ۸ا/JS۷۴۶۳, Dosya No: 10110790. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İran Gazetesi, Sayı 1012, 

Demirbaş No: H۸--/ ۹فلا۲ف , Dosya No: 1012334. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İran Gazetesi, Yıl 1936, Sayı 

4879, Demirbaş No: H۸--/ ۹فلا۲ف , Dosya No: 1012334, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-68487-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1937, 

Sayı 29, Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1933, 

Sayı 2045,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1933, 

Sayı 2046,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1926, 

Sayı 84,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1926, 

Sayı 98,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1926, 

Sayı 102,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1926, 

Sayı 104,  Dosya No: 1014255. 



264 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1928, 

Sayı 475,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1928, 

Sayı 645,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1928, 

Sayı 653,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1929, 

Sayı 691,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1929, 

Sayı 692,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1929, 

Sayı 696,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1929, 

Sayı 685,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1929, 

Sayı 689,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1932, 

Sayı 1749,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1933, 

Sayı 2084,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1933, 

Sayı 2086,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1933, 

Sayı 2087,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1934, 

Sayı 2088,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1934, 

Sayı 2089,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1934, 

Sayı 2090,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1937, 

Sayı 3095,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1937, 

Sayı 3096,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1937, 

Sayı 3097,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1937, 

Sayı 3098,  Dosya No: 1014255. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, İttilaat Gazetesi, Yıl 1941, 

Sayı 4479,  Dosya No: 1014255. 



265 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2538,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2541,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2543,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2544,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2481,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2545,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2584,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2591,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2594,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2596,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2600,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1934, Sayı 

2602,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1935, Sayı 

2605,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1935, Sayı 

2606,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 



266 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1935, Sayı 

2633,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1935, Sayı 

2803,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1935, Sayı 

2814,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1935, Sayı 

2815,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1935, Sayı 

2816,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3628,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3645,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3646,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3780,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3781,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3782,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3783,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3784,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3804,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 



267 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3805,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3807,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3808,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Kuşiş Gazetesi, Yıl 1938, Sayı 

3809,  Demirbaş No: JA۲۶--/۹ک, Dosya No: 1014294, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00668-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Otak-ı Ticaret (Ticaret Odası) 

Dergisi, Yıl 1935, Sayı 106 ve 107, Demirbaş No: ۱آ /HF ۳۷۷۰/۲ , Dosya 

No: 1010585. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Otak-ı Ticaret (Ticaret Odası) 

Dergisi, Yıl 1935, Sayı 113, Demirbaş No: ۱آ /HF ۳۷۷۰/۲ , Dosya No: 

1010585. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Otak-ı Ticaret (Ticaret Odası) 

Dergisi, Yıl 1935, Sayı 116, Demirbaş No: ۱آ /HF ۳۷۷۰/۲ , Dosya No: 

1010585. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Otak-ı Ticaret (Ticaret Odası) 

Dergisi, Yıl 1935, Sayı 121, Demirbaş No: ۱آ /HF ۳۷۷۰/۲ , Dosya No: 

1010585. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Otak-ı Ticaret (Ticaret Odası) 

Dergisi, Yıl 1936, Sayı 134, Demirbaş No: ۱آ /HF ۳۷۷۰/۲ , Dosya No: 

1010585. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Otak-ı Ticaret (Ticaret Odası) 

Dergisi, Yıl 1937, Sayı 166 ve 167, Demirbaş No: ۱آ /HF ۳۷۷۰/۲ , Dosya 

No: 1010585. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Otak-ı Ticaret (Ticaret Odası) 

Dergisi, Yıl 1938, Sayı 189, Demirbaş No: ۱آ /HF ۳۷۷۰/۲ , Dosya No: 

1010585. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Otak-ı Ticaret-i Alman-İran 

(Alman-İran Ticaret Odası) Dergisi, Yıl 1936, Sayı 1, Demirbaş No: 

آ۲ /HF ۳۷۷۰/۲ , Dosya No: 1080270. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Pars Yıllığı, Yıl 1934, 

Demirbaş No: DSR۱۵۷۰, Dosya No: 1014718 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Pars Yıllığı, Yıl 1935, 

Demirbaş No: DSR۱۵۷۰, Dosya No: 1014718. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Pars Yıllığı, Yıl 1936, 

Demirbaş No: DSR۱۵۷۰, Dosya No: 1014718. 



268 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Sur-i İsrafil Gazetesi, Sayı 2, 

Demirbaş No: DSR۱۴۰۰--/۹ص, Dosya No: 1014268, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00194-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Teceddüd-i İran Gazetesi, Yıl 

1934, Sayı 1525,  Demirbaş No: DSR۱۴۰۳--/۳ت, Dosya No: 1012517, 

Nusha Kayıt Numarası: 82-35917-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Teceddüd-i İran Gazetesi, Yıl 

1934, Sayı 1526,  Demirbaş No: DSR۱۴۰۳--/۳ت, Dosya No: 1012517, 

Nusha Kayıt Numarası: 82-35917-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütüphane Arşivleri, Terbiyet Gazetesi, Sayı 416, 

Demirbaş No: DSR۱۴۰۳--/۴ت, Dosya No: 1012330, Nusha Kayıt 

Numarası: 82-00127-00. 

İran İslam Cumhuriyeti Milli Kütuphanesi ve Arşivler Kurulu, Demirbaş No: 

DSR۱۳۷۰--/ ۸فلا  , Dosya No: 1014574. 

Ironside, E. (1983). Hatırat ve Sefername-i General Ironside Der İran (İran’da 

General Ironside’ın Anıları ve Seyahatnamesi)(Far.), (Behrouz 

Ghazvini, Çev.). Tahran: Aineh Yayınalrı. 

Issawi, C. (1983). Iranian trade, 1800–1914. Iranian Studies, 16(3-4), 229-241. 

Issawi, C. (2009). Tarih-i İktisadi-i İran: Asr-i Kacar (İran’ın Ekonomik Tarihi: 

Kaçar Devri)(Far.), (Yaghoub Ajand, Çev.). 3. Baskı, Tahran: 

Gostareh Iran Yayınları. 

Jackson, A. V. W. (1978). Persia, Past and Present, (Manouchehr Amiri-Fereidoun 

Badrei, Çev.).  2. Baskı, Tahran: Kharazmi Yayınarı. 

Jahanbaglou, R. (2000). İran ve Modernite, Tahran: Goftar Yayınları. 

Jahangiri, S. & Diğerleri. (2019). Vakavi-i Şarayit-i Dahili ve Beynülmileli-i 

İn’ikad-ı Karardad-ı 1919 (1919 Anlaşması’nın Oluşmasında 

Uluslararası ve İç Koşullarının İrdelenmesi)(Far.), Rahbord-e Siyasi 

Dergisi, 10(3), 1-18. 

Jalaladdin Mirza (2010). Name-i Hüsrevan: Dastan-ı Padişahan-ı Pars Ez Ağaz Ta 

Payan-ı Sasanian (Hüsrevan Mektubu: Başlangıçtan Sasanilere Kadar 

Fars Padişahların Kıssası)(Far.), 1. Baskı, Tahran: Pazineh Yayınları. 

Jamaladdin, G & Kiani, M. (2020). Zemineha-i Tarihi ve İctimai Şekilgiri-i 

Pavyonha-i Asr-ı Kaçar Der Nemayişgahha-i Cihani ve Cayigahişan 

Der Mimari-i Modern-i İran (Dünya Fuarlarında Kaçar Dönemi 

Pavyonlarının Oluşumunun Tarihi ve Toplumsal Arka Planı ve Modern 

İran Mimarlığındaki Yeri), Name Memari ve Shahrsazi Dergisi, (28)13,  

69-92. 

Jaubert, P.A. (1943). Müsafiret be İran ve Ermenistan (İran ve Ermenistan’a 

Yolculuk)(Far.), (Mahmoud Hedayat, Çev.). Tahran: Taban Matbaası. 

Javaher Kalam, A. (1978). Tarih-i Tahran (Tahran Tarihi)(Far.), 2. Baskı, Tahran: 

Manouchehri Kütüphanesi Yayınları. 

Jelavich, B., & Jelavich, B. (1974). St. Petersburg and Moscow: Tsarist and Soviet 

Foreign Policy, 1814-1974. Bloomington: Indiana University Press. 



269 

Kahraman, A. (2013). Yeni Mecmua, İslam Ansiklopedisi, 43. Cild, Türkiye Diyanet 

Vakfı, s. 428-430. 

Kajbaf, Alireza. & Dehghannejad, Mortaza. (2009). Misyonerha-i Fransavi Der 

Isfahan-ı Asr-ı Kaçar (Kaçar Isfahanı’nda Fransız Misyonerler)(Far.), 

Ferheng Üç Ayık Dergisi, Sayı: 67,  215-248. 

Kaplan, A., & Wolf, J. C. (2017). The conduct of inquiry: Methodology for 

behavioral science. Routledge. 

Kaplan, M., & Yardimcioğlu, M. (2020). Alan, Habitus Ve Sermaye Kavramlarıyla 

Pierre Bourdieu. Habitus Toplumbilim Dergisi, (1), 23-37. 

Kariman, H. (1976). Tahran Der Güzeşte ve Hal (Geçmişte ve Günümüzde 

Tahran)(Far.), Tahran: Daneshghah-e Melli-e Iran Yayınları. 

Karl, B. (2014). Persian Art in 19 th-Century Vienna. The Shaping of Persian Art: 

Collections and Interpretations of the Art of Islamic Iran and Central 

Asia, 110-129.  

Kashani, F. (2002). Culture of Iranian: The Evolving Polemic of Iranian Nationalism, 

in Iran and Surrounding word, Nikkie R, keddie and Rudi Matthess, 

London and Seattle: University of Washington Press. 

Kasheff, M. (1985). Anjoman-e Zartoštīān. Encyclopaedia Iranica, 2, 90-95. 

Kasravi, A. (1984a). Tarih-i Meşrute-i İran (İran Meşrutesinin Tarihi)(Far.), 1. Cilt, 

16. Baskı, Tahran: Amir Kabir Yayınları. 

Kasravi, A. (1984b). Tarih-i Meşrute-i İran (İran Meşrutesinin Tarihi)(Far.), 2. Cilt, 

16. Baskı, Tahran: Amir Kabir Yayınları. 

Katirai, M. (1976). Framasoneri Der İran: Ez Ağaz Ta Teşkil-i Loj-i Bidari-i İran 

(İran’da Masonluk: Başlangıçtan Uyanış Locası’nın Kuruluşuna 

Kadar)(Far.), II. Baskı, Tahran: Eqbal Yayınları. 

Katouzian, H. (1995). İktisad-ı Siyasi-i İran Ez Meşrutiyet Ta Payan-ı Silile-i Pehlevi  

(İran’ın Siyasal Ekonomisi)(Far.), (Mohammadreza Nafisi & Kambiz 

Azizi, Çev.). 5. Baskı,  Tahran: Nashr-e Markaz. 

Kazemzadeh Iranshahr, H. (1984a). Mecelle-i İranşehr (İranşehr Dergisi), 1. Baskı, 

1. Cild, Tahran: Eqbal Yayınları. 

Kazemzadeh Iranshahr, H. (1984b). Mecelle-i İranşehr (İranşehr Dergisi), 1. Baskı, 

2. Cild, Tahran: Eqbal Yayınları. 

Kazemzadeh Iranshahr, H. (1984c). Mecelle-i İranşehr (İranşehr Dergisi), 1. Baskı, 

3. Cild, Tahran: Eqbal Yayınları. 

Kazemzadeh Iranshahr, H. (1984ç). Mecelle-i İranşehr (İranşehr Dergisi), 1. Baskı, 

4. Cild, Tahran: Eqbal Yayınları. 

Kent Antiques. (n.d.). Jules Laurens ‘The Central Square, Tehran’. Erişim: 9 Aralık 

2021                          

https://www.kentantiques.com/portfolio/jules-laurens-the central-

square-tehran/  

Keshavarz Beyzai, M., Moeini Roodbali, R. (2020). Method and Insight in 

Historiography of Forsat-od-DowlehShirazi. Iranian Studies, 10(1), 

189-210. doi: 10.22059/jis.2020.275263.635 

https://www.kentantiques.com/portfolio/jules-laurens-the%20central-square-tehran/
https://www.kentantiques.com/portfolio/jules-laurens-the%20central-square-tehran/


270 

Khalilova, K. (February, 2015). How Muslim Azerbaijan had satire years before 

Charlie Hebdo. Erişim: 13 Aralık 2021 

https://www.bbc.com/news/world-europe-31640643  

Khajavi, Gh. (1946a). Tarihçe-i Danişkede-i Hünerha-i Zibâ (Tahran Güzel Sanatlar 

Fakültesi’nin Tarihçesi), Arşitekt Dergisi, 1. Sayı, 31. 

Khajavi, Gh. (1946b). Tarihçe-i Danişkede-i Hünerha-i Zibâ (Tahran Güzel Sanatlar 

Fakültesi’nin Tarihçesi), Arşitekt Dergisi, 3. Sayı, 111. 

Khosrowdad, M. & Diğerleri. (2001). Hâtırat-ı Melike-i Pehlevi (Pehlevi 

Kraliçesi’nin Anıları), 2. Baskı, Tahran: Beh Afarin Yayınları. 

Kouhestaninejad, M. (1991). Müessese-i Vaaz ve Hıtabe, Ganjine-e Asnad Dergisi, 

1(1),  100-127. 

Krosinsky, I. (1984). Sefername-i Krosinsky (Krosinsky Seyahatnamesi)(Far.), 

(Abdolrazzagh Donboli Maftoun, Çev.). (Maryam 

Mirmohammadi,Ed.). Tahran: Tous Yayınları. 

Kuban, D. (2009). Betonarme ve Modern Mimari: Dün, Bugün, Yarın (Faaliyet 

Raporu, ÇİMSA), Doğan Kuban Yazıları Antolojisi (Yaman Kayabalı, 

Der.). içinde,  186-203. 

Laurens, J. (1901).  ‘Nazar-endaz’, Episode d’un voyage en Perse, Revue orientale et 

algérienne, 1853-54,  342-51; repr. in J. Laurens, Paris: La légende des 

ateliers. 

Leach, A. (2006). The Conditional Autonomy of Tafuri's Historian/De provisorische 

autonomie van de historicus bij Tafuri. Oase. Architecture 

Journal/Tijdschrift voor Architectuur, (69), 14-29. 

Leach, A. (2015). Mimarlık Tarihi Nedir, (Hayrullah Doğan, Çev.). 1. Baskı, İstanbul: 

Koç Üniversitesi Yayınları. 

Lesanol Molk Sepehr, M. T.  (1998). Nasih Ül Tevarih: Tarih-i Kacariye (Nasih Ül 

Tevarih: Kaçar Tarihi)(Far.), (Jamshid Kianfar, Ed.). 1.Cilt,  Tahran: 

Asatir Yayınları. 

Library of Congress. (n.d.). (1889) Persian house in the History of Habitation 

exhibit, Paris Exposition. Paris France, Erişim: 28 Temmuz 2021, 

https://www.loc.gov/item/92521041  

Macionis, J. J., & Gerber, L. M. (2011). Sociology (7th Canadian ed.). Toronto, 

Ontario, Canada: Prentice Hall. 

Madani, J. (1999). Tarih-i Siyasi-i Muhasır-i İran (İran’ın Çağdaş Siyasi 

Tarihi)(Far.), 1. Cilt, 9. Baskı, Tahran: Daftar-e Entesharat-e Eslami 

Yayınları. 

Maghsoudi, M. (2003). Kavmiyetha ve Nakş-ı Anan Der Tahavvulat-ı Siyasi-i 

Saltanat-ı Muhammed Rıza Şah (Etnikler ve Muhammed Rıza Şah 

Saltanatının Siyasi Gelişmelerindeki Rolü). Tahran: Merkez-e Asnad-e 

Enghelab-e Eslami Yayınları. 

Mahallati, Hadj Sayyah. (1977). Hatırat-ı Hac Seyyah (Hacı Seyyah Anıları)(Far.), 

(Hamid Sayyah, Ed.). Tahran: Amir Kabir Yayınları. 

https://www.bbc.com/news/world-europe-31640643
https://www.loc.gov/item/92521041


271 

Mahboubi Ardakani, H. (1971). Tarih-i Tahavvul-i Danişgah-i Tehran (Tahran 

Üniversitesi’nin Değişim Tarihi) (Far.), Tahran: Tahran Üniversitesi 

Yayınları. 

Mahboubi Ardakani, H. (1991a). Tarih-i Müessisat-ı Temeddüni-i Cedid Der İran 

(İran’da Yeni Uygarlık Müesseselerinin Tarihi) (Far.), 1. Cild, Tahran: 

Tahran Üniversitesi Yayınları. 

Mahboubi Ardakani, H. (1991b). Tarih-i Müessisat-ı Temeddüni-i Cedid Der İran 

(İran’da Yeni Uygarlık Müesseselerinin Tarihi)(Far.), 2. Cild, Tahran: 

Tahran Üniversitesi Yayınları. 

Mahdavi, A. H. (1976). Tarih-i Revabit-i Harici-i İran (İran Dış İlişkilerinin 

Tarihi)(Far.), Tahran: Amirkabir. 

Majd, M. G. (2007). The Great American Plunder of Persia’a Antiquities 1925-1941, 

(Bahram Ajorlou, Çev.). 1. baskı, Tahran: Karang Yayınları. 

Maki, H. (1944). Muhtasari Ez Zindegani-i Siyasi-i Sultan Ahmet Şah-ı Kaçar (Sultan 

Ahmet Şah Kaçar’ın Siyasi Yaşamından Bir Özet) (Far.), Tahran: 

Ketabforoushi-i Mohammad Ali Elmi Yayınları. 

Maki, H. (1980). Tarih-i Bist Sale-i İran: Mukaddemat-ı Tağyir-i Saltanat (İran’ın 

Yirmi Yıllık Tarihi: Saltanatın Değişim Edimleri)(Far.), 2. Cild, 3. 

Baskı, Tahran: Bonhah-e Tarjome va Nashr-e Ketab. 

Maki, H. (1982a). Tarih-i Bist Sale-i İran: Kudeta-i 1299 (İran’ın Yirmi Yıllık Tarihi: 

1921 Darbesi)(Far.), 1. Cild, 3. Baskı, Tahran: Nasher Yayınları. 

Maki, H. (1982b). Tarih-i Bist Sale-i İran: Ağaz-ı Saltanat-ı Diktatöri-i Pehlevi 

(İran’ın Yirmi Yıllık Tarihi: Pehlevi Diktatörlük Saltanatının 

Başlanışı)(Far.), 4. Cild, 1. Baskı, Tahran: Nasher Yayınları. 

Maki, H. (1983). Tarih-i Bist Sale-i İran: İnkıraz-ı Kacariye ve Teşkil-i Silsile-i 

Pehlevi (İran’ın Yirmi Yıllık Tarihi: Kaçarların Yıkılışı ve Pehlevilerin 

Kuruluşu)(Far.), 3. Cild, 3. Baskı, Tahran: Nasher Yayınları. 

Malekzadeh, E. & Alizadeh Birjandi, Z. (2011). Avamel-e Moasser Dar Sheklgiri-

e Siyasatha va Tahavvolat-e Jamiati Dar Doreh-e Reza Shah Tey-e 

Salha-e 1304-1320 (1925-1941 Yılları Arası Rıza Şah Döneminde 

Demografik Politika ve Dönüşümün Oluşumundaki Etkenler), Jamiat 

Dergisi,  75. ve 76. Sayı, 73-84. 

Marjani, B. (1991). Berresi-i Avmil-i Müessir Ber Peydayiş-i Medaris-i Fenni ve 

Herfei Der İran Ez Darülfünun Ta Be Emruz (İran’da Darülfünun’dan 

Günümüze Kadar Fen Okullarının Oluşum Etkenlerinin İrdelenmesi), 

(Yüksek Lisans tezi). Tahran Üniversitesi. 

Mehdizadeh, S., & Hanachi, P. (2016). The Role of Western Archaeologists and 

Architects in Restoration of Historical Buildings during the Pahlavi 

Era, Iran (1925-1979). Far.), Honar-Ha-Ye-Ziba-Memari-Va-

Shahrsazi Dergisi,  3, 5-14. 

Mesgar, A. (2009). Nihatha-i Hüviyyetsâz Der Devre-i Pehlevi-i Evvel: Sâzman-ı 

Perveriş-i Efkâr (Birinci Pehlevi Dönemi’nde Kimlik İnşa Eden 

Kurumlar: Düşünceler Yetiştirme Kurumu), Payam-e Baharestan 

Dergisi, 3 (1), 535-540. 



272 

Millspaugh, A. (1975). The American Task in Persia, (Hossein Aboutorabian, Trans.). 

Tahran: Payam Publications. 

Mirza Aboutaleb Khan. (1973). Mesir-i Talibi ya Sefername-i Mirza Ebutalib Han 

(Talibi Rotası ya Mirza Ebutalib Han Seyahatnamesi)(Far.), (Hossein 

Khadiv Jam, Der.). Tahran: Ketabha-e Jibi Yayınları. 

Moayyer ol-Mamalek, D. (1982). Yaddaştha’i Ez Zindegani-i Hususi-i Nasireddin 

Şah (Nasiredin Şah’ın Özel Yaşamından Notlar)(Far.), 1. Baskı, 

Tahran: Nashr-e Tarikh Yayınları. 

Moftakhari, H. & Diğerleri, (2019). İrangerayi Der Tarih Nigari-i Mahalli-i Asr-ı 

Nasıri (Nasireddin Şah Devri Mahalli Tarih Yazımında İrancılık)(Far.), 

Journal for the History of Islamic Civilization, 52(2), 311-340. 

Moghtader, Gh. (1956). Esrar-ı Taht-ı Cemşid (Taht-ı Cemşid’in Sırları), 1. cild, 

Tahran: Majles Matbaası. 

Mokhtari Taleghani, E. (2017). The Modern Architecture Heritage of Iran, 2. Baskı, 

Tahran: Daftar-e Pajouheshha-e Farhangi Yayınları.. 

Moshiri, I. (1946). Hedef-i Mâ (Amacımız), Arşitekt Dergisi, 1. Sayı,  1-2. 

Moshiri, I. (1946b). Arşitekthâ-i Mâ Râ Bihter Bişinâsim: Vartan Hovannesian 

(Mimarlarımızı Daha İyi Tanıyalım: Vartan Hovannesian), Arşitekt 

Dergisi, 1. Sayı, 213-219. 

Moshiri, I. (1946c). Mihmanhâne-i Ab-ı Germ-i Larican (Larican Kaplıcası Oteli), 

Arşitekt Dergisi, 1. Sayı, 17, 19. 

Moshiri, I. (1948). Arşitekthâ-i Mâ Râ Bihter Bişinâsim: Muhsin Furuği 

(Mimarlarımızı Daha İyi Tanıyalım: Muhsin Furuği), Arşitekt Dergisi, 

6. Sayı,  32-37. 

Moshiri. İ. (1946a). Mihmanhâne-i Ab-ı Germ-i Lâhican (Lahican’ın Kaplıca Oteli), 

Arşitekt Dergisi, 1. Sayı,  17-19. 

Moshiri, İ. (1947a). Sahtiman-ı Aramgah-ı Alahazret Rıza Şah-ı Fekid (Rıza Şah’ın 

Mezar Binası), Arşitekt Dergisi, 4. Sayı, 152. 

Moshiri, İ. (1947b). Sahtiman-ı Aramgah-ı Alahazret Rıza Şah-ı Fekid (Rıza Şah’ın 

Mezar Binası), Arşitekt Dergisi, 5. Sayı,  185-186. 

Mostowfi, A. (2005a). Şerh-i Zindegani-i Men (Hayatımın Betimlemesi)(Far.), 1. Cilt, 

5. Baskı, Tahran: Zavvar Yayınları. 

Mostowfi, A. (2005b). Şerh-i Zindegani-i Men (Hayatımın Betimlemesi)(Far.), 2. Cilt, 

5. Baskı, Tahran: Zavvar Yayınları. 

Mumford, E. (2019). CIAM and its outcomes. Urban Planning, 4(3), 291-298. 

Muzaffereddin Şah. (2019). Sefername-i Muzaffereddin Şah Be Fereng 

(Muzaffereddin Şah’ın Batı Seyahatnamesi), (Farshah Farshbaf 

Abrishami, Der.). 4. baskı, Tahran: Khane-e Tarikh va Tasvir-e 

Abrishami Yayınları. 

Nadir Mirza. (1994). Tarih ve Coğrafi-i Dar-üs-saltana-i Tebriz (Dar-üs-saltana-i 

Tebriz’in Tarihi ve Coğrafyası)(Far.), (Gholamreza Tabatabaei Majd, 

Ed.). Tebriz: Golshan Yayınları. 



273 

Nafisi, S. (1966). Tarih-i İran-ı Muasır (Çağdaş İran Tarihi), Tahran: Foroughi 

Matbaası. 

Naibiyan, J., Alipoor Silab, J. (2011). Zoroastrian's commercial firms during the 

Qajar period. Journal of Historical Researches, 2(4), 15-34. 

Najafi, M. (2008). Caygah-i Dostali Han Müayyir-ülmemalik Der Mimari-i Devre-i 

Kacariye (Dostali Han Müayyir-ülmemalik’in Kaçar Devri 

Mimarlığındaki Yeri)(Far.), Golsestan-e Honar Dergisi, 13. Sayı, 97-

104 

Nasıreddin Şah Kaçar. (2000). Ruzname-i Hatırart-ı Nasireddin Şah Der Sefer-i 

Düyyüm-i Fereng (Nasireddin Şah’ın İkinci Batı 

Seyahatnamesi)(Far.), (Fatemeh Gaziha, Der.). 1. baskı, Tahran: İran 

Milli Arşivler Kuruluşu Yayınları. 

Nasıreddin Şah. (1983). Sefername-i Nasireddin Şah Be Fereng (Nasireddin Şah’ın 

Batı Seyahatnamesi)(Far.), Hamdollah Mostofi Mukaddemesi ile, 

Mashal Yayınları, Tahran. 

Nasıreddin Şah. (1990). Hatırat-ı Nasireddin Şah Der Sefer-i Sevvüm-i Ferengistan 

(Üçüncü Avrupa Seyahatinde Nasireddin Şah’ın Anıları)(Far.), 1. Cilt, 

(Esmaeil Rezvani & Fatemeh Gaziha, Ed.). 1. Baskı, Tahran: İran Milli 

Arşivler Kurumu Yayınları. 

Nasıreddin Şah. (1992). Hatırat-ı Nasireddin Şah Der Sefer-i Sevvüm-i Ferengistan 

(Üçüncü Avrupa Seyahatinde Nasireddin Şah’ın Anıları)(Far.), 2. Cilt, 

(Esmaeil Rezvani & Fatemeh Gaziha, Ed.). Tahran: Shaghayegh 

Yayınları. 

Nasirinia, P. & Hojjat, I. (2016). Taammüli Der Tahavulât-ı Sahtari-i Muasr-ı Şehr-

i Tebriz ve Tesir-i An Ber Hüviyyet-i Şehir (Tebriz Şehrinin  Çapdaş 

Yapısının Dönüşümü Hakkında Bir İrdeleme ve Şehir Kimliği Üzerine 

Etkisi), Journal of Fine Arts, 1 (21),  41-54. 

Nategh, H. (1990). İran Der Rahyabi-i Ferhehgi (Kültür Arayışında İran)(Far.), 2. 

Baskı, Paris: Khavaran Yayınları. 

Nazari, F. & Nikzad, Z. (2007). Mimari Der Derbar-ı Sahipkıran (Sahipkıran 

Sarayında Mimarlık)(Far.), Golestan-e Honar Dergisi, 9. Sayı, 26-51. 

Negahban, E. (1997). Müruri Ber Pencah Sal Bastanşinasi-i İran (Elli Yıl İran 

Arkeolojisini Gözden Geçirme)(Far.), Tahran: İran Kültürel Miras 

Kurumu Yayınları. 

Niar, A. K. (2019). Persian-Zoroastrian Nationalism in the First Pahlavi Period 

Architecture. ART-SANAT, 11, 255-274. 

Nourbakhsh, M. (2001). Tahran Bi Rivâyet-i Tarih: Tahran Ez Ahd-i Bâstân ta Asr-

i Nasıri(Tarihin Riâyetiyle Tahran: Antik Dönemden Nasıri Asrı’na 

kadar)(Far.), 1. Cild, 1. Baskı, Tahran: Nashr-e Elm. 

Nourbakhsh, M. (2002). Tahran Bi Rivâyet-i Tarih: Tahran Ez Saltanat-ı Ahmed Şah 

Tâ İnkıraz-ı Kacariye (Tarihin Rivâyetiyle Tahran: Ahmet Şah 

Saltanatından Kaçarların Yıkılışına Kadar Tahran)(Far.), 4. Cild, 1. 

Baskı, Tahran: Nashr-e Elm. 



274 

Olearius, A., & Davies, J. (1662).  The Voyages & Travels of the Ambassadors from 

the Duke of Holstein, to the Great Duke of Muscovy, and the King of 

Persia.  (John Davies, Trans.). London.  

Olivier, A. G. (1992). Sefernâme-i Olivier (Olivier Sehayatnamesi), (Mohammad 

Taher Mirza, Çev.). 1. Baskı, Tahran: Ettelaat Yayınları. 

Orsolle, Ernest. (1997). Le Caucase et La Perse (Kafkasya ve İran 

Seyahatnamesi)(Far.), (Aliasghar Saeedi, Çev.). Tahran: 

Pajouheshgah-e Oloum-e Ensani va Motaleat-e Farhangi. 

Ostadi, K. (2012). Ruznâme-i Ahtar ve Tağyir-i Hatt-ı Fârsi (Ahtar Gazetesi ve 

Farsça’nın Alfabe Değişimi), Payam-e Baharestan Dergisi, 16 (4), s. 

30-71. 

Özkırımlı, Ü. (1999). Milliyetçilik Kuramları, 1. baskı, İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Palsetia, J. S. (2001). The Parsis of India: Preservation of identity in Bombay 

city (Vol. 17). Brill. 

Pehnt, W. (1973). Expressionist Architecture. Praeger Publishers.  

Perrot, G., & Chipiez, C. (1892). History of Art in Persia. Chapman and Hall, 

limited. 

Perry, J. (2012).  “BRYDGES, HARFORD JONES,” Encyclopaedia Iranica, IV/5, 

pp. 488-489, Erişim: 30 Aralık 2012, 

http://www.iranicaonline.org/articles/brydges-sir-harford-jones  

Persian Newspaper and Translation. (1839). Journal of the Royal Asiatic Society of 

Great Britain and Ireland, 5(2), 355-371. Retrieved January 20, 2021, from 

http://www.jstor.org/stable/25207523 

Pigulevskaya, N. V., Yakubovskiy, A. Y., Petrushevskiy, I. P., & Stroeva, L. V. 

(1958). Belenitskiy AM Istoriya Irana s drevneyshikh vremen do kontsa 

XVIII veka [History of Iran from Ancient Times to the late 18th 

century]. Leningrad: Leninigradskii universitet Publ.  

Pirbabaei, M. & Soltanzadeh, M. (2015). Mukaddeme-i Ber Suratbendi-i Meydan-ı 

Me’mari-i Muasır-ı İran Ber Esas-ı Nazariye-i Meydan-ı Bourdieu 

(Bourdeieu’nun Alan Kuramına Kapsamında İran’ın Çağdaş 

Mimarlığının Meydan Betimlemesine Giriş)(Far.), Fine Art Journal, 20 

(1), 73-84 

Pirnia, H. & Ashtiani, A. (2019). Tarih-i Kamil-i İran (İran’ın Bütün Tarihi), Tahran: 

Negah Yayınları. 

Pirnia, H. (2012). Tarih-i İran-ı Batan (Antik İran’ın Tarihi), 1-4. cilt, 8. baskı, 

Tahran: Negah Yayınları 

Polak, J.E. (1989). Sefername-i Polak: İran ve İraniyan (Polak eyahatnamesi: İran 

ve İranlılar)(Far.), (Keykavous Jahandari, Çev.).  Tahran: Kharazmi 

Yayınları. 

Pope, A. O. (2011). Persian Architecture, (Gholamhossein Sadri Afshar, Çev.). 9. 

Baskı, Tahran: Dat Yayınları. 

Popper, K. R. (1940). What is dialectic?. Mind, 49(196), 403-426. 

http://www.jstor.org/stable/25207523


275 

Popper, K. R. (2006). Hayat Problem Çözmektir,  (Ali Nalbant, Çev.). 2. Baskı, 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Blench, R. M. (2004). Archaeology and Language: methods and issues. A Companion 

To Archaeology., 52-74. 

Rabinow, R. (1984). Michel Foucault ile Söyleşi: Mekan, Bilgi ve Erk, (Mehmet 

Adam, Çev.). Mimarlık Dergisi, 84, 7-8  

Raeini, E. (1978). Feramuşhane ve Freemasonry Der İran (İran’da Feramuşhane ve 

Masonluk)(Far), 2. Cilt, Tahran: Amirkabir Yayınları. 

Raeini, E. (1978a). Feramuşhane ve Freemasonry Der İran (İran’da Feramuşhane ve 

Masonluk)(Far), 1. Cilt, Tahran: Amirkabir Yayınları. 

Rahmanian, D. (2019). İran Between Two Coups d’etat (İran İki Darbe 

Arasında)(Far.), 5. Baskı,  Tahran: Samt Yayınları. 

Rajabi, P. (1976). Mimari-i İran Der Asr-ı Pehlevi (Pehlevi Döneminde İran 

Mimarisi), Tahran: Daneshghah-e Melli-e Iran Yayınları. 

Rampley, M. (2011). Peasants in Vienna: Ethnographic Display and the 1873 World's 

Fair. Austrian History Yearbook, 42. 

Rawlinson, G. (1898). A Memoir Of Major-General Sir Henry Creswicke Rawlinson. 

London; New York [etc.]: Longmans, Green & Company. 

Raznahan, M & Ahangaran, A. (2013). Berresi-i Delayil-i Nakami-i Muhammed 

Şah Kacar Der İade-i Hakimiyet-i İran Ber Şehr-i Herat (Herat Şehri 

Hakimiyetinin Geri Alımında Muhammed Şah Kaçar’ın Başarısılığının 

İrdelenmesi), Journal of Historical Researches, 5(1), 131-148. 

Robinson, B. W. (1967). A Lacquer Mirror-Case of 1854. Iran, 5, 1–6.  

Royce, W. R. (1981). The Shirazi Provincial Elite: Status Maintenance and Change. 

In Bonine, Michael E. Continuity and Change in Modern Iran. State 

University of New York Press. 

Ruskin, J. (1905). Lectures on Art and Aratra Pentelici: With Lectures and Notes on 

Greek Art and Mythology, 1870 (Vol. 20). G. Allen. 

Sadigh, İ. (1975a). Hatırat-i Ez Sergüzeşt-i Doktor İsa Sadik (Doktor İsa Sadik’in 

Geçmişinden Anılar)(Far.), 1. Cilt, Tahran: Dehkhoda Matbaası. 

Sadigh, İ. (1975b). Hatırat-i Ez Sergüzeşt-i Doktor İsa Sadik (Doktor İsa Sadik’in 

Geçmişinden Anılar)(Far.), 2. Cilt, Tahran: Dehkhoda Matbaası. 

Salah, M. (2005). Keşf-i Hicab (Tesettürün Kaldırılması), 1. Baskı, Tahran: Political 

Studies and Research Institute. 

Salmasizadeh, M. & Diğerleri. (2019). Sâzmân-ı Perveriş-i Efkâr ve Telaş Berây-i 

Tağyir-i Sebk-i Zindegi-i Civânân Der Asr-ı Rıza Şah Pehlevi 

(Düşünceleri Yetiştirme Kurumu ve Rıza Şah Döneminde Gençlerin 

Yaşam Tarzının Değiştirilmesine Yönelik Çaba), Islamic Revolution 

Studies, 56 (16), 59-72. 

Sami, A. (1976). Nuhustin Didâr-ı Alâhazret Rıza Şah-ı Kebir Ez Virânehâ-i Taht-ı 

Cemşid (Alâhazret Büyük Rıza Şah’ın Taht-ı Cemşid Harabelerni İlk 

Ziyareti), Barrasiha-e Tarikhi Dergisi, 67. Sayı, 212-232. 



276 

Serena, C. (1983). Sefernam-i Madame Carla Serena: Ademha ve Ayinha Der İran 

(Madame Carla Serena’ın Seyahatnamesi: İran’da  İnsanlar ve 

Ayinler, Çev. Alisghar Saeidi, 1. baskı, Tahran: Naghsh-e Jahan 

Yayınları. 

Seyhoun, H. (1966). Süheni Debare-i Mimari (Mimarlıkla İlgili Bir Söyleşi)(Far.), 

Ayandegan Dergisi, 12. Sayı, 33-35. 

Shabakeh Mostanad. (April, 2016). Sergüzeşt-i Fırsatüddevle-i Şirazi (Şirazlı 

Fırsatüddevle’nin Biyografisi). Erişim: 9 Aralık 2021, 

http://www.doctv.ir/program/154140 

Shabani, R. (1994). Mabani-i Tarih-i İctima’i İran (İran’ın Toplumsal Tarihinin 

Temelleri)(Far.), Tahran: Qamus Yayınları. 

Shahbazi, A. (2007a). Zühur ve Sukut-i Saltanat-ı Pehlevi (Pehlevi Saltanatı’nın 

Ortaya Çıkışı ve Düşüşü) (Far.), 1. Cilt, 21. Baskı, Tahran: Ettela’at 

Yayınları. 

Shahbazi, A. (2007b). Zühur ve Sukut-i Saltanat-ı Pehlevi: Hatırat-ı Ertişbud 

Fardoust (Pehlevi Saltanatı’nın Ortaya Çıkışı ve Düşüşü: Mareşal 

Fardoust’un Anıları) (Far.), 2. Cilt, 21. Baskı, Tahran: Ettela’at 

Yayınları. 

Shahbazı, A. (2000). İranoloji, Ari’cilik ve Tarih Yazımı, (söyleşi), Entekhab 

Gazetesi, Sayı: 17 ve 21, Nisan 2000 (Farvardin 1379), Tahran. 

Shahri, J. (1992). Tahran-ı Kadim (Kadim Tahran)(Far.), 1. Cilt, 3. Baskı, Tahran: 

Moein Yayınları. 

Shahrokh, K. (2003). The Memoirs of Keikhosrow Shahrokh, (Shahrokh Shahrokh & 

Rashna Writer Ed.). (Gholamhossein Mirzasaleh, Trans.). Farsça 

Çeviri, Tahran: Maziar Yayınları. 

Shamim, A. (2008). İran Der Devre-i Saltanat-i Kaçar (Kaçar Saltanatı Devrinde 

İran)(Far.), Tahran: Behzad Yayınları. 

Shamsabadi, H. (2010). Kıyam-ı Gevherşad (Gevherşad Ayaklanması), Motaleat-e 

Tarikhi Üç Aylık Dergi, 29 (2), 115-141. 

Shayeghan, D. (2014). Amizeş-i Ufukha (Ufukların Birlikteliği)(Far.), (Mohammad 

Mansour Hashemi, Der.). 3. Baskı, Tahran: Foruzan-e Rooz Yayınları. 

Sheikholeslami, M. (1983). Be Yad-ı Bunyangüzar-ı Ayende (Ayende’nin 

Kurucusunun Anısına)(Far.), Ayandeh Dergisi, 9. yıl, 717-725. 

Sheikholeslami, P. (1972). Zenan-ı Ruznamenigar ve Endişmend-i İran (İran’ın 

Gazeteci ve Düşünür Kadınları)(Far.), Tahran: Zarrin Yayınları. 

Shirazi, Mirza Saleh. (1968). Safarname (Seyahatname)(Far.), (Mohammad 

Shahrestani, Ed.). 1. Baskı, Tahran: Davarpanah Basımevi. 

Shirazian, R. (2012). Rahnüma-i Nakşaha-i Tarihi-i Şehr-i Tahran (Tahran Şehrinin 

Tarihi Haritalarının Klavuzu)(Far.), 1. Baskı, Tahran: Dastan 

Yayınları. 

Shockley, G. (2015). The Instrumentalization of the Arts: Congressional Aesthetics 

and the National Endowment for the Arts in the 1990s. Arizona State 

University. 

http://www.doctv.ir/program/154140


277 

Smithsonian Institution Archives (SIA), (n.d.)Photographs of Antoin Sevruguin 

from the Qajar period, Myron Bement Smith Collection, Erişim: 28 

Haziran 2021,                 

https://www.si.edu 

Simpson, S. J. (2002). Great Britain: viii. British Archaeological 

Excavations. Encyclopedia Iranica11, 3, 252-55. 

Soleimani Dehkordi, K. (2006). Profesor Herzfeld ve Huruc-i Gayr-i Kanuni-i Asâr-

ı Bâstâni (Profesor Herzfeld ve Antik Eserlerin Yasadışı Çıkışı)(Far.), 

Journal of Human Sciences, No: 51, 81-92. 

Stone, L. (1979). The Revival Of Narrative: Reflections On A New Old History. Past 

& Present, (85), 3-24. 

Stuhlpfarrer, A. (n.d.). The Housing Programme Of Red Vienna, Werkbundsiedlung. 

Erişim: 17 Kasım 2021,     

https://www.werkbundsiedlung-wien.at/en/   

Sümer, F. (2012). Kaçarlar, İslam Ansiklopedisi, Cilt: 24, Türkiye Diyanet Vakfı, 51. 

Tafuri, M. (1969). Per una critica dell’ideologia architettonica. Contropiano, 1, 31-

79. 

Taghizadeh, H. (1916). İttihad-ı Menafi-i İran ve Osmani (İran ve Osmanlının 

Menfaat Birliği)(Far.), Kaveh Gazetesi, 12. Sayı. 

Taghizadeh, H. (1925). Çend Kelime Der Bare-i Firdevsi (Firdevsi Hakkında Bir Kaç 

Kelime), Ayandeh Dergisi, 2 (1), 141-144. 

Taheri, A. (1973). Seyr-i Ferheng-i İrani Der Britanya Ya Tarih-i Divist Sale-i 

Mütalaat-i İrani (Britanya’da İrani Kültürün Dolaşımı Veya İran 

Araştırmalarının İkiyüz Yıllık Tarihi)(Far.), Tahran: Anjoman-e Asar-

e Melli. 

Taheri, A. (1970). Tarih i Siyasi ve İctimai İran (İran Siyasal ve Toplumsal 

Tarihi)(Far.), Tahran: Ketabha e Cibi. 

Tahvildar, Mirza H. K. (1963). Coğrafya-i Isfahan (Isfahan Coğrafyası)(Far.), 

(Manouchehr Sotoudeh, Ed.). Tahran: Moasseseh Motaleat va 

Tahghighat Ejtemai Yayınları. 

Tehran Projects. (n.d).Iranian Pavilions At İnternational Exhibitions. Erişim: 28 

Haziran 2021,                                                       

http://www.tehranprojects.com 

Teimouri, E. (1979). Tahrim-i Tenbaku: Evvelin Muhavimet-i Menfi Der İran (Tütün 

Yaptırımı: İran’da İlk Olumsuz Direniş)(Far.), 2. Baskı, Tahran: Sepehr 

Yayınları. 

Teimouri, E. (1953). Asr-ı Bi-haberi (Habersizlik Asrı)(Far.), Tahran: Eghbal 

Yayınları. 

The New York Public Library Digital Collections (TNPL). (n.d.), Voyage en Perse 

de MM. Eugène Flandin. Erişim: 8 Aralık 2021  

https://digitalcollections.nypl.org/collections/voyage-en-perse-de-

mm-eugne-flandin-peintre-et-pascal-coste-architecte-

entrepris#/?tab=about  

https://www.si.edu/
https://www.werkbundsiedlung-wien.at/en/
http://www.tehranprojects.com/
https://digitalcollections.nypl.org/collections/voyage-en-perse-de-mm-eugne-flandin-peintre-et-pascal-coste-architecte-entrepris#/?tab=about
https://digitalcollections.nypl.org/collections/voyage-en-perse-de-mm-eugne-flandin-peintre-et-pascal-coste-architecte-entrepris#/?tab=about
https://digitalcollections.nypl.org/collections/voyage-en-perse-de-mm-eugne-flandin-peintre-et-pascal-coste-architecte-entrepris#/?tab=about


278 

Thies, J. (2012). Hitler's Plans For Global Domination : Nazi Architecture And 

Ultimate War Aims. Berghahn Books, Incorporated. 

Tipps, D. C. (1973). Modernization Theory And The Comparative Study Of National 

Societies: A Critical Perspective. Comparative studies in society and 

history, 15(2), 199-226. 

Torabi Farsani, S. (2008). Ravand-e Amouzesh-e Zanan Az Aghaz-e Nogarayi ta 

Payan-e Asr-e Reza Shah (Yenilikçiliğin Başlangıcından Rıza Şah 

Devrinin Sonuna Kadar Kadınların Eğitimi), Danseshnameh Dergisi, 

1, 69(3), 89-101. 

Torabi, Y. (2008). Daramadi Bar Nasionalism Dar Iran (İran’da Milliyetçilik Üzerine 

Bir İrdeleme), Rahyaft-e Enghelab-e Eslami, 5(2), 23-36. 

URL-1 <https://en.wikipedia.org/wiki/Maneckji_Limji_Hataria>, erişim tarihi 

22.10.2021. 

URL-2 < https://en.wikipedia.org/wiki/Behistun_Inscription>, erişim tarihi 

22.10.2021. 

URL-3 < https://www.poollnews.ir>, erişim tarihi 22.10.2021. 

URL-4 <https://www.kentantiques.com/portfolio/jules-laurens-the-central-square-

tehran>, erişim tarihi 12.09.2021. 

URL-5 <http://www.wikigallery.org>, erişim tarihi 07.09.2021. 

URL-6 <https://www.heritageinstitute.com/zoroastrianism/temples/agiary.htm>, 

erişim tarihi 15.11.2021. 

URL-7 <https://www.iranhotelonline.com>, erişim tarihi 15.11.2021. 

URL-8 <http://www.caoi.ir/fa/projects>, erişim tarihi 19.11.2021.  

URL-9 <http://www.caoi.ir/fa/projects>, erişim tarihi 15.11.2021. 

Ünal, U & Diğerleri. (2014). I. Mahmud-Nadir Şah Mektuplaşmaları: 3 numaralı 

Nâmeı Hümayun Defteri, Başbakanlı Devlet Arşivleri, İstanbul: Bion 

Matbaacılık. 

Wacquant, L., & Stones, R. (2006). Key Contemporary Thinkers. Londres/Nueva 

York: Macmillan. 

Watson, R. G. (1969). Tarih-i İran (İran Tarihi) (Far.) (Vahid Mazandarani, Çev.). 

Tahran: Sokhan Yayınarı. 

Whigham, H. J. (1903). The Persian problem: an examination of the rival positions 

of Russia and Great Britain in Persia with some account of the Persian 

Gulf and the Bagdad Railway. Isbister. 

Wilber, D. (1986). Architecture VII. Pahlavi, Before World War II, Encyclopedia 

Iranica, Vol. II, Fasc. 4, 349-351. 

Wilber, D. N. (2004). Bağha-i İran ve Köşkha-i An (İran Bahçeleri ve Köşkleri)(Far.), 

(Mahindokht Saba, Çev.). 2. Baskı, Tahran: Elmi Va Farhangi 

Yayınları. 

Worlfairs. (n.d.). Exposition Universelle de Bruxelles 1935, Eişim: 6 Kasım 2021, 

https://www.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=29&pa

villon_id=2196  

http://www.wikigallery.org/
https://www.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=29&pavillon_id=2196
https://www.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=29&pavillon_id=2196


279 

Worlfairs. (n.d.). World and International Exhibition of Ghent 1913, Erişim: 6 Kasım 

2021, 

https://en.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=36&pavill

on_id=3160 

Worlfairs. (n.d.). World Fair of Paris 1889, Erişim: 12 Aralık 2021, 

https://en.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=6&pavillo

n_id=1042 

Yahaqqi, M. J. (1990). Ferheng-i Esâtir (Mitler Kültürü)(Far.), Tahran: Soroush 

Yayınları.  

Yousefifar, Sh. (2011). Mecme-ül Sanayi (Far.), Ganjine-e Asnad Dergisi, 21(3), 42-

66. 

Zanjani Asl, M. (1996). Nâsâzegi Der Kudret-ı Siyasi: Nigâhi Güzerâ Bi Sâhtât-ı 

Kudret-i Siyasi Der İran-ı Asr-ı Kacar (Siysal Güçteki Uyuşmazlık: 

Kaçar Dönemi İran’ının Siyasal Güç Yapısına Kısa Bir Bakış), 

Ettelaat-e Siyasi va Eghtesadi Dergisi, 113. ve 144. Sayı, 84-99. 

Zargarinejad, Gh. (2007). Ez Medrese-i Sanayi-i Mustazrafa Ta Danişkede-i 

Hünerha-i Zibâ (Sanay-i Mustazrafa Okulu’ndan Güzel Sanatlar 

Fakültesi’ne), Honar-Ha-Ye- Ziba Dergisi, 30. Sayı, 5-12. 

Zargarinejad, G. (2007). Abbas Mirza; Nuhustin Mimar Der İran-ı Muasır (Abbas 

Mirza; Çağdaş İran’da İlk Mimar)(Far.) Journal of Faculty of 

Literature and Humanities, 58(5), 79-111. 

Zia-Ebrahimi, R. (2011). Self-Orientalization and Dislocation: The Uses and Abuses 

of the “Aryan” Discourse in Iran. Iranian Studies, 44(4), 445-472. 

Zoka, Y. (1970).  Tarihçe-i Sahtümanha-i Erk-i Saltanati-i Tahran ve Rahnüma-i 

Kah-i Gülistan (Tahran Erk Saltanat Binalarının Tarihçesi ve Gülistan 

Köşkü’nün Kılavuzu) (Far.), Tahran: Milli Encümen Eserleri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://en.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=36&pavillon_id=3160
https://en.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=36&pavillon_id=3160
https://en.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=6&pavillon_id=1042
https://en.worldfairs.info/expopavillondetails.php?expo_id=6&pavillon_id=1042


280 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



281 

 

 

 

 

 

Ad-Soyad   : Aras Kahraman  

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

 Lisans             : 2009, Seraj Institute of Higher Education 

 Yükseklisans       : 2016, Gazi Üniversitesi, Mimarlık Anabilim Dalı, Mimarlık 

Tarihi Programı 

 

MESLEKİ DENEYİM VE ÖDÜLLER: 

 2019-2021 yılları arasında Adana Alparslan Türkeş Bilim ve Teknoloji 

Üniversitesi Mimarlık ve Tasarım Fakültesi’nde Öğretim Görevlisi olarak çalıştı. 

 2017-2019 yılları arasında İstanbul Medipol Üniversitesi Meslek Yüksek 

Okulu’nda Öğretim Görevlisi olarak çalıştı. 

 2016-2017 yılları arasında Fibrobeton Yapı Elemanları San. İnş. Tic. A.Ş.’de proje 

yöneticisi olarak çalıştı. 

 2014-2016 yılları arasında Begel Enerji Sistemleri Ele. Elo. Müh. San. Tic. 

Ltd.Şti’de proje mimarı olarak çalıştı. 

 2012-2014 yılları arasında ARTI Mimarlık Mühendislik Müşavirlik LTD.ŞTİ.’de 

proje mimarı olarak çalıştı. 

 2010-2011 yılları arasında İran’da International Construction Development 

Company şirketinde şantiye mimari olarak çalıştı. 

 2009-2010 yılları arasında kendisinin kurmuş olduğu ETCO Architecture 

mimarlık ofisinde tasarımlar yaptı. 

 2007-2008 yılları arasında İran Milli Gaz Şirketi’nde şantiye mimarı olarak çalıştı. 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 



282 

DOKTORA TEZİNDEN TÜRETİLEN YAYINLAR, SUNUMLAR VE 

PATENTLER: 

 

 Kahraman, A. & Gül. M. (2022). Modernization initiatives and architectural 

instrumentalization after Nasser al-Din Shah’s travels to the West (1873-1896), 

A|Z ITU Journal Of The Faculty Of Archıtecture, doi: 10.5505/itujfa.2022.88027 

DİĞER YAYINLAR, SUNUMLAR VE PATENTLER: 

 Niar, A. K. (2019). İran’da Birinci Pehlevi Dönemi Mimarisinde Fars-Zerdüşt 

Milliyetçiliği. Art-Sanat, (11), 255-274. 

 Kazemivand Niar, A. (2017). Büyük Selçuklu Mimarisinde Açık Avlulu ve 

Eyvanlı Camilerin Köken Araştırması, Journal of Modern Turkish Studies, 

13(4):79-101; DOI: 10.1501/MTAD.13.2016.4.51. 

 Kazemivand, A. (2015). Miladdan Önceki Türklerin Mimarisine Qısa Bir Baxış. 

Varlıq Dergisi, 2. Sayı, Berikan Matbaacılık, Ankara, 91-10. 

 Kahraman, A. (2019). İran ve Türkistan’da Ortaçağ Türk Mimarlığı, Yesevi Aylık 

Dergisi, 297. Sayı, İstanbul. 

 Kahraman, A. (2019). Bir Türk Fatih Nadir Şah Avşar, İngiltere Türk Dünyası 

Dergisi, 4(4), İstanbul. 

 Kazemivand Niar, A. (2015). Büyük Selçuklu Mimarisinde Açık Avlulu ve 

Eyvanlı Camilerin Kökeni, Modern Türklük Araştırmaları Sempozyumu, Ankara: 

Ankara Üniversitesi DTCF. 

 Kahraman, A. (2021). Tebriz’de Modernizasyon ve Dönüşüm, Şehir Yol Estetik: 

Bursa ve Tebriz, (Aynur Atmaca Can & Diğerleri, Ed.). içinde, Şehir Yol Estetik 

Atölyesi, Esenler Belediyesi Prof. Dr. Sadettin Ökten Şehir Düşünce Merkezi, 

İstanbul: İlbey Matbaa. 

 

 

 

 

 


