
 
 

 

 

 

 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

İSLAM FELSEFESİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İBN SÎNÂ’NIN ÜSÛLÛCYÂ YORUMU 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ADNAN İHTİYAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 



 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

İSLAM FELSEFESİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

İBN SÎNÂ’NIN ÜSÛLÛCYÂ YORUMU 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

ADNAN İHTİYAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

Danışman: PROF. DR. İLHAN KUTLUER 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 



i 

 

ÖZET 

İBN SÎNÂ’NIN ÜSÛLÛCYÂ YORUMU 

Bu çalışmada, İbn Sînâ’nın Kitâbü’l-İnsâf’ta Üsûlûcyâ üzerine kaleme aldığı Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ başlıklı yorumu mercek altına alınmıştır. Bu bağlamda, çatısını üç bölümün 

oluşturduğu araştırmamızın birinci bölümünde, Üsûlûcyâ yorumunun tarihî ve felsefî arka 

planının çerçevesi çizilmiştir. İkinci bölümde ise Üsûlûcyâ yorumunda Tanrı – âlem ilişkisi, 

üçüncü bölümde de nefis, beden ve akıl ilişkisi incelenmiştir. Çift yönlü bir metinler arası 

okumanın gerçekleştirildiği bu incelemede, bir taraftan Üsûlûcyâ metni ile İbn Sînâ’nın yorumu 

arasında mukayese yapılarak filozofun Üsûlûcyâ’yı nasıl okuduğu sorusuna cevap aranırken, 

diğer taraftan Üsûlûcyâ yorumu ile Kitâbü’ş-Şifâ ve el-İşârât ve’t-tenbîhât gibi ana eserler başta 

olmak üzere İbn Sînâ külliyatı arasında mukayese yapılarak Şeyh-i Reîs’in yorumlarının öteki 

eserlerinde benimsediği felsefî ilkeleri yansıtıp yansıtmadığının izi sürülmüştür. Bunun için, 

sistematik analiz ve metinsel karşılaştırmanın yanı sıra, kavramsal değerlendirme yöntemine de 

müracaat edilmiştir. Sonuçta, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’yı Meşrikî hikmet perspektifi ekseninde 

okuduğu neticesine varılırken, yorumlarının da kendi sisteminin felsefî temelleriyle uyum 

içinde olduğu görülmüştür. 

Anahtar Kelimeler: İbn Sînâ, Üsûlûcyâ, Kitâbü’l-İnsâf, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, el-

Hikmetü’l-Meşrikiyye. 



ii 

 

ABSTRACT 

AVICENNA’S COMMENTARY ON THE THEOLOGY OF ARISTOTLE 

In this research, we studied the Commentary on the Theology of Aristotle, entitled 

Tafsīr Kitāb Uṯūlūǧiyā, from the Fair Judgment by Avicenna. In this context, at the first chapter 

of our three-chapter study, we tried to outline the historical and philosophical background of 

the Commentary. Then, we discussed at the second chapter the relationship between God and 

the universe, and at the third chapter the relationship between soul, body and intellect in the 

Commentary. In these chapters, where we carried out a two-way intertextual reading, we have 

sought an answer to the question of how Avicenna interpreted the Theology, by comparing the 

Theology with the Commentary. On the other hand, we traced whether the philosopher's 

Commentary reflects the philosophical principles which he adopted in his other works, by 

comparing the Commentary with the Avicenna corpus, especially the main works such as The 

Cure and the Pointers and Reminders. For this, we applied the conceptual evaluation method 

as well as the methods of systematic analysis and textual comparison. As a result, we 

determined that Avicenna interpreted the Theology in the axis of his Eastern Philosophy 

perspective and his Commentary was in harmony with the philosophical foundations of his 

system. 

Keywords: Avicenna, The Theology of Aristotle, The Fair Judgment, Tafsīr Kitāb 

Uṯūlūǧiyā, The Eastern Philosophy. 



iii 

 

ÖNSÖZ 

Kitâbü’l-İnsâf, felsefe tarihinin baş kilometre taşı olarak Aristoteles’in çizgisini büyük 

dönüşüm evrelerinden geçirmiş çeşitli geleneklerin döşediği entelektüel yola istikamet veren 

değişik felsefe tasavvurlarının anlaşılması açısından kritik bir öneme sahiptir. Bu yönüyle 

esasında İbn Sînâ külliyatı içerisinde mümtaz bir konumu haiz olan bu eserin günümüze ulaşan 

bölümlerinden biri Üsûlûcyâ yorumudur. Klasik İslâm literatürü penceresinden bakıldığında 

gerek eş-Şeyhü’r-Reîs’in talebelerince gerekse de farklı İslâm mütefekkirlerince ciddi bir 

ilgiyle karşılandığı anlaşılan Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın, modern literatürün penceresinden 

bakıldığında İbn Sînâ felsefesine ilişkin yapılan incelemelerde büyük oranda ihmal edildiği ve 

üzerine müstakil bir araştırmanın gerçekleştirilmesine ihtiyaç duyulduğu dikkatli gözlerden 

kaçmayacaktır. Söz konusu ihtiyaca bir ölçüde cevap verme ve Kitâbü’l-İnsâf’ın modern 

literatürde yeniden keşfedilmesine bir nebze katkı sağlayacak bir adım atma amacını taşıyan bu 

mütevazı çalışmadan umulan, Kitâbü’l-İnsâf’ın aynı şekilde göz ardı edildiği görülen mevcut 

diğer bölümlerinin incelenmesine vesile teşkil etmesidir. 

Bu noktada, elinizdeki çalışmanın son halini almasında emeği geçen hoca ve 

arkadaşlarıma teşekkürü bir borç bilirim. İlk olarak, odağımı bu ehemmiyetli esere çevirip engin 

birikimini ve de manevî desteğini esirgemeyen saygı değer danışman hocam Prof. Dr. İlhan 

Kutluer ile özellikle konunun fikir aşamasından itibaren ilmî yönlendirmelerini lütfederek 

yakın ilgisini hissettiren muhterem hocam Prof. Dr. Ali Durusoy’a minnet borcum ödenecek 

cinsten değildir. Rahle-i tedrislerinden geçirirken onların genel manada felsefe tarihi, özel 

manada da İslâm felsefesi ile ilgili olarak düşünce dünyama kazandırdıkları ufuk açıcı 

perspektifler olmaksızın, bu çalışmanın meydana gelmesi mümkün olmayacaktı. Bu anlamda, 

kendilerine duyduğum şükran tarife sığmaz. Ayrıca burada, yoğun mesaisine rağmen yazım 

sürecinde zihnimde beliren sorulara her zaman karşılık veren kıymetli hocam Prof. Dr. Ömer 

Türker ile Yeni Eflâtûnculuğun İslâm felsefesine etkisi hakkındaki mühim çalışmalarından 

istifade ettiğim değerli hocam Doç. Dr. Cahid Şenel’i anmam gerekir. Kendilerine en içten 

şükranlarımı sunmayı, vazgeçilmez bir vazife sayarım. 

Yine, çalışmanın her bir bölümünü okuma nezaketiyle teknik noktada yaptığı 

katkılardan dolayı, sevgili dostum Kebire Karaoğlan ile Arş. Gör. Selime Çınar’a can-ı 

gönülden minnettarım. İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun el yazmalarını temin etmede 

sağladıkları kolaylıklardan ötürü, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı İnebey Yazma 



iv 

 

Eser Kütüphanesi ile Oxford Üniversitesi Bodleian Kütüphanesi başta olmak üzere Tahran 

Meclis-i Şuray-ı Millî Kütüphanesi ve Kahire Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye Kütüphanesi’nin hem 

kurumsal kimliklerine hem de kıymetli çalışanlarına müteşekkirliğimi belirtmek de, benim için 

zevkle ifa edilmesi gereken bir borçtur. Nihayet, Sayın Rektör hocam Prof. Dr. İbrahim Çapak 

şahsında Bingöl Üniversitesi İslami İlimler Fakültesinde teşrik-i mesai ettiğim değerli 

meslektaşlarıma ve ilim yolunda beni sürekli teşvik eden sevgili aileme medyûn-u şükran 

olduğumu ifade etmek isterim. 

.                                                                                                           Adnan İhtiyar 

İstanbul, Haziran 2022 



v 

 

İÇİNDEKİLER 

KISALTMALAR ………………………................................................................................... 1 

TABLOLAR LİSTESİ ………………………........................................................................... 2 

ŞEKİLLER LİSTESİ ………………………............................................................................. 3 

 

GİRİŞ …………………………………………………………………………………………. 4 

 I. Araştırmanın Amaç ve Yöntemi ……………………………………………………. 4 

 II. Literatür Değerlendirmesi ………………………………………………………….. 7 

 

BİRİNCİ BÖLÜM: ÜSÛLÛCYÂ YORUMUNUN TARİHÎ VE FELSEFÎ ARKA PLANI .. 15 

 1.1. Tarihî Arka Plan ……………………………….................................................... 17 

 1.2. Felsefî Arka Plan ………………………………………………………………... 30 

 

İKİNCİ BÖLÜM: ÜSÛLÛCYÂ YORUMUNDA TANRI – ÂLEM İLİŞKİSİ …................... 44 

 2.1. Tanrı ve İlliyet ………………………………....................................................... 46 

 2.2. Sudûr ve Gâiyyet ………………………………………………………………... 63 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: ÜSÛLÛCYÂ YORUMUNDA NEFİS, BEDEN VE AKIL İLİŞKİSİ .. 95 

 3.1. Nefis ve Beden ………………………………...................................................... 97 

 3.2. Nefis ve Akıl ………………………………………………………………….... 138 

 

SONUÇ ……………………….............................................................................................. 160 

KAYNAKÇA ……………………….................................................................................... 164 



1 

 

KISALTMALAR 

 

aş. bk.  aşağıda geçen yere bakınız 

b.  bin, ibn 

bk.  bakınız 

çev.  çeviren 

h.  hicrî 

haz.  hazırlayan 

krş.  karşılaştırınız 

m.  mîlâdî 

m.ö.  milattan önce 

nr.  numara 

nşr.  neşreden 

ö.  ölüm tarihi 

s.  sayfa 

TDV  Türkiye Diyanet Vakfı 

TTK  Türk Tarih Kurumu 

TÜBA  Türkiye Bilimler Akademisi 

vb.  ve benzeri 

vd.  ve diğerleri 

vr.  varak 



2 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1: el-Mübâhasât’ta İbn Zeyle ve Behmenyâr’ın Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ Üzerine 

Sordukları Sorular ve İbn Sînâ’nın Verdiği Cevaplar ………………………………………... 11 



3 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil 1: Kronolojik Sırasına Göre İbn Sînâ’nın Başlıca Felsefî Eserleri ……………………. 23 

Şekil 2: İbn Sînâ’da Kullanıldıkları Anlamlara Göre Hâdis ve Kadîm Kavramları …………. 73 

Şekil 3: İbn Sînâ’da Kendilerine Duyulan İhtiyaç Tarzına Göre Nâtık Nefsin Kuvveleri …. 109 

Şekil 4: İbn Sînâ’da Yukarı ve Aşağı Yönlere Nispeti İtibariyle Nâtık Nefsin Kuvveleri …. 117 



4 

 

GİRİŞ 

I. Araştırmanın Amaç ve Yöntemi 

Modern Batı literatüründe Arapça Neo-Platonizm (Neoplatonica Arabica), Arapça 

Plotinus (Plotinus Arabus) veya Apokrif Aristoteles (Pseudo-Aristotelica) adı verilen 

külliyatın1 öne çıkan eserlerinin başında Üsûlûcyâ’nın2 (Theologia Aristotelis) geldiği 

bilinmektedir. 1883 yılında Alman araştırmacı Valentin Rose (ö. 1916) tarafından yapılan ilmî 

tetkikler neticesinde, asırlar boyunca Aristoteles’e (ö. m.ö. 322) ait olduğu zannedilen 

Üsûlûcyâ’nın klasik İslâm felsefe literatüründe eş-Şeyhu’l-Yûnânî adıyla tanınsa da3 şahsiyeti 

gizemli kalmış olan Yeni Eflâtûnculuk geleneğinin müessisi Plotinus’un (ö. 270) 

Enneadlar’ının IV., V. ve VI. dokuzluklarının birtakım ekleme ve çıkarmaların yanı sıra çeşitli 

değişiklikler yapılarak yorumlanmış versiyonundan ibaret olduğu anlaşılmıştır. Bu süreçte söz 

konusu yorumun gerçek müellifine ilişkin olarak araştırmacılar tarafından birçok farklı görüş 

ortaya atılmış olmakla birlikte, bu görüşlerin yalnızca birer iddia sadedinde olduğu ve bu 

konuda kesin bir bilginin mevcut olmadığı belirtilmelidir (aş. bk.). 

İslâm öncesi dönemde ortaya konulan eser, evvelki kültürel havzalara ait felsefe-bilim 

birikiminin İslâm dünyasına intikali merhalesinde Kindî (ö. 252/866) tarafından dönemin 

Abbâsî veliahdı el-Müsta‘în-Billâh Ahmed b. el-Mu‘tasım-Billâh’a (ö. 252/866) takdim 

edilmek üzere Süryânî mütercimlerden Abdülmesîh b. Nâ‘ime el-Hımsî’ye (ö. 220/835) 

tercüme ettirilmiş, daha sonra Arapça metin üzerinde yine kendisi tarafından bazı düzeltmelerde 

 
1  Arapça Yeni Eflâtûnculuk külliyatına dair geniş bir inceleme için bk. Bethany Somma, The Causal Efficacy of 

Nature in the Neoplatonica Arabica, Reading Proclus and the Book of Causes III içinde, haz. Dragos Calma, 

Leiden: Brill, 2022, s. 281-302. 
2  Eserin adının Esûlûcyâ mı yoksa Üsûlûcyâ mı olduğuna ilişkin olarak bk. Cahid Şenel, Üsûlûcyâ, Ankara: 

TÜBA, 2017, s. 22. Batı literatüründeki kullanım ile ilgili örnek olarak bk. Paul Kraus, “Plotin Chez Les 

Arabes”, Bulletin de l’institut d’Égypte, 23, 1941, s. 273-274; Dimitri Gutas, “Notes and texts from Cairo 

manuscripts II: Texts from Avicenna’s library, in a copy by ‛Abd-ar-Razzāq aṣ-Ṣiġnāḫī”, Manuscripts of the 

Middle East, 2, 1987, s. 12-13; David Reisman, The Making of the Avicennan Tradition, Leiden: Brill, 2002, 

s. 288; Jean Michot, “Un Important Recueil Avicennien du VIIe / XIIIe S. : La Majmû‘a Hüseyin Çelebi 1194 

De Brousse”, Bulletin de Philosophie Médiévale, 33, 1991, s. 125. Üsûlûcyâ hakkında detaylı bilgi için bk. 

Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 263-295; Şenel, Üsûlûcyâ, s. 15-57; Abdurrahman Bedevî, Eflûtîn inde’l-

Arab, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1955, s. 1-66; Cahid Şenel, Yeni Eflâtûnculuğun İslâm Felsefesine 

Yansımaları, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017, s. 41-46; Burhan Köroğlu, İslâm Kaynakları Işığında Yeni 

Platoncu Felsefe, İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2001, s. 125-145; Peter Adamson, 

The Arabic Plotinus, Notre Dame: University of Notre Dame, 2000, s. 87-259; Cristina D’Ancona, The 

Theology Attributed to Aristotle: Source, Structure, Influence, The Oxford Handbook of Islamic Philosophy 

içinde, haz. Khaled Rouayheb ve Sabine Schmidtke, New Yok: Oxford University Press, 2017, s. 8-29. 
3  Örnek olarak bk. Ebû Süleymân es-Sicistânî, Sıvânu’l-hikme, Müntehabü Sıvâni’l-hikme içinde, nşr. 

Abdurrahman Bedevî, Tahran: İntişârât-ı Bünyâd-ı Ferheng-i İrân, 1974, s. 172; İbn Miskeveyh, el-Hikmetü’l-

hâlide, nşr. Abdurrahman Bedevî, Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1952, s. 216; Şemsüddîn 

Şehrezûrî, Nüzhetü’l-ervâh, nşr. Horşîd Ahmed, Haydarâbâd: Dâiretü’l-Maarifi’l-Osmâniyye, 1976, s. 309. 



5 

 

bulunulmuştur.4 Kitâbu’r-Rubûbiyye olarak da ün bulduğu İslâm felsefe geleneğinde Kindî, 

Fârâbî (ö. 339/950), Âmirî (ö. 381/992), İhvân-ı Safâ (4./10. yüzyıl), Ebû Süleymân es-Sicistânî 

(ö. 391/1001), İbn Miskeveyh (ö. 421/1030), Şihâbüddîn es-Sühreverdî (ö. 587/1191), İbn 

Seb‘în (ö. 669/1270), Şemsüddîn Şehrezûrî (ö. 7./13. yüzyıl), Mîr Dâmâd (ö. 1041/1631), Molla 

Sadrâ (ö. 1050/1641) ve Kadı Saîd Kummî (ö. 1104/1692) gibi5 birçok filozofu etkileyen 

Üsûlûcyâ’nın İbn Sînâ’nın (ö. 428/1037) da dikkatini çektiği görülmektedir. 

eş-Şeyhü’r-Reîs’in Aristoteles’in eserlerini şerh etmek yoluyla Meşrikîler ile 

Mağribîler arasındaki felsefî ihtilafları göstermeyi amaçlayarak 420/1029 tarihinde taslak 

nüshasını kaleme aldığı Kitâbü’l-İnsâf’ta şerh edilen metinler arasında Üsûlûcyâ da yer 

almaktadır. Gazneli hükümdarı Sultan Mesûd b. Mahmûd-ı Gaznevî’nin (ö. 432/1041) 

ordusunun 421/1030 yılında İsfahân’ı ele geçirmesi ile gelişen kimi talihsiz hadiseler esnasında 

kaybolan eserden günümüze yalnızca De Anima, Lambda ve Üsûlûcyâ yorumları ulaşmıştır (aş. 

bk.). Bu bağlamda bakıldığında, Üsûlûcyâ yorumunun özellikle İbn Sînâ’nın muazzam 

külliyatının en önemli eserlerinden biri olarak – araştırmamızın birinci bölümünde tespit 

edeceğimiz üzere – Şeyh’in takipçilerince de ciddi anlamda ilgi gördüğü anlaşılan Kitâbü’l-

İnsâf’ın modern literatürde yeniden keşfedilmesi açısından büyük bir ehemmiyet arz ettiği göze 

çarpmaktadır. Ne var ki, İbn Sînâ ile ilgili literatürde bu esere dair yeterli çalışmaların 

gerçekleştirildiği pek söylenemez. Literatürdeki bu boşluğa dikkat çeken Peter Adamson, 

Correcting Plotinus: Soul’s Relationship to Body in Avicenna’s Commentary on the Theology 

of Aristotle başlıklı makalesinde modern araştırmacıların mühim muhtevasına karşın İbn 

Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunu nazar-ı itibara almadıklarını not etmektedir. Cahid Şenel de 

Türkçe literatürde Üsûlûcyâ yorumuna yer ayıran tek araştırma niteliğini taşıyan Yeni 

Eflâtûnculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları adlı çalışmasında bu eserin İbn Sînâ üzerinde 

 
4  İslâm tercüme hareketinin en önemli iki çevresini oluşturan Huneyn b. İshak (ö. 260/873) çevresi ile 

Abdülmesîh b. Nâ‘ime el-Hımsî’nin de olduğu Kindî çevresinin tercüme faaliyeti, baş mütercimleri ve 

Üsûlûcyâ metni dahil gerçekleştirdikleri tercümelerin müşterek özellikleri hakkında bk. Dimitri Gutas, 

Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken Abbâsî Toplumu, çev. 

Lütfü Şimşek, İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003, s. 141-146. 
5  Mahmut Kaya, “Kindî (Hayatı ve Şahsiyeti)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XXVI, Ankara: TDV 

Yayınları, 2002, s. 43; Fârâbî, Kitâbü’l-Cem‘ beyne re’yeyi’l-hakîmeyin Eflâtûn el-İlâhî ve Aristotâlîs, nşr. 

Albert Nasri Nader, Beyrut: el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 1968, s. 108-109; Cristina D’Ancona, Beytü’l-Hikme, 

çev. İsâm Mercânî, Fas: Dâru Topkal, 2014, s. 28; İhvân-ı Safâ, er-Resâ’il, I, nşr. Butrus el-Bustânî, Kum: 

Mektebü’l-İlâm, 1405, s. 137-140; Franz Rosenthal, “Aš-Šayḫ al-Yûnânî and the Arabic Plotinus Source”, 

Orientalia, 21, 1952, s. 469; Ali Ubeyd, Felsefetü Miskeveyh et-Tabî‘iyye ve’l-İlâhiyye, Mısır: ed-Dâru’l-

İslâmiyye, 2010, s. 59; Şihâbüddîn es-Sühreverdî, Hikmetü’l-İşrâk, nşr. Henry Corbin, Tahran: Pejûheşgah-ı 

Ulum-u İnsani ve Motaleat-ı Ferhengi, 1373, s. 162; İbn Seb‘în, el-Kelâm ale’l-mesâili’s-Sıkılliyye, nşr. 

Şerefettin Yalıtkaya, Beyrut: el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 1941, s. 36; Şehrezûrî, Nüzhetü’l-ervâh, s. 195; Mîr 

Dâmâd, Kitâbu’l-Kabesât, nşr. Mehdî Muhakkik, Tahran: Tahran Üniversitesi Yayınları, 1395, s. 11; Molla 

Sadrâ, el-Hikmetü’l-Arşiyye, nşr. Abdülcevâd Hüseynî, Beyrut: Dâru’l-Maarifi’l-Hikemiyye, 2016, s. 98; Saîd 

Kummî, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, nşr. Celâleddîn Âştiyânî, Tahran, 1976, s. 91-216. 



6 

 

yapılan incelemelerde hatırı sayılır ölçüde ihmal edildiğini ve bu konuda müstakil bir çalışma 

gerçekleştirilmesine ihtiyaç duyulduğunu kaydetmektedir.6 

Ortaya koyduğumuz bu akademik çalışmada söz konusu ihtiyaca bir ölçüde cevap 

vermeyi ve Aristo’dan beri bin seneyi aşkın bir süre boyunca devam eden Antik-Helenistik 

yorum geleneklerinin İslâm felsefesini yüz yüze bıraktığı felsefî sorunların ve felâsifenin 

çözüm önerileri ile söz konusu geleneklere yönelttikleri meydan okumaların anlaşılması 

açısından kritik bir öneme sahip olan Kitâbü’l-İnsâf’ın modern literatürde yeniden 

keşfedilmesine bir nebze katkı sağlayacak bir adım atmayı amaçlamaktayız. Bu meyanda, sabık 

araştırmaların Üsûlûcyâ yorumunun ehemmiyetine yönelik vurgusunun kalibresini genişletip, 

Kitâbü’l-İnsâf’ın diğer bölümleri olarak konumuzun sınırlarını aşmayacak şekilde 

değineceğimiz De Anima ve Lambda yorumlarının da modern literatürde büyük oranda göz ardı 

edildiğini ve her biriyle ilgili müstakil bir çalışma yapılması gerektiğini belirtmiş olalım.7 

Bu çerçevede, araştırmamızda çift yönlü bir metinler arası (intertextual) okuma 

gerçekleştirmek suretiyle Üsûlûcyâ yorumunun dikey anlamda derinlemesine, yatay anlamda 

da şümullü bir anatomisini yapacağız. Birinci yönde Üsûlûcyâ metni8 ile İbn Sînâ’nın yorumu 

arasında mukayese yaparak filozofun Üsûlûcyâ’yı nasıl okuduğu sorusuna cevap ararken, ikinci 

yönde Üsûlûcyâ yorumu ile Kitâbü’ş-Şifâ ve el-İşârât ve’t-tenbîhât gibi ana eserler başta olmak 

üzere İbn Sînâ külliyatı arasında mukayese yaparak üstadın yorumlarının onun öteki eserlerinde 

benimsediği felsefî ilkeleri yansıtıp yansıtmadığının izini süreceğiz. Bunun için sistematik 

analiz ve metinsel karşılaştırmanın yanı sıra, takip edeceğimiz fikirler silsilesinin tutarlılığını 

temin etmek için kavramsal değerlendirme yöntemine de müracaat edeceğiz. Nitekim 

sistematik analiz, metinde başvurulan terimleri içinde yer aldığı sistemin diğer unsurlarıyla 

ilişkili bir biçimde ele alarak onların hangi teorik yapılara dayandığını göstermeyi iktiza 

etmektedir. 

Binaenaleyh, çatısını üç bölümün oluşturduğu araştırmamızın birinci bölümünde, İbn 

Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun tarihî ve felsefî arka planının çerçevesini çizeceğiz. Öte yandan, 

 
6  Şenel, Yeni Eflâtûnculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları, s. 266, 268; Peter Adamson, “Correcting Plotinus: 

Soul’s Relationship to Body in Avicenna’s Commentary on the Theology of Aristotle”, Bulletin of the Institute 

of Classical Studies, 83, 2004, s. 60. 
7  Örnek çalışmalar için bk. Dimitri Gutas, “Avicenna’s Marginal Glosses on “De Anima” and the Greek 

Commentatorial Tradition”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, 83, 2004, s. 77-88; Jules Janssens vd., 

Commentaire sur le livre Lambda de la Métaphysique d’Aristote, Paris: J. Vrin, 2014. 
8  Burada esas alacağımız metin Abdurrahman Bedevî’nin (ö. 2002) neşridir. Bk. Üsûlûcyâ, Eflûtîn inde’l-Arab 

içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1955. 



7 

 

hacmi bakımından küçük olmakla beraber muhtevası bakımından oldukça yoğun olan Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ’nın akademik olarak felsefî açıdan çalışılmasını zorlaştıran husus, yorumlarda 

işlenen problemler arasında aralıksız olarak geçiş ve geri dönüşlerin olmasıdır.9 Bundan ötürü, 

hem Üsûlûcyâ hem de Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın ana omurgasını teşkil eden ortak felsefî 

problemleri, sistematik ve kapsayıcı biçimde iki temel konunun şemsiyesi altında topladık. 

Buna göre, çalışmamızın ikinci bölümünde Tanrı – âlem ilişkisini, üçüncü bölümünde ise nefis, 

beden ve akıl ilişkisini mercek altına alacağız ki, bunlar genel olarak klasik felsefenin de başlıca 

odak noktalarıdır. Ancak burada, İbn Sînâ felsefesi açısından daha evvel muhtelif araştırmalar 

neticesinde zaten ortaya konulmuş bulunan bu ilişkilerin sistemdeki tüm yönleriyle ele alındığı 

bir tahlilinin beklenmemesi gerektiğine dikkat edilmelidir. Bu itibarla, bahsi geçen konuları 

müzakere etmede temel ölçütümüz, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’ya ilişkin olarak yukarıda 

belirlediğimiz araştırma sorularının sınırları olacaktır. 

II. Literatür Değerlendirmesi 

Modern literatürde İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumuna değinen ilk çalışma, 1941 yılında 

Paul Kraus (ö. 1944) tarafından gerçekleştirilen Plotin Chez Les Arabes başlıklı makaledir. 

Fârâbî’ye nispet edilegelen Risâle fi’l-İlmi’l-İlâhî adlı eserin10 esasında Üsûlûcyâ metnine 

benzer şekilde Plotinus’un Enneadlar’ının beşinci dokuzluğundan uyarlandığının ilk defa tespit 

edilmiş olması itibariyle büyük bir ehemmiyet taşıyan bu araştırmada müellif, Üsûlûcyâ’dan ve 

onun İslâm felsefesindeki yerinden özetle bahsederken İbn Sînâ’nın Kitâbü’l-İnsâf’ta bu eseri 

yorumladığını belirterek bununla ilgili tespit ettiği el yazmalarına işaret etmiştir. Bu eserin 

önemine dikkat çeken Kraus, söz konusu yazma eserlerini tanıtmanın ardından eserin tarihî ve 

felsefî arka planı hakkında kısa bilgiler vermektedir. Bununla birlikte müellif, eserin 

muhtevasına girmemektedir.11 

Paul Kraus’un işaretinden sonra Aristo inde’l-Arab’ta eserin tek neşrini yapan 

Abdurrahman Bedevî, Kitâbü’l-İnsâf’ın günümüze ulaşan diğer iki bölümünü de ele aldığı 

mezkur çalışmasının filolojik inceleme bölümünde Kitâbü’l-İnsâf’ın tarihî ve felsefî arka 

planına dair geniş analizlerde bulunmanın akabinde, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’yı neşretmede 

 
9 Örnek olarak krş. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Aristo inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, 

Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978, s. 68-73. 
10  Bk. Risâle fi’l-İlmi’l-İlâhî, Eflûtîn inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 

1955. Türkçe tercüme için bk. Fehrullah Terkan, “el-Fârâbî’ye atfedilen Yeni-Eflatuncu bir eser: Risâle fî’l-

‘İlmi’l-İlâhî”, Dîvân Dergisi, 1/20, 2006, s. 185-226. 
11  Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 272-275. 



8 

 

kullandığı el yazmalarını tanıtmakta ve Kraus’un eser ile ilgili olarak sunduğu bilgileri aktarıp 

bazılarını kısaca tartışmaktadır. Tahkik metninde iki haşiyeye yer veren muhakkik, birinci 

haşiyede Friedrich Dieterici’nin (ö. 1903) Üsûlûcyâ neşrini esas alarak12 İbn Sînâ’nın 

yorumlarının Üsûlûcyâ metninden hangi pasajlara ait olduklarını tespit etmeye çalışıp hem 

Üsûlûcyâ’dan ilgili pasajı hem de o pasajın yorumunu bir arada sunmayı amaçlamıştır. Zira İbn 

Sînâ, metni yorumlarken tefsir ettiği pasajlara nadiren atıfta bulunmakta, atıfta bulunduğunda 

da ilgili pasaja bir cümleden az birkaç kelime ile işaret etmektedir ki, bu durumda Bedevî 

metnin yorumla karışmasının önüne geçmek adına metni parantez içine almıştır. Ancak, 

muhakkikin söz konusu tespitleri incelendiğinde, bir kısmının isabetli olmadığı görülmektedir. 

Öte yandan Bedevî’nin, sarih bir tespitte bulunamamasından dolayı Üsûlûcyâ’ya bazen umumî 

atıflar yaptığı bazen de atıf yapmaktan kaçındığı göze çarpmaktadır. Esasen muhakkik, çoğu 

yerde yorumlanan pasajları saptamada büyük ölçüde zorlandığını itiraf etmesi gerektiğini dile 

getirmektedir.13 

İkinci haşiyeye gelince, bu kısımda Bedevî Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’yı neşretmede 

kullandığı el yazmalarının metinleri arasındaki farklılıklara yer vermektedir. Burada 

dikkatimizi çeken husus, tahkik metninde az sayıda olsa da birtakım hataların bulunmasıdır. 

Bunlardan bazıları tahkikten neşet etmiş olmakla beraber, eserin diğer nüshaları göz önünde 

bulundurulduğunda, bu hatalardan bazılarının tahkikte kullanılan nüshalardan kaynaklandığı 

anlaşılmaktadır. Kanaatimizce, buraya kadar zikrettiğimiz tüm eksikliklerde, Bedevî’nin ilk 

olarak 1947 yılında basılan ve Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’yı içeren Aristo inde’l-Arab adlı 

çalışmasını, ilk olarak 1955 yılında basılan ve Üsûlûcyâ’yı içeren Eflûtîn inde’l-Arab adlı 

çalışmasından önce neşretmiş olmasının bir payının olduğu muhakkaktır. Bedevî, Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ dahil Aristo inde’l-Arab’ta neşrettiği metinleri bilahare telif etmeyi planladığı 

Aristo inde’l-Arab’ın inceleme (dirâse) cildinde analiz edeceğini dile getirse de,14 muhtemelen 

mütefekkirin ömrü bu isteğini gerçekleştirmeye kifayet etmemiştir. 

İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun neşri Batı’da büyük bir ilgiyle karşılanmış 

olmalıdır ki, eser kısa bir süre içerisinde Fransızcaya tercüme edilmiştir. 1951 yılında Georges 

 
12  Bk. Die Sogenannte Theologie des Aristoteles, nşr. Friedrich Dieterici, Leipzig: Hinrichs’sche Buchhandlung, 

1882. Burada Abdurrahman Bedevî’nin Üsûlûcyâ neşrini esas aldığımız için, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’yı 

incelerken Bedevî’nin İbn Sînâ’nın yorumlarının Üsûlûcyâ’da ait oldukları pasajları tespit etmek için 

kullandığı Dieterici’nin Üsûlûcyâ neşrinden atıfta bulunduğu sayfa numaralarının Bedevî’nin Üsûlûcyâ 

neşrindeki karşılıklarını vereceğiz. 
13  Abdurrahman Bedevî, Aristo inde’l-Arab, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978, s. 22-35. 
14  Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 7. 



9 

 

Vajda (ö. 1981) tarafından Les Notes d’Avicenne sur la « Théologie d’Aristote » başlığıyla 

yayımlanan bu tercüme, Louis Gardet (ö. 1986) tarafından da gözden geçirilmiştir. Çevirinin 

başında eserin tarihî ve felsefî arka planının yanı sıra metnin yapısına ilişkin olarak hülasa 

halinde bazı bilgiler sunan mütercim, dipnotlarda metin ile ilgili felsefî tahlillerine kısaca yer 

vermiştir. Ayrıca, Bedevî’nin metni neşretmede kullandığı nüshalar üzerinden tahkik metninde 

birtakım alternatif okumalar önerdiği görülen Vajda, bu önerilerini 1950 senesinin yazında 

buluştuğu Bedevî’yle paylaştığını ve bunlardan bir kısmına Bedevî’nin katıldığını not 

etmektedir.15 Buna binaen, burada Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’yı incelerken Vajda’nın önerilerini 

de dikkate almamız gerekmektedir. 

Georges Vajda’nın tercümesi ile birlikte Louis Gardet, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ 

üzerine modern literatürdeki ilk felsefî tahlil çalışmasına imza atmıştır. Gardet, İbn Sînâ’nın 

doğumunun hicrî milenyumunun şerefine kaleme aldığı En l’Honneur du Millénaire 

d’Avicenne başlıklı bu makalesine, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumu ile onun Vajda tarafından 

yapılan tercümesinin önemini vurgulayarak başlamaktadır. Yorumlarda işlenen felsefî 

problemler arasındaki aralıksız geçiş ve geri dönüşlerden dolayı yorumları konusal olarak 

sistematik ve kapsayıcı bir şekilde gruplayamadığını belirten müellif, metinde kendisine en çok 

karakteristik görünen üç mesele ile çalışmasını sınırlandırmıştır. Bunlar, varlık kavramı, 

mufârık akıllar ile semâvî nefislerin âlemi ve ulvî âlemle ilişkisi bakımından insan nefsi ve 

aklıdır.16 

Yukarıdaki meselelerin felsefî analizinin sonucunda İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ 

yorumunun filozofun ana eserlerinde benimsediği temalara dair düzeltmeler veya revizyonlar 

değil, bilakis açıklamalar ve aydınlatmalar getirdiğini tespit eden Gardet’ye göre, Tefsîru Kitâbi 

Üsûlûcyâ ile ilgili dikkatli bir okuma bizi İbn Sînâ’nın savunduğu felsefî tezlerden bir 

kopmanın olabileceği hipotezini reddetmeye götürmektedir. Ne var ki, İbn Sînâ’nın özellikle 

nefis ile ilgili yorumlarını mistisizme dayandırdığı görülen müellifin bu çalışması, İbn Sînâ’nın 

sisteminin özünde aklî mi yoksa tasavvufî mi olduğu tartışmasına ilişkin yeni araştırma verileri 

karşısında sınavını verememektedir. Öte yandan çalışmanın, ele alınan felsefî meseleler 

yönünden oldukça genişletilmeye muhtaç olduğunu ifade etmeliyiz. Esasen bu hususun 

farkında olan Gardet, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun ibdâ‘, vahdet-kesret ve inâyet gibi 

 
15  Georges Vajda, “Les Notes d’Avicenne sur la « Théologie d’Aristote »”, Revue Thomiste, 51/2, 1951, s. 346-

348. 
16  Louis Gardet, “En l’Honneur du Millénaire d’Avicenne”, Revue Thomiste, 51/2, 1951, s. 333-335. 



10 

 

diğer temalarının ayrıntılı olarak incelenmesi gerektiğini yazmaktadır.17 Müellif, bilahare bu 

çalışmasını Études de Philosophie et de Mystiques Comparées adlı eserinin içinde Avicenne: 

Commentateur de Plotin başlığıyla yeniden basmıştır.18 

İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumuna yönelik olarak 1941 yılında Paul Kraus’tan itibaren 

başlayıp 1951 yılında Louis Gardet’ye kadar devam eden ve bu tarihten sonra tamamıyla 

kesilen yoğun ilgi, yaklaşık olarak 45 senenin ardından Jules Janssens’in 1997 yılında 

gerçekleştirdiği Creation and Emanation in Ibn Sīnā başlıklı çalışmasıyla tekrar canlanmıştır. 

Janssens’in Avicenna: Tussen Neoplatonisme en Islam19 adlı doktora tezinin ikinci bölümünden 

yeniden ürettiği bu makale, doğrudan Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ hakkında olmamakla birlikte, 

İbn Sînâ’nın bir taraftan İslâm’da yoktan yaratma fikrine, diğer taraftan Yeni Eflâtûnculukta 

sudûr nazariyesine yaklaşımı bağlamında onun kullandığı feyiz, tecelli, sudûr ve ibdâ‘ gibi 

kavramları birer birer analiz ederken müellifin Üsûlûcyâ yorumuna da sıklıkla başvurması 

bakımından kayda değerdir.20 

Burada zikretmemiz gereken bir diğer eser, 2002 yılında David Reisman (ö. 2011) 

tarafından gerçekleştirilen The Making of the Avicennan Tradition adlı çalışmadır. Behmenyâr 

(ö. 458/1066), İbn Zeyle (ö. 440/1048) ve Ebu’l-Kâsım el-Kirmânî’nin (ö. 421/1030) 

çoğunlukla Şeyh-i Reîs’in farklı eserleri üzerine sordukları sorular ile İbn Sînâ’nın verdiği 

cevaplardan müteşekkil olan ve daha sonra filozofun talebeleri tarafından altı mübahase 

şeklinde bir araya getirilen el-Mübâhasât’ın muhtevası ve yapısına ilişkin bu araştırmayı 

konumuz açısından mühim kılan husus, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın İbn Zeyle ve Behmenyâr 

tarafından okunup el-Mübâhasât’ta üzerine soru sorulan metinlerden biri olduğunu tespit 

etmesidir.21 el-Mübâhasât’ın altıncı mübahasesinde yer alan bu soruları tespit eden Reisman’ın 

Abdurrahman Bedevî’nin Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ neşri ile Muhsin Bîdârfer’in (ö. 2021) el-

Mübâhasât neşrini22 esas alarak bu tespitleri ile ilgili sunduğu tabloyu hem bazı hataları 

 
17  Gardet, “En l’Honneur du Millénaire d’Avicenne”, s. 345. 
18  Bk. Louis Gardet, Études de Philosophie et de Mystiques Comparées, Paris: J. Vrin, 1972, s. 135-146. 
19  Jules Janssens, Avicenna: Tussen Neoplatonisme en Islam, Belçika: Catholic University of Leuven, 1984. 
20  Bk. Jules Janssens, “Creation and Emanation in Ibn Sīnā”, Documenti e Studi Sulla Tradizione Filosofica 

Medievale, 1, 1997, s. 455-477. 
21  Reisman, The Making of the Avicennan Tradition, s. 1-2, 54, 191-192, 201-202, 246-247, 253. Ayrıca Reisman, 

el-Mübâhasât’ın altıncı mübahasesinin altında Kitâbü’l-İnsâf’ın günümüze ulaşan De Anima ve Lambda 

bölümleri hakkında da soruların yer aldığını tespit etmiştir. Bk. Reisman, The Making of the Avicennan 

Tradition, s. 288-289. 
22  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, nşr. Muhsin Bîdârfer, İntişârât-ı Bîdâr, 1413. Aşağıdaki tabloda Tefsîru Kitâbi 

Üsûlûcyâ ile ilgili numaralar sayfa ve satır numarasını gösterirken, el-Mübâhasât ile ilgili numaralar paragraf 

numarasını göstermektedir. 



11 

 

düzeltmek ve eksiklikleri gidermek hem de bizim saptamış olduğumuz soruları eklemek 

suretiyle yeniden şöyle ortaya koyabiliriz:23 

Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ el-Mübâhasât 

37.16 611-612, 897 

38.14-17 896 

39.15-40.1 591-593 

42-43.10 602-606 

43.17-19 885 

47.8-13 599-601 

48.8-49.2, 50.16-19 620-622 

49.6-11, 53.18-19 863 

51.1-9 882 

53.14-18 895 

55.17-56.13 797-798 

60.18-19 615, 867 

61.22-24 825, 868 

71.5-11 607-610 

71.18-21 597-598 

72.3-5 883 

72.16-17 894 

72.18-19 594 

73.1-3 871 

73.12-14 595 

Tablo 1: el-Mübâhasât’ta İbn Zeyle ve Behmenyâr’ın Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ Üzerine 

Sordukları Sorular ve İbn Sînâ’nın Verdiği Cevaplar 

Peter Adamson’ın 2002 yılında aynı adla kitaplaştırdığı The Arabic Plotinus başlıklı 

doktora tezi, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun felsefî tahlili üzerine yapılmış en önemli 

çalışmadır. Üsûlûcyâ, Risâle fi’l-İlmi’l-İlâhî ve eş-Şeyhu’l-Yûnânî24 gibi Arapça Plotinusçu 

 
23  Reisman, The Making of the Avicennan Tradition, s. 288. İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumu hakkında olanlar 

dahil, talebelerin el-Mübâhasât’ta yer alan sorularının tarihlerine ilişkin kronolojik bir tablo için bk. Reisman, 

The Making of the Avicennan Tradition, s. 165. 
24  Bk. eş-Şeyhu’l-Yûnânî, Eflûtîn inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 

1955. 



12 

 

metinlere ilişkin olarak gerek tarihsel gerekse de felsefî açıdan oldukça kapsamlı altı bölümün 

yanı sıra üç ekten oluşan bu çalışmada müellif, birinci ekte Kindî’ye yer verirken, ikinci ve 

üçüncü ekleri İbn Sînâ’ya ayırmıştır. İkinci ekte İbn Sînâ’nın fikirlerinde Üsûlûcyâ’nın 

etkisinin tespit edilmesi çerçevesinde Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın felsefî analizini yapan 

Adamson, temel olarak üç meseleye odaklanmaktadır. Bunlar, nefis, mistik bilgi ve sudûr 

teorisidir. Üçüncü ekte ise müellif, eserin İngilizce tercümesini sunmakta ve burada yer yer 

Georges Vajda’nın Fransızca tercümesine de müracaat etmektedir.25 

Adamson, bilahare çalışmasının ikinci ekinin mistik bilgi hakkındaki ikinci başlığını 

geliştirerek Non-Discursive Thought in Avicenna’s Commentary on the Theology of Aristotle 

adında bir kitap bölümü ortaya koymuştur. Bu çalışmada İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunda 

diskürsif olmayan düşüncenin izini süren müellif, bu bağlamda İbn Sînâ açısından kıyasa dayalı 

olmayan düşüncenin imkânını ve filozofun bu düşünceden ne anladığını mercek altına 

almaktadır. Böylece, bu türden bir düşüncenin İbn Sînâ’nın epistemolojisinde nasıl bir rol 

oynadığını belirginleştirmeye çalışan Adamson, Üsûlûcyâ’daki felsefî doktrinin temelini 

oluşturan yapı taşlarından birinin “dianoia” (fikir) ile “noesis” (hads) kavramları arasındaki 

merkezî ayırım olması itibariyle, Sînevî felsefenin Yeni Eflâtûncu gelenekten ne ölçüde 

etkilendiğini tespit etmeyi amaçlamaktadır.26 

Adamson, yine 2004 yılında The Arabic Plotinus’un ikinci ekinin nefis hakkındaki 

birinci başlığını genişleterek Correcting Plotinus: Soul’s Relationship to Body in Avicenna’s 

Commentary on the Theology of Aristotle başlıklı makalesini hazırlamıştır. Bu defa İbn Sînâ’nın 

Üsûlûcyâ’yı nasıl yorumladığı sorusuna cevap arayan müellif, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’da nefis 

– beden ilişkisi bağlamında nefsin bedenden önce var olmayışı, nefsin bedene ihtiyaç duyması 

ve tenâsühün imkânsızlığı problemleri üzerinde durmaktadır. Esas itibariyle İbn Sînâcı felsefeyi 

Neo-Platonik gelenekten ayıran bu noktaları incelemenin neticesinde yazar, İbn Sînâ’nın 

Üsûlûcyâ’yı okurken metni oldukça taraflı bir şekilde yorumlayarak kendi felsefî sisteminin 

temel ilkeleriyle olabildiğince uzlaştırmaya çalıştığı sonucuna varmaktadır. Bununla birlikte 

 
25  Adamson, The Arabic Plotinus, s. 303-360. 
26  Peter Adamson, Non-Discursive Thought in Avicenna’s Commentary on the Theology of Aristotle, Interpreting 

Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam içinde, haz. Jon McGinnis, Leiden: Brill, 2004, s. 87-

111. 



13 

 

müellif, yaptığı kısa müzakereden hareketle İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’ya karşı genel tavrına ilişkin 

kesin sonuçlar çıkarmanın acelecilik olacağını belirtmektedir.27 

İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun tarihsel arka planına dair yapılmış en önemli 

çalışma ise, Dimitri Gutas’ın 2014 yılında genişleterek İbn Sînâ’nın otantik eserlerinin bir 

listesini ilave edip ikinci baskısını yayımladığı Avicenna and the Aristotelian Tradition adlı 

eseridir. İbn Sînâ’nın eserlerinin tarihî ve felsefî temellerine ilişkin üç bölümden oluşan oldukça 

kapsamlı ve hacimli olan bu çalışmada, müellifin Kitâbü’l-İnsâf’a da yer ayırmaması 

düşünülemezdi. Kitâbü’l-İnsâf’ı klasik İslâm literatüründeki tanıklığı, yazılış ve kayboluş tarihi 

ile içindekiler (contents) ve günümüze ulaşma durumu olmak üzere üç başlıkta inceleyen 

müellif, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ ile ilgili kısımda muhtevasının felsefî analizine girmeksizin 

eserin nüshalarından ve tarihî arka planından detaylı bir şekilde bahsetmektedir.28 

Bundan üç sene sonra Cahid Şenel’in aynı adla kitaplaştırdığı Yeni Eflâtûnculuğun 

İslâm Felsefesine Yansımaları başlıklı doktora tezi, modern literatürde İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ 

yorumuna değinen son çalışma niteliğini taşımaktadır. Yeni Eflâtûncu felsefenin İslâm 

dünyasına intikali, Yeni Eflâtûnculuğun İslâm felsefesine yansımaları ve Yeni Eflâtûncu 

yansımalara yöneltilen eleştiriler şeklinde üç bölümün teşkil ettiği bu çalışmanın ikinci 

bölümünde müellif, Kindî, Fârâbî, Âmirî, İhvân-ı Safâ ve İbn Miskeveyh gibi filozofların 

üzerinde dururken İbn Sînâ’yı da ele almaktadır. Neo-Platonizmin Tanrı, sudûr ve nefis 

konularında İbn Sînâ’nın düşünce dünyası üzerindeki etkisini irdeledikten sonra Tefsîru Kitâbi 

Üsûlûcyâ’ya yer veren yazar, evvela eserin tarihî arka planı hakkında birtakım bilgiler 

sunmakta ve bu konuda yapılmış ciddi çalışmalardan birkaçına değinmektedir. 

Üsûlûcyâ metni ile İbn Sînâ’nın yorumunun mukayeseli bir şekilde işlenerek felsefî 

analizinin yapılmasına ihtiyaç duyulduğuna işaret eden Şenel, bu tarz bir girişimin çalışmasının 

sınırlarını zorlayacağından dolayı sadece birinci mîmerden üç ve ikinci mîmerden iki olmak 

üzere beş örnek seçip onların üzerinden giderek önce Üsûlûcyâ’dan ilgili pasajı göstermekte, 

ardından İbn Sînâ’nın o pasaj hakkındaki yorumunu ortaya koymaktadır. Bu kısa incelemede 

sonuç olarak müellif, İbn Sînâ’nın metni yorumlarken sadece açıklamakla yetinmediğini, bazen 

metni geliştirdiğini, bazen de ona karşı çıktığını belirtmektedir.29 

 
27  Adamson, “Correcting Plotinus: Soul’s Relationship to Body in Avicenna’s Commentary on the Theology of 

Aristotle”, s. 59-74. 
28  Dimitri Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, Leiden: Brill, 2014, s. 144-155. 
29  Şenel, Yeni Eflâtûnculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları, s. 265-274. 



14 

 

İbn Sînâ’nın Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’sı ile ilgili olarak yukarıda üzerinde durduğumuz 

bütün çalışmalardaki eksikliklere karşın vurgulamak isteriz ki, bu çalışmalarıyla konumuz 

ekseninde zihin dünyamıza katkı sunan tüm adı geçen araştırmacıları, birikimsellik ufkuyla 

temayüz ederek bilimsel araştırma ve düşünmenin doğasına ışık tutan Muallim-i Evvel 

Aristoteles’in ve “bize hakikati büyük ölçüde getirenler bir yana, onu azıcık bile ulaştıranlara 

şükran borcumuz büyüktür” anlayışıyla onun mirasçısı olan entelektüel geleneğimizin öncü 

üstadlarının bıraktığı yol haritasına30 uyarak her zaman saygıyla anacağız. 

 
30  Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, I, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa içinde, nşr. Maurice Bouyges, Beyrut: el-Matbaatü’l-

Kasulikiyye, 1938, s. 3-9; Kindî, Fi’l-Felsefeti’l-ûlâ, Resâ’ilü’l-Kindî el-felsefiyye içinde, nşr. Abdülhâdî Ebû 

Rîde, Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1950, s. 102-103. Türkçe tercüme için bk. Kindî, İlk Felsefe Üzerine, İslâm 

Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde, çev. Mahmut Kaya, İstanbul: Klasik yayınları, 2014. İbn Rüşd, 

Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa, I, nşr. Maurice Bouyges, Beyrut: el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 1938, s. 4-10. Türkçe 

tercüme için bk. İbn Rüşd, Aristoteles Metafizik Büyük Şerhi, I, çev. Muhittin Macit, İstanbul: Litera yayıncılık, 

2021. 



15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ÜSÛLÛCYÂ YORUMUNUN TARİHÎ VE FELSEFÎ ARKA 

PLANI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

Çalışmamızın giriş kısmında belirttiğimiz hem Üsûlûcyâ metninin hem de İbn 

Sînâ’nın yorumunun müşterek felsefî problemlerini teşkil eden temel meselelerin müzakeresine 

koyulmadan evvel ilk bölümde Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın tarihî ve felsefî arka planını mercek 

altına alırken, önce tarihsel boyutu ardından felsefî boyutu tetkik edeceğiz. Bu noktada 

kaydedilmelidir ki, Üsûlûcyâ yorumunu ortaya koyarken Şeyh-i Reîs’i yönlendiren tarihsel 

koşullar ve onun zihniyet dünyasını tayin eden felsefe tasavvuru göz önünde 

bulundurulmaksızın, eserin ortaya attığı ana düşüncelerin tam manasıyla tutarlı bir 

çözümlemesini yapmak mümkün değildir. 

Binaenaleyh bu satırların yazarı, felsefî zaviyeden konuyu irdelerken doğabilecek 

olası anlama, yorumlama ve değerlendirme sorunlarına düşmekten kaçınmada, konuyu tarihî 

ve felsefî arka planının penceresinden okumanın oynadığı kritik rolün farkındadır. Zira hiçbir 

eser, ne tarihsel ne de fikirsel amillerden bağımsız bir şekilde boşlukta meydana gelmektedir. 

Filozofumuzun kristalleşmiş ifadesini el-Hikmetü’l-Meşrikiyye kavramında bulan hakikat 

telakkisinin kimi zaman açık kimi zaman gizli olarak Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ dahil külliyatının 

tamamına hâkim olduğu nazar-ı dikkate alındığında, söz konusu amiller üzerinde durmanın 

araştırmamızın amacı bakımından ciddi ölçüde ehemmiyet arz ettiği görülmektedir. 

Bu çerçevede, Üsûlûcyâ yorumunun tarihî ve felsefî arka planını önce “Tarihî Arka 

Plan”, daha sonra “Felsefî Arka Plan” olmak üzere iki alt başlıkta incelerken, bu iki başlığın 

çatısını esas itibariyle beşer meselenin sacayakları üzerine oturtacağız. Bunlardan tarihsel 

bağlama müteallik olanlar eserin otantikliği, yazılış tarihi, Kitâbü’l-İnsâf’a aidiyeti, günümüze 

ulaşmamış kısımlarının olup olmadığı ve mevcut el yazmalarıdır. Muhteva, başvurulan yöntem, 

izlenen şerh tarzı, kullanılan üslup ve eserin sonraki İslâm düşünürlerinin nezdindeki yeri de 

felsefî boyutta ele alacağımız meseleleri oluşturmaktadır. Bu unsurların peşine düşmek 

suretiyle, yolun sonunda Üsûlûcyâ yorumunun arka planı ile ilgili olarak incelememizin 

ilerleyen bölümlerinde tartışacağımız felsefî problemlere dair sağlıklı değerlendirmelerde 

bulunmamızı sağlayacak büyük resmi ortaya koymaya çalışacağız. 



17 

 

1.1. Tarihî Arka Plan 

Araştırmamızda mercek altına alacağımız ilk bahis olarak Üsûlûcyâ yorumunun tarihî 

arka planı bağlamında eserin otantikliği, yazılış tarihi, Kitâbü’l-İnsâf’a aidiyeti, günümüze 

ulaşmamış kısımlarının olup olmadığı ve mevcut el yazmalarının izini sürerken eserden doğru 

bir şekilde bahsedebilmemiz için, her şeyden evvel eserin adı üzerinde durmamız gerektiği 

aşikârdır. Bizi bu noktaya açıklık getirmeye sevk eden husus, eserin literatürde bazen “tefsîr” 

bazen de “şerh” şeklinde geçmesidir.31 Kanımızca bu karışıklığın, esas itibariyle metni neşreden 

Abdurrahman Bedevî’nin Aristo inde’l-Arab’ta eseri kimi yerde “tefsîr” kimi yerde “şerh” 

ifadesiyle anmasından kaynaklandığı söylenebilir.32 Bununla birlikte, İbn Sînâ’nın külliyatında 

İbn Rüşd’den (ö. 595/1198) aşina olduğumuz cevâmi‘ (küçük şerh), telhîs (orta şerh) ile tefsîr 

(büyük şerh) arasındaki ayırıma33 benzer bir ayırımın söz konusu olmadığına dikkat edilmelidir.  

Yorum anlayışının merkezinde temel olarak talîkât, şerh ve tefsîr kavramlarını ikame 

ettiği anlaşılan Şeyh-i Reîs’in anlam dünyasında şerh ile tefsîr aynı şey gibi görünmektedir. 

Mesela, filozofun Ebû Cafer el-Kiyâ’ya34 hitaben kaleme aldığı İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve 

emri’l-akl adlı önemli risalesi göz önünde bulundurulduğunda, onun gerek kendisi gerekse de 

Grek şarihler ile ilgili olarak yorumlama edimini ifade etmek için her iki kavrama başvurduğu 

görülmektedir.35 Öte yandan, İbn Zeyle’nin Rey’deyken kaleme aldığı ve el-Mübâhasât’ın 

dördüncü mübahasesinde yer alan hatırat mektubuna bakıldığında, onun da Kitâbü’l-İnsâf’ta 

gerçekleştirilen faaliyete hem şerh hem de tefsîr adını verdiği göze çarpmaktadır.36 

Üsûlûcyâ metninin 1-4. mîmerleri üzerine Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ başlıklı bir şerh yazıp 

bu eserinde İbn Sînâ’nın da Üsûlûcyâ’nın ilk dört mîmeri hakkındaki yorumlarını aktararak yeri 

geldikçe onlardan faydalanmakla birlikte çoğunlukla onları tenkit eden İsfahan felsefe 

 
31  Eseri tefsîr olarak anan çalışmalara örnek olarak bk. Şenel, Yeni Eflâtûnculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları, 

s. 265, 317; İbrahim Halil Üçer, İbn Sînâ Felsefesinde Sûret Anlayışı, Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2014, s. 221, 366. Eseri şerh olarak anan çalışmalara örnek olarak ise bk. Ahmet Kamil 

Cihan, “İbn Sînâ’da Güzel Kavramı”, Felsefe Dünyası Dergisi, 2/48, 2008, s. 29, 41; Ömer Mahir Alper, “İbn 

Sînâ (Eserleri)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XX, İstanbul: TDV Yayınları, 1999, s. 339.  
32  Örnek olarak bk. Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 3, 31; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 35, 37, 74. 
33  Bekir Karlığa, “İbn Rüşd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XX, İstanbul: TDV Yayınları, 1999, s. 

273. 
34  Tam adı Ebû Cafer Muhammed b. Hüseyin (veya Hasan) b. Merzübân olup Farsçada efendi anlamına gelen 

 ,lakabıyla anılmıştır. Bk. İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, Aristo inde’l-Arab içinde ”كيا“

nşr. Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978, s. 119. İbn Sînâ’nın yakın talebe ve dostlarından 

biri olduğu ifade edilmekle birlikte hakkında başka bir bilginin bulunmadığı gibi, vefat tarihi de 

bilinmemektedir. 
35  İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 121. 
36  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 80. 



18 

 

ekolünün müntesiplerinden Kadı Saîd Kummî’nin kullanımı ise, öncekilerden oldukça farklıdır. 

Nitekim bu eserde şerh-tefsîr ikilemi, yerini tefsîr-talîkât ikilemine bırakmış görünmektedir.37 

Ne var ki mütefekkirin kullandığı talîkât ifadesinin, eserinin başlığında olduğu üzere 

Kummî’nin kendi tercihi olması kuvvetle muhtemeldir. Kaldı ki Kummî örneği dışında, tefsîr-

talîkât şeklindeki bu ikileme dikkat çekilmemiş olması, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun 

adına ilişkin olarak talîkât ihtimalini oldukça zayıf bir pozisyona düşürmektedir. Maalesef ki, 

eserin adının şerh mi yoksa tefsîr mi olduğu konusunda İbn Sînâ külliyatının tespiti ile ilgili 

çalışmalar da bize herhangi bir netlik sağlamamaktadır. Nitekim, Georges Anawati (ö. 1994) 

Mü’ellefâtü İbn Sînâ adlı çalışmasında eseri şerh diye kaydederken, Yahyâ Mehdevî (ö. 2000) 

Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ’da eseri tefsîr diye kaydetmektedir.38 

Buraya kadar ortaya koyduklarımızdan hareketle belirli bir kanaate ulaşamadığımız 

için, Abdurrahman Bedevî’nin Aristo inde’l-Arab’ına dönmek durumundayız. Bedevî’nin 

çalışmasında İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun adı noktasındaki karışıklığın altında yatan 

faktörlere ilişkin derin bir araştırma, bizi geriye doğru eserin el yazmalarına kadar 

götürmektedir. Bedevî’nin eseri neşretmede kullandığı Kahire’deki iki el yazması hakkında 

Dimitri Gutas Notes and texts from Cairo manuscripts II başlıklı makalesi ile Avicenna and the 

Aristotelian Tradition adlı çalışmasında bahsi geçen karışıklığı aydınlatmamızı sağlayacak 

oldukça mühim ayrıntılar not etmektedir.39 Gutas’a göre, esasında söz konusu iki el yazmasının 

başlığından biri şerh (commentary) diye geçerken, diğeri tefsîr (exegesis) diye geçmekte ve 

şerh nüshası ile tefsîr nüshası arasında örtüşen kısımlar olmakla birlikte, hem ifadelerde 

çoğunlukla belirgin bir farklılık hem de metnin genelinde birtakım fazlalık ve eksiklikler 

bulunmaktadır. Bu farklılıkların incelemesine girmeyen Gutas, söz konusu iki nüshadan 

hangisinin İbn Sînâ’nın asıl taslağıyla paralel olduğunun tespit edilmesini müstakbel 

araştırmacılara bıraktığını dile getirmektedir.40 

Bu çerçevede, anılan iki el yazması üzerinden metni neşrederken seçici davranan ve 

birtakım ekleme ve çıkarmalarda bulunan Bedevî’nin41 de iki nüshanın metni arasındaki 

farklılıklara yer verdiği tahkik metninin ikinci haşiye kısmının birçok yerinde belirttiği gibi, 

 
37  Örnek olarak bk. Kummî, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, s. 98, 101. 
38  Georges Anawati, Mü’ellefâtü İbn Sînâ, Kahire: Dâru’l-Maarif, 1950, s. 18; Yahyâ Mehdevî, Fihrist-i 

Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, Tahran: İntişârât-i Dânişgâh-i Tahran, 1954, s. 49. 
39  Bu ayrıntılara Jules Janssens da Creation and Emanation in Ibn Sīnā başlıklı çalışmasında dikkat çekmektedir. 

Bk. Janssens, “Creation and Emanation in Ibn Sīnā”, s. 456-457. 
40  Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 152-153. 
41  Gutas, “Notes and texts from Cairo manuscripts II: Texts from Avicenna’s library, in a copy by ‛Abd-ar-Razzāq 

aṣ-Ṣiġnāḫī”, s. 12-13. 



19 

 

şerh nüshası metninin neredeyse her sayfasının çok sayıda ciddi tahrif (tahrîfün zâhirün / 

tahrîfün şedîdün) barındırdığı görülmektedir.42 Dolayısıyla, tefsîr nüshasının daha sağlıklı bir 

metin içerdiği anlaşılmaktadır. Öte yandan, Min Şerhi Üsûlûcyâ başlıklı şerh nüshasının 

başlığındaki “min” ifadesinin, bu nüshayı problemli kıldığı açıktır. Bundan hareketle, 

kanaatimizce eserin adına ilişkin olarak şerh yerine, tefsîr nüshanın bize sunduğu Tefsîru Kitâbi 

Üsûlûcyâ başlığı daha çok tercihe şayan gibi görünmektedir. 

Meseleyi böylece koyduktan sonra, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın otantikliği konusuna 

geçecek olursak, bu meseleyi iki yönden ele alacağımızı belirtmemiz gerekmektedir. Birincisi 

eserin içindeki verilerden, ikincisi ise eserin dışındaki verilerden hareketledir. Birincisini, 

eserin felsefî muhtevasının İbn Sînâ’nın felsefî sistemiyle teorik uyumunu saptamak yoluyla 

gerçekleştireceğiz. Bu husus esasında araştırmamızın ikinci ve üçüncü bölümlerinde yapmayı 

vaat ettiğimiz şeylerinden biri olması itibariyle, burada onun üzerinde durmayacağız. 

İkinci yöne gelince, hemen vurgulamak istediğimiz nokta, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın 

İbn Sînâ’ya nispeti konusunda herhangi bir kuşkuya mahal vermeyecek derecede güçlü 

karinelerin bulunduğudur. Bu karinelerin başında Şeyh-i Reîs’in bizzat kendi ifadeleri ve 

günümüze ulaşan diğer eserleri gelmektedir. Nitekim filozofun Kiyâ’ya yazdığı risalede 

Üsûlûcyâ yorumuna açıkça atıfta bulunduğu bilinmektedir.43 Öte yandan, daha önce 

çalışmamızın giriş kısmında İbn Sînâ’nın talebelerinin üstadın Üsûlûcyâ yorumunu 

okuduklarını ve el-Mübâhasât’ta soru sorma-cevap verme tarzında bu yorumlar üzerine onunla 

diyalog yürüttüklerini belirtmiştik ki, bu husus esasında söz konusu talebelerin Üsûlûcyâ 

yorumunun tarihî ve felsefî arka planı ile ilgili beyanlarına ayrıca ehemmiyet kazandırmaktadır. 

Şeyh-i Reîs’in talebelerinden İbn Zeyle el-Mübâhasât’taki mektubunda, İbn Sînâ’nın 

Üsûlûcyâ’yı yorumladığını ve metinden beklenmedik şeyler ortaya koyduğunu dile 

getirmektedir. Ona göre, üstad burada meselelere insaf ile yaklaşarak kimi yerde takdirle kimi 

yerde de tenkitle değerlendirmiş olmanın yanında, yer yer birtakım sorular ortaya atıp onlara 

çözümler getirmiş ve metinde bazı tahrifler tespit ederek hatalı bulduğu pasajları tashih 

etmiştir.44 Bilahare incelememizin ikinci ve üçüncü bölümlerinde görüleceği üzere, bu 

açıklamalar İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun felsefî muhtevasına tam anlamıyla uymaktadır. 

 
42  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 42, 43, 45, 48, 49, 50, 51, 55, 57, 59, 66. Bununla ilgili 

olarak ayrıca bk. Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 275. 
43  İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 121. 
44  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 80-81. 



20 

 

Bunlara ilaveten, İbn Sînâ’nın üçüncü kuşaktan öğrencisi Abdurrezzâk b. Abdülazîz 

İsmâîl es-Signâhî’nin (ö. 6./12. yüzyılın ortası) üstadın eserleri arasında Üsûlûcyâ yorumuna da 

yer verdiği hatırlanmalıdır.45 Şeyh’in bir diğer talebesi Ebü’l-Abbâs el-Levkerî (ö. 503/1109) 

de Üsûlûcyâ yorumunu İbn Sînâ’ya nispet ettiği Beyânü’l-Hakk bi-damâni’s-sıdk adlı eserinin 

el-İlmü’r-Rubûbî bölümünde Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’ya atıfta bulunmakta ve ondan alıntılar 

yapmaktadır.46 Bu bağlamda zikretmeden geçmememiz gereken bir diğer isim, Şeyhü’l-İşrâk 

Şihâbüddîn es-Sühreverdî’dir. Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât’ın  el-İlmü’s-sâlis bölümünde 

imkânın ilk illetliye takaddüm edip etmediğine ilişkin olarak Üsûlûcyâ yorumuna ait olduğunu 

tespit ettiğimiz bir atıfta bulunan Sühreverdî, ilgili atfı Kitâbü’ş-Şifâ’nın yazarına (sâhibü’ş-

Şifâ) nispet etmektedir ki,47 burada İbn Sînâ’nın kastedildiği besbellidir. 

Saîd Kummî’nin Üsûlûcyâ talîkâtına geldiğimizde ise, durum farklılaşmaktadır. İbn 

Sînâ’yı kendi görüşlerini savunmak adına “zorlama” (tekellüf) yoluyla metinden – kendince 

metnin müellifi olduğunu düşündüğü – Aristoteles’in kastetmediği anlamlar çıkarmakla 

suçlayan Kummî,48 pek azı hariç Şeyh’in yorumlarının tamamına katılmamakta ve itiraz 

etmektedir. Bu yüzden Kummî, Üsûlûcyâ metninin yorumların müellifi tarafından doğru 

anlaşılmamış olmasından ötürü kimilerinin söz konusu yorumların İbn Sînâ’ya ait olmadığını 

iddia ettiklerini belirtmektedir. Mamafih mütefekkir, bu iddia sahiplerinin kim olduklarına 

değinmemekte ve Üsûlûcyâ’nın müellifin kastettiği manalara uygun olmayan bir biçimde tevil 

edilmiş olması dışında herhangi bir gerekçe göstermeksizin bahsi geçen iddianın uzak bir 

ihtimal olmadığını ifade etmektedir.49 Lakin, literatüre ilişkin geniş taramamızın sonucunda 

Kummî’nin işaret ettiği iddiaya dair herhangi bir bulgu tespit edemedik. Bununla birlikte, 

Kummî’nin iddiasında dikkatimizi celp eden husus, düşünürün ilgili iddiasının temeline 

yerleştirdiği İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’dan müellifin kastetmediği anlamlar çıkarması hakkındaki 

gerekçesidir. Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ’da Şeyh’in yorumlarına karşı yöneltilen itirazlar mercek 

altına alındığında, Kummî’yi böyle bir tutuma sevk eden şeyin, esas itibariyle onun Üsûlûcyâ’yı 

yorumlarken metni kendi paradigmasının etrafında teşekkül ettiği mütellihûn geleneğine 

uydurma çabası olduğu anlaşılmaktadır. Dolayısıyla, Kummî’nin dile getirdiği iddiayı oldukça 

 
45  Gutas, “Notes and texts from Cairo manuscripts II: Texts from Avicenna’s library, in a copy by ‛Abd-ar-Razzāq 

aṣ-Ṣiġnāḫī”, s. 12-13. 
46  Örnek olarak bk. Ebü’l-Abbâs el-Levkerî, Beyânü’l-Hakk bi-damâni’s-sıdk: el-İlmü’r-Rubûbî, nşr. İbrahim 

Dîbâcî, Tahran: el-Mahedü’l-Âlî el-Âlemî Li’l-Fikr ve’l-Hadâreti’l-İslâmiyye, 1373, s. 388-389. 
47  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 59-60, 64; Şihâbüddîn es-Sühreverdî, Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât: 

el-İlmü’s-sâlis, Mecmua Fi’l-Hikmeti’l-İlâhiyye I içinde, nşr. Henry Corbin, İstanbul: Matbaatu’l-Maarif, 

1945, s. 360. 
48  Örnek olarak bk. Kummî, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, s. 98, 101-102. 
49  Kummî, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, s. 103. 



21 

 

zayıf bir sav olarak değerlendirmekteyiz. Ayrıca, literatürde Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın İbn 

Sînâ’ya nispeti noktasında herhangi bir şüpheye rastlamayan Mehdevî de Fihrist-i Nüshahâ-yi 

Musannefât-ı İbn Sînâ adlı çalışmasında anılan eseri İbn Sînâ’ya aidiyeti meşkuk olmayan 

eserler hakkındaki birinci bölüme konumlandırmaktadır.50 Benzer şekilde Dimitri Gutas da 

Avicenna and the Aristotelian Tradition adlı çalışmasının sonunda yaptığı otantikliği 

bakımından İbn Sînâ’nın eserlerinin tasnifinde, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’yı sahte olma 

(pseudepigraph) ihtimali olmayan eserler arasında saymıştır.51 

Bu başlık altında İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumuna dair izini süreceğimiz bir diğer 

mesele, eserin yazılış tarihidir. Ancak, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın yazılış tarihinden söz etme 

imkânının evvela eserin Kitâbü’l-İnsâf’ın bir bölümü olup olmadığının tespit edilmesine bağlı 

olması itibariyle, bu aşamada Üsûlûcyâ yorumunun Kitâbü’l-İnsâf’a aidiyetini ele almamız 

daha isabetli olacaktır. Bu konuda müracaat edebileceğimiz ilk beyanlar, birinci ağızdan bir 

kaynak teşkil eden İbn Sînâ’nın bizzat kendi ifadeleridir. Nitekim, Kiyâ’ya yazdığı mektupta 

filozofumuz Kitâbü’l-İnsâf’ta şerh etmiş olduğu metinlerden birinin de Üsûlûcyâ olduğuna 

açıkça işaret etmektedir. Üstadın buradaki ifadesinden aynı zamanda Kitâbü’l-İnsâf’ta şerh 

edilen metinler arasında Üsûlûcyâ’nın tertibinin sonuncu olduğu, dolayısıyla Kitâbü’l-İnsâf’ın 

günümüze ulaşan diğer bölümleri olan De Anima (Peri Psuche) ve Lambda yorumlarından 

sonra olduğu anlaşılmaktadır.52 Öte yandan, İbn Zeyle de bahsi geçen mektubunda İbn Sînâ’nın 

Kitâbü’l-İnsâf’ta Üsûlûcyâ dahil Aristoteles’in bütün eserlerini şerh ettiğini kaydetmektedir.53 

Şeyh’in eserleri arasında Üsûlûcyâ yorumunu sayan Signâhî de eserin Kitâbü’l-İnsâf’tan 

olduğunu (mine’l-İnsâf) belirtmektedir.54 

Kaldı ki, eserin otantikliğini tartışırken belirttiğimiz üzere, Levkerî’nin Beyânü’l-Hakk 

bi-damâni’s-sıdk’ın el-İlmü’r-Rubûbî’si ile Sühreverdî’nin Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât’ın 

el-İlmü’s-sâlis’inde yapmış oldukları ve Üsûlûcyâ yorumuna ait olduğunu tespit ettiğimiz 

atıfları Kitâbü’l-İnsâf’tan alıntıladıklarını not etmektedirler.55 Georges Anawati Mü’ellefâtü İbn 

 
50  Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 49. 
51  Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 529. 
52  “Üsûlûcyâ’ya kadar metinlerdeki problematik pasajların yorumunu açıkladım” Bk. İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî 

emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 121. 
53  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 80. 
54  Gutas, “Notes and texts from Cairo manuscripts II: Texts from Avicenna’s library, in a copy by ‛Abd-ar-Razzāq 

aṣ-Ṣiġnāḫī”, s. 12-13. 
55  Levkerî, Beyânü’l-Hakk bi-damâni’s-sıdk: el-İlmü’r-Rubûbî, s. 388; Sühreverdî, Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-

mutârahât: el-İlmü’s-sâlis, s. 360. Burada Sühreverdî ilginç bir biçimde Kitâbü’l-İnsâf’ı, Kitâbü’l-İnsâf ve’l-

intisâf şeklinde anmaktadır. Bununla ilgili bir değerlendirme için bk. Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 29-30. Ne 

var ki bu, literatürde Kitâbü’l-İnsâf’ın adı ile ilgili tek istisna gibi görünmektedir. 



22 

 

Sînâ ile Yahyâ Mehdevî Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ adlı çalışmasında da eseri 

Kitâbü’l-İnsâf’ın altında tasnif etmektedir.56 

Bu tespitlerin ardından şimdi eserin yazılış tarihini saptamaya geçebiliriz. Bu konuda 

gözümüze çarpan ilk husus, literatürde aralarında tam olarak 22 yıl gibi uzun bir müddetin 

olduğu birbirinden ciddi ölçüde farklı iki tarihin öne sürüldüğüdür. Bunlardan ilki, İbn Sînâ’nın 

hayatının erken dönemi olarak ifade edebileceğimiz bir zaman dilimine tekabül eden 398/1007 

iken, diğeri İbn Sînâ’nın yaşamının geç evresi diyebileceğimiz bir periyoda denk gelen 

420/1029’dur.57 Bu konuda belli bir sonuca varmamızı sağlayan tek kaynak, İbn Zeyle’nin 

hatıratıdır. Nitekim burada İbn Zeyle, Celâlî (hicrî şemsî) takvimi üzerinden net bir tarihe işaret 

ederek İbn Sînâ’nın gelen birtakım davet ve istekler (devâ‘î) üzerine Gazneli hükümdarı Sultan 

Mesûd b. Mahmûd-ı Gaznevî’nin ordusunun İsfahân’ı ele geçirdiği yılın Dâî ayının (mâh) 

ortasından Hordâd ayının sonuna kadar ki zaman diliminde Kitâbü’l-İnsâf’la uğraştığını ifade 

etmektedir.58 

Dimitri Gutas ile Yahyâ Mehdevî’nin de belirttiği gibi, Sultan Mesûd’un 420/1029 

yılının sonunda başlayan İsfahân’ı ele geçirmesinin 421/1030 yılının mîlâdî takvime göre Ocak 

ayında tamamlandığı bilinmektedir. Buna binaen, 1029 yılı için Celâlî takvimine göre yılın 3. 

ayı olan Hordâd’ın sonu mîlâdî takvime göre Haziran ayına, önceki 10. aya karşılık gelen 

Dâî’nin ortası ise 1028 yılının Aralık ayına tekabül etmektedir.59 Böylece, eserin yazılış tarihi 

420/1029 olarak belirlenmiş olmaktadır. Esasen İbn Sînâ İbn Zeyle’nin ifadelerini destekler 

mahiyette, Kiyâ’ya hitaben kaleme aldığı risalede Kitâbü’l-İnsaf’la kısa bir süre (müddeten 

yesîreten) iştigal ettiğini dile getirmektedir.60 

Kaldı ki 420/1029 tarihi, İbn Sînâ’nın felsefî serüveni açısından da daha uygundur. 

Nitekim, İbn Sînâ’nın Kitâbü’l-İnsâf’ın da odağında duran Meşrikîler projesi, bu periyoda denk 

gelmektedir. Bunun daha iyi anlaşılması için, Kitâbü’l-İnsâf’ın İbn Sînâ’nın diğer eserlerinin 

kronolojik sırası içerisindeki konumuna kuş bakışı bir nazar atmanın yerinde olacağı 

kanaatindeyiz. Bu anlamda, Dimitri Gutas’ın Avicenna and the Aristotelian Tradition adlı 

 
56  Anawati, Mü’ellefâtü İbn Sînâ, s. 18; Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 49. 
57  Eserin yazılış tarihini 1007 olarak kaydeden çalışmalara örnek olarak bk. Alper, “İbn Sînâ (Eserleri)”, s. 339. 

Eserin yazılış tarihi 1029 olarak belirleyen çalışmalara örnek olarak bk. Gutas, Avicenna and the Aristotelian 

Tradition, s. 147-150. 
58  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 80. 
59  Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 147-150; Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn 

Sînâ, s. 46-47. 
60  İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 121. 



23 

 

çalışmasında David Reismen’ın The Making of the Avicennan Tradition’daki kronolojisini de 

gözden geçirerek İbn Sînâ’nın başlıca felsefî eserlerinin tarihsel sırasına ilişkin olarak istifadeye 

sunduğu kronolojiyi, Gutas’ın bu sıralamaya dahil ettiği mektupları ve esas itibariyle İbn 

Sînâ’ya ait olmayan eserleri eleyip yeniden düzenleyerek şöyle bir şemada gösterebiliriz:61 

Şekil 1: Kronolojik Sırasına Göre İbn Sînâ’nın Başlıca Felsefî Eserleri 

Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın günümüze ulaşmamış kısımlarının olup olmadığı 

meselesine gelince, öncelikle belirtmeliyiz ki bizi bu noktanın izini sürmeye iten husus, 

Bedevî’nin metni neşretmede kullandığı Signâhî’nin nüshasının sonunda yer alan “bu eserden 

mevcut olanın sonu” (âhirü’l-mevcûd min hâza) notunu İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun 

yalnızca bir kısmının günümüze ulaştığı şeklinde yorumlamasıdır.62 Oysa bu, oldukça zayıf bir 

 
61  Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 165; Reisman, The Making of the Avicennan Tradition, s. 

304. 
62  Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 32. Bedevî, bu yorumu kendisinden önce bahsi geçen el yazmasını tanıtan Paul 

Kraus’tan almıştır. Bk. Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 275. Bu yorum, daha sonra Jules Janssens 

tarafından da devam ettirilmiştir. Bk. Janssens, “Creation and Emanation in Ibn Sīnā”, s. 462. 

Mebhas ani’l-kuva’n-nefsâniyye 

el-Hikmetü’l-Arûziyye 

el-Hâsıl ve’l-mahsûl 

el-Birr ve’l-ism 

Ecvibe alâ mesâil el-Bîrûnî 

Erken 

Dönem 

 

 

 

 

         389/999 

Geçiş 

Dönemi 

el-Mebde’ ve’l-me‘âd 

Ahvâlü’n-nefs 

 

 

       403/1013 

       404/1014 

Orta 

Dönem 

el-Hidâye 

Kitâbü’ş-Şifâ 

en-Necât 

Dânişnâme-i Alâî 

       414/1023 

411-418/1020-1027 

       418/1027 

el-Hikmetü’l-Meşrikiyye 

Kitâbü’ş-Şifâ’nın önsözü 

Kitâbü’l-İnsâf 

 

418-420/1027-1029 

       420/1029 

       420/1029 

 

el-Mübâhasât 

et-Ta‘lîkât 

el-İşârât ve’t-tenbîhât 

Risâle Fi’l-Kelâm ala’n-nefsi’n-nâtika 

Meşrikî 

Hikmet 

Dönemi 

Geç 

Dönem 

418-428/1027-1037 

418-428/1027-1037 

421-425/1030-1034 

       428/1037 

 

 

 



24 

 

dayanaktır. Nitekim, İbn Sînâ’nın bazı eserlerinin el yazmasının sonunda bulunduğu görülen 

bu müphem notun,63 eserin sonuna gelindiğini ifade etmesi de muhtemeldir. Bundan bağımsız 

olarak ne yazık ki, elimizde Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın tamamının günümüze ulaşıp 

ulaşmadığı ile ilgili yorum yapmamızı sağlayacak yeterli veriler bulunmamaktadır. Bu 

bakımdan Bedevî’nin aksine, Kitâbü’l-İnsâf ile ilgili yeni bilgiler gün yüzüne çıkarılıncaya 

kadar bu meselede belli bir görüş öne sürmenin şu aşamada mümkün olmadığı kanaatindeyiz. 

Bununla birlikte, bir defa Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’da müelliften Üsûlûcyâ metninin ne 

tam ne de diğer eserlerinde olduğu kadar sistematik bir yorumu beklenmelidir. Bu noktadaki en 

kat‘î argümanımız, Şeyh-i Reîs’in bizzat kendi beyanlarıdır. Zira Kiyâ’ya mektubunda, 

Kitâbü’l-İnsâf’ta Üsûlûcyâ metnine kadar şerh etmiş olduğu metinlerin64 tamamını değil, 

yalnızca o metinlerde kendince problematik bulduğu pasajları yorumladığını açıkça ifade eden 

– ki bu yöntem günümüze ulaşan De Anima, Lambda ve Üsûlûcyâ yorumlarının üçünde de 

gözlemlenebilmektedir – İbn Sînâ, eserin taslağını tasnif ettiğini ama onu sistematik bir şekilde 

tahrir etmediğini belirtmektedir. Şayet tahrir edilseydi eserin yirmi cilde tekabül edeceğine 

işaret eden filozof,65 bir bozgun sırasında yaklaşık olarak yirmi sekiz bin mesele kapsayan 

taslak nüshasında bir kaybın meydana geldiğini ve taslağın başka bir nüshasının da 

bulunmadığını dile getirmektedir. Ardından üstad, her ne kadar kapsamlı olmamak kaydıyla 

bilahare eseri tekrar yazmakla uğraşacağını söylese de onun daha sonra bundan vazgeçtiği gibi, 

geriye kalan taslakları da tahrir etmediği anlaşılmaktadır. Nitekim, esasen Kiyâ’ya kaybolan bir 

eserini tekrar yazmanın kendisine ağır geleceğini belirten Şeyh-i Reîs, Behmenyâr’a cevaben 

yazdığı ve daha sonra el-Mübâhasât’ın ikinci mübahasesi altında toplanan bir mektubunda 

Kitâbü’l-İnsâf’ın ancak kapsamlı olması gerektiğini, bu sebeple onu bir daha yazmanın 

zahmetli olacağını kaydetmekte ve hastalık ile siyasi sorunlar başta olmak üzere içinde 

 
63  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 22-23; İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât alâ havâşî Kitâbi’n-Nefs, Aristo inde’l-Arab içinde, nşr. 

Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978, s. 116. 
64  Her ne kadar Bedevî’nin neşrettiği risale metninde “ الفصوص” ifadesi geçse de, bunun bir yazım hatası olduğu 

anlaşılmaktadır. Zira muhakkik, Aristo inde’l-Arab’ın filolojik inceleme bölümünde de yer verdiği risale 

metninde söz konusu ifadeyi “metinler” anlamında “ صوصن ال ” şeklinde aktarmakta ve bununla Aristoteles’in 

metinlerinin kastedildiğini belirtmektedir. Öte yandan, Dimitri Gutas da Avicenna and the Aristotelian 

Tradition’da sunduğu risale metninin çevirisinde söz konusu ifadeyi “texts” şeklinde vermektedir. Bk. Bedevî, 

Aristo inde’l-Arab, s. 24, 28; Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 145. Ayrıca, Fârâbî’ye nispet 

edilen Fusûsü’l-hikem kastedilmek üzere Fusûs şeklinde bir okuma, ifadenin geçtiği cümlenin manasına 

uymadığı gibi, İbn Sînâ’nın Mağribî Aristocu gelenek ile hesaplaşmayı hedeflediği Kitâbü’l-İnsâf’taki 

amacıyla da örtüşmemektedir. 
65  Bazı tabakat kitaplarının Kitâbü’l-İnsâf’ın yirmi cilt olduğuna ilişkin verdiği bilgilere mukabil, İbn Sînâ’nın 

ifadelerinden onun ortaya koyduğu taslak nüshasının yirmi cilt olmadığı, şayet tahrir edilseydi yirmi cilde 

tekabül edeceği açıkça anlaşılmaktadır. Bk. İbn Ebû Usaybia, Uyûnü’l-enbâʾ fî tabakâti’l-etıbbâ, nşr. Nizâr 

Rıza, Beyrut: Dâru Mektebeti’l-Hayât, 1965, s. 457; İbnü’l-Kıftî, İhbârü’l-ulemâ bi-ahbâri’l-hükemâ, nşr. 

İbrahim Şemsüddin, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005, s. 307. 



25 

 

bulunduğu çalkantılı koşullardan dolayı66 bilimden uzaklaşmış olmasından yakınmaktadır. 

Filozofumuzun bu iki mektubundan öğrendiğimiz bir diğer husus da, kaybolan taslaklar 

arasında el-Hikmetü’l-Arşiyye adını verdiği ve – büyük bir övgüyle andığı Fârâbî dışında – 

Bağdat (Medînetü’s-Selâm) Mağribîlerinin67 fikirlerini özetleyip tenkit ettiği bölümlerin 

olduğudur.68 

İbn Zeyle’nin hatıratında da İbn Sînâ’nın ifadelerinin altını çizer nitelikteki beyanlara 

rastlamak mümkündür. İbn Zeyle’ye göre, İbn Sînâ Üsûlûcyâ kitabı dahil Aristoteles’in 

eserlerinin tamamının şerhini yaptığı ve sıkı bir yazıyla altı bin varak, düz bir yazıyla ise on bin 

varağa denk gelen Kitâbü’l-İnsâf’ın taslak nüshasını daha tahrir edemeden69 İsfahân’da 

gerçekleşen bir bozgun sırasında yirmi yedi binden fazla mesele ihtiva eden taslak nüshasında 

büyük bir kayıp meydana gelmiştir.70 Gerçekten de Aristoteles’in tüm eserlerinin şerhinin olup 

takriben yirmi sekiz bin meselenin ele alındığı ve şayet tahrir edilseydi yirmi cilt olması 

beklenen on bin varaklık bir eserden yalnızca De Anima, Lambda ve Üsûlûcyâ yorumlarının 

günümüze ulaşmış olması, kanaatimizce söz konusu kaybın büyüklüğünü bütün netliğiyle 

göstermektedir. 

Üstelik bu risaleden günümüze ulaşmamış olsa da İbn Sînâ’nın Aristo’nun 

Metafizika’sının diğer bölümleri üzerine de yorum yazdığını öğrenmekteyiz. Nitekim İbn 

Zeyle, Bağdatlı Meşşâîlerin Aristoteles’in Kitâbü Mâ ba‘de’t-tabîa’sını anlamadıklarından ve 

kafalarının karışmış (muhallatîn) olduğundan söz ederken, İbn Sînâ’nın Küçük Alpha (Harfü’l-

Elifi’s-Suğrâ) tefsîrinde Bağdatlıların bu eser üzerine yazdıkları tefsirleri değerlendirdiğini 

 
66  Bununla ilgili olarak bk. Bk. İbn Ebû Usaybia, Uyûnü’l-enbâʾ fî tabakâti’l-etıbbâ, s. 439-444; İbnü’l-Kıftî, 

İhbârü’l-ulemâ bi-ahbâri’l-hükemâ, s. 306-312; Zahîrüddîn el-Beyhakî, Tetimmetü Sivâni’l-hikme, nşr. 

Muhammed Şefî, Lahor, 1351, s. 44-58. 
67  Bununla birlikte, oldukça tuhaf bir şekilde Bedevî Meşrikîlerin Bağdat Meşşâîleri, Mağribîlerin ise İskender 

Afrodîsî (ö. 3. yüzyılın ilk yarısı), Themistius (ö. 387) ve klasik İslâm literatüründe Yahyâ en-Nahvî diye 

bilinen John Philoponus (ö. 570) gibi Grek Peripatetik yorumcular olduğunu yazmaktadır. Bk. Bedevî, Aristo 

inde’l-Arab, s. 24, 26-28, 34. Bununla ilgili detaylı bir inceleme için bk. İlhan Kutluer, İslâm’ın Klasik Çağında 

Felsefe Tasavvuru, İstanbul: İz Yayıncılık, 2017, s. 63-94. 
68  İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 121-122; İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 49-50. Ayrıca bk. 

İbn Ebû Usaybia, Uyûnü’l-enbâʾ fî tabakâti’l-etıbbâ, s. 457; İbnü’l-Kıftî, İhbârü’l-ulemâ bi-ahbâri’l-hükemâ, 

s. 306-312; Beyhakî, Tetimmetü Sivâni’l-hikme, s. 56; Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 272-275; Bedevî, 

Aristo inde’l-Arab, s. 23-27; Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 46-47; Anawati, 

Mü’ellefâtü İbn Sînâ, s. 16-17; Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 150. Üstadın talebesi 

Abdülvâhid el-Cûzcânî (ö. 11. yüzyıl) de eserde meydana gelen kaybı teyit etmektedir. Bk. İbn Sînâ, Sîretü 

İbn Sînâ (The Life of Ibn Sina), nşr. ve çev. William Gohlman, New York: State University of New York Press, 

1974, s. 92. 
69  Ne var ki Bedevî, gerek İbn Sînâ’nın gerekse de İbn Zeyle’nin açık beyanlarına rağmen, anlaşılmaz bir yorumla 

İbn Sînâ’nın Kitâbü’l-İnsâf’ın el-Hikmetü’l-Arşiyye bölümünü tahrir ettiğini iddia etmektedir. Bk. Bedevî, 

Aristo inde’l-Arab, s. 26-27. 
70  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 80-81. 



26 

 

kaydetmektedir ki,71 “Felsefî Arka Plan” başlığında detaylı bir şekilde ortaya koyacağımız 

üzere, İbn Sînâ’nın Kitâbü’l-İnsâf’taki temel amaçlarından biri de şerh etmiş olduğu 

Aristoteles’in metinlerinin üzerine yazılan tefsirleri değerlendirmektir. 

İbn Zeyle, Rey’e döndükten sonra İbn Sînâ’nın kaybolan taslakları yeniden yazması 

için teşvik edildiğini, ancak tekrar yazmayı zahmetli bulmasından dolayı üstadın buna 

gönülsüzce yaklaştığını not etmektedir. Onun aktardığına göre, onları tekrar değerlendirmesi 

için belki harekete geçirir diye İbn Sînâ’ya Bağdat’tan Mağribîlerin kitaplarının getirilmesi 

teklif edilmiştir. Ne var ki Şeyh-i Reîs, pahalıya satılmasına rağmen getirilen kitaplardaki yanlış 

ve cahilce  açıklamaların karşısında Behmenyâr dahil kendisini teşvik eden talebelere 

öfkelenerek “bu kitapların satıcısına geri gönderilip parasının da ona bırakılmasını” istemiştir.72 

Bu konuda dikkatimizi çeken bir diğer husus, Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât’ın el-

İlmü’s-sâlis bölümünde Üsûlûcyâ yorumuna ait olduğunu tespit ettiğimiz bir atıfta bulunan 

Sühreverdî’nin ilgili metnin Kitâbü’l-İnsâf’ın taslak nüshasından geriye kalan bölümlerinde yer 

aldığını zikretmesidir.73 Zahîrüddîn el-Beyhakî’nin (ö. 565/1169) Tetimmetü Sivâni’l-hikme adlı 

eserinde de bunu teyit eden bilgiler mevcuttur. Burada İsfahân bozgununda Kitâbü’l-İnsâf’ın 

kaybolduğunu ve ondan yalnızca birtakım bölümlerin kaldığını belirten Beyhâkî, Azîzüddîn el-

Fukkâî74 isminde bir zatın h. 545 yılında, yani İbn Sînâ’nın vefatından 117 yıl sonra, İsfahân’da 

bu bölümlerin bir nüshasını satın alıp Merv’e götürdüğünü iddia ettiğini nakletmektedir.75 

Saîd Kummî’ye gelince, onun Ta’lîkât ber Üsûlûcyâ’sını hassaten bu mesele 

bakımından mühim kılan, bize İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun günümüze ulaşan metni ile 

Kummî’nin kendi eserinde yer verdiği metin arasında mukayese yapma imkânı tanımasıdır. Bu 

çerçevede, Üsûlûcyâ’nın ilk dört mîmerini şerh eden Kummî’nin Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’dan 

aktardığı ilk dört mîmerin yorumu ile günümüze ulaşan metnin ilk dört mîmerinin yorumunu 

karşılaştırdığımızda, iki metin arasında herhangi bir fazlalık veya eksikliğin söz konusu 

olmadığını tespit ettik. Dolayısıyla, en azından Kummî’nin vefat tarihi hasebiyle 17. yüzyıldan 

itibaren Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın tamamının günümüze ulaştığını savunabiliriz. 

 
71  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 83, 85; Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 60. 
72  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 81-82. 
73  Sühreverdî, Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât: el-İlmü’s-sâlis, s. 360. 
74  Tam adı Azîzüddîn Ebû Bekir Atîk ez-Zincânî er-Reyhânî olup vefat tarihi ile ilgili bir bilgi bulunmamakla 

birlikte, Merv’de Azîziyye adında yaklaşık olarak 12 bin eser barındıran önemli bir kütüphane vakfettiği 

bilinmektedir. Bk. Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-büldân, V, Beyrut: Dâr Sâdır, 1995, s. 114. 
75  Beyhakî, Tetimmetü Sivâni’l-hikme, s. 56. 



27 

 

Son olarak bu başlıkta değinmek istediğimiz nokta, eserin mevcut el yazmalarıdır. Bu 

kapsamda, uzun soluklu bir araştırmanın neticesinde tespit edebildiğimiz kadarıyla, İbn 

Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun beş nüshası bulunmaktadır: 

1. Kahire – Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye: Bu yazmaya işaret edenler sırasıyla Paul 

Kraus, Abdurrahman Bedevî, Georges Anawati, Yahyâ Mehdevî, Jean Michot ve 

Dimitri Gutas’tır.76 Yazma, Bedevî’nin neşrinde kullandığı iki nüshadan ilki olup 

tarafımızca da temin edilmiştir. Bizzat İbn Sînâ’nın üçüncü kuşaktan talebesi 

Abdurrezzâk es-Signâhî kanalıyla bize ulaşan nüsha, 6./12. yüzyılın ilk yarısına 

aittir. Birinci, ikinci, dördüncü, beşinci, yedinci ve sekizinci mîmerlerin yorumunu 

ihtiva eden nüshada, beşinci mîmerin altında yer alan yorumların İbn Zeyle’nin 

notlarından alındığı kaydedilmektedir.77 

Başı: “ مدة لا تنزع إلى بدن ولا تلابسه ليس يعني أن نفس الإنسان كانت موجودة قبل البدن)ا(  ” 

Sonu: “وكل ما يفسد إنما يفسد من ذاته الخاصة به، فالنفس إذن ليس تفسد” 

2. Kahire – et-Teymûriyye: Bu yazmaya işaret edenler sırasıyla Kraus, Bedevî, 

Mehdevî, Michot ve Gutas’tır.78 Bedevî’nin Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ metnini 

neşretmede kullandığı diğer yazma olan bu nüsha, hem Kraus’un hem de 

Bedevî’nin belirttiği üzere neredeyse her sayfasında birçok hata ve tahrif 

barındırdığı gibi, Bedevî’nin neşrinde beşinci ve sekizinci mîmerlerin altında yer 

alan yorumları da içermemektedir. 

Başı: “ا( ليس يعني أن النفس الإنسانية كانت موجودة قبل البدن مدة لا نزع إلى بدن ولا تلابسه(” 

Sonu: “فهناك تكاد تشبه نفس الكل، وإن كانت من جهة أشرف منها” 

3. Bursa – İnebey Yazma Eser Kütüphanesi: Bu nüshaya yalnızca Michot ve daha 

sonra onun sayesinde Gutas işaret etmiştir.79 Tarafımızca temin edilmiş bulunan 

nüshanın mevcut diğer nüshalar kadar okunaklı olduğu söylenemez. Bu nüshayı 

 
76  Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 274; Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 31; Anawati, Mü’ellefâtü İbn Sînâ, s. 

18; Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 49; Michot, “Un Important Recueil Avicennien 

du VIIe / XIIIe S. : La Majmû‘a Hüseyin Çelebi 1194 De Brousse”, s. 125-126; Gutas, Avicenna and the 

Aristotelian Tradition, s. 152; Gutas, “Notes and texts from Cairo manuscripts II: Texts from Avicenna’s 

library, in a copy by ‛Abd-ar-Razzāq aṣ-Ṣiġnāḫī”, s. 12. 
77  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, Hikme ve felsefe, nr. 215, vr. 146r-153v. 
78  Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 275; Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 32; Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi 

Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 49; Michot, “Un Important Recueil Avicennien du VIIe / XIIIe S. : La Majmû‘a 

Hüseyin Çelebi 1194 De Brousse”, s. 125-126; Gutas, “Notes and texts from Cairo manuscripts II: Texts from 

Avicenna’s library, in a copy by ‛Abd-ar-Razzāq aṣ-Ṣiġnāḫī”, s. 12. 
79  Michot, “Un Important Recueil Avicennien du VIIe / XIIIe S. : La Majmû‘a Hüseyin Çelebi 1194 De Brousse”, 

s. 125-126; Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 150, 152. 



28 

 

özellikle ehemmiyetli kılan, 675/1276’da, dolayısıyla erken bir tarihte istinsah 

edilmiş olmasıdır. 10 varağa denk gelen nüsha birinci, ikinci, dördüncü ve beşinci 

mîmerlerin yorumunu kapsamaktadır.80 

Başı: “قال إن كل جوهر عقلي أي مفارق للمادة فقط، أي ليس له وجود ولا كمال وجود” 

Sonu: “ قبل الوصول إلى حيز الكون والفسادفلم يجب أن يقف الوجود  ” 

4. Tahran – Kütüphane-i Meclis-i Şuray-ı Millî: Bu nüshaya yalnızca Mehdevî işaret 

etmiştir.81 Tarafımızca temin edilmiş bulunan nüshanın okunaklı olduğu 

görülmektedir. 24 varak olup 1088/1677 tarihinde Zeyneddîn Şîrâzî isminde bir 

zat tarafından istinsah edilen nüshada birinci, ikinci, dördüncü, yedinci ve sekizinci 

mîmerlerin yorumu yer almaktadır.82 

Başı:  “ كانت موجودة قبل البدن مدة لا ينزع إلى بدن ولا يلابسه  إن  )ا( ليس يعني أن نفس الإنسان ” 

Sonu: “ يقع منها وكيف يزول عنها وكيف يعود إليها، ففيه كلام طويل وأما أن الخطأ كيف   ” 

5. Oxford – Bodleian Library: Bu yazmaya işaret edenler Franz Rosenthal’ın (ö. 

2003) yönlendirmesiyle Kraus, Bedevî, Mehdevî ve Gutas’tır.83 Kraus’un işaret 

ettiği bu nüshayı inceleme imkânını bulamadığını ifade eden Bedevî, bilahare telif 

etmeyi planladığı Aristo inde’l-Arab’ın ikinci cildinde ilgili nüshaya yer vereceğini 

dile getirmektedir. Ne var ki muhtemelen mütefekkirin ömrü, bu isteğini 

gerçekleştirmeye kifayet etmemiştir. Tarafımızca temin edilmiş bulunan nüshanın 

okunaklı olduğu ve muhteva başta olmak üzere birçok yönden mevcut diğer 

nüshaların en iyisi olduğu görülmektedir. Bu itibarla, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’yı 

incelerken bu nüshaya da başvuracağız. 31 varak olup birinci, ikinci, dördüncü, 

beşinci, yedinci ve sekizinci mîmerlerin yorumunu ihtiva eden nüshada, beşinci 

mîmerin altında yer alan yorumların İbn Zeyle’nin notlarından alındığı 

kaydedilmektedir.84 

Başı: “ بدن ولا تلابسه)ا( ليس يعني أن نفس الإنسان كانت موجودة قبل البدن مدة لا تنزع إلى   ” 

Sonu: “وكل ما يفسد إنما يفسد من ذاته الخاصة به، فالنفس إذن ليس تفسد” 

 
80  İbn Sînâ, Min Şerhi Üsûlûcyâ, İnebey Yazma Eser Kütüphanesi, Hüseyin Çelebi, nr. 1194, vr. 123v-128r. 
81  Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 49. 
82  İbn Sînâ, Şerhu Üsûlûcyâ, Kütüphane-i Meclis-i Şuray-ı Millî, Felsefe, nr. 1845, vr. 29-52. 
83  Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 275; Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 32; Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi 

Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 49; Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 152; Gutas, “Notes and texts 

from Cairo manuscripts II: Texts from Avicenna’s library, in a copy by ‛Abd-ar-Razzāq aṣ-Ṣiġnāḫī”, s. 12. 
84  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian Library, Oriental Manuscripts, nr. 536, vr. 69b-84b. 



29 

 

Burada belirtmek istediğimiz önemli husus, yukarıda mezkur nüshaların müşterek olan 

tipik yanının mîmerler arasında bazı kaymaların meydana gelmiş olmasıdır. Misâlen, beşinci 

ve sekizinci mîmerlerin sonunda yer alan yorumların, aslında altıncı ve dokuzuncu mîmerlerin 

başına ait olduğunu saptadık. Ne var ki, yorumları olması gereken tertibe göre düzenlemek 

yerine Bedevî’nin, kullanmış olduğu Kahire nüshalarını oldukları gibi neşrettiği görülmektedir. 

Halbuki muhakkik, nüshaların varaklarının numaralı olmadığını ve birtakım karışıklıkların söz 

konusu olduğunu kaydetmektedir.85 Bu sorunu gidermenin yolu, Kitâbü’l-İnsâf’ta metinleri 

yorumlarken tefsir ettiği pasajlara nadiren atıfta bulunan İbn Sînâ’nın Tefsîru Kitâbi 

Üsûlûcyâ’daki yorumlarının Üsûlûcyâ metninden hangi pasajlara ait olduklarını teker teker 

tespit etmektir. Böylece, Üsûlûcyâ’da ait oldukları pasajların tertibiyle paralel olarak, Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ’nın nüshalarındaki yorumların doğru tertibi ortaya çıkmış olacaktır. Bu 

çerçevede ilerleyen süreçte Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın, Arapça-Türkçe karşılıklı tercümesi ile 

beraber, yukarıda tespit ettiğimiz yazma nüshaları üzerinden gözden geçirilmiş bir tahkikini 

yaparak yorumların sahih tertibe göre düzenlendiği yeni bir neşrini literatüre kazandırmayı 

hedeflemekteyiz. Son tahlilde çalışmamızın sonraki kısımlarında, Üsûlûcyâ yorumunun tarihî 

arka planı bağlamında buraya kadar izini sürdüğümüz tüm meselelerin, birbirleriyle doğrudan 

bağlantılı olmaları itibariyle eserin felsefî yapısını sağlıklı bir şekilde anlama ve 

değerlendirmede büyük bir rol oynadığı görülecektir. 

 
85  Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 33, 44; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 59, 74. 



30 

 

1.2. Felsefî Arka Plan 

Üsûlûcyâ yorumunun tarihî ve felsefî arka planını incelediğimiz bu bölümün girişinde 

belirttiğimiz üzere, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın felsefî arka planını muhteva, başvurulan 

yöntem, izlenen şerh tarzı, kullanılan üslup ve eserin sonraki İslâm düşünürlerinin nezdindeki 

yeri olmak üzere beş mesele ekseninde ele alırken; diğer meselelerin anlaşılması açısından 

dayanak teşkil etmesi itibariyle, burada eseri muhteva yönünden değerlendirmekle başlamamız 

uygun olacaktır. Bunun için ilk olarak tespit edilmesi gereken husus, muhtevası bakımından 

Kitâbü’l-İnsâf’ın temel odak noktalarıdır. 

Kiyâ’ya hitaben kaleme aldığı İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl risalesinde 

İbn Sînâ, bir taraftan ahmaklık (bülh) ile itham ettiği Ebû Bişr Mettâ b. Yûnus (ö. 328/940), 

Yahyâ b. Adî (ö. 364/975), Îsâ b. Zür‘a (ö. 398/1008), İbnü’l-Hammâr (ö. 410/1019), İbnü’s-

Semh (ö. 418/1027) ve Ebü’l-Ferec İbnü’t-Tayyib (ö. 435/1044) gibi86 Bağdatlı Hıristiyan 

Meşşâîlerin, diğer taraftan lafza takılıp öze inmeyenler anlamında “resmiyyûn” – Mantiku’l-

Meşrikiyyîn’deki ifadeyle “zâhiriyyûn” – dediği İskender Afrodîsî, Themistius ve Yahyâ en-

Nahvî gibi Grek Peripatetik şarihlerin akıl ve nefis konusundaki şaşkınlıklarının Aristoteles’in 

(sâhibü’l-mantık) sistemini yeterince kavrayamamalarına, bahusus bu risaleyi yazmadan 8 yıl 

evvel Kitâbü’l-İnsâf’ta şerh ettiğini ifade ettiğimiz De Anima’yı (Kitâbü’n-Nefs) yanlış 

anlamalarına ve Fizika’nın (es-Semâü’t-tabî‘î) zahiriyle ilgilenip – tereyağı çıkarmak için sütü 

yayık yaymakta (yemhadu) olduğu gibi – onun barındırdığı usullerin füruunu çıkarmamış 

olmalarına bağlamaktadır. Bu anlamda Şeyh-i Reîs, bu ve benzeri tenkitleri Kitâbü’ş-Şifâ’da 

ayrıntılarıyla ele aldığını ancak bu eserini yukarıda anılan felsefeci güruhunun idrak 

edemeyeceğini belirterek Aristocu şarihlerin De Anima bağlamında akıl ile nefis konusundaki 

yanlış yorumlarının kısa bir değerlendirmesini yaptıktan sonra, De Anima dahil Aristoteles’in 

bütün eserlerini şerh ettiği Kitâbü’l-İnsâf’ı hatırlatmaktadır. 

Kitâbü’l-İnsâf’ta, Üsûlûcyâ’da itiraza konu olan bazı pasajlar (mat‘an) olmakla 

beraber Üsûlûcyâ metnine kadar Aristoteles’in metinlerinde problematik pasajların yorumunu 

açıkladığını ve söz konusu metinlerin yorumu bağlamında adlarını “Meşrikîler” ile 

“Mağribîler” olarak koyduğu iki entelektüel zümreden ilkini ikincisine muhalif bir pozisyonda 

 
86  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 82; İbn Sînâ, Şerhu Kitâbi Harfi’l-Lâm, Aristo inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman 

Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978, s. 26; Dimitri Gutas, Felsefenin Yayılması ve Filozofların Felsefeye 

Karşı Tepkilerinin Yoğunluğu, İbn Sînâ’nın Mirası içinde, der. ve çev. Cüneyt Kaya, İstanbul: Klasik, 2004, s. 

152. 



31 

 

aktardığını dile getiren filozof, kendisinin meselelere “insaf” ile yaklaştığını ve Mağribî 

müfessirlerin yorumlarını değerlendirip yanlışlıklarını ortaya koyduğunu kaydetmektedir.87 İbn 

Zeyle de Rey’de kaleme aldığı hatırat mektubunda, üstadın Kitâbü’l-İnsâf’ta Aristoteles’in 

bütün kitaplarını şerh ettiğini, bu kitaplarla ilgili tefsirleri değerlendirdiğini ve meseleleri insaf 

ile ele aldığını teyit etmektedir.88 

Yukarıda Kitâbü’ş-Şifâ’da benimsediği tavrı Kitâbü’l-İnsâf’ta da sürdürdüğüne işaret 

eden İbn Sînâ’nın bu kıyaslamayı yapabilmesi ve her iki esere de pekâlâ rahatlıkla atıfta 

bulunabilmesi, esas itibariyle Üsûlûcyâ yorumu dahil Kitâbü’l-İnsâf’ın başından sonuna kadar 

filozofun külliyatı ile tam bir tecanüs içinde olduğunun belirgin bir göstergesidir ki, bu husus 

çalışmamızın ikinci ve üçüncü bölümlerinde cevabını arayacağımız iki temel araştırma 

sorusundan birini teşkil etmektedir. Düşünürümüzün açıklamasında üzerinde durmamız 

gereken bir diğer nokta da Meşrikîlerdir. Bu da haliyle bizi İbn Sînâ’nın kendi sisteminde 

kristalize olmuş şekliyle Meşrikî hikmet89 nosyonuna sevk etmektedir. Üsûlûcyâ yorumunun 

farklı yerlerinde el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’ye altı defa göndermede bulunulmuş olduğu nazar-ı 

itibara alındığında,90 bizi doğrudan ilgilendiren bu terimin ehemmiyeti bir kat daha artmaktadır. 

İbn Sînâ’nın bu terime müracaat ettiği eserler sırasıyla Mantikü’l-Meşrikiyyîn, 

Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye adındaki tabiiyyâta dair risalesi, Kitâbü’ş-Şifâ’nın önsözü, De 

Anima, Lambda ve Üsûlûcyâ yorumları ulaşan Kitâbü’l-İnsâf, el-Mübâhasât ve Kiyâ ile 

Behmenyâr’a risaleleri gibi bazı mektuplardır. Kanaatimizce mütefekkirimiz, bu kavramı hem 

belli bir eserine hem de muayyen bir felsefî çevreye atıfta bulunmak için kullanmaktadır. 

Nitekim, filozof bazen “o kitabım” ve “tasnif ettiğim kitap” diyerek 425/1034 yılında 

kaybolduğunu bildiğimiz bir eseri açıkça kastederken,91 bazen de “kütübü’l-Meşrikiyyîn” ve 

 
87  İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 120-121; İbn Sînâ, Mantikü’l-Meşrikiyyîn, Kum: 

Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405, s. 36. 
88  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 80. 
89  el-Hikmetü’l-Meşrikiyye ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Kutluer, İslâm’ın Klasik Çağında Felsefe Tasavvuru, 

s. 58-94; Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 119-143; Ali Durusoy, “İbn Sînâ’nın Mantıku’l-

Meşrikıyyın’ı Üzerine Bir İnceleme I”, Yedi İklim Dergisi, 8/56, Kasım 1994, s. 56-60; Ali Durusoy, “İbn 

Sînâ’nın Mantıku’l-Meşrikıyyın’ı Üzerine Bir İnceleme II”, Yedi İklim Dergisi, 8/57, Aralık 1994, s. 54-61; 

Ali Durusoy, “İbn Sînâ’nın Mantıku’l-Meşrikıyyın’ı Üzerine Bir İnceleme III”, Yedi İklim Dergisi, 8/59, Şubat 

1995, s. 57-67; İlhan Kutluer, Yitirilmiş Hikmeti Ararken, İstanbul: İz Yayıncılık, 2017, s. 358-364; Dimitri 

Gutas, İbn Sînâ’nın Meşrıkî Felsefesi: Mahiyeti, İçeriği ve Günümüze İntikali, İbn Sînâ’nın Mirası içinde, der. 

ve çev. Cüneyt Kaya, İstanbul: Klasik, 2004, s. 47-96. 
90  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 43, 53, 58, 61, 72. 
91  İbn Sînâ, Mantikü’l-Meşrikiyyîn, s. 4; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, İbn Sînâ’nın el-

Hikmetü’l-Meşrikıyye Adlı Eseri ve Tabiat Felsefesi içinde, Ahmet Özcan, İstanbul: Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1993, s. 1; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Medhal, nşr. İbrahim Medkûr, Kum: 

Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405, s. 10. Türkçe tercüme için bk. İbn Sînâ, Mantığa 

Giriş, çev. Ömer Türker, Litera yayıncılık, 2017. Ayrıca Fahreddîn er-Râzî (ö. 606/1210) de İbn Sînâ’nın 



32 

 

“kelâmü’l-Meşrikiyyîn” gibi bariz göndermelerle belli bir felsefî geleneğe işaret etmektedir.92 

İbn Sînâ’nın her iki kastının altında kendisini ait gördüğü bir Meşrikî felsefe tasavvurunun 

yattığı besbellidir. Bu Meşrikî felsefe çizgisini temsil eden – Gutas’a göre Aristocu Horasan 

felsefe geleneğinin etrafında teşekkül eden93 – muhit, Aristo’nun ve onun yorumcularının 

eserlerini okumuş ve kendi açısından değerlendirmiştir. Bu açıdan bakıldığında Meşrikî hikmet, 

İskenderiye’den Bağdat’a çekilmiş intikal hattını, muayyen bir özgünlük arayışı içinde 

Bağdat’tan Horasan’a çekilmiş bir yeniden üretim hattına dönüştürme sürecinin adıdır.94 

Odağımızı tekrar İbn Sînâ’nın Kitâbü’l-İnsâf’la ilgili beyanlarına çevirecek olursak, 

üstadın ifadelerinden ortaya çıkıyor ki, Kitâbü’l-İnsâf’ın ana teması Aristoteles’i yeterince 

anlamayan ve onu yanlış yorumlayan Mağribî Peripatetik gelenekle hesaplaşmaktır. 

Mütefekkirimiz, Kitâbü’ş-Şifâ ile günümüze ulaşmamış olan el-Hâsıl ve’l-mahsûl’un95 dahi bir 

ölçüde içerdiği bu hesaplaşmayı Kitâbü’l-İnsâf’ta sistematik bir şekilde üç temel unsur 

üzerinden gerçekleştirmektedir. Bu unsurları maddeler halinde kısaca şöyle ortaya koyabiliriz: 

a) Aristoteles’in eserlerini şerh etmek. 

b) Meşrikî yorum geleneğini öne çıkarmak. 

c) Mağribîlerin tefsirlerini değerlendirmek. 

Bu yönüyle Kitâbü’l-İnsâf, Aristoteles’in çizgisini büyük dönüşüm evrelerinden 

geçirmiş farklı geleneklere yön veren felsefe tasavvurlarının anlaşılması açısından kritik bir 

ehemmiyet taşımaktadır. Kitâbü’l-İnsâf’ın felsefî perspektifi ile ilgili yukarıdaki maddelerin 

tespitini ayrıca önemli kılan husus, eserin bir bölümü olarak Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın felsefî 

arka planının büyük resmini açığa çıkarıyor olmasıdır. Buna göre, İbn Sînâ’nın Kitâbü’l-

İnsâf’ta Üsûlûcyâ’yı yorumlaması Aristoteles’in eserlerini şerh etmek bağlamında, Üsûlûcyâ’yı 

yorumlarken el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’nin açıklamalarına müracaat etmesi de Meşrikî yorum 

geleneğini öne çıkarmak bağlamında anlaşılmalıdır.96 Ancak burada anlamlı olan soru şudur: 

 
Uyûnu’l-hikme’sinin üzerine yazdığı ünlü şerhte teorik ve pratik felsefenin kısımlarından bahsederken, açık bir 

şekilde üstadın el-Hikmetü’l-Meşrikiyye adında bir eserine atıfta bulunmaktadır. Bk. Fahreddîn er-Râzî, Şerhu 

Uyûni’l-hikme, II, nşr. Ahmed Hicâzî, Tahran: Müessesetü’s-Sâdık, 1415, s. 6, 13.  
92  İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât alâ havâşî Kitâbi’n-Nefs, s. 94, 96; İbn Sînâ, Şerhu Kitâbi Harfi’l-Lâm, s. 33; İbn Sînâ, 

el-Mübâhasât, s. 49, 312. 
93  Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, s. 140. Araştırmamızın üçüncü bölümünde ortaya koyacağımız 

üzere, Meşrikî geleneğin müntesipleri arasında İbn Zeyle gibi İbn Sînâ’nın bazı talebeleri yer almaktadır. 
94  Kutluer, İslâm’ın Klasik Çağında Felsefe Tasavvuru, s. 196. 
95  Bk. İbn Sînâ, Sîretü İbn Sînâ (The Life of Ibn Sina), s. 38-41. 
96  Bedevî, oldukça garip bir yorumla Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’da Meşrikîler ile ilgili herhangi bir işaretin 

bulunmadığını ifade etmektedir. Bk. Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 33. 



33 

 

Mağribîlerin tefsirlerini değerlendirmek bağlamında Üsûlûcyâ yorumunda hangi tefsir söz 

konusudur? Nitekim Şeyh, De Anima ve Lambda yorumlarında Themistius ve İskender 

Afrodîsî’nin ilgili eserlere dair tefsirlerini değerlendirirken,97 Üsûlûcyâ yorumunda böyle bir 

durum göze çarpmamaktadır.98 İşte bu sorunun yanıtını bize, İbn Sînâ’nın da vakıf olduğu 

Üsûlûcyâ’nın başlığı vermektedir: 

وهو قول على الربوبية   ‘ ثولوجياأ ’المسمى باليونانية  الفيلسوفكتاب أرسطاطاليس  ”

  99  “.تفسير فرفريوس الصوري

“Filozof Aristoteles’in rubûbiyet hakkında olup Yunanca ‘Üsûlûcyâ’ 

olarak adlandırılan ve Surlu Porphyrios’un yorumunu içeren kitabı”100 

Metin ile ilgili pek çok kritik soru uyandırmasına rağmen Üsûlûcyâ ile ilgili 

çalışmalarda göz ardı edilegeldiği görülen bu not, okuyucusuna metinde “tefsîr” terimiyle ifade 

edilen bir açıklama ve yorumlama işleminin yapıldığını ve bunun klasik İslâm literatüründe 

Furfûriyûs adıyla tanınan Yeni Eflâtûncu filozof Porphyrios’a (ö. 304) ait olduğunu 

bildirmektedir. Demek ki, İbn Sînâ’nın Mağribîlerden saydığı Aristocu şarihler arasında 

Porphyrios da yer almaktadır. 

Esasen bu sonuç, filozofumuzun diğer eserlerinden tanık olduğumuz felsefî tavrına da 

uygun bir yaklaşımdır. Nitekim, İbn Sînâ’nın el-İşârât ve’t-Tenbîhât’ın tecrit hakkındaki 

yedinci namatında daha önce gelen (mütesaddirîn) Meşşâîlerin konuyla ilgili görüşlerini tenkit 

ederken, kendi yazdığını bile anlamayan bir adam dediği Furfûriyûs ile o Meşşâîlerin 

anlamadan övdüklerini ifade ettiği ve tümüyle döküntü (haşfün külluhu) olarak nitelediği 

kitapları hakkındaki açıklamaları da bunu doğrulamaktadır.101 

 
97  İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât alâ havâşî Kitâbi’n-Nefs, s. 114, 116; İbn Sînâ, Şerhu Kitâbi Harfi’l-Lâm, s. 26, 31. 
98  Yahyâ Mehdevî’ye göre, İbn Sînâ’nın Kitâbü’l-İnsâf’taki ana hedefi dikkate alındığında, bu husus Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ’yı problematik kılmaktadır. Bk. Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 46. 

Burada kayda değer bir nokta olarak zikretmek istediğimiz husus, esasında Proclus’un (ö. 485) Institutio 

Theologica’sından (Elements of Theology) uyarlanmış olmakla birlikte, Kindî döneminde tercüme edilmiş olup 

Afrodisiaslı İskender’e nispet edilen Mâ İstahrecehu el-İskender el-Afrodîsî min Kitâbi Aristotâlîs el-müsemmâ 

bi-Üsûlûcyâ adında Üsûlûcyâ üzerine yazılmış bir şerhin bulunmasıdır. Bk. Mâ İstahrecehu el-İskender el-

Afrodîsî min Kitâbi Aristotâlîs el-müsemmâ bi-Üsûlûcyâ, Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi, Cârullah 

Efendi, nr. 1279, vr. 62b. Bu bölümün bir analizi için bk. Fritz Zimmermann, “Proclus Arabus Rides Again”, 

Arabic Science and Philosophy, 4, 1994, s. 9-51. 
99  Üsûlûcyâ, s. 3. 
100  Çeviri bize aittir. Üsûlûcyâ’nın Türkçe tercümesi için bk. Üsûlûcyâ, çev. Cahid Şenel, Ankara: TÜBA, 2017. 
101  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1993, s. 267-271. 

Türkçe tercüme için bk. İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler, çev. Ali Durusoy vd., İstanbul: Litera yayıncılık, 

2017. 



34 

 

Yukarıda sunduğumuz çerçeve bağlamında mercek altına alınması gerektiğini 

düşündüğümüz bir nokta da, İbn Sînâ açısından Üsûlûcyâ’nın apokrifliği meselesidir. Modern 

araştırmacıların belli bir ölçüde mürekkep harcadıkları görülen bu meselenin daha iyi 

anlaşılması için, öncelikle sorunun kökenine inmemiz icap etmektedir. Bu anlamda, İbn 

Sînâ’nın Kiyâ’ya mektubunda Kitâbü’l-İnsâf ile ilgili şu açıklamaları hatırlanmalıdır: 

على ما في    ‘ ثولوجياأ ’ر ع المشكلة في النصوص إلى آخشرح المواض  وأوضحت”

  102  “.المطعنثولوجيا من أ

“Üsûlûcyâ’da itiraz konusu olanlar olmakla beraber, Üsûlûcyâ’ya kadar 

metinlerdeki problematik pasajların yorumunu açıkladım.” 

Klasik lügat kitaplarında kökü saplamak, ayıplamak ve itiraz etmek anlamlarına gelen 

“mat‘an” sözcüğünden103 İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ ile ilgili bir itirazının olduğu açıkça 

anlaşılmaktadır. Ancak, bu ifadenin delalet ettiği itirazın neye yönelik olduğu ilk bakışta 

müphem gibi görünmektedir. İbn Sînâ açısından Üsûlûcyâ’nın apokrifliği meselesinin 

muhitinde cereyan eden münakaşalar da bu müphemlik ile ilgili olarak 1942 yılında Paul 

Kraus’un görüş beyan etmesiyle başlamıştır. Kraus’un Plotin Chez Les Arabes başlıklı 

makalesinde ortaya attığı görüşün temel hareket noktası, “mat‘an” ifadesinin bir eserin 

apokrifliği ile ilgili bir anlam çağrıştırıyor olmasıdır. Bu çağrışıma binaen düşünür, “alâ mâ fî 

Üsûlûcyâ mine’l-mat ‘an” ibaresini aslına sadık olmayan bir çeviriyle “Üsûlûcyâ’nın otantikliği 

ile ilgili itirazlar olmakla beraber” (nonobstant les critiques qui ont été formulées à l'égard de 

l'authenticité de cet ouvrage) şeklinde tercüme ederek Üsûlûcyâ’nın otantikliğinin İbn Sînâ’nın 

döneminden itibaren artık kabul görmediğini ve filozofumuzun da kitabın Aristoteles’e 

nispetine itiraz ettiğini, buna rağmen eserin kendi zihin dünyası üzerinde bıraktığı etkiden 

dolayı müellifinin kimliğini arka plana atarak onu Aristo’nun eserlerini yorumlayıp onlarla 

ilgili tefsirleri değerlendirmeyi hedeflediği Kitâbü’l-İnsâf’a dahil ettiğini iddia etmektedir.104 

Bu iddia, 1947 yılında Abdurrahman Bedevî tarafından eleştiriye tabi tutulmuştur. 

Bedevî’nin Aristo inde’l-Arab’taki eleştirisinden anlaşılan o ki, düşünürümüz Kraus’un savında 

ciddi bir temellendirme sorunu görmektedir. Ona göre, söz konusu iddia İbn Sînâ’nın “mat‘an” 

ifadesinin müphem delaleti ile ilgili bir çağrışıma dayandığı gibi, filozofun Üsûlûcyâ 

 
102  İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 121. 
103  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, XIII, Beyrut: Dâr Sâdır, 1414, s. 265-266. 
104  Kraus, “Plotin Chez Les Arabes”, s. 273. 



35 

 

yorumunda bu iddiayı doğrular veyahut destekler nitelikte herhangi bir ima da 

bulunmamaktadır. Bu yüzden, epeyce gerekçelendirilmeye muhtaç olan bu tez, bir varsayım 

olmanın ötesine geçememektedir.105 

Kraus’un tezine karşı antitez ise, 1954 yılında Yahyâ Mehdevî tarafından ortaya 

konulmuştur. Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ adlı çalışmasında evvela konuyla 

ilgili olarak kendisinden önceki tartışmalara kısaca değinen Mehdevî, Kraus’un iddiasını 

tamamen teyit edilebilecek herhangi bir verinin söz konusu olmadığını dile getirmektedir. Buna 

mukabil düşünür, İbn Sînâ’nın “mat ‘an” ifadesine yüklediği anlamın Üsûlûcyâ’nın müellifi ile 

ilgili değil, eserin içeriğiyle ile ilgili bir itiraz olduğunu düşünmektedir.106 Mehdevî’den sonraki 

süreçte, İbn Sînâ açısından Üsûlûcyâ’nın apokrifliği meselesine ilişkin münakaşalar inkıtaya 

uğramış ve diğer görüşler nazar-ı itibara alınmadan Kraus’un iddiası bazı araştırmalarda 

aktarılmak suretiyle devam ettirilmiştir.107 

Şu aşamada, konuya dair yukarıda serdettiğimiz yaklaşımları değerlendirip ardından, 

meselenin kilit anahtarı olması itibariyle, İbn Sînâ’nın “mat‘an” ifadesinin delalet ettiği itirazın 

neye yönelik olduğunu problem olarak koymamız gerekmektedir. Bu anlamda ilk olarak 

belirtmeliyiz ki, İbn Sînâ’nın döneminde Üsûlûcyâ’nın otantikliğinin artık filozoflarca kabul 

görmediğine ilişkin Kraus’un iddiasına katılmamız mümkün değildir. Nitekim, literatürde bu 

hipotezi kanıtlayabilecek hiçbir bilgi bulunmamaktadır. Aksine, elimizde mevcut olan 

verilerden biliyoruz ki, Üsûlûcyâ’nın otantikliği ile ilgili kabulün yanlışlanması için 1883 

senesini beklemek gerekecekti.108 

Bedevî’nin vurguladığı gibi İbn Sînâ, Üsûlûcyâ yorumunda Kraus’un iddiasını ihsas 

ettirecek herhangi bir yaklaşım da sergilememektedir. Hatta, çalışmamızın ikinci ve üçüncü 

bölümlerinde görüleceği üzere, filozof metni yorumlarken eserin müellifini kastettiğinde 

Aristo’nun metinlerine atıfta bulunup onlarla mukayese etmekte ve bunu yaparken selefi 

 
105  Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 33. 
106  Mehdevî, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, s. 45-46. 
107  Örnek olarak bk. Adamson, “Correcting Plotinus: Soul’s Relationship to Body in Avicenna’s Commentary on 

the Theology of Aristotle”, s. 59-60; Erwin Rosenthal, el-Fikrü’s-siyâsi’l-İslâmî fi’l-usûri’l-vustâ, çev. Üsame 

Şefi ve Mahmud İbrahim, Beyrut: Merkezu Nemâ, 2009, s. 270. 
108  Bedevî, Eflûtîn inde’l-Arab, s. 6; Valentin Rose, “Die sogenannte Theologie des Aristoteles aus dem 

Arabischen übersetzt und mit Anmerkungen versehen von Fr. Dieterici”, Deutsche literaturzeitung, 4, Ocak 

1883, s. 843-846. 



36 

 

Fârâbî’nin tutumuna benzer şekilde hemen Üsûlûcyâ’nın Aristoteles’e nispetine itiraz etmek 

yerine, bilinçli olarak zaman zaman tevile başvurmaktadır.109 

Mehdevî’nin görüşüne gelince, bu tezin “mat‘an” ifadesinin filolojik yapısına da uygun 

olduğunu söylememiz icap etmektedir. Zira bu sözcük, “fa ‘ale”, “fâ‘il”, “mef‘ûl” ve “mef‘el” 

babından “ta ‘ane”, “tâ‘in”, “met‘ûn” ve “mat ‘an” şeklinde gelmekte olup ism-i mekândır.110 

İbn Sînâ’nın “mat ‘an” ifadesine yüklediği anlamın Üsûlûcyâ’nın müellifi ile ilgili değil, eserin 

içeriğiyle ile ilgili bir itiraz olduğuna ilişkin Mehdevî’nin tezini tasdik eden bir diğer husus, 

yukarıda atıfta bulunduğumuz İbn Sînâ’nın bizzat Kiyâ’ya mektubundaki ifadeleridir. Çünkü, 

Kraus’un Arapçasına aykırı bir şekilde tercüme ettiği “alâ mâ fî Üsûlûcyâ mine’l-mat‘an” 

ibaresindeki “mâ” ism-i mevsûlü cümlenin tamamında yer alan “evzahtü şerhe’l-mevâzi‘i” 

sözündeki konumlar, yerler ve pasajlar anlamına gelen “mevâzi” kelimesine mütealliktir. Buna 

binaen, İbn Sînâ’nın Kiyâ’ya mektubundaki ifadeyle, Üsûlûcyâ’da itiraz konusu olanlar 

olmakla beraber Üsûlûcyâ’ya kadar metinlerdeki problematik pasajların yorumunu açıkladığını 

kastettiği anlaşılmaktadır. 

Ancak Mehdevî’nin cevapsız bıraktığı görülen asıl sual, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’nın 

içeriğiyle ile ilgili itirazının ne olduğudur. Burada üstadın bizzat Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’sının 

muhtevasının sınırları dışında kalarak bu soruya yanıt bulamayacağımız aşikârdır. Binaenaleyh, 

Üsûlûcyâ yorumunun metni göz önünde bulundurulduğunda, Şeyh-i Reîs’in Üsûlûcyâ’nın 

içeriğiyle ilgili itirazının ne olduğuna ima ettiği göze çarpmaktadır. Buna göre esas itibariyle 

filozof, Üsûlûcyâ’da sıhhati itiraz konusu olup tashih edilmesi gereken birtakım “tahrif” edilmiş 

pasajların bulunduğuna işaret etmektedir. Mütefekkirimizin en bariz şekilde kendini nefis bahsi 

hakkındaki yorumlarında gösteren bu tavrı,111 daha sonra tespit edeceğimiz üzere İbn Sînâ’nın 

metni yorumlarken başvurduğu yöntemlerden biri olarak tashih yöntemi şeklinde tezahür 

edecektir. Düşünürümüzün bahsi geçen tahriflerin nereden kaynaklandığı ile ilgili herhangi bir 

beyanda bulunmamış olması da, muhtemelen bu noktada kendince belli bir zihnî netliğe sahip 

olmamasına matuftur. 

Tüm bunlarla birlikte, Üsûlûcyâ’nın apokrifliği karşısında Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’daki 

çabanın anlamsız sayılamayacağına özellikle dikkat çekmek istiyoruz. Nitekim Üsûlûcyâ’nın 

 
109  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 37, 40, 53; Fârâbî, Kitâbü’l-Cem‘ beyne re’yeyi’l-

hakîmeyin Eflâtûn el-İlâhî ve Aristotâlîs, s. 79-82. 
110  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, XIII, s. 265. 
111  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 39, 41. 



37 

 

apokrifliği, Muhammed Âbid Câbirî (ö. 2010) ve Hasan Hanefî’nin (ö. 2021) de altını çizdiği 

gibi112 İslâm filozoflarının, ya da konumuz bağlamında özelleştirirsek, İbn Sînâ’nın fikrî 

anlayışına istikamet verme zaviyesinden bakıldığında kimi araştırmacıların sandığı kadar113 

kritik bir role sahip değildir. Bunun aksine bir yaklaşım izlemek, İbn Sînâ’nın tefekkür dünyası 

açısından tam anlamıyla büyük bir yanılgı olur ki, bu yanılgı ancak filozofumuzun Üsûlûcyâ 

yorumunda defalarca atıfta bulunduğu Meşrikî hikmet tasavvurunu yadsımakla mümkündür. 

Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın muhtevası ile ilgili olarak kaydetmek istediğimiz son husus, 

içeriğin konu yoğunluğudur. Bu anlamda, ana teması itibariyle Üsûlûcyâ metninin odağında 

nefis ve nefsin İlk İllet ve akıl ile ilişkisi konusunun yer almasına karşın, İbn Sînâ’nın yorumu 

oldukça geniş bir konu yelpazesine sahiptir. Bunlardan ön plana çıkanlar Tanrı, nefis, akıl, 

sudûr, illiyet ile gâiyyet konularıdır ve yorumlarda bu konular arasında sürekli bir geçiş ve geri 

dönüş söz konusudur.114 Ayrıca, Şeyh-i Reîs’in Kitâbü’ş-Şifâ’ya benzer şekilde,115  metinde 

zaman zaman Pisagor (ö. m.ö. 495), Empedokles (ö. m.ö. 434) ve Platon (ö. m.ö. 347) gibi 

farklı filozofların fikirleriyle diyaloğa girdiği görülmektedir. 

Meseleyi böylece koyduktan sonra, şimdi İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun felsefî arka 

planı çerçevesinde düşünürümüzün başvurduğu yöntemden kısaca söz etmek istiyoruz. 

Aristoteles’in öne çıkan yorumcuları olarak, Grek Peripatetik şarihler yorumladıkları metin 

üzerinden teori inşa ederken, İbn Rüşd’ün metinde müellifin anlatımına bağlı bir yaklaşım 

sergilediği bilinmektedir.116 İbn Sînâ’ya baktığımızda ise, Kiyâ’ya mektubunda filozof 

Kitâbü’l-İnsâf’ta şerh ettiği metinlerdeki meselelere yaklaşım biçimini “insâf” diye tarif 

etmektedir. Aynı şekilde İbn Zeyle de üstadın yorumladığı metinlerdeki meseleleri, “insâf” 

adını koyduğu bir yöntemi esas alarak gerektiği yerde takdirle gerektiği yerde de tenkitle 

değerlendirdiğini dile getirmektedir.117 Bu ifadeler bize “insâf” yönteminin altında yatan 

anlama ilişkin sağlıklı bir açıklama yapma imkânının, Kitâbü’l-İnsâf’ın günümüze ulaşan 

bölümleri mihverinde İbn Sînâ’nın şerh ettiği metinleri nasıl okuduğunun tespit edilmesine 

 
112  Muhammed Âbid Câbirî, Nahnu ve’t-turâs, Beyrut: el-Merkezu’s-Sakâfi’l-Arabî, 1993, s. 64; Hasan Hanefî, 

Mine’n-Nakli ile’l-ibdâ‘ I, II, Kahire: Dâru Kubâ, 2000, s. 148. Ayrıca bk. Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 7. 
113  Örnek olarak bk. Bertrand Russell, History of Western Philosophy, United Kingdom: Allen & Unwin, 1947, s. 

443. 
114 Örnek olarak krş. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 68-73. 
115  Örnek olarak krş. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Ef‘âl ve’l-infi‘âlât, nşr. Mahmûd Kâsım, Kum: Mektebetü 

Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405, s. 221-222; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, nşr. ve çev. 

Ekrem Demirli ve Ömer Türker, İstanbul: Litera Yayıncılık, 2017, s. 280-283. 
116  Örnek olarak krş. Themistius, On Aristotle Physics, I-IV, çev. Robert Todds, New York: Bloomsbury, 2014; 

İskender Afrodîsî, On Aristotle Metaphysics, I-IV, çev. William Dooley, New York: Bloomsbury, 2014; İbn 

Rüşd, Telhîsu Kitâbi’n-Nefs, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1950. 
117  İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 121; İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 80. 



38 

 

bağlı olduğunu göstermektedir ki, bu, esas itibariyle araştırmamızın ikinci ve üçüncü 

bölümlerinde cevabını arayacağımız iki temel sorudan biridir. O bakımdan, bu sorunun yanıtını 

ilgili bölümlere havale etmemiz isabetli olacaktır. 

Binaenaleyh, bu aşamada Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’da müellifin izlediği şerh tarzından 

bahsedecek olursak, De Anima, Lambda ve Üsûlûcyâ yorumlarının üçünde de izlenen şerh 

tarzının tipik özelliğini teşkil etmesi itibariyle ilk olarak belirteceğimiz husus, İbn Sînâ’nın 

metni şerh ederken onu cümlesi cümlesine takip etmediğidir. Buna göre Şeyh, meşgul olduğu 

metnin tam bir yorumunu yapmaz. Esasen daha önce Kiyâ’ya mektubunda filozofun Kitâbü’l-

İnsâf’ta şerh etmiş olduğu metinlerin tamamını değil, yalnızca o metinlerde kendince 

problematik bulduğu pasajları yorumladığını dile getirdiğini aktarmıştık.118 Bize göre, İbn 

Sînâ’nın bu yaklaşımının altında bilinçli bir tutum yatmaktadır. Zira, onun Kitâbü’l-İnsâf’ta asıl 

amacı doğrudan Aristoteles’in metinlerini şerh etmek değildir. Bundan hareketle üstadın 

tutumunun, onun şerh faaliyetinin eserin ana temasını oluşturan felsefî hesaplaşmanın önüne 

geçmesini istemeyişinden kaynaklandığını düşünmekteyiz. Bu anlamda, Tefsîru Kitâbi 

Üsûlûcyâ’da birinci, ikinci, dördüncü, beşinci (aslında altıncı ve onuncu), yedinci ve sekizinci 

(aslında sekizinci ve dokuzuncu) mîmerlerden birtakım pasajların yorumu yer almaktadır. 

Bununla bağlantılı olarak İbn Sînâ, Üsûlûcyâ metninde bölümleri ifade etmek için kullanılan 

ve Süryânîce kökenli olup – ki hatırlanacağı gibi Kindî’nin Üsûlûcyâ’yı tercüme ettirdiği 

Abdülmesîh b. Nâ‘ime el-Hımsî de Süryânîdir119 – hutbe, söz ve bölüm anlamına gelen 

“mîmer”120 tabirini muhafaza etmekle birlikte, diğer eserlerinin çoğunda âdet olduğu üzere aynı 

anlamlara gelen “makâle” terimini de kullanmaktadır.121 

İbn Sînâ’nın şerh tarzı ile ilgili olarak kayda değer bir başka nokta da, üstadın metni 

yorumlarken tefsir ettiği pasajlara nadiren atıfta bulunması, atıfta bulunduğu zaman ise ilgili 

pasaja bir cümleden az birkaç kelime ile işaret etmesidir ki, bu tarz De Anima ve Lambda 

yorumlarına da hâkimdir.122 Kanaatimizce, filozof şayet Kitâbü’l-İnsâf’ın taslak nüshasından 

geriye kalan bu bölümleri tahrir etseydi, muhtemelen metinde yorumladığı pasajlara da yer 

verecekti. Nitekim, İbn Zeyle hatırat mektubunda Şeyh’in bununla ilgili olarak birtakım 

 
118  İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, s. 121. 
119  Muhittin Macit, “Tercüme Hareketleri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XL, İstanbul: TDV 

Yayınları, 2011, s. 502; İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, nşr. İbrahim Ramazan, Beyrut: Dâru’l-Marife, 1997, s. 302. 
120  Reinhart Dozy, Tekmiletü’l-meacimi’l-Arabiyye, X, çev. Cemal Hayyat, Irak: Kültür Bakanlığı, 2000, s. 145. 
121  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 47. 
122  Örnek olarak krş. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 46, 58; İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât alâ havâşî Kitâbi’n-Nefs, 

s. 75, 77; İbn Sînâ, Şerhu Kitâbi Harfi’l-Lâm, s. 23, 28. 



39 

 

işaretler koyduğunu belirtmektedir.123  Bu bağlamda, çalışmamızın ikinci ve üçüncü 

bölümlerinde görüleceği üzere, Üsûlûcyâ ile Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ metinleri arasında titiz bir 

mukayeseli okumanın neticesinde, İbn Sînâ’nın yorumlarının Üsûlûcyâ metninden hangi 

pasajlara ait olduklarını tek tek tespit ettik. Düşünürümüzün Üsûlûcyâ yorumunda tefsir ettiği 

pasajın etrafında döndüğü bir mesele veya o pasajda geçen bir kavram ile ilgili olarak yer yer 

birtakım sorular ortaya koyup onlara çözüm getirmek suretiyle uzun tartışmalar yaparak kendi 

görüşlerine yöneltilebilecek çeşitli itirazları çürütmek için kimi zaman yorumlama 

çerçevesinden ayrılması da, filozofun şerh tarzının bir diğer özelliği olarak karşımıza 

çıkmaktadır.124 

Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’da kullanılan üsluba gelince, burada öncelikle hatırlanmalıdır 

ki esas itibariyle İbn Sînâ’nın külliyatı, müellifinin benimsediği aynı felsefî fikirlerin çeşitli 

hacim, üslup ve tarzda ifadesinden ibaret mütecanis bir eserler bütünüdür. İbn Sînâ felsefesinin 

iki ana kaynağı olarak, Kitâbü’ş-Şifâ ile el-İşârât ve’t-tenbîhât metinlerinin muhteva olarak 

birbirleriyle paralellik arz etmekle birlikte, üslupta farklılaştıkları bilinmektedir. Bu 

değerlendirmelerin ışığında İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumuna bakıldığında, eserin hem 

Kitâbü’ş-Şifâ’da hem de el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta kullanılan üslubu tazammun ettiği göze 

çarpmaktadır. 

Buna göre Şeyh-i Reîs, bir taraftan hassaten müşâhede konusu ile ilgili yorumlarında 

el-İşârât ve’t-tenbîhât’ın Makâmâtü’l-Ârifîn başta olmak üzere son üç namatındaki sembolik 

ve mistik üslubu kullanırken,125 diğer taraftan farklı filozofların fikirleriyle diyaloğa girdiği ve 

ele aldığı mesele hakkında ortaya sorular koyup onlara çözüm getirerek uzun tartışmalar yaptığı 

Kitâbü’ş-Şifâ’daki üsluba başvurmaktadır.126 Eserin İbn Sînâ açısından bir orta dönem eseri 

olarak eş-Şifâ ile bir geç dönem eseri olarak el-İşârât arasındaki zaman diliminde kaleme 

alındığı göz önünde bulundurulduğunda, üslup noktasındaki tespitimizin arka planı daha net 

görülebilmektedir. Öte yandan, Georges Vajda’nın da vurguladığı üzere, eş-Şifâ ile el-İşârât 

gibi İbn Sînâ’nın eserlerindeki anlatımın güçlüğü ve cümle yapısının ağırlığı kendini Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ’da da açık bir şekilde hissettirmektedir.127 

 
123  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 80. 
124  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 49-50, 62-64. 
125  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 55-56. 
126  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 60-61. 
127  Vajda, “Les Notes d’Avicenne sur la « Théologie d’Aristote »”, s. 347-348. 



40 

 

Üsûlûcyâ yorumunun felsefî arka planını incelediğimiz bu başlıkta mercek altına 

alacağımız son husus, eserin sonraki İslâm düşünürlerinin nezdindeki yeridir. Bu çerçevede ilk 

olarak söylememiz gereken, umumî anlamda Kitâbü’l-İnsâf’ın hususî anlamda da Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ’nın İbn Sînâ’nın talebelerince büyük bir ilgi ile karşılandığıdır. Nitekim daha 

evvel birinci kuşaktan talebelerin, 421/1030 yılında Kitâbü’l-İnsâf’ın kaybolduğu bozgundan 

beş ay sonra Rey’e döndüğünde üstadı kaybolan taslakları yeniden yazması için teşvik 

ettiklerini aktarmıştık.128 Bu ilginin en bariz göstergesi Behmenyâr, İbn Zeyle ve Ebu’l-Kâsım 

el-Kirmânî’nin çoğunlukla Şeyh-i Reîs’in farklı eserleri üzerine sordukları sorular ile İbn 

Sînâ’nın verdiği cevaplardan müteşekkil olan ve daha sonra filozofun talebeleri tarafından altı 

mübahase şeklinde bir araya getirilen el-Mübâhasât’ın altıncı mübahasesinde İbn Zeyle ve 

Behmenyâr’ın soru sorma-cevap verme tarzında Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın yorumları üzerine 

İbn Sînâ ile yürüttükleri diyaloglardır. 

Üsûlûcyâ yorumunun birinci, ikinci, dördüncü, beşinci (aslında onuncu) ve sekizinci 

mîmerlerinden birtakım yorumlara ilişkin olan bu soruların İbn Sînâ’nın metni tefsir ederken 

el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’nin açıklamalarına müracaat ettiği yorumları da kapsaması oldukça 

dikkat çekicidir.129 Araştırmamızın üçüncü bölümünde ortaya koyacağımız üzere, Şeyh-i 

Reîs’in talebeleri el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’nin açıklamalarına başvurulduğu yorumlarla ilgili 

sorularında, Meşrikî geleneğin safında olduklarını ima eden birtakım ifadeler 

kullanmaktadırlar. İbn Sînâ Tanrı, illiyet, sudûr ve nefsin beden ve akıl ile ilişkisi konularına 

dair yorumlara yoğunlaşan talebelerin sorularının bir kısmına şifahî olarak, diğer kısmına ise 

tahrirî olarak cevap vermiştir. Bizzat yazılı olarak verdiği cevaplar da, eseri toplayan İbn 

Sînâ’nın takipçileri tarafından “el-cevâbu min hattihi” şeklinde belirtilmiştir.130 

Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’ya atıfta bulunan filozoflardan biri de, İbn Sînâ’nın ikinci 

kuşaktan öğrencisi Ebü’l-Abbâs el-Levkerî’dir. Levkerî’nin Kitâbü’ş-Şifâ’nın sistemine benzer 

olarak ansiklopedik bir tarzda mantık (9 kitap), tabîiyyât (8 kitap) ve metafizik (2 kitap) 

konularında kaleme aldığı Beyânü’l-Hakk bi-damâni’s-sıdk adlı eseri, onun felsefeye dair ana 

çalışmasıdır. Filozof, rubûbiyyât ve külliyyât olmak üzere ikiye ayırıp el-İlmü’l-İlâhî dediği 

metafiziğin el-İlmü’r-Rubûbî bölümünün mufârakâttan sonra nefsin bilgisi hakkındaki yirmi 

ikinci faslında, insanî nefsin bedenden ayrıldıktan sonra cüz’îleri cüz’î olmak bakımından idrak 

 
128  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 81. 
129  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 43, 53, 61; İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 310, 315-316, 

319. 
130  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 307, 309, 310, 315, 320. 



41 

 

etmesinin söz konusu olamayacağından bahsetmektedir. Bu noktada Levkerî’nin, cüz’î idrakin 

bedenî alet aracılığıyla gerçekleştiği, oysa nefsin mufârakâttan sonra cismânî maddenin 

alakalarından mücerret hale geldiği, dolayısıyla aklî âlemde nefsin bilgisinin küllî yönden 

olduğuna ilişkin görüşünü temellendirmek için, Şeyh-i Reîs’in Üsûlûcyâ yorumunun ikinci 

mîmerinin bedenden ayrıldıktan sonra ebedî olarak aklî âlemle ittisâl halinde kalan nefsin 

tikelleri illetlerden lâzım olan cihet üzere idrak edeceği hakkındaki birinci ve ikinci yorumlarına 

müracaat ettiği görülmektedir.131 

İbn Sînâcı ekolün takipçilerinin karşısında muhalif konumundaki Gazzâlî’ye (ö. 

505/1111) nispet edilen Me‘âricü’l-kuds adlı eserde de Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’dan iktibaslara 

rastlanmaktadır. İlâhiyyât bahsi hakkındaki son bölümleri dışında tümüyle nefis konusuyla 

ilgili olup bir giriş ve otuz üç bölümden oluşan bu eserin yirmi dokuzuncu bölümünde bedene 

mufârakâtından sonra nefsin mutluluğu ve mutsuzluğu meselesi uzunca ele alınmaktadır. 

Müellifin nefsin meâdına dair görüşlerinin altılı bir tasnifte özetlendiği bu bölümün sonunda, 

nefsin bedenden ayrıldıktan sonraki durumunun tahkikine ilişkin kısa bir fasıl açılıp burada İbn 

Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun ikinci mîmerinin ilk yorumlarının baştan, ortadan ve sondan 

belirli hazifler yapılmak suretiyle yorum formatından çıkarılarak alıntılandığı görülmektedir.132 

Bununla birlikte, Gazzâlî’nin bazı eserlerinde olduğu üzere,133 bu faslın bir alıntı olduğu 

belirtilmediği gibi, herhangi bir kaynağa da atıfta bulunulmamaktadır.134 

Bunların ötesinde Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, İşrâkî muhitin de dikkatini çekmiştir. Öyle 

ki, Hikmetü’l-İşrâk geleneğinin kurucusu Şihâbüddîn es-Sühreverdî el-Maktûl, Halep’e intikal 

ettiği 1183 yılı dolaylarında çevresinin isteği üzerine mantık, fizik ve metafizik bölümlerinden 

teşekkül eden Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât adındaki en kapsamlı ve hacimli eserini telif 

etmiştir. Şeyh-i İşrâk, İşrâkî düşüncesinin anlaşılabilmesi için öncelikle mütalaa edilmesi 

gerektiğini ifade ettiği Meşşâî bir üslupla yazılan eserlerinden biri olan bu kitapta, yer yer 

Meşşâîler ile ilgili eleştirilerini de ortaya koymaktadır.135 

 
131  Levkerî, Beyânü’l-Hakk bi-damâni’s-sıdk: el-İlmü’r-Rubûbî, s. 388-390; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 

47-49. 
132  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 47-48. 
133  Jules Janssens, An Annotated Bibliography on Ibn Sînâ (1970-1989), Leuven: Leuven University Press, 1991, 

s. 17; Jules Janssens, “Al-Ghazzālī’s “Tahāfut”: Is It Really a Rejection of Ibn Sīnā’s Philosophy?”, Journal 

of Islamic Studies, 21/1, Ocak 2001, s. 1-17. 
134  Gazzâlî, Me‘âricü’l-kuds, nşr. Ahmed Şemsüddin, Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-İlmiyye, 1988, s. 155. 
135  Sühreverdî, Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât: el-İlmü’s-sâlis, s. 194. 



42 

 

Bu eleştirilerden birini Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’da imkânın ilk illetliye takaddüm edip 

etmeyeceği fikri bağlamında İbn Sînâ’ya yönelten filozof, el-İlmü’s-sâlis (üçüncü bilim) 

başlığını koyduğu yedi meşra‘dan oluşan metafizik bölümünün vücûdun kısımlarına ilişkin 

üçüncü meşra‘ının “el-İtibârâtü’l-Akliyye” başlıklı altıncı faslında “bühtân” ile itham ettiği 

Meşşâîlerin mümkünlüğün ilk malûlün varlığını öncelediğini iddia ettiklerini ileri sürmektedir. 

Sühreverdî, Şeyh-i Reîs’in Üsûlûcyâ yorumunun beşinci (aslında onuncu) mîmerinin ilk 

illetliye – ki bu İbn Sînâ’nın aklu’l-feleki’l-aksâ dediği ilk akıldır – özgü olan gerçek ibdâ‘a (el-

ibdâ‘ü’l-hakk) ilişkin yorumlarına başvurarak onun ilk illetlinin Gerçek İlk (el-Hakku’l-Evvel) 

tarafından kendi yokluğunun (adem) mümkünlüğünü kaldıran mutlak bir varlığa sahip 

olduğunu savunmak suretiyle bu sorunu çözüme kavuşturmaya çalıştığını, ancak bu fikrin 

geçersiz olduğunu belirtmektedir. Bu noktada İbn Sînâ, ilk ibdâ‘ edilen (mubda‘) şeyin 

varlığının imkânının, kendi yokluğuna mücavir olacak şekilde sonralığına eşlik etmeyen bir 

öncelik ile, varlığından önce gelmesinin mümkün olmadığını ortaya koyarken, Sühreverdî bir 

şeyin kendi zâtından (min zâtihi) sahip olduğunun onun başkasından (min gayrihi) sahip 

olduğuna takaddüm etmesi itibariyle ilk illetlinin mümkünlüğünün onun varlığını 

önceleyeceğinden dolayı bu görüşü şiddetle tenkit etmektedir.136 

Eserlerinde Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’ya başvuran bir diğer filozof, İşrâkî geleneğin bir 

uzantısı olup Mîr Dâmâd tarafından tesis edilen İsfahan felsefe mektebinin137 müntesiplerinden 

Kadı Saîd Kummî’dir. Sırlarının nazar yoluyla değil, ancak zevk yoluyla idrak edilebileceğini 

ifade ettiği Üsûlûcyâ metninin 1-4. mîmerleri üzerine Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ başlıklı bir şerh 

kaleme alan Kummî’nin, metni yorumlarken onu kendi felsefe tasavvurunu teşkil eden 

mütellihûn geleneğine uydurmak için çabaladığı ve yer yer Şeyh-i İşrâk Sühreverdî ile 

“üstadımız” dediği Sadru’l-Müteellihîn Molla Sadra’nın görüşlerine müracaat ettiği 

görülmektedir.138 

Burada aynı zamanda İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’nın ilk dört mîmeri hakkındaki 

yorumlarını aktararak yeri geldikçe onlardan faydalanmakla birlikte çoğunlukla onlara karşı 

çıkan filozof, Şeyh’i kendi görüşlerini haklı çıkarmak adına metni zorlayarak sözde 

Aristoteles’in kastetmediği anlamlar çıkarmakla suçlamaktadır. Bu tutumun İbn Sînâ gibi 

büyük (azîm) bir filozofa “yakışmadığını” belirten Kummî, üstadın Üsûlûcyâ’da sıhhati itiraz 

 
136  Sühreverdî, Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât: el-İlmü’s-sâlis, s. 359-361; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 

59-60; 64. 
137  Gutas, Felsefenin Yayılması ve Filozofların Felsefeye Karşı Tepkilerinin Yoğunluğu, s. 152. 
138  Kummî, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, s. 92-93, 121, 133, 188. 



43 

 

konusu olup tashih edilmesi gereken birtakım “tahrif” edilmiş pasajların bulunduğuna işaret 

etmesini de metni kendi felsefî görüşleriyle olabildiğince uzlaştırma uğraşısına bağlamaktadır. 

Buna ilaveten mütefekkir, Şeyh’i yorumladığı pasajlarda fikir dünyasıyla ters düşen bazı 

ifadeleri geçiştirip yorumlamaksızın atlamasından dolayı tenkit etmektedir ki,139 çalışmamızın 

ikinci ve üçüncü bölümlerinde tespit edeceğimiz üzere, aslında bu tavır İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ 

metnine yaklaşımı açısından son derece ehemmiyet arz eden yorumlama yöntemlerinden 

biridir. Bu bakımdan nihai tahlilde, buraya kadar mercek altına aldığımız meseleler bağlamında 

ana hatlarını çizmeye çalıştığımız Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın felsefî arka planı, araştırmamızın 

eserin temel felsefî konularını müzakere bahsi yapacağımız sonraki bölümlerinde bir taraftan 

daha çok netlik kazanacak iken, diğer taraftan da o konuları sağlıklı bir şekilde 

değerlendirmemizi sağlayacaktır. 

 
139  Örnek olarak bk. Kummî, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, s. 98, 101-103, 105. 



44 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ÜSÛLÛCYÂ YORUMUNDA TANRI – ÂLEM İLİŞKİSİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 

 

Tarihî ve felsefî arka plandan sonra bu bölümde, araştırmamızın giriş kısmında 

belirttiğimiz hem Üsûlûcyâ hem de Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ metninin ana omurgasını oluşturan 

iki felsefî konudan ilki olarak Tanrı ile âlem arasındaki ilişkiyi irdelerken, tabiatıyla mercek 

altına alacağımız meselelerin başında söz konusu ilişkinin birinci tarafı olan Tanrı gelmektedir. 

Nitekim, gerek Üsûlûcyâ metninin uyarlandığı Yeni Eflâtûncu gerekse de İbn Sînâcı felsefede 

Tanrı’nın sistemin başlangıç noktası olduğu düşünüldüğünde, mezkur eserlerdeki Tanrı 

telakkisini ele almanın çalışmamızın amacı açısından büyük bir ehemmiyet arz ettiği 

anlaşılmaktadır. 

Durum böyle olunca, haliyle Tanrı – âlem ilişkisinin ikinci tarafı olan âlemin 

oluşumunun ifadesi konumundaki sudûr nazariyesi, bu ilişki bağlamında kozmolojik bir okuma 

için son derece elzem olan bir diğer konu olarak karşımıza çıkmaktadır. Üsûlûcyâ ve onun 

yorumu ekseninde bu ilişkinin bizi üzerlerinde durmaya sevk edeceği iki temel mesele de illiyet 

teorisi ve gâiyyet doktrinidir. Çünkü her iki mesele, İlk İlke’den (el-Mebdeu’l-Evvel) aşağıya 

doğru ve aşağıdan İlk İlke’ye doğru mevcudat hiyerarşisinin mantığını izah ederek sürecin 

büyük resmini ortaya koymada anahtar rolü üstlenmektedir. 

Bu çerçevede, Üsûlûcyâ yorumunda Tanrı – âlem ilişkisini iki alt başlıkta 

araştıracağız. Birincisi, Tanrı’nın varlığını inceleyen en şerefli ilim ve ilk felsefe (el-felsefetü’l-

ûlâ) olan metafiziğin140 tutarlılığının nedenler zincirinin teselsüle düşmesi tehlikesi başta olmak 

üzere sebeplilik meselesinin zorluklarını aşma başarısına bağlı olması itibariyle “Tanrı ve 

İlliyet” iken, ikincisi kozmolojik planın teleoloji ile doğrudan irtibatı dolayısıyla “Sudûr ve 

Gâiyyet”tir. Bu başlıkların etrafında Üsûlûcyâ yorumunun anatomisini yaparak filozofun bir 

taraftan metni okuma biçimine, diğer taraftan da yorumlarının kendi felsefesiyle uyumuna dair 

bir perspektife ulaşmaya gayret edeceğiz. 

 
140  Metafiziğin ilk felsefe oluşu ile ilgili olarak bk. Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, I, s. 296-336; Aristoteles, Mâ 

ba‘de’t-tabîa, II, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa içinde, nşr. Maurice Bouyges, Beyrut: el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 

1942, s. 697-713. 



46 

 

2.1. Tanrı ve İlliyet 

Üsûlûcyâ metninde iki müstakil mîmerin ayrıldığı Tanrı konusu, hem Üsûlûcyâ’nın 

hem de İbn Sînâ’nın yorumunun merkezinde durmaktadır. Yeni Eflâtûncu geleneğin Tanrı 

telakkisinin ana omurgasını teşkil eden ve İbn Sînâ’nın Tanrı telakkisi üzerindeki etkisi bilinen 

Bir (el-Vâhid) olarak Tanrı perspektifinden sonra,141 Üsûlûcyâ’da temelde Gerçek Nur (en-

Nûru’l-Hakk) olarak Tanrı ile İlk Fail (el-Fâ‘ilü’l-Evvel) olarak Tanrı perspektifleri ön plana 

çıkmaktadır. Söz konusu iki telakki İbn Sînâ’nın dikkatini çekmiş olmalıdır ki, Şeyh-i Reîs 

Üsûlûcyâ yorumunda özellikle bu perspektiflere yer vermiştir. Nitekim, Üsûlûcyâ’nın dördüncü 

mîmerinde Gerçek Nur’a dair esas itibariyle birbirini tamamlayan iki hususa işaret 

edilmektedir. Birincisi, Gerçek Nur’un bir şeyde bulunmayıp tek başına zâtıyla kâim bir nur 

olduğu, ikincisi ise fiil ve etkileri sahip olduğu sıfatlardan kaynaklanan ateş vb. fail şeylerin 

aksine, Gerçek Nur’un aklı ve akıl aracılığıyla nefsi aydınlatmasının herhangi bir sıfat söz 

konusu olmadan tamamen hüviyetinden kaynaklandığıdır.142 

İbn Sînâ, birinci önermeden Gerçek Nur’un bir şeyin nuru olamayacağının 

anlaşıldığını belirtmektedir. Aksi takdirde, O nurunu kendisinden önce bir şeyden almış ve 

böylece nurun bu şeyden O’na gelmesi, nurun O’ndan akıl ve nâtık nefse gelmesinin sebebi 

olmuş olmaktadır.143 Aslında, filozofun burada Gerçek Nur olarak Tanrı ile nuru kendi zâtından 

olmayan sonraki varlıklar arasındaki farka vurgu yaptığını düşünmekteyiz.144  Çünkü, Tanrı’nın 

kendi nurunun başka bir şeyden kendisine gelmiş olması, doğrudan O’nun Gerçek Nur oluşunu 

ortadan kaldırmaktadır. Esasen, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’nın ilgili metnini yorumlarken ilavede 

bulunarak bahsi geçen perspektifi Gerçek İlk Nur (en-Nûru’l-Hakku’l-Evvel) olacak şekilde 

geliştirmesi, söz konusu vurgunun bariz bir göstergesidir. Bu bağlamda, filozofun başka 

eserlerinde de nur ve evvel kavramlarına ilişkin benzer bir metafiziksel ve teolojik okumaya 

 
141  Yeni Eflâtûncu gelenekte Bir olarak Tanrı telakkisi için bk. Şenel, Yeni Eflâtûnculuğun İslâm Felsefesine 

Yansımaları, s. 49-62; Köroğlu, İslâm Kaynakları Işığında Yeni Platoncu Felsefe, s. 66-70; Plotinus, et-

Tâsû‘ât, nşr. Ferîd Cebr, Beyrut: Nâşirûn, 1997, s. 457-459, 689-701. Bu telakkinin İbn Sînâ’nın felsefesi 

üzerindeki etkisi ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 41-45; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-

me‘âd, nşr. Abdullah Nûrânî, Tahran: Dânişgâh-ı Tahrân, 1343, s. 2; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, nşr. ve çev. 

Murat Demirkol ve Gürbüz Deniz, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013, s. 

282. 
142  Üsûlûcyâ, s. 62. 
143  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 56. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın 62. sayfasının umumundan 

çıkarımsanabilir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması sebebiyle, sarih bir tespitte 

bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 61. sayfanın 2. paragrafının 4-6. satırları 

ile 62. sayfanın 1-4. satırlarına ait olduğu tespit edilmiştir. 
144  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî 

felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983, s. 284. 



47 

 

rastlamak mümkündür. Nitekim mütefekkir, Tefsîru âyeti’n-Nûr adlı risalesinde İlk Varlık 

olarak Allah’ı nur şeklinde açıklamakta ve tüm varlıkları aydınlattığını dile getirmektedir.145 

Yine üstadın birçok eserinden anlaşıldığı üzere, İbn Sînâ ontolojisinin kavramsal sistemi içinde 

Kendisiyle Zorunlu Varlık’a dair (Vâcibü’l-Vücûd Bizâtihi) en çok üzerinde durulan terimin 

İlk olduğu görülmektedir.146 

Bunun yanında, kanaatimizce İbn Sînâ’nın Gerçek İlk Nur olarak Tanrı perspektifine 

ilişkin yorumu aynı zamanda onun Tanrı’nın zâtıyla kâim ve zâtıyla kadîm olduğuna yönelik 

olan vurgusunu göstermesi bakımından önemlidir. Nitekim, Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın Evvel 

olduğunu düşünmenin O’nun zâtıyla kâim ve zâtıyla kadîm olduğunu düşünmeyi iktiza ettiği 

aşikârdır. İbn Sînâ’ya göre, tüm varlıkların ontolojik ilkesi olan Evvel’in ne dengi, ne zıddı, ne 

cinsi, ne de ayırımı (fasıl) vardır. Dolayısıyla, O’nun tanımı (hadd) da söz konusu değildir. 

O’nun zâtı akledilir olarak kâimdir. Her türlü alaka, bağ, madde ve zâtı zait bir halde kılan 

şeyden münezzeh olan İlk Sebep, zâtından dolayı hem akleden hem de akledilendir. Bizâtihi 

Zorunlu Varlık olarak Evvel, ne var olmak için ne de varlığını sürdürmek için kendisinden 

başka varlıklara muhtaç ve bağımlıdır. O, hiçbir konuda (mevzu) olmayıp zâtıyla kâimdir. Bu 

bakımdan Kayyûm olan Tanrı, varlığının başka bir varlığa ilişkin olması düşünülemeyen bir 

varlıktır.147 

Diğer taraftan İlk Varlık, ontolojik anlamda her şeye takaddüm eder. Bu meyanda 

dikkat çekmemiz gereken husus, Evvel’in kıdeminin birçok takaddüm tarzı açısından 

incelenebileceğidir. Zira, İbn Sînâ ontolojisini göz önünde bulundurduğumuzda, altını çizmeyi 

amaçladığımız nokta ile ilgili olarak önceleyişin biri zât, diğeri mertebe olmak üzere iki yönden 

mercek altına almamızın söz konusu olabileceğini görmekteyiz. Ancak, Evvel’in mertebe 

bakımından kadîm oluşuna sonraki sayfalarda O’nun zâtının yüceliğinin kendinden oluşunu ele 

alırken değineceğimiz için, burada O’nun zât bakımından kadîm oluşu üzerinde duracağız. 

Öncelikle belirtilmelidir ki, İbn Sînâ Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın nitelikleri arasında O’nun 

kadîm oluşunu ayrıca zikretmemektedir. Ne var ki, filozofun zihin dünyasında Bizâtihi Zorunlu 

 
145  İbn Sînâ, Tefsîru âyeti’n-Nûr, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. Hasan 

Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983, s. 86. 
146  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 282; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 2; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-

Şifâ: Metafizik, s. 340; İbn Sînâ, el-Hikmetü’l-Arûziyye, nşr. Muhsin Salih, Beyrut: Dâru’l-Hâdî, 2007, s. 160; 

İbn Sînâ, en-Necât, nşr. Muhiddin el-Kurdi, Mısır: Matbaatü’s-Saade, 1938, s. 251. Türkçe tercüme için bk. 

İbn Sînâ, en-Necât, çev. Kübra Şenel, İstanbul: Dergâh yayınları, 2018. 
147  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 19, 53. Varlığı zorunlu olanın başkasına bağlı olan bir şeye bağlı 

olmasının imkânsız olduğuna ilişkin ek bilgi için bk. İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 214-218; İbn Sînâ, 

Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 35-40; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 2-3; İbn Sînâ, en-Necât, 225-226. 



48 

 

Varlık’ın Evvel oluşu O’nun bizâtihi kadîm oluşuyla aynı şey gibi görünmektedir.148 Ona göre, 

hiçbir varlık Evvel’in varlığının sebebi olamayacağı için, O’nun varlığını önceleyemez. 

Dolayısıyla, O’nun varlığı öncelenmeyen İlk İlke olması, Bizâtihi Kadîm olması demektir. O, 

zaman bakımından değil, zât bakımından kadîmdir. Zira, İbn Sînâ ontolojisinde âlem de kadîm 

olmakla birlikte, onun zât bakımından değil, zaman bakımından kıdemi söz konusudur.149 

Yoksa, bu kritik ayrımı yadsıyarak bunun aksini öne sürmek, filozofun ontolojik sisteminin iç 

tutarlılığı açısından tam anlamıyla büyük bir çelişki doğurmaktadır. Sonuç olarak, Bizâtihi 

Zorunlu Varlık olmanın gereği olarak “başkası” ve “öncesi” gibi kavramlar Evvel’den 

olumsuzlanmalıdır (selb). Bundan hareketle, Bizâtihi Zorunlu Varlık olarak Evvel olmak, 

zâtıyla kâim ve zâtıyla kadîm olmak ile aynı anlama sahiptir ki, bu İbn Sînâ’nın Evvel 

kavramını oldukça açıklayıcı bulması için yeterli izah gücüne sahip bir durum gibi 

görünmektedir. 

Gerçek Nur’un nurluğunun O’nun bir sıfatından değil, hüviyetinden kaynaklandığı 

noktasına gelince, İbn Sînâ şayet aksi olsaydı, o zaman Tanrı’nın hüviyetinde nurluğa sahip bir 

varlık olamayacağını ifade etmektedir. Bilakis, nurluğu O’nun sıfatları ve tâbilerine ait bir şey 

olurdu. Hâlbuki, Tanrı’nın hüviyeti, O’nun hüviyeti olması bakımından nurdur. Zira, zâtı 

açısından Zorunlu Varlık olan Tanrı, madde, yokluk ve bilkuvve olan ile şeyin varlığını hakir 

ve bayağı kılıp düşüren her türlü şeye bulaşmaktan uzak, güzellik ve yetkinlik olan varlıktır. 

Filozofa göre, bir şey ancak başkasıyla değil, kendi zâtıyla kâim ve bizâtihi nur olması 

durumunda, nuru kabul etmeye yönelik istidat elde eden her şeye her şeyin aracılığıyla tecelli 

ederek nurunu taşırması mümkündür. İlk Gerçek (el-Hakku’l-Evvel) de zâtı gereği kendisini 

diğer varlıklardan gizleyip perdeleyecek (ihticâb) şekilde mâni teşkil eden bir şeyde bulunan 

bir nur olmaması itibariyle, O’nun zâtı her şeye tecelli eder. Bu nedenle O, kendi zâtının tecelli 

etmesiyle nurunu kabul etmeye yönelik istidat elde eden her şeyin zâtına hem her şey ile hem 

de bizâtihi nurunu feyiz ettirir.150 

İbn Sînâ’nın Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın kendi nurunu istidat kazanan her şeye – ki 

burada Üsûlûcyâ’nın ilgili pasajında bahsi geçen akıl ve nefsin kastedildiği açıktır – her şey ile 

ve zâtı ile taşırdığı ifadesine dair sağlıklı bir açıklama yapmanın imkânı, filozofun diğer 

eserlerindeki değerlendirmelerin nazar-ı itibara alınmasına bağlıdır. Nitekim düşünür, başka 

eserlerinde Allah’ın nurunu – sudûrun dikey (tûl) şemasına göre düşünecek olursak – alt 

 
148  İlhan Kutluer, İbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, İstanbul: İz Yayıncılık, 2002, s. 97. 
149  İbn Sînâ, en-Necât, s. 256-257. 
150  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 56-57. 



49 

 

varlıklara tecelli ettirdiğini ve bu tecellinin varlık verme-varlık kazanma ilişkisini ifade ettiğini 

vurgulamaktadır.151 Bu çerçevede, Salt Cömertlik (el-Cûdu’l-Mahz)152 olarak Evvel’in istidat 

kazanan her şeye zâtının tecelli etmesiyle nurunu feyiz ettirdiği, ancak şeylerin hüviyetlerinin 

bu feyzi elde etme (neyl) açısından has bir tertip gerektirdiği anlaşılmaktadır. Gerçek Nur 

bizâtihi her şeye tecelli ederken, onların bu tecelliyi elde etmeleri türlü türlü olmaktadır. 

Dolayısıyla, burada Evvel’in hüviyetinin gizlenip perdelenmesinden kaynaklanan bir durum 

söz konusu değildir. 

İbn Sînâ’nın yorumundan ortaya çıkıyor ki, Bizâtihi Zorunlu Varlık’ta nurluk O’nun 

bir sıfatı değildir. Başka bir deyişle, nurluk O’na sonradan bir sıfat olarak verilmiş değildir. 

Bilakis, O’nun hüviyeti nurluğunun kendisi olduğundan, diğer varlıklarda olduğu gibi, O’na 

sonradanlık ilişmemiştir. Diğer varlıklar ise, nurluğun onlara Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın 

nurluğundan dolayı gelmiş olması itibariyle, sonradandır. Aşağıda görüleceği gibi, bu tutum 

Gerçek Nur olarak ile İlk Fail olarak Tanrı perspektifleri arasında fikrî köprüler kurulmasını 

sağlayan bir anlam taşımaktadır. Öte yandan, İbn Sînâ’nın hüviyet ve nurluk kavramları 

arasında ortaya koyduğu ilişkinin düşünürün metafiziğinde merkezî bir yer tutan varlık ve 

mahiyet kavramları arasındaki ilişki ile benzerlik gösterdiği dikkatli gözlerden kaçmayacaktır. 

Önceki sayfalarda belirtildiği üzere, diğer varlıkların aksine, Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın 

varlığının bir sebebi yoktur. Çünkü, O’nun varlığından ayrı bir mahiyeti söz konusu değildir. 

Buna mukabil, O’nun dışındaki tüm varlıkların esas itibariyle mümkün olmasından ötürü, varlık 

onlara dışarıdan, yani Bizâtihi Zorunlu Varlık olarak Tanrı’dan gelen onların bir sıfatıdır. O 

halde, tüm varlıkların varlığı Bizâtihi Zorunlu Varlık’a ait iken, O’nun varlığı kendisine 

aittir.153  

Bununla bağlantılı olarak, filozofa göre Bizâtihi Zorunlu Varlık için hüviyet, hüve 

hüve (o odur’luk) demektir ki,154 İbn Sînâ metafiziğinde hüve hüve ıstılahının da varlık 

kavramına tekabül eden bir anlamda kullanıldığı en açık biçimde görülebilmektedir.155 Söz 

gelimi Şeyh, Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünde Evvel’in hakikatinin başkası için değil, 

yalnızca Evvel için mevcut olduğundan bahsederken, zorunlu varlık olması bakımından O 

 
151  İbn Sînâ, Tefsîru âyeti’n-Nûr, s. 86. 
152  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 264. 
153  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 313. İbn Sînâ’da varlık-mahiyet ayrımıyla ilgili geniş bir inceleme için 

bk. Robert Wisnovsky, İbn Sînâ Metafiziği, çev. İbrahim Halil Üçer, İstanbul: Klasik Yayınları, 2010, s. 189-

232. Ayrıca bk. İbn Sînâ, Mantikü’l-Meşrikiyyîn, s. 16-17; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Medhal, s. 37-41. 
154  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 272-273. 
155  Ali Durusoy, “Hüve Hüve”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XIX, İstanbul: TDV Yayınları, 1999, 

s. 67. 



50 

 

O’dur ve O’nun o odur’luğu da O’nun zâtıdır, yani O’nun varlığıdır diye izahta 

bulunmaktadır.156 Yine üstad, birinci kuşaktan talebesi Ebû Abdullah el-Ma‘sûmî157 için 

kaleme aldığı Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk adlı eserinde, aşkın İlk İyi’nin (el-Hayru’l-Evvel) o 

odur’luğu, yani zâtı ve varlığı olduğunu açıklamaktadır.158 Neticede, İbn Sînâ’nın Bizâtihi 

Zorunlu Varlık için hüviyete159  varlıktan ayrı bir mana yüklemediği kanaati hasıl olmaktadır. 

İbn Sînâ’da hüviyet kavramı bağlamında değinmek istediğimiz son husus, literatürde konuya 

ilişkin anlaşılmaz bir şekilde yapılan bazı yorumlardır. Nitekim, kimi araştırmacılar filozofun 

tüm eserlerinde mümkün varlıklar (mümkinü’l-vücûd) için hüviyet terimini, Zorunlu Varlık 

için ise enniyye terimini tercih ettiğini not ederken,160 filozofun eserlerinden aktardığımız ilgili 

pasajları atlamış görünmektedir. 

Araştırmamızın üçüncü bölümünde görüleceği üzere, İbn Sînâ’nın yukarıda yer 

verdiğimiz Gerçek Nur olarak Tanrı perspektifi hakkındaki yorumu, “Nefis ve Akıl” başlığı 

altında ele alacağımız gerçek müşâhede (el-müşâhedetü’l-hakka) açısından oldukça ehemmiyet 

arz etmektedir. Ancak, burada dikkat çekmek istediğimiz husus, filozofun nur ile tecelli 

kavramlarına ilişkin inşa ettiği ontolojik ve epistemolojik bağlamdır. Esasen derin bir metinler 

arası okuma ve mukayesenin, İbn Sînâ’nın, Üsûlûcyâ yorumundakini ciddi manada destekler 

nitelikte, başka eserlerde de Evvel’in nurunu tecelli ettirmesinden bahsettiği sonucunu ortaya 

çıkaracağı hemen göze çarpmaktadır. Tefsîru sûreti’l-Felak adlı risalesinde filozof, “infilâk”ı 

varlık nurunun mümkün mahiyetlere tecellisi şeklinde ontolojik bir düzlemde 

tanımlamaktadır.161 Ünlü Horasanlı mutasavvıf Ebû Saîd Ebü’l-Hayr’a (ö. 440/1049) cevaben 

yazdığı İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre adlı risalesinde ise, Zorunlu Varlık’ın alt 

varlıklara nurun tecelli etmesinin kaynağı olduğu ve tıpkı gözün onları algılayabilmesi için 

güneşin nuru cismânî varlıklara feyiz ettirmesi gibi, ay feleğine ait olan aklın, yani faal aklın 

da yukarıdan gelen nuru akledilirleri talep etmede onlara yol göstermesi için insânî nefislere 

 
156  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 318. 
157  Tam adı Ahmed (veya Muhammed) b. Ahmed olup el-Hekîm lakabıyla anılmıştır. İbn Sînâ’nın en iyi 

talebelerinden biri olduğu ifade edilmektedir. Bk. Beyhakî, Tetimmetü Sivâni’l-hikme, s. 95. Ma‘sûmî’nin vefat 

tarihi kesin olarak bilinmemekle birlikte, kimi araştırmacılar 430/1038 tarihini göstermektedir. Bk. Carl 

Brockelmann, Geschichte der Arabischen Litteratur, I, Weimar, 1898, s. 458. 
158  İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. 

Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983, s. 247. 
 .”Latincede “essentia ,”هوية“  159
160  Örnek olarak bk. Mehmet Ata Az, “İbn Sina’nın Varlık-Mahiyet Ayniliği/Ayırımının Aquinas’ın Eleştirileri 

Bağlamında Değerlendirilmesi”, Eskiyeni Dergisi, 29, Güz 2014, s. 80. 
161  İbn Sînâ, Tefsîru sûreti’l-Felak, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. Hasan 

Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983, s. 116. 



51 

 

feyiz ettirdiği vurgulanmaktadır.162 Burada, nur kavramının ontolojik bir seviyeden ziyade, 

epistemolojik bir seviyeye konumlandırıldığı görülmektedir. 

Bununla birlikte, aşkın mahiyeti hakkındaki Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, filozofun devasa 

külliyatında bahsi geçen kavramlara en sık başvurduğu eser olarak ön plana çıkmaktadır. 

Filozofa göre Mutlak İyi (el-Hayru’l-Mutlak), her zaman kendisine âşık varlıklara tecelli eder. 

Ne var ki, o varlıkların yukarıdan feyiz eden tecelliyi kabul etmeleri ve O’nunla ittisâl etmeleri 

farklı farklıdır ( ‘ale’t-tefâvüt).163 Dolayısıyla, burada yine Evvel’in zâtının gizlenip 

perdelenmesinden kaynaklanan bir durumun söz konusu olmadığına bir vurgunun olduğu 

aşikârdır. Faslın sonuna doğru ise Şeyh, şöyle demektedir: 

كان لولا تجلي الخير المطلق لما نيل منه، ولو لم ينل منه لم يكن وجود، فلولا    اوإذ ”

تجليه لم يكن وجود، فتجليه علة كل وجود. وإذ هو بوجوده عاشق لوجود معلولاته،  

  164  “ه.فهو عاشق لنيل تجلي

“Şayet Mutlak İyi’nin tecellisi olmasaydı, O’ndan [hiçbir şey] elde 

edilmezdi. Şayet de O’ndan [hiçbir şey] elde edilmeseydi, hiçbir varlık 

olmazdı. O halde, O’nun tecellisi olmasaydı, hiçbir varlık olmazdı. 

Demek ki, O’nun tecellisi her bir varlığın illetidir. Dolayısıyla O, kendi 

varlığıyla illetlilerinin varlığına âşıktır. Bu durumda O, tecellisinin elde 

edilmesine âşıktır.”165 

Öyle anlaşılıyor ki, filozof aşk, âşık ve maşûk olarak Evvel’in166 kendine âşık olması 

sonucunda varlıkları taşırmasına da tecelli adını vermektedir. Ona göre, Mutlak İyi 

cömertliğinden ötürü tecellisine nail olunmasına âşıktır. Bu nedenle, her şeyin varlığı O’nun 

tecellisiyle söz konusu olabilir. Öyleyse, Evvel aşk, âşık ve maşûk olmasaydı, tecelli ve 

dolayısıyla varlıklar da olmazdı. Bu tecellinin kaynağının Tanrı’nın bilgisi (‘ilm) olduğu açıktır. 

 
162  İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 285-286. 
163  İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, s. 265. 
164  İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, s. 269. “عاشق لوجود  معلولاته”  şeklinde aktardığımız cümle tahkik metninde 

“ معلولاته  علة  عاشق لوجود ” şeklinde geçmekle birlikte, gerek metnin bütünlüğü gerekse de Ahmed Ateş (ö. 1966) 

tarafından sunulan tenkitli metni göz önünde bulundurduğumuzda, “علة” ifadesini hazfetmeyi tercih etmiş 

bulunmaktayız. Bk. İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, çev. Ahmed Ateş, İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 2017, 

s. 129. 
165  Çeviri bize aittir. 
166  Tanrı’nın akıl, âkil ve makûl ile aşk, âşık ve maşuk oluşu ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, 

s. 335-339; İbn Sînâ, en-Necât, s. 243-247; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 6-10, 17-19; İbn Sînâ, el-İşârât 

ve’t-tenbîhât, IV, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1993, s. 4-46; İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-

Arşiyye, Mecmû-u Resâil-i eş-Şeyhu’r-Reîs içinde, Haydarâbâd: Dâiretü’l-Maarifi’l-Osmâniyye, 1354, s. 8. 



52 

 

Esas itibariyle, İbn Sînâ metafiziğinde ilâhî bilgi yaratıcı bir bilgidir. Yani Tanrı’nın akletmesi, 

yaratmasıdır. Sudûr sürecini başlatan, O’nun kendi varlığı hakkındaki bu bilgisidir. Kendi 

aralarında bir sıra düzeni (merâtibü’l-vücûd) olacak şekilde, göksel (semâvî) akıllar, nefisler ve 

cisimlerin (cirm), oluş ve bozuluş (el-kevn ve’l-fesâd) âlemiyle madde ve sûretin var olması, 

Tanrı’nın kendisini bilmesinin sonucudur.167 

Üsûlûcyâ’da önceki perspektifin devamı niteliğinde olan İlk Fail olarak Tanrı 

perspektifinin temel önermesi, İlk Fail’de hiçbir sıfatın bulunmamasıdır. Nitekim, Tanrı’nın 

akıl ve nefisteki güzelliğin – ki metnin ilgili pasajı göz önünde bulundurulduğunda, bu ifadeyle 

bilhassa aynı siyakta zikredilen nura atıf yapıldığı görülür – İlk Fail’i olmasının nedeni, diğer 

varlıklardan farklı olarak O’nun herhangi bir sıfat söz konusu olmadan yalnızca hüviyetiyle fiili 

gerçekleştirmesidir.168 Bunun arkasında da Tanrı’nın terkipten uzak oluşunun yattığı sarihtir. 

O’nun yalnızca, Üsûlûcyâ’ya göre aynı şey oldukları anlaşılan zâtı, hüviyeti ve varlığı (unn)169 

söz konusudur. 

Üsûlûcyâ yorumuna gelince, ilk olarak ortaya konulması gereken husus, İbn Sînâ’nın 

metinde geçen “O’nda bir sıfat bulunmaz” önermesini, “O’nda ilkesi O’nun zâtı olmayan bir 

sıfat bulunmaz” şeklinde yorumladığıdır. Bu tespite konumuz açısından ehemmiyet kazandıran 

netice, bizim için İbn Sînâ’nın metni kendi felsefî görüşleriyle olabildiğince uzlaştırma 

çabasının bir göstergesini teşkil etmesidir. Nitekim filozof, bu meseleye ilişkin temelde üç 

ihtimal tartışmaktadır: 

Birincisi: İlk İlke’nin hiçbir sıfatının bulunmaması. 

İkincisi: İlk İlke’nin, zâtının malûlü olan bir sıfatının bulunması. 

Üçüncüsü: İlk İlke’nin, zâtının malûlü olmayan bir sıfatının bulunması. 

Ona göre, birinci ihtimalin mümkün olması durumunda, Evvel sıfatlardan mücerret bir 

zât demektir. İkinci ihtimalde, esasen sıfat O’nun zâtının tâbii ve gereği (lâzım) olur. 

Dolayısıyla, o sıfatların ilkesi O’nun zâtıdır ki, zâtının zorunluluğu gereği onlar da zorunludur. 

İşte, İbn Sînâ bunu illetlilik (el-ma‘lûliyye) olarak adlandırmaktadır. Lakin üçüncü ihtimal 

 
167  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 332-334; İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-Arşiyye, s. 9; İbn Sînâ, Risâle fî 

mâhiyyeti’l-ışk, s. 246-247; İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 285; İbn Sînâ, en-Necât, s. 273-

274; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 75-77. 
168  Üsûlûcyâ, s. 62. 
 .”Grekçede “ôn ,”أنُ  “  169



53 

 

olarak, Evvel’in failliği zâtından değil de ilkesi O’nun zâtı olmayan bir sıfattan ötürü olursa, o 

zaman fiilini gerçekleştirdiği bu sıfat kendi zâtından değil, başkasından kaynaklandığı için, 

O’nun failliği başkasından olur ve Evvel ilk fail olmaktan çıkar. Buna ilaveten Evvel’in, zâtının 

malûlü olmayan bir sıfatının bulunması halinde, bu sıfat O’nun zâtına varlığın zorunluluğu 

açısından denk olur ve zâtın o sıfata illet olmak açısından önceliği kalmaz. Bu ise, varlığın 

zorunluluğunun iki şey için söz konusu olması sonucunu doğurmaktadır. Oysa bu, zorunluluğun 

yalnızca Evvel’in zâtına özgü olması sebebiyle, imkânsızdır.170 

Üsûlûcyâ’daki ile paralel olarak, İbn Sînâ’nın ilgili yorumunun arkasında da Bizâtihi 

Zorunlu Varlık’ın bileşmeden münezzeh oluşunun yattığını söylemek mümkündür. Zorunlu 

Varlık’ın kendisinde terkip bulunan bir sıfatta olmasının mümkün olmadığı, aksi halde iki 

zorunlu varlığın söz konusu olacağı fikri, İbn Sînâ’da Zorunlu Varlık ontolojisinin köşe taşını 

oluşturmaktadır. Tanrı’nın sıfatları O’nun zâtına zait olmadığı gibi, O’nda herhangi bir 

bölünmeye ve başkalığa yol açmamaktadır.171 Sonuçta, Üsûlûcyâ’da zât-sıfat ilişkisinin 

zeminine oturtulan İlk Fail olarak Tanrı perspektifinin temelindeki izah çerçevesinin İbn Sînâ 

tarafından illet-malûl ilişkisi ve Zorunlu Varlık ontolojisi ile genişletilerek zenginleştirildiği 

görülmektedir. Bu yüzden, mütefekkirimizin diğer eserlerinde burada saptanan noktaların izini 

sürmemiz gerekecektir. 

İbn Sînâ, birçok eserinde her şeyin O’ndan taşması anlamında İlk Fail İlke (el-

Mebdeu’l-Evvelu’l-Fâ‘ilî) olarak Tanrı’nın kendisi dışındaki tüm her şeyden farklı ve bir 

olması gerektiğinin altını çizmektedir. Varlık kategorileri arasında hiçbir şeyin sahip olmadığı 

zorunlulukla nitelenmiş olması bakımından Bir, Bizâtihi Zorunlu Varlık olması itibariyle her 

yönüyle varlığı zorunlu olup her türlü illetten beridir. O’nun varlığının başka bir varlığa denk 

olması, böylece her birinin varlığın zorunluluğu açısından eşit olmaları ve birbirlerini 

gerektirmeleri mümkün değildir. Çünkü illet olan ile malûl olan denk olamaz. Varlığın 

zorunluluğu bir şeyin sıfatı ve onun için mevcut olduğunda, ya bu sıfatta, yani varlığın 

zorunluluğunda o sıfatın aynısı bu nitelenen için de mevcuttur ki, o zaman onlardan birinin o 

şeyin sıfatı olmaksızın var olması ve ondan başkası için var olmasının imkânsız olmasından 

dolayı, sıfat sadece o şey için zorunlu olmaktadır. Ya da o sıfatın o şey için varlığı zorunlu 

olmayıp mümkündür ki bu, zâtı gereği zorunlu varlık olduğu halde o şeyin zâtı gereği zorunlu 

 
170  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 57-58. 
171  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 314; İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-Arşiyye, s. 5-6. Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın 

terkipten münezzeh oluşuna ilişkin İbn Sînâ’nın görüşleri için bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 41-45; 

İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 226-228; İbn Sînâ, en-Necât, 227-228. 



54 

 

varlık olmamasının mümkün olması anlamına geleceği için, geçersizdir. Nihai olarak, varlığın 

zorunluluğu sadece bir şeye aittir ve bütün fail illetler O’nda son bulur.172 

Sıfatları selbî, izafî ve hem selbî hem izafî olmak üzere üç grupta sınıflandıran filozof 

yine muhtelif eserlerinde, bu sıfatların Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın zâtında farklılaşma 

gerektirmeyecek şekilde zâtın gereği olduklarını vurgulamaktadır. Binaenaleyh, tek olan zâttan 

farklı olmayan bu sıfatlar O’nda herhangi bir çokluk oluşturmamaktadır.173 Ona göre, Bizâtihi 

Zorunlu Varlık için, mesela aşk ve iyilik (el-hayr) gibi, ilâhî sıfatlarda ne zâttan ne de 

birbirlerinden ayrılma olduğu için, aşk ve iyilik açıkça O’nun zâtı ve varlığıdır. Bunun aksini 

düşünmek, yukarıda değinildiği üzere, İlk İllet (el-İlletü’l-Ûlâ) olarak Tanrı ontolojisinde illet-

malûl ilişkisi açısından çelişkiye neden olmaktadır.174 

Tanrı telakkisi ile ilgili esas meselemizi teşkil eden yukarıdaki Tanrı perspektiflerini ele 

aldıktan sonra bu konu bağlamında değinmek istediğimiz nokta, Tanrı’nın zâtının yüceliğinin 

kendinden oluşudur. Bu husus, Üsûlûcyâ’dan ziyade İbn Sînâ’nın yorumunda tebarüz 

etmektedir. Nitekim, Üsûlûcyâ’nın yedinci mîmerinde varlıkların güzelliğinin Tanrı’nın 

güzelliğine delalet etmesine değinilirken, bu güzel ve düzenli mahlûkâtın dışına (zâhır) değil 

de içine (bâtın) bakıldığında, onları Var Eden Yaratıcı’ya (el-Bâriu’l-Mubdi ‘) taaccüp edileceği 

dile getirilmektedir. Çünkü, bu fiillerin güzelliği, onların yaratıcısının sonsuz kuvveti ve 

olağanüstü güzelliğini göstermektedir. Şayet Bâri’, sadece kendisi var olduğu halde varlıkları 

ibdâ‘ etmeseydi, saklı kalacaklarından ötürü onların bu açık seçik güzelliği söz konusu 

olmazdı.175 

İbn Sînâ bu ifadeleri yorumlarken müellifin meramının, Bâri’nin yarattığı varlıklarla bir 

menzile veya derece kazandığına; ya da kendisini yüceliğiyle yarattıklarına tanıtır veya 

kendisini tanıtması tanıtmamasından kendisi için daha evla, daha güzel ve daha yararlı olur 

veya varlığın kendisinden taşması O’nun zâtını şerefli ve varlığını tam kılar diye yararlanmak 

için onları yarattığına işaret etmek olmadığını vurgulamaktadır. Ona göre, ilgili ifadelerden 

anlaşılması gereken, şayet Allah’ın yaratıcılığı ve yüceliği olmasaydı ve şayet O bu kudrete 

sahip olmasaydı, O’nun zâtının yüce bir zât olmayacağıdır. Ancak bu durum, bunun O’nun yüce 

 
172  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 35-36, 44, 294-298, 309, 344; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 12, 76; 

İbn Sînâ, en-Necât, s. 230, 274-275; İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-Arşiyye, s. 7, 13-15; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, 

s. 228-230. 
173  İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-Arşiyye, s. 7; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 234-237; İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-

ışk, s. 246-247. 
174  İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, s. 247, 262; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 31-33. 
175  Üsûlûcyâ, s. 84-85. 



55 

 

zâtının illeti olmasından dolayı değil, O’nun zâtının yüce olduğuna ve varlık ile iyiliğin düzen 

(en-nizâm) üzere yüce zâttan feyiz etmesinin zorunlu olduğuna delalet etmesinden dolayıdır. 

Yani, bu varlık O’nun varlığına tâbidir. Yoksa, O’nun varlığı bununla şerefli olmaz. O’nun 

varlığı zâtıyla şerefli olduğu için, varlığın kendisinden feyiz etmesi zorunlu olmuştur. Şayet 

varlık O’ndan feyiz etmeseydi, bu O’nun zâtının şerefli olmaması için bir sebep teşkil 

etmezdi.176 Kısaca aradaki alakanın yalnızca delaletten ibaret olduğunu belirten filozof, varlığın 

Evvel’den feyiz etmemiş olması varsayımında, önce Tanrı’nın zâtının şerefli olmamasının, 

zâtın kendinde olan bir durumdan ötürü olacağını düşünmektedir. 

Bu yorumun İbn Sînâ’nın felsefî sistemi ile olan irtibatından söz edebilmemiz için, 

evvela üstadın varlık mertebeleri öğretisine göz atmamız gerekmektedir. Sudûrun dikey şeması 

göz önüne alındığında, varlığın kendisinden başladığı Evvel’den sonra gelen her şeyin O’ndan 

daha aşağı mertebe ve derecede bulunduğu görülmektedir. Yukarıdan aşağıya doğru inen bu 

mertebeleri şöyle sıralamak mümkündür: Önce semâvî akıllar dediğimiz mücerret ve mukarreb 

ruhanî meleklerin mertebesi, sonra semâvî nefisler denilen amele ruhanî meleklerin mertebesi, 

sonra semâvî cisimlerin mertebesi, sonra oluş ve bozuluşa uğrayan sûretlere konu olan madde 

gelir. Ardından varlıklar adım adım derecelenerek unsurlar, sonra bileşik donuklar, sonra 

bitkiler, sonra hayvanlar ve sonda insan gelmektedir.177 Açıkça anlaşılıyor ki bir ilke, diğer 

varlıklara izafe edildiğinde, kendisinden sonra gelen varlıkları mertebe açısından 

öncelemektedir. Dolayısıyla bu ilke üstte, öteki varlıklar ise onun aşağısında olmaktadır. 

Hülasa olarak yer verdiğimiz ontolojik gerçeklik mertebeleri doktrinini amacımız 

zaviyesinden mühim kılan ayrıntı, bu mertebelerin sadece öncelik bakımından değil, aynı 

zamanda şeref bakımından anlam taşıyor olmasıdır. Zira, Evvel’den heyûlâya kadar varlıklar 

en şerefli olandan en bayağı olana doğru sıralanırken, daha sonra en bayağı olandan en şerefli 

olan nâtık nefis ve müstefâd akla ulaşıncaya dek sıralanmaktadır.178 Yani, şeref bakımından 

varlıkların hiyerarşisi yönünden ay altı âlemdeki tertip, ay üstü âlemdeki tertibin döngüsel 

olarak tersine gerçekleşmektedir.179 Bu bağlamda, tüm kozmik ilkelerin zirvesinde bulunan ve 

mertebesine hiçbir şeyin katılmadığı İlk İlke,180 İbn Sînâ’nın vücûd hiyerarşisinde en şerefli (el-

 
176  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 67. 
177  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 404-405; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 229-240; İbn Sînâ, 

İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 284-285; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 194; İbn Sînâ, en-Necât, s. 

299; İbn Sînâ, Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru İhyâi’l-

Kütübi’l-Arabiyye, 1952, s. 189-190. 
178  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 241-242. 
179  İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 91. 
180  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 312. 



56 

 

eşref) varlık olup O’nun şerefine hiçbir şey ortak değildir. Bahsi geçen varlık mertebeleri gereği 

tüm varlığın Evvel’in varlığına tabi olduğu benimsendiğinde, O’nun kendisinden sonra gelen 

ve kendi içinde izafî üstünlükler taşıyan varlıklarla bir mertebe veya derece elde etmesinin ya 

da varlığın kendisinden feyiz etmesiyle O’nun zâtının şeref kazanmasının söz konusu 

olamayacağının kabul edilmesi gerektiği ortadadır. Buna binaen, nihai kertede filozofun Tanrı 

telakkisi hakkındaki yorumlarının kendi düşünce sisteminin ontolojik temelleriyle uyuştuğu 

neticesine varılmaktadır. 

Daha önce belirttiğimiz üzere, Üsûlûcyâ yorumunda Tanrı – âlem ilişkisi 

düzlemindeki meseleleri iki unsur eksininde incelediğimiz bu başlıkta, birbirleriyle alakalı 

olmaları hasebiyle Tanrı telakkisinden sonra mercek altına alacağımız diğer konu, illet-malûl 

ilişkisidir. Müstakil bir mîmerde ele alınmamakla birlikte Üsûlûcyâ’da bariz şekilde ön plana 

çıktığı görülebilen illiyet teorisi,181 İbn Sînâ tarafından tam anlamıyla ciddiye alınarak önceki 

kültürel havzanın felsefî-ilmî dinamizminden tevarüs edilmiş ve bununla kalınmayıp yeniden 

üretilmiştir. Nitekim, bu teorinin gerek ontolojik gerekse de epistemolojik olarak büyük 

ehemmiyeti haiz olduğu filozofun sisteminde, varlıklar arasında sebep-sonuç ilişkisinin söz 

konusu olduğu görülmektedir. Kozmik yönü bir illiyet manzumesi içerisinde gerçekleşen bu 

hiyerarşide, bir ilke öteki varlıklara göre illet konumundadır. Bu bağlamda, İbn Sînâ’nın 

Üsûlûcyâ yorumunda bu teoriye ilişkin ortaya koyduğu ana yönelimi izlerken, illiyeti biri İlk 

İllet’ten hareketle, diğeri illetlilerden hareketle olmak üzere iki yönden irdeleyeceğiz. 

Üsûlûcyâ’nın sekizinci mîmerinde, hiçbir şekilde çokluğun söz konusu olmadığı Salt 

Bir’in (el-Vâhidü’l-Mahz) bütün varlıkların illeti olduğu vurgulanmaktadır. İlk Gerçek, 

akledilir ve de duyulur her şeyin üstünde dururken, altta bulunan her şey O’na meyleder. 

Böylece her şey, O’na ulaşma ve benzeme noktasındaki bu meyil sayesinde, kendisinden 

kaynaklandığı o İllet’e doğru şevkle hareket eder. Dolayısıyla, hareket eden şeyin zorunlu 

olarak hareketinin nedeni, bu şevk neticesinde bakışını O’na yöneltmesidir.182 

Bununla bağlantılı olarak, şöyle bir varsayımda bulunulmaktadır: Şayet İlk İllet’in 

kuvvesi, fiili ve nuru olmasaydı, ne kalıcı olan varlıkların ne de geçici olan varlıkların var 

olması mümkün olurdu. O halde, Bir tarafından ibdâ‘ edilip şu an olduğu hal üzere bulunan 

şeylerin çokluğunun olamayacağı gibi, illetler de illetlilerini meydana getiremez ve onları oluş 

 
181  İlliyet teorisi ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Muhammet Fatih Kılıç, İlliyet Teorisi, İslâm Düşüncesinde 

Teoriler: Metafizik 3 içinde, haz. Ömer Türker, İstanbul: Ketebe, 2021, s. 1180-1199. 
182  Üsûlûcyâ, s. 113-114. 



57 

 

ve varlığa sevk edemezdi. Demek ki, sabit olan şeyler ile oluş ve bozuluşa tabi olan şeyler 

olmasaydı, İlk Bir (el-Vâhidü’l-Evvel) Gerçek İllet (el-İlletü’l-Hakk) olmazdı. Oysa, İlk İllet 

Gerçek illet, Gerçek Nur ve Gerçek İyi (el-Hayru’l-Hakk) olduğu halde, varlıkların meydana 

gelmemesi imkânsızdır.183 Dolayısıyla metinden, İlk Bir’in Gerçek İllet, Gerçek Nur ve Gerçek 

İyi olmasının, varlıkların gerçek illetli, gerçek bir nur kabul edici ve gerçek bir feyiz alıcı olduğu 

anlamına geldiği anlaşılmaktadır. 

İbn Sînâ’nın, Tanrı’nın hem akledilir hem de duyulur her şeyin üstünde durmasına 

ilişkin müellifin sözünü Tanrı’nın her şeyin ilkesi olduğu şeklinde yorumlarken, meyletme 

(mâ’iletün) ifadesi yerine de arzu duyma (nâzi ‘etün) kavramını kullandığı görülmektedir. 

Filozofun, henüz alanla ilgili terminolojisinin yeterince gelişmediği gözlemlenebilen bu metni 

yorumlarken kavramsallaştırma cihetinde üstlendiği rolü dikkate aldığımızda, bu tespit oldukça 

ehemmiyet kazanmaktadır. 

İbn Sînâ’ya göre, bizâtihi gerçek ve ölümsüz olan İlk İlke her şeyin illeti olduğu için, 

bütün varlıklar O’na arzu duymaktadır. Her şey ister ihtiyar ile – mesela felekî hareketin ilkesi 

olan felek aklının En Yüce İyi’yi seçmesinde olduğu gibi –,  ister irade ile, ister bir tür ilham 

ile, ister tabiatıyla ölümsüzlük sevgisine meyletmesi ve ölümsüzlüğü fert (şahs) olarak talep 

etmesi veya varlığını türüyle (nev ‘) sürdürmek için tahayyül etmesinden ötürü İlk İllet’e 

duyduğu bu arzu yoluyla hareket eder.184 Burada el-Mübâhasât’tan hatırlanacağı üzere, filozof 

bu nokta ile ilgili olarak, şuuru olsun ya da olmasın veya aklı olsun ya da olmasın, tüm 

varlıkların inayet gereği arzu duyduğunu ifade etmektedir. Böylece, ilâhî merhamet sayesinde 

tüm varlıklar Evvel’den gelen varlığını muhafaza etmeye ve öldükten sonra onu sürdürmeye 

yönelik tabiî bir şevk duymaktadır.185 

Şeyh-i Reîs’in açıklama getirdiği bir diğer önemli husus, varlıkların olmaması 

durumunda İlk İllet’in de olamayışıdır: 

 
183  Üsûlûcyâ, s. 85. 
184  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 73. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın 130. sayfasının 2. 

paragrafının 12. satırı ile 131. sayfasının 1. paragrafının 1. satırına aittir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 

114. sayfanın 2. paragrafının 3-7. satırlarına ait olduğu tespit edilmiştir. 
185  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 310-311. 



58 

 

لم يكن البارئ بحيث يفيد وجود كل داثر وكل دائم، لم يكن الحق الأول. لا أن لا    لو”

،  على أن أوليته غير موجودة  –لو كان    –بل يدل  .  كونه فائضاً عنه الوجود يرفع أوليته

  186  “ذلك. علا على أن رفع هذا علة لرف

“Şayet Yaratıcı hem kalıcı olan hem de yok olmaya tabi olan her şeye 

varlık vermeseydi, O Gerçek İlk olmazdı. Ancak bu, varlığın O’ndan 

feyiz etmemesinin O’nun evvelliğini kaldırmasından dolayı değildir. 

Bilakis – şayet öyle olsaydı – bu durum, bunun kalkmasının O’nun 

evvelliğinin kalkmasının illeti olduğuna değil, evvelliğinin mevcut 

olmadığına delalet ederdi.” 

Burada, Üsûlûcyâ yorumunun bölümleri arasında yakalanan bütüncül yaklaşıma dikkat 

çekmek arzusundayız. Zira filozof, oldukça manidar bir biçimde delalet ifadesine başvurarak, 

varlığın Evvel’den feyiz etmemiş olması faraziyesinde, Tanrı’nın İlk İllet olmamasının, O’nun 

kendinde olan bir durumdan ötürü olacağını bir kez daha vurgulamış olmaktadır. Aksi halde, 

illetlilerin İlk İllet’ten feyiz etmesi, O’nun İlk İllet olmasının illeti olacak ki, bu mantıkî açıdan 

çelişki doğurduğu gibi Tanrı’nın Zorunlu Varlık oluşunu ortadan kaldırmaktadır. 

Şüphesiz ki, İbn Sînâ’da illiyet teorisinin temellerini ele almak söz konusu olduğunda, 

müracaat etmek üzere akla gelecek ilk kaynak Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünün 

illetlerin kısımları hakkındaki altıncı makalesidir. Filozofa göre, bir şeyi meydana getiren 

illetler maddî, surî, failî ve gâî olmak üzere dörttür. Esas itibariyle cismi oluşturan illetler madde 

ve sûret olmakla birlikte, madde ile sûretin bu işlevi yerine getirmek üzere tek başına bir araya 

gelmeleri mümkün değildir. Bunun için ihtiyaç duyulan fâil illet, belirli bir gayeye göre bu 

işlevi gerçekleştirir. Varlık verme söz konusu olduğunda ise, her varlığın nihaî kaynağı olan İlk 

İllet devreye girmektedir.187 İlletler her yönden sonlu olup her birisinin tabakasında bir ilk ilke 

vardır. Hepsinin ilkesi de, bütün varlıklardan farklı olup varlığı zorunlu olan Bir’dir ki, O her 

şeyin varlığının başlangıcıdır.188 

Bundan hareketle, tüm varlıkların İlk İllet’in sebeplisi olması ve zorunluluğunu O’ndan 

alması kaçınılmazdır. İlk İllet öteki varlıkların varlığını sağladığı için, mümkün varlıklar O’nun 

 
186  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 67. 
187  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 225-226. Ayrıca bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 18-27; İbn 

Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 212-214; İbn Sînâ, en-Necât, s. 235-236; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 22-23. 
188  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 294-295. 



59 

 

sebebi olamazlar. Çünkü, bizzât illetli olanın Bizzât İllet olanın sebebi olması imkânsızdır.189 

Bir sonraki başlıkta sudûr nazariyesi incelenirken görüleceği üzere, Şeyh’e göre zamanın âleme 

takaddüm etmesi, illetin mevcut olmadığına götürmektedir. Nitekim, Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın 

nedensel etkinliğinin sonraya bırakılması, kabul edilemez bir biçimde, O’nun illet olmak için 

yeterli olmamasına ve O’na ataletin bulaşmasına yol açmaktadır. Zira, malûlün yokluğu illetin 

yokluğunu gösterir. Ne var ki bunun, malûlün illete sebep olmasından kaynaklanmadığına 

dikkat edilmelidir.190 Esasen bilindiği gibi, İbn Sînâ’da imkân delili veya kozmolojik delil adı 

verilen delil de, mümkün varlıklardan kalkarak İlk İllet’in varlığına ulaşma türünden bir 

argümandır.191  Ama İbn Sînâ açısından bakıldığında, illetten illetliye doğru giden ontolojik bir 

yaklaşım daha çok tercihe şayan görünmektedir.192  

Yukarıdaki açıklamalardan anlaşıldığı gibi, İbn Sînâ’da sudûr ve gâiyyet doktrinleri 

illiyet teorisinin temel ilkelerinden hareket ettiği için, ilgili doktrinlerin illiyetin kavramsal 

çerçevesi içinde değerlendirilmesi gerekmektedir. Lakin, bu noktanın üzerinde “Sudûr ve 

Gâiyyet” başlığı altında durulacaktır. Bu bakımdan, burada İbn Sînâ’nın bir önceki sayfada yer 

verdiğimiz yorumunda illet ile arzu kavramları arasında kurduğu ilişkiye filozofun diğer 

eserleri bağlamında ışık tutmayı hedeflemekteyiz. 

İbn Sînâ’ya göre, mümkün varlıkların varlığı yalnızca kendisini zorunlu kılan bir illet 

üzerinden açıklanabilmektedir. Tanrı, varlığı için hiçbir illete muhtaç olmayıp tüm illetlerin 

ilkesi olması açısından Bizâtihi Zorunlu Varlık’tır. Zâtı gereği mümkün olan âlem ise, varlığı 

için illetlere ve nihayetinde İlk İllet’e ihtiyaç duymaktadır. Öte yandan, varlığın kendisi için 

varlık kazandığı illet olan gaye, faili de yönlendirdiğinden ötürü, bir bakıma ondan daha 

öncedir. Bütün failler ve gayeleri de illiyet zincirinin kendisinde son bulduğu İlk İllet’e 

yönelmektedir. Dolayısıyla, aslında her şeyin en yüksek gayesi O’dur. Gâî illetlerin tamamı 

O’nda son bulur.193 Binaenaleyh, tabiatı gereği her şey O’na arzu duymaktadır. 

İbn Sînâ açısından bu arzunun bir diğer ifadesi aşktır. Ona göre, illetlilerini hareket 

ettiren illetleri hareket ettiren şey, hareket ettirenlerin yöneldiği en yüksek Gaye’dir ki, O maşûk 

ve iyiliktir. Nitekim, her hareketlinin hareketi bir şeye yönelik olup onun bu şeye arzu duyması 

 
189  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 38-39. 
190  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 349-352. 
191  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 54-55. 
192  Kutluer, İbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, s. 187. 
193  İbn Sînâ, en-Necât, s. 212-213; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 308-311; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: es-

Semâʿü’t-tabî‘î, nşr. Said Zayid, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405, s. 53. Türkçe 

tercüme için bk. İbn Sînâ, Fizik, çev. Muhittin Macit, İstanbul: Litera yayıncılık, 2004. 



60 

 

nedeniyledir.194 Öyle ki, Yönetici’nin (Müdebbir) meydana getirdiği hüviyetlerin her biri tabiatı 

gereği Salt İyi’ye (el-Hayru’l-Mahz) arzu duymakta ve bu arzu sayesinde yokluk ve maddenin 

alakalarından kaynaklanan kötülükten (eş-şerr) uzaklaşarak hüviyetinin iyiliği olan yetkinliği 

elde etmeyi istemektedir. Bu yüzden, bütün varlıklarda tabiî bir arzu ve fıtrî (garîzî) bir aşkın 

bulunması zorunludur.195 Neticede, âlemin cismânî veya rûhânî tüm mertebelerinde Evvel’e 

gizli ya da açık, bilinçli ya da bilinçsiz aşk ve arzu duyulmaktadır.196 Aşk ve arzu, tabiî bir 

realite olup şeyin kendi yetkinliğine ulaşmasını sağlayan itici bir güç konumundadır. 

Üsûlûcyâ’da illet-malûl ilişkisi açısından faal akıllara gelince, Üsûlûcyâ’nın müellifine 

göre illet olarak bir faal akıl, altındaki şeylerin tamamıdır. Nitekim, akıl kendi zâtını 

aklettiğinde, altındaki varlıkların hepsini akleder. O, bakışını şeylere değil de kendi zâtına 

yönelttiği için bilfiil olarak ne ise o olur. Böylece, aşağısındaki bütün şeyleri ihata eder. Şayet 

akıl, bakışını şeylere yöneltmiş olsaydı, onlar tarafından ihata edilmiş olurdu ki, o zaman bilfiil 

değil, bilkuvve olarak ne ise o olurdu.197 Aslında bu durumun, faal akıllar ile insan aklı 

arasındaki temel farkı teşkil ettiği söylenebilir. Zira faal akılın tek bir hal üzere olup bir şeyden 

başka bir şeye intikal etmeye gereksinim duymamasının yanı sıra, zâtı gereği sabit ve dönüşmez 

(istihâle). 

Duyu âlemindeki akıl ise, nefis aracılığıyla bulaştığı beden yüzünden bazen kendi zâtına 

bazen de şeylere yönelmektedir. İnsan aklı, bilgisine ulaşmak istediği şeyin sûretini aldığı için, 

o şey için madde gibi olup onun sûretini aldığında, bilfiil onun gibi olur. Böylece o, şeylere 

yöneldiğinden dolayı bilfiil değil, bilkuvve olarak ne ise odur.198 Bundan ötürü o, nâkıs akıl 

olarak adlandırılmaktadır. Demek ki, akıl bir şey talep ettiğinde, o şeyden yoksun olduğu için, 

bilkuvve halindedir. Mutlak olarak kuvve heyûlâ için söz konusu olduğundan dolayı, akıl 

madde gibi, talep edilen şey ise sûret gibi olmaktadır. Bu durumda, akıl talep ettiği şeye 

yöneldiğinde, onun tarafından ihata edilmiş olur. Çünkü, sûret maddeyi ihata etmektedir. 

İbn Sînâ Üsûlûcyâ müellifinin, illet olarak bir faal aklın kendi aşağısındaki şeylerin 

tamamı olduğuna dair ifadelerinde aklın kendi zâtını akletmesiyle altındaki şeyleri aklettiğini 

ispatlayamadığını düşündüğü için, ilgili ifadeleri müzakere etmektedir. Ona göre faal akıllar,199 

 
194  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 355. 
195  İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, s. 244. 
196  Kutluer, İbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, s. 210. 
197  Üsûlûcyâ, s. 33. 
198  Üsûlûcyâ, s. 32. 
199  İbn Sînâ metafiziğinde esas itibariyle semâvî mufârık akılların (el-‘ukûlu’s-semâviyyetü’l-mufârika) tamamı 

faal olma özelliğine sahiptir. Hususî anlamda “faal akıl” ifadesiyle kastedilen ise, insanî nefse en yakın olan 



61 

 

her şeyi zâtından akleder. Bu, aklettikleri şeylerin varlıklarını zorunlu kılan bir akletme tarzıdır. 

Ancak, faal akılların kendi zâtlarını akletmeleriyle İlk İlke’nin varlığını zorunlu kılmaları 

imkânsızdır. Zira, İlk İlke’nin varlığı faal akılların akletmesinin onu zorunlu kılmasıyla değil, 

bilakis faal akılların varlığı İlk İlke’nin akletmesinin onları zorunlu kılmasıyla söz konusu 

olmaktadır. Akıllar yalnızca, İlk İlke’nin onlara tecelli etmesi yönünden O’nu aklederler. 

Dolayısıyla, İlk İlke tecelli ettiğinde, akıllar O’nu, kendi zâtlarını ve sonraki derecelerde200 

bulunan her şeyi aklederler. 

Bunun yanında, üstad bu noktayla ilgili olarak gelebilecek şu tür itirazların gayet 

farkındadır: 

لقائل أن يقول: إن العقل الفعال إذا عقل من ذاته أن وجوبه من غيره، عقل المبدأ   لكن”

الموجب له على سبيل يشبه سبيل الاستدلال، وهو عكس البرهان، فجاز من هذه السبيل  

  201 “أن يعقل من ذاته المبدأ الأول. 

“Birisi şöyle diyebilir: Faal akıl, zorunluluğunun başkasından olduğunu 

kendi zâtından aklederse, o zaman istidlal yöntemine benzer bir yolla 

kendisini zorunlu kılan ilkeyi akleder ki, bu yol burhânın 

döndürülmesidir. Böylece, bu yolla faal aklın kendi zâtından İlk İlke’yi 

akletmesi mümkün olur.”202 

Böyle bir yolu mümkün gören filozof şöyle cevap vermektedir: Akılın zâtı akletmesi 

olduğuna göre, onun kendi zâtının varlığının başkasından olduğunu akletmesi durumunda, onun 

akletmesi başkasından olur. O halde, akıl olması itibariyle akıl etmesini başkasından elde eder. 

Fakat, kendisinden sonra gelen bir şeyi bilmesi, sadece kendi zâtını akletmesinden ötürüdür. 

Çünkü, kendisinden sonra gelen bir şeyi akletmesi, kendi zâtını akletmesinin malûlüdür. Yani, 

onun kendi zâtını akletmesi, başkasını akletmesinin illetidir. Aklı Evvel’e nispet edersek, onun 

 
küllî akıldır. Bk. İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 98; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 464; İbn Sînâ, Kitâbü’l-

Hudûd, nşr. Amélie Goichon, Paris: Publications De L’institut Français, 1963, s. 13. 
200  Tahkik metninde “üçüncü dereceler” anlamında “الثالثة  ifadesi geçmekle birlikte, Georges Vajda ”الدرجات 

tarafından gerçekleştirilen tercümedeki öneriler göz önünde bulundurduğumuzda, söz konusu ifadenin yerine 

“sonraki derecelerde” anlamında “الدرجات التالية” ifadesini tercih etmiş bulunmaktayız. Bk. Vajda, “Les Notes 

d’Avicenne sur la « Théologie d’Aristote »”, s. 368. 
201  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 49. 
202  Kendinden önceki filozoflardan farklı olarak, mantıkta muhtelif başlıklar altında meseleleri dağınık bir şekilde 

yer alan döndürme (aks) konusunu önermeler (kaziyye) başlığında toplayan İbn Sînâ’da önermelerin 

döndürülmesi ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, en-Necât, s. 27-31; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 58-60; İbn Sînâ, 

el-Kasîdetu’l-Muzdevece fi’l-mantık, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405, s. 9; 

İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, I, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1992, s. 299-340. 



62 

 

kendi zâtını aklettiğinde Evvel’i aklettiğini söylememiz mümkündür. Ancak, onun kendi zâtını 

akletmesinin onun Evvel’i akletmesinin illeti olduğu söylenemez. Nitekim, onun varlığı İlk’in 

varlığının illetlisidir. İlk aklın gerçek akledişi (et-ta ‘akkulu’l-hakîkî), evvela İlk İlke’yi 

aklettikten sonra kendi zâtını akletmesidir. Aklın kendi İllet’ini akletmesi de, yalnızca İllet’in 

ona tecelli etmesiyle mümkündür.203 Bu anlamda, akla gelen tecellinin İllet’in kendisinden 

başka hiçbir sebebi olamaz. Yoksa, bu tecellinin nedeni aklın zâtı olsaydı, kendi zâtını 

aklettikten sonra İllet’ini elde ederek aklederdi. 

İbn Sînâ’nın başka eserlerinde de benzer bir tutum saptamak mümkündür. Nitekim el-

Mübâhasât’ta filozof, akılların kendi üstündeki varlıkları nasıl idrak ettikleri hususunu 

açıklarken, akılların önce kendi mahiyetlerini aklettiklerini, ardından varlıklarından hareketle 

ilkelerine ulaşabileceklerini dile getirmektedir. Bu da aklın kendi zâtının varlığının Evvel’den 

olduğunu akletmesiyle mümkündür. Yine el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta üstad, tecellî terimi yerine 

işrâk kavramına başvurarak, aklî cevherlerin Evvel’i idrak etmesinin yalnızca O’nun 

aydınlatması ile olabileceğini vurgulamaktadır.204 Sonuç olarak, filozofun illet-malûl ilişkisine 

dair yorumlarının, onun öbür eserlerinde illiyet teorisine ilişkin benimsediği ana yönelimi 

yansıtmakta olduğu ortaya çıkmaktadır. 

 
203  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 49-50. 
204  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 307-308; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 279. 



63 

 

2.2. Sudûr ve Gâiyyet 

Her ne kadar felsefe tarihi içerisinde sonraki dönemlerde geçirdiği gelişmelere kıyasen 

Üsûlûcyâ’da sudûr nazariyesine ilişkin nispeten daha yalın bir şemanın söz konusu olduğu 

görülse de,205 açıkça sudûr kavramı kullanılmamakla birlikte teorinin vahdet-kesret, ibdâ‘ın 

niteliği, âlemin kıdemi ve ulvî âlem-suflî âlem gibi başlıca temaları ile ilgili izlere rastlamak 

mümkündür. Bu meselelerin hassaten, Üsûlûcyâ yorumunda İbn Sînâ’nın odak noktasını teşkil 

ettikleri fark edilmektedir. Âlemde gözlemlenen çokluğun her yönden birlik ile nitelenen bir 

ilke olarak Tanrı’dan nasıl meydana geldiği problematiğine makûl bir açıklama sunma 

çabasının sudûr teorisinin en temel amacı olması hasebiyle, burada vahdet-kesret ilişkisi ile 

başlamamız yerinde olacaktır. 

Üsûlûcyâ’nın sudûr nazariyesine ayırdığı iki mîmerden biri olan “İlk İllet ve O’nun 

İbdâ‘ Ettiği Şeyler” hakkındaki onuncu mîmerinde, teoriye dair temas edilen unsurların başında 

“birden ancak bir çıkar” ilkesi gelmektedir. Buna göre, zâtıyla yaratan İlk Yaratıcı (el-Bâriu’l-

Evvel) her yönden bir olup O’ndan ancak bir çıkmaktadır. Ne var ki, İbdâ‘ Eden’in (el-Mubdi ‘) 

vahdeti ile ibdâ ‘ edilenin (el-mubda‘) vahdetinin denk olmaması gerekmektedir. Aksi halde, 

illet ile malûl aynı şey olurdu. Bu da ibdâ‘ edenin ibdâ‘ edilen, ibdâ‘ edilenin de ibdâ ‘ eden 

olduğu anlamına gelir ki, bu mümkün değildir. Bu yüzden, İbdâ‘ Eden’in birliğine nazaran ibdâ‘ 

edilenin birliği nâkıstır. Birliğin zıddı çokluk olduğu için, her yönden birlik ile nitelenen 

Bir’den sonra gelen birin vahdetinde kesretin olması kaçınılmazdır. Dolayısıyla, ibdâ‘ edilende 

en az ikilik söz konusu olmakta ve böylece çoğalma başlamaktadır.206 Açıkça anlaşılıyor ki, 

Evvel’den feyiz etmesi açısından ilk mubda‘ şey olan ilk akıl bir olmakla birlikte, Evvel’den 

farklı olarak birliği çokluk barındırmaktadır. 

İbn Sînâ bahsi geçen ikiliği açıklamaya koyulmadan önce, oldukça anlamlı bir şekilde 

mutlak olarak mubda‘ ile muhassas olarak mubda‘ arasındaki farka dikkat çekmektedir. İbdâ‘ 

varlık bakımdan İbdâ‘ Eden ile ibdâ‘ edilen arasındaki nispettir. Mutlak olarak mubda‘, 

kendinden bir varlığı olmayıp varlığı başka bir şeyden olan ve daha sonra onun varlığının 

kendisinde olması takdir edilen bir maddenin vasıtalığının söz konusu olmadığı şey iken, 

muhassas olarak mubda ‘ başlangıçta hiçbir yönden herhangi bir vasıta olmaksızın böyle bir 

varlığı olan ve kendisinden önce kendisine yokluk ilişmemiş olacak şekilde bu varlığı kendisini 

 
205  Sudûr teorisi ile ilgili geniş bir inceleme için bk. İbrahim Halil Üçer, Sudûr Teorisi, İslâm Düşüncesinde 

Teoriler: Metafizik 1 içinde, haz. Ömer Türker, İstanbul: Ketebe, 2021, s. 384-425. 
206  Üsûlûcyâ, s. 148-149. 



64 

 

var edenden kaynaklanan şeydir ki, Mubdi‘ ona yokluğunu kaldıran mutlak bir varlık 

vermiştir.207 Yani başta onun yokluğunun mümkün olduğu ve daha sonra da Mubdi‘in onun 

yokluğuna mümteniliği ârız ettiği düşünülemez. 

İşte, filozofa göre bu ibdâ‘ türü, gerçek ibdâ‘dır (el-ibdâ‘ü’l-hakk). Bunun şartı bir 

şeyin varlığının imkânının, onun yokluğuna mücavir olacak şekilde sonralığına eşlik etmeyen 

bir öncelik ile, o şeyin varlığından önce gelmesinin mümkün olmamasıdır. Nitekim, 

önceliklerden bazıları sonralıklara eşlik ederken, bazıları onlara eşlik etmez. Dolayısıyla esas 

itibariyle ibdâ‘, bir şeyin varlığa gelmesinden önce yalnızca Evvel’in olması ve Evvel ile 

beraber o şeyin bir sebep veya bir şartının bulunmamasıdır. Bir diğer şart da Mubdi‘in zâtının, 

sonralığa münafi bir öncelik – yani imkâna eşlik eden zamansal bir öncelik – ile değil, zatî bir 

öncelik ile takaddüm etmesidir.208 

Bu meyanda İbn Sînâ’nın Tanımlar diye bilinen Kitâbü’l-Hudûd adlı eserinde ibdâ ‘ 

terimi ile ilgili olarak yukarıdakilere benzer biçimde iki anlamdan söz etmiş olması, kayda 

değer bir noktadır.209 Öte yandan üstad, Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünde filozofların 

ibdâ‘ dedikleri şeyi şöyle açıklamaktadır: İbdâ‘, bir şeyi mutlak olmamaktan (leys) sonra 

oldurmaktır (te’yîs). Zira illetli, kendinde olmaz olup olmayı (eys) illetinden almaktadır. İllet 

olmaya her şeyden daha layık olan İlk İllet, şeye tam varlık verdiği için, o şeyin mutlak 

yokluğunu menetmiş olmaktadır. Şeyin kendinde sahip olduğu şey, zihinde zaman bakımından 

değil, zât bakımından onun başkasından aldığı şeyden daha öncedir. Bu nedenle her malûl, zât 

bakımından bir sonralıkla olmamadan sonra olmadır.210 

 
207  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 59-60. 
208  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 64. 
209  İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hudûd, s. 42-43. Tahkik metninde “tesis” anlamında “تأسيس” ifadesi geçmekle birlikte, 

gerek İbn Sînâ’nın ibdâ‘ anlayışı gerekse de metnin bir sonraki dipnotta Kitâbü’ş-Şifâ’dan aktardığımız pasaj 

ile arz ettiği benzerliği göz önünde bulundurduğumuzda, ilgili ifadenin “oldurmak” anlamında “تأييس” 

kavramıyla tashih edilmesi gerektiğini düşünmekteyiz. 
210  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 236. Ayrıca bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 95-97; İbn Sînâ, 

el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 77-78; İbn Sînâ, Fî Aksâmi’l-ulûmi’l-akliyye, Tis‘u Resâ’il içinde, İstanbul, 1298, s. 

77. Türkçe tercüme için bk. Cüneyt Kaya, “İbn Sînâ’nın Kitâbu aķsâmi’l-ĥikme ve tafśîlihâ’sı: Tahkik ve 

Tercüme”, Tahkik İslami İlimler Araştırma ve Neşir Dergisi, 3/1, Haziran 2020, s. 1-40. Bu eserlerin yanı sıra, 

Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’daki açıklamalardan yola çıkılarak filozofun kullandığı ibdâ ‘ kavramının, 

araştırmacıların da ifade ettiği gibi, saf soyut cevherlerin meydana gelişinin bir ifadesi olduğu sonucuna 

varılmaktadır. Bk. Janssens, “Creation and Emanation in Ibn Sīnā”, s. 470-476; Ali Durusoy, İbn Sînâ 

Felsefesinde İnsan ve Âlemdeki Yeri, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2012, 

s. 108. Öte yandan, Kitâbü’ş-Şifâ’nın ilgili pasajında geçen ve esasında Kindî’de sık görülen “ليس” ve “ أيس” 

terminolojisi (örnek olarak bk. Kindî, el-Fâ‘ilü’l-Hakku’l-Evvelü’t-Tâm, Resâ’ilü’l-Kindî el-felsefiyye içinde, 

nşr. Abdülhâdî Ebû Rîde, Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1950, s. 180-184) ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. 

Gerhard Endress, Proclus Arabus, Wiesbaden: Beiruter Texte Und Studien, 1973, s. 4-105. 



65 

 

İbn Sînâ’ya göre, yukarıdaki iki anlamın hangisinde olursa olsun mubda‘da ikilik söz 

konusudur. Bunlar, onun zâtından kaynaklanan mümkünlüğü ve Evvel’den kaynaklanan 

varlığıdır ki, onun hüviyeti bu ikisinden itilaf ederek varlığa gelir. Dolayısıyla, ilk mubda‘ olan 

akıl kendi zâtını ve Evvel’i aklettiğinde, onda kendi hüviyetinden sonra meydana gelen değil, 

bilakis sayesinde hüviyetinin oluştuğu ikilik söz konusu olur. Bu hüviyetin meydana gelmesinin 

ardından akıl, kendisinden sudûr eden şeyleri de akleder ve böylece o şeyler varlığa gelir. Bu 

bakımdan, ilk akıldan bir aklî cevher ve bir semâvî cismin ibdâ‘ edilmesi zorunludur.211 

Bu bağlamda ayrıca bu ikilikten her birinin başka bir ikiliğe daha yol açıp açmayacağı 

noktasına değinen filozofun vahdet-kesret ilişkisinin zeminine varlık ve mahiyet kavramlarını 

oturttuğu görülmektedir. Bu durum, daha önce ifade ettiğimiz üzere, varlık ve mahiyet 

meselesinin düşünürün metafizik sisteminde tuttuğu merkezî konumu bir kez daha 

vurgulamaktadır. İbn Sînâ’ya göre, sonsuz bir teselsüle düşmemek için salt bir ikilikte durmak 

gerekmektedir. Bunlar da şeyin mahiyeti ve Evvel’den gelen varlığıdır. Mahiyet, mahiyet 

olması bakımından değil varlık ile buluşması bakımından ibdâ‘ edilmiş olmasından ötürü, 

terkip içermemektedir.212 Yani mahiyet olması bakımından mahiyet, bir mahiyet ile Evvel’den 

gelip onu zorunlu kılan bir varlığın toplamı değildir. Dolayısıyla mahiyet, mahiyet olması 

bakımından, zâtında ikilik gerektirmez. 

İkilik çerçevesinde varlık kavramıyla ilgili anlamlı olan soru ise, şudur: Mahiyetin 

varlığının kendisi bakımından mümkün iken Evvel bakımından zorunlu olduğu 

düşünüldüğünde, varlığın sonsuz bir teselsüle yol açacak şekilde ikilikle çoğalacağı söylenemez 

mi? İbn Sînâ’nın bu suale cevabı kesinlikle olumsuzdur. Ona göre, mahiyetin varlığı varlığın ta 

kendisidir. Yoksa varlığın sonradan kendisine iltihak ettiği bir şey değildir. Bu varlık, mahiyetle 

buluşan varlık olup başka bir varlığı yoktur. Dolayısıyla kendisi varlık olduğu halde, onun 

mümkünlüğünün olup olmadığına bakılamaz. Böylesi bir varlık, mümkünlük ve zorunluluktan 

daha geneldir. Bu yüzden, varlık olması bakımından o varlığa bakıldığında, onunla ilgili olarak 

 
211  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 60-61. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın belli bir pasajı değil, 

eserin umumunda yer alan genel düşünceler hakkında olabileceği gibi, burada Üsûlûcyâ metninden yorumu 

yapılan kısımların kayıp olması da muhtemeldir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde 

bulamaması sebebiyle, sarih bir tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 

148. sayfanın 2. paragrafının 4-16. satırları ile 149. sayfanın 1. paragrafının 1. satırına ait olduğu tespit 

edilmiştir. Öte yandan, ilgili yorumda “göksel bir nefis” anlamında “نفس سماوية” ifadesi geçmekle birlikte, 

gerek İbn Sînâ’nın ibdâ‘ anlayışı gerekse de metnin el-İşârât ve’t-tenbîhât’ın gayeler, ilkeleri ve tertip 

hakkındaki altıncı namatın pasajları ile arz ettiği benzerliği göz önünde bulundurduğumuzda, ilgili ifadenin 

“göksel bir cisim” anlamında “جسم سماوي” şeklinde tashih edilmesi gerektiğini düşünmekteyiz. Bk. İbn Sînâ, 

el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 213-230. 
212  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 61. 



66 

 

mümkünlük veya zorunluluk açısından bir tahsiste bulunulamaz. Şeyh, bu hususu şöyle 

açıklamaktadır: Bu varlık, mahiyet bakımından mümkün olup Evvel bakımından zorunludur. 

Ancak o, o varlık olması bakımından o varlıktır. Mümkünlük o varlığın bir cüzü olmadığından 

ötürü, varlık onunla bölünmez. Buradaki mümkünlük mahiyetin gereğidir. İmkân mahiyetin 

kendisi bakımından o mahiyetin hali iken, zorunluluk Evvel bakımından o mahiyetin halidir. 

Fakat varlık, varlık olması bakımından yalnızca varlıktır, başka bir şey değildir. Varlık, başka 

şeylere mukârin olsa da asla bir şeyle bölünemez. Son olarak üstad, imkânın nasıl mahiyetin 

gereği olduğu ve ibdâ ‘a dahil olup olmadığı hususuna gelince, okuyucuyu müracaat etmesi için 

el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’ye yönlendirmektedir.213 

Muhtemelen İbn Sînâ’nın talebeleri el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’deki açıklamalara 

ulaşamamış olmalılar ki, filozofun Üsûlûcyâ yorumunda izahsız bıraktığı hususu el-

Mübâhasât’ta atıf yaparak sormuşlardır. Soruya bizzat cevap yazan (el-cevâbu min hattihi) 

Şeyh, öncelikle mahiyetin iki nispetinden bahsetmektedir. Birincisi, varlığının olmasının 

imkânı olmayan mümteni mahiyettir. İkincisi de, varlığının olmasının imkânı olan mümkün 

mahiyettir. Evvel’in varlığından önce mümkünlüğünün varlığı söz konusu değil iken, ibdâ‘ 

edilenlerin mümkünlüğünün varlığı varlığını öncelemektedir. Mahiyetin varlığında da 

yokluğunda da nispetin onun gereği olması zorunludur. Burada İbn Sînâ’nın mahiyetin 

mümkünlüğü ile mümkünlüğün varlığı arasındaki ayrımın altını çizdiği görülmektedir. O, bu 

durumu, üçgenin iki dik açıya eşit olmasının üçgenin yokluğunda da söz konusu olması 

durumuna benzetmektedir. Nitekim bu durum, mahiyetin gereği olup mahiyetin bilfiil 

varlığından ayrıdır.214 

Odağımızı tekrar İbn Sînâ’nın vahdet-kesret ilişkisine dair yorumuna çevirecek 

olursak, mütefekkirin ister risalelerinde ister ana eserlerindeki düşüncelerinin mezkur yorumu 

destekler nitelikte olduğunu söylememiz gerekmektedir. er-Risâletü’ş-Arşiyye’nin sudûr 

 
213  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 61. Burada belirtmeliyiz ki, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’yı yorumlarken 

özellikle de el-Hikmetü’l-Meşrikiyye ile mukayese yapması, Meşrikî hikmet terimi etrafında cereyan eden 

münakaşalar ekseninde düşünürümüzün kendi felsefesinden ayrı olarak tasavvufî bir felsefe kurma çabasına 

girmediğini düşünen araştırmacıların ortaya koydukları görüşe yönelik vurgulayıcı veçhesi bakımından ayrıca 

anlam taşımaktadır. Nitekim, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’yı kendi felsefî paradigmasına göre yorumlarken el-

Hikmetü’l-Meşrikiyye’ye de atıflarda bulunması ve okuyucusunu sürekli ona müracaat etmesi için 

yönlendirmesi, bu Meşrikî felsefenin muhteva olarak üstadın Kitâbü’ş-Şifâ’dan aşina olunan sistemiyle 

paralellik arz ettiğini bir kez daha teyit etmektedir. Bk. Durusoy, “İbn Sînâ’nın Mantıku’l-Meşrikıyyın’ı 

Üzerine Bir İnceleme I”, s. 56-60; Durusoy, “İbn Sînâ’nın Mantıku’l-Meşrikıyyın’ı Üzerine Bir İnceleme II”, 

s. 54-61; Durusoy, “İbn Sînâ’nın Mantıku’l-Meşrikıyyın’ı Üzerine Bir İnceleme III”, s. 57-67; Kutluer, 

Yitirilmiş Hikmeti Ararken, s. 358-364; Kutluer, İslâm’ın Klasik Çağında Felsefe Tasavvuru, s. 58-94; Gutas, 

İbn Sînâ’nın Meşrıkî Felsefesi: Mahiyeti, İçeriği ve Günümüze İntikali, s. 47-96; Gutas, Avicenna and the 

Aristotelian Tradition, s. 119-143. 
214  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 291, 309-310. 



67 

 

hakkındaki bölümünde, Evvel’in fiilinin bir olduğu doğrulanmaktadır. Şayet Evvel’den iki şey 

sudûr etseydi, fiildeki ikiliğin failde ikiliği gerektirdiğinden ötürü çelişki meydana gelirdi. 

Oysa, zâtıyla fiilini gerçekleştiren Evvel’in zâtı bir olduğu için ondan yalnızca bir çıkar. 

Dolayısıyla, Evvel’den sudûr eden bir aynı zamanda cisim de olamaz. Çünkü her cisim 

mürekkeptir ve fiildeki terkip failde terkibi gerektirir. O halde, ilk sudûr eden şey cisim olmayıp 

mücerret bir cevherdir ki, bu ilk akıldır.215 

el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta belirtildiği üzere, cismânî olmayan cevherlerin mevcut ve 

Zorunlu Varlık’ın tek olduğuna göre, semâvî cisimler cismânî olmayan illetlerin malûlüdür ve 

onların çokluğundan olurlar. Zorunlu Varlık’ın iki şeyin ilkesi olması, ancak onlardan birinin 

vasıtalığıyla mümkündür. Evvel de aracılık olmadan cisme ilke olmaktan münezzehtir. Bu 

yüzden, O’nun malûlü sadece tek bir aklî cevher olur. Daha sonra, diğer aklî cevherler o birin 

aracılığıyla, semâvîler de aklîlerin aracılığıyla olur. Öyleyse, aklî cevherden bir aklî cevher ve 

bir semâvî cismin sudûr etmesi zorunludur. İki, iki bakımdan birden çıkar. Bunlar, kendisi 

bakımından imkân ve Evvel bakımından zorunluluktur. O kendi zâtını ve Evvel’i aklettiğinde, 

mahiyeti mümkün iken, varlığı başkasıyla zorunlu (vâcibü’l-vücûd bigayrihi) olmaktadır. 

Böylece, Bizâtihi Zorunlu Varlık olan Evvel’i akletmesi bakımından aklî cevherin ilkesi, 

diğeriyle ise cismânî cevherin ilkesi olur. Çünkü farklılaşma, farklılaşmadan 

kaynaklanmaktadır. Ne var ki, bunun aksinin doğru olması gerekmez. Zira olumlu, tümel olarak 

döndürülemez. Dolayısıyla her akıldaki farklılaşma, farklı bir varlık gerektirerek sonsuz bir 

teselsüle yol açamaz. Neticede, Evvel bir aklî cevher ibdâ‘ eder ve onun aracılığıyla da bir aklî 

cevher ve bir semâvî cisim meydana gelir. Yine bundan da semâvî cisimler tamamlanıp bir 

semâvî cisim gerektirmeyen bir aklî cevherde son buluncaya kadar bir aklî cevher varlığa 

gelmeye devam eder.216 

İbdâ‘ın niteliği konusuna gelecek olursak öncelikle belirtmeliyiz ki, Üsûlûcyâ’da ibdâ ‘ 

düşüncesi temelde Tanrı için fikir ve reviyyenin söz konusu olmadığı ilkesine dayanmaktadır. 

Nitekim, fikir ve reviyye failin zayıflığı ve eksikliğinden kaynaklanmaktadır. Tanrı ise, fikir ve 

reviyyenin de mubdi‘i olduğu için, fiilden önce onlara ihtiyaç duymaz. Kaldı ki, fikir ve reviyye 

zorunlu olarak gerçekleşecekleri bir zaman ve olmazsa olmaz olarak birtakım apriori öncüller 

 
215  İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-Arşiyye, s. 15. Ayrıca bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 374. Bu bağlamda, İbn 

Sînâ’da “birden ancak bir çıkar” ilkesi için bk. İbn Sînâ, en-Necât, s. 274, 276. 
216  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 213-230; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 78. 



68 

 

(el-mukaddimâtü’l-evveliyye) ile temel ilkeler gerektirmektedir. Hâlbuki, Tanrı için ne zaman 

ne de ilke ve öncüller söz konusu olabilir. 

Buna binaen Evvel, öncelikle tüm sûretlerin tam ve yetkin bir şekilde bulunduğu ulvî 

âlemi fikir ve reviyye olmaksızın ibdâ‘ etmiştir. Çünkü İlk Yaratıcı olarak Tanrı, varlığı dışında 

bir sıfatla değil, yalnızca kendi varlığıyla yaratır. Ardından, duyulur âlemi ulvî âlemin bir 

heykel ve misâli olarak ibdâ‘ etmiştir. Bu sebeple Tanrı, varlıkları suflî âlem için değil, ulvî 

âlem için ibdâ‘ etmiştir. Esas itibariyle, İlk Yaratıcı’dan vasıtasız olarak ibdâ‘ edilen her şey 

tam, yetkin ve oluş ile bozuluşa uğramaz biçimde ulvî âlemde bulunur. Böylece, ulvî âlemdeki 

sûretlerin tamamı, bu âlemdekinden daha iyi, daha yüce ve daha şerefli olmaktadır. Ancak, 

Tanrı’nın yaratıcılığı ulvî âlemde son bulmadığı için, ulvî âlemden sonra zorunlu olarak suflî 

âlem meydana gelmiştir.217 Bu durumun, Evvel’in salt cömertliğinin bir gereği olduğu 

aşikârdır. Nitekim, gâiyyet bahsinde görüleceği üzere, bir şeyin sonu olmadan yaratıcı gücün o 

şeye kadar gelip durması inâyet gereği mümkün değildir. Çünkü son bulan, var eden güç değil, 

varlıklardır. 

İbn Sînâ’nın bu pasajı yorumlarken, Tanrı’ya ilişkin olarak müellifin varlık (unn) 

terminolojisi yerine zât kavramını kullandığı görülmektedir. Şeyh’in bu yaklaşımının altında 

bilinçli bir tutumun yattığını düşünmekteyiz. Zira bu husus, Tanrı bahsinde İbn Sînâ’nın 

Bizâtihi Zorunlu Varlık için hüviyete varlıktan ayrı bir mana yüklemediğine yönelik hasıl olan 

kanaatimizi teyit etmektedir. İbn Sînâ’ya göre, sûretlerin İlk Gerçek’ten feyiz etmesi, fikir ve 

reviyye yoluyla değil, şerefli bir yolla gerçekleşmek zorundadır. Bu bakımdan O, aklı hiçbir 

vasıta olmaksızın yalnızca kendi zâtıyla ibdâ‘ etmiştir. Evvel akla tecelli ettiğinde, akıl O’nu, 

kendi zâtını ve bu ikisinden her şeyi fikir ve reviyye olmaksızın bir defada akletmiştir. Bundan 

sonra – zamansal değil, özsel (zâtî) bir sonralıkla – duyulur âlem ve onun içindekiler meydana 

gelir. 

Ancak, varlıkların ibdâ‘ı bu âlem için değildir. Çünkü üstün olan, bayağı olan için 

olamaz. Bununla birlikte, Evvel’in cömertliği aklî âlemde kesilemezdi. Zira, her ne kadar 

varlıklar duyulur âlem için olmasalar da, ilâhî cömertliğin, varlığını yukarıdan kazanan ve 

O’nun cömertliğine kâbil olan şeylerin mahiyetlerinin sonuna kadar taşmaya devam etmesi 

noktasında Tanrı’nın ibdâ‘ında bir mani söz konusu değildir. Ardında imkân bulunduğu halde 

feyiz eden ilâhî mânânın durması ve hissî ile aklî varlığın sınıflarını elde eden mahiyetlerin 

 
217  Üsûlûcyâ, s. 147-148. 



69 

 

bulunduğu halde onlara ilâhî cömertliğin gelmemesi mümkün olmadığına göre, îcâd tam ve 

yetkin şeylerin sonrasına da geçmektedir. Esasen şayet tam ve yetkin şeylerin var edilmesi, var 

edenin bir ihtiyacından, bir şeyin var olmasına yönelik arzusundan veya bir şeyin var 

olmasındaki bir amacından dolayı olsaydı, onlar yeterli olurdu. Ne var ki, îcâd böyle bir şeyden 

dolayı değildir. İlâhî cömertlik olabilecek en mükemmel şekilde olmak zorunda olduğu ve 

akledilir mahiyetlerin bir duyusal varlık kabul etmesi mümkün olduğu için feyiz tüm varlıkları 

kapsayacak biçimde gerçekleşir.218 

İbn Sînâ’nın yorumunda dikkat çekmek istediğimiz husus, filozofun suflî âlemin ulvî 

âlemin bir heykeli ve misâli olduğuna yönelik müellifin ifadesini yorumlamadan geçiştirerek 

atlamasıdır ki, bu, üstadın Üsûlûcyâ metnini kendi başlıca eserlerinde kurulu olan düşünce 

sistemiyle ölçerken başvurduğu yöntemlerden biridir. Kanaatimizce buradaki tutum, Şeyh’in 

ideaları çağrıştırabilecek olan her türlü anlama karşı kat‘î tavrının bir göstergesidir. Nitekim 

İbn Sînâ, idealar (müsül) ile Pisagorcu matematiksel kavramlara (ta‘lîmiyyât)219 şiddetle karşı 

çıktığı Kitâbü’ş-Şifâ’da Platon’a ciddi eleştiriler yöneltmektedir. Ona göre, canlı olmaklığı 

itibariyle canlı hakkında özel veya genel demenin zorunlu olmadığı savunulabilirken, canlı 

olmaklığı itibariyle canlının kendi hakkında özel veya genel dememeyi zorunlu kıldığı 

söylenemez. Çünkü, canlılık kendi hakkında özel veya genel dememeyi zorunlu kılsaydı, o 

zaman özel veya genel canlı olmazdı. Dolayısıyla, canlının canlı olmak bakımından başka bir 

şey şartı olmaksızın soyut olduğunu söylemek ile canlının canlı olması bakımından başka bir 

şey olmaması şartıyla soyut olduğunu söylemek arasında açık bir fark söz konusudur. Şayet 

canlı başka bir şey olmamak şartıyla mücerret olarak canlı olması itibariyle dışta bulunan bir 

şey olsaydı, Platoncu ideaların dışta varlığının söz konusu olması mümkün olurdu. Fakat, canlı 

başka bir şey olmamak şartıyla sadece zihinde vardır.220 

Başka bir şart olmaksızın mücerret olarak canlı ise, dışta vardır. Çünkü, kendisine 

hariçten bitişen bin şartla bile olsa, kendiliğinde ve hakikatinde başka bir şey şartı olmaksızın 

 
218  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 60. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın 67. sayfasının 2. 

paragrafının 1-3. satırlarının yanı sıra, 162. sayfanın 2. paragrafının 1-5. satırlarına da ait olabilir. Ancak metin 

incelendiğinde, yorumun 147. sayfanın 2. paragrafının 3-13. satırları ile 148. sayfanın 1. paragrafının 1-4. 

satırlarına ait olduğu tespit edilmiştir. 
219  Platon’un idealar teorisi ile ilgili olarak bk. Platon, Timaios, çev. Furkan Akderin, İstanbul: Say Yayınları, 

2015, s. 60-66; Platon, Devlet, çev. Hüseyin Demirhan, Ankara: Palme Yayıncılık, 2007, s. 265-272. Pisagorcu 

matematiksel kavramlar ile ilgili olarak bk. Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, I, s. 58-60. Platoncu idealar ile 

Pisagorcu matematiksel kavramlara ilişkin geniş bir inceleme için bk. Abdurrahman Bedevî, el-Müsülü’l-

akliyyetü’l-Eflâtûniyye, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1947; William Ross, Plato’s Theory of Ideas, Oxford: 

Clarendon Press, 1951; Francis Peters, Greek Philosophical Terms, London: New York University Press, 1967, 

s. 46-51. 
220  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 179. 



70 

 

bulunur. Öyleyse canlı, salt canlı olmaklığıyla, hariçte mevcuttur. Bu durum, onun ayrık 

(mufârık) olmasını gerektirmemektedir. Aksine o, kendinde ilişen şartlardan yoksun olarak 

dışta mevcuttur. Eflâtûncuların zannettikleri gibi ayrık bir canlı olsaydı, bu bizim araştırdığımız 

ve hakkında konuştuğumuz canlı olmazdı. Zira, biz çokluktan her birinin o odur (hüve hüve) 

olmasıyla çokluğa yüklem olan bir canlılığı araştırmaktayız.221 Neticede, soyut olarak canlılık 

zihinde var iken, mutlak olarak canlılık ise hariçte vardır. Bundan hareketle, soyut anlamda 

canlı bulunmadığı için, öyle bir canlıdan diğer varlıkların ayrıca pay alması söz konusu değildir. 

Filozofa göre, yalnızca canlı olan mevcut varlıklardan söz etmek mümkündür. 

Taşmanın Evvel’den fikir ve reviyye yoluyla gerçekleşmediğine dair İbn Sînâ’nın 

yorumunun, kendi felsefî sisteminin bütünü karşısındaki fikrî konumuna gelince, burada İbn 

Sînâ düşüncesinde akletme kavramı ile ilgili birtakım hususları hatırlamamız zaruret arz 

etmektedir. Şeyh’e göre, Bizâtihi Zorunlu Varlık kendisini aklettiğinde mevcudatı da akletmiş 

olur. Mevcudatı kendilerinden akletmek Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın zorunluluğunu, dolayısıyla 

da varlığını, tehlikeye düşüreceği için, Evvel’in kendisini akletmesi aynı zamanda mevcudatı 

bir defada ve küllî bir tarzda bilmesi anlamına gelmektedir: 

من  ” كثير  إثبات  كذلك  له،  نقص  الوجود  للواجب  الأفاعيل  من  كثير  إثبات  أن  وكما 

لات. بل واجب الوجود إنما يعقل كل شيء على نحو كلي، ومع ذلك فلا يعزب عنه التعق 

 “شيء شخصي، ولا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض.

“Zorunlu Varlık’ın birçok fiili olduğunu kabul etmek O’nun adına bir 

eksiklik olduğu gibi O’nun için pek çok akletme kabul etmek de 

böyledir. Aksine Zorunlu Varlık, her şeyi ancak tümel bir tarzda 

akleder. Bununla birlikte, hiçbir tikel şey O’na gizli kalmaz. Göklerde 

ve yerde zerre ölçüsünde hiçbir şey O’na gizli değildir.”222 

Ancak, oluş ve bozuluş âlemi söz konusu olduğunda, ciddi bir ayrımın bulunduğuna 

dikkat edilmelidir. Oluş ve bozuluşa uğramayan mücerret bir mahiyete sahip olan oluş ve 

bozuluş altındaki varlıklar, bu bakımdan akledilirler. Oluş ve bozuluşa uğrayan, başka bir 

 
221  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 180. Ayrıca bk. İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 85. 
222  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 329. Burada İbn Sînâ, Kur’ân-ı Kerîm’in Sebe’ sûresinin 3. âyet-i 

kerîmesine atıfta bulunmaktadır. Filozofa göre, Evvel’in şeyleri bizâtihi kendi zâtından idrak etmesi, şeyin 

idrak eden ve idrak edilen olma tarzlarının en mükemmelidir. Bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 279; 

İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 40; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 246-248; İbn Sînâ, en-Necât, s. 247-

249; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 19. 



71 

 

deyişle, değişip dönüşen yönü bakımından ise, somut varlıkların tümü duyu veya tahayyülün, 

dolayısıyla idrakin konusudur.223 Öyle anlaşılıyor ki, akletmek ile idrak etmek arasında fark 

vardır. Akletme sadece mücerret mahiyete sahip olan şeyler için söz konusuyken, idrak etme 

duyulur şeyler için söz konusudur. Nasıl ki Üsûlûcyâ’ya göre suflî âleme özgü düşünme türleri 

olan fikir ve reviyye gibi fiiller Tanrı için düşünülemezse, İbn Sînâ için de bu tarz bir idrak 

Evvel’e nispet edilemez. 

Dönüp İbn Sînâ’nın âlemin zamansal değil, özsel (zâtî) bir sonralıkla olduğuna dair 

ifadesini ele alacak olursak, bunun daha iyi anlaşılması için bu aşamada âlemin kıdemi 

meselesine ilişkin üstadın yorumuna geçmemiz isabetli olacaktır. Üsûlûcyâ’nın birinci 

mîmerinin sonuna doğru Tanrı’nın âlem ile ilişkisi meselesi ile ilgili tartışmalara yer verilirken, 

Platon’a atfedilerek İlk Yaratıcı’nın akıl, nefis ve tabiat başta olmak üzere her şeyin yaratıcısı 

olduğu yönünde bir alıntı aktarılmakta ve bunun İlk Varlık’ı niteleyebilecek en güzel söz 

olduğu dile getirilmektedir. 

Mutlak akıl ya da iyi ideasını Tanrı ile özdeşleştiren Platon’un eserlerine 

başvurulduğunda, yapılan alıntıya ilişkin ifadeler tespit etmek mümkündür. Nitekim, Phaidon 

ve Timaios diyaloglarında Tanrı’nın akıl, nefis ve bedeni yaratarak âleme en güzel şeklini 

verdiği vurgulanmaktadır.224 Mamafih, Üsûlûcyâ’nın müellifi için bu alıntı, âlemin kıdemi 

meselesi ile ilgili olarak yol açtığı çağrışımlar açısından anlam taşımaktadır. 

Ona göre Platon’un, Tanrı’nın âlemi bir zaman içinde yarattığı gibi bir mana kastettiği 

zannedilmemelidir. Her ne kadar onun ifadesinden böyle bir anlam anlaşılabilmekteyse de, 

Eflâtûn kendisinden önceki filozofların âdet olduğu üzere kullandıkları şekilde kullanmıştır. 

Onlar, âlemin oluşunu açıkladıklarında, hiçbir zaman diliminde bulunmayan oluşu ve varlıkları 

nitelerken, yaratılışın başlangıcında zamanı zikretmek zorunda kalmışlardır. Böylece, ulvî ilk 

illetler ile suflî ikincil illetleri birbirlerinden ayırmışlardır. Lakin illeti açıklarken, illetin 

 
223  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 328; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 438; İbn Sînâ, Mebhas ani’l-kuva’n-

nefsâniyye, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1952, s. 166-168; İbn Sînâ, 

Ahvâlü’n-nefs, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1952, s. 69-73; İbn Sînâ, 

el-İşârât ve’t-tenbîhât, II, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1992, s. 387-392; İbn Sînâ, 

Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, nşr. Âyetullah Hasanzâde Âmülî, Kum: Mektebü’l-İlâmi’l-İslâmî, 1375, s. 227-234. 

Türkçe tercüme için bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Nefs, çev. Mehmet Zahit Tiryaki, Ankara: TÜBA, 2021. İbn 

Sînâ’da idrak kavramına dair felsefî bir analiz için bk. Ömer Türker, İbn Sînâ’da Metafizik Bilginin İmkânı, 

İstanbul: İSAM Yayınları, 2019, s. 35-46. 
224  Platon, Timaios, s. 38; Platon, Phaidon, çev. Furkan Akderin, İstanbul: Say Yayınları, 2015, s. 86. Bununla 

ilgili olarak ek bilgi için bk. Hendrik Lorenz, Plato on the Soul, The Oxford Handbook of Plato içinde, haz. 

Gail Fine, New Yok: Oxford University Press, 2019, s. 507-529. 



72 

 

malûlünden önce olması gerektiği ortaya konulduğunda, buradaki önceliğin zamansal olduğu 

zannına kapılabilir. Oysa, her failin fiilini bir zaman içinde gerçekleştirdiği veya her illetin 

zamansal bir öncelikle illetlisinden önce olduğu söylenemez.225 Dolayısıyla, İlk İllet olarak 

Tanrı zamansal olmadığı için, O’nun malûlünün de zamansal olması mümkün değildir. 

İbn Sînâ bu pasajı yorumlamaya başlarken, fiilin İlk Gerçek’ten sudûr etmesinin 

zaman bakımından değil, zât bakımından O’ndan sonra olduğu hususunu kitaplarında 

kanıtladığını hatırlatmaktadır. Ona göre, kadîm hukemâ illiyeti açıkladıklarında önceliği ifade 

etmek için zamanı kullanmışlardır. Bu da onların, Evvel’in fiili ve önceliğinin zamansal 

olduğunu savundukları vehmine yol açmıştır. Ne var ki, bu geçersizdir. Çünkü, her ne kadar 

öncelik kavramı lafızda zamanı içeriyor gibi görünse de, manada öyle değildir.226 

Burada düşünürümüzün kendi kitaplarına atıfta bulunması, haliyle bizi diğer 

eserlerinde âlemin kıdemi konusundaki görüşlerinin izini sürmeye sevk etmektedir. Bu nedenle, 

öncelikle İbn Sînâ’ya göre mevcudatın varlık tarzına ilişkin olarak hâdis ve kadîm 

kavramlarının felsefî tahliline yer vereceğiz. 

Filozofa göre, zamansal olan ve zamansal olmayan hudûs ile kıyasî olan ve mutlak 

olan kıdem olmak üzere hem hâdis hem de kadîm kavramı iki ayrı anlama sahiptir. Zamansal 

olan hudûs, bir şeyin öncesindeki zamanda yokken daha sonra kendisini var kılan bir ilke 

tarafından varlığa getirilmesidir. Zamansal olmayan hudûs ise, bir şeyin zâtında bir varlığa 

sahip değilken zaman bakımından olmayacak şekilde daha sonra bir ilke tarafından varlığa 

getirilmesidir. 

Mutlak olarak kıdem kavramına gelince, o yine kendi içinde iki farklı anlamda 

kullanılmaktadır. Bunlar, zaman bakımından kadîm olan ve zât bakımından kadîm olandır. 

Zaman bakımından kadîm olan zamansal bir ilkesi olmamakla birlikte zâtının varlığını zorunlu 

kılacak bir ilkesi olan iken, zât bakımından kadîm olan ne zamansal bir ilkesi ne de zâtının 

varlığını zorunlu kılacak bir ilkesi olandır, dolayısıyla hiçbir anlamda herhangi bir ilkesi 

olmayandır ki, bu Bizâtihi Zorunlu Varlık olan Gerçek Bir’dir (el-Vâhidü’l-Hakk).227 Söz 

konusu tasnifleri şöyle bir şemada özetlemek mümkündür: 

 
225  Üsûlûcyâ, s. 27-28. 
226  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 47. 
227  İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hudûd, s. 43-44; İbn Sînâ, en-Necât, s. 218-219; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 196. Ayrıca 

bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 145-151. 



73 

 

 

Şekil 2: İbn Sînâ’da Kullanıldıkları Anlamlara Göre Hâdis ve Kadîm Kavramları 

İbn Sînâ, zât bakımından kadîm olduğu söylenebilen yegâne varlığın Bizâtihi Zorunlu 

Varlık olan Evvel olduğunu savunduğunda, temelde İlk İlke olarak Tanrı’yı kendisi dışındaki 

tüm varlıklardan ontolojik açıdan ayırmış olmaktadır. Bigayrihi zorunlu varlık olan âlem ise, 

zaman bakımından kadîm olmak zorundadır. Mütefekkirin bu nokta ile ilgili olarak âlemin 

hudûsunun esas itibariyle Tanrı’yı cömertliğini taşırmasından işlevsiz hale getireceğini (ta‘tîl) 

öne sürdüğü görülmektedir. 

Ona göre, muattılanın bir kısmı Tanrı’nın, âlemi yaratmadan önce, vakit ve zamanlar 

ölçüsünce hareketlerin sahibi olan ve âlemin yaratılma vaktinde sona eren veya âlemin 

yaratılmasıyla beraber varlığını sürdüren bir cisim yaratabileceğini kabul ederken, diğer 

kısmına göre ancak yaratmaya başlamış olduğunda Yaratıcı’nın yaratmaya başlaması 

mümkündür. 

Filozof, açıkça ikinci kısmın Yaratıcı’nın acizlikten kudrete geçmesini veya 

yaratılmışların herhangi bir illet olmadan imkânsızlıktan imkâna geçmesini gerektirdiğini 

ortaya koymaktadır. Birinci kısma gelince, Şeyh’in cevabı şöyledir: Yaratıcı’nın söz konusu 

cisimden başka bir cisim yaratmış olması daha çok müddet ve hareketlerle âlemin yaratılışına 

ulaşabilir. Bu durumda, o cismin yaratılması ya bu cisimden önce ilk cismin yaratılmasıyla 

beraberdir ya da ondan önce yaratılabilmektedir. Bu cismin öncekiyle beraber yaratılması 

mümkün ise, bu imkânsızdır. Zira iki yaratmanın başlangıcının, hız (sürat) ve yavaşlıktaki 

Varlık

Hâdis

Zamansal 
olan

Zamansal 
olmayan

Kadîm

Kıyasî Mutlak

Zaman 
bakımından

Zât 
bakımından



74 

 

(but’) hareketlerinin eşit olması ve âlemin yaratılışında bitecek şekilde meydana gelmesi ama 

bununla beraber birinin süresinin diğerinden uzun olması mümkün değildir. Şayet bu cismin 

öncekiyle beraber yaratılması mümkün değil de bunun imkânı diğer cisimden farklı olup ondan 

önce veya sonra ise, o zaman yoklukta bir şeyin yaratılmasının mümkün olması ve olmaması 

söz konusu olur. Bu da bir halde değil, onun önce veya sonra olarak gerçekleştiği diğer haldedir 

ki, daha sonra sonsuza kadar gider.228 Sonuçta, zamanda başlangıcı olmayan hareketin varlığı 

ispatlanmış olmaktadır. 

Son olarak sudûr nazariyesine dair ele almak istediğimiz nokta, sudûr skalasının 

sunduğu âlem tasavvurudur. Üsûlûcyâ’nın âlem tasavvuru ile ilgili görüşler, eserin farklı farklı 

mîmerlerinde yer almaktadır. Bununla birlikte, tamamı göz önünde bulundurulacak şekilde söz 

konusu görüşlere geniş bir pencereden bakıldığında, meseleye ilişkin bütüncül bir kare 

yakalamanın mümkün olduğu görülmektedir. Dikey bir görünüm arz eden bu karede, varlıkların 

yukarıdan aşağıya iniş sırası Tanrı, akıl, nefis, heyûlâ, tabiat ve oluş şeklinde 

gerçekleşmektedir. Bu hiyerarşi, esas itibariyle iki âlem olarak tezahür eder. Tabiattan önce 

varlık planını işgal edenler ulvî âlemi teşkil ederken, tabiattan sonrası yukarıya göre oluş ve 

bozuluşa konu olan suflî âlem konumundadır. Ulvî âlemden gelerek hissî şeylere etkide bulunan 

nefsin ilk etkisi, biçimsiz ve gayrı maddî bir güç olarak heyûlânın nefsin taşıdığı iyiliği elde 

etmesiyle kendisini gösterir. Buradaki iyilik de temelde sûreti ifade etmektedir.229 Böylece, 

nefisten sûreti kabul etmek yoluyla heyûlâ, kuvve halinden fiil haline geçip somutlaşmaktadır. 

Nefis ile heyûlâ arasındaki bu ilişkinin sonucunda meydana gelen tabiat da nefisten 

feyiz eden sûreti alıp zorunlu olarak oluşa kâbil hale gelmektedir. Bu ise, temel olarak tabiatta 

bulunan nefsânî kuvve ve ulvî illetler sayesinde gerçekleşmektedir. Oluş, sûret veren aklî 

illetlerin sonuncusu, oluş veren illetlerin ilki olduğu için, aklın fiili tabiat ve oluşun 

başlangıcında durmaktadır. Esasen, cevherlere sûret veren fail illetlerin tabiata ulaşmadan önce 

durması mümkün değildir. Nitekim İlk İllet sebebiyle aklî varlıklar, oluş ve bozuluşa uğrayan 

yersel (arzî) sûretleri biçimlendiren fail illetler mesabesindedir.230 Dolayısıyla, akıl ve nefis zât 

bakımından tabiata takaddüm etmekle birlikte, oluş ve bozuluşu kabul eden duyulur âleme 

etkide bulunmaları bakımından tabiattan sonradır. 

 
228  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 348. Ayrıca bk. İbn Sînâ, el-Hikmetü’l-Arûziyye, 132; İbn Sînâ, en-Necât, 

s. 256-257; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 44-45. 
229  Üsûlûcyâ, s. 86. 
230  Üsûlûcyâ, s. 87. 



75 

 

Oluş ve bozuluş âlemi, artma ve eksilme kabul eden şeylerin bulunduğu varlık alanıdır. 

Bunun sebebi, onların faili olan tabiatın da noksanlık barındırmasıdır. Nitekim, tabiat ulvî 

akıldan farklı olarak şeyleri bir defada ve bir bütün olarak meydana getirememektedir. Ulvî 

âlem ise, artma ve eksilmeyi kabul etmeyip her zaman tek hal üzere olan tam ve yetkin şeylerin 

olduğu varlık planıdır. Bu da onların mubdi‘inin tam ve yetkin olmasından kaynaklanmaktadır. 

O şeylerin gerek zâtları gerekse de sıfatları bir defada ve bir arada ibdâ‘ edilmiş olmasından 

ötürü, o âlemde şeylerin tamamı ve sûretlerin hepsi bulunur.231 Burada, bu tasavvurun esas 

itibariyle altındaki varlıkların mubdi‘i olarak ilk akıl ile insan aklı arasında başka bir temel fark 

oluşturduğunu belirtmeden geçmememiz gerekmektedir. Ulvî akılda her şey bir defada ve bir 

bütün halinde bulunurken, insan aklı kuvve halindedir. 

Zaten İbn Sînâ da yukarıdaki tasavvurun mufârık akıl ile insan aklı arasında teşkil ettiği 

ayrımın farkında olmalıdır ki, yukarıda analiz ettiğimiz pasaj ile ilgili yorumunu söz konusu 

ayrımdan hareket ederek ortaya koymuştur. Filozof, ulvî akılda her şeyin bir defada ve bir bütün 

olarak bulunmasını, ayrık akılda her şeyin sûretinin yabancı örtülerden arınmış halde akledilir 

olarak bulunması şeklinde yorumlamaktadır. Ona göre, ay üstü âlem son derece mükemmel ve 

tam olduğu için, orada şeylerin tamamının bulunması gerekmektedir. Çünkü, oradaki akıl kendi 

zâtını aklettiğinde, vasıtasız biçimde zorunlu ve kaçınılmaz olarak zâtının gerektirdiğini ve 

zâtının gerektirdiğinin gerektirdiğini de akletmiş olmaktadır. Nitekim ayrık akıl, nâkıs olan 

insan aklından farklı olarak, bilkuvve değildir. Bu yüzden, altındaki şeyleri akletmek için hatıra 

getirme (ihtârün bi’l-bâl) gibi bir şeye ihtiyaç duymamaktadır. 

Şayet aksi olsaydı, ayrık aklın durumu bizimki gibi olurdu ki, biz ancak orta terimlerin, 

tertibine göre hatırımızda bulunmasıyla zorunlu olarak tüm neticeleri akletmekteyiz. Ne var ki, 

ay altı âlemde bizim için nâkıs olarak bilkuvve olan, ay üstü âlemde tam olarak bilfiil haldedir. 

Böylece akıl, şeylerin tamamını akletmekte ve bu akletmesinde kavram ve önerme bilgisine 

gereksinim duymamaktadır.232 Genel manada da ilâhî feyiz, sayı bakımından varlığı sabit ve 

kalıcı olan varlıklara varlık vermek ile yalnızca tür olarak varlığı sabit ve kalıcı olan varlıklara 

 
231  Üsûlûcyâ, s. 139-140. 
232  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 62. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın belli bir pasajı değil, eserin 

umumunda yer alan genel düşünceler hakkında olabileceği gibi, burada Üsûlûcyâ metninden yorumu yapılan 

kısımların kayıp olması da muhtemeldir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması 

sebebiyle, sarih bir tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 139. 

sayfanın 3. paragrafının 3-5. satırları ile 140. sayfanın 1. paragrafına ait olduğu tespit edilmiştir. Ayrıca, İbn 

Sînâ’da önerme ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 38-58; İbn Sînâ, en-Necât, s. 12; İbn Sînâ, 

el-Kasîdetu’l-Muzdevece fi’l-mantık, s. 7-9; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, I, s. 222-225; İbn Sînâ, Uyûnu’l-

hikme, nşr. Muvaffak Fevzî el-Cebr, Şam: Dâru’l-Yenâbî, 1996, s. 46-48. 



76 

 

varlık vermek üzere ikiye ayrılmaktadır. Şayet bu ikisinden sadece biri üzere feyiz etseydi, 

varlık mümkün varlığın tüm yönlerini kapsamazdı. Dolayısıyla, varlığın oluş ve bozuluş 

hayyizine ulaşmadan durması mümkün değildir.233 

Bu yorumla ilgili her dikkatli okuma, mütefekkirimizin burada sayıca varlığı sabit ve 

kalıcı olan varlık ile varlığı sabit ve kalıcı olmayıp yalnızca tür olarak varlığını sürdüren varlık 

ayrımını ön plana çıkardığını hemen fark edecektir. Kanaatimizce Şeyh-i Reîs, bu ayrım ile 

Üsûlûcyâ’nın pasajında bahsi geçen ulvî âlemde bulunan varlıklar ile oluş ve bozuluşun söz 

konusu olduğu suflî âlemde bulunan varlıkları karşılamaktadır. Bu kavramların İbn Sînâ 

ontolojisinde nasıl izah edilebileceği, düşünürün diğer eserlerinde inşa ettiği sudûr anlayışının 

nazar-ı dikkate alınmasına bağlıdır. 

Filozofa göre, ay üstü âlemde bulunan semâvî akıllar, nefisler ve cisimler ferdî olarak 

bâkî kalırken, oluş ve bozuluş âleminde fertlerin değil, sadece türlerin bekasından söz 

edilebilmektedir. Çünkü bozuluş, yok oluş (adem) anlamına gelmemektedir. Nitekim İbn 

Sînâ’nın yokluk deontolojisinde “yok”, hiçbir şey ifade etmemektedir. Bu nedenle, yokluğun 

herhangi bir varlığı gerektirmesi de mümkün değildir.234 Türe ait sûretin bir maddeye müfârakat 

etmesi, oluşun ilkesi olarak bir izafî yokluktan ibarettir. Buna binaen mutlak yokluk söz konusu 

olmadığı için, oluş ve bozuluş âleminde fertler varlıklarını türleriyle sürdürmektedir.235 

Hülasası, ay üstü âlemde, var olduktan sonra fertler aynı zamanda tür olarak değişmeden 

kalmaktadır. Fakat, ay altı âlemde fertler oluş süreci içerisinde bir süre sonra bozulmakta ve 

yalnızca türler bâkî kalmaktadır.236 

Bu çerçevede, ay üstü âlem ve ay altı âlem ile ilgili olarak filozofun farklı eserlerindeki 

açıklamaların tümü göz önünde bulundurulduğunda, birbirlerini tamamlayan nitelikteki bu 

açıklamaların geniş perspektifte bütüncül bir mekanizma arz ettiği görülmektedir. Yukarıdaki 

değerlendirmeleri konumuz bakımından ayrıca önemli kılan husus, Üsûlûcyâ’nın ulvî âlem ile 

suflî âlem tasavvuruna yönelik İbn Sînâ’nın yaklaşımını açıklığa kavuşturuyor olmasıdır. 

Nitekim bu tespitler, filozofun Üsûlûcyâ’nın kozmolojik tasavvurunu, kendi eserlerinde 

kurduğu ay üstü âlem ile ay altı âlem fikri bağlamında yorumladığını gözler önüne sermektedir. 

 
233  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 68. 
234  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 351. 
235  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 361, 366, 373; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 85; İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, 

nşr. Abdurrahman Bedevî, Beyrut: ed-Dâru’l-İslâmiyye, 1972, s. 102. 
236  İbn Sînâ, Hay bin Yakzân, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. Hasan Âsî, 

Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983, s. 328-333. 



77 

 

Böylece sonuç itibariyle, İbn Sînâ’nın sudûr nazariyesine dair yorumlarının ontolojik ve 

kozmolojik açıdan kendi felsefî sistemiyle bütünlük ve uyum içinde olduğu ortaya konulmuş 

olmaktadır. 

Daha önce belirttiğimiz üzere, Üsûlûcyâ yorumunda Tanrı – âlem ilişkisi düzlemindeki 

meseleleri iki unsur eksininde incelediğimiz bu başlıkta, birbirleriyle yakından bağlantılı 

olmaları hasebiyle sudûr nazariyesinden sonra müzakere bahsi yapacağımız diğer konu, sudûr 

kozmolojisinin teleolojik boyutuna tekabül eden gâiyyet doktrinidir. Müstakil bir mîmerde ele 

alınmamakla birlikte, Üsûlûcyâ metninde varlık ve hadiselerin ilâhî hikmet ve inâyet uyarınca 

kozmik düzeni gerçekleştirmeye yönelik bir gayeye sahip olduğunu savunan gâiyyet hakkında 

birtakım fikirlere rastlamak mümkündür. Ancak, geniş bir kavram yelpazesine sahip olan bu 

doktrinin kozmik düzen, inâyet ve iyilik gibi başlıca terimlerine ilişkin sistematik analizler, 

daha ziyade İbn Sînâ’nın yorumunda tebarüz etmektedir. Nitekim Üsûlûcyâ’nın onuncu 

mîmerinin başında, bir bütün olarak her şeyin Tanrı’da bulunduğu ve Salt Bir olarak Tanrı’nın, 

tüm şeylerin kendisinde bulunduğunu bildiği için, kendisinden inbicâs eden bütün şeylerin aynı 

zamanda dengede olması ve ayakta kalmasının illeti olduğu belirtilmektedir.237 

Burada kısaca hatırlatılmalıdır ki, Tanrı telakkisi ve sudûr nazariyesi bahislerinde 

vurgulandığı üzere, bu ifadeler ibdâ ‘ eden ile ibdâ‘ edilenin aynı olduğu anlamına 

gelmemektedir. Çünkü Tanrı, şeylerin aksine basit olup yetkinlik ve mükemmelliğin 

ötesindedir. Kaldı ki, yaratılan hiçbir şey gibi olmayıp şeyin bizzat başlangıcı ve ilkesi olan 

Gerçek Bir’in, hiçbir şeye ihtiyaç duymamasından ötürü, herhangi bir şeyde bulunması da söz 

konusu değildir. 

Üsûlûcyâ’ya göre asılda tek bir şey gibi olan âlem, şehri (el-medîne) kontrol eden ve 

şehre ilişkin şeyleri tanzim eden medenî yasa gibi bir yasaya sahiptir. Nasıl ki şehirdeki yasa 

övülen şeylere götürüp yerilen şeylerden sakındırarak iyiliğe sevk etmekte ise, aynı şekilde 

âlemdeki yasa şeyleri iyiliğe sevk eder ve bu âlemdeki felekler sanatkâr ile onun sanatı arasında 

aracı olan alet vazifesi görür.238 Üsûlûcyâ metninde övülen şeylere götürüp yerilen şeylerden 

sakındırarak iyiliğe sevk eden yasa (es-sünne) şeklinde geçen tabiri “erdemli yasa” (eş-

şerî‘atü’l-fâzıla) diye kavramsallaştıran İbn Sînâ da esasında bütünüyle âlemin erdemli yasanın 

yönettiği bir şehre benzediğini dile getirmektedir. Tıpkı şehirde olduğu gibi, âlemde kozmik 

 
237  Üsûlûcyâ, s. 134. 
238  Üsûlûcyâ, s. 74. 



78 

 

düzen (en-nizâmü’l-küllî) ile kozmik iyiliği (el-hayru’l-küllî) gerçekleştirmeye yönelik 

düzenleyici bir yasa söz konusudur. Dolayısıyla, bir bütün olarak âlem asılda tek iken, füruda 

çoğalır. Buna binaen, kendi içinde başka bir bütün olarak felekler de yönetimin İlke’si 

(Mebdeu’t-tedbîr) ile müntehâsı arasında vasıta olan ilk yönetim şehri gibidir. Felekler, ilk itaat 

(et-ta ‘atu’l-ûlâ) ile Sırf Akledilir Olan’a benzemek (et-teşebbüh bi’l-Ma ‘kûli’l-Mahz) üzere 

hareket eder. Böylece, yukarıdan kendisine gelen tedbir, düzen ve iyilik ilâhî inâyet gereğince 

aşağısındakilere taşar.239 

Şeyh-i Reîs’in âlem ile medîne arasında kurduğu benzerlikten anlaşılıyor ki, bir bütün 

olarak âlem bir şehir gibi olmanın yanında bu bütünü oluşturan ay üstü âlem ile ay altı âlem 

kendi içlerinde bir bütün olarak birer medîne mesabesindedirler. Sudûr şeması ile paralel 

biçimde, tedbirin ilkesi olan Bizâtihi Zorunlu Varlık’tan ilk tedbir şehri olarak Yaratıcı ile ay 

altı âlem arasında vasıta olan ay üstü âleme feyiz eden nizâm ve hayr, ikinci tedbir şehri olan 

ay altı âleme taşmaktadır. Her ne kadar kozmik iyilik ay altı âleme felekler aracılığıyla feyiz 

etse de, bu taşma temelde ilâhî hikmet ve inâyet sayesinde gerçekleşmektedir. Böylelikle düzen, 

ilkinden sonuncusuna kadar mevcudatın tamamını kapsamış ve varlık planını kuşatmış 

olmaktadır. 

Burada, düzen ve iyiliğin alt varlıklara ay üstü âlem vasıtasıyla taşmasının esas olarak 

Allah’ın inâyeti sayesinde gerçekleşiyor olması göze çarpmaktadır. Bu hususu anlamanın kilit 

anahtarı, İbn Sînâ’nın yorumunda geçen feleklerin ilk itaat ile Evvel’e benzemek üzere hareket 

etmesi nosyonudur. Filozof, Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünde ulvî ilkelerin fiil ve 

hareketlerinden bahsederken, feleklerin hareketlerinin gerçekleşmesinin yanı sıra herhangi bir 

fiilin amaçlanmasının da oluşan şeyler sebebiyle söz konusu olmasının mümkün olmadığını 

savunmaktadır. Zira her kasıt, amaçlanan şey nedeniyle gerçekleştiği için, varlık bakımından 

amaçlanandan daha eksiktir. Başka bir şeyin kendisi sebebiyle meydana geldiği her şey, her 

ikisinin de bulundukları durum bakımından, diğerinden daha tam bir varlığa sahiptir. Hatta 

diğerini kasta sevk eden varlık tarzı, onunla tamamlanmaktadır. Daha düşük şeyden ise daha 

yetkin bir varlık alınamamaktadır.240 Bundan hareketle, mütefekkirin ontolojisine uygun olarak, 

 
239  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 64. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın belli bir pasajı değil, eserin 

umumunda yer alan genel düşünceler hakkında olabileceği gibi, burada Üsûlûcyâ metninden yorumu yapılan 

kısımların kayıp olması da muhtemeldir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması 

sebebiyle, sarih bir tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 74. sayfaya 

ait olduğu tespit edilmiştir. Ayrıca İbn Sînâ’da, tek kastı Evvel’e benzemek olan feleklerin, kendi içinde bir 

bütün olarak aynı düzen üzere tek bir yapı gibi oluşuna dair benzer bir argüman için bk. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, 

s. 102. 
240  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 362-363. 



79 

 

illetliye dönük bir kastın olması söz konusu değildir. Aksi halde kasıt, varlık bakımından 

kendisinden daha yetkin bir şeye varlık vermiş olurdu. 

Bu hususta ters istikamette bir görüşe sahip olan felsefî cereyanın da farkında olan İbn 

Sînâ, bahse konu olan akımın düşüncelerini tartışmaktadır. Ona göre, bu grup semâvî 

hareketlerin zâtlarının haricinde malûlleri başta olmak üzere herhangi bir şey nedeniyle 

olmalarının imkânsızlığı fikri ile bu hareketlerdeki farklılığın ay küresi altında oluş ve bozuluşa 

uğrayan şeylere yönelik inâyetten kaynaklandığına ilişkin Aristoteles’in sözünü uzlaştırmaya 

çalışarak işin zahirine kapılmışlardır. Böylece bir taraftan, hareketin kendisinin ay altı âlemden 

değil Salt İyi’ye benzemek ve O’na arzu duymaktan kaynaklandığını, diğer taraftan hareketlerin 

farklılığını oluş ve bozuluş âleminde onlardan her birisinden meydana gelen ve türlerin 

sürekliliğini sağlayan farklılıktan kaynaklandığını iddia etmişlerdir. 

Bunu bir örnek ile netleştirmek gerekirse, bir haceti için bir yere gitmek isteyip karşısına 

iki ayrı yolun çıktığı iyi bir kişi düşünelim. İlk yol, onu yalnızca gayesini gerçekleştireceği yere 

ulaştırırken, diğer yol onu ulaştırmanın yanında üstelik müstahak birisine bir faydanın 

ulaşmasını sağlar. Bu durumda, o kişinin hareketi başkasına fayda vermek için değil kendisi 

için bile olsa, onun iyiliği ikinci yolu seçmesini gerektirmektedir. Aynı şekilde feleklerin 

hareketleri, son yetkinliği üzere kalmaya yönelik olmakla birlikte başkasının faydalanması 

içindir. 

Feleklerin hareketleri ile ilgili bu görüşe itiraz eden İbn Sînâ’nın cevabı şöyledir: 

Semâvî hareketlerde bir illetli sebebiyle bir kastın olması mümkün ve bu kasıt da yön biçiminde 

ise, o halde bunun bizzat hareketin kendisinde de olması ve ortaya çıkması mümkündür. Bu 

durumda şunu kabul etmek gerekir: Semâvî cisimlerin durağanlığı onlara özgü bir iyilik sağlar. 

Hareket ise, varlıkta semâvî cisimlere zarar vermemekle beraber başkasına fayda sağlar. 

Semâvî cisimler için hareket ve sükûndan biri diğerinden daha kolay ve daha zor değildir ki, 

daha yararlı olanı seçmiş olsun. 

Filozofa göre, “Onların hareketi, sonuçta bir başkasına fayda verir” demeyi engelleyen 

illet, onların herhangi bir fiili malûllerden biri nedeniyle kastetmelerinin imkânsızlığı ise, aynı 

illet yön seçimini kastetmede de bulunmaktadır. Bu illetin yön seçimini kastetmeyi engellemesi, 

onun hareketi kastetmeyi de engellemesi demektir.241 Nihai anlamda, daha önce belirttiğimiz 

 
241  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 361-362. 



80 

 

üzere, İbn Sînâ’da gâiyyet doktrininin değerlendirilmesinde illiyet teorisinin kavramsal 

çerçevesinin haiz olduğu ehemmiyet bir kez daha karşımıza çıkmaktadır. 

et-Ta‘lîkât’ta yukarıdaki açıklamasını bütünleyen bir izaha da yer veren üstad, burada 

feleklerin kastının son yetkinliği üzere kalmak için Bâri’ye benzemek olduğunun altını 

çizmektedir. Bu kasıt gereğince zorunlu olarak feleklerin hareketleri meydana gelmektedir. 

Ardından bu hareketlerin sonucunda, oluşan şeylerin varlığı zorunlu hale gelir. Dolayısıyla, 

bunun ilk kasıt yoluyla gerçekleştiği söylenemez.242 

Yani Tıpkı Evvel’in kendinden sonraki mevcudatı zorunlu olarak varlığa getirdiği gibi, 

Tanrı’ya itaat eden bir canlı olarak felekler243 Evvel’e teşebbüh ederek kendisinden sonraki 

varlıkları zorunlu biçimde meydana getirir. Ancak Evvel’den feleklere, feleklerden de sonraki 

mevcudata feyiz eden bu iyilik,244 kasıt yoluyla değil, zorunluluk yoluyla gerçekleşmektedir. 

Başka bir deyişle, seçme (ihtiyâr) ile değil, yasaya uyma (teshîr) iledir. 

Söz konusu kozmik iyilik ve düzenin nasıl ortaya çıktığına dair İbn Sînâ’nın 

açıklamasına gelince, filozofun bu noktadaki yorumu Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’da gâiyyet 

öğretisine ilişkin esas tabloyu çizmektedir: 

  أما الحق الأول فكل ما يوجد عنه فهو معلوم له أنه يوجد عنه ويتبع وجوده وجوده”

ويصير به إمكانه وجوباً، ولكنه لا ينزل منه منزلة من يقصده ويجعله غاية ويطلب له  

وجوداً، بل وجوده وجود يفيض عنه كل وجود على ترتيبه وعلى ما يعلم هو من الأصلح  

أن فيضانه عن ذاته ممكن الإمكان  في وجود كل شيء والأصلح لنظام الكل الذي يعلم  

يكون عليه أن يكون كذا، فيصير المعقول عنده من إمكان وجود الأعم، وأن أحسن ما  

للنظام   وعقله  لذاته  عقله  وسببه  موجوداً.  الخير  لنظام  الأصلح  الوجه  على  عنه  الكل 

يسمى المعنى  وهذا  الكل.  وجود  في  ً  ’الفاضل  جانب  ‘ انبجاسا اعتبار  حيث  من 

ً  ’الموجودات عن الأول، و   245 “.ا جانب نسبة الأول إليه من ‘إبداعا

 
242  İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 102. 
243  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 348; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 52-53. 
244  İbn Sînâ’ya göre varlık iyiliği ifade ederken, yokluk kötülüğe tekabül etmektedir. Bu bakımdan, Bizâtihi 

Zorunlu Varlık olarak Evvel, mevcudata varlık vermesi itibariyle Salt İyi’dir. Örnek olarak bk. İbn Sînâ, el-

Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 10-11; İbn Sînâ, en-Necât, s. 229. Ayrıca, İbn Sînâ’da varlığın hayr oluşu ile ilgili olarak 

bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 324-325. Bir sonraki sayfalarda, iyilik ve varlık kavramı üzerinde 

detaylıca durulacaktır. 
245  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 62. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın belli bir pasajı değil, eserin 

umumunda yer alan genel düşünceler hakkında olabileceği, gibi burada Üsûlûcyâ metninden yorumu yapılan 

kısımların kayıp olması da muhtemeldir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması 



81 

 

“Gerçek İlk’e gelince O, kendisinden meydana gelen her şeyin 

kendisinden meydana geldiğini, onların varlığının kendi varlığına tabi 

olduğunu ve onların mümkünlüğünün kendisiyle zorunlu hale geldiğini 

bilir. Bununla birlikte O, onları kast edip gaye edinme ve onlar için 

varlık talep etme menzilesine nüzul etmez. Bilakis her varlık O’nun 

varlığından, tertip üzere ve O’nun her şeyin varlığı ile kozmik düzen 

için en mükemmel olana dair bilgisi üzere taşar ki, Tanrı kendi zâtından 

kozmosun feyiz etmesinin en genel biçimde mümkün olduğunu ve 

mümkün âlemlerin en iyisinin bu âlem olduğunu bilir. Böylece, 

bütünün en mükemmel iyilik düzenine göre kendisinden var olmasının 

imkânına ilişkin O’nun indindeki makûl bilgi varlığa gelir. Bunun 

sebebi de O’nun kendi zâtını ve bütünün varlığının erdemli düzenini 

akletmesidir. Bu mana, varlıkların Evvel’e itibarı bakımından ‘inbicâs’, 

Evvel’in onlara nispeti bakımından ise ‘ibdâ‘’ olarak adlandırılır.” 

Burada, yukarıdaki açıklamanın felsefî tahliline girişmeden evvel, ilgili yorumda geçen 

“inbicâs” kavramı üzerinde durmak durumundayız. Arapça Yeni Eflâtûnculuk külliyatında sık 

sık başvurulan inbicâs kavramının esas itibariyle Neoplatonik geleneğe ait olduğu 

gözlemlenmektedir.246 Tüm varlıkların Salt Bir’den zorunlu olarak fışkırmasını ifade eden 

inbicâs, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunda iki farklı yerde kullanılmakta,247 ancak filozofun 

külliyatının başka herhangi bir eserinde geçmemektedir. Üstelik, Üsûlûcyâ yorumunda iki 

pasajda zikredilmekle birlikte bu pasajların Üsûlûcyâ’da yorumu oldukları asıl paragraflarda 

yer aldığını da göz önünde bulundurduğumuzda, kanaatimizce İbn Sînâ’nın bu kavrama büyük 

bir önem atfetmediğini söyleyebiliriz. İnbicâs teriminin mühim bir konuma sahip olduğu İhvân-

ı Safâ’nın risalelerinden farklı olarak,248 Şeyh’in kitaplarından onun daha çok sudûr, feyiz ve 

inbi‘âs kavramlarına sıcak baktığı anlaşılmaktadır. 

 
sebebiyle, sarih bir tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 134. 

sayfanın 1. paragrafına ait olduğu tespit edilmiştir. Öte yandan, “يعلم أن فيضانه عن ذاته”  şeklinde aktardığımız 

cümle tahkik metninde “ علم أن فيضانه عن ذاتهن  ” şeklinde geçmekle birlikte, gerek metnin bütünlüğü gerekse de 

İbn Sînâ’nın gâiyyet anlayışı göz önünde bulundurulduğunda, ilgili ifadenin önerdiğimiz şekilde tashih 

edilmesi gerektiği açıkça anlaşılmaktadır. 
246  Örnek olarak bk. Üsûlûcyâ, s. 130, 134; Kitâbü’l-Îzâh fi’l-Hayri’l-Mahz, el-Eflâtûniyyetü’l-muhdesetü inde’l-

Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevi, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1977; s. 13, 19. Krş. Proclus, The 

Elements of Theology, nşr. Eric Dodds, Oxford: Clarendon Press, 1963, s. 99, 157. 
247  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 62-63. 
248  Örnek olarak bk. İhvân-ı Safâ, er-Resâ’il, I, s. 16, 408; İhvân-ı Safâ, er-Resâ’il, III, nşr. Butrus el-Bustânî, 

Kum: Mektebü’l-İlâm, 1405, s. 187, 342. 



82 

 

Kozmostaki gâiyyetin ortaya çıkış nedenine ilişkin olarak İbn Sînâ’nın yorumuna 

dönecek olursak, mütefekkire göre Bizâtihi Zorunlu Varlık olarak Evvel, yalnızca kendi zâtını 

akletmektedir. Evvel kendisini aklettiğinde, tüm varlıkları bir defada ve küllî bir tarzda akletmiş 

olmaktadır. Tüm varlıklar, sudûr sürecini başlatan O’nun kendi varlığı hakkındaki bu bilgisinin 

sonucunda imkân planından çıkıp bir zorunlulukla varlık kazanarak meydana gelmektedir. Ne 

var ki,  İbn Sînâ metafiziğinde ilâhî bilginin yalnızca bu boyutla münhasır olmadığına dikkat 

edilmelidir. Evvel’in kendini bilmesi, zâtının yüceliğini bilmesi de demektir ki, bu bilgi iyiliğin 

kendisinden feyezan etmesini gerektirmektedir. 

Öte yandan, Evvel zâtı hakkındaki bilgisiyle, her şeyin kendisinden meydana geldiğini 

ve onların varlığının O’nun kendi varlığına tabi olması itibariyle onların mümkün olmaktan 

çıkıp zorunlu hale geldiğini bilmektedir. Bu da O’nun her şeyin ilkesi olduğunu bilmesi 

anlamına gelir. Dolayısıyla, Evvel kendi zâtını akledince, bu bilginin neyi gerektirdiğini 

(levâzım)249 de bilmektedir. Böylece, kozmik iyilik düzenini (nizâmü’l-hayri’l-küllî) de 

akletmiş olur. Bu bilgi de söz konusu düzenin imkân alanında en üst yetkinlik seviyesinde 

gerçekleşmesini gerektirir. Neticede, iyilik düzeni üzere evrenin kendi zâtından feyiz etmesinin 

imkânı ve olabilecek en mükemmel âleme ilişkin Tanrı’nın indindeki akledilir bilginin gereği 

zorunlu olarak varlığa gelir ve mevcudat tertip üzere en mükemmel kozmik düzene göre 

Evvel’den taşar. 

Bu çerçevede, İbn Sînâ’nın kozmik düzen teorisini, kendi ontolojisinin merkezine 

konumlandırmış olduğu Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın yaratıcılığını ifade eden ilâhî bilgi ile 

temellendirdiği anlaşılmaktadır. Evvel olarak Tanrı’nın akledişinin ontolojik yönü, aklettiği 

şeyin aklettiği şekilde varlığa gelişinin sebebi olmasıyla ilgilidir. Aşağıda görüleceği üzere 

düşünür, inâyet ve iyilik gibi gâiyyet ile ilgili temel kavramları da ilâhî bilgi unsuruyla 

açıklamaktadır. 

Bu meyanda üstad, Evvel’in kozmik iyilik düzenini akletmesiyle ilgili olarak ortaya 

atılabilecek şu soruya dikkat çekmektedir: Şayet şeylerin olduğu hal üzere var olması Evvel’in 

zâtının gereği ise, o zaman onların var olmasının Evvel’in bütünün varlığını en mükemmel 

şekilde akletmesine taalluk etmesinin bir tesiri yoktur. Şu halde şeylerin varlığı, O’nun o 

şeylerin kendisinin gereği olduklarını akletmesine tabi olacaktır. Demek ki onlar, O’nun 

kendilerini akletmesiyle zorunlu hale gelmişlerdir. Onun onları akletmesi de, kendi zâtını 

 
249  İbn Sînâ’da lâzım ve mukavvim kavramları ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Mantikü’l-Meşrikiyyîn, s. 17-19. 



83 

 

akletmesi mertebesinde olmayıp kendi zâtını akletmesine tabi bir aklediştir. Böylece, O’nun 

zatıyla birlikte onların akledilmesi, O’nun zatından dolayıdır. Burada, O’nun öncelik olarak 

kendi zâtını aklettiği sırada bir de zorunlu olmayan bir şeyi akletmenin birlikteliği söz 

konusudur ve bu şey ancak Evvel’in onu akletmesi ile zorunlu olur. Öyleyse, Evvel’in onu 

akletmesinin derecesinde olması itibarıyla o şeyin varlığa gelmesi mümkündür. Bu da Evvel’in 

her şeyi kendi zâtından akletmesinin zorunlu değil, bilakis mümkün olduğu anlamına 

gelmektedir. Şayet onlar zorunlu olarak aklediliyorsa, bu onların kendilerinde sahip oldukları 

bir zorunluluktan ötürü olmalıdır. Bu yüzden, onların Evvel’den lâzım gelmeleri, Evvel’in 

onları akletmesi vasıtasıyla olmayıp ancak bir birliktelik veya bir öncelikten dolayıdır. Bundan 

şu çıkarım yapılır ki, mevcudatın ne varlığa gelmesi ne de zorunlu olması Tanrı’nın onları 

akletmesi sebebiyledir. Buna göre, en mükemmel iyilik düzeni de Tanrı’nın o nizâmı 

akletmesinden ötürü değildir. Şu durumda iki ihtimal ile karşı karşıyayız: Tanrı ya mevcudatı 

kastetmekte ya da onları akletme yoluyla değil zâtı yoluyla varlığa getirmektedir. Birinci 

ihtimal, yine Tanrı’nın akletmesi anlamına geleceği için geçersizdir. Demek ki, Evvel 

mevcudatı tertip üzere en mükemmel şekilde akletti de düzenin bu akledişe tabi olduğu 

söylenemez. Bilakis Evvel, mevcudatın düzeni O’nun zâtından lâzım geldiği için, mevcudatı o 

düzen üzere akletmiştir. Böylece, Evvel’in en mükemmel ve iyi olanı akletmesine tekabül eden 

inâyet ortadan kalkmaktadır. Dolayısıyla Evvel varlıkları akletse de onların Evvel’den varlığa 

gelmeleri, Evvel’in onları akletmesine taalluk etmeyen salt bir inbicâstır. 

Burada olduğu gibi, Üsûlûcyâ yorumunda yer yer kendi görüşlerine yöneltilebilecek 

çeşitli itirazları çürütmek için kimi zaman yorumlama çerçevesinden ayrıldığı görülen İbn Sînâ, 

Evvel’in akletmesi noktasında birliktelik ile sonralık arasında ayırım yaparak yukarıdaki soruya 

cevap vermektedir. Ona göre, Evvel mevcudatı aklederken mevcudat mümkündür. Evvel’in 

onları akletmesinden sonra, Evvel’in varlığının gereği olarak meydana gelirler ve bu bakımdan 

zorunlu olurlar. Yani varlıklar, Evvel’in onları aklettiği sırada mümkün iken, Evvel’in onları 

akletmesinden sonra zorunludur. Bu sebeple, Evvel, mümkünlerin en mükemmel olanını 

aklettikten sonra, mümkünlerin en mükemmel olanı zorunlu hale gelir ki, inâyet budur. 

Mevcudatın Evvel’den varlığa gelmeleri, O’nun varlığının yetkinliğinden dolayı olup kemâle 

zaittir. Onların Evvel’den lüzûm etmeleri de O’nun en mükemmel varlık olmasından ötürüdür. 

Bu nedenle mevcudat, dolaylı olarak (bi’l-‘araz) Evvel’in maksudu olmaktadır. Fakat O, güzel 

olsun veya olmasın her türlü kast ve talepten zâtıyla müstağnidir. Nitekim güzel olan, O’nun 

için onu bir şeye sevk eden bir illet olamaz. Aksi halde, şayet O’nu severse o şeyi yüklenmiş 

olur. Öyle değilse, zaten O’nu sevk etmez ki, bu sahih akıl sahipleri için apaçıktır. Nitekim 



84 

 

Evvel, bir saik ile O’nu sevk eden şeylerden, yüklenilecek şeylerden ve O’nun varlığının 

dışında olup var olması daha iyi olan şeylerden münezzehtir.250 

Yani, Evvel’in yalnızca var olması değil, varlık vermesi de zorunlu olmakla birlikte, 

Bizâtihi Zorunlu Varlık olarak Evvel’in varlık veren fâil, maddî veya sûrî sebebi ya da ilkesi 

olamayacağına göre, O’nun bir gaye illeti de olamaz. Bu yüzden, bütün bir âlemin (el-küll) 

O’nun bir kastına dayalı olarak varlık kazandığı düşünülemez. Sadece zâtı gereği fiil yapan 

Bizâtihi Zorunlu Varlık için, hiçbir şey O’nun fiil yapmasını gerektiren bir illet teşkil edemez. 

Yoksa Evvel, hoşuna giden şeyleri yapıp hoşuna gitmeyen şeylerden kaçınan irâdî varlıklara 

benzemiş olacaktır. Halbuki O, sevk eden herhangi bir şey saikiyle fiil yapmaktan uzaktır. 

Özetle İbn Sînâ, her şeyin Evvel’den varlığa gelmesinin Evvel’in kendi zâtını 

akletmesinden kaynaklandığını ve bu sebeple mümkünlerin zorunlu hale geldiğini 

vurgulamaktadır ki, bu ilâhî inâyetin gereğidir. Şu halde, ilâhî zât varlıkların zorunluluğunu 

önceler. Bundan dolayı onların zorunluluğu da, ilâhî zâtın zorunluluğuyla aynı değildir. İbn 

Sînâ’nın illiyet teorisinde ortaya koyduğu kavramsal çerçeveyi tekrar hatırlayacak olursak, 

kozmik hiyerarşinin içinde yer alan her illetin, bir taraftan üst mertebelere doğru bir gaye 

taşıyarak, diğer taraftan kendi altında zorunlu illetlilerine yol açarak kozmik iyilik düzenine 

katıldığı görülmektedir. Ontolojik yönü itibariyle sistem, İlk İlke’den aşağıya doğru zorunluluk 

ile açıklanırken, aşağıdan İlk İlke’ye doğru bir gâiyyet ile gerçekleşmekte ve bilcümle olarak 

ontoloji iyi tasarlanmış bir teleoloji ile bütünlenmektedir. 

Şeyh-i Reîs, sonraki dönemlerde gerek İslâm dünyasında gerekse de Batı’da birçok 

düşünürü derinden etkilediği bilinen bu gâiyyet öğretisini,251 Kitâbü’ş-Şifâ ve el-İşârât ve’t-

tenbîhât başta olmak üzere birçok eserinde sistematik bir şekilde işlemektedir.252 Bununla 

birlikte, düşünürün yukarıda analiz ettiğimiz gâiyyet ile ilgili yorumunun İbn Sînâ felsefesi 

araştırmacılarına hemen Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünün bütün varlığın İlk İlke’si 

hakkındaki sekizinci makalesinin yedinci faslını anımsatacağı aşikârdır. Mütefekkirimize göre, 

Evvel kendi zâtını aklettiğinde, her şeyin ilkesi olduğunu da akletmektedir. Dolayısıyla, 

 
250  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 63-64. 
251  Örnek olarak, Gazzâlî tarafından “leyse fi’l-imkân ebde‘u mimmâ kân” şeklinde, Wilhelm Leibniz (ö. 1716) 

tarafından ise “die beste aller möglichen welten” (the best of possible worlds) şeklinde ortaya konulan 

“mümkün âlemlerin en iyisi” tasavvuru ile ilgili olarak bk. Gazzâlî, İhyâü ulûmi’d-dîn, IV, Kahire: Dâru’ş-

Şa‘b, s. 2509; Wilhelm Leibniz, Philosophical Texts, nşr. ve çev. Richard Franks vd., New Yok: Oxford 

University Press, 1998, s. 80-98. Bahsi geçen etkiye ilişkin ayrıntılı bilgi için bk. İlhan Kutluer, Akıl ve İtikad: 

Kelâm ve Felsefe İlişkileri Üzerine Araştırmalar, İstanbul: İz Yayıncılık, 1998, s. 150-161. 
252  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 299; İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-Arşiyye, s. 16; İbn Sînâ, 

el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 75-76; İbn Sînâ, en-Necât, s. 274. 



85 

 

zâtından her şeyi de akletmiş olmaktadır. Bizâtihi Zorunlu Varlık kendi zâtını akledince, zâtının 

gerektirdiğini de aklettiği için, kozmik iyiliği bilmektedir. Böylece, bu kozmik iyiliğin 

keyfiyetini, yani en mükemmel şekilde olması gerektiğini de akletmiş olmaktadır. Neticede, 

mevcutların sûreti O’nun indindeki akledilir nizâm doğrultusunda O’nun makûl sûretini izler. 

Yoksa O’nun akledilir sûreti, ışığın aydınlatana ve ısınmanın sıcaklığa tabi olması gibi, 

mevcudatın sûretlerine tabi değildir. Bilakis O, varlıktaki iyilik düzeninin nasıl olması 

gerektiğini ve bunun kendisinden olduğunu bilmektedir. Böylelikle, varlığın bu bilgiden O’nun 

iyilik ve düzen olarak aklettiği tertip üzere feyiz ettiğini de bilir. Evvel, kozmik düzenin ilkesi 

olması bakımından iyilik olan zâtına âşıktır. Bu bakımdan iyilik düzeni, dolaylı olarak O’nun 

maşûku olmaktadır. Fakat Evvel, bir arzudan dolayı bu düzene yönelmez. Çünkü O, hiçbir 

şeyden etkilenmez (infi ‘âl), hiçbir şeye arzu duymaz ve hiçbir şeyi istemez. Bu, O’nun bir 

arzunun getirdiği eksiklikten ve bir amaca yönelme tedirginliğinden arınmış iradesidir.253 

Demek ki, zâtını ve varlıktaki kozmik iyilik düzenini akleden Evvel, bu nizâmı taşmış, 

olmuş ve mevcut olarak akleder. Oluş ve İlke’sinden oluş yönü İlke’si tarafından bilinen, aynı 

zamanda sırf iyiliktir. İlke’nin zâtı ve yetkinliğinin iyiliğine tabi olan her şey de murad 

edilendir. Ancak, bizim irade ettiğimiz şeyden farklı olarak, Evvel’in irade ettiği – dolayısıyla 

kendisinden meydana gelen – şeyde O’nun bir amacının olması söz konusu değildir. Nitekim 

O, sırf aklî iradeyle zâtı gereği irade etmektedir. 

İbn Sînâ’nın bu açıklamalarının ana fikrini oluşturan yapı taşı, Üsûlûcyâ’da asla 

rastlanmayan inâyet kavramıdır. Nitekim filozof inâyetin anlamını; Evvel’in varlığın iyilik 

düzeni üzere olduğunu zâtı gereği bilmesi, zâtı gereği mümkün olan iyilik ve yetkinliğin 

(kemâl) illeti olması ve buna rıza göstererek mümkün olan en mükemmel şekilde düzen ve 

iyilik olarak aklettiği şeyin O’ndan mümkün olan en mükemmel düzeni gerçekleştirecek tarzda 

bir feyezan ile taşması şeklinde izah etmektedir.254 Evvel’in hayr nizâmını en mükemmeli nasıl 

ise öylece akletmesinin sonucunda, kozmik düzenin mümkün olan en kusursuz şekilde O’ndan 

feyiz etmesi, ilâhî inâyet gereğidir. Buna göre inâyet, Evvel’in bilgisinin bütünü ve en 

mükemmel düzen üzere olacak şekilde bütünün nasıl olması gerektiğini ve bu düzenin 

kendisinden ve onu ihatasından zorunlu olarak meydana geldiğini bilmesi ve en mükemmel 

düzene ilişkin bu bilgi uyarınca İlk Hakk’ın herhangi bir kasıt veya talebinden 

kaynaklanmaksızın mevcudatın varlığa gelmesidir. Çünkü, Evvel’in bütünün varlığının 

 
253  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 332-333. 
254  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 384. 



86 

 

tertibinde doğruluğun keyfiyetine dair bilgisi, bütündeki iyiliğin taşmasının kaynağıdır. 

Neticede O’nun zâtı, O’nun inâyetidir.255 

İbn Sînâ Üsûlûcyâ yorumunda da, ontolojik sisteminde Evvel ile O’nun sebebi olduğu 

bütün bir âlem arasında kurulan bu inâyet ilişkisine dair çeşitli örnekler vermektedir. Mesela 

düşünür, Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın kendi varlığı hakkındaki bilgisiyle başlayan ve aklî 

olandan, nefsî olana ve nihayetinde tabiî olana doğru düşen sudûr sürecinde heyûlâdan sonra 

aşağıya göre daha bayağı ve daha eksik hale gelen canlıların bu zayıflığı nispetinde güçlü 

birtakım organlara sahip oluşunu yorumlarken,256 inâyet kavramına müracaat etmektedir. Şöyle 

ki, ilâhî rahmet ve inâyet sûretleri ve maddelerine göre varlıkların zayıflığının telafi edilmesini 

gerektirmektedir. Bu nedenle, akıldan yoksun olan canlılar ilâhî feyiz sayesinde pençeler, 

boynuzlar ve köpek dişleri gibi yararlı şeyleri celp etmesini, zararlı şeyleri de defetmesini 

sağlayan bazı organ ve aletlere sahip olmaktadır.257 

Başka bir örnek vermek gerekirse filozof, önceki sayfalarda belirtildiği üzere tıpkı İlâhî 

inâyet gereği Bâri’nin tek başına var olup nurunu kabul edecek bir şeye, yani akla varlık 

vermemesinin mümkün olmadığı gibi, aklın tek başına bulunup şerefli kuvvesini ve parlak 

nurunu kabul edecek bir şeye, yani nefse sûret vermemesinin mümkün olmadığını 

vurgulamaktadır. Aynı şekilde, inâyet uyarınca nefsin tek başına olup etkisini kabul edecek bir 

şeye, yani bedene ilişmemesi mümkün değildir. Bu yüzden ilâhî inâyetten ötürü, oluş ve 

bozuluşu kabul eden bedenin kendisinden oluştuğu heyûlânın varlığına gerek duyulmuştur ki, 

nâtık nefis onu idare edebilsin ve en sonunda melekût âleminde sonsuza dek bâkî kalması için 

bir alet olarak kullansın. Dolayısıyla, beden nefis içindir. Nefis de akıl içindir. Çünkü, 

 
255  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 131-132, 298-299; İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 157. İbn Sînâ’da inâyet 

kavramı ile ilgili ek bilgi için bk. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 16-19; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 84-85, 88-

90; İbn Sînâ, en-Necât, s. 284. Kutbüddîn er-Râzî (ö. 766/1365) hem İbn Sînâ’nın el-İşârât ve’t-tenbîhât’ı 

üzerinde bir şerh hem de Fahreddîn er-Râzî ile Nasîruddîn et-Tûsî’nin (ö. 672/1274) el-İşârât şerhleri arasında 

bir muhakeme mahiyetinde kaleme kaldığı Şerhu’ş-şerh adıyla da bilinen el-Muhâkemât beyne şerhayi’l-İşârât 

adlı eserinde, İbn Sînâ’nın inâyet kavramı ile kaza teriminin karıştırılmaması gerektiğine dikkat çekerek inâyet 

kavramının en mükemmel olanı gerektirdiğini ifade etmektedir. Bk. Kutbüddîn er-Râzî, el-Muhâkemât beyne 

şerhayi’l-İşârât, III, nşr. Kerîm Feyzî, Kum: Matbûât-ı Dînî, 1383, s. 170. İbn Sînâ’ya göre kaza ve kader 

kavramlarının anlamı için bk. İbn Sînâ, en-Necât, s. 302; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 409; İbn Sînâ, 

Sırru’l-kader, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-

Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983, s. 302-307. 
256  Üsûlûcyâ, s. 151. 
257  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 62. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın belli bir pasajı değil, eserin 

umumunda yer alan genel düşünceler hakkında olabileceği, gibi burada Üsûlûcyâ metninden yorumu yapılan 

kısımların kayıp olması da muhtemeldir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması 

sebebiyle, sarih bir tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 151. 

sayfanın 3. paragrafının 4-11. satırlarına ait olduğu tespit edilmiştir. Ayrıca, İbn Sînâ’nın benzer bir açıklaması 

için bk. İbn Sînâ, en-Necât, s. 302; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 408. 



87 

 

yukarıdakine göre sûretleri daha iyi bir şekilde kabul etmeyen ve daha bayağı olan varlık, 

aşağıdakine göre sûretleri daha iyi bir şekilde kabul eden ve daha üstün olan varlık içindir. 

Neticede, inâyete göre ilk maksat olmasalar da, şerefli tekvinde mümkün varlıkların var oluşu 

asla boşuna olmayıp bütün varlık inâyete dahildir (cemî‘u mâ yete’eddâ ileyhi’l-vücûd dâhilün 

fi’l-inâyeti). Bu bakımdan, vücûd hiyerarşisinde üst mertebede olan her varlığın fiil edip alt 

mertebede olan varlığa etki etmesi, alt mertebede olan her varlığın da infi‘âl edip üst mertebede 

olan varlıktan etki kabul etmesi ve böylece vücûdun en son varlığa ulaşıncaya kadar 

kesilmemesi, ilâhî inâyet gereğince zorunludur.258 

İbn Sînâ, semâvî cisim ve nefislerin efendileri (seyyid) olan akılların olduğu ulvî âlemde 

suflî âlemdeki tüm şeylerin sûretleri bulunmakla birlikte çürüyen şeylerin ( ‘ufûnât) söz konusu 

olmadığı ile ilgili yorumunda, ilâhî inâyete bir örnek daha irad etmektedir. Ona göre, ilâhî 

inâyet gereği çürüyen şeyler ya daha şerefli canlılara dönüşür ya da canlılara besin olur ki, 

âlemin süpürücüleri olan bu canlılar havadan, sudan ve yerden onları alır.259 Kitâbü’ş-Şifâ’nın 

el-Ef‘âl ve’l-infi‘âlât bölümünün olgunluk (nudc), çiğlik (nuhû’e), çürüme (‘ufûne) ve yanma 

(ihtirâk) hakkındaki altıncı faslında olduğu gibi, diğer eserlerinde de böyle bir dönüşmenin 

(tevellüd) mümkün olduğunu tasrih eden filozof, çürüyen bir şeyin başka bir sûret kabul etmeye 

yönelik bir istidât kazandığında Kudretli Yaratıcı’nın (es-Sâniu’l-Kadîr) inâyeti gereği 

kapasitesine göre kendisine yetkinlik olacak bir sûret veya hey’et almaktan mahrum 

kalmayacağını ortaya koymaktadır. Bu anlamda, onun kabul edebileceği en mükemmel sûret 

kurt veya sineğin canlılığı olduğu için, çürüyen yaşlı260 ve kötü bir madde olarak kalmaktan 

daha iyi olması itibariyle, çürüyen şeyler kurt veya sinek gibi yeni bir canlıya dönüşebilir 

 
258  Üsûlûcyâ, s. 85-86; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 68, 73. Benzer bir argüman için bk. İbn Sînâ, 

İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 285. İbn Sînâ’nın yorumladığı pasajda, varlığın en son mevcuda 

ulaşıncaya kadar kesilemeyeceği fikri, tohum örneğiyle izah edilmektedir. Buna göre, toprağa bırakılan tohum, 

sanki cisim olmayan rûhânî bir şeymişçesine ağırlığı ve kemmiyeti olmayan bir yerden başlar ve kendi zâtından 

çıkana kadar fiilini icra etmeye devam eder. Fiilini yapıp gözümüzle görünür hale geldiğinde, onun zâtında 

kesilmeyip fiilini gerçekleştiren yüce kuvvesi anlaşılır. Öyleyse, ulvî aklî şeylerden de gelen fiilin orada 

kesilmesi mümkün değildir. 
259  Üsûlûcyâ, s. 114-115; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 73. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın 110. 

sayfasının 2. paragrafının 7. satırına ait olabileceği gibi, eserin farklı farklı pasajlarında vurgulanan inâyet ile 

ilgili fikirler hakkında olması da muhtemeldir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması 

sebebiyle, sarih bir tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 114. 

sayfanın 3. paragrafı ile 115. sayfanın 1. paragrafına ait olduğu tespit edilmiştir. Öte yandan, ilgili yorumda 

“ يحال   تتغذىالعفونات…ما  التي  وهي  ” cümlesi geçmekle birlikte, metnin bütünlüğünü göz önünde 

bulundurduğumuzda, söz konusu cümleyi “ يحال   تتغذىالعفونات…قد  قد  وهي  ” şeklinde tashih etmiş 

bulunmaktayız. 
260  İbn Sînâ’da yaşlık (rutûbe), kuruluk (yubûse), soğukluk (burûde) ve sıcaklık (harâre) keyfiyyetleri ile ilgili 

olarak bk. İbn Sînâ, el-Hikmetü’l-Arûziyye, s. 148-150; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 406-412; İbn Sînâ, en-

Necât, s. 150-152; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Ef‘âl ve’l-infi ‘âlât, s. 221-222. 



88 

 

(istihâle). Veyahut kurt ve sinekler, çürüyen şeylerle beslenerek yerden ve havadan onları alıp 

âlemi onlardan arındırır.261 

Gâiyyet doktrini açısından taşıdığı önem itibariyle değinmeden geçmememiz gereken 

bir diğer terim, iyilik kavramıdır. Tanrı’nın âlem ile ilişkisi meselesi hakkında birtakım 

tartışmaların yer aldığı Üsûlûcyâ’nın birinci mîmerinin sonlarında, Platon’dan önce çoğu 

filozofun gerçek varlıkların bilgisini duyu âleminde arayarak geçici şeyler ile kalıcı şeylerin 

hepsine ait bilgiyi duyusal olan şeylerin aracılığıyla elde etmeye çalıştıkları belirtilmektedir.262 

Eşyânın hakikatini talep ettikleri yol noktasında bu filozofların yanıldıklarını fark eden Eflâtûn, 

duyu ile akıl arasında ayırım yaparak oluş ve bozuluşa uğramayan gerçek ve kalıcı varlıkların 

aklî şeyler iken, oluş ve bozuluşa uğrayan geçici varlıkların  hissî şeyler olduğunu ve esas 

itibariyle her ikisinin illetinin aynı, yani Gerçek İlk Varlık (el-Âniyyetü’l-Ûlâ’l-Hakk) 

olduğunu dile getirmiştir.263 Üsûlûcyâ’nın müellifi açısından Platon’un fikrini önemli kılan, 

onun iyilik kavramı için barındırdığı teorik izah zeminidir. Nitekim ona göre, kalıcı akledilir 

varlıklar ile geçici duyulur varlıkların ilkesi olarak İlk Yaratıcı, Salt İyi’dir ve iyilik O’nun 

dışında hiçbir şeye layık olamaz. Zira, ulvî ve suflî âlemlerdeki iyilik, ne aklî varlıkların ne de 

duyusal varlıkların tabiatlarından kaynaklanmaktadır. Bu iyiliğin kaynağı olan Bâri’ varlıkları 

ibdâ‘ ettiğinde, iyilik kendisinden onlara inbi‘âs eder. İlk İlke’den akla taşan iyilik, akıldan 

nefse ve nefisten heyûlâ ve sair mevcudata feyezan etmektedir. İlk’ten gelen iyilik, bütün bir 

 
261  İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 85; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Ef‘âl ve’l-infi ‘âlât, s. 226; İbn Sînâ, el-Kânûn 

fi’t-tıbb, II, nşr. Muhammed Emîn Dennâvî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999, s. 652-653. Ayrıca bk. İbn 

Sînâ, el-Mecâlisu’s-seb‘a, Mecmûa-i Resâil içinde, nşr. Maksûd Muhammedî, Tahran: Müessese-i Pejûhş-i 

Hikmet-u Felsefe, 1400, s. 7-8, 31, 34-35. İbn Sînâ’ya göre çürüme, bozuluş ve yok oluşa giden bir süreçtir 

(tarîk). Bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Ef‘âl ve’l-infi‘âlât, s. 225; İbn Sînâ, el-Kânûn fi’t-tıbb, III, nşr. 

Muhammed Emîn Dennâvî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999, s. 56. Aristoteles, İskender Afrodîsî, 

Themistius ve İbn Rüşd’de bazı canlıların ufûnâttan tevellüd etmesinin açıklanması tartışmaları ile ilgili olarak 

bk. İbn Rüşd, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa, III, nşr. Maurice Bouyges, Beyrut: el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 1948, 

s. 1456-1505. Türkçe tercüme için bk. İbn Rüşd, Aristoteles Metafizik Büyük Şerhi, III, çev. Muhittin Macit, 

İstanbul: Litera yayıncılık, 2019. 
262  Kanaatimizce, Platon’dan önce varlıkların hakikatini duyusal olanda arayan filozoflara atıf yapılırken, İyonya 

veya Miletos okulu başta olmak üzere ilk çağ Yunan doğa felsefesinin önde gelen okullarının Thales (ö. m.ö. 

545) ve Anaksimenes (ö. m.ö. 525) gibi simge isimleri kastedilmektedir. Örneğin bk. Aristoteles, Metafizik, 

çev. Gurur Sev, İstanbul: Pihan yayıncılık, 2019, s. 23-25. Bu meyanda, atıfta bulunduğumuz bu sayfaların, 

Maurice Bouyges’in neşrettiği Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa’nın içinde yer alan Metafizika metninde eksik 

olduğuna dikkat çekmek istiyoruz. Ayrıca, İlk çağ Yunan presokratik doğa felsefesi ile ilgili geniş bilgi için 

bk. Russell, History of Western Philosophy, s. 21-101. Öte yandan, Platon’un yaptığı ayırıma vurgu yapan 

benzer bir ifade için bk. Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, I, s. 75. 
263  Eflâtûn’un Phaidros diyaloğu başta olmak üzere birçok eserinde Üsûlûcyâ’da aktarılan ifadelere benzer 

argümanları saptamak mümkündür. Örnek olarak bk. Platon, Phaidros, çev. Hamdi Akverdi, İstanbul: MEB 

Yayınları, 1997, s. 62-63. Bununla ilgili olarak ayrıntılı bir inceleme için bk. David Sedley, Plato’s Theology, 

The Oxford Handbook of Plato içinde, haz. Gail Fine, New Yok: Oxford University Press, 2019, 627-644. Öte 

yandan Grekçede “ôn” kökünden olup Arapça Yeni Eflâtûnculuk külliyatında sık sık başvurulan “inniyye”, 

“enniyye” veya “âniyye” kavramları (örnek olarak bk. Üsûlûcyâ, s. 147; Kitâbü’l-Îzâh fi’l-Hayri’l-Mahz, s. 21; 

Risâle fi’l-İlmi’l-İlâhî, s. 174) etrafında dönen tartışmalar hakkında sistematik bir analiz için bk. Antuvan Seyf, 

Mustalahatü’l-feylesûf el-Kindî, Beyrut: el-Câmiatü’l-Lübnâniyye, 2003, s. 176-264. 



89 

 

âlemi dengede tutmakta ve bu elân devam etmektedir. Bu yüzden, duyulur şeylerde bulunan 

iyilik de akıl ve nefis aracılığıyla feyiz eden İlk Fail’in iyiliği sebebiyledir.264 İbn Sînâ’nın bu 

pasajı yorumlarken, müellifin iyilik anlayışı ile kendi varlık teorisi arasında sistematik bir irtibat 

kurduğu görülmektedir. İyilik kavramına ilişkin anatomisinde zorunlu varlık ve mümkün varlık 

nosyonlarını ön plana çıkaran filozof, makûl gerçekler ile mahsus mevcutların ilkesi olarak 

Gerçek İlk’in Kendinde Zorunlu Varlık (Vâcibü’l-Vücûd min Nefsihi) olduğu gibi, O’nun 

yetkinliğinin, yüceliğinin ve güzelliğinin (behâ’) zâtından olduğuna ısrarla dikkat çekmektedir. 

Evvel’in dışındaki bütün mevcudatın bilfiil oluşu ise, kendinden olmayıp başkasındandır. 

Dolayısıyla, onların varlığı, kendi zâtları bakımından mümkün iken, İllet’leri bakımından 

zorunludur. İşte, İlk İlke’sinden farklı olarak her açıdan bilfiil oluşunun söz konusu olmaması 

itibariyle varlıklar kendisi bakımından butlâna müstahaktır ki, bu da kötülüğü gerektirmektedir. 

Bununla birlikte, mevcudatta iyilik Evvel’den gelen vücûd sayesinde meydana gelmektedir. Bu 

yüzden, her şeye hem iyilik hem de kötülük karışmış gibi olmaktadır. Zira mevcudat, kendileri 

bakımından eksik olup iyilik barındırmazken, Evvel’e nispeti itibariyle menzileleri ve 

mertebelerine göre iyilik kazanmış (müstefîd) halde bulunmaktadır.265 Binaenaleyh her şeydeki 

iyilik, Salt İyi olarak mutlak anlamda iyiliğin yalnızca kendisine layık olduğu Bizâtihi Zorunlu 

Varlık’ın en mükemmel ve en yetkin varlık olmasından ötürüdür. 

Bu satırlar, üstadın bilhassa Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünün sekizinci 

makalesinin Bizâtihi Zorunlu Varlık’ın sırf akıl ve salt iyi oluşu meselesini ele aldığı altıncı 

faslının başında yer alan açıklamalarının altını çizen ifadelerdir. Mütefekkirimize göre iyilik, 

her şeyin arzuladığı şeydir. Her şeyin arzuladığı şey de varlıktır veya varlığın varlık açısından 

yetkinliğidir. Yokluk ise, yokluk olması bakımından arzulanmaz. Bilakis o, kendisini bir 

varlığın veya varlık yetkinliğinin izlemesi bakımından arzulanmakta ve bu sebeple esas 

itibariyle arzulanan şey yine varlık olmaktadır. Şu halde varlık, sırf iyilik ve sırf yetkinliktir. 

Zâtı olmayan kötülük de cevherin yokluğu veya cevherin bir haline ait iyiliğin yokluğudur. 

Buna binaen, özü gereği mümkün varlık sırf iyilik değildir. Çünkü onun zâtı, bizâtihi varlığı 

kendisi için zorunlu yapmaz. Bu bakımdan, onun zâtının yokluğu muhtemeldir. Herhangi bir 

yönden yokluğu muhtemel olan şey ise, tüm kötülük ve eksiklik yönlerinden uzak olamaz. O 

zaman, Kendisiyle Zorunlu Varlık salt iyidir ve O’nun dışında sırf iyilik yoktur. Ayrıca, 

varlıkların yetkinlikleri ve iyiliklerini verene iyilik denilmektedir. Zorunlu Varlık’ın özü gereği 

her varlığı ve her varlık yetkinliğini vermesi zorunlu olduğu için, O bu bakımdan da iyiliktir. 

 
264  Üsûlûcyâ, s. 25-27. 
265  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 46. 



90 

 

Dolayısıyla, ne eksiklik ne de kötülük O’nun için söz konusu olabilir.266 el-İşârât ve’t-

tenbîhât’ta vurgulandığı üzere Evvel, kötülüğün kaynağı olan imkân ve ademden berîdir.267 İbn 

Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunda varlık ile iyilik ıstılahları arasında inşa ettiği ontolojik bağlamı 

aydınlatan bir diğer eseri, aşkın mahiyeti hakkındaki risalesidir. Bu risalesinde varlık ve iyilik 

mefhumlarının çerçevesine aşk terimini dahil ederek üç sacayağından müteşekkil bir 

terminolojik şema ortaya koyan düşünür, zâtıyla zorunlu olması itibariyle salt iyi olan İlk İllet’e 

her şeyin tabiatı gereği âşık olduğunu ifade etmektedir. İlk İllet, bizâtihi mutlak gerçek varlık 

olduğu için, bizâtihi mutlak salt iyidir. Bu açıdan, İlk İllet’te hiçbir şekilde noksanlık yoktur. 

Salt İyi olan Evvel sayesinde, öteki varlıklar iyiliği kazanmaktadır. Bundan hareketle, onların 

kâim olmaları ve dengede kalmaları da İlk Sebep sayesinde gerçekleşmektedir. Böylece 

mevcudat kendisine varlık veren (ifâde), dolayısıyla iyilik kazandığı Varlık’a garîzî bir yolla 

aşk duyar ve bu aşk gereği O’nun zâtına teşebbüh etmeye çalışır.268 

“Peki varlıktaki kozmik iyiliğe karşın, kötülük nasıl meydana gelmektedir?” diye burada 

oldukça anlamlı bir soru sorulmalıdır. Nitekim, kozmosa yönelik düzen ve iyilik eksenli bir 

teleoloji anlayışı benimsendiğinde, doğal olarak bu yaklaşımın kötülük problemine makûl bir 

çözüm getirmesi beklenmektedir. Üsûlûcyâ müellifinin yanı sıra, İbn Sînâ da entelektüel 

gündemini meşgul etmiş olan bu sorunsalı tartışma mevzuu yapmıştır. Üsûlûcyâ’nın ağırlıklı 

olarak kötülük sorununa ayrılan altıncı mîmerinde, ulvî âlemden suflî âleme hiçbir şekilde 

yerilen bir şeyin gelemeyeceği şiddetle vurgulanmaktadır. Çünkü, iradeyle fiil yapmamaları 

itibariyle felekler, oluş ve bozuluş âlemindeki kötülüklerin illeti olamaz. İradeyle fiilini 

gerçekleştiren her fail övülen iyi fiiller veya yerilen kötü filler yapabilirken, fiilini irade dışı 

icra eden her fail iradenin ötesinde olduğu için, yalnızca övülen ve razı olunan iyi fiiller 

yapmaktadır. Dolayısıyla, ulvî âlemden bu âleme gelen şeyler aslında tek bir şey olup suflî 

âlemde çoğalır ki, bu şey de iyiliktir. Zira, yukarıdan aşağıya gelen şey, cüzün hayatı için değil, 

küllün hayatı içindir. Ne var ki, tabiat yukarıdan bir etki aldığında, bu iyi etkiyi devamlı olarak 

tutamamasından ötürü bazen farklı biçimde edilgenlik gösterebilir. Bu yüzden, ancak arzî şeyler 

zorunlu olarak ulvî âlemden gelen etkilere iliştiğinde, kötülük meydana gelmektedir.269 

Neticede, bu âlemde bulunan kötülüğün herhangi bir şekilde feleklere nispet edilmesi mümkün 

değildir. 

 
266  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 324-325. 
267  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 40. 
268  İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, s. 261-264. Ayrıca bk. İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 284-288. 
269  Üsûlûcyâ, s. 75. 



91 

 

Bu pasajı yorumlarken müellifin “küllün hayatı” ifadesi yerine küllün yararı (intifâ‘) 

kavramını tercih eden İbn Sînâ, her şeyden evvel feleklerin hareket ve kuvveleri ile oluş ve 

bozuluş âlemini etkilerken onların bizâtihi oluş ve bozuluş âlemine yönelik bir kastının 

olmadığının bilinmesi gerektiğini belirtmektedir. Bu yüzden, yukarıdan ay altı âleme gelen 

etkiler bazen yarar sağlayabilirken, bazen de zarara yola açabilmektedir. Fakat zarar ve kötülük, 

onların maksadı olmayıp kaçınılmaz olarak ilişen zorunlu bir şeydir. Yoksa, ay üstü âlemden 

asla kötü şeyler sudûr etmez. Ay altı âleme gelince, yukarıdan gelen etkilere ilişen söz konusu 

zorunlu şeyler iyiliğin gerektirdiği bir şeydir. Zira, zorunlu olarak onları gerektirmeksizin 

iyiliğin sebeplerinin ilk kasıtla (bi’l-kasdi’l-evvel) bu sebepler olacak şekilde iyiliğin sebepleri 

olması mümkün değildir. Bununla birlikte, zararlı ve kötü şeyler nadirdir: 

  مثل أنه لن يجوز أن يقع الانتفاع الكلي بالنار والماء في عالم الكون والفساد، إلا ويكون ”

ل منها في مرتبته المجعول لكل واحد  كهذا بحيث يتفق منه عند تصادم الأسباب المرتب  

منها حركته للخير الأعم، أن يحترق منه شيء نفيس إن كان ناراً أو يغرق منه حيوان  

أو جعلت   يغرق  بحيث  لا  والماء  تحرق  بحيث  لا  النار  جعلت  إذا  وأنه  ماء.  كان  إن 

في  حركات الأشياء بحيث لا تنادي إلى التقاء نار وثوب نفيس أو وقوع حيوان شريف  

الماء، لم يمكن أن يكون لا ذلك الخير العام ولا ذلك الشر النادر. وفقد الخير العام أعظم  

  270  “.من الشر النادر، فإن ذلك شر عام 

“Örneğin, oluş ve bozuluş âleminde ateş ve sudan küllî yararın 

gerçekleşmesi, her biri kendi mertebesinde bulunan ve genel iyiliğe 

doğru bir harekete sahip olan sebeplerin çarpışması olmadan mümkün 

değildir. Öyle ki, ateş kıymetli bir şey yakabilir ya da su bir canlı 

boğabilir. Şayet ateş yakmaz ve su boğmaz olsaydı veya şeylerin 

hareketleri ateş ile bir kıymetli elbisenin temas etmesine ya da suya bir 

şerefli canlının düşmesine sebebiyet vermez olsaydı, ne o genel iyilik 

ne de bu nadir kötülük mümkün olurdu ki, genel iyiliğin olmaması nadir 

kötülükten daha büyüktür. Nitekim, o zaman genel kötülük olurdu.” 

 
270  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 65. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın belli bir pasajı değil, eserin 

umumunda yer alan genel düşünceler hakkında olabileceği, gibi burada Üsûlûcyâ metninden yorumu yapılan 

kısımların kayıp olması da muhtemeldir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması 

sebebiyle, sarih bir tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 75. sayfanın 

1. paragrafına ait olduğu tespit edilmiştir. 



92 

 

İster risalelerinde ister ana eserlerinde olsun, İbn Sînâ’nın yukarıdaki yorumunu teyit 

eder mahiyette birçok açıklama tespit etmek mümkündür. Burada, Şeyh’in başlıca eserleri 

olmaları hasebiyle el-İşârât ve’t-tenbîhât ile Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât’ını mercek altına 

alacak olursak,271 öncelikle eş-Şifâ’da kötülüğün bütün sebebinin ay altı âlemde bulunduğunu 

ve ay feleğinin altında bulunan her şeyin diğer varlıklara göre noksan olduğunu ortaya koyan 

filozof, bunun nedenini maddeye dayandırmaktadır. Ancak bu durum, yukarıdan gelen etkinin 

maddeyi iyilikten mahrum bırakmasından değil, etkiye konu olan maddenin etkiyi tam olarak 

kabul etmemesinden kaynaklanmaktadır. Bununla birlikte, eşyâdaki kötülüğün varlığı iyiliğe 

olan ihtiyaca tabi bir zorunluluktur. Çünkü, şayet unsurlar zıtlaşarak baskın olandan etkilenecek 

bir halde olmasaydı, değerli türler onlardan meydana gelemezdi. Dolayısıyla, şayet bütün 

varlıkta zorunlu olarak gerçekleşen çarpışmalar, ateşi bir kimsenin elbisesiyle temas etmek 

zorunda bıraktığında ateşin yakması gerekmeseydi, ateşten küllî yararın sağlanması mümkün 

olmazdı. Şu halde, bu şeylerde bulunabilecek iyilik zorunlu olarak ancak kendisinden veya 

kendisiyle birlikte böyle bir kötülüğün gerçekleşmesi mümkün olduktan sonra meydana 

gelmelidir. Zaten iyiliğin taşması, nadir bir kötülük nedeniyle genel iyiliğin terk edilmemesini 

gerektirmektedir. Aksi halde iyiliğin terki, o kötülükten daha büyük bir kötülük olur. Zira, 

maddenin doğasında bulunabilecek şeyin yokluğu, iki yokluk olduğunda tek bir yokluktan daha 

büyük bir kötülüktür. 

İbn Sînâ’ya göre, esas itibariyle İlk Yönetici’nin (el-Müdebbirü’l-Evvel) kötülükten 

arınık sırf iyiliği var etmesinin mümkün olduğu şeklinde öne sürülebilecek bir iddia geçersizdir. 

Bunun, mutlak varlığın kötülüklerden uzak bir tarzı olarak mutlak varlıkta bulunması mümkün 

olmakla beraber, var olması mümkün bir tarz olarak imkânda kalıp aşağı varlık mertebelerinde 

var olmayı beklemiş olan varlık tarzında bulunması mümkün değildir. Çünkü, bu durumda o 

kendisi var olmazdı. Bu bakımdan, ona karışabilecek kötülük nedeniyle bu tarzın imkânda 

bırakılarak var edilmesinin terk edilmesi söz konusu değildi. Yoksa, ilkesi bile mevcut olmayan 

bir kötülüğün gerçekleşmemesi için o tarzın var edilmemesi, var olmasından daha büyük bir 

kötülük olurdu. Bizzât kötülük olan mutlak yokluk da genel kötülüktür ki, bu ilâhî hikmete 

uygun değildir. 

 
271  İbn Sînâ’nın ana eserlerinin dışında küçük risalelerinde yer alan kötülük problemi ile ilgili açıklamalarına 

ilişkin örnekler için bk. İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-Arşiyye, s. 16-18; İbn Sînâ, Tefsîru sûreti’l-Felak, s. 116-120; 

İbn Sînâ, İbtâlü ahkâmi’n-nücûm, İbn Sînâ Risâleleri içinde, nşr. Hilmi Ziya Ülken, İstanbul: İbrahim Horoz 

Matbaası, 1953, s. 54-55. Başka eserlerdeki açıklamalar için bk. İbn Sînâ, en-Necât, s. 284-291; İbn Sînâ, 

Dânişnâme-i Alâî, s. 344-352; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 326. 



93 

 

Kaldı ki kötü denilen fiiller, kabul eden sebebine kıyasla veya onun bu maddedeki fiilini 

engelleyen başka bir faile kıyasla kötü olabilirse de, anılan fiillerin tamamı kendi fail sebebine 

kıyasla yetkinliktir. Elemler ve söz gelimi yaktığında ateş örneğindeki gibi yakmanın failindeki 

sebep böyledir. Yakmak ateşin yetkinliği iken, kendisinden zarar gören bir kimseye kıyasla 

kötülüktür. Hâlbuki o, öncelikli bir gereklilikle (luzûmen evveliyyen) kötülüğü 

gerektirmeyecek şekilde yaratılmış bir şeydir. Onun önceliği yarardır. Kötülük ise ikincildir. 

Ne var ki, ikinciller olmasaydı öncelikler de olmazdı. Mesela, ateşin varlığı yakıcı olmaktır. 

Yakıcının varlığının yoksul bir kimsenin elbisesine temas ettiğinde onu yakmak olmasının 

nedeni; yoksulun elbisesinin varlığının yanmayı kabul edici olması, her birisinin varlığına 

çeşitli hareketlerin ilişmesi, bu çeşitli hareketlerin varlığının da temasın iliştiği bir varlık olması 

ve etkin ile edilgin arasındaki temasın varlığının fiil ve infi‘âlı gerektiren272 bir tabiata  sahip 

olmasıdır. Tüm bu durumlarda ikincillerin olmaması demek, önceliklerin olmaması demektir. 

Genel bir çerçeveyle bakıldığında, mevcut olarak vehmedildiklerinde vehimdeki şeyler; 

ya ancak mutlak anlamda kötü olarak bulunabilecek durumlardır, ya iyi olarak var olan şeylerdir 

ki bunların eksik ve kötü olması imkânsızdır, ya var olduklarında iyiliğin baskın olduğu 

şeylerdir ve doğaları nedeniyle bundan başkası olamaz, ya da var olduklarında kötülüğün baskın 

olduğu veya her iki halin eşit olduğu şeyler olarak bulunurlar. Hiçbir kötülüğün bulunmadığı 

kısım doğalarda varken, Tamamı kötü, kötülüğün baskın olduğu veya her iki halin denk olduğu 

şeyler yoktur. İyiliğin baskın olduğu şeylere gelince, onların var olması daha uygundur. 

Dolayısıyla, mevcudatta iyilik baskın olup çoğunlukla gerçekleşmekte, kötülük ise nadir olup 

azınlıkla gerçekleşmektedir. 

Bu açıklamanın “aslında kötülük nadir veya azınlıkla gerçekleşen bir şey olmayıp 

çoğunlukla gerçekleşir” gibi birtakım soruları beraberinde getireceğini kestiren İbn Sînâ, çok 

(kesîr) ile çoğunlukla (ekserî) ifadeleri arasındaki ayırıma dikkat çekerek cevap vermektedir. 

Ona göre, hastalıklar gibi çok olup da çoğunlukla olmayan pek çok şey vardır. Bu kötülük, 

mukabili olan iyilikten daha azdır ve iyilik ebedî iyiliklere kıyasla kendisinde bulunduğu gibi 

maddesinde de bulunmaktadır.273 

el-İşârât’a gelince, benzer şekilde mütefekkir şunu dile getirmektedir: Varlıktaki 

mümkün durumların bir kısmı asıl olarak kötülük ve bozuluştan varlığının arınık olması 

 
272  İbn Sînâ’da varlıklar arasında fiil ve infi‘âlin gerekliliği ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, el-Fi‘l ve’l-infi‘âl, Mecmû-

u Resâil-i eş-Şeyhu’r-Reîs içinde, Haydarabad: Dâiretü’l-Maarifi’l-Osmâniyye, 1354, s. 2-10. 
273  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 260, 385-392. 



94 

 

mümkün olan durumlardır. Bir kısmı da erdemli olabilmesi ancak erdemi, ondan hareketlerin 

zıtlığı ve hareketlilerin çarpışması sırasında herhangi bir kötülük ârız olması bakımından 

olduğunda mümkün olan durumlardır. Mükemmel cüz’î varlığın feyezan etmesinin ilkesi olarak 

Salt Cömertlik gereği, birinci kısım varlığın yanı sıra ikinci kısım varlığın da taşması 

zorunludur. Nitekim, az olan kötülükten sakınmak için çok olan iyiliğin var edilmesinin terk 

edilmesi, daha büyük bir kötülüktür. Kaçınılmaz olarak, çok olan iyilik, onun öncelikli 

gerekliliği olmayan az bir kötülüğü de gerektirmektedir. Örneğin, temas ettiği canlılara elem 

verir olmaksızın ateşin esas itibariyle erdeminin gerçekleşmesi mümkün değildir.274 

Sonuç olarak, metinler arası tahlilî bir okumanın neticesinde İbn Sînâ’nın gâiyyete dair 

yorumlarının, filozofun külliyatının öteki eserlerinde savunduğu felsefî ilkeleri sürdüren bir 

biçimde söz konusu doktrine ilişkin temel anlatısıyla tam anlamda bir örtüşme arz ettiği tespit 

edilmiştir. Öte yandan, Üsûlûcyâ’da gâiyyet hakkında bazı fikirler yer almakla birlikte, İbn 

Sînâ’nın metni yorumlarken bu fikirleri yalnızca açıklamakla yetinmeyip onları bir taraftan 

gerek kavramsal gerekse de teorik açıdan sistematize ettiği, diğer taraftan da kendi düşünce 

sistemi zaviyesinden zenginleştirdiği görülmektedir. 

 
274  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 299-301. İbn Sînâ’da hareketlerin zıtlaşması (tezâd) ve hareketlilerin 

çarpışması (tesâdüm) ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: es-Semâʿü’t-tabî‘î, s. 99-102; İbn Sînâ, el-

Hikmetü’l-Arûziyye, s. 126-129; İbn Sînâ, en-Necât, s. 112-114, s. 299-300; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, 

s. 405. 



95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ÜSÛLÛCYÂ YORUMUNDA NEFİS, BEDEN VE AKIL 

İLİŞKİSİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

 

Tanrı – âlem ilişkisinden sonra bu bölümde, araştırmamızın giriş kısmında 

belirttiğimiz hem Üsûlûcyâ metninin hem de İbn Sînâ’nın yorumunun ortak iki temel felsefî 

konusundan bir diğerini oluşturan nefis, beden ve akıl ilişkisini mercek altına alırken, önce 

nefsin bedenle ilişkisini, ardından nefsin akılla ilişkisini ele alacağız. Şeyh-i Reîs’in tabîiyyâtta, 

Üsûlûcyâ müellifinin ise ilâhiyyâtta üzerinde durduğu nefis bahsinin bu incelememizde 

gerçekleştirmeyi vaat ettiğimiz mukayesenin bileşenlerini teşkil eden Üsûlûcyâ, Tefsîru Kitâbi 

Üsûlûcyâ ile Kitâbü’ş-Şifâ ve el-İşârât ve’t-tenbîhât gibi ana eserler başta olmak üzere İbn Sînâ 

külliyatı açısından felsefî tartışmaların büyük çoğunluğunun yapıldığı en yoğun mevzu olması, 

çalışmamızın odağında bulunan Üsûlûcyâ yorumundaki nefis kuramını müzakere etmenin 

konumuz zaviyesinden ne denli kritik bir ehemmiyet taşıdığını gözler önüne sermektedir. 

Esasında İbn Sînâ felsefesi araştırmacıları için insanı anlamanın, onun aslî parçası 

konumunda olan nefsi ve nefsin bir taraftan aşağı doğru bedenle, diğer taraftan yukarı doğru 

akılla olan ilişkisini anlamaktan geçtiği aşikârdır. Birbirleriyle doğrudan bağlantılı olmaları 

hasebiyle nefis bahsine egemen olan gerek ontolojik gerekse de epistemolojik perspektiflerden 

herhangi birinin göz ardı edilmesinin, konuya yönelik birtakım okuma, anlama ve yorumlama 

sorunları doğuracağı ortadadır. 

Bu çerçevede, Üsûlûcyâ yorumunda nefis, beden ve akıl ilişkisini önce “Nefis ve 

Beden” daha sonra “Nefis ve Akıl” olmak üzere iki alt başlıkta araştırırken, İbn Sînâ’nın bu iki 

başlığa ilişkin yorumlarını da esas itibariyle ikişer felsefî meselenin şemsiyesi altında 

irdeleyeceğiz. Bunlardan ilk ikisi, nefis – beden ilişkisinin birinci yönüne tekabül eden nefsin 

bedenle ittisâli ve haliyle onun ikinci yönü olan nefsin bedene mufârakâtdır. Nefis – akıl 

ilişkisini ise, bu ilişkinin özünü oluşturan entelektüel deneyimin kavramsal boyutunu ifade eden 

yetkinlik fikri ile onun görsel boyutuna karşılık gelen müşâhede tecrübesinden hareketle 

inceleyeceğiz. Bu ana unsurların muhitinde Üsûlûcyâ yorumunu dikey anlamda derinlemesine, 

yatay anlamda da şümullü bir tahlile tabi tutarak İbn Sînâ’nın hem Üsûlûcyâ’yı nasıl 

okuduğunu, hem de yorumları ile kendi felsefî sisteminin bütünü arasındaki fikrî irtibatın ne 

kadar sağlam olduğunu tespit etmeye çalışacağız. 



97 

 

3.1. Nefis ve Beden 

Hem Üsûlûcyâ’da hem de İbn Sînâ’nın yorumunda nefis – beden ilişkisi ile ilgili 

olarak büyük ölçüde tüm alt meseleleri etrafında toplayabileceğimiz nefsin bedenle ittisâli ve 

nefsin bedene mufârakâtı konularını müzakereye koyulmadan önce,275 her iki metinde dikkat 

çekilen cisim ile ilişkileri bakımından küllî ve göksel (semâvî) bir nefis olarak felek nefsi ile 

cüz’î ve yersel (arzî) bir nefis olarak insan nefsi (en-nefsü’n-nâtıka) arasındaki fark üzerinde 

durmamızın konunun iyi anlaşılması ve sağlıklı bir şekilde değerlendirilmesi açısından faydalı 

olacağının kanaatindeyiz. Üsûlûcyâ’nın özel olarak nefis mevzuuna tahsis edilen yedinci 

mîmerinde, gerek küllî nefis gerekse de cüz’î nefis şerefli olup kendilerine ait olan cisimleri de 

şerefli bir tedbir ile idare etmekle birlikte, küllî nefis bunu yorulmaksızın yaparken, cüz’î nefsin 

bunu zahmet çekerek gerçekleştirdiğine işaret edilmektedir. Nitekim, semâvî nefis kendi 

cirmini fikir veya reviyye olmadan küllî ve aklî bir şekilde idare etmekte ve bundan farklı bir 

tedbire ihtiyaç duymamaktadır. Çünkü, göksel cisim küllî olup farklılık barındırmamaktadır. 

Tek bir tabiat olması itibariyle bu cismin cüzü küllü gibidir. 

Cüz’î nefse gelince o, cüz’î bedeninden ötürü, fikir ve reviyyeye ihtiyaç duyar. İnsan 

nefsini duyulur şeylere yöneltmekle meşgul eden ve böylece tabiattan kaynaklanan şeylerin 

bulaşmasıyla nefsin acı ve ızdırap çekmesine sebebiyet veren duyu, nefsin bakışını kendi zâtına 

yöneltmesine mâni olur ve onu aklî âleme ait olan cüzünden gaflet içinde bırakır. Yerilen şehvet 

ve bayağı hazlar gibi bedenî şeyler nefse üstün geldiğinde, nefis duyusal âleme ait olan hazları 

elde etmek için kalıcı şeylerden yüz çevirir. Fakat nefis, kalıcılığı ve sabitliği olmayan geçici 

hazza yönelmekle, gerçek hazdan (el-lezzetü’l-hakka) uzaklaştığını bilmez. Bu aşamada şayet 

nefis, duyuya ve ona ilişkin geçici duyulur şeylere bağlanmama noktasında güçlenirse, o zaman 

bedenini zahmet çekmeksizin kolayca yönetir. Neticede beşerî nefis, küllî nefse benzemeye 

başlar ve aralarında hiçbir farklılık yokmuş gibi olur.276 Burada belirtilmelidir ki, bu tasavvur 

esas itibariyle bedenin aklî alakadan başka şeylerle meşgul olmasına yol açtığı cüz’î nefis ile 

cismî alakanın herhangi bir anlamda engel oluşturmadığı küllî nefis arasında bir diğer temel 

farkı teşkil etmektedir. İnsanî nefsin varlığı yetkinliğini (et-tamâm) öncelerken, felekî nefsin 

yetkinliği varlığının başında bulunur. 

 
275  Nefsin bedenle ilişkisi hakkında geniş bir inceleme için bk. Mehmet Zahit Tiryaki, Nefs Teorisi, İslâm 

Düşüncesinde Teoriler: Metafizik 3 içinde, haz. Ömer Türker, İstanbul: Ketebe, 2021, s. 1292-1315. 
276  Üsûlûcyâ, s. 91. 



98 

 

Zaten İbn Sînâ da yukarıdaki tasavvurun felekî nefis ile insanî nefis arasında teşkil 

ettiği ayrımın farkında olmalıdır ki, yukarıda analiz ettiğimiz pasaj ile ilgili yorumunu söz 

konusu ayrımdan hareket ederek ortaya koymuştur. Bununla birlikte o, metni olabildiğince 

kendi görüleriyle uzlaştırmaktadır. Ona göre semâvî nefis, zamanla durumları değişen veya 

yararlı şeylerin celp edilmesi ve zararlı şeylerin defedilmesine ihtiyacı olan bir bedenle müptela 

değildir ki, bedenini yönetmede farklı bir tedbire gereksinim duysun. Bilakis, onun cisminin 

cevheri birdir ve cüzleri de zamandaki halleri de benzerdir. Kendisinden kaynaklanan şeylerin 

idare edilmesine gerek kalacak şekilde de etkilenmemektedir. Bu yüzden, nefsin onun 

küllîliğini idare etmesi ile cüzlerini idare etmesi arasında durum değişmez ve nefis ona yönelik 

yalnızca basit bir hareket ettirme ve ilişki kurmanın ötesinde herhangi bir şeye gerek duymaz. 

Dolayısıyla, bedenî alaka semâvî nefsi aklî alakadan alıkoymaz. Böylece, göksel nefiste göksel 

akıldan var olması gereken şeyler, kendisinde o akıldan varlığının başında bulunur. 

Cüz’î nefis ise, aklî âleme ait olmakla birlikte, bedenini yönetirken duyunun kendisini 

meşgul etmesinden ötürü, elinde bir şey olup da onu unutan kimse gibidir. Nitekim insanî nefis, 

geçici hazla (el-lezzetü’l-fâniye) meşgul olduğunda, esas itibariyle aklî âleme ait oluşunu ve 

dolayısıyla gerçek hazzı unutur. Ancak o, sadece ilişkinin gerektirdiği şeyler kalıncaya kadar 

bedenden arınırsa, o zaman kendisini meşgul eden şeylerin çoğunu üzerinden atmış ve bu 

durumda, her ne kadar bir yönden küllî nefis kendisinden daha şerefliyse de, o neredeyse küllî 

nefse benzemiş olur.277 

Kimi araştırmacıların İbn Sînâ’nın küllî nefis ile ilgili bütüncül bir anlatısının 

olmadığını not etmesine karşın,278 söz konusu meseleye ilişkin olarak Şeyh’in farklı farklı 

eserlerinde yer alan açıklamalara kuş bakışı bakıldığında, konuya dair sistematik ve de 

yukarıdaki yorumu yeterli ölçüde aydınlatan bir çerçeve ortaya koymanın mümkün olduğu 

anlaşılmaktadır. Düşünürümüze göre, mufârık aklın kendi varlığının Evvel sebebiyle zorunlu 

bir varlık olduğunu akletmesinden felek nefsi, varlığının kendisi sebebiyle mümkün bir varlık 

olduğunu akletmesinden ise esîr unsurundan teşekkül eden ve o nefse özgü olan tek bir felek 

cismi (el-cismü’l-esîrî) meydana gelmektedir ki, bu ikisi âlemin yatay (arz) boyutuyla 

alakalıdır. Diğer yandan insan nefsi, ibdâ‘ yoluyla var olan ve sudûr basamaklarının sonuncu 

sırasında bulunan faal akıldan feyezan eden manevî bir cevher iken, insan bedeni sun‘ yoluyla 

var olan ve tabiî unsurların birleşmesiyle meydana gelen cismânî bir cevherdir. Semâvî 

 
277  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 69-70. 
278  Örnek olarak bk. Abdülmaksûd Hâmid Rahîse, Eseru kitâbi Üsûlûcyâ ‘ala İbn Sînâ fi’l-ilâhiyyât, Kahire: 

Câmietü’l-Ezher, 1990, s. 263. 



99 

 

cisimlerin sûretine tekabül eden semâvî nefislerin kendisine özgü olan cisimden ayrılmasının 

mümkün olmamasına karşın, arzî bedenin sûretine tekabül eden insanî nefis maddesinden 

ayrılabilmektedir. Cismi yönetme yönünde felek nefsi ile insan nefsi arasındaki fark, esasında 

bu durumdan kaynaklanmaktadır. Nitekim buna göre, semâvî cisimler hiçbir şekilde oluş ve 

bozuluşa konu olamazken; yersel cisim için nefsin ittisâli ile oluş, mufârakâtı ile de bozuluş 

gerçekleşmektedir. Bu yüzden değişim çeşitleri, semâvî cisim için olanaksız, insanî beden için 

ise geçerlidir. Bu sayede küllî nefis, kendi cirmini çeşitli tedbirler ile değil, tek bir tedbir ile 

yönetir ki, bu da şerefli ve mükemmel bir tedbirdir. Var olduktan sonra kendi yetkinliklerini 

sürekli sağlayacak haricî bir nedene ihtiyacı olmayan semâvî nefis bir kez maddeyle bir araya 

geldikten sonra, semâvî cisim yetkinleşmek için başka bir şeye gerek duymaz. Dolayısıyla da 

semâvî nefisler, yetkinlikleriyle ilgili her şeyi zâtlarında hazır bulurlar.279 

Felek nefsinin aksine, insan nefsi bileşimleri dört sıvıyı ve onların zıt özelliklerini 

meydana getiren dört unsurun karışımından müteşekkil bir bedene bağlı olduğu için, insan 

nefsinin bu zıtlıklarla olan ilişkisi ve bunun neticesinde bedenin oluşumundaki dengesizlik 

onun faal akıldan ilâhî feyzi almasına engel olmaktadır. Lakin insan nefsi, aklî idrakin son 

aşaması olması itibariyle ulaşmayı gaye edindiği bilfiil ve müstefâd akıl seviyesine yükselirse, 

her ne kadar bir yönden semâvî nefis kendisinden daha şerefliyse de, o semâvî nefse benzer.280 

Bu durumda, İbn Sînâ için amelî akıl açısından nefsin yetkinliği, gök nefislerine benzemesi 

demektir. “Nefis ve Akıl” başlığının altında nefsin yetkinliği konusunu ele alacağımız için, 

burada bu başlığın araştırma sorusunun sınırlarını aşmaktan kaçınacağız. 

Bir taraftan Üsûlûcyâ metninde beş müstakil mîmerde işlenen,281 diğer taraftan İbn 

Sînâ’nın yorumunda da merkezî bir konum işgal eden nefis – beden ilişkisinin daha evvel ilk 

yönüne tekabül ettiğini ifade ettiğimiz nefsin bedenle ittisâli konusuna gelecek olursak, bu 

konuya ilişkin olarak nefsin kuvveleri öğretisinden evvel nefsin bedenden önce var oluşu ile 

nefsin bedenle birlikte var oluşu tartışmasından söz etmemiz gerektiği aşikârdır. Üsûlûcyâ’nın 

 
279  İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 338-340; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 74, 79; İbn Sînâ, en-Necât, s. 157-

168, 277; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 38; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 80-81, 169-170, 378; 

İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hudûd, s. 15-16, 26; İbn Sînâ, Fî’l-Ecrâmi’l-ulviyye, Tis‘u Resâ’il içinde, İstanbul, 1298, s. 

33; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: es-Semâ’ ve’l-âlem, nşr. Mahmûd Kâsım, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-

Mer‘aşî en-Necefî, 1405, s. 33. Türkçe tercüme için bk. İbn Sînâ, Sema ve Alem, çev. Muhittin Macit ve Harun 

Kuşlu, İstanbul: Litera yayıncılık, 2014. 
280  İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 99-100; İbn Sînâ, en-Necât, s. 166; İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-

ziyâre, s. 286; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 68; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, II, s. 387-392; İbn Sînâ, 

Risâle Fi’l-Kelâm ala’n-nefsi’n-nâtika, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

1952, s. 195-198. 
281  Bahsi geçen mîmerler birinci, ikinci, üçüncü, yedinci ve dokuzuncu bölümlerdir. 



100 

 

doğrudan nefis mevzuuna ayrılan bir diğer mîmeri olan birinci mîmerde, bir cirm olmayan 

nefsin ölüp bozulmadığının, bilakis ebedî olarak kaldığının altı çizilmektedir. Bununla birlikte 

nefis, aklî ulvî âleminden ayrılıp cismânî ve duyusal olan suflî âleme inerek oluş ve bozuluşa 

uğrayan bu kaba bedene girmiştir. Nefsin bunu yapmasındaki esas amacı ise, onun sahip olduğu 

yüksek kabiliyeti ve kuvvesinin bir türüyle kendisinden sonra gelen duyusal varlığa sûret 

vermek ve onu yönetmektir.282 İbn Sînâ bu pasajı yorumlarken, müellifin nâtık nefsin amacının 

kendi yüksek kabiliyeti ve kuvvesi sayesinde bedene sûret vermek ve onu tedbir etmek 

aracılığıyla yetkinlik kazanmak olduğunu kastettiğini dile getirmektedir.283 Ona göre, müellifin 

ifadelerinden onun nefsin bedenden önce var olduğunu savunduğu zannedilmemelidir: 

ه ليس يعني أن نفس الإنسان كانت موجودة قبل البدن مدة لا تنزع إلى بدن ولا تلابس”

ثم صارت إليه؛ فإن هذا أمر قد بان استحالته في الكتب، وإن كانت النفس مع ذلك لا  

تموت. ولكن معناه أن النفس لم يوجد لها أن تكون مجردة عن البدن تجرد الأمور العقلية 

له في الطبع علاقة وميل مع البدن في أول ، بل وجد  ‘ ما بعد الطبيعة  ’المذكورة في  

 284 “الأمر.

“Bu, insan nefsinin ölümsüz olmakla beraber, bedenden önce bedene 

arzu duymadığı ve onunla birlikte olmadığı bir zamanda var olup da 

daha sonra ona geldiği anlamına gelmemektedir. Nitekim bu, imkânsız 

olduğu kitaplarda açıkça ortaya konulmuş bir husustur. Aslında bunun 

anlamı, nefsin bedenden Metafizika’da bahsedilen aklî şeylerin soyut 

oluşu gibi soyut olarak var olmadığı, bilakis baştan onun tabiatında 

bedene bir meylin ve onunla bir ilişkinin bulunduğudur.” 

 
282  Üsûlûcyâ, s. 18, 84. 
283  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 66. Yorumda “üstün gelmeye kudreti” anlamında “وقدرتها للغلبة” ifadesi 

geçmekle birlikte, gerek metnin bütünlüğü gerekse de yorumun Üsûlûcyâ’dan ait olduğu pasajı göz önünde 

bulundurduğumuzda, söz konusu tabir yerine “yüksek kuvvesi” anlamında “وقوتها العالية” ifadesini tercih etmiş 

bulunmaktayız. 
284  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 37. Bedevî, ilgili yorumun Üsûlûcyâ’dan hangi pasaj ait olduğuna dair bir 

tespitte bulunmaktan kaçınmıştır. Bununla birlikte metin incelendiğinde, yorumun 18. sayfanın son 

paragrafının 1-3. satırlarına ait olduğu tespit edilmiştir. Öte yandan, ilgili yorumda “zorunlu olduğunda” 

anlamında “لما وجب” ifadesi geçmekle birlikte, gerek metnin bütünlüğü gerekse de  İbn Sînâ’nın nefis anlayışını 

göz önünde bulundurduğumuzda, Oxford nüshasına uygun şekilde ilgili tabir yerine Bedevî’nin de bir diğer 

okuması olan “var olmadığı” anlamındaki “لم يوجد” ifadesini tercih etmiş bulunmaktayız. Bk. İbn Sînâ, Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian Library, vr. 69b. Bunun yanında, “أن تكون مجردة”  şeklinde aktardığımız cümle tahkik 

metninde “مجردة تكون  لا   şeklinde geçse de,  hem metnin bütünlüğü hem de İbn Sînâ’nın nefis anlayışı ”أن 

açısından doğuracağı çelişki dikkate alındığında, “لا” edatının hazfedilerek metnin tashih edilmesi gerektiği 

açıkça anlaşılmaktadır. 



101 

 

Açıkça görülüyor ki mütefekkirimiz, nefsin bedenden önce var olduğuna yönelik 

Üsûlûcyâ müellifinin yaklaşımını nefsin bedenle birlikte var olması fikriyle oldukça kararlı bir 

biçimde tevil ederken, Aristoteles’in eserlerine atıfta bulunarak Metafizika’da tabiatı hasebiyle 

nefsin salt olarak maddeden mücerret olan aklî cevherlerin aksine baştan bedenle bir ilişkisinin 

bulunduğunu hatırlatmaktadır.285 Şeyh’in bu tavrının altında bilinçli bir tutumun yattığı hesaba 

katıldığında, yukarıdaki değerlendirme bizim için ayrıca önem kazanmaktadır. Zira, konuyu 

daha net görebilmemizi sağlamak üzere İbn Sînâ açısından Üsûlûcyâ’nın apokrifliği meselesine 

ilişkin olarak Üsûlûcyâ yorumunda izini sürdüğümüz karinelerden birini teşkil eden ve mesele 

hakkında ciddi anlamda fikir verme imkânını barındıran bu ayrıntı, araştırmamızın birinci 

bölümünde İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’nın Aristoteles’e aidiyetine itiraz ettiğine dair görüşü 

üzerinde durduğumuz Paul Kraus’un iddiasının zayıf olduğuna yönelik kanaatimizi 

kuvvetlendirir niteliktedir. 

Nefsin bedenden önce var olduğuna şiddetle karşı çıkan Aristo’ya göre, cevher 

kavramı üç mana ifade etmektedir. Bunlar sûret, heyûlâ ve kuvve olarak heyûlâ ile ilk 

yetkinlik286  olarak sûretten mürekkep olan şeydir. Bu bakımdan, heyûlâ ile sûretten mürekkep 

olan canlının cismi, nefsin yetkinliği olamaz. Bilakis, nefis cismin yetkinliğidir. Bu sebeple, 

kudemânın iddia ettiklerinin aksine, kendisi bir cisim olmamakla birlikte nefsin cisimden 

bağımsız olarak var olması mümkün değildir.287 Dolayısıyla nefis, her zaman bedenle 

birliktedir. 

en-Necât’ın tabîiyyât hakkındaki bölümünün nefis ile ilgili altıncı makalesinde İbn 

Sînâ da, nefsin bedenden önce değil, bedenle birlikte var olduğunu belirtmektedir. Filozof, 

nefsin hâdis oluşunu ispatlarken, insan nefislerinin tür ve anlamda birleşmiş olduklarını ifade 

etmektedir. Ona göre, onların sonradan değil, bedenden önce meydana gelmesi ancak iki 

durumda mümkün olurdu. Birincisi onların zâtlarının çok olması, ikincisi ise, tek bir zât 

olmalarıdır. 

 
285  Örnek olarak bk. Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, I, s. 8, 154; Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, II, s. 608; Aristoteles, 

Mâ ba‘de’t-tabîa, III, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa içinde, nşr. Maurice Bouyges, Beyrut: el-Matbaatü’l-

Kasulikiyye, 1948, s. 1425, 1486, 1512, 1575, 1614, 1691. 
 .”Grekçede “entelecheia ,”كمال“  286
287  Aristoteles, Kitâbü’n-Nefs, nşr. ve çev. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1949, 

s. 49. Bağlamdan açıkça anlaşılıyor ki, Aristoteles kudemâ ifadesi ile Eflâtûn başta olmak üzere nefsin 

bedenden önce var olduğu görüşünü benimseyen filozoflara atıfta bulunmaktadır. Örneğin bk. Platon, Timaios, 

s. 43. 



102 

 

Ne var ki, zâtlarının çok olması imkânsızdır. Nitekim, nefislerin bedenlerden önce 

birbirlerinden farklılaşmaları ya mahiyet ve sûret, ya da unsura nispet yönündendir. Madde, her 

bir maddenin bir yönü içine alan mekanlarıyla çoğalır. Her nefsin maddesinde de meydana 

gelmesine özgü kılınan bir zaman söz konusudur. Bölen illetler onun maddesi içindir. Onun 

sûreti tek olduğu için, mahiyet ve sûret bakımından farklı değildir. O halde, yalnızca mahiyeti 

kabul eden açısından ya da mahiyetin bir şeye özgü kılınarak nispet edilmesi ile farklılaşırlar 

ki, bu da bedendir. Bedenden öncesine gelince, nefis ancak soyut bir mahiyettir ve nefislerin 

birbirleriyle sayı itibariyle farklılaşması imkânsızdır. Mahiyet de zâtî farklılığı kabul etmez ve 

bu her şeyde mutlaktır. Bu yüzden, zâtı olan şeyler sadece anlamlardır. Bu bakımdan onların 

türleri çoğalır. Fakat onlar, taşıyıcılar, kabul ediciler ve ondan kaynaklanan edilgenler veya 

onlara herhangi bir şekilde nispeti olanlar ve sadece onların zamanlarına nispeti olanlar ile 

bulunurlar. Dolayısıyla, onlar arasında farklılık ve çoğalmanın olması mümkün değildir. 

Diğer yandan, zâtın sayıca tek olması da mümkün değildir. Çünkü, iki beden meydana 

geldiğinde, iki nefis meydana gelir. Bu, ya bir tek nefsin iki bölümüdür ki, o zaman bilkuvve 

bölünen büyüklüğü ve hacmi olmayan tek bir şey olur ve bu imkânsızdır. Ya da iki bedende 

sayı olarak tek bir nefis bulunur ki, bu da geçersizdir. Bundan hareketle, insan nefislerinin 

zâtlarının çok olması da tek bir zât olmaları da imkânsızdır. Dolayısıyla, onların bedenden önce 

var olmaları da mümkün değildir.288 Neticede nefis, ancak kullanması için elverişli olan bedenin 

meydana gelmesiyle birlikte var olmaktadır. 

Yukarıdaki yorumu ile paralel olarak İbn Sînâ’ya göre, esas itibariyle nefsin cevherinin 

yapısında (hey’et) kendisine özgü olan beden ile meşgul olmaya, onu kullanmaya ve ona 

meyletmeye yönelik tabiî bir arzu ve fıtrî bir ülfet bulunmaktadır. Nefsin bedene gerek 

duymasının nedeni de, önceki bölümde inâyet kavramını ele aldığımızda filozofun belirttiğini 

ifade ettiğimiz gibi, nâtık nefsin yetkinleşmek üzere bedenini bir alet olarak kullanmasıdır.289 

Bu meyanda Üsûlûcyâ yorumunda, yukarıdaki yorumun aksine, nefsin bedenle birlikte 

var olduğuna ilişkin İbn Sînâ’nın görüşünü problematik kılan bir hususun izini sürmek 

durumundayız. Daha önce de gördüğümüz üzere sık sık Platon’a atıfların yapıldığı birinci 

mîmerde Üsûlûcyâ müellifi, Platon’un şöyle dediğini aktarmaktadır: Canlı olan bu âlem, 

 
288  İbn Sînâ, en-Necât, s. 183-184. Ayrıca bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 304-311; İbn Sînâ, el-Mebde’ 

ve’l-me‘âd, s. 107-108; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 192-194. 
289  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 397; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 96-98; İbn Sînâ, el-Kerâmât ve’l-mu‘cizât 

ve’l-e‘âcîb, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-

Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983, s. 237. 



103 

 

olabilecek en mükemmel biçim üzere olması hasebiyle şerefli bir varlıktır. Dolayısıyla, bu 

âlemin bir akla sahip olmaması imkânsızdır. Bir akla sahip olan bu âlemin bir nefsinin 

olmaması da mümkün değildir. Bu bakımdan İyi Yaratıcı’nın (el-Bâriü’l-Hayr) fiiliyle, nefis 

bu âleme yerleşmiştir.290 

Metafizikçi (el-ilâhî) Eflâtûn’un metinleri arasında şümullü bir taramanın neticesinde, 

esas itibariyle âlemin canlı bir varlık olduğu doktrini ile alakalı olan bu ifadelerin filozofun 

Timaios diyaloğuna ait olduğu tespit edilmiştir. Ona göre aklı olan varlıklar, aklı olmayan 

varlıklardan daha mükemmeldir. Bu âlem olabilecek en mükemmel biçim üzere olduğu için de, 

onun bir akıl ve nefse sahip olması zorunludur. Bu nedenle Yaratıcı’nın takdiriyle, bir bütün 

olarak bu âlem bir akıl ve nefse sahip olan canlı bir varlık olmuştur.291 Lakin, Üsûlûcyâ’nın 

müellifi için bu alıntı, nefsin inip bedene yerleşmesine ilişkin yeterli izah gücüne sahip bir 

teorik çerçeve sağlaması açısından anlam taşımaktadır. Bu âlemin mümkün olan en mükemmel 

biçimde olması için, aklî âlemde bulunan canlı cinslerinin duyu âleminde de bulunması 

gerekmektedir. Bu yüzden Yaratıcı, âlemin olabilecek en mükemmel biçimde olması için, bizim 

nefislerimizi göndererek bedenlerimize yerleştirmiştir.292 

Bu pasaj ile ilgili olarak İbn Sînâ, ilk bakışta şaşırtıcı gibi görünen şekilde nefsin 

“inme” eyleminden bahsederek, bu âlem canlılık ve akıl sahibi olup süslensin diye Allah’ın 

rahmetiyle nefsin bu âleme indiğini söylemektedir. Şayet bu âlem kendisi için mümkün olan 

aklî canlılıktan yoksun olsaydı, olabilecek en mükemmel biçim üzere olmazdı. Ne var ki, 

kendisi için mümkün olması itibariyle onun Salt Cömertlik olarak ilâhî inâyetten feyiz etmesi 

zorunludur. Zira sudûr meselesini incelediğimizde mütefekkirimizin belirttiği gibi, ardında 

imkân bulunduğu halde feyiz eden ilâhî mânânın durması ve hissî ile aklî varlığın sınıflarını 

elde eden mahiyetlerin bulunduğu halde onlara ilâhî cömertliğin gelmemesi inâyet gereğince 

mümkün değildir. Bu âlemde aklî bir canlılık olup da nefsin olmaması mümkün olmadığından 

ötürü, nefis buraya yerleşmiştir. Böylece, mümkün olduğu kadar akıl âlemindeki gerçek aklî 

sûretlere benzer bir sûret alan (tasavvur) cismânî madde, aklî âlemdeki gibi bir çeşit aklî bir 

 
290  Üsûlûcyâ, s. 24-25. 
291  Platon, Timaios, s. 38-40. Platon’un âlemin canlı bir varlık olması doktrini ile ilgili detaylı bir tahlil için bk. 

Thomas Johansen, The Timaeus on the Principles of Cosmology, The Oxford Handbook of Plato içinde, haz. 

Gail Fine, New Yok: Oxford University Press, 2019, s. 287-307. 
292  Üsûlûcyâ, s. 25. 



104 

 

canlılık kaynağına sahip olmuştur. Nihayetinde, mümkün olduğu kadar aklî âlemdeki her şeyin 

kendisinde bulunduğu bu âlem, mümkün olan en mükemmel biçim üzere olmuştur.293 

Burada İbn Sînâ’nın kendi inâyet terminolojisiyle bağlam kurarak teorik zenginlik 

katmak suretiyle, yorumladığı pasajı geliştirdiği dikkatli gözlerden kaçmayacaktır. Ancak 

burada odaklanmak istediğimiz nokta, nefsin inişi ile ilgili temadır. Bu husus, nefsin bedenle 

birlikte var oluşunu benimseyen İbn Sînâ açısından bir an paradoksal bir durum gibi gelse de, 

kanaatimizce üstad söz konusu temayı bütünüyle kendi felsefî sisteminin mekanizmaları 

çerçevesinde anlamaktadır. Bizce, filozofun bu ifade ile nefsin bedenden önce var olup 

sonradan indiğini kastettiğini düşünmek, tam anlamıyla ciddi bir yanılgı olur ki, bu yanılgı 

ancak Şeyh’in devasa külliyatındaki hâkim paradigmayı yadsımakla mümkündür. 

Üstelik, İbn Sînâ’nın yukarıda analiz ettiğimiz yorumu da felsefî olarak bu çıkarımı 

yapmaya müsait değildir. Nitekim, nefsin bedensel şeylerin yetkinliği olduğu dikkate 

alındığında, baştan ilâhî inâyet uyarınca nefsin bu yetkinliği gerçekleştirmesi zorunlu olduğuna 

göre, nefis bedenin varlığa gelmesiyle birlikte var olmalıdır. Zâhir o ki, İbn Sînâ için nefsin 

inişi kendi sudûr anlayışıyla uyumlu olarak, nefsin İlk İlke’den başlayıp aşağıya doğru inen 

ilâhî feyzin aklî âlemdeki son halkası olarak sûretleri veren (vâhibu’s-suver) faal akıldan 

taşması anlamına gelmektedir. Esasen, bir önceki bölümde “Sudûr ve Gâiyyet” başlığında 

görüldüğü üzere, filozofun sistemi böyle bir okumaya fazlasıyla imkân tanımaktadır. 

Her ne kadar nefis ulvî âleminden bu âleme inmişse de Üsûlûcyâ’ya göre, nefis 

duyusal suflî âleme tamamıyla düşmez. Nefsin kendi aklî âlemine taalluk etmesi açısından, 

onun bir cüzü asıl âleminde kalıp oradan ayrılmaz. Çünkü, bir şeyin kendi âleminden tamamen 

ayrılması, ancak onun bozuluşa uğrayıp kendi zâtından çıkması ile söz konusu olabilir. Bu 

yüzden nefis, bu âlemde bulunduğu halde, aklî âlemine yükselebilmektedir. O zaman niçin bu 

âlemi duyumsadığımız gibi aklî âlemi de duyumsayamıyoruz diye soru soran müellif, bu sualin 

cevabını yine kendisi vererek bunun duyusal âlemin nefse baskın gelmesinden kaynaklandığını 

belirtmektedir. Nefislerimiz duyulur âlemin yerilmiş şehvetleriyle sürekli uğraştığı ve 

 
293  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 45-46. Bedevî’ye göre, ilgili yorum aynı zamanda Üsûlûcyâ’nın 23. 

sayfasının 8. satırına da ait olabilir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun belirtilen yere ait olamayacağı tespit 

edilmiştir. Öte yandan, ilgili yorumda “uğursuz olmak” anlamında “نحس” ifadesi geçmekle birlikte, metnin 

bütünlüğünü göz önünde bulundurduğumuzda, ilgili ifadenin Oxford nüshasına uygun şekilde “yoksun olmak” 

anlamında “عدم” olarak tashih edilmesi gerektiğini düşünmekteyiz.  Bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, 

Bodleian Library, vr. 73b. 



105 

 

kulaklarımız bu âlemin gürültülü patırtısını çokça işittiği için, nefis aklî âlemi duyumsamadan 

ve oradan alabileceği şeylerden mahrum kalır. 

Bu aşamada, müellifin yukarıdaki duyumsama sürecini izah etmek için, nefsin 

kuvveleri teorisine müracaat ederek meseleyi temellendirdiği görülmektedir. Ona göre, nefsin 

bir parçasını duyumsamak, o parçadaki gücün diğer parçalara ait olan güçlerin hepsine baskın 

gelmesine bağlıdır. Yoksa, nefsin bir cüzündeki kuvve o cüzde ne kadar sabit kalırsa kalsın, o 

kuvvenin ait olduğu cüzü duyumsamak mümkün olmaz. Nefis, bayağı şehvetlerinden yüz 

çevirerek duyu âlemi ile meşgul olmaktan vazgeçmek suretiyle bu âlemden yükseldiğinde, 

nefsin aklî cüzündeki kuvve şehvet ve gadab kuvvelerine baskın gelir ki, bu durum istek ve 

öfke kuvveleri için de geçerlidir. Aklî cüzündeki kuvve üstün geldiğinde nefis, aklî âlemi 

duyumsamaya ve oradan alabileceği şeyleri kabul etmeye başlar.294 

Müellifin görüşüne katılan İbn Sînâ, ay altı âlemde nâtık nefse bulaşan duyusal 

şeylerin nefsin aklî âleme ait olduğuna dair şuurunu bastırdığına dikkat çekmektedir. Nasıl ki 

kulak gürültü ve patırtıya maruz kaldığında onlarla meşgul olmaktan başka bir şey duyamazsa, 

benzer şekilde nâtık nefis duyusal şeylere maruz kaldığında, onlarla meşgul olmaktan onun asıl 

âlemi ile ilgili şuuru zayıflar ve böylece nefis, faal akıl ile ittisâl yoluyla alabileceği feyizden 

mahrum kalır.295 

İbn Sînâ’nın, nefsin aklî âlemle alakası ile ilgili olarak Üsûlûcyâ metninde geçen 

duyumsama (el-hiss) tabiri yerine şuur terminolojisini kullanırken,296 nefsin aklî âleme ait 

cüzüne ilişkin müellifin ifadesini nefsin aklî âleme ait oluşu şeklinde yorumladığı hemen göze 

çarpmaktadır. Bizce bu tavır, üstadın nefsin parçalanamazlığına yönelik ısrarlı vurgusunun net 

bir alametidir. Mamafih filozof, bu görüşünü başlı başına ayrı bir yorumda savunacağı için, 

tekrardan kaçınmak adına şimdilik bu noktanın üzerinde durmayacağız. 

Yukarıdaki çerçevede metinler arası derin bir okuma, yine bize Kitâbü’ş-Şifâ ve el-

İşârât ve-t’tenbîhât’ın İbn Sînâ’nın ilgili yorumunu anlamanın birinci ağızdan kaynağı 

olduklarını göstermektedir. Nitekim filozof Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünde, nâtık 

nefis bu âlemde ve bu bedende erdemsizliklere (rezâ’il) daldığında aklî kuvvesinin farkına 

varmaz ve bu nedenle gerçek hazzı istemez diye izahta bulunmaktadır. Tıpkı hastalığın hastaya 

 
294  Üsûlûcyâ, s. 90-91. 
295  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 69. 
296  İbn Sînâ’nın şuur terimi ile ilgili olarak bk. Mehmet Zahit Tiryaki, “Uçamayan Adam: Fahreddin Râzî’de Ben 

Şuuru”, Nazariyat Dergisi, 6/1, Nisan 2020, s. 6-19. 



106 

 

tatlıdan haz almayı ve onu istemeyi unutturduğu gibi, nefsin bedenle meşgul olması ona kendi 

zâtını unutturmuştur. Dolayısıyla, nefsin o hazza arzu duyması, yalnızca onun şehvet ve 

gadabın boyundurduğunu boynundan çıkarmasıyla söz konusu olabilir. el-İşârât’ta ise 

düşünürümüz, âdeta bu açıklamasının bir devamı niteliğinde şöyle demektedir: Mütenezzih 

Ârif (el-Ârifu’l-Mütenezzih) olan kimseler, bedenle birliktelik yükünü üzerlerinden çıkararak 

meşgul edici şeylerden kurtulmak isterler. Ne zaman ki onlar ceberût âleminin düşüncesine 

(teemmül) dalıp meşgul eden şeylerden yüz çevirirlerse, o vakit gerçek hazzın farkına 

varırlar.297 

İbn Sînâ’nın, nefsin aklî âleme ait cüzüne ilişkin müellifin ifadesini nefsin aklî âleme 

ait oluşu şeklinde yorumlamasındaki tutumuna dönecek olursak, bu tutumun daha iyi 

anlaşılması için nefsin parçalanamazlığına dair filozofun yorumuna geçmemiz isabetli 

olacaktır. Üsûlûcyâ’da bedenin canlılığının illeti olan ve cisim olmayan birer cevher olarak 

nefislerin tamamının tek bir ilkeden doğmuşsa da – ki daha önce değindiğimiz üzere bu ilke 

ulvî akıldır – her birinin güçlülüğü ve zayıflığı bakımından kendine layık ve münasip bir 

canlılığının olduğuna temas edilmektedir. Buna binaen, bitki nefsi gibi nefislerin bir kısmı 

bölünmeyi (tecezzü’) kabul etmezken, hayvan ve insan nefisleri gibi diğer kısmı bölünmeye 

konu olmaktadır. Misâlen insan nefsi, bitkisel (nebâtî), behîmî (hayvanî) ve aklî (nutkî) olmak 

üzere üç parçaya sahiptir.298 

Bu pasajın sıhhatine itiraz eden İbn Sînâ’nın, Üsûlûcyâ metnini kendi felsefî görüşleri 

ile uzlaştırmak için daha evvel kullandığına tanıklık ettiğimiz metni tevil etme ve metni 

geçiştirme yöntemlerinin yanı sıra, şimdi de metni tashih etme yöntemine başvurduğu 

görülmektedir: 

فإن الصحيح أن للإنسان ولكل حيوان نفساً واحدة ولها قوى عدة، وأنها أصل لانبعاث  ”

 299  “.القوى

 
297  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 397-398; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 32-33. Benzer bir 

açıklama için bk. İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 288; İbn Sînâ, el-Kuva’l-insâniyye ve 

idrâkâtühâ, Tis‘u Resâ’il içinde, İstanbul, 1298, s. 44; İbn Sînâ, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, nşr. Hasan Âsî, 

Tahran: Şems-i Tebrîzî, s. 149. 
298  Üsûlûcyâ, s. 20. 
299  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 41. 



107 

 

“Aslında doğru olan, insanın da her bir canlının da tek bir nefsinin 

olduğu, bu nefsin birçok kuvvesinin bulunduğu ve onun bu kuvvelerin 

ortaya çıkışının kaynağı olduğudur.” 

Fikrî çizgisini destekler nitelikte karşıt bir görüş serdeden İbn Sînâ, temelde bu 

bağlamdaki Platoncu kökenli parça (cüz) nosyonuna karşı çıkmaktadır. Mütefekkirimiz, 

okuyucunun odağını tam anlamıyla bu tutumuna çekmek istemiş olmalıdır ki, yorumunun 

sonunda kuvvelerin nefis ile beraber bâkî kalıp kalmayacağı meselesini dile getirmekle birlikte 

tartışmayı açmamıştır.300 Ona göre nefis, bir olup parçalanamaz ve esas itibariyle nefsin 

cüzlerinden değil, kuvvelerinden söz edilebilmektedir. İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’yı yorumlarken 

başvurduğu tashih yöntemini konumuz bakımından ayrıca önemli kılan husus, bu yaklaşımın 

üstadın Ebû Cafer el-Kiyâ’ya hitaben yazdığı risalede Üsûlûcyâ metni ile ilgili olarak kullandığı 

mat‘an ifadesinin altında yatan anlamı açığa çıkarıyor olmasıdır. Nitekim bu tavır, bir taraftan 

düşünürümüzün söz konusu ifadeyle Üsûlûcyâ metninde sıhhati itiraza konu olan ve tashih 

edilmesi gereken tahrif edilmiş birtakım pasajların bulunduğuna işaret ettiğine yönelik, diğer 

taraftan bu ifadenin ilk bakışta bir eserin apokrifliği ile ilgili bir anlam çağrıştırmasına 

dayanarak İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’nın Aristoteles’e nispetine itiraz ettiğini düşünen Paul 

Kraus’un iddiasının zayıf olduğuna yönelik kanaatlerimizi destekler mahiyettedir. 

Şeyh-i Reîs, el-İşârât ve’t-tenbîhât, en-Necât ve Kitâbü’ş-Şifâ’nın en-Nefs bölümü başta 

olmak üzere hemen hemen nefis konusuna yer verdiği her eserinde bu görüşüne işaret etmekte 

ve onu savunmaktadır. İbn Sînâ, bu hususu şöyle temellendirmektedir: Şayet nefsin kuvveleri 

tek bir zâtta bir araya gelmeyip (ictimâ‘) aksine her biri için ayrı bir ilke olsaydı, o zaman algıya 

bir şey geldiğinde bu mana şehvet veya gadab olurdu veya nefis öfke kuvvesiyle algılar ve 

tahayyül ederdi. Böylece, tek bir kuvveden cinsleri farklı olan fiiller çıkar ya da algı ve öfke 

güçleri tek bir kuvvede toplanırdı. Bunlar, iki kuvvede birbirinden ayrılırlarsa, ikisinin bir araya 

gelmesi söz konusu olmaz. Aksine, birbirini meşgul ettiklerinden dolayı birbirini etkilerler. Bu 

durumda düşünürümüz, temelde iki ihtimal müzakere etmektedir. Birincisi, kuvvelerden birinin 

değişmesiyle diğerinin de değişmesidir. İkincisi ise, kuvvelerinin tamamının tek bir şeyde bir 

araya gelmesidir. Ona göre, birinci ihtimal imkânsızdır. Çünkü her kuvvenin fiili, kendisi için 

kuvve olduğu söylenen şeye özgüdür. Yoksa, her kuvve her fiil için uygun değildir. Mesela 

öfke gücü, öfke gücü olması bakımından algılamaz. Algı gücü de, algı gücü olması bakımından 

 
300  İbn Sînâ’da kuvvelerin nefis ile beraber bâkî kalıp kalmayacağı meselesi ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, 

Dânişnâme-i Alâî, s. 462. 



108 

 

öfkelenmez. Geriye ikinci ihtimal kalır ki, bunun neticesinde tüm kuvvelerin tek bir nefiste 

bulunduğu ispatlanmış olmaktadır.301 

Mütefekkirimizin yukarıdaki yorumu, haliyle bizi onun nefsin bedenle ittisâli konusuna 

dair bir diğer mesele olan nefsin kuvvelerine ilişkin olarak Üsûlûcyâ yorumundaki görüşlerini 

mercek altına almaya sevk etmektedir. Üsûlûcyâ’nın hususî anlamda nefis mevzuuna ayrılan 

mîmerlerinden biri olan ikinci mîmerin sonuna doğru nefsin kuvvelerinin bedende belirli bir 

yerinin olup olmadığı meselesi ile ilgili tartışmalara yer verilirken, nefis kuvvelerinin 

farklılaşmasının kaynağına değinilmektedir. Nâtık nefsin her bir kuvvesi bedende belli bir 

yerde bulunmakla birlikte, o buna var olup kâimliğini sürdürmek amacıyla değil, fiili kabul 

etmek için yapılandırılan (hey’et) o yerden o fiilin ortaya çıkmasından ötürü ihtiyaç 

duymaktadır. Bu anlamda nefis, kuvvesini kabul etmesi amacıyla o kuvvenin fiilinin ortaya 

çıkması için uygun olan bir yapı ile bedenin uzuvlarını yapılandırır. Böylece nefsin o kuvvesi, 

fiil olarak bu uzuvdan ortaya çıkar. Bu yüzden, aslında nefsin farklı kuvveleri söz konusu 

değildir. Nefsin kuvvelerinin zorunlu olarak farklılaşması, temelde organların yapılarının 

farklılaşmasından kaynaklanmaktadır. Zira kuvveler, nefiste mürekkep değil, basit bir şekilde 

bulunur. Bununla beraber, tek ve şerefli bir kuvve sahibi olan basit nefsin mürekkep olan 

bedenden fiilleri ortaya çıkan kuvvelerin illeti olması itibariyle, bu kuvveler genelde nefse 

nispet edilmektedir.302 

Üsûlûcyâ yorumuna gelince, İbn Sînâ’ya göre nâtık nefis, ne kendi cevherinde farklı 

kuvvelere sahiptir ne de kendisi farklı kuvvelerin bir toplamıdır. Zâtı basit olan nefsin tek ve 

şerefli bir kuvvesi vardır. Bu şerefli kuvve, nefsin kendi özünde sahip olduğu kuvvedir ki, o 

aklî kuvvedir. Burada ilk olarak ortaya konulması gereken husus, düşünürümüzün bu 

yorumunda nefsin tek bir kuvvesinin olduğuna ilişkin ifadesi ile bir önceki sayfada ele 

aldığımız nefsin bölünemezliğine dair yorumunda nefsin birçok kuvvesinin olduğuna ilişkin 

ifadesi birbiriyle tenakuz arz etmekte gibi görünse de, esasında her iki ifadenin filozofun 

sisteminin teorik çerçevesi içinde tutarlı olduğudur. Nitekim kuvveler, bedendeyken beden 

bakımından çoktur, fakat nefisteyken nefis bakımından çok değildir. Bununla beraber, nefsin 

mizaç ve hey’eti üzere olduğu müddetçe bedene kuvveleri vermesi itibariyle kuvveler, 

kendisinden taşmaları yönünden nefis bakımından çoktur.303 Diğer yandan İbn Sînâ, 

 
301  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, II, s. 356-357, 380-385; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 38; İbn Sînâ, 

Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 49-50; İbn Sînâ, en-Necât, s. 189-190. 
302  Üsûlûcyâ, s. 41-42. 
303  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 54. 



109 

 

İnsanî

Aklî

Kuvve

Hayvanî

Gadabî

Kuvve

Nebatî

Şehvânî

Kuvve

Üsûlûcyâ’nın sözlerinden müellifin nâtık nefsin tek olan kuvvesinin nefisten taşarken beden 

sebebiyle farklılaştığını, dolayısıyla bedenin mizaç ve hey’eti farklı olan birçok parçaya sahip 

olmasından ötürü nefsin farklı birçok kuvvesinin olduğunu kastettiğinin anlaşılmaması 

gerektiğini vurgulamaktadır. Çünkü, bedenin cüzlerinin mizaç ve hey’etlerini farklılaştıran, 

nefistir. Nefis, yurdu olan bedenine yerleşmek için zorunlu olarak kendinde farklı olan birçok 

kuvveye ihtiyaç duyduğundan dolayı, bedenin cüzlerini farklı mizaç ve yapılara sahip bir hale 

getirmiştir. Bundan hareketle, kuvveleri farklılaştıran beden değil, bilakis beden nefsin ihtiyaç 

duyduğu kendi mahiyetlerinde farklı olan kuvveleri kabul etmek için yapılandırılmıştır. 

Nefis, yetkinleşmek için bir bedene ihtiyaç duyduğundan ötürü, kendisine taalluk 

etmesi için onunla birlikte bedeni de yaratılmıştır. Aklî yetkinliğini de hissî idraklerin 

vasıtasıyla kazanması hasebiyle, nefis öncelikle bir kısmı onları hariçte elde eden, diğer kısmı 

elde edileni hıfz eden birtakım hissî kuvvelere, ardından zararlı şeyleri defeden öfke ve korku 

(gadabî ve havfî) kuvvesi ile yararlı ve zarurî şeyleri celp eden isteme ve beslenme (şehvanî ve 

gıdâî) kuvvesine gereksinim duymuştur. Nefsin, bu kuvvelerden bazılarına birin bire ihtiyacı 

gibi direkt olarak ihtiyacı varken, bazılarına kendinden bir önceki kuvveye olan ihtiyacı için 

vasıta olarak muhtaçtır. 

Burada üstadın ön plana çıkardığı bu noktaya şöyle bir şemada açıklık getirebiliriz: 

                

Şekil 3: İbn Sînâ’da Kendilerine Duyulan İhtiyaç Tarzına Göre Nâtık Nefsin Kuvveleri 

Doğrudan

Olarak

İhtiyaç

Vasıta

Olarak



110 

 

Buna göre nâtık nefsin doğrudan ihtiyaç duyduğu kuvve onun cevheri itibariyle sahip 

olduğu tek kuvve olan aklî kuvve, aklî kuvveye olan ihtiyacı için vasıta olarak ihtiyaç duyduğu 

kuvveler ise, istek ve öfke kuvveleridir. İşte bunun için nefis, bahsi geçen kuvvelerin 

kendisinden bedene taşmasının mümkün olduğu biçimde yaratılmıştır. Yukarıdaki açıklamanın 

“o halde kuvveler kendinde niçin farklılaştı?” gibi birtakım soruları beraberinde getireceğini 

kestiren Şeyh, bu sualle üç anlamın kastedilebileceğine dikkat çekerek cevap vermektedir. 

Bunlardan ilki, kuvvelerin kendi mahiyetlerinde niçin farklı olduklarıdır ki, mütefekkirimiz bu 

meselenin niçin böyle olduğunun (burhânu lime) bilinemeyeceğine işaret ederek bu durumun 

hariçte bir illetten dolayı olmadığını ve mahiyetlerin ancak öyle olabileceğini ifade 

etmektedir.304 Önceki sayfalarda da belirtildiği üzere şeylerin mahiyetleri, mahiyetleri olmak 

bakımından farklıdır ve farklı olmak zorundadır. Onların başka şekilde olmaları mümkün 

değildir. Öfke gücü, öfke gücü olmak bakımından algı gücü mahiyetine sahip değildir. Aynı 

şekilde algı gücü, algı gücü olmak bakımından öfke gücü mahiyetine sahip değildir. Mahiyetleri 

farklı olan şeylerin birden sudûr etmesinin nasıl mümkün olduğu şeklindeki ikinci anlama 

gelince, filozof onlarda bulunduğunda birden muhtelif eserlerin ortaya çıkmasının mümkün 

olduğu farklı konuların olmasıyla bunu yanıtlamaktadır. Son olarak, soruyla şayet gerçekleşen 

bir bölünmenin keyfiyyeti kastediliyorsa, bu imkânsızdır. Nitekim, üstadın daha evvel tahlilini 

yaptığımız nefsin parçalanamazlığına ilişkin yorumunda da savunduğu üzere, tek olan nefsin 

ne basit zâtına ne de kendisinde basit bir şekilde bulunan kuvvelerine çokluk ve farklılık 

meydana getirecek herhangi bir bölünme ârız olmaz.305 

Neticede, nefsin kuvvelerinin farklılaşmasına ilişkin olarak müellifin sözlerini 

yorumlarken, mizaç ve mahiyet terminolojilerini ekleyerek metnin yüreğinde duran hey’et 

kavramının izah çerçevesini genişleten İbn Sînâ,306 aynı zamanda yorumladığı pasajın temelini 

 
304  İbn Sînâ başka eserlerinde de mesela nefsin zâtı itibariyle soyut olduğu halde niçin bedene şevk duydu da 

baştan mufârık akıllardan yetkinliği kabul etmediği veya bu beden yerine baştan bir semâvî beden kullanmadığı 

gibi bazı metafizik konuların burhân-ı limmî’sini idrak etmekten aciz olduğumuzu ve o konular ile ilgili mevcut 

durumları teemmül etmek suretiyle onlara ilişkin önceki durumlar hakkında bilgi elde etmekten öteye 

geçemeyeceğimizi dile getirmektedir. Bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 197-198. İbn Sînâ’da lime burhânı ile 

ilgili olarak bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, I, s. 485-488; İbn Sînâ, en-Necât, s. 77-78; İbn Sînâ, el-

Kasîdetu’l-Muzdevece fi’l-mantık, s. 14-15; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: II. Analitikler, çev. Ömer Türker, İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2015, s. 27-32. 
305  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 54-55. 
306  İbn Sînâ’nın mizaç teorisi ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 87; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 404-

406; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: es-Semâʿü’t-tabî‘î, s. 36-37; İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 

287; İbn Sînâ, Mebhas ani’l-kuva’n-nefsâniyye, s. 154-155; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-

Tabî‘îyyât, s. 117-121; İbn Sînâ, el-Kânûn fi’t-tıbb, I, nşr. Muhammed Emîn Dennâvî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1999, s. 19-35; İbn Sînâ, el-Urcûze fi’t-tıbb, Min müellefâti İbn Sînâ et-tıbbiyye içinde, nşr. 

Muhammed Züheyr el-Bâbâ, Halep: Ma‘hedü’t-Türâsi’l-İlmî, 1984, s. 92-94; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-

Hayevân, nşr. İbrâhîm Medkûr, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1406, s. 192-199; 

İbn Sînâ, el-Edviyetü’l-Kalbiyye, Min müellefâti İbn Sînâ et-tıbbiyye içinde, nşr. Muhammed Züheyr el-Bâbâ, 



111 

 

teorik olarak kendi felsefesi zaviyesinden geliştirmektedir. Ona göre nâtık nefis, cevherinde tek 

ve şerefli bir kuvveye sahiptir ki, bu ay altı âleme ait olan faal akıl ile ittisâl sonucunda 

aydınlanıp bilfiil hale gelecek olması yönünden nefsin doğrudan ihtiyaç duyduğu aklî kuvvedir. 

Yetkinliğini kazanma noktasında bedene muhtaç olan nefis, bu bedene yerleşmek için de 

kendisi tarafından organlara dağıtılmış olması itibariyle bedenle bağlantılı olan öfke ve şehvet 

gibi muhtelif kuvvelere, aklî kuvveye olan ihtiyacı için aracı olarak ihtiyaç duymaktadır. Bu 

yüzden – yine ilâhî inâyet uyarınca – kendisinden kuvvelerin taşabileceği şekilde yaratılan 

nefis, gereksinim duyduğu bu farklı kuvveler için bedeni hazırlar. Nefis bu kuvvelere münasip 

olan hey’etleri bedene verdiğinde, bir olan şeyden muhtelif eserlerin ortaya çıkmasını mümkün 

kılan muhtelif konular sayesinde, bu kuvveler nefisten bedene feyezan eder. Buna binaen, 

nefsin kuvvelerinin farklılaşması, esas itibariyle nefsin bedenle ilişkisinden kaynaklanmaktadır. 

Bu yorumun İbn Sînâ’nın felsefî sistemi ile olan irtibatından söz edebilmemizi 

sağlaması açısından anahtar rolü üstelen fikir, nâtık nefsin üst ve alt mertebelerine göre 

kuvvelere duyduğu ihtiyacın tarzlarıdır. Söz konusu kuvveler arasında bir hiyerarşiyi işaret 

eden bu perspektifin anlaşılması için, evvela üstadın nefsin kuvvelerine ilişkin riyâset teorisine 

göz atmamız gerekmektedir. İnsanî nefsin özü ve cevheri esas alındığında, nefsin tek ve şerefli 

bir kuvveye sahip olduğu görülmektedir. Bu kuvve, maddede intibâ‘dan beri olan, faal akıl ile 

ittisâl ettiğinde bilfiil akıl olup yetkinleşen ve en nihayetinde nefsin bedene mufârakâtından 

sonra hayvanî ve nebâtî kuvvelerden farklı olarak bâkî kalan aklî kuvvedir. Organlar (âlât) diğer 

kuvveler için münasip bir hale getirildiğinde, kuvve ve fiillerde farklılık meydana gelir. Yoksa, 

fiillerin farklılığı insanî nefsin cevherinde kuvvelerin farklılığına delalet etmez. Nitekim, tek 

bir kuvve muhtelif konularda bulunduğunda, ondan muhtelif eserlerin ortaya çıkması 

mümkündür. 

Riyâset ve hizmet bakımından bir sıra düzenine sahip olan nefsin kuvvelerinden 

bazıları diğerlerine riyâset ederken, bazıları da diğerlerine hizmet etmektedir. Nâtık nefis, her 

ne kadar kendisinden taşıyor olsalar da bedenin organlarıyla bağlantılı olan nebâtî ve hayvanî 

kuvvelere yetkinleşmek için muhtaçtır. Dolayısıyla aklî kuvve, diğer kuvvelere baskın gelerek 

onları etkisi altına almalıdır. Bu açıdan, en üst mertebede olan insanî aklî kuvve yönetici (er-

re’îs) iken, diğer kuvveler onun hizmetçisidir (hâdim). Gadabî havfî kuvve daha alt mertebede 

bulunur ve şehvânî gıdâî kuvve ona hizmet eder. Hayvanî ve nebâtî kuvveler zararlı şeyleri def, 

 
Halep: Ma‘hedü’t-Türâsi’l-İlmî, 1984, s. 221-223; Türkçe tercüme için bk. İbn Sînâ, Edviye-i Kalbiye, Büyük 

Türk Filozof ve Tıb Üstadı İbni Sînâ Şahsiyeti ve Eserleri Hakkında Tetkikler içinde, çev. Rıfat Bilge, Ankara: 

TTK Yayınları, 2009. 



112 

 

yararlı şeyleri celp etme gibi birtakım hususlarda kendisine hizmet ve yardım ettikten sonra, 

aklî kuvve güçlenip yetkinliğini kazandığında artık onlara hiçbir ihtiyacı kalmaz.307 

Hülasa olarak yer verdiğimiz nefsin kuvvelerine ilişkin riyâset teorisini amacımız 

zaviyesinden mühim kılan ayrıntı, bu hiyerarşinin sadece üst ve alt mertebelerine göre kuvveler 

arasındaki sıra bakımından değil, aynı zamanda kendilerine duyulan ihtiyaç tarzlarına göre 

onların arasındaki sıra bakımından anlam taşıyor olmasıdır. Nitekim açıkça ortadadır ki, söz 

konusu tertip gereği aklî kuvvenin yönetici olarak en üst mertebede olduğunu benimsemek, 

nefsin ona doğrudan ihtiyaç duyarken, onun hizmetçileri olarak hayvanî ve nebâtî kuvvelere 

aklî kuvveye olan ihtiyacı için aracı olmaları itibariyle ihtiyaç duyduğu sonucunu 

doğurmaktadır. Sonuç olarak, Üsûlûcyâ metninin nefis paradigmasını riyâset modeli ile 

zenginleştiren İbn Sînâ’nın yorumunun, filozofun ana eserlerinde sunulan nefis anlayışının 

temelleriyle örtüştüğü ortaya konulmuş olmaktadır. 

Şeyh-i Reîs’in bu yorumuyla ilgili olarak üzerinde durmadan geçmememiz gereken 

bir diğer husus, yukarıda belirtildiği üzere nefsin ilâhî inâyet gereği kuvvelerin feyezan 

edebileceği biçimde yaratıldığı gibi, onun yine ilâhî inâyet gereği bedene kuvvelerini taşırdığı 

ve fiillerini ortaya koyduğudur. Üsûlûcyâ’nın “Şerefli Nefis” (en-Nefsü’ş-Şerîfe) hakkındaki 

yedinci mîmerinde, bu âlemde şeyin ve şeyin tabiatının bilgisini elde edebilmesi ve 

yetkinleşmesi için, nefsin aklî âlemdeyken sahip olduğu şerefli kuvvesini bedene taşırmasının 

ve fiillerini ortaya çıkarmasının gerektiği vurgulanmaktadır. Şayet nefis, kuvvelerini taşırıp 

bedenden fiillerini ortaya koymasaydı, bu kuvve ve fiiller geçersiz olurdu. Nitekim, fiilin ortaya 

konulmaması, fiilin kuvvesinin ortaya çıkmamış olması demektir. Şayet de kuvve ortaya 

çıkmasaydı, nefis erdemleri ve şerefli fiilleri unutmuş olarak kalırdı ki, o zaman nefis de şerefli 

olmazdı. 

Bu görüşüne bir delil getiren müellif, nefsin bu durumu ile “Tanrı ve İlliyet” başlığı 

altında analiz ettiğimiz Tanrı’nın zâtının yüceliğinin kendinden oluşu ve İlk İllet ile ilgili 

ifadeleri arasında benzerlik kurmaktadır. Ona göre, şayet Bâri’ mevcudatı taşırıp fiillerini 

ortaya koymasaydı, fiilleri geçersiz olurdu ve o zaman kalıcı olanıyla da geçici olanıyla da 

varlıkların hiçbiri olmazdı. Şayet de şeyler olmasaydı, İlk Bir gerçek illet olmazdı. Oysa, İlk 

 
307  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 48-53, 65-69; İbn Sînâ, en-Necât, s. 168, 182-183; İbn Sînâ, Kitâbü’l-

Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 185. Nefis ile devlet arasındaki benzerliğin yanı sıra, İbn Sînâ’da âlem 

ile küçük âlem olarak nefis arasındaki benzerlik için bk. İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 286. 



113 

 

İllet gerçek illet olduğu halde, varlıkların meydana gelmemesi imkânsızdır.308 Tıpkı bunun gibi, 

nefis şerefli olduğu halde, onun kuvvelerinin feyezan edip fiillerinin ortaya çıkmaması da 

imkânsızdır. 

Pasajı yorumlarken kendi felsefesine ait bazı unsurları katan İbn Sînâ, nâtık nefsin bu 

âlemde halasa erip yetkinleşmesi için tabiatına uygun olarak bedene kuvvelerini taşırıp fiillerini 

ortaya koymasının, hatta bedenle ilgili infi‘âllerden etkilenmesinin de Bâri’nin takdiri gereği 

olduğunu ve bu nedenle nefsin, aklî olmasının uygun olacağı biçimde309 aklî olarak yaratıldığını 

belirtmektedir. Şayet nefis fiillerini ortaya koymasaydı, onun kötülük âlemini kontrol edip 

ondan yükselmek amacıyla istidâdî hey’et kazanmak, arınmak (nezâhet) ve aklî olarak 

yetkinleşmek (el-istikmâlü’l-aklî) için kullanacağı kuvve geçersiz olurdu ki, o zaman nefis 

şerefli olmazdı. 

Bu fikre gâiyyet doktrinini ele alırken incelediğimiz inâyet kavramı bağlamında 

değindiğimiz için, burada onun dışında kısaca müzakere etmek istediğimiz iki temel husus söz 

konusudur. İlki, İbn Sînâ’nın müellifin yukarıda kurduğu benzerliğe açıklık getirirken bu 

benzetmedeki Tanrı’nın durumu ile nefsin durumu arasında dikkatimize sunduğu farktır. 

Nitekim, nefsin bedene ihtiyacı varken, Evvel hiçbir şeye muhtaç olamaz. Bu bakımdan Şeyh’e 

göre burada müellifin, nefsin beden yoluyla yetkinleşip tam olduğu gibi, Tanrı’nın yaratılanlar 

yoluyla menzile kazanıp tam olduğu gibi bir anlam kastettiği düşünülmemelidir.310 Zira, Tanrı 

telakkisi meselesini mercek altına alırken zikredildiği üzere, yetkinlik ve tamlığın üstünde olan 

Evvel’in varlığı zâtıyla şerefli olup zâtının şerefli oluşu da kendindendir. Şayet O’nun fiili 

meydana gelmeseydi ve varlık O’ndan feyiz etmeseydi, bu O’nun zâtının şerefli olmaması için 

bir sebep teşkil etmezdi. Bilakis, öyle bir varsayımda, Evvel’in zâtının şerefli olmaması, zâtın 

kendinde olan bir durumdan ötürü olurdu. Bununla birlikte, İlk İllet olarak Bizâtihi Zorunlu 

Varlık’tan varlığın feyiz etmesi zorunludur. 

Belirtmek istediğimiz diğer hususa gelince, burada odak noktamız nefsin aklî 

âlemdeyken sahip olduğu erdemleri ve şerefli fiilleri unutmasına (nisyân) ilişkin Üsûlûcyâ 

müellifinin sözüdür. İbn Sînâ’nın yorumunda görüldüğü üzere filozof, Eflâtûn’un hatırlama 

 
308  Üsûlûcyâ, s. 84-85. 
309  Nitekim daha evvel anlatıldığı üzere insanî nefis, bir taraftan aklî âleme ait olup cevherinde aklî kuvveye 

sahipken, diğer taraftan bedenle birlikte olup şehvânî ve gadabî kuvveleri söz konusudur. 
310  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 66-68. 



114 

 

teorisinin311  güçlü bir etkisini taşıyan bu ifadelerin karşısında metni geçiştirme yöntemine 

başvurmaktadır. Kanaatimizce bu tavır, üstadın metni tezekkür teorisi hakkındaki felsefî 

yaklaşımı ile uzlaştırma çabasının bir sonucudur. Nitekim mütefekkirimiz, Sokrates (ö. m.ö. 

399) ile Menon (ö. m.ö. 4. yüzyıl) arasında cereyan eden öğrenme ve öğretmenin imkânsızlığı 

hakkındaki meşhur tartışmaya değindiği Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-Burhân bölümünün birinci 

makalesinin “Bilinenlerden (malûm) Bilinmeyenlere (mechûl) Ulaşılmasının Niteliği” 

hakkındaki altıncı faslında, yetersiz bulduğu Eflâtûncu hatırlama doktrinini tenkit etmektedir. 

Buna göre Menon, bir bilgiyi talep eden kimsenin ya bildiğini talep edeceğini ya da 

bilmediğini talep edeceğini; bildiğini talep etmesi halinde de talebinin anlamsız olduğunu, 

bilmediğini talep etmesi halinde ise, bulduğunda onu bilemeyeceğini ve bu durumun tanımadığı 

kaçak bir köleyi arayan bir kimsenin durumu gibi olduğunu iddia etmektedir. Bunun 

mukabilinde Sokrates, geometrik bir şeklin izahını göstermek suretiyle bilinmeyen bir şeyin 

bilinenle nasıl elde edileceğini açıklayarak bahsi geçen iddiayı nakzetmektedir. Ne var ki bunun 

mantıkî olmadığı yönünde itiraz eden Şeyh, Sokrates’in bilinen yoluyla bilinmeyene ulaşmanın 

mümkün olduğunu ispatlarken, Menon’un imkânsız olduğu sonucunu veren kıyasla zikrettiği 

şeyin mümkün olduğu sonucunu veren bir kıyas ortaya koyduğunu ve şüpheyi çözmediğini 

belirtmektedir. Platon ise, bu sorunu çözmek için bilmenin hatırlamadan ibaret olduğunu 

savunarak, matlubun talepten önce bilindiğini ancak onun talep edilmesinin esasında onun 

unutulmuş olmasından dolayı olduğunu ve araştırmanın (bahs) ona ulaştırdığında onun 

hatırlanıp bilineceğini vurgulamaktadır. Hâlbuki bu durumda, bilgiyi talep eden kimse, yine 

daha önce bildiği bir şeyi bilmiş olmaktadır.312 Bundan hareketle İbn Sînâ’ya göre, her ne kadar 

Eflâtûn mezkur sorunu çözüme kavuşturmaya çalışmışsa da, nihayetinde Menon’un ortaya 

koyduğu şüpheyi onaylar bir duruma düşmüş bulunmaktadır. 

Odağımızı tekrar mütefekkirimizin nefsin kuvvelerine ilişkin olarak Üsûlûcyâ 

yorumundaki görüşlerine çevirecek olursak, bu aşamada nâtık nefsin yukarı ve aşağı yönlere 

nispetini düzenleyen kuvveleri mercek altına alacağız. Üsûlûcyâ metninde bunun hakkında 

 
 Grekçede “anámnēsis”. Platon’un Phaidon ve Phaidros diyaloglarında da ele alınmakla birlikte, özünü ,”تذكر“  311

Menon diyaloğunda bulan hatırlama öğretisi ile ilgili olarak bk. Platon, Phaidros, s. 52-54; Platon, Phaidon, s. 

64-71, 92-109; Platon, Menon, çev. Ahmet Cevizci, İstanbul: Sentez Yayıncılık, 2009, 81d-81e. Anılan teoriye 

ilişkin geniş bir inceleme için bk. Norman Gulley, “Plato’s Theory of Recollection”, The Classical Quarterly, 

3/4, Temmuz 1954, s. 194-213; Dominic Scott, Recollection and Experience, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1995; Lindsay Judson, The Meno, The Oxford Handbook of Plato içinde, haz. Gail Fine, New 

Yok: Oxford University Press, 2019, s. 161-182. 
312  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: II. Analitikler, s. 24-25. İbn Sînâ’nın aktardığı hem hatırlama teorisine ilişkin Platon’un 

argümanı hem de felsefe literatüründe Menon paradoksu adıyla bilinen Sokrates ile Menon’un bilmenin 

imkânsızlığı hakkındaki tartışması için bk. Platon, Menon, 80d-87b. 



115 

 

birtakım görüşler serdedilmekle birlikte, bu hususa dair sistematik analizler daha ziyade İbn 

Sînâ’nın yorumunda tebarüz etmektedir. Nitekim, Üsûlûcyâ’da nefsin yukarı ve aşağı yönlere 

nispeti ile ilgili olarak temelde iki kuvvenin ön plana çıktığı görülmektedir. Bunlardan birincisi, 

nefsin yukarıda akıl ile bağlantısının söz konusu olduğu kuvve iken, ikincisi nefsin aşağıda 

cisim ile bağlantısının söz konusu olduğu kuvvedir.313 

Burada da yorumladığı argümanı sistematize eden İbn Sînâ, metinde işaret edilen 

kuvvelerin nazarî akıl ve amelî akıl olduğunu açıklamaktadır. Başta heyûlânî ve bilmeleke akıl 

halinde bulunan nazarî kuvve, nâtık nefsin aklî âlem ile ilişkili olan kuvvesidir. Diğerlerine 

göre nefse daha yakın olan amelî kuvve ise, nefsin duyusal âlem ile ilişkili olan kuvvesi olup iç 

(bâtın) ve dış (zâhır) duyulardan oluşmaktadır.314 

Bu yorumla paralel olarak, Şeyh-i Reîs’in eserlerinde hâkim olan nefis anlayışına göre 

nâtık nefsin, biri aşağı diğeri yukarı olmak üzere iki yöne nispeti ve her yöne göre onunla bu 

yön arasındaki ilişkinin düzenlendiği akıl olarak isimlendirilen bir kuvvesi söz konusudur. 

Pratik (âmil) kuvve, aşağı yöne doğru bedenle, nazarî (âlim) kuvve ise yukarı yöne doğru akılla 

ilişkilidir. Nefsin aşağı yönünün bedenin tabiatının gerektirdiği cinsten herhangi bir etkiyi kabul 

etmemesi ve ondan etkilenmemesi gerekirken, yukarı yönünün ulvî ilkelerin (el-mebâdiu’l-

âliye) etkisini kabul etmesi ve onlardan etkilenmesi gerekmektedir. 

Amelî kuvve, insan bedenini uygulamaya özgü görüşler (ârâ’) gereğince reviyyeye 

mahsus cüz’î fiiller için hareket ettirici olan ilkedir ki, bu kuvve ahlâk315 ile yetkinleşir. Teorik 

kuvve ise, maddeden mücerret küllî sûretlerle intibâ‘ olma özelliğine sahip olan, bu sûretlerin 

bizâtihi mücerret olmaması halinde onları maddenin alakalarından hiçbir şey kalmayana kadar 

soyutlamak (tecrîd) suretiyle mücerret hale getiren kuvvedir ki, burada dört mertebeden söz 

edilebilmektedir. 

 
313  Üsûlûcyâ, s. 91. 
314  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 69. İbn Sînâ’da görme (basar), koklama (şemm), işitme (sem‘), tat alma 

(zevk) ve dokunma (lems) olmak üzere beş dış duyu ile ortak duyu (el-hissü’l-müşterek), musavvire, 

mütehayyile, vehim ve hafıza olmak üzere beş iç duyuya ilişkin olarak bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 

54-72; İbn Sînâ, Mebhas ani’l-kuva’n-nefsâniyye, s. 161-167; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-

Tabî‘îyyât, s. 150-182; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 428-440; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 57-68; İbn Sînâ, el-

Hikmetü’l-Arûziyye, s. 155-157; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 93-96; İbn Sînâ, en-Necât, s. 158-163. 
315  İbn Sînâ’ya göre, pratik aklın ahlâk ile yetkinleşip nefsin erdemli olması için, iki aşırılık olan ifrat ve tefritten 

kaçınılarak iffet, şecaat ve hikmet erdemlerini elde etmek suretiyle kendinde adalet erdeminin 

gerçekleştirilmesi gerekmektedir. Bk. İbn Sînâ, Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha, s. 190; İbn Sînâ, 

Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 287; İbn Sînâ, en-Necât, s. 163-164; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 96; İbn Sînâ, 

Mebhas ani’l-kuva’n-nefsâniyye, s. 170-171; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 427-428. 



116 

 

Birincisi, bizâtihi hiçbir bir sûrete sahip olmayıp sûretlere konu olan ilk heyûlânın 

durumuna benzemesinden dolayı heyûlânî diye adlandırılan bilkuvve akıldır. Amelî kuvveye 

göre nefse daha uzak olan bu kuvve, ne kendisi fiile çıkan ne de kendisinde onunla fiile çıkışın 

gerçekleştiği herhangi bir şeyin olduğu mutlak istidâttır. Bu nedenle, mutlak kuvve olarak da 

isimlendirilir. Bu kuvveye örnek olarak, henüz yazı yazamayan çocuğun yazı yazmaya yönelik 

olan kuvvesi verilebilir. İlk İlke’ye benzeme potansiyeli taşıması itibariyle bilkuvve aklî âlem 

olan bu kuvve, henüz yetkinlikten herhangi bir şeyi kabul etmemiş nefisler için olup türün her 

bir ferdinde mevcuttur. 

İkincisi, faal akıl tarafından heyûlânî akılda meydana getirilen ilk şey olarak bilmeleke 

akıldır. Kazanıcı (kâsibe) bir kuvve olan bilmeleke akıl, kendisi aracılığıyla ikincil akledilirlerin 

kazanıldığı, bütünün parçadan büyük olması gibi tecrübe veya kıyas olmaksızın vasıtasız olarak 

elde edilen birincil akledilirlerin (apriori bilgiler) sûretidir.316 Mesela, yazmadığında yazısına 

devam etmek isteyen yazarın kuvvesi gibidir. Bu açıdan bilmeleke akıl, istendiğinde kasıt 

dışında herhangi bir şey gerektirmemesi anlamında, bilkuvve akıl olan mutlak istidâdın 

yetkinliğine tekabül etmektedir. 

Bilmeleke akıl meydana geldikten sonra nefis, kıyası kullanarak müktesep 

(aposteriori) bilgileri tahsil etme ve talep yoluyla yetkinliğini elde etme imkânına sahip olur. 

Böylece, elde edilen akledilirleri idrak etme derecesi olarak bilfiil akıl olmaya istidât kazanan 

nefis, faal aklın nurunun feyezan etmesi sonucunda kazanılmış müstefâd akıl seviyesine 

yükselir. Nefiste meydana gelen akledilirlerin sûretinin nefiste durup kâim olmasını ifade eden 

bu akılda, kıyas ile elde edilen bilgiler delil gerekmeksizin tasdik edilen birincil akledilirler gibi 

artık herhangi bir delil gerekmeksizin tasdik edilir.317  

 
316  İbn Sînâ’da açık seçik (sarîh) olan bedihî öncüller (evveliyyât) ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-

tenbîhât, I, s. 344-345; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 96-98; İbn Sînâ, en-Necât, s. 64-66. Ayrıca, İbn Sînâ’da 

tecrübe ve kıyas için bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: II. Analitikler, s. 13-17, 40-45; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-

tenbîhât, I, s. 432-459; İbn Sînâ, el-Kasîdetu’l-Muzdevece fi’l-mantık, s. 9-12; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 

60-84; İbn Sînâ, en-Necât, s. 31-57; İbn Sînâ, Uyûnu’l-hikme, s. 49. 
317  İbn Sînâ, en-Necât, s. 163-166; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 96-100; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, II, 

s. 387-392, 402; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 63-70; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 440 450; İbn Sînâ, 

Kitâbü’l-Hudûd, s. 11-13; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 109; el-Hikmetü’l-Arûziyye, s. 157; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-

Şifâ: Metafizik, s. 2; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 185. Öte yandan, İbn Sînâ el-

İşârât ve’t-tenbîhât’ta Kur’ân-ı Kerîm’in Nûr sûresinin İslâm literatüründe nûr âyeti diye ünlenen 35. âyet-i 

kerîmesini nâtık nefsin nazarî aklının kuvveleri bağlamında yorumlamaktadır. Bununla ilgili olarak bk. 

Fahreddîn er-Râzî, Şerhu’l-İşârât ve’t-tenbîhât, II, nşr. Alî Rızâ Necefzâde, Tahran: Encümen-i Âsâr, 1382, s. 

267-271; Nasîruddîn et-Tûsî, Hallü Müşkilâti’l-İşârât, II, el-İşârât ve’t-tenbîhât içinde, nşr. Süleyman Dünya, 

Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1992, s. 387-392; Kutbüddîn er-Râzî, el-Muhâkemât beyne şerhayi’l-İşârât, II, 

nşr. Kerîm Feyzî, Kum: Matbûât-ı Dînî, 1383, s. 410-416. 



117 

 

Şeyh’in nâtık nefsin yukarı ve aşağı yönlere nispetini düzenleyen kuvvelere ilişkin bu 

tasnifini şöyle bir şemada toparlayıp göstermek mümkündür: 

                          

Şekil 4: İbn Sînâ’da Yukarı ve Aşağı Yönlere Nispeti İtibariyle Nâtık Nefsin Kuvveleri 

Nefsin bedenle ittisâli konusuna ilişkin nefsin kuvveleri meselesinde üzerinde durmak 

istediğimiz son husus, kuvvelerin akledilirleri idrak etme ile ilgili boyutudur. Üsûlûcyâ’nın 

sekizinci mîmerinin “Kuvve ve Fiil” hakkındaki bölümünde, basit şeyleri ancak kendileri gibi 

basit bir şey idrak edebileceğinden ötürü, nefsin aklî âlemdeyken akledilir şeyleri kuvvesiyle 

müşahede ettiği (rü’yet) belirtildikten sonra, bu bağlamda oldukça anlamlı bir soru ortaya 

atılmaktadır: 

Nefis duyusal âlemdeyken aklî âleme ait olan şeyleri ya aklî âlemdeyken onları bildiği 

kuvve ile, ya da bu kuvvenin dışında bir fiil ile idrak eder. Eğer nefis onları bu kuvve ile idrak 

Bilfiil 

Akıl 

Müstefâd 

Akıl 

Bilmeleke 

Akıl 

Bilkuvve 

Heyûlânî 

Akıl 

Âmil 

Akıl 

Nâtık 

Nefis 

N
az

ar
î 

K
u
v
v
e 

P
ra

ti
k
 K

u
v
v
e 



118 

 

ediyorsa bu, nefis akledilir şeyleri bu âlemde aklî âlemdeyken idrak ettiği gibi idrak eder 

demektir. Oysa nefis, aklî âlemde salt soyut iken, bu âlemde bedenle karışmış (meşûb) olduğu 

için, bu imkânsızdır. Diğer taraftan, eğer nefis onları bir fiil ile idrak ediyorsa, fiil kuvvenin 

dışında bir şey olduğu için, nefis akledilir şeyleri idrak edici kuvvesi olmaksızın idrak etmiş 

olur ki, bu da imkânsızdır. Çünkü her idrak eden, yalnızca bozuluşa uğramasıyla kendisinden 

ayrılan özsel ve garîzî kuvvesi ile şeyleri idrak eder.318 Halbuki, daha evvel vurgulandığı üzere, 

nâtık nefis ölümsüz olup bozuluşa konu olmamaktadır. 

Üsûlûcyâ müellifine göre, nefis bu âlemde ulvî akledilir şeyleri, aklî âlemdeyken onları 

bildiği kuvve ile idrak etmektedir. Fakat, nefis duyusal âleme, yani bedene319 geldiğinde, 

bürünmüş olduğu maddî kabukların (kuşûr) çokluğundan dolayı, mücerret olarak bulunduğu 

ulvî âlemdeyken zahmet ve yorgunluk çekmeden kuvvesiyle elde ettiği akledilir şeyleri burada 

elde edebilmek amacıyla kuvvesini ortaya çıkarması için fiile ihtiyaç duymuştur. Böylece nefis, 

ameli kullanmaya ( ‘ammâle) başlamıştır. Fiil kuvveyi tamamladığında, nefis yukarıdan gelen 

etkileri kabul eder ve etkinin resmi kuvvede gerçekleşir.320 

Üsûlûcyâ yorumuna gelince, daha evvel nefsin bedenden önce var olduğuna yönelik 

Üsûlûcyâ müellifinin yaklaşımını nefsin bedenle birlikte var olduğu şeklinde keskin bir biçimde 

tevil ettiğini gördüğümüz İbn Sînâ, buradaki pasajı yorumlarken nefsin başta aklî âlemde 

bedenden bağımsız olarak bulunduğuna ilişkin tüm ifadeleri atlayarak geçiştirmektedir. Bunun 

için de üstad, yukarıdaki soruyu şöyle revize eder: 

سأل سائل أن النفس قد تدرك المعقولات في هذا البدن وذلك بملاحظة عالم العقل،   إن”

أتدركها بقوة صرفة لذاتها أو باستعمال العمل معها؟ فإن كانت تدركها بالقوة التي لها  

البدن.   كالمجردة عن  البدن  الفعل والعمل، فهي في  إلى  لها  فتكون لا حاجة  في ذاتها 

مل أفعالها وهي في البدن بأفعال وفكر وآلات. وإن كان لا بد  وليس كذلك! بل إنما تستك

،  فيكون إدراكها للمعقولات بالآلات  .فلا ينتفع بقوتها في إدراك المعقولات  ،لها من فعل

بالقوى الغريزية التي للجوهر النفساني دون    وهذا محال. فإن المعقولات لا تدرك إلا

 321  “.الآلات الخارجة

 
318  Üsûlûcyâ, s. 100-101. 
319  Nefsin yurdu olması itibariyle, Üsûlûcyâ’da yer yer duyusal âlem teriminin beden anlamında kullanıldığı 

görülmektedir. Örnek olarak bk. Üsûlûcyâ, s. 25. 
320  Üsûlûcyâ, s. 100-101. 
321  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 70-71.  Oxford nüshasına uygun olarak “صرفة بقوة   şeklinde  ”أتدركها 

aktardığımız cümle tahkik metninde “بقوة صرفة  şeklinde geçmekle birlikte,  metnin bütünlüğünü göz ”أتدركه 



119 

 

“Birisi şöyle sorabilir: Nefis, akıl âlemini mülahaza etmek suretiyle bu 

bedende akledilirleri idrak ederken, onları zâtındaki sırf kuvveyle mi 

yoksa onunla birlikte ameli kullanarak mı idrak eder? Eğer onları 

zâtındaki kuvveyle idrak edip fiil ve amele ihtiyaç duymazsa, o zaman 

nefis bedendeyken bedenden soyutlanmış gibi olur. Oysa, öyle değildir. 

Bilakis nefis, fiillerini bedendeyken fiil, fikir ve aletler ile yetkinleştirir. 

Eğer nefis, bir fiile gerek duyarsa, o zaman akledilirleri idrak etmede 

onun kuvvesinden yararlanılmaz. Bu durumda nefis, akledilirleri aletler 

ile idrak etmiş olur. Hâlbuki, bu imkânsızdır. Zira, akledilirler dış 

aletler olmadan ancak nefsânî cevherin fıtrî kuvveleri ile idrak edilir.” 

İbn Sînâ’ya göre, nâtık nefis salt akledilirleri sadece zâtındaki kuvve ile idrak 

etmektedir. Ne var ki o, fiillerinde bedene muhtaç olduğundan ötürü, kuvvesini ortaya 

çıkaracak, yetkinleştirecek ve nefsin zâtında olması gerektiği hale getirecek bir şeye ihtiyaç 

duymuştur. Bundan hareketle nefis, kuvvesini yetkinleştirmek ve onu duyulurları mütalaa 

etmek aracılığıyla yukarıdan gelip kendisini tamamlayan feyzi kabul etmeye yönelik tam istidât 

sahibi kılmak için ameli kullanır. Şayet nefsin akıl ile ittisâl edebileceği yetkin bir kuvvesi 

olsaydı, o zaman bedenle birlikte olmaya ihtiyaç duymazdı.322 Oysa, onun bedenle birlikte 

olması, o kuvvesini yetkinleştirmesi içindir. Dolayısıyla, nâtık nefsin gayesi maddeden kurtulup 

faal akılla ittisâl etmek olsa da, bu yetkinlik ancak nefsin maddeyle olan ilişkisi yoluyla 

gerçekleşebilmektedir. 

Şeyh-i Reîs’in bu yorumu, onun en-Necât ile el-Mebde’ ve’l-me‘âd gibi eserlerindeki 

açıklamalarıyla uyuşmaktadır. Düşünürümüze göre, nâtık nefis akledilirleri zâtındaki kuvve ile 

akletmektedir. Nitekim zât, fiilden öncedir. Bu bakımdan nefsin, akledilirleri cismânî aletler ile 

idrak etmesi söz konusu değildir. Lakin, fiillerinde bedene muhtaç olan nefis, kuvvesini 

yetkinleştirmek için ameli kullanır. Böylece o, feyzi kabul eder ve onda sûretlerin intibâ‘ı 

gerçekleşir.323 Sonuçta, nefsin bedenle ittisâli konusuna ilişkin olarak filozofun Üsûlûcyâ 

yorumundaki görüşlerinin, onun düşünce sisteminin psikolojik temelleri açısından herhangi bir 

çelişki arz etmediği anlaşılmaktadır. 

 
önünde bulundurduğumuzda, ilgili ifadenin tashih edilmesi gerektiğini düşünmekteyiz. Bk. İbn Sînâ, Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian Library, vr. 82b. 
322  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 70-71. 
323  İbn Sînâ, en-Necât, s. 178-180; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 104. Ayrıca bk. İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, 

s. 450; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 109; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 188. 



120 

 

Daha önce belirttiğimiz üzere, Üsûlûcyâ yorumunda nefis – beden ilişkisini 

incelediğimiz bu başlıkta birbirleriyle yakından bağlantılı olmaları hasebiyle, nefsin bedenle 

ittisâli konusundan sonra irdeleyeceğimiz diğer mevzu, nefsin bedene mufârakâtıdır. Hem 

Üsûlûcyâ hem de Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ metninde nefsin bedene mufârakâtı konusunun 

sacayaklarını, birer alt mesele olarak esas itibariyle iki sorun oluşturmaktadır. Bunlar, nefsin 

ölümsüzlüğü (bekâ) fikri ve meâd öğretisidir. Bu aşamada, nefsin bedenden ayrıldıktan sonraki 

meâdından söz etme imkânının öncelikle, cismânî cevherin aksine, nefsin bozuluşa kâbil 

olmayan bir cevher oluşunun temellendirilmesine dayanması hasebiyle, nefsin ölümsüzlüğü 

meselesi ile başlamamız yerinde olacaktır. 

Üsûlûcyâ’nın birinci mîmerinde nefsin ölümsüzlüğüne dair temas edilen unsurların 

başında nefsin aslîliği ilkesi gelmektedir. Müellifin, bu ilke bağlamında nefsin ölümsüzlüğüne 

ilişkin anlayışını inşa ederken, yaklaşımını esas itibariyle biri kıyasla (bi’l-kiyâs) diğeri 

mübâşereyle (bi’l-mübâşere) olmak üzere iki yöntem üzerinden ortaya koyduğunu 

görmekteyiz. Kıyas ve burhân dışındaki delilleri kabul etmeyenler için olan birinci argümanı 

şöyle formüle edebiliriz: 

Aklî âleme ait olan bütün varlıklar, gerçek varlıklardır (el-âniyyetü’l-hakk). 

Gerçek varlıkların en temel karakteri de, yok oluş ve bozuluşa tabi olmamalarıdır. 

O halde, aklî âleme ait olması itibariyle gerçek varlık olan nefis, fani olmaz. 

Bu delilden hareketle müellif, öncesinde bedene bağlı olmasından ötürü bazılarının 

zannettiğinin aksine,324  nefsin bedenin bozulup çözülmesiyle birlikte, bedeni terk edip ondan 

uzaklaşsa da ölmeyeceğini ve çıktığı âleme geri döneceğini savunmaktadır. 

İkinci argümana gelince bu, kıyasla bilme yoluyla tasdik getirmeyerek yalnızca 

mübâşereyi kabul edenler için olup, nefsin bâkî kalacağına dair açık birtakım zorunlu ve tabii 

yasaların olduğuna dayanmaktadır. Örneğin, nefis bedenin şehvetlerine yönelmek suretiyle 

kirlendiğinde, Tanrı’nın gazabına uğrar. Bu durumda, bedenî fiiller bırakılıp bedenin 

şehvetlerine yüz çevirilir ve Tanrı’ya nefsi bağışlaması ve ondan razı olması için niyaz edilir. 

 
324  Kanaatimizce, burada nefsin bedenle birlikteliğinden doğan ilişkinin bir zorunluluğu olarak, nefsin oluşunun 

ancak bedenin oluşuyla gerçekleştiğini ve bedenin bozuluşuyla nefsin bozulduğunu düşünen Aristoteles 

kastedilmektedir. Stagiralı filozofun söz konusu düşüncesi ile ilgili olarak bk. Aristoteles, Kitâbü’n-Nefs, s. 44-

45. 



121 

 

Bir diğeri de geçmiş zamanlardaki ölülerin nefislerine rahmet okunması ve onlar için mağfiret 

dilenmesidir. Kaldı ki, bedenden ayrılıp kendi âlemine dönen kimi nefisler, darda kalıp da 

onlara yalvaran kimselere karşılık vererek yardım eder ve onları elleri boş bırakmaz. 

Müellife göre aslında bu hususlar, mübâşere ehlinden olan kimselere nefsin bâkî 

olduğunu ve ölüp yok olmayacağını göstermek için yeterlidir. Bununla birlikte o tüm bu 

argümanların dışında, “Nâtık Nefis ve Onun Ölümsüzlüğü” hakkındaki dokuzuncu mîmerde 

kudemâdan bazı faziletli filozofların da, cisimlerden farklı olarak akıl ve ulvî âlemin diğer 

varlıkları gibi nefsin ölümsüzlüğünü kanıtlayan birtakım ikna edici deliller ortaya koyduklarını 

vurgulamaktadır.325 

Üsûlûcyâ metnine uyarak yorumunu iki kısımda ortaya koyan İbn Sînâ, birinci 

argümanla ilgili olarak bedenin bozulup çözülmesiyle birlikte nâtık nefsin bedenden ayrılarak 

bâkî kalacağını ve bedenle beraber yok olmayacağını, binaenaleyh nefis ve bedenden 

müteşekkil düalist bir yapıya sahip olan insanda asıl olanın nefis olduğunu ifade etmektedir. 

Ancak filozof, müellifin aklî âleme ait olan varlıklar hakkındaki gerçek varlıklar nosyonu 

yerine bilfiil varlıklar kavramını kullanmaktadır. Ona göre, nefsin de ait olduğu maddeden 

mücerret olan aklî âleme ait tüm varlıklar, bilfiil varlıklar olup onlara madde karışamaz 

(muhâlata). Aksi halde, onların mevcut olan cevherine bilkuvve olan bir şey karışmış olurdu. 

Bozuluş yalnızca maddî şeylere ârız olduğu için, nefis ölmez ve yok olmaz. 

Esasen, Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünün dördüncü makalesinin “Kuvve ve 

Fiil” hakkındaki ikinci faslından hatırlanacağı üzere biri kuvve, diğeri fiil halinde bulunan iki 

şeyden oluşan cismin bilkuvve dayanağı, var olma kuvvesinin taşıyıcısı olarak mevzu olan 

madde iken, bilfiil dayanağı da sûrettir.326 Öte yandan Şeyh, nefsin çıktığı âleme geri 

döneceğine ilişkin müellifin sözünü nefsin bedene mufârakâtından sonra onun aşağı yöne doğru 

duyulur âlemle, dolayısıyla bedenle ilişkisinin ortadan kalkıp sadece yukarı yöne doğru 

varlığının ilkesinin olduğu akledilir âlemle, yani akılla ilişkili kalacağı şeklinde yorumlayarak, 

metni kendi felsefî sisteminin paradigmalarına daha çok yaklaştıracak şekilde tevil etmektedir. 

İkinci argümana gelince, üstad bedenin şehvetlerine yönelmesinden ötürü kirlenen 

nefsin Allah’ın gazabına uğramasını, onun Allah’ın noksansız güzelliğin ve yüce sevincin 

 
325  Üsûlûcyâ, s. 20-21, 131. 
326  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 159-160. 



122 

 

bulunduğu ulvî melekûtu327 ile ittisâlden mahrum kalması şeklinde yorumlarken, şayet nâtık 

nefis ölümsüz olmasaydı nefsin kötü yabancı hey’etlerden dolayı eziyet, bu hey’etlerin zıtlarına 

yönelik de iştiyâk duymasından ötürü mağfiret dilemenin ve ilahî feyizden dualar ile yardım 

istemeden ibaret olan ölülere rahmet okumanın anlamının olmayacağını belirterek pasajın alt 

yapısını teorik anlamda kendi felsefesi açısından zenginleştirmektedir.328 

Son olarak düşünürümüz, kudemâdan nefsin ölümsüzlüğüne dair delil ortaya koyan 

faziletli filozoflara ilişkin olarak Üsûlûcyâ müellifinin yaptığı atıftan Eflâtûn’un kastedildiğini 

anlamakta ve bu bağlamda Kitâbü’s-Siyâse dediği Platon’un De Republica (Cumhuriyet) 

kitabında yer alan delilleri ele almaktadır. 

İbn Sînâ’ya göre, Eflâtûn’un birinci delili şudur: Nâtık nefis, kendi zâtını ve asla 

heyûlâ ile birlikte (mülâbese) olmayan şeyleri bilir ki, kendi zâtını ve hiçbir şekilde heyûlâ ile 

birlikte olmayan şeyleri bilen her şey cisim olmadığı gibi, cisimlere mufârıktır. Onların cisim 

olmaması kendi zâtını bilmesinden dolayıyken, cisimlere mufârık olması asla heyûlâ ile birlikte 

olmayan şeyleri bilmesinden dolayıdır. O halde, nâtık nefis cismânî olmayıp cisimlere 

mufârıktır. Cisim olmayıp cisimlere mufârık olan her şey de cisimlerin çözüldüğü gibi çözülüp 

dağılmaz ve bedenden ayrıldığında, arazın yok olduğu gibi, yok olmaz. Buna göre, nâtık nefis 

bedenden ayrıldığında, ne çözülür ne de yok olur. Bu iki şeklin hiçbirinde bozulmayan her şey, 

bozuluşa tâbi değildir. Dolayısıyla, nâtık nefis de bozuluşa tâbi değildir. 

Cevherinde bozulan her şey, cevherinde kendisine özgü bir kötülüğe sahiptir. Nefis 

ise, cevherinde bozulmasına yol açacak kendisine özgü bir kötülüğe sahip değildir. Bu yüzden, 

nefis cevherinde bozulmaz. Ayrıca, nefis zâtıyla var olan tüm şeyleri bilir. Zâtıyla var olan tüm 

şeyleri bilen her şey de cismânî olmadığı gibi, cisimlerin hepsine mufârıktır. Bu nedenle, nefis 

cismânî değildir ve cisimlere mufârıktır. Cismânî olmayan ve cisimlerin hepsine mufârık olan 

her şey, bozulmayan ve ölmeyen bir şeydir. Neticede, nefis ne bozulur ne de ölür. 

 
327  Benzer bir tasvir için bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 28-30. 
328  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 41, 43. Yorumunun sonunda ölülere rahmet ve dua okumanın mahiyetinin 

el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’den araştırılması gerektiğini dile getiren İbn Sînâ, bu hususu el-Mübâhasât’ta 

kendisine soran talebelerine cevaben bu, vehmimizin ölünün nefsine geçen bir çeşit etkisi yoluyla o nefiste 

hey’et meydana getiren bir manadır diye izahta bulunmaktadır. Bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 315-316. Ayrıca 

bk. İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 2867-288. Duaya icâbet edilmesi ve duanın tesir 

etmesinin mekanizması ile metafiziksel arka planına ilişkin olarak İbn Sînâ’nın açıklaması için bk. İbn Sînâ, 

et-Ta‘lîkât, s. 47-48, 151-152; İbn Sînâ, en-Necât, s. 301; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 407-408. 



123 

 

İkinci delil ise, nefsin bulunduğu şeye her zaman hayat vermesi ile ilgilidir. Buna göre, 

nefis bedenin sahip olduğu hayatın illetidir. Bulunduğu şeye her zaman hayat veren her şey de 

hayatın zıddını kabul etmez. Nitekim, bir özelliği her zaman veren hiçbir şey, verdiği özelliğin 

zıddını kabul edemez. Bu yüzden nefsin, bedene verdiği hayatın zıddını kabul etmesi mümkün 

değildir ki, hayatın zıddı ölümdür.329 İbn Sînâ son delili de kısaca şu şekilde aktarmaktadır: 

Bozulan her şey, ancak kendi zâtından dolayı bozulur. 

Nefis, kendi zâtından dolayı bozulmaz. 

O halde, nefis bozulmaz.330 

Bilindiği üzere, İbn Sînâ’nın Aristo’dan fikrî olarak ayrıldığı konuların başında, nefsin 

ölümsüzlüğü meselesi gelmektedir. Ona göre, insanda asıl olan nefistir. Gerçekte insan olan bu 

cevher, bedenin ölmesiyle beraber bedenden ayrılınca ölmez ve yok olmaz. Zira, bedenin 

idarecisi ve hareket ettiricisi olması itibariyle nefsin cevheri, bedenin cevherinden daha 

güçlüdür. Bu açıdan beden, nefse tabidir. Nitekim, nefsin kendisi cevher kategorisinden 

(makûle) iken, onun bedenle birlikteliği izafet kategorisindendir. İzafet ise, arazların en zayıf 

olanıdır. Çünkü, izafetin varlığı konusuyla tam olmayıp kendisine izafet edilen şeye ihtiyaç 

duymaktadır.331 Buna binaen, kendisine muhtaç olan en zayıf arazın yok olmasıyla beraber, 

kendisiyle kâim olan cevherin yok olması mümkün değildir. 

 
329  Tahkik metninde “[nefsin] bedene verdiği şey olan ölüm” anlamında “للبدن تعطيه  الذي  الشيء  هو  الذي   ”الموت 

ifadesi geçmekle birlikte, metnin bütünlüğü göz önünde bulundurulduğunda, ilgili ifadenin Oxford nüshasına 

uygun şeklinde “[nefsin] bedene verdiği şeyin zıddı olan ölüm” anlamında “ الشيء الذي تعطيه   ضد  الموت الذي هو 

 olarak tashih edilmesi gerektiği açıkça anlaşılmaktadır. Bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian ”للبدن

Library, vr. 84b. 
330  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 73-74. Bedevî’ye göre, ilgili yorum İbn Sînâ’ya ait olmayıp müstensihin 

ilavesi olabileceği gibi, onun İbn Sînâ’ya ait olup Üsûlûcyâ’nın “Nâtık Nefis ve Onun Ölümsüzlüğü” 

hakkındaki dokuzuncu mîmerinin tefsirine giriş mahiyetinde yazılmış olması muhtemeldir. Ancak metin 

incelendiğinde, yorumun 131. sayfanın 3. paragrafının 1-2. satırlarına ait olduğu tespit edilmiştir. Öte yandan, 

İbn Sînâ’nın Platon’un anılan eserinden nefsin ölümsüzlüğüne dair aktardığı deliller için bk. Platon, Devlet, s. 

409-414. Platon’un nefsin ölümsüzlüğüne dair görüşüyle ilgili ek bilgi için bk. Lorenz, Plato on the Soul, s. 

507-529. 
331  İbn Sînâ, Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha,  s. 186. Ayrıca bk. İbn Sînâ, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, s. 

128-129; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 462; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 312-318; İbn Sînâ, en-Necât, 

185-189; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 99-105; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 194. 

Ayrıca, İbn Sînâ’da on kategori ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, el-Kasîdetu’l-Muzdevece fi’l-mantık, s. 6-7; İbn 

Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 94-95; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Makûlât, nşr. İbrahim Medkûr, Kum: Mektebetü 

Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405, s. 3-8. Türkçe tercüme için bk. İbn Sînâ, Kategoriler, çev. 

Muhittin Macit, İstanbul: Litera yayıncılık, 2014. 



124 

 

Nâtık nefsin bedenden çabuk ayrılabilmesinin onun yetkinleşmesine bağlı olduğu 

konusunda da Üsûlûcyâ metni ile İbn Sînâ’nın yorumu tam anlamıyla mutabıktır. Nitekim, 

Üsûlûcyâ’da nefsin sûret verip tasarrufta bulunarak bedenden yararlanmak suretiyle kendisini 

suflî âlemdeki şeylerin zararlarından muhafaza ettikten sonra bu âlemden kurtulup ulvî âleme 

hızlıca döneceği belirtilirken, İbn Sînâ da nefis yetkinleştiğinde onun tabiatının kendi aklî 

ilkelerinin tabiatı gibi olacağı ve kendisini cismânî terkibin çözülmesinden sonra aklî âlemle 

bağlı olmaktan alıkoyan kirlerden tezkiye edilmiş olacağından dolayı, nefsin bulunduğu 

âlemden çabuk ayrılıp kendinden önceki ulvî ilkelere iltihak etmesinin kolay olacağı ve böylece 

nefsin bu âlemden zarar değil, yarar görmüş olacağı şeklinde bu hususu açıklamaktadır. 

Üsûlûcyâ ile ilişkisi ve İbn Sînâ’nın ana eserleri ile ilişkisi olmak üzere iki yönden baktığımız 

Üsûlûcyâ yorumu ile Üsûlûcyâ metni kanadındaki bu mutabakat, daha evvel araştırmamızın 

birçok yerinde gördüğümüz gibi, İbn Sînâ’nın söz konusu yorumu ile diğer eserleri kanadında 

da geçerlidir.332 

Üsûlûcyâ yorumunda nâtık nefsin ölümsüzlüğü bağlamında izini sürmek istediğimiz 

bir diğer mesele, bedenden ayrıldıktan sonra nefsin ay altı âlem ile ilişkisidir. Bu hususla ilgili 

biri ikinci makalede, diğeri yedinci makalede yer alan iki yorum bulunmaktadır. Bunlardan ilki 

epistemolojik bir düzlemde ele alınırken, diğeri ontolojik bir zeminde ortaya konulmaktadır. 

Üsûlûcyâ’nın ikinci mîmerinde, nefsin bedenden ayrılıp ulvî âleme döndükten sonra, duyusal 

âlemdeki şeyleri hatırlamayacağı vurgulanmaktadır. Çünkü nefis, suflî âlemdeyken bayağı bir 

biçimde elde ettiği bilgilere aklî âlemde yüz çevirir. Aksi halde, onun duyusal âlemdeyken 

kabul ettiği etkilere aklî âlemde de kâbil olması gerekirdi. Oysa, bu çirkin bir durumdur. Zira o 

zaman, nefsin vehimde kabul ettiği bu etkilere benzemesi gerekirdi. Hâlbuki ulvî âlemde, nefsin 

suflî âlemden bir etkiyle benzeşmesi mümkün değildir. Yoksa nefis, bayağı âlemde nasılsa, 

yüce âlemde de öyle olurdu.333 Böylece, aklî âleme dönen nefsin bayağı ve geçici olan duyulur 

şeyleri hatırlamayacağı ispatlanmış olmaktadır. 

Bu pasajı felsefî manzumesine uygun bir şekilde yorumlayan İbn Sînâ müellifin, 

bedenden ayrıldıktan sonra nâtık nefsin cüz’î olmaları bakımından bu âlemin şeylerini 

hatırlamayacağını kastettiğini ifade ederek bir yandan da metni sistematikleştirmektedir. Ona 

göre, şayet aksi olsaydı, bu tür şeylere yönelik idrakin cismânî infi‘âller yoluyla 

gerçekleşmesinden ötürü, o zaman nefse birtakım cismânî infi‘âllerin ârız olması gerekirdi. 

 
332  Üsûlûcyâ, s. 84; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 66. 
333  Üsûlûcyâ, s. 37-38. 



125 

 

Çünkü nefis, musavvir kuvveye özgü tahayyülî tasavvur ile tasavvur edilen şeyleri hatırlar ki, 

bu ancak nefsin bedenî bir âlet aracılığıyla inf ‘âl edilmesi ve cismânî âleme özgü olan etkileri 

kabul etmesi ile mümkündür. Bu durumda da nefis, bedene mufârakâtından sonra bedenle 

muttasıl gibi olurdu. Hâlbuki aklî âlemde, aklî küllî manaların salt idraki (el-idrâkü’l-mahz li’l-

ma‘nâ el-küllî el-aklî) söz konusudur.334 

Yukarıda görüldüğü üzere nefsin bayağı bir biçimde elde ettiği bilgilere ilişkin 

Üsûlûcyâ müellifinin ifadesini nefsin tikel olarak idrak ettiği şeyler şeklinde anlayan İbn 

Sînâ’nın bu yorumunu, üstadın felsefî sisteminin parametreleri ile açıklamak mümkündür. 

Nitekim, mütefekkirimize göre dış duyular, nefse en yakın olan ve mütehayyile, hâfıza, 

hatırlama ve müfekkire güçleri gibi farklı işlevlerinin olduğu vehim gücüne duyulur nesnelerin 

sûretlerini getirir. Hayâle tekabül eden musavvir kuvve, duyuların ilettiği şeyleri kabul eden 

müşterek duyudan duyulur şeylerin sûretlerini alır ve depolar. Vehim gücünde toplanan veriler 

de esasında tikel sûretlerdir. Öyleyse, vehmin ulaştığı tasavvur ve tasdikler, aklî bir soyutluğa 

sahip değildir. Vehim gücünde ortaya çıkan anlamlar, makûl olmamaları itibariyle bizzat nefse 

taşınmaz. Dolayısıyla tevehhüm, duyulur nesnelerde tahakkuk eden ve bu nesnelerin sûretlerine 

taşınan tikel anlamların idrakidir. Taakkul ise, şeyin duyulur sûretlerden tamamen arındırılarak 

kendi olması bakımından idrakidir. 

Bu yüzden, tüm cüz’î idrakler cismânî bir âlet aracılığıyla gerçekleşir. Dış duyuların 

idrak ettiği şekilde idrak edilen cüz’î sûretler, maddenin alâkalarından soyutlanmamış ve 

maddeden tam olarak ayrılmamış (tefrîk) bir biçimde idrak edilir. Nefsin tikelden gerçek bilgi 

olarak tümele geçişini sağlayan şey ise, faal akıldan gelen feyizdir. Bu bakımdan, tikel olarak 

idrak edilen hiçbir şey mücerret olana, tümel olarak idrak edilen hiçbir şey de maddî olana 

ilişkin olamaz.335 Buna binaen, bedenden ayrıldıktan sonra nâtık nefsin ne bedenî bir âlet 

aracılığıyla inf‘âl edilmesi ne de cüz’î bir idrakinin olması söz konusudur. Aksi takdirde nefis, 

bedene mufârakâtından sonra bedenle muttasıl gibi olurdu. 

Ontolojik bazda ortaya konulan diğer yoruma gelecek olursak, bu yorum temel olarak 

nefsin bedenden ayrıldıktan sonra ay altı âleme tesir ettiği ile ilgilidir. Üsûlûcyâ’nın yedinci 

mîmerinde bu tesirin teorik zemini şöyle hazırlanmaktadır: Nefis, bayağı duyusal varlıklara 

geldiğinde, nuru az ve kuvvesi zayıf olan varlıklarda bulunmuş olur ve fiillerini ortaya çıkarmak 

 
334  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 53-54, 72. 
335  İbn Sînâ, en-Necât, s. 171; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 235-236; İbn Sînâ, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, 

s. 156; İbn Sînâ, Mebhas ani’l-kuva’n-nefsâniyye, s. 166; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 440. 



126 

 

için kendi nuru ve erdemi olan şerefli kuvvesini ona taşırır. Böylece nefis, onu şaşalı fiiller ile 

etkiler. Nefis, bu âleme etki ettikten sonra, söz konusu etkilerin hemen dağılmasını istemez. 

Çünkü, bu etkiler sûret olup sûreti veren onlara varlık vermediğinde giderek söner ve 

nihayetinde bozulup yok olur. Dolayısıyla, sûret verenin hikmeti, güzelliği ve kuvvesi 

anlaşılmaz. Bu yüzden nefis, etkilerinin kalıcı olmasını ister. İşte nefis, aklî âlemine dönüp 

oradaki nuru temaşa ettiğinde, o nuru suflî âleme iletmeye başlar. Bu durumda nefis, aklî 

âlemdeyken bu âlemin idaresine iştirak etmiş olur.336 

Üsûlûcyâ yorumuna gelince, burada dikkat çeken detayların başında İbn Sînâ’nın nur 

ıstılahını feyiz terminolojisiyle yorumlaması gelmektedir. Bilahare “Nefis ve Akıl” başlığında 

ortaya koyacağımız üzere, mütefekkirimiz ilâhî feyzi ifade etmek için zaman zaman nur ve 

sevinç (behçet) kavramlarına da başvurmaktadır. Lakin şimdilik bedenden ayrıldıktan sonra 

nefsin ay altı âlemle ilişkisi ile ilgili olarak yukarıdaki pasaj bağlamında üzerinde durmak 

istediğimiz asıl nokta, Şeyh’in bedene mufârakâtından sonra nâtık nefsin ay altı âleme etki 

edebileceği ve âlemin nizâmının devam etmesinde katkıda bulunabileceği hususunu imkânsız 

görmemesidir. İlerleyen sayfalarda ortaya koyacağımız üzere İbn Sînâ’ya göre, her ne kadar 

bedenden ayrıldıktan sonra nefsin vakıf olamayacağımız birtakım halleri olsa da mufârık nefsin 

ay altı âleme etkisine dair şunun bilinmesi gerekmektedir: 

هرها قوة أفضل  اصار لجوواستكملت بالعقل التام بالفعل،    دان إن النفوس إذا فارقت الأب ”

في عالم الولادة أحوال أخرى وقوة أخرى. وهي قد ولد وله    جنينكانت، وكأنها  مما  

بمثابة أن تشارك العلل والمبادئ في الفيض على هذا العالم، بحيث لو جاز أن يوجد في  

كل وقت نظام    يزداد  الاستعداد يكون له، لكان يجب أنالعالم مزيد من الكمال يقبله وفي  

العالم وفضائله،   نهاية  هذا  ما لا  منه  قد حصل  لكان  الزيادة.  لبل  أن  ه وهو على  إلا 

استعداد المادة ومنتهى احتمالها محدود، وذلك الحد ليس يقصر عن تدبيره المبادئ الأول  

كما يتوهم أن للماء في   هذا مثلاً وحتى إذا انضاف إليها ما له قوة أخرى زاد في ذلك.  

تسخنه حداً محدوداً، وأن ذلك الحد قد يخرج إلى الفعل بسبب نار ما معينة تصل إليه،  

زيد على النار أضعافاً مضاعفة لم يقبل الماء من التسخين إلا ما في قوته أن يقبل،  ت و

 337  “.لتسخنا مع صدق قولك: إن كل نار منها مبدأ للتسخين وفيه قوة 

 
336  Üsûlûcyâ, s. 89-90. 
337  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 68-69. Yorumda “[doğmuş] bir cins gibi” anlamında “كأنها جنس” ifadesi 

geçmekle birlikte, metnin bütünlüğünü göz önünde bulundurduğumuzda, ilgili ifadeyi Oxford nüshasına uygun 

şekilde “[doğmuş] bir cenin gibi” anlamında “جنين  ,olarak tashih etmiş bulunmaktayız. Bk. İbn Sînâ ”كأنها 

Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian Library, vr. 81b. 



127 

 

“Nefisler bedenlerden ayrılıp bilfiil tam akıl aracılığıyla 

yetkinleştiklerinde, onların cevherlerinin öncekinden daha üstün 

kuvveleri olur. Bu nefisler, doğmuş bir cenin gibi olup doğduğu o 

âlemde başka kuvve ve hallere sahiptir. Böylece onlar, bu âleme gelen 

feyizde [ulvî] illetler ve ilkelere iştirak eden bir şey mesabesinde olur. 

Öyle ki, şayet bu âlemin kabul edebileceği yetkinlikte ve sahip olduğu 

istidâtta bir artmanın söz konusu olması mümkün olsaydı, bu âlemin 

düzeni ve erdemleri her vakit artmakta olurdu. Hatta bu artmayla sonsuz 

olan bir şey haline gelirdi. Ne var ki, maddenin istidâdı ve kapasitesi 

sınırlıdır. Ancak, ilk ilkeler bu sınırı idare etmekten aciz değildir. Bu 

nedenle, başka bir kuvvesi olan bir şey iştirak ettiğinde, onda artmış 

olur. Bu durum, suyun ısınmada belirli bir sınırının olması ve belirli bir 

ateşin bu sınıra ulaşması sebebiyle sınırın fiil haline çıkmasını tasavvur 

etmek gibidir. Ateşin kat kat arttırılması durumunda, su bilkuvve olarak 

kabul edebileceği ısınma dışında ısıtma kabul etmez ve bununla 

birlikte, her ateşin bir ısıtma ilkesine sahip olduğunu ve suda ısınma 

kuvvesinin bulunduğunu söylemek doğru kalır.” 

Düşünürümüz, el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta nefsin âleme etki edebilecek bir kuvvesinin 

olabileceğinin uzak bir ihtimal olmadığını belirtmekle birlikte, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-

ziyâre ile el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd adlı risalelerinde bu süreci daha emin bir üslupla ve 

detaylı bir biçimde izah etmektedir. Buna göre, ister nebevî nefisler gibi fıtratla, ister kâmil 

münezzeh nefisler gibi iktisapla olsun, nazarî ve amelî akıl kuvvelerinde yetkinleşip ölümden 

sonra ebedî mutlak mutluluğa (es-sa ‘âdatü’l-mutlaka) yükselen nefisler, faal akla benzerler ve 

böylece semâvî nefisler gibi bu âleme etki ederler. Üstad, bu nefsin sahibi olan kimselerin 

kabirlerinin ziyaret edilip iyilik ve mutluluğa ulaşmak, kötülük ve mutsuzluktan uzaklaşmak 

için dua edilerek onlardan yardım dilenmesinin imkânını da bu süreçle açıklamaktadır.338  Bu 

metinler arası mukayeseden anlaşılıyor ki, filozofun Üsûlûcyâ’nın ilgili pasajını yorumlarken 

sunduğu geniş çerçevede bu âleme etki etmede ulvî ilkelere iştirak eder dediği nefisler, esas 

itibariyle nebevî ve kâmil münezzeh nefislerdir. 

 
338  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 153; İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, s. 286-287; İbn 

Sînâ, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, s. 152; İbn Sînâ, Risâle Fi’l-Kelâm ala’n-nefsi’n-nâtika, s. 198. 

 



128 

 

Nefsin ölümsüzlüğü fikrinden sonra üzerinde durmak istediğimiz son mesele, nefsin 

bedene mufârakâtının eskatolojik boyutuna tekabül eden meâd öğretisidir. Bölümün girişinde 

belirttiğimiz gibi, nefis bahsini teolojide inceleyen Üsûlûcyâ müellifinden farklı olarak bu bahsi 

tabîiyyâtta ele alan İbn Sînâ, meâd meselesine ilâhiyyâtta yer vermektedir.339 

Öte yandan İbn Sînâ’dan farklı olarak, Üsûlûcyâ’da bu konuya ilişkin meâd kavramı 

yerine cezâ, sevâb ve ikâb gibi terimler kullanılmaktadır. Örneğin, Üsûlûcyâ’nın birinci 

mîmerinde Herakleitos’un (ö. m.ö. 475) nefsin logosu anlayışından söz edilirken, Efesli filozofa 

göre insanın nihai amacının hakikati, dolayısıyla logosu kavramak olduğu, gerçek bilgiye ancak 

akıl yoluyla ulaşılabileceği ve bunun da bir taraftan teorik açıdan aklın hakikati ısrarla talep 

etmesi ve sebatla araştırması, diğer taraftan pratik olarak bu kavrayışa uygun bir şekilde 

eylemde bulunma sayesinde gerçekleşebileceği aktarılmaktadır. Bu bağlamda Üsûlûcyâ 

müellifine göre, nefsin logosu ısrarla talep edilip aklî şeyler sebatla derinliğine araştırıldığında, 

nefis şerefli ulvî âleme yükselir. Nefis ulvî âlemde mutlak bir rahatlık bulacağı için kişi, bu 

âlemde yorgunluk ve bitkinliğe rağmen bu çabasında hiçbir gevşeklik göstermemelidir. O 

zaman nefis, zorunlu olarak en güzel karşılığı (cezâ) almayı hak eder.340 İbn Sînâ, İhvân-ı 

Safâ’nın da ilgisini çeken bu pasajı yorumlarken, cezanın zahir örfte iyi veya kötü bir çabanın 

karşılığında o çaba nispetince verilen şey olduğunu açıklamaktadır. Nâtık nefsin baştan meyil 

duyduğu maşûk olarak bedenden yüz çevirip Gerçek Maşûk’a (el-Aşîku’l-Hakikî) yönelmesi 

çabasının karşılığı, uhrevî mutluluktur. Ne var ki, nefsin bu çabası garîze gibi oluncaya kadar 

riyazete ihtiyaç duyulduğundan dolayı, bunun başında zahmet çekilir.341 

Gerek Üsûlûcyâ’da gerekse de İbn Sînâ’nın yorumunda, nefsin tecrübe edeceği meâdı 

belirleyen ölçünün, onun bedenden çabuk ayrılabilmesinde olduğu gibi, nefsin maddeden 

kurtulup yetkinleşmesi olduğu görülmektedir. Binaenaleyh, öncelikle yetkinleşip mutluluğu 

(saadet) kazanan nefis ile yetkinleşmeyip mutsuzluğu (şekavet) hak eden nefsin meâdı üzerinde 

durmamız gerekmektedir. 

 
339  Örnek olarak bk. İbn Sînâ, en-Necât, s. 291-308; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 393-414. 
340  Üsûlûcyâ, s. 23. Metinde aktarılan Herakleitos’un logos ile ilgili olarak teorik kavrama (phronein) ve pratik 

bilgelik (phronesis) anlayışı için bk. Herakleitos, Fragmanlar, çev. Cengiz Çakmak, İstanbul: Kabalcı 

Yayınları, 2005, s. 31, 109-119, 265. 
341  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 44-45. Yorumda “ جشمة” ifadesi geçmekle birlikte, Arap dili kaynaklarında 

böyle bir sözcüğün bulunmamasından dolayı, ilgili ifadeyi metnin bağlamına uygun olarak “zahmet” 

anlamında “جشامة” şeklinde tashih etmiş bulunmaktayız. Öte yandan, İhvân-ı Safâ’nın yorumu ile ilgili olarak 

bk. İhvân-ı Safâ, er-Resâ’il, I, s. 137-138. 



129 

 

Üsûlûcyâ’nın birçok mîmerinde bedenin kirine bulaşmamış temiz ve saf olan nefsin 

gerçek hazzın olduğu aklî âlemdeki ulvî cevherlere çabuk yükseleceği ve yalnızca o şerefli 

âleme layık olan şeyleri göreceği belirtilmektedir. Orada nefis şeyleri görmek için, başka bir 

şeye gereksinim duymaz. Çünkü o, oradaki şeyleri apaçık (a‘yân) görür. Bu yüzden, nefsin aklî 

âlemdeyken o âleme layık olmayan hiçbir fiili söz konusu olmaz. Nasıl ki suflî âlemdeyken 

nefis saf ve temiz olduğunda, bayağı âleme ve o âlemdeki her şeye yönelmekten yüz çevirip 

ulvî âleme yönelir ve onu talep ederse, aklî âleme yükselen nefis de bayağı âleme ilişkin şeyleri 

hatırlamak istemez.342 

Üsûlûcyâ yorumunda da İbn Sînâ’ya göre, hakimiyet (isti‘lâ) yapısına sahip olarak 

bedenden ayrılan nâtık nefis, aşağı âlemdeki duyulur şeylerle ilişkisi kesilerek sadece yukarı 

âlemdeki akledilir şeylerle ilişkili kalacaktır. Bu nefis, en büyük güzelliğe (el-cemâlü’l-ebhâ) 

bürünerek Hakk ile ittisâl ve salt tecerrüdün (et-tecerrüdü’l-mahz) mutluluğunu kazanır. O, 

bedenden soyutlanıp aklî âlemin dışında hiçbir şey ile alakasının kalmaması itibariyle, yalnızca 

sebat ve bilfiilliğin âlemine özgü olan şeylere bilfiil sahip olur ki, temiz nefis henüz bedenle 

birlikteyken de bu âlemdeki şeylerden yüz çevirir. Mutluluğu kazanan nefis, tüm varlığın 

hey’etinin bulunduğu ilkelerle ittisâl ettiğinden ötürü, bu hey’etle nakşolunur. Bu bakımdan 

nefis, tamamlayıcı (mütemmim) feyizden kesilip nâkıs kalmayacağından ötürü, yetkinlik 

kazanmak için tasarrufta bulunduğu bedenle birlikteyken yaptığı düşünme (fikr) ve hatırlama 

(zikr) gibi fiillere ihtiyaç duymaz ve şeyleri tikel olmaları bakımından elde ettiği duyulur 

âlemde yaptığının aksine, şeyleri cüz’î olarak idrak etmez. Zira nâtık nefis, mücerret olarak 

zâtıyla manaları cüz’î olmaları bakımından kazanmaz. 

Bununla birlikte filozof, nâtık nefsin gayesinin maddeden kurtulup faal akılla ittisâl 

etmek olsa da, onun bunu ancak maddeyle olan ilişkisi sayesinde gerçekleştirebileceğini ısrarla 

vurgulamaktadır. Esas itibariyle nefsin bedenle iltisâkının nedeni, ulvî cevherlerle (el-

cevâhirü’l-âliye) ittisâl etmek ve kendine özgü olan yetkinliği kazanmak suretiyle, onun 

ölümden sonra gerçek haz ve güzelliği elde etmesi ve aklî şeylere özgü süslerle süslenmesi için 

bedenî âletleri aracı olarak kullanmasıdır.343 Nitekim, üstadın daha önce de altını çizdiği gibi, 

şayet nefsin kuvvesi baştan yetkin olsaydı, o zaman nefis bedenle birlikte olmaya ihtiyaç 

duymazdı. 

 
342  Üsûlûcyâ, s. 20, 29. 
343  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 41-42, 47-48. 



130 

 

Mutsuzluğu hak eden nefse gelince, Üsûlûcyâ metni bu nefsi, bedene bağlanarak ona 

uyan ve onun haz ve şehvetlerine dalan bedenî nefis diye tarif etmektedir. Bu nefis, bedenden 

ayrıldığında her defasında ondan kendisine bulaşmış kir ve pislikten arınıncaya dek sürekli 

olarak büyük bir yorgunluk ve zahmet çeker. Fakat, nihayetinde söz konusu kirden arındığında, 

o zaman aklî âleme yükselebilir.344 Müellif, bu satırlarla bariz bir şekilde tenâsüh doktrinine 

vurgu yapmaktaysa da, İbn Sînâ’nın metni kendi felsefî görüşleriyle olabildiğince uzlaştırmak 

için bir hayli çabaladığı görülmektedir. 

Bu anlamda bir ayırıma giden Şeyh, aşağı yöne doğru bedenle – yetkinleşmek için 

gereken şeklin aksine yapılan – iştigalin yukarı yöne doğru akılla iştigalden alıkoyduğu 

nefislerin, kendi saflıklarına münasip ve tabiî olmayan erdemsiz kötü (redî’) zevâid ve 

pisliklerin bulaşması sonucunda bedensel oluvereceğini ve şehvet ile gadab gibi bedenî şeylerle 

ilgili bağlayıcı (inkiyâdî) hey’etlerin onda yerleşeceğini, hatta onun melekeleri haline 

geleceğini dile getirmektedir. Böylece, nefsin bedenden ayrıldıktan sonraki durumu, bedenle 

birlikteyken olan durumu gibi olur ki, bu, nefsi yukarı yöne doğru akıldan engeller. Fakat bu 

durum, bedenin kendisinden dolayı değildir. Nitekim beden, esas itibariyle yetkinleşmek için 

bir aracı olarak kullanılmalıdır. Bilakis bu durum, bizzat nefsin yanlış yöneliş ve iştigalinden 

kaynaklanmaktadır. Bununla birlikte, ölümle beraber bedenden ayrıldıktan sonra tam 

yetkinleşmemesinden ötürü oldukça şiddetli bir acı (eziyet) çeken bazı nefisler bir ölçüde aklî 

kuvvelerinin birinde yetkin oldukları için, bu kötü hey’etler sürekli devam etmez. Bu nefisler 

büyük bir zahmetten sonra o yapılardan kurtulduğunda, gerçek hazza varır. Dolayısıyla, ne 

zaman ki o kötü hey’etler yok olursa, acının da o zaman ortadan kalkması zorunludur.345 

Burada, esas itibariyle meâd açısından üç nefsin ön plana çıktığı göze çarpmaktadır: 

Birincisi: İsti‘lâ yapısına sahip olarak en büyük güzelliğe bürünüp Hakk ile ittisâl ve salt 

tecerrüdün mutluluğunu kazanan nefis. 

İkincisi: Bedendeyken aklî kuvvelerinden birini tamamlamış olmakla birlikte, tam 

yetkinleşmemiş olması sebebiyle belli bir acı çektikten sonra kurtulup mutluluğu 

kazanan şeklinde ifade edebileceğimiz nefis. 

Üçüncüsü: İnkiyâdî hey’etlerinden dolayı bedensel olup mutsuzluğu hak eden nefis. 

 
344  Üsûlûcyâ, s. 20-21. 
345  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 41-42. 



131 

 

Öncelikle ifade etmeliyiz ki, İbn Sînâ’nın külliyatı ile ilgili derin bir okuma, yukarıdaki 

tasnifi anlamanın üstadın başlıca eserlerinde çerçevesini çizdiği meâd hakkındaki tasnifini 

irdelemekten geçtiği sonucunu vermektedir. Nitekim filozofa göre, meâd açısından bedenlerden 

ayrılan nefislerin farklı tabakaları söz konusudur: 

a) Yetkinleşmiş (kâmil) ve arınmış (münezzeh) nefisler. 

b) Yetkinleşmiş ama arınmamış nefisler. 

c) Yetkinleşmemiş ama arınmış nefisler. 

d) Yetkinleşme imkânı olmayan nefisler. 

e) Yetkinleşmemiş ve arınmamış nefisler. 

Yetkinleşmiş ve arınmış nefisler, hem nazarî hem de amelî akıl kuvvelerinde yetkin olup 

mutlak saadeti kazanan nefislerdir ki, bunlar meleklere benzerler. Yetkinleşmiş ama arınmamış 

nefisler ise, nazarî akıl kuvvesinde yetkin olmakla birlikte amelî akıl gücünde nâkıs olan 

nefislerdir. Bu nefislerin sahip olduğu erdemsiz yapılar nedeniyle, onlarla onların tam tecerrüdü 

– dolayısıyla mutlak saadeti – arasında berzah vardır. Bedene mufârakâtıyla nefsi meşgul eden 

fiillerin inkıtasından dolayı, bu nefisler şiddetli bir acı çeker. Yetkinleşmemiş ama arınmış 

nefisler de nazarî akıl kuvvesinde yetkin olmayıp amelî akıl kuvvesinde yetkin olan nefislerdir. 

Bu iki nefis de, sonsuza dek acı çekmez ve bir şekilde nihayetinde gerçek mutluluğa erişir. 

Yetkinleşme imkânı olmayan nefislere gelince, bunlar ne nazarî akıl kuvvesinde ne de amelî 

akıl kuvvesinde yetkin olma imkânına sahip olmayan nefislerdir. Yaratılışı gereği kavrayışı kıt 

olan ebleh kimseler (bülh) ile çocuklar, bu gruptan sayılır. Bu nefisler, kötü bir yapıya sahip 

olmaması durumunda Allah’ın rahmetiyle gerçek mutluluğa kavuşacaklardır. Aksi halde, acı 

duyup mutsuz olacaklardır. Son olarak yetkinleşmemiş ve arınmamış nefisler, ne nazarî ne de 

amelî akıl kuvvelerinde yetkin olmayan nefislerdir. Yetkinlik kazanma imkânı olduğu halde 

yetkinleşmeyip inkârcı olan bu nefisler, bedenden ayrıldıktan sonra ebedî bir azap ve acı (el-

elemü’s-sermedî) çekerek sonsuz mutsuzluğa mahkûm olacaklardır ki, bunlar hayvanlardan 

bile daha bayağı bir durumdadır.346 

Bu çerçeveden anlaşılıyor ki, İbn Sînâ’nın kendi yorumunda isti‘lâî hey’etlere sahip 

olarak en büyük güzelliğe bürünüp Hakk ile ittisâl ve salt tecerrüdün mutluluğunu kazanan diye 

 
346  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 400-401; İbn Sînâ, Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha, s. 187-192; 

İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 110-114; İbn Sînâ, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, s. 151-153; İbn Sînâ, el-

İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 32-46; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 137-140; İbn Sînâ, en-Necât, s. 296-298. İbn Sînâ, 

hak şeriatın bildirdiği gibi, amelî akıl seviyesindeki eksiklikten kaynaklanan acının ebedî olmadığını 

belirtmektedir. Bk. İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 468. 



132 

 

tarif ettiği nefis, yetkinleşmiş ve arınmış nefistir. Bedendeyken aklî kuvvelerinden birini 

tamamlamış olmakla birlikte, tam yetkinleşmemiş olması sebebiyle belli bir acı çektikten sonra 

kurtulup mutluluğu kazanan şeklinde özetlediğimiz nefisler ile ilgili tarifi ise, yetkinleşmiş ama 

arınmamış, yetkinleşmemiş ama arınmış ve yetkinleşme imkânı olmayan nefisleri 

kapsamaktadır.347 İnkiyâdî yapılarından dolayı bedensel olup mutsuzluğu hak eden nefse 

gelince, o yetkinleşmemiş ve arınmamış nefse tekabül etmektedir. 

Burada haliyle, İbn Sînâ açısından bedendeyken aklî kuvvelerinden birini tamamlamış 

olmakla birlikte tam yetkinleşmemiş olması sebebiyle belli bir acı çeken nefsin bir aşamadan 

sonra kurtulup mutluluğu kazanmasını mümkün kılan şeyin ne olduğu ve bu sürecin nasıl 

gerçekleştiği sorusu akılda belirecektir. Şeyh, bu soruyu uzunca şöyle ifade etmektedir: Nefiste 

gerçekleşen yetkinliklerin tamamlanması ancak bedenle mümkün olduğuna göre, bedenden 

ayrıldıktan sonra nefsin kötü yapılarının ortadan kalkması da ancak bedenle mümkün olmalıdır. 

Bu yapılar, bizâtihi ortadan kalkmadığına göre de, burada ortadan kalkmanın hükmü 

teceddüdün hükmü gibidir. Nitekim, mevcut olduktan sonra bu yapıların yok olmasının sebebi 

ya tabiatıyla müfret olan nâtık nefsin bedenden ayrıldıktan sonraki kendisine özgü hey’eti, ya 

da teceddüd türünden olan veya teceddüd türünden olmayan hariçten bir nedendir. Veyahut bu 

kötü hey’etler esasen ortadan kalkmamaktadır. 

Eğer bu yapıların ortadan kalkmasının nedeni nâtık nefsin hey’eti veya teceddüd 

türünden olmayan hariçten bir nedense, o zaman nefsin bedenden soyutlandığı gibi kirden de 

kurtulması gerekirdi. O durumda, onun bedendeyken ve duyusal âleme müteallikken tezkiyesi 

ve riyazetinin bir faydası olmazdı. Böylece, ister temiz ister kirli olsun, bedenden ayrıldıktan 

sonra her hâlükârda onun durumu aynı olurdu. Çünkü, kirde illet olmaksızın kendinden bir 

zayıflığın meydana gelmesi mümkün değildir. Teceddüd olmadığı müddetçe, şeylerin olduğu 

hal üzere sabit kalması da zorunludur. Bu durumda, kirden arınmanın nefsin bedenden 

ayrılmasından sonra gerçekleşmemesi gerekir. 

Eğer bu hey’etlerin yok olmasının sebebi teceddüd türünden olan bir nedense, bu, nefsin 

başka bir bedene göçmesi demektir. Fakat bu durumda, o yapıların ortadan kalkması 

imkânsızdır. Çünkü tenâsüh, bir hayvanî bir bedene olursa, bu beden o yapıları ortadan 

kaldırmaz, bilakis daha çok pekiştirir. Tenâsüh, bir insanî bedene olursa, nefsin bedeninin 

 
347  İbn Sînâ Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha adlı risalesinde bu üç nefse de mutavassıt nefis ve ashâbü’l-

yemîn adını vermektedir. Bk. İbn Sînâ, Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha, s. 187. 



133 

 

durumu ile bu bedenin durumu zaten aynıdır ki, duyusal kuvveler büyük çoğunlukla bedenlerde 

baskındır. Neticede, bu kötü hey’etler nefiste bâkî kalır ve ortadan kalkmaz.348 

Sorunu bütün çıplaklığıyla ortaya koyan İbn Sînâ, tartışmayı cevapsız bırakarak 

okuyucuyu el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’de yer alan çözüme bakmaya yönlendirmektedir. Bu 

aşamada, her şeyden evvel belirtmeliyiz ki, üstadın bu soruya cevabının tenâsüh olamayacağı 

açıktır. Nitekim, tenâsüh doktrinini temelden reddeden mütefekkirimiz, barındırdığı 

tutarsızlıklar ve yol açtığı çıkmazlardan ötürü bu öğretiyi şiddetle tenkit etmektedir. Ona göre, 

mizacının oluşmasıyla beraber her beden, kendisi için bir nefsin meydana gelmesini hak 

etmektedir. Bunu hak eden ve hak etmeyen beden olmaz. Zira, türlerin fertleri kendileri için 

mukavvim olan hususlarda farklılık göstermez. Bu durumda, şayet nefis bedenlere tenâsüh 

etseydi, her beden bizâtihi kendisi için meydana gelen ve kendisine taalluk eden bir nefis hak 

ettiği için, tek bir bedende iki nefis birlikte bulunurdu. Üstelik, nefsin bedenle ilişkisi bir intibâ‘ 

alakası değil, nefsin bedene ilişkin şuurunun olması ve bedenin nefisten infi‘âl edilmesi 

şeklinde bir iştigal alakasıdır. Her canlı da tasarrufta bulunan ve idare eden tek bir nefse ilişkin 

şuur sahibidir. Şayet canlının da nefsin kendisinin de şuur sahibi olmadığı ve bedenle herhangi 

bir iştigali olmayan başka bir nefis olsaydı, o zaman onun esasen bedenle bir ilişkisi yok 

demektir.349 Buna binaen, tenâsühün hiçbir şekilde gerçekleşmesi mümkün değildir. 

Üsûlûcyâ metninde de tenâsüh doktrininin ön plana çıktığı ve bu anlamda eserin birinci 

mîmerinin ortalarında Aristoteles tarafından ciddi eleştirilere tabi tutulduğunu bildiğimiz 

Pisagor, Empedokles ve Platon başta olmak üzere tenâsühe kail olan kadim filozofların 

görüşlerinin de ele alındığı görülmektedir.350 Üsûlûcyâ’nın ifadelerine göre Pisagor ve 

Empedokles, nefsin her hata ettiğinde Tanrı’nın gazabından sakınarak tekrar bu âleme 

düşeceğini, onun kurtulması için de, bağışlanmayı dilemesi ve onun pası olan bedeninden ve 

de bu âlemden yüz çevirmesi gerektiğini, böylece nefsin asıl âlemine dönüp rahatlığa 

kavuşacağını savunmuşlardır. İbn Sînâ da Üsûlûcyâ yorumunda, anılan filozofların nefsin 

yetkinleşmeyip nâkıs kaldığında onun Allah’ın inâyetinden uzak kalacağını, bu yüzden 

 
348  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 42-43. Benzer bir soru için bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 201. 
349  İbn Sînâ, en-Necât, s. 189; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 106; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 37-39; İbn 

Sînâ, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, s. 114-124; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 108-109; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-

Şifâ: en-Nefs, s. 318-320; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 468; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-

Tabî‘îyyât, s. 197. 
350  Tenâsüh doktrini ile ilgili görüşleri tutarsızlık ve efsanelik ile itham eden Aristo’ya göre, kendisine özgü belirli 

(muayyen) bir bedenin fonksiyonu olan nefis hiçbir şekilde bedene mufârık olamaz. Dolayısıyla, onun 

bedenden ayrılıp başka bir bedene tenâsüh etmesi mümkün değildir. Nefsin kendisine özgü ve münasip olan 

bedeninden başka bir bedende olması, marangozluk sanatının kavalda olması kadar saçmadır. Bk. Aristoteles, 

Kitâbü’n-Nefs, s. 24, 49. 



134 

 

cevherinin nâkıs kalmasından sakınarak duyulur âleme düşme ihtiyacı duyacağını iddia 

ettiklerini dile getirmektedir.351 

Üsûlûcyâ’ya göre Platon ise, Phaidon ve Timaios diyaloglarında bedenin mağara gibi 

olduğunu ve nefsin orada kederle mahsur kaldığını söyleyerek nefsin bedene düşmesini hor ve 

hakir görmüştür. Bu düşüşün sebebi de, nefsin ettiği hataların karşılığında bedene hapsedilerek 

cezalandırılmasıdır. Nefis, prangalarından kurtulup mahsur kaldığı bu mağaradan çıkarak 

özgürlüğüne kavuştuğunda, tüylenir ve aklî âlemine yükselir.352 

Şeyh-i Reîs Üsûlûcyâ yorumunda, mezkur filozofların tenâsüh ile ilgili sözlerinin tevil 

edilmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Bu anlamda onların işaret ettikleri şey, erdemsiz nefsin 

bedenden ayrıldıktan sonra sahip olduğu kötü bedensel yapılardır. Nitekim, kötü nefis 

meâdında bu yapılar sebebiyle acı çeker. Bu bakımdan nefis, sanki bedene dönmüş gibi olur ki, 

belki de bu, nefse bir tür tahayyülle tahayyül ettirilmektedir.353 

Bununla paralel olarak düşünürümüz, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd risalesinde 

reenkarnasyonu savunanların nefsin tüylenmesi, hatalarının karşılığında cezalandırılması ve 

Allah’ın gazabından sakınması gibi yetkinleşmemiş nefsin düşmesine ilişkin öne sürdükleri 

muhtelif sebeplere değinirken, Pisagor ve Eflâtûn gibi büyük filozofların tenâsühe dair 

sözlerinin sembol ve temsilden ibaret olup tevile muhtaç olduğunu belirtmektedir. Ona göre, 

bu filozofların amacı, bedenden sonra kötü nefiste kalan şehvânî ve gadabî gibi kötü bedenî 

 
351  Üsûlûcyâ, s. 23; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 45. Pisagor’un tenâsüh fikri ile ilgili olarak bk. 

Aristoteles, Kitâbü’n-Nefs, s. 23-24. Öte yandan, İbn Sînâ’nın aktardığı Empedokles’in tenâsühe ilişkin 

görüşlerinin, Sicilyalı filozofun Arınmalar adlı eserinde yer aldığı tespit edilmiştir. Bk. Empedokles, 

Arınmalar, Antik Felsefe – Metinler ve Açıklamalar içinde, nşr. ve haz. Walther Kranz, çev. Suad Baydur, 

İstanbul: Sosyal Yayınlar, 1984, s. 101-107. Bu anlamda, kayda değer bir nokta olarak not etmek istediğimiz 

husus, İbn Sînâ’nın düşüncelerini manzumeler halinde toplayan Empedokles’in şiirlerine bir şekilde vakıf 

olmasıdır. Nitekim filozof, Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-Ef‘âl ve’l-infi‘âlât bölümünde de denizin hallerini ele alırken, 

Empedokles’in şiirlerinden bir beyit aktararak onu tartışmakta ve bu bağlamda Empedokles’in şiirlerinin felsefî 

tevile muhtaç olduğunu dile getirmektedir. Bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Ef‘âl ve’l-infi‘âlât, s. 207. Yine 

Şeyh-i Reîs, Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-Kevn ve’l-fesâd bölümünde yine Empedokles’in su, ateş, hava ve toprak 

olmak üzere dört temel arkhe’nin birleşip ayrılmalarına ilişkin olarak benimsediği muhabbet ve galebe teorisini 

incelemekte ve şiddetle eleştirmektedir. Bk. Empedokles, Doğa, Antik Felsefe – Metinler ve Açıklamalar 

içinde, nşr. ve haz. Walther Kranz, çev. Suad Baydur, İstanbul: Sosyal Yayınlar, 1984, s. 111-114; İbn Sînâ, 

Kitâbü’ş-Şifâ: el-Kevn ve’l-fesâd, nşr. Mahmûd Kâsım, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-

Necefî, 1405, s. 112-121. Türkçe tercüme için bk. İbn Sînâ, Oluş ve Bozuluş, çev. Muammer İskenderoğlu, 

İstanbul: Litera yayıncılık, 2008. Söz konusu teori hakkında detaylı bir inceleme için bk. Oliver Primavesi, 

Empedocles: Physical and Mythical Divinity, The Oxford Handbook of Presocratic Philosophy içinde, haz. 

Patricia Curd, New Yok: Oxford University Press, 2008, s. 250-283. 
352  Üsûlûcyâ, s. 24. Üsûlûcyâ müellifinin tenâsüh doktrini ile ilgili olarak Platon’un Phaidon ve Timaios 

diyaloglarına yaptığı atıflar için bk. Platon, Phaidon, s. 55-84; Platon, Timaios, s. 115-116. Platon’un tenâsühe 

dair Armeios oğlu Er adlı ünlü efsanesi ve tenâsüh fikri hakkında ek bilgi için bk. Platon, Devlet, s. 416-426; 

Lorenz, Plato on the Soul, s. 184-191. 
353  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 45. 



135 

 

hey’etlere işaret etmektir. Nitekim, kötü nefis bedenden ayrıldıktan sonra, bu kötü yapılar 

nedeniyle, gerçek yetkinlik mutluluktan alıkonulur ve henüz bedendeymiş gibi azap görür. 

Çünkü, nefsin bedendeki varlığı iç içe (muhâlata), yan yana (mücâvere) veya intibâ ‘ şeklinde 

değil, bilakis bedeni etkilemesi ve bedenî kuvvelerden etkilenmesi şeklinde bir bulunma tarzıdır 

ki, nefsi kendine ait yetkinliği, cevherinde sahip olduğu şerefli fiili ve kendine özgü hazzın 

şuuru işte bu iki manaya bağlıdır. Bu iki manadan birincisi değil ikincisi gerçekleşirse, yani 

bedeni etkilemesi değil bedenî kuvvelerden etkilenmesi söz konusu olursa, o zaman nefis bu 

etkiden ötürü bedenden ayrıldıktan sonra âdeta bedendeymiş gibi olur. Kötü etkiler de ya 

şehvânî behîmî ya da gadabî seb‘î yapılardır. Öyleyse o nefis, bedenden ayrıldıktan sonra, söz 

konusu etkiler sebebiyle behîmî veya seb‘î bir bedendeymiş gibi olur.354 

Bedendeyken aklî kuvvelerinden birini tamamlamış olmakla birlikte tam 

yetkinleşmemiş olması sebebiyle belli bir acı çeken nefislerin daha sonra nasıl kurtulup 

mutluluğu kazandığı sorusuna dönecek olursak, bu aşamada İbn Sînâ açısından tenâsüh fikri 

üzerinde inşa edilen değerlendirmelerin elendiği anlaşılmaktadır. Öte yandan, söz konusu soru 

ile ilgili olarak dikkat çekmek istediğimiz husus, İbn Sînâ’nın el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’de 

verildiğini söylediği cevabın el-Mübâhasât’ta yer aldığıdır. Filozofa göre, hakimiyet yapısı 

yerine teslimiyet (iz ‘ân) yapısına sahip olarak bedenden ayrılan nefislerdeki kötü hey’etlerin 

ortadan kalkması, semâvî cisimler ile mümkündür. Meâd ile ilgili hususların büyük çoğunluğu 

gizli olduğu için, bedenden ayrıldıktan sonra nefsin vakıf olamayacağımız birtakım halleri söz 

konusudur. Bu anlamda, bazı filozofların ileri sürdüğü bu görüşü imkânsız kılmayı gerektirecek 

bir durum yoktur. Dolayısıyla, behîmî, seb‘î veya insanî bedende gerçekleşen tenâsühün aksine, 

bedenden ayrılan nefis, bir semâvî beden sayesinde tecrübe edeceği bir tür tahayyül yoluyla 

yavaş yavaş kendisinde oluşan kötü yapılardan, bir defada olmamak kaydıyla, yine yavaş yavaş 

kurtulabilir. Kaldı ki, bu işte nefse bilmediğimiz birtakım rûhânî şeyler ile semâvî nefsânî 

kuvvelerin bir yardımının olması mümkündür.355 

Kitâbü’ş-Şifâ ve el-İşârât ve’t-tenbîhât başta olmak üzere başka eserlerinde de bu 

açıklamayı benimseyen Şeyh, bazı bilginlerin ortaya koyduğu bu görüşün güvenilir olduğunun 

(lâ yucâzifu fi’l-kavl), dolayısıyla gerçek olabileceğinin altını çizmektedir. Mesela, teorik akıl 

seviyesinde kıt olan ebleh nefis amelî akıl seviyesinde temiz kalmayı başarmış ise, 

bedendeyken aklî kuvvelerinden birinin tam olması itibariyle, onun bedensel olarak bedenden 

 
354  İbn Sînâ, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, s. 117-118, 125-126, 151. 
355  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 203. 



136 

 

ayrıldıktan sonra bir semâvî bedene iktirân ederek kendine münasip bir şekilde tahayyül 

düzeyinde bir mutluluk tecrübe etmesi imkânsız değildir. Buna göre, o nefisler arınmışsa, 

onlarda kendilerini yukarı yöne çekecek bir mana bulunmasa ve onların nefsânî yapılarının 

hepsi aşağı yöne doğru cisimlere çekilmiş olsa bile, onlar bedenlerinden ayrıldıklarında araç 

olarak göksel cisimler yoluyla uhrevî halleri tahayyül edip bedendeyken itikâd getirdiği kabir 

halleri, diriliş (ba‘s) ve uhrevî iyilikleri müşâhede eder ve nihayetinde Âriflere özgü olup en 

yüce mutluluğa götüren ittisâlin istidâdını kazanırlar. Nitekim semâvî maddelerde, kendilerinin 

bir nefsin fiiline mevzu olmalarını mâni kılan bir durum yoktur. Kaldı ki, hayâlî sûretler 

duyusallıktan zayıf değildir. Aksine rüyada görüldüğü gibi, etki ve saflık bakımından daha 

güçlüdür.356 Şu var ki uhrevî şeyler, engellerin azlığı, dolayısıyla nefsin soyutlanmışlığı ve 

saflığı ölçüsünde rüyada görülen şeyden daha kalıcıdır. Öte yandan, söz konusu nefislerin 

semâvî cisimleri kullanması, arzî beden gibi onu yönetmesi tarzında bir kullanım değildir. Zira, 

bu imkânsızdır. Bilakis, onların göksel cisimleri kullanması, yalnızca tahayyül etme imkânını 

elde etmesi tarzında bir kullanımdır.357 Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha adlı risalesinde 

ise İbn Sînâ, bedendeyken aklî kuvvelerinin sadece birinde yetkinleşen nefislerin unsurî âlemin 

kirinden kaynaklanan karanlık yapılardan (el-hey’âtü’z-zulmâniyye) yavaş yavaş arınıp nur 

yapısını (el-hey’etü’n-nûriyye) kazanmasının ve böylece kuds âlemine varmasının semâvî 

nefisler aracılığıyla gerçekleşeceğini belirtmektedir.358 Düşünürümüzün, bu görüşü kendilerine 

nispet ettiği filozof ve bilginlerle Üsûlûcyâ müellifini de kastediyor olması muhtemeldir.359 

Nitekim Üsûlûcyâ’da, nefsin bedenden ayrıldıktan sonra ulvî âlemdeki durumu üzerinde 

durulurken, onun semâvî cirimlerde bulunup onlarla ilişki kurmasının ve böylelikle suflî 

âlemde inandığı şeyler için zikri kullanmasının şaşırtıcı veya imkânsız bir durum olmadığı, 

buna binaen zikr hayyizinin feleklerden itibaren başladığının savunulabileceği dile 

getirilmektedir.360 

 
356  Mesela, uyku esnasında nefsin münasipliğine göre semâvî cisimlerin etkisiyle tahayyülde şehvânî bir sûret 

gerçekleştiğinde meninin atılması veya korkunç bir şey tahayyül edildiğinde titremenin meydana gelmesi 

gibidir. Bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 59; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 248. 
357  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 401-402; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 35-36; İbn Sînâ, el-

Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 114-115; İbn Sînâ, en-Necât, s. 297-298; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 138-139; İbn Sînâ, 

el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, s. 156-157; İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 87. 
358  İbn Sînâ, Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha, s. 187, 191. İbn Sînâ’da su, ateş, hava ve toprak olmak üzere 

oluş ve bozuluşun ilk esasları olarak dört unsurdan müteşekkil olan ay altı âlemin unsurî âlem oluşu ile ilgili 

olarak bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, II, s. 304-325; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Kevn ve’l-fesâd, s. 147-

159; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 406-410; İbn Sînâ, en-Necât, s. 152-153; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, 

s. 84; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 107-112. 
359  Nasîruddîn et-Tûsî’ye göre, İbn Sînâ bu konuda Fârâbî’yi kastetmektedir. Bk. Nasîruddîn et-Tûsî, Hallü 

Müşkilâti’l-İşârât, IV, el-İşârât ve’t-tenbîhât içinde, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 

1993, s. 36. Ne var ki, Fârâbî’nin günümüze ulaşmış olan eserlerinin hiçbirinde böyle bir görüş tespit edemedik. 
360  Üsûlûcyâ, s. 102-103. 



137 

 

İbn Sînâ’nın bu pasaj ile ilgili yorumuna bakıldığında görülmektedir ki, 

mütefekkirimiz, bazı nefislerin bu bedenlerdeyken semâvî cisimlerle, bu cisimlerin o nefisler 

için ortak tek bir ayna gibi olacak şekilde bir ilişkisinin olduğuna ve uykuda semâvî nefislerle 

ittisâl ederek cüz’îleri alabildiğine dair zannının filhakika doğru olması halinde,361 

bedendeyken aklî kuvvelerinden birini tamamlamış olmakla birlikte maddî örtü ve kabuklardan 

arınmamış olarak bedenden ayrılan bedenî nefis için o ilişki sayesinde bir teceddüdün söz 

konusu olmasının imkânsız olmayacağını düşünmektedir. Nitekim, semâvî cisimlerin kendi 

küllî nefislerinin dışındaki cüz’î nefisler tarafından bir şekilde kullanılması imkânsız değildir. 

Diğer taraftan, bedendeyken aklî yetkinliklerinden birini elde etmişse, nefsin de o bedenden – 

“Nefis ve Beden” hakkındaki bu başlığın ilk sayfalarında ortaya koyduğumuz üzere – daha 

şerefli ve yüce bir bedene taalluk etmesi mümkündür. Böylece nefis, arzî bedenden bulaşan 

yapıları üzerinden atabilir. Öyleyse, feleklerde bu nefis için bir zikr ve tahayyülün olması 

mümkündür ki, Şeyh bunun imkânının el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’de tartışıldığını 

hatırlatmaktadır.362 Nihai tahlilde, nefsin bedene mufârakâtı konusuna ilişkin olarak İbn 

Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumundaki görüşleri ile ana eserlerindeki fikirleri arasında herhangi bir 

tenakuz görünmemektedir. 

 
361  Bununla ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 470-474; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 117-118; 

İbn Sînâ, en-Necât, s. 300; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 119-120; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, 

s. 406. 
362  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 72. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın 102. sayfasının umumunda 

yer alan genel düşünceler hakkında olabileceği gibi, burada Üsûlûcyâ metninden yorumu yapılan kısımların 

kayıp olması da muhtemeldir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması sebebiyle, sarih 

bir tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 102. sayfanın 2. paragrafı ile 

103. sayfanın 1. paragrafının 1-2. satırlarına ait olduğu tespit edilmiştir. Öte yandan, İbn Sînâ’nın el-Hikmetü’l-

Meşrikiyye’de tartışıldığını ifade ettiği mesele ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 197-198, 314-315. 



138 

 

3.2. Nefis ve Akıl 

Araştırmamızda mercek altına alacağımız son bahis olarak Üsûlûcyâ yorumunda nefis 

– akıl ilişkisi363  mihverinde her şeyden evvel ortaya konulması gereken husus, Üsûlûcyâ’da 

ara sıra akıl mefhumuyla aklî bir cevher olması itibariyle nefsin kastedildiğidir. Bu bağlamda, 

hem aklı hem de nefsi ifade etmek üzere akıl kavramının kullanıldığı yerlerde, Üsûlûcyâ 

müellifinin akıl ve nefsi birbirinden ayırt etmek için bazen akla sırf akıl (aklün fakat) terimiyle 

atıfta bulunduğu göze çarpmaktadır. Öte yandan, İbn Sînâ’nın da Üsûlûcyâ’yı okurken, metne 

uygun olarak kimi zaman akla nâtık nefis anlamını verdiği dikkatli gözlerden kaçmayacaktır. 

Mesela, Üsûlûcyâ’nın birinci mîmerinin hemen başında cisme arzu duyan bir cevher olarak 

nefis ile hiçbir şekilde cisme yönelik bir arzusunun söz konusu olmadığı bir cevher olarak akıl 

arasındaki farkın üzerinde durulurken, tıpkı hamile bir kadının karnındakini çıkarmak için sancı 

çekmesinde olduğu gibi, aklın kendindekini fiile çıkarmak için duyulur âleme yönelik bir arzu 

sûreti aldığı belirtilmektedir. Akıl, ancak bu şiddetli arzunun aracılığıyla yukarı yöndeki sırf 

akıldan sûret alarak kendinde bulunan şeyi fiile çıkarabilir. Bu bakımdan nefis, arzu sûretini 

almış bir akıldır (hiye aklün tasavvara bi-sûreti’ş-şevk).364 Aklın kendindekini fiile çıkarmak 

için duyulur âleme yönelik bir arzu sûreti almasını, nâtık nefsin kendinde bilkuvve olarak 

bulunan aklî sûretlerle yetkinleşmeyi bilfiil olarak varlığa getirmek için bedene şevk duyması 

şeklinde yorumlayan İbn Sînâ müellifin, nefsin duyusal âleme şevk duymasının tecerrüdün bu 

âlemde talep edilmesinden kaynaklandığını kastettiğini ifade etmektedir. Bu bakımdan nefis, 

baştan duyusal âleme yönelik olarak bedenle birlikteliğini sağlayan bir şevk duyan ve zâtı 

maddeden mücerret olan aklî bir şeydir. Nitekim nefis, organik tabii cismin yetkinliğidir.365 

Binaenaleyh bu satırların yazarı, Üsûlûcyâ yorumunda nefsin akılla ilişkisine dair sağlıklı bir 

 
363  Nefsin akıl ile ilişkisi hakkında geniş bir inceleme için bk. Mahmûd Kâsım, Fi’n-Nefs ve’l-akl, Kahire: 

Mektebetü Angelo, 1949. 
364  Üsûlûcyâ, s. 19. 
365  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 39-40. Tahkik metninde “[nefis] organik tabii nefsin yetkinliğidir” 

anlamında “كمال نفس طبيعي آلي” ifadesi geçse de, hem metnin bütünlüğü hem de İbn Sînâ’nın nefis anlayışı 

açısından doğuracağı çelişki dikkate alındığında, ilgili ifadenin “[nefis] organik tabii cismin yetkinliğidir” 

anlamında “آلي  şeklinde tashih edilmesi gerektiği açıkça anlaşılmaktadır. Öte yandan, İbn  ”كمال جسم طبيعي 

Sînâ’da nefsin organik tabii cismin ilk yetkinliği oluşu ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-

Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 134; İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 57; İbn Sînâ, Mebhas ani’l-kuva’n-nefsâniyye, s. 

153; İbn Sînâ, en-Necât, s. 158; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 93; İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 123, 129, 

233; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hudûd, s. 14. Ayrıca, İbn Sînâ’da nefsin tanımının ayrıntılı bir analizi için bk. İbn Sînâ, 

Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, s. 13-27. Burada not etmek istediğimiz bir diğer husus, İbn Sînâ’dan farklı olarak Saîd 

Kummî’nin Üsûlûcyâ müellifinin akıl mefhumuyla kastettiği nefsin, nâtık nefis değil, küllî nefis olduğu 

düşüncesidir. Bu anlamda Kummî, ya İbn Sînâ’nın metni doğru anlamadığını ya da Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın 

aslında Şeyh’e ait olmadığını ifade etmektedir. Bk. Kummî, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, s. 103. Ne var ki, aslında 

Kummî’nin yorumunun, söz konusu nefsin duyulur âleme arzu duyduğunu belirten Üsûlûcyâ metninin 

bağlamıyla uyuşması mümkün görünmemektedir. 



139 

 

değerlendirme yapmanın söz konusu kullanımın nazar-ı itibara alınmasına bağlı olması 

itibariyle, bu başlık altında irdeleyeceği meseleler boyunca yukarıdaki ayrıntıyı göz önünde 

tutması gerektiğinin farkındadır. 

İbn Sînâ’nın nefis – akıl ilişkisi ile ilgili yorumlarını altında toparlamanın mümkün 

olduğu yetkinlik düşüncesi ve müşâhede tecrübesine ilişkin tahlilimizin hemen öncesinde 

değinmek istediğimiz husus, “Nefis ve Beden” başlığında cisim ile ilişkileri bakımından 

üzerinde durduğumuz semâvî nefis ile insanî nefis arasındaki farkın akıl ile ilişkilerine bakan 

yönüdür. Üsûlûcyâ’nın aklın şerefi ve güzelliği (hüsn) hakkındaki dördüncü mîmerinde duyulur 

geçici şeylerin aksine tümüyle şerefli olan rûhânî varlıkların (er-rûhâniyyûn) sınıflarına temas 

edilirken, bu varlıkların farklı yerlerinin söz konusu olduğu tasrih edilmektedir. Bu anlamda, 

bazıları arza inerken, bazılarının meskeni hep semâdır. Arzda bulunan rûhânî varlık, pis 

cisimlerle karışıp kirlenmiş ve arındırılıp saflaştırılması gereken altın gibidir. Nitekim arzdaki 

rûhânî, kavlî veya amelî olarak arındırılmaya muhtaçtır. Yıldızlı feleğin üstündeki semânın 

bütününde bulunan rûhânîler ise, onlardan bir kısmı hiçbir şekilde cisme yerleşmezken, diğer 

kısmı o semâda olan bir cisme sahiptir. Cisimle hiçbir ilişkisinin söz konusu olmadığı gerçek 

akıl (el-akl bi’l-hakk), her türlü kirden arınık olan saf altın gibidir. Zira, gerçek akılda tarif 

edilemeyecek bir güzellik ve hüsün vardır. Bu yüzden, onun aşağısındaki mevcudat ona arzu 

duyar. Çünkü fiili tek olan gerçek akıl bilfiil olup ara sıra değil, sürekli olarak yalnızca akleder. 

Bundan dolayı, şerefli ilâhî şeyler sadece onda bulunur.366 

Nefis ise, ister ulvî ister bayağı olsun düşündüğü şeye teşebbüh eder. Bakışını akla 

değil, bizzat şeylere çeviren nefis, iki şey düşünebilir. Birincisi, semâvî cisimleri düşünen 

nefistir ki, bu nefis semâvî hallere teşebbüh eder. İkincisi de, arzî şeyleri (el-umûru’l-arziyye) 

düşünüp onlara teşebbüh eden nefistir. Öte yandan, bakışını yalnızca akla çeviren nefis, sadece 

akılla ittisâl halinde olmasından dolayı, şeyleri gerçek bir bilgi (ilmün hakk) ile bilir. Bu 

durumdaki nefis, cismânî şeylerin hiçbiriyle ilişkisi olmayan temiz, saf ve gerçekten (bi’l-hakk) 

nefistir. Zâtını yok etmeyen bir ittihâdla tek şeymiş gibi akılla ittihâd eden bu nefsin şeylere 

dair bilgisi tek ve bir bütün olup asla ayrışma (fasl) barındırmaz. Bu yüzden nefis, istihâlenin 

hiçbir veçhini kabul etmez ve hem âkil hem de makûl olur. Buna binaen düşünme, ya taakkul 

ya da tevehhümdür. Taakkulden daha düşük olan tevehhüm, saf aklî şeylere değil, arzî ve 

 
366  Üsûlûcyâ, s. 62-63. 



140 

 

semâvî şeylere konu olduğu için tek olmak anlamında sabit olmayıp ayrışma barındıran 

bilgilerin söz konusu olduğu bir düşünmedir.367 

Üsûlûcyâ metninde geçen ittihâd kavramı yerine oldukça manidar bir biçimde ittisâl 

ve intikâş kavramlarını ön plana çıkaran İbn Sînâ’nın, metni kendi felsefî görüşleri ile 

uzlaştırarak yorumladığı görülmektedir. Yorumunun başında, ay üstü âlemde kesretin söz 

konusu olmadığının söylenemeyeceğini ama bu kesretin de zâtın cüzleri değil, lâzımları veya 

lâzımlarının gerektirdikleri olduğunu hatırlatıp okuyucuyu yine el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’ye 

yönlendiren filozof, Üsûlûcyâ müellifinin arzda bulunan ile hep semâda bulunup cisimle hiçbir 

ilişkisi olmayan ve semâvî cisme sahip olan rûhânî varlıklarla sırasıyla insânî nefis, semâvî akıl 

ve semâvî nefsi kastettiğini zikretmektedir. Ona göre nâtık nefis, ay altı âlemdeki maddî zât 

için faziletli bir mertebe ve şerefli bir nakıştır. Dolayısıyla buradaki nakış, duyusal âlem ve 

beden için bir süstür. Aklî bir şey olması itibariyle bu nefis, kendinde şereflidir. Bilfiil akla 

gelince, onda bütün mevcutların mahiyetleri bulunur. Felekî nefis ise, mahiyet itibariyle daha 

yüksek olduğu insânî nefis için yüce bir mertebedir. Aklî âlemde bulunup duyulur âlemdeki 

cisimlerden farklı bir cisme sahip olan semâvî nefis sayesinde, duyulur âlem aklî âlemdeki 

şeylerle nakşolunmuştur. 

Semâvî nefisler, bir cisim sahibi ve o cismi hareket ettirici olması bakımından, sırf aklî 

idrakinden ayrı olarak, cüz’î bir idrakle cismîliğini idrak etmesi aracılığıyla cismî şeyleri idrak 

eder. Nitekim onlar kendi cisimlerini, o cisimleri hareket ettirdiklerini, bu harekette cisimlerine 

müşarik olan şeyleri ve böylece kendi lâzımları ile kendilerine tabi olanları idrak ederler. 

Dolayısıyla onlar, kendi cisimlerinden sonraki şeyleri akledip kendi tesirleriyle ay altı âlemde 

meydana gelen şeyleri tasavvur eder. Arzî nefisler ise, duyuyu kullanarak arzî şeyleri idrak eder 

ve bu vasıtayla semâvî şeylerin idrakine ulaşır. Ne var ki, bu idraklerin tamamı taakkulden daha 

düşüktür. Nitekim taakkul, cüz’î örtülerinden, yabancı lahikalarından ve kendilerine karışan 

kabuklardan arındırılıp soyutlanmış küllî aklî anlamlarla intikâş demektir.368 Bu meyanda 

dikkat edilmelidir ki, İbn Sînâ’nın yorumunda dile getirilen sûretleri soyutlama düşüncesi, 

Üsûlûcyâ’da bu haliyle açıkça ve sistematik bir şekilde yer almamaktadır. 

“Nefis ve Beden” başlığında insânî nefis bağlamında cüz’î ve küllî idrak ile tevehhüm 

ve taakkul hususlarını incelediğimiz için,369 tekrara düşmemek adına burada bu hususları 

 
367  Üsûlûcyâ, s. 34-36. 
368  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 51, 58. 
369  Ayrıca bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 199-201. 



141 

 

semâvî nefis bağlamında ele alacağız. Kitâbü’ş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünde, semâvî 

nefislerin tikel anlamlarda bir tür tasarrufa sahip olduğunun altı çizilmektedir. Bu tasarruf, sırf 

aklî olmayan bir idrak tarzında gerçekleşmektedir. Dolayısıyla onlar, tikel şeylerin idrakine 

ulaşırlar. Bu durum, neden ve onlara ulaştıran şeyler olmaları bakımından, meydana gelen tikel 

şeylerin fail ve kâbil nedenlerini ayrı ayrı idrak etmeleri sebebiyle mümkündür. Semâvî 

nefislerin üzerinde bulunan varlığın tikelleri bilmesi tümel bir tarzda iken, semâvî nefislerin 

tikelleri bilmesi doğrudan veya doğrudan olana ulaştıran ya da duyularla gözlemleyen gibi tikel 

tarzdadır. Neticede gök nefisleri, oluştaki şeyleri bilirler. Tikellerin çoğunda en mükemmel 

olanı ve mümkün iki şeyden mutlak iyiliğe en yakın olanı da bilirler. Bu anlamda, semâvî 

nefislerin tasavvurları, oluş ve bozuluş âleminde sûretlerin varlığının ilkeleridir. Ancak bu 

durum, o sûretler mümkün olup da söz konusu tasavvurlardan daha güçlü semâvî nedenler 

bulunmadığında böyledir. el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta ise, düşünürümüz bazı bilinmeyenlerin 

gayb âleminden insânî nefiste nakşolabileceğini temellendirirken, cüz’î şeylerin aklî âlemde 

küllî bir tarzda nakşedildiği ve göksel cisimlere sahip olan semâvî nefislerin de, cüz’î 

idraklerinin ve cüz’î bir görüşten (re’y) ortaya çıkan cüz’î iradelerinin söz konusu olduğu 

fikrine dayanmaktadır. Zira ona göre, semâvî nefisler, cüz’î hareketleriyle unsurî âlemde 

kendilerinden meydana gelen şeylerden lâzım olan tikelleri tasavvur etmektedir.370 

Bir taraftan Üsûlûcyâ metninde başlı başına müstakil bir mîmerde işlenen, diğer 

taraftan İbn Sînâ’nın yorumunun da odağında duran nefis – akıl ilişkisinin öz meselesini 

oluşturan yetkinlik düşüncesine gelecek olursak, öncelikle belirtmeliyiz ki her iki metninde de 

nefsin yetkinliği noktasında aklın rolü vurgulanmakla birlikte, aşağıda görüleceği üzere İbn 

Sînâ’dan farklı olarak Üsûlûcyâ’da yetkinliği ifade etmek için kemâl kavramından ziyade 

tamâm terimi tercih edilmektedir. 

Üsûlûcyâ’ya göre, sırf akıl olan cevherler yalnızca aklî bir hayata sahiptir. Bu nedenle 

onlar, daim olarak aklî âlemde bulunur ve oradan ayrılmazlar. Nitekim onlar, bulunduğu yerden 

başka herhangi bir yere arzu duymadığı için, başka bir yere yönelmezler. Bilfiil olmaya ve sırf 

akılda gördüğü şeylerin güzelliğiyle süslenmeye yönelik bir arzu sahibi olan akıl ise, sırf 

akıldan sonra gelir. Bu akıl, o arzu nedeniyle, ulvî âlemini terk ederek aşağıya yönelir.371 

 
370  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 406-407; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 119-124. Ayrıca bk. İbn 

Sînâ, en-Necât, s. 300-301; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 117. 
371  Üsûlûcyâ, s. 34-36. 



142 

 

Suflî âlemde fiil kuvveden daha üstün iken, ulvî âlemde kuvve fiilden daha üstündür. 

Zira, ulvî aklî cevherler tam ve yetkindir. Bu nedenle onlar, gözün duyulur şeyleri idrak 

etmesinde olduğu gibi şeyleri idrak ederler. Bu anlamda, ulvî âlemdeki kuvve, suflî âlemdeki 

göz gibidir. Duyulur âlemdeki insânî nefsin kuvvesi ise fiile, duyulur şeyleri idrak etmeye ve 

böylece kendi üzerindeki kabukları atmaya ihtiyaç duyar. Bunun için nefis, bu âlemde büyük 

bir yorgunluk ve zahmet çeker. Ne zaman ki nefis mücerret hale gelirse, o zaman kuvvesi açığa 

çıkar (inkişâf) ve o zaman fiil kuvveyi değil, kuvve fiili tamamlar. Böylece o, hiçbir şeye 

muhtaç kalmayıp şeyleri bilfiil olarak idrak eder. Çünkü, salt basit sûretleri, yalnızca onun gibi 

salt basit olan şey idrak edebilir. Neticede, ulvî aklî cevherlerde kuvve fiili tamamlarken, cirmî 

cevherlerde fiil kuvveyi tamamlar.372 

Metni kendi felsefesi zaviyesinden zenginleştirdiği görülen İbn Sînâ, ulvî 

cevherlerdeki kuvvelerin, tam ve fiile mukârin olarak bulunduğunu belirtmektedir. Onlarda 

kuvve, kendisinden fiilin çıkıp çıkmamasının mümkün olduğu şekilde değil, yetkinliği ve 

yetkinliğinden sonra kendisiyle müstağniliği nedeniyle fiilin kendisinden çıkmasının zorunlu 

olduğu şekilde mevcuttur. Bu âlemdeki cevherlerde bulunan kuvveye gelince o, fiille yetkin 

olur. Bu durum, tıpkı yazma kuvvesinin uzak iken kullanmayla yakın hale gelmesi gibidir ki, 

tüm sınaatlar böyledir. Dolayısıyla, aklî âlemde kuvve fiili zorunlu kılıp tamamlar, hissî âlemde 

ise kuvve fiil ile güçlenip neşet bulur.373 

Öte yandan İbn Sînâ, müellifin amacının varlığının başında insânî nefsin yetkinliğe 

sahip bir cevher olmadığını belirtmek olduğunu kaydetmektedir. Bu yüzden onun, tıpkı ilk aklî 

cevherlerde olduğu gibi, varlıkta kendisine ârız olan ilk şeyde en yetkin varlığı meydana 

getirmesi mümkün değildir. Bilakis insânî nefis, bir tür kesb ve talep yoluyla elde ettiği şeyler 

ile yetkinleştirilen bir cevherdir. Bu cevher, yetkinlikten başka şeylerle meşgul olabilmekteyse 

de, o yetkinliği talep etmeye yönelik garîzî bir şevk duymaktadır. Aklî olmakla birlikte 

kendisinde olmayanı elde etmeye muhtaç olan bu cevher, cevherleştiği ilk şeyde yetkinliği 

varlığa getiren bir cevher olmaması itibariyle, mufârık akıllara göre ikinci derecededir. Zira o, 

zâtının kâimliğinde ve zâtının kâimliğinin ardından gelen zâtının kemâlinde sırf aklî değildir. 

Ne var ki o, zâtını maddeden soyutladığında, bu soyutlamadan sonra zâtının kemâlinde 

maddeye ihtiyaç duymaz. 

 
372  Üsûlûcyâ, s. 99-101. 
373  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 71. 



143 

 

Buna dair burhânı daha evvel doğruladığını ifade eden Şeyh, önceden yokken sonradan 

olan her halin cismânî hareketlere müteallik olduğu ve dairesel harekete (el-hareketü’l-

müstedîre) nispet edilmesi gerektiği açıklamasında bulunmaktadır. Nitekim bu burhân, 

teceddüd ve tagayyürün cismânî olmasına değil, teceddüd ve tagayyürün kendisine 

dayanmaktadır. Buna binaen, cevherleşmesinin başlangıcında yetkinliğine sahip olmayan 

insânî nefsin, her yönden maddeden ve maddenin alakalarından mücerret olmak anlamında sırf 

aklî bir cevher olması mümkün değildir. Dolayısıyla, cevherinde nâkıs olan bu nefis, sebât 

hayyizinden değil de tagayyür hayyizinden arzu duyduğu o yetkinliği talep eder. Çünkü bu 

durum, asla sebât hayyizinden kaynaklanan bir cimrilikten değil, o cevherin kusurlu olmasından 

ve aklî âlemden başka bir âlemde elde edeceği bir cilaya (sikâl) ihtiyaç duymasından ötürüdür. 

Sırf aklî cevherlerin hali ise, bundan farklıdır. Onlar, maddeden mutlak anlamda beri 

bir aklîliğe sahip oldukları için, zorunlu olarak zâtlarını, ilkelerini, kendilerinden sonrakilerini 

ve sonrakilerin gerektirdiklerini de bilfiil olarak aklederler. Böylece, tüm aklî âlem onlar için 

makûl olur. Bu cevherlerin tagayyür ile hiçbir ilişkisi olmadığı gibi, hiçbir eksiklik de 

barındırmazlar. İlk yetkinlikleri (el-kemâlü’l-evvel) üzere olan faal akıllar, aklî âlemde sırf 

soyut olarak bulunup maddî alakalara karışmaz, onlara yönelmez ve onların hiçbir haline 

bulaşmazlar. Onların tecerrüdü, ara sıra değil, süreklidir. Şeylere feyizde bulunan bu akıllar saf, 

parlak ve cömerttir. İbn Sînâ’ya göre, tüm aklî âlemin mufârık akıllar için akledilir olması, 

Aristoteles’in başka eserlerinde tüm hazların yetersiz kaldığı en mükemmel ve en çok haz veren 

hayat olduğunu belirttiği aklî hayattır.374 

Muallim-i Evvel’in eserlerine başvurulduğunda, Şeyh-i Reîs’in Kitâbü’l-İnsâf 

bağlamında tefsir etmiş olduğu bir diğer eser olan Metafizika’nın Lambda bölümüne (Kitâbü 

Harfi’l-Lâm) atıfta bulunduğu saptanabilmektedir. Nitekim anılan eserde Aristo, mufârık aklın 

hem akıl, hem âkil, hem de makûl olduğuna işaret etmektedir. Hakikatinin kemâlini ve şerefini 

akleden bu akıl, zâtından haz alır ve bunun dışındaki hazların hiçbiri bununla kıyaslanamaz. Bu 

sebeple, onun sahip olduğu hayat, faziletli ve mükemmeldir.375 Bu tespit, Paul Kraus’un aksine, 

 
374  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 37-39. Tahkik metninde “يكون له  بعد، ما لم يكن” cümlesi geçmekle birlikte, 

metnin bütünlüğünü göz önünde bulundurduğumuzda, söz konusu cümleyi Oxford nüshasına uygun şekilde 

يكن“ لم  بعدها  له   olarak tashih etmiş bulunmaktayız. Bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian ”يكون 

Library, vr. 70a. el-Mübâhasât’ta bu yorumla ilgili olarak İbn Sînâ’ya ayrık akılların kendilerinden 

sonrakilerini ve sonrakilerin gerektirdiklerini nasıl aklettiği hakkında ve insânî nefsin var olmak için mi yoksa 

yetkin olmak için mi bedene ihtiyaç duyduğu hakkında olmak üzere iki soru yöneltilmektedir. Bk. İbn Sînâ, 

el-Mübâhasât, s. 205-206, 319-321. 
375  Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, III, s. 1613-1615. İbn Sînâ’nın bu pasajla ilgili yorumu için bk. İbn Sînâ, Şerhu 

Kitâbi Harfi’l-Lâm, s. 27-28. 



144 

 

İbn Sînâ açısından Üsûlûcyâ’nın apokrifliği meselesi ile ilgili kanaatimizi teyit etmesi 

bakımından ayrıca anlam taşımaktadır. 

Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın birçok yorumunda olduğu gibi, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ 

metnini okurken eserin müellifini kastettiğinde Aristoteles’in metinlerine atıfta bulunması ve 

onlarla mukayese yapması hakikaten oldukça dikkat çekicidir. Bu tutumun, İbn Sînâ açısından 

Üsûlûcyâ’nın apokrifliği meselesi hakkındaki münakaşaların muhitinde öne sürülen iddiaların 

yeniden gözden geçirilmesini gerektirecek kadar ciddi bir ipucu niteliğinde olduğu noktasında 

kuşku yoktur. Mesela, Üsûlûcyâ’da aklî tevehhüm diye bir idrak türünden bahsedilirken, bu 

idrakin esasında bilgi (marifet) değil, bilgisizlik (cehalet) olduğu, fakat böyle bir bilgisizliğin 

bilgiden daha şerefli olduğu yönünde açıklık getirilmektedir. Bu bilgisizliğin iki ciheti söz 

konusudur. Mufârık aklın kendinden üst mertebedeki varlıklara dair bilgisizliği bunlardan 

biridir. Akıl, yukarısındaki mevcudatı bilgiden daha şerefli olan bir bilgisizlikle bilir. Nitekim 

aklın, kendi illeti olan En Yüksek İlk İllet’i (el-İlletü’l-Ûlâ el-Kusvâ) tam bir bilgiyle (marifetün 

tâmme) bilmesi mümkün değildir. Aksi halde o, İlk İllet’in üstünde olur ve O’nun illeti haline 

gelirdi. Hâlbuki, illetlinin kendi illetinin illeti olacak şekilde illetinin üstünde olması 

imkânsızdır. İlletin, malûlünün malûlü olması da son derece çirkindir. Bilgisizliğin diğer ciheti, 

alt derecelerdeki varlıklara yöneliktir. Zira, aklın kendi aşağısındaki mevcudatın tamamının 

illeti olması itibariyle bu mevcudat onda bulunduğu için, onun altındaki varlıkları ayrı olarak 

bilmeye ihtiyacı yoktur. O, şeylerin kendilerini bildikleri tarzda, şeyleri bilmez. Böyle bir 

bilgisizlik, bilgi eksikliği değil, bilakis en yüksek bilgidir (el-marifetü’l-kusvâ). Şayet akıl, 

şeyleri bizzat o şeylerden akletseydi, o zaman bu onun için gerçek bilgisizlik olurdu. Ne var ki 

o, daha mükemmel ve üstün bir tarzda akleder. Bu yüzden, alt derecelerde illetlilerini tam bir 

bilgiyle bilir.376 

İbn Sînâ, müellifin başka eserlerinde bazı şeyleri görmeyip bilmemek, görüp 

bilmekten daha iyi olduğunu ifade ederek bu idrak türüne işaret ettiğini dile getirmektedir. Ona 

göre, bilgisizlik iki türdür. Birisi, üst mertebedeki şeye yönelik bilgisizlik, diğeri ise alt 

mertebedeki şeye yönelik bilgisizliktir ki, bunlardan her birinin hükmü diğerinden farklıdır. 

Ayrık aklın alt mertebedeki şeye yönelik bilgisizliği, cüz’î olması bakımından cüz’î olanla ilgili 

bir bilgisizliktir. Böyle bir bilgisizlik, bir noksanlık değil, bir şereftir. Aklın üst mertebedeki 

şeye yönelik bilgisizliği ise, aşağısında olan aklın O’nun künhünü kavramaktan aciz 

olmasından ötürüdür. Şayet akıl, zâtından Evvel’in hakikatinin künhünü akletseydi, aklın zâtı 

 
376  Üsûlûcyâ, s. 37. 



145 

 

Evvel’in zâtını zorunlu kılardı. Bunun aksine, Evvel aklın mahiyetini zorunlu kıldığına göre, 

aklın kendi zâtını akletmesiyle Evvel’in zâtını akletmesi imkânsızdır. Aklın Evvel’in zâtını 

akletmesi, yalnızca bizzat Evvel’in zâtının ona tecelli etmesiyle mümkündür. Nitekim, illiyet 

konusu ele alınırken vurgulandığı üzere, Evvel’in zâtının istidât elde eden ve kâbil olan her 

şeye tecelli etmesi zorunludur. Kâbil olan şeyin cihetinde ise, yalnızca istidât söz konusudur. 

Şeyh’e göre kavim, genellikle böylesi bir idrak ile olan tüm tasavvur ve tasdikleri, künhü 

kavratmaz ve eksik olarak kabul etmektedirler. Son olarak üstad, aklın kendi üstündekileri nasıl 

idrak ettiğinin el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’den okunup düşünülmesi gerektiğini söylemektedir.377 

İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’nın müellifine atfettiği alıntı ile ilgili olarak Stagiralı filozofun 

metinleri arasında şümullü bir tarama, bizi yine Metafizika’nın Lambda bölümüne 

götürmektedir. Aristo’ya göre, şayet akıl kendisinden düşük olan şeyleri akletseydi, o zaman 

onun şeref ve değeri bu şeyleri akletmesinden dolayı olurdu ki, bu çirkin bir şeydir. Bu sebeple, 

bu tarz bir akletme akıldan nefyedilmelidir. Nitekim, bazı şeylerin görülmeyip bilinmemesi, 

görülüp bilinmesinden daha iyidir. Dolayısıyla, daha üstün olan, daha düşük olanı böyle bir 

yolla akletmez.378 

Odağımızı tekrar İbn Sînâ’nın insânî nefis ile mufârık aklın yetkinliği hakkındaki 

yorumuna çevirecek olursak, burada ortaya koymak istediğimiz bir diğer mühim husus, 

filozofun Üsûlûcyâ metninde dile getirilen nefsin akıldaki şeyleri görmüş olması hakkındaki 

notlarının araştırmamızda altında yatan kastın izini sürdüğümüz “mat‘an” ifadesine ilişkin 

olarak İbn Sînâ’nın zihin dünyasını daha net bir şekilde görebilmemize olanak sağlamasıdır. 

Nitekim, nefsin akıldaki şeyleri görmüş olduğu ile ilgili olarak Üsûlûcyâ metninde geçen 

ifadenin sıhhatine itiraz eden üstad, bunun tahrif olduğunun altını çizmektedir. Çünkü, şayet 

 
377  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 53. İbn Sînâ’nın diğer eserlerinde bu yoruma benzer bir yaklaşım için bk. 

el-Mübâhasât, s. 207-208. Ayrıca, İbn Sînâ’nın el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’den okunması gerektiğini ifade ettiği 

mesele ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 319. Öte yandan, İbn Sînâ’nın yorumu ile ilgili olarak 

dikkat çekmek istediğimiz ayrıntı, Şeyh’in kavim diye atıfta bulunduğu epistemik cemaatin kimliğinin 

belirsizliğini, söz konusu ifadenin hemen ardından el-Hikmetü’l-Meşrikiyye’ye göndermede bulunarak 

aydınlatmış olduğudur. İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunun da parçası olduğu Kitâbü’l-İnsâf’ta Meşrikîleri 

konumlandırdığı pozisyon esasında bu değerlendirmemizi desteklemektedir. Bununla bağlantılı olarak, burada 

atıfta bulunduğumuz el-Mübâhasât’ın 319. sayfasındaki açıklamalardan hareketle, İbn Sînâ’nın yukarıdaki 

yorumunda kastettiği Meşrikîlere cumhûr diyen İbn Zeyle’nin de tıpkı üstadı gibi Meşrikîlerden yana olduğu 

anlaşılmaktadır. Buna mukabil Georges Vajda’ya göre kavim ile kastedilen, İbn Sînâ’nın hayatının sonuna 

doğru meylettiğini iddia ettiği mutasavvıflardır. Bk. Vajda, “Les Notes d’Avicenne sur la « Théologie 

d’Aristote »”, s. 375. Ne var ki, hem yukarıdaki gerekçelerden hem de daha evvel İbn Sînâ’nın kendi 

felsefesinden ayrı olarak tasavvufî bir felsefe kurma çabasına girmediğine ilişkin ortaya koyduğumuz 

kanaatlerden dolayı, Vajda’nın görüşüne katılmamız mümkün değildir. 
378  Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, III, s. 1691-1693. İbn Sînâ’nın bu pasajla ilgili yorumu için bk. İbn Sînâ, Şerhu 

Kitâbi Harfi’l-Lâm, s. 31. 



146 

 

nefis aklî âlemi görmüş olsaydı, o zaman yetkinleşmiş olurdu. Zira şeyin görülmesi, sûretinin 

kabul edilmesi demektir (rü’yetü’ş-şey’ hüve kabûlü sûretihi). Bu noktada düşünürümüze göre 

metnin, nefsin aklî âlemi görmeye arzu duyması şeklinde tashih edilmesi gerekmektedir.379 Bu 

husus bizim için, İbn Sînâ’nın “mat‘an” ifadesine yüklediği anlamın Üsûlûcyâ’nın müellifi ile 

ilgili değil, eserin içeriğiyle ile ilgili bir itiraz olduğuna dair diğer bir delil teşkil etmektedir. 

Söz analiz ettiğimiz yorumun İbn Sînâ’nın felsefî sistemiyle olan irtibatından 

bahsetmeye gelince, filozofun ister risalelerindeki ister ana eserlerindeki düşüncelerinin o 

yorumu destekler nitelikte olduğunu söylememiz icap etmektedir. Nitekim mütefekkirimize 

göre, mufârık akıl tamdır. Onun nuru kalıcıdır ve ona engel, bozukluk veya zarar 

erişmemektedir. O, zâtı herhangi bir soyutlamaya gereksinim duymaksızın bizâtihi maddeden 

ve maddenin alakalarından mücerret bir mahiyet olan sûrî bir cevherdir. Ayrık akıl, hep 

bilfiildir. Bilkuvve olan hiçbir şey, ona bulaşmaz. Bu akıl, Evvel’i akletmesinden dolayı başka 

bir akıl, zâtını akletmesinden dolayı ise bir felekî nefis ve bir felekî cisim meydana getirir.380 

Öte yandan, Şeyh’in cevherleşmesinin başlangıcında yetkinliğine sahip olmayan 

insânî nefsin her yönden maddeden ve maddenin alakalarından mücerret olmak anlamında sırf 

aklî bir cevher olamayacağına dair daha önce doğruladığını ifade ettiği burhân için, filozofun 

et-Ta‘lîkât eserine müracaat etmemiz gerekecektir. Burhânını değişme ve dönüşmenin harekete 

müteallik olduğuna dayandıran düşünürümüz, ayrık akıllarda hareketin söz konusu olmadığını 

belirtmektedir. Çünkü onlar, her zaman bilfiil olup tek bir hal üzeredirler.381 Binaenaleyh insânî 

nefsin, cevherleşmesinin başlangıcında yetkinliğe sahip olmayıp onu daha sonra elde etmesi, 

onun maddenin alakalarından mücerret olmadığını göstermektedir. Nitekim bu teceddüd, 

cismânî hareketlere mütealliktir. 

Nefsin akılla ilişkisi bağlamında yetkinlik konusunu incelerken üzerinde durmadan 

geçmememiz gereken mesele, nefsin akılla ittisâlidir. Yer yer bizzat ittisâl kavramına başvuran 

Üsûlûcyâ’ya göre,382 nefis küllî bir şeye arzu duyabileceği gibi, cüz’î bir şeye de arzu 

duyabilmektedir. O, küllî şeylere arzu duyarsa, küllî sûretleri alır ve küllî aklî âlemle ittisâl 

halinde olduğu müddetçe bu sûretleri küllî bir tarzda tedbir eder. Lakin nefis, küllî sûretlerin 

 
379  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 39. 
380  İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 378; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 202; İbn 

Sînâ, en-Necât, s. 280; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 74; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 466; İbn Sînâ, 

Kitâbü’l-Hudûd, s. 13. 
381  İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 113. 
382  Örnek olarak bk. Üsûlûcyâ, s. 24, 35, 121, 125, 145. 



147 

 

yansıması olan cüz’î şeylere arzu duyarsa, o zaman onları saflaştırarak güzelleştirir ve onlardaki 

kusurları giderir. Böylece, onlarda yakın illetler olarak semâvî cisimlerin tedbirinden daha yüce 

bir tedbir ile tasarrufta bulunur. Çünkü nefis, cisimde bulunurken, onda mahsur kalmış gibi 

değildir. O, bazen cisminde bulunurken, bazen de onun dışında bulunabilmektedir. Nitekim, 

şerefli ulvî âlemdeki akıl, onu terk etmez. 

Nefis, felekteki efendiye yönelerek nazar ettiğinde, onunla tek bir şeymiş gibi birleşir 

ve böylece onun parlak nurunu alır. Bu nurdaki sûretler, küllî olup bir bütündür. Asla ayrışma 

veya eksiklik barındırmaz. Ne var ki nefis, duyuya döndüğünde, birleşme kesilir ve suflî 

âlemine dönerek o efendiyi terk etmiş olur. Bu yüzden, en yüce güzelliği (el-behâu’l-alâ) 

göremez. Bununla birlikte nefis, aklî âlemi görmek isteyip de bedenin kirinden arındırılır ve saf 

hale getirilirse, efendinin yardımıyla tekrar o efendiye dönebilir. Nefis cevherinde nâkıs olduğu 

için, onun akletmesi fikir ve reviyye ile lekelidir. Akıl ise, onun tamamlayıcısıdır. Bu anlamda, 

akıl baba gibiyken, nefis oğul gibidir. Esasen nefis, akıldan doğmuş bir sûrettir. Aklın feyzine 

kâbil olan nefis, akıl sayesinde bilfiil olur ve böylece müstefâd akıl haline gelir. Dolayısıyla 

akıl, nefse şerefini verendir.383 

İbn Sînâ’nın, nefsin bazen cismin dışında bulunabileceğine ilişkin müellifin sözünü 

nefsin faal akılla ittisâl etmesi şeklinde yorumlarken, cüz’î şeyler ile ilgili olarak “küllî 

sûretlerin yansıması” ifadesi yerine de “küllî sûretlere muhâkî” tabirini kullandığı 

görülmektedir. Ona göre, nefsin şevk duyması küllî şeylere veya cüz’î şeylere yönelik olabilir. 

Küllî şeylere şevk duyan nefis, yukarıdan tümelleri alır. Bu yüzden nefis, bir taraftan bedende 

bulunabilirken, diğer taraftan faal akılla ittisâl edebilmektedir. Yani, “Nefis ve Beden” 

başlığında nefsin kuvveleri meselesini ele alırken ortaya koyduğumuz üzere, nefsin bir yandan 

bedene, diğer yandan akla bakan iki yönü söz konusudur. Faal akıl, kâbil olan nefsi feyzini 

taşırmaması anlamında terk etmez. Eğer nefis küllî sûretlere muhâkî olan tikel maddî sûretlere 

şevk duyarsa, o zaman onları saflaştırarak güzelleştirir. 

İbn Sînâ, müellifin bu saflaştırmayla Kitâbü’n-Nefs (De Anima) ile el-His ve’l-mahsûs 

(Parva Naturalia’nın birinci bölümünü oluşturan De Sensu et Sensato) adlı eserlerinde 

açıkladığı aklî soyutlamayı kastettiğini belirtmektedir.384 Nâtık nefis, öyle olmadığı halde 

 
383  Üsûlûcyâ, s. 19-20, 108-109, 115-117. 
384  İbn Sînâ’nın atıfta bulunduğu Aristo’nun De Anima ile De Sensu et Sensato eserlerindeki aklî soyutlama için 

bk. Aristoteles, Kitâbü’n-Nefs, s. 108-120; Aristoteles, De Sensu et Sensato, The Works of Aristotle içinde, nşr. 

Alexander Smith ve David Ross, Oxford: Claredon Press, 1908, s. 436a-449a. Bu atfın İbn Sînâ açısından 



148 

 

sûretin cevherlerinden gibi görünen sûretin kusurları mesabesindeki maddî kabukları soyup 

örtü gibi olan yabancı lahikalarından arındırmak yoluyla sûretleri soyutladığında, yakın illetler 

olan semâvî cisimlerin tasarrufundan daha üstün bir tasarrufta bulunmuş olur. Zira türsel 

formlar (es-suveru’n-nev‘iyye), gayri cismânî ilkeler olarak ayrık akıllardan feyezan ederken, 

onlarda bulunduğu tarzda taşarlar. Fakat, görevi yeryüzüne gelen sûretleri hazırlama (i‘dâd), 

yapılandırma (tehyi’e) ve tedriç etme olan yakın illetler, feyiz eden sûretleri maddeyle ve 

maddenin lahikalarıyla iltisâk ettirir. Dolayısıyla, sûretler semâvî hazırlıktan (temhîd) 

geçtiğinde, birtakım zorunlu karinelerle buluşur ve saf soyut olmaktan çıkar. Yeryüzünde ise, 

göksel etkiler (el-ef‘âlü’s-semâviyye) ve yersel edilgilerin (el-infi‘âlâtü’l-arziyye) altına 

girer385 ve böylece, yeryüzündeki her şey kendine göre bu fiil ve infi‘âllerden payını alır.386 

Nefis, faal akılla ittisâl edebileceği gibi, ondan infisâl de edebilir. Bu nedenle makûl 

manalar, sanki onlara bakıyormuş gibi nefiste her zaman bilfiil olarak irtisam olunmuş bir halde 

bulunmazlar. Bilakis onlar, nefsin talep etmesi ve düşünmesine bağlıdır. Şayet nefis, 

akledilirlerden yoksun olmasaydı, onlar nefiste her zaman bilfiil olarak temessül ederlerdi. O 

zaman da, zikr dediğimiz depoya (hizâne) ihtiyaç duymazdı. Çünkü, zikr duyulurlar ile ilgilidir. 

Halbuki zikr, tam ittisâl için bir istidât talebidir. Talep eden nefis, düşünüp bildikten sonra, 

istediğinde bedenî şeylerden yüz çevirip akla yönelir ve böylece akılla ittisâl eder. Bununla 

birlikte İbn Sînâ, hatanın nefisten nasıl meydana geldiği ve nasıl zail olacağı hususunun uzun 

bir konu olduğunu ifade ederek onunla ilgili bir açıklamada bulunmamaktadır.387 

Şeyh’e göre, bir sûret olarak nefis, cevherinde nâkıs olduğu için, bedendeyken 

akledilirleri akledilir olmak bakımından tasavvur edemez. Bu yüzden nefis, onları önce başka 

 
Üsûlûcyâ’nın apokrifliği meselesi hakkındaki düşüncemize dair başka bir karine mahiyetinde olduğu dikkatli 

gözlerden kaçmayacaktır. 
385  Bununla ilgili olarak bk. İbn Sînâ, en-Necât, s. 209-300; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 405-406. 
386  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 40-41. Tahkik metninde yakın illetlere ilişkin olarak “السماوية  ”للأجرام 

ifadesi geçmekle birlikte, metnin bütünlüğü göz önünde bulundurulduğunda, ilgili ifadenin Oxford nüshasına 

uygun şekilde “السماوية  ,olarak tashih edilmesi gerektiği açıkça anlaşılmaktadır. Bunun yanında ”الأجرام 

yorumda “göksel örnek” anlamında “المثل السماوي” ifadesi geçmekle birlikte,  gerek metnin anlatısını gerekse 

de İbn Sînâ’nın felsefî sisteminin bütününü göz önünde bulundurduğumuzda, Oxford nüshasına uygun şekilde 

ilgili tabir yerine Bedevî’nin de bir diğer okuması olan “göksel hazırlık” anlamındaki “التمهيد السماوي” ifadesini 

tercih etmiş bulunmaktayız. Bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian Library, vr. 71a-71b. 
387  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 73. Bedevî’ye göre, ilgili yorum genel olarak Üsûlûcyâ’nın 131. sayfası 

ve sonrasına ait olabilir. Bununla birlikte muhakkik, yorumdaki atfı metinde bulamaması sebebiyle, sarih bir 

tespitte bulunamadığını belirtmektedir. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 116. sayfanın 2. paragrafının 

12-19. satırlarına ait olduğu tespit edilmiştir. Bu yorumla ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-

Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 203-204. Öte yandan, İbn Sînâ’nın hata ifadesiyle kastettiği şey, Üsûlûcyâ 

metninde belirtildiği üzere, nefsin faal akılla ittisâlinin kesilmesine yol açan duyu ve bedene dönmesi gibi 

görünse de, üstadın el-Mübâhasât’ta bu yorumu soran talebelere farklı bir açıklamada bulunduğu 

görülmektedir. Bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 197. 



149 

 

bir şekilde tasavvur eder, daha sonra faal akıl tarafından süslenir. Tıpkı babanın oğlunu 

tamamladığı gibi, faal akıl da nefsi tamamlar. Bu sayede nefis, aklîliğini kazanır.388 

el-Mübâhasât’ta nefsin kendi aklîliğini kazanmasının nefsin bilkuvve akıl olmaktan 

çıkıp bilfiil akıl olması anlamına geldiğini kaydeden İbn Sînâ, yukarıdaki yorumuyla paralel 

olarak et-Ta‘lîkât’ta nefsin akledilirleri akledilir olması bakımından tasavvur edemeyeceğine 

dikkat çekmektedir. Ona göre, nefsin akletmesi tahayyül ile lekelidir. Oysa, akledilirlerin 

tahayyül yoluyla saf akledilir olarak elde edilmesi mümkün değildir. Bu yüzden akledilirler, 

nefiste her zaman bilfiil olarak bulunmazlar. Bilakis, cevherinde nâkıs olan nefis, bir 

akledilirden başka bir akledilire intikale ihtiyaç duyar ve öncelikle tahayyülü kullanmak 

zorundadır. Dolayısıyla, ayrık akıllardan farklı olarak, nefis için halden hale geçiş söz 

konusudur. Daha sonra nefis, mufârık aklın makûlâtı kendisine taşırması için istidât kazanır. 

En son da istidâdı nispetinde faal akıldan feyzi kabul eder.389 

Aklî âlemden gelen sûretler Üsûlûcyâ’da şöyle anlatılmaktadır: Hissî âlemin ötesinde 

toprak, deniz, hayvan, bitki ve insanlar vardır. Ancak, onlar tamamen semâvîdirler. Zira, aklî 

âlemde asla arzî bir şey bulunmaz. Oradaki semâvîler, uyum içinde olup saf ve temizdirler. 

Aralarında asla zıtlık yoktur. Bilakis onlar, tek bir şey gibidirler. Ne bir zulmet barındırırlar ne 

de oluş ve bozuluşu kabul ederler. Onların hepsi, sırf aklî ve rûhânî nurlardır. Ulvî âlemde, 

değişip dönüşen bir cevher bulunmadığı gibi, değişip dönüşen bir bilgi de bulunmaz. Çünkü, 

oradaki cevher zamansal olmadığı gibi, oradaki bilgi de zamansal değildir. Bu yüzden, oradaki 

akledilirler tek bir hal üzeredir. 

Tüm şeylerin bir defada ve bir bütün halinde bilfiil olarak bulunduğu aklın bu durumu, 

bedenden ayrıldıktan sonra ebedî olarak aklî âlemle ittisâl halinde kalan nefis için de geçerlidir. 

Gözün kulak, burun ve ağız gibi şeylerden mürekkep olan yüzü bir bütün halinde algılaması 

gibi, şeyler o nefiste bir defada ve bilfiil olarak bulunur. Çünkü o nefis, basittir. Bu yüzden, 

suflî âlemde olduğunun aksine, tezekküre ihtiyaç duymaz. Nefis, kendisinde daim olarak hazır 

bulunan o aklî şeyleri ayan görür.390 

Duyusal âlemin ötesinde arzdakinden daha şerefli ve yüce semâvî toprak, deniz, 

hayvan, bitki ve insanların bulunmasını, sûretlerin bir bütün halinde bulunması şeklinde 

 
388  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 72. 
389  İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 198; İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 109. Ayrıca bk. İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-

Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 197-201. 
390  Üsûlûcyâ, s. 29-31, 63. 



150 

 

yorumlayan İbn Sînâ’ya göre, insan ve felek nefislerinden farklı olarak ayrık akıllarda cismânî 

olanların bilgisi, cismânî âlemde güneşin aydan ve Zeyd’in Amr’dan ayrı olmasının aksine, 

tıpkı rengin ve kokunun elmanın bütününde olmaları gibi birbirinden ayrışmış olarak bulunmaz. 

Yani ulvî ilkeler, mahiyetleri Eflâtûncu idealar gibi müfret olarak akletmezler. Nitekim, onların 

kendilerine ve İllet’lerine ilişkin bilgilerinin zımnında aşağıdaki bütün göksel ve yersel 

mevcutların bilgisi vardır. Bu nedenle, o cevherlerdeki sûretler, bir akledilirden başka bir 

akledilire ve bir halden başka bir hale intikal şeklinde meydana gelmez. Dolayısıyla, onlarda 

zıtlık ve uyumsuzluk bulunmaz. Ezelîlik ve ebedîlik hayyizindeki ay üstü âlemde değişim 

yoktur. Tüm aklî manalar orada bilfiildir. Tikellerin hepsi, orada illetlerden lâzım olan cihet 

üzere idrak edilir ki, bu da tikelleri tümel kılar. 

Diğer taraftan teceddüdün âlemi olan ay altı âlem ise, hareket ve zamanın âlemidir. Bu 

sebeple, orada fikir ve zikre ihtiyaç vardır. Bu âlemdeki madde, ayrık akıllardan gelen sûretle 

intibâ‘ edildiğinde, onunla şeref bulur. Ne var ki, sûret olduğu hal üzere orada bulunamaz. 

Bunun imkânı, sûretin maddî örtülere bulaşacak şekilde cüz’î hale gelmesine bağlıdır. Mum 

gibi bir cevher olan nefis, bedenden ayrıldıktan sonra ebedî olarak aklî âlemle ittisâl halinde 

kalırsa, yüzük gibi bir cevher olan akılların durumu gibi olur ve bütün akledilirler onda bilfiil 

olarak bulunur.391 

Üstadın birçok eserinden anlaşılabileceği üzere mufârık akıl, tikelleri küllî bir biçimde 

akleder. Bu akılların akletmesi, altındaki mevcudu varlığın sonuna kadar bu mevcudun 

gerektirdiği tüm mevcutlarla beraber bir defada ve bütün halinde bir akletme tarzıdır. 

Dolayısıyla, onlar önce şeyi, daha sonra o şeyin lâzımlarını akletmezler. Üstelik kıyas, fikir ve 

akledilirler arasında intikale ihtiyaç duymazlar. Akledilirler, onlarda her zaman hazır ve bilfiil 

olarak mevcuttur.392 Bundan hareketle, “Sudûr ve Gâiyyet” başlığında vurguladığımız gibi 

mufârık akıl, şeylerin tamamını aklederken bu akletmesinde kavram ve önerme bilgisine 

gereksinim duymamaktadır. Netice itibariyle, İbn Sînâ’nın nefsin akılla ilişkisi bağlamında 

yetkinliğe dair yorumlarının, onun ana eserlerinde inşa etmiş olduğu felsefî kurgunun bütünüyle 

tam bir mutabakat içinde olduğu ortaya çıkmış olmaktadır. 

 
391  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 48-50, 58-59. Ayrıca İbn Sînâ, Üsûlûcyâ’nın 31-32. sayfalarını 

yorumlarken, nâtık nefis kuvvesinde bilkuvve olarak gayrı mütenahi bilgilerin bulunduğunu belirtmektedir. 

Bununla ilgili olarak bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 209-211; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me ‘âd, s. 104; İbn Sînâ, 

Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 188. 
392  İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, s. 109, 152; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 55; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 

352; İbn Sînâ, en-Necât, s. 260. 



151 

 

Daha önce belirttiğimiz üzere, Üsûlûcyâ yorumunda nefis – akıl ilişkisini incelediğimiz 

bu başlıkta birbirleriyle yakından bağlantılı olmaları hasebiyle, yetkinlik konusundan sonra 

müzakere bahsi yapacağımız diğer mevzu müşâhede tecrübesidir. Mistik yahut İslâm tefekkürü 

serüvenindeki karşılığıyla tasavvufî terminolojinin ağır bastığı müşâhede tecrübesi, gerek 

Üsûlûcyâ’da gerekse de Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ dahil olmak üzere İbn Sînâ’nın felsefî 

mirasında büyük ehemmiyeti haiz bir meseledir. 

İbn Sînâ’da müşâhede ve mübâşere, Üsûlûcyâ’da ise mübâşere ve rü’yet terimleriyle 

ifade edilen bu tecrübe, hem Üsûlûcyâ’da hem de İbn Sînâ’nın yorumunda nitelenemezlik ve 

seçkin kimselere özgü olma gibi birtakım temel ilkelerle ön plana çıkmakla birlikte, söz konusu 

seçkin kimseler için Şeyh-i Reîs’in kullandığı anahtar nosyonlar Ârif-i Mütenezzih ve ehl-i 

müşâhede iken, Üsûlûcyâ müellifinin tercihi havâss ve ehl-i saadet nosyonlarından yanadır. 

Buna ilaveten, her iki metinde müşterek olarak vurgulanan ana fikir, ilgili metinlerin bilgelik 

tipolojisinde entelektüel deneyimin kavramsal boyutu olarak faal akılla ittisâl bağlamındaki aklî 

idrakin söz konusu deneyimin görsel boyutuna tekabül eden müşâhededen farklı olduğudur. 

Lakin aşağıda görüleceği üzere, iki metin arasında derin bir mukayesede, İbn Sînâ’nın 

müşâhede tecrübesini hem daha ayrıntılı ve sistematik bir şekilde işlediği hem de terminolojik 

zaviyeden zenginleştirdiği hemen göze çarpacaktır. 

Bu tecrübe Üsûlûcyâ’nın birinci mîmerinde, müellifin birtakım sembolik (remz) sözlere 

işaret edileceğini belirttiği bölümün hemen başında, İbn Sînâ’nın yanı sıra Fârâbî, İhvân-ı Safâ 

ve Sühreverdî başta olmak üzere İslâm hukemâsının dikkatini çekmiş olması itibariyle İslâm 

felsefe geleneğinde ciddi anlamda önem atfedilmiş olan şu pasajda tasvir edilmektedir: 

فأكون ،  مجرد بلا بدن خلوت بنفسي وخلعت بدني جانباً وصرت كأني جوهر  إني ربما  ”

الأشياء سائر  من  خارجاً  إليها  راجعاً  ذاتي  في  والمعلوم  ،  داخلاً  والعالم  العلم  فأكون 

 ً ً   فأرى في ذاتي من الحسن والبهاء والضياء ما أبقى.  جميعا فأعلم أني  ،  له متعجباً بهتا

رقيت  جزء من أجزاء العالم الشريف الفاضل الإلهي ذو حياة فعالة. فلما أيقنت بذلك ت

فأكون  .  ا متعلق بهابذاتي من ذلك العالم إلى العالم الإلهي، فصرت كأني موضوع فيه

فأرى هناك  فأرى كأني واقف في ذلك الموقف الشريف الإلهي، ، فوق العالم العقلي كله

 393 “.من النور والبهاء ما لا تقدر الألسن على صفته ولا تعيه الأسماع

 
393  Üsûlûcyâ, s. 22. Türk filozofu Fârâbî, Platon ile Aristoteles’in felsefî sistemlerini uzlaştırmak amacıyla kaleme 

aldığı Kitâbü’l-Cem‘ beyne re’yeyi’l-hakîmeyin Eflâtûn el-İlâhî ve Aristotâlîs adlı eserinde, Platon ve Aristo’ya 

göre nefsin akılla ilişkisini ele alırken bu pasajı iktibas ederek Üsûlûcyâ’nın müellifi olarak düşündüğü 



152 

 

“Bazen nefsimi soyutlayıp bedenimden sıyrıldığımda ve adeta bedensiz 

soyut bir cevher gibi olduğumda, zâtıma dönüp onun dışındaki şeylerin 

haricinde kalarak sadece zât olarak bulunmuş olurum. Bu durumda, 

hem bilgi hem bilen hem de bilinen olurum. Böylece, zâtımda hayret 

edip şaşakalacağım bir hüsün, güzellik ve nur görürüm. O zaman, bilfiil 

hayatın olduğu şerefli ve erdemli ilâhî âlemin bir parçası olduğumu 

bilirim. Bunu kesin olarak bildiğimde, bizzât bu âlemden ilâhî âleme 

yükselirim ve sanki orada bulunup oraya bağlı gibi olurum. Bu 

durumda, aklî âlemin tamamının üstünde olurum ve orada kendimi 

şerefli ilâhî bir konumda görürüm. Böylece, orada kulakların işitmediği 

ve dillerin anlatamadığı bir nur ve güzellik görürüm.”394 

Üsûlûcyâ’ya göre, nefsin hakikî şeyleri ayan olarak gördüğü kuvvenin uyanmasını 

(nuhûd) sağlayan fiil, fikir ve reviyye değil, nefsin aklî âleme yönelmeye arzu duyarak bu 

âlemden yüz çevirip ulvî âleme yükselmesidir. Bu durum, tıpkı dağa çıkıp oradan baktığında o 

konuma çıkmamış kimselerin görmediği şeyleri gören kimsenin durumu gibidir. Nefis de ulvî 

âleme yükseldiğinde, onun başardığını başaramayan nefislerin göremeyeceği şeyler görür. 

Nitekim bu uyanma, yalnızca seçkin (havâss) ve saadet ehli olan kimselere özgüdür. Ölümden 

sonra ise nefis, bu âlemi terk etmiş olacağı için, aklî âleme döndüğünde bu uyanmaya ihtiyaç 

duymayacaktır. Bunun sonucunda, aklî âlemdeki bu nefis Salt İlk İyi’nin (el-Hayru’l-Mahzu’l-

Evvel) tecellisine mazhar olur. Her ne kadar bu ilâhî tecelli, aklın tavassutuyla gerçekleşiyorsa 

da, aslında nefse gelen tecellinin bizzat kendisidir.395 

İbn Sînâ bu pasajları yorumlarken, nefsin kuvvesi tamamlanıp yetkinleştikten sonra 

müellifin uyanma dediği nefsin duyusal âlemden ve onun meşguliyetlerinden yüz çevirip 

gerçek âleme (âlemu’l-hakk) yönelmesi gerçekleştiğinde, nefsin mülâhazaya gerek kalmaksızın 

hakikatin formlarını müşâhede edeceğini, bununla birlikte bu nefsin bedenden ayrılıp tamamen 

 
Aristo’nun nefsin yaşadığı bu hali anlatmak için muammalar (luğz), semboller ve teşbihlere başvurduğuna dair 

bir delil olarak göstermekte ve bu anlatımlarla ne kastedildiğinin birazını anlamanın kendisinin belirttiği 

yöntem ve yolu takip etmeye bağlı olduğunu dile getirmektedir. Bununla birlikte Fârâbî, bu sembollerle ima 

edilen şeylerin çoğuna vakıf olmanın oldukça zor olduğunun altını çizmektedir. Bk. Fârâbî, Kitâbü’l-Cem‘ 

beyne re’yeyi’l-hakîmeyin Eflâtûn el-İlâhî ve Aristotâlîs, s. 108-109. İhvân-ı Safâ ise risalelerinde nefsin 

tecerrüdünü ele alırken, bu pasajı alıntılamakta ve dolaylı olarak sembollerini çözmeye çalışmaktadır. Bk. 

İhvân-ı Safâ, er-Resâ’il, I, s. 137-140. Ayrıca bk. Sühreverdî, Hikmetü’l-İşrâk, s. 162. Türkçe tercüme için bk. 

Şihâbüddîn es-Sühreverdî, Hikmetü’l-İşrâk, çev. Eyüp Bekiryazıcı ve Üsmetullah Sami, İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015. 
394  Çeviri bize aittir. 
395  Üsûlûcyâ, s. 36, 101-102. 



153 

 

mücerret olduktan sonra artık uyanma denilen amele ihtiyaç duymayacağını belirtmektedir.396 

Ona göre, her ne kadar aklî idrak rubûbiyetin manalarına ilişkin birçok şeyin idrak edilmesi için 

yöntem teşkil ediyorsa da aklî idrak başka, gerçek müşâhede (el-müşâhedetü’l-hakka) başka bir 

şeydir. Gerçek müşâhede, aklî idrakin ardından meydana gelir ve kişinin tüm çabasını Gerçek 

Bir’e (el-Vâhidü’l-Hakk) yönlendirip bakışını O’na çevirmesini engelleyen ve onu meşgul eden 

her şey ile ilişkisini kesmesiyle gerçekleşmektedir. Böylece, idrake müdreke ilişkin bir şuur 

eşlik eder. Bu da, Bizâtihi Maşûk Olan’a vasıl olup her türlü mihnetten kurtulan temiz nefsin 

yaşadığı haz ve sevinçtir. Nitekim, nefsin müşahedeyle elde ettiği idrak, Evvel’in yalnızca 

makûl olması bakımından değil, aynı zamanda maşûk olması bakımındandır. Tıpkı tatmanın 

kıyasla idrak edilememesi gibi, bu müşâhede kıyas yoluyla değil, ancak tecrübe yoluyla 

bilinmektedir. Zira, kıyas yoluyla idrak edilen şeylerin çoğunun hassiyyeti tecrübeyle idrak 

edilebilmektedir. Kıyas, aklî hazzın ve en yüksek güzelliği (el-cemâlü’l-alâ) müşâhede etmenin 

en iyi sevinç olduğuna ulaştırmakla birlikte, bu müşahedenin hassiyeti ve künhü sadece 

mübâşere ile bilinebilmektedir ki, bu, herkes için müyesser değildir. 

Bu müşâhedede gerçekleşen idrak, Tanrı’nın bilgisine ulaşmaktır. Nitekim, İlk İyi’den 

şeylere üç şey ulaşmaktadır. Birincisi, varlıktır. İkincisi, varlığın yetkinlikleridir. Üçüncüsü ise, 

nefis için mümkün olan vecih üzere O’nun zâtının bilgisi ve tecellisidir. Nefsin Gerçek İlk’in 

tecellisini müşâhede etmesi aklın tavassutuyla gerçekleşiyorsa da, nefis bu tecelliye ulaştıktan 

sonra ulaştıran (mûsil) vasıta aradan kalkmış olur. Dolayısıyla, arada vasıtalar olsa bile, nefis 

müşâhede etmesi bakımından vasıtasız olarak Hakk’ın tecellisini müşâhede eder. Bununla 

birlikte, bu müşahedenin illeti kâbil olanlara zâtı perdelenmemiş olan Hakk’ın tecellisidir. 

Sonuçta, vasıtalar çok olsa bile Hakk’ın tecellisinin nefis tarafından müşâhede edilmesi, nefis 

için mümkün olan son sınıra kadar engelsiz (gayru muhtecibetin) ve tam bir şekilde 

gerçekleşir.397 

Yukarıdaki satırlarda İbn Sînâ’nın müşâhede kavramının yanına eklediği gerçek sıfatı 

dikkatli gözlerden kaçmayacaktır. Ancak, buna ilişkin açıklamaların izini ilerleyen sayfalarda 

süreceğimiz için, bu hususu şimdilik bir kenarda bekleteceğiz. Şeyh-i Reîs’in Kitâbü’ş-Şifâ ve 

el-İşârât ve’t-tenbîhât’tan aşina olduğumuz sistemini göz önünde bulundurduğumuzda, 

 
396  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 71. Tahkik metninde “yönelmemesi” anlamında “لا يكون الالتفات”  ifadesi 

geçmekle birlikte, hem metnin bütünlüğü hem de İbn Sînâ’nın müşâhede anlatısı açısından doğuracağı çelişki 

dikkate alındığında, Oxford nüshasına uygun şekilde “لا” edatının hazfedilerek metnin tashih edilmesi gerektiği 

açıkça anlaşılmaktadır. Bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian Library, vr. 83a. 
397  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 44, 52. 



154 

 

filozofun müşahedeyle aklın müstefâd seviyedeki idrakine tecrübî bir duygu boyutu ilave 

ettiğini görmekteyiz. Nazarî ve amelî aklın en kâmil haliyle kendisinde bütünleşmesi itibariyle 

İbn Sînâ için entelektüel hayatın ideal tipi olan ve en yüksek derecede bulunan Ârif-i 

Mütenezzih, vahiy alan peygamberdir398 ve nebevî idrak esasen aklî idrak ve tecrübenin en 

yüksek düzeyidir. İnsan aklının ve bilhassa nebevî (kudsî) aklın faal akılla ittisâl aşamasında 

küllî hakikatlerin aklî idrakinin akabinde, aklî tümeller mütehayyilede görülür halde temsil 

edilmekte ve buna derin bir sevinç ve aklî bir haz eşlik etmektedir. Dolayısıyla, İbn Sînâ’nın 

yorumuyla da uyumlu olarak müşâhede, esas itibariyle bilgiye ulaştıran bir yöntemin adı değil, 

tecerrüd neticesinde gerçekleşen idrak halinin adı olup tam bir uyanıklık durumudur. 

Bu müşâhede esnasında gerçekleşen idrak ile kastedilen şey ise, nefsin ikilikten 

kurtularak birliğe ulaştığı idraktir ki, bu, metafiziğin gayesiyle paralel olarak Tanrı’nın bilgisine 

ulaşmaktır. Nitekim nefis, yetkinleşip akıl haline geldiğinde ilâhî özellikler kazanarak taakkul-

fiil ayrımından halas olmaktadır. İbn Sînâ epistemolojisinde kavramsal deneyime eşlik eden bu 

müşâhede süreci, bilginin faal akıldan insan aklına, oradan mütehayyileye iletilmesi ve oradan 

da sırasıyla hayal ve ortak duyuya geçmesiyle gerçekleşmektedir. Böylece Ârif, hakikatin 

sûretlerini aklının aynasında müşâhede etmektedir. Bu da mütefekkirimizin Kitâbü’ş-Şifâ’nın 

el-İlâhiyyât bölümünde de vurguladığı üzere, nefsin cisimsel arzulardan yüz çevirip rubûbiyet 

âlemine yönelmesini gerektirmektedir. 

Müşâhede, aynı aklî düzeye çıkıp bu tecrübeyi deneyimlemeyen kimseler için 

nitelenemez. el-İşârât ve’t-tenbîhât’ın son namatlarında ortaya konulduğu üzere, bunu söz 

anlatamaz ve ibare açıklayamaz. Bunu anlamak isteyen kimse, bizzat müşâhede ehlinden 

olmalıdır. Tümelleri aklın idariyle kavramakla birlikte, kavranan şeyden alınan aklî haz ancak 

mübâşere ile bilinmektedir. İbn Sînâ’nın eş-Şifâ’nın el-İlâhiyyât’ında ilâhî hazzı kıyas yoluyla 

tespit edebildiğimizi ama hakikatini onunla idrak edemediğimizi ifade etmesinin nedeni budur. 

Bu yüzden, herkese yaradılışına uygun olan kolay gelir.399 Dolayısıyla, bu bir istidât meselesi 

olup herkes için müyesser değildir. 

İbn Sînâ’nın yorumunda göze çarpan bir diğer husus, aklî idrak ile müşâhede arasındaki 

farktır. Üstadın bu farka dikkat çektiği bir diğer eseri el-Mübâhasât’tır. Buna göre, tecerrüd ile 

 
398  İbn Sînâ’da nübüvvet teorisi ile ilgili olarak bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 411-414; İbn Sînâ, en-

Necât, s. 303-308; İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, s. 482-488; İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, s. 115-117; İbn 

Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, s. 114-121; İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, s. 204-205. 
399  Burada İbn Sînâ, Sahîh-i Müslim’in kader kitabının 1. hadis-i şerifine atıfta bulunmaktadır. 



155 

 

ulaşılan kavramsal bilgi, orta terimin bulunmasını ve nefsin alt kuvvelerinin müdahalesini 

gerektirirken, müşâhede alt kuvvelerin müdahalesi gerekmeksizin orta terimin eşliğinde 

gerçekleşir. Böylece Uyûnu’l-hikme’de belirtildiği üzere nefis, Gerçek Bir’in zâtını müşâhede 

eder ve her ne kadar bu müşâhede faal aklın vasıtasıyla gerçekleşiyorsa da nefsin müşâhede 

etmesi bakımından vasıtasız gibidir. Nitekim filozof, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk’ta ilâhî nefislerin 

yaşadığı hallerden söz ederken, bu nefisler için gerçek maşûk olanın Evvel olduğunun ve İlk 

İyi’nin zâtının kâbil olan mevcudata mütecellî olup perdelenmiş olmadığının altını çizmektedir. 

Buna binaen, perde ve örtü Evvel’de değil, mevcudattadır ki, bu, noksanlığın örtüsüdür. 

Örtülerinden kurtulan ilâhî nefisler, Evvel’in tecellisini alır. Evvel’in tecellisi de O’nun zâtının 

hakikatidir. Her ne kadar bu tecelli faal aklın aracılığıyla gerçekleşiyorsa da neylin 

gerçekleşmiş olması bakımından vasıtasız gibidir.400 

Üsûlûcyâ’da mübâşere ehlinin özelliklerinin başında onların dışlarındaki güzelliğe (el-

hüsnü’z-zâhir) aldırmayıp içlerindeki güzelliği (el-hüsnü’l-bâtın) görmeleri gelmektedir. Buna 

göre bu kimseler, gerçek güzelliğin (el-hüsnü’l-hakk) dış cisimde değil iç cevherde olduğunu 

bildikleri için, dış güzellikten yüz çevirip onu hakir görürler ve iç güzelliğe yönelip onun 

karşısında hayrete düşerler: 

إلى الحسن الظاهر ولا يشتاق إلى  ” الحسن الباطن، فلذلك لا  وجل الناس إنما يشتاق 

لأن الجهل قد غلب عليهم واستغرق عقولهم. فلهذه العلة لا   .يطلبونه ولا يفحصون عنه

إلا القليل منهم اليسير. وهم الذين ارتفعوا    يشتاق الناس كلهم إلى معرفة الأشياء الحقية

فلذلك فحصوا عن غوامض الأشياء ولطيفها  العقل،  الحواس وصاروا في حيز  .  عن 

إذ العامة لم تستأهل هذا ولا بلغته  ‘ فلسفة الخاصة ’وإياهم أردنا في كتابنا الذي سميناه 

 401  “عقولهم.

 
400  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, s. 394-395; İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 96-100, 109-110; İbn 

Sînâ, el-Mübâhasât, s. 199, 216-217; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 334-339, 393-395; İbn Sînâ, et-

Ta‘lîkât, s. 34-35; İbn Sînâ, Uyûnu’l-hikme, s. 94-95; İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, s. 264-267; İbn Sînâ, 

en-Necât, s. 291-292. Ayrıca bk. Kutluer, Yitirilmiş Hikmeti Ararken, s. 358-394; Ömer Türker, İbn Sînâ’da 

Metafizik Bilginin İmkânı, s. 339-354. Bu arada belirtilmelidir ki, Şeyh-i Reîs’in müşâhedeye ilişkin olarak 

Üsûlûcyâ yorumunda ortaya koyduğu görüşler, bu meselenin etrafında cereyan eden İbn Sînâ’nın 

epistemolojisinin nihai tahlilde sillojistik mi yoksa mistik mi olduğu tartışması ekseninde filozofun aklın 

ötesindeki bir şeyden bahsetmediğini düşünen araştırmacıların öne sürdüğü görüşü teyit etmesi bakımından 

ayrıca anlam taşımaktadır. Buna göre, İbn Sînâ’nın felsefî sistemi tamamıyla rasyonel olup aklın sınırları 

dahilindedir. Bk. Kutluer, Yitirilmiş Hikmeti Ararken, s. 390-394; Dimitri Gutas, “Sınırları Olmayan Akıl: İbn 

Sînâ’da Mistisizmin Mevcut Olmayışı Üzerine”, çev. Cüneyt Kaya, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 15, 2007, s. 315-338. 
401  Üsûlûcyâ, s. 60-61. Burada bu pasajın Üsûlûcyâ’nın müellifinin tespit edilmesi açısından taşıdığı ehemmiyete 

dikkat çekmek istiyoruz. Nitekim, Plotinus’un Enneadlar’ının beşinci dokuzluğunun iç güzellik hakkındaki 

sekizinci faslının birtakım ekleme ve çıkarmalar yapılarak yorumlandığını tespit ettiğimiz bu pasajda 



156 

 

“İnsanların çoğu, iç güzelliğe değil, dış güzelliğe arzu duyar. Bu yüzden 

onlar, iç güzelliği talep etmez ve onu aramazlar. Zira cehalet, onlara 

üstün gelmiş ve onların akıllarını sarmıştır. Bu sebeple, küçük bir 

azınlık dışında insanlar gerçek şeylerin bilgisine şevk duymazlar ki, o 

azınlık, duyulardan yükselip akıl seviyesine çıkan kimselerdir. Bundan 

dolayı bu kimseler, gizli ve incelikli şeyleri araştırırlar. Felsefetü’l-

Hassa (Seçkinlerin Felsefesi) olarak isimlendirdiğimiz kitabımızda 

kastettiklerimiz, işte bu kimselerdir. Nitekim, avam bunun ehli değildir 

ve onların akılları buna ermez.”402 

İç güzelliklerinin farkına varan bu erdemli kimseler, nefislerinin üzerinden kirli ve 

bayağı şeyleri atıp onu arındırdıkları ve razı olunmuş amellerle süsledikleri için, İlk Nur (en-

Nûru’l-Evvel) kendi nurunu onların nefislerine feyezan ettirir. Böylece, bu feyiz sayesinde o 

nefisler, kendilerindeki hüsün ve güzelliği görürler ve bu görmede kıyasa ihtiyaç duymazlar. 

Evvel’den erdemli kimselerin nefislerine gelen bu hüsün, güzelliklerin en yüce ve değerli 

olanıdır.403 

İbn Sînâ yukarıdaki pasajı yorumlarken, Üsûlûcyâ müellifinin de temellendirmiş olduğu 

gibi iç güzelliği tam anlamıyla tarif etmenin kıyas yoluyla değil, müşâhede yoluyla mümkün 

olduğunu belirtmektedir. Fakat bu müşâhede, herkes için müyesser değildir. O ancak, değişip 

dönüşen âlemden ve bu âleme ilişkin şehvetlerin meblağı, gadab, tama ve benzeri maksatların 

düşüklüğünden yıkanan ve bütün bunların himmet harcamaya değmeyeceğini yakînî404 olarak 

 
Felsefetü’l-Hassa diye anılan eser, Enneadlar’da yer almamakta olup kuvvetli bir ihtimalle müellifin ilavesidir. 

Esasen, Porphyrios’un Plotinus’a ait eserlerin sayımına dair yazdığı risalede böyle bir eser bulunmamaktadır. 

Buradan anlaşılıyor ki, Üsûlûcyâ’nın müellifi eser sahibi birisidir. Bu bağlamda kayda değer bir nokta olarak, 

Üsûlûcyâ metninin kapağında “tefsîr” terimiyle ifade edilen metni açıklayıp yorumlama işleminin Porphyrios’a 

ait olduğunun belirtildiği notu tekrar hatırlatmakta fayda var ki, Plotinus’un Enneadlar’ı üzerine “tashîh” adını 

verdiği birtakım ek ve yorumlar yazdığı bilinen Porphyrios’un özel bir felsefeden bahsettiği De Philosophia 

ex oraculis haurienda adında bir eseri de bulunmaktadır. Bu çerçevede, Üsûlûcyâ’nın tarihsel ve felsefî arka 

planı ile ilgili bulguların, çalışmalarda göz ardı edilegeldiği görülen ilgili notu dikkate alacak şekilde yeniden 

gözden geçirilmesi gerektiği, hatta bu detayın İslâm filozoflarının söz konusu esere yönelik yaklaşımları 

üzerindeki muhtemel etkisinin ciddi bir şekilde araştırılması gerektiği kanaatindeyiz. Bk. Üsûlûcyâ, s. 3, 8; 

Plotinus, et-Tâsû‘ât, s. 481-494; Porphyrios, Fî Hayâti Eflûtîn ve tasnîfi mü’ellefâtihi, et-Tâsû‘ât içinde, nşr. 

Ferîd Cebr, Beyrut: Nâşirûn, 1997, s. 1-46; Porphyrios, De Philosophia ex oraculis haurienda, nşr. Gustav 

Wolff, New York: Georg Olms, 1983. Ayrıca bk. Gardet, “En l’Honneur du Millénaire d’Avicenne”, s. 334. 

Yakın zamanda bu konuda gerçekleştirilen bir araştırma, iddiamızı destekler nitelikte oldukça kritik birtakım 

bulgulara ulaşmıştır. Bk. Michael Chase, “Porphyry and the Theology of Aristotle”, Reading Proclus and the 

Book of Causes II içinde, haz. Dragos Calma, Leiden: Brill, 2020, s. 157-181. 
402  Çeviri bize aittir. 
403  Üsûlûcyâ, s. 61-62. 
404  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian Library, vr. 78b. Ayrıca, bu pasajın İbn Sînâ’nın talebeleri 

tarafından el-Mübâhasât’ta aktarılan alternatif metni için bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 277. 



157 

 

bilen nâtık nefis sahibine nasip olmaktadır. Şeyh, bu süreci şöyle açıklamaktadır: 

الفيض  فإذا  ” لقبول  أعدها  وهذبها،  وراضها  الأغشية  هذه  عنها  وطرح  نفسه  زكى 

، في حريتها واعتلائها وعتاقها عما يعبد غيرها  نفسه  حسن  العلوي. فرأى أول شيء

.  ويحقر عندها كل شيء حسي   وصار إليها من الله تعالى نور يصرفها عن كل شيء

المرددين في لا شيء ،  دود هوة الملكوتوعلا ورحم    فابتهج واغتبط وعز عند نفسه

بينما هم في ذلك التخبط. إذ صاروا إلى البوار وضل عنهم ما كانوا   المتناحرين عليه

وهم ورغبة وشغل    راخسو ، ورحمهم من حيث هم محفوفون بكل غم وخوف  يطلبون 

 405 “في شغل.

“Bu kimse, nefsini arındırıp onun üzerinden bu örtüleri atınca ve onu 

terbiye edip eğitince, onu ulvî feyzi almaya hazırlamış olur. Böylece ilk 

önce özgürlüğünde, yükselişinde ve taptığı diğer şeylerden 

kurtuluşunda nefsinin güzelliğini görür. Onun nefsine Yüce Allah’tan, 

kendisini her şeyden uzaklaştıran ve onun nezdinde her türlü duyulur 

şeyi hakir kılan bir nur gelir ki, o kişi sevinir, hoşnut olur, nefsinin 

nezdinde aziz olur, yücelir ve hiçlikte debelenip bu hiçlik için birbirini 

boğazlayan melekûtun çukurunun kurtlarına – bunlar o bocalama 

içindeyken – acır. Zira, onlar helake sürüklendiklerinde ve talep 

ettikleri şey de artık kaybolup zâil olduğunda, bu kişi onların her türlü 

gam, korku, hüsran, tasa, arzu ve zahmet içinde zahmet ile çevirili 

olmalarından dolayı onlara merhamet eder.” 

İbn Sînâ’ya göre, bu bir sevinçtir ve akıl vasıtasıyla Allah’tan gelen bir nurdur. 

Düşünme ve kıyas bunu, yalnızca ispat etmek cihetinden gösterir. Has olan mahiyeti ve 

keyfiyeti bakımından ise, onu ancak müşâhede gösterir. Bu müşâhedeye sadece nefsin 

 
405  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 55-56. Tahkik metninde “iç duyumsama” anlamında “الحس الباطن”  ifadesi 

geçmekle birlikte, gerek metnin bütünlüğü, gerek İbn Sînâ’nın yorumladığı pasajın bağlamı gerekse de Saîd 

Kummî’nin Üsûlûcyâ yorumunda aktardığı alternatif metin göz önünde bulundurulduğunda, ilgili ifadenin 

Oxford nüshasına da uygun şekilde “iç güzellik” anlamında “الباطن  olarak tashih edilmesi gerektiği ”الحسن 

açıkça anlaşılmaktadır. Bk. Kummî, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, s. 103; İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian 

Library, vr. 78b. Ayrıca, ilgili yorumda “وأعراض الغضب ... فإن جميع” ibaresi geçse de, el-Mübâhasât’ta aktarılan 

alternatif metni dikkate aldığımızda, ilgili ibareyi “ جميعغوأ وإن   ... الغضب  راض  ” şeklinde tashih etmiş 

bulunmaktayız. Bk. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, s. 277-278. Öte yandan, “بينما هم“ ,”حريتها” ve  “خسار”  şeklinde 

aktardığımız ifadeler tahkik metninde “بيناهم“ ,”جزئيتها” ve  “حسد”  şeklinde geçmekle birlikte, hem metnin 

bütünlüğü hem de el-Mübâhasât’ta yer alan alternatif metin ile Oxford nüshasını göz önünde 

bulundurduğumuzda, söz konusu tashihleri daha münasip görmüş bulunmaktayız. Bk. İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi 

Üsûlûcyâ, Bodleian Library, vr. 78b. 



158 

 

mizacının sağlığı ile ona istidât eden kimse nâil olur. Tıpkı tatlıyı tatmayıp da bir tür kıyas ve 

tanıklık ile onun haz verdiğine tasdik getiren kimsenin, bedenin mizacının sağlığı ile istidâtlı 

olması halinde ancak tatmak yoluyla tatlının kendisine özgü olan hazzı alması gibidir. Şayet 

orada bir afet varsa, o hazzı alamaz  ve müşâhedenin önceki tasdikin gerçekleştiği şeye aykırı 

olduğunu görür.406 İşte, İbn Sînâ’nın gerçek müşâhedeyle tam olarak kastettiği budur. 

Burada açıkça el-İşârât ve’t-tenbîhât’taki Ârifinden bahsettiği anlaşılan İbn Sînâ’nın 

daha sonra kavramsallaştıracağı Ârif-i Mütenezzih terimi yerine nazarî ve amelî aklın en kâmil 

haliyle kendisinde bütünleştiği nâtık nefis sahibi olan kimse anlamında “Sâhibu’n-Nefs” 

nosyonunu kullandığı görülmektedir. Bu husus, aynı zamanda araştırmamızın birinci 

bölümünde eserin el-İşârât’tan öncesine denk gelen yazılış tarihine ilişkin ortaya koyduğumuz 

tezi doğrulamaktadır. Öte yandan, Şeyh-i Reîs’in el-İşârât’ın dokuzuncu namatını oluşturan 

“Âriflerin Makamları”nda (Makâmâtü’l-Ârifîn) dile getirdiği fikirlerin tamamı Kitâbü’ş-

Şifâ’nın el-İlâhiyyât bölümünün dokuzuncu makalesinin yedinci faslından onuncu makalesinin 

sonuna kadarki kısımda ifade edilmiş olmakla birlikte,407 yukarıda yer verdiğimiz yorumdan 

anlaşılacağı üzere Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât’ın dışında, filozofumuzun 

söz konusu fikirleri anlatırken Makâmâtü’l-Ârifîn’dekine oldukça benzer bir sembolik ve 

mistik üsluba başvurduğu tek eser olma özelliğini taşımaktadır. Bu tespitin İbn Sînâ’nın 

Üsûlûcyâ yorumuna birçok açıdan ehemmiyet kazandırdığı kuşku götürmez bir gerçektir. 

Her ne kadar Georges Vajda, Abdurrahman Bedevî ve Peter Adamson gibi İbn Sînâ’nın 

Üsûlûcyâ yorumuna dair çalışmalar yapan araştırmacılar “melekûtun çukurunun kurtlarına 

acımak” başta olmak üzere İbn Sînâ’nın alegorik ve mistik bir üslup kullandığı yorumundaki 

ifadelerin çoğunlukla anlaşılmaz ve müphem olduğunu belirtse de,408 aslında bu yorumu 

çözmemizi sağlayan metin bizzat el-İşârât ve’t-tenbîhât’ın “Sevinç ve Mutluluk” (el-Behce 

ve’s-Saade) hakkındaki sekizinci namatı ile “Makâmâtü’l-Ârifîn” hakkındaki dokuzuncu 

namatıdır. Nitekim İbn Sînâ’ya göre, bedenî ağırlıklardan olabildiğince kurtulmayı ve sahte 

âlemin (âlemü’z-zûr) güzelliklerinden yüz çevirmeyi başarmış olan Ârif, sırrını Hakk’tan 

meşgul eden şeyden arındırıp nefsini eğitince (riyâzet), Hakk’tan başka her şeye karşı 

 
406  İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, s. 56. Bedevî’ye göre, ilgili yorum Üsûlûcyâ’nın belli bir pasajı değil, umumî 

olarak eserin 56-61. sayfaları hakkındadır. Ancak metin incelendiğinde, yorumun 61. sayfanın 1. paragrafının 

4. satırından 62. sayfanın 1. satırına kadar olan kısma ait olduğu tespit edilmiştir. Öte yandan İbn Sînâ, 

Üsûlûcyâ yorumunda sık sık müşâhede ile tatlıdan haz alma arasında kurduğu ilişkiye el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta 

da başvurmaktadır. Bk. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 16-18. 
407  Bk. İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, s. 393-428. 
408  Bk. Vajda, “Les Notes d’Avicenne sur la « Théologie d’Aristote »”, s. 378; Bedevî, Aristo inde’l-Arab, s. 56; 

Adamson, The Arabic Plotinus, s. 341. 



159 

 

büyüklenir. O, Hak’tan gayrı şeylere dikkat kesilmez ve artık öfke de ona hâkim olamaz. 

Hakk’ın nurunun sürekli sırrında parlamasını (işrâk) dileyerek soyutlanan Ârif, ceberût ve 

kutsiyet âlemine yönelir. Böylece, onun nefsi yalnızca Hakk’a tapar ve halasa erer. O zaman, 

onun nefsine Hakk’ın nuru doğar ve yüce hazlar (el-lezzâtü’l-ulâ) dökülür. Böylece o, Hakk’ın 

eseri o hazlarda olduğu için sevinir (mübtehicün), sevincinden şenlenir (heşşün), nefsinin 

nezdinde hoşnut olur (ferhânün), yücelir ve batıl ile meşgul olanlara acır. Bunlar, gözünü 

Hakk’ın sevincini mütalaaya kapatmış, omuzlarını kendisine gelecek sahte hazlara (lezzâtü’z-

zûr) yaslamış ve yalan âlemin etrafında dönüp duran gafillerdir. İşte bu kimseler, Ârif için 

merhamet ehlidir. 

Sekizinci namatın sonuna doğru İbn Sînâ, bu kimseleri sevinenlerin en yücesi olan 

Kendisiyle İlk (el-Evvel Bizâtihi), kutsal aklî cevherler (el-cevâhirü’l-akliyyetü’l-kudsiyye), 

şevk duyan âşık nefisler (el-uşşâku’l-muştâkîn) ve en son rubûbiyet ile suflîlik yönleri arasında 

gidip gelen nefislerden (el-mütereddide) sonra en aşağı mertebede gelip suflîlikte yer alan 

talihsiz, tabiat âlemine batmış ve boynuna boyundurulanlardan kurtuluşu olmayan nefisler diye 

tarif etmektedir ki, bu, Şeyh’in melekûtun çukuru ile kastettiği şeyi izah etmektedir. Âşık-ı 

Muştâk olarak Ârifin tattığı sevincin hazzını (lezzetü’l-behce) ise söz anlatamaz, ibare 

açıklayamaz ve ifade beyan edemez. Onu bilmek isteyen kimse müşâhede ehli olmalıdır ki, bu, 

herkes için müyesser değildir. Neyle ulaşan Ârifte ise, ne akıl müşâhedeye aykırı düşer, ne de 

müşâhede aklı nefyeder ve böylece Fransız oryantalist Henry Corbin’in (ö. 1978) “vizyoner” 

diye ifade ettiği içgörüye dayalı boyut ile aklî boyut Ârifte bütünleşmiş olur.409 

Nihai tahlilde, İbn Sînâ’nın müşâhede tecrübesi hakkındaki yorumlarına ilişkin derin bir 

felsefî tahlilin neticesinde ortaya çıkan tablonun, mütefekkirimizin öbür eserlerinde konuya dair 

benimsediği epistemolojik çerçeveyi tam anlamıyla yansıttığı saptanmıştır. Öte yandan, 

Üsûlûcyâ metnine kıyasla Şeyh-i Reîs müşâhede tecrübesini bir taraftan daha ayrıntılı ve 

sistematik bir şekilde işlerken, diğer taraftan terminolojik zaviyeden zenginleştirmektedir. 

Mesele böylece konduğunda, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın bilhassa müşâhede konusunda İbn 

Sînâ’nın felsefî sistemiyle olan ciddi irtibatının, modern literatürde büyük ölçüde göz ardı 

edilmiş olan bu eserin esasında üstadın devasa külliyatı içerisinde sahip olduğu mümtaz 

konumu bütün netliğiyle ortaya koyduğu görülmektedir. 

 
409  İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, s. 40-45, 47, 57-59, 68, 75, 86, 90-91, 95, 99-101, 103-104, 110; Henry 

Corbin, Avicenna and the Visionary Recital, çev. Willard Trask, New York: Bullinger Foundation, 1960, s. 35-

37. 



160 

 

SONUÇ 

Çalışmamızın giriş kısmında belirlediğimiz araştırma sorularının mihverinde 

anatomisini yaptığımız İbn Sînâ’nın Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’sının ana omurgasını teşkil eden 

felsefî problemlere ilişkin dikkatli bir analitik okuma ve metinler arası mukayesenin 

neticesinde, eserin oldukça güçlü bir felsefî muhtevaya sahip olduğu görülmektedir. Söz konusu 

muhteva, bu güçlü yönüyle kendisini Şeyh-i Reîs’in birçok eseriyle diyaloğa sokma 

istidadındadır. Bu açıdan, Kitâbü’ş-Şifâ ile el-İşârât ve’t-tenbîhât gibi ana eserler başta olmak 

üzere İbn Sînâ külliyatı, Üsûlûcyâ yorumunu anlamanın birinci ağızdan kaynağını 

oluşturmaktadır. Filozofun bu eserde çizdiği felsefî tablo, külliyatının öteki eserlerinde ortaya 

koyduğu çerçeveyle hiçbir tenakuz arz etmemekte ve onu tam bir teorik uyum içinde 

yansıtmaktadır. Üsûlûcyâ yorumuna dair sağlıklı değerlendirmelerde bulunma yolunun, İbn 

Sînâ’nın inşa ettiği sistemin parametrelerinden geçiyor olması da esas itibariyle ikisinin 

arasındaki ciddi irtibatın en bariz göstergesidir. 

Başta Kitâbü’ş-Şifâ ile el-İşârât ve’t-tenbîhât olmak üzere İbn Sînâ eserlerinin 

Üsûlûcyâ’ya ilişkin bu yorumları aydınlattığı gibi, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ üstadın öbür 

eserlerde benimsediği ana temaların altını çizmektedir. Demek ki karşılıklı bir ilişki olarak, İbn 

Sînâ külliyatı Üsûlûcyâ yorumunun karşısında açıklayıcı bir fikrî konumdayken, Üsûlûcyâ 

yorumu bu külliyatın karşısında vurgulayıcı bir fikrî konumu haizdir. Söz gelimi, Şeyh’in 

müşâhede ile ilgili olarak Üsûlûcyâ yorumunda savunduğu görüşler, bu meselenin etrafında 

cereyan eden İbn Sînâ’nın epistemolojisinin son tahlilde sillojistik mi yoksa mistik mi olduğu 

tartışması ekseninde filozofun aklın “ötesindeki” bir şeyden bahsetmediğini düşünen 

araştırmacıların öne sürdüğü tezi teyit etmesi bakımından anlam taşımaktadır. Buna göre 

mütefekkirimiz, her ne kadar el-İşârât’ın VIII., IX. ve X. namatlarında olduğu gibi, Üsûlûcyâ 

yorumunda da yetkinleşme tecrübesi sırasında aklın yaşadığı sevinç ve mutluluğu ele alırken 

mistik intiba uyandıran bir dil kullanmışsa da, İbn Sînâ felsefesi tamamıyla rasyonel olup aklın 

sınırları dahilindedir. Binaenaleyh, ontolojik ve epistemolojik düzlemde düşünce eğilimi 

cihetinden Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ dahil filozofun eserlerinde çelişkiye yol açacak herhangi bir 

değişikliğin yaşanmadığı bir kez daha ortaya çıkmış olmaktadır. 

Üsûlûcyâ yorumu ile İbn Sînâ külliyatı arasındaki bu örtüşme yalnızca muhteva 

bakımından değil, aynı zamanda üslup bakımındandır. Nitekim kaleme alındığı zaman dilimine 

de uygun olarak, eserin hem Kitâbü’ş-Şifâ’da hem de el-İşârât ve’t-tenbîhât’ta müracaat edilen 



161 

 

dili tazammun ettiği göze çarpmaktadır. Bu anlamda Şeyh-i Reîs, bir taraftan hassaten 

müşâhede konusu ile ilgili yorumlarında el-İşârât’ın Makâmâtü’l-Ârifîn başta olmak üzere son 

üç namatındaki sembolik ve mistik üslubu kullanırken, diğer taraftan farklı filozofların 

fikirleriyle diyaloğa girdiği ve ele aldığı mesele hakkında ortaya sorular koyup onlara çözüm 

getirerek uzun tartışmalar yaptığı eş-Şifâ’daki diyalojik üsluba başvurmaktadır. Hatta Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât’ın dışında, düşünürümüzün bilgelik tipolojisindeki 

entelektüel deneyimin görsel boyutunu anlatırken Makâmâtü’l-Ârifîn’dekine oldukça benzer 

bir sembolik ve mistik üsluba müracaat ettiği tek eser olma özelliğini taşımaktadır. Nihai 

anlamda İbn Sînâ külliyatının başından sonuna kadar tutarlı ve tam manasıyla mütecanis bir 

eserler bütünü olduğu vurgulanmalıdır. Bu eserlerin her birinden diğerine hiçbir epistemolojik 

kopma olmaksızın atıfta bulunulabilmekte; bir eserindeki fikirlerle ötedekilerdeki 

açıklanabilmekte ve hiçbiri diğerini nakzetmemektedir. Aksine onu tamamlamakta ve 

bütünlemektedir. 

İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ’yı nasıl okuduğuna gelince, üstadın kendi yorum anlayışının 

yolunu döşerken, muayyen bir hikmet tasavvuru istikametinde ilerlediği görülmektedir. Buna 

göre filozof, Mağribîlerden saydığı Aristocu şarihler arasında yer verdiği Porphyrios’un 

yorumunu içeren Üsûlûcyâ’yı okurken, Aristoteles’i yeterince anlamayan ve onu yanlış 

yorumlayan Mağribî gelenek ile hesaplaşmayı amaçladığı – ve Kitâbü’ş-Şifâ ile günümüze 

ulaşmamış olan el-Hâsıl ve’l-mahsûl’un dahi bir ölçüde barındırdığı – Kitâbü’l-İnsâf’ın bu ana 

temasıyla paralel olarak Meşrikî yorum geleneğini öne çıkarmaktadır. Bu yaklaşım, aynı 

zamanda Meşrikî hikmet teriminin merkezinde gelişen münakaşalar doğrultusunda 

düşünürümüzün kendi felsefesinden ayrı olarak tasavvufî bir felsefe kurma çabasına 

girmediğini düşünen araştırmacıların ortaya koyduğu görüşü tasdik etmektedir. Nitekim, İbn 

Sînâ’nın Üsûlûcyâ’yı kendi felsefî paradigmasına göre yorumlarken el-Hikmetü’l-

Meşrikiyye’ye de atıflarda bulunarak mukayese yapması ve okuyucusunu sürekli oradan 

müracaat ettiği açıklamalara yönlendirmesi, safında Behmenyâr ve İbn Zeyle gibi talebelerin 

de yer aldığını tespit ettiğimiz bu Meşrikî felsefenin muhteva olarak Şeyh’in Kitâbü’ş-Şifâ’dan 

aşina olunan sisteminin felsefî temelleriyle paralellik arz ettiğini desteklemektedir. 

Bu bağlamda Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Aristoteles’in öne çıkan yorumcuları olarak 

Grek Peripatetik şarihlerde olduğu gibi metni yorumlarken o metin üzerinden teori inşa eden 

veya İbn Rüşd’de olduğu gibi metinde müellifin anlatımına bağlı kalan okuma biçimlerinden 

farklı bir şekilde bize meşgul olduğu metni zihin dünyasında kurulu olan ve Kitâbü’ş-Şifâ ile 



162 

 

el-İşârât ve’t-tenbîhât gibi ana eserler başta olmak üzere külliyatının tamamında makesini 

bulan hakikat sistemiyle ölçen bir filozof portresi çizmektedir ki, bu, İbn Sînâ’nın el-Kiyâ’ya 

mektubunda “insâf” diye tarif ettiği yöntemle tam olarak kastettiği şeyi izah etmektedir. Bu 

perspektifin tespitini ayrıca önemli kılan husus, anılan mektupta ifade ettiği üzere, Şeyh’in şerh 

ettiği metni cümlesi cümlesine takip edip tam bir yorumunu yapmak yerine, metinde kendince 

problematik bulduğu pasajları yorumlamayı tercih etmesinin altında bilinçli bir tutumun 

yattığını göstermesidir. Zira, üstadın Kitâbü’l-İnsâf’taki asıl amacının doğrudan Aristoteles’in 

metinlerini şerh etmek olmadığı nazar-ı itibara alındığında, bu tercihin filozofun şerh 

faaliyetinin eserin ana temasını oluşturan felsefî hesaplaşmanın önüne geçmesini 

istemeyişinden kaynaklandığı dikkatli gözlerden kaçmayacaktır. 

Bu çerçevede, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ metni ile fikrî olarak mutabık kaldığı pasajlarda 

teorik bakımdan ayrıntılandırma, terminolojik açıdan zenginleştirme ve sistematik olarak 

geliştirme olmak üzere temelde üç zaviyeden rol üstlendiği saptanmıştır. Böylece filozof, kendi 

sisteminden Üsûlûcyâ’nın oturduğu zemine kattığı unsurlarla metnin felsefî alt yapısını hem 

dikey anlamda derinleştirmekte hem de yatay anlamda genişletmektedir. Öte yandan, Şeyh’in 

Üsûlûcyâ ile anlaşmazlığa düştüğü yerlerde, metni kendi felsefî kurgusunun bütünüyle 

olabildiğince uzlaştırmaya çalıştığı tespit edilmiştir. Üstadın Üsûlûcyâ metni ile kendi 

eserlerinde sürdürdüğü felsefî ilkeler arasındaki bu fikrî köprüleri kurmak için kullandığı 

yöntemlere ilişkin ulaştığımız perspektifi üç madde halinde ortaya koyabiliriz. Bunlardan 

birincisi metni tevil etme, ikincisi metni tashih etme, üçüncüsü de metni geçiştirerek 

yorumlamadan atlamadır. 

Tüm bunların yanında, İbn Sînâ’nın Üsûlûcyâ yorumunda tefsir ettiği pasajın 

muhitinde döndüğü bir mesele veya o pasajda geçen bir kavram ile ilgili yer yer uzun tartışmalar 

yaparak kendi görüşlerine yöneltilebilecek çeşitli itirazları çürütmek için bazen yorumlama 

çerçevesinden ayrıldığı görülmektedir. Bu yüzden, Üsûlûcyâ’nın apokrifliği karşısında Tefsîru 

Kitâbi Üsûlûcyâ’daki çabanın anlamsız sayılmaması gerektiğine dikkat edilmelidir. Bunun 

aksine bir yaklaşım izlemek, İbn Sînâ’nın tefekkür dünyası açısından tam anlamıyla büyük bir 

yanılgı olur ki, bu yanılgı ancak Şeyh-i Reîs’in kimi zaman açık kimi zaman gizli olarak 

külliyatının tamamına hâkim olup Üsûlûcyâ yorumunda da defalarca atıfta bulunduğu el-

Hikmetü’l-Meşrikiyye kavramında kristalleşmiş ifadesini bulan hakikat telakkisini yadsımakla 

mümkündür. Dolayısıyla İbn Sînâ felsefesi araştırmacıları, bilhassa filozofun Kitâbü’l-



163 

 

İnsâf’taki uğraşısının anlamına yönelik olarak yapılacak her yorumda, bu hususu göz önünde 

bulundurmak durumundadır. 

Binaenaleyh, umumî anlamda Aristo’dan beri bin seneyi aşkın bir süre boyunca devam 

eden Antik-Helenistik yorum geleneklerinin İslâm felsefesini yüz yüze bıraktığı felsefî 

sorunların ve felâsifenin çözüm önerileri ile söz konusu geleneklere yönelttikleri meydan 

okumaların anlaşılması açısından büyük bir ehemmiyete sahip olan Kitâbü’l-İnsâf’ın; hususî 

anlamda da bu eserde şerh edilen metinlerin sonuncusu olduğunu ve gerek İbn Sînâ’nın 

talebelerince gerekse de farklı İslâm düşünürlerince ciddi bir ilgiyle karşılandığını tespit 

ettiğimiz Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın hem Şeyh-i Reîs’in zihniyet dünyasına ilişkin vaat ettiği 

fikrî açılımlar hem de onun devasa külliyatı içerisinde haiz olduğu mümtaz felsefî konum 

bakımından İbn Sînâ ile ilgili literatürde göz ardı edilmemesi gerekmektedir. Bunun için, 

ilerleyen süreçte Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ’nın Arapça-Türkçe karşılıklı tercümesi ile beraber, 

saptadığımız yazma nüshaları üzerinden gözden geçirilmiş bir tahkikini yapıp yeni bir neşrini 

literatüre kazandırmak, entelektüel bir sorumluluk olarak karşımıza çıkmaktadır. 



164 

 

KAYNAKÇA 

 

Adamson, Peter, “Correcting Plotinus: Soul’s Relationship to Body in Avicenna’s Commentary 

on the Theology of Aristotle”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, 83, 2004, 

s. 59-75. 

Adamson, Peter, Non-Discursive Thought in Avicenna’s Commentary on the Theology of 

Aristotle, Interpreting Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam içinde, 

haz. Jon McGinnis, Leiden: Brill, 2004, s. 87-111. 

Adamson, Peter, The Arabic Plotinus, Notre Dame: University of Notre Dame, 2000. 

Afrodîsî, İskender, On Aristotle Metaphysics, I-IV, çev. William Dooley, New York: 

Bloomsbury, 2014. 

Alper, Ömer Mahir, “İbn Sînâ (Eserleri)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XX, 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999, s. 337-345. 

Anawati, Georges, Mü’ellefâtü İbn Sînâ, Kahire: Dâru’l-Maarif, 1950. 

Aristoteles, De Sensu et Sensato, The Works of Aristotle içinde, nşr. Alexander Smith ve David 

Ross, Oxford: Claredon Press, 1908. 

Aristoteles, Kitâbü’n-Nefs, nşr. ve çev. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-

Arabiyye, 1949. 

Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, I, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa içinde, nşr. Maurice Bouyges, Beyrut: 

el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 1938. 

Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, II, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa içinde, nşr. Maurice Bouyges, 

Beyrut: el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 1942. 

Aristoteles, Mâ ba‘de’t-tabîa, III, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa içinde, nşr. Maurice Bouyges, 

Beyrut: el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 1948. 

Aristoteles, Metafizik, çev. Gurur Sev, İstanbul: Pihan yayıncılık, 2019. 

Az, Mehmet Ata, “İbn Sina’nın Varlık-Mahiyet Ayniliği/Ayırımının Aquinas’ın Eleştirileri 

Bağlamında Değerlendirilmesi”, Eskiyeni Dergisi, 29, Güz 2014, s. 75-102. 

Bedevî, Abdurrahman, Aristo inde’l-Arab, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978. 

Bedevî, Abdurrahman, Eflûtîn inde’l-Arab, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1955. 

Bedevî, Abdurrahman, el-Müsülü’l-akliyyetü’l-Eflâtûniyye, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1947. 

el-Beyhakî, Zahîrüddîn, Tetimmetü Sivâni’l-hikme, nşr. Muhammed Şefî, Lahor, 1351. 



165 

 

Brockelmann, Carl, Geschichte der Arabischen Litteratur, I, Weimar, 1898. 

Câbirî, Muhammed Âbid, Nahnu ve’t-turâs, Beyrut: el-Merkezu’s-Sakâfi’l-Arabî, 1993. 

Chase, Michael, “Porphyry and the Theology of Aristotle”, Reading Proclus and the Book of 

Causes II içinde, haz. Dragos Calma, Leiden: Brill, 2020, s. 157-181. 

Cihan, Ahmet Kamil, “İbn Sînâ’da Güzel Kavramı”, Felsefe Dünyası Dergisi, 2/48, 2008, s. 

27-41. 

Corbin, Henry, Avicenna and the Visionary Recital, çev. Willard Trask, New York: Bullinger 

Foundation, 1960. 

Dâmâd, Mîr, Kitâbu’l-Kabesât, nşr. Mehdî Muhakkik, Tahran: Tahran Üniversitesi Yayınları, 

1395. 

D’Ancona, Cristina, Beytü’l-Hikme, çev. İsâm Mercânî, Fas: Dâru Topkal, 2014. 

D’Ancona, Cristina, The Theology Attributed to Aristotle: Source, Structure, Influence, The 

Oxford Handbook of Islamic Philosophy içinde, haz. Khaled Rouayheb ve Sabine 

Schmidtke, New Yok: Oxford University Press, 2017, s. 8-29. 

Die Sogenannte Theologie des Aristoteles, nşr. Friedrich Dieterici, Leipzig: Hinrichs’sche 

Buchhandlung, 1882. 

Dozy, Reinhart, Tekmiletü’l-meacimi’l-Arabiyye, X, çev. Cemal Hayyat, Irak: Kültür 

Bakanlığı, 2000. 

Durusoy, Ali, “Hüve Hüve”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XIX, İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999, s. 67. 

Durusoy, Ali, İbn Sînâ Felsefesinde İnsan ve Âlemdeki Yeri, İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2012. 

Durusoy, Ali, “İbn Sînâ’nın Mantıku’l-Meşrikıyyın’ı Üzerine Bir İnceleme I”, Yedi İklim 

Dergisi, 8/56, Kasım 1994, s. 56-60. 

Durusoy, Ali, “İbn Sînâ’nın Mantıku’l-Meşrikıyyın’ı Üzerine Bir İnceleme II”, Yedi İklim 

Dergisi, 8/57, Aralık 1994, s. 54-61. 

Durusoy, Ali, “İbn Sînâ’nın Mantıku’l-Meşrikıyyın’ı Üzerine Bir İnceleme III”, Yedi İklim 

Dergisi, 8/59, Şubat 1995, s. 57-67. 

Empedokles, Arınmalar, Antik Felsefe – Metinler ve Açıklamalar içinde, nşr. ve haz. Walther 

Kranz, çev. Suad Baydur, İstanbul: Sosyal Yayınlar, 1984. 

Empedokles, Doğa, Antik Felsefe – Metinler ve Açıklamalar içinde, nşr. ve haz. Walther Kranz, 

çev. Suad Baydur, İstanbul: Sosyal Yayınlar, 1984. 

Endress, Gerhard, Proclus Arabus, Wiesbaden: Beiruter Texte Und Studien, 1973. 



166 

 

Fârâbî, Kitâbü’l-Cem‘ beyne re’yeyi’l-hakîmeyin Eflâtûn el-İlâhî ve Aristotâlîs, nşr. Albert 

Nasri Nader, Beyrut: el-Matbaatü’l-Kasulikiyye, 1968. 

Gardet, Louis, “En l’Honneur du Millénaire d’Avicenne”, Revue Thomiste, 51/2, 1951, s. 333-

345. 

Gardet, Louis, Études de Philosophie et de Mystiques Comparées, Paris: J. Vrin, 1972. 

Gazzâlî, İhyâü ulûmi’d-dîn, IV, Kahire: Dâru’ş-Şa‘b. 

Gazzâlî, Me‘âricü’l-kuds, nşr. Ahmed Şemsüddin, Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-İlmiyye, 1988. 

Gulley, Norman, “Plato’s Theory of Recollection”, The Classical Quarterly, 3/4, Temmuz 

1954, s. 194-213. 

Gutas, Dimitri, Avicenna and the Aristotelian Tradition, Leiden: Brill, 2014. 

Gutas, Dimitri, “Avicenna’s Marginal Glosses on “De Anima” and the Greek Commentatorial 

Tradition”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, 83, 2004, s. 77-88. 

Gutas, Dimitri, Felsefenin Yayılması ve Filozofların Felsefeye Karşı Tepkilerinin Yoğunluğu, 

İbn Sînâ’nın Mirası içinde, der. ve çev. Cüneyt Kaya, İstanbul: Klasik, 2004, s. 144-

152. 

Gutas, Dimitri, İbn Sînâ’nın Meşrıkî Felsefesi: Mahiyeti, İçeriği ve Günümüze İntikali, İbn 

Sînâ’nın Mirası içinde, der. ve çev. Cüneyt Kaya, İstanbul: Klasik, 2004, s. 47-96. 

Gutas, Dimitri, “Notes and texts from Cairo manuscripts II: Texts from Avicenna’s library, in 

a copy by ‛Abd-ar-Razzāq aṣ-Ṣiġnāḫī”, Manuscripts of the Middle East, 2, 1987, s. 8-

17. 

Gutas, Dimitri, “Sınırları Olmayan Akıl: İbn Sînâ’da Mistisizmin Mevcut Olmayışı Üzerine”, 

çev. Cüneyt Kaya, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15, 2007, s. 315-

338. 

Gutas, Dimitri, Yunanca Düşünce Arapça Kültür: Bağdat’ta Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi 

ve Erken Abbâsî Toplumu, çev. Lütfü Şimşek, İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003. 

el-Hamevî, Yâkût, Mu‘cemü’l-büldân, V, Beyrut: Dâr Sâdır, 1995. 

Hanefî, Hasan, Mine’n-Nakli ile’l-ibdâ‘ I, II, Kahire: Dâru Kubâ, 2000. 

Herakleitos, Fragmanlar, çev. Cengiz Çakmak, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2005. 

İbn Ebû Usaybia, Uyûnü’l-enbâʾ fî tabakâti’l-etıbbâ, nşr. Nizâr Rıza, Beyrut: Dâru Mektebeti’l-

Hayât, 1965. 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, XIII, Beyrut: Dâr Sâdır, 1414. 



167 

 

İbn Miskeveyh, el-Hikmetü’l-hâlide, nşr. Abdurrahman Bedevî, Kahire: Mektebetü’n-

Nahdati’l-Mısriyye, 1952. 

İbn Rüşd, Aristoteles Metafizik Büyük Şerhi, I, çev. Muhittin Macit, İstanbul: Litera yayıncılık, 

2021. 

İbn Rüşd, Aristoteles Metafizik Büyük Şerhi, III, çev. Muhittin Macit, İstanbul: Litera 

yayıncılık, 2019. 

İbn Rüşd, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa, I, nşr. Maurice Bouyges, Beyrut: el-Matbaatü’l-

Kasulikiyye, 1938. 

İbn Rüşd, Tefsîru Mâ ba‘de’t-tabîa, III, nşr. Maurice Bouyges, Beyrut: el-Matbaatü’l-

Kasulikiyye, 1948. 

İbn Rüşd, Telhîsu Kitâbi’n-Nefs, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Mektebetü’n-Nahdati’l-

Mısriyye, 1950. 

İbn Seb‘în, el-Kelâm ale’l-mesâili’s-Sıkılliyye, nşr. Şerefettin Yaltkaya, Beyrut: el-Matbaatü’l-

Kasulikiyye, 1941. 

İbn Sînâ, el-Adhaviyye fî emri’l-me‘âd, nşr. Hasan Âsî, Tahran: Şems-i Tebrîzî. 

İbn Sînâ, Ahvâlü’n-nefs, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

1952. 

İbn Sînâ, Dânişnâme-i Alâî, nşr. ve çev. Murat Demirkol ve Gürbüz Deniz, İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013. 

İbn Sînâ, Edviye-i Kalbiye, Büyük Türk Filozof ve Tıb Üstadı İbni Sînâ Şahsiyeti ve Eserleri 

Hakkında Tetkikler içinde, çev. Rıfat Bilge, Ankara: TTK Yayınları, 2009. 

İbn Sînâ, el-Edviyetü’l-Kalbiyye, Min müellefâti İbn Sînâ et-tıbbiyye içinde, nşr. Muhammed 

Züheyr el-Bâbâ, Halep: Ma‘hedü’t-Türâsi’l-İlmî, 1984. 

İbn Sînâ, Fî Aksâmi’l-ulûmi’l-akliyye, Tis‘u Resâ’il içinde, İstanbul, 1298. 

İbn Sînâ, Fî’l-Ecrâmi’l-ulviyye, Tis‘u Resâ’il içinde, İstanbul, 1298. 

İbn Sînâ, el-Fi‘l ve’l-infi‘âl, Mecmû-u Resâil-i eş-Şeyhu’r-Reîs içinde, Haydarabad: Dâiretü’l-

Maarifi’l-Osmâniyye, 1354. 

İbn Sînâ, Fizik, çev. Muhittin Macit, İstanbul: Litera yayıncılık, 2004. 

İbn Sînâ, Hay bin Yakzân, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ içinde, 

nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983. 

İbn Sînâ, İbtâlü ahkâmi’n-nücûm, İbn Sînâ Risâleleri içinde, nşr. Hilmi Ziya Ülken, İstanbul: 

İbrahim Horoz Matbaası, 1953. 



168 

 

İbn Sînâ, İcâbetü’d-du‘â ve keyfiyyetü’z-ziyâre, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî 

felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983. 

İbn Sînâ, İhtilâfü’n-nâs fî emri’n-nefs ve emri’l-akl, Aristo inde’l-Arab içinde, nşr. 

Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978. 

İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler, çev. Ali Durusoy vd., İstanbul: Litera yayıncılık, 2017. 

İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, I, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1992. 

İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, II, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1992. 

İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, III, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 

1993. 

İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, IV, nşr. Süleyman Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 

1993. 

İbn Sînâ, el-Kasîdetu’l-Muzdevece fi’l-mantık, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî 

en-Necefî, 1405. 

İbn Sînâ, el-Kânûn fi’t-tıbb, I, nşr. Muhammed Emîn Dennâvî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1999. 

İbn Sînâ, el-Kânûn fi’t-tıbb, II, nşr. Muhammed Emîn Dennâvî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1999. 

İbn Sînâ, el-Kânûn fi’t-tıbb, III, nşr. Muhammed Emîn Dennâvî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1999. 

İbn Sînâ, Kategoriler, çev. Muhittin Macit, İstanbul: Litera yayıncılık, 2014. 

İbn Sînâ, el-Kerâmât ve’l-mu‘cizât ve’l-e‘âcîb, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî 

felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983. 

İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hikmeti’l-Meşrikiyye: et-Tabî‘îyyât, İbn Sînâ’nın el-Hikmetü’l-Meşrikıyye 

Adlı Eseri ve Tabiat Felsefesi içinde, Ahmet Özcan, İstanbul: Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1993. 

İbn Sînâ, Kitâbü’l-Hudûd, nşr. Amélie Goichon, Paris: Publications De L’institut Français, 

1963. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: II. Analitikler, çev. Ömer Türker, İstanbul: Litera Yayıncılık, 2015. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Ef‘âl ve’l-infi‘âlât, nşr. Mahmûd Kâsım, Kum: Mektebetü Âyetullah 

el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Hayevân, nşr. İbrâhîm Medkûr, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ 

el-Mer‘aşî en-Necefî, 1406. 



169 

 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Kevn ve’l-fesâd, nşr. Mahmûd Kâsım, Kum: Mektebetü Âyetullah 

el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Makûlât, nşr. İbrahim Medkûr, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ 

el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: el-Medhal, nşr. İbrahim Medkûr, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ 

el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Metafizik, nşr. ve çev. Ekrem Demirli ve Ömer Türker, İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2017. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Nefs, çev. Mehmet Zahit Tiryaki, Ankara: TÜBA, 2021. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: en-Nefs, nşr. Âyetullah Hasanzâde Âmülî, Kum: Mektebü’l-İlâmi’l-

İslâmî, 1375. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: es-Semâʿü’t-tabî‘î, nşr. Said Zayid, Kum: Mektebetü Âyetullah el-

Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405. 

İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: es-Semâ’ ve’l-âlem, nşr. Mahmûd Kâsım, Kum: Mektebetü Âyetullah 

el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 1405. 

İbn Sînâ, el-Kuva’l-insâniyye ve idrâkâtühâ, Tis‘u Resâ’il içinde, İstanbul, 1298. 

İbn Sînâ, Mantikü’l-Meşrikiyyîn, Kum: Mektebetü Âyetullah el-Uzmâ el-Mer‘aşî en-Necefî, 

1405. 

İbn Sînâ, Mantığa Giriş, çev. Ömer Türker, Litera yayıncılık, 2017. 

İbn Sînâ, Ma‘rifetü’n-nefsi’n-nâtika ve ahvâliha, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru 

İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1952. 

İbn Sînâ, el-Mebde’ ve’l-me‘âd, nşr. Abdullah Nûrânî, Tahran: Dânişgâh-ı Tahrân, 1343. 

İbn Sînâ, Mebhas ani’l-kuva’n-nefsâniyye, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru İhyâi’l-

Kütübi’l-Arabiyye, 1952. 

İbn Sînâ, el-Mecâlisu’s-seb‘a, Mecmûa-i Resâil içinde, nşr. Maksûd Muhammedî, Tahran: 

Müessese-i Pejûhş-i Hikmet-u Felsefe, 1400. 

İbn Sînâ, Min Şerhi Üsûlûcyâ, İnebey Yazma Eser Kütüphanesi, Hüseyin Çelebi, nr. 1194, vr. 

123v-128r. 

İbn Sînâ, el-Mübâhasât, nşr. Muhsin Bîdârfer, İntişârât-ı Bîdâr, 1413. 

İbn Sînâ, en-Necât, çev. Kübra Şenel, İstanbul: Dergâh yayınları, 2018. 

İbn Sînâ, en-Necât, nşr. Muhiddin el-Kurdi, Mısır: Matbaatü’s-Saade, 1938. 



170 

 

İbn Sînâ, Oluş ve Bozuluş, çev. Muammer İskenderoğlu, İstanbul: Litera yayıncılık, 2008. 

İbn Sînâ, Risâle Fi’l-Kelâm ala’n-nefsi’n-nâtika, nşr. Ahmed Fuad el-Ahvânî, Kahire: Dâru 

İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1952. 

İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, çev. Ahmed Ateş, İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 2017. 

İbn Sînâ, Risâle fî mâhiyyeti’l-ışk, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ 

içinde, nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983. 

İbn Sînâ, er-Risâletü’ş-Arşiyye, Mecmû-u Resâil-i eş-Şeyhu’r-Reîs içinde, Haydarâbâd: 

Dâiretü’l-Maarifi’l-Osmâniyye, 1354. 

İbn Sînâ, Sema ve Alem, çev. Muhittin Macit ve Harun Kuşlu, İstanbul: Litera yayıncılık, 2014. 

İbn Sînâ, Sırru’l-kader, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ içinde, nşr. 

Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983. 

İbn Sînâ, Şerhu Kitâbi Harfi’l-Lâm, Aristo inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, 

Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978. 

İbn Sînâ, Şerhu Üsûlûcyâ, Kütüphane-i Meclis-i Şuray-ı Millî, Felsefe, nr. 1845, vr. 29-52. 

İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, nşr. Abdurrahman Bedevî, Beyrut: ed-Dâru’l-İslâmiyye, 1972. 

İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât alâ havâşî Kitâbi’n-Nefs, Aristo inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman 

Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978. 

İbn Sînâ, Tefsîru âyeti’n-Nûr, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ 

içinde, nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983. 

İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Aristo inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, 

Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1978. 

İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Bodleian Library, Oriental Manuscripts, nr. 536, vr. 69b-

84b. 

İbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Üsûlûcyâ, Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, Hikme ve felsefe, nr. 215, vr. 

146r-153v. 

İbn Sînâ, Tefsîru sûreti’l-Felak, et-Tefsîru’l-Kur’ânî ve’l-lügatu’sûfiyye fî felsefeti İbn Sînâ 

içinde, nşr. Hasan Âsî, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 1983. 

İbn Sînâ, Sîretü İbn Sînâ (The Life of Ibn Sina), nşr. ve çev. William Gohlman, New York: State 

University of New York Press, 1974. 

İbn Sînâ, el-Urcûze fi’t-tıbb, Min müellefâti İbn Sînâ et-tıbbiyye içinde, nşr. Muhammed Züheyr 

el-Bâbâ, Halep: Ma‘hedü’t-Türâsi’l-İlmî, 1984. 



171 

 

İbn Sînâ, Uyûnu’l-hikme, nşr. Muvaffak Fevzî el-Cebr, Şam: Dâru’l-Yenâbî, 1996. 

İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, nşr. İbrahim Ramazan, Beyrut: Dâru’l-Marife, 1997. 

İbnü’l-Kıftî, İhbârü’l-ulemâ bi-ahbâri’l-hükemâ, nşr. İbrahim Şemsüddin, Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

İhvân-ı Safâ, er-Resâ’il, I, nşr. Butrus el-Bustânî, Kum: Mektebü’l-İlâm, 1405. 

İhvân-ı Safâ, er-Resâ’il, III, nşr. Butrus el-Bustânî, Kum: Mektebü’l-İlâm, 1405. 

Janssens, Jules, “Al-Ghazzālī’s “Tahāfut”: Is It Really a Rejection of Ibn Sīnā’s Philosophy?”, 

Journal of Islamic Studies, 21/1, Ocak 2001, s. 1-17. 

Janssens, Jules, An Annotated Bibliography on Ibn Sînâ (1970-1989), Leuven: Leuven 

University Press, 1991. 

Janssens, Jules, Avicenna: Tussen Neoplatonisme en Islam, Belçika: Catholic University of 

Leuven, 1984. 

Janssens, Jule; vd., Commentaire sur le livre Lambda de la Métaphysique d’Aristote, Paris: J. 

Vrin, 2014. 

Janssens, Jules, “Creation and Emanation in Ibn Sīnā”, Documenti e Studi Sulla Tradizione 

Filosofica Medievale, 1, 1997, s. 455-477. 

Johansen, Thomas, The Timaeus on the Principles of Cosmology, The Oxford Handbook of 

Plato içinde, haz. Gail Fine, New Yok: Oxford University Press, 2019, s. 287-307. 

Judson, Lindsay, The Meno, The Oxford Handbook of Plato içinde, haz. Gail Fine, New Yok: 

Oxford University Press, 2019, s. 161-182. 

Karlığa, Bekir, “İbn Rüşd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XX, İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999, s. 257-288. 

Kâsım, Mahmûd, Fi’n-Nefs ve’l-akl, Kahire: Mektebetü Angelo, 1949. 

Kaya, Cüneyt, “İbn Sînâ’nın Kitâbu aķsâmi’l-ĥikme ve tafśîlihâ’sı: Tahkik ve Tercüme”, 

Tahkik İslami İlimler Araştırma ve Neşir Dergisi, 3/1, Haziran 2020, s. 1-40. 

Kaya, Mahmut, “Kindî (Hayatı ve Şahsiyeti)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

XXVI, Ankara: TDV Yayınları, 2002, s. 41-58. 

Kindî, el-Fâ‘ilü’l-Hakku’l-Evvelü’t-Tâm, Resâ’ilü’l-Kindî el-felsefiyye içinde, nşr. Abdülhâdî 

Ebû Rîde, Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1950. 

Kindî, Fi’l-Felsefeti’l-ûlâ, Resâ’ilü’l-Kindî el-felsefiyye içinde, nşr. Abdülhâdî Ebû Rîde, 

Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1950. 



172 

 

Kindî, İlk Felsefe Üzerine, İslâm Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde, çev. Mahmut Kaya, 

İstanbul: Klasik yayınları, 2014. 

Kitâbü’l-Îzâh fi’l-Hayri’l-Mahz, el-Eflâtûniyyetü’l-muhdesetü inde’l-Arab içinde, nşr. 

Abdurrahman Bedevi, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 1977. 

Kılıç, Muhammet Fatih, İlliyet Teorisi, İslâm Düşüncesinde Teoriler: Metafizik 3 içinde, haz. 

Ömer Türker, İstanbul: Ketebe, 2021, s. 1180-1199. 

Köroğlu, Burhan, İslâm Kaynakları Işığında Yeni Platoncu Felsefe, İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2001. 

Kraus, Paul, “Plotin Chez Les Arabes”, Bulletin de l’institut d’Égypte, 23, 1941, s. 263-295. 

Kummî, Saîd, Ta‘lîkât ber Üsûlûcyâ, nşr. Celâleddîn Âştiyânî, Tahran, 1976. 

Kutluer, İlhan, Akıl ve İtikad: Kelâm ve Felsefe İlişkileri Üzerine Araştırmalar, İstanbul: İz 

Yayıncılık, 1998. 

Kutluer, İlhan, İbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, İstanbul: İz Yayıncılık, 2002. 

Kutluer, İlhan, İslâm’ın Klasik Çağında Felsefe Tasavvuru, İstanbul: İz Yayıncılık, 2017. 

Kutluer, İlhan, Yitirilmiş Hikmeti Ararken, İstanbul: İz Yayıncılık, 2017. 

Leibniz, Wilhelm, Philosophical Texts, nşr. ve çev. Richard Franks vd., New Yok: Oxford 

University Press, 1998. 

el-Levkerî, Ebü’l-Abbâs, Beyânü’l-Hakk bi-damâni’s-sıdk: el-İlmü’r-Rubûbî, nşr. İbrahim 

Dîbâcî, Tahran: el-Mahedü’l-Âlî el-Âlemî Li’l-Fikr ve’l-Hadâreti’l-İslâmiyye, 1373. 

Lorenz, Hendrik, Plato on the Soul, The Oxford Handbook of Plato içinde, haz. Gail Fine, New 

Yok: Oxford University Press, 2019, s. 507-529. 

Macit, Muhittin, “Tercüme Hareketleri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, XL, 

İstanbul: TDV Yayınları, 2011, s. 498-504. 

Mâ İstahrecehu el-İskender el-Afrodîsî min Kitâbi Aristotâlîs el-müsemmâ bi-Üsûlûcyâ, 

Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi, Cârullah Efendi, nr. 1279, vr. 62b. 

Mehdevî, Yahyâ, Fihrist-i Nüshahâ-yi Musannefât-ı İbn Sînâ, Tahran: İntişârât-i Dânişgâh-i 

Tahran, 1954. 

Michot, Jean, “Un Important Recueil Avicennien du VIIe / XIIIe S. : La Majmû‘a Hüseyin 

Çelebi 1194 De Brousse”, Bulletin de Philosophie Médiévale, 33, 1991, s. 121-129. 

Molla Sadrâ, el-Hikmetü’l-Arşiyye, nşr. Abdülcevâd Hüseynî, Beyrut: Dâru’l-Maarifi’l-

Hikemiyye, 2016. 



173 

 

Peters, Francis, Greek Philosophical Terms, London: New York University Press, 1967. 

Platon, Devlet, çev. Hüseyin Demirhan, Ankara: Palme Yayıncılık, 2007. 

Platon, Menon, çev. Ahmet Cevizci, İstanbul: Sentez Yayıncılık, 2009. 

Platon, Phaidon, çev. Furkan Akderin, İstanbul: Say Yayınları, 2015. 

Platon, Phaidros, çev. Hamdi Akverdi, İstanbul: MEB Yayınları, 1997. 

Platon, Timaios, çev. Furkan Akderin, İstanbul: Say Yayınları, 2015. 

Plotinus, et-Tâsû‘ât, nşr. Ferîd Cebr, Beyrut: Nâşirûn, 1997. 

Porphyrios, De Philosophia ex oraculis haurienda, nşr. Gustav Wolff, New York: Georg Olms, 

1983. 

Porphyrios, Fî Hayâti Eflûtîn ve tasnîfi mü’ellefâtihi, et-Tâsû‘ât içinde, nşr. Ferîd Cebr, Beyrut: 

Nâşirûn, 1997. 

Primavesi, Oliver, Empedocles: Physical and Mythical Divinity, The Oxford Handbook of 

Presocratic Philosophy içinde, haz. Patricia Curd, New Yok: Oxford University Press, 

2008, s. 250-283. 

Proclus, The Elements of Theology, nşr. Eric Dodds, Oxford: Clarendon Press, 1963. 

Rahîse, Abdülmaksûd Hâmid, Eseru kitâbi Üsûlûcyâ ‘ala İbn Sînâ fi’l-ilâhiyyât, Kahire: 

Câmietü’l-Ezher, 1990. 

er-Râzî, Fahreddîn, Şerhu’l-İşârât ve’t-tenbîhât, II, nşr. Alî Rızâ Necefzâde, Tahran: Encümen-

i Âsâr, 1382. 

er-Râzî, Fahreddîn, Şerhu Uyûni’l-hikme, II, nşr. Ahmed Hicâzî, Tahran: Müessesetü’s-Sâdık, 

1415. 

er-Râzî, Kutbüddîn, el-Muhâkemât beyne şerhayi’l-İşârât, II, nşr. Kerîm Feyzî, Kum: Matbûât-

ı Dînî, 1383. 

er-Râzî, Kutbüddîn, el-Muhâkemât beyne şerhayi’l-İşârât, III, nşr. Kerîm Feyzî, Kum: 

Matbûât-ı Dînî, 1383. 

Reisman, David, The Making of the Avicennan Tradition, Leiden: Brill, 2002. 

Risâle fi’l-İlmi’l-İlâhî, Eflûtîn inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: 

Vekâletü’l-Matbuat, 1955. 

Rose, Valentin, “Die sogenannte Theologie des Aristoteles aus dem Arabischen übersetzt und 

mit Anmerkungen versehen von Fr. Dieterici”, Deutsche literaturzeitung, 4, Ocak 

1883, s. 843-846. 



174 

 

Rosenthal, Erwin, el-Fikrü’s-siyâsi’l-İslâmî fi’l-usûri’l-vustâ, çev. Üsame Şefi ve Mahmud 

İbrahim, Beyrut: Merkezu Nemâ, 2009. 

Rosenthal, Franz, “Aš-Šayḫ al-Yûnânî and the Arabic Plotinus Source”, Orientalia, 21, 1952, 

s. 461-492. 

Ross, William, Plato’s Theory of Ideas, Oxford: Clarendon Press, 1951. 

Russell, Bertrand, History of Western Philosophy, United Kingdom: Allen & Unwin, 1947. 

Scott, Dominic, Recollection and Experience, Cambridge: Cambridge University Press, 1995. 

Sedley, David, Plato’s Theology, The Oxford Handbook of Plato içinde, haz. Gail Fine, New 

Yok: Oxford University Press, 2019, s. 427-444. 

Seyf, Antuvan, Mustalahatü’l-feylesûf el-Kindî, Beyrut: el-Câmiatü’l-Lübnâniyye, 2003. 

es-Sicistânî, Ebû Süleymân, Sıvânu’l-hikme, Müntehabü Sıvâni’l-hikme içinde, nşr. 

Abdurrahman Bedevî, Tahran: İntişârât-ı Bünyâd-ı Ferheng-i İrân, 1974. 

Somma, Bethany, The Causal Efficacy of Nature in the Neoplatonica Arabica, Reading Proclus 

and the Book of Causes III içinde, haz. Dragos Calma, Leiden: Brill, 2022, s. 281-302. 

es-Sühreverdî, Şihâbüddîn, Hikmetü’l-İşrâk, çev. Eyüp Bekiryazıcı ve Üsmetullah Sami, 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015. 

es-Sühreverdî, Şihâbüddîn, Hikmetü’l-İşrâk, nşr. Henry Corbin, Tahran: Pejûheşgah-ı Ulum-u 

İnsani ve Motaleat-ı Ferhengi, 1373. 

es-Sühreverdî, Şihâbüddîn, Kitâbü’l-Meşâri‘ ve’l-mutârahât: el-İlmü’s-sâlis, Mecmua Fi’l-

Hikmeti’l-İlâhiyye I içinde, nşr. Henry Corbin, İstanbul: Matbaatu’l-Maarif, 1945. 

Şehrezûrî, Şemsüddîn, Nüzhetü’l-ervâh, nşr. Horşîd Ahmed, Haydarâbâd: Dâiretü’l-Maarifi’l-

Osmâniyye, 1976. 

Şenel, Cahid, Üsûlûcyâ, Ankara: TÜBA, 2017. 

Şenel, Cahid, Yeni Eflâtûnculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları, İstanbul: Dergâh Yayınları, 

2017. 

eş-Şeyhu’l-Yûnânî, Eflûtîn inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-

Matbuat, 1955. 

Terkan, Fehrullah, “el-Fârâbî’ye atfedilen Yeni-Eflatuncu bir eser: Risâle fî’l-‘İlmi’l-İlâhî”, 

Dîvân Dergisi, 1/20, 2006, s. 185-226. 

Themistius, On Aristotle Physics, I-IV, çev. Robert Todds, New York: Bloomsbury, 2014. 



175 

 

Tiryaki, Mehmet Zahit, Nefs Teorisi, İslâm Düşüncesinde Teoriler: Metafizik 3 içinde, haz. 

Ömer Türker, İstanbul: Ketebe, 2021, s. 1292-1315. 

Tiryaki, Mehmet Zahit, “Uçamayan Adam: Fahreddin Râzî’de Ben Şuuru”, Nazariyat Dergisi, 

6/1, Nisan 2020, s. 1-38. 

et-Tûsî, Nasîruddîn, Hallü Müşkilâti’l-İşârât, II, el-İşârât ve’t-tenbîhât içinde, nşr. Süleyman 

Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1992. 

et-Tûsî, Nasîruddîn, Hallü Müşkilâti’l-İşârât, IV, el-İşârât ve’t-tenbîhât içinde, nşr. Süleyman 

Dünya, Beyrut: Müessesetü’n-Numan, 1993. 

Türker, Ömer, İbn Sînâ’da Metafizik Bilginin İmkânı, İstanbul: İSAM Yayınları, 2019. 

Ubeyd, Ali, Felsefetü Miskeveyh et-Tabî‘iyye ve’l-İlâhiyye, Mısır: ed-Dâru’l-İslâmiyye, 2010. 

Üçer, İbrahim Halil, İbn Sînâ Felsefesinde Sûret Anlayışı, Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2014. 

Üçer, İbrahim Halil, Sudûr Teorisi, İslâm Düşüncesinde Teoriler: Metafizik 1 içinde, haz. Ömer 

Türker, İstanbul: Ketebe, 2021, s. 384-425. 

Üsûlûcyâ, çev. Cahid Şenel, Ankara: TÜBA, 2017. 

Üsûlûcyâ, Eflûtîn inde’l-Arab içinde, nşr. Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbuat, 

1955. 

Vajda, Georges, “Les Notes d’Avicenne sur la « Théologie d’Aristote »”, Revue Thomiste, 51/2, 

1951, s. 346-406. 

Wisnovsky, Robert, İbn Sînâ Metafiziği, çev. İbrahim Halil Üçer, İstanbul: Klasik Yayınları, 

2010. 

Zimmermann, Fritz, “Proclus Arabus Rides Again”, Arabic Science and Philosophy, 4, 1994, 

s. 9-51. 


