
KIRGIZİSTAN-TÜRKİYE MANAS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 
 
 
 

SOVYET SİNEMASINDA KRUŞÇEV DÖNEMİ VE 
KÜLTÜREL KİMLİK GÖRÜNÜMLERİ 

 
 

 

 

 

(DOKTORA TEZİ) 

 

 

 

 

BANU ERDOĞAN ÇAKAR 

 

 

 

BİŞKEK 2022 

 

 



KIRGIZİSTAN-TÜRKİYE MANAS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 
 

SOVYET SİNEMASINDA KRUŞÇEV DÖNEMİ VE 
KÜLTÜREL KİMLİK GÖRÜNÜMLERİ 

 
 

 

(DOKTORA TEZİ) 

 

 

 

 

BANU ERDOĞAN ÇAKAR 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Niyazi AYHAN 

 

 

 

 

BİŞKEK 2022 

 



ETİK BEYAN 

Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Lisansüstü Eğitim-

Öğretim Tez Hazırlama ve Yazma Yönergesine uygun olarak hazırladığım bu tez 

çalışmasında; Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi; tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel 

etik ve ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu; tez çalışmasında yararlandığım 

eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi; kullanılan verilerde 

herhangi bir değişiklik yapmadığımı; bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu 

bildiririm. Aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi 

beyan ederim.  

31 / 05 / 2022  

Banu ERDOĞAN ÇAKAR 

 

ЭТИКАЛЫК ТАЛАПТАР 

Диссертацияык иш Кыргыз-Түрк «Манас» университетинин Коомдук илимдер 

институтунун «Магистрдик жана доктордук диссертация жазуу эрежелерине» 

ылайык жазылып, диссертацияда берилген маалыматтар, эмгектер жана 

документтер академиялык жана этикалык эрежелерди сактоо менен пайдаланылды. 

Ар кандай булактардан, отчеттордон алынган маалыматтар илимий жана моралдык 

эрежелерге ылайык берилди. Диссертацияда колдонулган бардык адабияттарга 

жана булактарга шилтеме жасалды. Диссертациянын оригиналдуулугуна 

ынандырып кете алам. Эгерде, эрежелердин бузулгандыгы аныкталса, мага каршы 

колдонула турган укуктук жоопкерчиликти тартууга даярмын.  

31 / 05 / 2022  

Бану ЭРДОГАН ЧАКАР 

 

 

 



TEZ ONAYI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Протокол 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÖZ 

Yazar                   : Banu Erdoğan Çakar  
Üniversite            : Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi 
Anabilim Dalı     : İletişim Bilimleri  
Tezin Niteliği      : Doktora Tezi 
Sayfa Sayısı         : xxxııı + 308 
Mezuniyet Tarihi:20.06.2022 
Tez Danışmanı    : Doç. Dr. Niyazi AYHAN 

SOVYET SİNEMASINDA KRUŞÇEV DÖNEMİ VE KÜLTÜREL KİMLİK 
GÖRÜNÜMLERİ 

Sovyetler Birliği tarihi toplumsal ve politik olaylar açısından üç önemli kırılma 
yaşamıştır. İlki Lenin ile başlayan Sovyetler Birliği çatısı altında yeni bir kültür yaratma 
çabasının görüldüğü dönem, ikincisi Stalin’in baskılarıyla hissedilen sosyalist kültür 
oluşturma gayesiyle insanların tek tipleştirildiği dönem, üçüncüsü ise insan hakları 
ihlalleriyle dolu ikinci dönemde yapılan hataların telafi edilmeye çalışıldığı dönemdir. Bu 
dönem Stalin’in ölümün ardından Kruşçev’in iktidara gelmesiyle başlamış, Sovyetler 
Birliği’nin dağılmasıyla sonlanmıştır. Çalışmanın evrenini oluşturan Çözülme dönemi 
olarak adlandırılan Kruşçev döneminde Sovyetler Birliği tarihinde gözle görülür bir 
şekilde toplumsal dönüşüm yaşanmıştır. Siyasi ve sosyal çelişkileri de bünyesinde 
barındıran Kruşçev döneminde yaşanılan yenilikçi gelişim ve insana odaklanılarak insani 
değerlerin yeniden gündeme gelmesi Sovyetler Birliği’ni yeni bir bakış açısıyla ele 
almaya imkân sağlamıştır. 

Stalin’in ardından totalitarizmden otoriterizme evirilen yönetim anlayışı sinema 
alanında da etkisini göstermiştir. Kruşçev ile birlikte Sovyet sinemasında tam olarak 
Lenin’in hayalini kurduğu burjuvaya ve azınlık ideolojisi tekeline karşın özgür bir anlayış 
hâkim olmuştur. Sansür alanında yaşanan yumuşama Lenin dönemi erken dönem Sovyet 
sinemasında olduğu gibi sinemacıların yeni arayışa girmesini sağlamıştır. Bu durum 
sinemada yaratıcılık ve estetik anlayışını yeniden gündeme getirmiştir. Fikir üreten 
insanlarla birlikte sinemacıların rehabilite edilmesiyle Stalin kültü altında tek tipleşen 
filmlerin yerini, yeni arayışların olduğu, ulusal ve uluslararası film festivallerinde boy 
gösteren filmler almıştır. Ayrıca ulus sinemalarının doğması ve gelişimi açısından önem 
arz eden sinematografik örgütlenmeye imkân verilmiştir. Bu sayede uluslar kendi 
sinemalarını icra etme fırsatına ve kontrollü de olsa kültürel kimliklerini 
yansıtabilecekleri bir mecraya sahip olmuşlardır. 

Tüm bu bilgiler ışığında çalışmanın amacı Kruşçev dönemi Sovyet sinemasını 
Kruşçev iktidarında yaşanan sosyo-politik ve ekonomik gelişmeler çerçevesinde ele 
alarak dönemi 15 cumhuriyet birliği sineması özelinde incelemek ve ekrana yansıyan 
kültürel kimlik temsillerini açığa çıkarmaktır. Bu amaçla çalışmada dönemin dokusunun 
doğru olarak algılanabilmesi için Kruşçev dönemi Sovyet sineması incelenmeden önce 
Kruşçev döneminde yaşanan sosyo-politik ve ekonomik gelişmeler dış politika, ekonomi, 
eğitim, bilim ve teknik alanında yapılan reformlar çerçevesinde önceki dönemlerle 
kıyaslanarak ele alınmıştır. Dönemin yapısına dair oluşan perspektif eşliğinde Sovyet 



sineması incelenmiştir. Kruşçev dönemi öncesi Sovyet sineması, Sovyet sinemasının 
doğuşundan itibaren hangi ideolojik görüşle şekillendiği, kurgu ve montajda deneysel 
dönemin Sovyet sinemasına kazandırdıkları, Stalin ile başlayan sansür ve savaşın 
sonucunda ortaya çıkan Malokartine dönemi kapsamında genel bir çerçevede 
resmedilmiştir. Çalışmanın odak noktasında olan Kruşçev dönemi, Sovyet sineması 
sinematografik modernleşme, ortaya çıkan yeni bakış açıları, şiirsel anlatıyla yeni estetik 
anlayışı, yeni arayışlar ve sinematografik örgütlenmeyle ulus sinemalarının yükselişi 
üzerinden belirlenen karakteristik özellikler kapsamında incelenmiştir. Dönemin 
sinemasının gelişimini ulus sinemaları bazında daha detaylı irdeleyebilmek adına 
Sovyetler Birliği bünyesinde yer alan 15 cumhuriyetin sinemaları doğdukları günden 
Çözülme dönemine kadarki süreçte ayrıca ele alınmıştır. Burada literatüre dayalı olarak 
ülke sinemaları Slav sineması, Baltık sineması, Moldova sineması, Orta Asya sineması 
ve Transkafkasya sineması olmak üzere gruplandırılmıştır. 

Çalışma kapsamında amaçlı örneklem yöntemiyle her bir grubu temsilen toplam 
beş olmak üzere birer film seçilmiştir. Film seçimlerinde farklı kriterler göz önüne 
alınmıştır. Rusya, Ukrayna ve Belarus Cumhuriyeti’nden oluşan Slav sinema grubundan 
Rusya sinemasının seçilmesinde sadece sinema değil, tüm kültürel ve politik alanlarda 
diğer cumhuriyetlere öncülük etmesi, merkezi konumda olması ve uzman görüşü etkili 
olmuştur. Estonya, Litvanya ve Letonya Cumhuriyeti’nden oluşan Baltık sinema 
grubunda Litvanya sinemasının seçilmesinde filmlere ulaşılabilirlik, Rusça dublajlarının 
olması ve uzman görüşü etkili olmuştur. Moldova sinema grubunun tek ülkeden oluşması 
Moldova sinemasının seçilmesini kaçınılmaz kılmıştır. Kırgızistan, Kazakistan, 
Türkmenistan, Özbekistan ve Tacikistan Cumhuriyeti’nden oluşan Orta Asya sinema 
grubundan Kazakistan sinemasının seçilmesinde grup içerisindeki başarısı, Türkçe 
literatüre sağlayacağı katkı ve uzman görüşü etkili olmuştur. Azerbaycan, Gürcistan ve 
Ermenistan Cumhuriyeti’nden Gürcistan sinemasının seçilmesindeki etken ise tıpkı 
Rusya sinemasında olduğu gibi ülkenin Sovyet sinemasında elde ettiği başarı olmuştur. 
Buna göre çalışmanın örneklemi Rusya sinemasından Мне двадцать лет (Mne dvatsat 
let), Litvanya sinemasından Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon), 
Moldova sinemasından Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем), 
Kazakistan sinemasından Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) ve Gürcistan 
sinemasından Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmleriyle sınırlandırılmıştır. 
Çalışmada literatüre dayalı olarak kültürel kimlik görünümleri artefaktlar, toplumsal 
değerler, tören ve kutlamalar, kahraman ve hikayeler, örfler olmak üzere kategorize 
edilmiştir. Belirlenen kategoriler üzerinden filmlerde kültürel kimlik görünümlerinin 
temsillerine yönelik analiz yapılmıştır. Analiz yöntemi olarak çalışmada belirlenen 
kültürel kimlik görünümlerinin sistematik olarak ele alınması amacıyla içerik analizi ve 
kültürel temsillerin metinsel çözümlemelerine yönelik özgün bir yöntem olan 
göstergebilimsel çözümleme yöntemi kullanılarak filmlerde kültürel kimlik 
görünümlerinin izi sürülmüştür. Böylece içerik analizi yönteminde ulaşılan yüzeysel 
bulguların göstergebilimsel çözümlemeyle gömülü anlamları açığa çıkarılmıştır. Ayrıca 
film çözümlemelerinde filmin anlatı ve anlatım yapısı da ihmal edilmemiştir. 

Çalışmada sonuç olarak, kültürel kimlik görünümlerinden artefaktlara en fazla 
Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminin yer verdiği görülmüştür. Diğer dört filmde 
artefakt kategorisinde kamusal alan en fazla ekrana yansırken, Mne dvatsat let (Мне 

vi 
 



двадцать лет) filminde Stalin’in komün hayat anlayışının tersine özel alan kullanılmıştır. 
Film bu yönüyle de diğer dört filmden ayrılmıştır. Kültürel kimlik görünümlerinden 
toplumsal değer unsurlarına en fazla yer veren film Çelovek idyöt za solntsem (Человек 
идёт за солнцем) filmi olmuştur. Filmde toplumsal değer yardımlaşma davranışı ile yer 
almıştır. Toplumsal değer kategorisinde diğer filmlere bakıldığında toplumsal değerin en 
fazla uygun görünmeyen davranış üzerinden temsil edildiği görülmektedir. Toplumsal 
değer Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde muhbirlik, Goluboy gorizont 
(Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde korumacı annelik ve Menya zovut Koja 
(Меня зовут Кожа) filminde şiddet davranışı üzerinden verilmiştir. Kültürel kimlik 
görünümlerinden tören ve kutlama kategorisinde en fazla ekran süresi 1 Mayıs 
kutlamalarıyla Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmine aittir. Çelovek idyöt za 
solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde cenaze törenine, Menya zovut Koja (Меня 
зовут Кожа) filminde çoban bayramına yer verilirken, Goluboy gorizont (Голубой 
горизонт / Blue Horizon) ve Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmlerinde herhangi 
bir tören ve kutlamaya rastlanmamıştır. Kültürel kimlik görünümlerinden kahramanlar ve 
hikayeler kategorisinde en fazla temsile yer veren film Mne dvatsat let (Мне двадцать 
лет) olmuştur. Filmde kahraman olarak Lenin ideolojisiyle tanınan Vladimir 
Mayakovskiy karşımıza çıkmaktadır. Mayakovskiy üzerinden Lenin’e dolaylı olarak 
yapılan gönderme bu kategoride Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) 
ve Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filmlerinde direkt olarak Lenin’in ekrana 
yansıtılmasıyla yapılmıştır. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) 
filminde II. Dünya Savaşı anılırken, Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde 
herhangi bir kahraman ve hikâyeye rastlanmamıştır. Kültürel kimlik görünümlerinden örf 
kategorisine en fazla temsile yer veren film olarak Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) 
filmi karşımıza çıkmaktadır. Filmde boş zaman değerlendirme aktivitesi olarak dönemin 
gençlerinin yeni eğlence tarzıyla verdikleri parti yer almıştır. Goluboy gorizont (Голубой 
горизонт / Blue Horizon) ve Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmlerinde en fazla 
eşarp temsiline, Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde cenaze 
marşına, Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde ise geleneksel Kazak erkek 
kıyafetine yer verilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Çözülme Dönemi, Kruşçev Reformları, Sovyet Sineması, 
Kültürel Kimlik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

vii 
 



КЫСКАЧА МАЗМУНУ 

Даярдаган              : Бану Эрдоган Чакар 
Университет          : Кыргыз-Түрк «Манас» Университети 
Багыты                   : Коммуникация илимдери 
Иштин сыпаты     : Доктордук диссертация 
Беттердин саны    : xxxııı + 308 
Бүтүрүү датасы    : 20.06.2022 
Илимий жетекчи : Доц. Др. Ниязи Айхан 
 

Совет киносунда Хрущев мезгили жана маданий иденттүүлүк аспектилери 

Советтер Союзу тарыхый коомдук жана саясий окуялардын алкагында үч 
маанилуу кыйын кырдаалды башынан өткөргөн. Биринчиси, Ленинден тарта 
башталган Советтер Союзунун негизинде жаңы маданиятты түзүү аракети 
жүргүзүлгөн мезгил, экинчиси, Сталиндик кысым аркылуу социалисттик 
маданиятты түзүү максатында адамдардын стандартташтырылган мезгил, 
үчүнчүсү, адам укуктарынын бузулушуна толгон экинчи мезгилде кетирилген 
каталардын ордун толтурууга аракет жасалган мезгил. Бул мезгил Сталин көз 
жумгандан кийин Хрущевдин бийликке келиши менен башталып, Советтер 
Союзунун тарашы менен аяктаган. Изилдөө ишинин ааламын түзгөн “Жазгы баар 
мезгили” деп аталган Хрущевдин мезгилиндеги Советтер Союзунун тарыхында 
көзгө көрүнөрлүк коомдук өзгөрүүлөр болгон. Саясий жана социалдык карама-
каршылыктарды камтыган Хрущевдин мезгилиндеги инновациялык өнүгүү жана 
адам баласынын көңүлүн буруу менен адамдык баалуулуктардын кайра жаралышы 
Советтер Союзуна жаңы көз караш аркылуу иш алып баруу мүмкүнчүлүгүн түзгөн. 

Сталинден кийинки тоталитаризмден авторитаризмге өткөн башкаруу 
түшүнүгү кинематографияга дагы өз таасирин тийгизген. Хрущев менен советтик 
кинематографияда Ленин кыялданган буржуазия жана азчылык идеологиясынын 
монополиясына карабастан, кинематографияда эркин түшүнүү үстөмдүк кылган. 
Цензура тармагындагы калыбына келе баштаган мурдагы абал Лениндик 
мезгилдеги алгачкы советтик кинематография сыяктуу эле режиссёрлордун жаңы 
изденүүсүнө шарт түзгөн. Бул жагдай кинематографияда чыгармачылык менен 
эстетиканы кайрадан күн тартибине алып келген. Түрдүү идеяларга ээ болгон 
адамдар менен бирге режиссерлордун реабилитацияланышы Сталиндик культтун 
негизинде стандартташтырылган тасмалардын ордуна жаңы изденүүлөрдү пайда 
кылган, улуттук жана эл аралык кинофестивалдарга чыккан тасмалар пайда боло 
баштаган. Мындан тышкары улуттук кинематографиянын жаралышы жана 
өнүгүшү үчүн маанилүү болгон кинематографиялык уюмдарды түзүү 
мүмкүнчүлүгү пайда болгон. Ушундан улам түрдүү улуттар өз 
кинематографияларын көрсөтүү мүмкүнчүлүгүнө жана көзөмөлгө алынгандыгына 
карабастан, маданий иденттүүлүгүн чагылдыра ала турган чөйрөгө ээ боло 
башташкан. 



Бардык бул маалыматтардын алкагында изилдөө ишинин максаты 
Хрущевдик мезгилиндеги советтик кинематографияга ошол учурдагы коомдук 
саясий жана экономикалык өнүгүүлөрдүн алкагында көз чаптырып, ошол мезгилди 
15 республикалык союздун кинематографиясынын алкагында изилдеп, экранда 
чагылдырылган маданий иденттүүлүктүн көрүнүштөрүн ачып берүү. Мына ушул 
максатта изилдөө ишинде ошол мезгилдин кабыл алынышы үчүн Хрущевдин 
мезгилиндеги советтик кинематографияны карап чыгуудан мурда ошол учурдагы 
коомдук саясий жана экономикалык өнүгүүлөр, тышкы саясат, экономика, билим 
берүү, илим жана техникалык тармактарда жасалган реформалардын алкагында 
мурунку мезгилдер менен салыштырылган. Ошол мезгилдин түзүлүшүнүн 
перспективасынын негизинде советтик кинематография каралып чыкты. 
Хрущевдик мезгилге чейинки советтик кинематография, советтик кинематография 
жаралгандан тарта кандай идеологиялык көз караш менен калыптанган, фантастика 
жана монтажда эксперименталдык мезгилдин советтик кинематографияга эмне 
пайда алып келгендигин, Сталин менен башталган цензуранын жана согуштун 
натыйжасында пайда болгон Малокартин доорунун контекстинде жалпы алкакта 
сүрөттөлгөн. Изилдөө ишинин өзөгүн түзгөн Хрущевдик мезгилдеги советтик 
кинематографиянын кинематографиялык жактан модернизацияланышы, пайда 
болгон жаңы көз караштар, поэтикалык баяндоо менен жаңы эстетикалык түшүнүк, 
жаңы изденүүлөр жана кинематографиялык уюм менен улуттук 
кинематографиялардын өсүшү аркылуу аныкталган өзгөчөлүктөрдүн алкагында 
каралып чыкты. Ошол мезгилдеги кинематографиянын өнүгүшүн улуттук 
кинематографиянын негизинде кененирээк карап чыгуу максатында Советтер 
Союзунун курамындагы 15 республиканын кинематографияларынын пайда 
болушунан тарта Жазгы баар мезгилине чейин өзүнчө талкууланган. Бул жерде 
адабияттын негизинде өлкөнүн кинематографиялары Славян кинематографиясы, 
Балтика кинематографиясы, Молдова кинематографиясы, Орто Азия 
кинематографиясы жана Закавказье кинематографиясы болуп топтоштурулган. 

Изилдөөнүн алкагында максаттуу тандоо ыкмасын колдонуу менен ар бир 
топтун өкүлү катары жалпысынан беш тасма тандалып алынган. Тасмаларды 
тандоо учурунда ар түрдүү критерийлер эске алынган. Россия, Украина жана 
Белоруссия республикаларынан турган Славян кинематографиясы тобунун ичинен 
Россия кинематографиясын тандоодо жалгыз гана кинематография эмес, бардык 
маданий жана саясий тармактарда башка республикаларга жол көрсөтүп, 
борбордук позицияда болуусу жана эксперттин пикири таасирин тийгизген. 
Эстония, Литва жана Латвия республикаларынан турган Балтика кинематография 
тобунун ичинен Литва кинематографиясын тандоодо тасмалардагы 
жеткиликтүүлүк жана орусча дубляждардын болуусу жана  жана эксперттин 
пикири таасирин тийгизген.  Молдова кинематографиялык тобунун бир 
мамлекеттен тургандыгы Молдова кинематографиясынын тандалуусуна жакшы 
мүмкүнчүлүк түзгөн. Кыргызстан, Казакстан, Түркмөнстан, Өзбекстан жана 
Тажикстан республикаларынан турган Орто Азия кинематография тобунан 
Казакстан кинематографиясынын тандалуусунда анын ийгилиги, түрк адабиятына 
кошкон салымы жана эксперттин пикири таасир тийгизген. Азербайжан, Грузия 
жана Армения республикаларынан грузин кинематографиясынын 
тандалышындагы  негизги фактор болуп орус кинематографиясы сыяктуу советтик 

ix 
 



кинематографияда жетишилген ийгиликтери болгон. Демек, изилдөөнүн үлгүсү 
катары Россия кинематографиясынан “Мен жыйырма жаштамын” тасмасы, Литва  
кинематографиясынан “Сыя көк горизонт” тасмасы, Молдова 
кинематографиясынан “Адам күндү ээрчийт” тасмасы, Казакстан 
кинематографиясынан “Менин атым кожа” тасмасы, Грузия кинематографиясынан 
“Лурджа Магданы” тасмалары менен чектелген. Изилдөө ишинде адабиятка 
таянып, маданий иденттүүлүк аспектилери артефакт, коомдук баалуулуктар, 
жөрөлгө жана салтанаттар, каармандар жана окуялар, каада-салттар категориясына 
бөлүнгөн. Белгиленген категориялар аркылуу тасмалардагы маданий иденттүүлүк 
аспектилеринин чагылдырылышы боюнча талдоо жүргүзүлдү. Изилдөө ишинде 
талдоо ыкмасы катары аныкталган маданий иденттүүлүк аспектилерин системалуу 
түрдө чечүү үчүн,  мазмунга анализ жасоо маданий көрүнүштөрдү тексттик талдоо 
жана талдоо үчүн уникалдуу ыкма болуп саналган семиотикалык талдоо ыкмасын 
колдонуу менен тасмаларда маданий иденттүүлүк аспектилерине байкоо 
жүргүзүлдү. Ошентип, мазмундук анализ методундагы үстүртөн табылгалардын 
камтылган маанилери семиотикалык талдоо аркылуу ачылды. Мындан тышкары, 
тасманы талдоодо тасманын баяндоочусу жана баяндоочу түзүлүшү дагы көз 
жаздымда калган  жок. Изилдөө ишинин жыйынтыгында маданий иденттүүлүк 
аспектилеринин ичинен артефакттар көбүнчө “Мен жыйырма жаштамын” 
тасмасында кездешкендиги байкалат. Калган төрт тасмада коомдук мейкиндик 
көбүнчө экранда чагылдырылса, “Мен жыйырма жаштамын” тасмасында 
Сталиндин жамааттык жашоо түшүнүгүнө карама-каршы келген жеке мейкиндик 
колдонулган. Бул жагынан тасма башка төрт тасмадан айырмаланат. Маданий 
иденттүүлүк аспектилеринин ичинен  социалдык баалуулук элементтерине басым 
жасаган тасма катары “Адам күндү ээрчийт” тасмасы эсептелет. Тасмада коомдук 
баалуулук бири-бирине жардам берүү жүрүм-туруму аркылуу чагылдырылат. 
Коомдук баалуулук категориясындагы башка тасмаларга көз чаптыра турган 
болсок, коомдук баалуулуктун көбүнчө туура эмес жүрүм-турум аркылуу 
берилгендиги байкалат. Коомдук баалуулук “Мен жыйырма жаштамын” 
тасмасында маалымат берүүчү, “Сыя көк горизонт” тасмасында коргоочу эненин 
жана “Менин атым Кожа” тасмасында зордук-зомбулук аркылуу чагылдырылган. 
Маданий иденттүүлүк аспектилеринин ичинен жөрөлгө жана азем категориясынан 
1-май майрамдары көбүнчө “Мен жыйырма жаштамын” тасмасына таандык. “Адам 
күндү ээрчийт” тасмасында чагылдырылган сөөк коюу жөрөлгөсү жана “Менин 
атым Кожа” тасмасында чагылдырылган чабандын майрамы, ал эми “Сыя көк 
горизонт” тасмасында майрамдарга көп басым жасалган эмес. Маданий 
иденттүүлүк аспектилеринин ичинен каармандар жана окуялар категориясын 
камтыган тасма катары “Мен жыйырма жаштамын” тасмасы эсептелет.  Тасмада 
каарман катары лениндик идеология аркылуу белгилүү болгон Владимир 
Маяковский кездешет. Маяковский аркылуу Ленинге кыйыр түрдө шилтеме 
жасалган бул категорияда “Адам күндү ээрчийт” жана  “Менин атым Кожа” 
тасмасында Ленинди экрандан түзмө-түз көрсөткөн. “Сыя көк горизонт” 
тасмасында экинчи дүйнөлүк согушту эскерүү учурунда “Лурджа Магданы” 
тасмасында эч кандай каармандар жана окуялар кездешкен эмес. Маданий 
иденттүүлүк аспектилеринин ичинен каада-салт категориясына басым жасаган 
тасма катары “Мен жыйырма жаштамын” тасмасы эсептелет. Убакытты өткөрүү 

x 
 



максатында жаштар тарабынан уюштурулган кече чагылдырылат. “Сыя көк 
горизонт” жана “Лурджа Магданы” тасмасында  көбүнчө жоолукка басым 
жасалып, “Адам күндү ээрчийт” тасмасында жаназа маршына, “Менин атым Кожа” 
тасмасында салттуу казак эркек кийимдери чагылдырылат. 

Ачкыч сөздөр: Жазгы баар мезгили, Хрущев реформалары, Советтик кино, 
маданий иденттүүлүк 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

xi 
 



АБСТРАКТ 
Автор                                : Бану Эрдоган Чакар 
Университет                    : Кыргызко-Түрецкий  Университет «Манас»   
Направление                   : Журналистика 
Вид диссертации            : Докторская диссертация 
Количество страниц      : xxxııı + 308 
Дата защиты                    :20.06.2022 
Научный руководитель: Доц. Др. Ниязи АЙХАН 
 

Хрущевский период и культурная идентичность в советском кино  
Советский Союз пережил три важных перелома в плане исторических 

общественно-политических событий. Первый — это период, когда были замечены 
усилия по созданию новой культуры во времена Советского Союза начавшиеся с 
Ленина, второй — это период, когда люди были стандартизированы с целью 
создания социалистической культуры под давлением Сталина, а третий был 
периодом, когда ошибки, допущенные во втором периоде, где было полно 
нарушений прав человека, пытались исправить. Этот период начался с приходом к 
власти Хрущева после смерти Сталина и закончился распадом Советского Союза. 
В хрущевский период, который называют периодом распада, является объектом 
исследования. В данный период в истории Советского Союза произошли заметные 
социальные преобразования. Развитие новаторского характера, пережитое в 
хрущевскую эпоху, которое также включало в себя политические и социальные 
противоречия, и возрождение общечеловеческих ценностей путем сосредоточения 
внимания на человеке, позволило посмотреть на Советский Союз с новой точки 
зрения. 

Понимание управления, эволюционировавшее после Сталина от 
тоталитаризма к авторитаризму, проявило себя и в области кинематографии. При 
Хрущеве в советском кино восторжествовало свободное взаимопонимание, 
несмотря на монополию буржуазии и идеологии меньшинства, о которой мечтал 
Ленин. Смягчение в области цензуры, как и в раннем советском кино ленинского 
периода, дало возможность кинематографистам искать новые идеи. Эта ситуация 
снова вывела на повестку дня творчество и эстетику. С реабилитацией 
кинематографистов вместе с людьми, производившими идеи, на смену 
стандартизированным под культ Сталина фильмам пришли фильмы, появлявшиеся 
на отечественных и международных кинофестивалях с новыми идеями. Кроме 
того, разрешалась кинематографическая организация, имеющая важное значение 
для зарождения и развития кинематографии. Таким образом, республики в составе 
Союза получили возможность, хотя и под контролем, создавать свои собственные 
фильмы и среду, в которой они могут репрезентовать свою культурную 
самобытность. 

В свете всей этой информации цель исследования состоит в том, чтобы 
выявить репрезентации культурной идентичности, отраженные на экране, путем 
изучения советского кино хрущевского периода в рамках социально-политических 



и экономических процессов, переживаемых в период правления Хрущева исследуя 
период в разрезе кинематографии 15 республик Союза. С этой целью, прежде чем 
рассматривать советскую кинематографию хрущевского периода, общественно-
политические и экономические события хрущевского периода сравнивались с 
предыдущими периодами в рамках реформ, проведенных в области внешней 
политики, экономики, образования, науки и техники, чтобы правильно воспринять 
особенности периода в этом исследовании. Советское кино рассмотрено с точки 
зрения структуры эпохи. А Советское кино до хрущевской эпохи изображено в 
общих чертах в контексте малокартинской эпохи, возникшей в результате цензуры 
и войны, начавшейся при Сталине, с учетом того, с каким идеологическим 
воззрением формировалось советское кино с момента его зарождения и какой 
экспериментальный период привнесен в советское кино в монтаже. Советское кино 
хрущевской эпохи, находящееся в центре внимания исследования, рассмотрено в 
рамках характерных черт, определяемых кинематографической модернизацией, 
появлением новых перспектив, нового эстетического осмысления с поэтическим 
повествованием, новыми поисками и возрождением национальных 
кинематографов. Чтобы более подробно рассмотреть развитие кинематографии 
того периода на базе национальных фильмов, отдельно были рассмотрены фильмы 
15 республик, которые были в составе Советского Союза со дня их рождения до 
периода распада. Здесь, на основании литературы, кинематография республик 
группируются как славянское кино, балтийское кино, молдавское кино, 
среднеазиатское кино и закавказское кино. 

В рамках исследования было отобрано пять фильмов, представляющих 
каждую группу, с использованием метода целенаправленной выборки. При выборе 
фильма учитывались разные критерии. Российское кино было выбрано из 
славянской киногруппы, состоящей из республик России, Украины и Белоруссии в 
связи с тем, что Россия выступает лидером среди других постсоветских славянских 
республик и имеет центральное положение и экспертное мнение не только в 
кинематографе, но и во всех культурно-политических областях. Наличие 
общедоступных фильмов, русской озвучки и мнения экспертов сыграли 
решающую роль при выборе литовского кино из Балтийской киногруппы, 
состоящую из Эстонской, Литовской и Латвийской республик. Тот факт, что 
молдавская киногруппа состоит из одной страны, сделал выбор в пользу 
молдавского кино неизбежным. Успех казахстанского кино, наличие литературы 
на турецком языке и мнения экспертов повлияли на выделение казахстанского кино 
из среднеазиатской киногруппы, состоящей из республик Кыргызстан, Казахстан, 
Туркменистан, Узбекистан и Таджикистан. Фактором отбора грузинского кино из 
Азербайджанской Республики, Грузии и Армении был обоснован тем, что оно 
добилось успеха в советском кино. Выборка исследования включает в себя 
фильмы: “Мне двадцать лет” из российских фильмов, “Голубой горизонт” из 
литовских фильмов, “Человек идет за солнцем” из молдавских фильмов, “Меня 
зовут Кожа” из казахстанских фильмов и “Лурджа Магданы” среди грузинских 
фильмов. В исследовании, основанном на литературе, аспекты культурной 
идентичности были классифицированы как «артефакты», «социальные ценности», 
«церемонии и праздники», «герои и истории» и «обычаи». Был проведен анализ 
репрезентации аспектов культурной идентичности в фильмах через определенные 

xiii 
 



категории. Чтобы систематически обращаться к аспектам культурной 
идентичности, определенным в исследовании в качестве метода анализа, аспекты 
культурной идентичности были прослежены в фильмах с использованием метода 
семиотического анализа, который является уникальным методом для текстового 
анализа культурных репрезентаций и контент-анализа. Таким образом, заложенные 
смыслы поверхностных находок, полученные в методе контент-анализа, были 
выявлены с помощью семиотического анализа. Кроме того, при анализе фильма не 
пренебрегали нарративом и повествовательной структурой фильма. 

В результате исследования выяснилось, что фильм “Мне двадцать лет” 
включает в себя в основном артефакты из аспектов культурной идентичности. В 
остальных четырех фильмах публичное пространство в основном отражалось на 
экране в категории артефактов, но в фильме “Мне двадцать лет” использовалось 
личное пространство, вопреки сталинскому пониманию общинной жизни. В этом 
отношении фильм отличается от остальных четырех фильмов. “Человек идёт за 
солнцем” был фильмом, в котором больше всего кадров уделялось элементам 
социальной ценности с точки зрения культурной идентичности. В фильме 
социальная ценность отражается в проявлении помощи друг другу. Когда мы 
смотрим на другие фильмы из категории социальных ценностей, то видим, что 
социальная ценность в основном представлена не уместным поведением. 
Социальная ценность в фильме “Мне двадцать лет” представлена в образе 
разоблачителя, в “Голубом горизонте” в образе матери защитницы и в “Меня зовут 
Кожа” посредством агрессивного поведения. Среди аспектов культурной 
идентичности в категории “церемония и празднования” наибольшее экранное 
время принадлежит празднованию 1 мая в фильме “Мне двадцать лет”. Данная 
категория показана похоронами в фильме “Человек идёт за солнцем”, пастушим 
пиром в фильме “Меня зовут Кожа”, в фильмах “Голубой горизонт” и “Лурджа 
Магданы” не выявлены какие-либо празднования и церемонии. В фильме “Мне 
двадцать лет” больше всего показана категория “герои и истории” с точки зрения 
культурной идентичности. В данном фильме в роли героя выступает известный 
своей ленинской идеологией, Владимир Маяковский. В то время как в “Мне 
двадцать лет” косвенная ссылка на Ленина была показана через Маяковского, в 
фильмах “Человек идёт за солнцем” и “Меня зовут Кожа” было показано на 
прямую в кадрах, где Ленин показан на экране. Категория “герои и истории” в 
фильме “Голубой горизонт” показаны через кадры о Второй мировой войне, а в 
фильме “Лурджа Магданы” не было найдено героев и историй. “Мне двадцать лет” 
— фильм, в котором наиболее полноценно представлена категория “обычаев” 
среди аспектов культурной идентичности. В фильме есть кадры, где проходит 
вечеринка, которую молодые люди того времени устраивают как развлечение во 
время досуга. В фильмах “Голубой горизонт” и “Лурджа Магданы” данная 
категория отражается в платках, что олицетворяет культуру народа, а в фильме 
“Человек идёт за солнцем” через похоронный марш, в фильме «Меня зовут Кожа» 
традиционная мужская одежда выступает как элемент обычаев. 

Ключевые слова: Период Оттепели, Хрущевские реформы, Советское 

кино, культурная идентичность. 

xiv 
 



ABSTRACT 
Author                 : Banu Erdogan Chakar 
University            : Kyrgyz-Turkish Manas University 
Department         : Communication Sciences 
Nature of thesis   : Doctoral thesis 
Number of pages : xxxııı + 308 
Date of graduate : 20.06.2022 
Supervisor           : Associate Professor Dr. Niyazi AIKHAN 
 

KHRUSHCHEV PERIOD AND CULTURAL IDENTITY ASPECTS IN 

SOVIET CINEMA 

The Soviet Union experienced three important turning points in terms of historical 

socio-political events. The first was the period when efforts to create a new culture under 

the Soviet Union began with Lenin, the second was the period when people were 

standardized to create a socialist culture under pressure from Stalin, and the third was the 

period when mistakes made in the second period, where human rights violations were 

rife, were tried to be corrected. This period began with Khrushchev's rise to power after 

Stalin's death and ended with the dissolution of the Soviet Union. The Khrushchev period, 

which is called the disintegration period, is the object of the study. This period saw 

notable social transformations in the history of the Soviet Union. The innovative 

development experienced during the Khrushchev era, which also included political and 

social contradictions, and the revival of universal human values by focusing on the 

individual, allowed the Soviet Union to be viewed from a new perspective. 

The understanding of governance that evolved after Stalin from totalitarianism to 

authoritarianism also manifested itself in the field of cinema. Under Khrushchev, free 

understanding prevailed in Soviet cinema, despite the monopoly of the bourgeoisie and 

the minority ideology dreamt of by Lenin. The easing of censorship, as in the early Soviet 

cinema of the Leninist period, enabled filmmakers to seek new ideas. This situation put 

creativity and aesthetics back on the agenda. With the rehabilitation of filmmakers along 

with the people who produced the ideas, films standardized to the cult of Stalin were 

replaced by films that appeared at domestic and international film festivals with new 

ideas. In addition, cinematographic organization was allowed, which was important for 

the birth and development of cinematography. Thus the republics within the Union were 



given the opportunity, albeit under control, to create their own films and an environment 

in which they could represent their cultural identities. 

In light of all this information, the aim of the study is to identify representations 

of cultural identity reflected on the screen by examining the Soviet cinema of the 

Khrushchev period within the framework of socio-political and economic processes 

experienced during the Khrushchev rule examining the period in terms of cinema of the 

15 republics of the Union. To this end, before examining the Soviet cinematography of 

the Khrushchev period, the socio-political and economic events of the Khrushchev period 

were compared to the previous periods within the reforms carried out in foreign policy, 

economy, education, science and technology in order to properly perceive the specifics 

of the period in this study. Soviet cinema is examined in terms of the structure of the era. 

And Soviet cinema before the Khrushchev era is depicted in general terms in the context 

of the Malokartin era, which arose from censorship and the war that began under Stalin, 

considering the ideological outlook with which Soviet cinema was shaped from its 

inception and the experimental period brought to Soviet cinema in montage. The Soviet 

cinema of the Khrushchev era, which is the focus of the study, is examined within the 

characteristic features defined by cinematic modernization, the emergence of new 

perspectives, a new aesthetic understanding with a poetic narrative, new searches, and the 

revival of national cinematography. To examine in more detail the development of 

cinematography of that period on the basis of national films, the films of the 15 republics 

that were part of the Soviet Union from their birth to the period of disintegration were 

examined separately. Here, based on the literature, the cinematography of the republics 

is grouped as Slavic cinema, Baltic cinema, Moldavian cinema, Central Asian cinema, 

and Transcaucasian cinema. 

The study selected five films representing each group using the purposive 

sampling method. Different criteria were taken into account when selecting a film. 

Russian cinema was chosen from a Slavic film group consisting of the republics of Russia, 

Ukraine, and Belarus due to the fact that Russia acts as a leader among other post-Soviet 

Slavic republics and has a central position and expert opinion not only in cinematography, 

but also in all cultural and political areas. The availability of publicly available films, 

Russian dubbing and expert opinions played a decisive role in the selection of Lithuanian 

xvi 
 



cinema from the Baltic Cinema Group, consisting of the Estonian, Lithuanian and Latvian 

republics. The fact that the Moldovan film group consists of one country made the choice 

in favour of the Moldovan cinema inevitable. The success of Kazakh cinema, the 

availability of literature in Turkish, and expert opinions influenced the selection of 

Kazakh cinema from the Central Asian group, which consists of the republics of 

Kyrgyzstan, Kazakhstan, Turkmenistan, Uzbekistan, and Tajikistan. The selection of 

Georgian cinema from the Republics of Azerbaijan, Georgia, and Armenia was based on 

its success in Soviet cinema. The study sample includes "I am twenty years old" (Мне 

двадцать лет) from Russian films, "Blue Horizon" (Голубой горизонт) from Lithuanian 

films, "Man Walks After the Sun" (Человек идет за солнцем) from Moldovan films, 

"My Name is Koja" (Меня зовут Кожа) from Kazakh films, and "Lurja Magdany" 

(Лурджа Магданы ) among Georgian films. The literature-based study classified aspects 

of cultural identity as "artifacts," "social values," "ceremonies and holidays," "heroes and 

stories," and "customs." The representation of aspects of cultural identity in films through 

specific categories was analyzed. In order to systematically address the aspects of cultural 

identity identified in the study as a method of analysis, aspects of cultural identity were 

traced in the films using the method of semiotic analysis, which is a unique method for 

textual analysis of cultural representations and content analysis. Thus, the embedded 

meanings of surface findings from the content analysis method were revealed through 

semiotic analysis. In addition, the analysis of the film did not neglect the narrative and 

narrative structure of the film. 

The study found that the film "I am twenty years old" included mostly artifacts 

from aspects of cultural identity. In the other four films public space was mostly reflected 

on the screen in the category of artifacts, but the film “I am Twenty Years Old” used 

personal space, contrary to the Stalinist understanding of communal life. In this respect, 

the film differs from the other four films. "Man Walking After the Sun" was a film that 

focused most of its shots on the elements of social value in terms of cultural identity. In 

the film, the social value is reflected in the manifestation of helping each other. When we 

look at other films in the social value category, we see that social value is mostly 

represented by inappropriate behavior. The social value in "I'm Twenty Yaers Old" is 

represented in the image of the whistleblower, in "Blue Horizon" in the image of the 

xvii 
 



protective mother, and in "My Name is  Koja" through aggressive behavior. Among the 

aspects of cultural identity in the category of "ceremony and celebrations," the largest 

screen time belongs to the celebration of May 1 in "I'm Twenty Years Old." This category 

is demonstrated by a funeral in the film "Man Walks after the Sun", a shepherd's feast in 

the film "My Name is Koja", in the films "Blue Horizon" and "Lurja Magdany" no 

celebrations and ceremonies are revealed. The film "I am Twenty Years Old" shows the 

category of "heroes and stories" in terms of cultural identity the most. In this film, 

Vladimir Mayakovsky, known for his Leninist ideology, appears as the hero. While the 

indirect reference to Lenin was shown through Mayakovsky in “I am Twenty Years Old”, 

the films “Man Walking After the Sun” and “My Name is Koja” were shown directly in 

footage showing Lenin on the screen. The category of "heroes and stories" in "Blue 

Horizon" is shown through footage of World War II, and no heroes or stories were found 

in "Lurja Magdany." "I am Twenty Years Old" is the film that most fully represents the 

category of "customs" among the aspects of cultural identity. The film includes footage 

of a party held by young people of the time as entertainment during their leisure time. In 

the films "Blue Horizon" and "Lurja Magdany" this category is reflected in scarves, which 

represents the culture of the people, and in the film "Man Walks After the Sun" through 

a funeral march, in the film "My Name is Koja" traditional men's clothing acts as an 

element of custom. 

Key Words: Thaw, Khrushchev Reforms, Soviet Cinema, Cultural Identity 

 

 

 

 

 

 

 

 

xviii 
 



ÖNSÖZ 
Demir perde politikaları sebebiyle dünyanın gözünde kapalı kutu olan Sovyetler 

Birliği her zaman dikkatimi çekmiş, lise yıllarımda İngilizce kaynaklardan araştırmalar 
yapmıştım. Kırgızistan’a gelip Rusça öğrenmemle birçok araştırmacı için cazip bir alan 
olan Sovyetler Birliği’ne dair merak ettiğim şeyleri kaynakların orijinallerinden 
okumanın ayrıcalığını görmem Sovyetler Birliği alanında çalışmamdaki en büyük etken 
oldu. Sovyet sineması literatüründe orijinal kaynak eksikliği dikkatimi çekmiş ve Türkçe 
literatüre kazandıracağım bir eserin heyecanını yaşamıştım. Bu motive beni Sovyet 
sinemasına yönlendirdi ve Sovyetlerde toplumsal bir kırılmanın mimarı olan Kruşçev’in 
yaptığı reformların sinemaya kültürel kimlik ekseninde nasıl yansıdığına odaklanan 
çalışma konusu böylece ortaya çıkmış oldu. Bu süreç elbette hiç kolay olmadı. Bu zorlu 
ve uzun süreçte desteklerini benden esirgemeyip yol gösterenlerim oldu. 

Konuyu seçtiğimiz ilk günden itibaren büyük bir sabır gösterip, bana olan inanç 
ve desteğini hiçbir zaman eksik etmeyen, kendisinden çok şey öğrendiğim değerli hocam, 
dostum ve tez danışmanım sayın Doç. Dr. Niyazi AYHAN’a, fikirlerini ve yardımlarını 
hiçbir zaman esirgemeyen, öğrencisi olmaktan onur duyduğum sayın Prof. Dr. Mehmet 
Sezai TÜRK’e, tez izleme komitesi toplantılarında beni olumlu yönde yönlendiren, 
motive eden sayın Yrd. Doç. Dr. Azamat MAKSUDUNOV’a, üzerimde emeği olan 
yolumun kesiştiği tüm hocalarıma teşekkürü bir borç bilirim. 

 Çalışmada alan ile ilgili tüm sorumlarıma özenle cevap veren, verdikleri bilgilerle 
yolumu aydınlatan Rusya sinemasında yapmış olduğu çalışmalarla alanında uzman 
Saratov Devlet Üniversitesi öğretim elemanlarından Vadim Mikhailin’a, Litvanya 
sinemasında yapmış olduğu çalışmalarla alanında uzman Novgorod Devlet Üniversitesi 
öğretim elemanlarından Sergey Avanesov’a, Estonya sinemasında yapmış olduğu 
çalışmalarla alanında uzman Estonya Sanat Tarihi ve Görsel Kültür Enstitüsü öğretim 
üyelerinden Eva Naripea’ya, Kazakistan sinemasında yapmış olduğu çalışmalarla 
alanında uzman yazar ve yönetmen Gulnara Abikeyeva’ya ayrı ayrı teşekkür ediyorum. 

Ayrıca bu meşakkatli süreçte hiçbir fedakarlıktan kaçınmayan, kahrımı çeken, en 
büyük destekçim, hayat arkadaşım Atilla’ya, çalışmayı tamamlayabilmek adına onlarla 
birlikte geçireceğim zamandan çaldığım, yaşama sevinçlerim oğullarım Çınar Alp ve 
Teoman’a ve beni bugünlere getiren uzakta olsalar da hep en yakınımda olan sevgili 
annem, babam ve kardeşlerime sonsuz sevgi ve teşekkürler. 

 

Bişkek 2022                                                                              Banu ERDOĞAN ÇAKAR 
 

 

 

 

 



İÇİNDEKİLER 

ETİK BEYAN…………………………………………………………………………..II 

TEZ ONAY SAYFASI………………………………………………………………...III 

ÖZ………………………………………………………………………………...……..V 

КЫСКАЧА МАЗМУНУ…………………………………………………………...VIII 

АБСТРАКТ…………………………………………………………………………..XII 

ABCSTRACT…………………………………………………………...………..…..XV 

ÖNSÖZ…………………………………………………………...………………….XIX 

İÇİNDEKİLER…...………………………………………...………………………..XX 

KISALTMALAR……………………………………...………………………...XXVIII 

TABLOLAR LİSTESİ……………………………………………………………XXIX 

RESİMLER LİSTESİ……………………………………………………………..XXXI 

ŞEKİLLER LİSTESİ……………………………………………………………XXXIII 

GİRİŞ…………………………………………...……………………………………….1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KRUŞÇEV DÖNEMİ VE SOVYET SİNEMASI 

1. KRUŞÇEV VE ÇÖZÜLME DÖNEMİ…..…………………………………………....7 

 1.1. Kruşçev Öncesi Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği…………………….7 

 1.2. Kruşçev Dönemi……………………………………………………………12 

1.2.1. Totaliter iktidardan otoriter iktidara…………….………………...13 

1.2.2. Çözülme dönemi………………..………………………………...15 

1.2.2.1. Çözülme dönemini tanımlayan sosyo politik temel 

dinamikler....................................................................................16 

    1.2.2.1.1. Dış politika……………………………………17 



    1.2.2.1.2. Ekonomi……………………….……………...19 

    1.2.2.1.3. Eğitim……………………..………………….22 

1.2.2.1.4. Bilim ve teknik………………….………….....24 

1.2.3. Çözülme döneminin sonu.…………..…….……………………...25 

2. SOVYET SİNEMASINDA KRUŞÇEV DÖNEMİ …………………........................29 

2.1. Kruşçev Öncesi Sovyet Sinemasına Genel Bir Bakış……………................30 

2.1.1. Sovyet sinemasının doğuşu.………...…………………………….30 

2.1.1.1. Sinemada kurumsallaşma çabası: VGIK..........................30 

2.1.1.2. Erken dönem Sovyet sinema ideolojisine Marksizm-

Leninizm Etkisi……………..…………………………………..32 

  2.1.2. Stalin dönemi Sovyet sineması………..………………….………34 

  2.1.2.1. Kurgu ve montajda deneysel dönem…………...…….....34 

  2.1.2.2. Sansürün ayak sesleri………….………………………..37 

2.1.2.3. Sansürün ve savaşın kaçınılmaz sonucu: Malokartine 

Dönemi.........................................................................................38 

2.2. Kruşçev Dönemi Sovyet Sineması……...……….……………………........40 

2.2.1. Sinematografik modernleşme…………………………………….41 

2.2.2. Sinemaya yeni bakış açısı; eski otoritenin reddi...………….…......44 

2.2.3. Şiirsel anlatıyla gelen yeni estetik anlayışı……………….……….46 

2.2.4. Belgesel filmlerde yeni arayışlar……………………………….....47 

2.2.5. Sinematografik örgütlenmeyle ulus sinemalarının yükselişi..……49 

 2.3. Cumhuriyet Birliklerinde Çözülme Sineması….……………………….......50 

2.3.1. Slav sineması……………………………………………………..50 

2.3.1.1. Rusya önderliğinde Slav sinema grubunun doğuşu……..50 

xxi 
 



2.3.1.2. Sovyet sinemasının ilk temsilcisi: Slav sinema grubu......51 

 2.3.1.3. Slav sinemasında altın çağ…...............…………..……..52 

2.3.1.4. Sinemada merkezileşme, sansür ve savaş………...…….53 

2.3.1.5. Slav sinemasında gümüş çağ: Çözülme sineması.………55 

2.3.1.5.1. VGIK ve İvan Pıryev öncülüğünde sinemaya 

kazandırılan yeni nesil yönetmenler…………………......56 

  2.3.1.5.2. Tarihi filmlere yeni yorum……………………57 

2.3.1.5.3. Film türünde çeşitlenme…………………..…..57 

2.3.1.5.4. Sanat için yaratılan film kahramanları…....…...58 

2.3.1.5.5. Sovyet sinema tarihinde bir ilk; Cannes Film 

Festivali’nden ödül……………………………………...60 

2.3.2. Baltık sineması……………….…………………………………..61 

 2.3.2.1. Baltık sinemasının doğuşu……………………………...62 

 2.3.2.2. Sovyetler Birliği’ne adım…...…………………………..64 

 2.3.2.3. Stalin tek tipliliğinde ulus sinemasının yok edilişi……...65 

 2.3.2.4. Baltık ülkelerinde çözülme sineması …………………...67 

2.3.2.4.1. Yeni ve yenilenen film stüdyolarıyla ulus 

sinemasına ilk adım…………………….………………..67 

2.3.2.4.2. VGIK mezunlarıyla ulus sinemasının yeniden 

doğuşu……...……….…………………………………..69 

2.3.2.4.3. Demir perdenin aralanması ve dünya sinemasıyla 

etkileşim…….…………………………………………..72 

2.3.2.4.4. Şiirsel anlatının ulus sinemasına 

kazandırdıkları…………………………………………..73 

2.3.3. Moldova sineması…...……………………………………………74 

xxii 
 



2.3.3.1. Moldova sinemasının doğuşu..………………………....75 

 2.3.3.2. Çözülme döneminde Moldova sineması………………..75 

2.3.3.2.1. Ulusal film stüdyosunun kurulması ve ilk 

kurmaca film………………………………………….....75 

2.3.3.2.2. Yenilikçi yönetmenler, yenilikçi arayışlar…....76 

2.3.4. Orta Asya sineması ………………………………………………77 

2.3.4.1. Stalin kültü etkisinde Orta Asya sinemasının 

doğuşu…………………………………………………………..77 

2.3.4.2. Çözülme sinemasında Orta Asya sineması: Mucize 

dönemin başlangıcı..………………………………………….....80 

  2.3.4.2.1. Sinemaya insan odaklı bakış………………….81 

2.3.4.2.2. Yenilenen film stüdyolarıyla ulus sinemasının 

doğuşu………………………………….……………….82 

2.3.4.2.3. VGIK mezunlarıyla ulus sinemasının 

yükselişi………….……………………………………...84 

  2.3.4.2.4. Film konularında modernleşme…………….....85 

  2.3.4.2.5. Ulusal ve uluslararası başarılar………………..86 

2.3.5.Transkafkasya sineması.……………………………………...…...88 

 2.3.5.1. Transkafkasya sinemasının doğuşu……………………..88 

2.3.5.2. Bir Stalin klasiği; propaganda filmler.………………….90 

2.3.5.3. Transkafkasya sinemasında çözülme…………………...93 

2.3.5.3.1. Film sayılarında ve konu çeşitliliğinde 

artış……………………………………………………...93 

2.3.5.3.2. VGIK mezunlarıyla sinemada ulusallaşma…...96 

 

 

xxiii 
 



İKİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜREL KİMLİK VE KÜLTÜREL KİMLİK BAĞLAMINDA KRUŞÇEV 

REFORMLARI 

1. İLETİŞİM ARAŞTIRMALARI VE KÜLTÜREL KİMLİK..…………….………...99 

1.1. Kültür ve Kültürel Kimlik Kavramı.………………………………………100 

1.1.1. Kültür kavramı…………………………………………………..100 

 1.1.1.1. Kültürün özellikleri…………………………………....107 

1.1.2. Kültürel kimlik……………………………..…………………...108 

 1.1.2.1. Kültürel kimliğin görünümleri………………………...110 

  1.1.2.1.1. Artefaktlar…………………………………...111 

  1.1.2.1.2. Toplumsal değerler………………………….112 

  1.1.2.1.3. Tören ve kutlamalar………………………....114 

  1.1.2.1.4. Kahraman ve hikayeler……………………...114 

  1.1.2.1.5. Örfler……………………………………......117 

1.2. İletişim Araştırmalarında Kültüre Yönelik Çalışmalar….………………...123 

1.2.1. Kültüre eleştirel yaklaşımlar; Frankfurt okulu…………………..123 

1.2.2. İngiliz kültürel çalışmaları………………………………………127 

1.2.2.1. Kültüre ideolojik ve hegemonik yaklaşımlar………….131 

 1.2.3. Bir inşa aracı olarak kültür; kültürel göstergeler ve ekme……….139 

2. KÜLTÜREL KİMLİK BAĞLAMINDA KRUŞÇEV REFORMLARI…………….140 

2.1. Sinema ………………..…………………………………………………..141 

 2.1.1. Yasaklı sinemacıların ve filmlerin rehabilite edilmesi…………..141 

 2.1.2. Sinemacı haklarının iyileştirilmesi……………………………...142 

 2.1.3. Ulusal ve uluslararası film festivalleri…………………………..143 

xxiv 
 



 2.1.4. Ulus sinemalarına kontrollü özgürlük…………………………...144 

2.2. Edebiyat…………………………………………………………………..146 

 2.2.1. Edebi eserlerde çözülme………………………………………...146 

 2.2.2. Ulus kültür inşasına katkı………………………………………..148 

2.3. Dil…………………………………………………………………………150 

 2.3.1. Ana dilde eğitim………………………………………………...150 

2.4 Din………...……………………………………………………………….150 

 2.4.1. İnanç alanında yumuşama……………………………………….151 

2.5. Sanat ve Spor ……….....………………………………………………….152 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KRUŞÇEV DÖNEMİ SOVYET SİNEMASINDA KÜLTÜREL KİMLİK 

GÖRÜNÜMLERİNİN ÇÖZÜMLENMESİ 

1. ARAŞTIRMANIN GENEL ÇERÇEVESİ…………………………………………154 

 1.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi……………………………………………155 

1.2. Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları….…………………………………155 

1.3. Araştırmanın Metodolojisi………………………………………………..155 

 1.3.1. İçerik analizi…………………………………………………….156 

 1.3.2. Göstergebilimsel çözümleme…………………………………...165 

  1.3.3. Araştırmanın evren ve örneklemi ………………………………166 

2. BULGULAR VE DEĞERLENDİRME.……………………………………………168 

2.1. Kruşçev Dönemi Sovyet Sinemasında Kültürel Kimlik Görünümlerine 

Yönelik İçerik Analizi…………………………………………………………169 

2.1.1. Slav sineması; Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmi………169 

 2.1.1.1. Artefaktlar……………………………………………..171 

 2.1.1.2. Toplumsal değerler……………………………………174 

xxv 
 



 2.1.1.3. Tören ve kutlamalar…………………………………...175 

 2.1.1.4. Kahraman ve hikayeler………………………………..176 

 2.1.1.5. Örfler………………………………………………….178 

2.1.2. Baltık sineması; Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue 

Horizon) filmi………………………………………………………….182 

 2.1.2.1. Artefaktlar……………………………………………..183 

 2.1.2.2. Toplumsal değerler……………………………………186 

 2.1.2.3. Kahraman ve hikayeler………………………………..188 

 2.1.2.4. Örfler………………………………………………….188 

2.1.3. Moldova sineması; Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за 

солнцем) filmi………………...………………………………………192 

 2.1.3.1. Artefaktlar……………………………………………..193 

 2.1.3.2. Toplumsal değerler……………………………………196 

 2.1.3.3. Tören ve kutlamalar…………………………………...198 

 2.1.3.4. Kahraman ve hikayeler………………………………..199 

 2.1.3.5. Örfler………………………………………………….201 

2.1.4. Orta Asya sineması; Menya zovut Koja (Меня зовут 

Кожа)……………………..…………………………………………...204 

 2.1.4.1. Artefaktlar……………………………………………..205 

 2.1.4.2. Toplumsal değerler……………………………………208 

 2.1.4.3. Tören ve kutlamalar…………………………………...209 

 2.1.4.4. Kahraman ve hikayeler………………………………..209 

 2.1.4.5. Örfler………………………………………………….210 

xxvi 
 



2.1.5. Transkafkasya sineması; Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) 

…………………………………………………………………………215 

 2.1.5.1. Artefaktlar……………………………………………..216 

 2.1.5.2. Toplumsal değerler……………………………………218 

 2.1.5.3. Örfler………………………………………………….220 

2.2. Kruşçev Dönemi Sovyet Sinemasında Kültürel Kimlik Görünümlerine 

Yönelik Göstergebilimsel Çözümleme...……………………………………...224 

2.2.1. Slav sineması; Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmi………224 

2.2.2. Baltık sineması; Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue 

Horizon) filmi ………………..………………………………………..235 

2.2.3. Moldova sineması; Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за 

солнцем) filmi………………...………………………………………240 

2.2.4. Orta Asya sineması; Menya zovut Koja (Меня зовут 

Кожа)……………………..…………………………………………...248 

2.2.5. Transkafkasya sineması; Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) 

…………………………………………………………………………254 

SONUÇ ……………………………..………………………………………………...259 

ÖZET…………………………………………………………………………..……...272 

KAYNAKLAR……………………………………………………………..…………291 

ÖZGEÇMİŞ……………………………………………………...……………………307 

 

 

 

 

 

xxvii 
 



KISALTAMALAR 

Kısaltma Bibliyografik bilgi 

ABD Amerika Birleşik Devletleri 

çev. Çeviri 

ed. Editör 

FEKS Eksantrik Tiyatro Atölyesi 

NEP Yeni Ekonomi Politikası (Новая 
Экономическая Политика/Novaya 
Ekonomiçeskaya Politika) 

SSCB Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

UNESCO Birleşmiş Milletler Eğitim, Bilim ve 
Kültür Kurumu (United Nations 
Educational, Scientific and Cultural 
Organization) 

vd. ve diğerleri 

VGIK Sovyetler Birliği Devlet Sinematografi 
Enstitüsü 

Yy yılı yok 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



TABLOLAR LİSTESİ 
Tablo 3.1. Artefaktlara dair kodlama cetveli………………………………………….158 
Tablo 3.2. Toplumsal değerlere dair kodlama cetveli…………………………………160 
Tablo 3.3. Tören ve kutlamalara dair kodlama cetveli………………………………...161 
Tablo 3.4. Kahraman ve hikayelere dair kodlama cetveli……………………………..161 
Tablo 3.5. Örflere dair kodlama cetveli…………………………………………….…162 
Tablo 3.6. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan artefaktların sahne 
süreleri…………………………………………………..…………………………….171 
Tablo 3.7. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan toplumsal değerlerin 
sahne süreleri………………………………………………………………………….174 
Tablo 3.8. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan tören ve 
kutlamaların/anmaların sahne süreleri………………………………………………...175 
Tablo 3.9. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan kahraman ve 
hikayelerin sahne süreleri……………………………………………………………...176 
Tablo 3.10. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan örflerin sahne 
süreleri………………………………………………………………………………...178 
Tablo 3.11. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan kültürel kimlik 
görünümlerinin genel içerik analizi……………………………………………………182 
Tablo 3.12. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
artefaktların sahne süreleri…………………………………………………………….183 
Tablo 3.13. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
toplumsal değerlerin sahne süreleri……………………………………………………186 
Tablo 3.14. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
kahraman ve hikayelerin sahne süreleri………………………………………………..188 
Tablo 3.15. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
örflerin sahne süreleri………………………………………………………………….188 
Tablo 3.16. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
kültürel kimlik görünümlerinin genel içerik analizi…………………………………...191 
Tablo 3.17. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
artefaktların sahne süreleri…………………………………………………………….193 
Tablo 3.18. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
toplumsal değerlerin sahne süreleri……………………………………………………196 
Tablo 3.19. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
tören ve kutlamaların sahne süreleri…………………………………………………...198 
Tablo 3.20. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
kahraman ve hikayelerin sahne süreleri………………………………………………..199 



Tablo 3.21. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
örflerin sahne süreleri………………………………………………………………….201 
Tablo 3.22. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
kültürel kimlik görünümlerinin genel içerik analizi…………………………………...204 
Tablo 3.23. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan artefaktların sahne 
süreleri………………………………………………………………………………...205 
Tablo 3.24. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan toplumsal 
değerlerin sahne süreleri………………………………………………………………208 
Tablo 3.25. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan tören ve kutlamalar 
sahne süreleri………………………………………………………………………….209 
Tablo 3.26. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan kahraman ve 
hikayelerin sahne süreleri……………………………………………………………...209 
Tablo 3.27. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan örflerin sahne 
süreleri………………………………………………………………………………...210 
Tablo 3.28. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan kültürel kimlik 
görünümlerinin genel içerik analizi……………………………………………………214 
Tablo 3.29. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan artefaktların sahne 
süreleri…………………………………………………………………………...……216 
Tablo 3.30. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan toplumsal değerlerin 
sahne süreleri………………………………………………………………………….218 
Tablo 3.31. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan örflerin sahne 
süreleri………………………………………………………………………………...220 
Tablo 3.32. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan kültürel kimlik 
görünümlerinin genel içerik analizi……………………………………………………224 
Tablo 3.33. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan kültürel görünümlerin 
göstergebilimsel çözümlemesi………………………………………………………...225 
Tablo 3.34. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
kültürel görünümlerin göstergebilimsel çözümlemesi………………………………...235 
Tablo 3.35. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
kültürel görünümlerin göstergebilimsel çözümlemesi………………………………...241 
Tablo 3.36. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan kültürel 
görünümlerin göstergebilimsel çözümlemesi…………………………………………248 
Tablo 3.37. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan kültürel görünümlerin 
göstergebilimsel çözümlemesi………………………………………………………...254 

 

 

 

xxx 
 



RESİMLER LİSTESİ 
Resim 3.1. Yapım aşamasındaki evler………………………………………………...226 
Resim 3.2. Yıkılan evler……………………………………………………………....226 
Resim 3.3. Trafik lambası……………………………………………………………..227 
Resim 3.4. Baba-oğul diyaloğu………………………………………………………..227 
Resim 3.5. Lenin mozolesinde nöbet değişimi………………………………………...229 
Resim 3.6. Orak-çekiç amblemi……………………………………………………….230 
Resim 3.7. SSSR yazısı………………………………………………………………..230 
Resim 3.8. Fransızca paix (barış) yazısı……………………………………………….230 
Resim 3.9. Roket maketi………………………………………………………………231 
Resim 3.10. Roket fotoğrafı…………………………………………………………...231 
Resim 3.11. Lenin büstü………………………………………………………………231 
Resim 3.12. Lenin posteri……………………………………………………………..231 
Resim 3.13. Lenin büstü………………………………………………………………231 
Resim 3.14. Patates……………………………………………………………………232 
Resim 3.15. Patates…………………………………………………………………....232 
Resim 3.16. Baş örtüsü………………………………………………………………..234 
Resim 3.17. Baş örtüsü………………………………………………………………..234 
Resim 3.18. Parti……………………………………………………………………...234 
Resim 3.19. Evin bahçesi……………………………………………………………...235 
Resim 3.20. Evin bahçesi……………………………………………………………...235 
Resim 3.21. Evin bahçesi……………………………………………………………...236 
Resim 3.22. Ev………………………………………………………………………...237 
Resim 3.23. Ev………………………………………………………………………...237 
Resim 3.24. Ev………………………………………………………………………...237 
Resim 3.25. Denizci…………………………………………………………………...238 
Resim 3.26. Korumacı anne…………………………………………………………...239 
Resim 3.27. Âmin derken……………………………………………………………..240 
Resim 3.28. Güneş…………………………………………………………………….241 
Resim 3.29. Güneş…………………………………………………………………….241 
Resim 3.30. Daire şekli………………………………………………………………..243 
Resim 3.31. Daire şekli………………………………………………………………..243 



Resim 3.32. Daire şekli ……………………………………………………………….243 
Resim 3.33. Daire şekli ……………………………………………………………….243 
Resim 3.34. Daire şekli………………………………………………………………..243 
Resim 3.35. Daire şekli………………………………………………………………..243 
Resim 3.36. Daire şekli………………………………………………………………..243 
Resim 3.37. Daire şekli………………………………………………………………..243 
Resim 3.38. Renkli camlar…………………………………………………………….244 
Resim 3.39. Polis……………………………………………………………………...245 
Resim 3.40. Asker…………………………………………………………………….246 
Resim 3.41. Asker…………………………………………………………………….246 
Resim 3.42. Askeri müzisyen…………………………………………………………247 
Resim 3.43. Ayakkabı boyacısı……………………………………………………….247 
Resim 3.44. Ayakkabı boyacısı……………………………………………………….247 
Resim 3.45. Ayakkabı boyacısı……………………………………………………….248 
Resim 3.46. Ev………………………………………………………………………...249 
Resim 3.47. Ev………………………………………………………………………...249 
Resim 3.48. Ev………………………………………………………………………...249 
Resim 3.49. Evin içi…………………………………………………………………...250 
Resim 3.50. Evin içi…………………………………………………………………...250 
Resim 3.51. Kadın öğretmen………………………………………………………….251 
Resim 3.52. Erkek öğretmen…………………………………………………………..251 
Resim 3.53. Koja……………………………………………………………………...252 
Resim 3.54. Astronot………………………………………………………………….253 
Resim 3.55. Eriyen kar………………………………………………………………...253 
Resim 3.56. Tabela yazısı……………………………………………………………..255 
Resim 3.57. Tabela yazısı……………………………………………………………..255 
Resim 3.58. Tabela yazısı……………………………………………………………..255 
Resim 3.59. Evin içi…………………………………………………………………...256 
Resim 3.60. Evin içi…………………………………………………………………...256 
Resim 3.61. Muhtar…………………………………………………………………...256 
Resim 3.62. Hâkim……………………………………………………………………257 
Resim 3.63. İstavroz çıkarma………………………………………………………….258 

xxxii 
 



ŞEKİLLER LİSTESİ 
Şekil 3.1. Ronald Barthes’ın anlamlandırma şeması…………………………………..166 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GİRİŞ 

Toplumun kültürel özellikleri toplumsal yapı, alt yapı ve üst yapı olmak üzere üç 

sınıfta toplanabilir. Toplumsal yapı bireyleri bir arada tutan düzenlemeler ve onların 

hakları ile ilişkilidir. Diğer bir ifadeyle kurallarla yönetilen bir sistemi işaret etmektedir. 

Toplumsal yapıda aile, politika, kurumlar ve güç ilişkileri yer almaktadır. Bu parçalar 

aracılığıyla topluma aidiyet duygusu oluşturulması ve bireylerin yiyecek ve barınma gibi 

temel ihtiyaçlarının temin edilmesi amaçlanmaktadır. O halde toplumsal yapı toplumun 

ekonomisi ile yani kültürün bir diğer boyutu olan alt yapı ile ilişki içerisindir. Alt yapı 

geçim yöntemleri ya da ekonomik sistem olarak tanımlanabilir.  Ekonominin yanı sıra 

toplumsal yapıda ortak oluşturulan kimlik bilinci, dünya görüşü de son derece etkilidir. 

Bu bilinç görüşler, inanışlar, değerler ya da ideolojiler aracılığıyla sağlanmaktadır. Bu da 

kültürün bir diğer boyutu olan üst yapıyı oluşturmaktadır. Birbirinden bağımsız gibi 

gözüken ancak her biri kültür sisteminin bir parçası olan bu üç yapı üzerinden bireyler 

düşüncelerini yapılandırmakta ve sonrasında hayatına şekil vermektedir (Haviland vd., 

2008:116-117). Bu bakış açısına göre kültür araştırmaları yapılırken kültür üretim 

araçlarının denetimi kendi döneminde var olan kurumlar tarafından yapılacağı gerçeğine 

dayanarak kültür sosyolojisinin tarihsel olarak ele alınması gerekmektedir. Aksi takdirde 

Foucault’un da belirttiği gibi episteme yani tarihsel bağlama konumlandırılmayan bir 

metin doğru olarak algılanamayacağı için doğru olarak da yorumlanamaz. Sonuç olarak 

her kültürel metin kendi epistemesiyle tanımlanıp, yorumlanmalıdır. Böylece kültürün 

ideolojik olarak araçsallaştırılabilindiği de görülmüş olur (Bourse ve Yücel, 2017:34-35, 

168). Hall’a göre de toplumsal işleyişlerde ideolojinin rolünü belirlemek, yorumlamak, 

çözümlemek ve anlaşılır kılabilmek için o toplumu harekete geçiren zihinsel çerçeveleri 

okumak gerekmektedir. Bu zihinsel çerçevelerden birisi de temsil sistemleridir (Oğuz, 

2014:132). Temsil sistemleri toplumun dış faktörler ve karakter, zihinsel durum, kültür 

gibi iç faktörlere bağlı olarak geliştirdiği kültürel kimlik çatısı altında birleştirilerek 

üretilmektedir (Капустин, 1978:15). Her kültürde temsil sistemleri çeşitli kanallar 

aracılığıyla gerçekleşmektedir. Mead’e göre bu kanallar sözlü, yazılı olabileceği gibi 

görsel de olabilmektedir (Kartarı, 2016:155). Temsil sistemlerine ulaşabileceğimiz 

mecralardan biri hem sözlü hem de resimsel araç olan sinemadır. Sinema eğlendirme 

işlevinin yanı sıra kültürel temsilleri anlamlandırma sürecinde oldukça önemli bir rol 



oynamaktadır. Bu nedenle de ulusal karakteristik özelliklerin arandığı bir mecra olarak 

sıkça başvurulmaktadır (Капустин, 1978:8, 97). Bireyler arası paylaşım aşamasında 

önemli bir araç olarak karşımıza çıkan sinema, rastlantısal bir şekilde üretilmemektedir. 

Biçimsel ve tematik uyumluluk baz alınarak tasarlanan temsiller üzerinden izleyiciye bir 

bakış açısı kazandırmaktadır. Bu yönüyle de toplumsal gerçekliğin inşasında kültürel 

temsilin bir parçası olarak rol almaktadır (Kırel, 2010:18). Dolayısıyla da sinema bize 

sadece ulus olgusunun temsilleri bağlamını incelemek için bir yöntem sunmakla 

kalmamakta, aynı zamanda kültürel üreticilerin ulusal bir halkı nasıl 

kavramsallaştırdığına dair de yeni yollar araştırmamızı sağlamaktadır (First, 2008:9). Her 

sanat gibi sinema da toplumsal nitelik taşıyarak içinde bulunduğu toplumdan etkilenir ve 

sonunda toplumsal bir ürün olarak yine toplumu etkilemektedir. Bu etkileşim sürecinde 

her bir film toplumsal karakteristik yapıyla bezeli bir şekilde özel bir içerik taşımaktadır. 

Çalışmanın evrenini oluşturan Kruşçev dönemi Sovyet sinemasının gelişiminin 

doğru olarak konumlandırılması ve yorumlanabilmesi için, sinematografi literatürüne 

kazandırdıklarıyla dünya sinemasına damga vuran Sovyet sineması tarihine ve Sovyetler 

Birliği’nin yapısına sosyo-politik açıdan bakmak gerekmektedir. Lenin liderliğinde 

Çarlık otoritesine karşı gerçekleştirilen Bolşevik İhtilalinin bir neticesi olarak Sovyet 

Sosyalist Cumhuriyetler Birliği, 1922 yılında resmen kurulmuştur. Lenin ülkeyi kurarken 

Çarlık dönemindeki burjuvaya karşın halklara din, dil ve ırk ayrımı yapılmadan toplumsal 

sınıfın olmadığı bir yönetim vaat etmiştir. Ancak Lenin’in ölümüyle kısa süren 

iktidarında; Lenin vaat ettiklerini gerçekleştirememiştir. Sovyetler Birliği’nin daha 

kurulma aşamasında Lenin ile cumhuriyetlere verilen özgürlük konusunda fikir ayrılığı 

yaşayan Stalin’in iktidara geçmesiyle halklara verilen vaatlerin gerçekleştirilmeyeceği 

anlaşılmıştır. Stalin, Lenin’in aldığı halkların tümüne eşitlik, egemenlik ve birlik 

devletinden istedikleri an çekilme haklarına yönelik karara karşı çıkarak merkezi 

yönetimle kontrolcü bir yönetici olacağı sinyallerini vermiştir (Верт, 1992:75). Leninist 

ilkeler çerçevesinde tüm ulusal ve dini ayrıcalıkların ve kısıtlamaların kaldırılmasına 

yönelik anlaşma SSCB’nin devlet yapısında resmi olarak olmasına rağmen Stalin 

döneminde bu ilkeler kâğıt üzerinde kalmıştır (Шадрина vd., 2017:77). Stalin iktidara 

geçer geçmez ekonomik alanda köklü değişiklikler yapmıştır. Stalin, Lenin’in köylülere 

serbest ticaret yapma, kooperatif kurma yolunu açtığı ekonomik atılımlar içeren Yeni 

2 
 



Ekonomi Politikası (Новая Экономическая Политика/NEP)’nı Sovyet yapısına uygun 

görmemiştir (Özsoy, 2006:167). Bu dönemde tarımın aksine ağır sanayi alanında gelişme 

gösterebilmek adına işletmeciler, teknisyenler, mühendisler yetiştirilmeye başlanmıştır 

(Biga, 2015:22). Ancak ağır sanayiye verilen fazla önem tarım alanının ihmal edilmesine 

neden olmuştur. Planlamanın yanlış yapılması neticesinde dünyanın en büyük tarım 

ihracatçılarından olan Sovyetler, tahıl ithal edecek ülke haline gelmiştir (Özsoy, 

2006:168). Halkların ekonomik olarak zorluk yaşamalarına bir de Stalin’in baskısı 

eklenmiştir. Baskılar Lenin’in en başından beri mücadele ettiği otokrat yönetim anlayışını 

getirmiştir. Bu durum Lenin ideasıyla başlayan Sovyet komünizmini bambaşka bir yere 

getirmiştir (Gürkan, 1964:174). Süreç içerisinde cumhuriyet birlikleri Stalin’in ülke 

kurulurken istediği gibi Moskova’ya bağlanmıştır ve böylece merkezi yönetim anlayışı 

hayatın her alanında etkisini göstermiş (Şadıhanov, 2011:2), ülkede dilde ve siyasette 

Ruslaşma baş göstermiştir (Щербак, 2016:120). 1 Eylül 1939’da II. Dünya Savaşı’nın 

başlaması Sovyetlerde yaşanacak krizlerin birbiri ardına patlak vermesinde etkili 

olmuştur. Stalin dönemine genel olarak bakıldığında kentleşme, sanayileşme, göstermelik 

mahkemeler, eğitimin yaygınlaştırılması, demagojiyle kültürün değersizleştirilmesi, 

enerjilerin ve insanların seferber edilmesi, hayatın pek çok alanında suçun yaygınlaşması, 

yeni idari yapılar kurma çabalarına rastlanmaktadır. Merkezi yönetim anlayışının bir 

sonucu olarak da 1926-1939 yıllarında Ruslara yönelik pozitivist ayrımcılık, 1940-1955 

yılları arasında ise güçlü Rus milliyetçiliği ortaya çıkmıştır (Щербак, 2016:102). Böyle 

bir ortamda çok uluslu Sovyetler Birliği her geçen gün giderek artan baskıyla 

yönetilmiştir. Tek devlette sosyalizm anlayışı ulusların tek tipleştirilmesine neden 

olmuştur. Stalin’in ölümünün ardından iktidara Kruşçev’in geçmesiyle Sovyetler Birliği 

tarihinde ilklerin yaşandığı Çözülme dönemi başlamıştır. 7 Eylül 1953’de Kruşçev’in 

Komünist Parti Birinci Sekreteri olmasıyla Sovyetler Birliği tarihinde yaşanacak önemli 

değişimler başlamıştır (Млечин, 2017:137). Kurulmak istenen yeni düzende Stalin’in 

baskıcı tutumu idamesinde yürütülen sistemde yumuşama yaşanmıştır. Totaliter rejimden 

otoriter rejime doğru yaşanan bu süreç Sovyetler Birliği tarihine Ottepel (оттепель) yani 

Çözülme dönemi olarak geçmiştir (Бурлацкий, 1996:11). Fakir bir ekonomi, konut 

sıkıntısı, köylerdeki yetersiz yapılanma ve düşünce suçundan sürgüne ve cezaevlerine 

gönderilen milyonlarca mahkûm Kruşçev’in ivedilikle ilgilenmesi gereken başlıca 

3 
 



sorunlar olmuştur. Bu sorunların çözümü köklü değişimleri mecbur kılmıştır (Кочеков, 

2010:56). Yönetim anlayışı Stalin’den tamamen farklı olan Kruşçev Cumhuriyetler 

Birliği Birinci Sekreterlerine verilen yetkileri genişleterek kararların tek bir merkezden 

kişisel olarak alınmamasına vermiş olduğu önemi göstermiştir (Боффа, 1990:530). 

Kruşçev Sovyetler Birliği bünyesinde yer alan ulusların kültürel kimliklerini ifade edecek 

alanların açılmasının yanı sıra dış politikada, ekonomide, eğitimde ve bilim ve teknikte 

sadece Sovyetler Birliği’ni değil tüm dünyayı ilgilendiren reformlar yapmıştır. Bilim-

teknik gelişiminin hızlandırılması, uzaya insan gönderilmesi, atom enerjisinin 

kullanılması, konut inşası gibi öncelikli konular belirlenerek, gerçekleştirilmek istenen 

reformlar partinin 5 yıllık planlamasına eklenmiştir (Министерства Культуры СССР, 

1978:5). Ülkede yaşanılan bu gelişmelerden tüm halklar yararlanmıştır. Eski 

kısıtlamaların birçoğu kaldırılarak sosyal hayatta insanların kendi kültürlerini ifade etme 

ve başarılı bir şekilde geliştirme imkanında da birtakım iyileşmeleri getirecek reformlar 

yapılmıştır (Kenez, 2006:191). Kruşçev basın, radyo, edebiyat, sanat, müzik, sinema ve 

tiyatronun Komünist Parti’nin ideolojik aygıtlarına dönüşmesinden rahatsızlık duymuştur 

(Suny, 1998). Bu nedenle kendi iktidarında özellikle demokrasi prensiplerinin 

gelişmesine ve Lenin normlarının güçlendirilmesine önem vermiştir (Министерства 

Культуры СССР, 1978:5). 1940'larda kültür üzerindeki totaliter kontrolün zirveye 

ulaşmasıyla diğer kültürel araçlarla birlikte parti kararnamelerinin hedefinde olan sinema 

sektöründe önemli gelişmeler yaşanmıştır. İlk olarak Stalin döneminden kalma sıkı sansür 

düzenlemeleri iptal edilmiş (Хрущев, 2010:331) daha sonrasında da sinemada kültürel 

kimlik temsillerinin artmasına yardımcı olacak yasaklı sinemacılar ve filmler rehabilite 

edilmiştir (Prokhorov, 2001:5). Sinemacılara verilecek hakları yasal bir düzene oturtmak 

için 7 Haziran 1957’de SSCB Sinematografi Çalışanlar Birliği oluşturulmuştur. Sinema 

alanındaki bu gelişmeler beraberinde ulus sinemalarına verilecek olan kontrollü 

özgürlüğü getirmiştir. Stalin döneminde filmlere yerleşen Rus milliyetçiliğine dair 

kahramanlık bakış açısı değişmiş, asimile edilen kültürel öğelerde canlanma yaşanmıştır 

(First, 2008:65). Ayrıca Sovyet sineması bünyesinde kendi sinema stüdyoları olmadan 

varlık göstermeye çalışan cumhuriyet birliklerine film stüdyoları açılarak ulus 

sinemalarının gelişimine önemli katkıda bulunulmuştur. Tüm bu yaşananlara geniş bir 

4 
 



perspektiften bakıldığında Çözülme dönemi reformlarının Stalin döneminde yapılanların 

telafisi niteliğinde olduğu görülmektedir. 

Literatüre ilişkin bu bilgiler ışığına çalışmanın birinci bölümü Kruşçev dönemi ve 

Sovyet sineması başlığı altında ele alınmıştır. Bölümün ilk kısmında dönemin 

öncekilerden farklılığını ve benzerliğini ortaya koymak maksadıyla Kruşçev öncesi 

SSCB’nin genel durumuna yer verilmiştir. Literatüre Thaw olarak İngilizceden geçen 

dönemin adı çalışmada Rusçadan tercüme edilmiş ve Çözülme dönemi olarak 

adlandırılmıştır. Stalin’in ölümüyle totaliter iktidardan otoriter iktidara geçişin sembolü 

olan Çözülme dönemi, Kruşçev tarafından gerçekleştirilen politika, ekonomi, eğitim, 

bilim ve teknik alanındaki reformlar ilişiğinde verilen bilgilerle açıklanmıştır. Kruşçev 

dönemi Sovyet sinemasını kapsayan ikinci kısımda Kruşçev dönemi sinemasında yaşanan 

gelişmelerin daha iyi konumlandırılması ve yorumlanması amacıyla ilk olarak erken 

dönem ve Stalin dönemi Sovyet sineması incelenmiştir. Sovyet sinemasının doğuşundan 

Stalin’in ölümüne kadar olan dönemde sinemanın genel özellikleri belirlenmiştir. 

Çalışmanın odak noktası olan Kruşçev dönemi Sovyet sineması; modernleşme, Stalin 

kültünün filmler üzerinden reddi, filmlerde ortaya çıkan yeni estetik anlayış, yeni 

arayışlar ve Sinematograflar Birliği’nin kurulmasıyla ulus sinemalarının yükselişi 

çerçevesinde yaşanan değişim ve dönüşümler genel olarak değerlendirilmiştir. Çözülme 

sinemasının ulus sineması bazında gelişimini daha net olarak ortaya koyabilmek adına 

Sovyetler Birliği’nde yer alan 15 Sovyet Cumhuriyeti sineması Slav sineması, Baltık 

sineması, Moldova sineması, Orta Asya sineması ve Transkafkasya sineması olmak üzere 

beş kategoriye ayrılarak, grupları oluşturan ülke sinemalarının doğuşu ve gelişimleri 

üzerine odaklanılmıştır. 

Kültürel kimlik ve kültürel kimlik bağlamında Kruşçev reformları çalışmanın 

ikinci bölümünü oluşturmaktadır. Bölümün ilk kısmında kültürel kimlik olgusu 

açıklanmış ve artefaktlar, toplumsal değerler, tören ve kutlamalar, kahraman ve hikayeler, 

örf olmak üzere kültürel kimliğin görünümleri belirlenmiştir. Kültüre dair iletişim 

alanında yapılan çalışmalar Frankfurt Okulu, İngiliz kültürel çalışmaları, kültürel 

gösterge ve ekme kuramı, kültüre ideolojik ve hegemonik yaklaşımlar kapsamında ele 

alınmıştır. Bölümün ikinci kısmında kültürel kimlik bağlamında Kruşçev reformları 

5 
 



sinema, edebiyat, dil, din, sanat ve spor alanında yapılan reformlar çerçevesinde ele 

alınmıştır. 

Çalışmanın üçüncü bölümünde amaçlı örneklem yöntemiyle Slav sinemasından 

Mne dvatsat let (Мне двадцать лет), Baltık sinemasından Goluboy gorizont (Голубой 

горизонт / Blue Horizon), Moldova sinemasından Çelovek idyöt za solntsem (Человек 

идёт за солнцем), Orta Asya sinemasından Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) ve 

Transkafkasya sinemasından Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmleri seçilmiştir. 

Bu filmler literatüre dayalı olarak belirlenen artefakt, toplumsal değer, tören ve kutlama, 

kahraman ve hikâye, örf kültürel kimlik görünümleri üzerinden analiz edilmiştir. 

Filmlerde görünümlerin temsillerini daha sistematik ele alınabilmesi amacıyla içerik 

analizi yöntemi ve kültürel çalışmalar açısından temel öneme sahip, kültürel çağrışımların 

ve toplumsal bilginin gösterilenlere nasıl yansıdığını anlama çabası içerisinde olan 

göstergebilimsel analiz yöntemi kullanılmıştır (Turner, 2016:29). 

Çalışmanın sonuç kısmında Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünümlerinin 

temsillerine yönelik genel değerlendirmede bulunulmuştur. Beş sinema gurubunun 

kültürel kimlik görünümlerinde farklılıklar ve benzerlikler ortaya konmuştur. Ulaşılan 

sonuçlarla birlikte çalışmanın literatüre katkı sağlayacağı ve ileride bu konuda yapılacak 

araştırmalara fikir verebileceği umulmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6 
 



BİRİNCİ BÖLÜM 

KRUŞÇEV DÖNEMİ VE SOVYET SİNEMASI 

Sanatsal bir kurgu olan sinema; toplumda meydana gelen değişimleri, 

dönüşümleri konu alarak bunların yine toplumun kendisine yansımasıdır. Bu işleviyle 

dönemin sosyal, politik, ekonomik ve kültürel konjonktürünü okuma imkânı vermektedir. 

Dolayısı ile sinemanın yarattığı temsillerin, imgelerin yerinde yorumlanabilmesi için 

kültürel görünümlere politik, ekonomik ve kültürel gelişmelerle birlikte bir bütün olarak 

bakılması gerekmektedir. Buradan yola çıkarak çalışmanın bu bölümünde Kruşçev 

döneminde yaşanan toplumsal değişim ve dönüşümler ilişiğinde Sovyet sinemasının 

doğuşu, dönemin sineması ve öne çıkan karakteristik özellikleri 15 Sovyetler Birliği 

Cumhuriyeti kapsamında ele alınmaya çalışılmıştır. 

1. KRUŞÇEV VE ÇÖZÜLME DÖNEMİ 

 Mutlak monarşi ile yönetilen Çarlık Rusya’nın yıkılmasıyla kurulan Sovyetler 

Birliği halklara din, dil, ırk ayrımının yapılmadığı bir hayat vaat etmiştir. Lenin 

liderliğinde gerçekleştirilen Bolşevik İhtilali ile toplumsal sınıf karşıtlığının olmadığı bir 

toplum inşası amaçlanmıştır. Lenin’in kısa süren iktidarının ardından Stalin’in yeni 

Sovyet lideri olmasıyla kurulma aşamasında halklara edilen vaatlerin 

gerçekleştirilmeyeceği anlaşılmıştır. Stalin’le birlikte merkezi yönetim anlayışı 

katmerlenerek her geçen gün etkisini daha da arttırmıştır. Stalin’in ölümünün ardından 

yönetime geçen Kruşçev baskı altında yönetilmiş bir Sovyetler Birliği teslim almıştır. 

Kruşçev döneminde yaşananların daha net olarak görülebilmesi ve yorumlanabilmesi 

açısından çalışmanın bu bölümünde ilk olarak Kruşçev dönemi öncesi Sovyetler 

Birliği’nin genel durumuna daha sonra Kruşçev döneminde yaşanan gelişmelere yer 

verilmiştir.  

1.1. Kruşçev Öncesi Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği (SSCB), 1917 yılında çarlık otoritesine 

karşı gerçekleştirilen Şubat ve Ekim Devrimleri neticesinde 1922’de Vladimir Lenin 

önderliğinde Bolşevik (komünist) hükümeti tarafından kurulmuştur. Çarlık Rusya’da 

yaşanan askeri ve ekonomik krizin 1915-1916 yıllarında zirveye ulaşması imparatorlukta 

7 
 



yaşanacak olayların tetikleyicisi olmuştur. Her ne kadar oluşturulan komite ve 

topluluklarla olaylar idare edilmeye çalışılsa da sonun gelişi önlenememiş ancak 

geciktirilebilmiştir (Верт, 1992:47). Avrupa’dan Rusya’ya sıçrayan sosyalist düşünceler 

kısa zamanda çarlıktan nefret eden gruplarca benimsenmiş, köylü ayaklanmaları, toplu 

grevler ve isyanlar birbirini takip etmiştir. Halkın isyanı çarlığı tarihin tozlu sayfalarına 

gömerken dünya tarihinde bir ilk yaşanarak sosyalist bir devlet kurulmuştur (Bekcan, 

2013:74).  

SSCB’nin kurulması Kasım 1922’de Belarus, Ukrayna ve Transkafkasya Sovyet 

Sosyalist Cumhuriyeti’nin Rusya Sovyet Federatif Sosyalist Cumhuriyeti ile birleşmesine 

yönelik düzenlenen anlaşmada karara bağlanmıştır. Bu anlaşmaya göre cumhuriyet 

birliklerinin işlevleri SSCB Halk Komiserleri tarafından sınırlandırılmış, tüm vatandaşlar 

tek bir bayrak altında toplanmıştır. Bunun yanı sıra anlaşmada Lenin ile Stalin’i fikir 

ayrılığına düşüren; tüm ulusal ve dini ayrıcalıkların ve kısıtlamaların kaldırılarak 

halkların tümüne eşitlik, egemenlik ve birlik devletinden istedikleri an çekilme haklarına 

yönelik kararlar yer almıştır (Верт, 1992:75). Bu karar öncesi devletin federal yapısı 

hususunda uzun uzun tartışmalar yaşanmış, o dönem Halk Komiseri olan Stalin tüm 

cumhuriyetlerin özerk nitelikte teşkilatlanmaları gerektiğini savunmuştur. Lenin ise tam 

tersi cumhuriyetlerin eşit statüde, egemenlik haklarının korunduğu birleşik bir federasyon 

önermiştir. Ve nihayetinde Leninist ilkeler doğrultusunda SSCB’nin devlet yapısına 

yönelik hazırlanan anlaşma 30 Aralık 1922 tarihinde gerçekleştirilen SSCB I. Sovyetler 

Kongresi’nde resmi olarak kabul görmüştür (Шадрина vd., 2017:77). Anlaşmada yer 

alan cumhuriyet birliklerinin birlik devletine olan bağlılığında gönüllülük esasını 

gösteren madde Bolşeviklerin Ruslaştırma politikasından dolayı diğer halkların 

hapishanesi olarak tanımlanan Çarlık döneminden (Geridönmez, 2018:15) farklı olarak 

tüm birlik cumhuriyetlerinin yerli halklarının ekonomik ve kültürel gelişimi için gerçek 

anlamda çok uluslu bir devlet kurma niyetinde olduklarını kanıtlamıştır (Шадрина vd., 

2017:78). Zaten komünistlerin enternasyonalizm ideolojisi de bu niyeti desteklemiştir. 

Bu, birlik devletinde tüm milletleri bir arada tutan ve ayrılıkçılara karşı kullanılan bir güç 

olmuş ve farklı kültüre, dine, millete, bölgeye, ekonomiye ve tarihe sahip halklardan bir 

Sovyet insanı yaratma çabası doğurmuştur (Şadıhanov, 2011:2). Bu uğurda toplumsal ve 

ekonomik yapıda köklü değişikliklere gidilmiştir. Cinsel, ulusal, ırksal ayırımlara son 

8 
 



verilmesi, inanç özgürlüğü, halkların kendi hayatlarını tayin hakkı gibi haklar anayasaya 

eklenerek yasallaşmıştır (Biga, 2015:18). 

1921’de her ne kadar iç savaş sona erse de siyasi dalgalanmalar devam etmiş, 

üzerine bir de açlık ve kuraklık eklenmiş ve ekonomide işler yolunda gitmemiştir. 

Sosyalist sistemin kurulmasında öncü olan işçilerin bile isyan etmesi problemin 

ciddiyetinin kanıtı niteliğinde olmuştur (Верт, 1992:96). Bu durum Lenin’in köylülere 

serbest ticaret yapma, kooperatif kurma yolunu açtığı ekonomik atılımlar içeren Yeni 

Ekonomi Politikası (Новая Экономическая Политика/NEP) ile iyileştirilmeye 

çalışılmıştır (Bekcan, 2013:87). Nitekim NEP giderek daha da kötü bir hal alan ülke 

ekonomisini kısa zamanda toparlamıştır. Ancak NEP ülkeye ekonominin yanı sıra esasen 

başka önemli bir fayda sağlamıştır. Sosyalizm dokusuna uymayan, liberalizm kırıntıları 

içeren bu program sayesinde Sovyetler Birliği Batılı ülkelerce tanınmaya başlamıştır 

(Özsoy, 2006:167). Ülkenin dünya devletleri tarafından tanınmasında dış politikasında 

izole bir tutum yerine barışçı, iletişim halinde bir politika gütmesi de etkili olmuştur. 

Sovyetler Birliği’nin henüz fiilen tanınmadığı dönemde 1922’de Cenova, 1923’de Lozan 

Barış Konferansı’na katılmasıyla ülkede önemli gelişmeler yaşanmıştır. Zaten 1924 yılı 

itibari ile de başta Avrupa’dan olmak üzere birçok devlet tarafından resmi olarak 

tanınmaya başlamıştır. Elde edilen diplomatik tanınma barış içerisinde yürütülmek 

istenen dış ilişkilerin gerçekleştiğini de göstermiştir (Bekcan, 2013:85, 94, 99). Ancak 

kapitalist ülkelerle kurulan ilişkiler Çarlık döneminde arşa çıkan otokrasiye karşı 

Marksizm’i güçlendirmeyi ve burjuvazi ile mücadele etmeyi vaat eden komünistler 

(Gürkan, 1964:159) arasında muhalifler çıkmasına neden olmuştur. Tıpkı NEP 

programında olduğu gibi kimisi hedeflenen dış politikayı reformist bulurken kimisi de 

burjuva sapması ilan etmiştir. Karşı çıkanların başında Stalin yer almış ve böylece 

cumhuriyet birliklerinin ulusal sorunlarına ek olarak NEP ve bağlantısında dış ilişkiler 

Lenin ve Stalin arasında yaşanan önemli anlaşmazlık olmuştur (Верт, 1992:101, 116). 

1922 yılının mayıs ayında felç geçiren Lenin bir daha eski sağlığına kavuşamamış 

ve 21 Ocak 1924 yılında hayatını kaybetmiştir. Lenin’in ölümüyle o daha hastalanmadan 

Nisan 1922’de Parti Genel Sekreteri olarak atanan Stalin yeni Sovyet lideri olmuştur 

(Köktürk, 2017:63). Stalin NEP, cumhuriyet birliklerinin ulusal sorunları ve dış politika 

9 
 



konularında devlet politikasını değiştirerek onun döneminin Lenin’inkinden farklı 

olacağını göstermiştir. Stalin’in NEP’i iptal etmesiyle Sovyet ekonomisinde yaşanacak 

köklü değişiklikler başlamıştır. Sosyalizm dokusuna uymamakla suçlanan ekonomi 

paketinin kaldırılması tekrar sola dönüş olarak yorumlanırken (Özsoy, 2006:167), 

sanayiye yoğunlaşılmasıyla ekonomide gelişme yaşanmıştır. Üretim biçiminin büyük 

çoğunluğu tarım olan ülkede adeta ekonomik dönüşüm başlamıştır. Ekonomide yaşanan 

dönüşümlere halkı hazırlamak daha doğrusu köylüleri sınai işgücüne çevirebilmek için 

onlara eğitim imkânı sunulmuştur. Bu dönemde sanayi toplumunun olmazsa olmazları 

işletmeciler, teknisyenler, mühendisler yetiştirilmiştir (Biga, 2015:22). SSCB sanayisi 

her geçen gün daha da gelişmiş ve giderek Amerika Birleşik Devletleri’ne (ABD) rakip 

olmuş ve neredeyse tüm hamleler onu geçebilmek için yapılmıştır. Fakat ABD ile girilen 

silahlanma yarışından galip çıkabilmek için ağır sanayiye fazla önem verilmiş, tarım 

ihmal edilmiştir. Bu çerçevede yapılan planlamaların sonucunda da ekonomi piyasasında 

arz-talep dengesizlikleri yaşanmıştır. Bu durum daha düne kadar dünyanın en büyük tarım 

ihracatçılarından olan Sovyetleri ileride tahıl ithal edecek ülke adayı konumuna 

getirmiştir (Özsoy, 2006:164, 168). 

Sovyetler Birliği’nde oluşturulmaya çalışılan komünizm Lenin’den çok Stalin 

döneminde şekillenmiştir. Stalin’in “tek ülkede sosyalizm” doktrini onu Lenin’den ayıran 

en önemli ideolojik fark olmuştur (Biga, 2015:22). Tek ülkede sosyalizm anlayışı ile 

Lenin döneminde yok edilmesi için mücadele edilen otokrasiye dönüş yaşanmış ve 

Sovyet komünizmi yeni bir safhaya girmiştir (Gürkan, 1964:174). Bu durumdan en çok 

etkilenenler şüphesiz cumhuriyet birlikleri olmuştur. Cumhuriyet birliklerinin idareleri 

tam da Stalin’in en başından isteği gibi Moskova’ya bağlanarak, yönetimleri 

merkezileştirilmiştir (Şadıhanov, 2011:2). Merkezileşme cumhuriyet birliklerinde 

kısıtlamaların yaşanacağının habercisi olmuştur. 1920’lerin ikinci yarısı itibari ile 

halkların özgürlüğü hususunda değişikliklere gidilmiş, örneğin 1928’de cami ve 

medreselerin mülklerine el konularak kapatılmaya başlanmıştır. 1935’lere gelindiğinde 

Stalin ve onun totaliter iktidarının destekçileri ülkede artık oldukça güçlenmişlerdir 

(Верт, 1992:109, 146). Gücün elde edilmesiyle dilde ve siyasetteki yerelleşme yerini 

dilde ve siyasette Ruslaşmaya bırakmıştır (Щербак, 2016:120). Her ne kadar bu dönem 

çıkarılan 1936 Stalin anayasası ile insanlara vicdan özgürlüğü verilmiş ve böylece 

10 
 



isteyenin istediği dine inanması, din aleyhinde propaganda yapabilmesi için yasal zemin 

oluşturuluşmuş gibi gözükse de kâğıt üzerinde verilen bu özgürlükler pratikte 

uygulanmamış, oluşturmaya çalışılan sistemi korumak adına aşırı kontrolcü davranılmış 

ve yapılan baskı ve zulümlerle insanlardan temel hak ve özgürlükleri alınmıştır (Gürkan, 

1964:174, 188). Dolayısı ile de Lenin’in cumhuriyet birliklerine eşitlikçi yaklaşımından 

uzaklaşılmış, Sovyet sosyalist sisteminde halkların kültürleri ancak sosyalist içerik taşıma 

şartı ile varlık gösterebilmiştir. Böyle bir ortamda da bireyler tamamen kolektif örgüte 

bağlı kılınmıştır. Kültürel faaliyetlerin parti kontrolüne alınmasıyla hayatın her alanı 

belirli kalıplarla sınırlandırılmıştır. Adeta sosyal hayatta kültür tekeli oluşturulmuştur. Bu 

süreçte bol bol kitle iletişim araçlarından yararlanılmış, basın-yayın, radyo ve televizyon 

yayınları devlet tarafından yürütülmüştür. Haber ve yorumlarda parti ideolojisine 

uygunluk sıkı sıkı denetlenmiştir. Topluma bilgi aktarımı için oldukça geniş 

örgütlenmeye gidilmiştir. Bu geniş örgütlenme içerisinde sinema oldukça aktif rol 

oynamıştır. İnsanlar sistemi öğretirken onun dışında başka bir şey düşünmeme imkânı 

veren sinema ile boş vakitlerini değerlendirmişlerdir. Tamamen dış dünyaya kapalı bir 

şekilde oluşturulan sistem içerisinde bireyler sisteme yönelik övgülerle dolu, özel olarak 

hazırlanan filmlerle en iyi hayat tarzının “tek ülkede sosyalizm” olduğuna çoktan ikna 

olmuştur. İkna olmayanlar ise en ağır şekilde cezalandırılmıştır (Özsoy, 2006:167, 183, 

185-186). 

Stalin iç politikada gücü eline alıp, kontrolü sağladıktan sonra sıra dış politikaya 

gelmiş ve dış politikada bir dizi değişikliğe gidilmiştir. Kapitalizmi yok olmaya mahkûm 

gören Stalin, komünizmin zaferini hızlandırmak ve komünist işçilerin desteğini 

kazanmak için Avrupa’daki ılımlı sosyal demokratları zayıflatmaya karar vermiştir. 

Ancak bu kararı sadece ona değil, tüm dünyaya pahalıya mal olmuş, Almanya’da yaşanan 

devrim sonucunda Hitler iktidara gelmiştir (Zickel, 1991:72). Sovyet dış ilişkilerinin 

dinamikleri, Stalin'in Nazi Almanya’sının yarattığı tehlikeyi fark etmesinden sonra büyük 

ölçüde değişmiştir. Hitler iktidarı Avrupa ülkelerinde tedirginlikle karşılanırken, ülkeler 

birbirlerine destek olmaya çalışmıştır. Stalin batı demokrasisinin yanında güçsüz kalmak 

istememiş, 1930’larda çizgisini değiştirmiş, ilerleyen yıllarda saldırmazlık anlaşmasına 

uymadığı için ihraç edileceği silahsızlanmayı ve toplu güvenliği savunan Milletler 

Cemiyeti’ne katılmıştır (Kıran, 2008:23, 34). Cemiyete katılması itibariyle de barışçıl 

11 
 



diplomatik faaliyetler daha aktif hale gelmiştir. Birçok ülke ile yapılan görüşmelerden 

sonuç alınmaya başlanmış, 1932’de Finlandiya, Letonya ve Estonya başta olmak üzere 

birçok ülkeyle bir dizi saldırmazlık paktı imzalanmıştır (Верт, 1992:173). Sovyetler 

Birliği, faşizme düşman koalisyonlar inşa ederek Alman militarizmini dizginlemeye 

çalışsa da kendisine yönelik faşist militarizmin tehdidi karşısında risk alamamış ve 

Hitler'in 1938'de Münih'teki Çekoslovak toprakları talebini kabul etmiştir. Bu kararla Batı 

ile güvenlik sağlama çabasından böylece vazgeçmiştir (Zickel, 1991:73). 

1 Eylül 1939’da İkinci Dünya Savaşı’nın başlamasıyla Sovyet dış politikasında 

son derece önemli olaylar yaşanmıştır. Bu süreçte Sovyetler Birliği Doğu Avrupa’da 

gücünü genişletmiş, topraklarına Litvanya, Letonya ve Estonya’yı katmıştır (Kark, 2010). 

Savaşın etkisiyle dünya Sovyetler Birliği ve ABD’nin ön ayak olduğu Komünist ve anti 

komünist kutuplaşmaya tanık olmuştur (Верт, 1992:216). Dış politikada yaşanan bu 

önemli gelişmelerin yanı sıra Stalin dönemine genel olarak bakıldığında kentleşme, 

sanayileşme, temizlik hareketleri, göstermelik mahkemeler, eğitimin yaygınlaştırılması, 

demagojiyle kültürün değersizleştirilmesi, enerjilerin ve insanların seferber edilmesi, 

hayatın pek çok alanında suçun yaygınlaşması, yeni idari yapılar kurma telaşı konularının 

ön plana çıktığı görülmektedir. Tüm bu yaşananların etkisiyle totaliter bir diktatörlüğe 

dönüşen Stalin döneminde Lenin’in uluslara yönelik güttüğü eşitlikçi siyaset 1926-1939 

yıllarında Ruslara yönelik pozitivist ayrımcılığa, 1940-1955 yılları arasında ise güçlü Rus 

milliyetçiliğine evirilmiştir (Щербак, 2016:102). 

1.2. Kruşçev Dönemi 

İdeolojik ve politik olarak her Sovyet yöneticisinin bir söylemi olmuş ve bu 

söylemler üzerinden iktidarlarını sürdürmüşlerdir. Lenin “Sovyet insanı”, Stalin Lenin’in 

temel görüşlerinden çıkardığı ama yanlış yorumladığı “tek devlette sosyalizm”, Kruşçev 

“barış içinde beraber yaşama”, Garboçov “evrensel insan değerleri” mottolarını 

kendilerine düstur edinmişlerdir (Serebriany, 2013). Bu çerçeveden bakıldığında her 

liderin odaklandığı konu farklı olmuş, birininki diğerine uymamıştır. Lenin normları ile 

kurulan Sovyetler Birliği yönetiminin Stalin’e geçmesiyle Lenin’in idealize ettiği 

sosyalist miras korunamamış, tek devlette sosyalizm anlayışı ile çok uluslu Sovyetler 

Birliği her geçen gün artan baskı altında yönetilmiştir. Böyle bir ortamda da uluslar tek 

12 
 



tipleştirilmiş, kültürel kimliklerini ortaya koyacak alanları yok edilmiştir. Stalin’in 

ardından Kruşçev’in iktidara geçmesiyle göreceli özgürlük adına uygulamalara 

başlanmıştır. Barış içerisinde beraber yaşama anlayışıyla çok uluslu Sovyetler Birliği 

bünyesinde yer alan uluslar görmezden gelinmemiş, Stalin döneminde yapılan haksız 

yere infazlara iade-i itibar yapılmıştır. Dolayısı ile Kruşçev döneminde gerçekleştirilen 

reformlar Stalin döneminde yapılanların telafisi niteliğinde olmuştur. 

Kruşçev yönetimi altında Sovyetler Birliği’nde ulusların kültürel kimliklerini 

kabul etmenin yanı sıra dış politikada, ekonomide, eğitimde ve bilim ve teknikte sadece 

Sovyetler Birliği’ni değil tüm dünyayı ilgilendiren ilkler yaşanmıştır. Bu nedenle de 

çalışmada döneme beş önemli açıdan bakılmıştır. Kültürel kimliğe yönelik yapılan 

reformlar çalışmanın ikinci bölümünde detaylı olarak ele alınırken, bu bölümde Kruşçev 

iktidarının genel hatlarıyla incelenmesinin ardından Kruşçev dönemini tanımlayan temel 

dinamikler başlığı altında; dış politika, ekonomi, eğitim ve bilim ve teknik alanında 

yaşanan gelişmelere ve Kruşçev iktidarının sonlandırılmasına yer verilmiştir.  

1.2.1. Totaliter iktidardan otoriter iktidara 

Josef Stalin’in ölümü ile 7 Eylül 1953 – 14 Ekim 1964 yılları arasında SSCB’ye 

başkanlık yapan Nikita Sergeyeviç Kruşçev siyasi hayatına 1925 yılında gerçekleştirilen 

XIV. Rusya Komünist Parti (Bolşevikler) Kongresi’nde delege olarak seçilmesiyle 

başlamıştır. Kruşçev’in o dönemki düşünceleri diğer parti üyeleri gibi tamamen Stalinizm 

ideolojisi doğrultusunda gelişmiştir. Öyle ki birçok anısında Stalin’i kurtarıcı olarak 

gördüğünü, ondan dinlediği ve gördüğü her şeyin üzerinde adeta büyüleyici bir etki 

bıraktığını açık sözlülükle dile getirmiştir (Бурлацкий, 1996:27, 33). Ancak bu görüşleri 

zaman içerisinde değişmiş ve ölümünün ardından Stalin’i ilk eleştiren kişi Kruşçev 

olmuştur. 

Stalin yönetimi ile ülke 30 yıl korkuyla baskı altında yönetilmiştir. Stalin halkın 

refah seviyesini yükseltmek için amaçladığı şeylerde başarılı olamamış, bu durumu 

kamufle etmek için de baskıyı bir çözüm yolu olarak görmüştür. Stalin onsuz Sovyetler 

Birliği olamayacağı politikasını o kadar başarılı gütmüştür ki, halk onsuz bir Sovyetleri 

değil düşünmek, hayal bile edememiştir (Kenez, 2006:184). Stalin’in ölümü ile sonsuza 

dek sürecekmiş gibi gözüken bu durum sona ermiştir. Tam da bu nedenle dünya komünist 

13 
 



hareketi için 7 Eylül 1953’de Kruşçev’in Komünist Parti Birinci Sekreteri olması adeta 

dönüm noktası olmuştur (Млечин, 2017:137).  

Sovyet tarihinin en önemli olaylarından biri olan büyük değişim1 sonrası 24-25 

Şubat 1956'da gerçekleştirilen XX. Sovyetler Birliği Komünist Parti2 Kongresi’nde ilkler 

yaşanmış, Kruşçev kapalı oturumda ünlü konuşmasını yapmıştır. Kruşçev, Sovyetler 

Birliği’ndeki ulusal farklılıkları ve özellikleri vurguladığı (Кудий, 2016:197) 

konuşmasının büyük kısmını Stalin’in insanlara verdiği korkunç zararlara ayırmıştır. 

Savaşın bitmesi ile Stanilizm kendisini ülkede yeniden hissettirmeye başlamış ve rejime 

karşı gelenlerin infazları devam etmiştir. Stalin döneminde yapılanları eleştirmeye cesaret 

eden 19 milyondan fazla insan idam edilmiştir. Bu sayı her üç aileden birinde Stalin’in 

siyasi baskısı sonucu ya idam edilen ya da sürgüne gönderilen birinin bulunduğunun 

kanıtı olmuştur (Кочеков, 2010:51). Tarihte ilk kez bu kongrede Stalin’in yapmış olduğu 

baskı Kruşçev tarafından dile getirilmiştir. Stalin baskısından etkilenen sadece halk 

olmamıştır. Birçok politikacı kanlı tasfiye tehdidi ve polisin kontrolsüz denetimi altında 

daha fazla Stalin yönetimiyle çalışmak istememiştir. Onun güttüğü politikalara daha fazla 

eşlik etmek istemeyen politikacılar da böylece kurbanlar arasında yer almıştır (Боффа, 

1990:529). Kruşçev onlardan biri olmamasını aynı üniversiteden olmaları sebebiyle 

Stalin’in eşi Nadejda Sergeyevna Alliluyeva’yı bizzat tanımasına bağlamıştır. Çalışma 

arkadaşlarının “halk düşmanı” olmaları gerekçesiyle kafaları alınırken kendisinin hayatta 

kalmasını şans olarak görmüştür (Кочеков, 2010:55). Pavel Postışev, Janis Rudzutak ve 

diğer birçok parti liderinin trajik hikâyelerini detaylarıyla anlatırken, bunlara dair 

kaynaklar da göstermiştir. Konuşmasında gerçek halk düşmanlarına karşı misilleme 

çağrısında bulunarak geç kalan pişmanlığını “O dönemki atmosferde insanlar tam 

anlamıyla yakalanıp sürükleniyordu. Adeta okyanusta boğulur gibi boğulup izleri 

kaybediliyordu. Sonrasında tutuklamalara idamlar eşlik etti ama genelde insanlara 

sürgüne gönderildikleri söyleniyordu. Bunun dışında hiçbir bilgi verilmedi. O zaman tabi 

1 Stalin kendi döneminde herkesin itaat ettiği yüce bir varlık olarak görülmüştür. Onun yerine başkalarının da 
olabileceği ortaya çıkınca, büyü bozulmuş, totaliter iktidarın sihri darmadağın olmuştur. İnsanların bakış açısı değişmiş 
ve her şeyden de önemlisi bir şeylerin değişebileceği nihayet görülmüştür (Млечин, 2017:137). Kruşçev ile başlayan 
bu değişim mutlak itaatin sonunun başlangıcı olmuştur. Çözülme döneminde yaşananlar Gorboçov döneminde 
cumhuriyet birliklerine verilen ekonomik, siyasal ve sosyal özgürlüklerin temelini oluşturmuştur. 
 
2Rusya Komünist Partisi adı bu kongrede Sovyetler Birliği Komünist Partisi olarak değiştirilmiştir. 

14 
 

                                                           



ki ben de onları hain olarak görüyordum. Stalin’in hata yapma ihtimalini düşünmediğim 

için onlara asla acımadım ama şimdi acıdığımı söyleyebilirim.” sözleri ile bildirmiştir 

(Медведев, 2006:33-34). Kruşçev konuşmasında Stalin’in partiyi hesaba katmadan 

kendisini halkın önünde yüceltmesinin, giderek Merkez Parti üyelerinin görüşlerini ihmal 

edip, neredeyse her şeye tek başına karar vermesinin ve herkesin onu dinlemesini 

istemesinin baskıya neden olduğunu belirtmiş ve Stalin’in sınırsız ve emsalsiz kişilik 

kültünü baskının temel nedeni olarak göstermiştir (Бурлацкий, 1996:41-43). Bu 

eleştirisinin üzerine Kruşçev yönetim tabakasını önemli derecede genişletmiştir. Stalin’in 

merkezileşme uyguladığı yönetime, ekonomiye, hukuka, bilime Kruşçev yerelleşme 

(desantralizasyon) getirmiştir. Bu dönemde yerel yöneticilerin yetkileri gözle görülür bir 

şekilde artmıştır. Bunun en bariz örneği Cumhuriyetler Birliği Birinci Sekreterlerine 

verilen yetkilerin genişletilmesidir. Yapılanlar aslında Stalin döneminde kişisel olarak 

alınan kararların Kruşçev döneminde takım olarak alınmasının formülleştirilmesi 

olmuştur (Боффа, 1990:495, 530). 

1.2.2. Çözülme dönemi 

Млечин’e (2017:137) göre Kruşçev göreve geldiği ilk günden itibaren şimdiye 

kadar kimsenin dile getiremediği şikayetleri dile getirmesiyle sadece halkın değil, Sovyet 

toplumunu yöneten kesimin de duygularına tercüman olmuştur. Bu durum onun gücüne 

güç katmıştır. Yönetimi boyunca gerçekleştirdiği reformlar sayesinde ülkede daha rahat 

yaşama ve nefes alma hakkı verdiğine dair ortak bir duygu oluşmuştur. Kruşçev’le 

birlikte ülkede korkusuz, baskısız bir hayat başlamıştır. Kruşçev değişim odaklı 

çalışmıştır. Daha ilk raporunda son 3 yılın reformlarının sistematize edilmiş hali ve 

gelecek dönemlerin planları yer almıştır. Ekonomik ve politik başta olmak üzere birçok 

probleme farklı bir bakış açısıyla yaklaşmış, çözüm önerileri sunmuştur. Ülkede rahatsız 

olunan şeyleri ortadan kaldırmak için demokrasinin geliştirilmesi gerektiğini 

savunmuştur. Kruşçev’e göre geçmişte Lenin normları ihmal edilmiştir. Stalin döneminin 

bittiğini, yeni bir hayatın başladığını dolayısı ile de ivedilikle halklara eşitlikçi yaklaşan 

Lenin normlarının yeniden uygulanması gerektiğini vurgulamıştır. Bu amaçla Sovyetler 

Birliği sosyalist kanunlarını güçlendirmek adına değişiklikler yapılmıştır. Yeni 

düzenlemede Stalin yönetiminden; uygulanmayan demokrasi, yasallık ve Lenin parti 

15 
 



normları olmak üzere sadece 3 yükümlülüğe yer verilmiştir (Боффа, 1990:437). Stalin’in 

kanlı tasfiyelerinin eleştirisi ve akabinde gerçekleştirilen reformlarla başlayan bu süreç 

tarihe destalinizasyon olarak damga vurmuştur. 

Kruşçev’in yeni bir düzen yaratma çabası, Stalin’in zorba kültü altındaki sistemin 

yumuşadığı bir süreç yaratmıştır. Stalin döneminden sonra Sovyet toplumunda yaşanan 

değişimler yadsınamayacak kadar keskin olmuştur. İnsanların üzerindeki bir dizi baskının 

sona ermesi, daha az hissedilen sansür (Thorsen, 2018:2) ve Stalin döneminin totaliter 

politikasından kısmi ayrılışa istinaden Sovyetler Birliği tarihinde 1956 sonrası Ottepel 

(оттепель)3 yani Çözülme dönemi olarak adlandırılmıştır (Бурлацкий, 1996:11). Ottepel 

kelimesinin anlamıyla paralel olarak, Stalin’in ölümünden sonra herkes farklı duygular 

yaşamış; bir kısım bu durumu memnuniyetle karşılarken, bir kısım ise bu durumun devam 

edip etmeyeceği ve gelecekte ne getireceği konusunda şüphe duymuştur (Боффа, 

1990:53). Kimse yaşanan baharın devam edeceğinden emin olamamıştır. Döneme adını 

veren “çözülme” metaforu İlya Ehrenburg’un 1954’te Znamya (Знамя) dergisinde 

yayımlanan Çözülme adlı romanına da dayandırılmaktadır. Ehrenburg’un eseri, kariyer 

ve maddiyat gibi tutkular uğruna nasıl susulacağını öğrenen, duygusal olarak samimi 

olmayan, ahlaki olarak deforme olmuş bir ideoloji olan Stalinizme dayanmaktadır. 

Roman 1953 baharında (ki bu da Stalin'in ölümünden sonraya tekabül etmektedir) sona 

ermiş ve bu tarihte yaşanılan sorunlar aniden çözülmüştür (First, 2008:48). 

1.2.2.1. Çözülme dönemini tanımlayan sosyo politik temel dinamikler 

Kruşçev neredeyse hayatın her alanında problemlerle dolu bir ülkede iktidara 

geçmiştir; gittikçe daha fakirleşen bir ekonomi, ciddi konut sıkıntısı, özellikle köylerde 

harap bir yapılanma, tahıl sorunu ve belki de her şeyden daha önemlisi kamplarda ve 

3Ottepel (оттепель) kelime anlamı olarak; kar ve buzun erimesi ile oluşan ılık hava anlamına gelmektedir. Kruşçev 
dönemine özellikle bu adın verilmesinin sebebi sadece çözülme değil, bahar havasında yaşanan sürekli değişiklikler ve 
sonunun ne olacağının bilinmemesidir (Боффа, 1990:53). Bireysel özgürlüğün olmadığı, kitle iletişim araçları başta 
olmak üzere toplumdaki her alanın devlet tarafından kontrol edildiği bir dönemde, Stalin döneminde yaşayan Sovyet 
insanı, Kruşçev’in bu sistemi eleştirmesini şaşkınlıkla karşılarken, vaat ettiklerinin devamlılığına da şüpheyle 
yaklaşmıştır. Her ne kadar Stalin artık hayatta olmasa da onun kurmuş olduğu sistem halkı böyle düşünmeye itmiştir. 
Dolayısı ile de bir taraftan ekonomik, politik, kültürel hayatta kısmen de olsa özgürlük konuşmaları duymanın 
mutluluğu yaşanırken, bir taraftan da siyasi despotizmin yeniden gelip bir gecede her yerin yeniden buz keseceği 
hususunda endişe duyulmaya devam edilmiştir. 

16 
 

                                                           



cezaevlerinde bulunan milyonlarca mahkûm. Bu problemlerin çözümü yeni bir politika 

ve radikal değişiklikler gerektirmiştir (Кочеков, 2010:56). 

Bu dönemde Sovyet toplumunda manevi bir atmosfer ve sosyal alan olduğunu 

söylemek mümkündür. İnsanlar genel olarak hayatlarından memnun ve geleceğe umutla 

bakmıştır. Kruşçev halkın yeteneklerini geliştirip, üretimde, bilim ve teknolojide 

dünyanın en yüksek yerine gelip, Amerika’yı geçmeyi hedef olarak belirlemiştir (Кудий, 

2016:342). Bilim-teknik gelişiminin hızlandırılması, uzaya insan gönderilmesi, atom 

enerjisinin kullanılması, konut inşası gibi planlar partinin 5 yıllık planına koyularak 

reformcu bir yol izlenmiştir (Министерства Культуры СССР, 1978:5). O SSCB 

tarihinde çok az kişinin yapabildiği şeyi yapmış; Sovyet halkının gücüne güvenmiştir. Bu 

yönü onu Stalin’den kişilik olarak ayırdığı gibi lider olarak da ayırmıştır (Кудий, 

2016:342). Kruşçev dönemi mahkumların affı ve uzaya insan gönderimi gibi öne çıkan 

toplumsal kırılmalar ile Sovyet halkı için oldukça sıra dışı bir dönem olmuştur (Кочеков, 

2010:54). 

Tüm bu bilgiler ışığında Kruşçev dönemini tanımlayan temel dinamikler kültürel 

kimlik bağlamında yapılan reformların yanı sıra dış politika, ekonomi, eğitim ve bilim ve 

teknik olmak üzere kategorize edilerek alt bölümlerde detaylı olarak ele alınmıştır. 

1.2.2.1.1. Dış politika 

Kruşçev, Stalin döneminin sonunda ortaya çıkan ve Sovyet dış politika ilkeleri 

olarak programlanan formülü geliştirerek uluslararası bir durum analizi yapmış ve bunun 

neticesinde de SSCB’nin kapitalist ve sosyalist ülkelere kapalı kapılarını açması 

gerektiğini ve bunun şimdiye kadar düşünüldüğü gibi korkunç bir şey olmadığını 

belirtmiştir. Geliştirdiği yeni formülle geçmişte yaşanan yıkıcı ve ölümcül savaşlara barış 

içerisinde beraber yaşama alternatifini sunmuştur. Bu doğrultuda da 1955 yılında SSCB 

ilk kez kapılarını dış dünyaya açma girişiminde bulunmuştur. Stalin’in şovenist 

propagandacı yönetimi, yapmış olduğu eziyetler sessizce unutulurken, basın diğer 

ülkelerde neler olduğuna, oralarda yaşanan gelişmelerden hangilerinin Sovyetler Birliği 

için faydalı olacağına dikkat çekmiştir. Sovyet yöneticileri de bu doğrultuda davranmış, 

kurulan komisyonlarla sık sık yurt dışına keşif gezilerine çıkmışlardır. Ayrıca demir 

perdenin aralanmasında Sovyetler Birliği’nde özellikle Moskova’da yasal olarak çalışan 

17 
 



yabancı gazeteci sayısındaki artış önemli bir etken olmuştur (Боффа, 1990:431-436). Bu 

artışla birlikte Sovyetler Birliği’nde yaşananlar yabancı basında daha fazla yer almaya 

başlamıştır. Ülkede yaşanan gelişmeler yakından takip edilmiş, öyle ki Kruşçev’in ünlü 

konuşmasını yaptığı XX. Parti Kongresi bizzat ABD Dış İşleri Bakanlığı tarafından 

İngilizceye çevrilerek kamuoyu ile paylaşılmıştır (Кочеков, 2010:56). Bu süreçte atom 

bombasının yeni tehditlerinin anlaşılmasıyla entelektüeller parti yönetimine Amerika ile 

yaşanan soğuk savaştan memnuniyetsizliklerini bildirmişlerdir. XX. Parti Kongresi’nde 

gündeme gelen bu konu üzerine Kruşçev demir perdeyi aralayan ilk büyük girişimde 

bulunmuş ve ABD’ye gitmiştir. İlerleyen zamanlarda yurtdışı ziyareti Amerika ile sınırlı 

kalmamış, İngiltere, Fransa, Çin, Hindistan, Avusturya, Afganistan ve İskandinav 

Ülkeleri’ni de ziyaret etmiştir. Stalin kendisine karşı yapılacak herhangi bir terörist saldırı 

olma ihtimalinden korkmuş, iktidarı boyunca mümkün mertebe yurtdışına çıkmamıştır. 

Bu durum aslında aynı zamanda demir perde psikolojisini de göstermektedir. Ülke tüm 

dış dünyadan izole edilmiştir. Kruşçev ise bu konuda da Stalin’in tam tersi bir lider 

olmuştur. Gerek Sovyetler Birliği ülkelerine gerek yurtdışına o kadar çok ziyaret de 

bulunmuştur ki Moskova’da oturmadığını fısıldayanlar dahi olmuştur (Бурлацкий, 

1996:95-97).  

Sovyetler Birliği bir taraftan Amerika ile yaşanan soğuk savaşı yumuşatırken, 

diğer taraftan da sosyalist ülkelerle olan ilişkilerini daha da güçlendirmiştir. Sosyalist 

ülkelerin ilişkilerini bir paktın içerisinde yürütme amacıyla 14 Mayıs 1955’de Sovyetler 

Birliği, Arnavutluk, Bulgaristan, Macaristan, Polonya, Demokratik Almanya 

Cumhuriyeti ve Çekoslovakya arasında Varşova Paktı imzalanmıştır. Ancak anlaşma 

uzun sürmemiş, Macaristan ayaklanmasıyla bozulmuştur. 23 Ekim 1956 yılında 

Macaristan’da Stalin heykelleri yıkılarak, ulusal bağımsızlık ve demokrasi çağrısıyla 

ayaklanma başlamıştır. SSCB’nin müdahalesiyle bastırılan ayaklanma kanlı bitmiş, 

yüzlerce insan hayatını kaybetmiştir. Bunun üzerine önce Macaristan daha sonra da 

Sovyetler Birliği Varşova Paktı’ndan ayrıldıklarını duyurmuşlardır (Embel, 2019:5). 

Macaristan ayaklanmasıyla Doğu bloğunda oluşan çatlağın ardından, 1956 yılında 

Batı ülkelerini yakından ilgilendiren Süveyş Krizi yaşanmıştır. Amerika ile buzların 

erimeye başladığı Süveyş Krizi’nde de kendisini göstermiştir. Mısır başkanı Nasır’ın 

18 
 



ülkesinde yer alan Süveyş Kanalı’nın millileştirme isteğinin Birleşik Krallık ve 

Fransa’nın çıkarlarına uymaması üzerine, bu iki ülke İsrail desteğiyle Mısır’a askeri 

saldırı düzenlemiştir. Sovyetler Birliği ve Amerika birlikte karar alarak duruma müdahale 

etmiş, Batılı güçlerin Mısır’ı terk etmelerini sağlamıştır (Serbest, 2017:700-705). Soğuk 

savaş döneminde iki ülkenin ortak tavır alması önemli bir gelişme olmuştur. İlerleyen 

zamanlarda Amerika ile olan ilişkiler öyle bir noktaya gelmiştir ki Kruşçev’in 19 Eylül 

1959 yılında ABD’deki 20th Century Fox film şirketi ziyaretinde onun şerefine 

“Amerika’daki en büyük yıldızlar topluluğu” adı verilen bir resepsiyon bile 

düzenlenmiştir (Медведев, 2006:10). Ancak dış politikada yakalanan bu başarı 1962 

yılında ABD ile yaşanan Küba Füze Krizi ile bozulmuştur. Küba Füze Krizi’yle nükleer 

silaha sahip iki dünya gücü karşı karşıya gelmiştir. Amerika’nın Fidel Castro’yu devirme 

girişimleri karşısında Sovyetler Birliği 1959 yılında Küba’nın bağımsızlığını korumak 

için Küba’ya diktiği füzelerin yönünü Amerika’ya çevirmiştir. Ülke liderlerinin 

mektuplaşarak çözdüğü bu kriz soğuk savaşı neredeyse sıcak savaşa dönüştüren tehlikeli 

bir oyun olarak yorumlanmıştır (Косов, 2004:282). Dünyayı savaşın eşiğine getiren Küba 

Füze Krizi Kruşçev iktidarının da sonunu getiren en önemli sebeplerden biri olmuştur. 

Küba Füze Krizi’nin aşılmasının ardından dış politikada tüm ülkelerle iletişim 

kurmaya çalışan Sovyetler Birliği 1963 yılında ABD ve Britanya ile tüm dünyayı 

yakından ilgilendiren bir antlaşmaya imza atmıştır. Bu üç ülke havada, karada ve 

sualtında sınırlandırılmış nükleer deneme hususunda mutabık olmuştur (Serebriany, 

2013). Kruşçev, nükleer silahların test edilmesinin yasaklanması, Batı ülkeleriyle 

saldırgan olmayan antlaşmaların yapılması, Orta Avrupa’nın her türlü nükleer silahtan 

arındırılmış bir bölge olması, Doğu ve Batı Almanya’daki silahlı kuvvetlerin 

azaltılmasının gerektiği gibi o dönemin konjonktürü için gerçekleştirilmesi zor önerilerde 

bulunmuştur (Кочеков, 2010:56).  

1.2.2.1.2. Ekonomi 

Stalin dönemindeki mevcut ekonomik sistemin milli ekonomiyi kalkındıracak bir 

sisteme karşılık gelmemesi nedeniyle Kruşçev komuta idari sistemi ile yürütülen 

ekonomik yapıyı yeniden düzenlemek zorunda kalmıştır. Yapılan düzenlemeler 

sonucunda kısa sürede yaşam standartlarında bir yükselme yaşanmıştır. Bu anlamda 

19 
 



Kruşçev döneminde Sovyet halkının en çabuk hissettiği reform ekonomik alanda 

yapılanlar olmuştur (Некрасов, 2017:76).  

1957 yılında Kruşçev, Komünist Parti Merkez Komitesi heyet üyelerine 

ekonomiyi yönetme yapısında köklü bir değişiklik teklifi sunmuş ve genel kurul 

Kruşçev’in bu teklifini kabul etmiştir. Böylece tüm alanlarda olduğu gibi ekonominin de 

tek bir merkezden yönetimi yerine yerel makamlara yetki verilmiştir (Аксютин, 2010). 

Aşırı merkeziyetçi yapı üzerinde yapılan değişiklikler sayesinde birlik ve özerk 

cumhuriyetlerde ekonomik anlamda büyük değişiklikler yaşanmıştır (Голиков, 1975:73). 

1957 baharı itibari ile yeni yönetim sistemi yoğun bir şekilde uygulanmaya başlanmıştır. 

Kruşçev ekonomi programında ABD’de kişi başına düşen et, süt ve yağ oranını 4-5 yıl 

içerisinde yakalayacaklarını belirtmiştir. Belirlenen hedefe ulaşmak için Kruşçev’in 

ekonomideki ilk adımı, et, süt, patates ve diğer sebzelerin yanı sıra bazı tahılların tedarik 

fiyatlarındaki artışın durdurması olmuştur (Кочеков, 2010:56). Bunun neticesinde de 

özellikle 1957 yıllında Sovyet halkının kişi başına düşen malzeme miktarı bariz bir 

şekilde artmıştır (Медведев, 2006:167).  

Kruşçev iktidarıyla istihdam gelişmiş, düşük olan maaşlar artmıştır. 1950’lerde 

ortalama 703 Ruble olan maaşların 1960’da ortalama 913 Rubleye yükselmesinin yanı 

sıra sosyal güvenlik sistemi de geliştirilmiştir (Боффа, 1990:481). Bu süreçte işçilerin 

çalışma saatlerinde de iyileşme ihmal edilmemiş, bayram ve tatile denk gelen günlerin 

arifesinde çalışma saatleri 2 saat azaltılmıştır.4 Ayrıca 16-17 yaşında çalışanlar için 

kısaltılmış mesai programı hazırlanmış, hamile ve doğum izinleri iyileştirilmiştir. En 

büyük sosyal iyileşme emekli işçilerine yönelik çıkarılan yasa ile yapılmıştır (Медведев, 

2006:162). Sovyetler birliğinde çalışanların emeklilik haklarının temeli 1956 yılında 

devlet memurları için çıkarılan kanunla atılmıştır. 1964 yılında ise bu kanuna çiftçiler de 

eklenmiştir (Голиков, 1975:237). Ayrıca bu yasa ile 1930’lardan beri zam verilmeyen 

tüm emekli maaşları önemli ölçüde iyileştirilmiştir (Медведев, 2006:162).  

Kruşçev savunma sanayi merkezli olan ülke ekonomisini ulusal refahın 

büyümesini sağlayacak hafif sanayi, tarım ve konut büyümesine kaydırmaya çalışmıştır 

4 Bu uygulama o dönem Cumhuriyetler Birliğinde olan ülkelerin çoğunda halen mevcuttur. Bayram arifesi 
çalışma gününde yarım gün çalışılmaktadır. 

20 
 

                                                           



(Вельможко, 2016:94). Kruşçev, Stalin döneminde savunma sanayisine fazla yönelindiği 

için tarımın ihmal edildiğini belirtmiştir. Tarımın ivedilikle geliştirilmesi için düzenlenen 

toplantılar kapsamında ülkenin tarım durumunun derin ve objektif analizleri yapılmıştır. 

Yapılan çalışmaların bir sonucu olarak da çiftçilerin birkaç yıldır biriken borçları 

ertelenmiştir (Кочеков, 2010:56). Bunun yanı sıra çiftçiyi teşvik etmek amacıyla 

çiftçilerden alınan tarım vergisi yarıya indirilmiştir. Vergi indirimi sadece çiftçilerin 

maddi refahını iyileştirmekle kalmamış, aynı zamanda Sovyet vatandaşının sosyalist 

sistemin gücüne olan inancını da güçlendirmiştir (Вельможко, 2016:94). 

Ekonomik alanda yapılan bir başka düzenleme de konut inşaatı üzerine olmuştur. 

Nüfusun yıllık olarak yaklaşık 3,5 milyon kişi civarında artış göstermesi nedeniyle 1959 

yılı itibari ile şehirde yaşayan kişi sayısı giderek artmıştır. (Голиков, 1975:29). Bu 

duruma istinaden 5 yıllık planlamanın yapıldığı Aralık 1956'da gerçekleştirilen parti 

genel kurulunda Kruşçev hem mevcut konutları düzenlemek hem de artan nüfusla birlikte 

yeni konut yapmak için konut inşaatına daha fazla fon ayrılması gerektiğini belirtmiştir 

(Аксютин, 2010). XX. Parti kongresinden sonra 1956 yılı itibari ile Moskova’da her yıl 

ortalama 4-5 milyon metrekare yaşam alanı inşa edilmeye başlanmıştır. Bu oran savaş 

öncesi ve savaş sonrası dönemin yaklaşık 10 katına tekabül etmektedir. Milyonlarca 

Moskovalıya ortak kullanımlı apartmanlardan, kiralık evlerden, bodrum katlarından, 

geçici konutlardan kendi evlerine taşınmanın mutluluğu yaşatılmıştır. Eski Moskova 

konaklarının yerini bir aileye göre hesaplanarak inşa edilmiş ayrı daireler almıştır5 

(Медведев, 2006:164). Ayrıca artan nüfus sebebiyle yeni şehirler de kurulmuştur. 

Birçoğu birlik cumhuriyetlerinde olmak üzere 1950’lerde Voljskiy, Nahodka, Rustavi, 

Salavat, Vorkuta, Mejdureçensk, Temirtav, Sumgait, Bratsk, Angren gibi haritada 

olmayan en az 5 bin nüfuslu şehirler 1959 yılında kurulmuştur. Bu durumla paralel olarak 

da ulaşım ve inşaat fonlarına ayrılan paranın 1940’la 1960 yılları kıyaslandığında 3 katına 

çıktığı görülmektedir (Голиков, 1975:30, 63).  

Stalin döneminden farklı olarak bütçeye ayrılan alanlara bilim ve teknik de 

eklenmiştir. Kruşçev döneminde bilimsel çalışmalara özellikle de uzay araştırmalarına 

5 Bu evler halen halk arasında Kruşçev evleri olarak geçmekte ve Stalin’in yüksek tavanlı, büyük evlerine 
kıyasla alçak tavanlı, küçük olmaları ile dikkat çekmektedir. 

21 
 

                                                           



büyük kaynak ayrılmıştır. Öyle ki bilimsel çalışmaların yoğun olarak başladığı 1955’ten 

1970 yılına kadar bilimsel çalışmalara ayrılan harcamaların büyüme oranı milli gelir 

oranındaki büyümeden 1,7 kat daha fazla olmuştur (Вельможко, 2016:96). Giderler 

artarken ekonominin dengede tutulması adına yeni gelir yolları aranmıştır. Bunlardan 

birisi de ülkenin sahip olduğu doğal kaynak rezervleri olmuştur. Petrol çıkarma oranı 

1940’da %31,1 iken, 1950’de %37,9, 1960’da ise %148’e yükseltilmiş, böylece 

ekonomiye büyük katkı sağlanmıştır (Голиков, 1975:167). 

Genel olarak bakıldığında bu dönem kamu mülkiyetine dayalı olan sosyalist 

ekonomi, kapitalist ülke ekonomisinden daha hızlı gelişme göstermiştir. 1951-1973 

sanayi üretiminin yıllık ortalama büyüme oranı SSCB’de %9,8’iken, bu oran ABD’de 

%4,6, İngiltere’de %2,9 olmuştur. Sovyet endüstrisinde işgücü verimliliğinin ortalama 

yıllık büyüme oranı SSCB’de %6,2 olurken, ABD’de %3,5, İngiltere’de %2,9 olmuştur. 

Aynı şekilde tarımda da SSCB %4 oranında büyüme ile %2,1 büyüme gösteren ABD’yi 

geçmiştir (Голиков, 1975:72, 73). Bu başarılı tabloya rağmen aslında belirlenen hedef 

tam olarak gerçekleşmemiştir. Kruşçev döneminde tüketim mallarının üretilmesine 

öncelik verilerek savunma sanayi ikinci plana alınmıştır. Ancak tüketim mallarının 

üretiminde istenilen verim elde edilememiştir. Bunun sebebi olarak gerçekleştirilen ücret 

reformu gösterilmektedir. Stalin döneminde işçilerin parça başına aldıkları para yerine 

ücret reformuyla standart bir maaş üzerinden ek mesai verilerek işçilere mali teşvik 

sağlamak amaçlanmıştır (Воронина, 2017:53-55). Reformda amaçlanan olmamış, ücret 

reformunun ardından sabit maaş garantisi olan işçiler belirlenen kotalara ulaşamamıştır. 

Yine de yaşanılan olumsuzluklara rağmen Kruşçev döneminde gerçekleştirilen 

düzenlemeler diğer birçok alanda olduğu gibi ekonomide de ilerde yaşanacak başarıların 

fitilini ateşlemiş, 1965-1967 yılları arasında Brejnev döneminde gerçekleştirilen 

ekonomik reformların temelini oluşturmuştur.  

1.2.2.1.3. Eğitim  

Kültür inşasında insanları eski yönetimden kalma bozuk ekonomi ve kültür 

sisteminden ayırmak zor olmuştur. Bunu başarabilmek için eğitimin gücünden 

yararlanılmıştır. Dolayısı ile de Kruşçev’in geliştirdiği önemli reformlardan biri eğitim 

sisteminde yaşanmıştır. Sovyet gücünün sağlamlaşması için eğitimsiz insanlara yönelik 

22 
 



çalışmalara dair kararlar alınmıştır. Bu amaçla geniş çaplı okul ağları, kültürel eğitim 

kurumları açılmıştır. Açılan kurumlarda ilkokuldan üniversiteye kadar herkes için 

ücretsiz eğitim verilmiştir. Böylece kitlelerin yaratıcı enerjisi ortaya çıkarılmış ve kitleler 

sosyalizm ideolojisi ve Marksist-Leninist öğretiler çerçevesinde eğitilmiştir (Голиков, 

1975:283). 

Kruşçev’in eğitim reformunun temelinde iki ölçüt yer almıştır. Bunlardan ilki işçi 

rezerv sistemini ortadan kaldırmak olmuştur. Bunu askeri nitelikti olan ama orduya bağlı 

olmayan devlet okullarını kapatarak yapmıştır. Bu okullar savaş öncesi nitelikli eleman 

yetiştirmek amacıyla açılmış ve Kruşçev döneminde artık ihtiyaç kalmamıştır. Bu sebeple 

de okulları 7. sınıftan sonra geçiş yapılabilen meslek liselerine çevirmiştir. Meslek 

liselerinde öğrenciye bir ya da iki meslek kazandırması amaçlanmış ve bu amaçla 

programa teknik dersler eklenmiştir (Боффа, 1990:486). 1957 yılında araştırma fonunu 

genişletmek için 50 okulda 1 ila 2 yıl eğitim süresi uzatılmıştır. Bu okullarda verilen 

teknik derslerin haftada 12 saatten daha az olmaması yönünde düzenlemeler yapılmıştır. 

Bir sonraki eğitim-öğretim yılında programın başarılı olduğu görülmüş ve 1958 ve 1959 

yıllarında ülkede yaklaşık 200 okulun daha ilköğretim kısmına teknik dersler eklenmiştir 

(Медведев, 2006:211). 

İkinci ölçüt ise gün geçtikçe artan öğrenciler için yeni bir eğitim sistemi kurmak 

olmuştur. Eğitim sisteminde yapılan değişiklik sadece Sovyet tarihinde değil, gelişmiş 

ülkelerdeki kitlesel eğitim sorununa çözüm aranması bakımından da dünya da bir ilk 

olmuştur. 1950’lerin sonunda ortaöğretimin giderek yaygınlaşmasıyla eğitimde 

yaşanacak olası problemler ilk kez SSCB’de konuşulmaya başlanmıştır. 1950’de 8. ve 9. 

sınıfta eğitim alan öğrenci sayısı 1574 iken 1958’de bu sayı 284000’e yükselmiştir. 

Yüksek öğrenime devam etmek isteyen öğrencilerde yığılma olmasını önlemek ve 

başarılı öğrencileri seçebilmek adına öğrencilere üniversite giriş sınavı yapma kararı 

alınmıştır (Боффа, 1990:486). Öğrenci seçimlerinde kaliteye önem verilirken aynı durum 

eğitmenler için de düşünülmüştür. Eğitmenin psikoloji ve pedagoji öğrenerek vereceği 

eğitimin kalitesini yükselteceği görüşünden yola çıkılarak 1956 yılında Rusya’da 

Akademik Pedagoji Enstitüsü açılmıştır (Голиков, 1975:261). 

23 
 



Kruşçev döneminde eğitim alanında yapılan bir diğer değişiklik eğitim ücreti 

hususunda yaşanmıştır. 3 Ekim 1940 yılından beri ortaokulun son 3 yılında ve yüksek 

eğitiminde öğrenci başına yaklaşık 300 ruble alınırken, öğrenciye de devlet tarafından 

okuması için 200-250 ruble verilmiştir. Kruşçev bu anlamsız uygulamayı 6 Haziran 1956 

yılında sona erdirmiştir (Хрущев, 2010:337). 

1.2.2.1.4. Bilim ve teknik 

1950’lerin sonunda ülkedeki bilim merkezleri gözle görülür bir şekilde artmıştır. 

Bilim araştırma enstitüleri iki katına, bilim insanları ise 3 katına çıkarılmıştır (Голиков, 

1975:260). Bilime verilen bu önem insanlık tarihinde ilkler yaşatan çalışmalarla 

sonuçlanmıştır. Kruşçev dönemi denildiğinde bilim dünyasında akla ilk olarak insanlığın 

uzaya gitme başarısı gelmektedir. Ancak bu dönemde gerçekleşen bilimsel başarılar 

sadece astronomi alanıyla sınırlı kalmamıştır. 1954’de dünyanın ilk nükleer enerji santrali 

kurulmuş ve bunu daha büyük santrallerin inşası takip etmiştir. Nükleer enerji alanında 

yapılan çalışmalar 1957 yılında dünyada bir ilk olan nükleer güçle çalışan buzkıran 

üretilmesini sağlamıştır. Böylece Lenin adlı verilen buzkıran sayesinde kuzey deniz 

rotasına hizmet götürülebilinmiştir (Агаджанян, 2015:86-87). 

Uzaya çıkma Kruşçev’in her zaman gündeminde olmuş ve bu doğrultuda bu amaç 

5 yıllık parti planına dahil edilmiştir (Министерства Культуры СССР, 1978:5). 1957 

yılında uzaya ilk kez yapay bir uydu gönderilerek bu amaçtaki ilk adım atılmıştır. İlk 

hedef gerçekleştirilmiş ve böylece SSCB uzayı keşfeden ilk ülke olmuştur. Sovyet uzay 

roketleri ilk kez yerçekiminin üstesinden gelip, gezegenden çıkmayı başarmıştır. 

Sovyetler Birliği’nin uzay araştırmaları başarısı tüm dünya için sansasyonel bir olay 

olmuştur. Bu durum ünlü Amerikan dergisi Time’da da yer almıştır. Dergi geleneksel 

olarak her yılın ocak ayında dünyanın farklı yerlerinden yılın insanını seçip, o kişiyi 

kapak sayfası yapmıştır. 1957 yılında dergi yılın insanı olarak Kruşçev’i seçmiştir. 

Kruşçev başında Kremlin şeklinde bir taç, elinde ise Sovyetlerin uzay araştırmalarını 

temsil eden uydu ile tasvir edilmiştir (Медведев, 2006:196, 199). Bu sayede Sovyetler 

Birliği’nin başarısı Amerika tarafından tüm dünyaya bir kez daha duyurulmuştur. 

İlerleyen yıllarda uzay çalışmalarına devam edilmiş ve 12 Nisan 1961’e gelindiğinde 

uzaya fırlatılan uyduyla Sovyetler Birliği vatandaşı Yuri Gagarin uzaya uçan ilk insan 

24 
 



olmayı başarmıştır (Голиков, 1975:10). 1963 yılında Valentina Tereşkova da tıpkı 

Gagarin gibi uzaya uçmayı başarmış ve dünyada uzaya giden ilk kadın astronot olmuştur. 

Kruşçev döneminde elde edilen bu önemli başarı ile uzay çağı başlamıştır.  

Uzay çalışmalarında kazanılan başarıların yanı sıra bilim insanları bir taraftan da 

farklı alanlarda çalışmalarına devam etmiştir. Sovyet bilim insanlarının çalışmaları 

matematik, biyoloji, kimya alanlarında da büyük sonuçlar vermiştir. 1957 yılında Nikolay 

Semenov zincirleme kimyasal tepkimeler buluşuyla Nobel Kimya Ödülü’nü almıştır. 

1958 yılında nükleer reaktörler üzerinde yapmış olduğu çalışmalarda keşfettiği çerenkov 

ışımasıyla Nobel Fizik Ödülü Pavel Çerenkov’a verilmiştir. Nobel’den alınan ödüllerin 

devamı gelmiş, Lev Landau kuantum mekaniği üzerine yapmış olduğu çalışmayla 

1962’de, Nikolay Basov kuantum optiği, Aleksandr Prohorov ise lazer ve maserlerle ilgili 

öncü çalışmalarından dolayı 1964 yılında Nobel Fizik Ödülü’nün sahibi olmuştur 

(Агаджанян, 2015:87). 

SSCB tarihinde Çözülme dönemi bilimsel ve teknolojik başarılar üzerinde de 

etkisini göstermiş gerek askeri gerekse sivil alanda tüm insanlığı ilgilendiren devrim 

niteliğinde başarılara imza atılmıştır. Uzay araştırmaları sonucunda uydunun ve insanın 

başarılı bir şekilde ilk kez uzaya gönderilmesi, nükleer enerji üzerine yapılan çalışmalar 

sayesinde nükleer santral inşaları, nükleer füze kalkanı icadı, Nobel Ödülü’nde kazanılan 

başarılar, jet uçaklarının icadı sadece dönemi değil, dünya tarihini de yakından 

ilgilendiren kırılmalar olmuştur.   

1.2.3. Çözülme döneminin sonu 

Kruşçev dönemi kısa olmasına rağmen, yaşanılan gelişmeler son derece önemli 

olmuş ve Sovyet kültür tarihinde bir dönüm noktası yaşatmıştır. Bu dönemde “XX. 

Kongre Kuşağı” olarak adlandırabileceğimiz kuşağın katkıları ile akıllardan 

silinmeyecek birçok şey yapılmış ve söylenmiştir. Kruşçev’in yönetim anlayışı özellikle 

60’ların başında ideoloji ve kültür alanında açıkça belirlenmiş iki görüş ortaya 

çıkarmıştır. Birincisi ilerleme yönünde olan sosyalist yaratıcılık için fırsatların 

genişletilmesi, durgunluğu ve dogmatizmi aşmak için yeni yollar, yeni metotlar aranması; 

ikincisi ise muhafazakâr görüş, fena halde gizlenmiş Stalinizm, geçmişin bahaneleri ve 

aklamaları, idari hoşgörüsüzlüğün yükselmesi (Медведев, 2006:337). Bu durum 

25 
 



karşısında Sovyet entelektüelleri arasında arkadaşlar ve değişimin düşmanları ayrımı 

yaşanmıştır (Kenez, 2006:191). Yenilikçi görüş sayesinde çok uluslu Sovyet toplumu 

üzerindeki baskı kırılmıştır. Ulusal farklılıklar ve özelliklere kucak açılması toplumsal 

hayatın her alanında kendisini hissettirmiştir. Ancak yaşanılan bu değişime Stalinist 

muhafazakâr görüş ayak diremiştir. Kruşçev’in baskı yapmaması onlar için fırsat olmuş, 

ülkede yumuşattığı hava Kruşçev’in sonunu getirmiştir. 

Tüm hatalarına, yanlışlarına rağmen SSCB’de Stalinizmin derin kökleri aslında 

sadece Kruşçev döneminde değil, hiçbir zaman kurutulamamıştır. Bu gerçekleştirilmesi 

oldukça zor bir görevdir. Bunu başarabilmek için geniş bir koalisyon gücü, aktif 

kitlelerin, en önemlisi de işçilerin desteği gerekmiş ve bunu yapabilecek bir organizasyon 

1920’den beri oluşmamış, oluşturulamamıştır. Kruşçev iktidarı bunu başarmak adına 

birçok girişimde bulunmuştur. Bu anlamda XX. Kongre Sovyet toplumunda ezilmiş ve 

kaybolmuş insani değerleri özgürleştirmesi açısından son derece önem teşkil etmiştir. 

Ancak kongrede bundan sonraki sürece Stalin’in etkisi olmadan devam edileceği 

vurgusunun yapılmasına rağmen bu konuşmalar kitlelerle hemen paylaşılmadığı için 

Stalin’in aygıtları işlevselliğini korumaya devam etmiştir (Боффа, 1990:443, 532-533). 

Sovyetler Birliği’nde politik durum açısından 17-19 Ekim 1961 tarihinde 

gerçekleştirilen XXII. Parti Kongresi’nin özel bir anlamı vardır. Kemikleşmiş yapıyı 

kırma adına XXII. Kongre gerçekleştirilmiştir. O güne kadar kimsenin söylemeye cesaret 

edemediği şeyler bu kongrede açık ve net bir şekilde dile getirilmiştir. Bu kez Stalin’in 

işlediği suçlar XX. Kongre’deki gibi gizli değil, açık oturumda konuşulmuştur. Konuşma, 

Kruşçev tarafından başlatılıp daha sonra neredeyse tüm delege üyeleri tarafından devam 

ettirilmiştir. Konuşmalarda sadece Stalin’in değil, birçok suç ortağının yaptıkları da yer 

almıştır. Eleştiriler o kadar artmıştır ki bir ara Stalin’in naaşının Lenin’in yanından 

taşınması bile gündeme gelmiştir. Bu forsmajör durum parti gündem programını bile 

gölgede bırakmıştır (Медведев, 2006:287). Ayrıca Stalin’in işlediği suçların sadece 

hukuki değil ahlaki problemlere de neden olduğu belirtilmiştir. Bu sorunu gidermek adına 

parti geleneksel yapılarına yeni etik içerikler eklenmiş ve komünizm inşası doğrultusunda 

ahlaki kanunlar çıkarılmıştır (Боффа, 1990:498). Kongre basına yansımış ve ertesi gün 

gazeteyi alanlar Stalin döneminden alışkın oldukları 80’lere dair umut dolu konuşmaları 

26 
 



değil, 30’lu, 40’lı karanlık yılların tartışmasını okumuşlardır. Ancak Stalinizm yapısını 

kırmaya bu da yeterli olmamıştır. Çünkü her ne kadar XXII. Parti Kongresi’nde Stalinizm 

açık açık eleştirilse de o gün dışında 1961 yılına kadar basında siyasi baskı kurbanları 

hakkında hiçbir haber yer almamıştır.  Stalin’in doğum ve ölüm yıldönümü hiçbir zaman 

unutulmazken, bunlara dair bir yıl dönümü bile anılmamıştır. Hatta öyle ki Komünist 

Dergisi’nin 1956 Aralık sayısında Stalin’in komünist hareketinde ve partide en aktif kişi 

olduğunu ima eden kapsamlı bir makale bile yayınlanmıştır (Медведев, 2006:286). Stalin 

eleştirilerinin ilk başta yüksek sesle söylenememesi Stalin karşıtlarını sessizleştirirken, 

onun fanatiklerini daha da güçlü kılmıştır. Şimdi daha net olarak görülmektedir ki halka 

hem geçmiş hakkında hem de güncel problemler ve kararlar hakkında çok az bilgi 

verilmiş ve reformlar için mücadeleye en geniş sosyal kesim dahil edilememiştir. 

Yönetimin ve toplumun henüz radikal değişimlere hazır olmaması Stalinizm görüşlü 

muhafazakâr güçlerin bu durumdan yararlanıp, reformcuları ele geçirmesini daha da 

kolaylaştırmıştır. Ayrıca reformların ve uygulanış biçimlerinin geleneksel bürokrasilere 

dayanması yapılan bir diğer hata olmuştur. Kruşçev eleştirdiği Stalin yönetimi gibi 

olmamak adına bakanlıkların yetkilerini sınırlandırmış, yerel yönetim organlarına yetki 

vermiştir. Fakat eski yönetimden alışkanlıkla buralarda kontrol gücünün korunmasının 

direkt ya da dolaylı bir yolu her zaman bulunmuştur (Бурлацкий, 1996:128). Bu duruma 

istinaden de toplum XX. Kongre çizgisini devam ettirememiştir. Bu çizginin devam 

ettirilmesi adına yeni liderler düzenin korunmasını asıl görevleri olarak görmüş ve Stalin 

olmadan sistemin devam edeceğini halka ve dünyaya göstermek istemişlerdir. Kolektif 

liderliği gerçekleştirme arzusunun bir göstergesi olarak Kruşçev tarafından 10 üyeden 

oluşan merkez komitesi kurulmuştur. Komite yeni düzende belirleyici derecede önemli 

bir organ görevi görmüştür (Kenez, 2006:186). Algının kırılması için bu gibi girişimlerde 

bulunulsa da Stalin sürecinin tam anlamıyla idrak edilmesinde yetersiz kalınmıştır. 

Dolayısıyla da Stalin’in naaşı Lenin’in yanında yatmaya ve adı şehir, cadde, meydan 

isimleri ile yaşatılmaya devam edilmiştir. Böyle bir ortamda da milyonlarca rehabilite 

edilmiş insan sessizliğe gömülmüştür. 

14 Ekim 1964’de Sovyet tarihinde tek başarılı saray darbesi yaşanmış, Sovyetler 

Birliği Komünist Parti Merkez Komite Genel Kurulu Kruşçev’i ekonomiyi yanlış 

yönetmesi, kolektif tarımın gerçekleştirememesi, Küba Füze Krizi gibi dış politikada 

27 
 



yaptığı hatalar gerekçesiyle devlete karşı olan tüm görevlerinden azat etmiştir (Kenez, 

2006:210). Bu durumun ortaya çıkmasında elbette başka sebepler de etkili olmuştur. 

Özellikle 1962-1963 yıllarında Kruşçev’in giderek kişisel kültünü övmesi ve ideolojisinin 

ajitasyon kampanyasını büyütmeye başlaması, Kruşçev’in ülkedeki olumlu imajını gözle 

görünür bir şekilde azaltmıştır. Çok eleştirdiği Stalin’in kişilik kültü yerine, bu kez de 

kendi kişilik kültünü getirmeye çalışmıştır. Bu durum son yıllarda onun siyasi lider olarak 

imajını olumsuz yönde etkilemiştir (Медведев, 2006:362, 419). Bu süreçte Leonid 

Brejnev’in Kuruşçev’in başarısızlıklarına dair yapmış olduğu propaganda işe yaramış, 

istifa ettiğinde ülkede onun iktidara gelmesini isteyen tek bir kamu grubu bile 

bulunmamıştır. Hatta aksine Kruşçev’in istifasıyla insanların çoğu mutlu olmuş, 

Kruşçev’in ayrılmasıyla her şeyin çözüleceği, hayatın daha iyi olacağı düşünülmüştür. 

Hâlbuki Kruşçev’in istifasıyla reform dönemi sona ermiş, ülke üretim ve tarımcılık 

açısından kış uykusuna girmiştir (Хрущев, 2010:23, 1052).  

Sonuç olarak Ekim 1964 itibari ile Sovyetler Birliği'nin içindeki ve dışındaki 

birçok insanın sistemin kusurlarının giderilebileceğine inandığı bir dönem olan göreceli 

iyimserlik dönemi sona ermiştir. Kruşçev’in görev süresi boyunca Sovyetler Birliği 

totaliter olmaktan çıkmıştır. Onun yönetimi otoriter olarak nitelendirilebilmektedir 

(Kenez, 2006:213-214). Tüm bu yaşananların sonunda Kruşçev’in görevden ayrılmasıyla 

yerine muhafazakâr yönü ile bilinen Brejnev gelmiş ve Sovyetler Birliği Çözülme 

döneminden Durgunluk dönemine geçmiştir (Кочеков, 2010:62). Ülkenin Çözülme 

döneminin ardından duraklama yaşadığı ancak Gorbaçov döneminde anlaşılmıştır. Çünkü 

Brejnev döneminde yani 1965-1985 yılları arasında Kruşçev’in ve dolayısıyla Çözülme 

döneminin adının geçtiği tek bir makale bulunmamıştır. Öyle ki Sovyet okullarında 

neredeyse 2 nesil SSCB tarihinde özellikle 1965 sonrasını öğrenmeleri sebebiyle ülkede 

Stalin’den sonra Kruşçev’in değil, Brejnev’in iktidara geldiği sonucuna bile 

varabilirlerdi. 1987-1988 yıllarına gelindiğinde durum değişmiş, Kruşçev’in adı parti ve 

tarih kaynaklarında geçmeye başlamıştır. Onun Stalin’in kişilik kültüne, bürokrasisine ve 

üst merkezciliğine karşı nasıl mücadele ettiğinden ve birçok acil toplumsal sorunu nasıl 

çözdüğünden bahsedilmeye başlanmıştır (Медведев, 2006:6-7). 

28 
 



Kruşçev ülkeyi, içeride Stalin buzlarının ilk erimeye başladığı, dışarda soğuk 

savaşın olduğu dönemde yönetmiştir. Stalin otokrasisinden çıkan toplum rahat ve cesur 

yönetim anlayışındaki Kruşçev iktidarını hakkıyla idrak edememiştir (Бурлацкий, 

1996:130). Bu dönem büyük beklentilerin olduğu ama bunların birçoğunun 

gerçekleşemediği bir dönem olurken, yarım kalan reformlar 1980’lerde yapılan 

reformlara zemin oluşturmuştur. 

Tüm bu bilgiler ışığında Kruşçev’in, çekingen de olsa Sovyet tarihinde Stalinizme 

alternatif olabileceğini kanıtladığı görülmektedir. Kruşçev iktidarı muhalif ruhu yeniden 

canlandırmıştır. Sovyet halkı iktidarla tartışmanın yasal olarak gerçekleştirilebildiğini 

görmüştür. Sovyet toplumuna bu kazanımı, Kruşçev’in SSCB tarihinde hiç azalmayacak 

kalıcı değerinin sebebi olmuştur (Боффа, 1990:533). Bugün gerçekten SSCB’de ve tüm 

dünyada Kruşçev’in adı, faaliyetleri ve kişiliği ile ilişkilendirilen temel değişikliklerin 

gerçek önemine dair dünya çapında büyüyen bir anlayış mevcuttur. Kruşçev’in Stalin’in 

elinde şekil alan bir ülkede dönüm noktası niteliğindeki değişimleri yapabilen tek kişi 

olduğuna artık ikna olunmuştur. Şu bir gerçek ki Kruşçev’in iktidarında Stalin döneminde 

haksız yere kurban edilen 19 milyondan fazla insanın hayattayken ya da öldükten sonra 

rehabilite etmesi ve iade-i itibarda bulunması yapmış olduğu en büyük reformudur 

(Медведев, 2006:424). 

2. SOVYET SİNEMASINDA KRUŞÇEV DÖNEMİ 

Sovyet sineması Kuleşov, Ayzenştayn gibi başarılı yönetmenler öncülüğünde 

avangart deneysel çalışmalarla başlamış, sosyalist sorunların odağında geçen bir dönemle 

devam edip en nihayetinde endüstriyel ve modern temalar eşliğine son bulmuştur. Sovyet 

sinemasında Kruşçev döneminde yaşanan gelişmelerin tarihsel süreç içerisinde doğru 

olarak konumlandırılabilmesi ve daha net olarak görülüp yorumlanabilmesi amacıyla 

çalışmanın bu kısmında öncelikli olarak Sovyet sinemasının Kruşçev dönemi öncesi 

durumuna detaylı olarak yer verilmiştir. Burada oluşacak perspektif doğrultusunda 

Sovyet sinemasında Kruşçev döneminin gelişimi, dönüşümü daha net görülebilecektir. 

 

 

29 
 



2.1. Kruşçev Öncesi Sovyet Sinemasına Genel Bir Bakış 

Lenin ile başlayan Sovyet sineması, Stalin kültü altında bambaşka bir hale 

bürünmüştür. Bu nedenle de Kruşçev dönemi öncesi Sovyet sineması; Sovyet 

sinemasının doğuşu ve Stalin dönemi Sovyet sineması kapsamında ele alınmıştır. 

 2.1.1. Sovyet sinemasının doğuşu 

Ekim Devrimi’nin ardından Çarlık döneminde eleştirilen yapı alaşağı edilmiş, 

özlenilen sosyalizm anlayışıyla yeni bir sistem kurma çabasına girilmiştir. Yeni sistemi 

kurma sürecinde Lenin’in son derece önemsediği sinema oldukça etkin bir rol oynamıştır. 

Sinemanın propaganda gücü keşfedilmiş ve bu güçten yararlanmak amacıyla sinemanın 

gelişimine öncelik verilmiş, gelişimi için her türlü imkân sunulmuştur. Lenin sosyalist 

toplum inşasında halkın eğitilmesine katkısı nedeniyle sinemanın gelişimini yakından 

takip etmiştir. Film yapım forumları ve organizasyonlar planlamakla, sanatsal filmlerin 

düzeyleri ve konularıyla ilgilenmekle yetinmemiş sinemaya dair yasal düzenlemeler de 

getirmiştir. Bu kapsamda 27 Ağustos 1919’da film endüstrisinin kamulaştırılmasına dair 

kararname imzalamış ve bu tarih “Ekim’de doğan sanat” olarak adlandırılan Sovyet 

sinemasının doğuşu olarak ilan edilmiştir (Голиков, 1975:312). 

2.1.1.1. Sinemada kurumsallaşma çabası: VGIK 

27 Ağustos 1919’da Lenin’in kararnameyi imzalamasıyla ülkede film yapımı ve 

gösterimi sosyalist bir temelde gerçekleşmeye başlamıştır. Film stüdyoları devlet eli ile 

güçlendirilmiş, imkanlar iyileştirilmiştir. Sovyet yönetimi sinema sanatının gelişimi için 

somut olarak hemen harekete geçmiştir. Lenin ve merkez komite üyelerinden Yakov 

Sverdlov’un teklifi üzerine ülkenin ekonomik sıkıntılarına bakılmaksızın, film çekimi 

için kamera ve projeksiyona büyük fonlar ayrılmıştır (Маматова, 1982:12-13). Genç 

sinemacılar Avrupa ve Amerika’ya eğitime gönderilmiştir. Sinemaya yapılan yatırımlar 

bunlarla da sınırlı kalmamış, yeni sinemacıların yetiştirilmesini teşvik etmek amacıyla 1 

Eylül 1919 tarihinde Sovyetler Birliği Devlet Sinematografi Enstitüsü (VGIK) 

kurulmuştur. Kısa süre içerisinde tüm dünyada film stüdyolarıyla, laboratuvarlarıyla, 

araştırma odalarıyla meşhur olan enstitü, eğitim vermeye küçük, tek bir odada başlamıştır. 

Tüm yetersizliklere rağmen kurumun her bir paydaşı gelecekte güzel şeyler olacağına 

güvenip, sinemanın gelişimi için adeta seferber olmuştur (Кулешов, 1970:49). 

30 
 



VGIK’in kurulmasıyla Sovyet sinemasının dünya çapında ses getirecek 

başarılarının temeli atılmıştır. Sinemanın fenomenlerinin yetiştirilmesiyle Sovyet 

sineması dünya sinemasının teorik gelişiminde mihenk taşlarından biri olmuş ve 

Rusçadan İngilizceye birçok teknik terim geçmiştir (Hill, 1968:199). VGIK’in başarısının 

en büyük sebebi devrim sinemasını anlayan, yenilikçi eserler üretmede cesurca denemeler 

yapan yeni sinema sanatçıları yetiştirmesi olmuştur. Okul ilk mezunlarını başarılı 

yönetmen Kuleşov önderliğinde vermiştir. Kuleşov kurgu tekniği kavramını sinemada ilk 

kez kullanmış ve deneylerini kurgu ve montaj üzerine yoğunlaştırmıştır. Deneyleri 

sırasında celluloid film şeritleriyle farklı parçaları kurgulayarak “Kuleşov efekti”ni 

bulmuştur. Sinema dilinin temeli olarak kabul gören kurgusal yorum tekniği Kuleşov 

efekti, dünya çapında ses getirmiştir. 1920’lerde Sovyet avangart sinemasının oluşumuna 

Na Krasnom Fronte (На красном фронте) filmi ile büyük katkıda bulunmuştur. 1924 

yılında komedi türünde Neobıçaynıe Prikluçeniya Mistera Vesta v Strane Bolşevikov 

(Необычайные приключения мистера Веста в стране Большевиков) filmini çekmiş, 

film Sovyet klasikleri arasında yerini almıştır (Воденко vd., 1999:3). Bir taraftan 

yönetmenliğe devam eden Kuleşov aynı zamanda başarılı bir şekilde sinema 

eğitmenliğini, film yapım organizasyonlarını yürütmüş ve yeni devrim içeriğine göre özel 

sinema sanatı uygulamalarında öğrencilerini çalıştırmıştır. Büyük başarılara imza atmış 

olan Vsevolod Pudovkin onlardan biridir. Pudovkin de hocası gibi kurguya son derece 

önem vermiş ve çalışmalarını bu yönde geliştirmiştir. Pudovkin filmde kurguyla çekilen 

olayların yeniden yaratıldığını ve yine kurgu aracılığıyla zamanın, mekânın 

belirlenebildiğini belirtmiştir. Pudovkin ilerleyen zamanlarda filmde ses ve diyaloğun 

sinemacıya sağlayacağı olanaklar üzerine çalışmalarını sürdürmüştür (Vivaldi, 

2007:264). 

VGIK’de montaj, senaryo, oyunculuk üzerine sürekli denemeler yapılması 

sonucu çeşitli akımlar ortaya çıkmaya devam etmiştir. Kuleşov ve ekibinin kurgu üzerine 

olan görüşlerinin aksine sinema ve gerçekçilik üzerine yaptığı çalışmalarla dönemin öne 

çıkan ismi Dziga Vertov olmuştur. Vertov ilk olarak ülkenin dört bir yanına giderek haber 

filmleri çekmiştir. Haber gerçekçiliği ile paralel olarak sinemanın diğer tüm unsurlardan 

sıyrılarak sadece gerçeği yansıtması gerektiğini savunmuştur. Sinemanın hayatı 

kurgusuz, oyunsuz yansıtması gerektiğini savunarak kino-glaz (sine-göz) kuramını ortaya 

31 
 



koymuştur. Ona göre kamera insan gözünün yerini alır, hayatı tüm gerçekleriyle kaydeder 

ve gözün göremediğini kino-glaza yansıtmalıdır. Vertov’un bu amaçla çektiği belgesel 

filmler Sovyet halkının göstermiş olduğu kahramanlıkları konu alan belgesel filmlerin 

çekilmesine de ön ayak olmuştur (Голиков, 1975:313). Zaten Sovyet sinemasının doğuşu 

belgeseller üzerine kurulmuştur. Belgesel film yapabilmek için ise hayatı iyi bilmek, 

toplumsal olaylara duyarlı olmak, derin maneviyat ve pratik zekâ gerekmektedir. Bu 

nedenle belgesel film gelişimine yılda en az iki yüz, üç yüz adet yazdıkları film 

senaryolarıyla Sovyet gazetecilerin katkısı büyük olmuştur. O dönemi çok yönlü bilen, 

analiz edebilen gazeteciler ortaya çıkardıkları farklı temalarla belgesel filmleri 

zenginleştirmişlerdir (Романов, 1967:16). 

Sinemacıların farklı denemeleriyle bakış açılarında da çeşitlilik görülmüştür. 

1922 yılında Grigoriy Kozintsev, Sergey Yutkeviç ve Leonid Trauberg tarafından 

eksantirizm sanat anlayışıyla Leningrad’da Eksantrik Tiyatro Atölyesi (FEKS) kurulmuş 

ve 2 yıl sonra film atölyesine dönüştürülmüştür. Dolayısı ile de eksantirizm sanat anlayışı 

ile oluşan sinema okulu temsilcileri Vertov’un tam aksine oyuncu, dekor, ışık, makyaj, 

senaryo başta olmak üzere tiyatronun tüm unsurlarını benimsemişlerdir (Noussinova, 

2019:139). Bir nevi Alman dışa vurumculuğun tezahürü olan bu atölye ile Ayzenştayn da 

temasta bulunmuş ve ilerleyen zamanda çekmiş olduğu filmlerde de eksantirizmin etkisi 

görülmüştür. 

2.1.1.2. Erken dönem Sovyet sinema ideolojisine Marksizm-Leninizm etkisi 

Sinemaya dair farklı yaklaşımlar ortaya çıksa da nihayetinde hepsi sosyalist 

realizm ekseninde gelişim göstermiştir. Erken dönem Sovyet sineması sosyalist realizm 

sanat anlayışıyla süreç içerisinde olgunlaşmıştır. Estetik anlayışı, çok uluslu sinemada 

keşfedilen stili, Marksist-Leninist partiye teması, sinema dili, toplumsal sinematografik 

işlevi ve sanatsal yapısıyla gelişmeye devam etmiştir (Громов, 1986:7). Sosyalist realizm 

sanat anlayışıyla gelişen sinema milyonlarca insan için müzik, tiyatro gibi sanatsal işlev 

görürken, aynı zamanda da bir şeyler öğrendikleri gazete, okul olmuştur. Milyonlara hitap 

eden sinema izleyiciyi beyaz perdeye yansıttığı fikir ve felsefe yapısıyla etkileme gücüne 

sahiptir. Bu nedenle de sinema insanlara manevi değer yaratmanın bir yolu olarak 

görülmüş, komünizm ruhuyla halkları eğitmek Sovyet sinemasının en büyük amacı 

32 
 



olmuştur. Sinema maneviyatın komünizmle şekillenmesine yardım etmiş, Sovyet insanını 

ahlaki değerler, komünizme bağlılık fikri, vatandaşlık hissi, Sovyet vatanseverliği ve 

sosyalist enternasyonalizm konularında eğitmiştir (Романов, 1967:4). Bu amaçla genelde 

belgesel kurmaca tarzında çekilen halkın silahlarını devlet yetkililerine teslim etme, dini 

kınama gibi konulara adanan propaganda filmleri zamanın özel fenomenleri olmuştur. 

(Русина, 2019:19). Film türlerinde ağırlıklı olarak destanlar üzerinden sosyalist toplum 

devrimleri uğruna halkların mücadelesini anlatan tarihi-devrim türünde filmler ağırlıklı 

olsa da komedi, dram, kahramanlık gibi temalarda çekilen filmlerle tür çeşitliliği 

yaşanmıştır (Романов, 1967:7).  

Sovyet sinemasının fırtınalı gelişimleri de dahil olmak üzere her etabında Lenin 

kültür devriminin etkisi görülmüştür. Varlık göstermeye başladığı ilk günden itibaren 

komünizm ideolojisi için mücadele ederken aynı zamanda sosyalizm ve burjuva ideolojisi 

arasındaki mücadeleye de dahil olmuştur (Романов, 1970:37). Bu mücadelenin top yekûn 

verilmesi için de sınıf bilinci ulusal bilinçten soyutlanarak ulusal sınırların ötesine bir 

anlayış oluşturulmuştur. Bu anlayışla birlikte tüm sanatsal kültürel alanlarda da 

enternasyonalist toplum anlayışı eğilimi görülmüştür (Капустин, 1978:195). Lenin’e 

göre (1981:77) milliyetçilik-enternasyonalizm, milliyetçilik-sınıf mücadelesi ve 

milliyetçilik-evrensel insan diyalektiği her zaman büyük problem olmuştur. Marksist-

Leninist teori toplumsal tüm alanlarda enternasyonalizmin üstünlüğünü iddia ederken, 

milli özellikleri de yok saymamıştır. Aksine enternasyonalizm altında birleşme ancak 

milli özellikler belirlenerek, dikkate alınarak başarılı bir şekilde 

gerçekleştirilebilmektedir. Dolayısı ile de Lenin’in Sovyet sinemasındaki beklentisi çok 

uluslu Sovyet kültürünün geliştirilmesi adına ulusal kültürleri tek bir sosyalist kültürde 

birleştirme yönünde olmuştur. Bu birleştirme sürecinde ulusal kültürlerin ihmal 

edilmemesinin sosyalist gerçekçilik metodunu zenginleştirdiğine, geliştirdiğine 

inanılmıştır (Ростислав, 1986:147). Lenin’in bu görüşüyle uyumlu olarak da sinema 

kararnamesinde kardeş cumhuriyetlerdeki sinematografi inşasının organizasyon 

planlanması da yer almış ve bu bölgeler düşmandan kurtulup özgür olmalarının ardından 

da ulusal sinematografi gelişimi başlatılmıştır (Маматова, 1982:12-13). Ancak her ne 

kadar çok uluslu Sovyet yapısında her bir ulusun kültürünün yok sayılmadığı belirtilse de 

sinemada Rus merkeziyetçi bir yapı karşımıza çıkmaktadır. Sinemacıların yanı sıra 

33 
 



filmlerde ön plana çıkan kahramanlarda da Rus karakterlerin etkisi görülmektedir 

(Ростислав, 1986:159). Çünkü devrimci bir darbenin ilk döneminde, kazanılan sınıfların 

devamlılığının sağlanması ve ulusal bilincin en aza indirgenmesi için tamamen sınıfsal 

dayanışma politikası güdülmüştür. Ancak bu durum Stalin döneminde zirve yapan 

kültürel nihilizmin temelini oluşturmuştur. Rus proletarya kültürü, Rus halkının tüm 

kültürel klasiklerini ve folklorunu proleter kültüre dayatmıştır. Orta Asya'daki bu 

görüşteki teorisyenler halkların mirasını örneğin Farsça ve Türkçe klasik şiiri 

reddetmişlerdir. Bunlar devrim gücünü hayata geçirme pahasına ulusu yok sayıp, 

toplumsal sınıfı onaylamaya neden olan sanat ve devrim sorununa ideolojik bakış açısının 

uç noktaları olarak karşımıza çıkmaktadır. Ulusal sınırların ötesine geçmek adına tüm 

ülkelere proletarya kültüründe birleşme çağrısı yapılmıştır (Капустин, 1978:194, 195). 

2.1.2. Stalin dönemi Sovyet sineması 

Stalin yönetimi altında Sovyet sineması önemli değişiklikler, dönüşümler 

yaşamıştır. Sinemada 1920-1930’larda devrimle beraber insanın dönüşümü ele alınmıştır. 

Sinemacılar birey-devlet, halk-lider ilişkileri ve sosyalist dünyada insanın ahlaki ölçütleri 

kapsamında zamanın temel ideolojik meselelerini ortaya koymuştur (Министерства 

Культуры СССР, 1973:124). Bu dönem çekilen filmler erken dönem Sovyet sineması 

gibi genelde belgesel türünde olmuş, konu olarak ise devrim konusu yönetmenlere ilham 

kaynağı olmaya devam etmiştir (Маматова, 1982:16).  

2.1.2.1. Kurgu ve montajda deneysel dönem  

Kuleşov, Pudovkin ve Vertov’un başarılı çalışmaları devam ederken 1920'lerin 

ortalarında sinemada montajın öncüleri olacak Sergey Ayzenştayn, Grigoriy Kozintsev, 

Leonid Trauberg, Aleksandr Dovjenko, Mikhail Kalatozov, Nikolay Shengelaya gibi yeni 

yönetmenler ortaya çıkmıştır (Русина, 2019:10). Başta Ayzenştayn, Dovjenko ve 

Pudovkin olmak üzere bu yönetmenlerle Sovyet sinemasına birçok başarılı başyapıt 

kazandırılmıştır. 

Kuleşov önderliğinde başlatılan deneysel çalışmalar Ayzenştayn ile devam 

ettirilmiştir. Ayzenştayn, akıl hocası olan avangart tiyatronun kurucusu Vsevolod 

Meyerhold nedeniyle avangart tiyatrodan etkilenmiş ve bu etkiyle de görsel anlatıma son 

derece önem vermiştir. Ayrıca fütürizm fikrinden de beslenerek çalışmalarını montaj 

34 
 



üzerine yoğunlaştırmıştır. Ayzenştayn bu alt yapısıyla ilk filmi Grev (Staçka/Стачка)’i 

1924 yılında çekmiş ve çarpıcı kurgu tekniğiyle, anlatı yapısıyla adından söz ettirmeyi 

başarmıştır. Filmde gerçek mekanlar kullanarak soyut anlam yaratmaya çalışmıştır. Grev 

filmi her ne kadar gerçek olaylara dayansa da Ayzenştayn somut bir gerçeklik yerine, 

duyguları çarpıcı kurgu tekniğiyle inşa etmiştir. Yapımında yeni tekniklerin kullanıldığı 

Grev filmiyle, devrimci sinema tam olarak doğmuş sayılmaktadır (Русина, 2019:11). 

Başarılı yönetmen 1925 yılında Potemkin Zırhlısı (Bronenosets Potemkin/Броненосец 

Потемкин) filmini çekmiş ve filmin kurgu diliyle bir kez daha başarıya imza atmıştır. 

Potemkin Zırhlısı filmi sadece SSCB’de değil, tüm dünyada başarılı bir şekilde 

ekranlarda yer almıştır. 1927 yılında Paris’te uluslararası fuarda sosyalist gerçekçilikle 

Rus devrimini, dönemin ruhunu aktarmayı başardığı gerekçesiyle büyük ödüle layık 

görülmüştür. Potemkin Zırhlısı’yla kahramanlık tutkusu adeta sanatın diline dönüşmüştür 

(Голиков, 1975:313). Yönetmen sonraki yıllarda Ekim (Oktyabr/Октябрь, 1927), 

Aleksandr Nevskiy (Александр Невский, 1938), Korkunç İvan (İvan Groznıy/Иван 

Грозный, 1944) gibi başarılı filmlerle toplam 23 film çekmiştir (Русина, 2019:11).  

Tıpkı Ayzenştayn gibi biçimci sinema akımını yaratan yönetmenlerden biri de 

Pudovkin’dir. Her ne kadar kurgu anlayışları farklı olsa da iki yönetmen de gerçekliğin 

ancak kurguyla derinleştirilebileceğine inanmıştır. Potemkin Zırhlısı’ndan sonra 

kurguyla oluşturulan yeni sinema dili 1926 yılında Pudovkin’in Ana (Mat/Мать) filmi ile 

daha da güçlenmiştir. Pudovkin, Konets Sank-Peterburga (Конец Санкт-Петербурга, 

1927), Potomok Çingiz-Hana (Потомок Чингис-хана, 1928) Dezertir (Дезертир, 1933) 

filmleriyle sadece Sovyetlerde değil, Batı’da da adını duyurmayı başarmıştır (Vivaldi, 

2007:261). Ayrıca asıl mesleği mühendislik olan yönetmen beyin mekanizması gibi 

bilimsel belgeseller de çekmiştir.  

Döneme damga vuran bir diğer yönetmen Dovjenko’dur. Ukraynalı yönetmen 

devrim temalı çektiği Yagodka Lubvi (Ягодка любви, 1926), Sumka Dipkuryera (Сумка 

дипкурьера, 1927), Arsenal (Арсенал, 1929), Zemlya (Земля, 1930), İvan (Иван, 1932), 

Aerograd (Аэроград, 1935), Şors (Щорс, 1939), Miçurin (Мичурин, 1949) gibi 

filmleriyle Sovyet sinemasında klasikler arasına girmiş ve sinemada teknik ve sanatsal 

35 
 



arayış yolunda yapmış olduğu denemelerle Sovyet sinemasına büyük katkıda 

bulunmuştur (Маматова, 1982:16). 

Erken dönem Sovyet sinemasında kino-glaz kuramıyla sinemanın temellerini atan 

Vertov, 1929 yılında çekmiş olduğu Kameralı Adam (Çelovek s Kinoapparatom/Человек 

с киноаппаратом) filmiyle sinema ve gerçeklik çizgisini sonuna kadar zorlamıştır. Film 

kurgu, oyuncu, dekor olmadan gerçekliğin çarpıtılmadan yansıtıldığını göstermek 

amacıyla Moskova’daki günlük hayatın simülasyonu modunda çekilmiştir (Темлякова, 

2016:110). Vertov’un diğer önemli filmleri ise şunlar olmuştur: Kino-glaz (Кино-глаз, 

1924), Kinopravda (Киноправда, 1925), Odinnadtsatıy (Одиннадцатый, 1928), Tri 

Pesni o Lenine (Три песни о Ленине, 1934). 

1930’lara gelindiğinde artık Sovyet sineması Ayzenştayn’nın Potemkin Zırhlısı, 

Putovkin’in Ana (Мать), Trauberg ve Kozintsev’in Şinel (Шинель) filmleri gibi dünya 

şaheserlerinin sahibidir (Шкловский, 1985:10). Bu filmlerin ortaya çıkmasının bir 

sonucu olarak, Sovyet sineması sinema dünyasında fenomen olma vasfını kazanmaya 

başlamıştır.  

1930’larda filmlere ses kaydedilebilineceğinin keşfiyle Sovyet sinemasında temel 

yenilikçilik başlamıştır. Sovyet ekranında gösterilen ilk sesli film Odna (Одна, 1931) 

Grigoriy Kozintsev ve Leonid Trauberg tarafından çekilmiş, filmde geçen birkaç kelime 

izleyiciyi hayrete düşürmüştür. Şaşıran sadece izleyici olmamış, birçok oyuncu bu 

duruma hemen alışamamıştır. Yönetmenler yeni sinema tarzıyla beraber birtakım 

değişikliğe gitmiştir (Шкловский, 1985:157-158). Filmler hem içerik olarak hem de 

montaj açısından değişmek zorunda kalmıştır. Sinemadaki bu büyük yenilik ile lirik 

montaj devri bitmiştir. Bu durum artık kahraman odaklı filmlerin yaratılmasına sebep 

olmuştur. Bu nedenle de dönem “aktör sineması” olarak adlandırılmıştır (Маматова, 

1982:32). Ayrıca film kahramanlarının karakteristik özellikleri, görünüşleri de 

değişmiştir. Ses, kelime ve müzik izleyicinin manevi dünyasında daha derine nüfus 

edebilmek için kullanılmaya başlanmıştır (Ростислав, 1986:141). Böylece tarihi-devrim 

temalı filmler daha etkili olmuş, sesle ve müzikle zenginleşen sinema yeni bir 

sinematografi seviyesine geçmiştir. Sinemada yaşanan bu gelişme sosyalist gerçekçiliğin 

gelişimine büyük katkı sağlamıştır. Sosyalist gerçekçilikle paralel olarak hayatın içinden 

36 
 



hikayeler yansıtılırken sinemada gerçekliğin gerçek zenginliğini somutlaştırmanın 

mümkün olduğu yeni araçlara ihtiyaç duyulmuştur. Bir çözüm olarak sinemacıların 

gerçek hayat gözlemleri ve detaylarıyla doyurdukları karakterlere ulusal kimlik 

kazandırılmıştır. Bu nedenle de hikayeler gerçek hayat detayları olan ulusal kimlikler 

aracılığıyla kurulmuş ve bu rollerin oynanması için de diğer cumhuriyetlerden aktörler 

davet edilmiştir (Маматова, 1982:35-37). Sonraki süreçte bu da yetersiz görülmüş ve 

ulusal filmlerin Moskova’da yapılamayacağı, filmlerin halkının içinde kendi diliyle, 

kendi kültürü ile yaratılması gerektiği anlaşılmıştır. 1926 yılında Rusya 

Federasyonu’ndaki az olan milletlerin hayatı hakkında film yapmak amacıyla Dağıstan 

ve Tataristan’daki birçok sanatçı desteğiyle Vostok-Kino organize edilmiştir. Kazakların 

ulaşım için demir yolu yapmaları, Rusların, Gürcülerin ve Ukraynalıların nakliyeyi 

sağlamalarıyla Vostok-Kino amacına uygun olarak hep bir elden inşa edilmiştir. Vostok-

Kino kısa süre içerisinde faaliyetleriyle ulusal kültürlerin kardeş ilişkilerinin göstergesi 

olarak tarihte iz bırakmıştır. Oluşan bu atmosferle de Orta Asya Cumhuriyetlerinde 

sinema gelişimi başlamıştır (Ростислав, 1986:152-153). 20’li yıllarla birlikte kurmaca ve 

belgesel film üretimi Ukrayna, Belarus, Ermenistan, Azerbaycan, Gürcistan ve 

Özbekistan’da başlamıştır. 30’lu yıllarda ise Tacikistan, Türkmenistan, Kazakistan, 

Kırgızistan sinemaları yavaş yavaş da olsa varlık göstermeye başlamıştır. Son olarak 

Sovyet sineması birliğe geç dahil olan Litvanya, Letonya, Estonya ve Moldova’da 

gelişmiştir (Тенейшвили ve Дробашенко, 1980:69). 

2.1.2.2. Sansürün ayak sesleri 

1935 yılı ocak ayında I. Sovyetler Birliği Sinematografistler Toplantısı çok uluslu 

Sovyet sinemasında önde gelen ustaların katılımıyla gerçekleştirilmiştir (Маматова, 

1982:31). Her ne kadar bu toplantıda sinemanın geleceği konuşulsa da Stalin yönetimi 

altında hiçbir yönetmen kendi fikrini beyan edememiştir. Sovyetler Birliği 

kurulduğundan beri işleyen sansür sistemi Stalin’le beraber özellikle 30’lardan sonra 

giderek daha katı çalışmaya başlamıştır. Sosyalizmin zaferi dışında konu seçilememiş ve 

sinema hiç olmadığı kadar propaganda amaçlı kullanılmaya başlanmıştır. Bu duruma 

karşı çıkanlar baskının yanı sıra ölüm cezalarına çarptırılmıştır. 1937-1938 yıllarına 

gelindiğinde ise baskı üst seviyeye ulaşmıştır (Рыбаковский, 2013:96-97). Sovyet 

37 
 



sinemasının gelişimi üzerine çalışmalar yapan S. Freylik dogmatizm anlayışında olan 

yönetimden dolayı bu dönemde yeniliğin ve gelişimin durdurulduğunu belirtmiştir. Ona 

göre 30’lu yıllarda elde edilen başarılar tabulaştırılmış ve taklit edilmesi için örnek 

gösterilmiştir. Ancak insanların hissetme şansı kesildiği için aynı ruhta filmler 

üretilememiştir. Uyarlama destanlar, tarihi kahramanlar önceden şematik bir şekilde 

belirlenmiştir. Sipariş üzerine tasarlanan filmler oldukça yapay olmuştur (Капустин, 

1978:102-103). Bu durumun üzerine bir de yönetmenlerin yeni kültür arayışlarına 

getirilen kısıtlamalar nedeniyle ünlü Sovyet montajı yok olma safhasına gelmiştir. 

Yaptığı deneysel çalışmalarla Sovyet sineması kurucularından Kuleşov da bu ortamdan 

olumsuz olarak etkilenen yönetmenlerden biri olmuştur. Kuleşov çalışmalarına Velikiy 

Uteşitel (Великий утешитель,1933), Klyatva Timura (Клятва Тимура, 1942), Mı s 

Urala (Мы с Урала, 1943) gibi filmlerle devam ettiyse de çalışmaları Stalin rejimi 

tarafından fazla entelektüel ve burjuva unsurlar taşıdığı gerekçesiyle eleştirilmiştir. Sonuç 

olarak sinemada ele alınan konular ve anlatım biçimleri standartlaşmış, film sayılarında 

büyük düşüş yaşanmıştır. Stalin baskısı altında Sovyet sineması kuru, yavan bir hale 

dönüşmüştür (Vivaldi, 2007:261). 

2.1.2.3. Sansürün ve savaşın kaçınılmaz sonucu: Malokartine dönemi 

1940’larda Sovyet sinemasına II. Dünya Savaşı6 damga vurmuştur. Stalin’in 

sansürlerine bir de savaşın zorlu şartlarının eklenmesiyle Sovyet sinemasında 1943-1953 

yıllarını kapsayan Malokartine (Малокартинье) dönemi yaşanmıştır. Bu dönem film 

üretimi neredeyse durma noktasına geldiği için az film anlamında Malokartine olarak 

adlandırılmıştır. Bu zorlu dönemde savaş nedeniyle birçok ülke stüdyosu yıkılmış, yok 

edilmiştir (Кулиджанов, 1970:45). Bunun sonucu olarak da 1940’ların sonu 50’lerin 

başında film stüdyolarında yapılan filmler yıllık ortalama 10-15’e kadar düşmüş, film 

temaları ve türleri çeşitliliklerini kaybetmiştir. Bu durumu düzeltmek adına partide 

kararlar alınmış, film üretiminin arttırılması hedeflenmiştir. Bu amaçla tiyatro ve müzikal 

eserler filmleştirilmiş ancak seyirciden beklenen tepki alınamamasından ötürü devam 

ettirilememiştir. Yine de tüm olanaksızlıklar içerisinde hiç yaratıcı arayış ve başarının 

6 II. Dünya Savaşı Rusça kaynaklarda Büyük Vatanseverlik Savaşı olarak geçmektedir. Kaynağın orijinalinde yazan 
bu isim savaşın evrensel ismi, II. Dünya Savaşı olarak tercüme edilmiştir. 

38 
 

                                                           



olmadığını söylemek elbette insafsızlık olur. Bu dönemde aşırı savaş filmlerine tepki 

üzerine sanatsal film olarak adlandırılan bir seri ortaya çıkmıştır. Bu akım belgesel filmde 

olmayan lirik, hiciv unsurlarını içermiştir. Bu furya Mihail Çiaurel tarafından çekilen 

Klyatva (Клятва, 1946) filmi ile başlamış ve dönem sinemasının stilistik eğilimlerini, 

özelliklerini açık bir şekilde göstermiştir. Seriyi Stalingradskaya Bitva (Сталинградская 

битва, 1949), Podeniye Berlina (Подение Берлина, 1950) gibi filmler takip etmiştir 

(Ростислав 1986:115-118). 

1930’lu yıllarda Sovyet sinemasında genel olarak modern ve sosyalizm 

kurucularının kahramanlıklarına dayanan çalışmalar yer alırken, 1940’lı yıllarda 

sinemaya 1941-1945 yılları arasında geçen II. Dünya Savaşı’nda faşistlerle olan 

mücadelede halkın gücünü harekete geçirme görevi verilmiştir. İlk aşamada devrim 

sinemasında olduğu gibi tarih belgeselleriyle olaylar kapsamlı bir şekilde çekilmiştir. 

Aynı şekilde bu dönemki kurmaca filmler de tüm gücünü vatanseverlik ve Sovyet insanı 

kahramanlığını harekete geçirmek için harcamıştır (Голиков, 1975:315). Savaş yıllarında 

vatan konulu filmler ön plana çıkmıştır. Faşizmin sadece Sovyet devletini yok etmek için 

değil, aynı zamanda sosyalist milletleri silmek için çabaladığı düşünülerek, makalelerde, 

şiirlerde, filmlerde, tiyatrolarda birlik olmak gerektiğinin altı çizilmiştir (Министерства 

культуры СССР, 1975:9-10). Halkların kardeşliğini gösteren, moral yükseltici cephe 

filmleri yapılmıştır. Düşman saldırısından tam 3 gün sonra Lenfilm’de Vladimir Petrov 

tarafından Çapayev S Nami (Чапаев с нами, 1941) filmi çekilmiştir. Daha sonra da bu 

tür filmlerin devamı gelmiştir. 1941 yılında Moskova ve Leningrad’ın yoğun olarak 

bombalanmasıyla stüdyolarda film çekmek imkânsız hale gelmiş, Merkez Film Stüdyo 

Derneği (ЦОКС) Almatı’ya taşınmıştır (Маматова, 1982:53). Odesa, Mosfilm, Lenfilm, 

Belarusfilm ve Kievfilm stüdyoları ise Taşkent’e taşınmıştır. Taşkent Stüdyosu’nda 

birçok ulus yan yana yorulmak nedir bilmeden çalışmışlardır (Абдуллаев ve 

Мухамедов, 1976:29-30). Aşgabat film stüdyosu ise cepheye gönderilen birçok Türkmen 

yönetmenin de etkisiyle tarihi belgesel filmler için önemli bir yer haline gelmiştir 

(Министерства культуры СССР 1975:250). Ulus sinemasında yaşanan bu gelişmeler 

onların genelde Rus yönetmenler önderliğinde bu işi öğrenmeleri açısından olumlu olsa 

da kültürleri Sovyet rejiminin ve onun propaganda yoluyla yaydığı ideolojinin önemli 

etkilerini yaşamaya devam etmiştir. Yönetim tüm etnik köken kavramlarını sosyal alana 

39 
 



indirgemiş, halkın gelenek ve göreneklerine müdahale edip sert dil politikaları 

uygulamıştır (Tsai, 2015:55). Sonuç olarak 1930’ların siyasi terörü etkisi altında 

milliyetçilik tartışmasının kötü olduğunu düşünülen bir nesil yetişmiştir (Musabaeva, 

2015:35). 

Savaş sonrası dönemde Sovyet sineması kısıtlı olan sinema araçlarını 

zenginleştirme çabasına girmiştir. Sovyet ustaları circle-vision, geniş ekran, stereoskopik 

görüş, stereo ses alanlarında altyapı oluşturma çalışmalarına başlanmıştır (Голиков, 

1975:316). Ancak teknik alanda gelişmeler yaşanmasına rağmen savaşın ardından baskı 

devam etmiş ve bu durum Stalin’in ölümüne kadar sürmüştür. Stalin’in son yıllarında 

belgesel türünde çekilen daha çok kişisel filmler ağırlıkta olmuştur. Filmleri yöneticilerin 

kahramanlıklarını, görkemli savaş sahneleri süslemiştir (Зоркая, 2014:615). 

2.2. Kruşçev Dönemi Sovyet Sineması 

Son yüzyılda dünya görüşünde yaratıcı bir rol oynayan en önemli kırılmalardan 

biri Sovyetler Birliği’nde yaşanan “Çözülme dönemi”dir. Çözülmenin etkisi fikir üreten 

yaratıcı insanlar üzerinde oldukça etkili olmuştur (Юлдашев 2017:134). Dolayısı ile de 

sanatın her dalında gözle görülür bir yükseliş ve toplumsal dönüşüm yaşanmıştır. Kruşçev 

döneminde hissedilen bahar havası sinemayı da ısıtmış, yaşanan değişimler dönemin 

şartlarında adeta demokratikleşme göstergesi olmuştur (Зоркая, 2014:636). Çözülme 

sinemasında yaratıcılık gündeme gelmiş, sanatçılar film içeriklerinde, kullanılan 

sembollerde daha deneysel çalışmalar yapabilmiştir. Sovyet sineması tam da Lenin’in 

hayalini kurduğu gibi burjuva, erk olan azınlık ideolojisi ve sinema tekelinin aksine özgür 

sanat anlayışına ve milyonlarca çalışana sahip olmuştur (Голиков, 1975:312). 

II. Dünya Savaşı’ndan sonra Avrupa sineması İtalyan Neo-Gerçekçiliği, Fransız 

Yeni Dalgası, Yeni Alman Sineması ve Polonya Okulu gibi birçok dalga etkisi altında 

yenilenmiştir. Bu dalgalardan ayrı bir yerde 1950-1960'ların Sovyet sineması Perestroyka 

dönemine kadar göreceli bir biçimde kalmıştır. Oysa ki Stalin'in ölümünden sonraki 

yaklaşık ilk yirmi yıl boyunca, Sovyet film yapımcıları 1920'lerin öncü ruhunu 

canlandıran ve film sanatının görsel ve anlatı yönlerinde devrim yaratan yenilikçi 

çalışmalar üretmiştir. 60’lı yıllar bu bilinmeyen yeni dalganın en yüksek noktası 

olmuştur. 1940'ların sonunda, kültür üzerindeki totaliter kontrolün doruğa ulaşmasının 

40 
 



ardından Çözülme dönemi kültürel üretim tarzına olanak sağladığı gibi bireysel 

denemeleri de canlandırmıştır (Prokhorov, 2001:7). Çözülme sinemasında yaşanan akım 

göreceli olarak kalsa da parti ideolojisi, halkçı, tarihçi, yaratıcılık peşindeliği gibi 

sinemayı zenginleştiren gelenekler dahilinde Sovyet sinemasına büyük katkılar sunduğu 

aşikardır (Министерства культуры СССР, 1978:21). 

Tüm bu bilgiler ışığında çalışmanın bu kısmında çözülme sinemasında yaşanan 

gerek yapısal gerek teknik değişim ve dönüşümler sinemada yaşanan modernleşme, 

Stalin kültünün filmler üzerinden reddi, filmlerde ortaya çıkan yeni estetik anlayış, yeni 

arayışlar ve Sinematograflar Birliği’nin kurulmasıyla ulus sinemalarının yükselişi 

çerçevesinde kategorize edilerek ele alınmıştır. 

2.2.1. Sinematografik modernleşme 

50’lerin ortasında modern Sovyet sineması başlamıştır. Bunda o dönem 

sinematografi sisteminde yapılan radikal değişiklikler etkili olmuştur (Гуревич, 1980:4). 

Düzenlenen tüm parti kongrelerinde sinemanın toplumsal öneminin altı çizilmiş, yeni 

yapılandırmalar üzerinde çalışılmıştır. Kongrelerde sinematografi yönetiminin 

iyileştirilmesine dair önlemler alınmıştır (Министерства Культуры СССР, 1978:10-11). 

14-25 Şubat 1956’da gerçekleştirilen XX. Parti Kongresi’nde sosyalist sanatın gelişmesi 

için düzenlenen değişiklikler kapsamında sinematografi, insanın katı düzeni terk etmesi, 

şematik olarak verilen film diyagramlarının, diyalogların sadeleştirme diktelerinin 

bırakılması kararlarıyla güncellenmiş  (Капустин, 1978:101) ve kitle sanatı olarak 

sinemanın öneminin anlaşılması, film üretiminin artması ve filmlerin ideal sanatsal 

düzeylerinin yükseltilmesi gerçekleri üzerinde durulmuştur (Абдуллаев ve Мухамедов, 

1976:35). XX. Parti Kongresi ile başlatılan bu süreç tüm kongrelerde devam ettirilmiştir. 

XXIII. Parti Kongresi’nde Sovyet sinemasının gelişimine dair sunulan raporda Sovyet 

filmlerinin sadece Sovyet Birliklerinde değil uluslararası arenada da elde ettiği başarılar 

sunulmuştur. Sonuçlar herkesi memnun edecek türden olmuştur. Bu başarı cumhuriyet 

birliklerinin kültür çeşitliliği içerisinde kardeşçe çalışmalarının sonucu oluşmuştur 

(Министерства Культуры СССР, 1978:10-11). Gürcü yönetmen Lev Kulidjanov da 

1965 yılında yaptığı konuşmasında Çözülme döneminde elde edilen ulusal ve uluslararası 

41 
 



başarıyı birlik, beraberlik içerisinde geçirilen 10 yıllık çalışmaya bağlamıştır (Соболев, 

1966:49). 

Stalin dönemindeki hem film sayısındaki azlığın hem de tek tipliliğin en büyük 

sebebi sansür olmuştur. Bunun üzerine bir de Stalin’in her filmi bizzat kendisinin izlemek 

istemesi çıkan film sayısını oldukça azaltmıştır (Зоркая, 2014:636-637). 1950'lerde Stalin 

dönemi film üretim sisteminden uzaklaşılarak, film sayılarının giderek arttığı bir film 

üretim dalgası yaşanmıştır. Bu durum yeni yönetmenleri, oyuncuları cesaretlendirmiş, 

sinemaya birçok yeni sinema sanatçısının dahil olmasını sağlamıştır. Bu dönem genç 

yönetmenler Grigoriy Çuhray ve Marlen Hutsiyev başarılarıyla adlarından söz ettirmiştir. 

Mikhail Romm'un öğrencisi olan Çuhray, Sorok Pervıy (Сорок первый, 1956) ve 

Ballada O Saldate (Баллада о солдате, 1959) filmleriyle, Kalatozov ise Letyat Juravli 

(Летят журавли, 1957) filmi ile Cannes ve Venedik'te ödüller kazanıp uluslararası 

kamuoyunda Sovyet sanat sinemasının yeniden canlandığının sembolleri olmuşlardır 

(Prokhorov, 2001:13).  

Yeni sinemacıların yanı sıra eski film yapımcıları da çözülme sinemasında 

yaşanan gelişmelerle dönmeye ikna edilmişlerdir. Stalin döneminde küstürülen Sovyet 

sinemasının kurucularından Kuleşov yeniden çalışmalarına başlayan yönetmenlerden biri 

olmuştur. Böylece yeni dalga filmlerinde hem konu seçiminde hem de tarz olarak genç 

yapımcılar için örnek olmaya devam etmiştir (Prokhorov, 2001:17). Çözülmenin etkisi 

ile ortaya çıkan bu hoşgörü ortamı net olarak görülebilen sonuçlar doğurmuştur. 

1952’deki sadece arşivcilerin ilgisini çeken, sıkıcı filmlerin yerini 1955’de her birinin 

orijinal senaryoları olan 66 kurmaca film almıştır. Sonraki yıllarda film sayıları, 

yaratıcılık ile paralel olarak giderek artmıştır. Sinemada yaşanan gelişmelerde sinemaya 

kazandırılan yeni neslin katkısı büyük olmuştur. Bu neslin ortaya çıkmasında VGIK 

önemli bir rol oynamıştır (Зоркая, 2014:636-637). VGIK’den mezun olan genç 

sinemacılar ülkelerine dönmüş ve deneyimli yönetmenlerle çalışmaya başlamışlardır. 

Farklı nesillerin iş birliği Ukrayna, Gürcistan, Özbekistan, Moldova, Kırgızistan, 

Türkmenistan, Estonya ve Litvanya başta olmak üzere tüm cumhuriyet birliklerinde 

görülmüştür (Министерства Культуры СССР, 1978:6). 

42 
 



Malokartinye döneminde ulusal sinematografinin gelişimi sekteye uğrarken, 

Çözülme dönemi sinemasında sadece film sayıları değil, sanat seviyeleri de yükselmiştir. 

Rus sanat kültürü tecrübesi ve teorisine dayalı olarak tüm cumhuriyetler kendi hayatları, 

kendi gelenekleri hakkında kendi dillerinde, birbirini tekrar etmeyen karakterler yaratarak 

filmler yapmıştır. Bu ilerici sosyalist kültür ve Sovyet toplumunun yapısının bir 

yansıması olmuştur. Ukrayna’dan Aleksandr Dovjenko, Gürcistan’dan Nikoloy 

Şengelaya, Belarus’dan Yuriy Tariç, Ermenistan’dan Ambartsum Beknazarov, 

Özbekistan’dan Kâmil Yarmatov gibi başarılı yönetmenler kendi ulusal kültürlerinin 

özgünlük duygusunu sinematografinin imkanları ile birleştirmeyi başarmışlardır 

(Министерства Культуры СССР, 1978:11). Gürcistan’da Otets Soldata (Отец солдата, 

1964), Belıy Karavan (Белый караван, 1963), Kırgızistan’da Znoy (Зной, 1963), 

Litvanya’da Hronika Odnogo Dnya (Хроника одного дня, 1963), Jivıe Geroi (Живые 

герои, 1960), Özbekistan’da Tı Ne Sirota (Ты не сирота, 1962), Zvyezda Ulugbeka 

(Звезда Улугбека, 1964), Kazakistan’da Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа, 1963), 

Bezborodnıy Obmanşik (Безбородный обманщик, 1964), Skaz O Materi (Сказ о 

матери, 1963), Sledi Uhodyat Za Gorizant (Следы уходят за горизант, 1964), 

Türkmenistan’da Sostyaznie (Состязяние, 1964), Tacikistan’da Deti Papira (Дети 

папира, 1962) yapılan filmler bunun en büyük kanıtı olmuştur (Собалев, 1966:27). 

Böylece Sovyet kimliğinin yanında ulusal kimlik de varlık göstermeye başlamış ve 

sinema, totaliter mitolojinin parçalanması uygulanmasında kilit bir rol oynamıştır. 

Mosfilm, Lenfilm ve Gorki Stüdyo gibi merkezi stüdyoların baskınlığına meydan okuyan 

deneysel ve tartışmalı filmler üretilmiştir (Prokhorov, 2001:20-21). Bu filmlerin 

yapılmasının zemini özellikle 1953-1956 yıllarında yaşanan ekonomi ve kültürde yeni 

yaklaşımlar neticesinde film stüdyolarına malzeme takviyesi ve teknik alt yapının 

güçlendirilmesiyle oluşturulmuştur (Романов, 1970:14). Film stüdyolarının teknik olarak 

yeniden donatılması ve VGIK’de eğitim alan yaratıcı genç personelin işe alınmasıyla yapı 

tamamen değiştirilmiştir. Bu sayede 60’lı yıllarda ulusal sinematografi gelişimindeki 

ideolojik sanatsal düzeydeki farklılıklar aşılmıştır (Маматова, 1982:66). Tüm bu 

gelişmeler ışığında Sovyet Cumhuriyetleri’nin tüm başkentlerinde ve bazı büyük 

bölgelerde yer alan 39 film stüdyosu yılda yaklaşık olarak 130 uzun metrajlı film, 70’den 

43 
 



fazla televizyon filmi, yaklaşık olarak 1200 belgesel film, binden fazla sinema dergisi 

üretmiştir (Голков, 1975:312). 

2.2.2. Sinemaya yeni bakış açısı; eski otoritenin reddi 

Varlık göstermeye başladığı ilk günden itibaren savaş teması Sovyet sinemasının 

yönünü belirleyen en karakteristik özellik olmuştur. Bu özellik çözülme sinemasında da 

devam etmiştir. Ama bu dönem hazır film şemasının verildiği dönemi geçmişte bırakan, 

birçok insana fırsatlar sunan, yeni ve tarihi bir dönem olmuştur. Yönetmenler bu dönemde 

kendi yeteneklerini, tarzını ortaya koyma fırsatı yakalamıştır (Капустин, 1978:209). 

Doğal olarak da filmlerin sunumu, yorumu ve anlamsal boyutu farklılık göstermiştir. 

Savaşın patlak verdiği 1941-1942 yıllarında filmlerde biz ve öteki ayrımı son derece 

keskin, aşırı propagandacı bir üslup kullanılırken, 1943-1945 yıllarında vatanseverlik ve 

ideoloji geçerliliği korunmuş buna ek olarak kahraman ve düşman görünümlerinde 

çeşitlilik yaşanmıştır. 1940’lardan 50’lere kadar belirgin bir şekilde Stalin kültü altında 

konular yönlendirilmiştir. Çözülme dönemi sinemasında ise olaylara bakış açısı daha 

hümanist, duygulara da önem veren bir anlayış görülmüştür. Bazı vurgu ve ton 

farklılıklarıyla birlikte tarihsel ve devrimci tema hala kutsallığını, ideolojisini korumuştur 

(Русина, 2019:32, 55). Savaş konulu sanat hareketinin yeni etabında filmler, insanın ve 

Sovyet askerinin kaderini, yaşanan zor deneyimi zafer kazanan askerlerin insanlıklarını 

yitirmeden ortaya koymuştur (Маматова, 1982:59-60). Tarkovski’nin İvan’ın Çocukluğu 

(Иваново детство, 1962) filmi buna başarılı bir örnek teşkil etmiştir (Министерства 

Культуры СССР, 1978:13). Savaş temalı filmlerde başlayan yeni devirle filmler keskin 

bir biçimde değişmiş, savaş filmlerinin eski kahramanları adeta yok olmuştur. Sovyet 

ordusunun gücü ve kahramanlıkları bu kez Stalin olmadan yüceltilmiştir (Зоркая, 

2014:630-631). Yani Çözülme dönemi sineması tarihsel bakış açısında kültlere yer 

vermeden kendine özel diyalektik yaratmıştır. Son yıllardaki olaylara sanatçılar giderek 

daha dolaylı olarak bakmışlardır. Sinema çalışanlarının tarihsel bakış açısı giderek 

gelişmiş; daha fazla felsefe, psikoloji ya da şiirsel yönelim kazanmış, bunu da filmlerine 

yansıtmışlardır. Bu nedenle sanat alanında tarihsellik hareketli ve modern bir kavram 

olmuştur (Гуревич, 1980:49-50). Savaş konusunun modernite açısından ele alınmasıyla 

tarihi olayları yeni bir perspektiften yeniden ele almak için arşivlere ilgi artmıştır. 

44 
 



Sinematografide ideoloji, maneviyat, psikoloji, cesaret ve Sovyet insanının dayanıklılığı 

kullanılarak savaş karakterleri daha da derinleştirilmiştir. Yeni bakış açısı savaş temalı 

filmlerin sanatsal tasarımlarında yeni bir kırılma yaratmıştır. Bu dönemde Cumhuriyetler 

Birliği’nin başarılı ustalarından da böyle filmler çıkmış ve bu da çok uluslu film 

stüdyolarına başarı getirmiştir. Kazakistan’da Majit Begalin, Kırgızistan’da Tölömüş 

Okeyev, Türkmenistan’da Hocaguli Narlıyev ve Ajdar İbragimov, Özbekistan’da Şuhrat 

Abbasov ve Elder İşmuhamedov, Azerbaycan’da Kara Karayev çok uluslu film 

stüdyolarında döneme damga vuran başarılı yönetmenlerden olmuşlardır (Голиков, 

1975:316). 

Bu dönemde ahlaki değerler, vatan sevgisi gibi Bolşevik ideolojisinin insancıl ve 

evrensel değerleri yeniden gündeme gelmiştir (Зоркая, 2014:631). Bunda edebiyatta 

sosyal, ahlaki ve estetik açıdan yaşanan yenilenme de etkili olmuştur. 50’li yıllarda 

toplumsal hayatta yaşanan kırılma sonucunda edebiyatta devrimci romantizm nesirleri 

ortaya çıkmıştır. Bu eserler sinematografi için cazip hale gelmiş ve bu durum modern 

edebiyatta olduğu gibi sinemada da sosyal araçlarla gerçekliğe temas etme imkanını 

arttırmıştır. Sinema aracılığıyla dönemin en güncel sorunlarına, gerçek hayatlara 

dönülmüş ve yaratıcılığın sınırları önemli ölçüde genişlemiştir (Гуревич, 1980:3, 6). 

Sosyalist gerçekçilik akımından kopmadan bireyi merkeze yerleştiren, duyguların ifade 

edildiği yeni bir değer sisteminin oluşturulduğu görülmüştür. Sovyet toplumunda Stalin 

tasfiyeleri ve II. Dünya Savaşı sonrası aile kavramı derinden sarsılmıştır. Bu sebeple 

Kruşçev döneminde çocuk ve ergen üzerine odaklanılarak aile, ulus gibi geleneksel 

değerler ön plana çıkarılmış, filmlerde birçok genç ve çocuk kahraman yaratılmıştır. 

Stalin dönemi sinemasından farklı olarak daha genç kahramanların yaratılması eski 

otorite figürlerinin reddedilişinin ve yeni güç dağılımının bir göstergesi olmuştur. Ayrıca 

kahramanlar savaştan ve yönetimden soyutlandıkları için filmlerde doğal halleriyle yer 

almışlardır (Prokhorov, 2007:115, 119). Kahramanlar doğal, bilindik halleriyle yer 

aldıkları için de izole olmayan, belirli bir grup yerine toplumun içinden çıkan, bireysel 

düşünceleri olan yani gündelik hayatın gerçek detaylarını taşıyan kahramanlar ortaya 

çıkmıştır (Гуревич, 1980:65). Letyat Juravli (Летят журавли, 1957), Dom v Kotorom 

Ya Jivu (Дом в котором я живу, 1957), Ballada o Saldate (Баллада о солдате, 1959), 

Sudba Çeloveka (Судьба человека, 1959) gibi filmlerde kahramanlar sıradan insanlar, 

45 
 



mekânlar ise daha önce gösterilmemiş yerler olmuştur (Зоркая, 2014:631). Ekranda 

olağanüstü kişilikler yerine hayatın içinden, sıradan insanlar yer alırken, toplumsal 

sorunların ele alındığı filmler yapılmaya başlanmıştır. Vadim Koçetov’un Jurbinı 

(Журбины) adlı eserinden uyarlama Bolşaya Semya (Большая семья, 1954) ve Delo 

Rumyantseva (Дело Румянцева, 1956) filmleri bu duruma örnektir (Министерства 

Культуры СССР, 1978:6). Ayrıca Stalin döneminde talep edilen kahraman kusursuzluğu 

yerine kahramanlar bazen gülünç, şaşkın da olabilmiştir (Русина, 2019:31).  

Kahraman karakterlerinde yaşanan değişiklikler öteki, düşman figürü üzerinden 

yaşanmıştır. Grigoriy Çuhray’ın yönetmenliğini yaptığı Sorok Pervıy (Сорок первый, 

1956) filminde olduğu gibi beyaz muhafız, monarşist veya partizan olmayanların düşman 

imajı değişmiş, belirgin olumsuzluğu kaybolmuş hatta bazen çekici özellikler bile 

kazanmıştır. Filmlerde geçmişte yaşanan haksız cezalandırmalar nedeniyle anavatanlarını 

ve hayat düzenlerini kaybeden dramatik hikâyesi olan insanlar gösterilmeye başlanmıştır 

(Русина, 2019:27-28). Film karakterlerinin özelliklerinde yaşanan bu değişimler filmde 

ulusal kimlik temsillerine de yansımıştır. 60’lı yıllarda zamanın ruhu ile uyumlu olarak 

ulusal özelliklerle evrensel değerlerin beslendiği bir atmosfer yaratılmıştır. Modern hayat 

içerisinde Rus ulusunun özelliklerine yer veren, Aleksey Saltıkov’un yönetmenliğini 

yaptığı Predsedatel (Председатель, 1964) filmi bu çizgisiyle çok uluslu Sovyet 

sinemasında diğer ulus sinemalarına umut ışığı olmuştur (Капустин, 1978:185). 

2.2.3. Şiirsel anlatıyla gelen yeni estetik anlayışı 

Çözülme sinemasına kendi içerisinde bakıldığında aynı etapta farklı evrelerin 

yaşandığı görülmektedir. 50’ler ve 60’lar kıyaslandığında aralarında film dili ve stili 

bakımından belirgin değişiklikler dikkat çekmektedir. Bunun en büyük sebebi 

çözülmenin ilk etapta her yere nüfus edememesi olmuştur. Sunulan imkanlar giderek daha 

fazla hissedilmiş ve 60’larda zirve yapmıştır. Yaşanan kırılmanın etkisi 50’lerde hemen 

hissedilemezken, yavaş yavaş da olsa sinemaya film anlatım sisteminde değişim imkânı 

ve sosyalist gerçekçilik doğrultusunda stil arama imkânı sağlamıştır (Гуревич, 1980:10). 

1956 yılı ile başlayan bu süreç 60’larda yoğunlaşmış ve Stalin kültünün övülmesi, 

kusursuz kahraman sembollerine tepki olarak insan duygusunun yeniden yorumlandığı 

46 
 



şiirsel anlatı stilinin daha da güçlenmesini sağlamıştır. Şiirsel anlatının film diline dâhil 

olması film estetiğinde tartışmasız önemli bir rol oynamıştır (Thorsen, 2018:15-16).  

50’ler ve 60’lar arasındaki diğer bir fark, Sovyet sinemasına kazandırılan yeni 

sinemacılar olmuştur. 1950’lerin ortalarında sektöre giriş yapan genç sinemacılar 

60’larda Sovyet sinemasında kendilerine önemli yer edinmişlerdir. Kazandıkları 

tecrübeyle sanatlarının en verimli çağını yaşamışlardır. Bu da şüphesiz iki dönem 

arasında sanatsal açıdan bir fark yaratmıştır (Ростислав, 1986:130). Sinemaya genç 

yönetmenlerin girmesiyle sinemanın edebiyatla olan etkileşimi de artmış, Sovyet 

klasiklerinin uyarlanmasına başlanmıştır. 1954 yılında Vladimir Basov ve Mstislav 

Korçagin yönetmenliğinde Şkole Mujestva (Школе мужества) ve Aleksandr Alov ve 

Vladimir Naumov yönetmenliğinde Trevojnaya Molodost (Тревожная молодость) 

filmleri çekilmiştir. Bu filmlerin girişleri çok başarılı olmamış ancak sinemada yaşanacak 

önemli değişikliklerin habercisi olmuş ve nitekim de 60’lara gelindiğinde estetiğe verilen 

önemle edebi uyarlamalarda başarı yakalanmıştır. Özellikle 60’ların başında Cengiz 

Aytmatov, Yuriy Tifonov senaryolarıyla, Vasiliy Şuşkin, Aleksandr Volodin senaryo ve 

filmleri ile uyarlama filmlerde fenomen olarak ortaya çıkmıştır (Гуревич, 1980:12, 75, 

79).  

2.2.4. Belgesel filmlerde yeni arayışlar 

50’lerde filmlerin türüne bakıldığında kurmaca ve sanatsal filme duyulan özlem 

sebebiyle belgesel filme ilginin azaldığı görülmektedir. 1960’larda ise sinema sanatı 

kendi karakterini, kendi özelliklerini ve belgesel filme olan özlemini yavaş yavaş ortaya 

çıkarmış (Ростислав, 1986:131) ve belgesel türe eğilim yeniden başlamıştır. Bu yönelim 

modern Sovyet sinema tarihi gelişiminde en önemli oluşumlardan biri olmuştur. Ancak 

bu süreçte gelişen belgesel film anlayışı hazır formları kullanan belgeselci sanatına tepki 

olarak ortaya çıkmıştır. Bu anlayışla üretilen eserler oldukça duygusallık, zor metaforlar 

ve karşıtlıklar içerirken, ekranda sık sık abartılı bir şekilde sübjektif tutum yer almıştır. 

(Волков vd., 1982:78). Belgesel filmin Stalin’den Kruşçev dönemine kadar yaşadığı 

gelişim, dönüşüm 1948 yapımı Molodaya Gvardiya (Молодая гвардия) belgesel filminin 

1964 yılında revize edilmesinde vücut bulmuştur. Tarihi gerçeklere dayanan filmin 1964 

versiyonunda olaylarda insanın iç dünyası anlamaya çalışılmıştır (Гуревич, 1980:58). 

47 
 



Tarihi belgesellerin yanı sıra bilimsel belgeseller de başarılarıyla dikkat çekmiştir. 

Bilimsel belgeseller gelişen bilime bakış açısı yelpazesini genişletmiştir. Bu belgeseller 

fizik, uzay, tıp alanlarındaki karmaşık süreçlerin halka anlatılmasında bir araç olarak 

kullanılırken, ilk uydu, uzaya giden ilk insan gibi Sovyetler Birliği’nin başarılarının da 

tanıtımını yapmışlardır. İzleyici tarafında beğenilen bilimsel belgeseller giderek 

açıklayıcı olmaktan çok ilgi alanına dönüşmüştür (Министерства Культуры СССР, 

1978:17-18). Ayrıca filmlerde kullanılan estetik standartlardan da uzaklaşılmıştır. 

Belgesel filmin baş rol karakteri o döneme kadar ana kamera ve gizli kamera senkronize 

çekim metoduyla çekilmiştir. Bu tarz yerine insanların dünya görüşünü ve iç dünyasını 

gösteren kameranın sanatsal özgürlüğü kullanılmıştır (Волков vd., 1982:129). Sinemanın 

etkili ifade araçlarından olan kameradaki güncelleme sadece belgesel filmde değil, 

kurmaca filmde de yaşanmıştır. Kameralar standartlardan ayrılmış, yönetmenler el 

kamerasını hatta bazen gizli kamerayı tercih etmişlerdir. Böylece montaj dilinin 

kurucuları olan Ayzneyştayn, Pudovkin, Dovjenko, Vertov’un filmlerde kullandığı 

metaforlar, şiirsel semboller çözülme sinemasında yeniden doğmuştur (Министерства 

Культуры СССР, 1978:8). Bu konudaki görüşlerini ünlü yönetmen Mihail Room, “Bizler 

eskiden sahne dekorlarından, süslemelerden, kurmaca diyaloglardan arındırılmış 

standart bir öykü içerisinde kahramanın yaşamını yansıtmayı öğrendik. Geçmişte 

öğrendiğimizin tam tersine dönem sinemasında sadece gerçeği söylemekle kalmayıp, bu 

gerçeği güçlü kılacak yeni ifade araçlarını da kullanmaktayız.” sözleriyle ifade etmiştir 

(Громов, 1986:68).  

İfade araçlarında yapılan güncellemeler çizgi ve kukla filmlerde de yapılmış ve 

başarılı sonuçlar alınmıştır. Çizgi ve kukla filmlerde kullanılan figürler, malzemeler 

yenilenmiş, böylece çizgi ve kukla filmler etkileyici teknikleri çeşitlendirmeyi ve resim 

tarzını zenginleştirmeyi başarmıştır. B. Burumbert’in 1961 yılında çektiği Bolıpiye 

Nepriyatnosti (Болыпие неприятности) filminde kullandığı resim tekniği büyük başarı 

getirmiştir. Yine yönetmen F. Hitruko da yapmış olduğu İstoriya Odnogo Prestupleniya 

(История одного преступления, 1962), Toptıjka (Топтыжка, 1964) filmleriyle sanat 

kalitesini ve çizgi film kültürünü geliştirerek alana katkıda bulunmuştur. Kukla ve çizgi 

film çekimine önem verilmiş, filmlerde halk hikayeleri kullanılmıştır. Ukrayna ve 

Gürcistan’da bulunan çizgi film stüdyolarına Almatı, Taşkent, Bakü’nün de eklenmesi 

48 
 



için çalışmalara başlanmıştır. Kısa metrajlı animasyon filmi Banya (Баня, 1962)’nın 

çekilmesi bu dönemde yaşanan diğer önemli bir gelişme olarak karşımıza çıkmaktadır 

(Министерства культуры СССР, 1978:18-19). 

2.2.5. Sinematografik örgütlenmeyle ulus sinemalarının yükselişi 

Sinemanın gelecekte tüm ulus kültürleri ile yakınlaşması, zenginleşmesi ve 

cumhuriyetler birliği sinematografistlerinin aralarındaki mevcut teması, deneyim 

paylaşımını daha da güçlendirmek adına 1957 yılında SSCB Sinematograflar Birliği 

kurulmuştur. 1965 yılında ise ulusal sinemanın teorik ve organizasyon sorunlarıyla 

ilgilenecek bir genel kurul yapılmasına karar verilmiştir (Ростислав, 1986:118-119). 

Kruşçev’in 1964’de görevden alınmasıyla 1965 yılında düzenlenen Sinematograflar 

Birliği I. Kongresi Brejnev yönetiminde yapıldıysa da kongre raporunda Kruşçev 

dönemine ait başarılar sunulmuştur. Kongreye İngiliz yönetmen Anthony Asquith 

katılmış ve Sovyetler Birliği’nin çok uluslu sinemasına İngiltere’de özgür sinema 

akımıyla ortaya çıkan İngiliz Yeni Dalga örneğini vermiştir. Yönetmen, millet toprağına 

ait olmayan, siparişle doğan filmlere karşı olduğunu belirterek, Sovyetler Birliği 

sinematografistler tüzüğünde her bir cumhuriyetin kendi ulusal özelliklerinin, 

geleneklerinin, dilinin dikkate alınacağını umduğunu belirtmiştir (Соболев, 1966:252-

253). Kongrede sunulan rapor sonucunda Asquith’in umut ederek söylediklerinin 

Çözülme sinemasında gerçekleştiği görülmüştür. Raporda son 10 yılda sinemanın 

büyüdüğü ve geliştiği, her bir birliğin kendi sinema yolunda başarıyla ilerlerken 

birbirlerini beslediği ve bunun da Sovyetler Birliği’ni daha da güçlü kıldığı belirtilmiştir 

(Соболев, 1966:48). 

Bu süreçte Sovyet filmleri dünyadaki birçok ülkede başarılı bir şekilde yer 

almıştır. Uluslararası başarı getiren filmlerle dünyaya SSCB milletinin tarihi, savaştaki 

kahramanları, işlerdeki ustalıkları, Sovyet insanının manevi dünyası ve onların komünist 

ideolojileri anlatılmıştır. Bu filmler hümanist olma, ahlaki amaç, gerçekçiliği ve sanatsal 

güçleri sebebiyle ödüller almıştır (Голиков, 1975:312). Çok uluslu Sovyet sinemasında 

10 yılda elde edilen bu başarı ülkedeki kültürel yapı alanında partinin yaratıcı 

çalışmalarının bir sonucu olmuştur. İlk olarak belgesel filmlerle başlayan süreç sanatsal 

49 
 



filmlere doğru kaymış, çizgi filmler, animasyonlar yapılmıştır. Üstelik bu Rusya merkezli 

değil 15 cumhuriyette yapılmaya çalışılmıştır (Маматова, 1982:7). 

2.3. Cumhuriyet Birliklerinde Çözülme Sineması 

Çalışmada Kruşçev dönemi çözülme sinemasının ulusal düzeyde gelişimini 

yakından görebilmek adına Sovyetler Birliği’nde yer alan 15 Sovyet Cumhuriyeti 

sineması Slav sineması, Baltık sineması, Moldova sineması, Orta Asya sineması ve 

Transkafkasya sineması olmak üzere 5 grup altında daha detaylı olarak ele alınmıştır. 

Cumhuriyetler birliği sinemasının bu şekilde kategorilendirilmesinde kültürel özelliklerin 

yanı sıra coğrafi konum da etkili olmuştur. Ayrıca bu kategori oluşturulurken Sovyetler 

Birliği’nde 1960 sonrası yapılan festivallerde ülkelerin yer aldığı kategoriler de göz 

önüne alınmıştır (Lawton, 1992:293-295). 

2.3.1. Slav sineması 

Rusların önderliğinde gerçekleştirilen Ekim Devrimi’nde Ukrayna ve Belarus 

halkı etkin rol oynamıştır. Dolayısı ile Rusya, Ukrayna ve Belarus 30 Aralık 1922’de 

SSCB’nin resmi olarak kurulmasını imzalayan ilk cumhuriyetler olmuşlardır. Duruma 

sinema açısından bakıldığında bu cumhuriyetlerin Sovyet sinemasının ilk temsilci 

cumhuriyetleri olmaları da aşikârdır. Bu cumhuriyetler ortak geçmişleri ve gelenekleri 

bakımından birbirine yakın olmaları sebebiyle Sovyet sinemasında Slav sinema grubu adı 

altında anılmaktadır. Sovyetler Birliği’nde oldukça aktif olan Rusya, Ukrayna ve Belarus 

Sovyet sinemasının en güçlü grubu olarak karşımıza çıkmaktadır. Grup içerisinde ufak 

tefek farklılıklar görülse de ortak özellikleri daha fazladır (Lawton, 1992:293). 

2.3.1.1. Rusya önderliğinde Slav sinema grubunun doğuşu 

Slav grubuna önderlik eden Rusya sineması Lumiere kardeşlerin sinema 

mucizesiyle 4 Mayıs 1896 yılında St. Petersburg’da halka açık alanda gösterilen filmlerle 

tanışmıştır (Зоркая, 2005:8). Kendi sinemasını ise Rus sinemasının doğum günü olarak 

kabul edilen 15 Ekim 1908 tarihinde Vladimir Romaşkov yönetmenliğinde çekilen ilk 

uzun metrajlı film Ponizovaya Volnitsa (Понизовая вольница) filmiyle başlatmış ve 

Aleksandr Hanjonkov, Aleksandr Drankov, İosif Yermolyev gibi yönetmenler 

öncülüğünde gelişimini sürdürmüştür (Фомин, 2018:78-79). Bu dönemde sinemaya 

önemli adımlar yönetmen Vladimir Gardin’in Turgenev’in Gentry Yuvası eserinden 

50 
 



uyarladığı Dvoryanskoe Gnezlo (Дворянское гнездо, 1914), Yakov Protazanov’un 

Puşkin’in Maça Kızı eserinden uyarladığı Pikovaya Dama (Пиковая дама, 1916) filmleri 

gibi edebi uyarlamalarla atılmıştır (Беляева 2016:108). 

Rus sinematografisinin ayrılmaz parçası olan Ukrayna’da sinema, Rusya ile 

paralel olarak 1907-1908 yıllarında mühendis I. Timçenko ve fizikçi N. Dubimov’un 

kendi tasarımları olan sinematografi cihazıyla fotoğrafçı A. Fedetskiy’in Lumiere 

kardeşler ruhunda küçük haber filmler çekmesiyle başlamıştır. İlk kurmaca film 

Zaporojskaya Seç (Запорожская Сечь) Daniil Sahnenko tarafından 1911 yılında 

çekilmiştir. Ukrayna sinemasının doğuşunda da edebi uyarlamalar etkili olmuş, Ukrayna 

asıllı yazar Gogol’un eserleri dönemin Ukrayna sinemasına damga vurmuştur 

(Малышев, 2018:40). 

Sinemayla 1900’lerin başında tanışan Belarus’ta 1912 yılına gelindiğinde 

Minsk’te hali hazırda Modern, Edan ve Gigant olmak üzere 3 sinema yer almıştır 

(Ковкель ve Ярмусик, 2000:228). Sinemayla olan bu erken haşır neşirliğine rağmen Slav 

sinema grubu içerisinde film çekimine en geç başlayan ülke Belarus olmuştur. Belarus’ta 

1922’de E. Arşanskiy, A. Fayntsimmer, S. Sploşnov, İ. Annenskiy, İ. Veyneroviç, V. 

Streltsov gibi yönetmenler öncülüğünde film çekimlerine başlanmıştır. Belarus 

sinemasının doğmasında Rus yönetmen Vladimir Gardin ve Efim Dzigan da aktif rol 

oynamıştır (Малышев, 2018:38). 

 2.3.1.2. Sovyet sinemasının ilk temsilcisi: Slav sinema grubu 

Lenin’in sinema stüdyolarının Halk Eğitim Komiserliği’ne emanet edildiği ve 

stüdyoların tüm mallarının ulusal hazine olarak ilan edildiği kararnameyi imzalamasıyla, 

tekelci Sovyet film yapımı yani sinemanın tamamen yetkililer tarafından kontrol edildiği 

bir sistem başlatılmıştır (Головецкий ve Туманов, 2018:2). Bu kararla Rusya, Ukrayna 

ve Belarus’ta mevcut olan sinema Sovyet hükümetine hizmet etmeye başlamıştır. Devlet 

yetkilileri özellikle eğitimsiz kitlelere yeni düzeni anlatmak için en etkili yol olarak 

sinemayı görmüştür. Dolayısı ile Çarlık için propaganda işlevi gören sinema bu kez de 

Sovyet propagandası için kullanılmıştır (Gariff, 2017:2). Bu amaçla 1919-1921 yılları 

arasında Sovyet propagandasına hizmet eden Vse Dlya Fronta (Все для фронта), Mir-

hijinam, Voyna-dvortsam (Мир-хижинам, война-дворцам), Eto Budet Posledniy i 

51 
 



Reşitelnıy Boy (Это будет последний и решительный бой) filmleri gibi en az 15 

propaganda filmi çekilmiştir (Малышев, 2018:40-41). 

Sinemaya devlet kontrolü devam etmiş, 1924 yılına gelindiğinde o güne kadar 

kurulan Sovkino (Совкино), Sevzapkino (Севзапкино), Moskva (Москва) gibi 

kuruluşların Sovyet sinemasının tek bir çatısı altında toplanması amacıyla hükümet 

organı olan Soyuzkino kurulmuştur (Головецкий ve Туманов, 2018:2). Sinema 

sektörünü devlet kontrolüne alan bir sonraki hamle sinema ağını genişletmek adına yeni 

stüdyoların kurulmasıyla yapılmış ve 1927’de Mosfilm kurulmuştur. 1925’de Odesa Film 

Stüdyosu yetkilileri Kiev’de film stüdyosu kurma kararı almış ve 1927’de Kiev 

stüdyosunda film yapımı kurmaca filmlerle başlatılmıştır. Ukrayna sineması yeni 

stüdyosu ve Aleksandr Dovjenko, Georgy Tasin, İvan Kavaleridze, Amvrosiy Buçma, 

Nikolay Ohlopkov gibi birbirinden yetenekli yönetmenleriyle gelişimini sürdürmüştür. 

Ukrayna sineması özellikle bu yıllarda Vertov’un belgesel film ve Dovjenko’nun 

kurmaca filmleri ile yeni konular kazanmıştır. Bu gelişimin bir nevi sonucu olan 

Zvenigora (Звенигора, 1928), Arsenal (Арсенал, 1929), Zemlya (Земля, 1930) gibi kült 

filmler sayesinde de Ukrayna sineması şiirsel sinema olarak adlandırılmıştır (Малышев, 

2018:41). 

Devlet kontrolünde stüdyo kurulumu Belarus’ta da devam etmiş, halk 

komiserliğinin almış olduğu kararla 1924 yılında Belgoskino (Белгоскино) kurulmuştur 

(Малышев, 2018:38). Belgoskino’nun kurulmasıyla gerçek Belarus sinematografisi 

çekilen haber filmleri ve Yuriy Tariç yönetmenliğinde çekilen ilk uzun metrajlı film 

Forest Truth (Lesnaya Bıl/Лесная быль, 1926) ile başlamıştır. Sonraki yıllarda ağ daha 

da genişletilmiş, çeşitli şehirlerde 20 sinema, 46 sinema tesisi ve kırsalda 25 mobil sinema 

Belaruslulara hizmet etmiştir (Ковкель ve Ярмусик, 2000:377). 

2.3.1.3. Slav sinemasında altın çağ 

Sovyet sinemasını geliştirmek, sinemacılar yetiştirmek amacıyla kurulan VGIK’te 

eğitim Rusya, Ukrayna ve Belarus Cumhuriyetleri yönetmenleri ile başlamıştır. 

(Кулешов, 1970:49). Vsevolod Pudovkin, Aleksandr Dovjenko, Dziga Vertov ve Sergey 

Ayzenştayn, Grigoriy Kozintsev, Keonid Trauberg, Fridrih Ermler, Abram Room, Boris 

Barnet, Lev Kuleşov gibi VGIK’te eğitim alan daha sonrasında da eğitmenlik yapan 

52 
 



yönetmenlerin katkılarıyla elde edilen başarı 1920’lerde Sovyet sinemasına altın çağını 

yaşatmıştır (Gariff, 2017:1). Bu yönetmenler Sovyet sinemasında fenomen olurken, 

dünya çapında da ses getirecek başarılara imza atmışlardır. Kendilerine özel teknikler, 

stiller sayesinde dünya sinema literatürüne Rusça birçok terim kazandırılmıştır (Hill, 

1968:199). 

VGIK’te eğitim gören sonrasında burada eğitmenlik yapan Slav sinema grubu 

yönetmenleri kendilerine has tarzlarıyla Sovyet sinemasının oluşumuna katkıda 

bulunurken, sinemaya bakış açılarında farklılıklar yaşamışlardır. Farklı bakış açılarının 

bir sonucu olarak da kendi içlerinde ekoller oluşmuştur. Bir tarafta kurgu diline 

kazandırdıklarıyla Kuleşov’un deneyci sinema okulu (Воденко vd., 1999:3), diğer tarafta 

Kuleşov’un aksine kurgu yerine gerçeklik üzerine çalışan Vertov (Голиков, 1975:313), 

öte tarafta Vertov’un tam aksine oyuncu, dekor, ışık, makyaj, senaryo başta olmak üzere 

tiyatronun tüm unsurlarını benimseyen Grigoriy Kozintsev ve Leonid Trauberg 

önderliğinde Ayzenştayn, Pudovkin ve Dovjenko’nun yer aldığı FEKS grubu 

(Noussinova, 2019:139). Bu ekoller film çekimlerinde olayları farklı şekillerde ele alsalar 

da o dönem her birisi kendi tarzında döneme damga vuran kült filmler üretmeyi 

başarmıştır. Sovyet sineması bu dönemde çekilen; Staçka (Стачка, 1924), Kino-glaz 

(Кино-глаз, 1924), Kinopravda (Киноправда, 1925), Potemkin Zırhlısı (Bronenosets 

Potemkin/Броненосец Потемкин, 1925), Yagodka Lubvi (Ягодка любви, 1926), Ana 

(Mat/Мать, 1927), Oktyabr (Октябрь, 1927), Konets Sank-Peterburga (Конец Санкт-

Петербурга, 1927), Zvenigora (Звенигора, 1927), Sumka Dipkuryera (Сумка 

дипкурьера, 1927), Potomok Çingiz-Hana (Потомок Чингис-хана, 1928), 

Odinnadtsatıy (Одиннадцатый, 1928), Arsenal (Арсенал, 1929), Oblomok İmperii 

(Обломок империи, 1929), Toprak (Zemlya/Земля, 1930) gibi farklı tekniklerle çekilen 

birbirinden başarılı filmlerle dünya sinemasına geç ama güçlü bir giriş yapmıştır. 

Yaşanılan tüm bu gelişmeler, devrimin ardından sinemanın 10 yıl içerisinde ayağa 

kaldırıldığının bir nevi kanıtı olmuştur.  

2.3.1.4. Sinemada merkezileşme, sansür ve savaş 

15-21 Mart 1928 tarihlerinde sinema sektörü için son derece önem arz eden Tüm 

Birlikler Parti Film Konferansı gerçekleştirilmiştir. Konferansta sosyalist sanatın 

53 
 



Sovyetler Birliği’nin resmi sanat tarzı olduğuna karar verilerek ülkede sinemanın 

merkezileştirilmesinde adeta yeni bir dönem başlatılmıştır (Фомин, 2018:101). O güne 

kadar estetik deneyler ve avangart teorilerle karmaşık bir ilişki içerinde olan devrimci 

sanat Sovyet sineması artık Stalinist rejimin kontrolü ve sansürüne tabi tutulmuştur 

(Gariff, 2017:2). Böyle bir ortamda 1920’lerde sinemaya yüklenen toplum inşası görevi 

yön değiştirmiş ve sinema 1930’larda artık var gücüyle sosyalizm inşası için 

kullanılmıştır. Ülkede doğan yeni rejimle eski yapı ve tarz kısa süre içerisinde oldukça 

sert bir şekilde yok edilmeye başlanmıştır. Bu duruma karşı çıkanlar ise zulümlerle 

bastırılmıştır (Фомин, 2018:106). 1 Haziran 1935’te çıkarılan sansür kararıyla baskı 

yasallaştırılmış ve yasa gereği matbaa, tiyatro ve sinemaların tüm çalışmaları kontrol 

kapsamına alınmıştır (Гужаловский, 2012:87). 

Stalin baskısı genç Belarus sineması üzerinde de yıkıcı etkiye neden olmuş, sansür 

yükselen Belarus film endüstrisine oldukça keskin bir darbe indirmiştir. Üstelik sansür 

sadece güncel filmlere değil geçmişte üretilen filmlere de uygulanmıştır. Moskova'daki 

Sinematografi Devlet İdaresi Belarus sinemasında son 10 yıl içerisinde çekilen 46 uzun 

metrajlı filmden 18 filmin yasaklandığını ve tüm belgesellerin yeniden gözden 

geçirileceğini duyurmuştur (Гужаловский, 2012:101-102). Yasaklamalar tüm hızıyla 

sürerken, sosyalist gerçekçilik ekseninde Stalin rejiminin ideolojik mitlerinin yer aldığı 

Pervıy Vzvod (Первый взвод, 1932), Mı iz Kronştanta (Мы из Кронштадта, 1936), 

Lenin v Oktyabre (Ленин в Октябре, 1939), Ognennıye Godı (Огненные годы, 1939) 

gibi birçok film çekilmiştir (Беляева, 2016:108). Ayrıca bu dönem destansı türde Deputat 

Baltiki (Депутат Балтики, 1936), Çapayev (Чапаев, 1934), Çşors (Щорс, 1939) gibi 

filmlerin yanı sıra tarihsel film türünün en parlak dönemi yaşanmış ve Petr I (Петр I, 

1937), Aleksandr Nevskiy (Александр Невский, 1938), Minini Pojarskiy (Минини 

Пожарский, 1939) gibi tarihi filmler birbiri ardına çekilmiştir (Шестакова, 2011:9). 

Sovyet sinemasında bir yandan sinemanın amacında köklü değişiklikler olurken, 

diğer yandan devrim niteliğinde teknolojik gelişim yaşanmıştır. Filmlere ses 

kaydedilebilineceğinin keşfiyle 1930’larda sesli sinema ortaya çıkmıştır. 1931 yılında ilk 

Sovyet sesli filmleri Odna (Одна, 1931) (Шкловский, 1985:157-158) ve Putevka v Jizn 

(путевка в жизнь) çekilmiş ve filmlerde geçen birkaç kelime izleyiciyi büyülemiştir 

54 
 



(Фомин, 2018:108). Sinemada yaşanan bu gelişime 1940’larda patlak veren II. Dünya 

Savaşı gölge düşürmüş ve film üretimi neredeyse durma noktasına gelmiştir. Stalin 

sansürünün yanı sıra bir de film stüdyolarının savaş nedeniyle yıkılması sonucunda 

Sovyet sinemasına 1943-1953 yıllarında Malokartine (Малокартинье) dönemini 

yaşatmıştır (Кулиджанов, 1970:45). Bu dönemde savaşın olumsuz etkisinden korunmak 

adına Ukrayna sinemasının kalbi Kiev Film Stüdyosu Aşgabat’a taşınmış ve tüm zorlu 

şartlara rağmen Ona Zaşiçşayet Rodinu (Она защищает Родину, 1944), Raduga (Радуга, 

1944) filmi gibi kaliteli filmler yapılmaya devam edilmiştir. Ukrayna sineması kadar 

şanslı olmayan Belarus sineması savaşla birlikte tamamen durmuştur. Savaşın bitmesiyle 

ancak ilk kurmaca filmi Konstantin Zaslonov (Константин Заслонов, 1949) ile ciddi 

anlamda yeniden film üretimine başlayabilmiştir (Малышев, 2018:39, 42). 

Malokartine döneminde oldukça sınırlı sayıda çekilen filmlerde genel olarak 

kolektivizm duygusunu ön plana çıkaran senaryolar tercih edilmiştir. Tarihi savaş temalı 

Aleksandr Parhomenko (Александр Пархоменко, 1942), Sekretar Raykoma (Секретарь 

райкома, 1942), Ona Zaşiçşayet Rodinu (Она защищает Родину, 1943), Dava Boytsa 

(Два бойца, 1943), Front (Фронт, 1943), İvan Groznıy (Иван Грозный, 1944), Kutuzov 

(Кутузов, 1943), Naşestvie (Нашествие, 1944), Povest o Nastoyaşem Çeloveke 

(Повесть о настоящем человеке, 1946), Klyatva (Клятва, 1946), Molodaya Gvardiya 

(Молодая гвардия, 1948), Padeniye Berlina (Падение Берлина, 1949) gibi filmler 

çekilmiştir. Tarihi savaş temalı film türünün yanı sıra yine kolektevizm duygusunu ön 

plana çıkaran Vozduşnıy İzvozçik (Воздушный извозчик, 1943), Novıye Pohojdeniya 

Şveyka (Новые похождения Швейка, 1943), Nebesnıy Tihohod (Небесный тихоход, 

1946) gibi komedi türünde filmler de yapılmıştır (Шестакова, 2011:10). 

2.3.1.5. Slav sinemasında gümüş çağ: Çözülme sineması 

Stalin’in baskı ve sansürleri sonucu sığlaştırılan, sanatsal değerlerinden yoksun 

bırakılan filmler nedeniyle altın çağı sona eren Sovyet sinemasında Kruşçev’in iktidara 

gelmesiyle sinema alanında da reformalar gerçekleştirilmiştir. Değişimin etkisiyle 

çekilen yeni filmler sayesinde Slav sinema grubunda dolayısı ile de Sovyet sinemasında 

yeniden altın çağ olmasa da gümüş çağ başlamıştır (Фомин, 2018:159). Gümüş çağ ile 

55 
 



birlikte 1930-40’ların tam tersi bir politika güdülerek Sovyet sinemasında ciddi bir 

dönüm noktası yaşanmıştır (Беляева, 2016:110). 

2.3.1.5.1. VGIK ve İvan Pıryev öncülüğünde sinemaya kazandırılan yeni nesil 

yönetmenler 

Çözülme sinemasında tüm cumhuriyet sinemalarını etkileyen VGIK kuşağı Slav 

sinema grubu temsilcileri verdiği için elbette asıl değişim temelde bu grupta yaşanmıştır. 

Sovyet sinemasının ilk temsilcileri olan birbirinden yetenekli yönetmenler sanatsal 

özgürlüklerine kısmen kavuşmaları sonucu Sovyet sinemasına yeni tema, yeni kahraman 

getirmiş ve beraberinde genç sinemacıları da eğitmeye başlamıştır (Малышев, 2018:42-

43). Sinemada yaşanan gümüş çağla birlikte film kalitesinin yanı sıra sayısının da 

arttırılması amacıyla yeni stüdyoların kurulması VGIK’de eğitim gören genç 

sinemacılara yeteneklerini gösterme fırsatı sağlamıştır. Yeni stüdyolar ve sinema 

salonlarının inşa edilmesinde dönemin önemli figürü Rus yönetmen İvan Pıryev 

olmuştur. Stalin’in ölümüyle Mosfilm başkanlığına atanan Pıryev öncülüğünde 2 yıl 

içerisinde tam teşekküllü, 40 filmi aynı anda üretebilecek kapasitede stüdyo inşa 

edilmiştir. Pıryev elbette sadece yeni bir stüdyo kurmamış, bu stüdyoda Stalin yıllarında 

sinemaya küsenler ve gençlerden oluşan yeni bir ekip de kurmuştur. Böylece Mosfilm 

hem yenilenmiş hem de yeni ekiple gençleşmiştir (Фомин, 2018:162). Rus sinemasına 

Pıryev öncülüğünde Grigoriy Çuhray, Eldar Ryazanov, Leonid Gayday, Yuriy Ozerov, 

Aleksandr Alov, Vladimir Naumov, Vladimir Basov, Mihail Şveytser, Vasiliy Ordınskiy, 

Stanislav Rostotskiy gibi birçok genç yönetmen kazandırılmıştır (Шестакова, 2011:12). 

Bu dönem ayrıca Slav sinema grubuna Andrey Tarkovski, Vasiliy Şuşkin, Gleb Panfilov, 

Larisa Şepitko, Georgiya Daneliya, Natalya Ryazantsevaya, Aleksey German, Yuriy 

Klepikov, Viktor Demin, Yevgeniy Grigoryev gibi 60’lı nesli temsil eden genç 

yönetmenler yetiştirmiştir (Фомин, 2018:171). Çözülme sineması 60’lı nesli yaratırken 

bir yanda da gelecek neslin temelini atmıştır. Bu dönemde stajyer olarak sinema 

sektörüne giren ve 70’lere damga vuracak birçok yönetmen mesleğe adım atmıştır. 

Belarus sinemasında ilk büyük çaplı destansı filmi Voyna pod Krışami (Война под 

крышами) ve Sınovya Uhodyat v Boy (Сыновья уходят в бой) film uyarlamasıyla Ales 

Adomoviç onlarda biri olmuştur (Маматова, 1982:75). 

56 
 



2.3.1.5.2. Tarihi filmlere yeni yorum 

Toplumsal dönüşümlerin de etkisiyle Slav sinemasında yenilenme 1950’lerin 

sonunda kendisini giderek hissettirmiştir. Film yapımcılarına sunulan özgür alanla 

öncelikli olarak eski temalara yeni yorumlar getirilmiş, tarihi olaylar sanatsal açıdan ele 

alınmıştır. Örneğin Belarus sinemasında savaş konulu bir film gerçek hayatla 

ilişkilendirilmiş ve böylece filmlere çocuk ve savaş gibi yeni konular kazandırılmıştır. 

Ayrıca Devoçka İşet Otsa (Девочка ищет отца, 1959), Ulitsa Mladşego Sına (Улица 

младшего сына, 1962) gibi filmlerle trajik olaylara lirik tonlamalar getirilmiştir 

(Малышев, 2018:39). Ukrayna sinemasında ise savaş daha çok küçük öykü tarzında 

dramalar olarak psikolojik açıdan ele alınmıştır. Bu anlamda Slav grubu sinemacıları 

Poema o More (Поэма о море, 1958), Povest Plamennıh Let (Повесть пламенных лет, 

1961), Troe Sutok Posle Bessmertiya (Трое суток после бессмертия, 1963) gibi 

filmlerle tarihi filmlerin sanatsal değerine büyük katkıda bulunmuşlardır (Маматова, 

1982:72, 79). Savaşın sadece cephede yaşananlardan ibaret olmadığı, sıradan insanların 

draması olduğu Letyat Juravli (Летят журавли, 1957), Ballada o Soldate (Баллада о 

солдате, 1959), İvan’ın Çocukluğu (Иваново детство, 1962), Mne Dvadtsat Let (Мне 

двадцать лет, 1963)  gibi başarılı filmlerle anlatılmaya çalışılırken (Шестакова, 

2011:14), aynı zamanda da Trevojnaya Molodost (Тревожная молодость, 1955), Pavel 

Korçagin (Павел Корчагин, 1957) gibi filmlerle tarihi devrim filmlerine şiirsel ve 

romantik anlatım getirilmiştir (Малышев, 2018:43). 

2.3.1.5.3. Film türünde çeşitlenme 

Çözülme sinemasında sansürün kısmen kalkması, 1920’lerin yaratıcı 

geleneklerinin VGIK eğitimleriyle yeniden canlanması, yeni stüdyolarla gelen iş fırsatları 

ve akabinde yaşanan film sayılarındaki artış yönetmenleri yeni arayışlara 

cesaretlendirmiştir. Genelde melodram türünde film üreten yönetmenler başka türlere 

yönelmiştir. Bu süreçte farklı tarzlarıyla Grigori Çuhray, Marlen Kutsiyev, Kira 

Muratova ve Elem Klimov gibi auteur çalışmalar yapan yönetmenler ön plana çıkmıştır. 

Auteur filmler Sovyet sinema tarihinde hiç olmadığı kadar popüler olmuş ve böylece 

dönem sineması teknik olarak değişim yaşamıştır (Thorsen, 2018:3). Yönetmenlerde tarz 

olarak yaşanan bu değişim film türlerini de etkilemiştir. Yaratıcılık için elverişli 

57 
 



koşulların oluşmasıyla film türleri çeşitlenmiş ve bu durum filmlerin sanatsal değerlerini 

yükseltmiştir. Böylece filmler sayı olarak artarken kalite olarak da iyileşmeye başlamıştır 

(Беляева, 2016:110). 

1950’lerde tematik genişleme ile ortaya çıkan film türlerinden biri de dedektif 

filmler olmuştur. Delo Rumyantseva (Дело Румянцева, 1955) filmi ile Sovyet 

sinemasında dedektif türünde film çekimlerine başlanmıştır (Шестакова, 2011:12). 

Çözülme sinemasında yeni tür denemelerinin yanı sıra altın çağında zaten var olan ancak 

Stalin’le beraber yok olma noktasına gelen türler yeniden canlanmıştır. Örneğin edebi 

metinlerin kültürel politikaya dahil edilmesiyle daha çok hümanist değerlerin ön planda 

olduğu edebi uyarlamalara başlanmıştır. Dostoyevski’nin Budala, Turgenyev’in Babalar 

ve Oğullar, Tolstoy’un Diriliş (Gillespie ve Gural, 2016:53) eserleri gibi klasik Rus 

edebiyatının yanı sıra Cervantes’in Don Kişot, Shakespeare’in Othello, Hamlet gibi 

dünya klasiklerinden eserler de uyarlanmıştır (Шестакова, 2011:12-13). Özellikle ulusal 

edebiyattan uyarlanan Za Dvumya Zaytsami (За двумя зайцами, 1961) filmi gibi 

oldukça başarılı filmler ulus sinemalarının gelişimine büyük katkı sağlarken (Малышев, 

2018:43), ilerleyen süreçte birbiri ardına yapılan edebi uyarlamalarda başarılı edebi figür 

kullanımı Sovyet sinemasına çözülme sinemasının bir mirası olarak kalmıştır (Thorsen, 

2018:3). Yine aynı şekilde edebi uyarlamalar gibi komedi film türü de Maksim 

Perepelitsa (Максим Перепелица, 1955), Karnavalnaya Noç (Карнавальная ночь, 

1956), Nepoddayuşiesya (Неподдающиеся, 1959) gibi filmlerin çekilmesiyle yeniden 

yükselişe geçmiştir. Bu canlanma Sovyet komedi filmlerinin en parlak döneminin 

yaşanmasına temel atmış ve ilerleyen yıllarda Ya Şagayu po Moskve (Я шагаю по 

Москве, 1963), Davayte Jalobnuyu Knigu (Дайте жалобную книгу, 1965), 

Kavkazskaya Plennitsa (Кавказская пленница, 1967), Brilliantovaya Ruka 

(Бриллиантовая рука, 1969) gibi birbirinden başarılı filmlerin çekilmesine öncülük 

etmiştir (Шестакова, 2011:12-14). 

 2.3.1.5.4. Sanat için yaratılan film kahramanları 

 Hazır kalıp, ısmarlama filmlerin sona ermesiyle yönetmenler filmlerinde gerçek 

kahramanlarını yaratabilme imkânı bulmuşlar ve bu durumun bir sonucu olarak da sistemi 

savunma kaygısıyla yaratılan kahramanların yerini sıradan bir insanın duygularını, 

58 
 



günlük endişelerini yaşayan karakterler almıştır. Bu durum sinemanın işlevinin keskin bir 

şekilde değiştiğini; bir propaganda aracından ziyade sanat dalı olarak görüldüğünü 

göstermiştir (Беляева, 2016:110). Bu anlayışla çekilen filmlerde seyirciye daha hayatın 

içinden, daha samimi hikayeler anlatılırken, Stalin döneminde duygularından 

arındırılmış, tek amacı propaganda olan kahramanların aslında kalplerinin olduğu 

gösterilmiştir. Düşmana sonsuz nefret, partiye sonsuz bağlılık aşılaması ilk olarak Vesnı 

na Zareçnoy Ulitse (Весны на Заречной улице, 1956) filmiyle daha sonra da Prostoy 

İstoriey (Простой историей, 1960) ve Otçim Domom (Отчим домом, 1959) filmleriyle 

alaşağı edilmiş ve böylece ikonik Çözülme dönemi sinemada etkisini giderek daha çok 

hissettirmiştir (Фомин, 2018:168). 

Film kahramanları 1957 yapımı Letyat Juravli (Летят журавли) filminde olduğu 

gibi standart kişilik yapısı yerine daha çeşitli kişiliklerin olduğu, ahlaki düşünce sahibi 

özelliklerle başarılı bir şekilde donatılmıştır. Çünkü savaş temasını ele alma biçimi 

değişmiştir. Ballada o Soldate (Баллада о солдате, 1959), İvan’ın Çocukluğu (Иваново 

детство, 1962), Predsedatel (Председатель, 1964) gibi savaş temalı filmlerle insana, 

insan ruhunun derinliklerine, ulusal içeriklere yer verilmeye başlanmıştır (Капустин, 

1978:104). 

Filmde yer alan karakterler üzerinden insana önem verilmesiyle onun toplumdaki 

yeri, problemleri de yine filmler üzerinden sorgulanmaya başlamıştır. Örneğin modern 

temalı bir aşk hikayesi üzerine kurulu A Yesli Eto Lubov? (А если это любовь?, 1961) 

filminde kolektif çiftlik hayatı, Kogda Derevya Bıli Bolşimi (Когда деревья были 

большими, 1962) filminde kahramanlık, iyilik ve umut kavramları, Prihodite Zavtra 

(Приходите завтра, 1963) filminde ideoloji için yapılan sanatlar toplumun güncel 

sorunları olarak yer almıştır (Шестакова, 2011:13-14). Yine bu dönem sadece güncel 

sorunlarla kalınmayıp toplumu demokratik özgürlüğüne kavuşturma idealleri olan genç 

kahramanlar aracılığıyla geçmişle yüzleşilmiş, Stalin’in totaliter rejimi Urok Jizni (Урок 

жизни, 1955), Delo Rumyantseva (Дело Румянцева, 1956), Delo Bılo v Penkove (Дело 

было в Пенькове, 1958), Çistoye Nebo (Чистое небо, 1961), Tişina (Тишина, 1964) 

gibi filmlerle açıkça kınanmıştır (Беляева 2016:110-111). Ayrıca sinemacılara sağlanan 

bu özgür alanda filmlerde iyi insanların yardıma ihtiyaç olduğunda mutlaka yardım 

59 
 



edeceği mesajı verilmiştir. Bu mesaj filmleri o güne dek hiç olmadığı kadar Ortodoks 

dünya görüşüne yaklaştırmıştır. Kendiliğinden gelişen bu duruma herhangi bir sansür 

uygulaması olmamıştır. Bu da ne dine karşı ne de dinsizliğe karşı herhangi bir destekleme 

ya da sansür olmadan gerçek Sovyet insanı manzaralarının görünmesini sağlamıştır 

(Фомин, 2018:169). Filmlerdeki ana paydanın gerçeklik olduğu bir ortamda elbette bir 

ulusun ruhunu, geleneklerini bu gerçeklik aracılığıyla ifade etme arzusu kendisini 

göstermiştir. Ukrayna ulus sinemasını alışılmış, basmakalıp kurallardan ve insan 

görüntüsünden uzaklaşan eğilimiyle yeni bir seviyeye taşıyan Sergey Paradjanov’un Teni 

Zabıtıh Predkov (Тени забытых предков, 1964) filmi bunun en başarılı örneği olmuştur 

(Капустин, 1978:107). Ulus sinemasında yaşanan bu tür gelişmeler ileride yapılacak olan 

Rodnik Dlya Jajduşih (Родник для жаждущих, 1965), Belaya Ptitsa c Çernoy Otmetinoy 

(Белая птица с черной отметиной, 1970) gibi başarılı filmlerin de habercisi olmuştur 

(Разлогов, 2018:36). 

2.3.1.5.5. Sovyet sinema tarihinde bir ilk; Cannes Film Festivali’nden ödül 

Slav sineması öncülüğünde yaşanan Sovyet sinemasının gümüş çağına 

demokratik ve ahlaki ilkeler, hümanist fikirler damga vurmuştur. Bu ana vektörler 

çerçevesinde kamu yaşamının göreceli serbestleşmesi, film yapımında artış, yeni yaratıcı 

neslin katkısı hem belgesel hem kurmaca türde yeniliklerin aranması, evrensel değerlerin 

kabul görmesi karşılıksız kalmamış, çözülme sinemasına dünya çapında başarı getirmiştir 

(Беляева, 2016:106). Döneme Sorok Pervıy (Сорок первый, 1956), Letyat Juravli 

(Летят журавли, 1957), Ballada O Saldate (Баллада о солдате, 1959) ve İvan’ın 

Çocukluğu (İvonovo Detstvo/Иваново детство, 1962) filmlerinin dünya sinemasında 

elde ettiği başarılar damga vurmuştur.  

Mikhail Romm'un öğrencisi olan genç yönetmen Grigoriy Çuhray Sorok Pervıy 

(Сорок первый, 1956) ve Ballada O Saldate (Баллада о солдате, 1959), Mikhail 

Kalatozov Letyat Juravli (Летят журавли, 1957), Andrey Tarkovski ise İvan’ın 

Çocukluğu (İvonovo Detstvo, Иваново детство, 1962) filmiyle Cannes ve Venedik başta 

olmak üzere birçok uluslararası film festivalinde ödüller kazanması Sovyet sanat 

sinemasının yeniden canlandığının kanıtı olmuştur (Prokhorov, 2001:13). Sorok Pervıy 

(Сорок первый, 1956) filmi yüksek hümanizm ve sanatsal değerler taşıdığı gerekçesiyle 

60 
 



10. Cannes Film Festivali’nde jüri özel ödülüne layık görülürken (Зоркая, 2014: 667), 

Oscar’da en orijinal senaryo dalı başta olmak üzere birçok uluslararası film festivalinde 

aday gösterilip adından başarı ile söz ettirmiştir. Ballada O Saldate (Баллада о солдате, 

1959) filmi ise yine Cannes Film Festivali’nde jüri özel ödülünü 1960 yılında almıştır 

(Булгакова, 2012:46). Letyat Juravli (Летят журавли, 1957) filmi ise Sovyet sinema 

tarihine bir ilki yaşatmadan önce Çekoslovakya İşçi Film Festivali’nde sertifika, 

Kanada’da düzenlenen Voncouver Film Festivali’nde onur belgesi, İsviçre’de düzenlenen 

Lacorno Film Festivali’nde onur belgesi, Meksika’da düzenlenen Guadalajara Film 

Festivali’nde gümüş ödül, yine Meksika’da düzenlenen Meksika Uluslararası Film 

Festivali’nde onur belgesi, ABD’de gösterilen en iyi yabancı filmlere verilen en iyi 

yabancı film ödülü alarak adından başarıyla söz ettirmiştir (Беляева 2016:112). Film bu 

kadar ödüle ek olarak Cannes Film Festivali’nden kazandığı altın palmiye ödülüyle 

Sovyet sinema tarihinde Cannes’da ana ödülü alan ilk ve son Sovyet filmi olmuştur 

(Булгакова, 2012:180). Uluslararası başarı kazanan tüm bu filmler tıpkı İvan’ın 

Çocukluğu (İvonovo Detstvo/Иваново детство, 1962) filmi gibi savaşa yeni bir bakış 

açısıyla yaklaşmışlardır. Savaşı sıradan insanların, savaşanların çocuklarının gözünden 

anlatan Tarkovski Venedik Film Festivali’nde İvan’ın Çocukluğu (İvonovo Detstvo/ 

Иваново детство, 1962) filmiyle ana ödülün sahibi olurken (Русина, 2019:49), dünya 

standartlarında çektiği bu filmiyle uluslararası birçok festivalde ödül alarak ün 

kazanmıştır (Беляева 2016:112). 

2.3.2. Baltık sineması 

Baltık sinema grubu Sovyetler Birliği’ne 1940 yılında katılan Estonya, Letonya 

ve Litvanya’dan oluşmaktadır (Lawton, 1992:293). Bu sinema grubunun başlangıç 

noktasına bakıldığında rizomatik bir yapı üzerine kurulmuş olduğu görülmektedir 

(Novikono, 2008:249). Yani hegemonik temsil sisteminin olmadığı, yeniliklere açık, 

kendi kollarından üreten bir tarzda gelişim göstermiştir. Bu yapı ulusların kimlik 

görünümlerinin sinemada yer almasını kolaylaştırmıştır. Dolayısı ile de Estonya, 

Litvanya ve Letonya Sovyetler Birliği’ne dahil edildiklerinde ulusal özelliklerinin temsil 

edildiği sinemalarının hali hazırda var olduğu görülmektedir. 

  

61 
 



2.3.2.1. Baltık sinemasının doğuşu 

Baltık sinema grubunda yer alan üç ülkenin ulusal sinema gelişiminde birçok 

kültürel faktör etkili olmuştur. Litvanya ve Letonya birbirine daha yakınken, Estonya 

etnik olarak daha çok Finlerle olan ilişkisinden ötürü diğerlerinden biraz daha ayrışmıştır 

(Lawton, 1992:293). Yine de bu üç ülkenin tarihinde ortak deneyimleri sebebiyle birçok 

benzer özellik bulunmaktadır. Öncelikli olarak Almanya ve Polonya etkisi ve Avrupa’nın 

dini mirası onları ortak paydada buluşturan en önemli unsur olmuştur. Bu durum Baltık 

halklarında gelişmiş ve güçlü bir ulusal bilinç oluşumunu sağlamıştır (Zickel, 1991:147). 

1918’de bağımsızlıklarını kazandıkları dönemde yeni yeni filizlenen sinema sektörü de 

bu ülkelerin ulus inşa sürecinde önemli rol oynamıştır. I. Dünya Savaşı, Ekim Devrimi 

gibi deneyimler ekrana yansıtılarak, etnik, sosyal, bölgesel ya da dini ayrımlara rağmen 

sinema aracılığıyla ortak tarih oluşturulmaya çalışılmıştır (Novikono, 2008:249). Böylece 

sinema ortak deneyimden beslenerek gelişmiş ve tarihsel sürecin desenlerini ve 

anlamlarını bünyesinde barındırmıştır (Маматова, 1982:156). 

Sovyetler Birliği Cumhuriyetleri arasında sinemayla en erken tanışan Baltık 

ülkeleri olmuştur. Letonya’nın sinema tarihine bakıldığında sinemayla ilk tanışan 

cumhuriyet olduğu görülmektedir. Lumiere kardeşlerin Paris’te bir apartman dairesinde 

yaptığı resmi olmayan galadan kısa bir süre sonra filmler Riga’da gösterilmiştir. Ayrıca 

Letonyalı sinemacılar Letonya sinemasında hâkim olan montajın yaratıcı gücünü, ilerde 

montajın babası olarak anılacak Sergey Ayzenştayn’ın Riga’da doğmasına bağlamaktadır 

(The Latvian Institute, 2014:29). Sinema ile bu kadar erken tanışan Letonya’da belgesel 

film çekimine ilk adım 1910 yılında atılsa da (Маматова, 1982:6), Letonya ulusal sinema 

geleneklerinin kökenleri konusunda hem fikir olunmamakla birlikte, ulus sinemasının 

başlangıcının mitolojik kökenlere dayanan, Letonya halk şarkılarının yer aldığı Es kara 

aiziedams (I Went to the War, 1920) filmiyle başladığı kabul görmektedir (Novikono, 

2008:249). 

Bir diğer Baltık ülkesi Estonya ise sinema ile 1908 yılında İllizion adlı ilk 

sinemanın Tartu’da kurulmasıyla tanışmıştır. İllizion sinema salonunda 4 yıl boyunca 

kralların, kraliçelerin ülkeyi ziyaretlerinin yer aldığı haber belgeselleri gösterilmeye 

devam ederken, 30 Nisan 1912’de yönetmen Johannes Paasuke’nin yeni tarzdaki ilk kısa 

62 
 



metrajlı filmi gösterilmiş ve bu tarih Estonya sinemasının doğum günü olarak kabul 

edilmiştir (Левина, 2018:581). Bu nedenle de Paasuke Estonya sinemasının kurucusu 

olarak görülmektedir (Малышев, 2018:71). Yönetmen 1912 yılında Estonya’da ilk film 

stüdyosu Estonya-film’i açmış ancak stüdyo ancak 1915 yılına kadar çalışmıştır (Левина, 

2018:581). Kısa bir aranın ardından, 1919 yılında ülkede yeniden stüdyo kurulmasıyla 

film üretimine ağırlık verilmiş ve yönetmen Konstantin Marska önderliğinde yurtdışında 

yaşananlara da duyarsız kalmadan daha geniş temalı filmler çekilmeye başlanmıştır 

(Korver, 2012:31). 

Sovyetler Birliği’nin son Baltık ülkesi Litvanya’da ise sinema tarihi Estonya ve 

Letonya’ya göre daha geç başlamıştır. Vilnius ve Kaunas’ta 1914’lerde kalıcı sinema 

binaları inşa edilse de 1920’ler 1930’lar boyunca bağımsız Litvanya devleti kendi 

sinematografisini yaratamamıştır (Vildziunas, 2015b:12).  

1930’lara gelindiğinde film üretimi sanatsal ve ekonomik açıdan önemli bir 

fenomen olarak görülmeye başlanmış ve bu sayede devletlerin kültürel politikaları 

arasında sinema da yerini almıştır. Haber belgesel türünde sınırlı kalan ülke sinemaları 

birçok Doğu ve Orta Avrupa ülkesi gibi yerli film endüstrisi üzerinden desteklenmeye 

başlanmıştır (Kark, 2010). Letonya’da çıkarılan kanun ile kültürel filmlerin yapılması 

teşvik edilmiş, bu dönemki filmler 60’larda çıkan şiirsel anlatıya zemin hazırlamıştır 

(Перконе, 2018:540). Letonya’da Halk Kültür Bölümü tarihi kurgu ve uyarlama film 

projelerinin başlatılmasına yardımcı olurken, Estonya’da ise Kültür Bakanlığı tarafından 

Estonya ulusal kimliğini tanıtan filmlerin finansmanını desteklemek için Estonya Kültür 

Film (Eesti Kultuurfilm) kurulmuştur. Ayrıca bakanlık tarafından sinema sahiplerine her 

filmden önce Estonya hakkında bir haber belgeseli gösterme zorunluluğu getirilmiştir 

(Novikono, 2008:250). Bu, 1935 Nisan’ında çıkarılan yasanın yürürlüğe girmesiyle 

sağlanmıştır. Yasayla Estonya’da yaşanan önemli günlük, siyasi, ekonomik ve kültürel 

yaşamın filmleştirilmesi ve filmlerde Estonya ulusuna dair görsellerin kullanılması 

zorunlu kılınmıştır. Devletin bu katkısı belgesel film yapımını olumlu yönde etkilerken, 

haber belgesellerine ek olarak kültürel filmlerin çekilmesini de sağlamıştır (Kark, 2010). 

Böylece devlet kontrolünde ulusal olaylar raporlanarak filmleştirilmiş ve bu çekimler 

sayesinde dönemin Estonya yaşamına dair yeterli görüntü elde edilmiştir (Korver, 

63 
 



2012:32). Ayrıca Estonya-Almanya ortak yapımı Kire lained (Waves of Passion, 1930), 

Estonya-Finlandiya ortak yapımı Paikese lapsed (Children of the Sun, 1932) gibi ortak 

yapım filmlerle yaşanılan olumsuzluklara rağmen film üretimi sürdürülmeye çalışılmıştır 

(Novikono, 2008:250). Litvanya’da da yerel film çekimi desteklenmiş ve bu sayede 

kurmaca film çekimine 1931 yılında Yu. Linartas ve F. Dunaevas tarafından çekilen 

Оните и Ионялис (Onite i İonyalis) filmiyle başlanmıştır (Маматова, 1982:6). Litvanya 

devleti tarafından üretilen tüm filmlerde Avrupalı yeni ulusun tarihini, kültürel ve politik 

kimliğini inşa etmeyi amaçlayan bir politika güdülmüştür. Bunda dünya sinemasında 

yaygınlaşmaya başlayan milliyetçilik hareketinin de etkisi olmuştur (Novikono, 

2008:250). 

Film türü olarak bakıldığında tarihi-savaş filmleri, ekran uyarlamaları ulusal 

kimliğin inşasında oldukça etkili olmuş ve insanlarda aidiyet duygusunu güçlendirmiştir. 

Bu amaçla Estonya sinemasının ilk uzun metrajlı filmi olan Shadows of the Past filmi 

yönetmen Konstantin Marska tarafından 1934 yılında çekilmiştir (Novikono, 2008:251). 

Farklı insan tiplemelerine yer veren, konuları aktarmada son derece başarılı olan belgesel 

film yönetmeni Marska, bu başarılarından ötürü döneme damga vurmuştur. Marska, 

Shadows of the Past filmi dışında Pühad Petseris (1936), Vaated Osmussaarelt (1937) 

gibi çekmiş olduğu filmlerle de Estonya sinemasının geleneksel temel özelliklerini 

belirlemiştir (Kark, 2010). Yine aynı konsepte Estonyalı yönetmen Theodor Luts 

tarafından beyaz perdeye yansıtılan uzun metrajlı film Young Eagles (1927) o dönem 

olağanüstü bir sinema başarısı olarak görülmüştür. Hatta öyle ki film, D. W. Griffith’in 

Birth of a Nation (Bir Ulusun Doğuşu, 1915), Sergey Ayzenştayn’ın Potemkin Zırhlısı, 

(Bronenosets Potemkin/Броненосец Потёмкин 1925) gibi efsanelerle eşdeğer kabul 

edilmiştir (Novikono, 2008:251). 

2.3.2.2. Sovyetler Birliği’ne adım 

Sovyetlerin en batılı yönelimi olan Baltık ülkelerinin (Zickel, 1991:147) Sovyetler 

Birliği’ne dahil edilmesi II. Dünya Savaşı’ndan önce 1939’da Alman-Sovyet 

Saldırmazlık Paktı’nın imzalanmasıyla başlamıştır. Bu anlaşma ilk olarak Sovyet 

askerlerini, ardından da 1940’ta Sovyet yönetimini Baltık ülkelerine getirmiştir. 1941 

yılında Almanlar tarafından işgal edilen ülkeler 1944’te Sovyet askerleri tarafından 

64 
 



yeniden alınmıştır. 1944 sonbaharı itibari ile Estonya, Litvanya ve Letonya Sovyetler 

Birliği’ne katılmış ve 1991 yılında kendi cumhuriyetlerini kurana kadar Sovyet gücü 

tarafından yönetilmiştir (Kark, 2010). Sovyet güçlerinin Baltık ülkelerine gelmesiyle 

Baltık sinema grubunda Sovyet sinemasının oluşumu ve gelişimi başlamıştır (Маматова, 

1982:6). 

Sovyetler Birliği batı ülkelerinin yaşam tarzını ve ideolojisini kendisinin tam zıttı 

olarak görmüştür. Dolayısıyla da batıya açılan kapılar Estonya, Letonya ve Litvanya’da 

farklı bir algının ve sanatsal özgürlüğün sonucunda üretilen filmler Moskova merkezli 

üretilen filmlere nazaran daha farklı yapıda olmuştur (Pıkkov, 2016:17). Baltık sinema 

grubunun böyle bir dokuya sahip olmasındaki en büyük etken 1918 yılı itibari ile 

bağımsızlıklarını kazanmaları ve uluslarını tanımlayan ve onları kültürel olarak ayırt eden 

özelliklere sahip olmalarıdır (Novikono, 2008:249). Baltık ülkeleri Sovyetler Birliği’ne 

dahil olduktan sonra bu ülkelerin ekonomik ve kültürel tüm gelişimleri Sovyet politikaları 

tarafından belirlenmiş ve kontrol edilmiştir (Pıkkov, 2016:18). İlk olarak resmi dilin 

Rusça olduğu ilan edilmiştir. Dille gelen bu değişim film dilini de etkilemiş ve artık 

filmler SSCB topraklarında yapılan diğer tüm filmler gibi Rusça olarak seslendirilmeye 

başlamıştır. Bu şekliyle Rusça Sovyet kültürünün bir temsili olarak dayatılmıştır 

(Mikonis-Railiene, 2015:236). Bu bilgiler ışığında bakıldığında Baltık ülkelerinin 

Sovyetler Birliği’ne dahil edilmesiyle sinema alanındaki savaş öncesi mirastan 

vazgeçmek zorunda kalınmış ve akabinde de kaçınılmaz olarak Baltık sinema grubu 

olarak Sovyet film endüstrisinin bir parçası olunmuştur (Novikono, 2008:249).  

2.3.2.3. Stalin tek tipliliğinde ulus sinemasının yok edilişi 

II. Dünya Savaşı’ndan sonra Baltık ülkelerinden üç yeni Sovyetler Birliği 

Cumhuriyeti oluşturulmasıyla Estonya, Litvanya ve Letonya’da ulus devlet anlayışı 

resmen sona ermiştir. Bu anlayış sinemada da kendisini göstermiş, Stalin’in sinemayı 

Sovyetleşme aracı olarak oldukça sıkı kavraması ulus sinemasını adeta bitirmiştir 

(Ingvoldstad, 2008:146). 1940 yılında başlayan Sovyet işgaliyle öncelikli hedef ulus 

kültüründe önemli birçok şahsiyeti yok etmek olmuştur. Bu amaçla geçmişteki film 

kayıtları imha edilmiştir. Yok edici Sovyet kültür politikasının üzerine bir de savaşın 

etkisi 1940 yazında film yapım standartlarını karşılayan ekipmanların yok olmasına sebep 

65 
 



olmuştur. Film sektöründeki yeni yapılanmayı oturtmak adına geçmişin kalıntılarını 

silme çalışmalarından sonra gelen adım yerli yönetmenleri saf dışı bırakmak olmuştur. 

Yerli film yapımcıları ve sektör yetkilileri ya göçe zorlanmış ya sınır dışı edilmiş ya da 

en iyi ihtimalle sektörden uzaklaştırılmıştır (Naripea, 2008:195). Onların yerine misafir 

yönetmen adı altında merkezden Rus yönetmenler getirilmiştir. Bu yönetmenlerin 

yönlendirmesiyle filmlere Stalinist ideolojiyi öven propaganda damga vurmuştur 

(Korver, 2012:8). Akabinde Baltık ülkelerinde film endüstrisi sadece yönetmen değil, 

mali ödenek ve ideolojik sansür açısından da tamamen Moskova merkezli yönetilmeye 

başlanmıştır (Novikono, 2008:253-254). 

Baltık ülkelerinin giderek istikrarsızlaşan siyasi durumu ve Sovyet işgali üzerine 

bir de filmlerde artan estetik talep ve aynı doğrultuda artan üretim maliyeti film çekimini 

neredeyse durma noktasında getirmiştir. Tüm bu olumsuzluklar 1932-1947 yılları 

boyunca film kıtlığı yaşanmasına sebep olmuştur. 15 yıllık kesintinin ardından diğer 

Sovyet sinema gruplarında olduğu gibi Baltık sinema grubunda da bir canlanma 

yaşanmıştır. Ancak çekilen filmler buram buram propaganda kokmuştur (Korver, 

2012:7). Bu yoğun propaganda havası yerel sinemacıların ortaya çıkışına kadar da 

dağılmamıştır. Her ne kadar çıkarılan kararnameler ile 1944’te Litvanya film stüdyoları 

Kaunas'ta yeniden kurulduysa da (Vildziunas, 2015a:41), 1945 yılında Tallinn Haber 

Filmleri Stüdyosu (Kinokroonika Tallinna Stuudio) Lenfilm ile (Naripea, 2008:195) 1948 

yılında Riga’daki film stüdyosu Rijskaya stüdyosu ile birleştirildiyse de (Малышев, 

2018:69) yerel stüdyolar hiçbir zaman özgür olmamış, Sovyet kontrolüne tabi tutulmuş 

ve Sovyet propagandasına hizmet etmek zorunda bırakılmıştır. Bu süreçte örneğin 

Estonya sinemasında Vasiliy Belyayev tarafından 1940 yılında çekilen Halkın İradesi 

(Rahva tahe) gibi filmler aracılığıyla Estonya'nın Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler 

Birliği'ne katılmasının gönüllü bir eylem olduğu gösterilmeye çalışılmıştır (Kark, 2010). 

Sovyet kahramanı genç Litvanyalı kadın Marite Melnikaite'e ithaf edilen Marite (1947) 

filmi gibi (Novikono, 2008:255), 1952 yapımı uzun metrajlı renkli belgesel film 

Sovetskaya Litva (Советская литва) filmi gibi Stalin ideolojisine hizmet eden filmler 

Stalin’in isteğiyle Sovyet sinemasının başarılı çalışmaları olarak gösterilmiş ve Stalin 

Ödülü'ne layık görülmüştür (Vildziunas, 2015a:45). 

66 
 



Stalin döneminde merkezden yönetime, yönlendirilmeye ve yapaylığa maruz 

kalan Baltık sinema grubu ulus sinemaları bu süreç içerisinde kendi öz geleneklerinden 

uzaklaşmıştır (Kark, 2010). Rus yönetmenler önderliğinde çekilen filmler tüm yerelliği 

sosyalist gerçeklik kalıbına dahil eden propagandaya hizmet etmiştir (Vildziunas, 

2015b:12). 1940’ların sonu 50’lerin başına gelindiğinde artık Baltık sineması 

evcilleştirilmiştir (Novikono, 2008:254). Bunun bir sonucu olarak da çekilen filmler 

kültürel bağlamda yavan ama politik olarak son derece zengin içeriğe sahip olmuştur. 

2.3.2.4. Baltık ülkelerinde çözülme sineması 

Kruşçev dönemine kadar sinemacılar film yapımında sadece Sovyet ideolojisinin 

ihtiyaçlarını gözetmek zorunda kalmıştır. Stalin’in ölümüne kadar olan süreçte Rusya’dan 

ithal sosyal gerçekçilik akımı Baltık sinema grubunda baskın bir şekilde temsil edilmiştir 

(Korver, 2012:8). Çözülme döneminin başlamasıyla sadece sosyalist gerçekçiliğin 

kurallarının hâkim olduğu dönem sona ermiş (Vastrik, 2015:6), filmlerde günlük hayat 

tasvirleri yer almıştır. Günlük yaşam ve sanat harmanlanırken alışılmışın dışında 

komünizm toplumuna uygun salt değerler yerine edebi değerlere de yönelinmiştir (Bula, 

2013:6). Böylece didaktik belgesellerle propaganda sunumunun yerine, sanatsal açıdan 

daha değerli filmler üretilmeye başlanmıştır (Kark, 2010).  

2.3.2.4.1. Yeni ve yenilenen film stüdyolarıyla ulus sinemasına ilk adım 

1956 yılı itibari ile hissedilmeye başlanan Çözülme dönemi Baltık ulusal 

sinemasının yeniden faaliyet göstermesine zemin hazırlamıştır. Kendi başlarına film 

yapabilmeleri adına ilk büyük adım merkezi yönetim baskısından büyük oranda azat 

edilen yeni film stüdyolarının açılmasıyla ve yenilenmesiyle atılmıştır (Korver, 2012:9). 

1956 yılında Litvanya ulusal film stüdyosu (Lietuvos kino studija) açılmış (Novikono, 

2008:255) ve bir yıl içerisinde Litvanyalı yazar Romualdas Lankauskas'ın eserlerine 

dayanan ilk uzun metrajlı film Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) 

Vytautas Mikalauskas yönetmenliğinde çekilerek Litvanya sinemasına kazandırılmıştır 

(Vildziunas, 2015a:45). 

Estonya ve Letonya’da ise stüdyoların yenilenmesiyle teknik açıdan daha kaliteli 

filmler yapılmaya başlanmıştır. Tallinn Film Stüdyosu’nun olanaklarının 

iyileştirilmesiyle Estonya sinemasının ilk renkli kurmaca filmi Kogda Nastupaet Veçer 

67 
 



(Когда наступает вечер) 1955 yılında Aleksandr Mandırkin yönetmenliğinde çekilmiştir 

(Левина, 2018:583). Letonya sinemasında ise iki stüdyonun birleştirilmesiyle oluşan 

kurmaca ve haber belgesel film stüdyosu Riga Film Stüdyosu bu ünlü adını 1 Mart 1958 

yılında almış ve uzun süre ara verdiği film üretimine kendi özgün tarzıyla devam etmiştir 

(Перконе, 2018:545). 

Açılan ve yenilenen stüdyolara ek olarak Tallinn’de animasyon film departmanı 

kurulmuştur (Pıkkov, 2016:28). Aslında Estonya’da ilk olarak 1931 yılında girişimde 

bulunulan animasyon film çekimine uzun bir sürenin ardından, animasyon film 

departmanının kurulmasıyla yeniden başlanmış ve Estonya sinemasının ilk animasyon 

filmi Peetrikese unenagu (Сон маленького Пеэтера) 1957 yılında Elbert Tuganov 

yönetmenliğinde çekilmiştir. Animasyon türünde başarıyı yakalayan Estonya sinemasına 

ilk ödül Ott v Kosmose (Отть в космосе, 1961) filminin 1963 yılında katıldığı Deauville 

Film Festivali’nden gelmiştir (Левина, 2018:588). 1964 yılında kukla karakterlerini canlı 

karakterlerle birleştiren Heino Pars yönetmenliğinde çekilen, çocuklara dünya hakkında 

eğitici gerçekler sunan 4 serilik Cameraman Kops filmi de animasyon filmler içerisinde 

bu dönem adından başarıyla söz ettirmiştir (Kark, 2010). Her ne kadar Sovyetler 

Birliği’ne dahil edilmeden önce Estonya gibi Litvanya ve Letonya da animasyon film 

endüstrisine adımını atmış olsa da ilk animasyonun çekilmesi biraz zaman almış; Letonya 

sinemasında ilk animasyon filmi Ki-ke-ri-gu 1965 yılında Arnolds Burovs 

yönetmenliğinde, Litvanya sinemasında ise The Wolf and the Tailor (Vilkas ir siuvejas, 

Lithuania) filmi 1966 yılında Zenonas Tarakevicius yönetmenliğinde çekilmiştir (Pıkkov, 

2016:28). 

Ulus stüdyolarında birbiri ardına çekilen filmler sayesinde yerel film 

endüstrisinde zirvenin yaşanmasıyla, yerel dillerde film eğitimi eksikliği fark edilmiş ve 

ülkede oyunculuk üzerine de çalışmalara başlanmıştır. Estonya’da güneydeki komşularla 

birlikte Baltık Film Okulu’nun kurulması bunun ilk adımı olmuştur. Bu okul birçok 

başarılı oyuncunun yanı sıra Estonya sinemasına Kaljo Kiisk gibi yeni dalgayı başlatan 

yetenekli yönetmenler kazandırmıştır (Korver, 2012:10, 26). 

 

 

68 
 



2.3.2.4.2. VGIK mezunlarıyla ulus sinemasının yeniden doğuşu 

Çözülme döneminde yerel stüdyoların kurulmasının ardından diğer cumhuriyet 

birliklerinde olduğu gibi Baltık ülkelerinde de yerel film yapımcılarının VGIK’e eğitime 

gönderilmesi ulus sinemasının varlığına büyük katkıda bulunmuştur. Ülke stüdyoları 

Mosfilm ve Lenfilm film stüdyolarından gelen yönetmenler yerine eğitimden dönen yerli 

yönetmenlere kalmış ve nihayet onlara yaratıcılıklarını gösterecek bir ortam oluşmuştur. 

VGIK mezunlarından Litvanyalı yönetmen Vytautas Zalakevicius’in “Gençtik ve sürekli 

üretmek, yazmak, film çekmek istiyorduk. Bunları yapmayı istediğimiz gibi yapmamıza 

izin verdikleri için daha çok istiyorduk” (Mikonis-Railiene, 2015:236-237) sözleri 

ortamın üretkenliğe etkisini göstermektedir. 

VGIK’de eğitim almış yeni nesil yönetmenler ülkelerine döndüklerinde sadece 

propaganda amaçlı ideolojik haber belgesellerinin çekilmesini reddetmiş ve bu reddediş 

belgesel sinemanın yeniden gelişimini başlatmıştır. Belgesel sinemanın başlaması üç 

ülkede eşit bir şekilde gelişim gösteremese de Baltık sinema grubunda genel olarak birçok 

başarılı yapıma imza atılmıştır (Bula, 2013:2). Bu grupta özellikle Letonya sineması ani 

ve beklenmedik bir şekilde atılım yapmıştır (The Latvian Institute, 2014:29). Sinema 

literatürüne önce Riga stili daha sonra Riga şiirsel belgesel okulu olarak damga vuracak 

Letonya sinemasının temelleri o dönem son 10 yılın en iyi filmi Frost in Springtime 

(Salna pavasarı, 1955)’ı çeken VGIK mezunları Leonıds Leimanis, Pāvels Armands gibi 

yönetmenler önderliğinde atılmıştır (Perkone, yy:5). Litvanya sinemasında Vytautas 

Zalakevicius, Arznas Zebriunas, Raimondas Vabalas, Almantas Grikevicius, Marijonas 

Giedrys, Algirdas Araminas, Jonas Gricius, Algimantas Mockus, Janas Tomasevicius, 

Robertas Verba, Henrikas Sablevicius gibi birbirinden başarılı yönetmenler aracılığıyla, 

Litvanya kendine özgü dünya görüşünü sinema yoluyla ifade etmenin ve savaş sonrası 

dramatik dönemin gerçekliğini ortaya çıkarmanın yollarını aramış ve bu süreç ulus 

sinemasını yükselişe geçirmiştir (Vildziunas, 2015b:12). Yeni nesil film yapımcıları 

Moskova’daki eğitimlerinin ardından ülkelerine gelir gelmez çalışmaya başlamıştır. 

Vytautas Zalakevicius’un ilk uzun metrajlı filmi Adomas nori buti zmogum (Adam 

Wants to Be a Man, 1959) Litvanya sinemasının artık gerçek anlamda doğmaya 

başladığının kanıtı olurken (Ingvoldstad, 2008:146), Arunas Zebriunas ve Marijonas 

69 
 



Giedrys çektikleri kısa film Paskutinis suvis (The Last Shoot, 1960) ve Mums nebereikia 

(We Don’t Need Anymore, 1960) adlı filmlerle, Lev Keleşov’un öğrencisi Raimondas 

Vabalas da Zingsniai nakti (Steps at the Night, 1962) bitirme teziyle Litvanya sinemasına 

büyük katkıda bulunmuştur. Yönetmenlerin yanı sıra Jonas Gricius, Donatas Peciura, 

Algirdas Araminas, Algimantas Mockus ve Jonas Tomasevicius gibi bir dizi genç 

kameraman kariyerlerine başarılı bir şekilde çözülme sinemasında başlamıştır (Mikonis-

Railiene, 2015:237). Estonya ulus sineması da 1950’lerin sonunda Estonyalı Jüri Müür, 

Leidla Laius, Raul Nikkola gibi yeni nesil sinemacıların VGIK’den mezun olup ülkeye 

dönmeleriyle başlamıştır (Левина, 2018:583). Bu nesille birlikte Estonya sineması 

Sovyet avangardının yenilikçi film dilini kullanarak belgesel filmin “yeni dalgası”na 

damgasını vurmuştur (Korver, 2012:33).  

Yerli yönetmenlerle filmlerde içerik olarak da bir değişim yaşanmıştır. Baltık 

sinema grubunda Sovyet sinemasının geneline göre daha modern temalar işlenirken, film 

konuları da çeşitlenmiştir. Letonya sinemasında modern konulara ilgi duyan 

yönetmenlerin başında Nauris (Наурис, 1957), Meç i Roza (Меч и роза, 1959) 

filmleriyle Leonids Leimanis, Litvanya sinemasında Utoplennik (Утопленник, 1956) 

filmiyle Vytautas Zalakevicius (Маматова, 1982:141, 145, 151), Estonya sinemasında 

Ühe küla mehed (1961) filmiyle Jüri Müür gelmektedir (Kark, 2010). Leimanis, 

Zalakevicius ve Müür gibi yerli sinemacılar çeşitlenen film konuları üzerinden ulus 

vurgusu yapmaya çalışmıştır. Belgesellerde işlenen konu bazında 3 ülke arasında bir 

kıyaslama yapılacak olunursa Litvanya belgesellerinde vatanseverliğin Estonya ve 

Letonya’dan daha yüksek sesle ifade edildiği görülmektedir. Sovyet halkının ilgisini 

çekecek konuları neredeyse tamamen terk eden Litvanyalılar daha çok sanayileşme, kırsal 

hayatta yaşayan Litvanya halkının porteleri, arkaik yaşam tarzları gibi farklı konulara 

yönelmiştir. Çekilen filmlerde temel olarak Litvanya ulusunu oluşturan ve önemli olanın, 

her birinin kendi hikayesi olan insanlar olduğu gösterilmiştir (Bula, 2013:7-8). Litvanyalı 

sinemacılar Vesenniye Zamorozki (Весенние заморозки, 1955), Za Lebedinoy Staey 

Oblakov (За лебединой стаей облаков, 1956), Sın Rıbaka (Сын рыбака, 1957), Povest 

o Latışskom Strelke (Повесть о латышском стрелке, 1958) gibi halkın geçmişine dair 

filmler yapmışlardır (Маматова, 1982:156). Genel çerçeveden bakıldığında dönemin 

dokusunu tam olarak taşıyan 1963 yapımı Vytautas Zalakevicius’un Vienos dienos 

70 
 



kronika (A Chronicle of One Day) filmi Çözülme döneminin ilk Litvanya filmi olmuştur 

(Jonynas, 2015:51). 

Her ne kadar ulus vurgusu Litvanya sinemasında daha yoğun olsa da Estonyalı 

yönetmenler de sosyalist gerçekçiliğin yanı sıra etnik konularda filmler çekmiştir 

(Vastrik, 2015:26). Filmlerde ulusal manzaralar, mekanlar Sovyet mekanlarıyla 

harmanlanarak ulusal süreklilik sağlanmaya çalışılmıştır. Yeni nesle savaş sonrası 

Sovyetleşme ve akabinde gelen değişim süreci Mikhail Yegorov’ın Jahid merel (Yachts 

at Sea, 1955), Aleksandr Mandrıkin’in Kui saabub ohtu (When Night Falls, 1955), 

Pöördel (The Turning Point, 1957), Viktor Nevezhin’in Juhuslik kohtumine (A Chance 

Encounter, 1960), Igor Yeltsov’un Mehed jaavad koju (Men Stay at Home, 1956) gibi 

filmler çekilerek aktarılmıştır (Novikono, 2008:255). Aynı şekilde Letonya sinemasında 

da sanatsal arayışla birlikte ulusallığın hissedildiği filmler ilk plana alınmıştır (Перконе, 

2018:557). VGIK mezunları önceki parti ideologlarının dayattığı kısıtlamaları aşmaya 

cesaret etmiş, Letonya edebi ve kültürel yaşamını ve paralelinde sinemasını bir önceki 

çağın dayattığı sosyalist gerçekçiliğin monotonluğundan kurtarmaya çalışmıştır. Ulusal 

karakter, tarih, folklor, kültür önemli konular haline gelmiştir (Ноллендорфс, 2010:100). 

Filmler de yoğunlaşılan temalar farklılık gösterse de Çözülme döneminde 

sağlanan özgür alanın kısıtlı olması nedeniyle üç ülkenin sineması da Sovyet ideolojisine 

uymayan görüşler dile getirilirken seçilen konular üzerinden metaforlar ve imgeler 

kullanma konusunda ortak özellik göstermiştir (Bula, 2013:18). Letonya sinemasında 

Ronald Kalnis’in Kamen i Oskolki (Камень и осколки) filminin gösterimine ancak 1967 

yılında Ya Vse Pomnyu Riçard (Я все помню Ричард) adıyla izin verilmesi (Перконе, 

2018:548) ya da Litvanya’da 1961 yılında Grigorijus Kanovicius ve Vytautas 

Zalakevicius'un Nazi işgali sırasında bir Yahudi çocuğu ve Sovyet partizanını saklayan 

bir rahip hakkında yazdığı “Gott Mit Uns” adlı senaryo Pergale dergisinde 

yayınlanmasının ardından senaryonun filmleştirilmesinin Litvanya Komünist Partisi 

Merkez Komitesi'nin emriyle yasaklanması yönetmenleri buna mecbur bırakmıştır 

(Jonynas, 2015:51). 

 

 

71 
 



2.3.2.4.3. Demir perdenin aralanması ve dünya sinemasıyla etkileşim 

Sovyetler Birliği ile Batı arasındaki siyasi ilişkilerde yaşanan “çözülme” ile 

1958'in başlarında SSCB Kültür Bakanlığı, film endüstrisinde Sovyetler Birliği ile diğer 

ülkeler arasındaki ilişkilerin iyileştirilmesine dair bir kararname çıkarmıştır. Bu 

kararname ile diğer ülke sinemalarıyla yapılacak karşılıklı iş birliklerinin önü açılmıştır 

(Mikonis, 2015:6). Sovyet film politikası, değişen siyasi rüzgârın etkisiyle yön 

değiştirirken, aslında çeşitli milletleri, onların kültürlerini eritme potası işlevi gören 

VGIK de bu değişimden nasibini almış ve demir perdenin aralanmasıyla o dönem eğitime 

giden genç yeteneklere dünyanın her yerinden filmlerle tanışma fırsatı sağlayan bir 

kuruma dönüşmüştür (Naripea, 2012:244). Bu sayede genç sinemacılar komşu ülkelerin 

yanı sıra dünya sinematografisinde de neler olup bittiğinden haberdar olmuştur. 

Bu etkileşimin bir sonucu olarak da filmlerde sadece sosyalist realizmin etkisi 

değil Fransız Yeni Dalganın da etkisi görülmüştür. Filmlerde daha çok bireysel 

hikayelere, onların dramatik kaderlerine, kişisel deneyimlerine yoğunlaşılmıştır. Bu da 

yönetmenlerin tüm dünyada etkisi görülen Fransız Yeni Dalga akımından 

etkilenmelerinin somut göstergesi olmuştur. Öyle ki Litvanyalı Almantas Grikevicius 

gibi bazı yönetmenlerin neredeyse tüm filmlerinde Fransız Yeni Dalga akımı etkisi 

görülmüştür (Mikonis-Railiene, 2015:239). 

Dünya sineması ile bir başka benzer nokta 1960’larda her 3 Baltık ülkesinde de 

belgesel sinemanın canlanması olmuştur. Fakat dünya sinemasında belgesel sinemanın 

gelişimi temelde hafif kamera ve yeni ses ekipmanları gibi teknik gelişimlerden ötürü 

yaşanırken, Baltık ülkelerinde canlanma sektöre giren yeni nesil yerel sinemacılardan 

dolayı yaşanmıştır. O kadar ki Letonya’da yeni nesil film yapımcıları çekmiş oldukları 

başarılı belgesel filmlerle kurmaca filmleri gölgede bırakmıştır. VGIK’de eğitim almış 

Herz Frank, Aivars Freimanis, Ivars Seleckis, Ansis Epners, Uldis Brauns gibi 

belgeselciler döneme damga vurmuştur (Bula, 2013:5). Yeni nesil sinemacıların belgesel 

sinemaya getirdikleri başarının en büyük sebeplerinden biri dünya sinemasında yaşananın 

aksine teknolojik yetersizliğin onları alternatif çözümlere zorlaması olmuştur. Örneğin 

1960’larda Tallinnfilm'in yüksek kaliteli senkronize sese sahip belgesel üretme 

kapasitesinden yoksun olması, yapımcıları bir anlamda sessiz filmin anlatım biçimlerine 

72 
 



başvurmak zorunda bırakmıştır (Vastrik, 2015:9). Böyle bir ortamda doğal olarak 

sinemada ifade biçimleri değişmiştir. Filmde anlatı ses yerine görsel ifade araçlarıyla 

karakterize edilmiştir (Prokhorov 2001:12-13). 

2.3.2.4.4. Şiirsel anlatının ulus sinemasına kazandırdıkları 

Teknik donanım yetersizliğinin bir sonucu olarak devam eden sessiz sinema 

zaman içerisinde şaşırtıcı bir şekilde fırsata çevrilmiş, bu kanal görüntü yönetmenlerine 

özgür ifade alanı yaratmıştır. Sessiz film geleneğinde imgelem üzerindeki vurgu, film 

yapımcılarının sistem içinde geliştirdiği, satırlar arasında mesajları gizleme ve fikirleri 

sözsüz aktarma becerisine dönüştürülmüştür (Vastrik, 2015:26). Bu anlayışla filmler 

çeken yönetmenlerin çalışmaları, aleni bir şekilde olmasa da Sovyetlere karşı gizliden 

yürütülen bir tür direniş olarak tanımlanabilmektedir (Bula, 2013:7). Açık olarak Sovyet 

ideolojisine karşı çıkmadan hisler ve duygular ön planda tutularak şiirsel anlatı tarzı 

ulusal birlik duygusuna hitap etmenin bir yolu olarak görülmüştür. Çünkü şiirsel anlatı 

ile yaşanılan gerçeklik reddedilebilmekte ve hiperrealist temsiller yerine imgeleme, ima 

kullanılabilmektedir. Estonya sinemasında kahramanların kara ya da denizle mücadele 

halinde ama doğayla da son derece uyumlu kahramanları art arda yaratması bu durumun 

tezahürü olmuştur. Bu filmlerin alt metininde, yaratılan kahramanların ulusal kimliği 

ayakta tutmaya çalışan ama bunu başarabilmek için sistemle uyumlu gözükmek zorunda 

olan milletlerin temsilleri olduğunu okumak mümkündür (Vastrik, 2015:26). Yönetmene 

doğrudan söyleyemediklerini ifade edecek bir alan sunan şiirsel anlatı tarzı, Batı 

dünyasında 1950'lerin sonlarında geçerliliğini kaybetmesine rağmen Baltık sinema 

grubunda 1960’larda giderek daha da fazla rağbet görmüştür. Öyle ki şiirsel anlatı tarzının 

etkisiyle Letonya ulusal belgesel film okulunun adı Riga Şiirsel Belgesel Sinema Okulu 

olarak güncellenmiştir (Bula, 2013:7-8). Riga şiirsel anlatı tarzıyla sistematik metaforlar 

ve sembollerle kültürel alan karakterize edilmiştir. Yönetmen günlük hayatın sıradan 

olaylarından çerçeve yerine pencere, kaos yerine ağ gibi çağrışımsal görüntüler 

kullanarak sıyrılmıştır (Перконе, 2018:563). 

Karmaşık olmayan bir senaryo üzerinden şiirsel anlatı tarzının sadece 

sansürcülerin sıkı kontrolünden kaçmak için değil nasıl başarılı bir şekilde kullanıldığını 

Litvanya sineması Никто не хотел умирать/ Gyvieji didvyriai (Living Heroes) filminde 

73 
 



elde ettiği ulusal ve uluslararası başarılarla bizzat göstermiştir. Baltık sinema grubuna ilk 

başarı Litovskiy Film’den Living Heroes filmi sayesinde gelmiştir. Filmi yaklaşık bir ay 

içerisinde nüfusun %15,2’si izlemiştir. Daha önce hiçbir film bu kadar kısa sürede bu 

kadar yüksek oranda izlenmemiştir (Романов, 1967:21). İzleyiciden tam puan alan film 

uluslararası arenada da Litvanya sinemasına başarı getirmiştir. Film şiirsel anlatı tarzıyla 

film eleştirmenleri tarafından da oldukça beğenilmiş ve 12.  Karlovy Vary Uluslararası 

Film Festivali'nde ana ödül (Jonynas, 2015:51), Uluslararası Film Eleştirmenleri 

Federasyonu'ndan FIPRESCI ödülü ve 2. Baltık Film Festivali'nde Büyük Kehribar 

Ödülünü kazanmıştır. Filmde ilk hikâye Mums nebereikia (We Don’t Need Anymore) 

Marijonas Giedrys yönetmenliğinde, Lakstingala (A Nightingale) hikayesi Bronius 

Bratkauskas yönetmenliğinde, üçüncü hikâye Paskutinissuvis (The Last Shot) Arunas 

Zebriunas yönetmenliğinde ve son hikâye Gyvieji didvyriai (Living Heroes) ise Vytautas 

Zalakevicius yönetmenliğinde çekilmiştir. Yönetmenler her bir hikâyede Litvanya 

tarihinin en dönemli dönemlerini anlatmıştır. Living Heroes filminin bu konsepti 

Litvanya sineması için devrim niteliğinde olmuştur (Mikonis-Railiene, 2015:240-242). 

Görünürde iç savaş gibi gözüken filme başarılı yönetmen Zhalakiavicius milliyetçi bir 

gündem yerleştirmiştir. Bu yönüyle de film ulusal kimliğin tematik ve stilistik bir konu 

olarak işlenmesinde öncü rol oynamıştır (Prokhorov, 2001:21). 

Diğer cumhuriyet birliklerinden farklı olarak Baltık ülkelerinin şiirsel anlatı tarzı 

üzerinden kendilerine özgür bir alan yaratmış olmalarının en önemli sebebi Sovyetler 

Birliği’ne geç dahil edilmeleri olmuştur. İşgal öncesi dönemde buralarda ulusal bilinç 

sağlamlaştırıldığı için yönetmenler geçmişe rahatlıkla gönderme yapabilmiştir. Ulusal 

kimlikleri beyaz perdeye yansıtmak için yakın geçmişten kolaylıkla yararlanabilmişler ve 

filmdeki kahramanlarını arketip kahramanlar arasından seçebilmişlerdir. Filmlerde bu 

kahramanlarla ilişkili görüntüler tasvir ederek, işgal öncesi dönemde var olan ulusal 

bilince çağrışım yapmışlardır (Vastrik, 2015:5). 

2.3.3. Moldova sineması 

Moldova Sovyetler Birliği Cumhuriyetleri arasında Latin kökenli Romence 

konuşan tek bölgedir. Dolayısı ile etnik yapısı ve kültürü de Latin kökenlidir. Bu 

özelliğiyle de Sovyet sinema grupları içerisinde bir gruba dahil olamamıştır. Her ne kadar 

74 
 



az da olsa Baltık sinema grubu ile benzer özellikler gösterse de kendisine has yapısıyla 

Sovyet sinemasında Moldova sineması olarak ayrı bir yere sahip olmuştur (Lawton, 

1992:294). 

2.3.3.1. Moldova sinemasının doğuşu 

Moldova sineması ilk olarak 1920’lerde ancak topraklarında çekilen filmlere ev 

sahipliği yaparak varlık gösterebilmiş ve bu süreçteki gelişimi Ukrayna sinemasıyla 

ilintili olmuştur. Çünkü komşu ülke Ukrayna’da üretilen filmlerde Moldova sık sık çekim 

yeri olarak kullanılmıştır (Малышев, 2018:43). 1944 yılında Sovyetler Birliği’ne dahil 

edilen Moldova’da sinemaya ilk adım savaş sonrası, 1947’de belgesel film çekimleriyle 

atılmıştır (Lawton, 1992:294). Moldova sinemasının doğuşu olan bu tarihin Malokartine 

dönemine denk gelmesi sebebiyle ilk yıllar verimli geçmemiş, sinema alanında gerçek 

anlamda kendi başına varlık göstermesi ancak Çözülme döneminde mümkün olmuştur 

(Rollberg, 2016:41). 

2.3.3.2. Çözülme döneminde Moldova sineması 

Moldova sinema sanatı 1950’lerde yaratıcı ve manevi değerlerle bezenmiş bir 

halde kendisini göstermeye başlamıştır. Bu yıllar ulusal kültür açısından modern 

edebiyatın, tiyatronun daha yeni yeni başladığı yıllara tekabül etmiştir. Doğal olarak 

sinemanın gelişimi de bu furyadan etkilenmiş, yeni yeni filizlenen estetik kaygılarla 

birlikte o yıllarda oldukça yeni bir yaklaşım olan yeni insan, derin duygular, modernizm 

genç Moldova sinemasının başlıca dinamiklerini oluşturmuştur (Плэмэдялэ, 2018:645-

646). 

2.3.3.2.1. Ulusal film stüdyosunun kurulması ve ilk kurmaca film 

1944 yılı itibari ile Merkez Belgesel Film Stüdyosu’na, 1947 yılı itibari ile de Kiev 

Belgesel Film Stüdyosu’na muhabir çalıştıran Moldova sinemasının kendi sinema 

stüdyosunu kurması 1952 yılını bulmuştur (Шнеер, 2020). İlk olarak sadece belgesel 

filmlerin çekildiği, 1952 yılında kurulan Kişinev Belgesel Film Stüdyosu, 1957 yılında 

Moldova Uzun Metraj Film Stüdyosu olarak yeniden düzenlenmiştir. Sinemasının 

gelişimi adına oldukça önemli olan bu stüdyoda ilk uzun metrajlı kurmaca film Ne Na 

Svoem Meste (Не на своем месте) filmi olmuştur (Lawton, 1992:294). Filmin yönetmeni 

Gleb Komarovskiy’in aslında ilginç olan senaryoyu filmleştirememesi nedeniyle 

75 
 



başarısız olduğu herkes tarafından kabul edilmiştir (Плэмэдялэ, 2018:646). Ancak film 

sanatsal anlamda çok başarılı olmasa da ulusal materyallerin kullanıldığı bir film 

olmuştur (Малышев, 2018:44). Moldova Film Stüdyosu’na asıl başarıyı VGIK’li 

yönetmenler Boris Rıtsarev ve Mihail Kalik’in çektiği Ataman Kodr (Атаман Кодр, 

1958) filmi getirmiştir. Seyircinin ilgisini çeken film Kiev’de düzenlenen II. Tüm 

Birlikler Film Festivali'nde büyük beğeni toplamıştır (Андрущак vd., 2002:285). 

2.3.3.2.2. Yenilikçi yönetmenler, yenilikçi arayışlar 

Sovyet sinemasının en gençlerinden olan Moldova sineması tıpkı diğer birliklerde 

olduğu gibi VGIK mezunlarıyla kendisini ifade edebilme fırsatı bulmuştur. Çözülme 

yıllarında Moldova sineması başta VGIK’li yönetmen Emil Loteanu etkisiyle Sovyet 

sinemasında şiirsel film olarak tanımlanmıştır. Dönemin fenomeni şiirsel filmin ilk 

denemelerinden olan Çelovek İdet Za Solntsem (Человек идёт за солнцем) filmi 

inanılmaz ses getirmiştir. Mihail Kalik yönetmenliğinde 1961 yılında çekilen filmde bir 

çocuğun gözünden dünya anlatılmıştır. Film, kullanılan zengin kamera tekniği, şaşırtıcı 

film dili, cüretkâr müziğiyle hem izleyici hem de film eleştirmenleri tarafından oldukça 

beğenilmiştir (Малышев, 2018:45). Şiirsel film akımının öncüsü Emil Loteanu 

mezuniyet çalışması olan Jdite Nas na Rassvete (Ждите нас на рассвете, 1964) filmiyle 

adeta kahramanlık konusunu yadsımadan nasıl romantik film çekilirin dersini vermiştir. 

Bunda kendisinin aslında şair olmasının da etkisi olmuştur. Emil Loteanu filmlerinde eski 

efsanelerden, halkbiliminden beslenerek Moldova sinemasında ulusal kimliğin ifade 

edilmesine büyük katkı sağlamıştır (Маматова, 1982:89-90). Tıpkı Emil Loteanu ve 

Mihail Kalik gibi yenilikçi arayışların sınırlarını zorlayan VGIK mezunu Vadim 

Derbenev, Vasiliy Paskaru, Valentina Lısenko gibi yetenekli yönetmenlerin Moldova 

Film’de ürettikleri filmler sadece ülkede değil tüm Sovyetler’de takdir kazanmıştır 

(Андрущак vd., 2002:321). 

Değişim rüzgarlarının Moldova’yı etkilemesi uzun bir süre insanların 

yaratıcılığını canlandırmıştır. Değişim geçmişin burjuva izlerinin silinmesine ve yenilikçi 

arayışları beraberinde getirmiştir (Плэмэдялэ, 2018:646). Yeniliklerle insanların manevi 

dünyasında gerçek bir kültürel devrim yaşanmış ve bu kültür Moldova Cumhuriyeti’nin 

halkına ait olmuştur. Bu yönüyle de tarihi, devrim konularına ve modern problemlere 

76 
 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A7%D0%B5%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BA_%D0%B8%D0%B4%D1%91%D1%82_%D0%B7%D0%B0_%D1%81%D0%BE%D0%BB%D0%BD%D1%86%D0%B5%D0%BC


dayanan Moldova sineması folklor, edebiyat ve müzik geleneklerini yansıtan filmler de 

üretmiştir (Андрущак vd., 2002:285, 321). 

Moldova sinemasının tam olarak var olması Çözülme sineması sürecinde 

gerçekleşmiştir. Bu nedenle temeli Çözülme döneminde atılan ulus sinemasının 

olgunlaşması ve parlaması 1970’leri bulmuştur. Dolayısıyla da Moldova ulus sinemasının 

1967 Cannes Gençlik Film Festivali’nde aldığı büyük ödül gibi prestijli ödülleri alması 

Kruşçev dönemine denk gelmemiştir. 

2.3.4. Orta Asya sineması 

Orta Asya sinema grubu etnik ve dil olarak aynı kökene, kültürel olarak aynı 

dokuya sahip, Sovyetler Birliği’nden önce Türkistan sınırları içerisinde yer alan 

Türkmenistan, Kazakistan, Kırgızistan, Özbekistan ve pers toplumuna daha yakın olan 

Tacikistan’dan oluşmaktadır (Lawton, 1992:294). Bu cumhuriyet birliklerinin sinema 

tarihi Sovyet sinemasının geçirdiği etaplarla neredeyse paralel olarak gelişmiş olsa da 

Büyük Vatanseverlik Savaşı’na kadar ağırlıklı olarak belgesel filmler dışında tam olarak 

varlık gösterememiştir. 

2.3.4.1. Stalin kültü etkisinde Orta Asya sinemasının doğuşu 

  Orta Asya sinema tarihi Özbekistan sinemasının doğuşuyla başlamaktadır. 

Özbekistan sineması merkez yönetim kurulu tarafından 1920 yılında çekilen Krasnıy 

Vostok (Красный восток) belgesel filmi ile başlamıştır. 1920’nin ikinci yarısında 

durumu daha da iyileşerek düzenli bir şekilde belgesel film ve sinema dergisi 

çıkarılmıştır. Kurmaca film tarihi ise 1925 yılında Dmitriy Bassalıgo tarafından çekilen 

Musulmanka (Мусульманка) filmi ile başlamıştır (Маматова, 1982:8). 1925-1936 

yılları arasında Özbekistan sinemasının temellerini sessiz sinema oluşturmuştur. Bu 

yıllarda Özbekistan sineması sosyalist realizm ekseninde kendi yolunu ararken 

(Абдуллаев ve Мухамедов, 1976:23) savaş dönemine kadar süren ulusal 

cumhuriyetlerde yerelleşmeyi kısıtlama politikasından oldukça etkilenmiştir. Bu dönem 

neredeyse tüm sanatçılara baskı uygulanmıştır. Hatta S. Hodjayev ve H. Devanov gibi 

yönetmenler anti Sovyetçi tutumları nedeniyle tutuklanıp, kurşuna dizilmiştir. Yine aynı 

sebeplerle birçok personel işten çıkarılmıştır. Ulusal kadrolara duyulan güvensizlik, 

yaratıcı özgürlüğün keskin bir şekilde kısıtlanması gibi o dönem yaşanan olaylar 

77 
 



sinemanın ulusların gerçeğini yansıtmadığı kanaatini oluşturmuştur (Каримова, 

2018:374). Özbekistan sinemasının ardından 1925 yılında çekilmeye başlanan belgeseller 

ile Türkmenistan sineması doğmuştur. 1927 yılıyla birlikle düzenli olarak belgesel film 

üreten Türkmenfilm’de 1931’de Dmitriy Poznanskiy tarafından ilk kurmaca film Zabıt 

Nelzya (Забыть нельзя) filmi çekilmiş ve bu film ile Türkmenistan sinemasının kurmaca 

film tarihi başlamıştır (Маматова, 1982:9). 

Diğer bir cumhuriyet Kazakistan’da ise ilk film sahnesi 1925 yılında Moskovalı 

sinemacıların V. Sovyet Cumhuriyetleri Kongresi çekimleri kapsamında çekilmiştir. Bu 

yıllarda kendisine ait stüdyosu olmayan Kazakistan sinemasının gelişimi için 1934 

yılında önemli bir gelişme yaşanmış ve Soyuzkinohronika (Союзкинохроника) adıyla 

Alma-Ata film stüdyosu kurulmuştur. Ancak ulus sinemacılarının henüz yetkin 

olmamaları ve sıkı kontrol sebebiyle film çekimleri Mosfilm ve Lenfilm ortaklığında 

sürdürülmüştür (Малышев 2018:46). Kazakistan sinemasında belgesellerle başlayan 

serüven sinema dergileriyle devam etmiştir. 1934 yılında sinema dergileri çıkarılmaya 

başlanmıştır. 1939 yılına gelindiğinde Levin Moisey’in Amangeldı (Амангельды) filmi 

ile Kazakistan sinemasında ilk kurmaca film çekilmiştir (Маматова, 1982:9). 

Tacikistan sinemasına bakıldığında Tacikistan’da film stüdyosunun kurulmasının 

16 Ekim 1929’da gerçekleştirilen Olağanüstü Kongre’de gündeme geldiği ve 

Tacikkino’nun Duşanbe’de kurulmasının 18 Mayıs 1930’da resmen kabul edildiği 

görülmektedir. Bu kararla da ulusal Tacikistan sineması başlamıştır (Эльбаум ve 

Рахимов, 2012:6). Ancak Tacikistan sineması bu tarihten önce de Özbekistan’la Buhara 

sineması altında filmler üretmiştir (Арабова, 2014:15). Özbekgoskino ortaklığında 

çekilen 20 haber filmi olmasına rağmen (Усмонов, 2018:137) 1929 yılında Sovyetler 

Birliği Cumhuriyetlerinden biri olması sebebiyle Tacikistan sinemasının başlangıcı 1930 

olarak belirtilmiştir. Tacikistan sinemasında ilk uzun metrajlı film 1932 yılında 

Poçetnoye Pravo (Почетное право) filmidir (Арабова, 2014:20). Tacikistan sinemasında 

sonrasında film çekimlerine devam edilse de Kuleşov’un Dohunda (Дохунда) filmi gibi 

Stalin sansüründen geçemeyen birçok başarılı çalışma askıya alınmıştır. Yine aynı şekilde 

yönetmen G. Bahor, senarist M. Rakhimi, H. Obidi, M. Tursunzade, A. Dekhoti, H. 

78 
 



Karim ve R. Navbari'nin senaryoları sansür nedeniyle kabul görmemiştir (Эльбаум ve 

Рахимов, 2012:9). 

Orta Asya sinemasının bir diğer cumhuriyeti olan Kırgızistan sineması 1927’lerle 

birlikte belgesel film çekimlerine ev sahipliği yapsa da Kırgızistan sinemasının doğuşu 

sinematografi binası kurulmasına yönelik hükümet belgeleri olduğu gerekçesiyle 1939 

yılı olarak kabul edilmiştir. Ancak sinemanın doğuşu olarak kabul edilen bu tarihte de 

stüdyo kurulamamış, stüdyonun kurulması 1941 yılını bulmuştur. Üstelik 1941 yılında 

kurulan Firunze haber filmleri stüdyosu savaş nedeniyle oldukça küçük ve donanımsız 

olmuştur (Михайлов, 1998:4). Yine de ilerleyen süreçte Kırgızistan sinemasının doğuşu 

stüdyonun kurulma tarihi olan 17 Kasım 1941 olarak kabul görmüş ve bu tarih Kırgızistan 

sinemasının doğuşu olarak ülkede kutlanmaya başlamıştır. Belgesellerle başlayan 

Kırgızistan sineması komşu cumhuriyetlerde olduğu gibi sinema dergisi Sovetskaya 

Kirgiziya (Советская Киргизия) ile faaliyetlerine devam etmiştir (Толомушева, 

2018:307). Orta Asya sinema grubunda yer alan diğer ülkelere nazaran stüdyosu daha geç 

kurulan Kırgızistan sineması kurmaca film deneyimini de daha geç yaşamıştır. İlk 

kurmaca film Saltanat (Салтанат) Çözülme dönemine denk gelmiştir. Film Vasiliy 

Pronin yönetmenliğinde 1955 yılında çekilmiştir (Маматова, 1982:9).  

Orta Asya sinemasının doğuşuna genel olarak bakıldığında farklı ülkelerden 

deneyimli sinemacıların sık sık periyodik olarak çekimlere geldiği ve onların öncülüğü 

ve kontrolünde film çekimlerinin gerçekleştirildiği görülmektedir. Ulus sinemalarında 

sinematografik hayat bu şekilde canlı tutulmuştur (Малышев, 2018:48). Bu dönem 

sinema tarihçisi A. Ahrorov tarafından genel olarak kişilik kültünün etkisi altında kriz 

dönemi olarak tanımlanmıştır. Cumhuriyet birlikleri stüdyo yönetimi baskı altında 

tutulmuştur (Эльбаум ve Рахимов, 2012:9). Dolayısı ile ulus sinemaları doğmuş olarak 

gözükse de ancak merkezi stüdyolardan gönderilen yönetmenler aracılığıyla var 

olmuştur. Savaş dönemine kadar sürdürülen bu durum 1941-1945 yıllarında savaş 

nedeniyle merkezi film stüdyolarının cumhuriyet birliklerine taşınmasıyla da devam 

etmiştir. Aslında bir diğer açıdan merkezi stüdyoların önce Taşkent’e daha sonra Almatı, 

Aşkabat ve Duşanbe’ye taşınması Orta Asya sineması için fırsata dönüşmüştür. 

Stüdyoların taşınmasıyla deneyimli yönetmenlerle teknik açıdan daha başarılı ortak 

79 
 



yapım filmler çekilmiştir. Ancak 1945-1953 yıllarının Malokartine dönemi olması 

sebebiyle çok fazla film üretilememiştir. Stalin’in ölümüne kadar süren bu durum iktidara 

Kruşçev’in gelmesiyle değişmiş, 1953 yılında sadece Sovyet sineması değil, Orta Asya 

sineması da yeniden doğmuştur (Файзиев, 1970:92). 

2.3.4.2. Çözülme sinemasında Orta Asya sineması: Mucize dönemin 

başlangıcı 

Çözülme dönemi Orta Asya sinemasında orijinal ulusal filmlerin ortaya 

çıkmasıyla başlamış ve bu filmlerin yasaklanmasıyla sona ermiştir (Абикеева, 

2018:241). Stalin’in ölüme kadar oldukça sıkı olan sansür ülke sinemalarının gelişimini 

zora sokmuştur. Değil cumhuriyet birliklerinde merkezi Moskova, Leningrad 

stüdyolarında bile yıllık olarak 2-3 film çıkmıştır. Orta Asya sinemasında çözülmenin 

etkisiyle bu durum ortadan kalkmış ve 1956 yılı itibariyle kademeli olarak film 

sayılarında artış yaşanmaya başlamıştır. Zaman ilerledikçe de yavaş yavaş filmlerin 

sanatsal değeri artmış, türleri genişlemiş ve daha modern konulara yönenilmiştir. Her 

şeyden de önemlisi ekranda halkın yaşadığı hayatı yaşayan, halkın içerisinden genç 

kahramanlar belirmiştir. Böylece bu süreçte ulusal sinemacılar ideolojik propagandanın 

üstesinden gelme çabasına girmişlerdir (Каримова, 2018:377-378). 

Çözülme döneminde Kruşçev’in 1960 yılında gerçekleştirilen XXI. Parti 

Kongresi’nde sanat üzerine yaptığı konuşmasında belirttiği gibi film stüdyolarında 

modern konulu, farklı türlerde film çekimleri desteklenerek yaratıcılık teşvik edilmiştir 

(Арабова, 2014:89) Sanatçıya gösterilen bu destek sayesinde Orta Asya sineması 

birbirinden başarılı filmler üretmiştir. Özbekistan sineması modern, yeni içeriklerle 

çektiği başarılı filmlerle Orta Asya sinemasında öncü olmuştur (Малышев, 2018:61) Bu 

dönem Kazakistan sinemasında Дочь степей, Наш милый доктор, Земля отцов, Конец 

атамана, Сказ о матера gibi filmlerden ötürü (Тенейшвили ve Дробашенко, 1980:74) 

muhteşem yıllar olarak tanımlanmıştır (Маматова, 1982:129). Zavodskiye Vstreçiy 

(1963), Obraşennıye K Solntsu filmlerini izleyen yönetmen Sergey Yutkeviç bu dönemi 

Kırgız mucizesi olarak adlandırmıştır (Толомушева, 2018:308). Yine aynı şekilde 

Tacikistan sinemasında da bu dönem uluslararası arenada aldığı birbirinden değerli 

80 
 



ödüller nedeniyle Tacik mucizesi olarak tanımlanmıştır. Türkmenistan sineması Çözülme 

döneminde ulusal sinemanın en parlak yıllarını yaşamıştır (Шакиров, 2006). 

2.3.4.2.1. Sinemaya insan odaklı bakış 

Çözülme döneminde film stüdyolarının şartlarının iyileştirilmesine ve dolayısıyla 

film üretim sayısının arttırılmasına önem verilmiş, bunun için gerekli fonlar tahsis 

edilmiştir. Örgütsel yeniden yapılanma ve stüdyo teknik donanımlarının yenilenmesiyle 

de film üretimi önemli ölçüde artmıştır (Ашимов, 1999:11). Sadece film sayılarında değil 

filmlerin kalitesinde de bir yükseliş yaşanmıştır. Bu yıllarda ekran sanatının etkileyici 

yeni araçlarına yönelik yoğun bir arayış içerisine girilmiştir. Bu anlayış yaratıcı 

faaliyetlerin tümünü etkileyerek, sinemada yönetmenin tek düze yaklaşımını, eski 

dramaturgi mührünü silip atmıştır. Buna istinaden de türlerde, stillerde farklılıklar 

yaşanmaya başlamıştır (Абул-Касымов vd., 1985:182). Artık filmlerde insan ön plana 

çıkmıştır. İnsan odaklı yaklaşım film konularına bakılmaksızın birçok yönetmen 

tarafından kabul görmüştür. Kırgızistan sinemasından Bolot Şamşiyev’in 1956 yılında 

çektiği Çaban (Чабан) filminde olduğu gibi belgesel filmlerde peyzajdan ziyade daha 

fazla ve daha sık insana odaklanılmış, izleyicinin duygularına dokunmaya çalışılmıştır 

(Ашимов, 1999:25). Bu dönemde de çekilmekten vazgeçilmeyen tarihi filmlerde 

sinemacılar ulusal ve evrensel insan kavramları, insanın insanı derinlemesine ve tamamen 

anlaması üzerine yoğunlaşmıştır (Капустин, 1978:257). Özbekistan sinemasında Şuhrat 

Salihoviç Abbasov’un 1958 yapımı Tı ne Sirota (Ты не сирота) filmi gibi filmler 

doğrudan savaş ekseninde değil, savaşın gerisindeki insanların hikayelerini konu almıştır. 

Dolayısı ile de filmlerde Sovyet halkı vatanseverliğiyle paralel olarak hümanizm vücut 

bulmuştur (Маматова, 1982:127). Ayrıca vatanseverlik konusu Stalin dönemi 

sinemasından farklı olarak Kazakistan sinemasında Ş. Aymanaov ve G. Gakkelya 

yönetmenliğinde çekilen Poema o Lubvi (Поема о любви, 1954) filminde olduğu gibi 

milli kahramanlar üzerinden işlenmiştir (Малышев, 2018:47). 

Film konuları ilk etapta cumhuriyet birliklerindeki günlük hayatı kapsamıştır. 

Kırgızistan’daki köy hayatı hakkında olan 1953 yılında Firunze Stüdyosu’nda ilk renkli 

belgesel film Pik Drujbı (Пик дружбы) İ. Gutman yönetmenliğinde çekilerek oldukça 

önemli bir başarıya imza atılmıştır. Sonrasında yönetmenliğini Yu. Gerşteyn’in yaptığı 

81 
 



Susamır (Сусамыр), S. Avloşenko’nun çektiği Kurortı v Goroh Tyan-Şanya (Курорты в 

горох Тянь-Шаня) gibi yine köy hayatı hakkında olan başarılı filmler çekilmeye devam 

edilmiştir (Михайлов, 1998:109, 112). 

Film konularının seçilmesinde ülkelerde yaşanan güncel olaylar da belirleyici 

olmuştur. Kırgızistan’da kurulan Orto-Tokoyskoy barajının inşa edilmesi sinemada 

kendisine yer bulmuş ve hakkında Plotina v Goroh (Плотина в горох, 1955), Bolşoy 

Çüyskiy Kanal (Большой Чуйский канал, 1956) filmleri çekilmiştir (Ашимов, 

1999:12).  Yakın geçmişte yaşanan açlıkla mücadele Özbekistan sinemasında Z. Sabitov 

yönetmenliğinde çekilen Snovya İdut Dalşe (Сьновья идут дальше) filmi ile 

anlatılmıştır. Özbekistan sinemasında 1957 yılının bilim adamı, filozof ve doktor İbn-i 

Sina’nın bininci doğum günü olması sebebiyle yönetmen K. Yarmatov en başarılı tarihi 

filmlerden biri olan Avitsenna (Авиценна)’yı çekmiştir. Bu filmler güncel olayları 

yansıttığı gibi cumhuriyet birliklerinin kültürel hayatlarında önemli bir fenomen haline 

gelmiştir (Абдуллаев ve Мухамедов, 1976:35). Kazakistan sinemasında ise Kazakistan 

Cumhuriyeti sınırları içerisinde 18 milyon hektarlık el değmemiş ve nadasa bırakılmış 

arazilerin olması ekran için heyecan verici ve aktüel bir materyal olmuştur. S. 

Hodjikov’un Mat i Sın (Мать и сын, 1955), A. Medvedkin’in komedi türündeki 

Bespokoynaya Vesna (Беспокойная весна, 1956) filmlerinde bu aktüel materyal 

cömertçe kullanılmıştır (Министерства культуры СССР, 1978:235). Tacikistan 

sinemasında da yine aynı şekilde o dönem gündemde olan kolektif çiftliklerin oluşumu, 

tarım politikasındaki kazanımlar, ilk hidroelektrik santrallerin inşası ve Duşanbe’de 

yapılan yollar sinemacıların ilgilendiği konular olmuştur (Эльбаум ve Рахимов, 2012: 

7). Böyle bir ortamda Orta Asya sinemasındaki konular da doğal olarak birbirleriyle 

paralellik göstermiştir. 

2.3.4.2.2. Yenilenen film stüdyolarıyla ulus sinemasının doğuşu 

1955 yılı itibari ile Çözülme dönemi sinemasında belgesel filmler sürdürülürken 

kurmaca film çekimlerine ağırlık verilmeye başlanmıştır. Bunu sağlamak için de 

stüdyolar elden geçirilmiştir. Kurmaca film üretimine verilen önemle Firunze Haber 

Belgesel Film Stüdyosu, Firunze Belgesel ve Kurmaca Film Stüdyosu olarak çıkarılan 

kararname ile yeniden düzenlemiş ve alt yapı, teknik ekipmana bu doğrultuda takviye 

82 
 



yapılmıştır (Ашимов ve Фуртичев, 1979:115). Savaş sonrası merkezi stüdyolar yeniden 

taşınması sebebiyle Stalinabad Stüdyosu’nda film üretimi durdurulmuştur. Film 

çekilmeyen Tacikistan sinemasında 22 Ağustos 1953'te alınan kararla yeniden film 

üretimine başlanmıştır. Stüdyoya ek bina inşa edilmiş ve malzemeler kurmaca film 

çekimine uygun hale getirilmiştir (Арабова, 2014:53, 56). 1948 yılında yaşanan deprem 

dolayısıyla harabeye dönen Türkmenfilm Stüdyosu da onarılarak, Türkmenistan 

sinemasının kalkınması sağlanmıştır (Шакиров, 2006). Yapılan düzenlemeler sonuç 

vermiş 1957 yılında Mihail Aksanov yönetmenliğinde Moya Oşibka (Моя ошибка) filmi 

çekilmiştir. Bu filmden hemen sonra Mosfilm, Lenfilm, Kazahfilm ortaklığında peş peşe 

kurmaca filmler çekilmiştir (Ашимов, 1999:107-108). Tacikistan sinemasında da 1936 

yılında çekilmiş ancak sansür nedeniyle rafa kaldırılmış Dohunda (Дохунда, 1956) filmi 

gibi başarılı kurmaca filmler çekilmeye başlanmıştır (Эльбаум ve Рахимов, 2012:9). 

Dohunda (Дохунда) filmi 1955 yılında yönetmen B. Kimyagarov tarafından revize 

edilerek izleyiciye sunulmuştur. Sonrasında çekilen Moy Drug Navruzov (Мой друг 

Наврузов, 1957), Ya Vstretil Devuşku (Я встретил девушку, 1957), Vısokaya Doljnost 

(Высокая должность, 1958) gibi filmlerle 1955-1956 yıllarında Tacikfilm 5 film 

çekmeyi başarmıştır (Усмонов, 2018:192-193). Özbekistan sineması da birbiri ardına 

yaklaşık 10 kurmaca film çıkarmıştır. Bu süreçte uzun bir aradan sonra yönetmen Zagid 

Sabitov, Vstretimsya na Stadione (Встретимся на стадионе, 1955) ve dedektif türünde 

Sluçay v Pustıne (Случай в пустыне, 1959) filmlerini, Gulbahar Agzamov ise Rıbaki 

Arala (Рыбаки Арала, 1958), Oçarovan Toboy (Очарован тобой, 1959) filmlerini 

çekmiştir. Yine 1959 yılında Kâmil Yarmatov 1959’da Kogda Tsvetut Rozı (Когда 

цветут розы) ve Vtoroe Tsveteniye (Второе цветение) filmlerini çekmiştir. Dönemin 

şartları göz önüne alındığında kısa sürede fark edilir bir gelişme yaşanmıştır. Elbette 

yapılan filmlerde senaryolar zayıf, derin düşünceler az olmuştur. Ancak yine de bu filmler 

modernliğin acil gereksinimlerini karşılamış ve ilerde çalışılacak aktüel konular için 

başlangıç olmuşlardır (Абдуллаев ve Мухамедов, 1976:36). Aynı durum Kırgızistan 

sineması için de geçerliliğini korumuş, filmler zamanı yansıtmış ancak henüz tam 

anlamıyla gerçek sinematografik eser olacak niteliğe sahip olamamışlardır (Ашимов, 

1999:12). Elbette adı geçen filmler birçok açıdan eleştirilebilinir. Ancak tıpkı Tacikistan 

sinemasından B. Kimyagerov’un yaptığı gibi bu filmler sayesinde insanların gerçek 

83 
 



manevi kökenlerine, ulusal kimliklerine geri dönüş fikri gündeme getirilmiştir (Эльбаум 

ve Рахимов, 2012:10). 

2.3.4.2.3. VGIK mezunlarıyla ulus sinemasının yükselişi 

Çözülme döneminde yaşanan reformlar kapsamında ulus sinemalarını geliştirmek 

amacıyla genç sinemacıların VGIK’de eğitim almaları Sovyet sinemasına genç 

yetenekleri kazandırırken, Orta Asya sinemasının gelişimini yükselişe geçiren en büyük 

sebep olmuştur. VGIK eğitimleri Orta Asya sinemasında da işe yaramış, 1950’lerin 

ortasından başlayarak 1960’ların başına kadar ülkedeki tüm stüdyolara yeni nesil 

sinemacılar gelmiş ve ulus sinemasında Çözülme dönemi tam anlamıyla başlamıştır. 

Böylece ekranda daha modern materyaller, farklı türde öyküler, yeni tiplemeler daha 

zengin sanatsal anlayış baş göstermiştir (Малышев, 2018:47). Özbekistan’da Ş. 

Abbasov, A. Haçaturov, R. Batırov, A. Akborhodjayev, D. Salimov, E. İşmuhamedov, 

Kırgızistan’da Tölömüş Okeyev, Bolot Şamşiyev, Fatima Mamuraliyeva, Lilya 

Trusbekova, Türkmenistan’da B. Mansurov, Kazakistan’da Ş. Amanov, abdulla 

Karsakbayev (Файзиев, 1970:92), Tacikistan sinemasından I. Rozhkov, V. Khabur, V. 

Mikshis, B. Timeokov, V. Habur, A Rahimov, Ş. Kiyamov, T. Sabirov, M. Aripov 

(Усмонов, 2018:151) gibi genç sinemacıların ulus film stüdyolarına gelmeleriyle ülke 

sinemalarında kırılma yaşanmıştır.  

Yeni gelen nesille sadece üretim sayısı değil, filmlerin sanatsal kalitesi de 

yükselmiştir (Ашимов ve Фуртичев, 1979:25). 1960’lı yıllarda deneyimli sinemacılarla 

eğitimli genç neslin buluşması Orta Asya sinemasında yaratıcılığın yükselişe geçtiği en 

parlak dönemi yaşatmıştır. 60’larda ve sonraki yıllarda ulusal kimlik problemini çözen, 

gerçekten yenilikçi filmler ekrana gelmiştir (Абул-Касымов vd., 1985:137). Özbek film 

giderek daha fazla film üretmeye başlamıştır. 1961 yılında Özbek film eski medrese 

Şeyhantur’dan film çekimi ve ses kaydı için tam donanımlı yeni binası Çilanzar’a 

taşınmıştır. Donanımlı stüdyoda çalışmaya başlayan yeni sinemacıların peşlerinde yeni 

konu, yeni çözüm, yeni arayış, sanat ve hayatla yeni bir ilişki getirmesiyle başarı 

kaçınılmaz olmuştur (Абдуллаев ve Мухамедов, 1976:35-36). 1960’ların başı 

Kazakistan sinemasında da başarılarla dolu yılların habercisi olmuştur. Kazakfilm’de her 

yıl 7 kurmaca, 50’den fazla belgesel ve 24 sinema dergisi; Sovetskiy Kazahstan 

84 
 



(Советский Казахстан) çıkmıştır (Малышев, 2018:47). Bu tablo Çözülme dönemi 

sinemasının Stalin dönemiyle kıyaslanamayacak kadar verimli olduğunun kanıtı 

niteliğinde olmuştur. Kırgızistan sinemasında da zamanla Firunze Film Stüdyosu’nda 

yönetmenler, kameramanlar mesleki olarak güçlenmiş ve bu doğrultuda kaliteli film 

üretimi artmıştır. Film stüdyosunun içerik üretimine büyük katkı Moskova ve 

Leningrad’da eğitim alan Melis Ubukeyev, M. Turatbekov, Tölömüş Okeyev, K. 

Kıdıraliyev, S. İşenov, G. Bazarov, K. Omurkulov, Lilya Turusbekova gibi yönetmenler, 

senaristler, kameramanlar, sanat yönetmenlerinden gelmiştir. Bu genç yönetmenler ne 

yapacağını bilen yeterli sanatsal donanıma sahip ve kendi halklarının tarihi, kültürünü ve 

onun zengin mirası konusunda da oldukça bilgili sahibi kişilerdir. Dolayısı ile de Lilya 

Turusbekova’nın 1960 yılında çektiği Ya i Moi Druzya (Я и мои друзья) filmi gibi daha 

sanatsal anlatımın olduğu, parlak fikirlerle diğerlerinden ayrışan filmler çekilmesi tesadüf 

olmamıştır. Bu dönemde çekilen filmler sinemanın daha da gelişeceğinin habercisi 

olmuştur (Ашимов, 1999:14-16). 

2.3.4.2.4. Film konularında modernleşme 

Ülkedeki sosyo-politik değişimlerden dolayı sanatsal arayış imkanları artmış ve 

bu dönemde hayatın ta kendisi kullanılarak daha orijinal ve derin işler çıkarılmaya 

başlanmıştır (Малышев, 2018:56). Yeni nesil sinemacılarla birlikte filmlerde tarihi-

devrim temasının yanı sıra gerçeklik atmosferi bozulmadan hayatın içinden ama daha 

modern temalı filmlere yönelinmiştir (Гуревич, 1980:7-8).  

Modern konu arayışında kadın ve onun hayattaki yeri yönetmenlerin ilgisini 

çekmiştir. Yeniden gündeme gelen bu konu probleme daha derinlemesine bakılarak ele 

alınmıştır (Министерства Культуры СССР, 1978:12) Yasal olarak verilen kadın-erkek 

eşitliğinin uygulamaya da geçebilmesi adına kadınların okuma yazma bilmeleri gerektiği 

vurgusu filmler aracılığıyla yapılmıştır. Filmlerde kadınlara özgürlük çağrısında 

bulunulmuştur (Маматова, 1982:15). Kırgızistan sinemasında Saltanat (Салтанат) 

sadece doğulu özgür bir kadını değil, bilinçli bir özgürlük algısı olan insan imajını bir 

Kırgız kadının kaderi üzerinden anlatırken, Türkmenistan sinemasında Suluçay v Daş-

Kale (Случай в Даш-Кале) filmi ile toplumda önemli ve hastalıklı konu olan kadına 

bakış açısı ele alınmış ve filmde eskiyle yeninin mücadelesi yerine daha çok bu konunun 

85 
 



insan psikolojisinde, toplumda herkes tarafından kabul gören zorlukları ve bu durumun 

yüzyıllardır süre gelen bir gelenek olduğu gösterilmiştir. Yine Türkmenistan sinemasında 

R. Perlşteyn’nin başlık parası hakkındaki Sın Pastuha (Сын пастуха) filmi aracılığıyla 

toplumda kadının yeri sorgulanmıştır (Малышев, 2018:49, 56-57). Tacik film 

stüdyosunda da kadın filmlere konu edilmiştir. A. Rahimov ve A. Davidson 

yönetmenliğinde çekilen Zumrad (Зумрад, 1962), V. Motıl yönetmenliğinde çekilen Deti 

Pamira (Дети Памира, 1963) filmlerinde sosyal açıdan kadının toplumdaki yeri cehalet 

ve fanatizm eleştirilerek işlenmiştir (Эльбаум ve Рахимов, 2012:10). Bu filmde modern 

bir kadının ailesinin ve kocasının despotizmine karşı isyanı, kendi başına ve cesurca hayat 

yolunu seçişi anlatılmıştır (Маматова, 1982:124). Kırgızfilm ve Mosfilm ortaklığında 

çekilen Legenda o Lenyanom Serdtse (Легенда о ледяном сердце, 1957) masalından 

uyarlama film gibi halk destanları da modernleştirilmiştir (Малышев, 2018:49). Böylece 

modern konulara yönelim sadece yeni konular bularak değil eskiye ait olanların yeni 

bakış açılarıyla yeniden ele alınmasıyla da gerçekleştirilmiştir. 

2.3.4.2.5. Ulusal ve uluslararası başarılar 

Ulus sinemalarına kazandırılan yeni yönetmenler modern toplum gelişim 

sürecinde problemler çok yönlü ele alarak ekrana yansıtmıştır (Маматова, 1982:117). 

Gösterilen bu başarı karşılıksız kalmamış, Orta Asya sineması katıldığı birçok sinema 

platformunda taktir edilmiş, ödüller almıştır. Çolpon-Utrennaya Zvezda (Чолпон-

утренняя звезда, 1959) filmi 53 ülkede gösterilerek Kırgızistan sinemasının uluslararası 

yüzü olmuştur (Ашимов ve Фуртичев, 1979:116). Tacikistan sinemasında B. 

Kimyagerov tarafından çekilen Sudba Poeta (Судьба поэта, 1959) 1960 yılında 

Kahire’de düzenlenen II. Asya ve Afrika Uluslararası Film Festivali'nde Altın Kartal 

büyük ödülünün sahibi olmuştur (Усмонов, 2018:192). Yine Tacikistan sinemasında Ya 

Vstretil Devuşku (Я встретил девушку) filmi Taşkent’te düzenlenen I. Asya ve Afrika 

Film Festivali’nde büyük kupa ödülünün sahibi olurken, Leyli i Medjnun (Лейли и 

Меджнун, 1960) filmi Uluslararası Venedik Film Festivali ve Uluslararası Edinburgh 

Film Festivali’ne katılmıştır (Арабова, 2014:75-76). Cakarta’da 1964 yılında düzenlenen 

Uluslararası Film Festivalinde Deti Pamira (Дети Памира, 1963) filmi devlet ödülüne 

layık görülmüştür (Эльбаум ve Рахимов, 2012:10). Özbek filmden Tı Ne Sirota (Ты не 

86 
 



сирота,1962), Kazak filmden Skaz o Materi (Сказ о матери, 1963), Türkmen filmden 

Sostyazanie (Состязание, 1963) filmleri 60. yıl sergisinde Orta Asya’dan başarılı filmler 

olarak ekrana gelmiş ve yaratıcılığın çeşitliliğine örnek olmuştur (Тенейшвили ve 

Дробашенко, 1980:75). 1963 yılına gelindiğinde Kırgızistan sineması sadece Sovyetler 

Birliği’nde değil yurtdışında da adını duyurmayı bir kere daha başarmıştır.  Znoy (Зной) 

filmi Orta Asya ve Kazakistan Cumhuriyeti Sinemacıları Yarışmasında ödüle, Karlovy 

Vary Uluslararası Film Festivali’nde genç sinemacılar büyük ödülüne, Uluslararası Asya 

ve Avrupa Ülkeleri Film Festivali’nde jüri özel ödülüne layık görülmüştür (Ашимов ve 

Фуртичев, 1979:122). Kırgızistan sineması Aytmatov’un Deve Gözü eserine dayanan bu 

filmle izleyicide derin anlam yaratan, ulusal karakteri olan bir film kazanmıştır (Ашимов, 

1999:108). Aslında Znoy (Зной) filmi Kırgızistan sinemasının tüm sürecini özetlemiştir. 

Bir taraftan filmin başarısı Kırgız sinemacıların ustalıklarının bir sonucu olurken, diğer 

taraftan sinema gelişme döneminde ortaya çıkan hataların üstesinden gelineceğini 

göstermiştir (Ашимов ve Фуртичев, 1979:125). Bu filmle Aytmatov’un sanatı, Kırgız 

sinema ustalarının materyalleri, Kırgız kültürünün belirgin gelenekleri ve ulusal renkler 

için temel oluşturmuştur (Малышев, 2018:49). Böylece Aytmatov’la Kırgızistan 

sinemasında ulusal özgünlük ilk sırada olmak üzere yenilikçi ve egzotik sinema baş 

göstermeye başlamıştır. Aytmatov sonsuzlukla iç içe, insanların doğada özgür ve doğal 

olduğu, sınıf savaşlarının olmadığı, sıradan ve entelektüel kahramanların olduğu eserler 

yazarak Kırgızistan sinemasına büyük katkıda bulunmuştur (Гуревич, 1980:84-85). 

Aytmatov’un eserleri A. Tuleyev, T. Ermatov, A. Amanbayev, G. Aytiyev, S. Çuykov 

gibi yönetmenler, senaristler için ulusal kültürü ele almalarında yeni bir alan olmuştur 

(Ашимов, 1999:17). Tacikistan sineması da 1960’da 5 yıllık plana Sovyet halklarının ve 

dünya edebiyatından eserlerin uyarlanması kararı almış ve sinemanın edebiyatla 

bağlantılı olduğunu Smert Rostovşika (Смерть ростовщика), Hasan-arbakeş (Хасан-

арбакеш) ve Leto 1943 Goda (Лето 1943 года) edebi eserlerini başarılı bir şeklide beyaz 

perdeye uyarlayarak göstermiştir (Эльбаум ve Рахимов, 2012:10). 

Tüm bu okumalar sonucunda; Orta Asya sinemasının doğuşu 1930-1940’lar 

sayılması gerçeğine rağmen aslında gerçek Orta Asya ulusal sinemalarının 1960’larda 

başladığı görülmektedir. Çünkü ancak 1960’larda halkı kendisini temsil eden filmler 

87 
 



yapabilmiş ve bu filmler aracılığıyla kendi kültürlerini dünya ekranında saygınlıkla 

göstermeyi başarabilmişlerdir (Абикеева, 2018:244). 

2.3.5. Transkafkasya sineması 

Transkafkasya sinema grubunu Güney Kafkas bölgesinde bulunan Azerbaycan, 

Ermenistan ve Gürcistan oluşturmaktadır. Bu sinema grubunda ortak payda sadece 

coğrafyadır. Dolayısı ile de ülkeler arasında kültürel ve dil olarak büyük farklılıklar 

bulunmaktadır. Bu bakımdan Azerbaycan Türk dillerinden Azerbaycan Türkçesi, 

Ermenistan Hint-Avrupa dil grubundan Ermenice, Gürcistan ise İber-Kafkas dil 

ailesinden Gürcüce konuşarak birbirlerinden tamamen ayrılmaktadır (Lawton, 1992:294). 

 2.3.5.1. Transkafkasya sinemasının doğuşu 

Lumiere kardeşlerin devrim niteliğindeki icadının Transkafkasya sinema grubunu 

oluşturan Azerbaycan, Ermenistan ve Gürcistan’a ancak 1917 devriminin ardından 

ülkelerin Sovyetler Birliği’ne katılmasıyla, 20. yüzyılın başlarında ulaşmıştır (Малышев, 

2018:62). Oysa ki bu bilgiye karşın Transkafkasya sinema grubundan Azerbaycan 

sineması öğrencilere yardım cemiyeti yararına düzenlenen bir toplantıda canlandırılan 

fotoğraf sunumuyla 1898 yılında başlamıştır (Agayev, 2011:118). Bu iki ayrı okuma 

sonucunda Azerbaycan sinemasının Azorkina adıyla daha sonrasında onu yeniden 

yapılandıracak Rus sinemasından 10 yıl, sinemaya kazandırdığı yeniliklerle literatüre 

damga vuran İtalyan sinemasından ise 2 yıl önce başladığı anlaşılmaktadır (Мехти, 

2018:493). Sovyet öncesi Azerbaycan sineması olarak adlandırabileceğimiz bu dönemde 

ilk film çekimleri Bakü’de fotoğraf atölyesi olan Fransız Yahudisi olan Mişon tarafından 

1898 yılı itibari ile başlatılmıştır. Aynı yıl içerisinde 10 film çeken Mişon Azerbaycan 

sinemasına büyük katkıda bulunurken, o dönem canlı fotoğraf olarak anılan sinemaya da 

ilgiyi arttırmıştır. Mişon’un çektiği bu filmler 1900 yılında Paris’te dünya konulu belgesel 

ve sergide gösterilmiş ve filmler Lumiere kardeşler tarafından satın alınmıştır. Mişon’un 

filmlerinde yer alan Azerbaycan için sıradan ama Avrupa için ilginç olan petrol kuyuları 

dikkat çekmiştir. Petrol kuyularını ve burada çalışan işçileri daha yakından görebilmek 

adına Fransız sinema şirketi Pate ve Gamo kameramanlarını Bakü’ye göndermiştir 

(Agayev, 2011:120-127). Azerbaycan’da devrime kadar film üretimi olmamıştır. Ancak 

Rus yönetmen V. Svetlov 1916 yılında V Tsartseve Nefti i Milillionov (В царстве нефти 

88 
 



и милиллионов) ve 1917’de Arşin Mal Alan (Аршин мал алан) filmlerini 

Azerbaycan’da çekmiştir (Маматова, 1982:6). Bağımsızlıklarını ilan ettikleri 1918’den 

Sovyet Kızıl Ordusu tarafından işgal edilinceye yani 1920 yılına kadar belgesel alanında 

film üreten Azerbaycan sinemasında Sovyetler Birliği’yle birlikte yeni bir dönem 

başlamıştır. Lenin ilkeleriyle şekillenmeye başlayan Azerbaycan sineması 1922 yılında 

ilk sinema stüdyosunun kurulma kararıyla resmen başlamıştır. Stüdyo 1923-1926 yılları 

arasında Azerbaycan Foto Sinema Kurumu, 1926-1930 yılları arasında Azerdevletkino, 

1930-1933 yılları arasında Azerkino, 1933 yılında Azfilm, 1934 yılında Azerbaycan 

Devlet Kino Sanayi, 1935-1940 yılları arasında Azerfilm, 1941-1959 yılları arasında 

Bakü Kinostüdyosu, 1960 yılından itibaren Azerbaycanfilm olarak adlandırılmıştır 

(Agayev, 2011:139-140). Azerbaycan sinemasında ilk belgesel film 1921 yılında çekilen 

Odovşina Sovetskogo Azerbayjana (Одовщина Советского Азербайджана) filmidir. 

1924 yılından sonra da kurmaca film çekimlerine başlanmış ve 1925 yılında Abbas 

Şerifzade tarafından İmya Boga (Имя Бога) filmi çekilerek Azerbaycan sinemasında 

kurmaca film tarihi başlamıştır (Маматова, 1982:8). Bu süreçte çekilen filmlere 

bakıldığında Sovyet Azerbaycan sinemasının toplumsal etkilerle uyum içinde olduğu ve 

aydınlanma adına cumhuriyet birlikleri içerisinde dinamik yapısıyla ilerleyen 

sinemalardan biri olduğu görülmektedir (Мехти, 2018:494). 

Transkafkasya sinema grubundan olan Ermenistan, sinemayla ilk olarak 1899 

yılında Erivan’da gerçekleştirilen film gösterimiyle tanışmıştır. Tıpkı Lumer kardeşlerin 

Grand Kafe’deki ilk hareketli fotoğraf gösteriminde olduğu gibi beyaz perdedeki 

hareketli fotoğraflar insanları oldukça şaşırtmış ve bu motiveyle Sovyet öncesi dönemde 

6 film çekilmiştir (Галстян, 2018:459). İlerleyen yıllarda Ermenistan’a ziyaret için gelen 

Rus yönetmenler tarafından film çekimlerinde tıpkı Azerbaycan gibi Ermenistan da 

mekân olarak kullanılmıştır. 1907 yılında belgesel filmler çekilirken, yönetmen A. 

Minervin’in 1915 yılında çektiği Pod Vlast Kurdov (Под власть курдов) gibi birçok 

kurmaca film de çekilmiştir (Маматова, 1982:6). Ancak Ermenistan sinemasında ilk 

kayda değer sinema üretimi Sovyetlerle birlikte Galstyan’a göre 23 Nisan 1923 yılında 

(Галстян, 2018:459), Malışev’e göre ise 16 Nisan 1923 yılında başlamış ve çıkan kararla 

Ermenistan Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti sinemasının doğum günü bu tarih olarak 

belirlenmiştir. Stüdyonun adı ilk olarak Armenkino daha sonra A. Bek-Nazarov 

89 
 



Armenfilm olmuştur (Малышев, 2018:64). Stüdyonun kurulmasına rağmen ekonomik 

sebepler ülkede film yapımını olumsuz yönde etkilemiş ve buna bir çare olarak filmlerden 

elde edilen gelir yine bir başka film yapımı için kullanılmıştır. İlk olarak sinemadan elde 

edilen tüm gelir Ermenistan sinemasının ilk uzun metrajlı belgeseli olan Sovetskaya 

Armeniya (Советская Армения) filmini çekmek için kullanılmıştır. Daha sonra bu 

filmden elde edilen gelirle de ilk Ermenistan uzun metrajlı filminin yapımına 

başlanmıştır. Film ekibi için ileride Ermenistan sinemasının öncüsü olacak olan 

deneyimli yönetmen Amo Bek-Nazaryan seçilmiştir (Галстян, 2018:460). 

Transkafkasya sinema grubunun son ülkesi Gürcistan sinemasının kökenleri 

Gürcistan'ın Büyük Rus İmparatorluğu’nun bir parçası olduğu yıllara kadar 

uzanmaktadır. İlk film çekimleri 1912 yılında Vasil Amasukeli tarafından çekilen ilk 

uzun metrajlı belgesel film olan Puteşestviye Akakiya v Raça Leçhumi (Путешествие 

Акакия Церетели в Рача-Лечхуми) ve 1916 yılında Aleksandr Tsutsunava tarafından 

çekilen ilk sanatsal film Hristine (Христине) filmiyle başlamıştır (Маматова, 1982:5-6). 

Ancak düzenli film üretimi A. Bek-Nazarov, G. Makarov, Z. Berişvili, A. Tsuntsunava 

gibi yönetmenler öncülüğünde 1917 yılı itibariyle görülmektedir (Малышев, 2018:65). 

Dolayısı ile de Amasukeli önderliğinde başlatılan ancak devamında yetersiz kalan 

Gürcistan ulus sinemasının Sovyetler Birliği döneminde başladığı anlaşılmaktadır. Mart 

1921'de Sovyet birlikleri, o zamana kadar Transkafkasya'da tek bağımsız bölge olan 

Gürcistan'ı işgal ettiğinde, Gürcü kültürünün ivedilikle Sovyetleştirilmesi ve Sovyet 

iktidarının ve ideolojisinin yerelleştirilmesi adına Gürcistan'ın SSCB ile birleşmesinden 

sadece birkaç ay sonra, Eylül 1921’de çıkarılan kararla Gürcistan sineması resmi olarak 

başlatılmış ve kararname gereği Tiflis’de bir film birimi kurulmuştur (Dusan, 2014:54-

55). 

2.3.5.2. Bir Stalin klasiği; propaganda filmler 

Stalin ulusal kültürü “içerik olarak sosyalist, biçim olarak ulusal” olarak 

tanımlamıştır. Stalin’in bu formülasyonu Sovyet dokusundaki kültürel çeşitliliği ortak bir 

dil, mekân, ekonomi ve kültür etrafında toplanan bir toplumu gerekli kılmıştır (Dusan, 

2014:57). Bu toplumun oluşturulmasında iktidar için sinemanın propaganda ve eğitici 

rolünün kullanılması son derece önemli olmuştur. Bu amaçla yeni düzenin 

90 
 



propagandasını yapmak için film stüdyoları kurulmuş, stüdyolar yeni teçhizatlarla 

donatılmıştır. Komünist partinin her 5 yılda bir yaptığı planlama doğrultusunda film 

üretimi gerçekleştirilirken (Agayev, 2011:141) sadece devrim fikrinin yer aldığı, 

kahramanlıkların baş gösterdiği filmler finanse edilmiştir (Малышев, 2018:65). 

Azerbaycan sinemasında çekilen Kız Kulesi gibi politik motiflerden uzak olan filmler 

eleştirilmiştir (Agayev, 2011:142). İktidarın bu tutumu ülke sinemacılarını belgesel film 

çekimlerine yönlendirmiştir. Ermenistan sinemasında 1927 yılında Koja (Кожа) ve 

Hlopak (Хлопок) gibi endüstriyel filmler çekilmiştir (Галстян, 2018:464). Ancak Sovyet 

ideolojisi üzerine ülkeyi inşa etmek için sadece kurmaca değil, belgesel filmlerden de 

beklentiye girilmesiyle ısmarlama filmler çekilmeye başlanmıştır. Gürcistan sinemasında 

Mikheil Kalatozisvili 1929 yılında çektiği Stalin’in sanayileşme programını göstermesi 

için modernleşme anlatısı üzerine kurduğu Salt for Svanetia (Jim Svante) filmi (Dusan, 

2014:58) ve Ermenistan sinemasında 1930 yılında Sovyet ordusunun onuncu 

yıldönümüne ithafen Nazayan yönetmenliğinde çekilen Stranu Nairi (Страну наири) 

filmleri bu duruma örnektir (Галстян, 2018:464). Bu yıllarda ulusların kültürel 

kimliklerini ancak el işlerinin görüldüğü geleneksel motiflerin, halkın günlük hayatta 

meşgul olduğu işlerin ekrana yansıtılması ölçüsünde izin verildiği görülmektedir 

(Галстян, 2018:462). 

Stalin döneminde ulus sinemalarında yaşanan bir diğer önemli sorun da filmlerde 

yerli sinemacıların yokluğu olmuştur. Dolayısı ile de başka bir gözle çekilen filmlerde 

milli bir gelenekten bahsedilememektedir. Bu eksikliğin farkına varılmasıyla 1924 

yılında yerli sinemacılara yönelik eğitimlere başlanmıştır. Azerbaycan sinemasından C. 

Cabbarlı, M. Mikayılov, A. Guliyev, P. Çobanzade, E. Tahirov, H. Hasanov gibi 

yönetmenler burada Kuluşev, Pudovkin gibi sinemacılardan eğitim almıştır (Agayev, 

2011:140). Eğitimler sonucunda Azerbaycan sinemasında U Samogo Sinego Morya (У 

самого синего моря, 1936) gibi zamanın estetik anlayışı çıtasını yükselten filmler çekilse 

de (Малышев, 2018:62), Stalin sansürü yenilikçi bakış açısını köreltmiştir. İktidarın 

onaylamadığı filmlerin sanat anlayışına uymadığı ve yaratıcı bulunmadığı gerekçesiyle 

çekimlerine izin verilmemiştir (Галстян, 2018:469). Bu talebi karşılamayan sinemacılar 

baskı ve tasfiyelerin kurbanı olmuştur. Kariyerinin zirvesindeki birçok yönetmen halk 

düşmanı ilan edilmiştir. Diğer cumhuriyetlerde olduğu gibi Azerbaycan sinemasında da 

91 
 



sansür hükmetmiş, film sayıları azalırken sistemin buyruklarına uymayan sinemacılar 

film stüdyolarından uzaklaştırılmıştır (Agayev, 2011:152). Bu korkuyla da yönetmenler 

Zangezur (Зангезур) filmi gibi istenilen kriterlerde film çekmek zorunda kalmışlardır. 

Yapılan baskı ve sansürden Azerbaycan ve Gürcistan sineması gibi Ermenistan sineması 

da olumsuz yönde etkilenmiş, 1924-1935 yılları arasında film sayıları giderek azalmıştır. 

Tüm olumsuzluklara rağmen Ermenistan sinemasının ilk sesli filmi Pepo (Пепo) 1935 

yılında Bek-Nazaryan yönetmenliğinde (Галстян, 2018:465-467) çekilmiştir. Diğer 

cumhuriyetlerde olduğu gibi, ülkenin önde gelen sinema okullarından mezun olanlar 

Ermenistan sinematografisinin gelişimine katkıda bulunmuşlardır. İlk çizgi film Pös i Kot 

(Пёс и кот) Lev Atamanov tarafından 1938 yılında çekilmiştir (Малышев, 2018:64). 

Propaganda filmlerinde ezilmiş halkın devrimle nasıl kurtuluşa erdiğinin 

gösterildiği tek tema hâkim olmuştur. Yeni sosyalist düzenin kurulmasına yardımcı olan 

filmlerle topluma yaptırılmak istenenler izleyiciye aktarılmıştır. Tek konunun farklı 

versiyonlarda işlendiği filmlerle Sovyet insanı yaratma çabası güdülmüştür. Sovyet insanı 

yaratılırken yerel kültüre de müdahale edilmiştir. Gürcistan sinemasına bakıldığında 

Gürcü dilinde senaryo yazıldığı, seslendirme yapıldığı görülmektedir. Ancak Rusçaya 

yapılan tercümeler ve dublajlarla Gürcü sinemasının büyük Rus kültürünün politik 

alanına girmesi sağlanmıştır. Bu durum Gürcü kültürünün Gürcü azınlığı ve Rus 

çoğunluğu arasında inşa edilmesine neden olmuştur (Dusan, 2014:51). Filmlerde yer alan 

kültürel görünümlere Rus merkezli yönlendirmeler olmuştur. Azerbaycan sinemasında 

1924 yılında G. Kravçenko tarafından çekilen Baykuş filminde din düşmanlığı kendisini 

göstermiş, filmde din adamlarının yıkıcı faaliyetleri, cahil insanları kandırmaları 

gösterilmiştir (Agayev, 2011:143). Keza Cafer Cabbari tarafından 1929 yılında çekilen 

Sevil filminde Müslüman kadınların peçe ve çarşaftan kurtulma arzusundan 

bahsedilmesiyle Müslüman olan Azerbaycan’ın örflerine tezat bir durum yaratılmıştır 

(Галстян, 2018:464).  

Transkafkasya sineması II. Dünya Savaşı’nın başlamasıyla 1940’lara kadar 

devam eden sansür ve baskının ardından bir başka girdaba girmiştir. Moskova merkezli 

siyasi otorite kurmak adına stratejik olarak film çekimlerine finans sağlanmaya çalışılsa 

da küresel boyuttaki krizden Sovyetler de etkilenmiş ve ekonomik çöküşün eşiğine 

92 
 



gelmiştir (Dusan, 2014:55). Kısıtlı olan imkanlar dahilinde her şey savaş için düsturunda 

filmler çekilmiştir. Zaferin gücünü halka göstermek adına kahramanlık temalı filmler 

gündeme gelmiştir (Agayev, 2011:154). Sovyet ordusun Nazilerle mücadelesinde ünlü 

tarihi şahsiyet ve askeri lidere adanmış birçok film çekilmiştir (Галстян, 2018:467). Tüm 

bunlar yaşanırken hali hazırda birçok sinemacının cepheye gitmesi ise sinemada film 

sayısını azaltan bir başka neden olmuştur (Малышев, 2018:64). Savaş sona erdiğinde 

ülke ekonomisinde yaşanan krizin telafisine yoğunlaşılırken film çekimleri durma 

noktasına gelmiştir. Savaş sonrası dönemde sansür, tür ve sanatsal ifade araçlarının 

kullanımının sınırlandırılması sonucunda 1946-1954 yılları arasında Azerbaycan 

(Agayev, 2011:156) ve Ermenistan sinemasında sadece üçer film üretilmiştir. Gürcistan 

sinemasında da durum değişmezken, oyunculukların yetenekleri sayesinde sanatsal 

seviye korunmaya çalışılmıştır. Diğer ülke sinemalarından farklı olarak bu dönem 

Gürcistan sinemasında opera sanatçılarının katılımıyla müzikaller popüler hale gelmiştir 

(Малышев, 2018:64, 67). 

2.3.5.3. Transkafkasya sinemasında çözülme 

Çözülme döneminde Transkafkasya sinemasına genel olarak bakıldığında 

toplumsal düzen oluşturmada sinemanın araç olarak kullanımının devam ettiği 

görülmektedir. Bununla birlikte Stalin döneminden faklı olarak yumuşatılmış sansür 

sayesinde filmlerde iyilik, adalet, insani değerler, sıradan kahramanlar gündeme 

gelmiştir. VGIK mezunu yerli sinemacıların yaratıcı bakış açısıyla ülkelerde ulusal 

sinemanın temeli atılmıştır. 

2.3.5.3.1. Film sayılarında ve konu çeşitliliğinde artış 

Çözülme döneminde ulusal kültür politikalarının bir sonucu olarak Transkafkasya 

sinemasında uzun metrajlı film üretimi artmıştır. 1950’lerin ikinci yarısı itibariyle siyasi 

ve sosyal hayatta yaşanan güncelleme film üretim tablolarına da yansımış, film sayıları 

giderek artmıştır (Малышев, 2018:64). Azerbaycan sinemasında film üretimi 1955’den 

1967’ye kadar yaklaşık 40 film üretmiştir. Bu geçen 10 yılın 1,5 katından fazlasıdır 

(Министерства культуры СССР, 1978:211). 1954-1961 yılları arasında Ermenistan 

sinemasında uzun metrajlı 25, kısa metrajlı 5 kurmaca film çekilmiştir. Film sayılarındaki 

93 
 



bu artış beraberinde film konularında ve türlerinde de çeşitliliği getirmiştir (Галстян, 

2018:471). 

Elbette bu dönem devrim temalı filmlerden tamamen kopulmamıştır. Cumhuriyet 

sinemaları tarihi-devrim filmlerinde yeteri kadar deneyim sahibi olmaları sebebiyle bu 

konuda başarılı film çekimine devam edilmiştir. Azerbaycan sinemasından Tak 

Rajdaetsya Pesnya (Так раждается песня, 1957), Utro (Утро, 1962) (Министерства 

культуры СССР, 1978:218), Gürcistan sinemasından Mayya İz Tshneti (Майя из 

Цхнети, 1959), Prervannaya Pesnya (Прерванная песня, 1960), Otets Soldata (Отец 

солдата, 1965) filmleri dönemin öne çıkan filmleri olmuşlardır. Transkafkasya sineması 

tarihi-devrimsel türde çekilen bu filmlerle tarihin gerçekçi analizine devam etmiştir 

(Маматова, 1982:116). Bu filmlere alternatif olarak daha günlük hayatın problemlerine 

odaklanan film konuları gündeme gelmiştir. Stüdyolara kazandırılan yeni yönetmenler 

yenilikçi bakış açılarıyla film türlerinde ve konularında çeşitliliği sağlamışlardır. Daha 

öncesinde denenmemiş türler gündeme gelmiştir. Ermenistan sinemasında Sovyetler 

Birliği’ne ticari olarak da iyi getiri sağlayan 1957 yapımı Liçno İzvesten (Лично 

известен) filmi doğa üstü yetenek sembolleri barındıran bir film olarak karşımıza 

çıkmaktadır (Галстян, 2018:471-472). Gürcistan sinemasında da farklı konulara 

yönelinmiş, psikoloji-drama türünde dönemin başarılı filmlerinden Morskaya Tropa 

(Морская тропа, 1962) çekilmiştir. Gürcü sinemacıların tema üretim yaratıcılığında 

ilginç denemeleri olmuş ve bu süreçte ahlaki-etik problemler önemli bir yer teşkil etmiştir 

(Маматова, 1982:100). İnsan odaklı olan bu yaklaşımda toplumsal hayatta yapılan 

yanlışlar filmler üzerinden eleştirilmiştir. Bireyin toplumsal bakış açısında eşitlikçi 

olmasının önemi ve yeni neslin ekrana yansımasına özen gösterilmiştir (Prokhorov, 

2001:13). Azerbaycan sinemasında yüzyıllardır edebiyat ve sanatta olduğu gibi aşk, 

ayrılık, sefalet, ölüm, sadakat ve ihanet, trajedi, kadın motifleri ön plana çıkarken, çekilen 

filmlerde gerçek yaşamdaki ilginç gözlemler dikkat çekmiştir (Министерства культуры 

СССР, 1978:213). Bu dönem melodram türü insanların unutulmuş duygularını ekrana 

yansıtarak yeniden gündeme getirdiği için izleyici tarafından beğenilmiş ve popülerlik 

kazanmıştır. Ermenistan sinemasında Melik Avagayan tarafından çekilen 1956 yapımı 

Serdtse Poyöt (Сердце поёт), 1957 yapımı Serdtse Materi (Сердце матери), 1958 

yapımı O Çöm Şumit Reka (О чём шумит река), Laetrom Vagarşyan ve Yuriy 

94 
 



Yerzinkyan tarafından çekilen 1958 yapımı Pesnya Pervoy Lyubvi (Песня первой 

любви) filmleri melodram ve müzikal melodram türünde öne çıkan filmler olmuşlardır 

(Галстян, 2018:472-473). Yine Melik Avakyan tarafından 1956 yılında çekilen Serdtse 

Poyöt (Сердце поёт) müzikal seyirci tarafından oldukça beğenilmiştir (Малышев, 2018: 

65). Film temalarında yaşanan değişim film kahramanlarının da duruşunu, ele alınış 

şeklini etkilemiştir. Gürcistan sinemasında R. Çheidze 1957 yılında çektiği Naş Dvor 

(Наш двор) filminde birbirinden tamamen farklı iki ayrı karakterin kişisel özelliklerini 

ve birleri ile olan dostça ilişkiyi konu edinerek bunu göstermeye çalışmıştır. T. Abduladze 

ise 1958 yapımı Çujie Deti (Чужие дети) filminde bu fikri geliştirmiş ve filminde 

bağımsız istekleri olan, herhangi bir kural ya da biri tarafından yönlendirilmeden karar 

alan bir kahraman yaratmıştır (Маматова, 1982:93). 

Çözülme dönemi öne çıkan modern temalı filmler sanatsal ve estetik açıdan 

gelişim göstermiştir. Azerbaycan sinemasının klasiği sayılan 1957 yapımı Dvoye Odnogo 

Kvartala (Двое одного Квартала) filminin Moskova'daki Tüm Birlik Film Festivali’nde 

müzik tasarımı ve kamera çekimi nedeniyle ödül aldı gibi başarılı filmler ülkelerine 

ödüller getirmiştir (Малышев, 2018:63). Ermenistan sinemasında 1950’lerin ortasından 

1960’ların ortasına kadar modern konuda filmler çekilse de ilk olarak gerçek anlamda 

modern temalı film 1966 yılında F. Dovlatyana tarafından çekilen Zdravstvuy, Eto Ya 

(Здравствуй, это я) filmi olarak kabul edilmiştir. Bu anlamda 1960’lar gelecekte 

yapılacak başarılı modern temalı filmlere temel oluşturmuştur (Маматова, 1982:105). 

Gürcistan sinemasında modern temalı ilk film Çözülme döneminin de ilk filmi sayılan 

1955 yapımı Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы)’dır. Yönetmen Abuladze filmde 

geçmişten bahsederken aynı zamanda modern yaşam tarzını da gözler önüne sermiştir. 

Film Gürcistan'ın modern sinemasının temelini atarken insanın değerinin manevi olarak 

belirlendiği fikri üzerine yoğunlaşmıştır (Малышев, 2018:67). 

Siyasi ve sosyal alanda yaşanılanlar film sayılarını ve konu türlerinin arttırırken, 

bu durum sanatsal ifade özgürlüğüne doğru bir adım atılmasını kaçınılmaz kılmıştır 

(Малышев, 2018:64). Bu anlamda Çözülme sinemasının ulus sinemalarına kazandırdığı 

bir diğer önemli husus milli unsurları barındıran uyarlama filmlere ağırlık vermesi 

olmuştur. Ermenistan sinemasından yazar Ay-Artyan Şirvanzade’nin İz-za Çesti (Из-за 

95 
 



чести) eseri 1956 yılında filmleştirilmesiyle gerçeklik sanatının gelenekleri gösterilmiştir 

(Малышев, 2018:65). Azerbaycan sinemasında M. Hüseyinzade’nin aynı adlı eserinden 

uyarlanan 1957 yapımı Uzak Sahillerde filmiyle bir ilk yaşanmıştır. Stalin döneminde 

alışık olunan filmin baş kahramanı Rus, yardımcı roller ise diğer etnik kimlikten kişiler 

olmasıdır. Bu filmde baş kahramanın Azerbaycanlı biri olması nedeniyle Moskova 

tarafından beğenilmese de film Azerbaycan sinemasına bu anlamda ilki yaşatmıştır 

(Agayev, 2011:159). Yine Mahmud Esambayev’e adanan 1962 yapımı Ya Budu 

Tantsevat (Я буду танцевать) filmi, Leyla ve Mecnun filmi tarihi köklere temas ederek 

örf ve adetlere yer verilen filmler olmuşlardır (Министерства культуры СССР, 

1978:213). Milliyetçiliğin film konusu olarak seçilmesi ve görselleştirilmesi diğer 

cumhuriyetlerde olduğu gibi Gürcistan sinemasında da daha önce görülmemiş bir şekilde 

kendisini göstermiştir (Rollberg, 2016:14). Gürcistan sinemasında uyarlama filmlerde 

toplumsal değerlere vurgu yapılmış, dini hurafeler ve feodal sömürü eleştirilmiştir. Bu 

eleştiriler Gürcistan’ın Stalin’in ölümünün ardından yaşanan siyasi iklimde kültürel 

seçkinlerin artık ulusal olarak homojenleşmesinin dile getirildiği yer olması ve 1956’da 

ulusal birlik adına ortaya çıkan isyanlar ve devamında Sovyet ortodoksluğunun artık 

Tiflis aydınlar topluluğu arasında sayılmamasının yansımaları olmuştur. Gürcistan 

sineması Stalin sonrası toplumun yeni duyarlılıklarının halk kültürü üzerinde 

odaklanılmasında önemli rol oynamıştır (Dusan, 2014:56, 67-68). 

2.3.5.3.2. VGIK mezunlarıyla sinemada ulusallaşma  

Sovyetler Birliği'ndeki ulusal sinema politikaları ulusların kendi sinemalarını ifa 

etme formülüyle başlamıştır (Dusan, 2014:55). Bu anlamda ulusal sinematografinin 

gelişip yeni bir ivme kazanmasında VGIK’de eğitim gören yönetmelerin belirleyici rolü 

ve payı yadsınamayacak kadar büyük olmuştur. VGIK’de yetişen yeni uzmanların 

ülkelerine dönmeleri film sayılarının ve filmlerin sanatsal kalitelerinin yükselmesini 

sağlayarak Transkafkasya sinemasının çehresini değiştirmiştir (Малышев, 2018:62-63). 

Sadece niceliksel büyüme değil, aynı zamanda sanatsal üslubun ve türlerin 

zenginleştirilmesinin amaçlanması dönemin sinemasının ana olumlu özelliği olmuştur 

(Маматова, 1982:92). 

96 
 



1950’lerin ikinci yarısı itibariyle ulus sinemalarında çalışmaya başlayan 

yönetmenler kendi stillerini yaratarak Gürcistan sinemasında olduğu gibi kendilerini 

sadece Sovyetlerde değil tüm dünyada tanıtmayı başarmışlardır (Малышев, 2018:68). 

Azerbaycan sinemasında 1955 yılı itibariyle ulus sinemasında çekilen filmler artık 

Azerbaycanlı yönetmenler tarafından çekilmiştir. Eğitimden dönen yeni senaristler, 

yönetmenler, kameramanlar Azerbaycan sinemasında film sayısını yükseltirken, film 

temalarını da değiştirmişlerdir. Ancak Azerbaycan sineması sanatsal olarak Gürcistan 

sineması kadar başarı sağlayamamıştır (Министерства культуры СССР, 1978:211). 

Estetik açıdan mükemmel olmasa da ulus sineması için son derece önem arz eden bir 

dönem başlamıştır. Buradaki önemli gelişme sinemadaki milliyetçilik açısından 

yaşanmıştır. Kendi sinemalarında görev alabilen Azerbaycanlılar çektikleri filmlerde üst 

göz olmadan gerçek hayatı, kendi kimlikleriyle yansıtma şansı yakalamışlardır (Agayev, 

2011:157). Ermenistan sinemasında VGIK mezunlarının katkısı o kadar önemli olmuştur 

ki 1960’lı yıllar ulus sinemasının büyüdüğü yıl olarak kabul edilmiştir. Klasikler arasına 

giren birçok film eğitim gören yönetmenler tarafından Ermenistan sinemasına 

kazandırılmıştır (Галстян, 2018:474). 

60'lı yılların başlarında yoğun bir şekilde çekimlere başlayan bu kuşağın 

temsilcileri çağdaş konulara yüzlerini çevirmiştir (Маматова, 1982:94). Gürcistan 

sinemasında T. Abdulzade, O. İoseliani, G. Şengelaya, İ Kvirikadze, A. Rehviaşvili T. 

Babluani gibi yönetmenler öncülüğünde farklı versiyonlarda felsefi filmlerle mizah ve 

ironiyi bir araya getirmişlerdir (Малышев, 2018:68). Yine Gürcistan sinemasında bu 

jenerasyonda yetişen ama çekimlerinin çoğu Brejnev dönemine denk gelen yönetmen 

Eldar Şengelaya felsefi film akımına katılmıştır. Bunun yanı sıra filmlerinde samimiyet 

ve lirizm özelliklerini ön plana çıkararak Gürcistan sinemasının gelişimine önemli 

katkılarda bulunmuştur. 1961 VGIK mezunu Otar Davidoviç ise filmlerinde kullandığı 

metafor ve sembollerle dikkatle izlenmesi gereken yetenekli bir yönetmen olarak 

Gürcistan sinemasında karşımıza çıkan bir diğer yönetmendir. Onun bu yeteneği Sovyet 

yönetmenlerinden seçkin ustaların arasına girmesini sağlamıştır (Маматова, 1982:99-

100). Azerbaycan sinemasında da yeni yönetmenlerin gelmesiyle modern konulara ağırlık 

verilmeye başlanmıştır. L. Safarov, T. Tagizade gibi yönetmenler öncülüğünde gündelik 

hayatın yansıtıldığı başarılı filmler ulus sinemasına kazandırılmıştır (Министерства 

97 
 



культуры СССР, 1978:211-212). G. Seidbeyli tarafından çekilen Telefonistka 

(Телефонистка, 1962) filmi gibi başarılı filmler, ileride Azerbaycan sinemasına yeni 

başarılar için zemin hazırlamıştır. Bu anlamda 1956 mezunu Rasim Mirkasim yenilikçi 

tarzıyla Azerbaycan sinemasına kahramanlarını belirli bir kalıba koymadan, eleştirel 

tarzda ele alışıyla farklılık yaratarak kendisinden sonra gelecek nesillere öncülük etmiştir 

(Маматова, 1982:110-112). 1960’ların başı itibariyle VGIK mezunlarından yetenekli E. 

Kuliyev, O. Mir-Kasımov, G. Azimzade, Ş. Mahmudbekov, R. Odjagov gibi 

yönetmenler, R. İbragimbekov, R. Fataliyev gibi senaristler, R. İsmailov, Z. Magerramov, 

R. Kambarov gibi kameramanlar Azerbaycan sinemasına yeni bir kalite getirmişlerdir. 

İnsana ve insani değerlere odaklanarak çektikleri filmlerde bireyin yaşadığı sorunları, 

endişeleri dile getirmişlerdir (Малышев, 2018:63). Ermenistan sinemasında 60’ların 

ortasında başladığı mesleki hayatıyla modern konulu filmlerde dikkat çeken yönetmen 

Genrih Malyan olmuştur. Frunze Dovlatyan önderliğinde mesleki hayatlar ekrana 

yansıtılmaya devam edilmiştir (Маматова, 1982:105-106). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

98 
 



İKİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜREL KİMLİK VE KÜLTÜREL KİMLİK BAĞLAMINDA KRUŞÇEV 

REFORMLARI 

Sinema toplumsal değerlerden beslenen yönüyle kültürle ve kültürel kimlikle 

daima etkileşimli bir iletişim süreci içerisinde olmuştur. Sinemada yer alan kültürel 

göstergeler içerisinden çıktığı toplumun kültürüne ve kültürel kimliğine yönelik okumalar 

yapılmasına imkân vermektedir. Bu sebeple kültürel kimlik temsillerinin arandığı çalışma 

alanlarından biri olarak sıkça başvurulmaktadır. Çalışmanın amaçları arasında olan 

Kruşçev dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik temsillerinin tespit edilebilmesi için 

öncelikli olarak kültür, kültürel kimlik kavramlarına ve kültürel kimlik görünümlerine 

açıklık getirmek gerekmektedir. Bu amaçla bu bölümde kültür kavramı, kültürün 

özellikleri, bir değer olarak kültürel kimlik, kültürel kimliğin görünümleri ilişiğinde 

iletişim araştırmalarında kültürel çalışmalar ele alınmıştır. Bu okumalar ışığında kültürel 

kimlik olgusuna dair oluşan perspektif doğrultusunda Kruşçev’in kültürel kimlik 

bağlamında yaptığı reformlara odaklanılmıştır. 

1. İLETİŞİM ARAŞTIRMALARI VE KÜLTÜREL KİMLİK 

Kültür kavramı hibrit yapısı gereği tarih boyunca birçok disiplin tarafından ele 

alınmıştır. Kültür, kavrama dair tanımlamaların ilk olarak yapıldığı sosyoloji alanında 

süreç içerisinde Karl Max, Emile Durkheim, Max Weber ve Margeret Mead gibi 

düşünürlerin katkısıyla şekillenmiştir. Kültüre dair yapılan çalışmalar klasik dönemle 

sınırlı kalmamış, gelişim süreci, farklı kavramlarla ilişkisi, etkisi gibi konular üzerinden 

modern dönemde de çalışmalar sürdürülmüştür. Kültür iletişim alanında da önemli 

kavramlardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Frankfurt Okulu ve temsilcileri 1920’li 

yıllarda kültüre dair yeni bir bakış açısı geliştirerek, kitle kültürü kavramını ortaya 

atmışlardır. Kültürün bir metaya dönüştüğü savından yola çıkarak kültüre eleştirel bir 

bakış açısı getirmişlerdir. 1960’lı yıllara gelindiğinde Hoggart, Hall ve Williams 

önderliğinde İngiliz kültürel çalışmaların başlamasıyla kültür Frankfurt Okulu’nun aksine 

günlük hayatın bir parçası olarak ele alınmıştır. Kitle iletişim araçlarının incelenmesiyle 

üretim araçlarını denetleyen sınıfın düşünsel araçları da kontrol ettiğine yönelik görüşler 

ortaya çıkmıştır. Bu çalışmalarda kültüre ideolojik ve hegemonik bir araç ve güç olma 

99 
 



bakış açısıyla yaklaşılmıştır. II. Dünya Savaşı’nın ardından iletişim çalışmalarında etki 

sorunun gündeme gelmesiyle hem ana akım hem de eleştirel medya kuramlarına 

konumlandırılabilen Gerbner tarafından ortaya atılan Ekme Kuramı’yla kültürün medya 

tarafından ekildiği öne sürülmüştür. Sinemanın kültürel pratikler içerisindeki yerini 

konumlandırabilme çabası içerisinde iletişim alanında yapılan kültürel çalışmalara 

bakmanın faydalı olacağı düşüncesiyle literatüre ilişkin bilgiler ışığında çalışmada 

iletişim alanında kültüre dair yapılan çalışmalar; Frankfurt Okulu, İngiliz kültürel 

çalışmaları ve kültürel göstergeler ve Ekme Kuramı çerçevesinde incelenmiştir. 

1.1. Kültür ve Kültürel Kimlik Kavramı 

Kültürel kimlik, farklı disiplinlerden farklı düşünürlerce geçmişten günümüze 

yüzlerce tanımı yapılan kültüre ait kimliktir. Bu nedenle kültürel kimlik kavramı ve 

kültürel kimliğin görünümleri ele alınmadan önce kültürün ortaya çıkış serüveni, farklı 

disiplinlerde ele alınış şekli ve kültüre dair yapılan tanımlamalar sonucunda ortaya çıkan 

özelliklerinin incelenmesi yerinde olacaktır.  

1.1.1. Kültür kavramı 

Birçok disiplinin temel kavramlarından olan kültür karmaşık bir anlam yumağına 

sahiptir. Kültür tanımlarına yönelik yapılan içerik analizleri de kültürün ne kadar geniş 

bir alanda kullanıldığını ve çok çeşitli tanımlamalarla zengin çağrışımlar kazandığını 

göstermektedir (Alver, 2020b:158). Kültür kelimesinin Latince cultura kelimesinin kökü 

olan ikamet etmek, yetiştirmek, korumak, ibadetle onurlandırmak anlamına gelen colere 

kelimesinden geldiği kabul görünürken (Williams, 2018:105), aynı zamanda incelik, 

kibarlık, bilgili olma, sanat işleri ya da medeniyet gibi farklı anlamlarda kullanılmaktadır. 

Kültüre dair yapılan bu farklı tanımlamalar onun Aristotal bir tanımı olmasına engel 

olmuştur (Aydın, 2020:46). Bu durumun yaşanmasında girdiği dillerde zaman içerisinde 

farklı anlam bulması ve hatta yaratması etkili olmuştur. 

Kelimeye etimolojik açıdan bakıldığında kültür kelimesinin doğadan türemiş 

olduğu ve özgün anlamlarını sapan demirinin ağzı, çiftçilik gibi emek, tarım, gelişim ve 

üründen aldığı görülmektedir (Eagleton, 2016:9). Kültür kelimesi ilk olarak 15. yüzyılın 

başlarında Fransızcaya, sonrasında İngilizceye geçmiş ve çiftçilik, doğal büyümenin 

gözetilmesi temel anlamıyla yaygın şekilde kullanılmıştır. Bu dönemde kültür tüm bir 

100 
 



sürecin adı olarak kullanılmıştır. Kültür kelimesinin İngilizceye geçmesiyle modern 

toplum bilimciler tarafından zihinsel, manevi ve estetik gelişime dair genel bir sürece 

verilen soyut ad ya da bir halkın veya grubun kendine has yaşama biçimini anlatan 

bağımsız ad ya da entelektüel, sanatsal etkinlik ürünleri olarak başat tanım kullanımı 18. 

yüzyıl itibariyle ortaya çıkmıştır (Williams, 2018:105, 109). 19. yüzyılın sonlarında 

Almancaya geçmesiyle kelimenin içeriği başka bir yöne evirilmiştir. Bu dönemde 

uygarlık kavramı kimi liberallerce emperyalizme eş tutulmaya başlayınca Almanlar 

toplumsal yaşamın nasıl olduğundan ziyade nasıl olması gerektiğini karşılayacak bir 

kelime ihtiyacı duymuş ve Fransızlardan cultur kelimesini almışlardır. Bu aslında erken 

dönem Marksistlerin kapitalizme ilk eleştirisi olmuştur. Uygarlık yerine kültür 

kelimesinin kullanılma serüveni böylece başlamıştır (Eagleton, 2016:20-22). Almanların 

Fransızcadan aldıkları kultur kelimesi zaman içerisinde uygarlaşmış (civilized) ya da 

kültürlü (cultivated) olma anlamında kullanılmıştır. Kültür kelimesinin uygarlaşmış 

anlamı aydınlanma tarihçileri tarafından da uygarlaşmayı anlatmak için kullanılmıştır 

(Williams, 2018:107-109). Bu kullanım bugün halen güncelliğini koruyan kültür ve 

medeniyet ayrımında tartışmalara neden olmuştur. Bazı sosyal bilimciler ikisini de aynı 

kabul ederken, kimileri ise kültürün milli, medeniyetin ise genel kapsamlı yani evrensel 

olduğunu ileri sürmüştür. Batılılaşmanın önündeki sosyal ve psikolojik engeli kaldırmak 

için ikinci görüş savunulmuştur. Ancak bu iki yaklaşıma alternatif olarak kültürün bir 

malzeme olduğu ve tüm bir yapıyı kapsadığında medeni olunabileceği, sınırlı halde 

kaldığında ise medeniyet düzeyine ulaşamayacağı görüşü de ortaya atılmıştır (Aydın, 

2020:48). Türkçe literatürde bu ayrım Ziya Gökalp tarafından kültürün yerine hars 

kelimesinin tercih edilmesiyle yapılmıştır. Hars tıpkı kökeninde olduğu gibi colere 

kelimesindeki toprağı ekmek, tohum ekmek gibi anlamlara gelmektedir. Medeniyet ise 

dini, ahlaki, hukuki, iktisadi hayatı kapsamakla birlikte aynı düzeye sahip toplumların 

hayatlarının toplamıdır (Gökalp, 1968:93-94). Kültürün yerine kullanılan medeniyet 

maddi ve manevi gelişim sırasındaki ayrımın tanımı olarak algılanması sebepli uygarlığa 

alternatif olarak geleneksel ve halk kültürünü vurgulamak için kültürlerden bahsedilmeye 

başlansa da o dönem bugünün aksine kültür maddi, uygarlık ise manevi kavramlar olarak 

ele alınmıştır (Williams, 2018:108-109). Kültür ve uygarlık kelimelerinin birbirlerinin 

yerlerine kullanılma, ayrışma serüveninin sonunda kozmopolitin zıddı, akıldan çok derin 

101 
 



bağlarla kalpte yaşanan bir gerçeklik olarak kabul görmüştür. Bu yönüyle de rasyonel 

eleştiriye kendisini tamamen kapatmıştır (Eagleton, 2016:23). Ayrı olarak adlandırmanın 

gereksizliğine değinen Kongar’a göre (2017:13) kültür ile uygarlık arasında coğrafya 

kapsamı dışında bir fark yoktur. 

Kelimenin anlam haritasına bakıldığında insanlığın yaşadığı tüm gelişmelere 

kültür anlamlandırmasının eşlik ettiği ve bu bağlamda tarihsel değişimlerden etkilendiği 

görülmektedir. Kültürün tanımlanmasında ilk yıllarda doğaya bakmak ve işlemek anlamı 

oldukça ön planda olurken (Halton, 2014:63), modern çağdaki kültür tanımında kültür 

yine doğanın türevi sayılmış ve özgün bir yaşam tarzını anlatan anlamını yeniden 

kazanmıştır. Williams kültür kelimesinin temel modern anlamlarını belirlemiştir. 

Etimolojik kökeni kırsal ekmek olan kültür önceleri “terbiye” anlamında kullanılmıştır. 

19. yüzyıla gelindiğinde entelektüel, tinsel ve maddi ilerleme sürecinin karşılığı olan 

“uygarlık” kelimesine eşdeğer olmuştur. Buradaki kırılma noktasının kelimenin 

Fransızcadan Almancaya geçmesinde yaşandığı görülmektedir. Fransızcada terbiye ve 

ahlakın içinde siyasi, ekonomi gibi daha maddi gelişimleri kapsamıştır. Toplumların 

yaşadığı kriz anında önem kazanan kültür modernitenin etkisiyle batı da kitle kültürünün 

peyda olmasıyla yalnızca etnik farklılığa dayanmayan toplumu bir arada tutmak adına 

ortak dil, eğitim sistemi, ortak değerler sistemi gibi toplumun birlik ilkesi olmuştur. 

Almanlar ise Fransızlardan farklı olarak dinsel, sanatsal, entelektüel olanı işaret etmiştir. 

Kültür ve uygarlık arasındaki gerilimin sebebi Fransa ve Almanya arasındaki dünya 

görüşü farklılığı ve rekabet olmuştur (Eagleton, 2016:10-19,39). 

Kültür kavramı sosyoloji, antropoloji, felsefe, psikoloji başta olmak üzere birçok 

alanda kullanılan disiplinler arası bir kavramdır. Bu kadar geniş alanda kullanılması 

sebebiyle de kültüre dair birçok tanımlama yapılmış, farklı bakış açıları oluşmuştur. 

Kültür nedir sorusunun cevabını kavramsal bir şekilde ele alabilmek adına Edward 

Burnett Tylor’dan günümüze kadar kültürün tarihsel sürecine bakmak gerekmektedir 

(Halton, 2014:47). Kültür kavramı antropologlar tarafından ilk kez 19. yüzyılın 

sonlarında geliştirilmeye başlanmıştır. Kültür kavramında yaşanan karmaşıklığına 

antropoloji disiplinin kendi içerisinde yaşadığı yöntem belirsizliği neden olmuştur 

(Candan ve Özbay, 2019:9). Yaklaşık yüz elli yıldır kullanılan kültüre dair sosyal 

102 
 



bilimlerde en açık ve kapsamlı ilk tanımlama antropolog Tylor tarafından getirilmiştir. 

Tylor kültürü “Kişinin, toplumun bir üyesi olarak kazandığı bilgi, inanç, sanat, hukuk, 

ahlak, adet, gelenek, alışkanlık ve yeteneklerin karmaşık bütünü” olarak tanımlamıştır 

(Haviland vd., 2008:103). Taylor’a göre genler aracılığıyla aktarılmayan her şey 

kültürdür. Bilgi, inanç, sanat, ahlak gibi insanların kazanımları ve tüm alışkanlarıyla bir 

bütün oluşturulur. Bu yönüyle de bir toplumun nasıllığının görülebileceği en yalın yerdir 

(Alver, 2020a:159). Antropolojik açıdan kültür, yapılandırılmış insan grupları olan 

toplumlarda genelde kendilerinin bile farkında olmadığı toplum düzenini sağlayan, 

çoğunluk tarafından kabul görmüş kurallar bütünü olarak tanımlanmaktadır. Bu kurallar 

bireyin düşüncelerini, duygularını etkileyip, yönlendirir (Haviland vd., 2008:69). 

Kültür kavramının sosyolojik kullanımına bakıldığında bir toplumun ne olduğunu 

gösterirken ne olmadığını ve hangi yönleriyle diğer toplumlardan ayrıldığının resminin 

çekilmesi karşımıza çıkmaktadır. Bu bakış açısından bir toplumun maddi ve manevi 

yaptığı, inşa ettiği her şey kültürken (Aydın, 2020:46, 160), kültür aynı zamanda her 

ulusun, her toplumun, her grubun farklılıklarını ifade etmektedir. İnsanı ve davranışları 

tanımlayan, diğerlerinden ayrıştıran donanım ve özelliklerin tümünü kapsayan bir 

kavramdır. Yani kültürler insanın doğal niteliklerine eklenen tüm maddi ve manevi 

kazanımlarla birbirlerinden farklı doğalarıyla var olmaktadırlar (Kartarı, 2016:11, 293). 

Etnografik yaklaşıma göre ise kültür doğanın verdikleri dışında kalan her şeydir. 

Yani kültür gündelik hayata dair her şeyi kapsayan bir olgudur. Bu olgu maddi ve manevi 

her türlü insan ürününü kültür kapsamında ele almaktadır (Kartarı, 2016:15). Kültür 

kavramı toplum bilimcilerle farklı, antropologlarca farklı algılanmıştır. Bunun en önemli 

sebebi kültüre yaklaşımlarda yaşanan çeşitlenmedir. 1960’lı yıllarda Fransız Levi-Strauss 

ve Barthes’ın çalışmaları sonucunda kültürel teoride değişiklik yaşanmış yapısalcılığın 

yerini postyapısalcılık almış ve bu durumdan tüm Anglo-Sakson dünya etkilenmiştir. O 

dönem Foucault, Derrida, Bourdieu gibi sosyal bilimciler tarafından yöntemsel olarak 

çok boyutlu çalışmak gerektiği konusunda eleştirilse de asıl çözülme Avrupa ve 

Amerika’da yaşanan öğrenci olaylarında yaşanmıştır. Örneğin sosyolog Wallerstein 

kültürü otonom bir alan olarak kabul etmemektedir. Ona göre kültür ekonomik, siyasi ve 

toplumsal alanla bağlantı içerisindedir. Soyolog Luhmann ise kültürü diğer sistemlerle 

103 
 



ilişki içerisinde olan bir alt sistem olarak değerlendirmektedir (Doğan, 2020:72-73). 

Kültürle toplumsal yapı arasındaki ilişkiye dair birçok analiz yapılmış, farklı yaklaşımlar 

ortaya çıkmıştır. Marx ve Dyrkheim kültürü özellikle din ve ideoloji bağlamında 

toplumun bir yansıması ve meşrulaştırma mekanizması olarak görmüşlerdir. Weber ise 

yine din merkezli Proterstan ahlakı üzerine yaptığı analizlerde kültürün düzen kurucu ve 

dönüştürücü olduğunu vurgulamıştır (Eisenstadt, 2014:89). 

Farklı bir bakış açısı olarak kültürü semboller ve ifadeler sistemi olarak gören 

kozmopolit yaklaşımlar da mevcuttur. Ancak bu yaklaşım kültürün hayal kurmayı, 

imgesel yansımayı, deneyim olasılıklarını da içerdiği gerekçesiyle insanın hayat tarzı olan 

kültürde ifadenin ve semboller sisteminin dışında kalan yerleri görmezden geldiği için 

eleştirilmektedir. Çünkü kültür insanın kişilik, yetenek kazandığı, konuşmaya başladığı, 

ifade biçimleri oluşturduğu, matem ve kutlama gibi adetler edindiği Neolitikten yani 

Cilalı Taş Devrinden bu yana temsilleriyle varlık göstermektedir (Halton, 2014:51, 85). 

Kültürel olgunun en temel özelliği dilsel ve bilişsel kodlardan oluşmasıdır. Dolayısı ile 

de kültür simgeler bütünüdür. Her toplum kendilerine özel simgeler bütünüyle 

özleşmektedir. Toplumsal değerlerin tezahürü olan belirli bir uzamda insanların 

paylaştığı inanç, simge, gelenek, görenekler gibi semboller eğitim, aile gibi katılım 

yoluyla aktartılır (Bourse ve Yücel, 2017:133, 136). Bu aktarım sayesinde kültür 

geçmişten gelen gelenekler aracılığıyla bir miras olarak var olan, adetler üreten, 

toplumsal sürekliliği sağlayan bir olguya dönüşmektedir. Yani kültür belirli bir toplum 

tarafından yaratılır, yaşatılır ve devinim halinde olan görünümüyle o toplumu temsil 

etmektedir (Kartarı, 2016:29). Burada kültürün ihtiyaç duyduğu mutlak şey ortak toprağı 

ve ortak dili olan bir toplumdur (Haviland vd., 2008:139). 

Kültür kelimesinin halen karmaşık olan tarihi karşısında doğru, uygun ya da 

bilimsel bir anlam çeşitliliği yaşanmaktadır. Bu çeşitlilik sözcük değil kullanım 

değişikliği kaynaklı olmuştur (Williams, 2018:110). Kültür oldukça sık kullanılan bir 

terim olsa da hangi anlamda kullanıldığı her zaman çok net olmayabilmektedir. Hangi 

bağlamda ve kim tarafından kullanıldığına bağlı olarak birçok anlam ifade etmektedir 

(Kartarı, 2016:28). Geçmişten günümüze izi sürülen kültür kavramına dair Tylor’dan 

sonra defalarca kez kültür tanımı yapılmıştır. Zaman içerisinde yaşadığı değişimler, 

104 
 



dönüşümler neticesinde yüzyıllardır sayısız tanımı yapılıp semantik dram yaşatılsa da 

kültürün üstlendiği işlev hep aynı kalmıştır (Gürses, 2020:132). Kültüre dair yapılan 

çeşitli tanımlar anlam, bilgi, eylem, yaşam biçimi, insan faaliyetleri, gelenek, görenek, 

inanç, alışkanlıklar, değer, algı gibi ortak ana kavramlar etrafında toplanmıştır. Bu 

kavramlardan yola çıkarak kültürü bireyi içerisinde bulunduğu topluma entegre eden, 

inançlarını, eğilimlerini, dünya görüşünü, değerlerini belirleyen günlük hayat pratikleri 

olarak tanımlamak mümkündür. Bu doğrultuda çalışmada kültür insanların yaşamlarını, 

düşüncelerini belirleyen bir düzen, sistem olarak ele alınmış ve bu sistem içerisindeki 

ilişkilere ve anlam dünyasına odaklanılmıştır. 

1.1.1.1. Kültürün özellikleri 

Kültür tarih boyunca normatif, tarihsel, yapısal ve psikolojik bakış açılarıyla ele 

alınarak tekrar ve tekrar betimlenmiştir. Bu tanımlamalar sonucunda kültürün bazı 

özellikleri öne çıkmıştır. 

Öğrenilir: Dünya üzerindeki kültür sayılarına bakıldığında kültürün ırk 

sayılarından bir hayli fazla olduğu görülmektedir. Çünkü kültür ırksal kökenden gelen 

salt bir özgünlük değil, sosyolojik, tarihsel ve coğrafi koşullardan ileri gelmektedir (Levi-

Strauss, 2016:22). Kültür biyolojik, kalıtsal değil de Ralph Linton’un tabiriyle toplumsal 

kalıtım yoluyla aktarılır, öğrenilir. Bireyin bir kültürün içerisinde büyümesine ve bu 

deneyimin nesilden nesle aktarılmasına kültürlenme adı verilmektedir (Haviland vd., 

2008:113). Bu yönüyle de kültür genler aracılığıyla babadan oğula geçen bir miras değil, 

sosyal bir mirastır. Birey içerisinde yaşadığı toplumda deneyimleyerek bu toplumsal 

mirası öğrenmektedir. 

Aktarılır: Benntt’e göre kültür belirli bir dönemin, sınıfın ya da grubun hayat 

biçimlerini oluşturan, belirli bir örüntüsü olan müşterek hissetme ve düşünme biçimidir 

(Turner, 2016:72). Bu müşterek hissetme duygusu bireyin içerisinde yaşadığı toplumda 

edindiği bilgiler, deneyimler sonucunda ortaya çıkmaktadır. Nesilden nesle aktarılan bilgi 

ve deneyimler aracılığıyla yeni nesle o topluma ait kültürel kurallar öğretilmektedir. 

Böylece insanın kendisini köklerine, evine ait hissetmesiyle sosyal, popülist ve gelenekçi 

yaşam tarzı yani kültürü ortaya çıkmaktadır (Eagleton, 2016:39). 

105 
 



Süreklidir: Kültürün aktarılabilir olma özelliğinin bir sonucu olarak kültürün 

sürekliliğinden bahsedilmektedir. İlk olarak kültür organik toplum düzeyinde üretilen bir 

imgelem olarak karşımıza çıkmaktadır (Eagleton, 2016:37). O günlerden günümüze 

gerek geleneksel gerekse modern hayatta kültür insanı diğer canlılardan ayıran ve 

varlığına anlam kazandıran bir olgu olmuştur (Akın, 2020:111). Bu nedenle insan 

hayatının her anında kültüre ihtiyaç duymuştur. Bu süreçte kültür gelenek ve görenekler 

ile aktarılarak sürekliliğini kazanmıştır. 

Bütünleşir: Kavrama dair yapılan uygar yaşam, doğru sayılan inanç ve eğilimler 

olarak tanımlamalarından (Eagleton, 2016:41) ziyade insan faaliyetlerine dayanan her 

türlü olay silsilesi kültür olarak bütüncül bir tanımlamayla ele alındığında kültür üzerinde 

yapılan doğa ile tarih arasında bir ayrım yapmaya da gerek kalmamaktadır (Simmel, 

2015:330). Kültür insan tarafın oluşturulup, geliştirilen, değişebilen anlam haritasıdır 

(Aydın, 2020:46). Bu anlam haritası bünyesinde birçok unsuru barındırmaktadır. Kültür 

bu dokusuyla farklı unsurlarla bütünleşmektedir. 

Değişir: Kültür ve devamında getirdiği yaşam tarzı nesilden nesle aktarılıp 

sürdürülürken toplumsal olarak yaşanılan her türlü olaydan etkilenmektedir. Toplumsal 

değişimlerin yanı sıra burada kültürün iradi olarak karar verilerek gerçekleştirilen düzenli 

eylem olma yönü de etkilidir (Alexander, 2017:10). Bu süreçte miras olarak devralınan 

kültürel değerler tamamen yok olmasa da parçalara ayrılıp başka değerlerle entegre 

olabilmektedir. Bu parçalar değiştikleri formlarıyla bütüne yeniden dahil olabilmektedir. 

Dolayısıyla kültür değişken bir yapıdadır (Chambers, 2014:44). 

1.1.2. Kültürel kimlik  

Kültür kavramı ilk olarak Latince cultura animi, cultura ingenii, tempora cultiora 

gibi kelimelerle bağlantılı olarak ifade edilmiştir. Zaman içerisinde Samuel von 

Pufendorf ve Johann Gottfried Herder’in dışa vurumcu tanımlamalarının ardından animi, 

ingenii gibi birleşik ifadelerden bağımsızlaşarak giderek konfigürasyonel bir hale 

gelmiştir. Geçmişte medeniyet, doğa, yapı kelimelerine karşılık olarak kullanılırken, artık 

doğal bir şeye tekabül etmemektedir. Kültür daha ziyade bizim kültürümüz, onların 

kültürü yani onların kültürü bizim olmayan kültür anlayışıyla kendi içerisindeki farkı, 

ayrımı ifade etmektedir. Bu kültürel ayrım mülkiyetçi ve diyalektik çerçeve içerisinde 

106 
 



kültürel kimliğe dönüşmüştür (Gürses, 2020:135-136). Kimlik içerisinde yaşanan kültüre 

göre şekillenmektedir. Bu anlamda kültür kimliğin temel unsuru olarak karşımıza 

çıkmaktadır (Alver, 2020a:164). Kültürel kimliğin kaynağının kültür olması sebebiyle 

kültür üzerinde yapılan bu ayrım kültürel kimlik tanımlamalarına da yansımış ve ulusla 

ya da devlette yan yana kullanılarak biz ve onlar ayrımını açığa çıkarmıştır (Alver, 

2020b:160). Kimlik teorilerine bakıldığında tanımlamaların geleneksel olarak biz ve 

onlar üzerinden yapıldığı görülmektedir. Bu ayrım bireye nasıl bir kültür ve kimliğe ait 

olduğu bilinci kazandırarak ilişkilerini düzenlemektedir (Van de Bosch, 2013:133). 

İlk toplum kuramcıları kültürü toplumu oluşturan unsurların az çok bir kısmı 

olarak görmüşlerdir. Bu anlayışta 18. ve 19. yüzyılda gerçekleşen sanayi devrimi ve onun 

sonucunda yaşanan değişikliklerin toplum üzerindeki etkisini anlama çabası yatmaktadır. 

20. yüzyıl sonlarında ise modernitenin çöküşüyle sınıf, cinsiyet, ırk, meslek tabanlı kimlik 

tanımlamaları önemini yitirmeye başlamış ve zaman içerisinde homojen kültür kavramını 

korumak da zorlaşmıştır ve kavram zaman içerisinde kimlik projelerini de kapsayan 

oldukça çeşitli hale dönüşmüştür (Bennett, 2018:12-16). Kimlik yıllar boyunca öznelliğin 

inşa alanı ya da psikanalitik kuram çerçevesinde ele alınmıştır. Ancak zaman içerisinde 

toplumsal cinsiyet ve ırk konularının çalışma kapsamına alınmasıyla kimlik 

tartışmalarının yönü değişmiş ve odak noktası kültürel kimlik alanına kaymıştır (Turner, 

2016:296). 

Kültürel kimlik kavramı 1970’lerde Amerika’da azınlıkların sadece eşitlik değil 

kültürel hak talebinde bulunmalarıyla öne çıkmıştır. Siyahilerin geçmişlerine ve 

kültürlerine saygı istemleri bu yıllarda yoğunlaşmıştır. Yine aynı dönem toplumsal 

cinsiyet araştırmalarının başlamasıyla gözler kültürel kimliğe çevrilmiş ve kültürel kimlik 

egemenlerin ve egemenlik altındakilerin birbirlerine bakış açılarının bir sonucu olarak 

değerlendirilmiştir (Bourse ve Yücel, 2017:70). Kültürel Kimlik Tartışması kuramı Henri 

Tajfel ve John Turner tarafından Sosyal Kimlik Kuramından geliştirilmiştir. Sosyal 

Kimlik Kuramına göre bireyler farklı gruba mensup kişilerle bir araya geldiklerinde 

kendilerini belirli kategorilere yerleştirerek olumlu sosyal kimlikler oluşturmaya 

çalışmaktadır. Burada kültür yerine grup aidiyeti ile oluşan toplumsal kimlikler söz 

konusudur. Kültürel Kimlik Tartışması Kuramında ise bireyler bu kategorilendirmeyi ya 

107 
 



da etiketlemeyi belirli bir müzakere sonucunda değil de sahip oldukları kültür üzerinden 

yapmaktadır (Kartarı, 2016:136-137). Bu anlayışa göre kültür, toplum üyelerini ortak bir 

grup kimliği duygusu ile bir arada tutmaktadır (Haviland vd., 2008:104). 

İletişimsel eylem kuramı içinde kimlik kavramını da barındıran bir kültür anlayışı 

ortaya çıkmıştır. Kültür ile kimlik arasında kurulan bu bağlantı sonucu daha çok ulusal 

yönü ağır basan bir kültürel kimlik yaratılmıştır (Kartarı, 2016:136). Ulusal kimlikle eş 

değer olarak değerlendirilen kültürel kimlik ortak bir tarihe, ortak kültürel kodlara sahip 

insanların bir araya gelmesiyle oluşmaktadır. Kültürel özellikler yönünden kolektif bir 

kimlik türü olması sebebiyle, kültür değiştiğinde sabit kalmayarak, değişime uyum 

sağlamaktadır (Yılmazok, 2018:145). Kültür kavramının iki önemli tarihsel bağlamı 

vardır: birincisinde kültür düşünce biçimlerinden ve davranışlardan oluşan bir kalıt olarak 

tanımlanmaktadır. Bir toplumun kültürünün var olabilmesi için bu kalıtların düzenli bir 

şekilde aktarılması gerekmektedir. Aynı zamanda kültür kolektif kimliğin de nedenidir. 

İkinci anlayışa göre ise kültür toplumsal bir yapı olarak tanımlanmaktadır. Burada 

kolektif kimliğin nedeni değil sonucudur ve sürekli yenilenmektedir (Bourse ve Yücel, 

2017:129). Bu yenilenmede organik olarak yaşanan gelişmeler etkili olurken, egemen 

yapının müdahalesiyle de değişimler yaşanmaktadır. Bu yönüyle modernite karşıtı 

Gellner gibi düşünürler tarafından eleştirilmektedir. Çünkü onlara göre modernite peşi 

sıra getirdikleriyle geleneksel hayat tarzını yok etmektedir. Kültürel kimlik çok katmanlı 

bir yapıdadır. Dolayısı ile de bu eleştirel düşünce kısmen doğru iken, kısmen kabul 

görmemektedir. Çünkü gelen yenilikler ve müdahaleler tamamen yok etmek yerine yeni 

unsurlarla bağdaştırılmaktadır. Örneğin Orta Asyalı göçebe toplumlar şaman olan 

atalarından gelen inanç örflerini İslamiyet ile sentezleyerek kendilerine çok katmalı bir 

sistem oluşturmuşlardır (Andrew and Paul, 2001:24, 33). Gellner’in modernite üzerinden 

yaptığı kültürün müdahaleye müsait yapısının eleştirisi kültürel çeşitliliği olan tüm 

toplumlarda geçerlidir. Hall kimlik ve etnik köken konusunda yapmış olduğu 

çalışmalarında çok kültürlülüğün önemli bir kuramcısı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

kuramda hibrit kavramını ortaya koyarak kültürel hibritlik (karmalık) uzlaşmalar, yeni 

kimliklerin benimsenmesi ve bunun sonucunda oluşan kültürel bileşimlerden 

bahsetmektedir. Bu kültür aşımı (transculturation) sürecidir. Bu açıdan bakıldığında da 

kimlik tarihsel temelli bir çoğulluk olarak karşımıza çıkmaktadır. Kimlik etnik, politik ve 

108 
 



kültürel yapıyı yok saymadan, bir bütün olarak düşünülmelidir (Bourse ve Yücel, 

2017:26). Bir kaynağın belirli bir devlet içinde birden fazla ulusun yan yana yaşaması 

kültürel çeşitliliği oluşturmaktadır. Burada ulusların kendilerine ait bir dilleri ve kültürleri 

vardır. Dolayısı ile bu devlet ulusal bir devlet değil çok uluslu bir devlettir. Bu durum 

gönüllü olarak oluşturulabileceği gibi federasyon yaratarak anlaşmalarla da 

oluşturulabilmektedir (Yılmaz, 2018:103). Çoğulcu toplum iki ya da daha fazla etnik 

grubun ya da ulusun tek bir devlet çatısı altında hep beraber yaşadıkları ancak bu süreçte 

kendi kültürel farklılıklarını korudukları bir toplum türüdür. Bu kültürler farklı şartlar 

altında ortaya çıkabilmektedir. Örneğin Sovyetler Birliği’nde federasyon olması 

sonucunda ortaya çıkan çoğulcu toplum, Amişlerde Avrupalı göçmenlerin zaman 

içerisinde birbirleriyle girdikleri etkileşim sonucunda, Kızılderililerde ise bağımsızken 

sömürgeleştirilmeleriyle ortaya çıkmıştır (Haviland vd., 2008:109-110). Çok kültürlü bir 

ortamda birey siyasal hakların verildiği bir alandan ziyade kendilerini özgürce ifade 

edebilecekleri alanlar yaratmaktadır. Çok kültürlü ortamlar birbirinden ayrılan kültürleri 

bir araya getirerek onları tek bir çatı altında toplamaktadır. Bu yapı aslında dezavantajlı 

konumundaki etnik azınlıkların muhalif ruhunu da kontrol etmektedir (Yılmaz, 

2018:105). Marksist kavrayışa paralel bir yapısı olan Sovyet milliyetçiliği bu merkezi 

yönetim aracılığıyla sağlanmıştır. Her türlü birlikten kopma teşebbüsü merkezden bu 

sayede çözülmüştür (Ahmad ve Landau, 2014:281). Kruşçev ve Brejnev dönemlerinde 

yerel parti temsilcilerine daha fazla yetki verilmiş, etnik simgelerin kullanılmasına izin 

verilmiştir. Böylece bu kayırmacı politikayla halklarla bağların güçlendirme fırsatı 

yaratılmaya çalışılsa da (Van ve Zürcher, 2014:10), yapı olarak çoğulcu topluma örnek 

teşkil eden Sovyetler, kültürlerin korunması noktasında özellikle Stalin dönemindeki 

engellemeler nedeniyle iyi bir örnek olmamıştır. 

Hall’a göre kimlik evreni yorumlama tarzını öne çıkaran bir şeydir. Bu açıdan 

bakıldığında da politika kimlikten ayrı düşünülemez. Hall kimlik ve temsil politikaları 

kültür üzerindeki rolünün altını çizerek belirtir ve kimlik kavramını ve kimliğin türevleri 

olan etnik köken, ırk, sınıf, toplumsal cinsiyeti kültürel kimlik oluşumunun merkezine 

aldığı bir kuram geliştirmiştir. Burada diaspora kavramı da kültürel kimliğe sunduğu 

kuramsal model ile önem kazanmaktadır. Hoggart ve Williams da kültürel kimlik 

109 
 



kavramını bir öz olmaktan ziyade egemenlerin ve egemenlik altındakilerin birbirine karşı 

bakış açılarından ortaya çıktığını ileri sürmüşlerdir (Bourse ve Yücel, 2017:55, 73). 

1.1.2.1. Kültürel kimliğin görünümleri 

Birbirinden ayrı görünümlerin bir araya gelmesiyle oluşan yapılandırılmış bir 

sistem olan kültürel kimlik çözümlenmesi belirli bir gruba ait yaşam biçimi örüntülerinin 

açığa çıkarılmasıdır (Bennett, 2018:43). Bu yaşam biçimlerinde birçok etken bir araya 

gelmektedir. İnsanlığı çevreleyen bu pratikler kültürün taşıyıcısı, kimliğin ifadesi olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu anlamda kültürel kimliğin inşasına temel olan görünümler 

kimliğin sürdürülebilir olmasında oldukça önemlidir. 

Geçmişte bilim insanlarının kültürün nesilden nesle aktarılma sürecinde kültürel 

farklılıkların sabit kalmasını nasıl açıklayacaklarını bilememeleri sebebiyle kültürel 

özellikleri genel olarak kalıtıma bağlamak zorunda kalmışlardır. Oysa ki kültürel 

farklılıklar kendisini çeşitli şekillerde göstermektedir (Kartarı, 2016:95). Kültür 

toplumun geride bıraktığı karma birikimlerdir. Bu açıdan bakıldığında kültür kelimesinin 

kapsamı hem çok geniş hem de dardır. Yaşam tarzında geniş kapsamlı antropolojik 

tanımlamalar yapılırken, aynı yaşam tarzında birçok şeyi sıraladığından dolayı kültür 

sayılamayacağının görülmesiyle anlam daralmaktadır. Bir şeyin kültür olabilmesi için 

anlamlandırıcı pratikler olması gerekmektedir. Bu bilgi “kültür genler aracılığıyla 

iletilmeyen her şeydir” klişe tanımlamalardan bizi kurtarmaktadır (Eisenstadt, 2014:89). 

Hiçbir toplum ve onun etkileşim modeli kültürün sembolik temsilleri olmadan ortaya 

çıkmamaktadır (Eisenstadt, 2014:111). Bu temsiller birçok araştırmacı tarafından farklı 

yönleriyle ele alınarak kategorize edilmiştir. Sosyolog Geert Hofstede bu farklılıkları; 

semboller, kahramanlar, ritüeller ve değerler olmak üzere dört kategori altında toplamıştır 

(Kartarı, 2016:95). Bu sınıflandırmada semboller kategorisi hem maddi hem de manevi 

kültür görünümlerini kapsamaktadır. Ancak çalışmada bunun ayrımının yapılabilmesi ve 

maddi kültüre modernitenin etkisinin açığa çıkarılması amacıyla maddi kültür 

göstergeleri artefaktlar (Köse, Tetik vd., 2001:223) kategorisi kapsamına ele alınmıştır. 

Semboller kategorisinde geriye kalan manevi kültür ise toplumsal değer ve örf olarak ele 

alınmıştır. Hofstede’in ritüeller kategorisi dini ve ulusal tüm tören ve kutlamaları 

içermektedir. Örfün en gözle görülür unsurlardan olan din ve ilişiğinde görebileceğimiz 

110 
 



ritüeller o toplumun inancı hakkında bilgi verirken, resmî tören ve kutlamalar o toplumun 

kültürel kimliğinin ideolojik boyutunu yansıtmaktadır. Bu nedenle Hofstede’den farklı 

olarak dini ritüeller örf kategorisi kapsamına alınırken, resmi ya da günlük hayatta 

karşılaşılan tören ve kutlamalar için ayrı bir kategori oluşturulmuştur. Literatüre ilişkin 

bu bilgiler ışığında çalışmada kültürel kimlik görünümleri artefaktlar, toplumsal değerler, 

tören ve kutlamalar, kahraman ve hikayeler ve örfler olmak üzere beş kategori altında ele 

alınmıştır. 

1.1.2.1.1. Artefaktlar 

Kültürün birçok tanımı olduğu sürekli dile getirilmektedir. Geniş bir yelpazede 

yapılan tanımlamalardan dolayı da kültürün genel geçer tek bir tanımının olmadığı iddia 

edilmektedir. Ancak burada asıl olan kültürün tanımının yapılamayacağı değil, kültür 

üzerine ortak bir tanım yapmanın zorluğunun mevzu bahis olmasıdır. Bir tanım üzerinde 

ne kadar birlik sağlanırsa kavramın tanımı o kadar nesnelleşmektedir. En genel ve en 

nesnel tanımıyla kültür insanın ürettiklerinin bütünüdür. Esasen bir bütün olan kültür 

araştırmacıların çözümleme isteği sonucunda bölünmektedir. Yani bu tamamen öğrenme 

ve aktarma amaçlıdır. Böyle bir bölünme de bizi maddi ve manevi kültür ayrımına 

götürmektedir (Kongar, 2017:19). Genel olarak yapılan somut ve somut olmayan kültür 

ayrımı kültürel miras üzerinden yapıldığında maddi ve manevi kültür çelişkileri de 

ortadan kalkmış olmaktadır. Somut kültürel miras içerisinde soyutu barındıran ancak ilk 

olarak fiziksel olarak karşımızda duran, somut olmayan kültürel miras ise duyusal formlar 

aracılığıyla geçmişten aktarılmış yaşama biçimleri, sözlü üretim türlerini kapsamaktadır. 

İkisi de özünde bir mesaj, bir değer taşımaktadır (Köktürk, 2020:19). 

Artefaktlar kültürün manevi boyutundan yararlanılarak insan eliyle yapılan 

mimari, sanat eseri, aletlerin yanı sıra o toplumun sahip olduğu teknolojiyi de kapsayan 

kültürün maddi boyutudur (Köse, Tetik vd., 2001:223). Mekanla toplum arasındaki ilişki 

yadsınamayacak kadar önemlidir. Toplumsal sürecin içerisinde vuku bulduğu yer olarak 

karşımıza çıkan mekân, yaşanan olayların sınırlarının çizilmesinde bir set görevi 

görmektedir (Genç, 2019:113). Buradan yola çıkılarak çalışmada artefaktlar mimari ve 

bilim ve teknoloji kapsamında ele alınmıştır. Mimari kategorisi değerlendirilirken 

sanatsal değeri, ekonomik verimlilik ilkeleri ve mekanik işlerliğinden ziyade manevi ve 

111 
 



iletişimsel değerlere odaklanılmıştır (Baştan, 2017:77). Mimaride yapılan bu ayrımla 

alanların kültürel olarak toplumsal karşılığı bu noktada açığa çıkmaktadır (Özbek, 

2004:443). Temsilci demokrasi kuramcısı Abbe Sieyes toplumsal hayatın tamamının 

temsiller üzerine kurulu olduğunu belirtirken bu temsillerin gerek özel gerekse kamusal 

alanlarda karşılaşıldığını ifade etmiştir (Weiss, 2014:153). Sieyes’in bu görüşü mimaride 

kamusal ve özel alan kullanımının önemini vurgulamaktadır. 

Maddi kültür görünümü olarak karşımıza çıkan teknoloji (Kongar, 2017:19) 

beraberinde toplumlara birçok yenilik getirerek hayat tarzlarında birçok değişikliğe neden 

olmaktadır. Toplumun sahip olduğu bilim ve devamında kazandığı teknolojinin en 

görünür getirisi meslekler olmuştur. Bir düzenin sağlayıcısı olan meslekler ekonomik 

alandaki anlamının yanı sıra toplumun hayat tarzının okunmasında önemli bir gösterge 

olarak karşımıza çıkmaktadır (İlhan, 2008:314).  

1.1.2.1.2. Toplumsal değerler 

Clifford Geertz tarafından teknolojik ve maddi ürünleri de kapsayan insanın hayat 

tarzı tanımlaması yerine insanın deneyim ve tecrübesinin anlamını yansıtan manevi 

değerlerini içeren sembolik biçimler tanımlaması yapılmış ve bu tanımlama sosyal 

bilimlerde kabul görmüştür. Bu tanımlamayla birlikte kültürün sembolik boyutları ile 

eylem arasındaki ilişki ampirik bir şekilde oluşturulmuştur (Doğan, 2020:74). Çünkü 

kültür biyolojik olarak aktarılmaz ancak nesilden nesle aktarılarak sonradan 

öğrenilmektedir. Bir toplumun üyeleri tarafından üretilen kültür insanların davranışları, 

onların dünya görüşü hakkında bize bilgi vermektedir. Bir kılavuz niteliğinde bireylerin 

ihtiyaçlarını giderirken, toplumda da böylece bir düzen sağlayıcı rolünü üstlenmektedir 

(Haviland vd., 2008:102). 

Kültür insanların bir arada yaşamalarını mümkün kılan üretim, kural ve ritüel 

eylemleridir. Bu yönü ile de esasında bir sosyal süreç iken aynı zamanda sosyal sürecin 

düzenleyicisi de olmaktadır (Köktürk, 2020:21). Bunu sahip olduğu düzenlemiş 

semboller sistemi sayesinde eylem rehberi, normatif, geleneksel bir dizi kurallar 

oluşturarak yapmaktadır (Schmid, 2014:120). Kültür sosyolojisinin temel 

kavramlarından biri olan sembol yaşanan herhangi bir toplumsal, sosyal durumu 

somutlaştırma görevi görmektedir. Dolayısı ile de birçok eylemin anlaşılmasında öne 

112 
 



çıkmaktadır. Nesne, sözcük, işaret, mimik, jest gibi araçlar vasıtasıyla semboller üreterek 

hayata, toplumsal bağlama dair göstergeler üretmektedir (Alver, 2020b:65). İnsan 

davranışlarının büyük çoğunluğu işaretler, sesler, amblemler ve simgelerle ortaya 

koyduğu için kültür sembollere dayalı bir olgudur. Kültürün her boyutunda olduğu gibi 

değerler katmanında da yer alan semboller insanlar iletişim halindeyken hemfikir 

anlamların ortaya çıkmasını sağlamaktadır (Haviland vd., 2008:115). Bu anlamda 

değerler birçok aktörün eylemini hem iletmekte hem uyarmakta hem de açıklamaktadır. 

Değerler sayesinde tasarlanmış eylemler bir anlama sahip olmaktadır. Elbette bu 

anlamların ortaya çıkarılıp anlaşılır kılınması için bir dizi geleneksel uygunluk 

gerekmektedir. Ortak bir anlama sahip olabilmesi için toplum tarafından sembolik bir 

anlam düzeninin paylaşılması gerekmektedir. Bu durumda değerler aracılığıyla toplumsal 

etkileşim içerisinde birey ötesi ya da durum ötesi yorumlar yapılabilmektedir. Bunlar 

sembolik genellemelerdir (Schmid, 2014:118-119). Toplumsal ortamda kazandığı 

anlamla temelde bir iletişim kodu olan semboller toplumda ortak anlam oluşmasını 

sağlamaktadır. Oluşan bu ortak anlam üzerinden o toplumun çevresini nasıl algıladığını, 

problemleri nasıl çözdüğü, nasıl kategorize ettiğini açıklamada oldukça önemli rol 

oynamaktadır (Alver, 2020b:65). 

Bir toplumun bireylerinin neyi iyi, neyi kötü olarak tanımladığını, neye inandığını 

belirleyen ve daha sonrasında da gelecek nesillere toplumda kabul görme hususunda 

kılavuzluk eden şey toplumsal değerlerdir (Türk, 2007:38). Hofstede’ye göre toplumsal 

değerler kültürün bel kemiğidir. Bir toplumda belirli durumlarda kabul gören eğilimler 

ve değerler olarak karşımıza çıkmaktadır. Bir topluluk içerisinde doğan birey bu 

eğilimleri neredeyse doğar doğmaz edinmeye başlamaktadır. Dolayısı ile de birey ilk 

olarak kültüründe değer öğesiyle tanışmaktadır. Edindiği bu eğilimler ve değerler 

sayesinde kendi toplumuna ve kültürüne göre iyi ile kötünün, kirli ile temizin, çirkinle 

güzelin, doğal ile yapayın ayrımını yapabilme yetisi kazanmaktadır. Her kültürde belirli 

bir kurala göre düzenlenmiş norm adı verilen yanlışı ya da doğruyu gösteren davranış 

modelleri bulunmaktadır. Bu normlar aracılığıyla birey toplumda nasıl davranacağını 

belirlemektedir. Normlar kendi içerisinde; sosyal alışkanlıklar, adetler ve örfler olmak 

üzere üç ana başlık altında toplanmaktadır. Bunlarda yine kendi aralarında moda, teamül, 

adet, anane, töre, gelenek, görenek ve töre gibi alt gruplara ayrılmaktadır (Kartarı, 2016: 

113 
 



96, 228-229). Toplumsal değerler burada adet ve örflerden beslenerek sosyal 

alışkanlıkların görüldüğü davranışlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Kültürün en önemli 

taşıyıcı olgularından biri davranış örüntülerdir. Bireylerin aynı davranışı sürekli tekrar 

etmeleri sonucunda biçimlenen davranış örüntüleri toplum tarafından kabul görülmekte 

ve bunun dışına çıkılması ise hoş karşılanmamaktadır (Aydın, 2020:46-47). 

1.1.2.1.3. Tören ve kutlamalar 

Durkheim için kültür sosyolojisinde en önemli temel kavram ritüeldir. Durkheim 

ritüellere tören, kutlama, şölen, bayram dışında dini ritüelleri de almıştır. Ancak 

çalışmada dini ritüeller inancın bir göstergesi olarak örfler kapsamında ele alınmıştır. 

Tören ve kutlamalar toplumsal bağı güçlendirirken toplumsal hayatı anlamaya da oldukça 

yardımcı olmaktadır. Bu nedenledir ki tören ve kutlamalar doğrudan toplumla ve kültürle 

ilgilidir. Bu bakımdan bilinçli eylem olan tören ve kutlamalar sembolik etkileşimi de 

içermesiyle tam olarak kültürün harcını oluşturmaktadır. Toplumların geçmişi anmak, 

mutluluklarını, üzüntülerini paylaşmak için bir araya gelme eylemleri o kültüre dair 

bakılacak olguların başında gelmelidir (Alver, 2020b:62-64). Çünkü toplumsal birlik ve 

beraberliğin en görünür yüzlerinden biri tören ve toplantılardır (Uzun, 2010:110). 

Kültürel kimliğin görünümlerinden olan tören ve kutlamalar o kültüre ait tutum, 

davranış, önem atfettiği olayın yanı sıra devlet yönetimi kapsamında ideolojik yapıya dair 

de bilgi sunmaktadır. Bu sistem içerisinde toplum biçimlendirilerek yönetilmektedir 

(Kartarı, 2016:230). Özellikle devlet düzeyinde gerçekleştirilen tören ve kutlamalar 

toplumsal bilinç oluşumunu sağlamaktadır. Normatif bir yapıda karşımıza çıkan tören ve 

kutlamalar bireyler üzerinde baskı kurarak onu eylemi ifa etmeye zorlamakta ve 

nihayetinde bireyler arasında etkileşimi artırarak toplumsal bir birliktelik sağlamaktadır 

(Alver, 2020b:63). 

1.1.2.1.4. Kahraman ve hikayeler 

İster hayatta isterse ölmüş olsun bir kültüre ait önemli ve değer verilen kişiler 

kültürel kimlik görünümlerinde kahramanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu kişiler 

savaş kahramanları, kurucular, kurtarıcılar, fikir önderleri olabileceği gibi, sanatçılar da 

olabilmektedir. Toplumsal hafızanın güncel tutulması adına kahraman olarak seçilen 

114 
 



kişilere dolaylı ya da direkt yapılan göndermelerle nesilden nesle kültürel kimlik aktarımı 

sağlanmaktadır. 

Tüm kültürlerde insanlar kendilerini ve duygularını ifade etme biçimleri 

aramaktadır. Bu arayışta sanat devreye girer ve yapılan eserlerle duygular simgesel olarak 

dışa vurulmuş olur (Haviland vd., 2008:689). Sanatsal metinlerdeki sınıfsal düşmanlıklar, 

bireyler arasındaki ilişkiler, öyküsel eylemin gerçekleştiği tarih emsalleri yer almaktadır. 

Bu bakımdan metinler sunuş şekilleri, söylem yapısı merceğiyle okunduğunda 

yorumcuya toplumsal düzene dair bilgiler vermektedir (Wuthnow, 2014:192). Bu eserler 

sadece geçmişin ya da anın yansımaları değildir. Sanatın estetik yönünün dışında 

bünyesinde barındırdığı öğelerle bazı kültürel ölçütleri açığa çıkarmaktadır. Ayrıca 

toplumsal alanda yaşanacak değişimlerde de oldukça etkilidir (Haviland vd., 2008:690). 

Dolayısı ile de toplumun geleceğini ürettiği sanatsal ve edebi eserler aracılığıyla da şekil 

almaktadır. Tarihsel süreçte yaşanan sorunlar, durum analizleri, geleceğe yönelik öneriler 

bu kanaldan ifade edilebilmektedir (Kongar, 2017:41).  

Sanat insanların yaratıcı yönlerini kullanarak hayatı yorumladıkları, zevk aldıkları 

ya da en nihayetinde insan duygusunun dışa vurum aracıdır. Batıda genelde tamamen 

estetik amaçlı yapılırken çoğu toplumda kültürün her boyutunun görülebileceği simgesel 

dışa vurum aracı olmuşlardır (Havilan vd., 2008:690). Sanatsal eserlerin üretilmesi ve 

sonrasında kullanma amacı ihtiyaç duyulmasına göre değişiklik gösterebilmektedir. 

Örneğin Sovyetler Birliğine dahil edilen Azerbaycan Stalin döneminde kültürel kimlik 

anlamında ciddi baskıya maruz kalmıştır. Stalin sonrası onlara verilen hak ve özgürlükler 

kapsamında Azerbaycan’daki milliyetçi fikir önderleri yavaş yavaş da olsa başarılı bir 

şekilde tarihlerinin, kültürlerinin yeniden canlanmasında öncü rol oynamıştır. Ülkede 

tarihi ve edebi alanda canlanma yaşanmıştır. Geçmişteki yerel kahramanlar gündeme 

getirilmiş bu da örtülü milliyetçi söylemlerin hoş görülmeye başlandığının göstergesi 

olmuştur (Bölükbaşı, 2014:59, 85). 

Antropologlar sanatı toplum değerlerinin yansıması olarak değerlendirilmektedir. 

Özellikle bu kendisini müzikal, görsel sanatlar, şarkılar, resimler ve oymacılıkta kendini 

göstermektedir. Bu mecralar halkın kendisini ve çevresini nasıl algıladığını okuma 

imkânı vermektedir. Çok boyutlu okumalarla o topluma dair dini inançlar, politik 

115 
 



görüşler, toplumsal değerler, akrabalık yapıları, ekonomik ilişkiler ve tarihsel bellek 

hakkında bilgi sahibi olunmaktadır. Bu anlamda araştırmacılar için sanat o topluma ait 

olmayan biri açısından bakıldığında içerisinden çıktığı toplumun kültürüne dair dünya 

görüşü, politik durumu, dini inançları gibi birçok konuda bilgi edinilecek yer, toplum için 

ise kimlik sunumu, politik güç göstergesi olarak kullanılabilmektedir (Haviland vd., 

2008:690, 720). İdeolojiyi metinlerde formülleştirme çalışmaları yürüten Frank Jameson 

sanatsal ürünlerin ideolojinin etkisiyle üretildiğini vurgulamaktadır. İdeolojiyi muğlak bir 

dünya görüşü olarak ele almak yerine bir uygulama olarak görür. Bu uygulama alanında 

sembolik sanat deyimini tekrar tekrar kullanmaktadır (Wuthnow, 2014:189). Sanat, 

edebiyat ve düşün yapıtları kendilerine has dokularından dolayı ne maddi ne de manevi 

kültür ayrımında tanımlanabilmektedir. Maddi olarak görünen bir sanat yapıtının ardında 

manevi kültür örüntüleri yer almaktadır. Bu ayrımın yapay olduğu kültürün sanat, 

edebiyat ya da düşün yapıtlarında zaten kendisini göstermektedir (Kongar, 2017:19-20). 

Yapılacak analizlerle ayrı bir çalışma konusu olan maddi kültür ürünü olan sanat eserleri 

çalışmada eserin üreticisine yani tarihsel boyutta kahraman ilan edilen manevi kültür 

göstergesi kişiye yapılan dolaylı gönderme olarak ele alınmıştır.  

Kimliklerimiz kendimiz ya da toplumumuz hakkında anlattığımız hikayelere 

gömülüdür. Bu hikayelerde kişilerin varlıklarına, toplum içerisindeki rollerine yapılan 

imalar toplumsal yapının anlam verme biçimidir. Kültür ve kimlik hikayeler aracılığıyla 

aktarılan deneyim ve mevcut olasılıkları sınırlandırmakta ve böylece aktarılan hikâyeyi 

kendisine has bir biçime sokmaktadır. Kimliklerin tarihsel süreç içerisinde zaman, 

mekân, ekonomik, politik etkenler karşısında geçirdiği değişim, dönüşüm ya da direnç 

aktarılarak yaşanılanların sürekliliği oluşturulan toplumsal hafıza aracılığıyla 

sağlanırken, ayrıca geçmişten aktarılan hikayeler şimdiki zaman ve gelecek zamana 

ilişkin kaygıları azaltmak için de kullanılmaktadır. Ortak toplumsal hafızaya sahip 

gruplar kültürel kimliklerine dair birlik ve uyum içerisinde bir bütünlük kazanmaktadır. 

Bu anlamda toplumsal hafıza kültürel kimliğin istikrarının ve hayal edilen formunun 

sağlayıcısıdır (Suny, 1999:144). Freud kolektif üretim dünyası olan kültürü tıpkı kişisel 

nevroz ve savunma dinamiği olarak tanımladığı rüyalar gibi ele almıştır. Efsaneleri bir 

ulusun özlem dolu fantezileri olarak tanımlarken, mitolojiyi dış dünyaya yansıtılmış 

psikoloji olarak tanımlamıştır (Smelse, 2014:32). Kültürel kimliğin görünümlerinden 

116 
 



olan hikayeler toplumun özlem duyduğu şeylerin vücut bulmuş şekilleri olurken, aynı 

zamanda geçmişte yaşanan travmalar, unutulmaz hatıralar, o ulusun tarihinde mihenk taşı 

olan olayları da kapsamaktadır. 

1.1.2.1.5. Örfler 

Irk konusunda bugün fiziksel antropoloji uzmanları halen net bir cevap 

bulamamışlardır. Bir süre önce uzmanlar tarafından insan ırkının üç ya da dört milyon yıl 

öncesine veya daha fazla bir süreye dayandığı bildirilmiştir. Bu süreçte eski özellikler 

süre gelirken, yeni özellikler de eklenmiştir. Bu durumda ırk terimi ya da onun yerine 

konmak istenen başka bir terim, kimi genlerin en az ya da en çok rastlanır olmasıyla 

diğerinden farklılaşan bir topluluğu ya da topluluk bütününü işaret etmiştir. Kültürel 

farklılıkların ırklara göre ortaya çıktığına dair net olarak bir kanıt bulunmamaktadır. 

Ancak bir çocuğun daha anne kucağında değişik bir tutuştan, beslenme tarzından 

etkilendiği su götürmez bir gerçektir (Levi-Strauss, 2016:64-67). Bireyin yaşam tarzının 

çevresindeki yaşanmışlıklardan etkilenme sürecinde en büyük etken olarak kültür 

karşımıza çıkmaktadır. Bu bakımdan toplumların var olma biçimini ifade eden kültür 

toplum tarafından aktarılan tüm öğeleri içermektedir (Bourse ve Yücel, 2017:132). Bu 

öğelerden biri de örflerdir. Güncel dillerde örf, töre gelenek birbirinin yerine kullanılırken 

İngilizce tradition kavramından Türkçede sürmek anlamından türetilmiştir. Osmanlıca ise 

ananenin çevirisidir. Nesillerin yüzyıllardır birbirlerine aktardıkları şey olarak kullanılan 

örf/gelenek bu anlamıyla katı ve yumuşak yaptırımları olan, bireylere bir şey yaparken 

kılavuzluk yapan kültürel kalıplar olarak yorumlanabilmektedir. Örf/gelenek ünlü 

düşünür Konfüçyüs’e göre nomostur. Yani toplumun doğasında var olan bir düzendir. 

Konfüçyüs’ün bu doğal düzen tanımının tersine Hüseyn Nasr geleneği ilahi bir düzen 

olarak yorumlamıştır. Nasr’a benzer bir tanımlama da Hegel yapmıştır. Hegel’e göre 

gelenek mutlak geisttir, yani ruhsal ve zihinsel bakış açısıdır (Aydın, 2020:42-43). 

Kimlik oluşumunda son derece etkin rol oynayan ve kültürün ortak birikimi 

sonucunda oluşan, yasalarla belirlenmemesine rağmen toplumun kendi isteğiyle uyduğu 

normlar olan örf pratiklerinin aktarımında dil adeta bu sistemin kurucusudur (Ayverdi, 

2005:2431). Soyut olarak dil kültürün vazgeçemeyeceği en önemli araçtır. Dilsiz kültür 

olmayacağına dair birçok görüş vardır. Dil ile kültür arasındaki bu ilişki ilk kez 

117 
 



yapısalcıların öncüsü sayılan Franz Boas tarafından ileri sürülmüştür. Ona göre efsane, 

masal gibi folklorik olan ürünler de tıpkı sanat ürünleri gibi kültürel bağlamda 

değerlendirilmelidir (Kartarı, 2016:156-158). Tıpkı Hall’un kimlikler ve kültür eserinde 

olduğu gibi Sassure, Barthes, Derrida, Foucault ve Lacan da eserlerinde kültürde dil 

olgusunun merkezselliğini vurgulamışlardır (Bourse ve Yücel, 2017:29). 

Kültürel olgunun en temel niteliklerinden biri olan dil her topluma özel simgeler 

bütünüdür (Bourse ve Yücel, 2017:133). Düşünceleri temsil etmek için kullanılan dil 

kültürün en önemli simgesel boyutudur. Dil aracılığıyla paylaşılan ortak deneyim 

kültürün nesilden nesle aktarılmasını sağlamaktadır (Haviland vd., 2008:116). Dil 

toplumların başarılarını saklayıp gelecek nesillere aktardıkları tek araçtır. Geçmişten 

gelen mirası dil dışında başka şekilde aktarmak mümkün gözükmemektedir. Aksi halde 

yaşanılan deneyimler, bulunan çözümlerin aktarılamaması durumunda aynı şeylere sıfır 

noktasından başlanması edinilen tecrübe ışığında bakmayı mümkün kılmamaktadır. Bu 

yönüyle de toplumsal hafızanın depolandığı yerdir (Tuna, 2020:192). Örf, gelenek ve 

göreneklerden edinilen tecrübelerin dışa vurum aracı olarak dil bu vasfıyla toplumun 

kültürü özümsemesine aracılık yapmaktadır. Kültürel anlatım biçimlerini göstergelerden 

oluşan kodlar olarak çözümleyebilmek, anlayabilmek için onları dilbilimsel iletişimin 

düzenliliğince eklemlenmiş olarak düşünmemiz gerekmektedir (Levi-Strauss, 2016:171). 

Kültürel işlevi olarak bakıldığında dil; din, sanat, gelenek, örf, norm gibi kültürel 

olguları oluşturan, geliştiren ve nesilden nesle aktaran bir mekanizma olarak karşımıza 

çıkmaktadır. İnsana geçmişle bağlantı kurma, geleceği tasarlama imkânı sunmaktadır 

(Aydın, 2020:39). Dilin korunması kültürün korunması demektir. Dil de sağlanan birlik 

kültürde de sağlanmış demektir. Burada da görüldüğü gibi dil ve kültür ilişkisi oldukça 

kapsamlı ve bağlantılıdır. Dil aracılığıyla korunan toplumsal değerler sayesinde ortak bir 

kimlik kazanılmaktadır. Dolayısı ile de dil aynı zamanda o toplumun kimliğinin ifadesi 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Dile özellikle klasik çağdan başlanarak sanayi devrimine 

kadar milli varlık ve kimliğin korunmasına oldukça önem verilmiştir. Dilini koruyan 

kimliğini de korumayı başarmıştır. Çünkü dil toplumları tanıma ve tanıtma aracı yani 

kimlik belirtisidir (Tuna, 2020:194, 197). Sözcükler bireysel ve kolektif deneyimle 

118 
 



oluşan, katılaşmış tarihin birer yansımalarıdır. Bu vasıflarıyla da tarih yapmaya, 

aktarmaya katkıda bulunmaktadır (Bourse ve Yücel, 2017:42). 

Dil belirli kurallar çerçevesinde bir araya getirilmiş sesler ve işaretler aracılığıyla 

oluşturulan simgesel iletişim sistemidir. Bu sistem toplumun önceden kararlaştırdığı 

anlam üzerinden anlaşılabilmektedir (Haviland vd., 2008:210). Dünyayı elle tutulur, 

gözle görülür hale getiren dil gerçekliği oluşturarak insanın algısını belirlemektedir. Her 

dilde dolayısı ile her kültürde gerçeklik algısı bu nedenle farklılık göstermektedir 

(Kartarı:2016, 157). Dil kültürü ileten bir araç olarak tanımlanırken, insanlar kendileri 

için önemli olan şeyleri aktarmaktadır. Burada ki tercih sebebi de tam olarak o kültürün 

yapısını ortaya koymaktadır. Yani dilin kullanılış biçimi kültürü doğrudan etkilemektedir. 

Edward Sapir ve Benjamin Lee Whorf’un öncülüğünde bazı dilbilimsel antropologlar 

dilin insanların duygu ve düşünceleri üzerindeki etkisine değinmişlerdir. İnsanların duygu 

ve düşüncelerini şekillendirirken, o dili konuşanların inançları, toplumsal ilişkilerine dair 

de bilgi vermektedir (Haviland vd., 2008:210, 259). Şüphesiz ki kültürelliği olan dil, 

objektif ya da sübjektif bakış, teorik ya da pratik eğilim gibi toplumun düşünce yapısına 

dair yansımaları da bünyesinde barındırmaktadır. Kelimelerin başka dillerde 

karşılıklarının olmaması da işte bu sebepten dolayıdır (Aydın, 2020:40). Dünyayı görme 

biçimimizdeki farklılıklar kültürel uzlaşı aracı olan dil ile sağlanmaktadır. Dünyayı 

görme biçimimiz ve algımız diller aracılığıyla inşa edilmektedir (Turner, 2016:24). 

Bir toplum farklı bir dil konuşarak farklı bir dünya görüşüne devamında da farklı 

kültürlere sahip olmaktadır (Turner, 2016:25). Postkolonyalizm çalışmaları kapsamında 

yapılan araştırmalar sömürgeci egemenliğin dil ve kültürün daha doğrusu dil aracılığıyla 

kültürün dayatılması sonucu düşüncelerin de sömürüldüğünü ve hiyerarşi yaratıldığını 

ifade etmektedir (Bourse ve Yücel, 2017:70). Anadilini konuşmaya başlayan çocuk 

kültürün bir üyesi olmuştur. Çünkü konuştuğu dille sadece iletişim kurmamakta aynı 

zamanda geçmişten gelen ortak deneyimi de paylaşmaktadır (Kartarı:2016, 158). Anadili 

dışında bir başka dilin konuşulmasının dayatıldığı iki dilli toplumlarda dil üzerinden 

kimlik belirlenmektedir (Ahmad and Landau, 2014:282). Dil üzerinden yapılan bu köklü 

değişimlerin en bariz örneklerinden birisi Sovyetler Birliği’dir. Sovyetler bünyesinde yer 

alan halklar kendi ana dillerinin dışında Rusça konuşmak zorunda bırakılmıştır. Zaman 

119 
 



içerisinde bu zorunluluk Türk dillerini ve ifade biçimlerini Rusçalaştırmıştır. Bu durumun 

bir sonucu olarak da Rus merkezli oluşturulan Sovyet ilkelerine bağlı nesiller yetişmiştir 

(Bölükbaşı, 2014:53). 

Dil tamamen kültürel bir olgudur. Dolayısı ile de dilden doğan anlamlar da 

kültürel çıktılardır. Dil sistemi ile kurulan farklılık, benzerlik ağları kültürel ilişkileri 

yaratmaktadır. Dilin kültürel açıdan üstlendiği rol oldukça güçlü ve bir o kadar da 

karmaşıktır. Dilin buradaki işlevi gerçekliği düzenlemek ve oluşturmaktadır. Dolayısı ile 

de gerçekliğe ulaşımı sağlayan yegâne yoldur (Turner, 2016:23-24). İnsan kuralları, 

normları dilsel sosyalleşme süreci içerisinde edinmekte ve neredeyse fark etmeden 

öğrenmektedir. Toplumun konuştuğu dil ile inanç sistemine, toplumsal düzene dair 

dolaylı bilgiler edinmektedir. Bu sürecin sonunda kültürel kimliklerini geçerli kılan ve 

toplum içerisindeki rolleri belirleyen tüm değerleri öğrenmiş olmaktadır. Diğer bir 

ifadeyle birey dili öğrenirken sadece dilin kendisini değil, çeşitli davranış kalıplarını da 

öğrenmektedir (Kartarı, 2016:164-165). Bu anlamda dille aktarılan örfler bir toplumda 

aile bireyleri, akraba, komşu gibi toplumun diğer fertleriyle olan ilişkilere yön 

vermektedir (Örnek, 2000:123). Toplumsal ilişkilerde ortak bir amaç yaratarak bireyin 

diğer fertlerle olan ilişkilerini geliştirmektedir (Wuthnow, 2014:227). Bu ilişkiler 

kapsamında toplumsal gereklilik olarak görünen davranışlardan birisi de selamlaşma ve 

vedalaşmadır. Kolektif bir uygulama olan selamlaşma ve vedalaşma o toplumun ilişki 

düzeylerini, birbirlerine karşı duydukları saygıyı yansıtmaktadır (Kartarı, 2016:96). 

Yeme-içme fiziksel bir ihtiyaçtan zaman içerisinde kültürel kimlik görünümüne 

dönüşmüştür. Geçmişten günümüze çeşitlenerek gelen yeme-içme kültürü her toplumda 

kendisine has bir hal almıştır. Bir kültür ürünü olarak yeme-içme eylemi yemekte tercih 

edilen ürünler, yemeğin kim tarafından hazırlandığı, nerede, kimlerle, hangi düzen 

içerisinde, hangi amaçla yendiği gibi birçok unsurun görüldüğü simgesel değerler bütünü 

olarak karşımıza çıkmaktadır (Çelepi, 2018:93). Bu çok katmanlı yapıyı etkileyen birçok 

faktör vardır. Toplumun yaşadığı coğrafi yapı, ekonomik koşullar, kültürel etkileşim, 

teknolojik gelişmeler bunların başlıcalarıdır. Yaşam biçimlerinden son derece etkilenen 

yeme-içme kültürü toplumda bireylerin çalışma biçimlerini, aile ilişkilerini, yaşam 

120 
 



koşullarını, diğer kültürlerle etkileşim içerisinde olup olmadığını okuyamaya imkân 

vermektedir (Küçükyıldız Gözelce, 2021:508).  

Örfün içerisinde değerlerinden semiyotik öğelerden biri de müziktir. 

Yaşanmışlıklar sonucunda belirli bir birikimle üretilen müzik kültürel kimliğin temsili 

noktasında halkın ifade aracı olarak karşımıza çıkmaktadır (Erkan, 2016:92). Dışavurum 

türlerinden biri olan müziğin kültürel bir ortamda incelenmesi 19. yüzyılda halk şarkıları 

üzerinde yapılan incelemelere dayanmaktadır. Yapılan incelemeler müziğin asıl işlevinin 

şarkılarda belli olduğunu ileri sürmüştür. Çünkü sözsüz müzik daha soyut olduğu için 

çalışmalar sözlü anlatım üzerine yoğunlaşmıştır. Tonlama, tını gibi kurallarla desteklenen 

sözler toplumun inançlarını, değerlerini anlatmaktadır. Müzik özellikle sömürge ve baskı 

altındaki toplumlarda kültürün aktarımında önemli bir yer tutmaktadır (Haviland vd., 

2008:717, 722). Kültürel kimliğin bir parçası olan müzik ait olduğu toplumun sosyal 

yapısının incelenmesinde bakılacak alanlardandır. Müzik ve kültürel kimlik ilişkisinde 

müzik mi kültürel kimliği şekillendiriyor yoksa kültürel kimliğin bir göstergesi olarak mı 

üretiliyor sorusunun cevabı tamamen iç içe geçmiştir. Müziğin kimlik inşasındaki 

öneminin fark edilmesiyle ulus devletlerinin inşa sürecinde etkili bir şekilde kullanıldığı 

görülmektedir (Doğuş Varlı, 2007:57). Diğer sanat dalları gibi müzik de yansıttığı 

toplumda birlik beraberlik sağlanmasına katkıda bulunmaktadır. Şarkılar, türküler 

aracılığıyla örfler/gelenekler nesilden nesle aktarılıp, yayılmaktadır (Haviland vd., 

2008:690). Müzikle kompleks bir yapı içerisinde yer alan kültürel değerlerin aktarıldığı 

bir diğer kültürel kimlik görünümü danstır. Halk dansları olarak da adlandırılan 

geleneksel dans duygu ve düşüncelerin belirli bir ritimle harekete dönüşmesidir (Çalışkan 

vd., 2016:320). Tıpkı geleneksel dans gibi sadece yapılan hareketlerde değil, bu 

hareketlerin ortaya çıkış felsefesiyle içerisinde kültürel kimliğe dair birçok unsur 

barındıran geleneksel sporlar da o toplumun örflerinin yansımasıdır. Geleneksel sporların 

yapılırken gerektirdiği kabiliyet, yetenek, kullanılan teçhizat, takım ve bireysel oyun, 

fiziki ve zihinsel oyun gibi birçok açıdan değerlendirildiğinde oynandığı toplumun hayat 

biçimine dair anahtar kelimeleri açığa çıkarmaktadır. 

Örfe dair görünen bir diğer görünüm geleneksel kıyafettir. Semboller olarak 

karşımıza çıkan kıyafet, aksesuar ve süslenme şekilleri aynı kültürel değere sahip kişiler 

121 
 



tarafından üretilen, kullanım yerlerine göre belirli anlam ifade eden neslelerdir. Her 

kültürde kişinin dış görünüşü çevresine bir mesaj vermektedir. Birey isteyerek ya da 

istemeden giyim, saç şekli, sakal ve bıyık, başörtüsü, başlık, şapka, sarık takı gibi öğelerle 

dış dünyaya kendisi hakkında enformasyon vermektedir (Kartarı, 2016:95, 207). Bu bilgi 

söz konusu geleneksel kıyafetler olduğunda bireysel bir tercihten ziyade grup kimliği 

okuma alanı olarak değerlendirilmektedir. Bu durum aynı zamanda kimin grubun içinde 

kimin grubun dışında olduğuna dair de okuma alanı sunmaktadır (Haviland vd., 

2008:101). 

Kültürel sistemin üst yapısını oluşturan görünümlerden biri de toplumların dünya 

görüşlerini yansıtan din olgusudur. Din bünyesinde dua, şarkı, dans, adak gibi birçok 

inanç türünü barındırmaktadır (Haviland vd., 2008:642). İnsanlığın kültür birikiminin 

oluşmasında dinin önemli bir işlevi vardır. Din merkezinde İslam kültürü, Hristiyan 

kültürü gibi manevi kültür alanları ortaya çıkmıştır (Kongar, 2017:27). Bu manevi alan 

dine bilinmeyen karşısında insanların zorlandıklarında bu sorunlarla başa çıkma 

fonksiyonu yüklemiştir. Böylece kişilerin kaygılarını azaltma rolünü üstlenmektedir. Din 

eksenin toplum tarafından kabul görmüş davranış biçimleri vardır. Bu davranışı 

sergileyenler arasında doğal olarak bir dayanışma oluşmaktadır. Ayrıca dinlerde 

uygulanan ritüeller aracılığıyla sözlü gelenekler nesilden nesle aktarılarak öğretilir ve 

böylece bu ritüeller yeni nesiller için bir eğitim aracına dönüşmüş olur (Haviland vd., 

2008:642). 

Din bir toplumun değişiminde bizzat dinamiğini oluşturan başlıca unsurdur. Hatta 

öyle ki Weber’e göre kapitalizmin ortaya çıkmasında doğrudan dinin etkisi vardır. 

Kapitalizmin ortaya çıkış sürecinde Protestanların çok çalışıp az yeme felsefelerinden 

kaynaklı insanlar birikim yapamaya başlamıştır ve bu birikim nihayetinde sermayeye 

dönüşmüştür. Sermaye ise peşi sıra kapitalizmi getirmiştir (Kongar, 2017:136). Weber’in 

ekonomik olarak kurduğu toplum din ilişkisine hegemonik olarak bakıldığında baskıyla 

yok edilen bir dinin toplumsal çöküşe neden olduğu Sovyetler Birliği tarihinde mevcuttur. 

Kültürler temasta bulundukları diğer kültürlerle sürekli bir ilişki halinde olmaları 

sebebiyle Sovyetler Birliği gibi çok uluslu yapılarda ortak bir kültürü oluşturan iç kültürel 

dinamikler son derece önem arz etmektedir. Üst bir kültür oluşturmak adına bastırılan alt 

122 
 



kültürler neticesinde sistemin çökmesi kaçınılmaz olmuştur. Bunun en iyi örneği Sovyet 

insanı yaratmak adına kültürün görünümlerinden olan din olgusunun yok edilmesi 

olmuştur. İbadet yerleri yıkılmış, halk dini olgulardan uzaklaştırılmaya çalışılmıştır. 

Ancak daha itaatkâr olması beklenen insanlar, ahlaki değerlerden uzaklaşmış, içine 

düştükleri manevi boşluğu alkol ile doldurmaya çalışmışlardır. Alkol bağımlılarının 

sayısı her geçen gün artmış, 1985’lere gelindiğinde 20 milyon insan alkol bağımlısı 

olmuştur (Uludağ, 1992:25). 

1.2. İletişim Araştırmalarında Kültüre Yönelik Çalışmalar 

İnsanlık geçtiğimiz yüzyılda bilimsel ve teknolojik gelişmelerle önceki 

yüzyıllarda yaşanmayan başarılara imza atmıştır. Yaşanan bu gelişmeler elbette 

sömürgeci sistemde sosyal ve kültürel alanları olumsuz etkilese de yine sosyal ve kültürel 

alanda yaşanan atılımların da tetikçisi olmuştur. 19. yüzyılın sonlarından itibaren Emile 

Durkheim, Franz Boas ve Bronislaw Malinowski başta olmak üzere birçok bilim insanı 

kültürü bilimsel araştırma konusu olarak ele almaya başlamıştır. İletişim alanında 

1920’lerde Alman Frankfurt Okulu ve 1960’larda İngiliz Birmingham Okulu kültürü bir 

disiplin olarak ele almış ve bu konuda çalışmalar başlatılmıştır (Kartarı, 2016:26-28). 

İletişim araştırmalarında kültüre yönelik çalışmalarda başı çeken Frankfurt Okulu ve 

İngiliz Birmingham Okulu’nun yanı sıra George Gerbner tarafından ortaya koyulan Ekme 

Kuramı da kültür alanında yapılan önemli çalışma olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Literatüre ilişkin bu bilgiler ışığında bu başlık altında kültür ve iletişim sorununu 

merkezine alan çalışmalar; Frankfurt Okulu, İngiliz kültürel çalışmaları ve kültürel 

göstergeler ve ekme çerçevesinde ele alınmıştır. 

1.2.1. Kültüre eleştirel yaklaşımlar; Frankfurt Okulu 

Frankfurt Okulu’nun ortaya çıkması 1923 yılında Frankfurt Üniversitesi 

mensuplarından bir grup muhalif entelektüelin Sosyal Araştırma Enstitüsü kurmasına 

dayanmaktadır. Okul ilk olarak Marksizm’deki farklı eğilimleri bir araya getirme fikriyle 

başlamıştır. Kurulma sürecinde bu nedenle de adının Marksizm Enstitüsü olma fikri 

gündeme gelmiş ancak alınacak olası tepkilerden çekinilmiş ve bu addan vazgeçilmiştir 

(Özçetin, 2020:162). Enstitü Max Horkheimer, Theodor Adorno, Herbert Marcuse, Eric 

Fromm, Siegfried Kracauer, Walter Benjamin gibi dönemin önemli solcu düşünürleri 

123 
 



tarafından desteklenirken (Kolker, 2011:223), yöneticinin kurallar gereği Frankfurt 

Üniversitesi’nden bir profesör olması gerektiğinden Avusturyalı Marksist tarihçi Carl 

Grünberg 1923 yılında enstitünün yöneticisi olmuştur (Slater, 1998:15-16). Okul 

Weber’in yazılarından, Marx’ın kültüre yönelik eleştirilerinden beslenerek biçimsel 

rasyonaliteyi ve bu doğrultuda yapılan pozitivist araştırmaları insani değerlerden, eleştirel 

bir akıldan yoksun olduğu için eleştirmiştir (Smith, 2007:65). Frankfurt Okulu 

araştırmacılarının kitle iletişim araçlarını incelemesiyle kültürel eleştiri başlamıştır. 

Sosyoloji, psikoloji, kültür ve politika incelemelerini bir bütün olarak ele almayı 

amaçlayan enstitü 20. yüzyılın medya eleştirisi kuramını böylece başlatmıştır (Kolker, 

2011:223). 

Okulun kurulduğu ilk dönem işçi sınıfı ve Marx’ın düşünceleri merkezde yer 

almıştır. Bu dönem Batılı Marksistler ve Marksizm sosyalist devrimin batılı ülkelerde 

değil de Rusya’da patlak vermesi sebebiyle yeniden sorgulanmıştır. 1930’da 

Horkheimer’ın profesör olmasıyla Grünberg’in mecburi yöneticiliği bitmiş ve enstitüye 

yönetici olarak Horkheimer atanmıştır. Horkheimer ile başlayan ikinci dönemde birinci 

dönemde yapılan ampirik çalışmaların yerini felsefi ve psikanaliz odaklı çalışmalar 

almıştır (Özçetin, 2020:162-163). Ancak bu süreçte Almanya’da yaşanan büyük politik 

kaos, tarihe damgasını vuracak olan yıkıcı rejime sebep olmuştur. Yaşanan tüm bu olaylar 

sanatçıları ve düşünürlerin ülkeden kaçmasına sebep olmuştur. Marksizm’in çöküp, 

Nazizm’in zafer kazanması enstitü üyelerini ve destekçilerini de etkilemiştir. 

Araştırmacıların Marksist ve büyük çoğunluğunun Yahudi olması sebebiyle enstitü 1933 

yılında Naziler tarafından kapatılmıştır. Bu durumun yaşanması üyelerin Amerika’ya 

gitmelerine ve çalışmalarına orada devam etmelerine sebep olmuştur (Kolker, 2011:223). 

Çalışmaların Amerika’da sürdürülmesi Frankfurt Okulu’nun 1940’lı yıllarda tam 

anlamda doğmasına sağlamıştır. Adorno ve Horkheimer önderliğinde yeni kıtaya giden 

okul üyeleri o yıllardan başlayarak kitle kültürünü kültür endüstrisi bağlamında ele 

almışlardır. Frankfurt Okulu araştırmacıları toplumsal belirleyiciler üzerinde durmuştur. 

Kitle kültürünü ekonomik, toplumsal ve politik bir sistemin yansıması olarak, kültür 

endüstrisini ise kültürün çöküşü ve bir metaya dönüşümü olarak tanımlamışlardır (Bourse 

ve Yücel, 2017:191). Çünkü kültür metaya dönüştürülerek özgün yapısı bozulurken aynı 

zamanda eleştirel gücü de ortadan kaldırılmaktadır. Standart olarak kitle iletişim araçları 

124 
 



aracılığıyla sunulan iletiler hiçbir şey hakkında düşünmeyen, çekilen acıları unutan 

kitleler yaratmaktadır (Tekinalp ve Uzun, 2009:166). Okulun üyelerinin bu tespitleri 

Hitler döneminde yaşadıklarının tezahürleri olmuştur. Frankfurt Okulu popüler sanatın 

Yahudiler ve komünistlere yönelik nefret söylemi üretilmesini, Hitler’in yüceltilmesini, 

korku kültürünü yok etmek için yüzeysel eğlence içeriklerinin üretilmesini kültür analizi 

yapmak için bir model olarak almıştır. Bizzat deneyimledikleri bu olaylar sonucunda da 

kitle kültürüne değersiz olarak bakmaları şaşırtıcı olmamıştır. Hitler yönetiminde kültürel 

farklılık kitaplar yıkılarak, modern ve eleştirel sanatın yok edilmesiyle tamamen ortadan 

kaldırılmıştır. Frankfurt Okulu toplumun halihazırdaki bu yapısı içerisinde popüler 

kültürün yükselişini Almanya’da güdülen politik kültürdeki otoriteryanizmin hızla 

yükselmesine bağlamıştır. Bu bakış açısıyla da popüler kültür tüketicilerini bireysellikten 

yoksun, otoriteryan yönetim tarafından yaratılan, biçimlendirilen ve yönetilen kitleler 

olarak yorumlamışlardır. Dolayısı ile de gazeteler, radyo, sinema ve içerisindeki diğer 

yardımcı kanallar hükümetin kontrol araçlarına dönüşmüştür (Kolker, 2011:224-225). 

Kültür endüstrisi tarafından tüm dünyada sinema, radyo ve yazılı basından oluşan bir 

sistem kurulmuştur ve böylece yaşam biçimleri tek tipleştirilirken, kitleler üzerinde 

otoriter iktidarın egemenliği hâkim kılınmaktadır. Bu bakımdan propaganda ile kültür 

endüstrisi arasında tekniklerinin aynı olması sebebiyle benzerlikler görülmektedir. Kültür 

endüstrisi her ne kadar eğlence aracı gibi görünse de birey üzerinde yapmış olduğu tesirler 

bireyleri adeta dize getirmektedir. Kültür endüstrisi sistemi dışında kalan her şey 

dışlanmakta ve bunun neticesinde kültür olgusunda Adorna ve Horkheimer’ın 

saptamasıyla bozulma yaşanmaktadır (Bourse ve Yücel, 2017:193-194). Tekinalp ve 

Uzun’a (2009:166) göre ise kültür endüstrisi propagandadan ziyade reklamcılıkla iç içe 

geçmiştir. Yaratılan sistem aracılığıyla kitleler satın alınmaya ikna edilerek 

zorlanmaktadır. Bunun sonucunda da tüketim toplumları açığa çıkmaktadır. İster 

propagandayla ister reklamcılıkla paralel olsun sonuç olarak Frankfurt Okulu Yahudi 

düşmanlığının kitleler tarafından nasıl kabul gördüğünü kendi yaşadıkları durum 

üzerinden görüp, kitleleri yönetirken insanların zorlanmadan gönül rızalarını kazanarak 

itaat ettirilebileceğini tespit etmiştir (Kolker, 2011:224). Edilgen bir halk düşüncesi 

üzerine varsayımda bulunurlarken, medya iletilerinin tam bir yönlendirme yaptığını ileri 

sürmüşlerdir (Bourse ve Yücel, 2017:197). 

125 
 



1950’lerde sürgünün bitmesiyle okul üyeleri Frankfurt’a yeniden dönmüştür. Bu 

süre zarfında Avrupa ve Amerika’da etkisi hızla yayılan okul, çalışmalarına ara 

vermeksizin devam etmiştir (Özçetin, 2020:164). Bu yıllarda Amerika’da giderek 

yükselen popüler kültürle insanlar yozlaşmaya başlamıştır. Durumun fark edilmesiyle 

Hitler döneminde başladıkları popüler kültüre yönelik eleştirileri yoğunlaşmıştır. Adorno 

felsefe ve müzik üzerine, Benjamin kültür ve politika, Siegfried Kracauer From Caligari 

to Hitler: A Psychological History of the German Film ve Theory of Film: The 

Redemption of Physical Reality (1960) adlı sinema alanında yaptığı kültürel 

incelemelerle dikkat çekmiştir (Kolker, 2011:223-225). Yine bu döneme damga vuran 

Herbert Marcuse’un Tek Boyutlu İnsan eserinde siyasal egemenliğin farklı biçimlerde 

bireyin nasıl tek tipleştirildiği tespit edilmiştir. Teknoloji ve bilimle biçimlenen dünyada 

insanın özgürleşmesi gerekirken giderek daha da köleleşmiştir. Eserde dikkat çeken 

bölümlerden birisi de tek boyutlu dil eleştirisi üzerinden medyanın söylemlerine yapılan 

göndermelerdir. Bu yönüyle de Marcuse, Adorno ve Horkheimer’ın Aydınlanmanın 

Diyalektiği eserinden nesnelerle ilgili pragmatist bakış açısının insan için de geçerli 

olduğu bir dünyayı eleştirmeleriyle derin bağ içerisinde olmuştur (Mattelart ve Mattelart, 

2009:65). Aydınlanmanın Diyalektiği kitabında kültür endüstri ürünleri tek tipleşme, 

standartlaşma, seri üretim yapan nesneler olarak tanımlanmış ve kitle medyası baskıcı ve 

yabancı bir toplumun tezahürü olarak ele alınmıştır. Geleneksel bağlardan kopuşta ve 

sözde kültür yaratımında kitle medyası bu yönüyle eleştirilmiştir. Toplumlar despotluk 

karşısında kitle medyası aracılığıyla büyülenirken kendilerine yabancılaşmaktadır. 

Kitabın tasarısı bu düşünceler üzerine kurulmuştur. Eserde neden insanlık insancıl şeylere 

yöneleceğine barbarlık peşinde sürüklenir? Kitleler böyle bir despotizmi nasıl kabul 

edebilir? gibi sorular çerçevesinde yapılan saptamalar oldukça kötümser olmuştur. 

Aydınlanmacıların amacı her ne kadar insanları bu büyülü düşünceden uzaklaştırmak olsa 

da artık birey kendini bir nesneye, metaya dönüştürmüştür. Adorno ve Horkheimer’ın da 

ifade ettiği gibi Marx’ın dönemindeki ekonomik alandaki emek sömürücülüğü 20. 

yüzyılda kültür, sanat, medya, bilgi gibi birçok alana yayılmıştır (Bourse ve Yücel, 

2017:192-193). 

Okulun son dönemi olarak kabul edilen 1970’lerde Adorno ve Horkheimer ölmüş 

ve onların ölümlerinin ardından Frankfurt Okulu’nun kayboluş yılları başlamıştır. 

126 
 



Marksizm’den radikal bir şekilde kopuş dönemin son kuşak en önemli temsilcisi 

Habermas olmuştur (Özçetin, 2020:164). Habermas iletişim yapısını Marksizm ve 

eleştirel kuram çerçevesinde incelerken kendisinden önceki enstitü temsilcileri kadar 

kötümser olmamıştır. Ona göre ideal koşullar yaratıldığı sürece daha akılcı bir ortam ve 

demokrasi sağlanması imkânsız değildir. Habermas’ın bu düşüncesi onun sağcı Marksist 

ya da radikal liberal olarak tanımlanmasına sebep olmuştur (Tekinalp ve Uzun, 

2009:154). 

1.2.2. İngiliz kültürel çalışmaları 

Günümüz dünyasında kültürel alanda birçok çalışma yapan kurum olsa da bunlar 

arasında Birmingham Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi alanın tarihçesi açısından 

merkezi ve önemli bir yere sahiptir (Turner, 2016:93). Kültürel çalışmalar 1964 yılında 

Birmingham Üniversitesi’nde Richard Hoggart, Raymand Williams ve Edward Palmer 

Thompson olmak üzere üç kurucu önderliğinde çağdaş kültürel çalışmalar departmanının 

(center for contemporary cultural studies) kurulmasıyla başlamıştır (Bourse ve Yücel, 

2017:18). Literatürde İngiliz kültürel çalışmaları, Birmingham Kültürel Çalışmalar 

Okulu, kültürel çalışmalar olarak adlandırılan ekol ilk olarak ilgilendiği popüler kültür, 

yerel sanat ve sporun anlamlarına her geçen gün yenisini ekleyerek çalışma alanını 

genişletmiştir (Kırış, 2018:178). 

Toplumbilim pratiği olarak ortaya çıkan kültürel çalışmalar akımı 20. yüzyılda 

kitle kültürüne karşı oluşan kötümser dalgaya karşı Frankfurt Okulu’nun ardından yeni 

bir akademik ekol olarak ortaya çıkmıştır. İlk olarak Leavis ve Eliot gibi İngiliz edebiyat 

eleştirmenlerinden etkilenen kültürel çalışmalar, onların kültürü sıradan insanların ortak 

deneyimi olarak ele alışı üzerine odaklanmıştır (Bennett, 2018:42). 1957’de yayınlanan 

Richard Hoggart’ın The Uses of Literacy adlı eserinin yayınlanmasının kültürel 

çalışmaları başlattığı kabul görmektedir. Hoggart eserinin ilk bölümünde İngiliz halk 

sınıflarının yaşam biçimini etnografik bir tarzda ele alırken, ikinci bölümde yeni iletişim 

araçlarının yaydığı içeriklerin bu halk tarafından nasıl alımlandığını araştırmıştır. Hoggart 

bu eserinde beslenme, cenaze, giysi, mobilya, batıl inanç, cinsellik, ahlak gibi günlük 

yaşam biçimlerini ve tutumları betimleyerek, o sınıfa ait kültürel özellikleri de ortaya 

koymuştur (Bourse ve Yücel, 2017:17). Ekolün kurucularından Williams da tıpkı Leavis 

127 
 



ve Hoggart gibi kültürü gündelik hayatta sıradan yaşama biçiminin zemini olarak 

tanımlamıştır (Bennett, 2018:43). Bu yazarların ortak noktası savaş sonrası İngiliz 

toplumunun tarihsel süreç içerisinde yaşadığı değişim, dönüşümleri ele alarak toplumsal 

yapının mevcut durumunu anlamaya çalışmış olmaları ve kültürün özgünlüğüne ve 

önemine göstermiş oldukları önem olmuştur (Özçetin, 2020:181-182). Beslendikleri bu 

ortak fikirden hareketle disiplinler arası yapılan çalışmalar sayesinde kültürün sosyal 

bilimler için ne kadar karmaşık ve önemli olduğunu gösterilmişler ve gündelik hayatın 

inşasını anlama çabası içerisinde çalışmalarını sürdürmüşlerdir (Turner, 2016:322). 

Kültürel çalışmalar genel olarak insanların yaşamını, kültürel ve toplumsal bir 

bağlamda biçimlendirme ve deneyimleme tarzları üzerinde çalışmıştır. Bu çalışmalarda 

başta antropoloji olmak üzere tarih, sosyoloji, edebiyat, ekonomi, medya çalışmaları gibi 

birçok disiplinden yararlandığı için multidisipliner bir alan olmuştur. Bir topluma ait 

kültürün nasıl kullanıldığını ve dönüştürüldüğünü ortaya koymak amaçlanmıştır. Bu 

amaçla da toplumlar sadece tüketici olarak değil, o topluma ait değerlerin ve kültürel 

dillerin bizzat üreticileri olarak ele alınmıştır (Bourse ve Yücel, 2017:7). Ekol, medya ve 

kültür, popüler kültür alanında 1966’da kurulan Televizyon Araştırmaları Merkezi, 

Londra’daki ilk film araştırmaları kürsüsü, Leicester Üniversitesi’ndeki Kitle İletişim 

Araştırmaları Merkezi başta olmak üzere birçok bilimsel merkezde çalışma yapmıştır 

(Turner, 2016:98). 

Kültürel üretimleri hem göstergebilimsel hem sosyolojik hem de antropolojik 

olarak değerlendiren kültürel çalışmalar bu üçlü bilimsel bakış açısıyla kültürü yeniden 

ele almış ve geleneksel kültürün yeniden değerlendirilmesine büyük katkı sağlamışlardır 

(Bourse ve Yücel, 2017:9). Kültürel çalışmalar popüler kültürün modern uygarlığın 

ahlaki ve kültürel değerlerine tehdit olarak görülmesiyle gündelik ve sıradan olanın 

incelenmesiyle ortaya çıkan bir ekoldür. Kültürel çalışmalarda ele alınan kültür gündelik 

hayatımızın temel malzemesidir. Yani duyduklarımız, izlediklerimiz, giydiklerimiz, 

yediklerimiz ve kendimizi nasıl gördüğümüzdür (Turner, 2016:10). Zaten ekole başarıyı 

getiren de o dönem dışlanan kültürün geleneksel tanımına önem vermesi olmuştur. O 

dönem bir ilk sayılacak Richard Hoggart, Raymond Williams gibi İngiliz kuramcılar 

kültürü bir yaşam biçimi olarak ele almışlardır (Bourse ve Yücel, 2017:8). Kuramcılar 

128 
 



ekonomik determinist yaklaşımı reddetmiş ve gündelik hayatı inşa eden pratikler ve 

ilişkiler ağı olan kültürde bireyi ön plana çıkarmışlardır. Başta Williams ve diğer İngiliz 

araştırmacılar olmak üzere Avrupalı yapısalcılar; Levi Strauss, Saussure, Lacan, Barthes, 

Foucault, Avrupalı Marksist Althusser, Gramsci bugün İngiliz kültürel çalışmaları olarak 

okuduğumuz ekolün oluşmasında merkezi rol oynamışlardır (Turner, 2016:12, 84). 

Kültürel çalışmalar Frankfurt Okulu’nun aksine kitle medyasının etkisinin 

etkileşim olgusuna bağımlı olduğunu ileri sürmüştür. Çünkü toplum onlara göre 

medyanın yönlendirmelerine boyun eğen bireylerden oluşan bir kitle değildir. 

Toplumdaki bireyler birçok aidiyet oluşturarak karmaşık bir toplumsal yapı 

yaratmaktadır (Bourse ve Yücel, 2017:205). Yine Frankfurt ekolünden farklı olarak 

ekolün kurucularından Hoggart Okuryazarlığın İşlevleri: İşçi Sınıfının Yaşamından 

Kesitler adlı etnografik incelemeyle kaleme aldığı eserinde kültür endüstrisinin etkisinin 

iddia edildiği gibi geniş ve derin etkiye sahip olmadığını işçilerin gündelik hayatını analiz 

ederek savunmuştur. Bu çalışmasıyla sosyal bilimlerde yeni anlama çabalarının ortaya 

çıkacağının sinyallerini de vermiştir (Oğuz, 2014:126). Popüler kültür konusunda da 

Frankfurt Okulu’ndan farklılaşan İngiliz kültürel çalışmaları Williams ve Hoggart gibi 

yazarların eserlerinden yararlanarak popüler kültürün toplumsal açıdan önemini ortaya 

koymuş ve bireylere hegemonik düzene karşı çıkma, muhalif olma yollarını göstermiştir 

(Bennett, 2018:17). Williams ve Thompson ise kültürü ekonomiye bağlı bir değişkene 

indirgeyen analizlere eleştiri getirmişlerdir. Çalışmalarında kültür ve ekonomi arasındaki 

etkileşimin düzene karşı nasıl toplumsal mücadele haline gelebileceğini açıklayarak 

direniş kavramını vurgulamışlardır (Oğuz, 2014:127). Walter Benjamin Teknik Yeniden 

Üretilebilirlik Çağında Sanat Yapıtı adlı eserinde Frankfurt Okulu ekolünden biraz farklı 

bir bakış açısı yakalamıştır. Benjamin’e göre sanat dünyayı özgürleştirebilecek bir araç 

olabilmektedir. Sanat eserinin yapısı, ruhu toplum tarafından oluşturulmaktadır. 

Toplumun içerisinde bulunduğu şartlarla sanat eserine yüklediği anlam da değişiklik 

göstermektedir. Rönesans’tan önce sanat dinsel bir işlev görürken Rönesans’la birlikte 

sanatsal bir işlev edinmiştir. Yaşanılan olayların yanı sıra teknik gelişimler de kültürel 

üretim araçlarının gelişimini etkilemiştir. Özellikle sinema alanında bu açık bir şekilde 

görünmüştür. Değişen teknik araçlarla temsiller daha yapay bir dünya sunmaya 

başlamıştır. Ama bunun yanı sıra gerçeğin betimini daha da derinleştirmiştir. Geniş açı 

129 
 



çekimleri, kamera oyunlarıyla gizli ayrıntıları gözlemlemeyi mümkün kılmıştır. 

Benjamin’e göre sinema sanatı varoluşumuzu yöneten gereklilikleri anlamamızı 

kolaylaştırmaktadır. Bunun yanı sıra tecimsel mantıktan uzakta sağladığı oyun alanı ile 

halkta yaratıcılık isteği de uyandırmaktadır (Bourse ve Yücel, 2017:195-196). Popüler 

kültüre devlet müdahalesi Rus devrimiyle başlayan iktidarın sanatçılarla iş birliği 

içerisinde “politikleşmiş sanat” içeriği üretmesi güzel bir örnek teşkil etmektedir. O 

yıllarda yapılan filmlerde izleyiciye ulaşıp, aktif olarak ilişki kurma arzusunun bariz 

örneği günümüzde yoktur (Kolker, 2011:230). 

İngiliz kültürel çalışmalarında çalışma konusu olarak iki önemli eğilim 

görülmektedir. Birincisi metinler üzerinden kültürel kodları okurken, ikincisi bu 

metinlerin üretildiği siyasal, tarihsel, ekonomik ya da toplumsal bağlamı inceleyerek 

kültürel kodların izini kültürden metne doğru sürmektedir. Günümüzde metin 

çözümlemeleri sadece göstergeler ve anlamlandırmadan ziyade bu kodların metne nasıl 

eklemlendiğini incelediği için daha çok toplumsal ve tarihseldir (Turner, 2016:42). 

İnteraktif metinler olarak ele alınan kültür ve ilişiğindeki bileşenler araştırmanın amacı 

doğrultusunda ayrılabilir ve farklı bağlamlarda yeniden bütüne dahil edilebilmektedir 

(Kolker, 2011:231). 

1970 ve 1980’li yıllarda yapısal işlevselci, yapısalcı ve Marksist ekollerin 

eleştirilmesi ve modernleşmeye olan inancın giderek zayıflaması, tüm dünyayı kültürel 

bir metin olarak gören cultural turn hareketi kültürel çalışmaları yeniden yoğun bir şekilde 

gündeme getirmiştir. Sonrasında Birmingham Okulu’nun Marksist, feminist yaklaşımdan 

ve semiyotikten yararlanarak yaptıkları çalışmalar alanda daha sofistike yöntemlerin 

çıkmasını sağlamıştır (Doğan, 2020:80). Hall’a göre kültürel çalışmalar Marx’dan farklı 

olarak kültür, ideoloji, dil ve simgesel meseleler üzerinde durmadığı için eleştirilmiştir. 

Oysa tam da bu konular kültürel çalışmalar için ayrıcalıklı ve çözüm aranan konular 

olmuştur (Oğuz, 2014:130). Kültür iktidarın çıkarlarının dışa vurum araçlarından biridir. 

Marx’a göre kapitalist toplumun gündelik kültürü egemen sınıfın hem ekonomik hem de 

ideolojik sömürü aracıdır (Bennett, 2018:28). Hall’a göre bu konular ele alınırken tüm 

toplumsal bileşenler, tarihsel konjonktürün dikkate alındığı bütünsel bir bakış açısıyla ele 

alınmalıdır (Oğuz, 2014:134). Bu nedenle de alımlama kapsamında yürütülen çalışmalar 

130 
 



kültürel çalışmaların merkezinde yer almıştır. Stuart Hall kodlama/kodaçımlama 

metninde egemen düzene göre oluşturulan kodların o düzene göre alımlanmayacağını 

vurgulamıştır (Bourse ve Yücel, 2017:217). 

1.2.2.1.Kültüre ideolojik ve hegemonik yaklaşımlar 

Williams kültürü bir grubun iç uyumunu sağlayan tüm üretim biçimleri olarak 

tanımlamıştır. Kültür üretim biçimleri aracılığıyla toplumun tüm kesimine yayılırken, 

toplumda yeniden üretim başlatmaktadır. Burada bağlantısal bir süreç söz konusudur. İşte 

tam da bu nedenle kültürel çalışmalar kültürü toplumsal, coğrafi ve tarihsel bağlamı ihmal 

etmeden ele almış (Bourse ve Yücel, 2017:104-105) ve kendilerini endüstriyel, siyasal, 

ideolojik kültürel üretim biçimlerinin çözümlendiği kültürel tarihi çalışmalara 

konumlandırmıştır (Turner, 2016:218). Kültür köken olarak çiftçilik demekse, 

düzenleme, büyüme ve gelişmeden söz edebiliriz. Bu açıdan bakacak olursak kültür 

kurallarla düzenlenmekte, zaman içerisinde kendi özerk duruşunu elinde tutmak kaydıyla 

değişmekte ve gelişmektedir. Değişim kendi kendine değil siyasi bir güç, devlet 

tarafından yapıldığında sivil toplumda var olan kolektif benliği siyasi yurttaşlığa 

hazırlayan ahlaki bir eğitim metodu olabilmektedir (Eagleton, 2016:13-16). 

Kültür kavramı kurallı ve etik bir süreç olan kuramsal ya da betimleyici bakış 

açısıyla pozitif bilimsel yöntemle amprik açıdan ele alınabilmektedir. Ancak kültürel 

çalışmalarda ideolojik yanlılıktan tamamen soyutlanmak çok da kolay değildir. Bu 

nedenle de bu durum Jürgen Habermas tarafından normal kabul edilmektedir. Yine 

Barthes da her kültürel görünümün bir ideolojiyi temsil ettiğini ifade etmektedir (Kartarı, 

2016:28-29). Kültür bir toplumun gerçeklerini ortaya koyan, bunları düzenleyen, 

devamında koruyan simgeselleşme gücü olarak tanımlanabilir. Kültür iktidarın dünya 

görüşünü aşılamak için her zaman cazip araçlarından biri olmuştur. Dolayısı ile de 

simgesel yapı politik yapıdan bağımsız olmamıştır (Bourse ve Yücel, 2017:37). Bu 

yönüyle de egemenlik kurma ya da tam tersi direnme süreçlerinde siyasilerin ya da 

azınlıkların önemli silahı haline dönüşebilmektedir. 

Kültür toplumda bireyler arası iletişim ve etkileşimi sağlarken aynı zamanda 

onlara baskı yapma aracı da olabilmektedir. Bu anlamda bütün simgeler belirli bir sistem 

içerisinde toplumsal hiyerarşinin oluşturulmasına ve bunun sürdürülmesine katkıda 

131 
 



bulunmaktadır. Bu anlamıyla da kültür iktidar ilişkilerinin somutlaşmış hali olarak 

okunmayı beklemektedir (Swartz, 2018:11). Kültür bireyin ve dolayısı ile toplumun 

doğayla, teknolojiyle yani evrenle ilişkisini belirlemektedir. Yani değerler dizgesini, 

ideolojiyi, toplumsal kuralları kapsamaktadır. Kültür aracılığıyla evrenin 

anlamlandırılması simgesel olarak denetim altında tutulabilmektedir (Bourse ve Yücel, 

2017:134-135). Sadece toplumu yönetme değil aynı zamanda değiştirme, dönüştürme 

vasfı da olan siyasal erkin bu değişim ve dönüşümde doğrudan hedefinde kültür vardır. 

Siyasetin toplumların hayatını düzenleme vasfından ötürü topluma nasıl bir kültür 

sunulacağı ya da mevcut kültürün nasıl devam edeceği hususunda karar alma görevini de 

üstlenmektedir (Alver, 2020a:162-163). Kültürü oluşturan koşullardan biri devlet 

olduğunda kültür siyasi bir boyut kazanmaktadır (Eagleton, 2016:20). Meşru güç 

kullanma hakkını elinde bulunduran her devletin günlük hayatta bireyleri kontrol edeceği 

kendisine has bir kültür programı olmuştur (Alver, 2020a:163) Yapısalcı açıdan egemen 

ideolojiler ve onların sosyokültürel/dilbilimsel yapılanmaları, programları insanın içine 

işlemiştir (Hall ve Birchhall, 2008:171). Kültür araştırmacısı Michel de Certeau kültürün 

Marksist nesneleştirme düşüncesini yeniden yorumlamıştır. Eğer kültür kitleleri kontrol 

altına almada bir araç olarak görülecekse de aynı zamanda yeni pratiklerle yeni alanlar 

yaratılabilir. Dolayısı ile de onun bu yaklaşımında popüler kültür tanımına yer yoktur. 

Onun yerine alt kültür ve karşı kültür kavramları yer alır. Ona göre popüler kültür sıradan 

kültürdür (Bourse ve Yücel, 2017:174-175). 

Kültürel çalışmalar kültürel olguları sadece kendi içerisinde değerlendirmeyi 

reddetmektedir. Çünkü her bir kültür bağlamında ele alınmalıdır. Böyle bakıldığında da 

kültürü tanımlamaya sadece yapıtlar, sanatçılar, yazarlar, olaylar gibi nesneler yetmez. 

Bir hayat tarzı olan kültürü spor, televizyon, popüler müzik, müzik, televizyon gibi tüm 

kültürel olaylar kapsamaktadır. Bu olguların da bir şekilde her dönem iktidarla ilişkisinin 

olduğu su götürmez bir gerçektir. Dolayısı ile de kültür dünya görüşü aşılamada iktidarın 

bir aracına dönüşebilmektedir. Bu haliyle de gerçek bir gücü olan, politik etkisi olan 

simgesel bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu yolu takip ederek yapılan kültür 

incelemesi toplumun politik eleştirisini de yapmış olmaktadır (Bourse ve Yücel, 

2017:178). İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’nun ilk olarak ilgilendiği popüler kültür, 

yerel sanat ve sporun anlamları çalışma alanlarına her geçen gün yeni çalışma alanlarının 

132 
 



dahil edildiği kültürel çalışmalar ekolüne Stuart Hall’un katılmasıyla medyanın 

ideolojiyle ilişkisi de eklenmiştir (Kırış, 2018:178). Hall çalışmalarının birçoğunda 

medyanın rıza üretmedeki rolüne odaklanmıştır. Üretim süreçlerinin her alanında olduğu 

gibi medya içerikleri de gerçekte oldukları gibi değil ideoloji tarafından düzenlendiği 

şekilde yaratılmaktadır. Bu nedenle Hall popüler kültür ve popüler kültür ürünlerini ister 

ideolojik ister fiziksel olsun rıza üretme araçları olarak değerlendirmiştir. Hall’un bu 

fikrinin ortaya çıkmasında Gramsci’nin etkisi görülmektedir. Çünkü Althusser kültürel 

değişimin neredeyse mümkün olamayacağını ileri sürerken, Gramsci hegemonya kuramı 

ile değişimin sistemin içerisinde gömülü olduğunu göstermiştir (Turner, 2016:41, 247, 

263). Hall’e göre kültür kişinin dış dünyadan neyi algılayıp neyi algılamayacağını ya da 

nasıl algılayacağını belirleyen adeta bir perdedir (Kartarı, 2016:141). 

Kültürel analiz geleneği temel olarak Marx’ın çalışmalarına dayansa da Marksist 

geleneğin yaptığı kültürü sadece bir üstyapı gibi ele almanın son verilmesi gerektiğini 

ifade etmişlerdir. Kültür daha çok hem tarihsel koşulların etkisiyle oluşan anlam ve 

değerleri hem de bu anlayışların bir yansıması olan pratikleri ve gelenekleri 

kapsamaktadır. Dolayısı ile burada ideoloji sorunu kitlelere uygulanan baskı yerine 

hegemonya terimiyle ele alınmaktadır. Hall’un kültürü hegemonya gibi düşünmesi 

medyayı sadece yönetici sınıfın hizmetinde olan araçlar olarak gören işlvselciliği de 

aşmaktadır. Medya burada dünyadaki olayları takip etme görevi yerine, anlamların 

üretildiği dili benimsemiş araca dönüşmüştür. Böylece medya önerdiği anlamla 

hegemonyanın sürekliliğini sağlama görevini üstlenmiştir (Bourse ve Yücel, 2017:85). 

Marx’a göre bir toplumda maddi gücü olan sınıf o toplumun hâkim sınıfıdır. Böyle bir 

durumda sadece maddi üretim araçları değil manevi üretim araçları da o sınıfın kontrolü 

altındadır. Ancak ekonomik egemenlik vurgusuyla oluşturulan bu perspektif birçok kişi 

tarafından eleştirilmiştir. Gramsci, Marksist geleneğe sadık kalmakla beraber üst yapının 

özellikle de siyasal üst yapının ihmal edilmesini kabul etmemektedir. Habermas 

ekonomik hâkim grup yerine devletin, yönetenlerin ideolojiler dayattığını ve bu 

çerçevede bireylerin kültürel yaşamlarına müdahale edildiğini belirtmiştir. Althusser ise 

belirleyici alt yapı-üst yapı ilişkisinde devletin ideolojik aygıtı kavramını ve bu kavramın 

formülleşmesinde kültürün merkezi rolünü ortaya koymuştur. Kültür üzerine yapılan bu 

formülleştirmelerin yanı sıra Abercrombie, Hill, ve Turner ise egemen sınıfların 

133 
 



faydasına olan egemen ideoloji fikrinin halen süre geldiğini iddia etmeye devam 

etmişlerdir (Smelse, 2014:26-28). Kültürel çalışmalar multidisipliner yapısı gereği 

disiplinler arası yaptığı çalışmalarda farklı düşünürlerden yararlanmıştır. İdeoloji ve 

hegemonya kavramlarını ele alırken de Antonio Gramsci, Louis Althusser’den 

yararlanmıştır (Bourse ve Yücel, 2017:11). İdeoloji hem kültürel çalışmalar hem de 

Marksist kuram içerisinde önemli bir yer teşkil etmektedir. Özellikle 1970’lerde kültürel 

çalışmalarda Althusserci ideoloji modeli benimsenmiştir. Gramsci ideolojiyi bir 

mücadele alanı olarak görürken, popüler kültürü de hegemonik oluşuma bir direnç 

kaynağı olarak görmektedir (Turner, 2016:237). Hegemonya bir sınıfın toplumun geri 

kalanına öncülük etmek için özellikle kültür ve ideoloji düzeyinde uygulanmasıdır. Kendi 

dünya görüşünü, değerlerini ve temsillerini yayarken, toplumun benimsemesini hiç 

değilse reddetmemesini amaçlamaktadır. Böyle toplumlarda temel üretim araçları eğitim 

kurumları, sineme ve tiyatro gibi görsel işitsel kanallar, dinsel örgüt ve basındır. 

Hegemonya ve simgesel iktidarın amaçları toplumdaki düzeni baskı yoluyla değil de 

kültürel egemenlik yoluyla kurmaktır. Gramsi’ye göre hegemonya bir çocuğun ailesi 

tarafından uygulanan baskı sonucu dayatılan şeyi alışkanlık haline getirmesi aynı şeydir, 

aynı temellere dayanmaktadır. Kültürel çalışmalar açısından hegemonyanın önemi 

iktidarın doğası konusundaki sorulara cevap aramasıyla başlamaktadır. Bu konuda 

Bordieu ve Foucalt’ın çalışmaları dikkat çekmektedir (Bourse ve Yücel, 2017:89, 93, 99). 

Bir kültürel görünümü sadece folklorik olarak ele almak yerine 50’lerden sonra 

ekonomi 60’lardan sonra ise iktidar temelli görüşler açığa çıkmıştır. 1960’larda Hoggart 

ardından Hall öncülüğünde yaşanan kültürleri anlama projesi merkezin de odak noktası 

olmuş ve çalışmalarda kitle iletişim araçlarına yönelinmiştir. Burada medyanın ideolojik 

işlevleri incelenmiştir. Medya üzerine yapılan çözümlemelerde toplumsal ilişkiler ve 

siyasal durum analizleriyle başat kültürel güçler ortaya çıkarılmıştır. Böylece medyanın 

davranışsal etkilerinden ziyade ideolojik etkileyiciliği gündeme gelmiştir. Hall’a göre 

herhangi bir iletişim sürecinde hiçbir şey doğal değildir. Mesajlar üretilirken inşa 

edilmektedir. Bu kodlara o kadar erken yaşta maruz kalırız ki onlar artık alımlayan için 

kod değil sıradan şeyler olmuştur. Bir metinde belirli temsil kodları kullanılırken alıcının 

karakteri nasıl görmesi gerektiğini anlatmaktadır. Örneğin sinemada izleyiciye renk, 

kamera açısı gibi gösterilme biçiminden karakterin iyi mi kötü mü olduğu anlatılmaktadır 

134 
 



(Turner, 2016: 95-96, 108-110). Ancak her ne kadar kültür iktidar ilişkilerinden etkilense 

de bağımsız dinamikleri mevcuttur ve bu yönüyle Hall kültürü bir mücadele alanı olarak 

tanımlamaktadır (Kırel, 2010:365). Temsil ve kimlik politikaları doğrultusunda simgesel 

üretim yapılmaktadır. Bu egemenlik altındaki toplumlarda etkin bir direniş alanına 

dönüşebilmektedir. Hall alt kültürleri daha geniş kültürel ağlar içerisinde alt küme, daha 

küçük, daha yerel yapılar olarak ele almıştır. Ana kültürden biçim ve etkinlik olarak 

neredeyse tamamen farklı olmalarına rağmen yine de onunla ortak paylaştığı bir şeyler 

vardır. Alt kültürler ana kültüre yani hegemonyaya karşı toplumsal kurumlar yoluyla 

muhalefet ve direniş kanalları yaratmaktadır. Burada hegemonyaya karşı direniş 

konusunda Gramsci’nin kültürel hegemonya çalışmalarından esinlenilmiştir (Bourse ve 

Yücel, 2017:53-54). 

Kültürel biçimlerin ve pratiklerin çözümlenmesine Gramsci’nin hegemonyası 

eklenmesiyle, bir toplumda varlık gösteren hegemonik yapı sona erse bile hiçbir zaman 

ondan geriye kalan tortular tükenmez ve üretim biçimlerinde bu tortular somut bir şekilde 

görülmeye devam eder. Kültürel çalışmalarda bu durumlara Gramsci bakış açısıyla 

bakıldığından beri daha iyi açıklamalar getirmektedir. Onun hegemonya kuramında yer 

alan rıza ilkesi ideolojinin kültürel çalışmalarda kavramsallaştırılmasına oldukça uygun 

bir model olmuştur (Turner, 2016:254-255). Williams kültürel materyalizmi ortaya 

koyarken, Marksizm’in üstyapıları ekonomi temelli ele alan okumaları reddetmiş ve 

kültürel çıktıları tümlük (Lukacs) sınıfı ya da yapısal benzeşiklik (goldmann) 

kavramlarıyla ele almayı tercih etmiştir. O bu açıdan yaptığı kültür okumasında egemen 

sınıfın hegemonyasında (Gramsci) ideolojilerin etkisini de vurgulamayı ihmal 

etmemektedir. Tüm bunların sonucunda da üç kültürel sistem arasında bir ayrıma 

varmaktadır. Topluma hegomonik değerler dayatan egemen kültür, egemen kültüre 

direnen, bir önceki toplumun değerlerini koruyan tortusal kültürler ve yeni değerlere açık 

yeni oluşan kültürlerdir (Bourse ve Yücel, 2017:41). 

Kültürel çalışmalar egemenlik altındaki toplumların kültürel üretimlerini 

incelemektedir. Kültürel çalışmalar Marx’ı yeniden okuyarak en az ekonomik egemenlik 

kadar önemli bir egemenlik tanımı ortaya çıkarmıştır; kültürel egemenlik. Çalışmalar 

buradan yola çıkarak popüler kültür ya da kitle kültürü gibi egemenlik altındaki kültürleri 

135 
 



işaret etmiştir. Çünkü kültürel üretime egemen ideolojiye karşı simgesel direniş olarak 

bakmaktadır. Bu ekole göre kültür birçok ideolojinin hegemonyalarını azınlıklara kabul 

ettirdiği bir mecra olarak görülür. Dolayısı ile de bu alanda farklı kodlar ve iktidar 

ilişkilerini inceleme fırsatı vermektedir (Bourse ve Yücel, 2017:128, 238). Bireyler ya da 

gruplar toplum içerisinde kendilerini kabul ettirmek, yüceltmek için çeşitli kültürel, 

simgesel kaynaklar kullanmaktadır. Bourdieu’ya göre bu kaynaklar toplumsal iktidar 

ilişkisi olarak kullanıldığında mücadele kaynaklarını dönüşmektedir (Swartz, 2018:108-

109). 

Kültür ve politika incelemelerinde kültür çözümlenmesinde Gramsci’ye ve 

Althusser’e dayanan Post-Marksistler, klasik Marksizm’in kültürün alt yapı politika ve 

ekonomi tarafından nasıl biçimlendirildiğine ek olarak politika ve ekonomi kültür 

tarafından ne ölçüde şekilleniyor sorusuna yönelmişlerdir (Hall ve Birchhall, 2008:90). 

Merkezi yönetim olmayan sistemlerde bireyler karar alma sürecine müdahil oldukları için 

burada sadakat ya da destek konusunda genelde sorun yaşanmamaktadır. Ancak merkezi 

yönetimle yönetilen sistemlerde iktidar etkinliğini kaybetme korkusuyla giderek daha 

fazla güç, baskı göstermektedir (Haviland vd., 2008:582). Kültürü bir egemenlik ifadesi 

olarak ele alanlardan biri de Foucault’tur. Her ne kadar güç aygıtlarının muğlaklığını 

belirtip, gözetim, disiplin ve kültürel baskının sürecine odaklansa da cezalandırma ve 

cinsellik üzerine yaptığı çalışmaları açık bir şekilde kültürel egemenlik teorisi 

oluşturmuştur. Bourdieu da egemenlik, hiyerarşi ve sınıf kavramlarını özellikle eğitim 

sistemi üzerinden oluşturulan kültürel sermaye odaklı ele almıştır (Smelse, 2014:29). 

İngiliz kültürel çalışmalar kimlik alanındaki çalışmalara yöneldikçe kimliklerin 

kültürel ve siyasi çevre ile olan ilişkisine yönelmiş ve ideoloji kültürel kurumlar ve 

yapıların çözümlemesinde oldukça uzun süredir kullanılan bir kavram olmuştur. Kültürün 

ideolojinin içerisinde asimile edilebileceği düşünülmüş ve kültürel çalışmalar için 

ideoloji mücadele alanının ta kendisi olmuştur (Turner, 2016:235-236). İdeoloji en 

temelde kültürel bir üretimdir. Zaten “toplumsal yaşamdaki anlam, gösterge ve değerlerin 

üretim süreci” tanımı da bu durumu desteklemektedir. Mardin’e göre ideoloji kültürün 

içerisinde yuvalanmış bir değer iken, Meriç’e göre ise ideoloji kültürün çekirdeğidir. 

Siyaset ve ideoloji kültür ile içkin bir ilişkiye sahiptir. Dolayısı ile de her türlü kültür 

136 
 



çözümlemesi aynı zamanda ideoloji, siyasal eylem çözümlemesi içermektedir, 

içermelidir (Alver, 2020a:161-164). 

Kültürel çalışmalar kurulmasını izleyen 20 yılda merkezi işçi sınıfının gündelik 

kültürel pratikleri üzerine yapılan çalışmalara odaklanmıştır. Kültürel çözümlemelerin 

merkezinde İtalyan Neo-Marksist Gramsci tarafından geliştirilen kültürel-Marksist 

yaklaşım benimsenmiştir. Gramsci Frankfurt Okulu ve Macdonald gibi kitle kültürüne 

dair olumsuz bakış açılarının aksine burjuvazinin mutlak anlamda toplumu ele geçireceği 

fikrini imkânsız olarak görmektedir (Bennett, 2018:44). Hegemonya herhangi bir 

zorbalığın ideolojik baskı ile değil de kültürel liderlik aracılığıyla sağlandığını ileri 

sürmektedir. Hegemonya ekonomik olarak güçlü olan kesimin toplumun geri kalanı 

üzerinde üstünlük kurarak onların yaşam tarzları, adetleri, gelişmişlik düzeylerini 

belirleme sürecini kapsamaktadır. Gramsci’ye göre bu belirleme sürecinde en önemli 

nokta hegemonyanın erk olan sınıfın toplumun aktif rızasını kazanmasıyla elde etmesidir. 

Bir bakıma hegemonya yöneten sınıfın toplumun üzerinde ahlaki, kültürel, entelektüel ve 

siyasal liderlik mücadelesidir (Turner, 2016:247, 251). Gramsci’ye göre değerler okul, 

kültürel ve bilimsel kurumlar vasıtasıyla yayılırken, buna paralel olarak da siyasal 

partiler, sendikalar ve özellikle de kitle iletişim araçlarıyla yayılmaktadır. Bu kurumların 

taşıdığı temsiller kültür odaklıdır ve bu kanaldan çoğunluğun rızasını elde etmeyi 

amaçlamaktadır. Böylece iktidarın gücü sadece proletaryaya şiddet göstererek boyun 

eğdirme değil, emekçilerin kitle kültür temsillerinin üzerinde de etkisini göstermektedir. 

Bu temsiller ekonomik, politik, sanatsal, bilimsel, dilsel düzeylerde kendisini 

göstermektedir (Bourse ve Yücel, 2017:87). Kültürel eleştiri alanında çalışmalar yapan 

Mikhail Bakhtin sanatsal eserlerin ideoloji ve ekonomik temelle ilgili olduğunu 

belirtmektedir. Bu eserleri dönemin geniş felsefi görünümünün yanı sıra doğrudan hali 

hazırdaki toplumsal tipin ideolojik kırılımları olarak yorumlamıştır (Wuthnow, 

2014:196). Kültürel çalışmalar eleştirel Marksist kuramda olduğu gibi iktidar ilişkilerinin 

ekonomi ile nasıl şekil aldığını savunmuştur. Burada özellikle Althusser’in devletin 

ideolojik aygıtlarının (hukuk, aile, eğitim sistemi vb.) ekonomi kadar önemli olduğunun 

savunuculuğunu yaparken, kültürün ne ekonomiden tamamen bağımsız ne de tamamen 

bağımlı olduğunu ileri sürmektedir. Marx’ın insanlar tarihlerini kendileri yaparlar ama 

kendi belirledikleri koşullarda değil tespiti kültürel çalışmaların da ilgilendiği 

137 
 



problemlerden olmuştur. Bu durumu Althusser aşırı belirleyen (overdetermine) kavramı 

ile açıklamıştır. Ona göre toplumsal deneyimi belirleyen bir denetim ağı vardır. Bu 

mekanizmanın adı ideolojidir. (Turner, 2016:34). İdeoloji insanları bir arada tutan harç 

misalidir. Bir ya da birkaç kişinin düşüncelerinin yüzlerce milyonlarca insana ulaşmasıyla 

tarihin akışını bile değiştirebilecek güce sahiptir. Toplumsal değişmenin uzun dönemli 

yön vericisi teknoloji iken kısa dönemde düşünce ve inanç senteziyle ideoloji olmuştur 

(Kongar, 2017:173). İdeoloji ile gerçeklik dünyamız inşa edilir ve bizler iyi kötü onun 

inşa ettiği dünyada varlık gösteririz. İçselleştirilen ideolojilerde imgeler, pratikler 

bireylerin bilinçleri dışında yaşamaktadır. Althusser’e göre bireyselleşmiş benliklerimiz 

dışında toplumsal olarak üretilmiş bir benlik duygusu oluşmaktadır. Toplumsal 

kimliklerimizi kurarken dil ve ideolojinin talimatları doğrultusunda nasıl özne 

olacağımızın cevabını alırız. Bu nedenle de ideolojiler dil, temsiller ve toplumsal pratikler 

üzerinden incelenebilmektedir. Bu çalışmalar medya tarihinde Foucault’nun 

çalışmalarıyla özdeşleşen söylem tarihine kadar uzanmaktadır. Bu noktada İngiliz 

kültürel çalışmalarının ideolojik çözümlemenin başlangıç noktası medya olmuştur. 

Toplumsal ilişkilerin ve siyasal sorunların nasıl yorumlandığı üzerine odaklanılmıştır 

(Turner, 2016: 34-37). Schiller kültürü hegemonya olarak ad değiştiren şeyin işleyişi 

olarak tanımlamıştır. Bu nokta siyasi düzen kültürü, bireyleri ihtiyaç duyduğu tarzda 

şekillendiren ideolojik bir silah olarak kullanabilmektedir (Eagleton, 2016:18). Ernest 

Gellener ve Eric Hobsbawn toplumsal ve kültürel süreçlerin ulus dışında var 

olmayacağını vurgulamışlardır. Ulusal bilincin üretilmesinde de devletin ideolojik 

aygıtlarının son derece etkili olduğunu, sistemi neredeyse onların kurduğunu 

belirtmişlerdir. Devlet yönetiminde olan bu aletler yüksek kültürü icat ederken Anthony 

D. Smith ileri sürdüğü gibi çok uluslu iktidarda olmayan ulusların kültürleri ihmal 

edilmektedir (Bölükbaşı, 2014:58). Gramsci ise tam tersine kitle kültürüne dair savları 

kitle kültürüne ait ürünleri, metinleri, imgeleri bir mücadele, direniş alanı olarak gören 

yönüyle alaşağı etmiştir (Bennett, 2018:46). Gramsci’nin bakış açısına göre popüler 

kültür alanı hegemonya kazanma mücadelesi veren sınıf ve ona muhaliflik eden sınıfın 

mücadelesiyle şekillenmektedir. Dolayısıyla kitle kültürü salt olarak hâkim ideolojinin 

istediğinden ziyade, iki grubun arasında bir müzakere alanına dönüşerek muhalif kültürel 

unsur ve ideolojiler birbirlerine karışmaktadır (Turner, 2016:252). Gramsci bu süreci 

138 
 



hegemonik yönetim olarak tanımlamaktadır. İktidarını sağlamlaştırmak isteyen burjuvazi 

egemen düşünceler ve inançlar sisteminde uzlaşı yoluyla baskı kurmaktadır. Bu düzen 

sanki aşağıdan gelen itirazlara açıkmış gibi görünmektedir. Bunun aksi olduğu 

durumlarda yani yöneten değil sadece egemen olan taraf olduğunda Gramsci’ye göre 

kitlelerin artık ideolojiden kopmaktadır (Bennett, 2018:45). 

1.2.3. Bir inşa aracı olarak kültür; kültürel göstergeler ve ekme 

  Kültür olgusu yapısı itibariyle tıpkı bir birey gibi düşünce ve eylem örüntülerinden 

oluşmaktadır. Dolayısı ile de her kültür sahip olduğu amaçlar doğrultusundan başka 

kültürden ayrılmakta ve özgünleşmektedir. Kültür kavramını anlama çabasında 

insanoğlunun öncelikli olarak bireyin kültür içinde yaşadığını, kültürün de birey 

içerisinde yaşadığını idrak etmesi gerekmektedir. Kültürel değişimlerde etkin olan 

devingen süreçler ancak bu şekilde anlaşılır kılınabilmektedir (Benedict, 2015:28-29, 76). 

Kültür korunması gereken değerli bir kalıt değildir. İnsan ve toplum kültür karşısında 

edilgen değildir dolayısı ile de tarihsel ve toplumsal birçok etkene bağlı olarak gelişmekte 

ve dönüşmektedir. Bu noktada bir kültürden bahsetmek aynı olgular üzerinde çoğul bakış 

açılarını kabul etmektir. Bu özelliğiyle de kültür toplumsal dinamiğe göndermede 

bulunmaktadır (Bourse ve Yücel, 2017:140). Televizyonun etkisi üzerinden bu süreçlerin 

önemi açığa çıkarma gayesiyle Pennsylvania Üniversitesi Annenberg İletişim Okulu’nda 

araştırmacı olan George Gerbner ve arkadaşları 1967 yılında kültürel göstergeler 

araştırma projesi üzerinde çalışmaya başlamışlardır. Araştırma televizyon izleyenler 

üzerinde yapılmış ve izleyicinin televizyonda yaratılan dünyayı nasıl algıladığı 

çözümlenmeye çalışılmıştır. Çalışma kuramsal çözümleme, ileti sisteminin 

çözümlenmesi ve ekim/yerleştirme çözümlenmesi olmak üzere üç aşamadan oluşmuştur. 

Kuramsal çözümlemede mesajı oluşturan kaynağın yapısı incelenmiş, ileti sisteminin 

çözümlenmesinde programların içerik çözümlemesi yapılmış ve ekim/yerleştirme 

çözümlenmesinde ise izleyicinin ne algıladığı araştırılmıştır (Tekinalp ve Uzun, 

2009:103-104). Kültürel göstergeler araştırma projesinin sonunda George Gerbner 

medyanın modern toplumda medyanın rolünün etkisinin önemini açıkladığı Ekme 

Kuramını ortaya atmıştır. İngilizce cultivation yani toprağa işlemek, yerleştirmek 

kökünden türetilen kuram literatürde bazı yerlerde Ekme Kuramı, bazı yerlerde 

139 
 



Yerleştirme Kuramı olarak geçmektedir. Kelime kökenine bakıldığında kültür 

kelimesiyle aynı kökten geldiği görülmektedir (Özçetin, 2020:128). 

İnsan doğumdan bir müddet sonra bilinç sahibi olur. Çevresindeki nesneleri, olup 

bitenleri algılama başlar. Bu içerisinde yetiştiği kültürün yönlendirmesiyle 

gerçekleşmektedir. Bu sürecin yaşanmasıyla birey toplumun bir üyesi haline gelmiştir. 

Yani kültürlenme gerçekleşmiştir. Devingen bir yapıda olan kültür içerisinde bulunduğu 

sisteme herhangi bir müdahalede ya da değişiklik karşısında sabit kalmaz ve bu 

değişimlere uyum gösterme çabasına girmektedir. Bu yönüyle de esnek bir yapısı vardır 

(Haviland vd., 2008:119, 264). Gerbner’in Ekme Kuramı’nda belirttiği de tam olarak 

budur. Ona göre iletişim tek yanlı olarak oluşturulur ve ikna araçları kullanarak bireyi 

etkilemektedir. Gerbner mesajlar aracılığıyla yaratılan bu etkileşim sürecinde kullanılan 

sembol ve kültürel göstergelere dikkat çekmektedir. Ona göre sembol ve kültürel 

göstergeler hikâye yaratmada en temel insani süreçtir (Özçetin, 2020:129). Bu mesajlara 

maruz kalan bireylerin sosyal gerçeklik algısı değişmektedir (Tekinalp ve Uzun, 

2009:106). 

Bourdieu’ya göre kültür ne yapısalcılıkta olduğu gibi ortak kod, ne Marksizm’de 

olduğu gibi değerlerin, ideolojilerin oluşturduğu sistem ne de Mannheim’ın 

Weltanschauung terimi ile ifade ettiği gibi dünya görüşüdür. Ona göre kültür tüm bunların 

ötesinde olduğunu habitus kavramı ile açıklar. Habitus tüm bu anlamları içerirken ayrıca 

insanın kendisini idare etmek için kullandığı pratik bir araçtır. Bu tanımla da kültürün 

daha çok toplumsal hiyerarşi oluşturmadaki vasfına daha çok vurgu yapmıştır (Swartz, 

2018:163-164). Bir diğer anlamıyla kültür güç ve özgürlüğün göstergesidir. Bireye belirli 

bir tutumu ya da davranışı empoze ederken, onu kontrol de edebilmektedir (Kartarı, 

2016:29). Kültür toplumun düzenleyici bir formülü olarak da görülmüştür. Geertz, Berger 

ve Luckmann kültürün bireyin hayatı algılamasında bir yapı sunarken aynı zamanda 

toplumdaki etkileşimi de koordine etme yönünü vurgulamışlardır (Smelser, 2014:24). 

2. KÜLTÜREL KİMLİK BAĞLAMINDA KRUŞÇEV REFORMLARI 

Sosyalist Sovyet toplumu gelişim sürecinde, insanlar kendi manevi kültürlerini 

başarılı bir şekilde geliştirme imkanına sahip olmuştur. Komünist parti kültürün her 

türünün büyümesi, gelişmesi için tüm şartları sağlamış, problemlere karşı net, perspektifli 

140 
 



planlar yapmıştır (Голиков, 1975:286). Kruşçev daha ilk konuşmasında Lenin’in 

ardından yönetimi devralan Stalin’le bu anlayışın değişmesini, Stalin yönetimi altındaki 

Komünist Parti’nin basın, radyo, edebiyat, sanat, müzik, sinema ve tiyatroyu partinin 

keskin ideolojik bir silahı olarak kullanmasını eleştirmiş (Suny, 1998), kendi iktidarında 

özellikle demokrasi prensiplerinin gelişmesine ve Lenin normlarının güçlendirilmesine 

önem vermiştir (Министерства Культуры СССР, 1978:5). Kruşçev döneminde 

Sovyetler Birliği’nin kültürel hayatında bir takım iyileşme belirtileri baş göstermiş, eski 

kısıtlamaların birçoğu kaldırılmış ve Sovyet kültürünün her bir parçası bu durumdan 

yararlanmıştır (Kenez, 2006:191).  

Tüm bu bilgiler ışığında Kruşçev döneminde kültürel kimlik bağlamında yapılan 

reformlar; sinema, edebiyat, dil, din, sanat ve spor olmak üzere kategorize edilmiş ve alt 

bölümlerde detaylı olarak ele alınmıştır. 

2.1. Sinema 

1940'larda kültür üzerindeki totaliter kontrolün zirveye ulaşmasıyla sinema 

sektörü de diğer kültürel araçlarla birlikte parti kararnamelerinin hedefi olmuştur. 

Kruşçev önderliğinde Stalin baskısının ifade edilmesi ülkedeki genel atmosferi 

değiştirmiştir (Prokhorov, 2001:7). Alınmış olan kararlar Stalin döneminde bahsi bile 

geçemeyecek türden olmuştur. Kruşçev döneminde yapılan reform silsilesi sinemada da 

etkisini göstermiş ve Çözülme dönemi sineması sadece Sovyet sinema tarihinde değil, 

dünya sinema tarihinde de izleyicinin dikkatini çeken, başarılarla dolu bir dönem olarak 

karşımıza çıkmaktadır (Косинова, 2015:293, 296).  

2.1.1. Yasaklı sinemacıların ve filmlerin rehabilite edilmesi 

Sinema alanında işe öncelikli olarak eski sıkı sansür düzenlemelerin iptal 

edilmesiyle başlanmıştır (Хрущев, 2010:331). İptal edilen düzenlemelerle otoriter 

kültürün ürkek de olsa erimeye başlaması tüm kültürel üretim biçimlerinde etkisini 

göstermiş, birçok sanatçıyı yeniden canlandırmış, rehabilite etmiştir (Prokhorov, 2001:5). 

Geçmişte başarılı çalışmalar yapan ancak Stalin sistemi karşısında üretmekten vazgeçip 

sonsuza dek unutulacak olan Sergey Yutkeviç ve Grigoriy Kozintsev gibi başarılı 

sinemacılar yeniden dönmeye ikna olmuştur (Kenez, 2006:191). Yasaklanan 

sinemacıların dönüşüyle, filmler otorite tarafından dikte edilen unsurlardan hızla 

141 
 



kurtulmuştur. Filmlerin yörüngeleri tamamen değişerek Stalin döneminin tam tersine 

tanıdık, güncel, gerçek hayat temsillerine dönüşmüştür (Косинова, 2015:296). Çözülme 

sinemasında ideal olanın değil, gerçeğin yansıtılmasının istenmesi Sergey Ayzenştayn’ın 

İvan Groznıy (Иван Грозный) filmi gibi birçok yasaklı filmin de yeniden gösterime 

girmesini sağlamıştır. İvan Groznıy (Иван Грозный) filminin kahramanı İvan’ın yeteri 

kadar mükemmel olmadığı gerekçesiyle Stalin tarafından 1946’da yasaklanan ikinci 

bölümü 1958 yılında ekrana gelmiştir (Хрущев, 2010:602). 

Geçmişle yüzleşip, haksızlıklar telafi edilmeye çalışılırken komünizmi övmeyen 

yasaklı filmlerin yeniden ekrana gelmesi film sayılarını da artırmıştır. Ayrıca Kruşçev 

iktidara geldiği ilk yıldan itibaren özellikle kurmaca film çekimine önem vermiştir. 1953 

yılında 20 kurmaca filmle Stalin döneminin neredeyse 2 katı film üretilmiştir. Bu sayı 

1954 yılında 45, 1955 yılında 66 olmuştur. Bu sayıların asıl önemi 1940’larda film 

üretiminde önemli bir yeri olan konser ve gösteri filmlerini içermemeleri olmuştur. Film 

üretiminin yeniden yapılanması için Sovyet Bakanlığı 1959 yılı temmuz ayında sinema 

gelişimi ve sinematografide yeni tekniklerin kullanılması için öneriler sunmuştur. Film 

yapımcılarına, film üreticilerine ve birçok birime görevler verilmiştir. Yapılan 

görüşmeler sonucunda yeni stüdyoların inşa edilmesi ve var olanların yeniden 

yapılandırılması kararı alınmıştır. Bu kararları takiben de kurmaca film üreten 20 film 

stüdyosu açılmıştır. Yeni stüdyolarla birlikte film sayıları giderek artmış ve 1960 yılında 

yılda 100’ün üzerinde film üretir hale gelinmiştir (Министерства Культуры СССР, 

1978:6, 9). Ayrıca 1960-1965 yıllarında çoğu devlet bankası kredisi ile 2binden fazla 

sinema inşa edilmiştir. 1960’da 549, 1964’de 249, sinema salonu inşa edilmiştir. Bunların 

çoğu kırsal kesime yapılarak, oralardaki sinema salonu sayısı iki katına çıkarılmıştır. 

Bunun sonucu olarak da 1965 yılında Sovyetler Birliği diğer ülkeler arasında kişi başına 

18,1 filmle en yüksek ziyaretçisine ulaşmıştır. (Романов, 1967:12-13). 

2.1.2. Sinemacı haklarının iyileştirilmesi 

Sovyetler Birliği kurulduğu ilk günden itibaren eğitime önem verilmiştir. 

1918’den 1974 yılına kadar 11,9 milyonu üniversite olmak üzere 31,1 milyon insan özel 

eğitim almıştır. Bu durum yeni entelektüel sayısını yükselterek, halkın hayatı ile yakından 

ilgili propagandacı sosyalist ideoloji taşıyıcılarının yaratılmasını sağlamıştır (Голиков, 

142 
 



1975:283-284).  Entelektüellerin bu gücünden yararlanmak isteyen Kruşçev de onlarla 

toplantılar düzenlemiştir. 8 Şubat 1958’de Kremlin’de gerçekleştirilen toplantıya 

öncekilerden farklı olarak bu kez yazar, şair, bestecilerin yanı sıra dramaturg ve aktörleri 

de davet etmiştir. Kruşçev entelektüellerle yaptığı bu toplantılarda onların fikirlerini, 

taleplerini dinlemiştir. Bunu yaparken onların haklarını da göz ardı etmemiştir. Sinema 

çalışanları için 7 Haziran 1957’de SSCB Sinematografi Çalışanlar Birliği kurulmuştur. 

Oluşturulan birlik sayesinde daha önce sinema kültür bakanlığı kapsamında çalışan film 

üreticileri de artık yazar, besteci, ressam ve mimarlarla eşit haklara sahip olmuştur 

(Хрущев, 2010:389, 567). Sinemacılar birliğinin oluşturulması çözülme sinemasının en 

önemli başarısı olmuştur. Çünkü kurulan bu birlik sayesinde ileride 60’lar kuşağı olarak 

adlandırılacak dönemin sinemacıları koruma altına alınmıştır (Фомин, 2018:164). Ayrıca 

film üretimini ve dağıtımını kontrol eden devlet kurumlarına alternatif bir sivil toplum 

örgütü kurulması film endüstrisindeki kurumsal gücün parçalanmasına katkıda 

bulunmuştur (Prokhorov, 2001:11). 

Sinema ustalarının katılımıyla gerçekleştirilen SSCB Sinematografi Çalışanlar 

Birliği’nin ilk genel kurulunda birliğin etkisini kaybetmemesi ve sinema sanatının 

geliştirilmesi amacıyla her yıl konferans düzenlenmesine karar verilmiştir 

(Министерства культуры СССР, 1978:19). Sonraki yıllarda düzenlenen konferanslar, 

toplantılar ve istikrarlı çalışmaların sonucunda 23 Mart 1963 yılında nihayet yapımcıların 

hayalleri gerçekleşmiş ve sinema endüstrisinin bağımsızlığı çıkarılan SSCB kararnamesi 

ile ilan edilmiştir. Ancak Kruşçev iktidarının son yıllarına tekabül eden sinemacıların 

özgürlüğü adına yaşanan bu büyük gelişme Brejnev dalgasıyla birlikte sadece 2 yıl süren 

bir özgürlük olarak kalmıştır (Фомин, 2018:161). 

2.1.3. Ulusal ve uluslararası film festivalleri  

Çözülme dönemi geçmiş yıllarla kıyaslandığında artık Sovyet kültürünün 

uluslararası bağımsızlığından ve gücünden bahsedilmeye başlandığı bir dönem olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Politik alanda demir perdenin aralanmasıyla birçok sinemacı, 

tiyatrocu yurt dışındaki festivallere katılıp, turnelere çıkarken (Медведев, 2006:188), 

gerek sanata verilen önem gerekse batı ile kurulan ilişkilerin bir sonucu olarak ülkede 

ulusal ve uluslararası film festivalleri düzenlenmiştir. 18 Kasım 1956’da Finlandiya Film 

143 
 



Haftası, 15 Ekim’de Moskova’da, 18 Ekim’de Leningrad’da İtalyan Film Festivali gibi 

organizasyonların yanı sıra (Хрущев, 2010:355-356) Sovyet sinemasına verilen önemin 

bir göstergesi olarak iki önemli festival düzenlenmiştir: 1958'de Tüm Birlik Film Festivali 

ve 1959'da Moskova Uluslararası Film Festivali (Prokhorov, 2001:8). Tüm Birlik Film 

Festivali adından da anlaşılacağı üzere cumhuriyet birliklerinin katılımı ile 

gerçekleştirilmiştir. Ulusal sinemanın doğuşunu sağlayan Çözülme dönemi onlara bu 

festivalle kendilerini gösterebilecekleri bir platform da yaratmıştır. Ulusal düzeyde olan 

bu festivalden sonra 1959 Ağustos ayında bir ilk yaşanmış, I. Moskova Uluslararası Film 

Festivali “sinemanın hümanizmi için, barış için, halkların dostluğu için” sloganı ile 

açılmıştır. Moskova dışında başka şehirlerden de filmler yarışmaya dahil edilerek sınırlar 

genişletilmiştir. Festival Avrupa, Amerika, Asya, Afrika ve Latin Amerika’dan birçok 

sanatçının katılımıyla dünya çapında ses getiren bir foruma dönüşmüştür (Министерства 

культуры СССР, 1978:20). Festival Moskova’da da ses getirmiş ve festival dolayısıyla 

tüm şehir sokaklara çıkmıştır. Stalin döneminde üretilen film sayısının yılda 5-6 filmi 

geçmemesi ve film içeriklerinin neredeyse hepsinin ya Stalin ya da besteci ve bilim 

adamları hakkında olması Sovyet izleyicisini farklı filmlere aç bırakmıştır. Dolayısıyla 

festival kapsamında sinema salonlarında Tarkan gibi Amerikan filmlerinin yanı sıra 

Alman filmlerinin de ücretsiz olarak izlenebileceği haberi insanları heyecanlandırmıştır. 

Moskovalılar yabancı film izleyebilecek olma heyecanıyla sinema salonlarında 

toplanmıştır (Хрущев, 2010:669-670). Çözülme döneminde sinema alanındaki bu 

dönüşümler izleyici cezbetmiş, diğer dönemlere göre daha fazla film izlenmiştir. Sovyet 

sinema tarihi boyunca yılda yaklaşık 4 milyar seyirci ile en fazla seyirciye bu yıllar 

içerisinde ulaşılmıştır (Косинова, 2015:293). 

2.1.4. Ulus sinemalarına kontrollü özgürlük 

Stalin dönemi filmlerinin çoğu bilim ya da ordudaki Rus kahramanlar hakkında 

çekilen milliyetçi biyografik destanlar olmuştur. Kendisi Gürcü olan Stalin özellikle 

yönetiminin son döneminde Rus milliyetçiliğini sürekli vurgulayan bir şoveniste 

dönüşmüştür (Prokhorov, 2001:8). Stalin dönemi sinemasına da yansıyan bu anlayışın 

tam tersine, 1960’lı yıllar itibari ile sinemada folklorik öğelerin kullanımına dair bir 

hareketlenme görülmüştür. Herkes tarafından bilinen ama geçmişte asimile edilmeye 

144 
 



çalışılan bu öğeler filmlerde kullanılarak yeniden canlandırılmaya çalışılmıştır (First, 

2008:65). Sinema denetim sisteminin birlik cumhuriyetlerinde eskisi kadar katı 

çalışmaması filmlerin konularına, film yapımcılarının yaratıcılığına yansımıştır. Bunda 

ulus sinemasını geliştirmek adına her cumhuriyete film stüdyosu açılması da etkili 

olmuştur. Birlik cumhuriyetlerine açılan stüdyolarla ulus sinemasında adeta yeniden 

doğuş yaşanmıştır. 

Ulus sinemalarının gelişiminde VGIK de oldukça etkili olmuştur. Birlik 

cumhuriyetlerinden seçilen sinemacılar Moskova’ya eğitime gönderilmiş, VGIK’deki 

usta sinemacıların öğrencileri olmuşlardır. Aslında Sinematografi Enstitüsü ulus 

sinemalarının gelişimine büyük katkıda bulunurken, diğer taraftan da merkezden verilen 

eğitim ile kontrol sisteminin tamamen bitmediğini de göstermiştir. Enstitü dönemin 

kültürel politikalarında özel bir yer işgal etmiştir. Bu kurumdaki eğitmenlerin ve 

öğrencilerin ideolojilerine her zaman dikkat edilmiştir. Aykırı olanlar Mihail Kalik gibi 

okuldan atılmış ve sürgüne gönderilmiştir. VGIK mensupları 1950'lerin ortalarında, 

Stalin kültünün feshiyle başlatılan destalinizasyon sürecine katılmak zorunda 

bırakılmıştır. Ancak bu genel olarak zorlayıcı bir yaptırım uygulamaya gerek kalmadan 

yapılmıştır. Stalin yönetimi sırasında Marlen Hutsiyev ve Lev Kulidzhanov, Cengiz 

Aytmatov gibi babalarını tasfiyede kaybeden öğrenciler gönüllü olarak bu akımın 

neferleri olmuşlardır (Prokhorov, 2001:11). Ünlü yönetmen Grigoriy Çuhray “Eğer 

Kruşçev olmasaydı 1 filmim bile çıkmazdı. Nasıl ki Yekatarina Furtseva kültür 

bakanlığına bir ışık gibi doğduysa Kruşçev’de geçmişte olan ve olacaklara bir ışıktı. 

Aslında Stalin döneminde olduğu gibi Kurşçev’e de raporlar sunuluyordu ama o yalnızca 

iyileri görüyordu, bunu tercih ediyordu.” sözleriyle hem Kruşçev’e olan minnetini dile 

getirmiş hem de Kruşçev dönemindeki kontrol mekanizmasının nasıl çalıştığını 

özetlemiştir (Млечин, 2017:356-359). 

Ulus sinemasında yaşanan bu gelişmelerle özellikle 1960’dan sonra yeni 

yapımcılar tarafından Sovyetler Birliği’nde halkların dostluğu temelli ulusal farklılığı 

vurgulayan bir sinema inşası fikri geliştirilmiştir. Böylece Stalin döneminde görmezden 

gelinen ulusal farklılıkların temsil edildiği ama yeterli olmayan bir ulus sineması inşa 

edilmiştir. Bu akım Brejnev döneminde yaşanan durgunluğun etkisine girmiş ancak 

145 
 



yaklaşık 10 yıl sonunda Sovyetler Birliği’nde yaşanan Glasnost ile milliyetçi hareketler 

desteğiyle kaldığı yerden devam etmiş ve bu süreçte olgunlaşmıştır. Yaşanan bu durum 

ülkedeki cumhuriyetleri katı çizgilerle birbirinden ayırmış ve bunun en büyük tezahürü 

sinemada görülmüştür (First, 2008:5).  

Tüm bu bilgiler ışığında Kruşçev döneminde Stalin döneminden farklı olarak 

Sovyet sinemasında yeni bir sinema sanat anlayışının ortaya çıktığı görülmektedir. 

Sovyet sinemasında Lenin ile başlayan sosyalist gerçekçilik akımı, Stalin yönetimine 

uymamış ve sinemada tek bir sanat anlayışı hâkim olmuştur. Daha çok 1934’den sonra 

kabul gören bu anlayış toplumcu gerçeklik akımı olarak adlandırılmıştır. Sanatın 

anlamından çok neyi yansıttığına odaklanan bu akım Kruşçev dönemi reformları 

çerçevesinde eleştirel yönde evirilmiştir. Hem yasaklı sinemacıların dönmesi hem de yeni 

sinemacıların yetiştirilmesiyle filmlerde tıpkı edebiyatta olduğu gibi eleştirel gerçeklik 

akımı etkisi yaşanmıştır. Ancak Kruşçev döneminde yaşanan bu dalgaya tam bir isim 

koyulmamış, Sovyet sinemasında Kruşçev dönemi göreceli dönem olarak kalmıştır. 

2.2. Edebiyat 

Edebiyat, Sovyetler Birliği’nde Leninist normlar doğrultusunda toplumun kültürel 

seviyesini ileriye taşımada öncü rol üstlenmiştir. Ancak 1920’lerdeki bu ruh 1940’ların 

sonuna gelindiğinde neredeyse yok olmuştur (Condee, 2000:161). Stalin döneminde 

entelektüellerin yaratıcılık yetenekleri gücün gizli ilerlemesine hizmet eden 

propagandadan ibaret olmuştur. Stalin onlara kendi politikasından biraz farklı olan sanat 

mutfağı oluşturmuş ancak tüm yemekler onun tariflerine göre yapılmıştır (Хрущев, 

2010:175). Böyle bir ortamda Stalin’in kısıtlamaları ile Sovyetlerin kültürel alanda 

yaşadığı “altın çağ” sona ermiş ve hayatın her alanı revize edilmiştir (Hagen, 1996:284). 

Stalin sisteminin hayatın tüm alanlarını etkisi altına alması ve her alanda başarı görme 

arzusu toplumu iyisiyle, kötüsüyle gerçekçi bir şekilde betimleyen, sorunlara işaret eden 

edebi eserler üretilmesine müsaade etmemiştir. Stalin'in ölümünden hemen sonra ise 

Sovyet entelektüel yaşamı farklı bir döneme girmiştir (Кудий, 2016:222). 

2.2.1. Edebi eserlerde çözülme 

Yapılan değişiklikler ilk etapta her alana nüfus etmese de ilk günden itibaren 

Kruşçev’in çevresindekilerle kurduğu ilişkide Stalin’den farklı olduğu görülmüştür. 

146 
 



Bunun en belirgin örneği iki liderin yazar ve sanatçılarla kurduğu ilişki tarzında kendisini 

göstermiştir. Stalin onlarla adeta kedinin fareyle oynadığı gibi oynarken, Kruşçev 

entelektüel toplantıları düzenleyerek onların fikirlerini, sorunlarını dinlemiştir (Хрущев, 

2010:144, 174). Kruşçev’in bu tavrı elbette yazarların yaratıcılık yönünü etkilemiştir. 

Onlara verilen değer ve özgür alanın genişletilmesiyle, yazarlar eserlerinde bireyin 

önemini, duygusal yaşamın gerçekliğini tekrar ele almaya cesaret etmiştir. Sanatçılar 

gerçek konulara yönelmiş ve kendilerini tutkuyla ifade edebilmişlerdir. 

Özellikle 1953-1955 yılları arasında yoğun olarak hissedilen çözülme hakkında 

birçok eser yazılmıştır. Bu 3 yılda olanları Halk Şairi ve Edebiyatçı Pan Tvardovskiy 

Novıy Mir dergisinde yayınlanan makalesinde, Yazar, Gazeteci ve Tarihçi olan İlya 

Erenburg’un Ottepel (Оттепель) hikayesinde özetlemiştir. Makalede geçmiş yıllarla 

kıyaslayarak Sovyet kültürü ve biliminin uluslararası bağımsızlığından ve gücünden 

bahsedilmiştir (Медведев, 2006:188). Keza 1962 yılında yayınlanan Yuriya 

Bondaryev’in Tişina (Тишина) romanı da bu dönem yapılanların kanıtı niteliğinde 

olmuştur. Stalin döneminden oldukça sert bahseden eser, 6 yılda ülkenin neredeyse 

tanınmayacak kadar değiştiğini, Stalin yönetiminde isyan sayılabilecek şeylerin Kruşçev 

döneminde onaylandığından bahsetmiştir (Хрущев, 2010:781). 

Yaşanan tüm olumlu gelişmelere rağmen Stalin dönemindeki ruhsuz bürokrasiye 

saldırarak yeni nesil ruhunun sesi olan Vladimir Dudintsev’in 1956’da yayınlanan Ne 

Hlebom Yedinım (Не хлебом единым) adlı romanı (Kenez, 2006:191) verilen 

özgürlüğün hiçbir zaman sınırsız olmadığını göstermiştir. Eserinde ilk kez Stalin 

döneminde haksız yere yapılan baskılardan bahseden Dudintsev’e karşılık olarak 1957 

Mart ayında Kruşçev’in yönlendirmesi ile Komünist Dergisi’nde sert bir yazı 

yayınlanmıştır (Медведев, 2006: 190-191). Yine de yaşanan olumsuzluğa rağmen Yazar 

Vladimir Dudintsev dışında Aktör Vsevolod Meyerhold, Yazar Boris Pilyank, Gazeteci-

Yazar İsaak Babel ve Gazeteci-Yazar İvan Katayev gibi reformcular icraatlarıyla 

reformları desteklemiş ve sürece katkıda bulunmaya devam etmişlerdir (Кудий, 

2016:222). 

Sovyet kültürünün gelişiminde edebiyat-sanat eleştirileri oldukça büyük rol 

oynamıştır. Halkın manevi dünyası ve komünizm inşasında rolü giderek daha da önemli 

147 
 



hale gelmiştir. Edebiyat-sanat eleştirilerinde Marksist-Leninist gelenek gelişimi 

doğrultusunda kesin değerlendirmeler, derinlemesine sosyal analizler, yeteneklere, sanata 

dair verimli analizler yapılmıştır (Голиков, 1975:286). Özellikle 1956-1961 yılları 

arasında sansür baskısının kalkmasıyla (Боффа, 1990:505) bu analizlere devam edilmiş 

ve 1962 yılında SSCB’de Stalin dönemi dogmalarının değerlendirildiği, kolektif toplum 

ve sanayileşme tarihini daha nesnel olarak vurgulayan, aynı zamanda da Stalin’in ve onun 

yakın yardımcılarının daha önce kamuoyu tarafından bilinmeyen suçlarına dair belirli 

gerçeklere dayanan kitaplar, makaleler yayınlanmaya başlanmıştır (Медведев, 

2006:338). 1962 Haziran’ında Sergey Mihalkov’un Fitil (Фитиль) adlı hiciv sinema 

dergisi de bu yayınlardan biridir. Şimdi çok sıradan bir haber gibi gelen bu olay o dönem 

büyük yankı uyandırmıştır. Dergide Stalin döneminde gösterilmeyen ya da daha doğru 

ifadeyle gösterilemeyen eksiklikler ortaya konmuştur. Dahası bir de bu eksiklikler 

üzerinde konuşma imkânı sağlanmıştır. Elbette derginin eksikleri olmuş ama bu küçük 

sorunlar sağlanan özgürlük alanının gölgesinde kalmıştır (Хрущев, 2010:830). 

2.2.2. Ulus kültür inşasına katkı 

Stalin’in 1930’ları ile Kruşçev’in 1950’leri karşılaştırıldığında birbirinden 

tamamen farklı 2 iki dönem karşımıza çıkmaktadır. Kruşçev dönemi Stalin döneminde 

tahrip edilen kültürel ve entelektüel figürlerin yeniden ortaya çıkarılmaya çalışıldığı, 

Sovyet tarihindeki “altın çağ”ın hatırlandığı dönem olmuştur (Hagen, 1996:286). 

Çözülme döneminde Stalinizminden dolayı ara verilen kültürel ulus inşa projesinin 

devam etmesi amaçlanmıştır. Gürcistan, Litvanya ve Ukrayna'daki yazar sendikaları, 

Rusça dışındaki dillerde yapılan yayınların genişletilmesi için başvuruda bulunmuş ve 

sanat ve edebiyat alanlarıyla ilgili tematik materyal üzerinde özel haklar talep etmişlerdir 

(First, 2008:4). Bu talepler karşılıksız kalmamış Sovyetler Birliği’nde edebiyat ve sanat 

alanında basılan mevcut kitap, makale ve denemelere folklor, diğer dillerden tercümeler, 

yazarların kişisel yazıları gibi başka bölümler eklenmiştir (Henley, 1958:203). Ulus 

bazında bakılan bu sorunlar etnik farklılığın tanınmasına katkıda bulunmuştur. 

Stalinizmin sanattaki etkilerinin üstesinden gelme çabaları içerisinde özellikle yazarlar, 

edebiyat eleştirmenleri temsillerde gerçeği yansıtma gayreti içerisine girmişlerdir (First, 

2008:8). 

148 
 



Kruşçevle her yeni yıl peşi sıra birtakım değişiklikler getirmiştir. 1956 yılında eski 

düzenlemeler iptal edilmiş, vatan hainliği ile suçlanan, sonsuza dek unutulacak isimler 

geri döndürülmüştür. 1937-1955 yılları arasında kamplarda ve hapishanelerdeki 

mahkûmların geçmişteki davaları toplu ve hızlı bir şekilde yeniden gözden geçirilmiştir. 

Kruşçev’in teklifi üzerine kamplardaki, sürgündeki mahkumlar için 90’dan fazla özel 

komisyon oluşturulmuştur. Komisyonun kararıyla aralarında yönetmenlerin, yazarların 

bulunduğu kurşunlanan birçok kişiye ölüm sonrası rehabilitasyon yapılmıştır (Медведев, 

2006:102, 137). Ölen yazarlara iade-i itibarın verilmesi, kamplardan dönenlerin rehebilite 

edilmesi edebiyat alanının özgürleşmesine katkıda bulunmuş ve insanları 

cesaretlendirmiştir (Kenez, 2006:192). Ölmüş olan yasaklı yazarlar gazetelerde haber 

olmuştur. Onlardan birisi de Dostoyevski’dir. Dünya edebiyatında eserleri klasikler 

arasında yer alan Dostoyevski, Stalin döneminde gerici olarak görülmüş ve eserleri 

basılmamıştır. 9 Şubat 1956’da ise Dostoyevski’nin 75. ölüm yıldönümü münasebetiyle 

İzvestiya Gazetesi’nde hakkında haber yayınlanmıştır. Üstelik haberde yazardan büyük 

Rus yazar olarak bahsedilmiştir. 10 Şubat’ta ise Dostoyevski’nin evi müzeye çevrilmiştir 

(Хрущев, 2010:332, 849, 1057). 

Çözülme dönemi edebiyatının en karakteristik özelliklerinden biri de 30’lu, 40’lı 

yıllarda basılmayan eserlerin yeniden basılması (Боффа, 1990:495) ve edebiyat ve sanat 

dergilerinde yaşanan ciddi artıştır. Edebiyat dergisi Yunost (Юность), İnastrannaya 

Literatura (Иностранная Литература), Naş Sovremennik (Наш Современник), sinema 

dergisi Ekran (Экран) bunlardan başlıcalarıdır. Bu dergiler entelektüellerin ilgi odağı 

olmuştur. Çıkarılan yayınlarda Stalin sosyal realizminin yutturmacaları olmadan, 

gösterişsiz, abartısız bir Sovyet hayatı gösterilmiştir. Bu süreçte hayatın şatafatlı 

kahramanlıklardan, kasıtlı acıtasyonlardan arınması sinemada, tiyatroda, edebiyatta ve 

resimde temel kültürel bir araç haline dönüşmüştür (Кудий, 2016:221). 

1940’larda sansür nedeniyle kapatılan edebiyat dergilerinin yeniden yayınlarına 

başlamasıyla unutulmayan yazarlar geri dönerken, edebiyat dünyasına yeni yazarlar 

girmiştir. Yasaklı yazarların, şairlerin mesleklerine geri dönmeleri meydanlarda 

kutlanmış, şairler şiirlerini meydanlarda toplanan binlerce kişiyle okumuştur (Хрущев, 

2010:332, 849, 1057). Böylece Kruşçev sayesinde geçmişteki birçok mükemmel edebiyat 

149 
 



ve sanat eseri okuyucuya ve izleyiciye yeniden ulaşma şansı yakalamıştır (Млечин, 2017: 

356). 

2.3. Dil 

Lenin döneminde Sovyetler Birliği’nin dil politikaları Rus olmayan vatandaşların 

ana dillerini kullanmalarına devam etmeleri yönünde olmuştur. Stalin dönemine 

gelindiğinde bu politika ters düz edilmiş ve aşırı Sovyetçiliğin göstergesi olan herkes için 

ikinci anadil Rusça vurgulanmıştır. Kruşçev döneminde de Rusça halen zorunlu dil 

olmaya devam etmiştir. Ancak bir farkla; Lenin döneminde olduğu gibi ulusların ana 

dilleri görmezden gelinmemiştir. Nihayetinde Sovyet Birliği’nin geniş coğrafyasında 

Türkmen, Kazak, Özbek, Tacik ve Kırgız gibi 100'den fazla farklı etnik gruptan olmak 

üzere 51 milyon kişi yaşamıştır (Tyson, 2009:7-8, 19).  

2.3.1. Ana dilde eğitim 

Çözülme döneminde etnik gruplar yok sayılmamış ve 1959 yılında eğitim 

alanında çıkarılan yasa ile halk kendi anadilinde eğitim almaya başlamıştır. Bu süreçte 

ülkede 57 dilde eğitim sürdürülmüştür (Голиков, 1975:242). Böylece 1938 yılında 

herkesin Rusçayı öğrenmesini zorunlu kılan yasanın ardından çıkarılan eğitim yasası 

sayesinde ebeveynlere çocuklarının eğitim dilini seçme özgürlüğü sunulmuştur (Glenn, 

1999:83). Ancak bu yasanın çıkarılması da Sovyetlerdeki Rusça üzerinden yapılan dil 

politikasını değiştirmeye yetmemiştir. Çünkü herkes ikinci bir dil olarak Rusça öğrenmek 

zorundayken, anadili Rusça olanlar başka bir cumhuriyette yaşasalar bile yerel dili 

öğrenmek zorunda kalmamıştır. Dolayısı ile de çıkarılan eğitim yasası ana dilde eğitime 

imkân tanırken, aynı zamanda da Rusçanın bilinirliğini yükselten bir eğitim reformuna 

dönüşmüştür (Suny, 1998:410). 

2.4. Din 

Kruşçev iktidarında dine yönelik baskı tamamen bitmese de Stalin dönemindeki 

kadar da sert olmamıştır. Ülkede mevcut Stalin ideolojisinin Lenin normları üzerinden 

güncellenmesinin bir göstergesi olarak devlet, vatandaşına böyle bir müdahalede 

bulunmamıştır. Bu yumuşama Kruşçev döneminde azalarak da olsa yapılmaya devam 

eden din karşıtı, ateist kampanyaların Brejnev döneminde neredeyse bitmesini sağlamıştır 

(Fedorov, 2017:336-337). 

150 
 



2.4.1. İnanç alanında yumuşama 

18 Nisan 1959 yılında politikacı A. Şelenin Kruşçev’e bazı bilim adamlarının ve 

sanatçıların kilise hayatına katılımlarının olduğu ve onlara karşı uygun önlemler 

alınmasına dair önerilerin yer aldığı, ülkedeki dini yapının ilerleyişine dair bir rapor 

sunmuştur. Ancak Kruşçev bunu sadece dinlemiş ve bir daha gündemine dahi almamıştır 

(Хрущев, 2010:630). Kruşçev’in dine karşı keskin olmayan tavrı din konusunda bir 

yumuşama sağlamıştır. Filmlerde izleyicinin daha önce hiç alışkın olmadığı dini 

sahnelere yer verilmiştir. Bu dönemde yapılan filmlerde İncil ve özellikle Yeni Ahit 

kullanılmıştır. Örneğin Gürcü yönetmen Eldar Şengelaya’nın Niko Pirosmani’nin 

hayatını anlatıldığı film İncil okunmasıyla başlamıştır. İncil’den alınan küçük kıssalar 

aracılığıyla hem bireyin hem de toplumun yaşamına dini motiflerle bir anlam 

kazandırılmıştır. Yine bu dönem ünlü yönetmen Tarkovski, Andrey Rublev (Андрей 

Рублев) filminde kahramanının hayatını temsil etmek için bir anlatım biçimi olarak Yeni 

Ahit imgesini kullanmıştır. Böylece dini semboller filmlerde yeni bir yaşam ve 

masumiyet olgularının temsilleri olarak yer almaya başlamıştır (Prokhorov, 2001:19-20).  

30 Mart 1961 yılında dini alanda Stalin dönemi için büyük bir adım sayılacak Rus 

Ortodoks Kilisesi dünya kiliseler birliğine katılmıştır. Stalin döneminde kiliseler 

tamamen hayattan izole olarak varlık gösterirken, Kruşçev döneminde durumları giderek 

daha da iyileştirilmiş hatta dış ilişkiler bile kurabildikleri bir ortam oluşturulmuştur 

(Хрущев, 2010:747). 

Tüm bu bilgilerin aksine Зиберт (2018:21)’e göre 1950’lerin sonunda Çözülme 

dönemi dokusuna aykırı bir şekilde Stalin dönemindeki gibi kilise kapama furyası 

yaşanmıştır. Bu durum insanları yasadışı din faaliyeti yürütmelerine teşvik etmiştir. 

Ancak Çözülme döneminin etkisinden olsa gerek din adamları 1929’da Stalin döneminde 

alınan karardaki gibi sivil haklardan mahrum edilmemiştir (Полозова, 2014:21). 

Hristiyanlara kısmen de olsa tanınan özgür alan başka dinlere tanınmamıştır. O dönem 

faaliyet gösteren camilerin çoğu kapatılmıştır. Bununla da kalınmamış, kitle iletişim 

araçlarında Müslümanlık karşıtı propaganda serbest bırakılmıştır. Özellikle Müslüman 

cumhuriyetlerde İslam karşıtı eserler yayınlanmıştır. İslam karşıtı propagandalar azalarak 

da olsa Brejnev’in ölümüne kadar devam etmiştir (Файзрахманов, 2009:30). 

151 
 



Kruşçev döneminde dini hayata karşı gösterilen tavır günümüz şartlarında inanç 

özgürlüğü ile uyuşmasa da Stalin dönemi ile kıyaslandığında önemli reformlar olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Sonuç olarak Kruşçev dönemine yaşanan kırılma sayesinde 

gelecekte yaşanacak özgürlüklerin temelleri atılmıştır. 

2.5. Sanat ve Spor 

Sovyetlerin kurulduğu daha ilk günlerde halkın kültürel ve sanatsal değerlerinin 

korunması için önlemler alınmış, birçok kraliyet sarayı, aristokrat konakları herkese açık 

sanat müzelerine, ulusal basımevlerine ve eğlence yerlerine dönüştürülmüştür. Sosyalist 

kültürün temel şekillendirilmesi ve gelişimi sosyal-ekonomik reform temelli olarak 

Komünist Parti kontrolünde sürdürülmüştür (Голиков, 1975:282). Bu duruma paralel 

olarak Çözülme döneminde Stalin döneminde yasak bölge sayılan Kremlin 1953’ün 

sonunda halka açılmıştır. Sarayda 1954 yılında çok büyük çapta genç balosu düzenlenmiş 

ve o günden sonra da Moskovalı gençler için Kremlin’de balo bir gelenek haline gelmiştir 

(Медведев, 2006:103). 

Çözülme döneminde sanat alanında birbiri ardına gerçekleştirilen reformlar 

sayesinde baskı altında olan sanat dalları kurtarılmıştır. Bu dönem çok değil 3 yıl 

öncesinde kimsenin konuşamayacağı gelişmeler yaşanmıştır. 10 Ocak 1956’da 

Moskova’ya Zveri Men Amerikan Operası turneye gelmiştir.  6 Eylül’de Leningrad’da, 

8 Eylül’de Moskova’da ABD’den gelen Boston Senfoni Orkestrası konser vermiştir 

(Хрущев, 2010:332, 354). Böylece yıllar sonra bir ilk yaşanmış, ülkede Rus, Amerikalı 

ve Doğu Avrupalı nadide bestecilerden oluşan senfoni orkestrasının sesi duyulmuştur 

(Кудий, 2016:222). 

15 Nisan 1956 yılında Moskova Sanat Tiyatrosu’nda ilk tiyatro oyunu 

oluşturulmuş ve onu takiben Kremlin Tiyatrosu açılmıştır (Хрущев, 2010:352). Birçok 

yazar, artist ve bilim insanının yurtdışına çıkma imkânı bulmasıyla da ünlü Sovyet 

tiyatrocuları düzenli olarak turneler düzenleyebilmiştir. Sovyetler Birliği’nin uluslararası 

organizasyon UNESCO’ya girmesiyle ülkede kültürel hayatta belirgin olarak bir değişim 

yaşanmış, batıdan filmler, müzikaller gelmeye başlamıştır (Медведев, 2006:188). Sanat 

alanında ilk kez 1920-1930’larda yapılan ancak daha sonrasında sosyalist gerçekçiliğin 

dokusuna uymadığı gerekçesiyle yasaklanan müze odalarında sanat fuarları 1962 yılında 

152 
 



yeniden düzenlenmeye başlanmıştır. Bu adeta tüm bir çağın keşfi niteliğinde olmuştur 

(Кудий, 2016:222).  

Çözülme dönemi sporda da birçok başarı getirmiştir. 1956 yılında Melbourne’da 

gerçekleştirilen olimpiyat oyunlarında SSCB takımı profesyonel düzeyde, 37 altın, 29 

gümüş ve 32 bronz olmak üzere toplam 96 madalya kazanmıştır. Günümüze kadar 

gelenekselleşerek gelen Avrupa futbol şampiyonasının ilkinde, 1958 yılında şampiyon 

olmuştur. Aynı organizasyonun 1964 yılında düzenleneninde ise ikinci olmuştur 

(Агаджанян, 2015:88). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

153 
 



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KRUŞÇEV DÖNEMİ SOVYET SİNEMASINDA KÜLTÜREL KİMLİK 

GÖRÜNÜMLERİNİN ÇÖZÜMLENMESİ 

1. ARAŞTIRMANIN GENEL ÇERÇEVESİ 

Lenin’in Sovyet insanı yaratma idealiyle başlayan Sovyetler Birliği Stalin’in 

iktidara geçmesiyle bam başka bir çehreye bürünmüştür. Sosyalizm düsturu altında 

Sovyetler Birliği’nde yer alan halklar tek tipleştirilmeye zorlanmış, tamamen dışarıya 

kapatılmıştır. Bu durumu sorgulayanlar, eleştirenler ise canları pahasına susturulmuştur. 

Stalin’in ölümünün ardından Kruşçev iktidarıyla gelen bahar havası bir nebze Stalin 

kültünü eritmeyi başarsa da uzun vadede neler olacağı tahmin edilemediği için geleceğe 

dair tedirginlik devam etmiştir. Baharda havanın bir ısınıp bir soğumasından esinlenilerek 

dönemin adının metaforik olarak çözülme olması bundandır. Çözülme döneminde 

yaşanan bu durum elbette sinemada da etkisini göstermiştir. Çünkü sinema bir sanat dalı 

olmasının yanı sıra içerisinde yer aldığı toplumla etkileşim halinde olan bir kültür 

ürünüdür. Bu yönüyle de o dönem çekilen filmler, iktidar yapısındaki değişimlerden 

etkilenerek yer verdiği temsiller aracılığıyla tarihsel belleğe veri kazandırarak dönemin 

yapısını okuyabileceğimiz metinlere dönüşmektedir. 

Sovyet iktidarının totalitarizmden otoriterizme evirilmesiyle Sovyet sinemasında 

tek tipleşmiş, sıkı sansürden geçen filmlerin yerini daha modern, yeni arayışların olduğu 

filmler almıştır. Ayrıca çözülme sinemasında çalışmamız açısından da önem arz eden 

sinematografik örgütlenmeye imkân verilmiş ve bunun sonucunda Sovyetler Birliği 

bünyesindeki cumhuriyet birliklerinde ulus sinemaları doğmuştur. Bu sayede uluslar 

sınırlı da olsa gerçek hayatlarını yansıtabilecekleri bir aracın sahibi olmuşlardır. 

Tüm bu bilgiler ışığında Çözülme dönemi Sovyet sinemasında yer alan kültürel 

kimlik görünümleri araştırmanın genel çerçevesini oluşturmaktadır. Çalışma kapsamında 

Sovyet sinemasını oluşturan Slav, Baltık, Moldova, Orta Asya ve Transkafkasya sinema 

gruplarından birer film seçilerek toplamda 5 film çözümlenmiştir. 

 

 

154 
 



1.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Çalışmanın genel olarak amacı Sovyetler Birliği’nde Kruşçev’in iktidara 

geçmesiyle ekonomik, politik ve kültürel boyutta yaşanan kırılmaları ortaya koyarak, bu 

durumun sinemaya kültürel kimlik temsilleri bağlamında nasıl yansıdığını incelemektir. 

Ayrıca cumhuriyet birliklerinde Çözülme döneminin etkisiyle doğan ulus sinemalarının 

yapısının ve özelliklerinin incelenmesi de çalışmanın amaçları arasında yer almaktadır. 

Sovyetler Birliği’nde Stalin’le başlayan demir perde politikaları dünya gözünde 

Sovyetleri kapalı kutuya çevirmiştir. Sovyetler Birliği’nin dağılmasının ardından 

araştırmacılar için oldukça cazip bir alan olan Sovyetler Birliği’ne dair birçok çalışma 

yapılmıştır. Ancak yapılan çalışmalara özellikle Türkçe literatür kapsamında bakıldığında 

Kruşçev dönemine ilişkin çalışmaların oldukça sınırlı olduğu görülmüştür. Literatüre 

Çözülme dönemi sineması çerçevesinde bakıldığında ise durum değişmemekle birlikte 

çalışma sayısının daha da azaldığı görülmektedir. Bu nedenle çalışma literatür kısmında 

Kruşçev dönemi sosyal yapısına ve 15 cumhuriyet birliğinin sinema tarihine dair orijinal 

kaynaklardan sunduğu verilerin Türkçe literatüre sağlayacağı katkı nedeniyle önem arz 

etmektedir. Kruşçev dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünümlerinin ve bu 

görünümlerin 5 sinema grubu içerisinde kıyaslanarak ortaya konulması bakımından 

önemlidir. Ayrıca çalışmanın analiz kısmında cumhuriyet birliklerinin kendi 

sinemalarında kültürel kimlik görünümlerinin incelenmesi de alana sağlayacağı katkı 

bakımından önem taşımakta ve çalışmanın ileride bu konuda yapılacak araştırmalara fikir 

verebileceği düşünülmektedir. 

1.2. Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları 

Çalışma Kruşçev dönemi Sovyet sinemasını kapsamaktadır. Bu kapsamda Sovyet 

sineması Slav, Baltık, Orta Asya, Moldova ve Transkafkasya olmak üzere gruplara 

ayrılmış ve analiz etmek üzere bu gruplardan birer film seçilmiştir. Dolayısı ile çalışma 

seçilen 5 film ile sınırlıdır.  

1.3. Araştırmanın Metodolojisi 

Çalışmada kültürel kimlik görünümlerinin filmlerde temsilini analiz ederken 

kültürel çağrışımların ve toplumsal bilginin gösterilenlere nasıl yansıdığını anlama çabası 

içerisinde olan göstergebilimsel çözümleme yöntemi ve görünümlerin daha sistematik ele 

155 
 



alınabilmesi amacıyla içerik analizi yöntemi kullanılmıştır. Ayrıca film 

çözümlemelerinde filmin anlatı yapısı ve mizansen, görüntü yönetimi, kurgu ve ses olmak 

üzere anlatım yapısı da ihmal edilmemiştir. 

Çalışmada belirlenen metodoloji doğrultusunda aşağıda yer alan araştırma 

sorularına yanıtlar aranmıştır: 

- Çözülme dönemi Sovyet sinemasının genel özellikleri nelerdir? 

- Çözülme dönemi Sovyet sineması hangi sinematografik akımdan, nasıl 

etkilenmiştir? 

- Dönemin ideolojisi filmlere nasıl yansımıştır? 

- Çözülme dönemi Sovyet sinemasında ideolojik stereotipilere yer verilmiş 

midir? 

- Çözülme dönemi Sovyet sinemasında hangi ideolojik stereotipilere yer 

verilmiştir? 

- Çözülme dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünümleri temsil 

edilmiş midir? 

- Çözülme dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünüm süreleri ne 

kadardır? 

- Çözülme dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünümleri nasıl 

temsil edilmiştir? 

- Çözülme dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünümlerinden 

hangilerine ağırlık verilmiştir? 

- Çözülme dönemi Sovyet sinemasında temsil edilen kültürel kimlik 

görünümleri ne ifade etmektedir? 

1.3.1. İçerik analizi 

Ortaya çıkışı 16. yüzyıla uzanan içerik analizi basın ve propaganda 

araştırmalarında ilk sistematik verilerin 1940’lı yıllarda Laswell tarafından 

oluşturulmasıyla verilerin nesnel, nicel ve sistematik betimlemesini amaçlayan analiz 

tekniği olarak kabul görmüştür (Bilgin, 2006:4). Gazete analizleriyle başlayan içerik 

analizinin zaman içerisinde en sık kullanılan yöntemlerden biri olmasında kitle iletişim 

araçlarının giderek yaygınlaşması ve Berelson’un 1952 yılında yayınladığı İletişim 

156 
 



Araştırmalarında İçerik Analizi (Content Analysis in Communication Research) adlı 

kitabı büyük katkıda bulunmuştur (Berelson, 1952). İletişim çalışmalarında sinema filmi, 

radyo programları, gazete ya da televizyon haberleri olarak karşımıza çıkan içerikler 

çözümlenirken medyanın dokusunu ve eğilimlerini göstererek resmetme; medya içerik 

üreticilerini, amaçlarını ve politikalarını yani sahiplik politikalarını açığa çıkarma; medya 

içeriklerini gerçeği yansıtan içeriklerle karşılaştırma; belirli grupların nasıl temsil 

edildiğini değerlendirme ve medya etkilerini ortaya koyarak medya etki araştırmalarına 

destek olmak amaçlanmaktadır (Geray, 2014:137-138). İçerik analiz yönteminde 

kullanım amacına ve araştırılacak konuya göre frekans, ilişki, kategorisel, değerlendirici, 

kapalılık, vokabülerin zenginliği, okunabilirlik, özetleyici, açıklayıcı, yapısal, duygusal 

yön, semantik ve niyet-güdü çıkarımları için içerik analizi olmak üzere farklı teknikler 

bulunmaktadır. 

Tüm bu bilgiler ışığında çalışmada içerik analizi tekniklerinden olan mesajın 

belirli kriterlere (kültürel kimlik görünümlerine) göre kategorilerin ve gruplandırmaların 

yapıldığı kategorisel analiz tekniğine ve bu kategorilerde ortaya çıkan öğelerin sayısal, 

yüzeysel ve oransal sıklıklarını tespit etmeye yarayan frekans analizi tekniğine 

başvurulmuştur (Bilgin, 2006:18).  

Kategorisel analiz tekniği kapsamında çalışmanın literatür kısmında yer alan; 

artefakt, toplumsal değer, tören ve toplantı, kahraman ve hikâye, örf olmak üzere 5 

kültürel kimlik görünümü üzerinden iki araştırmacı tarafından kodlama cetveli 

oluşturulmuş ve kodlamalar iki araştırmacı tarafından kodlanmıştır. Yalnızca her iki 

kodlayıcının onayladığı birimler kategorilere alınmıştır. Kodlayıcıların birinin 

onaylamadığı birimler kodlamaya dahil edilmemiştir. Kültürel kimlik görünümlerine ait 

kodlama cetvelleri aşağıda yer alan tablolarda belirtilmiştir. 

 

 

 

 

 

157 
 



Tablo 3.1. Artefaktlara dair kodlama cetveli 

Genel Kategori Özel Kategori 

Mimari 

Kamusal alan 
 

Park, meydan, politeknik enstitüsü, sergi, 
üniversite, deniz, pazar, bar, iskele, tren 

garı, sokak, stadyum, inşaat alanı, 
motosiklet gösteri yeri, doğum evi, 

restoran, dağ/tarla, mahkeme, dere/dere 
kenarı, okul/okul bahçesi, mahalle, yayla, 

göl kenarı, bakkal, yol 

Özel alan Ev, kamyonun içi, evin bahçesi, Kazak 
çadırı, Kazak çadırı bahçesi 

Bilim ve Teknoloji 

Teknolojik aletler Televizyon, metro, fabrika, trafik 
lambası, telefon kulübesi, telefon, 

asansör, gazete, kamera, ses kayıt cihazı, 
fotoğraf makinesi, değirmen, tren, gemi, 

pikap, radyo 

Meslek Asker, kitapçı, fabrika işçisi, troleybüs 
biletçisi, boyacı, sigara satıcısı, 

ayakkabıcı, denizci, doktor, bira satıcısı, 
pazarcı, polis, biletçi, fotoğrafçı, askeri 
müzisyen, ayakkabı boyacısı, dansçı, 
inşaat işçisi, berber, balıkçı, motorcu, 
asker, bilim insanı, piyangocu, taksici, 

hemşire, seramik satıcısı, sokak 
temizlikçisi, trafik polisi, matsoni satıcısı, 

tüccar, muhtar, hâkim, denizci asker, 
demirci, öğretmen, müdür, hademe, 

astronot, çoban, kitapçı, bakkal 

 Manevi kültürün unsurlarından beslenerek ortaya çıkan artefakt insan eliyle 

yapılan mimari, sanat eseri, aletlerin yanı sıra o toplumun sahip olduğu teknolojiyi de 

kapsayan kültürün maddi boyutudur (Köse, Tetik vd., 2001:223). Buradan yola çıkılarak 

yukarıda yer alan Tablo 3.1. Kodlama cetvelinde filmde bulunan artefaktlar mimari ve 

bilim ve teknoloji unsurları çerçevesinde kodlamaya tabi tutulmuştur. 

Mimari kategorisi değerlendirilirken ekonomik verimlilik ilkeleri ve mekanik 

işlerliğinin yanı sıra manevi ve iletişimsel değerler de hesaba katılmalıdır (Baştan, 

158 
 



2017:77). Zaten kültürel olarak toplumsal anlamı da bu noktada ortaya çıkmaktadır. O 

halde mimari yapıya toplumsal, işlevsel ve kültürel olarak bakıldığında kamusal ve özel 

alan ayrımı yapmak gerekmektedir. Değerler için bir tür pazar olan kamusal alanın ne 

ifade ettiği ancak özel alanın anlaşılmasıyla idrak edilecektir (Özbek, 2004:443). Orta çağ 

Avrupa toplumlarında feodal yapının ortaya çıkması kullanımı bugünden farklı olarak 

kamusal otorite ihtiyacından kaynaklı kamu ve özel alan ayrımını gerekli kılmıştır. Süreç 

içerisinde 16. yüzyıl itibariyle kamusal alan insanların katılımıyla somutlaşan mekanlara 

yani her şeyden önce tüm vatandaşlara erişim garantili toplumsal yaşam alanlarına 

dönüşmeye başlayarak liberal kamusal alan halini almıştır. Habermasçı bakış açısıyla 

ifade edecek olursak kamusal alan bireylerin özel alanlarından dışa çıkarak söylemsel 

etkileşim alanına dönüşmüştür (Habermas vd. 1974:50-51). Söylemsel etkileşim 

alanlarında fikirlerin üretildiği, eleştirilerin yapıldığı mekanlar her ne kadar fiziksel 

sınırların ötesinde bir alan olarak karşımıza çıksa da geleneksel kamusal mekanların 

varlığı inkâr edilemeyecektir. Bu bilgiler ışığında mimari kategorisinde yaşam mekanları 

kamusal ve özel alan olarak ikiye ayrılmıştır.  Çözümlemede kamusal alan park, meydan, 

politeknik enstitüsü, sergi, üniversite, deniz, pazar, bar, iskele, tren garı, sokak, stadyum, 

inşaat alanı, motosiklet gösteri yeri, doğum evi, restoran, dağ/tarla, mahkeme, dere/dere 

kenarı, okul/okul bahçesi, mahalle, yayla, göl kenarı, bakkal ve yol; özel alan ise ev, 

kamyonun içi, evin bahçesi, Kazak çadırı ve Kazak çadırı bahçesi olarak mimari 

kategorisi başlığında kodlanmıştır. 

Bilim ve teknoloji alanında yaşanan gelişmeler toplumsal dönüşümleri 

beraberinde getirerek gündelik hayat pratiklerini doğrudan etkilemektedir. Bilimin ve 

teknolojinin getirdiği yenilikler bireylerin yaşam tarzının göstergesi olan meslekleri 

ortaya çıkarmış ya da yok etmiştir. Toplumun işleyiş düzeninin bir nevi göstergesi olan 

meslek ekonomik boyutunun yanı sıra toplumsal etkileşimde son derece önemli rol 

oynamaktadır (İlhan, 2008:314). Buradan yola çıkılarak çalışmada bilim ve teknoloji 

kategorisi teknolojik aletler ve meslek olarak ayrılmıştır. Çözümlemede teknolojik aletler 

kategorisi o dönemin teknolojik aletleri baz alınarak oluşturulmuştur. Bilim ve teknoloji 

kategorisinde yer alan teknolojik aletler çözümlemede televizyon, metro, fabrika, trafik 

lambası, telefon kulübesi, telefon, asansör, gazete, kamera, ses kayıt cihazı, fotoğraf 

makinesi, değirmen, tren, gemi, pikap ve radyoyla kendisini gösterirken; meslekler asker, 

159 
 



kitapçı, fabrika işçisi, troleybüs biletçisi, boyacı, sigara satıcısı, ayakkabıcı, denizci, 

doktor, bira satıcısı, pazarcı, polis, biletçi, fotoğrafçı, askeri müzisyen, ayakkabı boyacısı, 

dansçı, inşaat işçisi, berber, balıkçı, motorcu, asker, bilim insanı, piyangocu, taksici, 

hemşire, seramik satıcısı, sokak temizlikçisi, trafik polisi, matsoni satıcısı, tüccar, muhtar, 

hâkim, denizci asker, demirci, öğretmen, müdür, hademe, astronot, çoban, kitapçı, bakkal 

olarak yer almıştır. 

Tablo 3.2. Toplumsal değerlere dair kodlama cetveli 

Genel Kategori Özel Kategori 

Saygı Kadına saygı, saygısızlık, geçmişten 
kalanlara saygı 

Yardımlaşma Erkeğin kadına yardımı, kamyon 
şoförünün çocuğa yardımı, ayakkabı 
boyacısının çocuğa yardımı, komşu 

yardımlaşması 

Paylaşma İnşaat işçisinin yemeğini paylaşması, 
köylü çocuğun karpuzu paylaşması 

Hitap şekli Amca, madam, siz, teyze, dede, 
beyefendi 

Değer yargısı Köylü-şehirli ayrımı 

Uygun Görülmeyen Davranış Muhbirlik, korumacı annelik, yalancı 
şahitlik yapmak, duyarsızlık, mazluma 

kötülük etmek, şiddet, hırsızlık 

 Bir toplumun paydaşlarının neyi iyi, neyi kötü tanımladığını, neye inandığını 

belirleyen ve daha sonrasında da gelecek nesillere toplumda kabul görme hususunda 

kılavuzluk eden şey toplumsal değerlerdir. Toplum tarafından ortak olarak oluşturulan bu 

değerler kendi içlerinde sosyal ilişkileri de doğrudan etkilemektedir (Türk, 2007:38). 

Toplumun maneviyatından çok katmanlı olarak beslenen toplumsal değerler 

çözümlemede saygı, yardımlaşma, paylaşma, hitap şekli, değer yargısı ve bu değerlerin 

ters okuması olarak bireyi yargılamada bir araç olarak kullanılan uygun görünmeyen 

davranış kategorilerine ayrılmıştır. Saygıda kadına saygı, saygısızlık, geçmişten kalanlara 

saygı; yardımlaşmada erkeğin kadına yardımı, kamyon şoförünün çocuğa yardımı, 

ayakkabı boyacısının çocuğa yardımı, komşu yardımlaşması; paylaşmada inşaat işçisinin 

yemeğini paylaşması, köylü çocuğun karpuzu paylaşması; hitap şeklinde amca, madam, 

160 
 



siz, teyze, dede, beyefendi; değer yargısında köylü-şehirli ayrımı ve uygun görünmeyen 

davranışta muhbirlik, korumacı annelik, yalancı şahitlik yapmak, duyarsızlık, mazluma 

kötülük etmek, şiddet, hırsızlık gibi davranışlar toplumsal değer kategorisine dahil 

edilmiştir. 

Tablo 3.3. Tören ve kutlamalara dair kodlama cetveli 

Genel Kategori Özel Kategori 

Tören Lenin mozolesinde görev değişimi, 
cenaze töreni 

Kutlama 1 Mayıs, çoban bayramı 

 İnsanlar ister kamusal ister özel olsun geçmişi yad etmek, mutluluklarını ya da 

matemlerini paylaşmak, inançlarını yaşamak amacıyla çeşitli tören ve kutlamalarda bir 

araya gelmektedir. Birlik ve beraberlik duygusuyla topluma aidiyetin pekiştirildiği bu 

toplantılar bir toplumun kültürünün en görünür yüzlerinden biridir. Toplumsal yaşamda 

geniş yer tutan tören ve kutlamalar aracılığıyla o toplumun inanç sistemine, önem atfettiği 

tarihi olaylara, geleneklerine, rejim biçimlerine dair birçok bilgi edinilmektedir (Uzun, 

2010:110). Bu okumaları yapmak amacıyla kategorize edilen tören kategorisinde 

çözümlemede Lenin mozolesinde görev değişimi ve cenaze töreni; kutlama kategorisinde 

ise 1 Mayıs ve çoban bayramı kutlamaları tören ve kutlamalar kategorisi içerisinde 

kodlanmıştır. 

Tablo 3.4. Kahraman ve hikayelere dair kodlama cetveli 

Genel Kategori Özel Kategori 

Kahraman Vladimir Mayakovskiy, Vladimir Lenin, 
Aleksandr Puşkin, William Shakespeare, 
Yuri Gagarin, İvan Kulibin, Karl Marx, 
Komsomol üyeleri, Dimitri Kantemir, 
Mihai Eminescu, Ion Creanga, İvan 

Turgenyev, Fedor Tyutçev 

Hikâye Kıtlık dönemi, II. Dünya Savaşı 

 Kahraman ve hikayeler kültürün içine yerleşmiş sembolik görünümlerdir. 

Kahramanlar toplum tarafından ideal özellikleriyle kabul görmüş, rol model olarak alınan 

ölmüş ya da yaşayan, gerçek ya da hayal ürünü kişilerdir. Hikayeler ise kültürel değerlerin 

161 
 



anlatı aracı olarak karşımıza çıkmaktadır. Ağızdan ağza dolaşarak nesilden nesle aktarılan 

hikayeler, anılar aracılığıyla geçmişe bir bağlılık kazandırılırken kültürel miras da 

korunmaktadır (Türk, 2007:40-41). Bu bilgilerden yola çıkılarak yapılan 

kategorilendirme sonucunda çözümlemelerde kahraman kategorisinde Vladimir 

Mayakovskiy, Vladimir Lenin, Aleksandr Puşkin, William Shakespeare, Yuri Gagarin, 

İvan Kulibin, Karl Marx, Komsomol üyeleri, Dimitri Kantemir, Mihai Eminescu, Ion 

Creanga, İvan Turgenyev, Fedor Tyutçev; hikâye kategorisinde ise kıtlık dönemi ve II. 

Dünya Savaşı öğeleri kahraman ve hikayeler kategorisi içerisinde kodlanmıştır. 

Tablo 3.5. Örflere dair kodlama cetveli 

Genel Kategori Özel Kategori 

İlişki çeşitleri Baba-kız, baba-oğul, karı-koca, komşu, 
anne-çocuk, abla-kardeş, nine-torun 

ilişkisi 

Selamlaşma Esselamü aleyküm 

Yeme-İçme Konserve yiyecekler, peynir, patates, 
sandviç, kefir, votka, bira, kvas, likör, 
kahve, tavuk, biber, domates, üzüm, 

sosis, mısır, elma, şarap, ekmek, salatalık, 
şaşlık, su, et, balık, pişi, kaymak, kurut, 

çay 

Müzik Rusça şarkı, marş, yabancı dilde şarkı 
(İngilizce ve Fransızca), Litvanca şarkı, 

Gürcüce şarkı, Kazakça şarkı 

Dans Geleneksel Moldova dansı, geleneksel 
Gürcü dansı 

Spor Güreş 

Kıyafet Eşarplı kadın, geleneksel Litvanya erkek 
kıyafeti, geleneksel Moldova erkek botu, 
geleneksel Moldova şapkası, geleneksel 
Gürcü şapkası, geleneksel Gürcü erkek 
kıyafeti, çanta, geleneksel Gürcü kadın 

kıyafeti, geleneksel Kazak erkek kıyafeti, 
geleneksel Kazak kadın kıyafeti, 

geleneksel Kazak şapkası, yüzük, küpe, 
saat, alyans, bilezik, kolye 

Boş zaman değerlendirme aktivitesi Televizyon izleme, parkta dolaşma, kitap 
okuma, partiye gitme, gazete okuma, 

162 
 



yüzme, parkta oturma, motosiklet 
gösterisi izleme, derede yüzme, el işi 

yapma, balık tutma, topla oynama 

İnanç Âmin sözü, kilise, Allah korusun sözü, 
dua, istavroz çıkarma, Allah yardımcın 
olsun, Allah sana şans versin, Allah size 

sağlık versin sözleri, Allah ve 
Muhammed sözü, Bismillah sözü, molla 

 Kimlik oluşumunda son derece etkin rol oynayan ve kültürün ortak birikimi 

sonucunda oluşan örf, yasalarla belirlenmemesine rağmen toplumun kendi isteğiyle 

uyduğu normlardır (Ayverdi, 2005:2431). Normların oluşmasında toplumun inandığı dini 

inanışlar oldukça etkili rol oynamaktadır. Toplum için önem arz eden anlama ve iç değere 

sahip olan bu normlar sadece insanın kafasında ya da ruhunda saklı kalmaz. Bunlar 

kişilerin sözlerinde, nesnelerin sözlerinde, yapılan şeylerde, davranışlarda yani bazı 

semiyotik malzemelerde kendisini göstermektedir (Wuthnow, 2014:194-195). Örf 

bireylerin aile bireyleri, akraba, komşu gibi toplumun diğer fertleriyle olan ilişkisine şekil 

vermektedir. Benimseyerek ya da baskıyla kişi içerisinde bulunduğu toplumun örflerine 

uyum sağlayarak ilişkilerini yürütmektedir (Örnek, 2000:123). Bu ilişkilerde 

selamlaşmanın, vedalaşmanın nasıl olacağı da yine örfler çerçevesinde belirlenmektedir. 

Örfün en bariz göstergelerinden bir diğeri yeme-içme ve sofra düzenidir. Geçmişten 

günümüze çeşitlenerek gelen yemek yemenin, bir şeyler içmenin salt amacı hiçbir zaman 

fiziksel olarak karın doyurmak olmamıştır. Toplumun bir araya geldiği, bütünleşmenin 

ve dayanışmanın pekiştirildiği sofralarda toplanmak o toplumun yemek kültürünü 

özgünleştirmektedir. Yemeğin kim tarafından hazırlandığı, sunuluş biçimi, yemek 

esnasında konuşulan konular, giyilen kıyafetler, dinlenen müzik gibi göstergeler o 

kültürün simgesel değerlerinin bütünü oluşturmaktadır (Çelepi, 2018:93). Örfün 

barındırdığı semiyotik öğelerden bir diğeri müziktir. Belirli bir birikim sonucunda ortaya 

çıkan müzik kültürel kimliğin temsili noktasında halkın ifade aracı olarak önemli rol 

oynamaktadır (Erkan, 2016:92). Birey içinde bulunduğu toplumun sahip olduğu müzik 

kültürüyle birlikte estetik açıdan müzik sanatına dair bilgi, beceri edinirken aynı zamanda 

kültürel müziğin yapısında bulunan ahlak kurallarını, gelenekleri de beraberinde kazanır. 

Dolayısı ile de müzik tüm bu alışkanlıkları kapsayan kompleks bir yapı olarak karşımıza 

163 
 



çıkmaktadır (Bayburtlu, 2017:79). Bu kompleks yapıda müzikle paralel olarak kültürel 

eğlence anlayışının dansa dönüşmesiyle ortaya çıkan geleneksel halk dansları da yer 

almaktadır. Yine yaşam tarzının yanı sıra eğlence kültürü temelli ortaya çıkan bir diğer 

değer geleneksel spordur (Gençay vd., 2019:567). Bir toplumun örfüne dair 

görebileceğimiz en bariz görünümlerinden bir diğeri de kıyafet, aksesuarlar ve süslenme 

şekilleridir. Bu görünüm bireysel bir tercihten ziyade grup kimliği okuma alanı olarak 

değerlendirilmektedir. Bu durum aynı zamanda kimin grubun içinde kimin grubun 

dışında olduğunu da gösterme imkânı vermektedir (Haviland vd., 2008:101). Sembolik 

davranış örneklerinden bir diğeri ise boş zaman değerlendirme aktivitesidir. Bu süreçte 

birey toplumun kendisinden beklediği gibi davranış göstermektedir (Türk, 2007:43).  

İnsanların boş vakitlerinde tekrarlayarak alışkanlık haline getirdiği bu davranışlar 

toplumun günlük hayatına dolayısıyla da kültürüne dair bilgi edinmemizi sağlayan 

mecralara dönüşmektedir. 

Tüm bu bilgiler ışığında çalışmada kültürel görünümlerden örf ilişki çeşitleri, 

selamlaşma, yeme-içme, müzik, dans, spor, kıyafet/aksesuar, boş zaman değerlendirme 

aktivitesi ve inanç olarak genel kategorilere ayrılmıştır. Çözümlemede aile yapısı 

kategorisinde baba-kız, baba-oğul, karı-koca, komşu, anne-çocuk, abla-kardeş ve  nine-

torun ilişkisi; selamlaşma kategorisinde esselamü aleyküm; yeme-içme kategorisinde 

konserve yiyecekler, peynir, patates, sandviç, kefir, votka, bira, kvas, likör, kahve, tavuk, 

biber, domates, üzüm, sosis, mısır, elma, şarap, ekmek, salatalık, şaşlık, su, et, balık, pişi, 

kaymak, kurut ve çay; müzik kategorisinde Rusça şarkı, marş, yabancı dilde şarkı 

(İngilizce ve Fransızca), Litvanca, Gürcüce ve Kazakça şarkı; dans kategorisinde 

geleneksel Moldova dansı ve geleneksel Gürcü dansı; spor kategorisinde güreş; 

kıyafet/aksesuar kategorisinde eşarplı kadın, geleneksel Litvanya erkek kıyafeti, 

geleneksel Moldova erkek botu, geleneksel Moldova şapkası, geleneksel Gürcü şapkası, 

geleneksel Gürcü erkek kıyafeti, çanta, geleneksel Gürcü kadın kıyafeti, geleneksel 

Kazak erkek kıyafeti, geleneksel Kazak kadın kıyafeti, geleneksel Kazak şapkası, yüzük, 

küpe, saat, alyans, bilezik ve kolye; boş zaman değerlendirme aktivitesi kategorisinde 

televizyon izleme, parkta dolaşma, kitap okuma, partiye gitme, gazeteye okuma, yüzme, 

parkta oturma, motosiklet gösterisi izleme, derede yüzme, el işi yapma, balık tutma ve 

topla oynama; inanç kategorisinde amin sözü, kilise, Allah korusun sözü, dua, istavroz 

164 
 



çıkarma, Allah yardımcın olsun, Allah sana şans versin, Allah size sağlık versin sözleri, 

Allah ve Muhammed sözü, Bismillah sözü ve molla şeklinde kodlanmıştır. 

1.3.2. Göstergebilimsel çözümleme 

Temelleri Amerikalı filozof Charles Sanders Peirce ve Avrupalı dilbilimci 

Ferdinand de Saussure’un yapmış olduğu çalışmalara dayanan çağdaş göstergebilim 

metinlerde, içeriklerde, anlatılarda anlamların nasıl birbirleriyle ilişki içerisinde 

üretildiğini ve üretim sürecini tetkik eden bilimsel bir tasarıdır (Rifat, 2002:19). Bu 

tasarıda işaretler yani göstergebilimsel olarak adlandırmada göstergeler incelenmektedir. 

Göstergebilim sözlü, işitsel ve yazılı tüm göstergeleri incelemektedir (Bakır, 2008:228). 

Çeşitli formlarda karşımıza çıkan göstergeleri Peirce, Saussure’un ikili karşıtlıklar 

tanımından farklı olarak görüntüsel gösterge, belirtisel gösterge ve simgesel gösterge 

şeklinde sınıflara ayırmıştır. Sınıflandırmada çıkan bu fark Saussure’un göstergelerin 

toplumsal işlevi, Peirce’in ise mantıksal işlevi üzerinde durduklarını göstermektedir. Bu 

farklılaşma göstergebilim alanında Saussure ve Peirce üzerinden Avrupa ve Amerika 

ekollerini ortaya çıkarmıştır. Roland Barthes, Levi-Strauss, Lulia Kristeva, Christian 

Metz, Jean Baudrillard gibi araştırmacılar Saussure’un öncülüğünü yaptığı Avrupa 

geleneğini benimserken, Charles W. Morris, Ivor A. Richars, Umberto Eco gibi 

araştırmacılar ise Pierce’in öncülüğünü yaptığı Amerika geleneğini benimsemiştir 

(Bircan, 2015:18-19). 

Çağdaş göstergebilimin önemli temsilcilerinden Barthes görüşlerini benimsediği 

Saussure’un göstergeye yüklediği anlamın genişletilmesi gerektiğini düşünmüş ve 

göstergelerin olgu dünyasında tam olarak kavranabilmesi ve anlam sınırlarının 

genişletilmesi amacıyla gösterge ve gösterilen, biçim ve içerik, düz anlam ve yan anlam 

sınıflandırması yapmıştır. Barthes’ın yapmış olduğu bu sınıflandırma bireyler arası 

iletişim kurma amacıyla üretilen ve toplumun kültürel değeri olarak karşımıza çıkan 

göstergelere yüklenen anlamı çok boyutlu olarak ele almaya imkân vermektedir (Günay, 

2002:182). Barthes’a göre her metnin çok anlamlı bir yapıya sahiptir. Metnin çok anlamlı 

olmasının sebebi her metnin birçok yan anlam barındırması kaynaklıdır. Yazar ancak yan 

anlamları ortaya çıkarabildiğinde metnin çok anlamlılığına erişmiş olur (Bourse ve Yücel, 

2017:220). Barthes kültürel çalışmalar içerisinde yaşadığımız yapılara dair bilgi üretme 

165 
 



ve temsillerin metinsel çözümlenmesine yönelik metodolojiler geliştirmiş ve Saussure’un 

dili anlamlandırma sistemini günümüz toplumunda film, spor ve yeme alışkanlıklarındaki 

kodların çözümlenmesinde kullanmıştır. Çünkü kültürün bizzat kendisi anlamlandırma 

pratiğidir (Turner, 2016:27, 315). 

İlk olarak dilbilim alanında ortaya çıkan ve kitle iletişim araçlarında yaşanan 

çeşitlenme ve gelişmeyle her alandan bilim insanının ilgisini çeken göstergebilim 

multidisipliner bir bilim dalı haline gelmiştir. Bu disiplinlerden birisi de kültürel 

çalışmalar olmuştur. Kültürel çağrışımların ve toplumsal bilginin gösterilenlere nasıl 

yansıdığını anlama çabası içerisinde olması sebebiyle göstergebilim kültürel çalışmalarda 

kullanılan özgün yöntemlerden biri haline gelmiştir (Turner, 2016:29, 105). Toplumsal 

açıdan sosyo-politik gelişmelerden etkilenen ve sahnelerinde bunlara dair göstergelerin 

yer aldığı sinema alanında da filmlerde yer alan göstergelerin anlamlandırılmasında 

çözümleme yöntemi olarak göstergebilim kullanılmaktadır. Tüm bu bilgiler ışığında 

çalışmanın film analizi kısmında kategorileri daha önce içerik analiz yöntemiyle 

belirlenen kültürel kimlik görünümleri Barthes’ın ortaya koyduğu göstergebilimsel analiz 

yöntemiyle çözümlenmiştir. Filmde seçilen belirli sahnelerin ürettiği anlamlar aşağıda 

yer alan Barthes’ın göstergeleri anlamlandırma şeması üzerinden analiz edilip, 

yorumlanmıştır. 

 

Şekil 3.1. Ronald Barthes’ın anlamlandırma şeması (Fiske, 1996:120) 

1.3.3. Araştırmanın evren ve örneklemi 

Sovyetler Birliği tarihi boyunca toplumsal ve politik olayların etkisiyle kültürel 

açıdan 3 dönem yaşamıştır. İlki 1917-1932 yıllarında yeni kültür yaratma çabalarının 

166 
 



yaşandığı dönemdir. İkincisi 1932-1953 yıllarında Stalin önderliğinde sosyalist kültür 

oluşturma yollarının arandığı dönemdir. Son olarak üçüncüsü ise sosyalizm inşa 

sürecinde insana karşı yapılan hataların telafi edilmeye çalışıldığı 1953-1991 yıllarını 

kapsayan dönemdir (Agayev, 2011:79). Üçüncü dönem Kruşçev’in iktidara gelmesiyle 

başlamıştır. Bu nedenle çalışma telafi reformlarının başladığı Kruşçev dönemine 

odaklanmakta ve bu dönemde kültürel kimlik alanında yapılan reformların Sovyetler 

Birliği’ni oluşturan 15 cumhuriyet birliği sinemasına nasıl yansıdığı problemiyle 

ilgilenmektedir. Dolayısı ile Kruşçev dönemi Sovyet sineması çalışmanın evrenini 

oluşturmaktadır. Ancak bu dönem çekilen tüm filmlerin analiz edilmesinin imkansızlığı 

çalışmada örneklem oluşturulmasını zorunlu kılmıştır. 5 sinema grubuna ayrılan 15 

cumhuriyet birliği içerisinden amaçlı örneklem yöntemiyle her bir sinema grubunu 

temsilen 5 cumhuriyet birliği seçilmiştir. Buna göre çalışmanın örneklemini Rusya, 

Litvanya, Moldova, Kazakistan ve Gürcistan cumhuriyet birlikleri sinemaları 

oluşturmaktadır. Çalışmanın örneklemi olarak bu cumhuriyet birliklerinin seçilmesinde 

farklı kriterler göz önüne alınmıştır. Sovyetler Birliği’nde sadece sinema değil, tüm 

kültürel ve politik alanlarda diğer cumhuriyetlere öncülük etmesi ve merkezi konumda 

olması sebebiyle Slav sinema grubunu oluşturan Rusya, Ukrayna ve Belarus 

Cumhuriyetlerinden Rusya sineması seçilmiştir. Baltık sinema grubunda Litvanya 

sinemasının çalışmanın örneklemine dahil edilmesinde filmlere ulaşılabilirlik etken 

olmuştur. Yapısı gereği Sovyet sinemasında bir sinema grubuna dahil olamaması ve 5 

sinema grubu içerisinde tek ülke olarak kendi sinemasını temsil etmesi Moldova 

sinemasını seçmeyi kaçınılmaz kılmıştır. Orta Asya sinema grubunda hem kültürel olarak 

hem de sinema gelişimi olarak birbirlerine paralel bir gelişim gösteren Kazakistan, 

Kırgızistan ve Özbekistan sinemaları Türkmenistan ve Tacikistan sinemalarına göre daha 

başarılı bir yol izlemiştir. Bu noktada bu 3 sinema içerisinden özellikle Türkçe literatüre 

bakıldığında alana daha fazla katkı sağlayacağı düşünülen Kazakistan sineması örneklem 

olarak seçilmiştir. Son sinema grubu olan Transkafkasya sinema grubunda Gürcistan 

sinemasının seçilmesindeki en büyük etken ise tıpkı Rusya sinemasında olduğu gibi 

Sovyet sinemasında elde ettiği başarı olmuştur. 

Çalışmanın örneklemini oluşturan Rusya sinemasında Мне двадцать лет (Mne 

dvatsat let) filmi çözümlemeye tabi tutulmuştur. Bu filmin seçilmesinde ön izlemeler ve 

167 
 



Saratov Devlet Üniversitesi öğretim elemanlarından Vadim Mikhailin’in 

yönlendirmelerinin yanı sıra literatür bilgileri de etkili olmuştur. Rus sinemasının tarihsel 

gelişim sürecinde yapısını ve yerini niteliksel olarak yeni bir düzeyde anlamamızı 

sağlayan (Беззубиков, 2019:595), sadece Çözülme döneminin değil Sovyet sinema 

tarihinin en önemli baş yapıtlarından olan film (Kartsev, 1964) Kruşçev çözülmesinin 

özünü veren bir film örneği olarak karşımıza çıkmaktadır. Film dünya çapında yaşanan 

modernleşme sürecine insanları dahil etme ve sadece ülkede değil dünyada olan her şey 

için sorumluluğun yeniden bireysel düzeyde alınma girişimidir. Samimiyet kavramının 

somutlaştırıldığı filmde kendisini Stalinist SSCB ile ilişkilendirmek istemeyen insanlara 

kendilerini yeniden tanımlama modeli sunarak çözülme sinemasının en başarılı 

filmlerinden olmuştur (Михайлин, 2016:525, 528). Litvanya sinemasında Goluboy 

gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filmi çözümlemeye tabi tutulmuştur. Bu 

filmin seçilmesinde ulaşılabilirlik ve Rusça dil seçeneği önemli bir kriter olmuştur. Ön 

izlemeler, Novgorod Devlet Üniversitesi öğretim elemanlarından Sergey Avanesov’un 

yönlendirmeleri ve filmin Litvanya ulus sinematografisini başlattığı bilgisinden hareketle 

Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filmi seçilmiştir. Moldova 

sinemasında Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filmi 

çözümlenmiştir. Filmin seçilmesinde öz izlemlerin yanı sıra filmin yönetmeni Mihail 

Kalik’in Stalin döneminde terör örgütü kurma suçundan tutuklanıp, Kruşçev döneminde 

rehabilite edilmesi etkili olmuştur (Баландина, 2014:27). Kazakistan sinemasında 

çözümlemeye tabi tutulan Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filmi olmuştur. Film 

ön izlemeler ve yazar ve yönetmen Gulnara Abikeyeva’nın yönlendirmeleriyle 

seçilmiştir. Gürcistan sinemasında Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmi 

çözümlenmiştir. Film ön izlemler ve Gürcistan sinemasında yeni bir dönemin başlangıcı 

olduğu bilgisi ışığında seçilmiştir (Говердовская-Привезенцева, 2021:90). 

2. BULGULAR ve DEĞERLENDİRME 

 Bu bölümde çalışmada içerik analizi ve göstergebilim analiz yöntemleri 

doğrultusunda ulaşılan bulgu ve yorumlara yer verilmiştir. Bu kapsamda bölüm Kruşçev 

dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünümlerine yönelik içerik analizi ve 

168 
 



Kruşçev dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünümlerine yönelik 

göstergebilimsel çözümleme olmak üzere iki başlık altında ele alınmıştır. 

2.1. Kruşçev Dönemi Sovyet Sinemasında Kültürel Kimlik Görünümlerine 

Yönelik İçerik Analizi 

Kruşçev dönemi Sovyet sinemasında kültürel kimlik görünümlerine yönelik 

içerik analizi başlığı altında Slav sinemasından Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) 

Baltık sinemasından Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon), Moldova 

sinemasından Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем), Orta Asya 

sinemasından Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) ve Transkafkasya sinemasından 

Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmleri içerik analizi yöntemiyle çözümlenmiştir. 

2.1.1. Slav sinema grubu; Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmi 

Filmin künyesi – Türkçesi 20 yaşındayım olan Mne dvatsat let (Мне двадцать 

лет) filmi 1964 yılında Gorkiy Film Stüdyosu’nda drama türünde siyah beyaz olarak 

çekilmiştir. Marlen Khutsiyev’in yönetmenliğini yaptığı 165 dakika uzunluğundaki 

filmin senaryosu Marlen Khutsiyev ve Gennadiy Şpalikov tarafından yazılmıştır. Filmin 

görüntü yönetmeni Margarita Pilihina, sanat yönetmeni P. Poznanskaya’dır. Filmin 

müziği N. Sidelnikov, kurgusu ise R. Ckoretskoy ve N. Karlovoy tarafından yapılmıştır. 

Başroller için tanınmayan genç oyuncuların tercih edildiği filmde Sergey’i Valentin 

Popov, Nikoly’ı Nikolay Gubenko, Slava’yı Stanislav Lubşin, Anya’yı Marina 

Vertinskaya ve Sergey’in babasını Lev Prıgunov oynamıştır. 

Filmin konusu - Film üç çocukluk arkadaşı Sergey, Nikolay ve Slava’nın yetişkin 

olmalarıyla hayattaki gerçekliği bulma yolunda yaşadıkları varoluşsal krizi konu 

edinmektedir. Sergey’in iş bulması ve âşık olması hikayesi üzerine kurulan filmde sıradan 

insanların sıradan hayatları anlatılmaktadır. Filmi sıra dışı yapan şey sıradan insanların 

hayata dair sordukları sorulardır. Babasız büyüyen Sergey ne için yaşadığını, Nikolay iş 

yerinde aldığı muhbirlik teklifiyle ahlaki değerleri, yeni evlenen Slava ise baba ve eş 

olurken bekarlık hayatı ile kurmaya çalıştığı denge sürecinde yaşadıklarını sorgulamıştır. 

Üç ana karakterin yaşadığı kırılma noktaları onları toy delikanlılıktan yetişkin bir erkeğe 

dönüşme yoluna itmiştir. Çizgisel bir anlatım yapısına sahip olan filmin yavaş temposu 

169 
 



Sovyet halkının planlı yaşamındaki dinamiklerin eksikliği ile mükemmel bir şekilde 

ilişkilendirilmiştir. 

Film hakkında - Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) film çekim süreci sansür 

kıskacının biraz olsun daraltıldığı ama tam olarak özgür bir ortamın da verilmediği 

Çözülme sinemasında yaşananların adeta özetidir. Çekimlerine 1959 yılında başlanan 

filmin 1961 yılında yani II. Dünya Savaşı’nın başlamasının 21. yıl dönümünde bitirilmesi 

planlansa da film, 1964 yılında tamamlanmıştır. Gecikmenin üstüne filmin Kruşçev 

tarafından sansüre uğramasıyla süreç daha da uzamıştır. Kruşçev 8 Mart 1963 yılında 

edebiyat ve sanat önderleriyle yaptığı toplantıda Khutsiyev’den filmle ilgili değişiklik 

yani sansür talep etmiştir. Toplantıda olanları Khutsiyev şöyle anlatmaktadır: “Kruşçev 

aslında kendisi hiç izlememesine rağmen neredeyse bitme aşamasına gelen filmde bazı 

değişikliler yapmamı istedi. Kruşçev’e beni hangi yönetmenin şikâyet ettiğini biliyorum 

ama adını söylemek istemiyorum. Filmde üç değişiklik yapıldı. İlk olarak filmin adını 

değiştirdik. Moskova’da bulunan Zastava İliça (Застава Ильича) meydanından alan 

filmin adı Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) oldu. İkincisi politeknik enstitüsünde 

gerçekleştirilen şiir geceleri sahnesinde kısaltma yapıldı. Üçüncü değişiklik ise 

Kruşçev’in toplantıda da dile getirdiği Sergey ve babası arasında geçen konuşmada 

yapıldı. Diyalogda oğluna tavsiye veremeyen baba figürüne çok sinirlenmişti. Sergey’in 

babasını oynayan oyuncu değiştirilerek o sahne yeniden çekildi. 

(https://www.youtube.com/watch?v=D9g6anG-NAw&t=333s). Film eleştirmeni Miron 

Çernonko’ya göre baba ve oğul arasında geçen konuşmada bazı yerler değiştirilse de 

(https://www.museikino.ru/exposition/themes/zastava/) baba rolünü oynayan Lev 

Prıgunov “Konuşma metninde hiçbir kelimeyi değiştirmeyeceksin dediler” sözleriyle 

bunun böyle olmadığını belirtmektedir (https://www.youtube.com/watch?v=D9g6anG-

NAw&t=333s). Sonuç olarak yönetmen oyuncu değişikliğiyle filmin doruk noktasındaki 

anlamı kaybetmemeyi başarmıştır. Buna izin verilmesi de sansür sisteminin Stalin 

döneminden çok farklı işlediğinin kanıtı niteliğinde olmuştur. 

Kruşçev iktidarının sona ermesiyle tamamen yasaklanan film 1988 yılında 188 

dakikalık uzun versiyonu ve Zastava İliça (Застава Ильича) adıyla yeniden izleyiciyle 

buluşmuştur. 

170 
 

https://www.youtube.com/watch?v=D9g6anG-NAw&t=333s
https://www.museikino.ru/exposition/themes/zastava/
https://www.youtube.com/watch?v=D9g6anG-NAw&t=333s
https://www.youtube.com/watch?v=D9g6anG-NAw&t=333s


Filmin aldığı ödüller - Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmi 1965 yılında 

Venedik Film Festivali’nde jüri özel ödülü, filmin başrol oyuncusu Valentin Popov 

Cinema Nuova ödülü, 1965 yılında ise Roma Uluslararası Film Festivali’nde altın plak 

ödülü almıştır. 

2.1.1.1. Artefaktlar 

Tablo 3.6. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan artefaktların sahne 
süreleri 

Mimari 

Kamusal alan Sahne süresi Yüzdelik oranı 

Park  503 saniye %7 

Meydan 495 saniye %6,9 

Politektik enstitüsü 392 saniye %5,4 

Sergi 236 saniye %3,3 

Üniversite 130 saniye %1,8 

Özel alan   

Ev 3440 saniye %47,6 

Bilim ve Teknoloji 

Teknolojik aletler   

Televizyon 639 saniye %8,9 

Metro 251 saniye %3,4 

Fabrika 125 saniye %1,7 

Trafik lambası 104 saniye %1,4 

Telefon kulübesi 89 saniye %1,2 

Telefon 80 saniye %1,1 

Asansör 34 saniye %0,5 

Gazete 25 saniye %0,3 

Kamera 11 saniye %0,1 

Ses kayıt cihazı 7 saniye %0,1 

Fotoğraf makinesi 5 saniye %0,1 

Meslek   

Asker 544 saniye %7,5 

171 
 



Kitapçı 42 saniye %0,6 

Fabrika işçisi 30 saniye %0,4 

Troleybüs biletçisi 24 saniye %0,3 

Boyacı 20 saniye %0,2 

Sigara satıcısı 5 saniye %0,1 

Ayakkabıcı 4 saniye %0,1 

 Filmde yer verilen artefaktlara mimari olarak bakıldığında en fazla özel alana yer 

verilmiştir (%47,6). Kamusal alanda park, meydan, politeknik enstitüsü, sergi ve 

üniversite mekân olarak kullanılmıştır. Park %7 oranıyla en fazla yer verilen mekandır. 

Filmde meydana %6,9 oranında, politeknik enstitüsüne %5,4 oranında, sergiye %3,3 

oranında ve üniversiteye %1,8 oranında yer verilmiştir. 

Filmde gösterilen bilim ve teknolojide teknolojik aletler kategorisinde televizyon, 

metro, fabrika, trafik lambası, telefon kulübesi, telefon, asansör, gazete, kamera, ses kayır 

cihazı ve fotoğraf makinesi yer almaktadır. Bu aletler içerisinde en fazla televizyona yer 

verilmiştir (%8,9). Diğer aletlerin ekran sürelerine bakıldığında metro %3,4, fabrika 

%1,7, trafik lambası %1,4, telefon kulübesi %1,2, telefon %1,1, asansör %0,5, gazete 

%0,3, kamera %0,1, ses kayıt cihazı %0,1, fotoğraf makinesi %0,1 oranında ekrana 

gelmiştir. Bilim ve teknolojide yer alan meslekler kategorisine bakıldığında en fazla asker 

mesleğine yer verilirken (%7,5), kitapçı (%0,6), fabrika işçisi (%0,4), troleybüs biletçisi 

(%0,3), boyacı (%0,2), sigara satıcısı (%0,1) ve ayakkabıcı (%0,1) mesleklerinin 

temsillerine rastlanmaktadır. 

Park, meydan, politeknik enstitüsü, sergi ve üniversite olmak üzere kamusal alana 

toplamda 1756 saniye ekran süresi ayrılmıştır. Bu alanlar içerisinde parklara en fazla yer 

verilirken, onu meydan sahneleri takip etmektedir. Bu da filmdeki dinamik dış mekân 

bolluğunun karakterlerin parklarda yaptığı yürüyüşlerde ve meydanda yapılan 1 Mayıs 

kutlamasında doruk noktasına çıktığı görüntülerden oluşmaktadır. Üniversite, sergi 

binalarında yer yer mikro grup düzeyinde sosyalleşme alanı olarak kullanılan kamusal 

alan park, meydan ve politeknik enstitüsünde halka açık sosyal etkileşim alanı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca parklarda yapılan uzun yürüyüşler filme estetik 

kazandırmıştır. 

172 
 



Özel alanda filmde yer alan ev sahneleri toplamda 3440 saniyedir. Filmde evlerin 

genel olarak insanların kıyafet değiştirmek, geceyi geçirmek, yemek yemek ve eğlenmek 

için kullanıldığı görülmektedir. Filmde özel alan kullanımındaki yoğunluk bireysel 

yaşama yapılan vurgunun görünür kılınması olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Filmin kitle ve bireysel olay örgüsünün ayrılmaz birliği kamusal alan ve özel alan 

kullanımında kendisini göstermektedir. Filmin geneline mekân bazında bakıldığında 

filmin karakterlerinin ister kamusal ister özel olsun yaşadıkları ortamı betimleyen 

detaylarla bezeli olduğu görülmektedir. Bu durum toplamda 3943 saniyelik ekran 

süresine de yansımıştır. Bu anlamda filmde mekân sadece olayın anlatımında bir arka 

plan değil aynı zamanda karakterler ve izleyici arasında bağ kurarak etkileşimi artıran 

olay örgüsü öğesi olarak kullanılmıştır. İzleyiciye sanki orada duruyormuş, konuşmaları, 

kahkahaları dinliyormuş diğer bir ifade ile gerçeklik hissiyatı verilmeye çalışılmıştır. 

Filmde yer alan artefaktlara bilim ve teknoloji açısından bakıldığında telefon, 

fabrika, televizyon, metro, gazete, kamera, fotoğraf makinesi, ses kayıt cihazı, trafik 

lambası, asansör, telefon kulübesi olmak üzere toplamda 1380 saniye teknolojik aletlere 

yer verilmiştir. Bu aletler arasından filmde televizyon en fazla gösterilen bilim ve 

teknoloji unsurudur. Televizyonun geçtiği sahnelerde televizyonun kullanım amacına 

bakıldığında 426 saniye Rusça konser izlenirken, 89 saniye buz hokeyi izlenmiştir. 5 

saniye haber izleme aracı olarak kullanılan televizyon geri kalan zamanlarda kapalı olarak 

mekanlarda yer almaktadır. Televizyondan sonra en fazla kullanılan metro olmuştur. 

Metroyu fabrika takip etmektedir. Fabrika 97 saniye boyunca filmde mekân olarak 

kullanılırken, geriye kalan 28 saniye ise Moskova şehrinin genel görüntüsünde 

tamamlayıcı bir unsur olmuştur. Trafik lambalarının, telefon kulübelerinin, kablolu ev 

telefonunun yer aldığı filmde tıpkı televizyon ve fabrikada olduğu gibi telefon kulübeleri 

ve telefonla da hem amacına uygun olarak film karakterleri konuşturulmuş hem de film 

içerisinde mekânda duran obje olarak kullanılmıştır. Asansör, gazete, kamera, ses kayıt 

cihazı ve fotoğraf makinesi filmde teknolojik alet olarak karşımıza çıkan diğer aletlerdir. 

Bilim ve teknolojiyle doğru orantıda değişen, yok alan ve yenilerinin ortaya 

çıktığı meslek kategorisinde filmde fabrika işçisi, asker, troleybüs biletçisi, kitapçı, 

boyacı, sigara satıcısı, ayakkabıcı mesleklerine toplamda 669 saniye yer verilmiştir. 

173 
 



Filmde en fazla yer verilen meslek grubu asker olarak karşımıza çıkmaktadır. Filmde 320 

saniyesi erkek, 179 saniyesi kadın oyuncular olmak üzere toplamda 499 saniye sigara 

içme eylemine yer verilmiştir. Filmdeki bu sigara kullanımına karşılık olarak sigara 

satıcısı karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca filmde yer verilen troleybüs satıcısının yerini 

filmin sonunda bilet kasası almış ve bilet satıcılığı teknolojinin değişimiyle yok olan bir 

meslek olarak ekrana yansıtılmıştır. Ayrıca izleyici filmde meslek temsillerinden kitap 

satıcısını, fabrika işçisini, boyacıyı ve ayakkabıcıyı görmektedir. 

2.1.1.2. Toplumsal değerler 

Tablo 3.7. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan toplumsal değerlerin 
sahne süreleri 

Toplumsal değerler Sahne süresi Yüzdelik oran 

Saygı   

Kadına saygı 3 saniye %1,5 

Yardımlaşma   

Erkeğin kadına yardımı 3 saniye %1,5 

Uygun görülmeyen 
davranış 

  

Muhbirlik 188 saniye %97 

 Değerler kısmında saygı kategorisinde karşımıza çıkan kadına saygı davranışı 

%1,5 oranında, erkeğin kadına yardımı ise %1,5 oranında temsil edilmiştir. Yardımlaşma 

filmde uygun görülmeyen davranış ise muhbirlik olarak karşımıza çıkmaktadır (%97). 

Saygı kategorisinde kadına saygı Sergey’in troleybüste elinde çanta olan kadına 

yer vermesi ile temsil edilirken, yardımlaşma kategorisinde erkeğin kadına yardım etmesi 

Nikolay’ın elinde çantalar dolu olan kadına yardım teklif etmesi ile temsil edilmiştir. 

Film boyunca kahramanlar kendi kişiliklerinin oluşumuna yön bulabilmek için 

nasıl ve ne için yaşayacaklarını sorgulamaktadırlar. Günlük hayat eylemlerinin ardındaki 

gerçeklik arayışında nasıl ve ne için yaşanacağı yani diğer bir ifadeyle idealler ve değerler 

sorgulanmaktadır. Gelecek vaat eden başarılı Uzman Nikolay iş yerinde muhbirlik 

edilmesiyle hayal kırıklığına uğramıştır. Nikolay bunu teklif eden şefini dövmekle tehdit 

ederek tepkisini göstermiştir. Arkadaşlarına bu konuyu anlatırken bazılarıyla sorunlar 

174 
 



konuşarak bazılarıyla ise döverek çözülür demiştir. Arkadaşı Slava bu duruma Nikolay 

kadar hassasiyet göstermemiştir. Slava “Bu her zaman olan bir şeydi, o kadar önemse” 

derken aslında muhbirliğin geçmişten gelen bir alışkanlık olduğunu ifade etmektedir. Bu 

söylemi Stalin döneminde oldukça yaygın olan, toplumda güven ortamını temelden 

sarsan istihbarat sistemini hatırlatmaktadır. 

2.1.1.3. Tören ve kutlamalar 

Tablo 3.8. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan tören ve 
kutlamaların/anmaların sahne süreleri 

Tören Sahne süresi Yüzdelik oran 

Lenin mozolesinde nöbet 
değişimi 

68 saniye %9,6 

Kutlama   

1 Mayıs 637 saniye %90,4 

Filmde tören kategorisinde Lenin mozolesinde nöbet değişimi %9,6 oranında, 

kutlama kategorisinde 1 Mayıs %90,4 oranında yer almaktadır. 

Lenin mozolesinde nöbet değişimi filmin tarihsel anlamının yüklendiği tören 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Filmin girişinde görünen üç askerin finalde yeniden belirip 

Lenin mozolesine nöbet değişimi için ağır adımlarla gittikleri görülmektedir. Tören 

günlük hayatın akışı içerisinde, askerlerin geçip giden arabaların yanından yürüme 

görüntüleriyle rutinleştirilerek gösterilmiştir. 

Dönemin tarihsel havasını soluma fırsatı veren 1 Mayıs kutlaması kızıl meydanda 

karnaval havasında geçmektedir. İnsanlar en güzel kıyafetleriyle, sevinç içinde meydanı 

doldurmuşlardır. Bu samimi ve mutlu atmosfer kalabalık arasından geçerek uzun uzun 

elde çekim ve yükselen alçalan kamera hareketleriyle izleyiciye yansıtılmıştır. Ayrıca 

yönetmen 1 Mayıs kutlamalarını filmin hikayesinden koparmamış, Sergey ve Anya’nın 

tanışması için bir arka plana dönüştürmüştür. 

 

 

 

175 
 



 

 

2.1.1.4. Kahraman ve hikayeler 

Tablo 3.9. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan kahraman ve 
hikayelerin sahne süreleri 

Kahraman Sahne süresi Yüzdelik oran 

Vladimir Mayakovskiy  181 saniye  %25,4 

Vladimir Lenin  113 saniye  %15,9 

Aleksandr Puşkin  88 saniye  %12,4 

William Shakespeare 23 saniye %3,2 

Yuri Gagarin  18 saniye  %2,5 

İvan Kulibin 9 saniye %1,3 

Karl Marx 5 saniye %0,7 

Hikayeler   

Kıtlık dönemi 195 saniye %27,4 

II. Dünya Savaşı 80 saniye %11,2 

 Filmde yer alan kahramanlarda en fazla Vladimir Mayakovskiy’e yer verildiği 

görülmektedir (%25,4). Vladimir Lenin %15,9 oranında, Aleksandr Puşkin %12,4 

oranında, William Shakespeare %3,2 oranında, Yuri Gagarin %2,5 oranında, İvan 

Kulibin %1,3 oranında, Karl Marx %0,7 oranında temsil edilmiştir. Hikayeler 

kategorisinde ise kıtlık döneminden %24,7 oranında, II. Dünya savaşından %11,2 

oranında bahsedilmiştir. 

Kahraman kategorisine bakıldığında filmde siyaset, edebiyat ve bilim 

dünyasından kişilere yer verildiği görülmektedir. Siyasi kahramanlar Lenin ve Marx 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu kahramanlar insanın özgürleşmesi üzerine düşünce 

sistemi olan Marksizmin Lenin tarafından sosyalist sisteme yeniden uygulamasıyla 

Sovyetler Birliği’nin ideolojisinin temeli olan Marksizm-Leninizm birlikteliğinin 

temsilleridir. Filmde Marx, İşçi ve Emekçiler Bayramı 1 Mayıs kutlamasında meydana 

asılan posterlerde ve kalabalığın taşıdığı pankartlarda görülürken, Lenin yine 1 Mayıs 

176 
 



kutlamalarında poster ve pankartlarda, kahramanların yaşadığı evlerde, üniversite ve 

Lenin’in naaşının bulunduğu mozolede karşımıza çıkmaktadır. 

Şiirin anlatı aracı olarak kullanıldığı filmde senaryonun 1960’ların en önemli 

şairlerinden biri olan Gennadiy Şpalikov tarafından yazılmış olması tesadüf değildir. 

Görüntünün adeta bir parçası haline gelen şiirlerle metin içerisinde metin verilmiştir. 

Böylece sanatsal sözün gücünden yararlanılarak filmde anlamsal sınırlar genişletilmiştir. 

Edebi dünyadan kahramanlara bakıldığında modern Rus edebiyatının kurucusu şair ve 

yazar Aleksandr Puşkin, şair, yazar ve oyuncu Vladimir Mayakovskiy ve İngiliz şair, 

oyun yazarı William Shakespeare görülmektedir. Puşkin batı edebiyatını ve Rus 

edebiyatını sentezleyerek gerçekçilik akımının temsilcisi, Mayakovskiy Bolşevik Partisi 

ve Lenin için canla başla çalışan dolayısı ile de Leninizm ideolojisi taşıyan bir şair, 

Shakespeare ise dünya edebiyatının en önde gelen oyun yazarlarındandır. Puşkinle gerçek 

hayat, Mayakovskiy’le sanatın ideolojisiz olmayacağı ve Shakespeare’la dünyaya açılan 

kapı gösterilmiştir. Filmde Mayakovskiy Sergey’in evinde portesi ve şiirleriyle temsil 

edilirken, Puşkin ve Shakespare şiir ve söylemlerde metinsel olarak temsil edilmiştir. 

Filmin zamansal genişliğine rağmen olay örgüsü açısından sınırlı olması karakterlerin 

yaşadığı içsel eylem, monolog yoğunluklarıyla dengelenmiştir. Bu dengelemede şiirin 

estetik gücünden faydalanılmıştır. Ayrıca filmde sansürle kısaltılan politeknik 

enstitüsünde gerçekleştirilen şiir gecesi de şiirin söylemsel gücünden yararlanılan bir 

bölümdür. Khutsiyev 60'ların gençliğinin ruh halini ve zamanın ruhunu çok doğru bir 

şekilde aktaran şiir gecesini belgesel film gibi çekmiş ve kurgu sinematografisini 

belgeselle ustaca birleştirmiştir. 

Filmde bilim dünyasından İvan Kulibin ve Yuri Gagarin’e yer verilmiştir. Kulibin 

saat mekanizmaları üzerine çalışan ve cep saati, küle saati, ayı, mevsimi, haftanın gününü 

ve ayın evrelerini gösteren saatlerinin mucididir. Filmde bozulan ev aletlerinin tamir 

edilmesinden bahsedilirken Kulibin örneği verilmiştir. İkinci kahraman Gagarin ise uzaya 

çıkan ilk insandır. Gagarin filmde 1 Mayıs kutlamalarında yer alan roket, yaka kartı ve 

filmin kahramanı Sergey’in evindeki takvimde yer alan gezegenlere ait resimle adı 

geçmeden örtülü bir şekilde temsil edilmiştir. Filmde yer alan kahramanların siyaset, 

177 
 



edebiyat ve bilim olmak üzere farklı alandan oluşu izleyiciden belirli bir entelektüel 

seviye beklentisini göstermektedir. 

Filmde kıtlık dönemi ve II. Dünya Savaşı’ndan bahsedilmektedir. Kıtlık 

dönemine dair konuşma Sergey’in annesin kitapların arasında yiyecek fişini bulmasıyla 

başlamaktadır. Yiyecek fişi o dönem sınırlı olan gıdanın halk arasında eşit bir şekilde 

dağıtılabilmesine yardımcı olmaktadır. Geçmişi hatırlayan Sergey’in annesi çocuklarına 

gece yarılarına kadar soğukta nasıl askerlerle patates söktüklerini acı içerisinde 

anlatmıştır. 

II. Dünya Savaşı’nın anılması Sergey’in takvimde 22 Haziran tarihini görüp 

hüzünlenmesiyle gösterilmiştir. Yönetmen 1941 yılından beri kutsal olan güne atıfta 

bulunarak 22 Haziran tarihli takvim sayfasıyla başlattığı sahneyi savaşın başladığı saati 

temsilen 4 çan sesi eşliğinde Moskova panoraması ile sonlandırmıştır. 

2.1.1.5. Örfler 

Tablo 3.10. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan örflerin sahne süreleri 

Örf 

İlişki çeşitleri Sahne süresi Yüzdelik oranı 

Baba-kız  485 saniye  %11,3 

Baba-oğul 355 saniye %8,3 

Karı-koca 210 saniye %4,9 

Komşu ilişkisi 2 saniye %0,4 

Yeme-içme   

Konserve yiyecekler, 
peynir, patates, sandviç, 
kefir, votka, bira, kahve 

920 saniye %21,5 

Müzik   

Marş  544 saniye %12,7 

Yabancı dilde şarkı 
(İngilizce ve Fransızca) 

352 saniye  %8,2 

Rusça şarkı 216 saniye %5 

Kıyafet/Aksesuar   

Eşarplı kadın 249 saniye %5,8 

178 
 



Boş zaman 
değerlendirme aktivitesi 

  

Partiye gitme 619 saniye %14,4 

Televizyon izleme 120 saniye %2,8 

Kitap okuma 102 saniye %2,4 

Parkta dolaşma 97 saniye %2,2 

Gazete okuma 7 saniye 0.1 

Filmde örf kategorisinde ilişki çeşitlerinde en uzun yer verilen baba-kız 

diyalogudur (%11,3). Filmin doruk noktasını oluşturan baba-oğul diyaloğu %8,3 

oranında kendisine yer bulmuştur. Onu %4,9 ile karı-koca ilişkisi takip ederken, son 

olarak komşu ilişkisi filmde %0,4 oranında yer almıştır. Yemek olarak karşımıza 

konserve, peynir, patates, sandviç, kefir, votka, bira, kahve çıkmaktadır (%21,5). Filmde 

yer verilen müzik kategorisine bakıldığında en fazla marşa yer verilmiştir (%12,7). Rusça 

dinlenen şarkılar ise %5 oranındadır. Kıyafet kategorisinde geleneksel kıyafet olarak 

eşarplı kadınlara yer verildiği görülmektedir (%5,8). Boş zaman değerlendirme aktivitesi 

olarak partiye gitme (%14,4), televizyon izleme (%2,8), kitap okuma (%2,4), parkta 

dolaşma (%2,2), gazete okuma (%0,1) aktivitelerinin olduğu görülmektedir. 

Filmde baba-oğul, baba-kız ve karı-koca diyalogları toplumun en küçük birimi 

olan o dönemki aile yapısına dair genel bir değerlendirme yapmamıza yardımcı 

olmaktadır. Bu diyaloglar yeni neslin birbiriyle ve eski nesille olan ilişkisidir. Üç diyaloga 

da bakıldığında konular farklı olsa da içerik olarak birbirine hesap soran, birbiriyle 

çatışan, tartışan, birbirini anlamayan ve en önemlisi çıkış noktası arayan kişilerin olduğu 

görülmektedir. 60’lar kuşağının ebeveynlerinden tamamen farklı bir kaderi vardır. Halen 

aramakta oldukları kendi varoluşsal yolda anne babalarının inandıkları ilkeler yoktur. Bu 

durum aralarındaki iletişim biçimine ve ilişkilerine de yansımıştır. Sergey-babası ve 

Anya-babası arasındaki ilişki kolektivist toplum yapısına sahip Sovyetler Birliği’nde 

büyüyen ebeveynlerle dönemin etkisiyle bireyselleşmeye çalışan çocukların çatışmasına 

dönüşmüştür. 

Sergey’in zaman sınırları arasında geçiş yaparak ölen babasıyla yaptığı 

konuşmada en dikkat çekici nokta Sergey’in babasından tavsiye istemesine rağmen 

179 
 



oğluna tavsiyede bulunamayan bir baba figürüdür. Sergey 23, ölen babası ise hala 21 

yaşındadır. Bu noktada geleneksel baba-oğul ilişkisi yapı bozuma uğratılmıştır. Sergey’in 

hayata dair sorduğu sorular babası için anlamsızdır. Çünkü o bunları daha önce hiç 

düşünmemiştir, düşünme şansı olmamıştır. Oğlunun gerçek anlamda gerisinde kalan baba 

ona tavsiye vermek için hem küçük hem yetersizdir.  

Anya, Sergey ve babası arasında geçen konuşma ebeveyn ile yeni neslin hayata 

bakışındaki farklılıkları gözler önüne sermektedir. Sergey’le ayrı eve taşınmak isteyen 

Anya, babası tarafından yetersiz görülmektedir. Anya’nın yetersizliğini Sergey’e de 

göstermek isteyen baba gençlerin saf, düşüncesiz ve mantıksız işler yapabileceğinden 

bahsederken kızı tarafından aynı dili konuşmadıkları için eleştirilir ve dinlenmek 

istenmez. Bu sahne televizyonda çocuk korosunun mutlu yaşam hakkında söylediği 

konser görüntüleriyle bitirilirken, mutlu hayatın geleceğin temsilcisi çocuklar tarafından 

inşa edileceği böylece izleyiciye gösterilmiştir. 

Filmde yer alan karı-koca ilişkisi Slava-karısı ve Anya-nikahlı eşi örneklerinde 

iki farklı aile yapısı olarak karşımıza çıkmaktadır. Slava karısıyla hamile olduğu için 

evlenmiştir. Kendisini baba ve eş olmaya henüz hazır hissetmeyen Slava karısını sevse 

de çocukluk arkadaşlarıyla olan bekar hayatından da kopmak istememektedir. Bu konuda 

sürekli tartışma yaşayan çiftin ilişkisinde anaerkil yapı dikkat çekmektedir. Slava’nın 

votka içerken nerde durması gerektiğine, dışarı çıkıp çıkmayacağına karısı karar 

vermektedir. Ancak Slava söylediği yalanlarla yasakların üstesinden gelmektedir. Filmin 

olay örgüsünde hâkim olan ucu açık sorular Slava ve eşi arasındaki ilişkide de kendisini 

göstermiş, çiftin sonuyla ilgili izleyiciye bilgi verilmemiştir. Bir diğer karı-koca ilişkisi 

örneği olan Anya ve nikahlı eşi arasında yaşananlar Rus toplumunda alışılagelmiş 

türdedir. Anya uzun zamandır ayrı yaşasa da eşinden halen resmi olarak ayrılmamıştır. 

Nikahlı kocasıyla şiir gecesinde karşılaşan Anya onu sevgilisi Sergey ile tanıştırmıştır. 

Sergey’e eşini tanıtırken eğitimli, 2 dil bildiğini, badminton oynadığını, çok kültürlü biri 

olduğunu vurgulayarak ondan övgüyle bahsetmiştir. 

Stalin Sovyetler Birliği’nde bizden olmayana atfedilen tüm agresif duygularla 

kamusal söylemin dışında bırakılma korkusu aile, komşu, arkadaş ilişkilerini de 

etkilemiştir (Михайлин, 2015:314). Bu boşluk filmde kendisine oldukça sınırlı da olsa 

180 
 



yer bulabilmiş ve komşuluk ilişkisi ancak apartmanın önünde oturan yaşlı kadınlara 

Nikolay’ın selam vermesiyle gösterilmiştir. 

Filmde geçen yemek sahnelerinde 374 saniye ile kutlama yemeklerinin ağırlıkta 

olduğu görülmektedir. 284 saniyelik ekran süresinde yemekler sohbet esnasında 

yenmiştir. Arta kalan 262 saniye de ise fiziksel ihtiyacı gidermek için yemek yenmiştir. 

Filmde kurulan sofralara bakıldığında Ruslar için kıtlık döneminde yaşananlardan dolayı 

neredeyse kutsal sayılan patates, Slav ırkının özel içeceği olan kvas, Rusya menşeili votka 

ve votkanın yanında Rusların olmazsa olmazı konserve yiyecekler dikkat çekmektedir. 

İzleyici filmde müzik olarak en fazla marş dinlemektedir. Marş 1 Mayıs 

kutlamalarında ve II. Dünya Savaşı’ndan bahsedildikten sonra kullanılmıştır. Rusça 

şarkılara akordeon gibi daha geleneksel enstrümanların yanı sıra gitar gibi modern 

enstrümanlar da eşlik etmiştir. Filmde milli duyguların uyandırılmasına yardımcı olan 

marşa geniş yer verilmesine karşın Rusça müzik için aynı durum söz konusu değildir. Bu 

sonuç filmdeki yabancı müzik süresi üzerinden net bir şekilde görülmektedir. Fransızca 

ve İngilizce olmak üzere yabancı müziğe 352 saniye yer verilmiştir. Üstelik bu şarkılar 

arasında Sovyetlerde pek de hoş karşılanmayan caz tarzında olanlar da vardır. 

Filmde görünen eşarplı kadın temsili Ortodoks olan Ruslar için sıradan bir 

durumdur. Filmde eşarp modern kıyafetler ile harmanlanarak verilmiştir. Burada eşarp 

takanların yaşlarına bakıldığında herhangi bir ayrım yapılmadığı genç ve yaşlı 

gözetilmeksizin her yaş grubundan kadının eşarp taktığı görülmektedir. 

Boş zaman değerlendirilme aktivitesi olarak filmde en fazla süre yeni neslin 

eğlence tarzını görebileceğimiz partiye ayrılmıştır. Filmde gençler tarafından verilen 

partinin konseptine ve eğlence tarzına bakıldığında partiye katılan gençlerin 60’lar nesli 

olarak da nitelendirilen altın gençleri temsil ettiği görülmektedir. İkinci olarak en fazla 

yer verilen kahramanların boş zamanlarında televizyon izlemesidir. Kahramanlar 

televizyonda Rusça müzik dinlemenin yanı sıra buz hokeyi izlemektedir. Parti esnasında 

da karşımıza çıkan kitap okuma aktivitesi ev, troleybüs gibi çeşitli yerlerde kullanılmıştır. 

Filmde Moskova şehrinin genel görünümünde sık sık karşımıza çıkan gazete büfeleri 

gazete okuma aktivitesi olarak karşılık bulmuştur. 

181 
 



 

 

Tablo 3.11. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan kültürel kimlik 
görünümlerinin genel içerik analizi 

Kültürel görünüm 
kategorileri 

Toplam sahne süresi Yüzdelik oran 

Artefaktlar 7235 saniye %55,1 

Toplumsal değerler 194 saniye %1,5 

Tören ve kutlamalar 705 saniye %5,4 

Kahraman ve hikayeler 712 saniye %5,5 

Örfler 4278 saniye %32,5 

Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan kültürel kimlik 

görünümlerinin toplam ekran sürelerine bakıldığında filmde en fazla artefaktlara yer 

verildiği görülmektedir (%55,1). %32,5 oranla örfler ekrana yansıtılmıştır. Kahraman ve 

hikayeler %5,5, tören ve kutlamalar %5,4 oranında temsil edilmiştir. Toplumsal değerler 

kategorisi %1,5’lik ekran süresiyle son sırada yer almıştır. 

2.1.2. Baltık sinema grubu; Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue 

Horizon) filmi 

Filmin künyesi – Türkçesi mavi ufuk olan Goluboy gorizont (Голубой горизонт 

/ Blue Horizon) filmi 1957 yılında Litvanya Film Stüdyosu’nda çocuk, macera türünde 

siyah beyaz olarak Litvanca7 çekilmiştir. Vitautas Mikalauskas’ın yönetmenliğini yaptığı 

65 dakika uzunluğundaki filmin senaryosu Romualdas Lankauskas tarafından yazılmıştır. 

Filmin çekimleri Algimantas Moskus, müziği Eduardas Balsis, dublajı ise Mariya Sauts 

tarafından yapılmıştır. Filmde Vytukos’u Jonat Sutkus, Sauliukos’u Vakaris Lopas, 

Vincukas’ı Vitautas Buizys, Zigmas’u Romas Lietuvaitis oynamıştır. 

Filmin konusu – Film iki arkadaş Vytukos ve Sauliukos’un cesur bir denizci 

olmak için evden kaçma hikayelerini konu almaktadır. Uzak yolculukların romantizmine 

kapılan iki arkadaş denizci olmaya karar vermiştir. Çocukların bu isteklerini öğrenen 

7 Filmin Rusça dublajı mevcuttur. 

182 
 

                                                           



Tiburtius kendisini deneyimli bir denizciymiş gibi göstermiş ve onlara denizci olmalarına 

yardım edeceğini söylemiştir. Ona güvenip yola çıkan çocuklar yolculuk esnasında 

birtakım sorunlarla karşılaşmış ve nihayetinde Tiburtius çocukların en değerli eşyalarını 

alarak ortadan kaybolmuştur. Sonunda Vytukos ve Sauliukos bitap bir halde büyük 

hayallerini gerçekleştirmek üzere Klaipeda şehrine varmayı başarmışlar ancak geminin 

kaptanı tarafından fark edilip evlerine geri gönderilmişlerdir. Genel olarak durağan örülen 

öyküde çocukların yaşadığı macera, filmi heyecan verici hale getirmiştir. 

Film hakkında – Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filmi 

Litvanya sinemasının kendi stüdyosunda, kendi sinemacılarıyla tamamen bağımsız olarak 

ürettiği yani diğer bir ifadeyle Litvanya ulus sinematografisinin başladığı filmdir. Film 

Litvanyalı yazar Romualdas Lankauskas’ın 1954 yılında kaleme aldığı Türkçesi uzun 

mesafe olan Tolimajame plaukiojime adlı eserine dayanmaktadır (Vildziunas, 2015a:45). 

Etik psikolojik konuları kaleme alan yazarın eserlerinde karakterler şiirsel doğa ile 

çevrenin kentselliği ve rutini arasında bir çatışma yaşamaktadır. Lankauskas’ın 

öykülerinin geri planında Sovyet düzeni ve karakterin içsel özerkliği ironik bir şekilde 

yer almaktadır. Bu nedenle yazarın bazı eserleri Sovyet işgali sırasında ağır bir şekilde 

eleştirilerek resmi olarak kınanmıştır (https://www.livelib.ru/author/311988-romualdas-

lankauskas). Yazara dair bu bilgilerle Litvanya ulus sinemasının doğuşu için Romualdas 

Lankauskas’ın eserinin uyarlanmasının tesadüf olmadığı anlaşılmaktadır. 

Filmin aldığı ödüller – Filmin almış olduğu herhangi bir ödül bulunmamaktadır. 

2.1.2.1. Artefaktlar 

Tablo 3.12. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
artefaktların sahne süreleri 

Mimari 

Kamusal alan Sahne süresi Yüzdelik oran 

Deniz 1003 saniye %55,8 

Pazar 74 saniye %4,1 

Bar  57 saniye  %3,2 

İskele 46 saniye %2,5 

Tren garı 17 saniye %0,9 

183 
 

https://www.livelib.ru/author/311988-romualdas-lankauskas
https://www.livelib.ru/author/311988-romualdas-lankauskas


Özel alan   

Ev 126 saniye %7 

Bilim ve Teknoloji 

Teknolojik aletler   

Değirmen 84 saniye %4,7 

Tren   30 saniye %1,7 

Gemi 28 saniye %1,5 

Telefon  20 saniye %1,1 

Telefon kulübesi 7 saniye %0,4 

Pikap 5 saniye %0,3 

Meslek   

Denizci 125 saniye %7 

Doktor 71 saniye %4 

Bira satıcısı 57 saniye %3,2 

Pazarcı  20 saniye %1,1 

Polis  13 saniye %0,7 

Biletçi 12 saniye  %0,7 

Fotografçı 2 saniye %0,1 

Filmde yer verilen artefaktlara mimari olarak bakıldığında kamusal alanda deniz, 

pazar, bar, iskele ve tren garı mekân olarak kullanılmıştır. Bunlar arasında en fazla ekran 

süresi denize ayrılmıştır (%55,8). Filmde pazara %4,1 oranında, bara %3,2 oranında, 

iskeleye %2,5 oranında ve tren garına %0,9 oranında yer verilmiştir. Özel alanda bulunan 

ev ise %7 oranındadır. 

Filmde gösterilen bilim ve teknoloji kategorisinde yer alan teknolojik aletlerde 

değirmen, tren, gemi, telefon, telefon kulübesi, pikap ve silah bulunmaktadır. Bu aletler 

içerisinde en fazla değirmene yer verilmiştir (%4,7). Diğer aletlerin ekran sürelerine 

bakıldığında tren %1,7, gemi %1,5, telefon %1,1, telefon kulübesi %0,4 ve pikap %0,3 

oranında karşımıza çıkmaktadır. Bilim ve teknolojide yer alan meslekler kategorisine 

bakıldığında denizci, doktor, barmen, pazarcı, polis, biletçi ve fotoğrafçı görülmektedir. 

En fazla denizcilik mesleğine yer verilirken (%7), doktor (%4), bira satıcısı (%3,2), 

184 
 



pazarcı (%1,1), polis (%0,7), biletçi (%0,7) ve fotoğrafçı (%0,1) mesleklerinin 

temsillerine rastlanmıştır. 

Film Litvanya’da sahil kenti olan Klaipeda yakınlarında geçmektedir. 

Litvanya’nın Baltık Denizi sahillerine uzanan coğrafi konumu düşünüldüğünde kamusal 

mekânda en fazla yer verilen denizin mekân kullanımının ülkenin bulunduğu coğrafi 

yerle uyum içerisinde olduğu görülmektedir. Deniz mekân olarak kullanılırken, 59 saniye 

gibi kısa bir süre insanların yüzdüğü yer olarak gösterilmiştir. Bunun yanı sıra deniz 

filmde geçen korku dolu anlarda yağmur ve şimşekle desteklenerek filmde tamamlayıcı 

unsur olarak da kullanılmıştır. Yönetmen Mikalauskas filminde duygu coşkusunu 

doğanın gücünden yararlanarak oluşturmaya çalışmıştır. Denizden sonra en çok 

kullanılan mekân olan pazarın filmde geçtiği bağlama bakıldığında Litvanların ne ile 

geçindiği ve ne yediklerine dair kısmen bilgi sahibi olunmaktadır. Sovyetler Birliği 

döneminde ülke ekonomisinde süt ve süt ürünleri üretiminin ve domuz yetiştiriciliğinin 

payı pazarda süt ve canlı domuz satan kadınlarla temsil edilmiştir. Ayrıca pazarda üzüm 

satılan diğer yiyecekler arasındadır (Калесник и Павленко, 1972:615, 659). İskele yine 

denizin mekân kullanımına paralel olarak karşımıza çıkmaktadır. Trenle evlerine dönecek 

çocukların bilet aldığı sırada tren garı mekân olarak kullanılmıştır. Bar ise Tiburtius’un 

çocukları kandırıp aldığı parayla bira içmeye gittiği mekân olarak ekranda kendisine yer 

bulmuştur. 

Filmde kullanılan özel alan olarak ev kamusal alanla kıyaslandığında oldukça az 

gösterilmiştir. Bunda filmin türü ve seçilen konu oldukça etkili olmuştur. Macera türünde 

çekilen filmde, filmin kahramanlarının denize açılması ev sahnelerinin kısıtlanmasında 

etkili olmuştur. Ev sahneleri kendi içerisinde değerlendirildiğinde 28 saniye özel alanın 

özeli olan banyonun mekân olarak kullanıldığı görülmektedir. Bu bilgiyle özel alanın az 

ama tüm sınırlarını aşarak şeffaf bir biçimde kullanıldığı sonucuna varılmaktadır. 

Filmde yer alan artefaktlara bilim ve teknoloji açısından bakıldığında değirmen, 

tren, gemi, telefon, telefon kulübesi, pikap ve silah bulunmaktadır. Teknolojik aletler 

tarihsel süreç içerinde değerlendirildiğinde enerji üretimi açısından yel değirmenleri 

dikkat çekmektedir. Günümüzde rüzgâr türbinine dönüştürülen yel değirmenlerinden 

Litvanya’da da yararlanıldığı filmde yer verilen değirmen sahneleriyle gösterilmiştir. 

185 
 



Tıpkı değirmen gibi insanoğlu için önemli icatlardan olan trene filmde yer verilmiştir. 

Trenin buharla çalıştığını gösteren sahnelerle filmin II. Dünya Savaşı’ndan sonraki 

dönemi konu edindiği anlaşılmaktadır. Telefonun olduğu sahnelerde amacına uygun 

olarak kahramanların konuştuğu, telefon kulübesinin ise 7 saniyelik toplam sürenin 4 

saniyesi mekânı tamamlayan öğe olarak kullanıldığı görülmektedir. Pikap filmde 

teknolojik alet olarak karşımıza çıkan diğer alettir. 

Filmde en fazla denizcilik mesleği temsiline yer verilmesi filmde kullanılan 

mekanla yani denizle örtüşmektedir. Çocukların denizci olma hayali de bu temsilin diğer 

meslekler arasında öne çıkmasını sağlamıştır. Diğer mesleklere bakıldığında doktor ve 

polis olmak üzere beyaz yakalılar görülmektedir. İki farklı mekânda gördüğümüz bira 

satıcısı, süt ve sebze satan pazarcı, tren garında kasada çalışan biletçi, sokakta kaptan 

maketiyle fotoğraf çeken fotoğrafçı filmde yer alan diğer meslek temsilleridir. 

2.1.2.2. Toplumsal değerler 

Tablo 3.13. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
toplumsal değerlerin sahne süreleri 

Toplumsal değerler Sahne süresi Yüzdelik oran 

Saygı   

Saygısızlık 30 saniye %31,3 

Geçmişten kalanlara saygı 13 saniye %13,5 

Yardımlaşma   

Erkeğin kadına yardımı 11 saniye %11,5 

Hitap şekli   

Amca, madam 8 saniye %8,3 

Uygun görülmeyen 
davranış 

  

Korumacı annelik 34 saniye %35,4 

Değerler kısmında saygı kategorisinde karşımıza çıkan büyüklere saygı ya da 

filmde geçtiği haliyle saygısızlık %31,5 oranında, geçmişten kalanlara saygı %13,5 

oranında, yardımlaşma %11,5 oranında, hitap şekli %8,3 oranında temsil edilmiştir. 

186 
 



Filmde uygun görülmeyen davranış olan korumacı annelik ise %35,4 oranında 

gösterilmiştir. 

Toplumsal değer kategorisinin alt kategorisi olan saygıya dair filmde saygısızlık 

ve geçmişten kalanlara saygı yer almaktadır. Pazarcı ve çocukları dolandıran Tiburtius 

arasında geçen diyalogda saygısızlık karşımıza çıkmaktadır. Tiburtius pazarcı kadının 

üzümlerini sürekli yemektedir. Bu durum karşısında yaşlı kadın daha ne kadar 

yiyeceksiniz diyerek sinirlenmektedir. Genç adam bunları tatmak için koymadınız mı 

diyerek homurdanmaya başlamıştır. O sırada kadın bir de söyleniyor musun, yeni mi 

anladın anlamında Türkçesi günaydın olan Almanca guten morgen demiştir. Adam sensin 

morgen diye bağırmıştır. Bu diyalogda dikkat çeken bir diğer husus da genç adamın 

kendisinden yaşça büyük olan pazarcıya sen diye hitap etmesidir. 

Geçmişten kalanlara saygıya filmde iki örnek üzerinden yer verilmiştir. Bu 

örnekler geçmişten miras kalana değer yüklemede nesiller arasındaki bakış açısı 

farklılığını da gözler önüne sermektedir. Babasını savaşta kaybeden Zigmos denizde 

özellikle bu eski kayıkla gezmeyi seviyorum, bu kayık babamdan kalan en değerli miras 

diyerek babasına vermiş olduğu değeri kayığa anlam yükleyerek yaşamaktadır. Eski 

olduğunun farkındadır ancak yenisiyle değişmeyi aklından bile geçirmemiştir. Vytukos’a 

ise ölen babasından saksafon kalmıştır. Küçük çocuk babasından kalan saksafondan 

hayalleri uğruna istemeyerek de olsa vazgeçmiştir. Ayrıca popüler müzik sembollerinden 

olan saksafon enstrümanın seçilmesi Amerika kökenli ortaya çıkan bu akımdan 

Litvanya’nın da haberi olduğunu yani demir perdenin aralandığının göstergesidir. 

Yardımlaşma kategorisinde filmde erkeğin kadına yardımı yer almaktadır. Burada 

filmin kötü adamı Tiburtius tek iyiliğini pazarda domuzu kaçan kadına yardım edip 

domuzunu yakalayarak yapmıştır. Erkeğin fiziksel gücü kadının çaresizliğine yardım 

etmiştir. 

Filmde hitap şekillerine bakıldığında filmin kahramanlarının kendilerinden yaşça 

büyük olan Tiburtius’a amca ve erkeklerin kadınlara madam olarak hitap etmesiyle 

karşılaşılmaktadır. Bu hitap şekillerinde büyüklere duyulan saygı ve kadına verilen değer 

anlaşılmaktadır. 

187 
 



Filmde uygun görülmeyen davranış korumacı annelik olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Sauliukos annesinin korumacı tutumu nedeniyle diğer çocuklar gibi dışarıya 

çıkamamakta, derede yüzememektedir. Tüm mahallenin çocukları kampa giderken 

Sauliukos annesiyle evde oturmak zorunda kalmıştır. Sauliukos’un annesinin bu 

kontrolcü tavrı çocukları kampa götürmek isteyen kadın tarafından eleştirilmiştir. 

Eleştirileri kabul etmeyen anne ve kadın arasında küçük çaplı tartışma yaşanmıştır. 

2.1.2.3. Kahraman ve hikayeler 

Tablo 3.14. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
kahraman ve hikayelerin sahne süreleri 

Hikayeler Sahne süresi Yüzdelik oran 

II. Dünya Savaşı 15 saniye %100 

 Filmde hikayeler kategorisinde II. Dünya Savaşı anılmıştır. Denizci Zigmos ilk 

kez sefere çıktığında onu kimsenin yolcu etmeye gelmediğini çünkü ailesinin savaşta 

öldürüldüğünü belirtmiştir. Ayrıca pazarcı ve Tiburtius arasında geçen diyalogda savaş 

örtülü olarak anılmıştır. Pazarcının Tiburtius’a guten morgen dediğinde Tiburtius’un 

sanki hakaret duymuşçasına bağırarak sensin morgen demesi Almanca üzerinden 

Almanya’ya dolayısı ile de Alman işgaline olan öfkenin dışa vurumu olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

2.1.2.4. Örfler 

Tablo 3.15. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
örflerin sahne süreleri 

Örf 

İlişki çeşitleri Sahne süresi Yüzdelik oranı 

Anne-çocuk ilişkisi 68 saniye %9,9 

Karı-koca ilişkisi 12 saniye %1,8 

Yeme-içme   

Tavuk, bira 31 saniye %4,5 

Müzik   

Litvanca şarkı 128 saniye %18,7 

Marş 57 saniye %8,3 

188 
 



Kıyafet/Aksesuar   

Eşarplı kadın 167 saniye %24,3 

Geleneksel Litvanya erkek 
kıyafeti 

65 saniye %9,5 

Yüzük, küpe, saat  54 saniye %7,9 

Boş zaman 
değerlendirme aktivitesi 

  

Yüzme 59 saniye %8,6 

İnanç   

Âmin kelimesi 45 saniye %6,5 

Filmde örf kategorisinde ilişki çeşitleri anne-çocuk ve karı-koca ilişkisi olarak 

görülmektedir. Anne-çocuk ilişkisi %9,9 oranında, karı-koca ilişkisi ise %1,8 oranında 

ekrana yansımıştır. Yeme-içme olarak karşımıza tavuk ve bira çıkmaktadır (%4,5). 

Filmde yer verilen müzik kategorisine bakıldığında en fazla Litvanca şarkılara yer 

verilmiştir (%18,7). Marş ise %8,3 oranındadır. Kıyafet/aksesuar kategorisinde 

geleneksel kıyafet olarak eşarba (%24,3), geleneksel Litvanya erkek kıyafetine (%9,5) ve 

yüzük, küpe ve saat aksesuarlarına (%7,9) yer verildiği görülmektedir. Boş zaman 

değerlendirme aktivitesi olarak yüzme aktivitesinin olduğu görülmektedir (%8,6). İnanç 

kategorisi âmin kelime kullanımıyla filmde %6,5 oranında yer almıştır. 

Filmde anne-çocuk ilişkisi filmin baş kahramanları olan Sauliukos ve Vytukos’un 

anneleriyle olan ilişkilerinde görülmektedir. İki kahramanın da annelerinin hayat tarzı, 

standardı ve çocuğa bakış açıları farklıdır. Sauliukos’un annesi kendisi piyano çalıp şarkı 

söylerken oğluna keman çaldırmaktadır. Annesi oğlunu yanında tutmak adına bir şeyi 

ister istemez Sauliukos’a fırsat vermeden kendisi yapmaktadır. Vytukos’un annesi ise 

kızdığında oğluna az da olsa fiziksel şiddet uygulayan bir annedir. Oğlundan bahçedeki 

domuza bakmasını istemiştir. Arkadaşlarıyla oynamak isteyen Vytukos domuzun sonunu 

getirecek olan iple onu bahçeye bağlamıştır. İki anne-çocuk ilişkisinde de annelerin 

çocuklarını güvenli alanda tutma kaygısı yaşadıkları görülmektedir. Dışarısı onlar için 

tehlikedir. Sauliukos’un annesi onu dereye göndermezken, Vytukos’un annesi ekmek 

almaya göndermemiştir. 

189 
 



Aile yapısına dair okuma yapacağımız bir diğer ilişki olan karı-koca ilişkisi 

Sauliukos’un anne ve babası üzerinden filme yansımıştır. Çiftin birbirleriyle iletişimi 

güçlü değildir. Karı-koca arasında geçen diyalogda oğulları Sauliukos’un eğitilme 

tarzıyla ilgili tartışmaktadırlar. Baba annenin çocuğu kampa göndermediği için evden 

kaçtığını ona göndermesini söylediğini hatırlatmıştır. Koca evde hiç gösterilmezken, 

izleyici baba, anne, çocuktan oluşan çekirdek aileyi de aynı kadrajda görememektedir. 

Hatta öyle ki Sauliukos’un babası olduğu ancak hastalandığında anlaşılmaktadır. 

Vytukos’un babası öldüğü için ailesinde baba figürü hiç yer almamaktadır. Dolayısıyla 

da her iki ailede de anne ve çocuğun merkezde olduğu anaerkil bir aile yapısı karşımıza 

çıkmaktadır. 

Yeme-içme sahnelerine bakıldığında 11 saniye ile sadece tavuk budunun ve kalan 

10 saniye ile de biranın yer aldığı görülmektedir. Tavuk acıkan çocuğun kayıkta fiziksel 

ihtiyacını karşılaması olarak karşımıza çıkmaktadır. Denize kıyısı olan Litvanya’da balık 

yerine tavuğun tercih edilmesinde filmin küçük bir kasabada geçmesi, karakterlerin 

bahçelerinde hayvan beslemesi etkili olmuştur. Litvanya içecek kültüründe alkollü 

içeceklerden ev yapımı likör ve biranın yaygın olarak tüketilmesi filmde yer verilen likör 

ve bira ile temsil edilmiştir. Bira filmde ayak üstü içilirken, likör ise barda içilmiştir. 

Burada Tiburtius’un bira alırken içmek zararlı demesi dikkat çekmektedir. 

Filmde müzik olarak en fazla Litvanca şarkılar duyulmaktadır. Şarkıların büyük 

kısmı (125 saniye) deniz sahneleriyle bütünleşmiştir. Geleneksel müzik kullanılarak 

filmde kutsallaştırılan denize daha da vurgulanmıştır. Filmin kahramanlarından 

Sauliukos’un annesinin de İtalya kökenli enstrümanlar olan piyano ve keman eşliğinde 

Litvanca şarkı söylediği görülmektedir. Filmde sadece Litvanca şarkı olmasında filmin 

Litvanca çekilmesi de etkili olmuştur. Milli duyguları harekete geçiren marş filmde 

denizcilerin sokakta yaptığı yürüyüş esnasında duyulmaktadır. Bu durum aynı zamanda 

Stalin döneminde tek tipleşen Sovyet insanı tanımlamasından vazgeçildiğinin simgesel 

anlatımıdır. 

Nüfusun büyük çoğunluğunun Katolik olan Litvanyalılar için sıradan bir durum 

olan kadınların eşarp takması modern kıyafetlerle birlikte verilmiştir. Eşarp takanlara 

filmin baş kahramanlarının anneleri özelinde bakıldığında ekonomik durumu kötü olan 

190 
 



Vytukos’un annesinin eşarp taktığı, ekonomik durumu daha iyi olan Sauliukos’un 

annesinin ise modern kıyafetler giydiği görülmektedir. 

Litvanyalıların geleneksel erkek kıyafetinde yelek, boyuna bağlanan fular, uzun 

ceket ve kumaşta geometrik desenler öne çıkmaktadır. Genel olarak sade olan bu 

görünüme filmde de yer verilmiştir. Tiburtius’un doktormuş gibi davrandığı sahnede 

boynuna taktığı geometrik desenli kurdele, giydiği ceket ile Litvanya geleneksel erkek 

kıyafeti temsili görülmektedir. Filmde kahramanlar yüzük, alyans, küpe ve saat 

aksesuarları takmışlardır. Yüzük hem erkek hem de kadın karakterlerde görülmektedir. 

Aksesuar amaçlı yüzüklerin yanı sıra alyans da vardır. Alyans kişinin medeni durumunu 

kamuya bildiren bir semboldür. Filmde alyansı kadının takması kadının kamusal alanda 

varlığının göstergesidir. 

Boş zaman değerlendirilme aktivitesi olarak filmde yüzme eylemine yer 

verilmiştir. Yüzme filmin mekân kullanımına ve ana konuyla örtüşen bir aktivite olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

İnanç kategorisi diğer dinlerde olduğu gibi Hristiyanlıkta da olan âmin 

kelimesiyle temsilini bulmuştur. Vytukos, Sauliukos ve Tiburtius denizcilik yeminini dua 

edermişçesine âmin diyerek bitirmişlerdir. 

Tablo 3.16. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
kültürel kimlik görünümlerinin genel içerik analizi 

Kültürel görünüm 
kategorileri 

Toplam sahne süresi Yüzdelik oran 

Artefaktlar 1797 saniye %69,2 

Toplumsal değerler 96 saniye %3,7 

Kahraman ve hikayeler 15 saniye %0,6 

Örfler 686 saniye %26,5 

Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde temsil edilen 

kültürel kimlik görünümlerde en fazla artefaktlara yer verilmiştir (%69,2). %26,5’lik 

ekran süresiyle ikinci sırada örfler karşımıza çıkmaktadır. Filmde toplumsal değerler 

%3,7, kahraman ve hikayeler %0,6 oranında temsil edilirken, tören ve kutlamalara 

yönelik herhangi bir temsile rastlanmamıştır. 

191 
 



 

2.1.3. Moldova sineması; Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за 

солнцем) filmi 

Filmin künyesi – Türkçesi insan güneşin peşinden gidiyor olan Çelovek idyöt za 

solntsem (Человек идёт за солнцем) filmi 1961 yılında Moldova Film Stüdyosu’nda 

çocuk türünde renkli olarak Rusça çekilmiştir. Mihail Kalik’in yönetmenliğini yaptığı 66 

dakika uzunluğundaki filmin senaryosu Valeriu Gajiu ve Mihail Kalik tarafından 

yazılmıştır. Filmin baş kameramanı Vdim Derbenev, sanat yönetmeni S. Bulgakov ve A. 

Roman’dır. Filmin müziği Mikael Tariberdiyev, kurgusu ise K. Blinovoy ve N. Çayki 

tarafından yapılmıştır. Başrol Sandu’yu Nick Crimnus oynarken, ona oyuncu T. 

Bestayeva, N. Volkov, G. Georgiu ve M. Grekov eşlik etmiştir. 

Filmin konusu – Şiirsel olay örgüsüyle dikkat çeken film Moldova’nın başkenti 

Kişinev sokaklarında geçmektedir. Filmin küçük kahramanı Sandu arkadaşlarıyla sokakta 

futbol oynarken güneş takip edilirse tüm dünyanın gezileceğini, yine aynı yere ama diğer 

taraftan gelineceğini duymuştur. Öğrendiklerinden çok etkilenen Sandu bunun 

doğruluğunu merak ettiği için güneşi takip etmeye karar vermiştir. Bir gün süren bu 

yolculukta küçük gözlemci yolda yürürken farklı farklı insanlarla karşılaşır; iyi-kötü, 

duyarlı-duyarsız, bilge-cahil, vicdanlı-acımasız. Sandu günün sonunda yorgun 

düşmüştür. Yoldan geçen askeri bir müzisyen tarafından alınıp evine bırakılmıştır. Sandu 

yaşadığı sıra dışı macerayı askeri müzisyene anlatırken, adam hikâyeyi dikkatle 

dinlemiştir. 

Film hakkında – Yönetmen Mihail Kalik 1951 yılında Stalin yönetimi tarafından 

terör örgütü kurmak suçundan tutuklanmıştır. 1954 yılında Kruşçev tarafından başlatılan 

rehabiliteden yararlanmış ve yönetmenliğe devam etmiştir. Çelovek idyöt za solntsem 

(Человек идёт за солнцем) filmiyle şiirsel bir hikâye sunan Kalik filmiyle Sovyet sinema 

estetiğine yeni bir boyut kazandırmıştır. Yenilikçi yönetmen filmde çocuk kahramanın 

çıktığı macerayı diğer filmlerde yer alan tartışmaların ayık bir girişimine dönüştürmüştür. 

Sinema alanında filmin başarısı karşılıksız kalmamış, geleneksel olay örgüsü yokluğuyla 

diğerlerinden ayrışan film Moskova’da filmi izleyen Fransız film yapımcılarının da 

dikkatini çekmiştir. Film ekibi filmlerinin Paris Film Kulübü’nde gösterilmesi için Paris’e 

192 
 



davet edilmiştir (Баландина, 2014:27, 49, 55). Kalik elde ettiği ve ileride edeceği 

başarılarıyla kendisi gibi daha nice yeteneğin rehabilite süreciyle yeniden Sovyet 

sinemasına kazandırılmasının ne kadar doğru bir karar olduğunu göstermiştir. 

Filmin aldığı ödüller – Film 1962 yılında Helsinki’de düzenlenen uluslararası 

film festivalinde ve yine aynı yıl Moskova’da Uluslararası Teknik Sinema Birliği 

tarafından düzenlenen festivalde uluslararası ses, aydınlatma ve renk kalitesinden ötürü 

ödül almıştır (https://www.kino-teatr.ru/kino/movie/sov/7770/forum/). Moldova 

sineması Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminin Helsinki’de 

aldığı ödülle ilk uluslararası ödülüne kavuşmuştur. 

2.1.3.1. Artefaktlar 

Tablo 3.17. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
artefaktların sahne süreleri 

 Mimari  

Kamusal alan Sahne süresi Yüzdelik oran 

Sokak 1379 %32,8 

Park 610 %14,5 

Stadyum 307 %7,3 

Pazar 257 %6,1 

İnşaat alanı 176 %4,2 

Motosiklet gösteri yeri 59 %1,4 

Doğum evi 41 %1 

Restoran 9 %0,2 

Özel alan   

Kamyonun içi 186 %4,4 

Ev 21 %0,5 

Bilim ve Teknoloji 

Teknolojik aletler   

Uydu 33 %0,8 

Helikopter 28 %0,6 

Troleybüs 23 %0,5 

Hoparlör 11 %0,3 

193 
 

https://www.kino-teatr.ru/kino/movie/sov/7770/forum/


Uçak 7 %0,2 

Trafik lambası 4 %0,1 

Meslek   

Askeri müzisyen 214 %5,1 

Polis 120 %2,9 

Ayakkabı boyacısı 108 %2,6 

Dansçı 91 %2,2 

İnşaat işçisi 83 %2 

Berber 78 %1,9 

Balıkçı 67 %1,6 

Motorcu 61 %1,5 

Asker 46 %1,1 

Bilim insanı 35 %0,8 

Piyangocu 34 %0,8 

Pazarcı 28 %0,6 

Taksici 28 %0,6 

Hemşire 27 %0,6 

Seramik satıcısı 19 %0,5 

Sokak temizlikçisi 4 %0,1 

Trafik polisi 3 %0,1 

Boyacı 2 %0,1 

Filmde yer verilen artefaktlara mimari olarak kamusal alanda sokak, park, 

stadyum, pazar, inşaat alanı, motosiklet gösterisi yapılan yer, doğum evi ve restoran 

mekân olarak kullanılmıştır. Bu mekanlardan en fazla sahne süresi sokağa aittir (%32,5). 

Filmde parka %14,5 oranında, stadyuma %7,3 oranında, pazara %6,1 oranında, inşaat 

alanına %4,2 oranında, motosiklet gösteri yapılan yere %1,4 oranında, doğum evine %1 

oranında ve restorana %0,2 oranında yer verilmiştir. Filmde özel alan kullanımında %4,4 

oranında kamyonun içi ve %0,5 oranında ev karşımıza çıkmaktadır. 

Filmde gösterilen bilim ve teknoloji kategorisinde yer alan teknolojik aletlerde 

uydu, helikopter, troleybüs, hoparlör, uçak, trafik lambası bulunmaktadır. Aletlerin ekran 

194 
 



sürelerine bakıldığında uyduya %0,8 oranında, helikoptere %0,6 oranında, troleybüse 

%0,5 oranında, hoparlöre %0,3 oranında, uçağa %0,2 oranında, trafik lambasına %0,1 

oranında yer verildiği görülmektedir. Bilim ve teknolojide yer alan meslekler kategorisine 

bakıldığında askeri müzisyen (%5,1), polis (%2,9), ayakkabı boyacısı (%2,6), dansçı 

(%2,2), inşaat işçisi (%2), berber (%1,9), motorcu (%1,5), asker (%1,1), bilim insanı 

(%0,8), piyango biletçisi (%0,8), pazarcı (%0,6), taksici (%0,6), hemşire (%0,6), seramik 

satıcısı (%0,5), sokak temizlikçisi (%0,1), trafik polisi (%0,1) ve boyacı (%0,1) 

mesleklerinin temsillerine rastlanmıştır. 

Filmin kahramanı Sandu’nun tüm gün Kişinev sokaklarında güneşin peşinde 

koşması filmde kamusal alan mekân kullanımındaki çeşitliliği sağlamıştır. Bu mekanlar 

arasında en fazla yer verilen ise Kişinev sokakları olmuştur. İzleyici Sandu’nun gözünden 

akan trafiği, açık hava panolarına asılan film ve sirk posterlerini, geçen insanları, geniş 

caddeleri sık sık yakın çekimle görmektedir. Geneli Büyük Stephan parkında klasikler 

sokağında geçen park, stadyum, Moldova’nın tarım alanındaki üretim çeşitliliğini 

yansıtan pazar, şehrin kısmen dönüşümünü gösteren inşaat alanı, motosiklet gösterisi 

yapılan yer, aşağıdan yukarıya kamera açısıyla gösterilerek kutsallaştırılan doğum evi ve 

restoran şehir görünümünü tamamlayan diğer kamusal mekanlardır. Filmde yer alan özel 

alan Sandu’nun yine sokaktan kopmadığı, kamyonun içerisinden Kişinev sokaklarını 

gözlemlediği kamyonun içi ve yapım aşamasındaki evlerdir. 

Filmde en fazla yer alan teknolojik alet uydudur. SSCB 1957 yılında insanlık 

tarihinde bir ilki gerçekleştirmiş ve dünyanın ilk yapay uydusu Sputnik’i yörüngeye 

oturtmayı başarmıştır. Dönemin bu büyük başarısı Sandu’nun Kişinev sokaklarından 

gezinirken karşısına çıkan uydu ile ekrana yansıtılmıştır. Filmde yer alan bir diğer alet 

uçak Sovyetler Birliği vurgusuyla, üzerinde SSCB yazısıyla uçarken gösterilmiştir. 

Helikopter, hoparlör ve trafik lambası filmde yer verilen diğer teknolojik aletlerdir. 

Bilim ve teknoloji kategorisinde oldukça çeşitli olan meslek temsillerinde en fazla 

askeri müzisyene yer verilmiştir. Askeri müzisyen de diğer meslek temsilleri gibi 

Sandu’nun yolda karşılaştığı kişilerden biridir. Kuvvet kolluklarından asker, polis ve 

trafik polisi temsil edilen diğer mesleklerdir. Teknolojik aletler kategorisinde karşımıza 

çıkan uydunun tamamlayıcısı olarak bilim insanı karşımıza çıkmaktadır. Filmde 

195 
 



alışılageldiği üzere sadece erkek değil kadın bilim insanına da yer verilmesi Moldova 

toplumunda kadının konumu hakkında da bilgi vermektedir. Filmde bilim insanı dışında 

beyaz yakalıları temsilen hemşire mesleğine yer verilmiştir. Ayrıca filmde ayakkabı 

boyacısı, dansçı, inşaat işçisi, berber, balıkçı, motorcu, piyangocu, pazarcı, taksici, 

seramik satıcısı, sokak temizlikçisi ve boyacı olmak üzere emekçi meslek temsilleri yer 

almaktadır. 

2.1.3.2. Toplumsal değerler 

Tablo 3.18. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer 
alan toplumsal değerlerin sahne süreleri 

Toplumsal değerler Sahne süresi Yüzdelik oran 

Değer yargısı   

Köylü-şehirli ayrımı 58 saniye %9,2 

Yardımlaşma   

Kamyon şoförünün çocuğa 
yardımı 

245 saniye %38,9 

Ayakkabı boyacısının 
çocuğa yardımı 

123 saniye %19,5 

Paylaşma   

İnşaat işçisinin yemeğini 
paylaşması 

131 saniye %20,8 

Köylü çocuğun karpuzu 
paylaşması 

64 saniye %10,2 

Hitap şekli   

Amca, siz 9 saniye %1,4 

Filmde köylü-şehirli ayrımıyla %9,2 oranında değer yargısı, %38,9 oranında 

kamyon şoförünün çocuğa yardımı ve %19,5 oranında ayakkabı boyacısının Sandu’ya 

yardımı olarak karşımıza çıkan yardımlaşma, inşaat işçisinin yemeğini paylaşması 

(%20,8), köylü çocuğun karpuzunu paylaşmasıyla (%10,2) paylaşma ve %1,4 oranında 

hitap şekli toplumsal değerler kategorisinde yer almaktadır. 

Toplumsal değerlerde insana atfedilen bir yargı türü olarak görebileceğimiz 

köylü-şehirli ayrımı Sandu ve köylü çocuk arasında geçen konuşmada, parkta çalışan 

kızın köye dair ve günebakan çiçeğini koparıp atan adamın köylüye dair söylediklerinde 

196 
 



karşımıza çıkmaktadır. Sandu pazarda dolaşırken babasıyla karpuz satmaya gelen köylü 

çocukla karşılaşmıştır. Çocuk Sandu’ya şehirli çocuk olarak hitap ederek karpuz yemeyi 

teklif etmiştir. Teklifi kabul eden Sandu kamyon kasasının üstüne, çocuğun yanına 

çıkmıştır. Köylü çocuk karpuzu keserken karpuzun bir tarafının toprakta, bir tarafının 

güneşte büyüdüğünü anlatmış ve bu bilgilerle Sandu köylü çocuğun ne çok şey bildiğini 

söylemiştir. Karpuzlarını yedikten sonra pazarda bulunan motosiklet gösterisi izlemeye 

gitmişlerdir. Köylü çocuk sizin şehrinizde mucizeler var. Motorcu hiçbir şeyden 

korkmuyor galiba demiş ancak gösteri sonrasını çadırın arkasından gizlice motorcuyu 

görmeye çalışırlarken motorcunun karısından ne kadar korktuğuna şahit olmuşlardır. 

Köylü-şehirli ayrımını görebileceğimiz bir diğer sahne parkta çalışan kızın tatilde evine 

gittiğini anlatmasıyla başlamaktadır. Genç kız köyünün çok güzel olduğunu şehre 

dönmek istemediğini söylemiştir. Bu sırada kızın patronu gelmiş ve günebakan çiçeğini 

göstererek bunu daha koparmadın mı diyerek sinirlenmiştir. Patrona göre genç kız 

günebakan çiçeğiyle parkı kendi köyüne çevirecektir. Patrona göre ise işçiler gül ve 

krizantem istemektedir. Tüm bu diyaloglara genel olarak bakıldığında filmde köylü-

şehirli ayrımında Sandu ve köylü çocuk özelinde her şeyi bilen bir köylü çocuk, cesur 

sanılan ancak daha sonra korkak olduğu öğrenilen bir şehirli, parkta çalışan kız özelinde 

köyünü çok seven şehre dönmek istemeyen bir köylü, parkta çalışan kızın patronu 

özelinde cahil olarak görünen bir köylü imajı çıkmaktadır. 

Filmde yardımlaşma ilk olarak kamyon şoförünün Sandu’yu arabasına almasıyla 

karşımıza çıkmaktadır. Sandu yine Kişinev sokaklarında gezerken trafiğin içerisine 

girmiş ve karşıdan gelen kamyonu görmemiştir. Ani frenle duran kamyon şoförü önce 

kızsa da çocuğa nereye gittiğini sormuş ve güneşi takip ediyorum cevabıyla ben de güneşe 

gidiyorum gel seni götüreyim diyerek Sandu’yu kamyonuna bindirmiştir. Bu yolculukta 

Sandu kamyon şoförünün üç kez dünyayı gezdiğini öğrenmiştir. Dönemin devlet 

yapısında bu her ne kadar mümkün gözükmese de küçük Sandu buna inanıp çoktan şoföre 

hayran olmuştur. Bir diğer yardımlaşma sahnesi ayakkabıcın Sandu’nun yırtılan 

ayakkabısını tamir etmesidir. Sandu’nun sokaklarda yaptığı uzun yürüyüşler neticesinde 

ayakkabısı yırtılmıştır. Ayakkabı boyacısını görüp yanına gitmiş ve ayakkabısını tamir 

etmesini istemiştir. Ayakkabı boyacısının arkasında ücret ödedikten sonra fiş isteyiniz 

yazısına inat adam Sandu’dan herhangi bir ücret talep etmemiştir.  

197 
 



Filmde paylaşma inşaat işçisinin yemek ve köylü çocuğun karpuz ikramıyla 

karşımıza çıkmaktadır. Sandu şehirde dolaşırken yolu evlerin yapıldığı bir inşaat alanına 

düşmüştür. İnşaat işçisinin ve beraberindekilerin yemek yediklerini görmüş, uzaktan 

onları izlemiştir. Masadakiler Sandu’ya kim olduğunu sormuş, Sandu’nun yemek 

istediğini ancak çekindiğini fark eden inşaat işçisi kim olacak arkadaşım benim deyip 

Sandu’yu masaya oturtmuştur. Sandu masadakileri yemeden önce cebindeki mısır 

parçasını çıkarıp masaya koymuştur. Burada karşılıklı bir paylaşım söz konusudur. 

Paylaşma değeri olarak bir diğer olay köylü çocuğun Sandu’ya karpuz ikramıdır. 

Sandu’nun inşaat işçisi ve beraberindekilerle yediği yemekten farklı olarak karpuz 

çocuğun Sandu’yla tanışması için bir araç olmuştur. Karpuz yerken isimleri de dahil 

olmak üzere birbirleri hakkında soru sormasalar da sohbet etmiş ve beraber motosiklet 

gösterisi izlemeye karar vermişlerdir. Sandu’ya yardım eden karakterlere bakıldığında 

birinin emekçi sınıfının temsilcilerinden, diğerinin ise köylü sınıfından olduğu 

görülmektedir. 

Filmde hitap şekillerine bakıldığında filmin kahramanı Sandu’nun kendinden 

yaşça büyük piyango bileti satıcısına ve ayakkabı boyacısına amca olarak hitap etmesiyle 

ve kamyon şoförünün kız kardeşiyle birlikte gördüğü gence çok sinirlense bile siz diye 

hitap etmesiyle karşılaşılmaktadır. Bu hitap şekillerinde büyüklere ve tanımadıkları 

insanlara duyulan saygı görülmektedir. 

2.1.3.3. Tören ve kutlamalar 

Tablo 3.19. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
tören ve kutlamaların sahne süreleri 

Tören Sahne süresi Yüzdelik oran 

Cenaze töreni 221 saniye %100 

Filmde tören kategorisinde cenaze töreni yer almaktadır. Cenaze töreninin 111 

saniyesi ölen bir taksici için yapılırken, geriye kalan 110 saniye Sandu’nun rüyasında 

gördüğü günebakan çiçeğinin cenaze törenidir. 

Sandu Kişinev sokaklarında gezerken caddedeki kortej dikkatini çekmiştir. Akan 

trafiğin yanında cenaze arabası ve ellerinde çelenklerle yürüyen insanların yanına 

gitmiştir. Çelenkte yazan “unutulmaz arkadaşımıza” yazısını anlamayıp çelengi taşan 

198 
 



adamdan öğrenmek istese de acılı adam Sandu’yu kovmuştur. Cenaze töreninde elinde 

çelenk taşıyanlar matemlerinin bir ifadesi olarak koyu renk takım elbise giymiştir. 

Çelenklerden birinde asılı olan taksi filosu yazısıyla bir taksicinin öldüğü anlaşılmaktadır. 

Kenarda taksileriyle bekleyen taksiciler cenaze korteji ilerlerken ölen meslektaşlarını son 

yolculuğuna kornolarla uğurlamışlardır. Bu sırada kimin öldüğünü soran müşteriye 

taksici insan öldü demiştir. Ölen kişiyi tüm kimliklerinden soyutlayarak onu özüne insana 

indirgemiştir. Burada Çözülme sinemasında insan odaklı yaklaşım anlayışının cenaze 

törenine tezahür ettiği görülmektedir. 

Tören kategorisinde yer alan ikinci cenaze töreni tüm gün sokakları gezen 

Sandu’nun yorgun düşüp uyuya kalmasıyla gördüğü rüyada karşımıza çıkmaktadır. 

Sandu’nun rüyası gün boyu yaşadıklarının özeti niteliğindedir. Parkta gördüğü ve adını 

öğrenince daha da ilgisini çeken günebakan çiçeğini çok sevmiştir. Mitolojik olarak 

hayranlığın ve romantikliğin simgesi olan günebakan çiçeğinin güneşle olan ilişkisiyle 

kendisini bütünleştirmiş, çiçek koparılıp atıldığında da çiçeğin ölümünü içselleştirmiştir. 

Gündüz gördüğü cenaze törenin etkisiyle de taksicinin cenaze törenin bir benzeri 

günebakan çiçeği için rüyasında yapılmıştır. Kocaman ve siyah renge dönen günebakan 

çiçeği bir kamyonun kasasında yol boyu ilerlerken, Sandu ve çiçeği büyüten kız kamyonu 

takip etmişlerdir. Törenin oldukça karanlık bir ortamda çekilmesiyle günebakan çiçeğinin 

kaybıyla Sandu’nun yaşadığı acı izleyiciye yansıtılmıştır. 

2.1.3.4. Kahraman ve hikayeler 

Tablo 3.20. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
kahraman ve hikayelerin sahne süreleri 

Kahraman Sahne süresi Yüzdelik oran 

Aleksandr Puşkin 38 saniye %18,7 

Komsomol üyeleri 14 saniye %6,9 

Dimitri Kantemir 4 saniye %2 

Mihai Eminescu 4 saniye %2 

Ion Creanga 3 saniye %1,5 

Hikâye   

II. Dünya Savaşı 140 saniye %68,9 

199 
 



Filmde yer alan kahramanlara bakıldığında %18,7oranında Aleksandr Puşkin, 

%6,9 oranında Komsomol üyeleri, %2 oranında Dimitri Kantemir, %2 oranında Mihai 

Eminescu ve %1,5 oranında Ion Creanga karşımıza çıkmaktadır. Hikayeler kategorisinde 

ise II. Dünya Savaşı’ndan %68,9 oranında bahsedilmiştir. 

Filmde kahramanlar Büyük Stephan Parkı’nda Klasikler Sokağı’nda bulunan 

büstleriyle yer almıştır. Bu kahramanlar modern Rus edebiyatının kurucusu şair ve yazar 

Aleksandr Puşkin, Leninist Genç komünistler Birliği üyeleri, tarih, felsefe, coğrafya gibi 

birçok alanda eserin yazarı Dimitri Kantemir, Avrupa edebiyatının romantizm akımının 

önemli genç temsilcilerinden Mihai Eminescu ve öğretmen ve yazar olarak Moldova 

folklorunun etkisi altında kaleme aldığı roman, kısa hikayeleriyle fantastik ve çocuk 

edebiyatına katkıda bulunan Ion Creanga’dır. Filmde kahraman olarak edebiyat, siyaset 

ve bilim dünyasından kişilerin seçildiği görülmektedir. Edebiyat dünyasından Moldovalı 

yazarların yanında Puşkin’in de yer almasında 1821-1823 yıllarında Puşkin’in Kişinev’e 

sürgün edilip, Kişinev’de yaşaması etkili olmuştur. Filmde Leninist Genç komünistler 

Birliği üyeleri adına yapılan heykel sahnesiyle siyasi temsil olarak Sovyet Birliği’nde 

Leninist ideoloji gösterilmiştir. 

Filmde hikayeler kategorisinde II. Dünya Savaşı anılmıştır. Savaşa ayaklarını 

savaşta kaybeden ayakkabı boyacısının üzerinden gönderme yapılmıştır. Sondu sokakta 

gezerken ayakkabıcı ve berberle karşılaşmış, adamlar kendi aralarında futboldan 

bahsederken ayakkabı boyacısının savaşta ayaklarını kaybettiğini öğrenmiş ve sizin 

savaştan önce ayaklarınız mı vardı diye şaşkınlıkla sormuştur. Sandu’da iz bırakan bu 

olay rüyasına da yansımıştır. Ayakkabı boyacısı sapa sağlam iki ayağıyla karşısında 

durmuş, deri çizmelerini parlatıp güneşe doğru ilerlemiştir. 

 

 

 

 

 

 

200 
 



2.1.3.5. Örfler 

Tablo 3.21. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
örflerin sahne süreleri 

Örf 

Yeme-içme Sahne süresi Yüzdelik oran 

Biber, domates, üzüm, 
sosis, mısır, elma, şarap 

68 saniye %6,6 

Müzik   

Marş 265 saniye  %25,6 

Rusça şarkı 177 saniye %17,1 

Dans   

Geleneksel Moldova dansı 89 saniye %8,6 

Kıyafet/aksesuar   

Alyans/saat 108 saniye %10,5 

Eşarplı kadın 38 saniye %3,7 

Geleneksel Moldova erkek 
botu 

32 saniye %3,1 

Geleneksel Moldova 
şapkası 

3 saniye %0,3 

Boş zaman 
değerlendirme 

  

Parkta oturma 158 saniye %15,3 

Motosiklet gösterisi izleme 61 saniye %5,9 

İnanç   

Kilise 32 saniye %3,1 

Allah korusun sözü 2 saniye %0,2 

Filmde örf kategorisinde yeme-içme olarak karşımıza şarap, yumurta, biber, 

domates, üzüm, sosis, mısır, elma çıkmaktadır (%6,6). Filmde yer verilen müzik 

kategorisine bakıldığında en fazla marşa yer verilmiştir (%25,6). Rusça müzik ise %17,1 

oranındadır. Geleneksel Moldova dansı %8,6 oranında ekrana yansıtılmıştır. 

Kıyafet/aksesuar kategorisinde alyans ve saat aksesuarlarına (%10,5), geleneksel kıyafet 

olarak eşarba (%3,7), geleneksel Moldova erkek botuna (%3,1), geleneksel Moldova 

201 
 



erkek şapkasına (%0,3) yer verildiği görülmektedir. Boş zaman değerlendirmesi olarak 

filmde parkta oturma (%15,3) ve motosiklet gösterisi izlemeye (%5,9) yer verilmiştir. 

İnanç kategorisi %3,1 oranında kilise ve %0,2 oranında Allah korusun sözüyle filmde yer 

almıştır. 

Yeme-içme sahnelerinin çok zengin olmadığı filmde sofra inşaat işçisi ve 

beraberindekilerin kurmuş olduğu tek bir yerde yer almıştır. Filmin kahramanları 

dışarıda, üzerine gazetelerin yayıldığı masada yemek yemişlerdir. Masada yumurta, 

biber, domates, üzüm, sosis, mısır ve elma yer almıştır. Yemek esnasında inşaat işçisinin 

yanında katlanabilir çatal taşıyıp, cebinden çıkardığı çatalla yemek yemesi dikkat 

çekmektedir. Pazar yerinde fıçılar dolusu şarabın bardakla satıldığı görülmektedir. 

Burada şarabın ayaküstü içildiği görülmektedir. Sovyetler Birliği döneminde tarımsal 

ürün ve şarap üretimi konusunda Moldova’nın uzmanlaşması filmde yer verilen yeme-

içme sahnelerine de yansımıştır (Калесник и Павленко, 1972:609, 622). 

Filmde müzik olarak iki tür karşımıza çıkmaktadır; marş ve Rusça müzik. Filmde 

genellikle milli duyguların ifadesi olarak ortaya çıkan ulusal tınılı marş yerine insan 

odaklı, bireyselleşen sinema akımı dokusuyla uyumlu bir şekilde cenaze marşı yer 

almaktadır. Taksicinin cenaze töreninde duyulan marş izleyiciyi insana odaklamaktadır. 

Sandu’nun rüyasında gördüğü aslında bir metafor olan günebakan çiçeğinin cenaze 

töreninde ve yine film boyunca metaforik olarak kullanılan güneşin battığı sahnede sonun 

göstergesi olarak cenaze marşı duyulmaktadır. Filmde Rusça dışında müzik yer 

almamaktadır. Bunda filmin dilinin Rusça olması etkili olmuştur. Rusça şarkılara yer yer 

İtalyan kökenli enstrüman violin, Amerikan kökenli enstrüman bateri ve Almanya 

kökenli enstrüman mızıka eşlik etmiştir. 

Filmde dans kategorisinde geleneksel Moldova dansı yer almaktadır. Stadyuma 

jimnastik kıyafetli üç genç kız ellerinde büyük turuncu bir topla gelmiş ve modern dans 

figürleriyle dans etmeye başlamışlardır. Bu esnada modern dansla uyumlu olarak fonda 

piyano sesleri duyulmaktadır. Ancak bir süre sonra müziğin ritmi hızlanamaya 

başlamıştır. Dansçılardan birinin topu gökyüzüne doğru atmasıyla modern figürler yerine 

geleneksel Moldova dansını yapmaya başlamışlardır. Stadyumda tek izleyici olan Sandu 

mutluluk içerisinde dansçıları izlemiştir. 

202 
 



Kıyafet/aksesuar kategorisinde geleneksel kıyafet olarak kadın ve erkek 

üzerinden üç tip kıyafet görülmektedir. Bunlardan ilki eşarp takan kadın, ikincisi 

geleneksel şapka takan adam, üçüncüsü ise geleneksel bot giyen adamdır. Büyük 

çoğunluğu Ortodoks olan Moldovalılar için kadının eşarp takması sıradan bir durumdur. 

Film boyunca tek bir örnek üzerinde gördüğümüz eşarbı kimin taktığına baktığımızda 

köylü bir kadın tarafından takıldığı görülmektedir. Kadının giydiği diğer kıyafetler söz 

konusu olduğunda yine film boyunca sadece onun pantolon giydiği dikkat çekmektedir. 

Köylü bir kadın eşarp takmış ancak pantolon da giyerek geleneksel olanı modern olanla 

harmanlamıştır. İkinci geleneksel kıyafet koyu renkte yoğun olarak örülmüş, huni 

şeklinde geleneksel erkek şapkasıdır. Şapkayı takan adamın filmdeki rolü pazarda fıçılar 

arasında şarap satıcıdır. Moldova’nın geleneksel içeceklerinden olan şarap, geleneksel 

şapka takan adam tarafından satılmaktadır. Üçüncü olarak karşılaştığımız geleneksel bot 

ham deriden yapılan opinci adı verilen ayakkabının uzunudur. Bot filmin olay örgüsünde 

ayaklarını II. Dünya Savaşı’nda kaybeden ayakkabı boyacısının Sandu’nun rüyasında 

ayaklarına kavuşup botu giymesiyle gösterilmiştir. Filmde aksesuar olarak alyans ve saat 

kullanılmıştır. Modern zamanın dokusuyla uyumlu olan bu aksesuarlar filmin erkek 

kahramanları tarafından takılmıştır. 

Boş zaman değerlendirilme aktivitesi olarak filmde parkta oturma ve motosiklet 

gösterisi izleme eylemlerine yer verilmiştir. Filmin büyük kısmında mekânın sokak ve 

park olarak kullanıldığı göze alındığında boş zaman değerlendirme eylemi olarak parkta 

oturma filmin mekân kullanımıyla uyum içerisindedir. Bir diğer aktivite ise Sandu ve 

köylü çocuk pazar içerisine kurulan çadıra gidip motosiklet gösterisi izlemesidir. 

İnanç kategorisi filmde yer verilen kilise görüntüleri ve Allah korusun cümlesiyle 

temsil edilmiştir. Kişinev şehrine dair birçok detayın yanında kilise görüntüleri de şehrin 

görünümü tamamlayan öğe olarak kullanılmıştır. Sandu ile polis arasında geçen 

diyalogda polis Sandu’nun güneşin peşinden gittiğini öğrendiğinde onun haydut gibi 

istenmeyen bir olmaması için Allah korusun demiştir. Polis, kötü bir durumdan korunmak 

için inandığı varlığa, Allah’a sığınmıştır. 

 

203 
 



Tablo 3.22. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
kültürel kimlik görünümlerinin genel içerik analizi 

Kültürel görünüm 
kategorileri 

Toplam sahne süresi Yüzdelik oran 

Artefaktlar 4199 saniye %66,8 

Toplumsal değerler 630 saniye %10 

Tören ve kutlamalar 221 saniye %3,5 

Kahraman ve hikayeler 203 saniye %3,2 

Örfler 1033 saniye %16,5 

Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde temsil edilen 

kültürel kimlik görünümlerine genel olarak bakıldığında en fazla artefaktalara yer 

verildiği görülmektedir (%66,8). Artefaktları %16,5’lik ekran süresiyle örfler takip 

etmiştir. Filmde toplumsal değerler %10, tören ve kutlamalar %3,5, kahraman ve 

hikayeler %3,2 oranında filmde yer almıştır. 

2.1.4. Orta Asya sineması; Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filmi 

Filmin künyesi – Türkçeye benim adım Koca olarak çevrilen Menya zovut Koja 

(Меня зовут Кожа) filmi 1963 yılında Kazak Film Stüdyosu’nda çocuk-komedi türünde 

renkli olarak Kazakça8 çekilmiştir. 86 dakika uzunluğundaki film Abdulla Karsakbayev 

yönetmenliğinde çekilmiştir. Filmin senaryosu Berdıbek Sokpakbayev ve Nisson 

Zeleranskiy tarafından yazılmıştır. Filmin baş kameramanı Mihail Aranışev ve Nikolay 

Vasilkov, sanat yönetmeni Ye. Aron’dur. Filmin müziği Nurgisa Tlendiyev tarafından 

yapılmıştır. Filmde baş rol Koja’yı Nurlan Segizbayev, Sultan’ı M. Kokenov, Janar’ı 

Gulnar Kurabayeva, Jantas’ı Ye. Kurmaşev, Koja’nın annesini Biken Rimova, erkek 

öğretmen Sagatbay’ı Kenenbay Kojabekov, kadın öğretmen Hadişa’yı Raisa 

Muhamedyarova ve Koja’nın ninesini Zagi Kurmanbayeva oynamıştır. 

Filmin konusu – Oldukça sade bir olay örgüsüne sahip olan film Koja adında 

Kazak bir çocuğun hikayesini konu edinmektedir. Koja babasını kaybetmiş, ninesi ve 

annesiyle yaşayan 12 yaşında bir çocuktur. Film 1960’ların başındaki Kazak köy hayatını 

gözler önüne sererken, Koja ve birbirinden farklı karakterdeki sınıf arkadaşları arasında 

8 Filmin Moskova’daki gösterimi için Rusça dublaj yapılmıştır.  

204 
 

                                                           



geçenleri anlatmaktadır. Koja’nın hayalperest ve meraklı ruhunun köyde ona yaşattıkları 

bazen masum bazen de nahoş yaramazlıkları üzerinden ekrana yansıtılmıştır. 

Film hakkında – Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filmi Kazak 

edebiyatının klasikleri arasında olan Berdıbek Sokpakbayev’in aynı adlı eserinin 

uyarlamasıdır. 1950 yılında yayınlanan eser SSCB halklarının diline defalarca 

çevrilmesinin yanı sıra Fransa, Polonya, Çekoslovakya ve Bulgaristan’da da okuyucularla 

buluşmuştur. Dönemin halk yaşantısına ve gerçeklere dayanan, ustaca kaleme alınan 

eserin uyarlaması da yönetmen Karsakbayev’e başarı getirmiş, film dönemin ruhunu 

yansıtması ve aldığı ödülle Kazak sinemasında kült filmler arasında yerini almıştır. 

Filmin aldığı ödüller – Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filmi 1967 yılında 

Cannes Film Festivali’nde teşvik ödülü almıştır. 

2.1.4.1. Artefaktlar 

Tablo 3.23. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan artefaktların sahne 
süreleri 

Mimari 

Kamusal alan Sahne süresi Yüzdelik oran 

Okul/okul bahçesi 1482 saniye %22,8 

Mahalle 840 saniye %12,9 

Yayla 627 saniye %9,6 

Dere/dere kenarı 436 saniye %6,6 

Göl kenarı 148 saniye %2,2 

Bakkal 59 saniye %0,9 

Yol 45 saniye %0,7 

Dağ 34 saniye %0,5 

Özel alan   

Ev 552 saniye %8,4 

Evin bahçesi 242 saniye %3,6 

Kazak çadırı bahçesi 123 saniye %1,8 

Kazak çadırı 73 saniye %1,1 

Bilim ve teknoloji 

205 
 



Teknolojik alet   

Radyo 28 saniye %0,4 

Gazete 5 saniye %0,7 

Televizyon 4 saniye %0,6 

Meslek   

Öğretmen 1324 saniye %20,4 

Müdür 134 saniye %2 

Hademe 129 saniye %1,9 

Astronot 99 saniye %1,5 

Çoban 28 saniye %0,4 

Kitapçı 26 saniye %0,4 

Bakkal 18 saniye %0,3 

Polis 17 saniye %0,3 

Filmde yer verilen artefaktlara mimari olarak bakıldığında kamusal alanda 

okul/okul bahçesi, mahalle, yayla, dere/dere kenarı, göl kenarı, bakkal, yol ve dağ mekân 

olarak kullanılmıştır. Bu mekanlardan en fazla sahne süresi okul/okul bahçesine aittir 

(%22,8). Filmde mahalleye %12,9 oranında, yaylaya %9,6 oranında, dere/dere kenarına 

%6,6 oranında, göl kenarına %2,2 oranında, bakkala %0,9 oranında, yola %0,7 oranında 

ve dağa %0,5 oranında yer verilmiştir. Filmde özel alan kullanımında %8,4 oranında ev, 

%3,6 oranında evin bahçesi %1,8 oranında Kazak çadırının bahçesi ve %1,1 oranında 

Kazak çadırı karşımıza çıkmaktadır. 

Filmde gösterilen bilim ve teknoloji kategorisinde yer alan teknolojik aletlerde 

radyo, gazete ve televizyon bulunmaktadır. Aletlerin ekran sürelerine bakıldığında 

radyoya %0,4 oranında, gazeteye %0,7 oranında ve televizyona %0,6 oranında yer 

verildiği görülmektedir. Bilim ve teknolojide yer alan meslekler kategorisine bakıldığında 

öğretmen (%20,4), müdür (%2), hademe (%1,9), astronot (%1,5), çoban (%0,4), kitapçı 

(%0,4), bakkal (%0,3) ve polis (%0,3) mesleklerinin temsillerine rastlanmıştır. 

Koja’nın hayatı üzerine kurulan filmde onun okulda geçirdiği zamanın bir 

karşılığı olarak okul/okul bahçesi mekânı karşımıza çıkmaktadır. Tek katlı inşa edilen 

okulun içerisine bakıldığında sınıflara Rus, Kazak ve dünya edebiyatçılarının 

206 
 



portrelerinin ve at fotoğraflarının asıldığı görülmektedir. Filmin orijinal dili Kazakça 

olmasına rağmen tahtada Rusça yazan yazılar (ödev) dikkat çekmektedir. Ayrıca sınıfta 

dünya küresi yer alırken, sınıflardan birinde Lenin büstü bulunmaktadır. En fazla 

kullanılan ikinci mekân olan mahalle Koja’nın ve sınıf arkadaşlarının yaşadığı yerdir. 

Mahallede kurutulmaya çalışılan biber ve tezek köy hayatını yansıtan unsurlardır. 

Kazakistan coğrafyasında suyun bolluğu filmde dere/dere kenarı, göl kenarı mekanlarının 

kullanımı olarak karşımıza çıkmaktadır. Yine Kazakistan coğrafyasının bir yansıması 

olan dağ Koja’nın hayallinde mekân olarak kullanılmıştır. Filmde Kazakistan’ın 

Sovyetler Birliği’nde Orta Asya’nın en güçlü endüstri merkezi olması (Калесник и 

Павленко, 1972:462) yadsınarak bunun yerine hayvancılık alanında yaptıklarının 

göründüğü çoban bayramı yer almıştır. Çoban bayramı kutlamalarda yayla mekân olarak 

kullanılmıştır. Köylülerin kasabaya motosikletle inmeleri ve yaylaya atla çıkmaları 

gösterilirken yol filmde kullanılan mekânlardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Filmde 

yer alan bir diğer mekân ise bakkaldır. Bakkalda yiyeceğin yanı sıra kitap dağıtımı da 

yapılmaktadır. Okul kitaplarını almak için bakkalın önünde bekleyen çocukların 

oluşturduğu uzun sıra savaşın beraberinde getirdiği kıtlık dönemi sonrası yaşanan 

gerçekliği yansıtmaktadır. 

Filmde ev, Kazak çadırı, evin bahçesi ve Kazak çadırının bahçesi özel alan olarak 

kullanılan mekanlardır. Ev filmde köyde ve yaylada olmak üzere iki farklı yerde 

görülmektedir. Köy evi Koja’nın ve sınıf arkadaşı Janar’ın evleri üzerinden gösterilmiştir. 

Yayla evi ise Koja’nın annesinin süt çiftliğinde çalıştığı sürede görülmektedir. Ev olarak 

karşımıza çıkan bir diğer mekân Kazak çadırı olmuştur. Çiftlikten daha yüksek yere 

kurulan çadır çoban ve ailesinin yaşadığı yerdir. Köy evinde ve Kazak çadırında yer alan 

halı, aksesuar gibi unsurlardan hane halkının orada yerleşik olarak yaşadığı, yayla evinde 

sadece yatak bulunmasından ise buranın geçici olarak kullanıldığı anlaşılmaktadır. Evin 

bahçesi ve Kazak çadırının bahçesi filmde özel alan olarak kullanılan diğer mekanlardır. 

Filmde yer alan artefaktlara bilim ve teknoloji açısından bakıldığında radyo, 

gazete ve televizyon teknolojik alet olarak karşımıza çıkmaktadır. Radyo köyde Koja’nın 

ve arkadaşı Janat’ın evinde bulunmaktadır. Her iki yerde de kapalı bir şekilde mekânı 

tamamlayan bir obje olarak yer almıştır. Gazete okul bahçesinde hademe tarafından 

207 
 



okunurken görülmektedir. Aktüel insan imajı çizen gazeteyi filmde okuyan kişi olarak 

hademenin seçilmesi bu imajın oluşturulmasında sınıf ayrımı gözetilmediğini 

göstermektedir. Son teknolojik alet televizyon ise sınıfta kapalı bir şekilde mekânı 

tamamlayan bir obje olarak görülmektedir. 

Filmde en fazla kullanılan mekân olan okulla paralel bir şekilde en fazla öğretmen 

mesleği yer almıştır. Kadın ve erkek öğretmen temsiliyle kamusal alanda kadının varlığı 

gösterilmiştir. Müdür ve hademe temsilleri de öğretmen gibi okul mekanıyla uyum 

içerisindedir. Astronot mesleği Koja’nın rüyasında astronot olduğunu görmesiyle filmde 

yer almıştır. Yaylada bulunan çoban köylülerin yaptığı meslek olarak karşımıza çıkan bir 

diğer temsildir. Filmde polis çoban bayramı kutlamaları esnasında görülmektedir. Bakkal 

ve kitapçı meslek temsilleri ise köylünün alışveriş yaptığı mini market tarzında içerisinde 

farklı şeylerin satıldığı bakkalda yer almıştır. 

2.1.4.2. Toplumsal değerler 

Tablo 3.24. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan toplumsal 
değerlerin sahne süreleri 

Toplumsal değerler Sahne süresi Yüzdelik oran 

Hitap şekli   

Dede, amca, siz 12 saniye %10,3 

Uygun görülmeyen 
davranış 

  

Şiddet 64 saniye %55,2 

Hırsızlık 40 saniye %34,5 

Filmde hitap şekli olarak dede, amca ve siz söylemleri %10,3 oranında 

görülmektedir. Uygun görülmeyen davranış şiddet %55,2 oranında, hırsızlık ise %34,5 

oranında ekrana yansıtılmıştır. 

Filmde hitaplara bakıldığında Koja’nın okulunda çalışan hademeye dede ve 

Sultan’ın çobana amca dediği görülmektedir. Ayrıca küçükler kendilerinden büyüklere 

bir saygı göstergesi olarak siz diye hitap etmektedir. 

Uygun görülmeyen davranış olarak şiddet ve hırsızlık karşımıza çıkmaktadır. 

Koja film boyunca sınıf arkadaşlarına vurmak, kaba davranmak, hakaret etmek gibi 

208 
 



fiziksel ve sözlü şiddet göstermiş ve sonucunda ya edepsiz ve kaba olmakla suçlanmış ya 

sınıftan çıkarılmış ya da disipline verilerek okuldan atılmakla tehdit edilmiştir. Sultan’ın 

Koja’yla gittiği Kazak çadırında küçük çocuğu kandırması, yemeklerini yemeleri ve 

çadırdan hayvan postunu çalması çoban bayramında açığa çıkmıştır. Bunu öğrenen 

Koja’nın annesi oğluna yüzkarası diyerek hırsızlığın toplumda kabul edilemeyen bir 

davranış olduğunu göstermiştir. 

2.1.4.3. Tören ve kutlamalar 

Tablo 3.25. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan tören ve kutlamalar 
sahne süreleri 

Kutlama Sahne süresi Yüzdelik oran 

Çoban bayramı 326 saniye 100 

 Filmde tören ve kutlamalar kategorisinde çoban bayramı kutlaması yer 

almaktadır. Sovyet döneminde her yıl kutlanan çoban bayramı ekrana geleneksel öğelerle 

bezeli bir şenlik olarak yansıtılmıştır. Kutlama Türk ve Altay halk kültüründe geleneksel 

çalgı olan komuz eşliğinde kadın erkek atlıların yaylaya girişleriyle başlatılmıştır. 

Yaylada bulunan genç-yaşlı, kadın-erkek hemen hemen herkes geleneksel kıyafetler 

giymişlerdir. İnsanlar salıncakta sallanmış, geleneksel sporlarla müsabakalar yaparak 

eğlence sürdürülmüştür. 

2.1.4.4. Kahraman ve hikayeler 

Tablo 3.26. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan kahraman ve 
hikayelerin sahne süreleri 

Kahraman Sahne süresi Yüzdelik oran 

Vladimir Lenin 281 saniye %54 

İvan Turgenyev 97 saniye %19 

William Shakespeare 50 saniye %10 

Fedor Tyutçev 31 saniye %6 

Aleksandr Puşkin 13 saniye %2 

Hikâye   

II. Dünya Savaşı 47 saniye %9 

209 
 



Filmde yer alan kahramanlara bakıldığında %54 oranında Vladimir Lenin, %19 

oranında İvan Turgenyev, %10 oranında William Shakespeare, %6 oranında Fedor 

Tyutçev ve %2 oranında Aleksandr Puşkin karşımıza çıkmaktadır. Hikayeler 

kategorisinde ise %9 oranında II. Dünya Savaşı’ndan bahsedilmiştir. 

Filmde kahramanlar kategorisinde siyasi kahraman olarak sadece Lenin 

bulunmaktadır. Lenin okulda portre ve büst olarak, Koja’nın evinde takvimde yer alan 

fotoğrafıyla ekrana gelmiştir. Rus edebiyatçı İvan Turgenyev, İngiliz edebiyatçı William 

Shakespeare ve Rus edebiyatçı Aleksandr Puşkin okulda sınıf duvarlarına asılı 

portreleriyle kahramanlar kategorisinde yer alan kişilerdir. Rus şair Fedor Tyutçev 

Vesennaya Groza (Весенняя гроза) adlı şiirinin okunmasıyla dolaylı olarak filmde 

görünen diğer kahramandır. 

Filmde hikayeler kategorisinde II. Dünya Savaşı Koja’nın babası üzerinden 

anılmıştır. İlk olarak Koja’nın evinde askeri üniformalı fotoğraflarıyla görünen Kadır, 

sonrasında öğretmen Sagatbay ve okul hademesinin geçmişe dair Kadır ile anılarını 

anlatmalarıyla savaş zamanı kahramanlıklarına, iyi yürekliliğine gönderme yapılmıştır. 

Koja’nın babası savaşta ölmemiştir ama savaştan yadigâr göğsünde yarayla Sagatbay’ın 

tabiriyle cesur ve dürüst bir şekilde yaşamıştır. 

2.1.4.5. Örfler 

Tablo 3.27. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan örflerin sahne 
süreleri 

Örf 

İlişki çeşitleri Sahne süresi Yüzdelik oran 

Anne-çocuk ilişkisi 107 saniye %5,1 

Nine-torun ilişkisi 58 saniye %2,8 

Selamlaşma   

Asselamün aleyküm 4 saniye %0,2 

Yeme-içme   

Et, balık, tavuk, ekmek, 
pişi, kaymak, kurut, çay  

289 saniye %13,8 

Müzik   

210 
 



Kazakça şarkı 198 saniye %9,5 

Spor   

Güreş 110 saniye %5,3 

Kıyafet/aksesuar   

Geleneksel Kazak erkek 
kıyafeti 

484 saniye %23,2 

Geleneksel Kazak kadın 
kıyafeti 

272 saniye %13 

Baş örtüsü 245 saniye %11,7 

Bilezik, yüzük, küpe, 
kolye 

57 saniye %2,7 

Geleneksel Kazak şapkası 54 saniye %2,6 

Boş zaman 
değerlendirme 

  

Balık tutma 101 saniye %4,8 

Topla oynama 54 saniye %2,6 

Derede suyla 
oynama/yüzme 

39 saniye %1,9 

İnanç   

Allah ve Muhammed sözü  8 saniye  %0,4 

Bismillah sözü 5 saniye %0,2 

Molla 4 saniye %0,2 

Filmde örf kategorisinde ilişki çeşidi olarak anne-çocuk ve nine-torun ilişkisi 

bulunmaktadır. Anne-çocuk ilişkisi %5,1 oranında, nine-torun ilişkisi %2,8 oranındadır. 

Filmde selamlaşma %0,2 oranında görülmektedir. Yeme-içme olarak karşımıza et, balık, 

tavuk, pişi, kaymak, kurut ve çay çıkmaktadır (%13,8). Filmde yer verilen müzik 

kategorisine bakıldığında Kazakça şarkılara %9,5 oranında yer verildiği görülmektedir. 

Filmde geleneksel spor olarak güreş %5,3 oranında görülmektedir. Kıyafet/aksesuar 

kategorisinde geleneksel kıyafet olarak geleneksel Kazak erkek kıyafetine (%23,2), 

geleneksel Kazak kadın kıyafetine (%13), baş örtüsüne (%11,7), bilezik, yüzük, küpe ve 

kolyeye (%2,7), geleneksel Kazak şapkasına (%2,6) yer verildiği görülmektedir. Filmde 

boş zaman değerlendirme aktivitesi olarak %4,8 oranında balık tutma, %2,6 oranında 

211 
 



topla oynama ve %1,9 oranında derede suyla oynama/yüzme aktivitelerine yer verilmiştir. 

Filmde inanç %0,4 oranında Allah ve Muhammed, %0,2 oranında Bismillah ve %0,2 

oranında mollanın geçtiği sözlerle temsil edilmiştir. 

Filmde anne-çocuk ve nine-torun ilişkisi Koja’nın annesiyle ve ninesiyle olan 

ilişkisi üzerinden verilmiştir. Çocuğunu babasız büyüten anne babanın evi geçindirme 

rolünü üstlenmiş, zamanının büyük kısmını çiftlikte çalışarak geçirmektedir. Bu nedenle 

de Koja ile annesinin ilişkisi duygusal anlamda sınırlıdır. Koja anne merhametini daha 

çok ninesinden görmektedir. Nine bir anne edasıyla Koja’nın yeme, giydirme, temizlik 

olmak üzere fiziksel ihtiyaçlarını karşılamaktadır. Bunun yanı sıra Koja’ya arada verdiği 

öğütlerle de yol gösterici olmuştur. Babasını savaşta kaybeden Koja’nın yaptığı 

yaramazlıklara annesi kızarken hatta en sonuncusunda döverken, ninesi çocukluğunu 

kabullenerek bilerek yapmıyor düşüncesiyle onu savunmaktadır. Evdeki erkek eksiliği 

Koja’nın annesiyle evlenmek isteyen Karatay tarafından sık sık dile getirilmektedir. 

Karatay’a göre Koja’nın yaramazlıkları ancak bir erkek tarafından durdurulabilinir. Bu 

otoriter bir baba figürüyle korkutularak çocuğu ıslah etme anlayışının bir ürünüdür. 

Koja’nın annesinin oğlunun gıyabında da olsa sevgi göstergesi Karatay’ı kesin bir dille 

reddederken oğlunu incitmek istemediğini söylemesiyle görülmüştür. 

Filmde kahramanların birbirleriyle selamlaşmalarında Sultan ve çoban arasındaki 

selamlaşma diğerlerinden farklı olması sebebiyle dikkat çekmektedir. Sultan filmin diğer 

kahramanlarını merhaba diyerek selamlarken, yaylada karşılaştığı çobana Arapça 

essalamü aleyküm diyerek selam vermiştir. Bu selamla yaşlı olan çobanın daha dindar 

olduğu izlenimi yaratmıştır. Ancak çoban karşılığında verdiği merhaba cevabıyla bu imajı 

bozmuştur. 

Filmde yeme-içme sahnelerine görünen et, pişi, kaymak ve çayın masada 

yenildiği tavuk, balık, ekmek ve kurutun ayak üstü yenildiği görülmektedir. Köy evinde, 

yayla evinde ve Kazak çadırında yer alan yemek sahnelerinde filmin kahramanları fiziki 

ihtiyaçlarını karşılamanın yanı sıra yemek esnasında sohbet etmişlerdir. Et, tavuk ve 

kaymak hayvancılıkla uğraşan bir toplumun göstergesi olarak masada yerlerini almıştır. 

Güneş altında kurutulmaya bırakılan hayvancılığın ve göçebe hayatın temsili kurut 

Koja’nın atıştırmalığı olarak filmde yer alırken, balık, derede tutulan balıkların 

212 
 



devamında yiyecek olarak ekrana gelmiştir. Kazakçası bawursak Türkçesi pişi olan Orta 

Asya’ya özgü hamur işi de geleneksel yiyecek olarak filmde görülmektedir. 

Filmde duyulan müziklere bakıldığında sadece Kazakça şarkılar karşımıza 

çıkmaktadır. Bunda filmin Kazakça olarak çekilmesi etkili olmuştur. Şarkıların kullanım 

yerlerine bakıldığında bazılarının fon olarak bazılarının ise bizzat filmin kahramanları 

tarafından söylendiği görülmektedir. 

Filmde Türk halklarının kültüründe önemli bir yere sahip olan sporlardan güreşe 

yer verilmiştir. Yaylada çoban bayramı kutlamalarında eğlencenin bir parçası olarak 

güreş müsabakası düzenlenmiştir. Müsabakada önce yetişkinler güreşmiş sonrasında 

meydan geleceğin mimarı çocuklara bırakılmıştır. Bu sahneyle Kazakların bu örfünü 

nesilden nesle aktardığı gösterilmiştir. Çevrede izleyenlerin tezahüratlarıyla geçen güreş 

mücadelesinde kazanana ödül verilerek güreşe katılım cazip hale getirilmiştir. 

Kıyafet/aksesuar kategorisinde erkek ve kadın tarafından giyilen tam tekmil 

geleneksel kıyafetlerin büyük çoğunluğu yaylada görülmektedir. Geleneksel kıyafette 

erkeklerde çapan, bellerinde kalın kemer ve kalpak, kadınlarda geleneksel motiflerle işli 

yeleğe benzer uzun ya da kısa dış giyim, gümüş ve altın pullarla süslü başlıkları öne çıkan 

parçalardır. Köyde giyilen kıyafetlerde modern ve geleneksel kıyafetler görülmektedir. 

Öğretmenler modern kıyafet giyerken, Koja’nın annesi, ninesi ve hademe geleneksel 

kıyafet giymiştir. Kamusal alanda çalışan öğretmenler geleneksellikten uzaklaşmış ancak 

kamusal alanda çalışmasına rağmen yaşlı olan hademe alışkanlıklarından vazgeçmeyip 

geleneksel kıyafetini giymeye devam etmiştir. Koja’nın arkadaşı Sultan’ın taktığı kalpak 

ve sınıf arkadaşı Jantas’ın taktığı takke şeklindeki geleneksel şapka ile geleneksel kıyafet 

giymenin gençler tarafından da sürdürüldüğü gösterilmiştir. Büyük çoğunluğu Müslüman 

olan ülkede baş örtüsü inançtan dolayı takılmasının yanı sıra Kazaklarda orta yaş 

kadınların tercih ettiği aksesuardır. Filmde geleneksel kıyafetlerle birlikte de görülen baş 

örtüsü Koja’nın ninesi tarafından geleneksel olmayan kıyafetleriyle birlikte de 

kullanılmıştır. Gümüş yüzük, kolye ve bilezik kadınlar tarafından kullanılan aksesuarlar 

olarak filmde yer almıştır. 

Boş zaman değerlendirmesi olarak filmde balık tutma, topla oynama ve derede 

suyla oynama/yüzme aktivitelerine yer verilmesinde filmin çocuk türünde olması etkili 

213 
 



olmuştur. Balık tutma ve derede suyla oynama/yüzme filmde kullanılan mekanlarla 

bağlantılı olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca çocukların mahalle aralarında ve okulda 

teneffüste topla oynadığı görülmektedir. 

Filmde inanç kategorisi söylemler üzerinden temsil edilmiştir. Koja okula geç 

kaldığı bir sabah ninesine ilk ders Sagatbay Rahmanov’un dersiydi neden beni 

kaldırmadın demiştir. Torununun telaşını gören nine “Rahmanov Allah mı, Muhammed 

mi?” diyerek tepki göstermiştir. Bu sözleriyle Müslüman olduğu anlaşılan nine 

Rahmanov’u önemsizleştirirken, Allah ve Muhammed’i diğer canlıların üzerinde tutarak 

yüceltmiştir. İnancın temsil edildiği bir diğer diyalog Koja yaptığı yaramazlıklardan sonra 

kendi kendisine uslu çocuk olacağına söz vermesi ve eve gelip aynanın karşısında bundan 

sonra nasıl insan olacağına dair sesli bir şekilde monolog yapmasıyla başlamaktadır. 

Ninesi kendi kendine konuştuğunu gören torununa şaşkınlıkla Allah diye bağırarak tepki 

vermiş ve Bismillah (Allah’ın adıyla) de oğlum diye torununu telkin etmiştir. Torunun 

aklını kaybettiğini düşünen yaşlı kadın Allah’a sığınmıştır. Filmin Rusça dublajında 

Allah kelimesinin Rusçaya çevrilmeyip orijinal haliyle bırakılması dikkat çekmektedir. 

İnanç temsili olarak söylem üzerinden İslami ilahiyat üzerine eğitim almış, Türk 

halklarında bilge kişi olarak tanımlanan mollaya yer verilmiştir. Koja yemeğini yavaş 

yiyen Sultan’dan acele etmesini istediğinde, Sultan molla yemeğinizi yavaş yiyin diyor 

demiştir. Bunun üzerine Koja sükûnet içerisinde Sultan’ın yemeğini bitirmesini 

beklemiştir. Çünkü mollanın sözüne itaat etmek gerekmektedir. 

Tablo 3.28. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan kültürel kimlik 
görünümlerinin genel içerik analizi 

Kültürel görünüm 
kategorileri 

Toplam sahne süresi Yüzdelik oran 

Artefaktlar 6473 saniye %67,3 

Toplumsal değerler 116 saniye %1,2 

Tören ve kutlamalar 326 saniye %3,4 

Kahraman ve hikayeler 612 saniye %6,4 

Örfler 2089 saniye %21,7 

 Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan kültürel kimlik 

görünümlerinin genel içerik analizine bakıldığında artefaktların %67,3 oranında, örflerin 

214 
 



%21,7 oranında, kahraman ve hikayelerin %6,4 oranında, tören ve kutlamaların %3,4 ve 

son olarak toplumsal değerlerin %1,2 oranında temsil edildiği görülmektedir. 

2.1.5. Transkafyasya sineması; Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmi 

Filmin künyesi – Adını filmin kahramanından alan Lurdja Magdanı (Лурджа 

Магданы) filmi 1955 yılında Gürcistan Film Stüdyosu’nda dram türünde siyah beyaz 

olarak Rusça ve Gürcüce çekilmiştir. 63 dakika uzunluğundaki filmin yönetmeni Tengiz 

Abuladze ve Rezo Çheidze’dir. Filmin senaryosu Karlo Gogodze ve Ekaterina Gabaşvili 

tarafından yazılmıştır. Aleksandr Digmelov ve Lev Suhov’un kameramanlığında çekilen 

filmin müziği Arçil Kerecelidze, kurgusu Vasiliy Dolenko ve Ofeliya Gevorkyan 

tarafında yapılmıştır. Filmin başrolü Magdana’yı Dudukhana Tserodze, Magdana’nın 

büyük kızı Sopho’yu Liana Moistsrapishvili, oğlu Miho’yu Miho Boraşvili ve küçük kızı 

Kato’yu Nani Çikvinidze oynamıştır. 

Filmin konusu – Gürcü yazar Ekaterina Gabaşvili’nin hikayesinin uyarlaması 

olan film 3 çocuğunu babaları olmadan bir başına büyütmeye çalışan Magdana’nın hayat 

mücadelesini konu edinmektedir. Tiflis yakınlarındaki bir köyde oldukça fakir bir hayat 

süren Magdana çocuklarına bakabilmek için her gün yürüyerek kasabaya gidip, kendi 

hazırladığı matsoniyi9 pazarda satmaktadır. Magdana ve çocuklarının hayatı bir gün 

çocukların Tüccar Mitua’nın öldü sanarak yolda bıraktığı eşeği bulmasıyla bir anda 

değişmiştir. Lugey ismini verdikleri eşek Magdana’nın matsoni kavanozlarını taşımakta 

yardımcı olmaktadır. Ama bir gün tüccar Mitua tesadüfen eşeği pazarda görmüş ve 

kafasındaki işaretten kendi eşeğini tanımıştır. Mitua eşeğini geri almak için Magdana’yı 

mahkemeye vermiştir. Mahkeme usulsüz bir şekilde Magdana’yı haksız bulmuş ve eşeği 

tüccara iade etmiştir. 

Film hakkında – Gürcistan sinemasının ilk uzun metrajlı filmi Lurdja Magdanı 

(Лурджа Магданы) Gürcü sinemasında yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur 

(Говердовская-Привезенцева, 2021:90). Filmin sosyal hayatı tüm gerçekliğiyle 

yansıtması ve üslubu yönetmenler Tengiz Abuladze ve Rezo Çheidze’nin İtalyan yeni 

gerçekçilik akımının etkisinde kaldıklarını göstermektedir. Film, köylü insanlar 

9 Sütten mayalanarak hazırlanan, Gürcü ve Ermenilerin yoğurda benzer ulusal yiyeceğidir. 

215 
 

                                                           



üzerinden sadece Gürcistan’da değil tüm dünyada olan sorunları ele almak suretiyle, bu 

sorunlar üzerine izleyiciyi düşünmeye sevk etmiştir (Тугуши, 2014:127-128). Yönetmen 

Tengiz Abuladze’nin Ekaterina Gabaşvili’nin adaletsizlik konusundaki keyfiliğe karşı 

çıkan karakterlerin olduğu eserini seçmesi tesadüf değildir. Abuladze ilk filmi Lurdja 

Magdanı (Лурджа Магданы)’dan itibaren sosyal hayat içerisinde insan ilişkilerini 

hümanist ve gerçekçi bir şekilde beyaz perdeye yansıtmaya devam etmiştir (Тугуши, 

2009:122). 

Filmin aldığı ödüller – Film 1956 yılında Cannes Film Festivali’nde en iyi kurgu 

mansiyon ödülü ve yine 1956 yılında Edinburg Uluslararası Film Festivali’nde onur 

ödülü almıştır (Пясецкий, 2020:55). 

2.1.5.1. Artefaktlar 

Tablo 3.29. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan artefaktların sahne 
süreleri 

Mimari 

Kamusal alan Sahne süresi Yüzdelik oran 

Dağ/tarla 956 saniye %22,5 

Pazar 537 saniye %12,6 

Mahkeme 350 saniye %8,2 

Sokak 315 saniye %7,4 

Dere 45 saniye %1,1 

Özel alan   

Evin bahçesi 728 saniye %17,1 

Ev 198 saniye %4,6 

Bilim ve teknoloji 

Meslek   

Polis 200 saniye %4,7 

Matsoni satıcısı 312 saniye %7,3 

Tüccar 287 saniye %6,7 

Muhtar 105 saniye %2,5 

Hâkim 71 saniye %1,7 

Ayakkabıcı 55 saniye %1,3 

216 
 



Sokak temizlikçisi 45 saniye %1 

Denizci asker 37 saniye %0,9 

Demirci 21 saniye %0,5 

Filmde yer verilen artefaktlara mimari olarak bakıldığında kamusal alanda 

dağ/tarla, pazar, mahkeme, sokak ve dere mekân olarak kullanılmıştır. Bu mekanlardan 

en fazla sahne süresi dağ/tarlaya aittir (%22,5). Filmde pazara %12,6 oranında, 

mahkemeye %8,2 oranında, sokağa %7,4 oranında ve dereye %1,1 oranında yer 

verilmiştir. Filmde özel alan kullanımında %17,1 oranında evin bahçesi ve %4,6 oranında 

ev karşımıza çıkmaktadır. 

Filmde bilim ve teknoloji kategorisinde yer alan teknolojik alet gösterimi yoktur. 

Teknolojik alet unsurlarının yer almamasında filmde ülkenin kırsal kesim üzerinden 

gösterilmesi etkili olurken, ilkel hayatın göstergesi olan ilkel aletlerin görülmektedir. 

Bilim ve teknolojide yer alan meslekler kategorisine bakıldığında polis (%4,7), matsoni 

satıcısı (%7,3), tüccar (%6,7), muhtar (%2,5), hâkim (%1,7), ayakkabıcı (%1,3), sokak 

temizlikçisi (%1), denizci asker (%0,9) ve demirci (%0,5) mesleklerinin temsillerine 

rastlanmıştır. 

Filmin köyde yaşayan Magdana’nın hayatı üzerine kurulu olması filmde mekân 

kullanımını da şekillendirmiştir. Magdana’nın günlük olarak yürüyerek dağların ve 

tarlaların arasından kasabaya matsoni satmaya gitmesi dağ/tarla mekânı olarak karşımıza 

çıkarken, matsoni sattığı mekân olarak pazar ve sokaklar kullanılmıştır. Sokak mekânı iki 

farklı alanda karşımıza çıkmaktadır. Birincisi Magdana ve ailesinin yaşadığı köyün 

sokakları, ikincisi ise kasabanın sokakları. Köyün sokaklarında yer alan tek katlı derme 

çatma evler, ahırlar, testiler, inek, koyun, hindi gibi hayvanlar, saman yığınları tam olarak 

köy hayatını yansıtmaktadır. Kasabanın sokaklarında ise az katlı da olsa binalar, birbiriyle 

konuşmadan geçip giden insanlar yer almaktadır. Yine köy hayatının bir uzantısı olarak 

filmde mekân olarak dere ve dere kenarı kullanılmıştır. Filmde devlet düzeyinde 

kullanılan tek kamusal alan mekânı mahkeme salonudur. 

Filmde özel alan mekân kullanımında evin bahçesi ve ev yer almaktadır. Mekân 

olarak evin bahçesi eve oranla daha fazla kullanılmıştır. Köy hayatında yapılacak işler 

sebebiyle evden çok evin bahçesinde zaman geçirme, komşularla buraların kendi 

217 
 



içlerinde bir nevi kamusal alana dönüştürülmesi filmde mekân kullanımında kendisini 

göstermiştir. Bu hayat tarzının bir devamı olarak kahramanların evin içerisinde sadece 

uyuduğu görülmektedir. 

Bilim ve teknoloji kategorisinde yer alan meslek temsillerinden polis, matsoni 

satıcısı, tüccar, ayakkabıcı, sokak temizlikçisi, denizci asker ve demirci Magdana’nın 

matsoni satmak için gittiği pazarda karşımıza çıkmaktadır. Asker ve hâkim mahkeme 

salonunda, muhtar ise köyde ve mahkeme salonunda temsil edilmiştir. 

2.1.5.2. Toplumsal değerler 

Tablo 3.30. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan toplumsal değerlerin 
sahne süreleri 

Toplumsal değerler Sahne süresi Yüzdelik oran 

Yardımlaşma   

Komşu yardımlaşması 201 saniye %40,5 

Hitap şekli   

Teyze, dede, amca, 
beyefendi, siz 

18 saniye %3,6 

Uygun görünmeyen 
davranış 

  

Yalancı şahitlik yapmak 144 saniye %29 

Duyarsızlık 95 saniye %19,2 

Mazluma kötülük etmek 38 saniye %7,7 

Filmde yardımlaşma kategorisinde komşu yardımlaşması%40,5 oranında, hitap 

şekilleri %3,6 oranında yer almaktadır. Filmde uygun görülmeyen davranış yalancı 

şahitlik yapmak %29 oranında, duyarsızlık %19,2 oranında, mazluma kötülük etmek ise 

%7,7 oranında ekrana yansıtılmıştır. 

Filmde yardımlaşma komşu yardımlaşması üzerinden gösterilmiştir. Magdana 

matsoni kavanozlarını artık sırtında değil eşekle taşımaya başladığında kızını komşuya 

göndermiş ve onun kavanozlarını da pazara eşekle götürebileceğini söyletmiştir. Bu 

duruma çok sevinen yaşlı kadın Sopho’yu teşekkürlere boğmuştur. Bir diğer yardımlaşma 

Dede Gigi olarak hitap ettikleri komşularının Magdana’ya evin damını onarmada yardım 

etmesidir. Magdana eşi olamadığı için fiziksel güç gerektiren bu işi komşusunun 

218 
 



yardımıyla yapmıştır. Tüm köy kapsamında görülen yardımlaşma olayı filmin doruk 

noktası da olan Magdana’nın hâkim karşısına çıkmasıyla başlamaktadır. Magdana 

çocuklarının yolda bulduğu eşeği çalmakla suçlanırken, hâkim şahit sormuştur. Kadın 

tüm köyü şahit gösterse de mahkeme salonu boştur. İzleyici köylünün korktuğu için 

gelmediğini düşünse de tüm köylü birlik olmuş, gecikmeli de olsa mahkeme salonuna 

ulaşmıştır. Magdana’ya atılan iftiralara itiraz etmişler, mahkeme sonrası eşeği elinden 

alınan acılı kadına ellerinden tek gelen şey manevi destekte bulunmak olmuştur. 

 Filmde kahramanların birbirlerine karşı hitap şekillerine bakıldığında teyze, 

dede, amca, beyefendi ve siz hitapları karşımıza çıkmaktadır. Kahramanların 

kendilerinden büyüklere amca, teyze, dede ve siz olarak hitap ettiği görülmektedir. 

Köylüler köyün muhtarına beyefendi olarak hitap ederken yine saygıdan dolayı hâkime 

de siz diye hitap etmişlerdir. 

Filmde uygun görünmeyen davranış olarak duyarsızlık, mazluma kötülük etme ve 

yalancı şahitlik yer almaktadır. Duyarsızlık tüccarın Magdana’nın eşeğine çarpıp 

matsonileri yere dökmesi ve umursamadan yola devam ettiği sahnede görülmektedir. 

Adamın bu davranışına pazarda bulunan insanlar duyarsız kalmamış, tüccarı giderken 

yoldan çevirmişlerdir. Kadının matsonilerini döktüğünü, mağduriyetini gidermesi 

gerektiğini söylemişlerdir. Mazluma kötülük etme yine tüccarın yanında çalışan elemanı 

hor görmesiyle gösterilmiştir. Eleman sürekli aşağılanmaktan, zaman zaman fiziksel 

şiddet görmekten ve aşırı çalışmaktan bıkmış ve patronuna isyan ederek vicdansızsın 

demiştir. Bu durum karşısında sinirlenen patron seni sokaktan aldım, yemek yedirdim, 

ben miyim vicdansız diyerek elemanı sokak ortasında dövmeye başlamıştır. Evinin 

camında olanları izleyen yaşlı kadın kimsesiz çocuğa ettiğin kötülük yetti artık diye 

bağırmış devamında da etraftaki esnaf olaya müdahil olarak tüccara kızmışlardır. Filmde 

köyün muhtarı üzerinden toplumda yalancı şahitliğin uygun görülmeyen davranış olduğu 

gösterilmiştir. Magdana’nın çocuklarının bulduğu eşekten en başından beri haberi olan 

muhtar, zengin tüccarın yanında yer alarak mahkemede Magdana’nın eşeği çaldığına dair 

yalancı şahitlik yapmıştır. Köylü hep bir ağızdan muhtara yaptığının çok yanlış olduğunu, 

gerçekleri anlatması gerektiğini söylemiştir. Filmde yer alan uygun görülmeyen 

davranışlara bir bütün olarak bakıldığında ahlaki yozlaşmaya karşı bir tutum sergilendiği 

219 
 



görülmektedir. Haksız kişi güçlü ve nüfuslu bile olsa ezilenin yanında yer almanın insani 

bir vazife olduğu ve bunun vicdani rahatlığı izleyiciye gösterilmiştir. 

2.1.5.3. Örfler 

Tablo 3.31. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan örflerin sahne süreleri 

Örf 

İlişki çeşitleri Sahne süresi Yüzdelik oran 

Anne-çocuk ilişkisi 392 saniye %15,8 

Komşu ilişkisi 54 saniye %2,2 

Abla-kardeş ilişkisi 40 saniye %1,6 

Yeme-içme   

Ekmek, salatalık, şaşlık, su 61 saniye %2,5 

Müzik   

Gürcüce şarkı 236 saniye %9,6 

Dans   

Geleneksel Gürcü dansı 82 saniye %3,3 

Kıyafet/aksesuar   

Baş örtüsü 744 saniye %30,1 

Geleneksel Gürcü şapkası 637 saniye %25,7 

Geleneksel Gürcü erkek 
kıyafeti 

118 saniye %4,7 

Çanta 28 %1,1 

Geleneksel Gürcü kadın 
kıyafeti 

13 saniye %0,5 

Alyans 3 saniye %0,1 

Boş zaman 
değerlendirme 

  

Derede yüzme 25 saniye %1 

El işi yapma 17 saniye %0,7 

İnanç   

Dua 12 saniye %0,5 

İstavroz çıkarma 7 saniye %0,3 

220 
 



Allah yardımcın olsun, 
Allah sana şans versin, 
Allah size sağlık versin 

sözleri 

6 saniye %0,3 

Filmde örf kategorisinde ilişki çeşidi olarak anne-çocuk, komşu ilişkisi ve abla-

kardeş ilişkisi bulunmaktadır. Anne-çocuk ilişkisi %15,8 oranında, komşu ilişkisi %2,2 

oranında, abla-kardeş ilişkisi %1,6 oranındadır. Yeme-içme olarak karşımıza ekmek, 

salatalık, şaşlık, su çıkmaktadır (%2,5). Filmde yer verilen müzik kategorisine 

bakıldığında Gürcüce şarkılara %9,6 oranında yer verildiği görülmektedir. Geleneksel 

Gürcü dansı %3,3 oranında temsil edilmiştir. Kıyafet/aksesuar kategorisinde geleneksel 

kıyafet olarak baş örtüsüne (%30,1), geleneksel Gürcü şapkasına (%25,7), geleneksel 

Gürcü erkek kıyafetine (%4,7), çantaya (%1,1), geleneksel Gürcü kadın kıyafetine (%0,5) 

ve alyansa (%0,1) yer verildiği görülmektedir. Filmde boş zaman değerlendirme aktivitesi 

olarak %1 oranında derede yüzme ve %0,7 oranında el işi yapma aktivitelerine yer 

verilmiştir. Filmde inanç %0,5 oranında dua, %0,3 oranında istavroz çıkarma ve %0,3 

oranında Allah’ın geçtiği sözlerle yer almıştır. 

Filmde anne-çocuk ilişkisi filmin baş rolü Magdana ve çocukları arasındaki 

ilişkide vücut bulmaktadır. Üç çocuklu Magdana çocuklarını sefalet içerisinde de olsa 

babasız büyütmeye çalışan fedakâr bir annedir. Çocuklarına karşı merhametli, kibar ve 

onların isteklerini önemsemektedir. Magdana çocuklarına hem annelik hem babalık 

yaparken otoriter bir tutum sergilememektedir. Hayattaki tek amacı onları daha iyi 

beslemek ve giydirmektir. Annenin bu tutumuyla fakir de olsalar birbirlerine sevgi dolu 

yaklaşan bir aile profili çizilmiştir. Magdana gününün çoğunu pazarda geçirdiği için evin 

sorumluluğu büyük kızı Sopho’ya düşmektedir. Sopho anneleri evde yokken kardeşlerine 

bir nevi küçük annelik yapmaktadır. Kardeşleri de bu durumu kabul etmiş, ablalarının 

sözünü dinlemektedir. Filmde yer alan komşuluk ilişkilerine bakıldığında birbirleriyle sık 

sık görüşen, sokak aralarında oturup sohbet eden, birbirlerinin sorunlarından haberdar, 

birbirlerine yardım eden insanlar karşımıza çıkmaktadır. Filmde yer alan komün yaşam 

tarzı Sovyet toplumu dokusuna uymaktadır. 

Filmde yeme-içme sahnelerine bakıldığında yemeklerin masada ya da yerde 

kurulmuş bir sofra yerine ayaküstü yenildiği görülmektedir. Filmde geçen ekmeğin 

221 
 



yanında başka bir şey olmadan bir öğün olarak bahçede, salatalığın gezinirken, şaşlığın 

ise pazarda yendiği görülmektedir. Burada filmin fakir bir aileyi konu alması yemek 

kültürü olarak zengin olan Gürcü mutfağının ekrana yansıtılmamasında etkili olmuştur. 

41 saniyelik ekran süresiyle yemek sahnesinden daha çok görülen su testilerden 

içilmektedir. Filmde ilkel ve köylü hayatı topraktan yapılan bu kaplarla izleyiciye tekrar 

tekrar gösterilmiştir. 

Sovyet Cumhuriyetlerinde filmin Rusça ve çekildiği cumhuriyetin dili olmak 

üzere iki dilde çekilmesi sık karşılaşılan bir durumdur. Lurdja Magdanı (Лурджа 

Магданы) filmi de Rusça ve Gürcüce olmak üzere iki dilde çekilmiştir. Filmde yer 

verilen müziklere bakıldığında sadece Gürcüce şarkılar karşımıza çıkmaktadır. Şarkıların 

bazıları filmde fon müziği olarak kullanılırken bazıları ise bizzat filmin kahramanları 

tarafından söylenmiştir. Filmi Rusça versiyonu üzerinden değerlendirdiğimizde filmin 

dili değişirken Gürcüce şarkıların kaldığı görülmektedir. 

Magdana’nın evinin tadilatını yaptıktan sonra çocukların geleneksel Gürcü 

danslarından kartuli oynadığı görülmektedir. Samimiyet ve sevgiyle uyumun görüldüğü 

bu dansı çocukların oynaması onların masumiyetini vurgularken, ulusal olanın nesilden 

nesle aktarıldığını da göstermektedir. 

Boş zaman değerlendirmesi olarak filmde derede yüzme aktivitesine rastlanması 

kullanılan mekân ve olay örgüsündeki hayat tarzı ile uyumludur. Köyde yaşayan 

çocukların doğa ile iç içe vakit geçirdikleri görülmektedir. Bir diğer aktivite olan 

kadınların el işi yapması da yine ekrana yansıyan hayat tarzının tamamlayıcı bir öğesidir. 

Köyde yaşayan kadınlar boş zamanlarında evlerinin önüne çıkmış, sohbet ederken bir 

şeyler örmektedir. Köy insanı boş vakitlerinde bu şekilde sosyalleşmektedir. 

Kıyafet/aksesuar kategorisinde geleneksel kıyafetlerde çeşitlilik vardır. Filmde 

başörtülü kadınların yer alması Ortodoks Hristiyan ve Müslümanların yaşadığı ülkede 

sıradan bir durumun ekrana yansımasıdır. Bu sıradan durumda dikkat çeken husus 

başörtüsünü köylü kadınların takması olmuştur. Ekonomik durumu düşük ve köyde 

yaşayan kadınlar başörtüsü takarken, kasabada yaşayan kadınlar örtü takmamıştır. Bu da 

kültürel görünüm olan başörtüsünün yalnızca bir kesimde temsil edildiğini 

göstermektedir. Filmde erkeklerin iki çeşit geleneksel Gürcü şapkası taktıkları 

222 
 



görülmektedir. İlki svan olarak adlandırılan genelde ülkenin dağlık kesimlerinde 

kullanılan takke tarzı şapkadır. Svan şapka seçimi filmin geçtiği mekanla örtüşmektedir. 

İkinci geleneksel şapka ise sadece Gürcistan değil Kafkasların da geleneksel şapkası olan 

koyun yününden yapılan kalpak şeklindeki şapkadır. Filmde gerek kadın gerek erkek tam 

tekmil geleneksel Gürcü kıyafetleri görülmektedir. Kadınlarda zarafetin göstergesi 

sayılan uzun elbise, kafasından yere kadar sarkan tül, erkeklerde çoho ya da çerkeska 

olarak adlandırılan dış giyim, belinde kemer ve kemere asılı hançer geleneksel kıyafeti 

tamamlayan öğeler olmuştur. Filmde geleneksel Gürcü kıyafetleri sadece yetişkinlerin 

değil, çocuklar da giymektedir. Ayrıca başörtüsündeki köylü kasabalı ayrımı geleneksel 

kıyafetlerde söz konusu olmamış, hatta tam tersi tüm öğeleriyle tam olarak geleneksel 

kadın kıyafeti kasabalı kadınlarda görülmüştür. Köy hayatında tarım ve hayvancılık 

dışında yapılanlar arasında dokumacılık vardır. Köy hayatının bir göstergesi olarak 

filmde kullanılan aksesuarlardan biri matsoni taşımak için Magdana’nın kullandığı 

dokuma çantadır. Çantanın üzerinde yer alan motifler el sanat örneği olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Filmde kullanılan bir diğer aksesuar alyanstır. Alyans film boyunca sadece 

hâkimde görülmüştür. Beyaz yakalı temsili olan hâkim modern dünyayla entegre olarak 

medeni durumunu kamuya taktığı alyansla beyan etmiştir. Zaten filmde genel olarak 

modern kıyafet azlığı köylülerin modern dünyadan daha izole bir hayat yaşadığına dair 

izlenim yaratmaktadır. 

Filmde inanç kategorisinde Magdana’nın yaptığı dua, istavroz çıkarma ve 

Allah’ın geçtiği sözler karşımıza çıkmaktadır. Magdana kucağında uyuttuğu çocukla 

yukarı bakarak Tanrım çocuklarımın neşesini alma, bize şans ver diye dua etmiştir. 

Filmde devlet düzeyinde inanç görünümü yer almaktadır. İstavroz çıkarma mahkemede 

şahitlik öncesinde yapılan bir ritüel olarak yer almıştır. Burada şahitlik yapacak kişinin 

de devlet temsili olan köyün muhtarı olması resmi mekandaki inanç/din vurgusunu 

güçlendirmiştir. Ayrıca filmde inanç komşuların iş yaparken birbirlerine Allah yardımcın 

olsun, Allah şans versin ve satıcıların müşterilerine Allah sağlık versin sözleriyle iyi dilek 

göstergesi olarak yer almıştır. 

 
 

223 
 



Tablo 3.32. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan kültürel kimlik 
görünümlerinin genel içerik analizi 

Kültürel görünüm 
kategorileri 

Toplam sahne süresi Yüzdelik oran 

Artefaktlar 4262 saniye %59 

Toplumsal değerler 496 saniye %6,8 

Örfler 2475 saniye %34,2 

Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer verilen kültürel kimlik 

temsillerine genel olarak bakıldığında filmde en fazla süre %59’luk oranla artefaktlara 

ayrılmıştır. %34,2 oranında örflere yer verilirken bu kategoriyi %6,8’lik oranıyla 

toplumsal değerler takip etmiştir. Filmde tören ve kutlamalar, kahraman ve hikayelere 

dair herhangi bir temsile yer verilmediği görülmektedir. 

2.2. Kruşçev Dönemi Sovyet Sinemasında Kültürel Kimlik Görünümlerine 

Yönelik Göstergebilimsel Çözümleme 

Bu başlık altında Slav sinemasından Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmi, 

Baltık sinemasından Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filmi, 

Moldova sinemasından Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filmi, 

Orta Asya sinemasından Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filmi ve Transkafkasya 

sinemasından Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmi içerik analizi kısmında 

belirlenen kategoriler üzerinden göstergebilimsel analiz yöntemiyle çözümlenmiştir. 

Böylelikle çalışma kapsamında birbirini tamamlayan iki yöntem ile filmler çözümlenmiş, 

içerik analizinde daha yüzeysel bulgulara ulaşılırken, göstergebilimsel analizde daha 

derin ve gömülü anlamların açığa çıkarılması amaçlanmıştır. 

2.2.1. Slav sineması; Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmi 

Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminin kültürel görünümleri 

göstergebilimsel analiz ile çözümlenmiştir. Söz konusu göstergeler içerik analizi 

çerçevesinde belirlenmiş olup bu bağlamda analize dahil edilmiştir.   

 
 

224 
 



Tablo 3.33. Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminde yer alan kültürel görünümlerin 
göstergebilimsel çözümlemesi 

Gösterge Düz Anlam Yan Anlam 

Ev Yapım aşamasında olan ve 
yıkılan evler 

Yeni yönetim anlayışıyla 
eskinin yıkılarak yerine 

yeni bir sistemin 
oluşturulma süreci 

Trafik lambası Trafik düzenleme aracı Sergey’in varoluşsal 
sancılar çektiği anlarda yol 

göstericiye duyduğu 
ihtiyaç 

Baba-oğul diyalogu Baba oğul arasında geçen 
konuşma 

Geçmişle hesaplaşma 

Lenin mozolesinde nöbet 
değişimi 

Askerlerin Lenin’in 
naaşının bulunduğu 

mozolede sürekli olarak 
bulunmaları 

Lenin değerlerinin 
nesilden nesle aktarılması 

Orak-çekiç amblemi  Pankart Komünizmin temsili 

SSSR yazısı Pankart Sovyetler Birliği’nin 
temsili 

Fransızca paix (barış) 
yazısı 

Maket “Hep birlikte barış içinde 
yaşama” mottosu 

Roket maketi Maket Yuri Gagarin’in anılması 

Roket fotoğrafı Yaka kartı Yuri Gagarin’in anılması 

Lenin büstü ve fotoğrafı Büst ve poster Sovyet tarihinin babası 

Patates  Sebze Kıtlık dönemi simgesi 

Baş örtüsü Kıyafet Geleneksel kıyafet 

Parti İnsanların eğlenmek için 
bir araya geldikleri 

etkinlik türü 

Yeni nesil eğlence anlayışı 

Film kapsamında kültürel görünümlere ait göstergeler; ev, trafik lambası, baba-

oğul diyaloğu, Lenin mozolesinde nöbet değişimi, Orak-çekiç amblemi, SSCB ve 

Fransızca paix (barış) yazısı, roket maketi ve fotoğrafı, Lenin büstü ve fotografı, patates, 

baş örtüsü ve parti şeklindedir. 

225 
 



Resim 3.1. Yapım aşamasındaki evler Resim 3.2. Yıkılan evler 

Mekân kavramını salt olarak fiziksel bir alan olarak görmek yerine mekânın 

toplumsal ilişkileri biçimlendiren, bireyselleşme ve sosyalleşme dönüşümünde önemli bir 

gösterge olarak ele alındığında filmde yapım aşamasında olan ve yıkılan evlerin düz 

anlamının yanı sıra yan anlamının değerlendirilmesi yerinde olacaktır. Bu açıdan düz 

anlamsal düzlemde yapım aşamasında ve yıkık ev göstergeleri ancak yan anlamsal 

okumalarla örtük anlamları açığa çıkarılabilir. 

Barthes’ın belirttiği üzere izleyiciyle filmin yapımcısının buluştuğu alan yan 

anlamsal düzlemdir. Yan anlamsal okumada ev göstergesinin aslında o dönemin politik 

yapısını temsil ettiği görülmektedir. Sovyet tarihinde önemli bir kırılma noktası olan 

Kruşçev iktidarı mevcut Stalin kültünü yıkmaya çalışmış ve yıkılanın yerine yeni bir 

düzen kurma çabasına girmiştir. Filmde yer verilen yıkılan ve yapım aşamasındaki evleri 

bu bilgiler ışığında değerlendirdiğimizde bu evlerin varlığın, maddenin, gerçekliğin 

doğuşunun ve dönüşümünün devam ettiğinin göstergesi olarak okuyabiliriz. Elbette 

burada nesnelerin anlamlarının belirli bir sahne bağlamında geçirdiği dönüşümlere 

rağmen, aynı zamanda fiziksel görünürlüklerini koruduklarını belirtmekte fayda var. 

Tıpkı Sovyet sistemi gibi. Süreç içerisinde kendileri olarak kalanlar değişenlere göre 

yeniden anlam kazanarak konumlanmaktadırlar. 

Üç ayrı sahnede verilen yıkılan ev sahnelerinden biri Slava’nın eşiyle olan 

tartışmasına fon görüntüsü olarak verilmiştir. Tartışmanın aile birliğini bozmak üzerine 

olması elbette tesadüfi değildir. Slava ailesi için çalıştığını, yiyecek aldığını söylerken eşi 

bunlar senin görevin, ben senden yaptıklarım için saygı bekliyorum der. Slava’nın eşi 

insanın temel ihtiyaçları düşünüldüğünde aslında yaşamanın sadece karın doyurmaktan 

226 
 



ibaret olmadığını söylemek istemektedir. Bu görüntü ile Sovyetlerde barınma ve 

beslenme ihtiyaçları devlet tarafından koşulsuz karşılanan ancak kitle olarak görünen 

insanların saygı duyulma dolayısı ile de bireyselleşme talepleri yıkılan evler üzerinden 

dile getirilmiştir. Ayrıca Slava’nın oğluna yeteri kadar zaman ayırmadığı için yine 

karısıyla yaptığı başka bir sahnede geçen tartışmasında kullanılan müzik yıkılan evlerin 

sahnelerinden birinde de kullanılmıştır. Her iki sahnede de bu sembolik müzik kullanımı 

iki kırılgan yapının kader birliğini yeniden göstermektedir. 

Filmde yer alan teknolojik 

aletlerin kullanım amaçlarına 

bakıldığında trafik lambalarının 

diğerlerinden ayrıştığı görülmektedir. 

Film boyunca karşımıza çıkan trafik 

lambası göstergesi yer yer amacına 

uygun olarak yani düz anlamıyla 

trafiğin sağlıklı akışını düzenleyen 

araç olarak anlam bulmaktadır. Günlük hayat içerisinde belirli bir rutinin benimsenmesi 

için tasarlanmıştır. Ancak filmin kahramanı Sergey’in varoluşsal sancılar çektiği 

sahnelerde sık sık karşımıza çıkan trafik lambalarındaki örtük anlamları açıklamak için 

yan anlamsal düzlemde okuma kaçınılmazdır. İşte burada kafasındaki sorulara cevap 

arayan, yolunu kaybetmiş Sergey’in gösterildiği sahnelerde yer alan trafik lambası, 

simgesel bir göstergeye dönüşmektedir. Sergey ya rutinden çıkmayıp yolu takip edecektir 

ya da tüm işaretlere rağmen yoldan “çıkacaktır”. 

Düz anlamsal düzlemde baba 

oğul arasında geçen konuşmayı işaret 

eden baba-oğul diyaloğu göstergesi 

yan anlamsal düzlemde nesillerin bir 

araya gelerek geçmişle 

hesaplaşmasını ifade etmektedir. 

Dünyevi gerçeklikte imkânsız 

görünen ancak Sergey’in içsel 

Resim 3.3. Trafik lambası 

Resim 3.4. Baba-oğul diyaloğu 

227 
 



deneyiminin görselleştiği baba oğul buluşması filmin doruk noktası olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Baba oğul diyalogu düz anlamda babasıyla buluşan Sergey’in babasına ve 

onun tavsiyelerine ihtiyacı olduğunu dile getirmesi, her çocuk gibi babasından hayatın 

gerçekliğine dair tavsiye istemesini temsil etmektedir. Yan anlamsal düzlemde ise söz 

konusu diyaloğun sadece baba ile değil baba figürü üzerinden geçmişle ve yaşananlara 

atıf yapıldığı görülmektedir. Babalarının kaderini yaşamayan savaş sonrası nesli temsil 

eden Sergey kendi varoluşsal sürecinde hayatı yeniden düşünmektedir. Sergey ilk olarak 

babasına onları neden bıraktığını, ona ihtiyaç duyduğunu ve ne için yaşamak gerektiği 

hususunda tavsiye istemiştir. Baba başka çaresi olmadığı için gittiğini ve hala 21 yaşında 

olduğu için 23 yaşındaki oğluna tavsiye veremeyeceğini söylemiştir. Baba her ne kadar 

vicdanının rahat olduğunu, üzerine düşen görevi yaptığını belirtse de Sergey’e tavsiye 

verememesi Sergey’in babasının ve dolayısıyla temsil ettiği nesil yani askeri kuşağın 

yaşadıkları acıların, deneyimin bugün hiçbir şeyi açıklığa kavuşturamayacağına dair bir 

izlenim yaratmıştır. Bu anlamda yaptıkları fedakârlık, kurtarıcılık eski anlamını ve 

önemini yitirmiştir. Babası barış dolu Moskova sokaklarında gezebildiği için oğlunu 

kıskandığını dile getirirken ona vatanı emanet etmiştir. Babanın oğluna tek verdiği tavsiye 

“sadece yaşa”dır. Burada baba figürü üzerinden geçmişin imgeleri içsel bir otorite olarak 

kahramanlaşır ve buyruğunu vermektedir; yaşa! Sadece yaşadan kast edilen ölmemek mi? 

Somut anlam çıkmayan bu diyalogdan sonra Lenin mozolesi görüntüsüyle bu sorunun 

cevabı izleyiciye bırakılmıştır. 

Sergey bu diyalogda tarihin yol ayrımında geçmişle bugün arasında durmaktadır. 

Konuşma bittiğinde başka seçeneği olmadığı için baba ölüme giderken Sergey neden ve 

nasıl yaşayacağı seçeneklerine sahip olduğu 1964 yılında kalmıştır. Sergey’in babasıyla 

görüşmesinden sonraki sabah yeni bir başlangıç yaşanır. Daha önce tartışan arkadaşlar 

barışmış, Sergey hayatın anlamını bulmuş ve sevdikleriyle babasının orada olmak için iç 

geçirdiği Moskova’da yaşamaktan son derece mutludur. Moskova’nın sembolik 

görüntüsü eşliğinde “Pazartesi, haftanın ilk iş günü” sözleri duyulur. Tatil bitmiştir artık 

ve yeni bir iş gününe başlamak Sergey’in yaşadığı iç huzurla gösterilmiştir. 

Bu diyalogda dikkat çeken husus Komünist Parti programının fikirleriyle 

aydınlanmış bir baba oğluna göründüğünde, ona neden tavsiye veremez? Filmin bu 

228 
 



kısmına sansür istenmesinin nedeni de bu soru olmuştur. Çünkü sansürcü bakış açısından 

tavsiye veremeyen bir baba komünist ideolojinin dayandığı temelleri sarsmıştır. Savaşın 

çocukları daha barışçıl ortamda büyüyen yaşıtlarından farklıdır. Bu durum iktidarın 

anladığı gibi zayıflıktan ya da belirsizlikten ziyade hayata karşı hassas olan, yanlış 

konumlandırma kaygısı yaşayan, yeni arayış içerisinde olan ve yıkılan rejimin enkazının 

altında kalmak istemeyen bir neslin çabası olarak da yorumlanabilmektedir. 

Lenin mozolesinde 

askerlerin yaptığı nöbet değişimi düz 

anlamsal düzlemde Sovyetler 

Birliği’nin kurucusu olan Lenin 

naaşının bulunduğu mozoleyi 

askerlerin sürekli olarak beklemesi 

ve bu sürekliliğin korunması için 

asker değişimini ifade etmektedir. 

Ancak nöbet değişimi filmin akışı içerisinde günlük hayatın bir parçası olarak 

gösterilirken yönetmenin burada ne anlatmak istediği yan anlam okunmasına muhtaçtır. 

Filmin finalinde net olarak görünen Lenin mozolesindeki nöbet değişimi aslında filmin 

en başında ekrana gelen üç Kızıl Ordu askeriyle başlamaktadır. Devrimin figüratif bir 

biçimde anlatıldığı filmin ilk sahnesi tramvay rayları ve parke taşları tarafından 

kaplanmış karanlık bir ortam ile başlamaktadır. Bu sahnede kullanılan müzik boşluk ve 

kaos havasını desteklercesine tehditkâr bir tınıya sahiptir. Kasvetli ortam kamera 

hareketlerine de yansımış, kamera uzaktan ağır çekimle belirsiz üç askere doğru 

yaklaşmıştır. Moskova'nın ıssız sokaklarında yürüyen üç asker beklendiği gibi bir 

meydana değil ideolojik unsurlardan arındırılmış boş bir alana doğru giderken gözden 

kaybolmuşlardır. Kamera hareket etmeye devam etmiş ve 1917 devrim kıyafetleri 

içerisindeki üç askerden şehirde yer alan binalara, gökyüzüne yüzünü çevirmiştir. İzleyici 

gözlerini kaldırımdaki koyuluktan bir anda gökyüzünün ferahlığına açmıştır. Devrimci 

askerler bu ferahlamaya aracılık etmiştir. Kamera üç askeri burada bırakıp filmin 

kahramanını aramaya koyulmaktadır. İzleyicinin kökleri buraya bağlanarak filmde 

Sergey’in aşk, iş ve arkadaş ilişkileri üzerine kurulan hikayesi akmaya başlamaktadır. 

Sergey’in babasıyla buluşma sahnesinden sonra kamera yeniden üç askeri 

Resim 3.5. Lenin mozolesinde nöbet değişimi 

229 
 



yakalamaktadır. Bu lirik sahnenin ardından yağmurlu Moskova şehirlerinde üç asker 

Kızıl Meydan’ı ve Kremlin’i geride bırakarak trafikte akıp giden arabaların yanından 

mozoleye doğru ilerlemişlerdir. Tarih ve şimdi nöbet değişimine giden yolda birleştirilir. 

İzleyici yeniden kendisini bekleyen gerçekliğe yönlendirilmiştir. Sinemasal sınırdan 

çıkılmış ve hayatın kendi yasalarına göre nöbet değişimi göstergesi üzerinden devam 

ettiği simgelenmiştir. 

 
Resim 3.6. Orak-çekiç amblemi 

 
Resim 3.7. SSSR yazısı 

 

Filmde karnaval havasında 

geçen 1 Mayıs kutlamasında yer alan 

orak-çekiç, SSSR ve Türkçe barış 

anlamına gelen Fransızca paix yazısı 

göstergeleri düz anlamsal düzlemde 

pankart ve maketi işaret etmektedir. 

Yan anlamda çiftçi ve proletaryayı 

temsil eden, komünizmin simgesi olan 

orak-çekiç ve SSSR yazılı pankarta yer verilmesi Sovyet Birliği’ni ve komünizm 

ideolojisini göstermektedir. Paix yazan pankarta bakıldığında dünya ülkelerinden 

bayrakların olduğu ve devamında Kruşçev’in yönetim mottosu olan “barış içinde 

yaşama” yazısı dikkat çekmektedir. Yukarıda yer alan Sovyet ve komünizmi temsil eden 

göstergelere başka ülkelerin bayraklarını ve yabancı dilde barış yazısını taşıyan pankart 

eklendiğinde ise tam da Kruşçev döneminin özellikleriyle örtüşen bir tablo çıkmaktadır. 

Kendi ilkelerine bağlı ancak dışarıya da açılan bir ülke. 

Resim 3.8. Fransızca paix (barış) yazısı 

230 
 



 
Resim 3.9. Roket maketi 

 
Resim 3.10. Roket fotoğrafı 

 

 1 Mayıs kutlamasında dikkat çeken bir diğer öğe roket olmuştur. İki farklı yerde 

karşımıza çıkan roket göstergesi düz anlamsal düzlemde maket ve yaka kartını işaret 

etmektedir. 12 Nisan 1961 yılında Sovyetler Birliği pilotu ve kozmonotu olan Yuri 

Gagarin Vostok adlı roketiyle uzaya çıkmıştır. Dolayısı ile roket göstergeleri Gagarin’in 

insanlık tarihindeki bu başarısını temsil eden yan anlamsal düzleme sahiptir. 

 
Resim 3.11. Lenin büstü 

 
Resim 3.12. Lenin posteri 

 

  Sovyetler Birliği kurucusu 

Lenin’in büst ve fotoğraf göstergeleri 

düz anlamda büst ve posteri işaret 

etmektedir. Yan anlamsal düzlemde 

yorumlandığında ise Lenin’in 

Sovyetler Birliği tarihinin ve filmin 

yapıldığı ülke Rusya’nın “babası” 

olduğu sonucuna ulaşılmaktadır. Bu 

göstergeler 1 Mayıs kutlamalarında poster ve portre olarak, film kahramanlarının 

Resim 3.13. Lenin büstü 

231 
 



evlerinde ve üniversite binasının içinde büst olarak karşımıza çıkmaktadır. Lenin’in hem 

kamusal hem de özel alanda yer alması Rusların Lenin’i bir kahraman, siyasi bir lider 

olarak içselleştirdiği ve bu nedenle ona sadece ortak kullanım alanlarında değil özel alan 

evlerinde de yer verdiği görülmektedir. 1 Mayıs kutlamalarında Lenin poster ve porteleri 

dışında Marx’ın da poster ve porteleri görülmektedir. Bu tablo Marx’ın fikirlerinden 

beslenen Lenin Marx ideoloji birlikteliğini temsil etmektedir. Yönetmen hemen hemen 

tüm ev sahnelerinde sanki evin olmazsa olmazıymış gibi Lenin büstünü kullanmıştır. 

Sergey’in evine bakıldığında Lenin büstü dışında Mayakovskiy’in ve Sergey’in ölen 

babasının portresi dikkat çekmektedir. Biri ülkenin babası, biri evin babası, biri ise 

kültürün babasıdır. Ev sahnelerinde sık sık kamera onlara odaklanarak bu vurgu daha da 

güçlendirilmiştir. 

Ütopik vatanseverlik unsurlarının olmadığı filmde Sovyetler Birliği kurucusu 

Lenin’e yer verilirken Stalin ile ilgili ne olumlu ne de olumsuz bir ibareye 

rastlanmamaktadır. Filmde Stalin figürünün yerinde oluşan anlamsal boşluğu dönemin 

iktidarı Kruşçev ile doldurmak yerine Sovyet mekanizmasında temel dişli olan Marksist-

Leninist dünya görüşü olan diyalektik materyalizm doğmalarına göre bir yapı 

oluşturulmuştur. Bu karar bizzat kişilik kültüne karşı olan Kruşçev tarafından alınmıştır. 

Aslında filmin sansürlenmemiş uzun versiyonunda var olan Kruşçev’e ait görüntüler 

bizzat onun isteğiyle filmden çıkarılmış ve Lenin Sovyetler Birliği’nin tek siyasi 

kahramanı olarak filmde yer almıştır. Kişilik kültüne karşı çıkarken Lenin’in tek lider 

olarak gösterilmesiyle bir kişilik kültü oluşturulup oluşturulmadığı düşünülmesi gereken 

bir konudur. 

Resim 3.14. Patates Resim 3.15. Patates 

232 
 



Patates göstergesi düz anlamsal düzlemde toprağın altında yetişen bir sebzedir. 

Yan anlamsal düzlemde savaş sonrası yaşanan kıtlık döneminin simgesel anlatımıdır. 

Sergey’in annesi kıtlık dönemine dair yaşadıklarını çocuklarına anlatırken onlarla 

toprağın altından bin bir zorlukla nasıl patates çıkarmaya çalıştıklarını paylaşmıştır. 

İlerleyen sahnelerden birinde Sergey sevgilisiyle gençlik partisine katılmıştır. Partiye 

gelenlerden biri Rusların da çok tükettiği patates getirmiştir. Önce masada duran 

patatesler biraz yense de daha sonra ipe dizilip kolye yapılmıştır. Anya boynunda patates 

kolyesiyle dans ederken ip kopmuş patatesler yere dağılmıştır. Burada patates parlak, 

temiz, dolu sofradan yere açlık simgesi olarak geçiş yapmıştır. Fakat bu durum kimsenin 

umurunda olmamıştır. Partide patatesten yapılan kolyenin yere düşüp dağılması ve 

insanların bu durumu umursamadan dans etmeye devam etmesiyle Sergey çılgına 

dönmüştür. Daha önceki sahnelerde Sergey’in annesinin kıtlık günlerine dair anlattığı 

patates hikayesiyle izleyici bilgilendirilerek patatese gerekli duygu yüklendiği için 

yönetmenin yaptığı metafor ayan beyan gözükmektedir. Sergey partidekilerle beraber 

takılmaya çalışsa da yaşanılan duyarsızlık karşısında kendi kabuğuna çekilmiştir. 

Durgunluğu partiye katılan bir genç tarafından fark edilmiştir. Ne için içelim diye 

sorduğunda Sergey patates için diyerek yaşadığı hassasiyeti anlatmaya çalışmıştır. 

Devrimi, savaşı, askerleri ciddiye alıyorum diye isyan etmiştir. Ancak Sergey bu sözleri 

genç tarafından şoven vatanseverlik10 olarak adlandırılmıştır. Bu konuşmalara tepkisiz 

kalamayan genç bir kadın delikanlıya tokat atmıştır. Burada izleyicinin empati gücünü 

artırmak için özellikle kadın oyuncu seçilmiştir. Yaşanılanlar, konuşulan konu parti 

konseptiyle birbirine taban tabana zıttır ve bir anda eğlence anlamını yitirmiştir. 

10 Rusça kvasnoy patriotizm (квасной патриотизм) devlete dair her şeyin hiçbir şekilde eleştirilmeden, koşulsuz 
övgüsünü gösteren ironik bir ifadedir. 

233 
 

                                                           



Resim 3.16. Baş örtüsü Resim 3.17. Baş örtüsü 

Baş örtüsü göstergesi düz anlamsal düzlemde kıyafeti işaret etmektedir. Bu 

kıyafet kültürel görünüm olarak ele alındığında yan anlamında geleneksel kıyafetli kadına 

dönüşmektedir. Ortodoks uluslarında sıradan bir görüntü olan kadınların eşarp takması 

filmde de temsil edilmiştir. Ayrıca filmde 1 Mayıs kutlamasında Anya’nın önce boynuna 

doladığı daha sonra başına taktığı eşarpta yazan “Slavia” yazısı dikkat çekmektedir. 

Slavia Slavların yaşadığı bölge için kullanılan genel bir tanımlamadır. Geleneksel 

kıyafetin parçalarından olan eşarpta bu terimin kullanılması Sovyetler Birliği sınırları 

içerisinde yaşayan Doğu Slav grubundan olan Rusya, Ukrayna ve Beyaz Rusya’nın 1 

Mayıs kutlamasında ulus olarak temsil edildiğini göstermektedir. 

Düz anlamsal düzlemde 

insanların eğlenmek için bir araya 

geldikleri etkinlik türünü işaret eden 

parti göstergesi yan anlamında yeni 

neslin eğlence anlayışını temsil 

etmektedir. Düzenlenen bu parti çoğu 

savaştan dolayı yetim ya da öksüz 

kalan neslin hayata bakışını 

okuyabileceğimiz metin olarak karşımıza çıkmaktadır. Her biri kendi tarzında gençler 

partiye katılmıştır. Parti sürecinde kimi köşede sessiz oturmakta, kimi kitap okumakta, 

kimi dans etmekte, kimisi ise ülkeye olanlarla ilgili konuşmaktadır. Bu açıdan 

bakıldığında her birinin bir hayat tarzını temsil ettiği görülmektedir. Yabancı müzik 

eşliğinde dans eden gençler kutlamalarda masa başında yapılan tipik Rus geleneği 

konuşması olan tos (тос) yapılmayacağını ifade ederek geleneksel olandan 

Resim 3.18. Parti 

234 
 



uzaklaşmaktadır. Dolayısı ile yeni nesil tarafından düzenlenen kutlamada 

geleneksellikten ziyade modernizmin etkisi görülmektedir. 

2.2.2. Baltık sineması; Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) 

filmi 

Araştırma kapsamında olan bir diğer film Goluboy gorizont (Голубой горизонт 

/ Blue Horizon) filmidir. Söz konusu filmin kültürel görünümlerine ait göstergeler içerik 

analizi kapsamında belirlenip, daha yorumsamacı yöntem olan göstergebilimsel yöntem 

ile örtük, görünür olmayan anlamlara ulaşılması amaçlanmıştır.  

Tablo 3.34. Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde yer alan 
kültürel görünümlerin göstergebilimsel çözümlemesi 

Gösterge Düz Anlam Yan Anlam 

Bahçe Evin bahçesi Sovyet yokluğu 

Ev Yaşam alanı Aile yapısı 

Denizci Denizle bağlantısı olan 
kişi 

Özgürlük 

Korumacı anne Çocuğuyla kurduğu 
ilişkide korumacı bir tavır 

sergileyen anne 

Otorite temsili 

Âmin sözü Tek tanrılı dinlerde duadan 
sonra söylenen söz 

Din temsili 

Film kapsamında kültürel görünümlere ait göstergeler bahçe, ev, denizci, 

korumacı anne ve âmin sözüdür. 

 
Resim 3.19. Evin bahçesi 

 
Resim 3.20. Evin bahçesi 

 

235 
 



Bahçe göstergesi düz anlamsal düzlemde Vytukos’un annesiyle birlikte yaşadığı 

eve ait bir mekânı temsil etmektedir. Evin bahçesi yan anlamsal okumada ailenin köy 

hayatı yaşadığı bilgisini verirken aynı zamanda dönemin yapısı gereği Sovyet yokluğunu 

ifade etmektedir. 

Bahçede ailenin domuz ve köpek 

beslediği görülmektedir. Bir köşeye 

dizilmiş odunlar evin içerisinde ya da 

bahçede ateş yakıldığını 

düşündürmektedir. Günümüzde halen 

kent yaşamında balkona asılan 

çamaşırlar avam bulunurken, filmde 

bahçeye asılan çamaşırlarla köy 

yaşamına dair verilen tablo tamamlanmıştır. Burada dikkat çeken bir diğer husus Sovyet 

toplumunda toplu tarım ve hayvan bakımı için kurulan kolektif çiftliklere alternatif olarak 

ailenin bireysel mülkünde hayvan beslemesidir.  

Litvanya’nın şehirleri Sovyet merkezli çekilen filmlerde yabancı ülke gösterilmek 

istendiğinde kullanılan açık hava setlerine dönüşmüştür. Böyle bir durumda Litvanya 

kentsel alanı Rus ağırlıklı Sovyet kimliğinin görselleşmesi olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu algının kırılması adına Mikalauskas önderliğinde yeni nesil yönetmenler Sovyet 

mekanıyla özdeşleşen şehirler yerine, Litvanya’yı kırsal yerlerle göstermeyi tercih 

etmişlerdir (Бернатоните, Аванесов, 2020:221). Litvanya sinemasında Goluboy 

gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filmiyle başlayan çocuk türünde filmlere 

bakıldığında izleyiciye deniz, çiftlik, orman, terk edilmiş yollar gösterilmiştir. Film 

mekânı olarak kırsal alanlar tercih edilmiştir. Filmin geneline de yansıyan kentsel mekân 

dokusunun yokluğu Sovyet yokluğuna işaret etmektedir. 

Resim 3.21. Evin bahçesi 

236 
 



Resim 3.22. Ev Resim 3.23. Ev 

 

Ev göstergesi düz anlamsal 

düzlemde kahramanların yaşadıkları 

alanı göstermektedir. Ancak evde yer 

alan nesneler aracılığıyla yönetmenin 

izleyiciye ne anlatmak isteği yan anlam 

okumasıyla açığa çıkmaktadır. 

Öncelikli olarak film genelinde sadece 

Sauliukos’un evinin gösterildiğini 

belirmek gerekmektedir. Sauliukos’un aile yapısına bakıldığında arkadaşlarının 

ailelerinden ekonomik olarak daha iyi durumda olduğu, anne ve babanın göründüğü tek 

aile olarak karşımıza çıkmaktadır. Evde bulunan piyano, biblo, lamba, koltuk ve sehpa 

modern zaman esintisini hissettirmektedir. Duvarda asılı gemi, yerdeki deniz simidi, 

deniz topu ve oyuncak ahtapot ise film mekanına damga vuran denizin uzantısı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Dolayısı ile evdeki objelere bir bütün olarak bakıldığında 

ekonomik durumu iyi bir ailenin evinin modern eşyalarla döşendiği ve konum olarak 

yakınında olan denize dair malzemelerin olduğu görülmektedir. 

Resim 3.24. Ev 

237 
 



Denizci göstergesi düz 

anlamsal düzlemde denizle bağlantısı 

olan kişiyi, yan anlamsal düzlemde ise 

çocuk kahramanların büyük hayali 

olarak filmde metaforik olarak 

kullanılmıştır. Denizcilik üzerinden 

geleceğin mimarı çocukların özgürlük 

hayali aktarılmaktadır. Denizci 

olmanın gurur duyulacak bir meslek olduğu filmde kaptan maketiyle fotoğraf çektiren 

çocuk için denizci olduğunda tüm köy onunla gurur duyacak ifadesiyle belirtilmiştir. Yani 

bu hayal gerçekleştiğinde eski nesil de bu durumdan memnun olacaktır. Çocukların denizi 

gördüklerinde filmdeki dış sesin “çocuklar denizi gördüklerinde her şeyi unuttular, 

geriye hiçbir endişe kalmadı” sözleri özgürlükle gelecek ferahlamanın, yok olacak 

baskının habercisi olmuştur. Ekonomik durumu daha iyi olan, daha modern bir ailede 

anne ve babasıyla yaşayan Sauliukos’un da ekonomik durumu daha kötü olan, yetim 

Vytukos’un da hayali denizci olmaktır. İki farklı aile yapısında yetişen çocuk ama 

hayaller aynıdır. Diğer bir ifadeyle toplumsal sınıf gözetmeksizin her kesimin istediği tek 

şey, özgürlüktür. Çocukların yaşları küçük olduğu gerekçesiyle kaptan tarafından 

evlerine gönderilmesinden özgürlük için yeterli zeminin hazır olmadığı, biraz daha 

şartların olgunlaşması gerektiği sonucuna varılmaktadır. Denizci Zigmos kim bilir iler ki 

yıllarda bu değerli çocuklarla yine karşılaşırız derken ileri tarihe ertelenen bu büyük 

hayalde umudun tükenmediğini gözler önüne sermektedir. Zigmos çocukların canları 

pahasına hayallerinin peşinden koştukları için onları değerli olarak tanımlarken, aslında 

onlar ailelerine göre yaramazlık yapmıştır. Çocuklarla aynı isteğe sahip Zigmos için bu 

hayal değerli, çocukları kontrol eden, eğiten, ihtiyaçlarını gideren aileler yani iktidar için 

bu arayış yaramazlıktır. 

Resim 3.25. Denizci 

238 
 



Filmde korumacı anne 

göstergesi düz anlamsal düzlemde 

çocuğuyla kurduğu ilişkide korumacı 

bir tavır sergileyen anne stereotipini 

işaret etmektedir. Toplumsal 

değerlerde uygun görünmeyen 

davranış olarak karşılaştığımız bu 

ebeveyn tarzı yan anlamsal düzlemde bakıldığında otorite temsilini işaret etmektedir. 

Anne oğlu Sauliukos’u korumaya çalışırken onun diğer çocuklar gibi çocukluk 

yaşamasına engel olmaktadır. Annenin köydeki tüm çocuklar dereye kampa giderken 

oğluna izin vermemesi çocukları kampa götüren kadın tarafından eleştirilmiştir. 

Çocukları kampa götüren kadın Sauliukos için anneden izin istemeye geldiğinde 

çocuğunun hasta olduğu yalanını söylemiştir. Kontrol duygusuna o kadar odaklanmıştır 

ki bu uğurda rahatlıkla yalan söyleyebilmiştir. Sauliukos gelip hasta olmadığını 

söylediğinde kadın af edersiniz ama yanlış terbiye ediyorsunuz çocuğunuz sizin 

oyuncağınız olmuş diyerek yaşanılan durumu eleştirse de kadın sizi davet etmedim, 

üstelik bana terbiyeyi öğretemezsiniz diyerek kendisini haklı çıkarmaya çalışmıştır. 

Annenin kendini haklı gördüğü Vytukos’un kaybolduğunu öğrendiğinde ondan yardım 

isteyen Vytukos’un annesine “Siz çocuk nasıl eğitilir, cezalandırılır bilmiyorsunuz. 

Domuz öldü diye çocuğunuzu dövdünüz. Bakın bana oğluma nasıl sevgiyle 

davranıyorum” sözlerinde de görülmektedir. İyi anne temsili bu yan okuma ile şiddet 

uygulamayan anne olarak izleyici ile buluşmaktadır. Ancak Vytukos’un annesi oğluna 

fiziksel şiddet uygularken kendisinin psikolojik şiddet uyguladığının farkında değildir. 

Burada yaşananlara genel bir çerçeveden bakıldığında oksimoron bir duygunun varlığı 

söz konusudur. Anne özelinde kontrolcü otorite çocuğu yani bireyi korumaya çalışırken 

ve baskılarken aynı zamanda Sovyet ideolojisinin temeli olan kolektivist toplum yapısıyla 

örtüşen mahalle kampını reddetmiştir. Korumacı anne özelinde yaşananlar yeni 

arayışlarda gelgitlerle çalkalanan Çözülme dönemini hatırlatmaktadır.  

Resim 3.26. Korumacı anne 

239 
 



Filmde âmin sözü göstergesi 

düz anlamsal düzlemde tek tanrılı 

dinlerde duadan sonra söylenen sözü 

işaret ederek yan anlamsal düzlemde 

dini bir temsile dönüşmüştür. Diğer 

dinlerde olduğu gibi Hristiyanlıkta da 

yapılan tüm dualar âmin diyerek 

bitirilmektedir.  Tiburtius deniz 

yolculuğuna çıkmadan önce Sauliukos ve Vytukos’un yemin etmeleri gerektiğini 

söylemiştir. Çocukları dua eder gibi diz çöktürmüş ve söylediklerini tekrar etmelerini 

istemiştir. Yeminin ardından âmin demişlerdir. Yemini âmin ile bitirerek denizci yemini 

kutsallaştırmıştır. Yaptıkları yeminin içeriğine bakıldığında zor zamanlarda tıpkı 

kardeşlerin bir birbirine yardım ettiği gibi yardım edeceklerini, eğer yeminlerini yerine 

getirmezlerse şimşeklerin onları çarpması, gök gürültüsünün onları vurması ve öz 

toprağın artık onları canlı tutmaması üzerine yemin ettikleri görülmektedir. Nüfusunun 

büyük çoğunluğu Katolik olan Litvanya Hristiyanlık öncesi çok tanrılı inanç yapısına 

sahip olmuştur. Baltık paganizmi olarak adlandırılan bu çok tanrılı inançta doğadan gelen 

her şey kutsaldır (Kurnaz Sakalauskaite, 2017:52). Yeminde geçen cezalandırıcı öğeler 

şimşek, gök gürültüsü ve topraktır. Burada şimşek ve gök gürültüsüyle gök tanrı olarak 

kabul edilen Percunos’a ya da yağmur tanrısı olan Lituwanis’a, toprakla da toprak 

tanrıçası olan Zemyna’ya gönderme yapılmıştır. Bu göstergeye yemini ettiren kişi 

üzerinden bir yorum getirildiğinde dini temsilin yalancı ve dolandırıcı Vytukos tarafından 

kullanıldığı görülmektedir. Bu ironik durumda Vytukos gibi bir karakterin seçilmesiyle 

dinin insanlar tarafından kullanıldığı gösterilmeye çalışılmıştır. 

2.2.3. Moldova sineması; Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за 

солнцем) filmi 

Kültürel görünümlerine ait göstergelerin içerik analizi kapsamında belirlenip 

göstergebilimsel analiz ile çözümlendiği bir diğer film Çelovek idyöt za solntsem 

(Человек идёт за солнцем) filmidir. 

 

Resim 3.27. Âmin derken 

240 
 



Tablo 3.35. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer alan 
kültürel görünümlerin göstergebilimsel çözümlemesi 

Gösterge Düz Anlam Yan Anlam 

Güneş Gezegen Hayat, özgürlük, yeni 
arayış 

Daire şekli Geometrik şekil Devinim, sonsuzluk 

Renkli camlar Obje Farklı dünya görüşü, 
vizyon 

Polis  Kolluk kuvvetlerinde 
çalışan kişi 

Devlet temsili 

Asker  Kolluk kuvvetlerinde 
çalışan kişi 

Devlet temsili 

Askeri müzisyen Kolluk kuvvetleri 
bünyesinde bando 

sınıfında çalışan kişi 

Askeri kimliğin arka plana 
alınması 

Ayakkabı boyacısı Ayakkabı boyayan ve 
tamir eden zanaatkar 

II. Dünya Savaşı 
hatırlatıcısı 

Film kapsamında kültürel görünümlere ait göstergeler güneş, daire, renkli camlar, 

polis, asker, askeri müzisyen ve ayakkabı boyacısıdır. 

Resim 3.28. Güneş Resim 3.29. Güneş 

Düz anlamsal düzlemde gezegeni işaret eden güneş göstergesi filmde metaforik 

olarak anlamlandırma/anlam inşa eylemiyle bağdaşlaşmıştır. Güneş filmin 

başlangıcından sonuna kadar olay örgüsünün merkezinde yer almaktadır. Dolayısı ile de 

filmin ana teması güneş metaforuyla desteklenmiştir. Güneşin filmde kullanıldığı 

bağlama yan anlamsal düzlemde bakıldığında hayatın ta kendisini, özgürlüğü ve yeni bir 

arayışı temsil ettiği görülmektedir. Güneş hayatın ta kendisidir çünkü filmin ana karakteri 

Sandu güneşi takip ederek dünyayı dolaşma umuduyla bir gününü Kişinev sokaklarında 

241 
 



geçirirken aslında Sandu’nun gözünden tanık olduğumuz o bir gün tüm hayata tekabül 

etmektedir. Küçük kahramanın gün içerisinde tanık olduğu doğum, ölüm, aşk, kıskançlık, 

dostluk, güzellik bir insanın ömründe yaşadıklarının bütünüdür. İzleyici film boyunca 

hızlandırılmış bir hayat izlemektedir. Doğumla başlayan olaylar silsilesi Sandu’nun 

ölüme tanık olmasıyla bitmiş gibi gözükse de hayalin bir tezahürü olarak Sandu’nun 

rüyasıyla devam etmiştir. 

Güneş yan anlamsal düzlemde aynı zamanda özgürlüğü temsil etmektedir. Sandu 

arkadaşından güneşi takip edersen dünyayı gezmiş olursun, yine aynı yere gelirsin ama 

diğer taraftan gelmiş olursun sözleriyle adeta aydınlanmıştır. Güneşin rehberliğinde 

dünyayı gezme fikrinin cazibesine kapılmıştır. Güneş bulutların ardına girdiğinde 

Sandu’nun panik içerisinde umutsuzluğa kapılmasının sebebi pusulasız kalmasıdır. 

Güneş olmadan dünyayı gezemeyecektir. Yıllarca demir perde ardında yönetilen halk için 

dünyaya açılmanın mutlak yolu özgürlüktür. Burada dünyayı dolaşmak derken kast edilen 

tüm dünya değildir, batıdır. Sandu’yu özgürlüğe götürecek olan pusula doğudan doğar ve 

batıya doğru ilerleyerek batar. Dolayısı ile de Sandu güneşi takip ederken sürekli batıya 

doğru hareket halindedir. 

Filmde güneşin yan anlamsal düzlemde temsil ettiği bir diğer şey yeni bir arayıştır. 

Sandu’nun sabah başlayan yolculuğu maceralarla doludur. Filmin dinamiğini oluşturan 

umut dolu bu bilinmezlik gerçek hayatı da çekilir kılmaktadır. Sandu küçücük dünyasında 

güneşi takip etme üzerinden yeni bir arayışa girmiştir. Bu arayışta izleyici mevcut olanı 

da görmektedir. Sandu’nun güneşin peşinde Kişinev sokaklarında gördüklerini Sovyet 

insanı ve Moldova insanı ayrımı yaparak okuduğumuzda Sovyetler Birliği’ne dair 

dünyanın yörüngesine gönderilen uydu başarısı ve siyasi bir örgüt olan Lenin 

komsomollerinin heykeli karşımıza çıkmaktadır. Biri tüm dünyada ses getiren bilimsel 

bir başarı, diğeri yine tüm dünyada ses getiren siyasi oluşumun destekçileri. Sovyetler 

Birliği temsilinin geri kalında ise kıyafetleriyle, danslarıyla, toplumsal değerleriyle, 

inançlarıyla, kahramanlarıyla varlık gösteren Moldovyalılar görülmektedir. 

242 
 



Resim 3.30. Daire şekli Resim 3.31. Daire şekli 

Resim 3.32. Daire şekli Resim 3.33. Daire şekli 

Resim 3.34. Daire şekli Resim 3.35. Daire şekli 

Resim 3.36. Daire şekli Resim 3.37. Daire şekli 

 

Filmin her sahnesine özenle yerleştirilen güneş, çocuğun sopayla sürdüğü demir 

çember, dünya küresi şeklindeki top, karpuz, parktaki taştan küre, restorandaki disko 

243 
 



topu, sabun köpüğü, balonlar, sokakta dönen dünya küresi karşımıza çıkmaktadır. Bu 

objelerin ortak özelliği daire şeklinde olmalarıdır. Düz anlamsal düzlemde geometrik bir 

şekli işaret eden daire şekline yapılan vurgu yan anlamsal düzlemde güneş metaforunun 

destekleyicisi olarak kullanılırken aynı zamanda evrendeki sonsuzluğu ve devinimi temsil 

etmektedir. Dünyada her şeyin devinim halinde olduğu, Sandu’nun sürdüğü demir 

çemberin, dünya küresinin sürekli dönmeleriyle gösterilmiştir. Evrendeki sonsuzluk 

güneş battıktan sonra verilen şafak sahnesiyle verilirken, yönetmen filmde verdiği 

sonsuzluk mesajını filmin sonunu açık bırakarak devam ettirmiştir. Sonu izleyiciye 

bırakılması olay örgüsündeki çözümün sınırlarını kaldırmış ve filmi bir kalıba 

sokmamıştır. 

Camın önemli özelliklerinden 

biri saydam oluşudur. Ancak filmde 

alışılagelen şeffaf cam yerine farklı 

renklerde camlar kullanılmıştır. 

Rengarenk cam göstergesinin yoğun 

kullanılma nedeni yan anlamsal 

düzeyde okuma gerektirmektedir. Düz 

anlamsal düzlemde bir objeyi işaret 

eden renkli cam yan anlamsal düzlemde farklı bakış açısını, vizyonu temsil etmektedir. 

Herhangi bir kalıp olmadan, Sandu’nun elindeki renkli camların ardından şehir mor, 

parktaki ağaçlar turuncu, güneş yeşil olmaktadır. Camı değiştirince şehir de ağaç da güneş 

de bir an da değişir. 

Sandu’nun cebinde renkli camlarla dünyayı keşfe çıkması ayrı bir yan okumayı 

gerektirmektedir. Sandu elinde sürdüğü metal çember ve renkli camlar dışında yanına bir 

şey almamıştır. Öyleyse hayatı yaşarken, yeni bir arayışta ve özgürlüğe giden yolda farklı 

bakış açısı olmazsa olmazdır. Zaten farklı bakış açısı olmayan birisi böyle bir yolculuğu 

da anlamsız bulmaktadır. Bu durum Sandu’ya güneşle ilgili bilgiyi veren çocuk üzerinden 

filmde gösterilmiştir. Çocuk güneşi takip ederek dünyayı gezileceği bilgisine sahiptir ama 

kendisi böyle bir teşebbüste bulunmamıştır. Aynı zamanda Sandu’nun arkadaşlarına 

renkli camlarla yeşil güneşi gösterirken böyle bir şeyin mümkün olmadığını söyleyerek 

Resim 3.38. Renkli camlar 

244 
 



yerinden bile kalkmamıştır. Çocuğun bu tepkisizliği yeni bakış eksikliğinden dolayı 

içinden çıkılamayan öğrenilmiş çaresizliktir. Tüm dünyayı dolaşıp sonra yeninden 

bulunduğu yere dönmeye cesaret edememiştir. 

Hayatı yaşarken, yeni bir arayışta ve özgürlüğe giden yolda gerekli olan vizyon 

Sandu ve onu kamyonuyla gezdiren adam arasındaki diyalogda yapı söküme 

uğratılmıştır. Trafikte kırmız ışık yandığında neden durduklarını soran Sandu’ya yeşil 

yanınca gideceğiz demiş, bunun üzerine Sandu cebinden renkli camlarını çıkarmış ve bak 

benim için yeşil demiştir. Adam da bakmış evet gerçekten yeşil ama bu çok sübjektif bir 

görüş demiştir. Adam yaşarken tamamen mutlak doğrular doğrultusunda yaşamak 

gerekiyor ya da sübjektiflik de bir yere kadar mesajını Sandu’ya vermek istese de 

sübjektif kelimesini bilmeyen çocuğa bunu anlatamamış ve gülerek olayı kapatmıştır. 

Düz anlamsal düzlemde halkın 

güvenliğini sağlayan ülkenin 

bölünmez bütünlüğüne ve güvenliğe 

dair koruyucu tedbirler alan bir 

meslek olarak karşımıza çıkan polis 

göstergesi yan anlamsal düzlemde 

devleti temsil etmektedir. Tüm gün 

sokaklarda bir başına gezen Sandu’ya 

kimse sen tek başına ne yapıyorsun diye sormazken, onu parkta gören polis ne yaptığını 

sormuştur. Burada devletin koruyucu aynı zamanda da kontrolcü yönü devrededir. Polis 

Sandu’nun güneşin peşinden gidiyorum cevabıyla sinirlenmiş ve “Eğer herkes güneşin 

peşinden giderse ne olur? Düzen bozulur, polis dağılır, ciddiyetsizlik olur. Doğru mu 

diyorum? Doğru diyorum. Bugün güneşin peşinden gidersin, yarın sinema bileti vurgunu 

yaparsın. Sonra haydut olursun ya da Allah korusun stilyagi11 olursun.” demiştir. 

Güneşin peşinden gitmenin devlet temsilini rahatsız etmesi güneş metaforuna yapılan 

özgürlük, yeni arayış çözümlemesini doğru çıkarmaktadır. Özgür ve yeni arayış peşinde 

olmak mevcut düzenin eleştirisini gerekli kılacağı için polis güneşin peşinden gitmeyi 

11 Sovyet toplumunda yaşam tarzında kabul gören tekdüzeliğe protesto olarak oluşan 1940’ların sonu 1960’ların başına 
kadar büyük Sovyet şehirlerinde görünen Amerikan yaşam tarzına sahip gençlik alt kültürüdür. 

Resim 3.39. Polis 

 

245 
 

                                                           



hayduttan bile beter gördüğü Sovyet toplumunda günlük hayattaki kalıpları, sınırları 

kırmaya çalışan stilyagilerle eş tutmuştur. Özelikle otoriter bir iktidar tarafından yönetilen 

devlet düşünüldüğünde özgürlük, yeni bir arayış statükocuları rahatsız eden bir durumdur 

çünkü düzenin sonu demektir. Böyle bir durumda da kendisine ihtiyaç kalmaması polisi 

telaşlandırmıştır. Polis sözlerine “Sen güneşin peşinden gidiyorum diyorsun. Peki senin 

baban gidiyor mu? Hayır. Baban işe gidiyor. Doğru mu diyorum. Doğru diyorum.” 

diyerek devam etmiştir. Polis burada Sandu’ya babasının yani dolaylı olarak eski neslin 

yaptıklarının dışına çıkmamasını, onların yaptığı gibi işe gidip gelmesini, hayatı bundan 

ibaret görmesini tenkit etmektedir. Ona göre Sovyet insanının yapması gereken budur. 

Çünkü otoriter iktidarın sürekliliği için gerekli olan budur. 

Polis ve çocuk arasında geçen diyalogda dikkat çeken bir diğer durum çocuğun 

adına konuşan herhangi bir yetişkinin olmamasıdır. Filmin kurgusunda çocuğun kendi 

eylemini ifade etme fırsatı verilmiştir. 

Resim 3.40. Asker Resim 3.41. Asker 

 

Asker göstergesi düz anlamsal düzlemde orduda görevi olan bir mesleği işaret 

ederken yan anlamsal düzlemde polis göstergesinde olduğu gibi devleti temsil etmektedir. 

Filmde asker iki olayda görülmektedir. İlkinde cenaze töreninde kortejin trafiği 

aksatmamasını şoföre söylemiştir. Burada devletin düzen sağlayan ve düzenin 

bozulmaması için önlem alan işlevi gösterilmiştir. İkinci görüldüğü yer ise Sandu’nun 

rüyasıdır. Rüyada asker sanki bir robot ya da kuklaymış gibi mekanik ve anlamsız 

hareketler yapmaktadır. Bu hareketleri yaparken yüzünde hiçbir jest ve mimik 

görülmemektedir. Burada askerin yüzü insani olandan soyutlamak için gösterilen özel 

çaba dikkat çekmektedir. Askerin yüzü makyajla soluklaştırılmış, kanı çekilmişçesine tek 

ton yapılmıştır. Asker vücuduyla, hareketleriyle tamamen insanın doğal yapısına ters bir 

246 
 



şekilde konumlandırılmıştır. Çünkü o üstünün yani güçlü olanın dikte ettiğini 

düşünmeden uygulayan devletin/iktidarın bekasının sağlayıcısıdır. 

Askeri müzisyen göstergesi 

düz anlamsal düzlemde kolluk 

kuvvetleri bünyesinde bando sınıfında 

çalışan kişi üzerinden bir mesleği 

temsil ederken, yan anlamsal 

düzlemde askeri kimliğin arka plana 

alınmasını ifade etmektedir. Filmde 

askeri müzisyen Sandu yorgunluktan 

uyuya kaldığında onu kucağına almıştır. Yolda uyanan Sandu kendisini bırakmasını 

istemiştir. Yere indirip konuşmaya başladıklarında Sandu adama kim olduğunu 

sormuştur. O ise asker kıyafeti giymiş olmasına rağmen müzisyenim diyerek Sandu’yu 

hayrete düşürmüştür. Küçük çocuğun neden asker gibi görünüyorsun o zaman sorusuna 

çünkü askerim cevabını vermiştir. Adam askerken müzisyen olmayı değil müzisyenken 

asker olmayı tercih etmiştir. Burada askeri kimliğin geri plana atıldığı görülmektedir. 

Sandu’nun rüyasında gördüğü askerin robot ya da kukla gibi mekanik hareketler 

yapmasıyla mesleğin emir komuta zinciri gösterilirken, sanatla uğraşan askeri müzisyenin 

önce müzisyen olduğunu söyleme sebebi mesleğin bu yönü reddetmesidir. Ayrıca filmde 

askeri müzisyen göstergesine yer verilerek Çözülme dönemine kadar Sovyet sinemasında 

hâkim olan kahramanlık, askerlik teması alaşağı edilmiştir. 

Resim 3.43. Ayakkabı boyacısı Resim 3.44. Ayakkabı boyacısı 

 

Resim 3.42. Askeri müzisyen 

 

247 
 



Filmde Sandu’ya yardım eden 

karakterlerden biri olarak 

gördüğümüz ayakkabı boyacısı 

göstergesi düz anlamsal düzlemde 

ayakkabı boyayan ve tamir eden 

zanaatkarı temsil ederken yan 

anlamsal düzlemde II. Dünya Savaşı 

hatırlatıcısı olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Sandu güneşin peşinden giderken ayakkabısın yırtıldığını fark etmiştir. 

Karşısına çıkan ayakkabı boyacısından ayakkabısını tamir etmesini istemiş, adam da 

yapmıştır. Ayakkabı boyacısının iki ayağı da dizinin altından itibaren yoktur. Ayakkabı 

boyacısı arkadaşıyla futboldan konuşurken geçmişte nasıl futbol oynadığını atlatmıştır. 

Bunu duyan Sandu tüm şaşkınlığıyla savaştan önce iki ayağınız da var mıydı diye sormuş, 

adam ise hüzünlenerek evet demiştir. Sandu uyuya kalıp daldığı rüyada ayakkabıcıyı da 

görmüştür. Ayakkabı boyacısı iki ayağı üzerinde sapa sağlam karşısında durmuş, botlarını 

parlatmaktadır. Sandu’yu yanına çağırmış, güneşe doğru beraber yürümüşlerdir. 

Ayakkabı boyacısının ayağındaki botlar ham deriden yapılan geleneksel Moldova erkek 

botlarıdır. Savaş olmasaydı ayakkabı boyacısı ayaklarını kaybetmeyecek, ayakkabısıyla 

yürüyecektir. Diğer bir ifadeyle savaş olmasaydı Moldova Sovyetler Birliği’ne 

bırakılmayacak ve kültürel kimliğiyle var olmaya devam edecektir. 

2.2.4. Orta Asya sineması; Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filmi 

Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminin kültürel görünümleri 

göstergebilimsel analiz ile çözümlenmiştir. Söz konusu göstergeler içerik analizi 

çerçevesinde belirlenmiş olup bu bağlamda analize dahil edilmiştir. 

Tablo 3.36. Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer alan kültürel 
görünümlerin göstergebilimsel çözümlemesi 

Gösterge Düz Anlam Yan Anlam 

Ev Yaşam alanı Hayat tarzındaki çeşitlilik 

Evin içi Yaşam alanı Evin ve devletin babasının 
bir araya geldiği yer 

Resim 3.45. Ayakkabı boyacısı 

 

248 
 



Kadın öğretmen Eğitim kurumlarında 
eğitim ve öğretim 

etkinliklerini 
gerçekleştiren kişi 

Gelenekselci 

Erkek öğretmen Eğitim kurumlarında 
eğitim ve öğretim 

etkinliklerini 
gerçekleştiren kişi 

Özgürlükçü 

Koja Filmin kahramanı çocuk Toplumda kabul görmeyen 
çocuk 

Astronot Uzay çalışmalarına katılan 
kişi 

İdealize edilmiş birey 

Eriyen kar Fiziksel değişim Çözülme dönemi 

Film kapsamında kültürel görünümlere ait göstergeler ev, evin içi, kadın 

öğretmen, erkek öğretmen, Koja, astronot ve eriyen kardır. 

Resim 3.46. Ev Resim 3.47. Ev 

 

Düz anlamsal düzlemde 

yaşam alanını işaret eden ev 

göstergesinin filmde yer alma 

biçimlerine bakıldığında yan 

anlamsal düzlemde Kazak halkının 

hayat tarzındaki çeşitliliği gösterdiği 

anlaşılmaktadır. Geçmişte göçebe 

bir hayat yaşayan, zaman içerisinde 

yerleşik hayata geçen Kazakların hayat tarzının etkisiyle ev tarzlarında ve mekanlarında 

çeşitlilik görülmektedir. Filmde iki farklı mekânda üç farklı tipte ev kullanılmıştır. 

Resim 3.48. Ev 

249 
 



Birincisi köyde Koja’nın ailesiyle yaşadığı ve Koja’nın sınıf arkadaşı Janar’ın evidir. Her 

iki evinde içerisine bakıldığında evin döşemesinde geleneksel ve modernite birlikteliği 

göze çarpmaktadır. Masa lambası, radyo yer alırken onlara geleneksel motiflerle kaplı 

halı, duvar süsü, demir kap kacak eşlik etmiştir. Koja’nın evinde göze çarpan bir başka 

detay ölen babası Kadır’ın fotoğrafları ve Lenin’in resmidir. Evin babası Kadır ve 

Sovyetlerin babası Lenin hayatta olmamalarına rağmen fotoğrafları ve resimleriyle evde 

yer alarak varlıkları ev ahalisi tarafından halen hissedilmeye devam edilmektedir. 

İkinci mekân yaylada iki farklı ev karşımıza çıkmaktadır. İlki yayladaki çiftlikte 

konteynır tarzı tek odalı bir yaşam alanıdır. Bu evde yatak dışında herhangi bir detay 

bulunmamaktadır. İkincisi ise Kazakça Kiyiz üy olarak adlandırılan Kazak çadırıdır. 

Çadırın içerisinde el işi danteller, hayvan postu, yerde ve duvarda geleneksel motiflerle 

bezeli halı yer almaktadır. Kendisi başlı başına geleneksel olan çadırın içerisinde yatmak 

için karyola, yemek yemek için masa bulunması dikkat çekmektedir. Köydeki ev gibi 

geleneksel modernite birlikteliği sürdürülerek geleneklerden kopulmadığı ancak 

yeniliklerin de kabul edildiği gösterilmiştir. Özel alanın devamı olan evlerin bahçelerine 

bakıldığında yaylada bulunan konteynır evinin bahçe sınırlarının olmadığı görülmektedir. 

Köy evi ve Kazak çadırının bahçesi çitlerle çevrilmiştir. Köy evinin bahçesinde bulunan 

atlar Kazakların hayatında önemli bir yere sahip atların temsilleridir. Bahçede görünen 

ahır ve saman ise hayvancılıkla uğraşan köylü hayatını tasvir etmektedir. Kazak çadırının 

bahçesine bakıldığında yanan ocak, semaver ve kartal görülmektedir. İzleyiciye yemeğin 

ve çayın dışarda ocakta ve semaverde yapıldığı gösterilmiştir. Orta Asya toplumunda 

oldukça yaygın olan kartal yetiştiriciliği ve terbiyeciliğinin bir göstergesi olarak bahçede 

kartal yer almaktadır.  

Resim 3.49. Evin içi Resim 3.50. Evin içi 

250 
 



Evin içi göstergesi düz anlamsal düzlemde yaşam alanını göstermektedir. Ancak 

evin duvarlarına asılan fotoğraf ve resimlere bakıldığında bu göstergenin yan anlamsal 

düzlemde evin babasının ve devletin babasının yan yana geldiği bir mekâna dönüştüğü 

görülmektedir. Kadır II. Dünya Savaşı’nda savaşmış ama savaştan sonra ölmüştür. Kadır 

evin babası olarak asker üniformasıyla duvarda yerini alırken, Lenin ise devletin babası 

olarak duvara asılı takvimde fotoğrafıyla yer almıştır. Kadır evinde asker kimliğiyle, 

devletin bir temsilcisi olarak anılmaktadır. Böylece kahramanın babası siyasi bir lider 

olan Lenin’le ortak noktada SSCB ülküsünde buluşturulmuştur. Bu ülkü Lenin’den 

babasına, babasından ise Koja’ya devredilecektir. 

Resim 3.51. Kadın öğretmen Resim 3.52. Erkek öğretmen 

Filmde öğretmen mesleği kadın ve erkek üzerinden temsil edilmiştir. Kadın ve 

erkek öğretmen göstergeleri düz anlamsal düzlemde eğitim kurumlarında eğitim ve 

öğretim etkinliklerini gerçekleştiren kişiyi işaret etmektedir. Göstergelere yan anlamsal 

düzlemde bakıldığında birbirlerinden farklılaştığı görülmektedir. Kadın öğretmen 

gelenekselliği, erkek öğretmen ise özgürlüğü ifade etmektedir. Kadın öğretmen Hadişa 

sınıfta otoriteyi sağlamak adına kurallara uymayanları cezalandırmayı tercih ederken, 

erkek öğretmen Sagatbay konuşarak onları anlamayı ve tavsiyelerde bulunmayı tercih 

etmektedir. Koja’nın yaptığı yaramazlıklarda Hadişa öğretmen onu ya sınıftan atmış ya 

da disiplin kuruluna vermiştir. Sagatbay ise önce konuşmuş, tavsiyelerde bulunmuş 

bunlar da işe yaramayınca tam bir liberallik örneği göstererek bir otorite olarak kendisi 

yerine sınıf arkadaşlarının Koja’yla ilgili karar almasını istemiştir. 

Öğretmenlerin ideallerine bakıldığında da birbirlerinden farklılaştığı 

görülmektedir. Hadişa öğretmen öğrencilerinin mühendis, sanatçı ya da bilim insanı 

olacaklarına inanmaktadır. Sagatbay’ın bakış açısı tamamen farklıdır. Ona göre insanlar 

251 
 



iyi eğitilmedikleri için bu mesleklere sadece iş olarak baktığında kötü mühendis, 

yeteneksiz sanatçı ya da akıllı olmayan bilim insanı olabilirler. Ve bu öğretmenin 

suçudur. Sagatbay için öğrenciler doldurulacak bir kap değil, yakılacak meşalelerdir. 

Yani onları bir kalıba sokmak yerine kendi potansiyellerinin farkına vardırmak 

öğretmenin temel görevidir. Hadişa Koja’yı yaktınız mı diye alaycı sorusuyla Sagatbay 

gibi düşünmediğini göstermiştir. Hadişa Sovyet sistemini sürdüren bir nefer olarak ideal 

olanın öğretmenin yani erkin bildiği anlayışını benimsemiştir. Sagatbay ise ideal olanın 

öğrencinin kendi yeteneklerini keşfetmesi anlayışını benimsemiştir. Bu nedenle de 

Hadişa öğretmene anlamsız gelen ama ona göre ekmek ve su kadar değerli olan hayal 

kurmayı önemsemektedir. Sagatbay’ın bu yönünü bilen Koja’da hayal kurarken beni bir 

tek o anlar diyerek Sagatbay’ın özgürlükçü anlayışını vurgulamıştır. 

Koja göstergesi düz anlamsal 

düzlemde filmin kahramanı çocuğu 

işaret etmektedir. Filmin olay 

örgüsünde karakterin yaptıklarına 

bakıldığında yan anlamsal düzlemde 

toplumda kabul görmeyen çocuğu 

ifade ettiği görülmektedir. 12 

yaşındaki küçük çocuk yetişkinlerin 

istediği tarzda değildir. Koja merakı, kuralları sorgulamaması ve yaramazlıklarıyla diğer 

çocuklardan farklılaşmaktadır. Koja’nın farklılığı gazete kağıdından yaptığı şapkasında 

yazan “eşsiz erkek” yazısıyla da metaforik olarak gösterilmiştir. 

Koja’nın yaptıkları gelenekselci eğitim anlayışına sahip olan Sagatbay dışındaki 

öğretmen, müdür ve annesi tarafından cezalandırılmıştır. Ancak Koja her ne kadar 

değişmeye çalışsa da bunu başaramamıştır. Koja’yı toplumdaki herhangi bir birey olarak 

değerlendirdiğimizde Sovyet yapısına uymayan, itaatkâr olmayan bir profil çıkmaktadır. 

İdeal birey kalıplarına uymayan Koja cezalarla ıslah edilmeye çalışılsa da nihayetinde 

otoriter Sovyet yönetim anlayışına tezat ama çözülme ruhuyla örtüşen bir şekilde olduğu 

gibi kabul edilmiştir.  

Resim 3.53. Koja 

252 
 



Düz anlamsal düzlemde uzay 

çalışmalarına katılan kişiyi işaret 

eden astronot göstergesi yan 

anlamsal düzlemde idealize edilmiş 

bireyi ifade etmektedir. Koja’nın 

rüyası olarak yer alan astronot 

sahnesinde Koja astronot olmuştur. 

Gökyüzünden yere inerken tüm sınıf 

arkadaşları ellerinde çiçeklerle karşılamıştır. Mutlulukla çevresindekileri selamlarken 

gerçek hayatta onu sürekli eleştiren annesi oğlunun yanında yer almış, gerçek hayatta ona 

sürekli ceza veren Hadişa öğretmen Koja’dan af dilemiştir. Dünya tarihine damgasını 

vuran Gagarin’in uzaya çıkması nasıl ki onu ideal Sovyet insanı yaptıysa, Koja da 

kendisini bu başarıyla bütünleştirerek gerçek hayatta görmediği muameleyi başarılı insan 

olarak rüyasında görmüştür. Koja gördüğü rüyada kendisini idealize edilmiş bireye 

dönüşmüştür. İdeal bireyin astronot mesleği üzerinden verilmesinde elbette SSCB’nin 

dönemin uzay gücü haline gelmesi oldukça etkili olmuştur. Sovyetler Birliği döneminde 

kurulan dünyanın en eski uzay üssü Baykonur’un Kazakistan’da yer alması da astronot 

mesleğinin filmde temsil edilmesinde önemi bir etken olmuştur. 

Düz anlamsal düzlemde 

doğada olan fiziksel bir değişimi 

gösteren eriyen kar göstergesi filmin 

çekildiği dönem göze alınarak 

okunduğunda yan anlamsal 

düzlemde Çözülme dönemini 

dolayısı ile de Sovyetlerde yaşanan 

yönetimsel değişimi ifade ettiği 

anlaşılmaktadır. Çözülme dönemi bahardan sonra ısınan havanın buzları eritmesi 

metaforundan yola çıkılarak adlandırılmıştır. Bu metafor filmde Öğretmen Sagatbay’ın 

dersinde işlenen hayallerim konusunda Koja’nın hayali olarak gösterilmiştir. Koja hayal 

kurarken bembeyaz, temiz karı severim ama baharı daha çok demiştir. Kardan kastedilen 

Stalin dönemini sevmesiyle Sovyetler Birliği’ne bağlılığını gösterirken, çözülmenin 

Resim 3.54. Astronot 

Resim 3.55. Eriyen kar 

253 
 



sembolü baharı daha çok sevmesiyle ise yenliklerden duyduğu memnuniyeti dile 

getirmiştir. Ayrıca çözülme ruhunun tüm Sovyetlerde yeteri kadar anlaşılmaması da 

Koja’nın hayali üzerinden ekrana yansıtılmıştır. Koja daha hayalini kurmaya başlamadan 

hayallerimi anlatsam Sagatbay dışında kimse beni anlamaz diyerek bu dönemi ancak 

öğretmeni gibi özgürlükçü ruhların idrak ettiğini dile getirmiştir. Koja’ya göre herkes 

birbirini anlasaydı o zaman gerçek hayat olurdu. Çünkü özgürlükçü düşünenler için 

gerçek hayat sadece insanların temel ihtiyaçlar değil aynı zamanda birbirine anlayışla 

davranan, birey odaklı bir toplumla mümkündür. 

2.2.5. Transkafkasya sineması; Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmi 

Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminin kültürel görünümleri 

göstergebilimsel analiz ile çözümlenmiştir. Söz konusu göstergeler içerik analizi 

çerçevesinde belirlenmiş olup bu bağlamda analize dahil edilmiştir. 

Tablo 3.37. Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer alan kültürel görünümlerin 
göstergebilimsel çözümlemesi 

Gösterge Düz Anlam Yan Anlam 

Tabela yazısı Tanıtım ve bilgi yazısı Devlet kurumu ve kamuya 
açık mekân üzerinden 

resmi ve yaygın dil ayrımı 

Evin içi ve bahçesi Yaşam alanı Fakirlik ve köy hayatı 

Muhtar Köy veya mahalle 
yönetiminin başında 

bulunan kişi 

Devlet temsili 

Hâkim Hukuk kuralları 
çerçevesinde kararlar 

alarak mahkemede çalışan 
kişi 

Devlet temsili 

İstavroz çıkarma Dini bir ritüel İnanç temsili 

Film kapsamında kültürel görünümlere ait göstergeler tabela yazısı, evin içi ve 

bahçesi, muhtar, hâkim ve istavroz çıkarmadır.  

254 
 



Resim 3.56. Tabela yazısı Resim 3.57. Tabela yazısı 

 

Düz anlamsal düzlemde 

tanıtım ve bilgi yazısını işaret eden 

tabela yazısı göstergesi yan anlamsal 

düzlemde ülkedeki dil üzerinden 

devlet kurumu ve kamuya açık 

mekânlardaki resmi ve yaygın dil 

ayrımını ifade etmektedir. Filmin 

mekanlarından olan pazar yerinde 

karşımıza çıkan tabelalarda sadece Gürcüce ya da hem Gürcüce hem Rusça yazılar yer 

almaktadır. Tabelalara Sovyetler Birliği’nin resmi dili Rusçayla beraber Gürcistan Sovyet 

Sosyalist Cumhuriyet Birliği’ni temsilen Gürcüce yazılar yazılmıştır. Günlük hayatta 

görülen bu iki dillilik filmin mekanlarından olan mahkeme salonunda görülmemektedir. 

Mahkeme salonunda yazan sulh hukuk mahkemesi tek dilde Rusça olarak ve devamında 

hâkimin adı da Kiril alfabesiyle yazılmıştır. Sovyetler Birliği dokusuyla uyumlu olan iki 

dillilik devlet düzeyinde sürdürülmemiştir. 

Resim 3.58. Tabela yazısı 

255 
 



Resim 3.59. Evin içi Resim 3.60. Evin bahçesi 

Evin içi ve bahçesi göstergeleri düz anlamsal düzlemde Magdana ve çocuklarının 

yaşadıkları mekânı temsil ederken, yan anlamsal düzlemde köy hayatı ve fakirliği ifade 

etmektedir. Filmde evin içinde geçen sahnelere bakıldığında Magdana’nın evin ortasına 

kurulan ocakta yemek pişirdiği ve çocukların yer yatağında yattıkları görülmektedir. Tek 

oda olarak karşımıza çıkan evin içi oldukça basit ve sade olarak döşenmiştir. Camları 

perdesiz, yerleri halısız olan evde ilkel hayatın bir göstergesi olan çömlekten yapılmış 

kap kacak ve oturmak için küçük tabureler bulunmaktadır. Evin bahçesine bakıldığında 

ilk olarak dikkat çeken bahçe duvarlarının olmayışıdır. Duvar olmaması ilk olarak köy 

ortamında özel alanın bir sınırı olmadığı izlenimini verse de bahçe duvarı olan komşu 

evler göründüğünde bunun aslında ekonomik sebeplerden dolayı olduğu görülmektedir. 

Bahçede derme çatma da olsa boş bir ahır bulunmaktadır. Komşu evlere bakıldığın koyun, 

hindi beslendiği görülürken Magdana’nın hayvan beslememesindeki sebep yine alım 

gücünün olmayışıdır. Evin içi ve bahçesine genel olarak bakıldığında zor şartlar altında 

yaşayan, yedikleri kuru ekmekle mutlu olan bir yaşamın tasviri çizilmiştir. 

Muhtar göstergesi düz 

anlamsal düzlemde köy veya 

mahalle yönetiminin başında 

bulunan kişiyi yani bir mesleği ifade 

etmektedir. Bu göstergeye filmdeki 

konumu ve eylemleri bağlamında 

bakıldığında yan anlamsal düzlemde 

devlet temsili ve bu temsil üzerinden 

getirilen eleştiriyi işaret etmektedir. Muhtar ekrana ilk olarak geleneksel kıyafetleriyle, at 

Resim 3.61. Muhtar 

256 
 



üstünde sarhoş bir şekilde gelmiştir. Bu görüntüyle devlet temsilinin akli melekeleri zaafa 

uğratılmıştır. Magdana çocuklarının yolda bulduğu eşeği iyileştirmeye çalıştığında 

komşularına muhtarı çağırmasını çünkü onun her şeyi bildiğini söylemiştir. Köylü kadın 

bu düşüncesiyle muhtara bir önceki sahnenin aksine bilge insan imajı çizmiştir. Ancak 

muhtarın bu imajı Magdana’nın eşeği iyileştirme çabasıyla alay etmesiyle yeniden 

bozulmuştur. Çocukların yolda yatan eşeği bulduklarına bizzat şahit olmasına rağmen 

mahkemede tüccar adına yalancı şahitlik yapması muhtarın değil bilge aksine yalancı bir 

insan olduğunu göstermiştir. Üstelik muhtar yalancı şahitlik yaparken kameranın tüccarın 

cebine odaklanmasıyla izleyicide muhtarın tüccardan rüşvet aldığı izlenimi 

oluşturulmuştur.  Tüm bu göstergelerle birlikte muhtar temsili üzerinden güvenilmez ve 

çıkarları uğruna haksızlık yapabilen bir devlet temsili karşımıza çıkmaktadır. 

Hâkim göstergesi düz 

anlamsal düzlemde hukuk kuralları 

çerçevesinde kararlar alarak 

mahkemede çalışan kişiyi 

gösterirken yan anlamsal düzlemde 

tıpkı muhtarda olduğu gibi devlet 

temsilini ifade etmektedir. Bir 

devlette kanunların işlediğinin en 

büyük göstergesi adil kararlar veren mahkemelerdir. Hâkim mahkemede adil olmayan bir 

karar vererek ülkede kanunların adil bir şekilde uygulanmadığını göstermiştir. Zaten 

Magdana daha mahkeme olmadan, askerlerin gelip davadan bahsetmesiyle “Gerçekten 

hiçbir yerde doğru yok mu, kimse bana yardım edemez mi?” diye isyan etmiş ve adaletsiz 

yargılanacağının sinyallerini izleyiciye vermiştir. Bir vatandaşın böyle bir öngörüye sahip 

olması ülkede adalet inancının olmadığını gözler önüne sermiştir. Hâkimin mahkeme 

boyunca tüccarın yanında yer aldığı Magdana’ya karşı tutunduğu tavırdan 

anlaşılmaktadır. Hâkim Magdana’nın şahitlerinin geç de olsa mahkeme salonuna 

gelmesinden son derece rahatsız olmuş ve sizi kim davet etti diye gelenleri azarlamıştır. 

Salonu dolduran köylülerin şahitliği bile hâkimin adaletsiz karar almasına engel 

olamamıştır. İzleyicinin kolaylıkla sonuçlandırdığı son beklenen gibi olmamış, hâkim 

tüccarı haklı bulmuş ve eşeğin Magdana’dan alınmasına karar vermiştir. 

Resim 3.62. Hâkim 

257 
 



Düz anlamsal düzlemde dini 

bir göstergeyi işaret eden istavroz 

çıkarma yan anlamsal düzlemde 

inancı ifade etmektedir. Mahkemede 

şahitlik yapmadan önce muhtar 

Katolik ve Ortodoks Hristiyanlar 

tarafından yapılan istavroz çıkarma 

eylemini gerçekleştirmiş ve ona 

uzatılan hacı yetkilinin yönlendirmesiyle öpmüştür. Böylece muhtar mahkemede inancı 

üzerinden güven kazanmıştır. Yani yapmış olduğu bu ritüelle söyledikleri inanılır 

kılınmıştır. Ancak filmde beklenen olmamış, muhtarın yapmış olduğu bu ritüel onun 

doğruları söylemesini sağlamamıştır. Hâkimi ikna eden bir faktör olan din devlet 

düzeyinde kamusal alana girmiş ve hukukun üstünlüğünü alt üst etmiştir. Film bu bakış 

açısıyla Stalin’in Sovyet insanı yaratmak adına hayata geçirmeye çalıştığı inançsız 

toplum projesini diğer bir ifadeyle inançsız toplum ideasını destekler kanıt sunmuştur. 

Muhtar, hâkim ve istavroz çıkarma göstergelerine bir bütün olarak baktığımızda 

devlet temsili, adalet ve din üzerinden güvenilmeyen bir devlet otoritesi görülmektedir. 

Kanunsuzluğun, haksızlığın görüldüğü devlet temsillerine karşın filmde fakir ama değer 

yargısı olan köylü insan imajı çizilmiştir. Magdana pazarda matsoni satarken 

müşterilerden birisi yoğurdun parasını vermiş ve yoğurdu annesine götürmesini 

istemiştir. Köylü kadın parasını peşin aldığı yoğurdu yolda giderken yere düşürmüştür. 

Yine de adamın annesinin yanına giderek yoğurt olmadığı için parasını iade etmiştir. 

Magdana tüm fakirliğine rağmen hak etmediği paraya göz dikmemiştir. Film bu anlamda 

vatandaş ve devlet kıyaslaması yaparak cesur bir şekilde değer sorgulaması yapmıştır. 

 

 

 

 

 

Resim 3.63. İstavroz çıkarma 

258 
 



SONUÇ 

 Sinema tarihine damga vuran Sovyet sineması Lenin’in Çarlık döneminin 

ardından özlenen sosyalizmi geri getirme çabasının bir sonucu olarak SSCB’yi 

kurmasıyla başlamıştır. Bu süreçte sinema, sosyalist toplum inşasında Lenin’in en 

önemsediği mecralardan biri olmuştur. Öyle ki Sovyet sinemasının doğuşu ideolojik bir 

hareket olan Ekim Devrimi ile bağdaşlaştırılarak Ekim’de doğan güneş olarak 

adlandırılmıştır. Sinemanın propaganda gücünden yaralanmak isteyen iktidar onun 

gelişimine önem vermiş, bu konuda yasal düzenlemeler getirmiş, faaliyetler 

düzenlemiştir. Devlet eliyle güçlendirilen sinemada sürekliliğin sağlanması için 1919 

yılında VGIK kurulmuş ve bu sayede dünya sinemasında kendisine başarılı bir yer 

edinecek olan Sovyet sinemasının temelleri atılmıştır. Dünya sinematografisinin en eski 

okulu olan VGIK’de montaj, kurgu, senaryo, dekor, ışık, makyaj ve oyunculuk üzerine 

yapılan deneysel çalışmalar sonucunda Kuleşov efekti, kino-glaz (sine-göz) kuramı, 

sinemacıların bakış açılarındaki çeşitliliğin bir sonucu olarak oluşturulan Leningrad’da 

Eksantrik Tiyatro Atölyesi (FEKS)’in kurulması gibi dünya sinemasının gelişimine öncü 

katkılarda bulunulmuştur. Komünizm ruhuyla ulusları tek bir sosyalist kültürde 

birleştirme amacından hareketle üretilen filmlerde ahlaki değerler, vatandaşlık duygusu 

ve sosyalist enternasyonalizm ön plana çıkarken, yapısı gereği çok uluslu olan Sovyetler 

Birliği’nde ulusal kültürlerin Sovyet sinemasını geliştirdiğine ve zenginleştirdiğine 

inanılmıştır. 

Lenin’in ölümünün ardından iktidara Stalin’in geçmesiyle Sovyetler Birliği’nde 

önemli değişimler ve dönüşümler yaşanmıştır. Yönetim anlayışında yaşanan bu 

değişimden Sovyet sinemasın gelişimi de etkilenmiştir. Deneysel çalışmalara bir süre 

devam edilse de mevcut olan sansür sistemi 1930’lar itibariyle giderek daha yoğun 

işlemeye başlamıştır. Şematik olarak merkezi yönetim tarafından belirlenen filmler 

dışında hiçbir konuya müsaade edilmemiş, bu konuda karşıt fikir beyan edenler sürgün 

ve hatta ölümle cezalandırılmıştır. 1930’ların sonuna gelindiğinde Sovyet sineması 

tamamen propaganda aracına dönüşmüştür. Rus yönetmenler üzerinden yürütülen sinema 

faaliyetlerinde ulusal kültürler hiçe sayılmıştır. Çok uluslu Sovyetler Birliği dokusuna 

uyamayacak bir şekilde etnik köken kavramı tamamen yadsınmıştır. Bu baskıcı ortamda 

259 
 



bir de 1939 yılında tüm dünyayı kasıp kavuran küresel savaş, II. Dünya Savaşı’nın 

başlamasıyla Sovyet sineması tarihindeki en kısır dönemi yaşamıştır. Sansür ve savaşın 

etkisiyle 1943-1953 yıllarında Malokartine (Малокартинье) dönemini ortaya çıkmıştır. 

Bu süreçte film üretimi sayısal olarak neredeyse durma noktasına gelirken, film içerik 

çeşitliliğinde çıkmaza girilmiştir. Savaş sonrası dönemde circle-vision, geniş ekran, 

stereoskopik görüş, stereo ses gibi teknik alanlarda gelişme çabaları gösterilse de baskının 

devam etmesiyle kahramanlık ve savaş filmleri dışında film üretilmemiştir. 

Stalin’in ölümüyle ulus kimliklerinin özgürleşmesinde mihenk taşı olan Çözülme 

döneminin mimarı Kruşçev iktidara gelmiştir. Sovyet tarihinde yaşanan bu önemli 

kırılma “hep beraber barış içerisinde yaşama” düsturuyla başlamıştır. Kruşçev’in 

demokratikleşmeye ilk adım niteliğinde gerçekleştirdiği sosyal ve politik alandaki 

reformlar ülke genelinde aşamalı olarak hissedilmeye başlamıştır. Stalin kültünün 

erimesiyle ısınan hava sinemayı da olumlu olarak etkilemiş ve Sovyet sineması bu 

doğrultuda gelişim göstermeye başlamıştır. Erken dönem Sovyet sinemasında görünen 

sinemada deneysel çalışmalar ve devamında yaratıcılık gündeme gelmiştir. Bu durum 

Lenin’in hayalini kurduğu burjuva, azınlık ve erk ideolojisi tekeline bir meydan okuma 

olmuştur. 

Dondurucu soğukta yetişen ve fikirlerini beyan etikleri için cezalandırılan nesil 

Kruşçev iktidarında rehabilite edilmiş; sürgünde ve hapiste olanlar serbest bırakılmış, 

öldürülenlere ise iade-i itibar yapılmıştır. Rehabilite edilenlerin arasında olan sinemacılar 

yeniden film üretimine başlarken, yeni nesle de motive ve cesaret kaynağı olmuştur. 

Yaptıkları çalışmalarda ısınan havanın etkisiyle siyasal bir otorite olarak Stalin kültü 

olmadan gerçeği aramaya başlamışlardır. Bu arayış neticesinde kamusal söylem şekil 

değiştirmiş, merkezi üretim kontrolünün azaldığı deneysel ve tartışmalı filmler ortaya 

çıkmıştır. Böylece sinemada Sovyet insanı yaratırken ulusal kimliklerin yok 

sayılmayarak, varlık göstereceği bir alan açılmıştır. Çalışmanın araştırma sorularından 

olan Kruşçev döneminde yaşananlar kapsamında Çözülme dönemi Sovyet sinemasının 

genel özelliklerine bakıldığında; 

- Sovyet sinemasında genellikle film çekim mekânı olarak varlık gösteren 

Cumhuriyet Birliklerinde film stüdyolarının açıldığı, 

260 
 



- Cumhuriyet birliklerinden sinemacıların VGIK’de eğitime gönderilmesiyle 

sinemacılara fikir alışverişi ve etkileşim ortamının sunulduğu, ulus 

kadrolarının oluştuğu ve bu doğrultuda birliklerin kendi yönetmenleri, 

kameramanları, oyuncularıyla kendi filmlerini çektiği, 

- Ulus sinemaları üzerinde merkezi baskının azalmasıyla Stalin döneminde 

dikte edilerek filmde yaratılan kahraman imajının tam tersine film 

içeriklerinde geleneksel yaşam tarzlarının kültürel olarak yer aldığı, ulusların 

karakteristik özelliklerini taşıyan filmlerin üretildiği, 

- Filmlerde izleyiciyle aynı kültürel koda sahip kahramanların ortaya çıktığı, 

- Film üretiminde çağı yakalamak adına geleneksel ve modernite birlikteliğinin 

olduğu, 

- Filmlerde şiirsel gerçekçilik, Fransız yeni dalga ve İtalyan yeni gerçekçilik 

akımlarının etkisinin görüldüğü, 

- Filmlerde niceliksel artışın yanı sıra içerik ve tür olarak da çeşitlilik yaşandığı,  

- İktidarın izin verdiği sürece Sovyet yapısında görünen olumsuz olayların 

eleştirildiği sonucuna varılmıştır. 

Çalışmanın araştırma sorularından olan Çözülme dönemi Sovyet sineması hangi 

sinematografik akımdan, nasıl etkilendiği sorusunun cevabı olarak Çözülme döneminde 

demir perdenin aralanmasıyla Sovyet sinemasının İtalyan gerçekçiliği, Fransız yeni 

dalgası, yeni Alman sineması ve Polonya okulu gibi dünya sinemasında ortaya çıkan 

akımlara tepkisiz kalmadığı görülmektedir. Eski otoritenin reddedildiği yenilikçi bakış 

açısıyla sinemada modernleşme, yeni estetik, içerik arayışı ve sinematografik örgütlenme 

konularında kendisini güncelleyen Çözülme dönemi Sovyet sineması her ne kadar 

dünyada görünen bu akımlar gibi bir ekol yaratamayıp göreceli dönem olarak kalsa da 

ulus sinemasına kattıklarıyla Sovyet sinemasının gelişimini büyük ölçüde etkilemiştir. 

Sinema akımlarının etkisine çözümlenen filmler özelinde bakıldığında Stalin 

sinemasındaki normatif düzenin dışına çıkıldığı ve Fransız yeni dalganın, İtalyan yeni 

gerçekçiliğin ve şiirsel gerçekçilik akımının etkisiyle logosantrik düşüncenin yansımaları 

görülmektedir. Bu durum dramatizasyona karşı bir protesto olarak doğan 

dedramatizasyonun göstergesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Filmler dramatik olaylardan 

yoksun sıradan hayatlar üzerine kurulmuştur. Filmlerde kahramanlar modern sanat 

261 
 



anlayışıyla uyumlu olarak herhangi bir kahramanlık yapmadan, mükemmellik kalıbına 

sokulmadan olay örgüsünün merkezinde yer almıştır. Aynı zamanda dedramatizasyon 

ilkesinin bir uzantısı olarak filmlerde uzun çekim (the log shot) tekniğinin yoğun olarak 

kullanıldığı da görülmektedir. Yine yeni gerçekçilik akımının etkisiyle mekanlarda iç 

mekân çekimlerinin yanı sıra sık sık dış mekân kullanılarak doğal ışıktan yararlanılmıştır. 

Çalışmada dönemin ideolojisi filmlere nasıl yansımıştır, Çözülme dönemi Sovyet 

sinemasında ideolojik stereotipilere yer verilmiş midir, Çözülme dönemi Sovyet 

sinemasında hangi ideolojik stereotipilere yer verilmiştir, Çözülme dönemi Sovyet 

sinemasında kültürel kimlik görünümlerine yer verip verilmediği, görünümlerin nasıl 

temsil edildiği ve temsil edilen görünümlerinden hangisine ağırlık verildiği? araştırma 

sorularını yanıtlamak amacıyla öncelikli olarak literatürden yola çıkılarak kültürel 

görünümler belirlenmiş ve bu doğrultuda Slav sinemasından Mne dvatsat let (Мне 

двадцать лет), Baltık sinemasından Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue 

Horizon), Moldova sinemasından Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем), 

Orta Asya sinemasından Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) ve Transkafkasya 

sinemasından Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filmleri içerik ve göstergebilimsel 

analiz yöntemleriyle çözümlenmiştir 

İlk film Slav sinemasını temsilen Rusya sinemasından Mne dvatsat let (Мне 

двадцать лет) filmi, tüm unsurlarıyla izleyiciye çözülme serüveni sunmaktadır. 

Alışılageldik baba otoritesinin al aşağı edilmesi Kruşçev tarafından sansür yese de 

verilmek istenen mesaj filmin kısaltılmış halinde de mevcudiyetini korumuştur. Bu 

bakımdan film, sinemada tabuları yıkma ve cesaret temsili sayılan Fransız yeni dalga 

akımı anlayışıyla benzerlik göstermektedir. Sade üslubu, yakın çekim ve iç seslerin yoğun 

kullanımıyla hikâye inandırıcı ve samimi kılınmış, izleyiciye empati yapma olanağı 

sağlanmıştır. Film boyunca görünen monologlarda kahramanlara hayattaki yerleri 

sorgulatılarak insan odaklı bir bakış açısı ortaya konulmuştur. Bu sorgulamalarda 

alternatifsizlik ve tartışmasızlık kültü alışkanlığının sona ermesi temelli Stalin’in 

yokluğunda yaşanan bocalama açık olarak görülmektedir. Filmde kültürel kimlik 

görünümlerinden artefakt kategorisinde en fazla özel alana yer verilmiştir. Çözülme 

ruhuna uygun bir şekilde sosyal alanların geçirgenliğinin azaltıldığı fikri filmin mekân 

262 
 



kullanımında kendisini gösterse de evin mekân olarak kullanıldığı sahnelere bakıldığında 

duvarların ne ışığa ne de sese bir engel olmadığı görülmektedir. Dışarıdan duyulan sesler, 

radyodan ve plaktan gelen müzik seslerinin avluda yankılanması izleyiciye özel alan 

sınırlarının bir yanılsama olduğu izlenimini vermektedir. Ancak mekânsal geçiş 

çekimlerine genel olarak bakıldığında insan kalabalığının çok yoğun olduğu sahnelerin 

ıssız bir sokakta ya da boş bir girişte bittiği görülmektedir. Bu sahneler genelden özele 

geçişi, kişisel olanın sosyal akıştan kopup soyutlanmasıdır. Filmde mekân özelinde 

yaşanan bu kararsızlık çözülme döneminde yaşanan gelgitli politikaların temsilcisi 

niteliğindedir. Bir diğer kültürel kimlik görünümü toplumsal değerlerde filmde en fazla 

uygun görünmeyen davranış olarak karşımıza çıkan muhbirliğe yer verilmiştir. Burada 

muhbirlik davranışının Stalin yönetiminin kurmuş olduğu sistemin bir parçası olduğunun 

belirtilmesi gerekmektedir. Merkezi yönetimi benimseyen Stalin döneminin en yaygın 

özelliği istihbarat sistemi kurmak suretiyle muhbirliğin toplumsal bir davranış biçimine 

dönüştürmesidir. Bu bakımdan filmde en fazla yer verilen uygun görünmeyen davranış 

olarak muhbirlik Stalin rejiminden kalan bu davranış biçiminin eleştirisi şeklindedir. 

Filmde kültürel kimlik görünümlerinden tören ve kutlamalarda en fazla 1 Mayıs 

kutlamaları ekrana gelmiştir. Kruşçev’in işçilerin maaşlarında yaptığı iyileşme, haklarına 

yönelik güvenlik sistemi getirmesi, tatile denk gelen günlerin arifesinde çalışma saatini 2 

saat azaltması, çocuk ve hamileler için kısaltılmış mesai programı hazırlaması 

düşünüldüğünde işçilerin daha az çalışma saati talebiyle başlatılan ve tüm dünyada işçi 

ve emekçiler bayramı olarak kutlanan 1 Mayıs’ın Sovyetler Birliği’nde gerçek anlamda 

Çözülme döneminde kutlandığı görülmektedir. Bu gerçeklik filmde festival havasında 

geçen 1 Mayıs kutlamasıyla gösterilmiştir. Filmde kültürel kimlik görünümlerinden 

kahramanlar ve hikayelerde kahraman kategorisinde en fazla Vladimir Mayakovskiy’e 

yer verilmiştir. Edebi dünyadan bir kahraman olarak karşımıza çıkan Mayakovskiy, 

Leninizm ideolojisi taşıyan ve sanatın ideolojisiz olmayacağı düşüncesine sahip bir 

şairdir. Dolayısı ile filmde direkt siyasi olmasa da edebi kahraman üzerinden Lenin’e ve 

ideolojisine dolaylı olarak gönderme yapılmıştır. Filmde örflerde ekrana en fazla boş 

zaman değerlendirme aktivitesi olarak parti yansımıştır. Yeni neslin eğlence tarzının net 

olarak görüldüğü partide dinlenen İngilizce ve Fransızca müziklerle Sovyetler Birliği’nin 

263 
 



dünyaya entegre olduğu, geleneksel yemekleri sıkıcı bulan gençlerle geleneksellikten 

uzaklaşıldığı ve yenilik arandığı gösterilmiştir. 

Sonuç olarak Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmine genel olarak 

bakıldığında sınırları tam olarak koruyucu olmasa da Stalin’in komün hayat anlayışına 

ters özel alan, Stalin döneminde yaygın bir davranış olmasına rağmen filmde kabul 

görmeyen muhbirlik, Lenin’in gücünü aldığı işçi sınıfının bayramı olan 1 Mayıs 

kutlamaları, Lenin ideolojisiyle tanınan Mayakovskiy ve yeni eğlence tarzlarıyla 60’lar 

nesli görülmektedir. 

İkinci film Baltık sinemasını temsilen Litvanya sinemasından Goluboy gorizont 

(Голубой горизонт / Blue Horizon) filminde kültürel kimlik görünümlerinden 

artefaktlarda en fazla kamusal alan olarak karşımıza çıkan denize yer verilmiştir. Deniz 

her ne kadar kamusal alan olsa da filmde metaforik olarak özgürlüğe giden bir araç olarak 

kullanılmıştır. Filmin kahramanlarının, deniz üzerinden II. Dünya Savaşı’yla Sovyet 

Kızıl Ordusu tarafından Almanlardan alınarak Litvanya topraklarına dahil edilen 

Klaipeda şehrine gitme hayali dikkat çekmektedir. Ülkeleri Sovyetler Birliği tarafında 

işgal ederek Litvanya Sosyalist Cumhuriyet Birliği’ne dönüştürülen filmin 

kahramanlarının Sovyetlerden kaçıp Nazilere sığınma isteği ironik bir görüntü 

sunmaktadır. Filmde yaşanan bir diğer ironi de çocukları kandıran Tiburtius deniz 

yolculuğuna çıkmadan önce çocuklara yemin ettirmesi ve sonrasında âmin demesi 

olmuştur. Yeminin içeriğine bakıldığında gök tanrı olarak kabul edilen Percunos’a ya da 

yağmur tanrısı olan Lituwanis’a, toprakla da toprak tanrıçası olan Zemyna’ya 

göndermelerin yapıldığı görülse de dini göstergenin yalancı ve güvenilmez biri tarafından 

temsil edilmesi dikkat çekmektedir. Filmde kültürel kimlik görünümlerinden toplumsal 

değer kategorisinde uygun olmayan davranış olan korumacı annelik en fazla yer verilen 

davranış olmuştur. Annenin korumacı ve kontrolcü tavrı yüzünden çocuk arkadaşlarının 

yanında küçük düşmüş ve anne çocukları kampa götüren görevli tarafından çocuğuna 

oyuncak bebek muamelesi yapmakla suçlanmıştır. Anne-çocuk ilişkisine vatandaş-devlet 

ilişkisi olarak bakıldığında bu durumun korumacı ve kontrolcü iktidara getirilen bir 

eleştiri olduğu görülmektedir. Bireyin isteklerinin hiçe sayılması, onun adına kararlar 

alınması insanı kuklaya çevirmek suretiyle haklarına yapılan bir ihlaldir. Filmde tören ve 

264 
 



kutlama kategorisinde herhangi bir görünüme rastlanmazken kahraman ve hikâye 

kategorisinde sadece II. Dünya Savaşı yer almaktadır. Filmin kahramanlarından Zigmos 

ailesini savaşta kaybettiğinden bahsederken, savaş mağduru olan nesil temsil edilmiştir. 

Ayrıca filmde savaş travmasını üzerinden atamayan ülkede Almanca konuşulmasına bile 

tahammül kalmamış, Almanca günaydın kelimesi hakaret muamelesi görmüştür. Kültürel 

kimlik görünümlerinden olan örfte en fazla sahne süresi kıyafet kategorisinde yer alan 

eşarplı kadına aittir. Büyük çoğunluğu Katolik olan bir ülkede kadının eşarp takması 

olağan bir durum iken filmde eşarbı takan temsile bakıldığında fakir, kocası olmayan, 

çocuğunu döven kadın profili karşımıza çıkmaktadır. Bu duruma karşıt olarak mutlu ailesi 

olan, maddi durumu iyi kadın modern kıyafetlerle görünmektedir. 

Sonuç olarak Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filmine genel 

olarak bakıldığında özgürlük metaforu üzerine kurulan bir kamusal alan, korumanın, 

kontrolün eleştirildiği korumacı annelik, insanları kimsesiz bırakan II. Dünya Savaşı ve 

düşük gelirli ve şiddet uygulayan anne tarafından takılan eşarp temsili karşımıza 

çıkmaktadır. 

Üçüncü film Moldova sinemasından Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за 

солнцем) filmi insan odaklı ve şiirsel sinema anlayışıyla Sovyet estetik anlayışının reddi 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Filmde yer verilen göstergeler üzerinden devinim, 

sonsuzluk ve farklı dünya görüşü savunulmuştur. Filmde devlet temsili askerin çocuğun 

gördüğü rüyada kuklaya çevrilmesi devlet erkine getirilen eleştiridir. Ayrıca askeri 

müzisyenin önce müzisyenim demesiyle bu eleştirinin devletin içerisinde yer alanlar 

tarafından da desteklendiği gösterilmiştir. Filmde yer alan kültürel kimlik görünümlerine 

artefaktlar kapsamında bakıldığında en fazla kamusal alan olan sokağın mekân olarak 

kullanıldığı görülmektedir. Sokağa ayrılan ekran süresinin çokluğunda Sandu’nun tüm 

gün sokakta güneşi takip etmesi etkili olmuştur. Güneş filmde özgürlüğü ve yeni 

arayışları temsilen metaforik olarak kullanılmıştır. Ayrıca güneşin takip edildiği 

sahnelerde dönemin gelişmiş yerleşim yerlerinden olan Kişinev şehri tüm detaylarıyla 

izleyiciye gösterilmiştir. Filmde kültürel kimlik görünümlerinden toplumsal değer 

kategorisinde en fazla yardımlaşmanın göstergesi olarak kamyon şoförünün filmin küçük 

kahramanı Sandu’ya yardım etmesine yer verilmiştir. Yardımlaşama Sandu’nun dünyayı 

265 
 



gezmek istediğini öğrenen adamın ben de güneşi takip ediyorum diyerek çocuğu 

kamyonuna almasıyla başlamıştır. Yolculuk esnasında adam ülkenin yapısından dolayı 

imkanlar dahilinde görünmese de üç kez dünyayı gezdiğini söylemiştir. Küçük çocukla 

aynı hayali kurmaları Sandu’ya yardım etmesinde önemli bir etken olmuştur. Tören ve 

kutlamalar kategorisinde filmde sadece cenaze töreni görülmektedir. Filmin insan odaklı 

oluşuna yapılan bir vurgu olarak karşımıza çıkan cenaze töreninde ölen kişinin kim 

olduğu, mesleği önemli değildir. Taksici kendisine yöneltilen kim öldü sorusuna insan 

öldü cevabıyla bu gerçeği gözler önüne sermektedir. Filmde görünen cenaze töreni örf 

kategorisinde de en fazla marşın yer almasında etkili olmuştur. Elbette kullanılan marş 

milli duyguları harekete geçiren alışılageldik marşın aksine cenaze marşıdır. Böylece 

filmde yer verilen müzikle de insan odaklı bakış açısı sürdürülmüştür. Kültürel kimlik 

görünümlerinden kahramanlar ve hikayeler kategorisinde en fazla II. Dünya Savaşı 

anılmıştır. Savaşta ayağını kaybeden ayakkabı boyacısı ve Sandu’nun rüyasında savaşın 

insanların hayatını nasıl etkilediği görülmektedir. Savaş mağduru ayakkabı boyacısı 

Sandu’nun rüyasında ayaklarına kavuşurken ulus olarak neler kaybettiklerinin sembolü 

olarak ayağında geleneksel Moldova botlarıyla gösterilmiştir. 

Sonuç olarak Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filminde yer 

alan temsillere genel olarak bakıldığında özgürlük ve yeni arayışlara aracılık eden bir 

kamusal alan, farklı nesillerden olsalar da kendisiyle aynı hayalin peşinden koşan çocuğa 

yardım eden bir adam, insanları savaş zamanında ve sonrasında mağdur eden bir II. 

Dünya Savaşı, insanın ölümünü gösteren bir cenaze töreni ve törenin tamamlayıcısı 

olarak cenaze marşı görülmektedir. 

Dördüncü film Orta Asya sinemasını temsilen Kazakistan sinemasından Menya 

zovut Koja (Меня зовут Кожа) filmi küçük kahraman Koja üzerinden toplumsal değişim 

ve eleştiri örneği göstererek Fransız yeni dalgasının etkisiyle çekilen bir diğer film olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Film Kazak hayat tarzındaki çeşitliliği farklı ev yapıları üzerinden 

yansıtmıştır. Filmin öne çıkan diğer önemli yanı çözülme metaforuna yer vermesi 

olmuştur. Eriyen kar ve buzlar eşliğinde filmin kahramanına hayaller kurdurularak 

çözülmenin ruhu izleyiciye aktarılmıştır. Filmde kültürel kimlik görünümlerinden 

artefakta en fazla kamusal alan olarak karşımıza çıkan okul/okul bahçesine yer 

266 
 



verilmiştir. Filmin kahramanının okulda ve mahallede yaşadıklarını konu edinmesi 

mekân kullanımını etkileyen önemli bir unsurdur. Okul yapısı geleceğin mimarı 

çocuklara neler aktarıldığını gösteren önemli bir mekandır. Bu sayede iki farklı dünya 

görüşüne ve eğitim anlayışına sahip öğretmenler üzerinden dönemin toplumunda yaşanan 

farklılaşma gösterilmiştir. Filmde kültürel kimlik görünümlerinden toplumsal değer 

kategorisinde en fazla uygun görünmeyen davranış olarak görünen şiddete yer verilmiştir. 

Filmin kahramanı Koja’nın arkadaşlarına vurması, hakaret etmesi, rahatsız etmesi 

üzerinden temsil edilen şiddet, filmde cezasız kalmamıştır. Koja’ya verilen sınıftan atma 

ve disipline verme cezaları günlük hayatta toplumdan dışlanma ve yasal işlem başlatmaya 

karşılık gelmektedir. Ancak bunların bir çözüm olmadığı Koja’yla konuşarak bu 

davranışların yanlış olduğunun anlatılması ve Koja’nın toplumdan dışlamak yerine 

kabullenilmesiyle gösterilmiştir. Bu durum Stalin politikasında izlenen cezalandırma 

yöntemi yerine Kruşçev döneminde görülen ıslah etme, iade-i itibar eylemlerinin 

simgesel anlatımıdır. Kültürel kimlik görünümlerinden tören ve kutlamada karşımıza 

sadece çoban bayramı çıkmaktadır. Geniş Kazakistan steplerinin uzun uzun gösterildiği 

bayram tam bir kültürel şölene dönüştürülmüştür. Kazaklar geleneksel kıyafetleriyle 

atlara binerek, geleneksel sporlarından güreş yaparak eğlenmişlerdir. Ekrana gelen 

sahneler kültürel kimlik görünümlerinden örfler kategorisinde geleneksel Kazak erkek 

kıyafetinin en fazla kullanılmasında etkili olmuştur. Genç yaşlı ayrımı gözetmeksizin 

geleneksel kıyafet temsillerine yer verilmiştir. Ayrıca bu atmosfer geleneksel müzikle 

beslenmiş ve böylelikle milli duygular daha da coşturulmuştur. Filmde yer verilen 

kahraman ve hikayelerde en fazla Lenin’in ekrana geldiği görülmektedir. Okulda portresi 

ve büstüyle, filmin kahramanı Koja’nın evinde ise duvara asılı takvimde yer alan resmiyle 

filmde varlık göstermiştir. Eğitim yerinde siyasi bir lider olarak Lenin’in bulunması o 

mekânda Lenin’in izinden gidildiğinin göstergesidir. Lenin ideolojine kamusal alanda 

yapılan bu vurgu, özel alanda da görülmektedir. Bu da dönemin insanlarının Leninizm’i 

nasıl içselleştirdiklerinin kanıtı niteliğindedir. 

Sonuç olarak Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde yer verilen 

temsillere genel olarak bakıldığında nesillerin nasıl eğitildiğini gösteren bir mekân olarak 

okul, cezası yine şiddet olduğunda problemin çözülemediğini gösteren şiddet davranışı, 

267 
 



siyasi bir lider Lenin, kültürel şölene dönüşen çoban bayramı ve geleneksel Kazak erkek 

kıyafeti karşımıza çıkmaktadır. 

Beşinci film Transkafkasya sinemasını temsilen Gürcistan sinemasında Lurdja 

Magdanı (Лурджа Магданы) filmi İtalyan yeni gerçekçilik akımının bir örneği olarak 

yoksulluk ve hukuk sistemindeki adaletsizlik konusunu ele almıştır. Film adalete olan 

bakış açısıyla Sovyet insanının güven duyacağı çok kapsamlı bir kamusal deneyim 

ihtiyacını açığa çıkarmıştır. Yapılan adaletsizlik devlet temsilleri olan muhtar ve hâkim 

üzerinden eleştirilmiştir. Filmde dağlık bir bölgede yer alan köyde yokluk içerisinde 

yaşayan Magdana’nın kasabaya matsoni satmak için yürüyerek dağ/tarlalardan gitmesi 

kültürel kimlik görünümlerinden artefakt olarak dağ/tarla temsilini öne çıkarmıştır. 

Burada yolun olmaması da ayrı bir yoksulluk göstergesidir. Filmde kültürel kimlik 

görünümlerinden toplumsal değer kategorisinde en çok komşu yardımlaşmasına yer 

verilmiştir. Tam bir köylü hayat tarzının yansıması olan imece hayat filmde gösterilmiştir. 

Yardımlaşma sadece fiziksel olarak değil, Magdana’nın haksızlığa uğradığında manevi 

olarak da görülmektedir. Toplumsal statünün düşüklüğü ve maddi yetersizlikler nedeniyle 

yapılan haksızlığa hiçbir köylü müdahale edememiş ancak ellerinden tek gelen şey 

Magdana’yı yalnız bırakmayarak ona destek vermeleri olmuşlardır. Filmde tören ve 

kutlama, kahraman ve hikâye kültürel kimlik görünümlerine dair bir temsil yer 

almamıştır. Örf kategorisinde ise en fazla baş örtüsü gösterilmiştir. Baş örtüsü fakir ve 

köylü kadınlar temsili üzerinden ekrana yansımıştır. Magdana kasabaya indiğinde maddi 

durumu daha iyi olan kadınların modern kıyafetler giydiği görülmektedir. 

Sonuç olarak Lurdja Magdanı (Лурджа Магданы) filminde yer verilen kültürel 

kimlik temsillerine bakıldığında yoksulluğun göstergesi olarak ortaya çıkan kamusal alan, 

şehir hayatında özellikle Stalin döneminde insanların birbirinden uzak durduğu hayat 

tarzına tezat bir şekilde komşu yardımlaşması ve fakir ve köylü kadınlarda görünen baş 

örtüsüne rastlanmıştır. 

Çalışma kapsamında çözümlenen beş filme kendi içerisinde kıyaslama yaparak 

genel bir çerçevede bakıldığında kültürel kimlik görünümlerinden artefakta en fazla 

Rusya sinemasından Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filminin yer verdiği 

görülmektedir. Diğer dört film artefakt kategorisinde kamusal alanı en fazla gösterirken, 

268 
 



Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) filmi en fazla özel alan olan evi mekân olarak 

kullanmıştır. Bu özelliğiyle diğer filmlerin önüne geçmesi toplumdaki komün yapının 

kırılmaya başlandığını göstermektedir. Bunun henüz bir girişim olduğu filmde özel alanın 

kamusal alandan net olarak ayrılmamasında görülmektedir. Toplumda yaşanan merkezi 

ve bireysellik karmaşası filmde kendisini mekân kullanımında göstermiştir. 

Kültürel kimlik görünümlerinden toplumsal değer unsurlarına en fazla yer veren 

film Moldova sinemasından Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) filmi 

olmuştur. Yardımlaşma davranışının en fazla yer aldığı filmde güneşin takip ederek 

dünyayı dolaşma hayalinin peşinden giden çocuğa bir yetişkin yardım etmiştir. Güneş 

çalışmada özgürlük ve yeni arayış olarak yorumlanmıştır. Kamyon şoförü Stalin dönemi 

şartlarında büyüdüğü için kendi yapamadığı şeyi çocuğun gerçekleştirmesi için yardım 

etmiştir. Bu yardım aynı zamanda geleceğe yapılan yatırımdır. Mne dvatsat let (Мне 

двадцать лет) filminde muhbirlik, Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) 

filmin korumacı annelik ve Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde şiddet 

temsilleriyle toplumsal değer yapılmaması gereken üzerinden gösterilerek, bu davranışlar 

sergilendiğinde sonuçlarının ne olacağı da izleyiciye aktarılmıştır. 

Filmlerde temsil edilen tören ve kutlamalara en fazla yer veren film olarak Mne 

dvatsat let (Мне двадцать лет) filmi karşımıza çıkmaktadır. 1 Mayıs kutlamalarının yer 

aldığı kutlama sahnelerinde insanlar istekli ve coşkulu bir şekilde meydana akın 

etmişlerdir. Genel olarak mutlu bir havanın hâkim olduğu meydanda bol bol Lenin 

posterlerine yer verilerek toplumun Lenin’in izinden gittiği imajı çizilmiştir. Diğer 

filmlerde yer alan tören ve kutlamaların içeriklerine bakıldığında kendi içlerinde 

farklılaştığı görülmektedir. Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) 

filminde yer verilen cenaze töreni ve Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde 

görünen çoban bayramı 1 Mayıs kutlamalarının aksine ideolojiden ve siyasi liderden 

tamamen arındırılmış yerler olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Kültürel kimlik görünümlerinden kahramanlar ve hikayeler kategorisinde en fazla 

temsile yer veren film Mne dvatsat let (Мне двадцать лет) olmuştur. Filmde kahraman 

olarak Vladimir Mayakovskiy karşımıza çıkmaktadır. Rus şair Sovyet edebiyatının 

klasikleri arasında yer almaktadır. Mayakovskiy’in sanat anlayışına bakıldığında 

269 
 



geçmişin reddi ve kültürel yenilenmeyi savunan fütürizmin önemli temsilcilerinden biri 

olduğu görülmektedir. Bu bilgiler ışığında ünlü şairin Leninist ideoloji için verdiği 

mücadele göz öne alındığında Mayakovskiy’in Stalin reddinde önemli bir temsil olduğu 

sonucuna varılmaktadır. Lenin doktrinleriyle Sovyetlerin yenilenmesi tam olarak 

Kruşçev’in de birincil amacı olmuştur. Kruşçev döneminde Stalin kültü, gücünü ve 

etkisini hayatın tüm alanından kaldırmak adına destalinizasyon süreci başlatılmıştır. Ülke 

destalinizasyonla birlikte Lenin’e ve onun ideolojisine geri dönüş yaşamıştır. Stalin 

dönemi Sovyet ideolojisinin gerekliklerinin kabuğunun kırıldığı sinemada yönetmenler 

tarafından bizzat gösterilmiştir. Dolayısıyla Mne dvatsat let (Мне двадцать лет), 

Çelovek idyöt za solntsem (Человек идёт за солнцем) ve Menya zovut Koja (Меня 

зовут Кожа) filmlerinde siyasi bir lider olarak Sovyetler Birliği’nin babası Lenin’e yer 

verilmesiyle Sovyet kültürünün makro evrenine ait olma hissi uyandırılmıştır. Goluboy 

gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) filmindeki Lenin yokluğunda Litvanya’nın 

Sovyetler Birliği’ne isteği dışında 1940 yılında dahil edilmesi etkili olmuştur. Lurdja 

Magdanı (Лурджа Магданы) filminde Lenin yokluğuna karşın dine getirilen eleştiriyle 

Stalin’in inançsız toplum yaratma gayesinin desteklendiği görülmektedir. Bunda Stalin’in 

Gürcü asıllı olması ve Kruşçev’in inanca karşı çekimser tavrı etkili olmuştur. 

Örf kategorisine en fazla temsile yer veren film olarak Mne dvatsat let (Мне 

двадцать лет) filmi karşımıza çıkmaktadır. Gençler tarafından düzenlenen ev partisinde 

yeni neslin eğlence tarzı ve ettikleri sohbetlerde hayata bakış açısı gözler önüne 

serilmiştir. Partide yer alan gençlerin gelenekselliğin reddettikleri, tarihi konuşmalardan 

sıkıldıkları, müzik dinleyip dans etmekten hoşlandıkları görülmektedir. Çoğu 

ebeveyninin savaşta kaybeden çocuklar artık mutlu olmak istemektedir. Örf kategorisinde 

Goluboy gorizont (Голубой горизонт / Blue Horizon) ve Lurdja Magdanı (Лурджа 

Магданы) filmlerinde yer verilen eşarpla aynı temsile ağırlık vermişlerdir. Her iki filmde 

de eşarbı takan temsillerin maddi durumunun kötü olması eşarbı düşük statüye sahip 

bireylerin taktığı bir göstergeye dönüştürmüştür. Çelovek idyöt za solntsem (Человек 

идёт за солнцем) filminde cenaze marşına en fazla yer verilirken, beş film arasında 

geleneksel kıyafet gösteriminin en yoğun olduğu film Menya zovut Koja (Меня зовут 

Кожа) olmuştur. Ayrıca Menya zovut Koja (Меня зовут Кожа) filminde Sovyet 

ideolojisindeki din karşıtlığına rağmen örf kategorisinde Müslümanlığa dair söylemlere 

270 
 



yer verildiği görülmektedir. Bu da Stalin dönemindeki gibi katı çalışmayan sansürcülerin 

dinsel olanı gözden kaçırdığını ya da izin verdiğini göstermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

271 
 



ДИССЕРТАЦИЯНЫН КЫСКАЧА МАЗМУНУ 

Совет киносунда Хрущев мезгили жана маданий иденттүүлүк аспектилери 

Советтер Союзу тарыхы боюнча коомдук жана саясий окуялардын 

таасиринин негизинде маданий өңүттөн алып караганда үч мезгилди башынан 

өткөргөн. Биринчиси 1917-1932-жылдары жаңы маданиятты түзүү аракеттери 

жүргүзүлгөн мезгил. Экинчиси 1932-1953-жылдары Сталиндин жетекчилиги 

астында социалисттик маданиятты түзүүнүн жолдору каралган мезгил. Υчүнчүсү 

1953-1991-жылдары социализмди куруу процессинде адам баласына жасалган 

кемчиликтерди кайрадан жасоого аракет жасалган мезгил. (Агаев, 2011: 79) Үчүнчү 

мезгил Хрущевдун бийликке келиши менен башталган. Ушул себептен улам, 

изилдөө ишинде кайрадан жасоо реформалары башталган Хрущевдик мезгилге 

көңүл бурулуп, бул мезгилдеги маданий иденттүүлүк тармагында жасалган 

реформалар Советтер Союзун түзгөн 15 республиканын кинематографиясында 

кандайча чагылдырылганы тууралуу маселе каралган. Ошондуктан, Хрущевдик 

мезгилдеги советтик кинематография изилдөөнүн негизин түзөт. Бирок бул 

мезгилде тартылган бардык тасмаларды талдоо мүмкүн эмес экендиги изилдөө 

учурунда үлгү түзүүнү талап кылган. 5 кинематографиялык топко бөлүнгөн 15 

республикалык союздун ичинен максаттуу  үлгү түзүү методу аркылуу ар бир 

кинематографиялык топтун өкүлчүлүгүнөн 5 республикалык союз тандалып 

алынган. Демек, изилдөөнүн үлгүсүн Россия, Литва, Молдова, Казакстан жана 

Грузиянын республикалык союздарынын кинематографиясы түзөт. Изилдөөнүн 

үлгүсү катары бул республикалык союздарды тандоодо ар кандай критерийлер эске 

алынган. Советтер Союзунда кинематография гана эмес, бардык маданий жана 

саясий тармактарда башка республикаларга жол көрсөтүп, борбордук позицияда 

болгондуктан Славян кинематографиясын түзгөн Россия, Украина жана 

Белоруссия республикаларынан Россия кинематографиясы тандалып алынган. 

Балтика кинематографиялык тобунда Литва кинематографиясынын изилдөөнүн 

үлгүсүнө кошулуусу кинолордун жеткиликтүү болушуна шарт түзгөн. Cоветтик 

кинематографияда бир кинематография тобуна кире албай калуусу жана 5 

кинематография тобунун ичинен жалгыз өлкө катары өз кинематографиясына 

272 
 



өкүлчүлүк кылуусу Молдова кинематографиясын тандоону сөзсүз түрдө шарттаган 

Борбор Азиянын кинематография тобунда маданий жактан, кинематографиянын 

өнүгүүсү жагынан да параллелдүү өнүгүүнү көрсөткөн Казакстан, Кыргызстан 

жана Өзбекстандын кинематографиясы, Түркмөнстан менен Тажикстандын 

кинематографиясына караганда ийгиликтүү жолду басып өткөн. Бул 3 

кинематографиянын ичинен өзгөчө түрк адабиятына көз чаптырганда бул тармакка 

көбүрөөк Казакстан кинематографиясы салым кошо тургандыгы белгиленип, үлгү 

катары тандалып алынган. Акыркы кинематография тобу болгон Закавказье 

кинематография тобунда Грузин кинематографиясынын тандалышындагы эң 

маанилуу фактор болуп саналып, Россия кинематографиясындагыдай эле советтик 

кинематографияда дагы ийгиликтерди багынткан.  

Изилдөөнүн үлгүсүн түзгөн Россия кинематографиясындагы “Мен 

жыйырма жаштамын”  тасмасы талдоого алынган. Бул тасманы тандоодогу алдын 

ала көрүү иш аракети жана Саратов мамлекеттик университетинин окутуучусу 

Вадим Михайлиндин багыты менен адабияттык маалыматтар дагы таасирдүү 

болгон.  Россия кинематографиясынын тарыхый өнүгүү процессинде түзүлүшүн 

жана ордун сапаттык жактан жогорку деңгээлде түшүнүүгө мүмкүндүк берген 

(Беззубиков, 2019:595) жалгыз гана Жазгы баар мезгилин эмес, советтик 

кинематографиянын тарыхынын эң маанилүү тасмасы (Карцев, 1964) Хрущев 

тууралуу толук маалымат берген тасма болуп саналган. Тасма дүйнөнүн булуң-

бурчундагы модернизациялоо процессине элди тартуу жана өлкөдө гана эмес, 

дүйнөдө болуп жаткан бардык нерселер үчүн жоопкерчиликти кайрадан алуу 

аракетин көздөгөн. Жакын мамиле түшүнүгүн конкреттештирген бул тасмада өзүн 

Сталиндик СССР менен байланыштыргысы келбеген адамдарга өзүн кайра 

аныктоо моделин көрсөтүп,  кинематографиянын эң ийгиликтүү тасмаларынын 

бири болуп калган. (Михайлин, 2016). :525, 528). Литва кинематографиясындагы 

“Сыя көк горизонт” тасмасы талдоого алынган. Бул тасмадагы жеткиликтүүлүк 

жана орус тили тасманы тандоо учурундагы маанилүү критерийлердин бири болуп 

саналган. Тасманы алдын ала көрүү иш аракети,  Новгород мамлекеттик 

университетинин профессору Сергей Аванесовдун багытынын жана тасманын 

Литва улуттук кинематографиясын ишке киргизгендигинен улам “Сыя көк 

273 
 



горизонт” тасмасы тандалып алынган. Молдова кинематографиясында “Адам 

күндү ээрчийт” тасмасы талдоого алынган. Тасманы тандоо учурунда алдын ала 

көрүү иш аракетинин негизинде тасманын режиссеру Михаил Калик Сталиндик 

доордо террордук уюм түзгөн деген айып менен камакка алынып,  Хрущевдик 

мезгилдин тушунда реабилитацияланган. (Баландин, 2014:27) Казакстан 

кинематографиясында “Менин атым Кожа” тасмасы талдоого алынган. Тасма 

алдын ала көрүү иш аракетинин негизинде ошондой эле жазуучу жана режиссёр 

Гүлнара Абикееванын багытынын негизинде тандалып алынган. Грузин 

кинематографиясында “Лурджа Магданы” тасмасы талдоого алынган. Тасма алдын 

ала көрүү иш аракетинин негизинде жана Грузин кинематографиясында жаңы бир 

мезгилдин башталышы болгондуктан тандалып алынган. (Говердовская-

Привезенцева, 2021:90). 

Бул изилдөөнүн жалпы максаты Советтер Союзундагы Хрущевдин 

бийликке келиши менен экономикалык, саясий жана маданий жааттагы 

талкаланууларды ачыкка чыгарып, бул абалдын кинематографияга, маданий 

иденттүүлүк өкүлдөрүнө кандайча берилгендигин изилдөө. Мындан тышкары, 

республикалык союздарда Жазгы баар мезгилинин таасиринин негизинде пайда 

болгон улуттук кинематографиянын түзүлүшүн жана өзгөчөлүктөрүн изилдөө 

изилдөөнүн максаттарынын бири. 

 Советтер Союзунда Сталин менен бирге башталган темир көшөгө саясаты 

дүйнөнүн көз карашында Советтер Союзун жабык кутуга айланткан. Советтер 

Союзу тарагандан кийин изилдөөчүлөр үчүн абдан ыңгайлуу аймакка айланган 

Советтер Союзунда көптөгөн изилдөөлөр жүргүзүлгөн. Бирок жүргүзүлгөн 

изилдөөлөр түрк адабиятынын алкагында  карала турган болсо Хрущевдин 

мезгилиндеги изилдөөлөрдүн бир топ чектелүү экени байкалган. Жазгы баар 

мезгилиндеги кинематографиянын алкагында карала турган болсо абал 

өзгөрбөстөн, изилдөөлөрдүн санынын азайганы байкалат. Ушул себептен улам, 

изилдөө иши Хрущевдин мезгилиндеги коомдук түзүлүшкө жана 15 

республикалык союздун кинематография тарыхы боюнча түпнуска булактардан 

алынган маалыматтардын түрк адабиятына кошкон салымынын негизинде мааниге 

274 
 



ээ. Хрущевдин мезгили советтик кинематографиядагы маданий иденттүүлүк 

аспектилеринин жана бул  аспектилерин 5 кинематография тобунун ичинде 

салыштырып, берилүүсү маанилүү. Мындан тышкары, изилдөөнүн талдоо 

бөлүгүндө, республикалык союздардын өз кинематографиясында маданий 

иденттүүлүк аспектилерин изилдөө бул тармакка кошкон салымы жагынан да 

маанилүү жана изилдөөнүн келечекте жасала турган изилдөөлөргө багыт берет.  

 Изилдөө ишинде маданий иденттүүлүк аспектилеринин тасмалардагы 

чагылдырылышын талдоодо маданий ассоциациялар жана социалдык 

маалыматтардын  кандайча чагылдырылганын түшүнүүгө аракет кылган 

семиотикалык талдоо ыкмасы жана көрүнүштөрү системалуу түрдө колго алуу 

максатында мазмунду талдоо ыкмасы колдонулган. Мындан тышкары, тасманы 

талдоодо тасманын баяндоо түзүмүнө, мизансценага, образды башкарууга, 

монтаждоо жана үн түзүмүнө дагы көңүл бурулган.  

Изилдөө ишинде белгиленген методологияга ылайык, төмөнкү суроолорго 

жооп изделет: 

- 50-60-жылдардагы Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематографиянын 

жалпы өзгөчөлүктөрү? 

-  Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематография кайсы кинематографиялык 

кыймылдан кандайча таасирленген? 

- Жазгы баар мезгилиндеги идеология тасмаларда кандайча чагылдырылган? 

- Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематографияда кандай идеологиялык 

стереотиптер камтылган? 

- Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематографияда маданий иденттүүлүк 

аспектилери чагылдырылганбы? 

- Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематографияда маданий иденттүүлүк 

аспектилеринин мөөнөтү кандай болгон? 

- Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематографияда маданий иденттүүлүк 

аспектилери кандайча чагылдырылган? 

275 
 



- Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематографияда кайсы маданий 

иденттүүлүк аспектилерине басым жасалган? 

- Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематографиядагы маданий 

иденттүүлүктүн аспектилери эмнени билдирет? 

 Изилдөө ишинин адабият бөлүгүнөн жана тасманы талдоодон алынган 

жыйынтыктардын натыйжасында төмөнкү маалыматтарга ээ болдук: 

 Кинематографиянын тарыхына из калтырган советтик кинематография 

Ленин башкарып турган мезгилден кийин көптөн күткөн социализмди кайрадан 

калыптандыруу аракетинин натыйжасында СССР түзүлгөндөн тарта башталган. 

Бул учурда кинематография социалисттик коомду куруудагы Ленин үчүн эң 

маанилүү нерселердин бири болгон. Советтик кинематографиянын жаралышы 

идеологиялык кыймыл катары эсептелген Октябрь революциясы менен 

байланыштырылып, “Октябрь айында чыккан күн” деп аталган. 

Кинематографиянын пропогандалык күчүнөн пайда көргүсү келген өкмөт анын 

өнүгүшүнө маани берип, мыйзам ченемдерин киргизип, бул багытта иш-чараларды 

уюштурган. Мамлекет тарабынан күчүнө кирген кинематографиянын 

үзгүлтүксүздүгүн камсыз кылуу максатында 1919-жылы А.С.Герасимов атындагы 

Бүткүл орусиялык мамлекеттик кинематография институту курулган, ошентип 

дүйнөлүк кинематографияда ийгиликке жете турган советтик кинематографиянын 

пайдубалы түптөлгөн. Дүйнөлүк кинематографиянын эң байыркы мектеби катары 

эсептелген А.С.Герасимов атындагы Бүткүл орусиялык мамлекеттик 

кинематография институту монтаж, фантастика, сценарий, декор, жарык, грим 

жана актёрдук чеберчилик боюнча эксперименталдык изилдөөлөрдүн 

натыйжасында Кулешов эффекти, кино-көз теориясы, режиссёрлордун көз 

карашынын ар түрдүүлүгүнүн натыйжасында Ленинградда эксцентрик театралдык 

студиясын түзүү сыяктуу дүйнөлүк кинематографиянын өнүгүшүнө өзгөчө салым 

кошкон. Коммунизмдин духу менен улуттарды бирдиктуу социалисттик 

маданиятка бириктирүү максатын көздөгөн тасмаларда адеп-ахлактык 

баалуулуктар, атуулдук сезим жана социалисттик интернационализм алдыңкы 

276 
 



орунга чыгып, көп улуттуу Советтер Союзундагы улуттук маданияттар советтик 

кинематографияны өнүктүрөт, байытат деп эсептешкен.  

 Лениндин көзү өткөндөн кийин Сталиндин бийликке келиши менен 

Советтер Союзунда маанилүү өзгөрүүлөр жана кайра куруулар болгон. Бул 

өзгөрүүлөр советтик кинематографиянын өнүгүшүнө да таасирин тийгизген. 

Эксперименталдык изилдөөлөр уланганы менен цензура системасы 1930-

жылдардан тарта барган сайын күчөй баштаган. Схемалык түрдө борбордук 

башкаруу тарабынан аныкталган тасмалардан башка тематикадагы тасмаларга 

уруксат берилбей, бул жаатта карама-каршы көз караштарды билдиргендер сүргүн, 

ал тургай өлүм жазасына тартылган. 1930-жылдардын аягында советтик 

кинематография толугу менен пропаганданын куралына айланган. Орус 

режиссёрлору тарабынан ишке ашырылган кинематография иш-чараларында 

улуттук маданияттар көз жаздымда калган. Көп улуттуу Советтер Союзунун 

бүтүндүгүнө баш ийбеген улут деген түшүнүк толугу менен четке кагылган. Бул 

кыйын кырдаал учурунда 1939-жылы бүткүл дүйнөнү каптаган дүйнөлүк согуш, 

экинчи дүйнөлүк согуштун башталышы советтик кинематография үчүн эң кыйын 

мезгилдердин бири болгон. Цензуранын жана согуштун таасири астында 1943-

1953-жылдары Малокартинье мезгили өкүм сүргөн. Бул учурда тасма тартуу иш 

аракети токтоп калып,  кино тармагы туңгуюкка кептелип калган. Согуштан 

кийинки мезгилде тегерек көрүү, кең экран, стереоскопиялык пикир, стерео үн 

сыяктуу техникалык тармактарды өркүндөтүүгө аракет кылынганы менен эзүүдөн 

улам баатырдык жана согуштук тасмалардан башка тасмалар тартылган эмес. 

 Сталиндин өлүмү менен улуттук иденттүүлүктүн өзгөчөлүктөрү эркиндикке 

чыккан учурдагы маанилүү нерселердин бири, Жазгы баар мезгилинин куруучусу 

Хрущев  бийликке келген. Советтик тарыхтагы бул маанилүү бурулуш “тынчтыкта 

бирге жашоо” деген ураан менен башталган. Хрущевдин демократиялаштырууга 

карай биринчи кадамы болгон коомдук-саясий тармактагы реформалар бүткүл 

өлкөдө бара-бара тарала баштаган. Сталиндик культтун жоюулуусу 

кинематографияга оң таасирин тийгизип, ошол мезгилден тарта советтик 

кинематография өнүгө баштаган. Советтик кинематографияда эксперименталдык 

277 
 



изилдөөлөр жана чыгармачылык алдыңкы планга чыккан. Бул абал Ленин 

кыялданган буржуазиялык, азчылык жана бийлик идеологиясынын 

монополиясына чакырык жасаган. 

           Өз пикирин билдиргени үчүн жазалангандар Хрущевдин тушунда 

реабилитацияланган. Сүргүндө жана түрмөдөгүлөр бошотулуп, өлтүрүлгөндөр 

даңазаланган. Реабилитациялангандардын катарына кирген кинорежиссерлор 

кайрадан кино тартууга киришип, жаңы муун үчүн шык жана дем берүүчү булак 

болуп калышкан. Алар жасаган иштеринде саясий бийлик катары Cталиндик 

культтан кутулуп, чындыкты издей башташкан. Ушундай изденүүнүн 

натыйжасында коомдук пикир алышуу өзгөрүүгө учурап, борбордук өндүрүш 

көзөмөлү азайган эксперименталдык жана талаш-тартыш жараткан тасмалар пайда 

боло баштаган. Ошентип кинематографияда советтик адамдарды жаратууда 

улуттук иденттүүлүк эске алына баштаган. Изилдөө ишиндеги Хрущевдик 

мезгилде болуп өткөн окуялардын алкагында Жазгы баар мезгилиндеги советтик 

кинематографиянын жалпы өзгөчөлүктөрүн карай турган болсок: 

- Советтик кинематографияда жалпысынан тасма тартуучу студиясы бар  

Республикалык союздарда киностудиялар ачылуусу; 

- Республикалык союздардагы кинорежиссерлорду А.С.Герасимов атындагы 

Бүткүл орусиялык мамлекеттик кинематография институтуна окууга жиберүү 

аркылуу кинорежиссерлордун пикир алмашуусун жана өз ара аракеттенүүсүн 

камсыз кылуу,  улуттук кадрларды калыптандыруу, союздардагы режиссёрлордун 

операторлордун жана актёрлордун өз алдынча тасма тартуусу; 

-  Улуттук кинематографияга жасалган борбордук басымдын азайышы менен    

Сталиндик мезгилдеги кыйноо жолу аркылуу тасмаларда жаралган баатырдык  

образга карама-каршы келген салттуу жашоо образын маданий жактан камтыган, 

улуттардын мүнөздүк өзгөчөлүктөрүн чагылдырган тасмаларды тартуусу; 

  - Тасмаларда көрүүчүлөр менен бирдей маданий коддорго ээ болгон 

каармандардын  пайда болуусу; 

278 
 



   - Тасма тартууда учурду кармап калуу максатында салттуулук менен 

заманбаптыктын айкалышуусу; 

   - Тасмаларда поэтикалык реализм, француздардын жаңы толкуну жана 

италиялык  реализмдин агымдарынын тасмаларда көрүнүп туруусу;  

   - Тасмалардын сандык өсүшүнөн тышкары, мазмуну жана жанры жагынан ар 

түрдүүлүгү; 

   - Бийлик уруксат берген учурда Советтик түзүмдө пайда болгон терс көрүнүштөр 

сынга алынган деген тыянак чыккан; 

Изилдөө ишинин көйгөйлөрүнүн бири Жазгы баар мезгилиндеги советтик 

кинематография кайсы кинематографиялык агымдан, кандайча таасирленген 

суроосунун жообу катары Жазгы баар мезгилиндеги темир көшөгөнүн жоюлуусу 

советтик кинематографиянын  италиялык реализм, жаңы  француз толкуну, жаңы 

немис кинематографиясы жана поляк мектеби сыяктуу дүйнөлүк 

кинематографияда пайда болгон агымдарга карата пикирин билдирген. Четке 

кагылган эски бийликтин инновациялык көз карашы менен  кинематографияда 

модернизация, жаңы эстетика, мазмундук изденүү жана кинематографиялык 

уюмдашуу тармактарында жаңыланган Жазгы баар мезгилиндеги советтик 

кинематографиясы бул агымдар сыяктуу мектеп түзө албай, салыштырмалуу 

мезгил бойдон калганы менен улуттук кинематографияга кошкон салымы менен 

советтик кинонун өнүгүшүнө чоң таасирин тийгизген. Кинематографиялык 

кыймылдардын таасирлери боюнча талданган тасмаларга көз чаптыра турган 

болсок, Сталиндик мезгилдеги кинематографиянын ченемдик тартиптеринин 

чегинен чыгып, жаңы француз толкунунун, италиялык жаңы реализмдин жана 

поэтикалык реализмдин таасири менен логоцентрдик пикирдин чагылдырылышы 

байкалат. Бул жагдай драматизацияга каршы нааразылык катары пайда болгон 

дедраматизациянын көрсөткүчү катары көрүнөт. Тасмалар драмалык окуялардан 

катардагы жашоо шартына негизделген. Тасмадагы каармандар заманбап 

искусство түшүнүгү менен эч кандай эрдик жасабастан, кемчиликсиз болуп 

калыптанбастан сюжеттин чордонунда орун алган. Ошол эле учурда 

дедраматизация принцибинин уландысы катары тасмаларда лог тартуу ыкмасы 

279 
 



кеңири колдонулгандыгы байкалат. Кайрадан жаңы реализм агымынын таасири 

астында, ички кадрлар менен бирге сырткы кадрлар дагы колдонулуп табигый 

жарык пайдаланылган. 

Изилдөө ишинде ошол мезгилдеги идеология тасмаларда кандайча 

чагылдырылган, Жазгы баар мезгилиндеги советтик кинематографияда 

идеологиялык стереотиптер кездешеби, Жазгы баар мезгилиндеги советтик 

кинематографияда кайсы идеологиялык стереотиптер кездешет, Жазгы баар 

мезгилиндеги советтик кинематографияда маданий иденттүүлүк аспектилери 

кездешеби, кайсы аспектилерге басым жасалат. Изилдөө ишинде жогорудагы 

суроолорго жооп  берүү максатында славян кинематографиясынан  “Мен жыйырма 

жаштамын” тасмасы, Балтика кинематографиясынан “Сыя көк горизонт” тасмасы, 

Молдова кинематографиясынан “Адам күндү ээрчийт” тасмасы, Орто азия 

кинематографиясынан “Менин атым кожа” тасмасы,   Закавказье 

кинематографиясынан “Лурджа Магданы” тасмалары мазмундук жана 

семиотикалык анализ ыкмалары аркылуу талдоого алынган. 

Алгачкы тасма Славян кинематографиясын чагылдырган орус 

кинематографиясынын “Мен жыйырма жаштамын” тасмасы. Көрүүчүлөргө 

бардык элементтери менен Жазгы баар мезгилин чагылдырып берет. Кадимки 

аталык бийликти кулатууга аракет жасалып, Хрущев тарабынан текшерүү иш 

аракети жүргүзүлгөнүнө карабастан, айтылышы керек болгон негизги ой тасманын 

кыскартылган вариантында сакталып калган. Тасма бул кинематографиядагы 

тыюуу салууларга каршы чыккан,  эркиндикин символу катары эсептелген жаңы 

француз толкуну кыймылына окшошуп кетет. Жөнөкөй стили, жакынкы пландагы 

кадрлары жана ички үндөрдүн интенсивдүү колдонулушу окуянун дагы да 

ишенимдүү болуусуна шарт түзгөн. Көрүүчүлөр тарабынан дагы жакшы кабыл 

алынган. Тасмада кездешкен монологдордо каармандарга жашоодогу орду 

тууралуу суроолор берилип, адамга багытталган көз карашка басым жасалган. Бул 

суралган суроолор альтернативасыз жана талашсыз культтун бүтүшүнө 

негизделген  Сталин башкарбаган учурдагы солгундоо ачык көрүнүп турат. 

Тасмада маданий иденттүүлүк аспектилеринин бири болгон артефакт 

280 
 



категориясында жеке тармактарга дагы көңүл бурулган. Жазгы баар рухуна 

ылайык коомдук тармактардын  азайтылышы деген пикир жаралганы менен үй 

колдонулган кадрларды караганыбызда дубалдын жарыкка да, үнгө да тоскоолдук 

жаратпагандыгын көрүүгө болот. Сырттан угулган үндөр, радиодон жана 

пластинкадан чыккан музыкалык үндөр короодо жаңырып, көрүүчүлөргө 

иллюзиядай элес калтырган. Бирок, жалпысынан мейкиндикке өтүү кадрларын 

караганыбызда, эл жыш болгон учурларда караңгы көчөдө же караңгы кире 

бериште жыйынтыкталганы байкалат. Бул кадрлар жалпыдан жекеликке өтүүсү, 

жекеликтин коомдук агымдан обочолонуусу болуп саналат. Тасмадагы мындай 

чечкинсиздик Жазгы баар мезгилиндеги саясаттардын өкүлү катары сыпатталат. 

Маданий иденттүүлүктүн дагы бир аспектиси - коомдук баалуулуктардын 

тасмадагы туура эмес жүрүм-туруму катары маалымат берүүчү эсептелет. Бул 

жерде эскерте кете турган нерсе, маалымат берүүчүнүн жүрүм-туруму Сталиндик 

администрация тарабынан түзүлгөн системанын бир бөлүгү. Борбордук 

башкарууну кабыл алган Сталиндик мезгилдин эң кеңири тараган өзгөчөлүгү – 

чалгындоо системасын түзүү жана маалымат берүүнү коомдук жүрүм-турумга 

айландыруу. Бул жааттан алып караганда тасмада көп кездешип, дал келбеген 

жүрүм-турум катары маалымат берүүчү Сталиндик режимден калган бул жүрүм-

турумдун сыны болуп саналат. Тасмадагы маданий иденттүүлүк аспектилеринин 

ичинен жөрөлгөлөргө, азеидердин ичинен эң көп 1-май куттуктоолору экрандан 

көрсөтүлгөн. Хрущев жумушчулардын эмгек акысын жогорулатууну, алардын 

укуктарын коргоо системасын түзүүнү, майрамдардын алдындагы жумуш 

убактысын 2 саатка кыскартууну, балдардын жана кош бойлуу аялдардын 

кыскартылган иш графигин даярдоону эске алып, жумушчулардын азыраак жумуш 

убактысын талап кылуусу менен башталган күн бүткүл дүйнөлүк эмгекчилердин 

жана жумушчулардын күнү катары белгиленип келген 1-май Советтер Союзу 

мезгилиндеги Жазгы баар мезгилинде дагы майрамдалып келгени көрүнүп турат. 

Бул майрамдын тасмаларда майрамдык маанайда өтүп жаткандыгы 

чагылдырылган.  Тасмада маданий иденттүүлүк аспектилеринин каарманы жана 

окуядардагы каарман категориясында Владимир Маяковскийдин аты көп 

кездешет. Адабият дүйнөсүнүн каарманы катары таанылган Маяковский ленинизм 

281 
 



идеологиясын карманган, искусство идеологиясыз болбойт деп эсептеген акын 

болуп саналат. Демек, тасмада түздөн-түз саясаятка басым жасалбагы менен 

адабий каармандар аркылуу Ленинге жана анын идеологиясына кыйыр түрдө 

шилтеме берилген. Тасмалар бош убакытты өткөрүү максатында экранда 

чагылдырылган. Жаңы муундун оюн-зоок стили даана байкалган кечеде англис 

жана француз музыкалары жаңырып, Советтер Союзунун дүйнөгө 

интеграцияланганы, салттуу тамак-аштарды кызыксыз деп эсептеген жаштардын 

салттан алыстап, инновацияга багыт алгандыгы чагылдырылган.  

Жыйынтык катары “Мен жыйырма жаштамын” тасмасына жалпы жонунан 

көз жүгүртө турган болсок, аталган тасма толук корголбогону менен Сталиндин 

жамааттык жашоо түшүнүгүнө карама-каршы келген, Сталиндик мезгилдеги 

көнүмүш жүрүм-турум болгонуна карабастан, тасмада кабыл алынбаган маалымат 

берүүчүлүк, Ленинге таасирин тийгизген эмгекчилердин майрамы катары 

эсептелген 1-май майрамы, лениндик идеология менен белгилүү болгон 

Маяковский жана 60-жылдардын муундарынан жаңы тарздарды байкоого болот.  

Экинчи тасма Балтика кинематографиясын чагылдырган Литва 

кинематографиясынын “Сыя көк горизонт” тасмасында маданий иденттүүлүк 

аспектилеринин ичинен артефакттарда коомдук мейкиндик катары эсептелген 

деңизге маани берилет. Деңиз коомдук мейкиндик болгону менен тасмада 

эркиндиктин куралы катары метафоралык түрдө колдонулат. Тасманын 

каармандары деңиздин үстүнөн экинчи дүйнөлүк согушта Литванын аймагына 

кирген Клайпеда шаарынын Советтик Кызыл Армия тарабынан немецтердин 

колунан алынышы, ошол аймакка барууну кыялдануусу көпчүлүктүн көңүлүн 

бурат. Өлкөлөрү Советтер Союзу тарабынан оккупацияланып, Литва Социалисттик 

Республикасынын союзуна айланган кинонун каармандары Советтер Союзунан 

качып, фашисттерге баш калкалоону туура көргөнү ирониялык образ болуп 

саналат. Тасмадагы дагы бир ирониялык образ - балдарды алдап кеткен Тибуртий 

деңиз саякатына чыкканга чейин балдарга ант бердирип, андан кийин “омийин” деп 

айтуусу. Анттын мазмунуна көңүл бура турган болсок, асмандын кудайы катары 

кабыл алынган Перкуносга же жамгырдын кудайы болгон Литуванисге, жердин 

282 
 



кудайы болгон Земиянага жасалган билдирүүлөр маалым болгону менен диний 

белгинин жалганчы жана ишенимсиз адам тарабынан берилгени көпчүлүктүн 

көңүлү бура турган нерсе. Тасмада маданий иденттүүлүк аспектилеринден 

социалдык баалуулук категориясында кездешкен орунсуз жүрүм-турумга ээ болгон 

коргоочу эненин жүрүм-турумуна басым жасалган. Эненин коргоосу жана 

көзөмөлүнөн улам бала досторунун көзүнчө басынтылган, баланын энеси балдарды 

лагерге алып баруу милдетин аткарган эне тарабынан баласына куурчака 

жасагандай мамиле жасады деп айыпталган. Эне-бала мамилесине жаран-мамлекет 

мамилеси катары карала турган болсо, бул абалдын коргоочусу жана көзөмөлдөөсү 

бийликке карата жасалган сын экендиги байкалат. Инсандын каалоосун этибарга 

албай, анын атынан чечим кабыл алуу – адамдарды куурчакка айлантуу менен анын 

укугун тебелегендик болуп саналат. Тасмадагы жөрөлгө жана азем категориясында 

кандайдыр бир көрүнүшкө туш бобостон, каарман жана окуя категориясында бир 

гана экинчи дүйнөлүк согуш кездешет. Тасманын каармандарынын бири 

Зигмостун согушта үй-бүлөсүн жоготкондугу тууралуу айтып берүүсүндө, согушта 

курман болгон муундар чагылдырылган. Кошумчалай кетсек, тасмада согуштун 

травмасынан чыга албаган өлкөдө немисче сүйлөгөнгө да чыдай албай, немис 

тилиндеги “кутман таң” деген сөз мазактоо катары кабыл алынган. Маданий 

иденттүүлүк аспектилеринин бири - каада-салт боюнча кийим категориясында 

жоолукчан аялдын чагылдырылуусу. Католиктер басымдуулук кылган өлкөдө 

аялдын жоолук салынышы кадыресе көрүнүш болсо, тасмадагы жоолук салынган 

аялды караганыбызда күйөөсү жок, баласын сабаган аялдын образын көрөбүз. Ал 

эми үй-бүлөсү менен бактылуу, материалдык абалы жакшы аялдын образы 

заманбап кийимдер аркылуу чагылдырылат. 

Жыйынтык катары “Сыя көк горизонт” тасмасына көз чаптыра турган 

болсок, эркиндик метафорасына багытталган коомдук мейкиндик, коргоо жана 

көзөмөлдөө сынга алынган коргоочу эне, адамдарды жакындарынан ажыраткан 

экинчи дүйнөлүк согуш жана аз камсыз болгон жана зордук-зомбулук көрсөткөн 

эне тарабынан жоолуктун образы чагылдырылат. 

283 
 



Үчүнчү тасма Молдова кинематографиясына таандык “Адам күндү 

ээрчийт” тасмасы адамга багытталган жана поэтикалык кинематография түшүнүгү 

менен эстетикалык түшүнүктөн баш тартуу катары белгилүү болгон. Тасмада 

кездешкен белгилер аркылуу кыймыл, түбөлүктүүлүк жана башка дүйнө тааным 

корголот. Тасмада мамлекеттин өкүлү болгон жоокердин өз баласынын түшүндө 

куурчакка айланышы мамлекеттик бийликке карата жасалган сын болуп саналат. 

Айрыкча аскер музыкантынын өзүн музыкант деп эсептөөсү менен бул сындын 

бийликтегилер тарабынан колдоого алынгандыгы байкалган. Тасмадагы маданий 

иденттүүлүк аспектилеринин артефакттары алкагында каралса, коомдук 

мейкиндик катары эсептелген көчөнүн мейкиндик катары колдонулганы байкалат. 

Көчөдөгү кадрлардын көбүндө Сандунун бир күн кечке күндү ээрчип жүргөнүн 

көрүүгө болот. Тасмада күн эркиндикти жана жаңы умтулууларды чагылдырган 

метафоралык образ катары колдонулат. Өзчөчө күндү ээрчиген кадрлар ошол 

мезгилдеги өнүккөн аймактардын бири болгон Кишинев шаары толугу менен 

көрүүчүлөргө көрсөтүлдү. Тасмада маданий иденттүүлүк аспектилеринин ичинен 

коомдук баалуулук категориясында эң чоң кызматташтыктын көрсөткүчү катары 

жүк ташуучу унаанын айдоочусунун тасманын кичинекей каарманы Сандуга 

жардам берүүсү болуп саналат. Жардамдашуу кадры Сандунун дүйнөнү 

кыдыргысы келгенин билдирип “мен дагы күндү ээрчийм” деп баланы жүк 

ташуучу унаасына салып алган учурдан тарта башталган.  Сапар тартуу учурунда 

ал адамды караганда ойго келиши мүмкүн эмес болгону менен дүйнөнү үч жолу 

кыдырганын айтып берет.  Кичинекей бала менен бирге кыялдануу Санду үчүн 

жардам берүүдөгү маанилүү фактор болуп саналат. Тасмадагы жөрөлгө жана азем 

категориясында бир гана сөөк коюу жөрөлгөсү чагылдырылат. Тасманын адамдык 

мүнөзүнө басым жасалган сөөк коюу жөрөлгөсүндө маркумдун ким экени, кесиби 

маанилүү эмес.  Таксист “ким өлдү?” деген суроого “адам өлдү” деп жооп берип, 

чындыкты ачыкка чыгарат. Тасмадагы каада-салт категориясынын ичиндеги 

маркумду акыркы сапарга узатуу атайын марш менен коштолгону дагы да 

таасирдүү болгон.  Албетте, марш мекенчилдик сезимдерди жандандырган 

кадимки марш эмес, жаназа маршы болчу. Ошентип тасмадагы марш аркылуу 

адамдык көз караш чагылдырылган. Маданий иденттүүлүк аспектилеринин ичинен 

284 
 



каармандар жана окуялар категориясында эң көп экинчи дүйнөлүк согуш тууралуу 

сөз болот.  Согушта бутунан ажырап калган бут кийим майлагыч менен Сандунун 

түшүндөгү согуштун адамдардын жашоосуна кандай таасир эткени көрүнүп турат. 

Согушта бутунан ажыраган бут кийим майлагыч Сандунун түшүндө кайрадан буту 

калыбына келип, жоготкон нерселеринин символу катары бутуна молдован элинин 

өтүгүн кийгендиги чагылдырылат. 

 Жыйынтык катары “Адам күндү ээрчийт” тасмасындагы образдарга жалпы 

жонунан көз чаптыра турган болсок, эркиндикке жана жаңы изденүүлөргө ортомчу 

болгон коомдук мейкиндик, түрдүү муундардын өкүлдөрү экендигине карабастан 

кыялдары бир болгон балага жардам берген адам, адамдарга залакасын тийгизген  

экинчи дүйнөлүк согуш, адам баласынын өлүмүн көрсөткөн жаназа жана кошумча 

катары жаназа гимни чагылдырылат. 

Төртүнчү тасма Орто Азия кинематографиясын чагылдырган Казакстан 

кинематографиясынын “Менин атым Кожа” тасмасы кичинекей каарман Кожа 

аркылуу социалдык өзгөрүүлөрдүн жана сындын үлгүсүн көрсөтүп, француз жаңы 

толкунунун таасиринин негизиндеги тасма болуп саналат. Тасмада казактардын 

жашоо образынын түрдүүлүгү, ар түрдүү түзүлүштөгү үйлөр чагылдырылган.  

Тасмадагы дагы бир маанилүү түшүнүк, Жазгы баар метафорасынын 

кездешкендиги. Кар менен муздун эриши, тасмадагы  каармандын кыялдануусу 

Жазгы баар мезгилинин духун жеткире бере алган. Тасмадагы маданий 

иденттүүлүк аспектинин ичинен артефактта коомдук мейкиндик катары мектеп, 

мектеп бакчасы кездешет. Тасманын каарманынын мектептеги жана айылдагы 

башынан өткөргөн окуяларын чагылдырып берүүсү маанилүү фактор болуп 

саналат.  Мектеп келечектин түзүүчүсү болгон балдарга эмне берип жаткандыгын 

чагылдырган маанилүү жер болуп эсептелет. Ошол себептен улам эки башка дүйнө 

таанымга, билимге ээ болгон мугалимдер аркылуу ошол учурдун коомундагы 

окуялардын ар түрдүүлүгү көрсөтүлгөн.  Тасмада маданий иденттүүлүк 

аспектинин ичинен социалдык баалуулук категориясында туура эмес жүрүм-турум 

катары зордук-зомбулук эсептелген. Социалдык баалуулук категориясында туура 

эмес жүрүм-турум катары зордук-зомбулук тасмада орун алган. Тасманын 

285 
 



каарманы Кожанын досторун атып салуусу,  кемсинтиши, тынчын алуусу сыяктуу 

зордук-зомбулуктар жазасыз калган эмес. Кожага берилген окуудан чыгаруу жана 

дисциплинардык жазалар коомдон четтетүү жана күнүмдүк турмушта мыйзамдуу 

иш козгоого туура келет. Бирок, Кожа менен сүйлөшүп, бул жүрүм-турумдардын 

туура эмес экенин түшүндүрүп, Кожаны коомдон четтетүүнүн ордуна кабыл алуу 

чагылдырылган. Маданий өзгөчөлүк аспектилеринин ичинен чабан катышкан 

тойлорду, мааракелерди, аземдерди гана кезиктирүүгө мүмкүн. Кең Казакстан 

талаалары кеңири чагылдырылган тойлор, маараке, аземдер маданий тойлорго, 

мааракелерге, аземдерге айланган. Казактар улуттук кийимдерин кийип алып ат 

минип, спорттун салттуу түрлөрүнүн бири болгон күрөш аркылуу көңүл ачышкан. 

Тасмадагы маданий иденттүүлүк аспектилеринин ичинен каада-салт 

категориясында казактын салттуу эркектер кийимдерин кездешкендиги дагы да  

таасирдүү болгон. Салттуу кийимдерди жаш-кары дебей баары кийген. Мындан 

тышкары, бул атмосферада салттуу музыка аркылуу шыктанып, ошону менен 

улуттук сезимдер дагы жанданган. Тасмадагы каармандар жана окуялар аркылуу 

Ленин тууралуу сөз болгон. Мектептеги портрети жана бюсту, тасманын каарманы 

Кожанын үйүндөгү дубалга илинген календардагы сүрөтү дагы тасмада кездешет. 

Билим берүү мекемесинде саясий жетекчи катары Лениндин эсептелиши ошол жер 

Лениндин жолун жолдогондугунун көрсөткүчү болуп саналат. Коомдук чөйрөдө 

лениндик идеологияга жасалган басым жеке чөйрөдө да байкалат. Бул нерсе ошол 

мезгилдин адамдары ленинизмди кандайча өздөштүргөндүгүнүн далили болуп  

саналат. 

Жыйынтык катары, “Менин атым Кожа” тасмасына көз чаптыра турган 

болсок,  келечек муундардын кандай тарбияланып жатканын көрсөткөн мекеме 

катары мектеп, зордук-зомбулук менен жазалоо учурундагы көйгөйлөрдүн 

чечилбей тургандыгы, саясий лидер катары эсептелген Ленин, маданий аземге 

айланган чабандардын аземи жана салттуу казак эркек кийимдери чагылдырылат. 

Бешинчи тасма Закавказье кинематографиясын чагылдырган Грузин 

кинематографиясындагы “Лурджа Магданы” аталышындагы тасмада италия жаңы 

реализм кыймылынын мисалы катары жакырчылык жана укуктук системадагы 

286 
 



адилетсиздик маселеси каралат. Тасма адилеттүүлүк жөнүндөгү өзүнүн көз карашы 

менен советтик адамдарды ишендире ала турган ар тараптуу коомдук 

тажрыйбанын зарылдыгын ачып көрсөтөт. Жасалган адилетсиздик мамлекет 

өкүлдөрү болгон аким жана сот аркылуу сынга алынган. Тасмада тоолуу аймакта 

жайгашкан айылда жакырчылыкта жашаган Магдананын матсони сатуу 

максатында тоолорду, талааларды аралап жөө баруусу маданий иденттүүлүк 

аспектилеринин ичинен артефакт катары тоолорду, талааларды чагылдырат. Ошол 

аймактагы жолдун жоктугу жакырчылыктын дагы бир көрсөткүчү болуп саналат. 

Маданий иденттүүлүк аспектилеринин ичинен социалдык баалуулук 

категориясында кошуналардын бири бирине жардам берүүсү тасмада кеңири 

таралган. Элет калкынын турмуш образын чагылдырган жамааттык турмуш 

тасмада чагылдырылат. Физикалык жактан гана көмөк көрсөтүү эмес, Магдана 

зулумдукка учураган учурда руханий жактан дагы көмөк көрсөтүлгөндүгүн 

байкоого болот. Социалдык абалынын төмөндүгүнөн жана каржылык 

жетишсиздиктен улам жасалган адилетсиздикке бир дагы элет тургуну кийлигише 

алган эмес, жалгыз гана Магдананы жалгыз калтырбастан ага колдоо көрсөтө 

алышкан. Тасмадагы жөрөлгөнүн, аземдин, каармандын жана окуянын маданий 

иденттүүлүк аспектилери чагылдырылган эмес. Каада-салт категориясында 

көбүнчө жоолукка басым жасалган. Жоолук кедей жана элеттик аялдардын образы 

аркылуу экранда чагылдырылган. Магдана шаарга келген учурда материалдык 

абалы жакшы болгон аялдардын заманбап кийимдерди кийип жүргөнү байкалат. 

Жыйынтык катары, Лурджа Магданы тасмасында кездешкен  маданий 

иденттүүлүктүн чагылдырылышына көз чаптыра турган болсок, жакырчылыктын 

көрсөткүчү катары пайда болгон коомдук мейкиндик, шаар турмушунда айрыкча 

Сталиндик мезгилдеги адамдардын бири-биринен алыс болгон жашоо образында 

кошуналардын бири бирине жардам берүүсү жана кедей, элеттик аялдар аркылуу 

жоолук чагылдырылат. 

 Изилдөө ишинин алкагында талданган беш тасма мазмундук жактан 

салыштырылып, жалпы  алкакта маданий иденттүүлүк аспектилеринин ичинен 

артефактта көбүнчө Россия кинематографиясындагы “Мен жыйырма жаштамын” 

287 
 



тасмасына басым жасалгандыгы байкалат. Калган төрт тасма артефакт 

категориясында көбүнчө коомдук мейкиндикти көрсөтүп, “Мен жыйырма 

жаштамын” тасмасында жеке мейкиндик катары көбүнчө үй колдонулган. Ушул 

өзгөчөлүгү аркылуу башка тасмалардан алдыга озуп кетиши коомдогу түзүлүштүн 

бузула баштаганын көрсөтөт. Тасмада бул нерсе жөн гана кыймыл катары көрүнгөн 

жеке мейкиндик коомдук мейкиндиктен так бөлүнбөгөндүгүн чагылдырып турат. 

Коомдогу борбордук менен индивидуалдык башаламандык тасмада өзүн 

мейкиндикти колдонууда көрсөткөн. 

Маданий иденттүүлүк аспектилеринин ичинен көбүнчө социалдык 

баалуулук элементтерине басым жасаган тасма Молдова кинематографиясынын 

“Адам күндү ээрчийт” тасмасы эсептелген. Көбүнчө көмөк көрсөтүү кадры көп 

кездешкен бул тасмада күндү ээрчип, дүйнө жүзүн кыдырууну кыялданган балага 

чоң кишинин жардам берүүсү. Күн эркиндик жана жаңы изденүү катары 

чечмеленет. Жүк ташуучу унаанын айдоочу сталиндик мезгилдин шартында 

чоңойгондуктан, өзү ишке ашыра албай калган нерсесин баланын ишке ашыруусун 

көздөйт. Бул жардам ошол эле учурда келечекке болгон инвестиция болуп саналат. 

“Мен жыйырма жаштамын” тасмасында маалымат берүүчү, “Сыя көк горизонт” 

тасмасында коргоочу эненин жана “Менин атым Кожа” тасмасында зордук-

зомбулук аркылуу социалдык баалуулуктарга басым жасалып, бул нерселер кандай 

кесепеттерге алып келери да көрүүчүлөргө баяндалып берилет. 

Жөрөлгө жана аземдерге басым жасалган тасма катары “Мен жыйырма 

жаштамын” тасмасы эсептелет. 1-май майрамы чагылдырылган кадрларда эл 

шыктануу жана өз каалоолору менен аянтка чогулган. Жалпысынан жакшы маанай  

жараткан аянтта Лениндин көптөгөн плакаттары илинип, коом Лениндин жолун 

жолдойт деген элес калтырган. Калган тасмалардагы жөрөлгө жана аземдердин 

мазмунуна көз чаптыра турган болсок, алардын өз ара айырмаланып турганы 

байкалат. “Адам күндү ээрчийт” тасмасында чагылдырылган сөөк коюу жөрөлгөсү 

жана “Менин атым Кожа” тасмасында чагылдырылган чабандын аземи 1-май 

майрамдарынан айырмаланып, идеологиядан жана саясий лидерлерге көз каранды 

эместиги байкалат.  

288 
 



Маданий иденттүүлүк аспектилеринин ичинен каармандар жана окуялар 

категориясында эң  көп чагылдырылган тасма “Мен жыйырма жаштамын”  тасмасы 

болуп саналат. Тасманын каарманы катары Владимир Маяковский эсептелет. Орус 

акыны совет адабиятынын классиктеринин катарына кирет. Маяковскийдин 

искусство түшүнүгүнө көз чаптырсак, өткөндү четке каккан жана маданий 

жаңыланууну жактаган футуризмдин маанилүү өкүлдөрүнүн бири экендиги 

байкалат. Бул маалыматтардын негизинде атактуу акындын лениндик идеология 

үчүн күрөшүн эске ала турган болсок, Маяковский Сталинди четке кагуудагы 

маанилүү өкүл деген тыянак чыгат. Лениндик окуулар аркылуу совет өлкөсүн 

жаңыртуу Хрущевдун башкы максаты болгон. Хрущевдик мезгилдеги Сталин 

культу, анын бийлигин жана таасирин жашоонун бардык тармагынан алып салуу 

үчүн десталинизация процесси башталган. Өлкө десталинизация менен бирге 

Ленинге жана анын идеологиясына кайтып келген. Сталиндик мезгилдеги советтик 

идеология режиссерлор тарабынан чагылдырыла баштаган. 

Демек, “Мен жыйырма жаштамын”, “Адам күндү ээрчийт”, “Менин атым 

Кожа” тасмаларында саясий лидер, Советтер Союзунун атасы катары Ленин 

эсептелип, советтик маданияттын макро ааламына таандык болуу сезими ойгонгон. 

“Сыя көк горизонт” тасмасында Ленин жок болгон учурдагы Литванын Советтер 

Союзуна кирүүнү каалоосунан тышкары, 1940-жылы кирүүсү натыйжалуу болгон. 

“Лурджа Магданы” тасмасында Лениндин жок болгондугуна карабастан динди 

сындап, Сталиндин ыймансыз коом түзүү максатын колдогону көрүнүп турат. 

Мында Сталиндин грузин болгондугу жана Хрущевдун ишенимден баш тартуусу 

эффективдүү болгон. 

Каада-салт категориясында эң  көп чагылдырылган тасма катары “Мен 

жыйырма жаштамын” тасмасы эсептелет.  Жаштар уюштурган үй кечесинде жаңы 

муундун оюн-зоок стили, жашоого болгон көз карашы алардын баарлашуусу 

аркылуу чагылдырылат. Кечедеги жаштар салтты четке кагып, тарыхый 

маектерден тажап, музыка угуп, бийлегенден ырахат алгандыгы байкалат. Ата-

энесин согушта жоготкон балдар бактылуу болгусу келет. Каада-салт 

категориясында “Сыя көк горизонт” жана “Лурджа Магданы” тасмаларында 

289 
 



жоолуктун образына басым жасашкан. Эки тасмада тең жоолук салынгандардын 

каржылык абалы начар болгондуктан, жоолукту статусу төмөн адамдар салынат 

деген пикир жаратат. “Адам күндү ээрчийт” тасмасында жаназа маршына басым 

жасалып, беш тасманын ичинен салттуу кийимдер “Менин атым Кожа” тасмасында 

чагылдырылган. Мындан тышкары “Менин атым Кожа” тасмасында советтик 

идеологияда динге карата каршылык болгонуна карабастан, каада-салт 

категориясында ислам дини тууралуу пикирлердин бар экендиги байкалат. Бул 

сталиндик мезгилдегидей күчөтүлгөн тартипте иштебеген цензуралар динди көз 

жаздымда калтырып же ошол нерсеге жол бергендигин көрсөтүп турат. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

290 
 



KAYNAKLAR 

Agayev, R. (2011). Sovyet Dönemi Azerbaycan Sineması ve Propaganda. 
İstanbulÜniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Ahmad, F., Landau, J. M. (2014). Sonuç: Ulustan Kopuş. (Ed.) Van Schendel, Willem 
Zürcher, Erik J., Orta Asya ve İslam Dünyasında Kimlik Politikaları. Çev. Selda 
Somuncuoğlu. İletişim Yayınları, İstanbul:279-296. 

Akın, M. H. (2020). Bir Kültür Birimi Olarak Sosyoloji ve Kültür Sosyolojisi. (Ed.) 
Köksal Alver, Necmettin Doğan, Kültür Sosyolojisi. İkinci Baskı, Çizgi Kitabevi, 
Konya:103-112. 

Alexander, J. (2017). Çözümleyici Tartışmalar: Kültürün Göreceliliğini Anlamak. (Ed.) 
Jeffrey C. Alexander, Steven Seidman, Kültür ve Toplum, (Çev.) Nuran Yavuz, 
Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, İstanbul:9-40. 

Alver, K. (2020a). Emile Durkheim ve Kültür Sosyolojisi. (Ed.) Köksal Alver, Necmettin 
Doğan, Kültür Sosyolojisi. İkinci Baskı, Çizgi Kitabevi, Konya:59-69. 

Alver, K. (2020b). Siyasal Eylem Alanı Olarak Kültür. (Ed.) Köksal Alver, Necmettin 
Doğan, Kültür Sosyolojisi. İkinci Baskı, Çizgi Kitabevi, Konya:157-167. 

Andrew, P., Paul, J. (2001). National identity between tradition and reflexive 
modernisation: the contradictions of central Asia national identities, Vol:3, No:1, 
2001:23-35. 

Aydın, M. (2020). Kültür Sosyolojisinin Temel Kavramları. (Ed.) Köksal Alver, 
Necmettin Doğan, Kültür Sosyolojisi. İkinci Baskı, Çizgi Kitabevi, Konya:39-57 

Ayverdi, İ. (2005). Misalli Büyük Türkçe Sözlük, N.C.1. Kubbealtı Yayınları, İstanbul. 

Bakır, U. (2008). Göstergebilimsel Analiz Anlamlar, Anlamlandırmalar, 
Anlamlandırılanlar. (Ed.) Ahmet Bülend Göksel, Bilgehan Gültekin. Medya 
Analizleri. Nobel Yayınları, ss.201-230. 

Baştan, S. (2017). Kent tasarımının iletişimsel boyutları ve kültürel çerçevesi. Mcbü 
Sosyal Bilimler Dergisi Cilt:15, Sayı:4, Aralık:75-102. 

Bayburtlu, A. S. (2017). Kültür, etnomüzikoloji ve müzikoloji ilişkisi. Uluslararası 
Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi (UKSAD), Haziran, 2017; 3(1):77-87. 

Bekcan, U. (2013). Devrimden Sonra: Bolşeviklerin Zorunlu Dış Politikası 1917-1925. 
Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt 68, No. 4, 2013:73-102. 

Benedict, R. (2015). Kültür Örüntüleri. Çev. Mustafa Topal, İletişim Yayınları, İstanbul. 

291 
 



Bennett, A. (2018). Kültür ve Gündelik Hayat. Çev. Nagehan Tokdoğan, Burcu Şenel, 
Umut Yener Kara, İkinci Baskı, Phoenix Yayınevi, Ankara. 

Berelson, B. (1952). Content Analysis in Communication Research. Free Press, 
Michigan. 

Biga, N. T. (2015). SSCB İdeolojisinin Pudovkin Filmlerindeki Temsili. Yüksek Lisans 
Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo Televizyon Sinema 
Anabilim Dalı. 

Bilgin, N. (2006). Sosyal Bilimlerde İçerik Analizi, Teknikler ve Örnek Çalışmalar. 
Siyasal Kitabevi, Ankara. 

Bircan, U. (2015). Roland Barthes ve göstergebilim. SBARD, Yıl:13, Sayı:26 (Güz/ 
2015/2):17-41. 

Bourse, M., Yücel, H. (2017). Kültürel Çalışmaları Anlamak. Çev. Halime Yücel. İletişim 
Yayınları:İstanbul. 

Bölükbaşı, S. (2014). Azerbaycan’da Ulusun İnşası: Sovyet Mirası ve Karabağ 
Sorunu’nun Etkileri. (Ed.) Van Schendel, Willem Zürcher, Erik J., Orta Asya ve 
İslam Dünyasında Kimlik Politikaları. Çev. Selda Somuncuoğlu. İletişim 
Yayınları, İstanbul:49-89. 

Bula, R. (2013). Documentary Film-Making In The Baltic Countries (1960–2010). 
Master’s Thesis, MA in Humanities, Riga. 

Candan, A. B., Özbay, C. (2019). Giriş. (Ed.) Ayfer Bartu Candan, Cenk Özbay, Kültür 
Denen Şey, Metis Yayınları, İstanbul:11-30. 

Chambers, I. (2014). Göç, Kültür, Kimlik. Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 

Çalışkan, H. vd. (2016). Tarihi ve kültürel değerlerin dans yoluyla topluma aktarımına 
ilişkin görüşlerin belirlenmesi: Eskişehir’in tarihi ve kültürel değerlerinin 
anlatımında “Tymbris’in dansı.Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
2016 Kasım Özel Sayısı:319-339. 

Çelepi, M. S. (2018). Türk halk kültüründe dünden bugüne kamu kazanları. 9. 
Milletlerarası Türk Halk Kongresi Bildirileri, Kültür ve Turizm Bakanlığı 
Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü, Ankara:93-101. 

Doğan, N. (2020). Kültür Sosyolojisinde Yöntem Arayışları. (Ed.) Köksal Alver, 
Necmettin Doğan, Kültür Sosyolojisi. İkinci Baskı, Çizgi Kitabevi, Konya:71-89. 

292 
 



Doğuş Varlı, Ö. (2007). Kültürel Kimliğin Değişim-Oluşum Süreci-Sürecin Kadın 
Kimliği ve Müziğine Yansıması: Afyon, Trabzon, Kıbrıs, İstanbul Örneklemleri. 
İstanbul Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Müzikoloji Anabilim 
Dalı, Doktora Tezi. 

Eagleton, T. (2016). Kültür Yorumları. Üçüncü Baskı, Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 

Eisenstadt, S. N. (2014). Kültürün Düzeni Sürdüren ve Düzeni Dönüştüren Boyutları. 
(Ed.) Richard Münch, Neil J. Smelser, Kültür Kuramı. Çev. Cumhur Atay, Pales 
Yayıncılık, İstanbul:89-116. 

Embel, E. (2019). Varşova Paktı. Güvenlik Yazıları Serisi, No.9, Eylül 2019:1-8 
https://trguvenlikportali.com/wpcontent/uploads/2019/10/VarsovaPakti_ErsinEmbel_
v.2.pdf(14.02.2021). 

Erkan, S. (2016). Kültürel miras ve müzik: Türkiye’de müzik arşivi sorunsalı ve dünyada 
müzikal miras yönelimleri. Hacettepe Üniversitesi Türkiyad Araştırmaları 
Dergisi, 2016 Bahar (24):91-110. 

First, J. (2008). Scenes Of Belonging: Cinema And The Nationality Question In Soviet 
Ukraine During The Long 1960s. The dissertation degree of Doctor of Philosophy, 
The University of Michigan. 

Fiske, J. (1996). İletişim Çalışmalarına Giriş. (Çev.) Süleyman İrfan. Bilim Sanat 
Yayınları, Ankara. 

Gariff, D. (2017). Russian and Soviet Cinema in the Age of Revolution, 1917 – 1932. 
National Gallery of Art. 

Genç, F. (2019). Kent Çalışmaları ve Antropoloji. (Ed.) Ayfer Bartu Candan, Cenk 
Özbay, Kültür Denen Şey, Metis Yayınları, İstanbul:102-125. 

Gençay, Ö. A., Gür, Y., Gençay, S., Gür, E., Özaltaş, H. N. ve Gençay, E. (2019). “Liseli 
Gençlerde Geleneksel Türk Sporlarının Farkındalığının İncelenmesi”, Manas 
Sosyal Araştırmalar Dergisi, 8(1):566-575. 

Geray, H. (2014). Toplumsal Araştırmalarda Nicel ve Nitel Yöntemlere Giriş. Umuttepe 
Yayınları, Kocaeli. 

Geridönmez, O. (2018). Sovyetler Birliği Komünist Partisi (Bolşevik) Tarihi. Kor Kitap, 
İstanbul. 

Gillespie, D., Gural S. (2016). Film Adaptation and Cultural Politics: The Russian 
Approach to Screening Literature. Вестник Томского Государственного 
Университета, No:413:52–56. 

293 
 

https://trguvenlikportali.com/wpcontent/uploads/2019/10/VarsovaPakti_ErsinEmbel_v.2.pdf
https://trguvenlikportali.com/wpcontent/uploads/2019/10/VarsovaPakti_ErsinEmbel_v.2.pdf


Gökalp, Z. (1968). Türkçülüğün Esasları. Yedinci Baskı, Varlık Yayınları, İstanbul. 

Günay, V. D. (2002). Göstergebilim Yazıları. Multilingual Yabancı Dil Yayınları, 
İstanbul. 

Gürkan, Ü. (1964). S.S.C.B. Siyasî Rejiminin Ana Hatları. Ankara Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Dergisi, 21 (1):155-198. 

Gürses, H. (2020). Kültür Kavramı Üzerine. Çev. Zeynep Baraz, (Ed.) Köksal Alver, 
Necmettin Doğan, Kültür Sosyolojisi. İkinci Baskı, Çizgi Kitabevi, Konya:129-
145. 

Habermas, J., Lennox S., Lennox F. (1974). The public sphere: an encyclopedia article 
(1964). New German Critique, No:3, Autumn:49-55. 

Hall, G., Bırchall, C. (2008). Yeni Kültürel Çalışmalar Kuramsal Serüvenler. Say 
Yayınları, İstanbul. 

Halton, E. (2014). Kültürün Kültsel Kökenleri. (Ed.) Richard Münch, Neil J. Smelser, 
Kültür Kuramı. Çev. Cumhur Atay, Pales Yayıncılık, İstanbul:47-88. 

Haviland, W., Prins, H., Walrath, D., McBride, B. (2008). Kültürel Antropoloji. Çev. İnan 
Deniz Erguvan Sarıoğlu. Kaknüs Yayınları, İstanbul. 

Hill, S. (1968). The Slavic and East European Journal. Vol. 12, No. 2 (Summer, 
1968):199-205. 

https://www.culture.ru/movies/3107/zastava-ilicha-mne-dvadcat-let-marlen-khuciev-, 
(02.01.2022). 

https://www.kino-teatr.ru/kino/movie/sov/7770/forum/, (24.01.2022). 

https://www.livelib.ru/author/311988-romualdas-lankauskas, (04.12.2021). 
https://www.museikino.ru/exposition/themes/zastava/, (07.02.2022). 

https://www.youtube.com/watch?v=D9g6anG-NAw&t=333s, (07.02.2022). 

Ingvoldstad, B. (2008). The Paradox of Lithuanian National Cinema. Via Transvera: Lost 
Cinema of the Former Eastern Bloc. Special Issue of Place and Location: Studies 
in Environmental Aesthetics and Semiotics (Estonian Academy of the Arts,):139-
154. 

İlhan, S. (2008). Yeni kapitalizm ve meslek olgusunun değişen anlamları üzerine, 
Dumlupınar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Üniversitesi, Sayı:21, Ağustos:313-
328. 

294 
 

https://www.culture.ru/movies/3107/zastava-ilicha-mne-dvadcat-let-marlen-khuciev-
https://www.kino-teatr.ru/kino/movie/sov/7770/forum/
https://www.livelib.ru/author/311988-romualdas-lankauskas
https://www.museikino.ru/exposition/themes/zastava/
https://www.youtube.com/watch?v=D9g6anG-NAw&t=333s


Jonynas, I. (2015). I Belong to a Generation Very. Auksė Kancerevičiūtė (ed.) In 
Lithuanian Cinema Special Edition for Lithuanian Film Days in Poland 2015. 
Lithuanian Film Center:48-51. 

Kark, L. (2010). Estonian Film: From Bear Hunt to Autumn Ball. Notes on Estonian Film 
History. http://www.kinokultura.com/specials/10/kark.shtml(22.08.2020). 

Kartarı, A. (2016). Kültür, Farklılık ve İletişim. İkinci Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Kenez, P. (2006). A History of the Soviet Union. Second Edition. Cambridge University 
Press, New York. 

Kıran, A. (2008). Milletler Cemiyeti ve Önlenemeyen Savaş. GAU Journal of Social and 
Applied Science, 3(6):19-36. 

Kırel, S. (2010). Kültürel Çalışmalar ve Sinema. İkinci Baskı, Kırmızı Kedi Yayınevi, 
İstanbul. 

Kırış, E. (2018). İngiliz Kültürel Çalışmaları. Sosyal ve Kültürel Araştırmalar Dergisi, 
Cilt:4, Sayı:7, Yıl:2018:177-181. 

Kolker, R. (2011). Film, Biçim ve Kültür. Çev. Fırat Ertınaz, Ali Güney, Zeynep Özen 
vd. De Ki Basım Yayım Ltd. Şti, Ankara. 

Kongar, E. (2017). Kültür Üzerine. Remzi Kitapevi, İstanbul. 

Korver, M. (2012). The World of Estonian Film. The Estonian Institute, Tallinn. 

Köktürk, A. (2017) Lenin’den Stalin’e Rus Devrimi, 1917-1929. Tarih Kritik, (3) 4, 
History Critique, Ekim/October 2017:59-64. 

Köktürk, M. (2020). Kültür Sosyolojisinin Temel Meseleleri. (Ed.) Köksal Alver, 
Necmettin Doğan, Kültür Sosyolojisi. İkinci Baskı, Çizgi Kitabevi, Konya:11-38. 

Köse, S., Tetik, S., Ercan, C. (2001). Örgüt kültürünü oluşturan faktörler. Celal Bayar 
Üniversitesi Yönetim ve Ekonomi Dergisi, Cilt:7, Sayı:1:219-242. 

Kurnaz Sakalauskaite, J. (2017). Baltık Paganizminde Tanrıçalar: Litvanya Çağdaş 
Tekstil Sanatçılarının Eserlerinde Tanrıça Sembolleri. Yedi: Sanat, Tasarım ve 
Bilim Dergisi, Kış 2017, Sayı:17:51-62. 

Küçükyıldız Gözelce, D. (2021). Türk Sofra Kültürü ve Rize Örneği. Recep Tayyi 
Erdoğan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 
Dalı. 

295 
 

http://www.kinokultura.com/specials/10/kark.shtml(22.08.2020)


Lawton, A. (1992). The Red Screen: Politics, Society, Arts in Soviet. Routledge, New 
York. 

Levi-Strauss, C. (2016). Irk, Tarih ve Kültür. Metis, İstanbul. 

Mattelart, A., Mattelart, M. (2009). İletişim Kuramları Tarihi. (Çev.) Melih Zırrıoğlu, 
Dördüncü Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Mikonis, A. (2015). Lithuania and Poland. Neighbourship in Filmic Form in the Cinema 
of the 1960s. Auksė Kancerevičiūtė (ed.) In Lithuanian Cinema Special Edition 
for Lithuanian Film Days in Poland 2015. Lithuanian Film Center:6-11. 

Mikonis-Railiene, A. (2015). History and Symbols: Lithuanian and Central European 
Cinema of the 1960s. Images. The International Journal of European Film, 
Performing Arts and Audiovisual Communication, Issue No: 25, 16/2015:234-
248. 

Musabaeva, A. (2015). Kyrgyz Nationalism: Problems of Nation-Building and a Plan for 
the Future. Central Asia At 25: Looking Back, Moving Forward A Collection of 
Essays from Central Asia Central Asia Program, Institute for European, Russian 
and Eurasian Studies Elliott School of International Affairs, Laruelle, M. and 
Kourmanova, A. (Ed.), The George Washington University, Washington. 

Naripea, E. (2008). A View from the Periphery. Spatial Discourse of the Soviet Estonian 
Feature Film: The 1940s and 1950s. Eva Näripea, Andreas Trossek (Ed.). Koht ja 
paik / Place and Location: Studies in Environmental Aesthetics and Semiotics. 
Eesti Kirjandusmuuseum, Tartu:193−210. 

Naripea, E. (2012). National Space, (Trans) National Cinema: Estonian Film in the 1960. 
Aniko Imre (ed.) A Companion to Eastern European Cinemas, Oxford:244–264. 

Noussinova, N. (2019). Sergei Gerasimov, a student of the Factory of the Eccentric Actor 
(FEKS), Studies in Russian and Soviet Cinema, 13:2:139-150. 

Novikova, I. (2008). Baltic Cinemas-Flashbacks in/out of the House. In Via Transversa: 
Lost Cinema of the Former Eastern Bloc. Naripea, E., Trossek, A. (Ed.) Studies 
in Environmental Aesthetics and Semiotics, Tallinn:247-266. 

Oğuz, H. Ş. (2014). Stuart Hall. Moment Dergisi, 2014, 1 (1):125-136. 

Örnek, S. V. (2000). Türk Halkbilimi. (2. Basım). Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Özbek, M. (2004). Kamusal-Özel Alan, Kültür ve Tecrübe. (Ed.). Meral Özbek, Kamusal 
Alan. Hil Yayın, İstanbul:443-500. 

296 
 



Özçetin, B. (2020). Kitle İletişim Kuramları. İletişim Yayınları, İstanbul. 

Özsoy, İ. (2006). Sovyet Sisteminin Çöküşünden Tarihî ve Evrensel Dersler. Bilig, 
Güz/2006 Sayı 39:163-194. 

Perkone, I. (yy) A Brief Look at Latvian Film History (in) Selectıon of Articles on Latvian 
Film: History and Present Trends, Baltic Sea Region Programme 2007-2013:2-
14. 

Pıkkov, Ü. (2016). On the Topics and Style of Soviet  Animated Films. Baltic Screen 
Media Review 2016, Volume 4:16-37. 

Prokhorov, A. (2001). Springtime for Soviet Cinema (Translation by Dawn A. Seckler) 
Russian Film Symposium, Pittsburg. 

Prokhorov, A. (2007). The adolescent and the child in the cinema of the Thaw, Studies in 
Russian and Soviet Cinema. University of Utah on behalf of the Western Political 
Science Association,1:2:115-129. 

Radunovic, D. (2014). Incommensurable Distance: Georgian Cinema as a (Trans)national 
Cinema., in Cinema, State Socialism and Society in the Soviet Union and Eastern 
Europe, 1917-1989: re-visions. Edited by Sanja Bahun, John Haynes. Abingdon, 
Oxon: Routledge:49-73. 

Rifat, M. (2002). Gösterge Eleştirisi. Tavanarası Yayınları, İstanbul. 

Rollberg, P. (2016). Historical Dictionary of Russian and Soviet Cinema. Rowman and 
Littlefield Publishers, Lanham. 

Schmid, M. (2014). Kültür Kavramı ve Bunun Toplumsal Eylem Kuramı İçerisindeki 
Yeri: Talcott Parsons’un Kültürel Kuramı Eleştirisi. (Ed.) Richard Münch, Neil J. 
Smelser, Kültür Kuramı. Çev. Cumhur Atay, Pales Yayıncılık, İstanbul. 

Serbest, B. (2017). Süveyş Kanalı’nın ulusallaştırılması sorunu ve Süveyş Bunalımı. 
Manas Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt:6, No:7:689-711. 

Serebriany, S. (2013) The Soviet Legacy: Problems of 
Interpretation: https://www.academia.edu/4081712/On_the_Soviet_Legacy 
(18.12.2019). 

Simmel, G. (2015). Bireysellik ve Kültür. İkinci Baskı, Metis Yayınları, İstanbul. 

Slater, P. (1998). Frankfurt Okulu: Kökeni ve Önemi. (Çev.) Ahmet Özden, Kabalcı 
Yayınevi, İstanbul. 

297 
 

https://www.academia.edu/4081712/On_the_Soviet_Legacy


Smelser, N. J. (2014). Kültür: Uyumlu ve Uyumsuz. (Ed.) Richard Münch, Neil J. 
Smelser, Kültür Kuramı. Çev. Cumhur Atay, Pales Yayıncılık, İstanbul. 

Smith, P. (2007). Kültürel Kuram. İkinci Baskı, Babil Yayınları, İstanbul. 

Suny, R. (1999). Provisional stabilities: The politics of identities in post-Soviet Eurasia 
international security. Vol:24, No:3 (Winter, 1999-2000):139-178. 

Suny, R. (1998). The Soviet Experiment: Russia, the USSR, and the Successor States. 
New York: Oxford University Press. 

Swartz, D. (2018). Kültür ve İktidar. (Çev.) Elçin Gen. İletişim Yayınları, İstanbul. 

Şadıhanov, E. (2011). Sovyetler Birliği'nin Dağılma Sürecinde Etkili Olan Bölge 
Sorunları ve Milliyetçilik Hareketleri. Istanbul Journal of Sociological Studies, 0 
(33):1-22. 

Tekinalp, Ş., Uzun, R. (2009). İletişim Araştırmaları ve Kuramları. Üçüncü Baskı, Beta 
Yayınları, İstanbul. 

The Latvian Institute (2014). Culture: The Key to Latvia. The Latvian Institute, Riga. 

Thorsen, E. (2018). The ‘cinematic poetry’ of the Thaw. Studies in Russian and Soviet 
Cinema, 12:1:2-18. 

Tsai, A. (2015). The Culture of Kazakhstan: An In-Between Story. Central Asia At 25: 
Looking Back, Moving Forward A Collection of Essays from Central Asia Central 
Asia Program, Institute for European, Russian and Eurasian Studies Elliott School 
of International Affairs, Laruelle, M. and Kourmanova, A. (Ed.), The George 
Washington University, Washington. 

Tuna, K. (2020). Dil ve Kimlik. (Ed.) Köksal Alver, Necmettin Doğan, Kültür 
Sosyolojisi. İkinci Baskı, Çizgi Kitabevi, Konya:191-201. 

Turner, G. (2016). İngiliz Kültürel Çalışmaları. (Çev.) Deniz Özçetin, Burak Özçetin. 
Heretik, Ankara. 

Türk, M. S. (2007). Örgüt Kültürü ve İş Tatmini. Gazi Kitabevi, Ankara.  

Uludağ, İ. ve Mehmedov, S. (1992). Sovyetler Birliği Sonrası Bağımsız Türk 
Cumhuriyetleri ve Türk Gruplarının Sosyo-Ekonomik Analizi Türkiye ile 
İlişkileri. TOBB, İstanbul. 

Uzun, H. (2010). Milletin iradesiyle oluşan bir bayram: Atatürk’ü Anma 19 Mayıs 
Gençlik ve Spor Bayramı ve Atatürk döneminde kutlanışı. Karadeniz 
Araştırmaları, Cilt: 6, Sayı:24, Kış:109-125. 

298 
 



Van den Bosch, J., (2013). Nation-building in Central Asia: The Dynamics of Ethnic 
Boundaries. (red.) Joanna Marszalek-Kawa, Dilemmas of Contemporary Asia, 
Deliberations on Politics, Wydawnictwo Adam Marszałek, Torun:132-148. 

Van, S., Willem, Z., Erik, J. (2014). Önsöz: Kopma, Bağlanma, Dışlanma ve 
Asimilasyon: 20. Yüzyılda Devletler ve Uluslar. (Ed.) Van Schendel, Willem 
Zürcher, Erik J., Orta Asya ve İslam Dünyasında Kimlik Politikaları. Çev. Selda 
Somuncuoğlu. İletişim Yayınları, İstanbul:7-21. 

Vastrık, R. (2015). Constructing National Identity in Soviet Estonian Documentary 
Cinema: A Case Study of the Documentary Ruhnu (1965) by Andres Sööt. Baltic 
Screen Media Review 2015, Volume 3:5-29. 

Vildziunas, K. (2015a). Finding Historical Truths. Lithuanian Cinema Special Edition for 
Lithuanian Film Days in Poland. (Ed.) Aukse Kancereviciute, Lithuanian Film 
Center:42-45. 

Vildziunas, L. (2015b). Short Review of Lithuanian Cinema. Aukse Kancereviciute (ed.) 
In Lithuanian Cinema Special Edition for Lithuanian Film Days in Poland 2015. 
Lithuanian Film Center:12-17. 

Vivaldi, G. (2007). Vsevolod Pudovkin: Selected Essays. Film-Philosophy. Vol:11, 
No:3:260-268. http://www.film-philosophy.com/2007v11n3/vivaldi.pdf 
(23.02.2019). 

Weiss, J. (2014). Temsilci Kültür ve Kültürel Temsil. İçinde Kültür Kuramı. (Ed.) 
Richard Münch, Neil J. Smelser, Kültür Kuramı. (Çev.) Cumhur Atay, Pales 
Yayıncılık, İstanbul:153-178. 

Williams, R. (2018). Anahtar Sözcükler. (Çev.) Savaş Kılıç. İletişim Yayınları, İstanbul. 

Wuthnow, R. (2014). Altyapı ve Üstyapı: Marksist Kültür Sosyolojisindeki Revizyonlar. 
(Ed.) Richard Münch, Neil J. Smelser, Kültür Kuramı. (Çev.) Cumhur Atay, Pales 
Yayıncılık, İstanbul:179-208. 

Yılmaz, E. (2018). Küçükköy Boşnaklarının Türkleştirilmesi: Kimlik ve Kültürde 
Meydana Gelen Dönüşümler. (Ed.) Yılmaz Elif, Güme Sena, Toplum ve Kültür. 
Kriter Yayınevi, İstanbul:97-129. 

Yılmazok, L. (2018). Ulusal sinema: Ulus, kültür, kimlik ve karakter üzerinden bir 
inceleme. Beykoz Akademi Dergisi, 2018; 6(1):136-151. 

Zickel, R. (1991). Soviet Union: a country study / Federal Research Division, Library of 
Congress, 2nd ed. Washington. 

299 
 

http://www.film-philosophy.com/2007v11n3/vivaldi.pdf


Абдуллаев, А., Мухамедов, С. (1976). Пятьдесят лет Узбекского кино. Издательство 
литературы и искусства имени Гафура Гуляма, Ташкент. 

Абикеева, Г. (2018). История Кино Казахской ССР, Перестройки и Первых Лет 
Независимого Казахстана История Национальных Кинематографий В СССР 
и Перспективы Развития Кино Государств-Участников СНГ, Стран Балтии 
и Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-Чинарова, Е. В. Пархоменко 
(редактор), Академический Проект, Москва:225-266. 

Абул-Касымов, Х. Н., Тешебаев, Д., Мирзамухамедова, М. (1985). Кино 
Узбекистана. Издательство литературы и искусства имени Гафура Гуляма, 
Ташкент. 

Агаджанян, Л. (2015). Оттепель в истории отечественной культуры: 
конъюнктурное и непреходящее. Вестник МГУКИ 2015 4 (66) Июль–
Август:85-89. 

Аксютин, Ю. (2010). Хрущевская «оттепель» и общественные настроения в СССР 
в 1953-1964 гг.  РОССПЭН https://history.wikireading.ru/309317 (15.04.2019). 

Андрущак В. и др. (2002). История Республики Молдова. С древнейших времен до 
наших дней. Издание 2е, переработанное и дополненное. Elan-Poligraf, 
Кишинев. 

Арабова, Ш. (2014). История Таджикского кинематографа второй половины ХХ-
первой половины ХХI веков. Институт истории, археологии и этнографии 
им. А. Дониша Академии Наук Республики Таджикистан, Душанбе. 

Ашимов, К. (1999). Кыргызское кино. Центр гасударственного языка и 
энциклопедии, Бишкек. 

Ашимов, К., Фуртичев В. (1979). Кино Советской Киргизии. Искусство, Москва. 

Баландина, Наталья. (2014). Город и дом в отечественном и французском кино 
1960-х. М.: Государственный институт искусствознания; Российский 
государственный гуманитарный университет. 

Беззубиков, А. (2019). Актуализация мифа как способ построения 
саморефлексирующего сюжета фильма «Застава Ильича». Обсерватория 
Культуры. 2019. Т. 16, № 6:595-605. 

Беляева, К. (2016). Специфика кинематографа «оттепели» на фоне эволюции 
отечественного киноискусства. Culture and Civilization, № 2:106-116. 

300 
 

https://history.wikireading.ru/309317


Бернатоните А. К., Аванесов С. С. (2020). Семантика городских и сельских 
пейзажей Литвы. ΠΡΑΞΗΜΑ. 2020. 1 (23):221-231. 

Боффа, Д. (1990). История Советское Союза. В двух томах 2, Международные 
отношения, Москва. 

Булгакова, О. (2012). Летят журавли, 1957 Е. Васильева Н. Брагинский (редактор), 
Ноев Ковчег Русского Кино: От «Стеньки Разина» До «Стиляг». Глобус 
Пресс. 

Бурлацкий, Ф. (1996). Русские государи эпоха реформации. ШАРК, Москва. 

Вельможко, И. (2016). Социальные трансформации в период «Хрущевской 
Оттепели». Вестник Удмуртского Университета 2016. Т. 26, вып. 4:93-99. 

Верт, Н. (1992). История Советского государства 1900-1991. Прогресс-Академия, 
Москва. 

Воденко М.О., Ростоцкая М.А., Хохлова Е.С. (1999). Л.В. Кулешов: Уроки 
кинорежиссуры. ВГИК, Москва. 

Волков, А., Краснова, Г., Мельвил, Л., Ромененко, А. (1982). Советское кино: 
История и современность. Москва. 

Воронина, А. (2017) Советская социальная политика в 1956-1965 гг.: планы, 
пропаганда, результаты. Институт социально-гуманитарных наук, Южно-
Уральский государственный университет, Челябинск. 

Всесоюзный Научно-Исследовательский Институт Искусствознания 
Министерства Культуры СССР. (1973). История Советского кино. В 
четырех томак 2, Искусство, Москва. 

Всесоюзный Научно-Исследовательский Институт Искусствознания 
Министерства Культуры СССР. (1975). История Советского кино 1917-
1967. В четырех томак 3, Искусство, Москва. 

Всесоюзный Научно-Исследовательский Институт Искусствознания 
Министерства Культуры СССР. (1978). История Советского кино 1917-
1967. В четырех томак 4, Искусство, Москва. 

Галстян, С. (2018). Кинематографическое искусство Армении. Прошло и 
настоящее. История Национальных Кинематографий В СССР и 
Перспективы Развития Кино Государств-Участников СНГ, Стран Балтии и 
Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-Чинарова, Е. В. Пархоменко 
(редактор), Академический Проект, Москва:459-491. 

301 
 



Говердовская-Привезенцева, С. А. (2021). История Мирового Кино. Киностудии 
СССР: Учеб. Пособие / Владим. Гос. Ун-Т Им. А. Г. И Н. Г. Столетовых. – 
Владимир: Изд-Во Влгу. 

Голиков, В. (1975). Советский Союз политико-экономический справочник. 
Полигиздат, Москва. 

Головецкий, Н. Туманов, А. (2018). Государственный протекционизм в сфере 
кинематографии России. Вестник Евразийской науки, 2018 №3, Том 
10. https://esj.today/PDF/48ECVN318.pdf (24.07.2019). 

Громов, Е. (Редактр). (1986). Советские кино-режиссеры о кино. Искусство, 
Москва. 

Гужаловский, А. (2012). Главлитбел – инструмент информационного контроля 
белорусского общества (1922–1941 гг.) Acta Slavica Iaponica, Tomus 31:77‒
104. 

Гуревич, С. (1980). Пути взаимодействия литературы и кино. ЛГИТМИК, 
Ленинград. 

Зоркая, Н. (2005). История советского кино. Алетейя, Санкт-Петербург. 

Зоркая, Н. (2014). История Отечественного Кино XX. Век. Белый Город, Москва. 

Калесник С. В., Павленко, В. Ф. (1972). Советский Союз Общий Обзор. Мысль, 
Москва. 

Капустин, М. (1978). Диалектика национального и общечелевоческого в 
художественной культуре Советского востока. Фан, Ташкент. 

Каримова, Н. (2018). Из истории игрового кинематографа Узбекистана. История 
Национальных Кинематографий В СССР и Перспективы Развития Кино 
Государств-Участников СНГ, Стран Балтии и Грузии, Н. А. Кочеляева, А. 
П. Николаева-Чинарова, Е. В. Пархоменко (редактор), Академический 
Проект, Москва:365-391. 

Ковкель И., Ярмусик Э. (2000). История Беларуси с древнейших времен до нашего 
времени. Аверсэв, Минск. 

Косов, А. (2004). Место Карибского Кризиса 1962 г. в Советско- Американских 
отношениях (по материалам Российской историографии). XXI век: 
актуальные проблемы исторической науки: материалы междунар. науч. 
конф., посвящ. 70-летию Ист.Фак. БГУ. Минск, 15-16 Апр. 2004 г:282-283. 

302 
 

https://esj.today/PDF/48ECVN318.pdf


Кочеков, В.(2010). В стихах и прозе о власти и народе. Издательство: Искра, 
Калининград. 

Кудий, Г. (2016). Хрущев на царстве. Вече, Москва. 

Кулешов, Л. (1970). Самый счастливый день. Навроцкая, В., Кушнирский, Я. 
(Редактр) 50 годы и филмы (1919-1969). Красный Пролетарий, Москва. 

Кулиджанов, Л. (1970). К новым свершениям. Навроцкая, В., Кушнирский, Я. 
(Редактр) 50 годы и филмы (1919-1969). Москва: Красный Пролетарий. 

Левина, Л. (2018). Весна Эснонского кинематографа. История Национальных 
Кинематографий В СССР и Перспективы Развития Кино Государств-
Участников СНГ, Стран Балтии и Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-
Чинарова, Е. В. Пархоменко (редактор), Академический Проект, Москва. 

Ленин, В. И. (1981). Полное собрание сочинений. Т. 41, Политической литературы, 
Москва. 

Малышев, В. (2018). История национальных кинематографий в СССР- история 
ВГИК. История Национальных Кинематографий В СССР и Перспективы 
Развития Кино Государств-Участников СНГ, Стран Балтии и Грузии, Н. А. 
Кочеляева, А. П. Николаева-Чинарова, Е. В. Пархоменко (редактор), 
Академический Проект, Москва, c.38-72. 

Маматова, Л. К. (1982). Многонациональное Советское киноискусство. Знание, 
Москва. 

Медведев, Р. (2006). Никита Хрущев-отец или отчим Советской «оттепели». Яуза, 
Эксмо, Москва. 

Мехти, У. (2018). Азеркино в поисках столетней идентификации. Прошло и 
настоящее. История Национальных Кинематографий В СССР и 
Перспективы Развития Кино Государств-Участников СНГ, Стран Балтии и 
Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-Чинарова, Е. В. Пархоменко 
(редактор), Академический Проект, Москва:492-522. 

Михайлин, В. (2015). Конструирование новой советской идентичности в 
«оттепельном» кино. Человек в условиях модернизации XVIII–XX вв. 
Екатеринбург: УрО РАН, 2015:312-320. 

Михайлин, В. (2016). Апогей и крах оттепельного мобилизационного проекта в 
«Заставе Ильича» М. Хуциева и «Трех днях Виктора Чернышева» М. 
Осепьяна Первая публикация: После Сталина. Реформы 1950-х годов в 

303 
 



контексте советской и постсоветской истории. М.: РОССПЭН, 2016:524-
537. 

Михайлов, В. (1998). Киргизия на экране. Алтын Тамга, Бишкек. 

Млечин, Л. (2017). Хрущев. Пальмира, Санк-Петербург. 

Мумин, М. (2006). История «Туркменфильма» и современный туркменский 
кинематограф. https://www.svoboda.org/a/367837.html (17.06.2020). 

Некрасов, В. (2017). Советский экономический реформизм эпохи Н.С. Хрущева: 
авторитарный реформатор, партийно-государственная система и 
академическое сообщество. Новый Исторический Вестник, 4 (24):71-91. 

Ноллендорфс, В. (2010). Латвия под властью Советского Союза и национал-
социалистической Германии 1940–1991. Модрис Зиеминьш (çev.) Общество 
Музея оккупации Латвии (ОМО): Рига. 

Перконе, И.(2018). Кино Латвии: Периоды и тенденции. История Национальных 
Кинематографий В СССР и Перспективы Развития Кино Государств-
Участников СНГ, Стран Балтии и Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-
Чинарова, Е. В. Пархоменко (редактор), Академический Проект, Москва. 

Плэмэдялэ, А. (2018). Молдавское Кино: Превратности исторической судьбы. 
История Национальных Кинематографий В СССР и Перспективы Развития 
Кино Государств-Участников СНГ, Стран Балтии и Грузии, Н. А. Кочеляева, 
А. П. Николаева-Чинарова, Е. В. Пархоменко (редактор), Академический 
Проект, Москва. 

Пясецкий, М. (2020). Нина Шадури-Зардалишвили Диалог С Залом. Библиотека 
Международного Культурно-Просветительского Союза, Русский Клуб, 
Тбилиси. 

Разлогов, К. (2018). Кинопроцесс в Евразии: волны взаимодействий и 
противоречий. История Национальных Кинематографий В СССР и 
Перспективы Развития Кино Государств-Участников СНГ, Стран Балтии и 
Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-Чинарова, Е. В. Пархоменко 
(редактор), Академический Проект, Москва, c.10-37. 

Романов, А. (1967). Важнейшая обшественная функция Советского киноискусства. 
Всесоюзный государственный институт кинематографии научно-
исследовательский, Москва. 

304 
 

https://www.svoboda.org/a/367837.html


Романов, А. (1970). Пятьдесят лет Советской кинематографии. Навроцкая, В., 
Кушнирский, Я. (Редактр) 50 годы и филмы (1919-1969). Красный 
Пролетарий, Москва. 

Ростислав, Ю. (1986). Новаторство Советского кино-искусства. Просвещение, 
Москва. 

Русина, Ю. (2019) История советского кино : Учебное пособие /; М-во науки и 
высш. образования Рос. Федерации, Уральский Федеральный Университет 
–Изд-во Урал. ун-та, Екатеринбург. 

Рыбаковский Л. (2013). Политический террор. 1937–1938 гг. (к 75-летию 
сталинских репрессий в СССР). Эконинформ, Москва. 

Соболев, Р. (Редактр). (1966). Первый учредительный съезд союза 
кинематографистов СССР стенографический отчет. 2. Типография, Наука, 
Москва. 

Темлякова, А. (2016). Герой фильма Дзиги Вертова «человек с киноаппаратом» 
(1929): человек ли это?. Лабиринт Журнал Социально-Гуманитарных 
Исследований, № 6:108-113. 

Тенейшвили, О., Дробашенко, С. (1980). Выставка «60 лет Советское кино». 
Министерства Культуры СССР, Москва. 

Толомушева, Г. (2018). Киргизское Кино Вчера и Сегодня: Развитие и 
Перспективы. История Национальных Кинематографий В СССР и 
Перспективы Развития Кино Государств-Участников СНГ, Стран Балтии и 
Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-Чинарова, Е. В. Пархоменко 
(редактор), Академический Проект, Москва:307-364. 

Тугуши, С. (2014). “Авторское Кино” С Национальным Колоритом. Тенгиз 
Абуладзе. Мир Европейской Культуры, УДК 778.5 (778.504.072:8.01-
21):123-135. 

Тугуши, С. (2009). Тенгиз Абуладзе– Мастер Философской Притчи В Европейском 
Кино. Мир Европейской Культуры:120-130. 

Усмонов, А. (2018). Становление и развитие Таджикской Советской культуры 
(1917-1991 Гг.). Диссертация на соискание ученой степени доктора 
исторических наук Худжанд. Худжандский Государственный Университет 
Им. Академика Б.Г. Гафурова. 

305 
 



Файзиев, Л. (1970). Маяк социализма на востоке. Традиции-в современность. 
Навроцкая, В., Кушнирский, Я. (Редактр). 50 годы и филмы (1919-1969). 
Красный Пролетарий, Москва. 

Фомин, В. (2018). От Ханжонкова до Голутвы. История Национальных 
Кинематографий В СССР и Перспективы Развития Кино Государств-
Участников СНГ, Стран Балтии и Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-
Чинарова, Е. В. Пархоменко (редактор), Академический Проект, Москва:76-
200. 

Хрущев, С. (2010). Никита Хрущев рефарматор. Время, Москва. 

Шадрина, О. А. Фефилов, А. А. Клецкина О. Г. (2017). Проекты объединения 
советских республик и выбор принципов государственного устройства 
СССР. Социально-экономическое управление: теория и практика. № 1(30) 
2017:76-78. 

Шестакова, И. (2011). Визуальное Искусство. История Кино России. Алтайский 
Государственный Университет, Барнаул. 

Шкловский, В. (1985). За 60 лет работы о кино. Искусство, Москва. 

Шнеер, А. (2020). XIX. Кино Большая Советская Энциклопедия 
(МО): https://modernlib.net/books/bse/bolshaya_sovetskaya_enciklopediya_mo/
read_20/ (02.02.2020). 

Щербак, А., Болячевец, Л., Платонова Е.С. (2016). История Советской 
национальной политики: колебания маятника?. Политическая наука, 2016, 
No:1:100-123. 

Эльбаум, Г., Рахимов, С. (2012). Энциклопедия Кино Таджикистана Душанбе: ЭР-
граф, Душанбе. 

Юлдашев, Э. (2017). «Оттепельное» кино в Узбекистане (На Примере Эпохальной 
Кинокартины «Нежность»). Ученые Записки (Алтайская Государственная 
Академия Культуры И Искусств), Номер: 3 (13), Год: 2017:134-138. 

 

 

 

 

 

306 
 

https://modernlib.net/books/bse/bolshaya_sovetskaya_enciklopediya_mo/read_20/
https://modernlib.net/books/bse/bolshaya_sovetskaya_enciklopediya_mo/read_20/
https://elibrary.ru/contents.asp?id=34980222&selid=34980262


 

307 
 


