
SPİNOZA FELSEFESİNDE ZORUNLULUK VE ÖZGÜRLÜK 
KAVRAMLARI İLİŞKİSİ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

ÜMİT DOĞAN 

MERSİN ÜNİVERSİTESİ  
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE 
ANABİLİM DALI 

MERSİN 
NİSAN - 2022 



 

 
 
 
 

SPİNOZA FELSEFESİNDE ZORUNLULUK VE ÖZGÜRLÜK 
KAVRAMLARI İLİŞKİSİ  

 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 

ÜMİT DOĞAN 
 
 
 
 

MERSİN ÜNİVERSİTESİ  
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

 
 
 

FELSEFE 
ANABİLİM DALI  

 
 
 

Danışman 
Dr. Öğr. Üyesi Naciye ATIŞ 

 
 
 

MERSİN  
NİSAN - 2022 

 

  



iv 

ÖZET 

“Zorunluluk”  ve  “özgürlük” kavramları, Spinoza felsefesinde kilit konumdadır. Onun 
sisteminin işleyişi ve düzeni bu kavramlarla ilişkilidir. Bu iki kavramın sistemden çekilmesi 
demek, sistemin tamamen çökmesi anlamına gelir. Spinoza felsefesinde, varlığın doğası 
zorunlulukla açıklanır. Bunun nedeni zorunluluğun varlığın doğası ile ilgili olmasındandır. 
Spinoza buradan “zorunlu varlık” ve “zorlanmış varlık” ayrımını çıkarır. Varlığın doğası gereği, 
var olma nedeni kendinde ise zorunlu, var olma nedeni kendi dışında ise zorlanmış varlık olur. 
Varlığın kendinde neden olması onu özgür varlık yapar. Spinoza zorunlu ve özgür olan varlığın 
Tanrı olduğunu söyler. Çünkü doğası kendinden başka bir nedeni gerektirmeyen sadece 
Tanrı’dır. Bu determinist işleyiş ile varlık ve var oluşun ne olduğu açıklanır. Spinoza, Tanrı’dan 
başlayan mantıksal bir tümdengelim süreci ile işleyişi açıklar. İnsan ve doğa da bu zorunluluğun 
dışında değildir. Hatta doğa, ontolojik olarak Tanrı’dan ayrı bir şey değildir. Aksine, Tanrı ve 
doğa bir ve aynıdır. İnsanın, tarihin başından beri, aklı ile var olan her şeyden daha üstün ve 
egemen olabilme yeteneğine sahip olma düşüncesi Spinoza felsefesi için geçerli değildir. İnsan, 
doğanın bir parçasıdır. Bu sebeple de insan için özgürlük, doğasının zorunluluğunu bilmesi ve 
ona uygun davranması ile mümkündür. Aksi ise bilgisizlik ve kölelik olacaktır. Tanrı’nın 
bilinmesi ve zorunlu yasanın farkında olunması hakikatin bilgisine ulaşmak ve erdemdir. Sonuç 
olarak, Spinoza zorunluluk ve özgürlüğün aynı şey olduğunu belirler. Bu tezin amacı, Spinoza 
felsefesinde zorunluluk ve özgürlük kavramları ilişkisinin önemi ve kullanılma nedenlerinin 
açıklanmasıdır. Çalışmada genel olarak Spinoza’nın “Ethıca” adlı yapıtı üzerinde 
yoğunlaşılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Zorunluluk, Özgürlük, Varlık, Determinizm, Olumsallık 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Naciye ATIŞ, Felsefe Anabilim Dalı, Mersin Üniversitesi, Mersin. 



v 

ABSTRACT 
 
 The concepts of "necessity" and "freedom" are key in Spinoza's philosophy. The 
functioning and order of his system is related to these concepts. The withdrawal of these two 
concepts from the system means the complete collapse of the system. In Spinoza's philosophy, 
the nature of existence is explained by necessity. This is because necessity is related to the 
nature of being. Spinoza draws the distinction between "necessary being" and "forced being". 
Due to the nature of existence, if the reason for existence is in itself, it is necessary, if the reason 
for existence is outside of itself, it becomes a forced existence. Being causes in itself makes it a 
free being. Spinoza says that the necessary and free being is God. For God is the only one whose 
nature requires no cause other than himself. With this deterministic process, esse and existence 
are explained. Spinoza explains the operation with a logical deductive process starting from God. 
Man and nature are not excluded from this necessity. In fact, nature is not ontologically separate 
from God. Rather, God and nature are one and the same. The idea of man's ability to be superior 
and dominant over everything that exists with his mind since the beginning of history is not 
valid for Spinoza's philosophy. Man is a part of nature. For this reason, freedom for man is 
possible by knowing the necessity of his nature and acting in accordance with it. Otherwise, it 
will be ignorance and slavery. Knowing God and being aware of the necessary law is the 
attainment of knowledge of the truth and virtue. Consequently, Spinoza determines that 
necessity and freedom are the same thing. The aim of this thesis is to explain the importance of 
the relationship between the concepts of necessity and freedom in Spinoza's philosophy and the 
reasons for their use. The study generally focused on Spinoza's "Ethics". 
 
Keywords: Necessity, Freedom, Being, Determinism, Contingency 
 
Advisor: Dr. Öğr. Üyesi Naciye ATIŞ, Departman of Philosophy, University of Mersin, Mersin. 
 
 
  



vi 

TEŞEKKÜR 
 
 Çalışmalarım süresince, tezin planlanmasında, yürütülmesinde ve oluşumunda ilgi, öneri 
ve yardımlarını esirgemeyen çok değerli hocam Dr. Öğr. Üyesi Naciye ATIŞ’a teşekkürlerimi 
sunarım. 
 

 

 

  



vii 

İÇİNDEKİLER 
 

Sayfa  

İÇ KAPAK i 
ONAY ii 
ETİK BEYAN iii 
ÖZET iv 
ABSTRACT v 
TEŞEKKÜR vi 
İÇİNDEKİLER vii 

1. GİRİŞ 1 
1.1. Spinoza’nın Hayatı ve Yetiştiği Düşünce Ortamı 5 
1.2. Spinoza’nın Kullandığı Yöntem 8 
1.3. Spinoza’nın Eserleri 9 
2. TANRI KAVRAMI TEMELİNDE ÖZGÜRLÜK VE ZORUNLULUK KAVRAMLARI İLİŞKİSİ 12 
2.1. Spinoza’da Tanrı Kavramı 12 
2.1.1. Tanrı ve Zorunluluk 15 
2.1.2. Tanrı ve Özgürlük 19 
2.2. Zorunluluk ve Özgürlük Bağlantısı 20 
2.2.1. Varlık 23 
2.2.2. Töz Kavramı 25 
2.2.3. Attributum ve Modus Kavramları 31 
3. İNSAN ANLAYIŞI TEMELİNDE ÖZGÜRLÜK VE ZORUNLULUK KAVRAMLARI İLİŞKİSİ 34 
3.1. Spinoza’da İnsan Kavramı 34 
3.1.1. İnsan ve Zorunluluk 38 
3.1.2. İnsan ve Özgürlük 40 
3.2. Etkin ve Edilgin Bir Var Olan Olarak İnsan 44 
3.3. Modus Olarak İnsan için Bilme ve Anlamanın Olanağı 48 
4. ZORUNLULUK, ÖZGÜRLÜK VE OLUMSALLIK 52 
4.1. Olumsallık ve Zorunluluk İlişkisi 52 
4.2. Olumsallık ve Özgürlük İlişkisi 56 
4.3. İnsan ve Olumsallık 60 
4.3.1. Olumsallık ve Etkilenim 61 
4.3.2. Duygu ve Kölelik 63 
4.3.3. Olumsallık ve Bilgi 67 
4.3.4. Conatus, Güç ve Erdem 72 
5. SONUÇ 77 

KAYNAKLAR 82 
ÖZGEÇMİŞ 84 

 
 

 

 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

1 

1. GİRİŞ 

 

 17. yüzyılda yetişen en önemli filozoflardan olan Spinoza,  sadece felsefede değil, 

edebiyat, fizik, psikoloji, politika, antropoloji gibi pek çok alanda etkileri olmuş, günümüzde de 

popüler bir ilgiye sahip, Deleuze’ un “ Filozofların Prensi’’ diye nitelediği çok önemli bir 

filozoftur.   Felsefe tarihinde derin etkiler bırakmasının en önemli nedenlerinden biri, onun bu 

çok yönlü kişiliği ve yansımalarıdır. Sadece felsefecilerin değil, bilim adamlarının ve 

edebiyatçıların da merakını cezbeden, kendi görüşlerini oluştururken katılarak ya da 

katılmayarak adını mutlaka andıkları kilit bir noktada durmaktadır. Filozoflar için ya derin ve 

büyüleyici ya da anlaşılması zor, bulanık, farklı yorumlanabilen bir yerdedir. Özellikle felsefe 

tarihinde olmak üzere pek çok alanda iz bırakmayı başarabilmiş bu mütevazi adam için, 

idealizmin Fransa’daki en büyük temsilcilerinden olan Bergson  “Filozofsanız iki felsefe vardır 

sizin için: Kendinizinki ve Spinoza’nınki” demektedir. 

  Spinoza’da, zorunluluk ve özgürlük kavramları kilit konumdadır. Neredeyse tüm 

sisteminin içerisinde doğrudan ya da dolaylı bir şekilde bu iki kavram mevcuttur. Onun kurmuş 

olduğu sistem kendi içerisinde son derece tutarlı ve düzenlidir ki bunun formülü kullanmış 

olduğu yöntem kadar, bu iki temel kavramın sisteme yerleştirilme şekliyle de ilişkilidir. Spinoza 

ve felsefesi, deterministik çıkarsamalardan çok daha derin ve anlamlıdır. Bu çalışmamız ile 

özgürlük ve zorunluluk kavramlarının Spinoza felsefesindeki yerini ve nasıl kullanıldığını detaylı 

bir şekilde açıklamaya çalışacağız. Çünkü Spinoza’yı anlamak için, ilkin ve hatta sadece, bu iki 

kavramın Spinoza sistemindeki yerini anlamak öncelikli şarttır. Ayrıca zorunluluk ve özgürlüğü 

anlamak varlık ve var oluşu anlamak olduğu için öz, töz, varlık, modus ve attribitium 

kavramlarının birbirleriyle ilişkileri de açıklanmaya çalışılacaktır. Böylelikle Spinoza’nın bu 

tutarlı, adeta matematiksel sistemi çözümlenerek, anlamlandırılmaya çalışılacaktır. 

  Varlığın doğasını açıklayan Spinoza’da, bir şeyin doğası, onun nedeni ve tanımını içerir. 

Nedensiz bir şey olamayacağı için bir şeyin doğasını anlamaya çalışmak, onu anlamaya çalışmak 

olacaktır. Varlığın doğasının nasıl işlediği onun neliğini açıklayacaktır. Başka bir deyişle, varlığın 

var olma nedeni onun doğasıdır. Spinoza, varlığın doğasını açıklamak için de felsefesinde çok 

önemli olan “zorunluluk” kavramını kullanmıştır.  

 Varlığın doğası, kendisinden başka bir nedene bağlı olmadan var olan bir belirlenim ile 

varlığı zorunlu kılar. Bu, Spinoza felsefesinde bizi “zorunlu varlık” kavramına ulaştırır. Zorunlu 

varlık, doğasının belirlemesi sonucu zorunlu olarak var olan varlıktır. Doğası bunu gerektiren 

zorunlu varlık sadece Tanrı’dır. Varlığın kendi doğasından başka bir nedene bağlı olmadan var 

olması demek onun özgür varlık olması demektir.  Yani varlığın, doğasındaki bu determinizm 

onu zorunlu, kendinden başkası tarafından belirlenmemesi de özgür yapar. O halde Spinoza’da 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

2 

bu durum sadece Tanrı için söz konusudur. Sadece Tanrı kendi kendisinin nedenidir ve sadece 

Tanrı özgürdür.  

 Spinoza felsefesinde, varlığı açıklamak için özgürlük ve zorunluluk kavramlarının birlikte 

kullanıldığı görülmektedir. Çünkü nedensiz hiçbir şey yoktur. İnsan zihni de bu arayıştadır ve 

her şeye bir neden bulmak ister. Spinoza’ya göre de bir şey varsa nedeni vardır, çünkü nedensiz 

varlık ya da yokluk olamaz. Dolayısıyla varlığın nedeni ya kendisinde ya da kendi dışında 

belirlenir. Spinoza’da kendi kendisinin nedeni olan “zorunlu varlık”, kendi doğası dışında bir 

nedene bağlı olan “zorlanmış varlık” olur. Var oluş içindeki tekiller ya da başka bir deyişle 

“zorlanmış varlıklar”, Tanrısal doğanın zorunluluğunun belirlemesi içerisinde olduklarından 

sistem birbirine bir zincirin halkaları gibi bağlıdır. Tanrı, tekilleri zorunlu olarak var olmaya 

belirler. Varlık zorunlu, var olanlar ise belirlenmiştir. Zorunluluk, bu sebeplerle varlık ve var 

olandan ayrılamaz. Bu bir zorunlu yasadır. Tüm düzen ya da sistem, bu tanrısal zorunlu yasa 

dahilinde işler.  

 Spinoza’nın varlık felsefesi tek töz olan Tanrı’dan başlar. Buradan hareketle, Tanrı’nın 

varlığı ve var oluş içindeki diğer tüm varlıkların zorunlu yasa çerçevesinde nasıl var oldukları, 

son derece sistemli bir mantıkla açıklanır. Varlık ve var olan ayrımı da zorunlu ve özgür olmak 

temelinde yapılır. Sonuç olarak ise zorunlu ve özgür olanın sadece Tanrı olduğu ispatlanır. 

Neden gösterme ile başlayan doğasını sorgulama sürecinde, varlık kendi kendisinin nedeni 

olarak zorunlu ve özgür olup Tanrı’dır. Var oluş içindeki diğer varlıklar ise kendi kendilerinin 

nedenleri olmayıp, kendileri dışında bir nedene bağlı olduklarından ki bu neden Tanrı’nın 

zorunlu doğasıdır, bağımlı ve olumsal varlıklar olurlar.  

 Tanrı’dan başlayan mantıksal tümdengelim sürecinde de adım adım insanın ve doğanın 

buradan nasıl anlam bulup, çıktığını bize ispatlar. Doğa da ontolojik olarak Tanrıdan ayrı bir şey 

değildir. Bir ve aynıdır. Hatta rahatlıkla söylenebilir ki, Spinoza felsefesinde zorunluluk Tanrı’nın 

kendisidir. Spinoza, doğanın birliğini savunmuş ve insanın da onun ayrılmaz bir parçası 

olduğunu ileri sürmüştür. İnsanlar her ne kadar özgür olduklarını düşünseler de bu doğru 

değildir. Gerçek özgürlük doğamızın zorunluluğunu bilmek ve ona uygun davranmaktır. 

Spinoza’da, ruhun içinde olduğu zorunluluğu bilmesi, doğasına yani aklına uygun davranması, 

onu bilge ve özgür yapar ki bu bağlamda ruhun gücü çok önemlidir. Ancak Spinoza bunu 

söylerken ruhu, aklı özel bir şekilde, bedenden üstün bir şekilde konumlamaz.  Böylelikle 

Spinoza, felsefesinde, yüklemlerden birinin, diğerinden daha önemli olmadığını göstermiş olur. 

Paralelizm ya da karşılıklılık söz konusudur.  

 Spinoza ve Tanrı anlayışı ilgili felsefe tarihindeki genel kanı, onun Tanrı’sının dinlerdeki 

Tanrı anlayışından çok farklı olduğu yönündedir. Spinoza Tanrı derken sonsuz sıfatlara sahip 

tözü kast eder. Dinlerde olduğu gibi yaratma, karar verme, ceza verme, nefret etme ya da 

esirgeme- bağışlama gibi özellikler Spinoza’nın Tanrı’sı için söz konusu değildir. Tanrı, doğa 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

3 

yasalarını ihlal edemez, yeni yasalar da getiremez. Kendisi zaten bu yasalardan ibarettir. Başka 

bir deyişle, her şey Tanrısal doğanın yasalarına tabidir ki kendisi de buna dahildir. Spinoza’da 

Tanrı doğa ile özdeştir. Onun Tanrı’sı aşkın değil, içkindir.  

  Spinoza, Novalis’in yakıştırmasıyla da Tanrı sarhoşu bir adamdır. Kendi felsefi 

sisteminde doğa ve Tanrıyı bir görmesi, doğa yasalarında belirtilen bir Tanrı anlayışı getirmesi, 

ona ateist diyenlerin temel dayanaklarıdır.  Ancak, ona dindar diyenler de yine buradan 

hareketle Spinoza’da her şeyin Tanrı’dan dolayı anlam bulduğunu ileri sürerek onun dini 

yönünü vurgulamaktadırlar. Bu durum, çoğu kişi için zıt ya da çelişik gibi görünse de, onun 

kurduğu sistemli felsefe içinde bütünü tamamlayan parçalar gibi anlamlıdır. 

   Determinizm ile varlık ve var oluşun ne olduğu açıklaması yapılır. Zorunluluğun 

determinizmi, belirlemek ve özgür olmak, zorunluluğun zorlaması ise belirlenmiş ve bağlı 

olmaktır. Bu anlamda Spinoza’da zorunluluğun determinizmi ile özgür olmak sadece Tanrı için 

söz konusudur. Spinoza, insanda özgürlüğü epistemolojik alanda bilgi ile kuracaktır. İnsan içinde 

bulunduğu zorunluluğu bilirse, doğasına, aklına uygun davranırsa bilge ve özgür olacaktır. Aksi 

halde, bilgisizlik onu köleliğe götürecektir. Spinoza felsefesinde, insan için olumsallığa yer 

verilmesi, insanda zorunluluk ve özgürlüğün nasıl olduğunu belirlemektedir. Bu bağlamda varlık 

için söz konusu olan zorunluluğun, var olan için neden söz konusu olmadığını ve var olanın 

bağımlı ve zorlanmış yapısında özgürlüğün neden varlıkla aynı olmadığı konusunu araştırmaya 

çalışacağız.   

 Spinoza felsefesinde, zorunlu ve özgür olmak varlık olmayı değil, töz ve öz olmayı 

gerektirir. Varlık olmak demek olan zorunluluk ve özgürlük, öz ve töz olmanın sonucudur. Bu 

bağlamda çalışmamızda, zorunluluk ve özgürlük kavramlarının sadece varlık değil, töz ve öz 

kavramlarıyla da ilişkileri açıklanmaya çalışılacaktır. Çünkü varlığın tanımlanabilmesi için 

özünden başka bir nedene ihtiyacı yoktur. Bağımsız olarak var olan sadece Tanrı’dır ve töz 

sadece Tanrı’dır. Töz kavramından daha yukarı gidecek başka bir kavram yoktur. Mantıksal 

olarak da “öz”, “töz” kavramının dayanağıdır. Causa sui, kendinde neden ya da kendi kendisinin 

nedeni olma, bağımsız olarak var olmayı içerir. Bu nedenle de bağımsız olarak var olan tek töz 

Tanrı’dır. Bu öz ve töz ilişkisi açıklanmadan varlık anlamlandırılamayacaktır. 

 Spinoza, genel olarak modus felsefesi yapmaktadır. Moduslar ya da değişkiler, Spinoza’da 

varlığa değil “var olanlara” karşılık gelmektedir. Kendinde neden olduğu için bağımsız olarak var 

olan töz, moduslardan önce gelmektedir. Var olan her şey Tanrı’nın varlığından zorunlu olarak 

çıkar. Tözün özsel zorunluluğu kendini açmaya zorlar. Tanrı kendini sıfatları aracılığıyla ortaya 

koyar. Yani sıfatlar töze aittir. Tanrının ise sonsuz sayıda yüklemi vardır. Biz bunlardan sadece 

“düşünme” ve “yer kaplama” yüklemlerini, attributumlarını bilmekteyiz. Tanrı, özündeki bu iki 

yüklemden dolayı hem düşünen hem de yer kaplayan varlıktır. Sonlu ruh ve sonlu beden ise 

modus yani görünüşlerdir. Var olan her şeyin Tanrı ile nedensel bağlılığı vardır. Yani,  varlık 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

4 

açısından metafiziksel bir determinizm söz konusudur. Kendinde neden, zorunlu varlık ve tek 

töz Tanrı’nın attributumları ve kendinde neden olmayan, görünüşler ya da moduslar… Moduslar 

var olanlar yani zorlanmış varlıklara ilişkindir. Bu bağlamda, zorunlu ve zorlanmış ya da özgür 

ve bağımlı olmayı açıklamak açısından modus ve attribitium kavramlarının zorunluluk ve 

özgürlük bağlamında ele alınması çok önemlidir. 

 Ruh ve beden attributumları birbirine paraleldir. Spinoza’da bir ve aynı şey olan ruh ve 

beden kavramları, sonlu ruh ve sonlu beden, sonsuz ruh ve sonsuz beden olarak 

ayrımlaşmaktadır.  Sonsuz ruh ve sonsuz beden Tanrının düşünme ve yer kaplama 

attributumları yani yüklemleri, başka bir deyişle de sıfatlarıdır. Sonlu ruh ve sonlu beden ise 

“modus”tur. Modus, Tanrının varlığının tarzları, hal ya da durumlarıdır. Spinoza felsefesinde 

modus “var olanları” karşılayan bir kavramdır. Dolayısıyla moduslar, tek varlık olan Tanrı’dan 

zorunlu varlık olarak çıkan var olanlardır. Sonlu ruh ve beden modusunun birleşmesinden insan 

çıkar. 

 Spinozaya göre Tanrının yer kaplayan varlık olduğunu kabul ettiğimiz andan itibaren, 

yer kaplayan modus olan bedeni önemsememek söz konusu dahi olamaz. Bu nedenle Spinoza 

felsefesinde ontolojik açıdan sonlu beden, sonlu ruh ile aynı önem ve değerdedir.  

 Spinozada her modus kendi attributumunun altında yer almak zorundadır. Ruh ve beden 

modusu birbirine paraleldir çünkü ruh ve beden attributumları birbirine paraleldir. Spinozada 

paralellik, onun deyimi ile karşılıklılık Tanrının özünün işleyişinin yani zorunlu doğasının içinde 

olan bir şeydir. Zorunluluk onun “Necessaria” dediği şeydir. Tanrının doğası yani özünden çıkan 

yasa, işleyiş zorunluluktur. Bu nedenle bu işleyiş yani zorunluluk tanrısaldır. Tanrının kendisinin 

de içerisine tabi olduğu yasa ve işleyiştir.  

 Spinoza felsefesinde sonlu ruh ve bedenin ontolojisi için geçerli olan paralellik, 

epistemolojisi için de geçerlidir. Çünkü Spinoza epistemolojisini ontolojisinin üzerine 

kurmaktadır. Epistemolojik paralellik, tıpkı ontolojik paralellik gibi tanrısal doğanın zorunlu 

işleyişine dayanır. O halde, Spinoza, Tanrıda ontolojik olan özgürlüğü insan için ancak bilgi ile 

mümkün hale getirecektir. Tanrı zorunlu ve özgürdür ancak irade ve istemeye sahip değildir.  

Aynı zamanda da etkindir. Spinozada Tanrı, kendi kendisini de üretir. Tanrı olmadan başka 

hiçbir şey meydana gelmez. Diğer var olanlar ise zorunlu olarak, Tanrı’nın varlığından türerler. 

Var olan her şey Tanrıdadır ve Tanrı olmaksızın hiçbir şey olmaz ve kavranamaz. Tanrı yalnızca 

kendi doğasının yasalarına göre davranır ve hiçbir şey tarafından zorlanmaz.  Bu zorunlu yasa ve 

işleyiş Tanrı- doğa ve insan için belirleyici olmaktadır.  

 Bu tezde, Spinoza’nın bu ispatları nasıl yaptığını, mantıksal dizgesiyle detaylandırarak,  

neden açıklamasını, özgür varlık olmanın zorunlu varlık olmaktan nasıl kaynaklandığını, “özgür 

ve zorunlu olmanın” ne demek olduğunu ve Tanrı’nın Spinoza’nın sistemindeki yerini 

anlamlandırmaya çalışacağız.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

5 

  Çalışmamız dört temel bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmından sonra, Tanrı kavramı 

temelinde, daha sonra ise insan kavramı temelinde zorunluluk ve özgürlük ilişkisi 

incelenecektir. Son bölümde ise ise olumsallık kavramı üzerinden zorunluluk ve özgürlük 

çözümlemesi yapılmaya çalışılacaktır. 

 Spinoza felsefesinde zorunluluk ve özgürlük kadar kilit konumda bir kavram daha vardır 

ki o da “olumsallık” tır. Olumsallığı, insan için özgürlüğün olanağını sunan ilkedir, diye 

tanımlamak yanlış olmayacaktır. Yani anlaşıldığı üzere “insan” söz konusu olduğu zaman bu 

kavram üzerine konuşulabilmektedir. Kavram, öze ya da zorunluluğa değil, dış koşullara ve 

rastlantısallığa vurgu yapar. İnsan, eylem alanında olumsallık sayesinde özgürlük olanağına 

sahip olur. Spinoza’nın sisteminde, ontolojik olarak değil ama epistemolojik olarak yani bilgi 

sayesinde ve akıl ile insan özgür olabilecektir.  

 Spinoza’nın insan doğasına ilişkin açıklamaları özellikle eylemlerindeki olumsallık 

üzerinden açıklanılmaya çalışılacaktır.  Çünkü tezin en temel problemlerinden biri, zorunluluk 

ve özgürlük ilişkisinin varlık için ele alınırken neden var olan için ele alınamayacağının 

gösterilmesidir. Var olan için zorunluluk ve özgürlüğün ele alınamamasının, zorunluluk 

içerisinde “olumsallık” kavramına yer açılması sonucunu ortaya koyduğu gösterilmeye 

çalışılacaktır. Temel amacımız, zorunluluk içerisinde olumsallığa neden ve nasıl yer açıldığını 

anlatabilmektir. Varlığın zorunlu, var olanların da zorlanmış oluşunun anlamı ile özgürlüğün 

varlık ve var olanlar için nasıl bir özgürlük olduğu konusu araştırılacaktır.   

 

1.1. Spinoza’nın Hayatı ve Yetiştiği Düşünce Ortamı 

 

 Spinoza, pek çok kaynakta belirtildiği üzere, 1632 yılında, Amsterdam’da, Yahudi bir 

ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir.  Ailesinin dinsel gelenek ve öğretilere bağlı olarak 

yetişmesini istediği Spinoza, başlangıçta bu yöne meyilli olmasına, hatta ışık vaat etmesine 

karşın, onların beklentilerini karşılayamamıştır. Spinoza’nın, Yahudi cemaatlerde aldığı 

eğitimler sırasında, gözde bir öğrenci olduğu hatta topluluğun yaşlı din adamlarınca geleceğin 

dini liderlerinden olacağı düşünüldüğü bilinmektedir. Burada aldığı eğitimlerin ve bazı Yahudi 

din adamlarının Spinoza üzerinde etkisi kuşkusuz ki olmuştur. Felsefi sistemini oluştururken, 

Tanrısız bir yapının olmaması buradaki etkilenimlerine bağlanmaktadır. Ancak o, toplulukları, 

gelenekleri ve öğretileri aşan düşünce yapısıyla kısa sürede sorgulama ve araştırma evresine 

girmiştir. Hollanda’nın o dönemki özgür ortamının ve eğitici Van den Enden’ den aldığı derslerin 

de etkisiyle, dini bilgilerle yetinmeyip doğa bilimlerine yönelmiştir. Doğa bilimlerine yoğun bir 

ilgisinin olması onun için son derece belirleyici olmuştur. Farklı düşünce ve bilim adamlarını 

okuyup, sistemli ve yöntemli bir şekilde inşa edeceği kendi özgün felsefesinin temellerini 

atmıştır. Bu süreçte mensup olduğu dini gruplardan dışlanarak da büyük bir özgürlük 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

6 

kazanmıştır. Gençlik yıllarında, Bruno’nun eserlerini okuduğu zaman çok etkilenmiştir ki 

özellikle bu, onun doğa bilimlerine olan ilgi ve merakını tetiklemiştir. Ancak, onu en çok 

etkileyen Descartes olmuştur, demek yanlış bir çıkarım olmayacaktır.  

 Filozofun ve hatta herhangi bir insanın, olduğu kişi olmasında, hem içinden geldiği 

kültürün hem de yaşadığı dönem ve çevrenin etkileri yadsınamaz. Spinoza’nın babası 

Portekiz’den Hollanda’ya sığınan Hristiyanlaştırılmış Yahudilerdendi. Babası başarılı bir 

tüccardı. Yani maddi durumları iyiydi. Ailesi son derece dindardı ve onun da bu şekilde 

yetişmesini istiyorlardı. Onu dinsel gruplara itseler de, Spinoza hiçbir zaman bu gruplarla 

uyumlu olmamış ve hatta bu onu aforoza kadar götürmüştür. Üstelik sadece içinden geldiği 

Yahudi öğretileri için değil İncil ve Hristiyanlık için de aynı şekilde sorgulayıcı ve yargılayıcı 

davranmıştır.  

  Spinoza, dinsel topluluklardan uzaklaşarak Tanrı bilimi yerine fiziğe yönelmiştir. 

Giordano Bruno ve Descartes ile tanışıklığı ise Van den Enden ile ilişkisi sırasında olmuştur.   

Van den Enden onu çok etkilemiş, Fransa’da asılarak öldürülen kültürlü bir şair, filozof ve 

doktordur. Kısacası dönemin aydınları arasındadır. Spinoza’nın modern bilime olan ilgisi 

özellikle bu dönemde doruğa ulaşmıştır. Van den Enden’in Amsterdam’da bulunan, dönemin ün 

kazanmış, özgür bir merkez olarak nitelendirilen okulunda, uzun süre eğitim almış, burada 

matematik, felsefe, Latince ve hatta kısa bir süre Yunanca öğrenmiştir. Özellikle matematik ve 

Kartezyen felsefe onun felsefi sisteminde yöntemsel olarak bir hayli belirleyici olmuştur.  

 Spinoza’nın yaşadığı döneminin Hollanda’sı ise, İspanya’dan bağımsızlığını elde etmiş,  

son derece demokratik, Avrupa’nın en özgür ülkesiydi. Hollanda, bilimde ve ekonomide çok 

ilerlemiş, teleskop ve mikroskop mercekleri yapımında Avrupa’nın diğer ülkelerini geride 

bırakmıştı. Hatta Hollandalı matematikçi ve bilim adamı Huggens, büyük teleskobunu burada 

geliştirerek Satürn’ün halkasını ve dördüncü uydusunu gözlemişti.  17. Yüzyılın Avrupası ise 

kuzeyde Otuz Yıl Savaşlarını yaşıyordu. İnsanlar yok oluyor, kentler yakılıp yıkılıyordu. Bu 

süreçte Hollanda “duyunç özgürlüğü” ilkesine sarılarak mezhep çatışmalarını yatıştırmayı 

başarmıştı. Yani kaos içinde bir Avrupa’nın gözdesi durumundaydı.  Öyle ki Yahudiler,  

Avrupa’daki diğer şehirlerden farklı olarak, burada, rahatlıkla inançlarını yaşıyor, saklamıyor 

hatta bildirimlerde bulunabiliyorlardı. Bu açıdan bakıldığında Spinoza’nın ailesi tarafından, 

neden Hollanda’da yetiştirilmek istendiği kolaylıkla görülmektedir. Spinoza, burada Yahudi 

geleneklerine ve öğretilerine göre yetişebilecekti. Ancak bu konuda ailesinin hesaba katmadığı 

şey Spinoza’nın kendisiydi. 

 Spinoza, Yahudi toplumundan koptuktan sonra, bir süre iki Protestan dinsel küme ile 

ilişkiye girmiştir. Onlarla ortaklığı da Tanrı bilimi ya da İsa’nın öğretilerinden çok Descartes 

felsefesine gösterdikleri ilgi üzerine dayanıyordu. O dönem Hollanda’da, Descartes öğretilerine 

ilgi de tepki de çok fazlaydı. Hatta Hollanda’nın demokratik yapısıyla çelişik bir şekilde, 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

7 

üniversite profesörlerinden antları sırasında, Descartes’ın Hristiyanlıkla bağdaşmayan 

düşüncelerini öğretmeyecekleri konusunda söz vermeleri isteniyordu.  Yani Hollanda bir yandan 

bilimsel ve teknolojik ilerlemeler yaşıyor ama bir yandan da ülkedeki özgür ortama rağmen 

dinsel bölünmelerin etkisi hissediliyordu. 

 Spinoza belli bir süre, geçimini mercek işleyerek kazanmıştır. Aynı anda felsefi,  bilimsel 

çalışmaları ve okumaları da devam etmiş, Oldenburg ile mektuplaşmaları da bu sıralarda 

başlamıştır. Mektuplarında, felsefi sisteminde ortaya koyduğu konuları birçok ünlü kişi ile 

tartışmış, anlaşılamayan yerleri açıklamaya çalışmıştır. Spinoza’nın saklanan 86 mektubundan 

on dokuzunun ise bilimsel ve matematik konularla ilgili olduğu bilinmektedir. 

 Spinoza, en büyük eseri olarak atfedilen “Ethica” yı yazarken, tamamlamak üzere olduğu 

sırada, dönemin politik olayları nedeniyle beş yıl ara vermek zorunda kalmıştır. O dönem 

Hollanda’da var olan özgürlükçü ortam, Utrecht Birliği ve meşhur on üçüncü maddesi ile tüm 

illeri kendi içinde dinsel düzenlemelerde özgür, tüm bireyleri de inançlarında serbest 

bırakmıştır. Hatta baskı altında olmayacakları konusunda da garanti sunmuştur. Ancak bu 

madde bazı Hristiyan Hollandalıların hoşuna gitmemiş, özellikle de Kalvanistlerden büyük bir 

karşıtlık görmüştür. Kalvanistler, sadece kendi dinlerinin resmi din olarak sayılmasını istiyorlar, 

Kalvanist olmayanların kamu görevlerinden dışlanmalarını istiyorlardı. Spinoza’nın da 

duygudaşı olan Cumhuriyetçi devlet adamı Jan de Witt, o dönem yönetimde bulunuyordu ve 

Kalvanistlerin bu katı tutumları karşısında hoşgörü ortamını savunup, özgür bir ortam 

yaratmaya çalışıyordu.  

 Tüm bu gelişmeler olurken Spinoza da kayıtsız kalmamış, Ethıca’yı yazmaya ara vererek 

Kalvanistlerin bu katı ve bağnaz görüşlerine karşı düşünce ve konuşma özgürlüğünü savunan 

“Tractatus Thelogıco Politicus” ya da başka bir deyişle Tanrıbilimsel Politik İnceleme’yi 

yazmıştır.  Spinoza, bu kitabında özgür düşüncenin dindarlığa ve toplumsal barışa zarar 

vermeyeceğini aksine faydalı olduğunu açıklamaya çalışmıştır. Kalvanistler, görüşlerini İncil’e 

dayandırırken, Spinoza, İncil’in yalın şeyler içeren tarihsel bir belge olduğunu, insanlara belli 

ahlaki öğretiler ve yaşam yolu gösterdiğini ancak bilimsel ve felsefi gerçeklikler içermediğini 

söylemiştir. Bu açıdan bakıldığında Spinoza son derece laik ve demokratik bir tutumla, devletin 

dinden uzak durması gerektiğini savunuyordu. Yani devlet “ duyunç özgürlüğü” ilkesine göre 

hareket etmeliydi.  

 Spinoza’nın İncil’e bu denli cesurca yaptığı eleştiriler Kalvanistleri daha da ateşlemişti. 

Kalvanistler, o dönem yönetimdeki Jan de Witt’ i de karşılarına almışlar ve Spinoza’nın bu 

rahatlığını ona bağlamışlardı. Onlara göre Witt’in yönetimi bu tarz aykırılıklara alan açmaktaydı. 

Gerçekte de Witt yönetimdeyken Spinoza’nın güvende olduğu doğruydu. Ancak, 1672 yılında 

Fransızların Hollanda’yı işgali sırasında Witt öldürülmüş, onun ölümünü fırsat bilen Spinoza 

karşıtları Tractatus Thelogıco Politicus’u yasaklatmayı başarmışlardı. Spinoza da Ethıca’ yı 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

8 

yazmaya kaldığı yerden devam ederek tamamlamaya girişse de, dönemin politik durumu kitabın 

yayınlanmasına uygun olmadığı için, Ethıca onun sağlığında yayımlanamadı. Spinoza, 44 yaşında 

veremden öldüğü yılın son ayında Ethıca ancak basılabildi. Öldüğü sırada “Tractatus Politicus” 

üzerinde çalışmaktaydı.   

1.2. Spinoza’nın Kullandığı Yöntem  

 17. yüzyılda, bu çağın genel karakteristik yapısının da etkisiyle, metot üzerinde ciddi 

uğraşlar verildiğini görmekteyiz. Özellikle F. Bacon’un 1620 yılında yazdığı “Novum Organum” u 

buna en çarpıcı örnektir. Bacon “yardımcısı olmayan bir el veya zihin, kendi başlarına 

bırakıldıklarında, ancak küçük bir güce sahip olabilirler. Zihin, en az bir el kadar ihtiyaç duyduğu 

aletler ve yardımlar aracılığıyla bir takım sonuçlar elde edebilir. Nasıl ki, aletler elin hareketini 

hem geliştirip hem de düzenliyorsa, zihne uygulanan aletler de aynı şekilde zihni harekete 

geçirir ve korur ” diyerek bu konudaki hassasiyetini gözler önüne sermiştir (Bacon, 1999: 8).  

 Bacon, Aristoteles mantığının artık eskidiğini ve doğayı açıklamada yetersiz olduğunu 

savunurken, bunun yerine tümevarımı koymaya çalışmıştır. Çünkü Aristoteles mantığı töz 

kavramı üzerine dayalı ve nitelken, yerine töz kavramı üzerinden gitmeyen daha nicel, mekanik 

bir sistem getirilmelidir, diye düşünmekteydi.  

  17. yüzyıl eski mantığın yerini matematiksel düşünüşe bıraktığı, Descartes, Spinoza, 

Leibniz gibi dönemin ünlü düşünce insanlarının bu konuda çalışmalar yaptığı, doğrulara götüren 

yolların hiç olmadığı kadar önemsendiği bir dönem olmuştur. Descartes da 1637 yılında, “Metod 

Üzerine Konuşma” adlı eserini yazdığında bu yol ve yöntem konusunda bir hayli kafa yormuştur. 

Hem Bacon hem de Descartes okumaları ile onlardan bu konuda ciddi etkilenen Spinoza da daha 

ilk eserlerinden biri olan “Anlama Yetisinin Gelişimi Üzerine” adlı eserinde bu konuyu 

irdelemiştir.  

 Skolastik düşüncenin son bulmasıyla, fizik ve matematik başta olmak üzere bilimler 

önem kazanmış, ortaçağ boyunca dinin etkisinde olan felsefe, Rönesans’tan başlayarak 

sonrasında uzun bir süre bilimin etkisine girmiştir. 17. yüzyılda ve hatta Spinoza’da da felsefe ve 

bilimin beraber olduğu görülmektedir. Bu dönemin pek çok filozofu aynı zamanda bilim 

adamıdır. Yine bu dönemin yetiştirdiği bir filozof olan Spinoza için de felsefe kanıtlanabilir 

olmalıdır. İşte bu sebeple de geometrik yöntemi kullandığı görülmektedir. Onun geometrik 

yöntemi tümdengelime dayanır. Nitekim başyapıtının tam adı: Geometrik Düzene Göre 

Kanıtlanmış Etika’dır. Yapıt okunurken adeta bir geometri kitabı ile karşılaşılmaktadır. İlk olarak 

“tanımlar” (definitiones) verilmiştir. Sonra “axiomlar”, daha sonra da “önermeler” 

(propositiones) ile bunların kanıtlamaları, en son olarak da “notlar” (scholie) verilmiştir. Genel 

olarak yapıtı okumanın zor olduğu düşünülmekle birlikte, bunun nedeni Spinoza’nın kullandığı 

yöntemdeki kalıplara katı bağlılığı gösterilmektedir. Tüm bu ağır havaya rağmen “Ethıca” eşine 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

9 

az rastlanan türde bir mistisizim ile rasyonalizmin örneğidir. Spinoza, derin metafizik konuları 

bile geometrik yöntemi kullanarak açıklamıştır. 

  “ Spinoza’nın kullandığı yönteme matematik yöntem değil de, geometrik yöntem demek 

daha doğru olur. Spinoza öteden beri rationel tanıtlamanın ideali sayılan Eukleides geometrisini 

örnek olarak almış, sistemine dıştan bu sentetik-demonstratif bilimin formunu vermeye 

çalışmıştır.” (Gökberk, 2002: 261). 

 Spinoza’nın ontolojik ve epistemolojik açıklamaları kendine özgü ve son derece 

sistematik kurulmuş bir felsefeye dayanır. Bu bağlamda, sarılmaz doğrulara götüren tek yöntem 

dediği geometrik yöntemi kullanmış olması da tesadüf olmamalıdır. Geometrik yöntemi 

seçmesinde Descartes’a hayranlığının izleri vardır. Descartes, matematiğin kanıtlarının 

kesinliğinden dolayı matematiğe düşkünlüğü ile tanınan o dönemin en önemli filozoflarındandır. 

Descartes ve dönemin bilim geleneğinin Spinoza’yı yöntemsel olarak bir hayli etkilemiş olduğu 

aşikardır.  

 Spinoza felsefesinin genel hatlarıyla metot olarak geometrik yöntem ve tümdengelim 

(dedüksiyon) üzerine kurulu olduğunu söyleyebiliriz. Spinoza’nın geometrik yöntemi ile 

tanımlar ve aksiyomlar sıralanarak, çok sayıda önerme ve sonuç kanıtlanır. Tanım ve 

aksiyomlardan adım adım akıl yürütmeler doğrulanmış olur. Spinoza’nın geometrik yöntemi 

amaç değil bir araçtır.  

  “Tanrı ya da doğayla ilgili, O'nun özsel olarak varolduğu, mutlak olarak sonsuz olduğu, 
kendi kendisinin nedeni olduğu, kendisinde ve kendisi aracılığıyla varolduğu vs. türünden 
hiçbir şekilde reddedilemeyecek, kendisinden başka önermelerin türetileceği bir temeli 
meydana getiren şeyler ya da doğrular olduğunu kabul eden Spinoza, Etika'da geometrik 
yöntem aracılığıyla bu diğer doğruları çıkarsamaya geçer.” (Cevizci, 2012: 138-139).  

1.3. Spinoza’nın Eserleri 

 Eserlerinin çoğu ölümünden sonra yayımlanabilmiştir. Spinoza yaşarken yayımlanan 

eserleri sadece “Descartes Felsefesinin İlkeleri” ve “ Teolojik-Politik İnceleme” dir.   

 “Renati des Cartes principiorum philosophiae” (“Descartes Felsefesinin ilkeleri”), 

Spinoza’nın ilk yapıtıdır. Bir gence verdiği derslerin bir araya getirilmesinden meydana 

gelmektedir. Descartes felsefesi üzerine yazılmıştır. Descartes’ın “Felsefenin İlkeleri” adlı 

eserinin ilk iki bölümünün geometrik yöntemle çözümlemesi yapılmıştır. Bu kitaba önsözü 

Spinoza’nın yakın arkadaşı Lodewijk Meyer yazmıştır. Kitap 1663 yılında basılmıştır. “Metafizik 

Düşünceler” ise bu kitaba ekli bir şekilde yayınlanmış bölümüdür.  

 “Tractatus theologıco-politicus” (“Teolojik- Politik İnceleme”) ise adından da anlaşılacağı 

gibi Spinoza’nın, teoloji ve politika konusundaki görüşlerinden oluşmaktadır. İşlenen başlıca 

kavramlar,  din, devlet, düşünce özgürlüğü ve demokrasidir. “Kendileri ile sık sık yazıştığı 

Amsterdam’daki yakın dostlarının ısrarları üzerine yayımladığı eseridir.”(Gökberk, 2002: 260). 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

10 

Eserin ilk basımında yazarın adı verilmemiş, yayımcısı ve yayınevi bilgileri de yanlış verilmiştir. 

Çünkü kitap basıldığı anda büyük tepkilere yol açmış hatta çıkan şiddetli tepkiler üzerine 

Spinoza bir daha eser yayınlamama kararı almıştır. Kilise de 1674 yılında kitabı yasaklatmıştır. 

Hatta “ dinini inkar eden Yahudi’nin cehennemde şeytanla birlikte yazdığı kitap” olarak 

adlandırılmıştır. Spinoza bu eserinde politikanın aklın alanına giren bir konu olduğunu ve bilim 

ile dinin kesinlikle ayrılması gerektiğini savunur. Teolojinin nesnesinin “inanç ve itaat”, 

felsefenin araştırma nesnesinin ise “hakikat” olduğunu söyler. Ayrıca, ifade özgürlüğünü şiddetle 

savunarak, demokrasinin önünün ancak bu şekilde açılabileceğini savunur. O’na göre demokrasi 

insan doğasına en uygun rejimdir ve gerek din gerekse devlet adına tüm sınırlamalar 

kaldırılarak ifade özgürlüğü ile demokrasi sağlanabilirse özgürlük gerçekleşebilecektir.  

 “Ethıca” (“Etik”, “Törebilim”), Spinoza’nın başyapıtıdır. Kitabın tam adı “Geometrik 

Metoda Göre Belirlenmiş Etika’dır” (Ethıca Ordine Geometrico Demonstrata). Felsefe tarihinde 

bu şekilde yazılmış başka bir kitap yoktur. Spinoza öldükten sonra 1677 yılında basılabilmiştir. 

Ancak, Spinoza’nın, Leibniz O’nu Lahey’de ziyaret ettiği sırada Ethıca’nın bazı parçalarını 

müsvedde halindeyken ona okuduğu bilinmektedir (Gökberk, 2002: 260).  Kitap beş ana 

bölümden oluşmaktadır. Spinoza düşüncelerini geometrik yöntemi kullanarak ve tümdengelimli 

bir şekilde açıklamıştır. Tanımlar, aksiyomlar ve önermeler ile bunların kanıtlamaları, en son 

olarak da notlar verilmiştir. Birinci bölüm “Tanrı Üzerine”, ikinci bölüm “ Anlığın Doğası ve 

Kökeni Üzerine”, üçüncü bölüm “Duyguların Köken ve Doğaları”, dördüncü bölüm “ İnsan 

Köleliği, Ya Da Duyguların Gücü”, beşinci bölüm “ Anlağın Gücü Ya Da İnsan Özgürlüğü” olarak 

adlandırılmıştır.  

  “Tractatus  Politicus” (“Devlet Üzerine İnceleme) ise tamamlanmamış bir eserdir. 

Tractatus Politicus için önsöz yerine Spinoza’nın bir arkadaşına yazdığı mektubunda şunlar 

yazmaktadır. “…Politik İnceleme yazmaya başladım. Altı bölümü şimdiden tamamlandı: İlk 

bölüm bir giriş mahiyetinde; ikinci bölüm doğal hakkı, üçüncü bölüm her tür egemen gücün 

hakkını, dördüncü bölüm egemenin idaresine bağlı meseleleri, beşinci bölüm bir toplumun 

ulaşmayı hedefleyeceği en yüksek yapılanmayı ele alıyor ve altıncı bölümde de tiranlık içine 

düşmesini engellemek için bir monarşik yönetim biçiminin nasıl kurulması gerektiği işleniyor. 

Şu sıra iyi bir monarşik örgütlenmeye ilişkin altıncı bölümün bütün noktalarını yeniden ele alıp 

yöntemli olarak tanıtladığım yedinci bölümü kaleme alıyorum. Ardından aristokratik yönetim 

biçimine ve sonra da halk yönetimine (demokrasi) geçeceğim ve nihayet, yasalara ve siyaseti 

ilgilendiren diğer özel sorunlara…” (Spinoza, 2015: 11).  

 “Tractatus de İntellectus Emendatione” (“Anlığın Düzeltilmesi Üzerine İnceleme”), yine 

tamamlanmamış bir yapıtıdır. 

 “Tractatus de Deo et Homine Eiusque Felicitate” (Tanrı, İnsan ve İnsan Mutluluğu 

Üzerine İnceleme”), “Kısa Denemeler” olarak da bilinir. Burada Spinoza’nın Bruno’dan 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

11 

etkilenmiş olduğu açıkça görülmektedir. Kitap iki ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde 

Tanrı’nın varlığı, ikinci bölümde ise bilginin değişik türleri gibi konular ele alınmıştır. Kitabın 

Spinoza’ya ait olduğunu savunanlar olduğu gibi, tam tersine, Spinoza’dan farklı biri tarafından 

yazılmış olduğunu savunanlar da mevcuttur.  

 Spinoza’nın bu belli başlı eserleri dışında, ünlü kişilerle yazışmalarını içeren, felsefi 

konuların tartışıldığı “mektupları” ve bazı özel denemeleri de mevcuttur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

12 

2. TANRI KAVRAMI TEMELİNDE ÖZGÜRLÜK VE ZORUNLULUK KAVRAMLARI İLİŞKİSİ 

2.1. Spinoza’da Tanrı Kavramı 

 Spinoza felsefesinde, Tanrı’yı anlamak, genel olarak onun sistemini ve insanı anlamak 

için çok önemlidir. Spinoza ve felsefesi söz konusu olduğunda, bir kısım düşünür,  onun tam bir 

ateist olduğunu düşünmekle birlikte, bir kısım düşünür için ise onun felsefesinin tamamı 

Tanrı’dan ibarettir. Bunu çözümleyebilmek için Tanrı’yı nereye ve nasıl koyduğunu ya da Tanrı 

kavramının içini nasıl doldurduğunu anlamamız gerekmektedir.  

 Gerek felsefe tarihinde gerekse günümüzde insanı anlamaya çalışmak, içinde bulunduğu 

ilişkilerle mümkündür. Doğa ile ilişkisi, diğer insanlarla ilişkisi ya da Tanrı ile ilişkisi onu 

anlatacaktır. Özellikle de Tanrı’yı nasıl kurguladığı insana dair çok önemli bilgiler verecektir. 

Genel olarak ise, insan kendisini nasıl görmek istiyorsa ya da nasıl yaşıyorsa, Tanrı’yı da o 

şekilde kurgulamaktadır. Sınırlı yapıya sahip olan insan, Tanrı’yı da, ancak sahip olduğu bu biliş 

çerçevesinde anlayacak ve bilecektir. 

  Spinoza’nın Tanrı’sının alışılagelmiş Tanrı anlayışından farklı olduğu açık bir şekilde 

ortadadır. Hatta cemaatinden kovulmasının nedeni de, Tanrı’ya ilişkin yaklaşımlarının 

duyulması olduğu söylenir. Onu ziyaret eden iki hahamın, Tanrı’nın bir bedene sahip olduğu 

fikrinden vazgeçmesi için Spinoza’ya para teklif ettikleri bilinmektedir. Ancak Spinoza geri adım 

atmamış ve sonuçta da cemaatten atılmıştır.  

 Felsefe tarihinde Tanrı’nın nasıl kurgulandığına kısaca bir göz atmamız gerekirse, 

özellikle Antik Yunan’da, orta çağda ve Descartes ile başlayan dönemde ciddi ayrışmalar 

gözlemlenmektedir. Antik Yunan’da tanrıların “antropomorfik” yani insan biçimli yapıları göze 

çarpmaktadır. Tanrılar kadın ya da erkek olabilir, kızabilir, mutlu olabilir ya da üzülebilirler. 

Antik Yunan çok tanrılı (politeist) bir yapıya sahiptir. Mitoslar çağın inanç sisteminin tamamına 

hakimdir.  

 Ortaçağa gelindiği zaman ise genellikle monoteist görüş yaygın kabul görmektedir. 

Bilindiği üzere en az bir Tanrı’nın varlığını kabul eden görüşe “Teizm”, sadece tek bir Tanrı’nın 

varlığını kabul eden görüşe de “Monoteizm” denir. Orta çağın Tanrı’sı evrenin dışında, aşkın bir 

hal alır. Tanrı evreni yaratır ya da isterse yok edebilir. İnsanı da yaratmıştır ve yarattıklarına 

müdahale eder. Yarattıklarından da farklı bir varlık düzeyindedir. Her şeyin üzerinde üstün 

güçtür ve kutsaldır. Hiçbir şey ona denk değildir. Kader, kutsal kitap ve ahiret inancı vardır. 

Tanrı her şeyi bilir, mucizelerin olmasını sağlar, peygamberler gönderir ve zamansal olarak 

önseldir.  

 Spinoza için Antik Yunan’daki tanrılar nasıl antropomorfik bir yapıya sahip ise dinlerdeki 

Tanrı anlayışı da bu durumdan çok farklı değildir. Dinlerin kutsal kitaplarında Tanrı, 

ödüllendiren, cezalandıran, bilen, duyan, güçlü, merhamet eden ya da kızan olarak tasvir edilir. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

13 

Bu tarz insani duygu ve eylemlerin Tanrı’ya atfedildiği anlayış, Spinoza için, Antik Yunan’ın 

kızdığı için gök gürültüsü meydana getiren tanrısına çok uzak değildir. Ya da “panteizm” için, 

doğa ile aynı da olsa içinde bir Tanrı inanışı var, şeklinde bir düşünüş tarzı son derece yanlış ve 

büyük bir yanılgı olacaktır. 

 Descartes’la birlikte orta çağın Tanrı anlayışı bazı darbeler almıştır. Descartes, bazı 

çelişkiler dile getirerek, orta çağın Tanrı anlayışını sorgulamış ve eleştiri süzgecinden 

geçirmiştir. Tanrı, kendi yarattıklarını beğenmiyor ya da yetkin bulmuyor olmalı ki müdahale 

edebiliyor, diye düşünmüştür. Ortaçağın Tanrı düşüncesine tamamen aykırı olan bu düşünüş 

şekli ve giriştiği metodik şüphe yöntemi ile Descartes kendi Tanrı ve insan anlayışını ortaya 

koymuştur.  

 Descartes, kendisini düşünen varlık olarak ortaya koyduktan sonra, bizde yetkinlik ve 

mükemmellik fikri varsa onu zihnimize koyan, bu özelliklere sahip bir varlık olması gerekir, bu 

da Tanrı’dır, demektedir. Tanrı, her şeyi kusursuz bir şekilde yarattıktan sonra artık yok 

etmeyecektir. Çünkü her şeyi zaten mükemmel bir şekilde yaratmıştır. Tanrı ve yarattıkları, artık 

o düzen içerisinde yaşayacaklardır. Bu süreçten sonra Tanrı tarafından müdahale de 

olmayacaktır. Bu görüşü ile Descartes, dinlere ciddi bir darbe vurmuş gözükmektedir.  

 Spinoza, pek çok konuda Descartes’a karşı olmasına rağmen, aynı zamanda pek çok 

konuda da ondan etkilenmiştir. Bu noktada ondan etkilenmiş olduğu çıkarımında rahatlıkla 

bulunabiliriz. Ancak Spinoza, Descartes’ın bu Tanrı anlayışında bir problem bulup, onu kendi 

sisteminde ortadan kaldırmaya çalışmıştır. O da, Descartes’ın tanrısının irade sahibi olması ve 

keyfiyet barındırmasıdır.  

 Nietzsche, “Deccal” adlı yapıtında Descartes ile açıkça alay eder ve özetle şöyle söyler: 

 “ Tanrı sıkıldı ve insanı yarattı. Bir süre sonra insan sıkılınca, hayvanı yarattı ve yine bir 

süre sonra insan hayvana galip gelince de kadını yarattı. O andan itibaren de hem Tanrı hem de 

insan eğlendi.”  

 Spinoza’da ise Tanrı zorunluluğun kendisidir. Yani ne dinlerdeki gibi aşkın, yaratıcı, irade 

sahibi bir Tanrı ne de Descartes’da olduğu gibi bir Tanrı vardır. Spinoza’da evrendeki her şey 

Tanrı’dır ancak bir zorunluluk ya da zorunlu bir yasa olarak anlaşılmalıdır. Tanrı, tek töz, Causa 

sui’ dir. Yani kendi kendisinin nedenidir. Tanrı dışındaki her şey, zorunlu tanrısal yasadan dolayı 

vardır. Özü var oluş içeren tek varlık Tanrı’dır. Nedeni Tanrı olan diğer tüm şeylerin ise özleri 

var oluş içermez.  

 Spinoza, Tanrı’nın görünümlerinden bahseder. Tanrının görünümleri tanrısal özü taşır. 

Bu çerçevede düşünüldüğü zaman, yalnızca bu anlamda her şey tanrının bir parçasıdır. 

Spinoza’nın sistemi bir puzzle gibi düşünülebilir.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

14 

 Leibniz’in monad anlayışını da buna benzetebiliriz. Bütün ve onu oluşturan parçalar 

vardır. Her monad, kendine yeterliğe sahiptir ancak evrenin bütünü de o monadda görülür. Bu 

anlamda Leibniz de Spinoza’dan etkilenmiş gözükmektedir.  

 Tek töz Tanrı ise ezeli ve ebedi olarak sonsuzdur. Başka bir şekilde Ulus Baker’in 

yorumuyla da Tanrı sonsuzca vardır. Bu sonsuzluk ise doğası, özü, var oluşu bakımından 

anlaşılabilir. Yoksa süre söz konusu değildir. Süreye tabi olan varlık ya da töz değil, var 

olanlardır. Sonsuz tözden, sonsuz çokluk çıkar. Ya da başka bir deyişle, tözün sonsuz nitelikleri 

vardır. Sonsuz ancak tek bir töz ve onun sonsuz niteliğinden bahsedilmektedir.  Hegel’in dile 

getirdiği, “bir” in nasıl olur da sonsuz olduğunu size felsefe anlatır, sözü tam da bu noktada 

Spinoza’ya uygun düşecektir.  

 Spinoza’nın nitelik dediği attributum ya da sıfat kavramlarına karşılık gelmektedir. 

Spinoza’da bir şeyin ne kadar realitesi varsa o kadar sıfatı olması gerekir.  

 “ Bir şey ne denli olgusallık ya da varlık taşırsa, o denli çok yüklemi vardır.” (Spinoza, 

2009: 15 ) 

 Tanrı’nın sonsuz niteliklerinin hepsi, tözün özünü anlatır. Bu sebeple de aynı zamanda o 

sonsuz özün kendisi olmaktadır. Sonsuz tözün ürünü ya da sonuçları da moduslardır. 

Modusların var oluşları töze bağlıdır. Töz, Causa Sui olması bakımından nedendir.  

 Spinoza, içerisinde yaşadığımız Doğa’nın ve var olan her şeyin kendisine dayandığı 

sonsuz varlığa ya da töze “Tanrı ya da Doğa (Deus sive Natura)” adını vermektedir (Spinoza, 

2004:114). Tanrı ve doğa ikiliğinin ortadan kaldırıldığı panteist bir anlayış sergilenmiştir. Doğa 

ve Tanrı bir ve aynı şeydir. Spinoza’nın “Tanrı” dediği her yere “doğa” kavramı da konularak 

okunmalıdır. 

 Tanrı, Ethıca’da hemen ilk kitapta anlatılır. Yani Ethıca “Tanrı Üzerine” adı verilen birinci 

bölüm ile başlar. Spinoza, Tanrı’yı (Deum), sonsuz varlık ve sonsuz özü anlatan sonsuz 

yüklemlerden oluşan tözü anlıyorum, diye tanımlar. Onun Tanrı anlayışı tek ve sonsuz töze 

karşılık gelir. Tanrı, kendi kendisinin nedeni olan “Causa Sui” dir ki bunun ötesinde kavram 

yoktur. Tanrı, doğanın aşkın bir nedeni değil, kendisidir. Spinoza, Tanrı’nın bir erek uğruna 

davranan, karar veren, aşkın bir Tanrı olamayacağını düşünür. Çünkü bu antropomorfik 

olacaktır. Tanrısal olan oluş ve işleyişin kendisidir. Doğanın kendi yasalılığı söz konusudur. Bunu 

mekanik bir işleyiş ile tasvir etmek yanlış olmayacaktır. Olayları yorumlarken kullanılan 

değerler, örneğin iyi ve kötü, bize aittir. Doğada yoktur.  

  Var olanlar, tekiller ya da Tanrı’nın görünüşleri için ise Spinoza, var olmaktan başka 

seçenek yoktur ya da onun deyimiyle, zorunlu olarak var olmaya belirlenmişlerdir, der.  

Böylelikle Spinoza felsefesinde, Tanrı tarafından değil ama Tanrı nedeniyle ya da tanrısal 

zorunluluktan dolayı var olmaya belirlenen her şey “Natura Naturata”, Tanrı ise “Natura 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

15 

Naturans” a karşılık gelir. Belirleyen doğa, belirlenen doğadan daha fazlası değildir. Bir ve 

aynıdır. Tanrı zorunluluğun ve doğanın kendisidir.   

 Spinoza’nın konuya ilişkin kavramlaştırmaları olan varlık, töz, attributum ve modus 

kavramları ile bağlantıları tezin ilerleyen bölümlerinde detaylı olarak ele alınacaktır.   

2.1.1. Tanrı ve Zorunluluk 

 Zorunluluk en genel anlamda, başka türlü olmayan-olamayan, olduğundan başka türlü 

olmanın mantıksal olarak olanaksız olduğu, olumsal olmayan gibi çeşitli şekillerde tanımı 

yapılabilecek bir kavramdır. Felsefe tarihi boyunca birçok filozofun sorguladığı ama daha çok 

bilime veya bilimsel felsefeye konu olan bir alandır. Çünkü, bilimsel anlamda “zorunluluk” 

kavramı determinizm ve neden- etki bağı ile birlikteliğinden, Galilei’ den itibaren doğanın 

anlaşılmasında temel kavram olmuştur. Hatta Newton’un yaptığı çalışmalar ile bu durum daha 

da pekişmiştir. Relativite teorisine kadar doğaya bu şekilde bakış tarzı hakim olmuştur. Felsefe 

ya da bilim tarihinde zorunluluk denilenince beraberinde mutlaka nedensellik, determinizm, 

apriori gibi kavramları da çağrıştırır. Kavram, hem ontolojik hem de epistemolojik olarak 

incelenmeye uygundur. Ancak bu çalışmamızda sadece Spinoza felsefesindeki yerini 

anlamlandırmaya çalışacağız.  

 Spinoza’da “zorunluluk” sistemden çekildiğinde adeta tüm sistemin çökeceği kilit bir 

konumdadır. Zorunluluk kavramının anlaşılabilmesi için ise Tanrı kavramının anlaşılması 

gerekmektedir. Spinoza için zorunluluk, en genel anlamda, determinist bir neden sonuç ilişkisi 

olan yasadır. Hatta doğada var olan bu zorunlu yasa pek çok düşünürün görüşüne göre de 

Spinoza için Tanrı’nın kendisidir.  

 “Spinoza’nın Tanrı olarak doğada tam bir zorunluluk gördüğü söylenebilir.” (Türkyılmaz, 

2007).  

  Spinoza, varlığı açıklamak için “zorunluluk” kavramından bahseder. Varlığın var olma 

nedeni onun doğasıdır ya da doğasının işleyişine bağlıdır ve doğasının belirlenimi sonucu bir şey 

ne ise o olur. Her şey buradan anlam bulur. Bu noktadan hareketle artık varlığa ve var olanlara 

ilişkin belirlenimler sıralanabilir.  

 Spinozada, varlığın doğası kendi kendisinin nedeni olmaktır. Bu onun “causa sui” dediği 

şeye karşılık gelmektedir. Causa sui için Ethıca’da, kendinin nedeni ile özü varoluş içereni ya da 

var olmadıkça doğası kavranamayanı anlıyorum, diyor (Spinoza, Törebilim, 1996: 9 ). O halde 

sadece Tanrı kendi kendisinin nedenidir. Yani Tanrının doğası varlığının nedenidir. Tanrı 

kendinin nedeni olduğu için de zorunludur. Var oluş içindeki diğer tüm varlılar da, nedenleri 

kendileri olmadıkları için zorunlu değil ama zorlanmış varlıklardır. Tanrı “zorunlu varlık”, var 

oluş içindeki diğer varlıklar ise “zorlanmış varlık” tır.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

16 

 Spinoza, bu kabulden hareketle, Tanrı’dan başlayan bir mantıksal tümdengelim sürecine 

girmiştir. Burada zorunluluğun nasıl bir neden- sonuç ilişkisi olduğu karşımıza çıkmaktadır. 

Varlık açısından metafiziksel bir determinizm söz konusudur. Tanrı, özü var oluş içeren, kendi 

kendisinin nedeni olandır. Kendinde neden, “zorunlu varlık ”tır.  Var olan her şeyin de Tanrı ile 

nedensel bağlılığı vardır. Var olanların ise özleri varoluş içermez. Bu zorlanmış varlıkların özleri 

var oluş içerseydi, onlar da kendi kendilerinin nedeni olurlardı. Oysa bu yalnızca Tanrıya özgü 

bir durumdur. Özleri varoluş içermeyen varlıkların zorunlu nedeni Tanrıdır. Yani Tanrı kendi 

kendisinin nedeniyken, var olanların nedenleri kendileri değildir.  Bu bağlamda, Spinoza’ya göre, 

doğada mutlak bir zorunluluk vardır. Tüm varlıklar, Tanrı’dan,  zorunlulukla ve belli bir düzen 

içinde doğmuşlardır. Burada rastlantıya ve erekselliğe yer yoktur. Doğası dışında herhangi bir 

neden ve etkiyi gerektirmeyen tek varlık ise Tanrıdır. Doğa da ontolojik olarak Tanrıdan ayrı bir 

şey değildir. Bir ve aynıdır.  

 Tanrı zorunlu olarak vardır ve Tanrı olmadan başka hiçbir şey meydana gelemez.  Diğer 

var olanlar ise zorunlu olarak, Tanrı’nın varlığından türerler. Spinoza’nın Ethıca’da da söylediği 

gibi, var olan her şey Tanrıdadır ve Tanrı olmaksızın hiçbir şey olmaz ve kavranamaz. Tanrı 

yalnızca kendi doğasının yasalarına göre davranır ve hiçbir şey tarafından zorlanmaz. 

Dolayısıyla Tanrı tüm şeylerin içkin nedenidir. Spinoza, Tanrı’nın var olanlar ile olan aynılığını 

ve farklılığını ifade edebilmek için “Natura Naturans” ve “Natura Naturata” kavramlarını 

kullanmıştır.  Natura Naturans, Tanrı’ya karşılık gelir. Natura Naturata ise Tanrı nedeniyle var 

olan diğer tüm varlıkları ifade etmek için kullanılmıştır. Ancak Spinoza’nın tüm sisteminde birlik 

ve aynılık söz konusudur. Tanrı’nın doğası belirleyendir ama belirlenen doğadan farklı bir varlığı 

yoktur. Dolayısıyla buradaki ölçüt, kendi kendisinin nedeni olan doğa ve nedeni Tanrısal 

doğadaki zorunluluk olan doğa, denilebilir.  

 Spinoza’yı felsefe tarihinde özel bir filozof yapan en önemli noktalardan biri şüphesiz 

Tanrı’yı ve Doğa’yı konumlandırışıdır. Ethıca’da, Tanrının ve/ ya da Doğanın davranmasının ve 

var olmasının nedeni bir ve aynıdır, diyerek, Tanrı ve doğanın aslında bir ve aynı şey olduğunu 

ifade etmektedir. Var olanları ya da tekilleri ise zorunlu olarak var olmaya belirler. 

 Spinoza’da, Tanrı aynı zamanda da etkindir yani kendi kendini de üretir. Ancak Tanrı 

irade ve istemeye sahip değildir. İşte zorunluluk tam da burada Tanrı’yı şekillendirmektedir. 

Hem Tanrı her şeyin nedeni ki Tanrı olmadan hiçbir şey olamaz ve kavranamaz hem de bu 

süreçte Tanrı’nın iradesi ya da isteğinden söz edemiyoruz. Sadece Tanrı’nın ya da varlığın 

doğasındaki zorunlu işleyiş tüm sistemi kuruyor.  

  Spinoza’da doğa da üretken ve canlıdır. Spinoza’nın, felsefi sisteminde, Tanrı doğadır, 

diyerek yaptığı belirlenim ile canlıcılık noktasından hareketle panteist bir noktaya ulaşmış 

olduğu görülmektedir. Panteizm genel olarak Tanrı- Doğa ikiliğinin ortadan kaldırılmasını ifade 

eden düşünüş şeklidir. Spinoza’nın bu konudaki görüşlerinde de en fazla Bruno’nun etkisi göze 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

17 

çarpmaktadır. Spinoza’da da Doğa ve Tanrı bir ve aynı şeylerdir. Bağımsız tözlerin toplamı değil, 

aynı tözü ifade eder. Tanrıdan aşkın neden değil sadece içkin neden olarak bahsedilebilir. 

Böylelikle, Spinoza’nın teizm’ den tamamen uzak olduğu görülmektedir. Felsefesinde dinsel 

hiçbir öge yer almamaktadır. Ancak doğayı geometrik bir model gibi tasarlayan, kendi 

döneminin bilimsel anlayışı, gerek kullandığı yöntemde gerekse sisteminde kuvvetle 

hissedilmektedir.  

 “Eğer Tanrı Doğa’dan ayrı olsaydı ve eğer Tanrı’dan başka tözler bulunsaydı, Tanrı 

sonsuz olmazdı” (Spinoza, 2004: 25 – 26). 

 G.Bruno’ya göre,  “her bir şeyin ve her bir hareketin hem kendi içinde bir ilkesi ya da bir 
kaynağı hem de kendi dışında bir nedeni ya da kaynağı vardır: Tanrı hem ilkedir hem neden; 
doğanın her bir parçasında içkin olarak ilke her bir parçayı aşan olarak nedendi.” 
(Collıngwood, 1999: 118 ). 

 Spinoza’nın Tanrı ve Doğa konusunda yaptığı panteist açıklamalar, kendisinden sonra 

gelen düşünürlerin farklı yorumlar yapmalarına sebep olmuştur. Kimine göre sıkı bir ateist, 

kimine göre ise dindar bir filozof olan Spinoza “panteist” adını tamamen ve kesinlikle 

karşılamaktadır. Bu konuda Hegel, Spinoza’ya ateist denilmesinin doğru olmadığını iddia 

etmektedir. Hegel şöyle dile getirmiştir: 

 “Spinoza ortaya koyduğu düşünceleriyle Tanrı ile Doğa arasında bir ayrım yapmadığı için 
ve Tanrı’dan ziyade ortada sadece Doğa kaldığı için, ateistlikle suçlanmıştır. Fakat 
Spinozacılık(Spinozism) gerçek bir şekilde Akozmizm (acosmism) terimi ile açıklamak daha 
yerinde olur. Çünkü onun öğretisine göre, sonlu varlıklar (bütün evren) kendi başına 
(substantial) bir temele sahip değildir, fakat buna sadece Tanrı sahiptir.” (Hegel, 1986: 281). 

 Goethe, Spinoza’ya yapılan ateist tanımlamasına karşın “ Benim doğaya kendi bakış 

yolum Spinoza’nınki değildir. Ama bildiklerimin tümü arasında benim görüşümle en iyi anlaşan 

kitabın adını vermem gerekseydi, bunun yalnızca Törebilim olduğunu söyleyebilirim. Ateist 

olduğu öne sürülen bu insanla birlikte, Tanrıya tapınmaya giderek daha çok sarılıyorum ve din 

adını verdiğiniz ve vermeniz gereken her şeyi memnuniyetle size ve dostlarınıza bırakıyorum.” 

demiştir (Spinoza, 1996). 

 Spinoza’da, Tanrı kendinin nedeni olduğu için doğasının yetkin olduğu kabul edilir. Yani 

Tanrı’nın doğası yetkindir. Varlığın nedeni ve gücü doğasıdır. Varlık ancak doğası yetkin olduğu 

için kavranabilir. İşte bu yetkin doğa sayesindedir ki varlık, kendi kendisiyle açıklanabilir. 

Tanrı’nın doğası yetkin olmasaydı, Tanrı’nın başka bir neden tarafından belirlenmiş olduğu 

düşünülebilirdi. Bu kabul ile yani yetkin doğa kabulü ile Tanrı’nın zorunlu varlık olduğu 

ispatlanır ve doğası dışında bir neden aranmaz. Tanrı’nın doğası zorunlu olmasaydı, Tanrı için 

“isteme” söz konusu olurdu. Spinoza bu şekilde yani Tanrı’nın doğasının zorunlu olduğu kabulü 

ile Tanrı için isteme ve iradeyi ortadan kaldırmıştır. Ona göre varlık ve var oluş Tanrı’nın 

istemesi ile değil, doğası tarafından zorunlu olarak belirlenir. Varlık ve var oluşu zorunlu olarak 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

18 

belirleyen Tanrı’nın verili doğasıdır. Bu doğa, Tanrı’nın varlığı ve varlığının etkinliğini zorunlu 

olarak belirler. O halde Tanrı’da irade değil, zorunluluk vardır.  

 Varlık ve var oluş arasında zorunlu bağ söz konusudur. Bu zorunlu bağ içerisinde varlık 

verili neden, var oluş da bu nedenin etkisidir. Verili neden yani varlık belirleyendir. Var oluş 

içerisindekiler de belirlenenlerdir. Yetkinlik kabullü, belirleme üzerine kuruludur ve yetkinlik, 

zorunluluk, Tanrı’nın doğası birlikte kullanılır. Zorunluluk kavramı, belirleme kavramı olmadan 

anlaşılamaz. Varlık zorunlu ve belirleyendir.   

 “Nasıl geometrik şekiller uzaydan matematik bir zorunlulukla çıkıyorlarsa, tek tek varlıklar 
da Tanrı’nın özünden matematik bir zorunlulukla oluşurlar. Evren bir zorunlu bağlantılar 
sistemidir.” (Gökberk, 2002: 262). 

 Spinoza’da her nesne bir başka nesnenin, her olay da başka bir olayın “zorunlu” 

sonucudur.  Varlığın doğasından kaynaklanan bu zorunlu yasa tüm sistemin işleyişini belirler. 

Bu tıpkı matematiksel bir sonuç çıkarma işlemi gibi net ve kesindir. Böylelikle, evrendeki her şey 

birbiriyle bağlantılıdır. Bu “nedenler zinciri” evrendeki zorunlu yasanın sonucudur. Kesinlikle 

herhangi bir rastlantısallık, tesadüf ya da istenç söz konusu değildir. Bu Spinoza’nın sistemindeki 

mekanist görüşü gözler önüne sermektedir. Spinoza bu açıklaması ile evrendeki teolojik 

açıklamaları ortadan kaldırmış olmaktadır. Madde dünyasındaki tüm olaylar, matematiksel bir 

zorunluluğa bağlıdır. Madde dünyasındaki olaylar yine maddi nedenlerle açıklanabilirler. 

Dolayısıyla da rastlantı, erek ya da mucizeye yer yoktur.  

 Kendi varlığının nedeni yine kendisi olan töz yani Tanrı, özü gereği zorunlu varlıktır. 

Tanrı’nın doğasındaki bu zorunlu yasa madde dünyasındaki düzeni ve işleyişi de kapsar daha 

doğrusu belirler. Tanrı zorunlu varlık olarak, diğer tüm var olanlara zorunlu bir etki eder. 

Tanrısal doğanın zorunluluğunda olan her şey, doğasından ötürü bir ve aynı yolda hareket eder. 

Var olanlar arasında, bu zorunlu yasa birlik sağlar. Var olan her şey, aynı düzenin içinde aynı 

yolda davranmaktadır. Felsefe tarihindeki ruh ve beden, madde dünyası ve düşünülen dünya, 

Tanrı ve doğa gibi ayrımlar Spinoza için söz konusu değildir. Spinoza felsefesinde bir ve aynılık 

vardır. Hatta hiçbir hiyerarşi de yoktur. Paralel – karşılıklı bir işleyiş içinde bir ve aynılık vardır. 

Tanrı bile ayrı bir varlık, aşkın bir güç değildir. Tanrı yaratıcı değildir, evrenin kendisidir. Tüm 

sistemin düzen ve işleyişi ise “zorunlu” bir şekilde gerçekleşir.  

 Spinoza felsefesine bakıldığında sistemindeki “determinizm” açıkça ortada durmaktadır. 

Bu zamansal olmayan metafizik determinizm, sistemindeki zorunlu yasanın belirlenimiyle 

ilgilidir. Özsel bir belirlenim de diyebileceğimiz bu yapı, şeylerin özlerinin var oluş içermemesi 

dolayısıyla nedenlerinin zorunlu varlık olmasıdır. Tanrının özü var oluş içerir ve dolayısıyla da 

kendinde nedendir. Ancak özü var oluş içermeyen her şeydedir ve içkindir. Tanrı’nın gücü 

özünden gelmektedir. Yoksa Spinoza’da Tanrı, dinlerdeki Tanrı anlayışından tamamen farklıdır. 

Aşkın ve yaratıcı bir güce, akla ya da iradeye sahip değildir. Tanrı, nedensellikle tüm şeylerin 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

19 

özlerinin ve var oluşlarının nedenidir. Tüm şeyler var olmaya ve eyleme belirlenirler. Bu 

nedensellik içerisinde rastlantıya yer yoktur. Yani nedensiz olma gibi bir durum söz konusu 

değildir. Var olanların var olmasını sağlayan zorunlu bir neden vardır. Tanrı bu nedensellikte 

tüm şeylere önseldir. 

 “... sonsuz yolda sonsuz şeyler yani her şey Tanrının sonsuz gücü ya da onun sonsuz 
doğasınca zorunlu olarak meydana gelmiştir ya da aynı zorunlulukta ondan çıkmıştır. Buna 
göre, var olan her şey onun doğasının zorunlu sonucudur. Nitekim üçgenin doğasından da iç 
açılarının iki dik açıya eşit olduğu sonucu ezeli olarak çıkarılacaktır. Böylece Tanrının 
evrensel gücü fiil(edimsel) halindedir ve o ezeli olarak fiil halinde kalacaktır.” (Spinoza, XVII: 
60) 

 Var olan her şeyin belirlenilmişlik içinde olması, doğada bir determinizmin hüküm 

sürdüğünü kanıtlar. Tanrı ya da Zorunluluğun nasıl bir neden sonuç ilişkisi olduğu konusu, 

Spinoza’nın determinizminin doğru anlaşılması açısından son derece önemlidir. Görüldüğü gibi, 

buradaki neden ve sonuç birbirlerinden farklı değildir. Tanrı ve ondan dolayı var olanlar bir ve 

aynı olmaktadır.  

 “… etki, nedenin özünü açması, yani kendini gerçekleştirmesidir.” (Gökberk, 1990: 296). 

 Spinoza felsefesinde, mantıksal determinizmin doğru anlaşılması zorunluluk ya da 

zorlama, özgürlük ya da bağımlı olma kavramlarına da ışık tutacaktır. Görülmektedir ki 

Spinoza’da “zorunluluk” determinizm ile varlık ve var oluşu açıklar. Yani rastlantısal, kadere ve 

inanca dayalı, iradi değil, son derece mekanist bir sistem gözler önüne serilmektedir. Tıpkı bir 

matematik formülü gibi sistemi kesintisiz, net ve tutarlıdır. Bunu da zorunluluk sayesinde 

gerçekleştirebilmiştir. 

 “Spinoza’nın felsefesi düşünce tarihinin görüp tanıdığı kendi içinde en tutarlı bir 

sistemdir.” (Gökberk, 2002:271).  

2.1.2. Tanrı ve Özgürlük 

 Özgür varlık, “zorunluluk” ve “Tanrı’nın doğası” kavramları ile tanımlanır. Tanrı, zorunlu 

ve özgür bir varlıktır. Bu doğasının belirlemesi sonucudur. Spinoza’nın sisteminde Tanrı’nın 

kendisi de diğer tüm var olanlar gibi zorunlu tanrısal yasa ve işleyişe tabidir.  

 Spinoza felsefesi için zorunluluk ve özgürlük aynı şeydir. Özgürlüğün, zorunluluğun 

sonucu olduğu gibi yanlış bir çıkarımsama yapmamaya dikkat etmek gerekmektedir. Çünkü, 

daha önce de tanıtlandığı üzere, varlığın doğası yani işleyişteki zorunlu determinist yapı onu 

“zorunlu varlık” yapmaktaydı. Bir başka neden tarafından belirlenmemesi ise onu “özgür varlık” 

yapar. Bu ise sadece Tanrı için mümkündür ve Tanrı, hem zorunlu hem de özgür olan tek varlık 

olur. Causa Sui yani kendi kendisinin nedeni olmak sadece Tanrı ya da zorunlu varlık için söz 

konusudur. Onun dışındaki tüm var olanların nedeni sonsuz töz ya da başka bir kavramlaştırma 

ile “natura naturans” yani Tanrı’dır. Neden sonucu gerektireceğinden, bu nedenin sonucu ise 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

20 

“natura naturata” yani tüm var olanlar, moduslardır. Moduslar, tanrısal özün modifikasyonları, 

görünüşleridir.  

 Tanrı ontosu gereği özgürdür. Bir başka deyişle de Tanrı’nın özü dolayısıyla özgürlük 

ontolojiktir. Ancak Tanrı’nın özgürlüğü iradi değildir. Tanrı da zorunlulukla eyler.  Töz, varlığı 

özünde içerilen, kendinde neden olan zorunlu varlıktır. Sonsuz sıfatları vardır ve özünü bu 

sıfatları aracılığıyla ifade eder. Diğer tüm şeylerin nedeni ise kendileri değil Tanrı ya da doğa’dır. 

Bu anlamda zorunlu değil, zorlama ya da zorlanmış varlık olurlar. Varoluşu özünde içerildiği için 

tamamen kendi doğasının zorunluluğuna göre davranan ve dışsal olarak hiçbir biçimde 

zorlanmayan Tanrı, özgürdür. Bu anlamda da sadece Tanrı özgürdür.  Buna karşın, tekil şeyler 

ya da var olanlar, doğaları bakımından içsel zorunluluğa tabi olmalarına rağmen, var oluş 

bakımından belirlenmiş olmaları nedeniyle dışsal olarak bağımlıdırlar. Bu sebeple de ontolojik 

olarak özgürlükten söz edemeyiz. O halde gerçek ve mutlak anlamda özgür olan tek varlık 

Tanrı’dır. 

 Tanrının, iradi ya da keyfi olarak şeyleri olduklarından başka türlü meydana 

getirebileceğini söylemek, Tanrı’nın doğasına ya da özüne aykırı olacaktır. Bu durumda 

Spinoza’nın Tanrısı kendi kavramıyla çelişecektir ki, bu ona başka bir doğa atfedilmesi demek 

olurdu.  

 Zorunluluk ve zorlama olmak tamamen farklı şeylerdir. Tanrı zorunlu varlıktır, zorunlu 

tanrısal işleyişe tabidir ancak asla dışsal bir nedenle belirlenmez yani zorlama değildir. Var 

olanlar ise, tanrısal zorunlu yasaya tabidirler ki sistemdeki her şey zorunluluğa tabidir, ancak 

nedenleri kendileri değil Tanrı’dır. Bu anlamda ontolojik özgürlük tam da bu ayrımda ifade 

edilebilir.  

 Var olan olarak insan için, kendi varlığını koruma ve sürdürme çabasının, ki bu çok 

değerlidir, diğer insanlara bağlı olması durumu söz konusudur. Burada ontolojik olması 

mümkün değil ama epistemolojik olarak bir özgürlük olanağı “olumsallık” kavramı ile 

sağlanacaktır. Bu kısım daha sonraki bölümlerde detaylı bir şekilde incelenecektir.  

 

2.2. Zorunluluk ve Özgürlük Bağlantısı 

 

 Zorunluluk kavramı, Spinoza felsefesi için çok önemli bir kavramdır. Spinoza, 

zorunluluğun varlığın doğası ile ilgili olduğunu açıkladıktan sonra Tanrı’nın varlığını bu 

kavramın içine yerleştirmiştir. Aynı zamanda bunun önemli bir sonucu da “özgürlük” kavramı ile 

ilişkisidir. Özgürlük kavramı, zorunluluk kavramının sonucu olarak ortaya çıkar. Tanrı zorunlu 

varlıktır ve doğasının zorunluluğu ile hareket eder. Dolayısıyla, Tanrı’nın zorunlu ve belirleyen 

olması özgür olduğu kabulünün de nedeni olur. Yani Tanrı hem zorunlu hem de özgür varlıktır.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

21 

 Spinoza, varlık açıklamasına neden gösterme ihtiyacından yola çıkarak, bir şeyin nedeni 

ya kendisidir (causa sui) ya da kendi dışında bir nedene bağlıdır (causa sui veratio), demişti. 

Çünkü nedensiz varlık ya da yokluk olamaz, diye düşünüyordu. Bir şeyin varlığının kendi dışında 

bir nedene bağlı olmaması onu zorunlu varlık yapıyordu ki bu sadece Tanrı için söz konusu 

olabilirdi. Yani Spinoza’da, neden açıklaması, Tanrı’nın zorunlu varlık olmasını, doğasının 

zorunluluğu ile var olması ve davranmasını ortaya koyar.  

 Spinoza felsefesinde “özgürlük” eyleme yalnızca kendisi tarafından belirlenen şeye denir. 

Kendisinden baka bir nedene bağlı olmadan var olan özgürdür. Zorunlu ve özgür olmak sadece 

Tanrı için mümkündür. Çünkü Tanrı ontosu gereği özgürdür.  Özgür olmak zorunlu olmaktan 

kaynaklanır ve sadece Tanrı için söz konusudur. Varlık, kendisi ile açıklanamadığı zaman, 

zorunlu ve özgür olarak ispatlanamaz. 

 Spinoza, “ var olmak ve etki etmek için zorunlu doğasından dolayı kendisinden başka bir 

nedeni gerektirmeyen varlık, özgür (libera) varlıktır.” der. (Spinoza, 1996: 9)  

 Spinoza felsefesinde özgür varlık olmak, zorunlu varlık olmaktan kaynaklanır. Yani 

Spinoza, özgürlük kavramını zorunluluk kavramı ile açıklar. Dolayısıyla, ispatlanan sadece 

Tanrı’nın özgür varlık olduğudur. Zorunluluk kavramı kullanılarak özgür varlık, var oluş 

içerisinde değil, varlık içerisinde ispatlanmıştır. Çünkü var olanlar için, ya da var oluş 

açıklamasında zorlanmış olan (coacta) ispatlanır. Bu şu demektir, zorunlu yasa var oluş 

içindekileri Tanrı’nın belirlemesi ile zorlanmış yapar. Tanrı zorunlu varlık, var olanlar ise 

zorlanmış varlıklardır. Bir başka nedenin belirlemesi ise özgürlük değildir. Kendinden başka bir 

nedene bağlı olarak var olma zorlanmış olmayı ifade eder.  Zorunluluk, burada var oluş 

içindekilerin kendi dışında bir nedenin zorlaması ile var olmalarını ifade eder. Bu Tanrı’nın 

doğasının zorunluluğunun sonucudur. O halde özgürlük, zorlanmış olmak ile değil, zorunlu 

olmak ile gerçekleşir. Bu sebeple de sadece Tanrı’nın varlığı için söz konusudur.  

 Tekiller, gerektirdiği neden tarafından belirlenmişlerdir. Tanrı’nın varlığının doğası 

onları var olmaya belirler. Belirleyen özgür varlık, belirlenenler ise bağımlı varlıklar olurlar. 

Tanrı’nın doğasındaki zorunluluk varlık ve var oluş yasasıdır. Tanrı’nın kendi dışında bir 

nedenden değil, kendi kendisinin nedeni olması ya da kendinde neden olması, bu zorunlu yasa 

dolayısıyla iken yine var olanların Tanrı tarafından belirlenmesi aynı yasa dolayısıyladır.  

 Tekiller, zorunlu işleyiş içerisinde bağımlı, belirlenmiş, zorlama varlıklar olarak var 

olurlar. Bu zorunlu işleyiş Tanrı’nın doğasının yasasıdır. Tanrı’nın zorunlu doğası ya da Tanrı’nın 

belirleyen doğası varlık ve var oluş yasası olarak işleyiş şekli olur.  

 Spinoza, Tanrı’nın yasasının belirleyen olduğunu “özün güç olduğu” kabulüne dayandırır. 

Spinoza’da Tanrı’nın gücü içerisinde olan her şey doğası tarafından kapsanır. Yani, varlığı ve 

varlığı dışındaki şeylerin var olmalarının ve eylemelerinin nedeninin Tanrı’nın gücü olduğunu 

ifade eder. İşte özün güç olması belirlemesi ile özü varlığının ve diğer var olanların zorunlu 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

22 

yasası olur. Bu belirlenim ile sadece tekiller değil, Tanrı da varlığı ile doğasının zorunlu 

belirlemesi içinde kalır. Ancak, Tanrı’nın varlığı özünden dolayı zorlama değil, zorunlu ve özgür 

varlık olmasına neden olur. Yani Tanrı özüyle belirlerken, varlığı ile belirlenen durumundadır. 

Özgürlüğü, özünden kaynaklandığı için ise, Tanrı özünden dolayı belirlenmiş olsa bile özgürdür. 

Çünkü Spinoza özü, kendi kendisinin nedeni olarak tanımlar ve öz, varlığın nedeninin 

kendisinden başka yerde aranmamasının zorunlu nedeni olur. Bu nedenle öz, varlıktan önce 

tanımlanır. Ancak bu öncelik zamansal değil, mantıksal bir öncelliktir. Varlığın kendisi ile ispatı, 

özü varlık tanımı için mantıksal dayanak kılar ve tüm kapılar Tanrı’ya çıkar. Bu nedenle 

belirleyen özünden dolayı, zorunlu yasa içinde olmanın özgür olmak olduğu kabulü sadece 

Tanrı’nın varlığı için söz konusudur. Tanrı kendinde ve kendisiyle var olduğu için varlığının ve 

eylemlerinin nedeni kendisidir. Dolayısıyla Tanrı doğasının zorunluluğundan dolayı özgürüdür. 

 “Zorunluluk” Spinoza felsefesi için çok önemli bir kavramdır. Bu kavram olmasa sistemi 

adeta alt üst olur. Tüm işleyiş ve düzen bu kavramın çerçevesinde gerçekleşir. Spinoza’da 

Tanrı’nın yasasının zorunlu olduğunu düşünmemek olanaksızdır. Bu zorunlu yasa, Tanrı’nın 

doğasıdır. Tanrı için özünden kaynaklanan bu zorunlu yasa O’nu özgür var olanları da bağımlı 

kılar. Tanrı özünden dolayı zorunlu olarak var olan ve davranan, bu sebeple de zorunlu ve özgür 

varlıktır. Dolayısıyla zorunluluk kavramı Spinoza felsefesinde neden ve işleyiş olarak Tanrı’nın 

doğasına bağlanmıştır.  

 Spinoza, tekillerin zorunlu yasa içerisinde zorlama olması dolayısıyla özgür 

olmadıklarını söyler. Tanrı’nın özü özgür varlık olmasının da nedenidir. Tanrı var olanlar için 

belirleyendir ve sadece belirleyen varlık özgürdür.  O halde sadece Tanrı özgürdür. Varlık için 

özünden dolayı zorunluluk da özgürlük de ontolojiktir.  

 “O, zorunlu olarak vardır. Tektir, bizzat kendi tabiatının zorunluluğu ile vardır ve etki 

edicidir. O, her şeyin özgür nedenidir. Her şey Tanrı’dadır ve Ona bağlıdır. Bu yüzden Onsuz 

hiçbir şey olamaz ve düşünülemez. Nihayetinde Tanrı her şeyi bir irade özgürlüğü ile ya da 

mutlak keyif ve hevesle değil, mutlak tabiatının ya da bir başka ifadeyle sonsuz gücünün eseri 

olarak önceden gerektirmiştir.” (Spinoza, 2004: 68). 

 Spinoza, Tanrı’nın özgürlüğü ile Tanrı’nın kendi kendisini belirlemesini kast etmektedir. 

O halde Spinoza’ya göre, tabiatta zorunsuz hiçbir şey bulunmamaktadır. Var olan her şeyin bir 

modusta olması tanrısal tabiatın zorunluluğu ile söz konusu olmaktadır. Tanrı, tek ve sonsuz 

tözdür. 

 Spinoza için zorunluluk ve özgürlük, kavramların ilk bakışta karşımıza çıkan anlamları 

gibi birbirine tezat kavramlar değildir. Aksine zorunlu olmak özgür olmaktır.  

 

 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

23 

2.2.1. Varlık  

 Antik Yunan filozofları, hiçlikten varlık çıkmaz, diye düşünmekteydiler. O çok bilindik 

söylemde denildiği gibi “Ex nihilo nihil fit” yani hiçlikten hiçlik çıkar. Bu sebeple de varlığı ezeli 

ve ebedi bir şekilde kurgulamışlardır. Burada bir problem gördükleri için, sürekli olarak 

doğadaki oluşu ve çeşitliliği açıklamaya çalışmışlardır. Hiçlik, varlık değildir ve varlık olma 

potansiyelini de taşımaz. Taşıyor olsaydı kendisi ile çelişmiş olacaktı. Mantıksal olarak da bir şey 

hem var hem de yok olamaz. O halde ya ezeli- ebedi olacaktır ya da bir nedeni olmalıdır. Bu 

neden dinler için yaratıcı ve aşkın Tanrı olarak belirlenmiştir. Spinoza için ise varlık aşkın bir 

yaratıcıya ihtiyaç duymaz. Tanrısal zorunlu yasa ya da özü gereği var olmak zorundadır. Varlık, 

özü zorunlu olarak var oluş içerendir. Başka bir deyişle de var oluşu doğasına özgüdür. 

 Varlık, yokluk ya da hiçlikten meydana gelmiş olsaydı kendi özü ile çelişmiş olacaktı. 

Varlık, Spinoza’da zorunlu olarak vardır. Seçmemiş, belirlenmemiştir ya da yaratılmamıştır. O 

zaten vardır ve Tanrı’nın kendisidir. Varlık zorunlu, var olanlar ise belirlenmişlerdir.  

 Varlığa ve doğasına dair açıklama yapılırken, en önemli kavramlardan olan ve açıklaması 

yapılmazsa pek çok şeyin eksik kalacağı kavram öz kavramıdır. Öz kavramını açıklamak ya da 

varlığın doğasını, nedenini açıklamak “zorunluluk” kavramından soyutlanamaz. Tersinden 

bakıldığında zorunluluk kavramı da öz kavramı olmadan açıklanamaz. Bu sebeple varlık 

açıklaması öz kavramı ile başlar.  

 “Bir şeyin diyorum, özüne (essentiam) ait öyle bir şey vardır ki, bu verildiğinde şey 

zorunlu olarak ortaya koyulur, ve geri alındığında şey zorunlu olarak ortadan kaldırılır; ya da, o 

olmaksızın şey, ve evrik olarak, şey olmaksızın o, ne olabilir ne de kavranabilir.” (Spinoza, 996: 

51).  

 Öz varlıktan önce tanımlanır çünkü varlığın zorunlu varlık olma nedeni özüdür. Başka bir 

deyişle de varlığın nedeninin kendisinden başka bir yerde aranmamasının zorunlu nedeni 

özüdür. Spinoza özü de Causa Sui yani kendi kendisinin nedeni olarak tanımlar. Çünkü bu 

şekliyle öz varlığı içerir, içkin neden olur. Aksi halde onun da başka bir nedeni olur ve bu zincir 

sonsuza kadar gidebilirdi ki açıklanamaz olurdu. Bu aynı zamanda özün varoluş içeren şeklinde 

tanımlanmasıdır.  

 Varlığın nedeni ya da neliği üzerinde düşünmek, varlığın ya da yokluğun nedensiz 

olmaması dolayısıyla kaçınılmazdır. Mademki nedensiz hiçbir şey olamaz, bir şey ya kendisinin 

ya da başka bir şeyin nedeni olur, o halde işe kendi kendisinin nedeni olan şeyi açıklamaya 

çalışmakla başlamak gerekiyor. Spinoza varlık felsefesi “öz” kavramı ile başlar, demek son 

derece doğru bir çıkarım olacaktır.  

 Öz, varlığın nedeninin kendinden başka bir yerde aranmamasının zorunlu nedenidir. O 

halde zamansal olarak değil ama mantıksal olarak varlıktan öncedir. Öz kavramı kullanılmadan 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

24 

zorunluluk kavramı ile varlık açıklanamaz ise öncelikle öz kavramının Spinoza’da nasıl 

kullanıldığını doğru anlamak gerekmektedir.  

 Spinoza, özü kendi kendinin nedeni olan olarak tanımlamıştır. Dolayısıyla varlığın 

zorunlu varlık olma nedeni özüdür. Özün, causa sui yani kendi kendisinin nedeni olan olarak 

kabulü ile varlık açıklamasında nedensel, mantıksal ve metafizik olarak zorunlu oluşu, onu içkin 

neden yapar. Özün varlık için zorunluluğu içkindir. Bu aynı zamanda öz varoluşu içerir anlamına 

gelmektedir. Özün varoluşu içermesi kendi kendisinin nedeni olması iledir. Öz, varlığı kapsadığı 

için, varlık, özü tarafından zorunlu olarak belirlenir. 

 Spinoza felsefesinde özün bu konumu, onu aynı zamanda “güç” yapar. Yani öz ve güç aynı 

şeydir. Çünkü sadece kendinin olmasını ve dolayısıyla da tüm şeylerin olmasını sağlayan, 

kuşkusuz “güç” tür. Bunu veren, başlatan neden özün kendisidir.  

 “Tanrı’nın özünün zorunluluğundan şu çıkar ki, Tanrı kendinin ve tüm şeylerin nedenidir. 
Öyleyse, Tanrı’nın kendisinin ve tüm şeylerin olmasını ve davranmasını sağlayan gücü onun 
özünün kendisidir.” (Benedictus Spinoza, Törebilim, İdea Yayınları, (Çev. Aziz Yardımlı), 
1996, s. 42 )  

 “Tanrı’nın gücünde olan her şey onun özünde ondan zorunlu olarak doğacağı ve dolayısıyla 
zorunlu olarak var olacağı bir yolda kapsanmalıdır.” (Spinoza, 1996: 42 )  

 Spinoza felsefesinde, “öz” söz konusu olduğu zaman “içkin nedensellik” karşımıza çıkar. 

İçkin nedensellik, özün içkin neden olması dolayısıyla, bu neden ve etkilerini ifade eder. Öz, içkin 

sebep olduğu için “belirleyen”, varlık da özünü gerektirendir.  

 “Öz ve varlığın içinde olduğu neden-etki ilişkisinin belirleme ve gerektirme şeklinde olması 
Spinoza felsefesindeki determinist işleyişi gösterir.” (Frank, 1964: 321). 

 Öz, varlığı ve var oluşu içermektedir. Çünkü özün causa sui ya da başka bir deyişle kendi 

kendisinin nedeni olması ile varlığı içermesi zorunlu olduğu için, öz, belirleyen neden olur. Yani 

zorunluluk, onun belirleyen neden olmasına yol açar.  

 Varlık açıklanırken, varlığın kendisiyle ispatı yapılır. Öz ve varlık arasındaki ilişki özün 

varlık için mantıksal dayanak olmasıdır. Öz ve varlık kavramlarının ortak nedeni özün causa sui 

olmasıdır. Özün causa sui olarak kabulü ile öz tanımından varlık tanımı çıkar.  

 “Öz, causa sui olarak kabul edilmesi özü varlığın saklı nedeni yapar. Bu saklı olma ile öz 

varlığı tanım açısından önceler. Bu nedenle de varlık özden çıkarak açıklanır. Spinoza’nın burada 

yaptığı, öz ve varlık kavramlarının tanımları arasındaki bağın aralarındaki nedensel ortaklığın 

sonucu olduğunu göstermektir. Bu ortaklık sonucunda öz tanımından varlık tanımı çıkar.” (Atış, 

2015: 101).  

 Bir şeyin var olabilmesi ve kavranabilmesi özüyle ilgilidir. Öz, bir şey ne ise onu o yapan 

ve öteki şeylerden ayıran bir şeydir. Yani bir şey ancak özüyle var olabilir ve kavranabilir. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

25 

Varlığın aslını kuran “öz” dür. Öz, var olarak gerçekleşir ya da başka bir deyişle öz, var oluşu 

gerektirir. 

 Varlık, kendisiyle tanımlandığı için, özünden ayrı bir şey olamaz. Varlık, özü ile bir ve 

aynı şey olur. Öz, varlığa tanımsal olarak öncel olmakla birlikte, zorunlu olarak varlığın 

kavramsal dayanağı da olur. Varlığın tanımını, özünün tanımından dedüksiyon (tümdengelim) 

ile çıkarır. Spinoza, öz ve varlık arasındaki ilişkiyi göstererek varlığın “töz” olarak 

ispatlanmasının yolunu açmıştır.  

2.2.2.  Töz Kavramı 

  Tüm felsefe tarihi boyunca farklı filozoflarca, farklı açıklamalar getirilmiş olan “töz” 

kavramı, kazandığı tüm farklı anlamlara rağmen felsefe tarihi için her zaman çok önemli bir 

yerde olmuş metafizik bir kavramdır.  

  Kelime karşılığı olarak Almanca’da “substanz”, Fransızca ve İngilizce’de “substance”, 
Latince’de “substantia” ve Yunanca’da “Hypostasis, Hypokeimenon=altta bulunan” ve 
“ousia=öz” anlamlarında kullanılmaktadır. (Akarsu, 1988: 179) 

 Töz, “Tüm fenomenlerin gerisinde bulunan temel, dayanak”, “Başka her şeyin varoluşu 
bakımından kendisine bağlı olduğu, fakat kendisinin varoluşu açısından başka hiçbir şeye 
ihtiyaç duymadığı varlık ” olarak tanımlanabilir (Cevizci, 1996: 507). 

 Felsefe tarihi boyunca töz kavramına yüklenmiş olan farklı anlamları kabaca 

toparlamaya çalışırsak: Değişen şeylerin ardında kendisi değişmeden kalan şey; cevher; tüm 

çeşitliliğin ardında onların kurucu unsuru, yapı taşı; sıfatların ya da niteliklerin taşıyıcısı ama 

kendisi bir sıfat olmayan; varlık bakımından değişmeyen, kalıcı olan; var olan her şeyin ilkesi 

daha gerçek olan; kendisi var olmak için bir şeye bağlı olmayan ama her şeyin var olmak için 

kendisine bağlı olduğu şey… Tüm bu açıklama ya da anlamlar, töz için kabul edilen 

tanımlamalardır. 

 Metafizikte, bir şeyin temeli, esası veya mevzuu, aslı… gibi anlamlara gelmektedir. Töz 

kavramının Türkçe ’de ise asıl, kök olarak karşılandığı görülmektedir. Sözlükte ise “ değişenlerin 

özünde değişmeden kaldığı varsayılan idealist kavram, cevher” olarak tanımlandığı 

görülmektedir. Töz konusunda felsefe tarihinin en önemli belirleyicilerinden olan Aristoteles  

“Organon” un I. Kitabı olan Kategoriler ’de tözü şöyle tanımlar:  

 “Töz ya da ilk varlıklar “Bir taşıyıcıya yüklenenlerde hem adın hem de tanımın taşıyıcıya 

yüklenmesi zorunlu; sözgelişi ‘insan’ taşıyıcı olarak belli bir insana yüklenir, adı da belli bir 

insana yüklenir – çünkü ‘insan’ı belli bir insana yükleyeceksin -; çünkü belli bir insan ‘insandır’ – 

O halde hem ad hem tanım taşıyıcıya yüklenmiş olacaktır… ‘ak’ taşıyıcıya yüklenir, ‘ak cisim’ 

denir – oysa aklık tanımı hiçbir zaman cisme yüklenmeyecektir – Ötekilerin hepsi ya taşıyıcı 

olarak ya da onların içindedir: Bu tek tek ele alınanlarda açıktır: sözgelişi ‘canlı’ ‘insan’ a 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

26 

yüklenir, (Örn. İnsan canlıdır.) o zaman belli bir insana da (Örn. Sokrates canlıdır.) yüklenir – 

çünkü belli insanlardan hiç birisine yüklenmeseydi genel anlamda ‘insan’a da yüklenemezdi. 

Yine, renk bir cisim içindedir. Tek tek olanların hiçbirinde olmasaydı genelde ‘cisim’de de 

olmazdı. Demek ki ötekilerin hepsi ya taşıyıcı olarak ilk varlıklara yüklenir ya da onların içinde 

olur. O halde ilk varlıklar olmadığında başka bir nesnenin olması olanaksızdır… İlk varlıklar, 

bütün öteki nesneler için taşıyıcı olmaları, öteki nesnelerin hepsinin onlara yüklenmeleri ya da 

onların içinde olmaları nedeniyle, bundan ötürü asıl anlamda varlıklar adını alırlar.” (Aristoteles, 

2002: 13-15). 

 Felsefe tarihine baktığımızda, doğa filozofları için “arkhe” probleminin töz sorununa 

karşılık geldiğini söyleyebiliriz. Doğa filozofları, değişen şeylerin ardında değişmeden kalan, 

kurucu unsuru arıyorlardı. “Arkhe” kabaca doğal nesnelerin temel nesnelerine karşılık gelen bir 

kavramdı. Çünkü, değişmeden kalan bu şey, var olan her şeyden daha gerçek ve tüm çeşitliliğin 

ardındaki ilke olacaktı. Thales buna “su”, Anaximenes “hava”, Anaximandros “apeiron”, 

Parmenides “bir ve bütün olan” … diyordu. O halde töz, onlar için bu buldukları şeydi. Yani 

evrenin temel ilkesinin ne olması gerektiğini bulmuşlarsa, bir anlamda tözünün de o olduğunu 

bulmuş oluyorlardı.  

 Platon için “idealar” fenomenal varlıklardan daha gerçekti. O halde, Platon için de töz ya 

da cevher “idealar” dı. Yani ideaların, fenomenal varlıklara varlığını kazandırması anlamında 

Platon’un ideaları onun tözleriydi. Ayrıca Platon, idealar dünyası ve nesneler dünyası ayrımı 

yaparken hakiki anlamda bir dünya ayrımından bahsetmektedir. Bu demek oluyor ki,  Platon’da, 

idealar dünyası ontolojik olarak vardır. İdealar dünyasına da ancak bilgi ve düşünme ile 

ulaşılabilmektedir.  

 Aristoteles’e geldiğimiz zaman ise töz kavramı yeni anlamlar, nitelikler yüklenmiştir. 

Çünkü töz kavramı Aristoteles ile adeta sistemleştirilmiştir. Aristoteles ile töz için o döneme 

kadar yapılmamış detaylı bir araştırma yapılmıştır. 

 Aristoteles öncesinde, Antik Yunan’da, Septikler ve Sofistler istisna olmak üzere, genel 

olarak, değişen şeylerin gerçek olamayacağı yönünde bir kabulün var olduğunu görmekteyiz. 

Yine Antik Yunan’da görünüş ve gerçeklik ayrımı yapılmıştır ve görünüşün ardında bir 

gerçekliğe inanılmıştır. Aristoteles ile birlikte düşüncenin mantık yapısı ile varlığın yapısının 

aynı görmeye başlandığı görülmektedir.  

 Aristoteles, töz düşüncesini geliştirirken öncelikle değişim problemini çözmeyi 

hedeflemiştir. Değişimi anlamak üzere de dil üzerine bir çalışma yapmış ve dilde kullanılan 

terimleri incelemeye başlamıştır. Aristoteles “Kategoriler” kitabının 5. bölümünde bu 

değerlendirmelere yer vermiştir. Ayrıca, Aristoteles Metafiziğin 7. kitabında da tözün neliği 

hakkında belirlenimlerde bulunmuştur.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

27 

 “Kategori” sıfat, yüklem ya da nitelik anlamlarına gelmektedir. Aristoteles, dilde 

kullanılan kelimeleri incelerken bir şeyin farkına varmıştır. O da, kullanılan bazı terimlerin 

başka bir şeyin niteliği olamadığı ancak başka bazı terimlerin ise başka şeylerin nitelikleri 

olabildiğidir. Örneğin özel adların başka şeylerin yüklemi olamıyorlar, diye düşünerek bu tür 

terimlere “töz” diyor ve 1. kategoriyi oluşturduğu görülüyor. Bunun dışındaki diğer terimleri de 

gerçekleştirdikleri niteleme işleminin sınıfına göre 9 ayrı kategoriye ayırıyor. Bunlar ise nicelik, 

nitelik, ilişki, yer, zaman, durum, sahiplik, eylem ve edilgenlik kategorileridir. Aristoteles, eğer 

dilde cevher ya da töz yerine geçebilecek böylesi terimler varsa, varlıkta da böyle olmalı diye 

düşünmüştür. Varlıkta da kendine yüklemde bulunabildiğim ama kendisini bir başka şeyin 

yüklemi kılamadığım şeyler olmalı inancı ile töz düşüncesini kurmuştur. Bu durumda ona göre 

töz, bütün kategorilerin taşıyıcısı durumundadır. Aristoteles’e göre, töz, kendisi bir başka şeyin 

yüklemi olmayan, somut, bireysel varlık olmak anlamına gelir. Ona göre, her somut varlık bir 

cevherdir. 

 Yine Aristoteles, var olan her şey bir taşıyıcı ve bir şekilden (madde ve form) oluşacaktır, 

demektedir. (Aristoteles, 1996: 19-20) Aristoteles açısından bir töz, bir yandan niteliklerin öte 

yandan da bu niteliklerin gerisinde bulunan bir dayanağın birleşiminden meydana gelir. Buna 

göre töz,  madde ve formdan oluşur ve var olan her şey somut bir birey olarak vardır. Böylece 

töz, madde ve formdan meydana gelen varlık olur.   

 Ortaçağa gelindiği zaman ise, tek tanrılı dinlerin de etkisiyle felsefeye yoktan yaratma 

fikri giriyor, böylelikle Antik Yunan’da hiç olmadığı bir şekilde töze varlık kazandırma özelliği 

eklenmiş oluyor. Töz, zorunlu varlık haline geliyor. Bu şekliyle doğal dünyanın yapı taşı olma 

özelliği bir hayli zayıflıyor. Ortaçağın karakteristik özelliklerinin etkisiyle töz bu çağda tanrısal 

vasıflar kazanıyor.  

 17. yüzyılda ise, özellikle de Descartes, Spinoza, Leibniz gibi çağın ünlü filozoflarında 

tözden başlayan bir metafizik inşa etme durumu gözlenmektedir. Descartes tözü, var olmak için 

hiçbir şeye ihtiyaç duymayan şey olarak tanımlıyor. Descartes töz açısından düalist bir filozoftur 

ve “düşünme” ve “yer kaplama” diye iki ayrı töz ortaya koymuştur. Spinoza ise töz açısından 

monist bir filozoftur ve Ethıca’nın birinci kitabında bu tek tözün Tanrı olduğunu bildirmiştir. 

Spinoza, böylelikle Descartes’ın “düşünme” ve “yer kaplama” dediği iki ayrı tözünü, Tanrının 

sıfatlarıdır, diyerek kendi tözü altında eritmiş oluyordu. Monadlardan bahseden Leibniz’e 

baktığımızda ise, plüralist bir töz anlayışı görmekteyiz. Leibnız, monadların kendinden aktif, 

tinsel varlıklar olduğundan bahsetmiştir.  

 18. yüzyılda ise özellikle empiristlerden töz düşüncesine ciddi eleştiriler gelmiştir. Çünkü 

empiristlere göre bilgi mutlaka bir deneyimden kaynaklanmalıdır. Töz ise tanımı gereği, 

niteliklerin taşıyıcısı ama kendisi bir nitelik olmayan, olduğu için bunun bilinir ya da 

tanımlanabilir olması mümkün değildir. Aksi halde tanımın kendisi ile çelişilmiş olacaktır. O 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

28 

halde empiristlerin en ciddi eleştirileri, bu bilinir olmayan şeyin varlıkta asıl kabul 

edilemeyeceği konusudur. Örneğin Locke, töz, ne olduğunu bilmediğimiz bir uydurmadır, diye 

düşünürken, Russell ise tözü mitolojik bulmuştur.  Genel olarak empirist filozofların, niteliklerin 

bir bütün olarak ele alınması gerektiğini ve artta duran bir şeyler aramaya gerek olmadığı 

kanaatinde oldukları görülmektedir.  

 Spinoza, Ethıca’nın birinci kitabında “substantia” dediği töz için “kendinde olan ve 

kendisi yoluyla kavranabileni, başka bir deyişle, kavramı bir başka şeyin onu oluşturması 

gereken kavramına gereksinmeyeni anlıyorum” diyor. (Spinoza, 1996) 

 Spinoza’da varlığın tanımı özünü açıklar. O’na göre varlığın tanımlanmak için özünden 

başka bir nedene ihtiyacı yoktur. Bunu gösterdikten sonra, varlığı töz olarak ispatlamak zorunlu 

olur. Spinoza’nın töz anlayışında, bağımsız olarak var olmak tanımı önemlidir. Bağımsız olarak 

var olan sadece Tanrı’dır. Bu nedenle de töz sadece Tanrı’dır. Bağımsız olarak var olan töz, doğal 

olarak moduslardan (değişkilerinden) önce gelmektedir.  

 Spinoza, dedüksiyon yöntemi ile tek bir töz belirlemiş ve bu tek töz sadece Tanrı’dır, 

demiştir. Spinoza’nın yaptığı töz tanımı sadece Tanrı’nın varlığının töz olarak ispatlandığını 

göstermektedir.  

 “Töz kavramı da varlık kavramı gibi özü tarafından kapsandığı için, tanımlamak için kendi 
özünden başka bir nedene ihtiyaç duymaz.” (Atış, 2015: 102). 

 Töz için bazı özellikler sıralamak istesek öncelikle “töz” kendi kendisinin nedenidir, 

diyebiliriz. Yani var olması kendine bağlıdır, başka nedenlere bağlı değildir. Töz kavramından 

daha yukarı doğru gidecek başka bir kavram yoktur. Tüm diğer kavramlar ancak töz kavramının 

altında yer alabilirler. Töz kavramını kurmak için başka bir şeyin kavramına dayanamayız ve 

onu başka bir kavramdan türetemeyiz. Töz, meydana gelmemiştir ve yok da olmaz. Kendisini 

bölemez, sınırlayamaz ve sadece bir tanedir.  

 Spinoza’nın yaptığı dedüksiyon, öz kavramının töz kavramının ispatı için zamansal değil, 

mantıksal öncel olduğunu gösterir. Tıpkı varlık açıklamasında olduğu gibi, töz açıklamasında da 

“öz”, “töz” tanımının çıkması için dayanaktır. Bu dayanak kendi kendinin nedeni olmanın, 

bağımsız olarak var olmayı içermesi sebebiyledir. Varlığı kendinden başka bir nedene ihtiyaç 

duymayan, bağımsız olarak var olan Tanrı’dır. Bu nedenle de bağımsız olarak var olan, Tanrı, tek 

tözdür. Bu zorunlu bir belirlenim, ilişki, çıkarımdır.   

 Töz, ezeli ve ebedi olarak sonsuzdur. Buradaki sonsuzluk kavramı, matematiksel olarak 

anlaşılabilecek, metrik bir sonsuzluk değildir. Spinoza’da tözün sonsuzluğu özü, doğası 

bakımından anlaşılabilmektedir. Yani tözün sonsuzluğu için “süre” anlaşılmamalıdır. Aynı 

zamanda tözün sonsuz oluşu çokluğu çağrıştırmamalıdır. Spinoza, tek bir tözden 

bahsetmektedir.  Sonsuz tözün, sonsuz attribitumu vardır. Ya da başka bir ifadeyle, töz sonsuz 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

29 

olduğu için sonsuz niteliği vardır. Varlık olarak Tanrı aynı zamanda var olanlardan fazla ya da 

farklı bir şey değildir.   

 Spinoza, tözün sonsuz olduğunu ifade ederken, bunu günümüz fiziği açısından 

değerlendirmeye çalışalım. “Hubble Kanunu” na göre evren, giderek artan bir hızda 

genişlemekte, bu sebeple bugün, evren sonsuz bir hareketlilikle açıklanmaktadır. Sonsuzluk 

şüphesiz bilimin konusu olamayacağı için bilimsel anlamda bilinemezdir. Üstelik henüz evrenin 

sonlu ya da sonsuz oluşunu fiziksel olarak bilebilecek bilgi düzeyi ve yeterlilikte de değiliz.   

 Descartes, Spinoza felsefesinde önemli bir yerde durmaktadır. Öyle ki Spinoza, ondan 

hem çok etkilenip belli konularda hayran olmuş hem de neredeyse tüm felsefi sistemini onunla 

hesaplaşarak kurmuştur.  

 Descartes için Tanrı, her şeyin kendisinde olduğu, hiçbir şeye ihtiyacı olmayan bir üst 

güçtür. Yani Descartes’ın Tanrı’sı “aşkın” dır. Descartes ’da Tanrı, var olmak için hiçbir şeye 

ihtiyaç duymaz. Akıl, ancak Tanrı sayesinde vardır ve düşünce ile temellendirilir. Beden ise 

cisimseldir ve yer kaplar. Tanrı, ruh ve madde aralarında bu tarz bir hiyerarşinin olduğu üç 

cevherdir. Ruh bilince sahipken, beden bilinç tarafından yönlendirilir.  Descartes’da akla güven, 

o aklı bize veren en iyi ve en mükemmel varlık olan Tanrı’dandır.  Tanrı bizi aldatmaz çünkü bu 

onun mükemmelliğine uymaz. Duyu bilgisi yanılsamalar içerir. O halde kesin bilgiyi şüphe 

yoluyla akıl verir. Spinoza ise bu konuda Descartes’tan tamamen farklı olarak, varlığın tek ve 

sonsuz bir tözden oluştuğunu savunmaktadır. Varlığa bu açıdan bakışı da monisttir. Görünen 

çokluğun ardında, teklik ve aynılık vardır. Tanrı ve doğa da birdir. Tanrı’yı zorunluluk kavramına 

dayanarak açıklar. Aynı zamanda Tanrı yaratan değil, üretendir ve içkindir.  

 Descartes’ da ruh ve beden, birbirlerinden farklı iki ayrı tözdür. Beden yer kaplar, ruh ise 

düşünür. Descartes ’ın bu konuda düalist bir bakışı vardır. Ruh ve beden eşit değildir. Bu 

eşitliksizlik ruh lehinedir. Duyu verileri bizi yanıltmaktadır. Nasıl ki karanlıktaki her şey siyah 

görünürse ki bu bir yanılsamadır, o halde duyu bilgisine güvenilemez. Oysaki akıl bizi yanıltmaz.  

Descartes’ın birer töz olarak kabul ettiği ruh ve beden, Spinoza için töz değil, Tanrı’nın yani tek 

ve sonsuz tözün birer niteliğidir.  

 Spinoza, ruhun bedenden daha önemli olduğu görüşüne karşıdır. Spinoza rasyonalist 

epistemolojisini bedenden başlayarak kurar. Ona göre ruhun çalışması zorunlu olarak bedene 

bağlıdır. Görüldüğü üzere onun epistemolojisinde beden kavramı da ruh kavramı kadar 

önemlidir. Spinoza, Descartes’ın, ruhun düşünüyor olması dolayısıyla bedenin üzerinde etkin 

olduğu görüşünü, ruh ve beden paralelliği, kendi deyimiyle karşılıklılığı ile değiştirir. Ona göre 

paralel olan ruh ve beden bir ve aynı şeydir. Spinoza felsefesinde ruh ve beden, Descartes’ ın 

söylediği gibi birbirine indirgenemeyen iki ayrı töz, iki ayrı varlık değildir. Spinoza’nın bu 

görüşleri onu rasyonalist filozoflar arasında ayrı bir yere taşır. Ya da farklı bir bakış açısıyla, o 

rasyonalizmi klasik çizgisinden uzaklaştırır. Spinoza, insanın düşünen varlık olmasının 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

30 

abartılıyor olduğunu düşünür. Bu Spinoza felsefesinde çok önemli bir noktadır. Rasyonalist 

felsefe içerisinde Spinoza’dan başka hiçbir filozof, Tanrının düşünen varlık olmasının yanı sıra 

aynı zamanda yer kaplayan varlık olduğunu söylememiştir. Spinoza, Ethıca’nın birinci kitabında 

“Attributum” ları anlatırken bunu sıklıkla tekrarlar ve kendisini diğer rasyonalistlerden ayrı bir 

yere koyar. Üstelik klasik rasyonalizmde yer kaplama cisme ait, ruhtan aşağıda yer alan bir 

özellik olarak karşımıza çıkar. Spinoza’da ise asla bu tür bir hiyerarşi yoktur. Spinoza bir ve 

aynılık, paralellik gibi kavramları kullanır. 

 Spinoza, Descartes ’tan kullandığı yöntemde ve bilimsel pek çok konuda etkilense de, 

temelde bu iki filozofun felsefi sistemlerinin birbirlerinden çok farklı olduğu aşikardır. Üstelik 

Spinoza bu farklılıklarla hesaplaşma konusunda da bir hayli çaba göstermiştir. Özellikle de ruh 

ve beden problemi konusundaki farklı belirlenimleriyle Spinoza, klasik rasyonalizmi çok ayrı bir 

noktaya taşımıştır. 

 Öz, varlık ve töz açıklanması ile Tanrı’nın sistemdeki yeri, başka bir deyişle de yetkin 

doğası açıklanmış olup, zorunlu varlığın neden zorunlu olduğu ve diğer tüm var olanların ya da 

tekillerin içkin nedeni olma nedeni kanıtlanmıştır. Çünkü Tanrı’nın doğası ile O’nun başka hiçbir 

şey tarafından zorlanamayacağını, sadece kendi doğasının yasalarına göre davranacağını bize 

sunmuş olur.  Spinoza felsefesinde, varlık açıklamasında zorunluluk kavramının tüm sistemi 

nasıl inşa ettiği buradan hareketle ispatlanmıştır. 

 “Tanrıdan başka bir töz ne olabilir ne de kavranabilir.” “ Var olan her şey Tanrı’dadır ve 
Tanrı olmaksızın hiçbir şey olamaz ne de kavranabilir.” (Spinoza, 1996: 20).  

 Spinoza’nın öğretisinde her şeyin tek kaynağı olan Tanrı, tek tözdür. Geriye kalan her şey 

ruh da cisim de, bu tek ve sonsuz tözün birer görünüşleri olacaktır. Tanrı kendi kendisinin 

nedeni (causa sui) olduğu gibi tüm var olanların da nedenidir. Ancak kesinlikle aşkın 

(transcendent) bir neden değildir. O, içkin (immanent) bir nedendir.  

 Spinoza felsefesinde “töz”, “Tanrı” ve “doğa” özdeş kavramlardır. Asıl varlık olarak Tanrı, 

tüm var olanların nedenidir. Tanrı’nın yapıtı da kendisinden ayrı bir şey değildir. Böylelikle, 

Spinoza Tanrı’yı kendi yapıtı olan evrenin kendisi yaparak “Tanrı ve doğa” arasındaki farkı 

ortadan kaldırmış olmaktadır. Tanrı tek tözdür ve bütün fenomenlerin nedenidir. Aynı zamanda 

da Tanrı ve doğa bir ve aynı şeydir. Doğa, ontolojik olarak Tanrı’dan ayrı bir şey değildir. Spinoza 

Ethıca’da, Tanrı ve doğanın davranmasının ve var olmasının nedeni bir ve aynıdır, der.  

 Tözün özsel zorunluluğu kendini açmaya zorlar. Spinoza, tek töz olan Tanrı’nın nitelikleri 

(attributum) ve görünüşlerinden (modus) bahseder. Kendinde neden olan Tanrı’nın yani tözün, 

insanın sadece “düşünme” ve “yer kaplama” olarak ikisini bilebildiği sonsuz sayıda attributumu  

(sıfatı) vardır. Bunlar dışındaki şeyler ise, kendinde neden olmayan, özü varlığı kuşatmayan, 

görünüşler, tavırlar yani moduslardır.   



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

31 

2.2.3. Attributum ve Modus Kavramları  

 Spinoza’ya göre, kendi kendisinin nedeni (causa sui) olan Tanrı tek tözdür ve özü varoluş 

içerir. Tanrı tarafından meydana getirilen şeylerin ise özleri varoluş içermez yani onların 

varoluş nedeni Tanrı’dır. Böylelikle Spinoza felsefesinde, “Tanrı” ve “şeyler” arasında özsel bir 

ayrımın bulunduğu ortaya konulmuş olur. Yani hiçbir şeyi Tanrı’dan ayrı ve bağımsız göremeyiz. 

Başka bir deyişle de, var olanlar zorunlu olarak Tanrı’nın varlığından türerler. Var olan her şey 

Tanrı’dadır ve Tanrı olmaksızın ne olabilirlerdi ne de kavranabilirlerdi. Tanrı kendi doğasının 

yasalarına göre davranır ve bu zorunlu bir işleyiştir. Aynı yasa var olanlar için de belirleyicidir. 

“Tanrı sadece causa sui değildir aynı zamanda causa omnium rerum yani Tanrı her şeyin 

nedenidir de.” (Caird, Spinoza, 1888: 141-142). 

 Tek töz olan Tanrı’nın özsel zorunluluğu, kendini bir şekilde açmaya, varlığını 

göstermeye zorlar. Böylelikle Tanrı kendisini sıfatları aracılığıyla ifade eder. Bu yüzden sıfatlar 

tözün özünü ifade eden, töze ait olan şeylerdir. Töz, sıfatlarla açığa vurulmaktadır. Yani sıfatlar 

tözden sonra gelirler. Tözün özünü oluşturan her sıfat kendisiyle tasarlanmalıdır. 

 Spinoza, Ethıca’da “Attributum” kavramı için “ Yüklem ile anlağın tözde onun özünü 

oluşturuyor olarak algıladığı şeyi anlıyorum” diyor. Modus kavramı için de “ Kip, ile tözün 

değişkilerini, ya da kendisinin de onun yoluyla kavranacağı başka bir şeyde olanı 

anlıyorum”diyor. (Spinoza, 1996: 9) 

 Spinoza felsefesinde, Tanrı ya da doğa, bir takım niteliklerle görünmektedir. Bu nitelikler 
Spinoza’da “attributum” dediğimiz kavrama karşılık gelmektedir. Spinoza attributum’u 
“tözün özünü kuran ( essentiae constituens) diye düşüncenin kavradığı şey” olarak tanımlar. 
(Gökberk, 2002: 263).  

 Tanrı’nın sonsuz nitelikleri vardır. Ancak biz bunlardan yalnızca “düşünme” ve “yer 

kaplama” attributumlarını bilebilmekteyiz. Spinoza’da ruh ve beden, tek tözün nitelikleridir. 

Sonsuz ruh ve sonsuz beden Tanrının düşünme ve yer kaplama attributumları yani yüklemleri, 

sıfatlarıdır. Sonlu ruh ve sonlu beden ise “modus”tur. Modus, Tanrının varlığının tarzları, hal ya 

da durumlarıdır. Spinoza felsefesinde modus “var olanları” karşılar. Moduslar, tek varlık olan 

Tanrı’dan zorunlu olarak çıkan var olanlardır. Sonlu ruh ve beden modusunun birleşmesinden 

insan çıkar. İnsan, sonlu bir var olan olarak sonlu bir zihne sahip olduğu için sınırlı bilgiye sahip 

olabilir. Bu yüzden de Tanrı’nın sonsuz sıfatlarından sadece ikisini bilebilir. Tanrı’nın özü bize 

bu iki biçimde görünmektedir. Biz bu özü ya madde dünyasında ya da tinsel olaylarda kendini 

açığa vurmuş haliyle görebiliriz. Tinsel dünyayı düşünce modusu ile (cogitatio), maddi dünyayı 

ise yer kaplama, uzam (extensio) modusu ile açıklayabiliriz. 

 Görüldüğü gibi Spinoza, Descartes ’tan farklı olarak ruh ve bedeni birbirine 

indirgenemeyen iki ayrı töz değil, tek ve sonsuz tözün iki sıfatı, niteliği olarak, tek tözün özünde 

birleşmektedirler. Böylelikle, Spinoza, Descartes’ın töz düalizmini aşmıştır.  Spinoza’ya göre , 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

32 

ruhun bedene, bedenin de ruha üstünlüğü diye bir şey yoktur. Ruh ve beden, bir ve aynı yolda 

Tanrı’yı ifade eder. Spinoza paralel bir düzlem yaratmıştır. “Paralelizm” kendi kullandığı 

terimdir ve paralelizm ile ruh ve beden ayrılığını ortadan kaldırıp, yüklemler arasında bir ve 

aynılığı yakalamıştır. Ruh ve beden, Tanrı’nın zorunlu belirleniminde eş zamanlıdır. Yani birlikte 

hareket etmeye belirlenmiştir.  

 Sıfatlardan hiçbiri diğerinden önce ya da diğerinden daha gerçek değildir. Tözün özünün 

ifadeleri olan sıfatlar sınırlı değildir. Bilinen dünya, tözün sıfatlarının tavırlarından ibarettir. Bu 

tavırlar da, daha önce felsefe tarihinde yorumlandığı şekillerde, yanılsama, görünüşün gölgesi ya 

da gerçek dışı değildir. Aksine, gerçekliğin kendisini ifadesidir. Dolayısıyla, Spinoza felsefesinde 

“töz”,” sıfat” ve “tavır” kavramları ile “zorunlu yasa” ontolojik ve epistemolojik olarak evrende 

varlığına tanık olunan her şeyin açıklanması için gerekli kavramlardır.  

 Spinoza’ya göre, Tanrı ile sonlu ve sonsuz şeyler arasında ontolojik olarak değil ancak 

mantıksal bir öncelik sonralık ilişkisi vardır. Bu ilişkiler kesinlikle hiyerarşik bir düzen içinde 

değillerdir. Tüm varlık dünyası nedensellik ve zorunlulukla Tanrı’ya bağlıdırlar. Tanrı’nın 

zorunlu doğası, tüm çokluğu zorunlulukla üretmektedir. Tanrı, hiçbir şeyi yaratmaz, her şey 

onun özünden zorunlu olarak çıkar ya da türer. Spinoza, evrensel nedenselliği ve determinizmi 

gözler önüne sermektedir. Nesneler dünyasındaki tüm hareketlerin, zihinsel yaşantımızda da 

tüm düşüncelerimizin nedeni sonsuz bir neden sonuç zinciridir. Tüm bu zincirin altındaki içkin 

neden Tanrı’dır. Tanrı, her şeyin içkin nedenidir. Ethıca’da da söylediği gibi, Tanrı yalnızca 

şeylerin varoluşlarının değil ama özlerinin de etker nedenidir. (Spinoza, 1996: 32)  

 Spinoza’nın sisteminde, Tanrı sonsuz zihin, insan ise sonlu zihindir. Yine Tanrı sonsuz 

beden, biz ise sonlu bedenleriz. Ruhun bedene karşı bir üstünlüğü söz konusu değil. Her ikisi de 

eşit derecede önemli, çünkü Tanrı’nın attributumlarıdır. Biz Tanrı’nın düşünme sıfatının 

modusları olduğumuz için düşünüyoruz. İnsan düşünür ancak düşünen varlık değildir. Bu 

Spinoza felsefesi için önemli bir ayrımdır. Çünkü insan zorlama ve sadece Tanrı zorunlu varlıktır. 

Ya da Tanrı’nın yer kaplayan olması dolayısıyla beden de önemlidir. Bize Tanrı’nın mükemmel 

olduğunu düşündüren ise onun özüdür.  

 Spinoza felsefesinde, moduslar, tözün attributumlar çerçevesindeki değişik halleridir. 

Yani tüm moduslar tözün ya da Tanrı’nın belirlenimleridir. Tözün, kendini bir şekilde göstermiş, 

açığa çıkarmış olmasıdır. Moduslar, tözden zorunlulukla çıkarlar. Tanrı evrende sebeptir. Ancak 

bu mantıksal ve matematiksel bir sebeptir. Dolayısıyla da evren de bu sebepten meydana gelmiş 

bir sonuçtur. Causa Sui bir nedense, moduslar da sonuç olarak görülebilir. Tanrı nesnelerde, tüm 

bu nesnelerin özü olarak bulunur. Nesneler onun görünüşleri, moduslarıdır. Ancak burada 

gözden kaçırılmaması gereken bir gerçek vardır ki Tanrı evreni yaratmamıştır, evrenin 

kendisidir. Yani Tanrı’nın etkinliği canlı bir yaratma değildir. Tanrı’nın kendisi de canlı bir varlık 

değildir. Tanrı için istenç söz konusu değildir. Tüm bunlar zorunlu yasa çerçevesinde 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

33 

gerçekleşmektedir. Spinoza, modus tözün zorunlu, matematik bir sonucudur, der. Tüm nesneler 

zorunlu bir bağlantı içindedir ve evrende rastlantı yoktur. Tanrı’nın, doğanın ya da tözün sonsuz 

attributumları vardır, ancak insan bilgisine açık olan yalnızca düşünme ve yer kaplama 

attributumlarıdır.  Tanrı’nın özünü şu veya bu şekilde açığa çıkaran her attributum, sayısız 

değişmeleri (modification) , modusları ile var olur. “Yaratıcı doğa”(natura naturans)-Tanrı , 

“yaratılmış doğanın” (natura naturata) yani kendilerinde Tanrısal özün çeşitli görünüşler 

kazandığı nesnelerin tümünün her noktasında etkindir.  

 

   

 

 

  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

34 

3. İNSAN ANLAYIŞI TEMELİNDE ÖZGÜRLÜK VE ZORUNLULUK KAVRAMLARI İLİŞKİSİ 

3.1.  Spinoza’da İnsan Kavramı 

 Felsefe tarihinde, genel görüşe göre ve özellikle de klasik rasyonalistlerde “insan” 

denildiği zaman aklı ile diğer canlılardan üstün, yine aklıyla doğayı kontrol edebilme yetisine 

sahip “düşünen canlı” akla gelmektedir. İnsanın bu yetisi onu ayrıcalıklı ve üstün hale 

getirmekte, diğer yetilerden önde tutulmaktadır. Spinoza ise bu görüşü baştan aşağı yıkarak 

gerek düşünce tarihi gerekse rasyonalistler açısından farkını ortaya koymuştur.  

 Rasyonalist felsefe akıl üzerine kurulan felsefedir. Gerek antik çağda gerekse sonrasında 

aklın yerinin ruh olduğu düşünüldüğü için, rasyonalist felsefede temel kavram “ruh” tur. 

Rasyonalist filozoflarda, ruh-beden ilişkisi bağlamında ruhun bedenden daha üstün, daha önemli 

olduğu sonucu çıkar. İnsan ruhu düşündüğü için beden üzerinde etkindir. Ruhun öz niteliği 

düşünmek, bedeninki de yer kaplamaktır. Düşünmek ise her zaman yer kaplamaktan, cisim 

olmaktan daha üstündür. Rasyonalizmde,  düşünen insan aynı zamanda doğanın da egemeni 

haline gelir. Rasyonalist felsefe yapmak, kabaca, ruh felsefesi yapmaktır.  

 Spinoza rasyonalizmin bu düşünüş şeklini kendi sisteminde ve yine rasyonalizmin içinde 

kalarak değiştirmiştir. Spinoza’ya göre insanın düşünüyor olması, onu doğada üstün kılmaz. 

Düşünmek de yer kaplamakla aynı derecede önemlidir. Bir ve aynıdır. Onun deyimiyle ise 

karşılıklılık söz konusudur, yani paraleldir. Spinoza ruh ve beden konusundaki görüşlerini dile 

getirirken, hem çok fazla etkilendiği hem de pek çok konuda katılmadığı Descartes ve felsefesi ile 

adeta hesaplaşmaktadır. Tam olarak bir modernizim eleştirisi yaptığı söylenebilir.  

 Descartes, modern felsefenin kurucusu olarak kabul edilen, 17. yüzyılın en önemli 

filozoflarındandır. Meşhur “Cogito ergo sum” yani “Düşünüyorum öyleyse varım” savına varma 

süreci metodik şüphe yöntemi ile olmuştur. Tüm ön bilgileri, öğretileri, dinsel dogmaları 

dışarıda bırakarak, her şeyden şüphe duyması, akla güvenerek açık seçik bilgiye ulaşmak 

istemesindendir. Her şeyden şüphe duyarak, nihayet şüphe duyamayacağı bir noktaya yani 

şüpheleniyorken düşünüyor olduğundan şüphe etmediği gerçeğine vardıktan sonra, bu sağlam 

dayanak üzerine akla dayalı bilgiyi kurmaya çalışmıştır. Aklı bu denli yüceltmesi ve “Cogito” 

üzerine kurulu bir felsefe yapması, çağının en önemli rasyonalistlerinden olduğunun 

göstergesidir. Descartes ’da her şeye düşünme ile ulaşabiliriz. Analitik geometrinin kurucusu 

olan Descartes, rasyonel bilgilere bilimler aracılığı ile ulaşabileceğimizi savunmuştur. Toplumun 

kabul ettiği ama doğruluğu kesin olmayan her türlü bilginin yerine aklın bu yöntemlerle elde 

edeceği bilgileri koymuştur. 

 Spinoza ise aklı bu denli “abartılı” bir şekilde yücelten düşünüş şeklinin yerine 

“paralelizm” i koymuştur. Onun sisteminin hiçbir yerinde hiyerarşi yoktur. Ontolojik alanda da 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

35 

epistemolojik alanda da paralellik vardır. Tanrısal doğanın zorunluluğunda olan her şey, 

doğasından dolayı bir ve aynıdır. Spinoza, epistemolojisini ontolojisinin üzerine kurmuştur.  

 Spinoza’nın insanla ilgili düşünceleri de ruh ve beden problemi üzerinden açıklanır. 

Descartes için ruh ve beden birbirine indirgenemeyen iki ayrı töz konumundaydı. Spinoza ise 

beden ve ruhu tek tözün iki ayrı görüntüsü olarak görür, yani bunlar töz değil tözün sıfatlarıdır. 

Üstelik aralarında paralel bir işleyiş söz konudur. Biri diğerinden daha değerli değildir.  

 Daha önce de açıkladığımız gibi, Spinoza felsefesinde, Tanrı’nın sonsuz attributumu ya da 

aynı kavrama karşılık gelen nitelikleri, yüklemleri ya da sıfatları vardır. Tanrı bu niteliklerle 

görünmektedir. Sonsuz ruh ve sonsuz beden Tanrı’nın düşünme ve yer kaplama 

attributumlarıdır. Moduslar da Tanrı’nın varlığının hal ve durumları olarak var olanlara karşılık 

gelmektedir. Modusların var olmuş hali olumsal ve süreye tabidir. Sonlu ruh ve sonlu beden 

modusunun birleşiminden insan çıkar. İnsan sonlu bir var olan olduğu için, sonlu bir zihne ve 

sınırlı bilgiye sahip olabilir. Bu sebeple de Tanrı’nın sonsuz niteliklerinden sedece ikisini 

bilebilir. Başka bir deyişle de Tanrı’nın özünü düşünce modusu ve yer kaplama modusu ile 

görebilir, bunlarla açıklayabilir. Yani Spinoza felsefesinde “insan” ruh ve bedenden oluşan, 

Tanrı’nın düşünme ve yer kaplama niteliklerinin bir görüntüsüdür. Başka bir deyişle insan, 

Tanrı’nın bir modusudur. Ancak sonlu bir modustur. Böylelikle insan, ruh ve bedenden oluşan 

bir modus olarak bütünün bir parçasıdır. İnsan, varlık değil, tekil ve sonlu var olan olarak modus 

ve modus bileşkesidir. İnsan bir var olan olduğu için de zorlanmış ya da zorlama ve bağımlı 

olduğu ifade edilir. 

  Var olan hiçbir şey ontolojik olarak Tanrı’dan ayrı değildir. Tanrı her şeyin içkin 

nedenidir. Tanrı’nın doğasının zorunluluğundan çıkan her şeyin özsel bir birliği vardır. 

Spinoza’da tüm unsurlar birlik ve bütünlük içerisindedir. Töz ve modusları birbirinden bağımsız 

düşünülemez.  

  Spinoza’da tüm attributumlar bir ve eşittir. Sonsuz tözün, sonsuz sıfatlarının açığa 

çıktığı, sonsuz haller vardır. Bu sonsuz sıfatlardan sadece ikisi olan düşünme ve uzam insan için 

bilinebilirdir. İnsanın düşünme sıfatı, uzam sıfatından üstün değildir. Başka bir bakışla, insan bu 

yetisi ile doğadaki diğer canlılardan üstün değildir. Yani Spinoza klasik görüşte olduğu gibi 

insanı yüceltmemiştir. İnsan doğadaki zorunlu yasaya tabi bir var olandır. Tıpkı diğer moduslar 

gibi tanrısal zorunlu yasaya bağlıdır. Bu sıfatlar tek tözün iki ayrı ifadesidir. Bunun sonucu 

olarak da insanın düşünmesi ruhunu bedeninden daha önemli yapmaz. İnsan, Tanrı’nın 

düşünme sıfatının modusu olduğu için “düşünür” ve yine Tanrı’nın yer kaplama sıfatının modusu 

olduğu için de “yer kaplar”. Spinoza için ruh, bedenin bir parçası ya da onun yöneticisi 

konumunda değildir. Beden neyse ruh da onun eşdeğeridir.   

  Tanrı sonsuz zihin ve sonsuz bedendir ve aynı zamanda da bu ikisi dışında sonsuz 

sıfatlara sahiptir. İnsan ise sonlu zihin ve sonlu bedenden oluşmaktadır. Spinoza’nın insan 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

36 

tanımı, zorunlu yasanın egemen olduğu metafizik sistemine dayanmaktadır. Monist varlık ya da 

töz anlayışına dayandırarak açıklamaya çalıştığı insan modusu ona göre materyalist ya da 

idealist çözümlemelerle açıklanamaz.  

 “İnsanın özü zorunlu var oluş içermez; başka bir deyişle, doğa düzeninden şu ya da bu 
insanın varoluşu gibi var olmayışı da doğabilir ya da doğmayabilir.” (Spinoza, 1996: 52). 

 “Düşünce Tanrı’nın bir yüklemidir, ya da Tanrı düşünen bir şeydir.” “Uzam Tanrı’nın bir 
yüklemidir, ya da Tanrı uzamlı bir şeydir.” (Spinoza, 1996: 53). 

 “Tözün varlığı insanın özüne özgü değildir, ya da töz insanın biçimini oluşturmaz.”  

(Spinoza, 1996: 59). 

  İnsan oluştuğu yüklemlerden dolayı Tanrı’nın bir parçasıdır ya da başka bir deyişle 

insan özü gereği Tanrı’nın parçasıdır. Tanrı ise insanın parçası değildir ve bu nedenle de insan 

biçimini oluşturamaz. Yani, Tanrı, insanın özüne ait bir varlık değildir. Çünkü eğer Tanrı insanın 

özüne ait olsaydı, insan da zorunlu varlık olurdu ki bu mümkün değildir. Spinoza’nın deyimiyle 

de “saçma” dır. Bu durumda iki tözden bahsedilirdi ki daha önce de kanıtlandığı gibi sadece tek 

töz vardır ki bu zorunlu varlık “Tanrı” dır. İnsanın özü, Tanrı’nın düşünme ve yer kaplama 

yüklemlerinden oluşur. İnsanın özü, Tanrı’nın doğasını belirli bir yolda anlatan bir değişkidir. 

Çünkü Tanrı tüm şeylerin hem özlerinin hem de varoluşlarının tek nedenidir.  

 “Tanrı, onların özüne ait değildir; ama bir şeyin özünü zorunlu olarak oluşturan bir şey, 
verildiğinde şeyin de ortaya koyulduğu ve çekildiğinde şeyin de ortadan kaldırıldığı, ya da 
onsuz şeyin ne olabileceği ne de kavranabileceği ve evrik olarak şey olmaksızın ne olabilen 
ne de kavranabilen bir şeydir.” .” (Spinoza, 1996: 61). 

 İnsan, ruh ve bedenden oluşmuş ve tanrısal zorunlu yasa tarafından belirlenmiştir. Başka 

bir deyişle de zorunlu varlık olan Tanrı’nın düşünme ve yer kaplama sıfatlarından oluşan 

zorlanmış bir varlıktır. Ontolojik olarak “var olan” dır. İnsan ruh ve beden varlığı olması 

dolayısıyla da bedeni ile etkilenir, ruhu ile de algılar. Ruhun düşünmesi için bedenin dışsal 

şeylerden etkilenmesi gerekmektedir. Ancak, ruhun bedene, bedenin de ruha karşı bir üstünlüğü 

söz konusu değildir. Ruh ve beden için paralel, bir ve aynı yolda bir işleyiş vardır. Bu tanrısal 

yasanın bir sonucudur. Dolayısıyla da aslında Tanrı’yı anlatır. Tanrı hem düşünen hem de yer 

kaplayan olduğu için insan da düşünür ve yer kaplar.  İnsan düşünür ancak düşünen varlık 

değildir.  

 İnsan var olan olduğu için, zorunlu ve özgür değil, zorlama ve bağlıdır. Tanrı zorunlu 

varlık olması nedeniyle ontosu gereği özgürdür yani Tanrı’da ontolojik özgürlük söz konusudur. 

Çünkü Tanrı ontolojik olarak kendi nedeni yani daha önce de açıkladığımız gibi “Causa Sui” dir.  

İnsan ise zorlanmış varlık olması dolayısıyla yani kendinde neden olmadığı için başka bir deyişle 

de belirlendiği, nedeni tanrısal zorunlu yasa olduğu için özgür değildir. Olumsal ve süreye 

tabidir. Spinoza felsefesine baktığımızda özgürlük insanda ancak epistemolojik olarak mümkün 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

37 

olabilecektir. Yani Spinoza’da insan özgürlüğü ancak bilgi ile elde edebilecektir.  İnsanda 

özgürlüğe kapının aralandığı kısım “olumsallık” fikrinde yatmaktadır. Bu kısım daha sonra 

detaylıca incelenecektir.   

 İnsanın kendisini özgür sanmasının, eylemlerinin nedenlerini bilmemesinden 

kaynaklanan bir yanılsama olduğunu düşünür. İçinde olduğu zorunluluğu bilen insan 

conatusuna da uygun davranarak, erdemli ve mutlu olur. Mutluluk ise Tanrı sevgisi ve bilgisi ile 

tutkuların köleliğinden uzaklaşmakla mümkün olacaktır. 

 Spinoza, ontosu gereği özgür olan Tanrı için irade ve istemeden söz edemeyiz, der. Çünkü 

Tanrı da aynı yasa ve zorunlu işleyişe tabidir. Doğadaki her şeyin belirlenmişlik içinde 

olduğunun kabulü, Spinoza’nın sistemindeki “determinizm” ilkesinin kabulüdür. Spinoza’nın 

sisteminde, zorunlu işleyiş tüm sistemi kurmaktadır. İnsan için de gerçek özgürlük, bu doğanın 

zorunluluğunu bilmek ve ona uygun davranmakla mümkündür. Ruh, doğasına yani aklına uygun 

davranırsa, bilge ve özgür olmaktadır. Burada “ruhun gücü” kavramı öne çıkmaktadır. Ruh ve 

beden attributumları paralel çalışarak bunu gerçekleştirebilecektir.  Dolayısıyla görülmektedir 

ki Spinoza’da özgürlük kavramı zorunluluk kavramı ile açıklanmaktadır. Zorunluluk söz konusu 

olmasaydı, o zaman irade ve özgürlükten söz edilebilirdi. Ancak Tanrı, Spinoza’da aşkın bir 

varlık değildir. Kendisi de bu sisteme tabi ve aynı zorunlulukla davranmaktadır. İşte insan da 

doğasının bu zorunluluğunu bilip ona uygun davrandığında, epistemolojik alanda özgürlüğü elde 

edebilecektir.  

 “Özgür insan zorunluluğa katılan insandır. Aklın buyruğuna girmek, aklın kendisine uyup, 
ona göre eylediği doğanın zorunluluğuna girmektir. Zorunluluğu nedenselliğe dayanan 
doğanın düzeni birdir, biriciktir… Akıl özgürlük yolunda, doğanın bu düzenine katılır. Bu 
zorunlu bir düzendir…” (Erdemli, 1985: 131). 

 İnsan yer kaplayan, hareket- durgunluk yasalarına bağlı bir bedene ve düşünen ruha 

sahip bir var olandır. Bütünün bir parçası olan insan, diğer bütün unsurlarla da bağlantılıdır. 

İnsanın bedensel yönünde bir etkilenim söz konusu olduğu zaman, paralellikten dolayı ruhsal 

yönünde de bir etkilenim söz konusu olmaktadır.  

  Spinoza felsefesinde bilgi bedenden başlatılacaktır. Ruhun çalışması da bedene bağlıdır. 

Etkilenim kaçınılmaz, beden ve ruhun çalışması ise zorunludur. Bedenin etkilenimi ile başlayan 

süreçte hakikati bilmek için birinci tür bilgiden ikinci tür bilgiye, ikinci tür bilgiden de üçüncü 

tür bilgiye geçiş de zorunludur. İnsan, üçüncü tür bilgiye ulaşınca tüm şeyleri Tanrı’da, 

bütünlüğü içinde ve sezgi ile kavrar. Böylelikle nedene ve hakikate ulaşmış olur. Bu kısım 

rasyonalist epistemolojisi için çok önemlidir. Bilen insan bilgisi ile Tanrı’yı ve var olanları 

zorunlu yasa içerisinde anlar ve kendi eylemlerinin sebebi olur.  

 

 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

38 

3.1.1.  İnsan ve Zorunluluk 

 

 İnsan bir varlık değil, sonlu bir var olan olarak, sonsuz tözün bir modusudur. Tanrı 

tarafından yaratılmamıştır ancak rahatlıkla “türetilmiştir” denilebilir.  İnsan ve var olan diğer 

tüm tekillerin nedeni tanrısal zorunlu yasadır. Tanrı-doğa’da hakim olan zorunluluk, varlığı ve 

var olanların tümünü kapsar. Dolayısıyla, Tanrı, insan ve diğer tüm şeyler bu zorunluluğa 

tabidir.  

 Spinoza felsefesinde, doğada olası hiçbir şey yoktur. Her şey tanrısal doğanın 

zorunluluğu ile belirli bir şekilde var olmaya ve eyleme belirlenmiştir. Yani oluş ve işleyişi 

belirleyen zorunluluktur ve olumsallık söz konusu değildir. İnsan için de, şeyleri doğru 

algılamak, olumsal olarak değil zorunlu olarak algılamak anlamına gelmektedir. Başka bir 

deyişle de bu, kendinde oldukları gibi anlamak demektir.  

  İnsan, zihin ve bedenden oluşur ancak bunların toplamı gibi düşünmek ise büyük bir 

yanlışlık olacaktır.  İnsan “zorlanmış” , Tanrı ise “zorunlu” varlıktır. Burada “zorunluluk” ve 

“zorlanma” kavramlarının farklılığı gözler önüne serilmektedir. Nedeni kendisi olan “Tanrı” ve 

nedeni kendi dışında olan “insan” dır. İnsan için belirlenmişlik söz konudur. Tanrı ya da sonsuz 

töz, kendi doğasının zorunluluğu ile davranır. Hiçbir şekilde dışsal olarak belirlenemez. İnsan ise 

sonlu ve sınırlı bir var olan olarak diğer bedenlerle, nesnelerle, şeylerle ilişki içinde olup, 

etkileşime girer. Bu sebeple de sürekli olarak dışsal bir etki söz konusudur. İnsan, diğer tüm var 

olanlar gibi tanrısal zorunlu yasa ve işleyişe tabidir. Diğer var olanlardan daha üstün, daha fazla 

bir şey değildir. Yani Spinoza’nın felsefesi insan merkezli değildir.  

 Tanrı, doğanın kendisidir. Farklı bir şekilde ifade etmemiz gerekirse de, doğanın 

tanrısallığı vardır. Buradaki tanrısallıktan kasıt, zorululuktur. Yoksa dinlerdeki anlamıyla aşkın 

bir yaratıcıdan bahsedilmemektedir. Var olan her şey tanrısal zorunlu yasaya göre eyler ya da 

davranır. Spinoza’nın deyişiyle de “zorunlu olarak eyleme belirlenir”. 

 “Bütün varlığı sıkı bir determinizme bağlayan Spinoza felsefesi, insanın ruhi hayatını da, 
sosyal hayatını da sıkı bir mekanik zorunluluk bağlantısı içine yerleştirir. Bu mekanik 
zorunluluk her türlü erek (telos) düşüncesiyle uzlaşamayacağı için, Spinoza’ya göre ahlakta 
soyut ölçüler, idealler koymanın, toplum için utopialar ileri sürmenin yeri yoktur. Burada 
yapılacak şey, değer yargıları vermek değil, gerçeği tanımaktır. İnsanın dünyasını da Spinoza, 
tıpkı matematikçinin şekillerin dünyasını bildiği gibi kavramak ister. İnsanın dünyası da her 
türlü tutkudan uzaklaşılarak, her türlü ön yargıdan sıyrılarak sanki çizgiler, yüzeyler, 
cisimler inceleniyormuş gibi incelenecektir; burada da karmaşık bir dokunun yalın 
öğelerden nasıl oluştuğu açıklanacaktır.” (Gökberk, 2002 : 268)  

 Varlık ve var olanların tümü mekanik bir zorunluluk ilkesi içindedirler. Spinoza’nın tüm 

sisteminde hakim olan tanrısal yasa bu zorunluluktur.  

 İnsan ve diğer tüm var olanlar sonsuz tek tözün, kendisini dış vurma, ifade etme 

biçimleridir. Spinoza terminolojisiyle “modus” tur. Tanrı’nın sıfatlarının görünür olması, 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

39 

Tanrı’nın belirli bir amaçlılıkla ve o yolda kendisini ifade etme ihtiyacı ile uzaktan yakından ilgili 

değildir. Tanrı – doğa ya da tanrısal zorunluluk ereksellik barındırmaz. Buradaki oluş süreci, 

zorunlu olarak gerçekleşir. Yoksa bir isteme, ihtiyaç duyma halinin bir sonucu değildir. 

Spinoza’nın Tanrı’sı da sıkılıp evreni yaratan aşkın bir Tanrı değildir. Her şey zaten Tanrı’dır, 

Tanrı’da her şeydedir. Parça ve bütün ilişkisi gibi düşünülebilir. Yalnızca, burada gözden 

kaçırmamamız gereken şey, Spinoza’da parçalar dinamik olarak etkileşim, değişim ve dönüşüm 

içerisindelerdir. Bir melodiyi düşündüğümüzde de, tüm notalar bir bütünlük oluşturmaktadır. 

Ancak bir nota o bütünü ifade etmez.  Doğada görünüşe çıkan her şey Tanrı’dır, ancak moduslar 

Tanrı’nın sonlu ve sınırlı görünüşleridir. İnsan da tanrısal zorunlu yasaya tabi bir modustur.  

 O halde, insan ve diğer tüm var olan şeyler, oluş süreci içerisinde, bir plan dahilinde 

özgür irade ve bir karar ile değil, zorunlu olarak sonsuz tözden türerler. İnsan, sonsuz ve tek töz 

olan Tanrı tarafından yaratılmamıştır. Tanrı insanın var olma nedenidir.  

 Spinoza felsefesinde, sonsuz tözün, sonsuz attributumları ve bunları açığa çıkardığı 

sonsuz modusları, halleri vardır. İnsan sınırlı bilgisi ile bunlardan yalnızca ikisi olan “düşünce” 

ve “uzam”ı bilebilmektedir. Yani insan, etrafındaki her şeyi ya düşünce ya da yayılım olarak 

bilebilir. Tanrı, kendisini düşünce ve yayılım sıfatları ile zorunlu olarak görünüşe çıkartmış olur. 

Şeyler, sonlu oldukları için belli bir zaman içinde var oluşa gelip, yok olurlar. Spinoza’da 

Tanrı’nın bedene sahip olması, modusların düşünen olmasının yanında aynı zamanda uzamlı 

oluşu ile daha net anlaşılabilmektedir. Uzam ile Tanrı’nın görünüşe gelmiş halleri fiziksel boyut 

kazanmış olmaktadır.  

 Modus olarak tüm şeyler, varlıklarını sürdürme çabası içerisindedirler. Bu durum tüm 

var olanlar için söz konusudur. Yani Conatus sadece insan için değil, ağaç, taş, kuş… tüm var 

olanlar için söz konudur.  

 İnsan, zihin ve bedenden oluşan bir var olandır. Ancak bunlardan ikisinden biri diğerine 

daha baskın ya da diğerinden daha değerli değildir. Spinoza, Ethıca’da, düşünen ve yayılan 

şeylerin düzeni birdir, der. Bunlardan biri diğerinin nedeni de değildir. Paralel olarak çalışırlar. 

Her düşünceye karşılık gelen bir yayılım, her yayılıma da karşılık gelen bir düşünce vardır. Bu 

zorunlu olarak böyledir. Görülmektedir ki, düşünme ve yayılım moduslarının sonlu tavırlarının 

birleşimi olan insanda, zihin ve beden paralel olarak çalışmaktadır. Zihni oluşturan beden 

olduğu gibi, beden olmadan da zihin olmaz. Spinoza’nın sistemindeki paralelizm burada açıkça 

işlemektedir. 

 Spinoza’da, beden zihni kuran fikrin nesnesidir. İnsanın, bedenin deneyimlediklerinden 

başka zihni yoktur. Beden, girdiği tüm karşılaşmalarda değişir. Zihindeki fikir de diğer fikirlerle 

karşılaşınca ondan etkilenir. Her şey birbirine etkide bulunur. Modus kavramının Latince’de, her 

şeyi etkileyen ve etkileşime de açık yani her şeyden de etkilenen gibi bir anlamı da mevcuttur. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

40 

Hem yayılım hem de düşünce birbirini etkiler. Bir nesne başka bir nesneyi etkiler, bir düşünce 

de başka bir düşünceyi etkiler. Her şey birbirini etkiler ve etkilenir.  

 Spinoza tam bir determinist filozoftur. Onun sistemindeki bu determinizm tüm var 

olanlar için olduğu gibi insan için de söz konusudur. Ona göre her eylem, ondan önceki 

nedenlerin sonucudur. Olaylar bir nedenler zinciri ile birbirine bağlıdır. Tamamiyle mekanist bir 

doğa görüşüne sahip olan Spinoza’da, olayların akışı zorunluluğa bağlıdır. Bundan dolayı da 

doğada erek, rastlantısallık ya da mucizeye yer yoktur. İnsan, zorunlu tanrısal yasaya tabi, 

belirlenmiş bir var olan olarak zorunluluktan sıyrılamaz. Spinoza felsefesinde, tüm sistemi 

belirleyen yasa zorunluluktur. Var oluşu ortaya koyan neden zorunlu varlığın kendisi olan tek 

töz Tanrı’dır. İnsan ise tanrısal özü taşıyan, Tanrı- doğanın bir parçası, bir modustur. Tanrısal 

zorunluluktan doğan her şey zorunlu olarak var olur.  Herhangi bir sonsal şey için de ilk neden 

ya da bir şeyin ilkesi demek ancak ve ancak bir yanılgı, sanıdır. Zorunlu nedensel yasa ve işleyiş 

sayesindedir ki, hiçbir şey başka herhangi bir şeyin doğasına ait değildir. 

 

3.1.2.  İnsan ve Özgürlük  

  

 Spinoza, özgürlüğün alışılagelmiş tanımını bir kenara itip, onu yeniden tanımlamıştır. 

Özgür olmak, Spinozacı bakış açısıyla,  zorunluluğun dışına çıkabilmek, belirlenmemişlik 

durumu ya da seçeneklerden birini seçebilme anlamında algılanmaz. Özgürlük, zorunluluğun 

karşısına ona karşıt olarak konulabilecek bir kavram değildir. Bu anlamda, Spinoza felsefesinde 

özgürlük ve zorunluluk kavramları, birbirine karşıt değil, aksine aynı kavramlardır.  Spinoza’da 

zorunlu olmak özgür olmaktır. 

 Spinoza, kendi doğasının zorunluluğuna göre eyleyen şeye özgür der. Ethıca’da 

özgürlüğün karşıtı zorunluluk değil “zorlanma”dır, demektedir. Tanrı, başka hiçbir şeyden 

etkilenmeden kendi doğasını belirleyebildiği için özgürdür. Özü var oluş içeren Tanrı, kendinde 

neden ( Causa Sui) olması ve dışsal değil ancak yalnızca kendi doğasının zorunluluğuna göre 

davranması bakımından zorunlu varlıktır ve sadece Tanrı özgürdür. Buna karşın, insan ve diğer 

tüm var olanlar, doğaları bakımından özsel zorunluluğa tabi olmalarına rağmen, dışsal olarak 

bağımlıdırlar ve var oluş bakımından belirlenmiş olmaları nedeniyle zorlanmıştır, varlık 

değildirler. Dolayısıyla da özgür değildir. Bu sebeple de var olanlar için ontolojik olarak 

özgürlükten söz edemeyiz. O halde gerçek ve mutlak anlamda özgür olan tek varlık Tanrı’dır. 

Tanrı, ontosu gereği özgürdür.  

 Spinoza, insanın özgürlüğünün olanağının zorunlulukta olduğunu gösterir. İnsanın 

özgürlüğü, keyfi davranması ya da iradi anlamda sınırsız seçimler yapabilme olanağına sahip 

olması değildir. İnsana açtığı özgürlük alanı onun tanrısal zorunluluğa tabi, sonlu ve olumsal bir 

var olan oluşuyla ilgidir. Kaldı ki Tanrı insandan farklı olarak mutlak özgür olmasına rağmen, 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

41 

ondaki özgürlük de keyfi ya da iradi değil, zorunlulukla ilişkilidir. Tanrı kendi dışında bir neden 

tarafından belirlenmeyen tek töz olduğu için özgürdür. İnsan ise tanrısal zorunlu yasa tarafından 

“belirlenen” olduğu için ontolojik olarak özgür değildir. Ancak, Spinoza, insanda epistemolojik 

alanda bir özgürlük olanağı olduğunu söyler. Bunun için de ilk olarak duyguların esaretinden 

kurtulup ikinci ve üçüncü tür bilgiye yükselmek gerekmektedir.  

 Spinoza için herhangi bir neden olmadan nedensizce davranmak ya da eylemde 

bulunmak “rastgelelik” durumudur. Doğada bu tarz bir keyfiyet değil, zorunluluk vardır. İçinde 

bulunulan zorunlu nedenlerin farkında olmak insanın özgürlüğü olmaktadır. Spinoza’da 

nedenlerin bilgisine sahip olmak, doğanın bütününe ilişkin bilgiye sahip olmak anlamına 

geldiğinden, doğaya ve doğanın bir parçası olarak kendimize ilişkin bilgiler bizi duyguların 

kölesi olmaktan kurtaracaktır. Nitekim Spinoza’da, özgür insan ve köle insan ayrımı buradan 

hareketle çözümlenmeye çalışılacaktır. Spinoza’ya göre özgür insan, aklı tarafından yöneltilen, 

mutlu olmayı Tanrı sevgisi ve bilgisine bağlayan, içinde bulunduğu zorunluluğun farkında olan 

insandır. Köle insan ise duyguları tarafından yöneltilen insandır. Spinoza’ya göre insan, 

tutkularının kölesi olmaktan uzaklaştıkça, tanrısal zorunlu düzeni anlar. Ancak böyle bir 

yaşamın sonucunda insan, mutlu, erdemli ve özgür olabilir. 

  “Anlığın en yüksek iyisi Tanrı’nın bilgisi ve anlığın en yüksek erdemi Tanrı’yı 
bilmektir.” (Spinoza, 1996: 195). 

 Spinoza insanın özgür olmaması halinde köle olacağından bahseder. Bir sanat eseri 

diyebileceğimiz Ethica’nın, dördüncü kitabında “İnsanın Köleliği ya da Duyguların Gücü” başlığı 

altında akla göre yaşama ile duygulanışlara göre yaşama arasındaki karşıtlık durumundan ve 

bunun neticesinde de insanın köle ya da özgür olmasından detaylıca bahsetmektedir. Bölümün 

sonlarına doğru ise kölenin duygulanışlarla yönetilen kimse olduğunu ve eylemlerinin bilgisine 

sahip olmadığını belirtmektedir. Spinoza’da insan için bilgi özgürlüğün anahtarıdır.  

“İnsanın duygularını denetleme ya da kısıtlamadaki güçsüzlüğüne kölelik diyorum; çünkü 
duygularına boyun eğen bir insan kendi tüzesi altında değildir, ama öyle bir düzeye dek 
talihin elindedir ki, sık sık daha iyi olanı görmesine karşın daha kötü olanı izlemek zorunda 
kalır.” (Spinoza, 1996: 173). 

 Spinoza Ethica’nın dördüncü kitabında, neyin iyi ve neyin kötü olduğunu tanıtlar. Çünkü 

insan için, iyi olanı görmesine rağmen sık sık kötüyü izlemesinin duygulara boyun eğmesi ya da 

kölelik olduğunu ifade eder. Spinoza, “eksiksizlik” ve “eksiklik” , “iyi” ve “kötü” kavramlarını 

tanımlayarak, bu noktadan sonra köle ve özgür insan anlayışının içini doldurmaktadır. 

 “İyi ile bizi kendi önümüze koyduğumuz insan doğası modeline adım adım yaklaştıracak 

bir araç olduğunu pekinlikle bildiğimiz her şeyi anlayacağım. Buna karşı kötü ile o modele 

benzememizi engellediğini pekinlikle bildiğimiz her şeyi anlayacağım. Dahası, insanlara bu aynı 

örneğe daha çok ya da daha az yaklaşmalarına göre daha eksiksiz ya da daha eksik diyeceğim. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

42 

Çünkü özellikle belirtmek gerek ki, bir birey daha küçük bir eksiksizlikten daha büyük bir 

eksiksizliğe geçer derken, bununla onun bir özden ya da biçimden başkasına değiştiğini 

anlamıyorum; tersine demek istediğim bununla onun etkinlik gücünü, kendi doğası yoluyla 

anlaşıldığı sürece, artıyor ya da azalıyor olarak kavradığımızdır. Eksiksizlik ile olgusallığı, başka 

bir deyişle süre göz önüne alınmaksızın var olduğu ve belli bir yolda davrandığı sürece herhangi 

bir nesnenin özünü anlıyorum. Çünkü bireysel hiçbir şeyin var oluşunu daha uzun bir zaman 

sürdürdüğü için daha eksiksiz olduğu söylenemez; çünkü şeylerin özü kesin ve belirli bir var 

oluş zamanı içermediği için süreleri özleri tarafından belirlenemez; ama her bir şey, ister daha 

çok ister daha az eksiksiz olsun, her zaman var olmaya başladığı o aynı kuvvet ile varoluşta 

kalabilir, öyle ki bu bakımdan tüm şeyler eşittir. ” (Spinoza, 1996: 176). 

 İnsanların, eksiksizlik ve eksiklik sözcüklerini, doğal nesnelere uygulamalarının gerçek 

bilgiden çok önyargı olduğunu söyler. Çünkü, Spinoza felsefesinde, doğa bir erek uğruna 

davranmaz. Spinoza, Ethıca’nın birinci kitabında, Tanrı ile ilgili açıklamalarda bulunurken, Tanrı 

ya da Doğa dediğimiz o bengi ve sonsuz varlık var olduğu aynı zorunlulukla davranır, der. 

Davranmasının ve var olmasının nedeni bir ve aynıdır. Bu sebeple de kendisi de bu tanrısal 

doğanın bir parçası olan insan, bu farkındalığa sahip olduğunda onun özgürlüğüne engel olan 

duyguların esaretinden kurtulacaktır. Duygularının ya da sanıların peşinden giden insan yanlış 

bir yol izlemiş olacaktır. 

 Spinoza, Ethıca’da duygunun tanımını yaptıktan sonra, bu değişkilerin herhangi birinin 

yeterli nedeni biz olabilirsek, duyguyu bir eylem olarak ( actio), yoksa bir tutku ( passio) olarak 

anlıyorum” der. İnsan ruh ve bedenden oluşan bir modus olarak, Spinoza’nın deyişiyle tutkulara 

altgüdümlüdür. Tutkular dışsal nedenlerdir. Bedenin her etkilenimi, ruhu da zorunlu olarak 

etkiler. Tutkular önce bedeni sonra ruhu etkiler. Tutkular insanı köleleştirir. Ruh, bedenin 

tutkularına esir ya da köle olmak istemiyorsa çabalaması gerekir. Ruhun çabasıyla da, ya eylem 

ya da tutku olur. İnsan bu kölelikten ruhun çabası ile kaçabildiği ölçüde güçlü olur.  

 “Bilmek varlığın, var oluşun zorunlu bilgisine ulaşmaktır. Yalnızca akılla sağlanabilecek 

olan bu bilgiler, kesindir, up uygundur. Eğer insan bu türden bilgilere dayanarak eylerse, öz 

varlığını gerçekleştireceği eylemlere girmiş olur. İstenen de budur: İnsanın öz varlığını 

gerçekleştirmesi, insanın kendisi olması. Kişiyi bundan uzak tutan, kolay, kestirmeden ama 

olumsuz olana yönelen upuygun olmayan ideler, hayaller, acele genellemeler ve insan 

egemenliğine olan duygulanımlardır. Yaşamımızın olması gereken çizgide gelişmesi için 

duygulanımları tanımamız; onların upuygun idelerine sahip olmamız gerekir.” (Erdemli, 1985: 

138). 

 İnsan etkilenimlerden kaçamaz. Ruhun nesnesi bedendir ve yeterli ya da yetersiz sürekli 

olarak etkilenimlere maruz kalır. Ruh, bedenin tutkularına esir olmamak için aklı kullanmalıdır. 

Yeterli idea durumunda ruh etkinken, yetersiz idea durumunda ise edilgindir. Spinoza’da bu 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

43 

etkinlik ya da edilginlik durumu da zorunludur. Ruhun yeterli idea ile çabalaması, bilgiye 

ulaşmasıdır. İnsan anladığı sürece etkindir. Aksi durumda, bir eyleme yetersiz ideaları olması 

olgusu tarafından belirlendiği ölçüde de edilgindir. O halde insan hakikatin bilgisine ulaşmak için 

çabalamalıdır. Böylelikle de öz varlığını da gerçekleştirmiş olur. Aksi halde bilmemek, onu 

esarete götürecektir. 

 Akılla yönetilen kişi nedenlerin farkındadır yani neyi niçin yaptığının bilincindedir. Akıl 

bizi iyiliğe ve yetkin bir mutluluğa ulaştırır.  Aşırılıklar, korku, nefret, kin, öfke, gurur, ahlaksızlık 

gibi şeylerin upuygun olmayan bilgiden kaynaklandığını bilir. Düşünür ve anlamaya çalışır.  Köle 

ise tutkularının esiridir. Aklı kullanan herkes, zorunlu olarak, kendisi için iyi ve yararlı olanı ister 

ve varlığını sakınmaya çabalar. Yani  “Conatus” a uygun davranır. Bunu yapabildiği oranda da 

güçlü olur. 

 Spinoza felsefesinde, insanın özgürlüğü Tanrı- Doğa’nın özgürlüğü gibi değildir. Varlık ve 

var olanlar için özgürlük farklıdır. Tanrı, Causa Sui olması dolayısıyla kendi kendisinin 

nedenidir. Dışsal hiçbir şey onu belirleyemez ve O hiçbir şeyden etkilenmez. İnsan ise pek çok 

şey tarafından etkilenmektedir. Dolayısıyla, Spinoza’da, insan eylemlerini belirleyen nedenlerin 

farkına vardığı zaman özgür olabilir. Eylemlerimizin ardındaki nedenleri bulmak, farkındalık, 

bilmek ve de anlamak insan için son derece önemli ve özgürlüğü sağlayacak olan değerlerdir.  

 Nedenlerin insan üzerindeki etkisinin farkındalığı, zorunluluk içinde eyleyen insanın 

kontrolünü arttıracaktır. Bu durumda da tutkular değil, bilgi baş gösterecektir. İnsan için, içinde 

bulunulan tanrısal zorunlu yasanın farkındalığı artıkça nedenler ve sonuç arasındaki bağlantıyı 

görmek, özgür olma imkanını sağlayacaktır. Şüphesiz, tüm nedenleri görmek mümkün olamasa 

da yapılabildiği ölçüde insanın özgürleşmesi adına faydalıdır. Spinoza’da özgürleşmek bir 

anlamda aslında “duygulardan özgürleşmek”tir.  

 İnsanın özgürlüğüne giden yolda, usun duygulara karşı neler yapabileceğine değindikten 

sonra, insan için özgürlüğün ne olduğunu tam olarak çözümleyebilmek ancak “olumsallık” 

kavramı ile mümkün olabilecektir. Çünkü insan ontolojik olarak özgür değilken, onun için bilgi 

ile epistemolojik alanda özgürlüğün kapısını aralayan Spinoza için olumsallık çok önemli bir 

yerdedir.  

 Olumsallık, sadece insanla ilgilidir. Ontolojik olarak sonlu bir modus olan insan, başka bir 

ifadeyle de zorunluluğun belirlediği “zorlanmış varlık” ya da bir var olan olarak insan,  

olumsallık ile özgürlük imkanını elde eder. Spinoza felsefesinde, var olanlar için zorunluluk ve 

özgürlükten söz edemezken, zorunluluk içerisinde olumsallığa yer açan Spinoza insan için 

özgürleşme olanağını göstermiştir.  

 Zorunluluk şeylerin, oldukların başka türlü olmamalarını gerektirirken, olumsallık başka 

türlü de olabilmenin olanağıdır. Bunu sağlayan ise şeylerin özü değil, dışsal koşullardır. 

Olumsallık konusu üçüncü bölümde detaylı olarak incelenecektir.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

44 

 İnsanın özgürlüğünden bahsederken Spinoza’nın sadece belli bir çağa ait bir filozof 

olmadığını göstermek adına, günümüzde yapılan bazı deneysel çalışmalardan bahsetmek 

gerekmektedir. Günümüz fizikçileri, yaptıkları bazı deneyler ile Spinoza’nın yıllar önce söylediği 

“özgür irade” nin aslında olmadığı görüşünü kanıtlamışlardır. Spinoza için özgürlük, bizim 

anladığımız anlamda yani seçenekler arasından dilediğini dilediği gibi seçme durumu değildir. 

Bir plan dahilinde amaçlı bir durumdan söz edilemez. Bu durumu kabul etmek, aklı ile sürekli 

olarak yüceltilmeye alışmış insan için zor ve değer kaybı gibi görünse de aslında tamamen bakış 

açısıyla alakalıdır. Bedenimiz sürekli olarak etkilenir ve bu etkilerin sonuçları olur. Yani bir 

neden sonuç ilişkisi, bir determinizm söz konusudur. Beden için bunu kabul etmek kolayken, 

zihin için bunu kabul etmek de zor olmamalıdır. Bilinci oluşturan ide bedenden gelmekteyse ya 

da bilincin nesnesi beden ise zihin ve beden bir ve aynı olarak aynı yolda işler. Bilinç sanıldığı 

gibi soyut değil, fiziksel bir özellik olarak karşımıza çıkar. Biri diğerinden daha değerli, daha özel 

ya da daha fazlası değildir. Tek ve sonsuz tözün, sonsuz niteliklerinden insan için bilinebilir olan 

iki tanesidir. Birbirlerine paralel işlerler. Günümüzde hala evren hakkında çok kısıtlı bilgilere 

sahip olduğumuz aşikardır. Spinoza’nın, bir matematik problemi çözer gibi salt akıl yürütmelerle 

tanıtladıkları bugün için bile fazlasıyla doğru gözükmektedir.  

  

3.2.  Etkin ve Edilgin Bir Var Olan Olarak İnsan  

 

 Spinoza felsefesinde, insan varlık değil var olandır. Yine var olan olarak tek tek nesneler 

ve moduslar da Tanrı’nın dışında ayrı birer varlık değildirler. Varlık Tanrı’dır ve tüm var 

olanların nedeni Tanrı’dır. Neden ve etki birbirinden ayrı değildir. Var olanlar, “neden” olan 

Tanrı’nın, özünü açması, kendisini dışa vurması, kendini gerçekleştirmesi ya da kendini ifade 

etmesi şeklinde anlaşılmalıdır. Tanrı-doğa her şeydir. Başka bir ifadeyle de Tanrı ve ondan 

türeyen tüm var olanlar yani her şey bir ve aynıdır.  

 Tanrı’nın kendisini ifade etmesi, istediği için değildir. Çünkü Tanrı bir plan dahilinde, bir 

amaçlılıkla eylemez.  Bu moduslar, sıfatlarının görünür olmasıdır. Var olanlar, tekiller Tanrı’nın 

birer parçasıdır ancak Tanrı’nın tamamı değildir. Yani parçaların tamamı O’nun sonlu ve sınırlı 

görünüşleridir. Tanrı ise sonsuz tözdür. Bu parçalar ya da Doğa durağan, değişmeyen, hareketsiz 

algılanmamalıdır. Değişen, dönüşen, sürekli bir hareketin olduğu atlanmamalıdır.  

 Moduslar (ayrı ayrı görünüşler, nesneler) tözün attributumlar çerçevesindeki çeşitli 
halleridir. Spinoza modusu “tözün bir belirlenimi ( determinatio) ya da “başka bir şeyde var 
olan, bu başka şey dolayısıyla kavranabilen” diye tanımlar. Bir şeyin varoluşunun nedeni bir 
başka şeydedir, bu başka şeyin varolması da yine başka bir şey yüzündendir; bu böyle 
sonsuzluğa kadar gider, ayrı ayrı nesnelerin birbirine bağlanmaları en sonunda töze                 
( Tanrı’ya) ulaşır. Bundan dolayı tözün bir etkisi olan modus ( tek tek görünüşler, nesneler) 
sonunda ancak töz ile anlaşılabilir. Ayrı ayrı fenomenler ( moduslar) dıştan birbirlerine ne 
kadar bağlı olurlarsa olsunlar, hepsi de tek, sonsuz tözün sadece belirlenimleridir, tözün 
kendisini şu ya da bu biçimde göstermiş olmasıdır. Buna göre “yaratıcı doğa” ( natura 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

45 

naturans), “yaratılmış doğanın” ( natura naturata) her noktasında etkindir. ( Gökberk, 2002: 
264) 

  

 İnsan, ruh ve bedenden oluşmuş olan bir var olandır. İnsanın ruhu ve bedeni, Tanrısal 

doğanın zorunluluğu içinde var olan ve paralel bir şekilde birlikte işleyen moduslardır. Ruh ve 

beden tek ve sonsuz töz, zorunlu varlık olan Tanrı’nın sonlu kipleridir. Kip ya da modus, 

Tanrı’nın varlığını sıfatlarıyla açması sonucu ondan türeyen var olanlardır. Yani var olanlar, 

Tanrı’nın varlığının parçalarıdır. Bu parçalar Spinoza felsefesinde “tekiller” olarak tanımlanır. 

Tekillerin bir araya gelmesinden ise “bireyler” oluşur. Spinoza’da ruh ve beden bireyleşen 

kiplerdir.  

 “Ruhun tekilleri idealar, bedeninkiler ise cisimlerdir. Ruh ideaların, beden de 
cisimlerin bir araya gelmesi sonucunda bireyleşir. Bu temelde ruh ve beden 
arasındaki bağlantı, iki bireyin bağlantısı olarak kabul edilir. İçerikleri ve hareketleri 
farklı olan iki bireyin bir araya gelmesidir. Ruhun içeriğini düşünen tekiller, 
bedeninkileri ise yer kaplayan tekiller oluşturur.” ( Atış, 2015: 158) 

 Ortak tanrısal düzen ve işleyişin zorunluluğunda olan tüm var olanlar belirlenmiştir. 

Sadece zorunlu varlık olan Tanrı kendi kendisinin nedeni (Causa Sui) dir.  

 “Belirleme, Tanrı’nın özünden varlığına, varlığından var olanlara doğrudur. Bu 
doğrultuda ruh ve beden arasındaki belirleme, ruhtan bedene değil bedenden ruha 
doğrudur.  Beden cisim olduğu için hareketleriyle etkiler ve etkilenir. Ruhun 
algılamak için ihtiyacı olan etki ancak bedenden geldiği için beden ruhu algılamaya 
belirler.” (Atış,2015: 158) 

 Spinoza, Tanrı ve modusları yani görünüşleri arasında şöyle bir kavramlaştırma ile ayrım 

yapar. Natura naturans (yaratan doğa)  yani tek, sonsuz, Tanrı töze karşılık gelmektedir. Natura 

naturata (yaratılan doğa)ise görünüşe çıkan moduslar yani var olan her şeyi ifade eder. İkisi 

arasında fark ya da başkalık yoktur. Biri zorunlu varlık diğeri zorlanma var olanlara denk gelse 

de varlık bakımından bir fark yoktur. Fark olmuş olsa idi Tanrı, var olanlara aşkın olurdu ki 

Spinoza’da Tanrı içkindir. 

 “ Geulincx ile Malebranche ta Tanrı “yaradan” dır. Spinoza’ya göre ise var olanların genel 
özüdür. Birincilere göre Tanrı evreni istenci ile yaratmıştır, oysa Spinoza’ya göre evren 
Tanrı’nın özünden zorunlu bir sonuç olarak çıkmıştır. Tanrı evreni yaratmamıştır, evrenin 
kendisidir; o, nesnelerde bunların genel özü olarak bulunur, nesneler de onun gerçekliğinin 
birer görünüşü, birer modusudurlar.” ( Gökberk, 2002: 264)  

 Natura naturans ve Natura naturata’yı yaratan doğa ve yaratılan doğa diye çevirmek, 

Spinoza’dan anlamsal olarak uzaklaşmak olabilir. Çünkü işin içine “yaratma” girdiği zaman 

Spinoza ve felsefesinde yeri olmayan bir içeriğe saplanılabilir. Daha önce de bahsettiğimiz gibi 

oluş sürecinde bir yaratma söz konusu değildir. Spinoza’nın Tanrı’sı hiçbir erekle bir plan 

dahilinde eylemez. Evrendeki tüm işleyiş ve düzen mekanik zorunlu yasa çerçevesinde 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

46 

gerçekleşmektedir. Tanrı ise var olanları yaratmaz. Özü var oluş içeren Tanrı kendisinin ve 

özleri var oluş içermeyen diğer tüm şeylerin nedenidir. Yani her şey Tanrı’dan türemektedir. 

Doğası bakımından düşünüldüğü zaman, var oluşa belirlenen her şey, Tanrı’dır. Tanrı’nın neden 

olması, zamansal bir öncelik sonralık olarak anlaşılmamalıdır. Spinoza’nın sistemindeki 

paralelizm hem birliktelik hem de eş zamanlılık anlatır.  

 Bir var olan olarak insan modusu içinde bulunduğu zorunlu nedensel yasa dolayısıyla 

“etkin” ya da “edilgin” olabilmektedir.  Zorunlu varlık olan Tanrı, var olan tüm şeylerin ilk, etkin 

ve içkin nedenidir. Var olan tüm şeyler de bu nedenin sonuçları başka bir deyişle de etkileridir. 

Doğada var olan her şey birbirini sürekli olarak etkilemektedir. Böylelikle tek tek şeyler, etki 

üretmek bakımından kendileri de başka şeylerin nedeni olabilmektedirler.   

 Spinoza’da etkin olmak bir etkinin nedeni olmak, edilgin olmak ise etkiye maruz kalmak 

şeklinde tanımlanmaktadır. Sadece kısmı neden olma durumu da edilgin olmak anlamına 

gelmektedir.  

 "Bizde ya da bizim dışımızda, bizim bire bir nedeni olduğumuz bir şey 
gerçekleştiğinde; başka deyişle, bizde ya da bizim dışımızda, bizim doğamızdan ileri 
gelen ve yalnız bu doğa aracılığıyla açık ve seçik olarak anlaşılan bir şey 
gerçekleştiğinde, etkiniz diyorum. Öte yandan, bizde gerçekleşen ya da doğamızdan 
ileri gelen bir şeyin ancak kısmen nedeni olduğumuzda ise edilginiz diyorum." 
(Spinoza, 2009 :108) 

 Spinoza’da bedende ya da zihinde meydana gelen herhangi bir durumun nedeni olmak ya 

da Spinoza’nın kullandığı deyişle “bire bir neden” olmak, sadece bizim doğamızdan 

kaynaklanması ve sadece bizim doğamız ile açık şeçik bir şekilde anlaşılabilmesi demektir. Bu 

durum etkin olduğumuz anlamına gelmektedir. Ancak, yine bedende ya da zihinde meydana 

gelen herhangi bir durumda bire bir neden değilsek ya da kısmi bir nedensek, bu durumda da 

edilgin olduğumuz anlaşılmaktadır. Edilgin olduğumuz durumda bizim dışımızda nedenler söz 

konusudur. 

 Spinoza felsefesinde insanın etkin olduğu durum “eylem”, edilgin olduğu durum ise 

“tutku”  olarak tanımlanmaktadır. Moduslar, sonlu olmaları ve bu sebeple sonlu güce sahip 

olmaları sebebiyle bazı durumlarda etkin, bazı durumlarda da edilgin olabilmektedirler. 

Moduslara, başka modusların gücüne maruz kaldıkları ölçüde etkin ya da edilgin diyebiliriz. 

Şöyle ki, kendi gücünü ortaya koyduğunda, o modusun gücünün ne ölçüde aşılacağı ya da 

aşılmayacağı, ondan daha güçlüsü ya da zayıfı ile karşılaşması ile ilişkilidir. Çünkü Spinoza’nın 

Ethıca’da söylediği gibi, doğada daha güçlüsü ve kuvvetlisi olmayan tekil hiçbir şey yoktur. 

Böylelikle görülmektedir ki Spinoza felsefesinde yetkinlik, güç ve etkinlik birbirine sıkı sıkıya 

bağlı kavramlardır. Tanrı söz konusu olduğunda ise sonsuz gücü ve yetkinliği dolayısıyla tüm 

halleri ile etkin olduğu söylenir. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

47 

 “Etkisi kendisi yoluyla açık ve seçik olarak algılanabilen nedene yeterli neden 
diyorum. Öte yandan, etkisi yalnızca kendisi yoluyla algılanamayan nedene yetersiz 
ya da bölümsel neden diyorum.”( Spinoza, 2009 : 109) 

 Spinoza’da, bedende ya da zihinde meydana gelen değişkilerin yeterli nedeni biz 

olabildiğimiz zaman duygu bir eylem, aksi halde tutku olarak anlaşılmaktadır. Bedenin her 

etkilenimi ruhu da zorunlu olarak etkilemektedir. Beden etkilenir ve eşgüdümlü olarak ruh da 

etkilenir. Bu zorunlu olarak gerçekleşir. İnsan bu etkilerden kaçamaz.  Ruh, bedenin tutkularına 

esir olmak istemiyorsa çabalamalıdır. Ruhun çabası onu kölelikten kurtarıp, özgür kılabilir. 

Dışsal nedenler olan tutkulardan kurtulmak, eylem alanında yetkinliktir ve güçlü olmaktır. 

Yalnızca akılla sağlanabilecek olan bu yetkinlik ve güç, up uygun ve kesin bilgiler ile var oluşun 

zorunlu bilgisine erdirir.  İnsanın bu şekilde eylemeleri, insanın kendisi olmasıdır. Ruhun 

çabalaması, yeterli idea ile bilgiye ulaşmasıdır. Yani insan, bildiği ve anladığı sürece etkindir. 

Yeterli idea etkin olması, bilgiye ulaşması da anlaması halidir. Eyleme yetersiz idea ile 

belirlenmek edilginlik bu da anlamamak, bilgisizlik, cehalet ve kölelik anlamlarına gelmektedir. 

Akıl, düşünür ve anlamaya çalışır. Köle ise tutkuların esiridir. Hakikatin bilgisi için çabalamak 

insanın öz varlığını gerçekleştirmesidir. Tutkular, insanın up uygun fikirlere sahip olmasının 

önünde engel teşkil etmektedir.  

 "Kişinin gücündeki artışlar ya da azalışlar, dış şeylerin eyleminden ileri 
gelebileceği gibi kişinin kendisinden de ileri gelebilir. Edilgin bir duygu, ya da tutku, 
kişinin gücündeki bire bir nedeni kişinin kendisinden değil kısmen dış şeylerden 
kaynaklanan bir değişimdir. Tutkular, kişinin uğradığı ya da maruz kaldığı güç 
değişimleridir. Öte yandan, etkin bir duygu kişinin gücündeki bire bir nedeni 
tümüyle kişinin kendisinden kaynaklanan bir değişimdir. Eğer diğer insanlar ya da 
nesnelerle etkileşimim sonucu gelişmiş ya da zarar görmüşsem, bu durumda maruz 
kaldığım değişim tutkudur. Eğer durumumdaki bir gelişme tümüyle benden 
kaynaklanıyor ve benim için neyin iyi olduğunu bilmemden ileri geliyorsa, bu 
durumda yaşadığım geçiş bir eylemdir."( Nadler, 2006 : 201,202)  

 Sonuç olarak, insan, gücünü ortaya koyabildiği oranda yetkin ve buna bağlı olarak da 

etkin ya da edilgin olabilmektedir. Daha az veya daha çok yetkin olmak onun eyleme gücü ile 

ilişkilidir. Etkinlik ve edilginlik durumu zorunludur. İnsan için özgür olma olanağı ise ancak ve 

ancak etkin olma durumunda söz konusu olabilecektir. Aklı kullanarak, tanrısal zorunlu yasayı 

bilen insan, kendi eylemlerinin sebebi olduğunda yani etkin olduğunda epistemolojik alanda 

özgür olma olanağına kavuşacaktır.  

 Aklı kullanan insan, zorunlu olarak varlığını korumaya ve sürdürmeye çabalar. Bu 

Spinoza terminolojisinde “Conatus” kavramına karşılık gelmektedir. Ancak Conatus, Spinoza 

felsefesinde, aynı zamanda insanın yetkinliğini yükseltmesi ve eyleme gücünü arttırması çabası 

olarak da anlaşılmaktadır. Etkin duygular, conatusumuzdaki artışla ve daha yüksek yetkinlik 

seviyesine geçişimizle ilişkilidirler. Edilgin duygular ise bazı zamanlar conatusumuzdaki artışla, 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

48 

bazı zamanlarda da azalışla ilişkili olabilirler. Çünkü dışımızdaki şeylerin üzerimizdeki etkileri 

doğamıza zarar verecek nitelikte olabileceği gibi kimi zaman doğamıza uyabilmektedir. Ancak 

bizden kaynaklanan duygular her zaman doğamıza uygundurlar.  

 

3.3.  Modus Olarak İnsan için Bilme ve Anlamanın Olanağı   

 

 İnsanın özgürlüğünü zorunluluğa bağlayan Spinoza, hem Tanrı hem de insan için iradi 

anlamda bir özgürlüğün olmadığından bahseder. Herhangi bir şekilde isteme, irade ya da 

keyfiyetin söz konusu olmadığı özgürlük anlayışını, zorunluluğun- belirlenimin değil, zorlamanın 

karşıtı olarak konumlandırmaktadır ve insan için Tanrı’dan farklı olarak ontolojik değil, 

epistemolojik alanda kurgulamaktadır. Spinoza felsefesinde yeniden tanımlanan “özgürlük” 

kavramı ile irade özgürlüğü kabul edilmemektedir. Ancak insan için özgürlük, çaba gösterilerek 

elde edilebilme olanağı bulunan, bilgi ve akılla izlenmesi gereken bir yolda bulunmaktadır.  

 Spinoza felsefesinde insan, bilerek ve bilgi ile eyleyerek özgür olabilmektedir. Tanrı için 

ise böyle bir durum söz konusu değildir. Tanrı için özgürlük daha önce de bahsettiğimiz gibi 

kendi kendisinin nedeni olması ve kendi dışında bir neden tarafından belirlenememesi 

dolayısıyla mutlak olarak vardır. Bu anlamda özgürlük sadece Tanrı için söz konusudur. İnsan ve 

tekil şeyler, doğaları bakımından, belirlenmiş olmaları dolayısıyla dışsal olarak bağımlıdırlar ve 

Tanrı’daki şekliyle ontolojik bir özgürlük onlar için mümkün değildir.  

 Doğaları bakımından, Tanrı, insan ve tüm var olanlar özsel zorunluluğa tabidirler. Hatta 

insan için özgürlük ancak zorunlulukla olanaklıdır. Spinoza’da zorunluluk, var oluş ve işleyişin 

temel yasasıdır. Eğer zorunluluk olmasaydı iradi ve keyfi seçimlerden bahsedilebilirdi. Fakat 

Spinoza sisteminde bu keyfiyeti tamamıyla ortadan kaldırmıştır. Deleuze’ un deyişiyle, Spinoza 

felsefesinde irade ve özgürlük arasındaki geleneksel bağ kırılmıştır.  

 Zihin ve bedenden oluşan bir modus olarak insan için özgürlük, varlığın özgürlüğünden 

farklıdır. Aklı rehber edinip, kaçamadığı tutkuları kontrol altında alan insan ontolojik olarak 

değil ama epistemolojik alanda özgür olabilmektedir. İnsan, doğasının zorunluluğunu bilip, ona 

göre eylerse, eylem alanı ona özgürlük olanağı sunacaktır. Spinoza’nın tüm sistemindeki paralel 

işleyiş dolayısıyla, zihin ve beden karşılıklı bir şekilde çalışmaktadır. Çünkü Spinoza’da, 

zamansal bir öncelik sonralık ya da herhangi bir hiyerarşi yoktur. Rasyonalist epistemoloji 

yapan Spinoza için ruhun ya da aklın bedene karşı görece üstünlüğü yoktur. Hatta Spinoza’da 

bilgi bedenden başlamaktadır.  

 İnsan bedeni bağlı olduğu zorunluluk gereğince dışsal şeylerden etkilenir ve onları 

etkiler. Beden ne kadar etkilenirse, ruh da o denli etkilenir. Ruhun çalışması bedene bağlıdır. 

Etkilenim de, ruh ve bedenin çalışması da zorunludur. Hakikatin bilgisine giden yolda, bu 

zorunluluk içerisinde, ilk olarak bedenin etkilenmesi ve eşgüdümlü olarak da ruhun etkilenmesi 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

49 

gerekmektedir. Ruhun nesnesi bedenden gelmektedir. Spinoza, ontolojisinin üzerine kurduğu 

epistemolojisinde rasyonalizmini farklı bir noktaya taşımıştır.  

 Bedenin etkilenimleri zorunludur. Karşılaşmalar yaşayacaklarımızı belirlemektedir. 

Kısacası karşılaşmalar zorunlu, içerikleri ise olumsaldır. Tam bu nokta Spinoza’nın insan için 

özgürlüğe ışık yaktığı yerdir. Nedenlere ulaşan insan, kendi eylemlerinin sebebi olabilmiş ve 

tanrısal zorunlu yasa içerinde şeyleri sezgi ile kavramış olur. Bu Spinoza’da bilen insanın 

tanımıdır.  

 Tanrısal zorunlu yasanın farkında olmak, bilmek ve anlamak kavramları insan açısından 

son derece önemlidir. Spinoza’da erdemin yani tanrısal zorunluluğu bilip ona göre davranmanın 

amacı, Tanrı tarafından ödüllendirilmek gibi pragmatist bir kaygı değildir. Zihin pasif halden 

kurtulup, up uygun fikirlere sahip olduğunda zorunluluk içerisinde özgür olabilecektir.  

 Spinoza’nın, alışılagelmiş özgürlük anlayışında olduğu gibi, insanın, kendi eylemleri 

üzerinde özgürce karar verme olanağının olmadığını dile getirip, tüm eylemlerini tanrısal 

zorunluluğa bağlaması son derece çelişik görünse de “özgürlük” anlayışının Spinoza 

felsefesindeki anlamı ve tanımı bu bulanıklığı ortadan kaldıracaktır.  

 İnsanın etkin olması ile açık- seçik bilmesi, tutkuların tutsaklığından kurtulma anlamına 

gelir. Spinoza için, düşüncenin nedenine ulaşarak özgürlük olanağına kavuşan insan için, 

reflektif bir şekilde bilincin bilincine ulaşmıştır, demek yanlış olmayacaktır. Bilme ve anlama 

çabası zihnin gücünü oluşturan anahtarlardır. Bu anlamda Spinoza’da özgürlük akıl, sezgi ve 

çabayla elde edilen bir şeydir. Akıl, anlama çabasındadır. Anlamak, tutkular karşısında özgürlüğü 

sağlar. İnsan, akıl ile, up uygun fikirlerle Tanrı bilgisine ya da tanrısal zorunlu yasanın bilgisine 

ulaştığında erdem kazanır. Bu çaba ve disiplin gerektirmektedir. Tüm var olanların özü ve 

işleyişinde içkin olan Tanrı bilgisi fark edildiğinde, akılla hareket edilmiştir ve insan erdemli, 

mutlu olacaktır.  

 Moduslar, dış etkilere açık olduklarından onlardan etkilenir ve sınırlanırlar. Hatta yok 

olurlar. İnsan da bir modus olarak, sonlu ve sınırlı olması dolayısıyla, daha güçlüsü ile 

karşılaştığında sınırlanacaktır. Aksi halde insan için ölümsüzlük söz konusu olması gerekirdi. 

Tutkular karşısında insanın etkinlik gücünün yükselmesi ya da alçalması, insanın yetkinliği ve 

gücü ile ilişkilidir. Bu güç ise anlama yetisinde gizlidir. Akıl anlama gücü ile duyguları ait olduğu 

dış nedenlerinden ayıklar. Böylelikle de tutkuların yıkıcılığı ortadan kaldırılabilir. Akıl, 

duyguların nedenini açık seçik elde etmek ister. Neden ne kadar iyi anlaşılırsa, o duygu o oranda 

kontrol edilebilir. Duygunun ait olduğu dış neden anlaşıldığında yani dış neden 

söndürüldüğünde tutkular yok edilecektir. Her insan için bunu yapabilecek güç mevcuttur. 

Spinoza’nın da dediği gibi, her insan kendisini ve duygulanışlarını mutlak değilse de kısmen açık 

seçik bilme gücüne sahiptir. İnsan için tanrısal doğadan kaynaklanan fikirler up uygundur ve 

tutkudan ayıklanmıştır. Asıl olan Tanrı’yı bilmek ve sevmektir. Bu ise ancak üçüncü tür bilgi olan 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

50 

sezgi ile gerçekleşir ki böylelikle insan asıl yetkinliğe ve mutluluğa ulaşmış olur. Spinoza’da 

insan zihni bedenin fikri olduğu için, beden yok olduğunda zihnin de varlığını sürdürmesi 

mümkün değildir.  

 Spinoza, Tanrı’da ontolojik olarak olan özgürlüğü, insan için epistemolojik alanda bilgi ile 

mümkün hale getirmektedir. Daha önce de dile getirdiğimiz gibi Spinoza epistemolojisini 

ontolojsi üzerine kuran bir filozoftur. İnsan için modus olmak ontolojik bir durumdur. Spinoza 

insanın, zihin ve bedenden oluşan bir modus olduğunu söylemektedir. Yani insan, ruh ve beden 

yani Tanrı’nın yüklemlerinden oluşan tözün kipi, modusudur. Ancak şöyle bir farkla, insan sonlu 

ve sınırlıdır. Tanrı’nın da içinde bulunduğu özsel zorunluluk ya da zorunlu yasa, Tanrı’ya 

kendisini açmaya zorlamaktadır. Tanrı kendisini sıfatları ile açmakta ya da ortaya koymaktadır. 

Tanrı’nın ise sonsuz yüklemi bulunmaktadır.  İnsan için sadece “düşünme” ve “yer kaplama” 

yüklemleri bilinebilirdir. Tanrı’nın sonsuz ruh ve sonsuz beden attributumları, Tanrı’nın 

varlığının durumlarıdır.  Sonlu ruh ve beden ise modustur ve birleşiminden “insan” çıkmaktadır. 

İnsan, bu sonlu ve sınırlı yapısı ile de olsa hakikatin bilgisine ulaşabilecektir ancak bu, varlığın 

bilgisine göre her zaman eksik olacaktır. Dolayısıyla görülmektedir ki ontolojisi, epistomolojini 

etkilemektedir.  

 Özgürlük, sadece Tanrı’ya ait değil, insanı da kapsayan bir kavramdır. Bu bağlamda, 

insanın özgürlüğü, varlığın yani tek, sonsuz töz olan Tanrı’nın özgürlüğünden farklıdır. Spinoza 

felsefesinde, ontolojik olarak modus olan insan, zorunlu tanrısal yasa içerisinde, “olumsallık” 

ilkesi sayesinde özgürlük olanağını bulabilecektir. Bunun için ise çaba göstermesi 

gerekmektedir.  

 Modus olmak, Spinoza felsefesinde, varlığa değil var olanlara karşılık gelmektedir. 

Modusların var oluşları töze bağlıdır. Töz nedendir. Sonsuz tözün sonuçları ya da ürünleri de 

moduslardır. İnsan da, tüm sisteme hakim olan tanrısal yasa sonucu, zorunlu olarak var olmaya 

belirlenmiş bir var olan ya da zorlanmış varlıktır. Spinoza sisteminde zorunluluk varlık ve var 

olandan ayrılamaz. Tüm var olanlar gibi Tanrı da bu yasaya tabidir. Hatta pek çok düşünürün 

ifade ettiği gibi Tanrı bu yasalardan ibarettir. Başka bir şekilde de aslında Tanrı her şeydir. İşte 

bu zorunluluk içerisinde olumsallığa yer açılması insan için alanın genişlemesi anlamına 

gelmektedir. Çünkü, daha önce de açıkladığımız üzere zorunlu ve özgür olan mutlak anlamda 

sadece Tanrı’ dır. İnsan, eylem alanında, olumsallık ilkesi sayesinde varlıktan farklı da olsa bir 

özgürlük imkanı elde edebilecektir.  

 Spinoza’ya göre her şey bir oluş sürecinden ibarettir. Bu süreçte insan için anlama 

yetisinin güçlendirilmesi çok önemlidir. İnsanı etkileyen dışsal nedenleri bilmek özgürleştirici 

bir güce sahiptir. Akıl, sadece kendi zihni içerinde kalarak çalışan kapalı bir kuvvet değil, 

bedensel karşılaşmalar ve anlama çabası ile özgürlüğe kapı aralayan bir kuvvettir. Burada 

unutulmaması gereken Spinoza için zihnin anlamının, alışılagelmiş- klasik rasyonalizmden farklı 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

51 

oluşudur. Zihin ve beden monist bir düzlemde ilişkilidir. Bilgi bedenden daha doğru bir ifade ile 

bedenin etkilenimleri ile başlar.  

 Sonuç olarak, akla göre eylemde bulunan kişi “özgür”, tutkularına göre hareket eden kişi 

ise “köle” dir. Özgür insan zorunluluğun farkında ve ona göre eyleyendir. Bilen insan, her şeyin 

tanrısal doğanın zorunluluğu ile gerçekleştiğinin farkındadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

52 

4. ZORUNLULUK, ÖZGÜRLÜK VE OLUMSALLIK 

4.1. Olumsallık ve Zorunluluk İlişkisi 

 Olumsallık en genel ifadesiyle, zorunluluk kavramının karşısına konabilen, hatta 

rahatlıkla “zorunluluk” teriminin karşıtı diyebileceğimiz bir kavramdır. Başka bir ifadeyle de 

zorunlu olmama durumudur. Bir şey zorunlu değilse, rastlantısallık içermektedir. Koşullara 

bağlıdır ve koşullara bağlılığından dolayı başka türlü de olunabileceği anlamına gelmektedir. Var 

olması mümkün olabilen, aynı zamanda da mümkün olmayabilen şeylerdir. Böyle düşünüldüğü 

zaman, zorunluluk özsel, olumsallık ise rastlantısal, dışsaldır. Yani, olumsallıkta herhangi bir 

şeyin özüne değil, ona etki eden dış koşullara vurgu vardır. Başka bir ifadeyle de içeriden değil, 

dışarıdan belirlenme söz konusudur. Olumsallık “başka olmaklık” içermektedir. Zorunluluk 

belirlenmişliği ifade ederken, olumsallık özgürlük imkanını ifade etmektedir.  

 “Olumsallık, varoluşu başka olaylar tarafından zorunlu olarak belirlenmiş olmayan bir 

olayın gerçekleşme tarzını ifade eder”  (Jones, 2006: 549). 

 Spinoza felsefesine baktığımız zaman zorunluluk ve olumsallık kavramları “kendinde 

neden” ve “kendi nedeni olmama” durumunda ortaya çıkmaktadır. Kendinde neden yani kendi 

kendisinin nedeni olma durumu (Causa Sui), zorunlu varlık yani Tanrı’yı anlatır. Tanrı’nın özü 

var oluş içerdiği için Tanrı zorunlu varlıktır. Özü var oluş içermeyen yani kendi kendilerinin 

nedeni olmayan var oluş içindeki varlıklar ise Spinoza felsefesinde “zorlanmış varlıklar” olarak 

tanımlanmışlardır. Mademki olumsallık zorunlu olmama hali ile tanımlanıyor, o halde özgürlük 

ve zorunluluk ilişkisi içerisinde, zorlanma, kısıtlı, bağımlı ve belirlenmiş olarak karşımıza çıkan 

“insan” için söz konusu edilebilecektir.  

 Zorunluluk, hem varlığı hem de var olanları kapsayan doğanın yasasıdır. Başka bir 

deyişle de, her şeyi kapsayan ve belirleyen tanrısal doğanın yasasıdır. Dolayısıyla da ontolojiktir. 

Bu bölümün temel problemleri, böyle bir zorunlu, ontolojik yapı içerinde ‘olumsallık’ neden ve 

nasıl yer almaktadır? Olumsallığın kendisi de ontolojik midir? Zorunluluk, zorunlu olarak 

olumsallığı doğurur mu doğurmaz mı? Spinoza felsefesinde olumsallığa baktığımız yer bu 

soruların cevabı olacaktır. Daha önce ki bölümde de tanıtlandığı üzere, insan, ontolojisinden 

dolayı bir var olan olduğuna göre, olumsallığın insanla ilgili olduğu karşımızda açık ve seçik bir 

biçimde durmaktadır.  

 Zorunluluğun dışına çıkmadan ki bu, yasa gereği zaten mümkün değil, zorunluluk 

içerisinde “olumsallık” nerede durmaktadır? Spinoza bu sorunun cevabını insana dayandırarak 

açıklar. Olumsallık, ontolojik açıdan insanın sonlu bir varlık olması ile ilişkilendirilir. 

Epistemolojik açıdan ise sonlu zihin olmak ve sonlu zihin içeriği olan idealara sahip olmak ile 

ilişkilendirmektedir. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

53 

 Olumsallık için  “başka türlü olmaklık” olanağı barındırdığı için rahatlıkla olanaklılık da 

diyebiliriz. O halde “olumsallık” ya da “olanaklılık”, şeylerin doğasının zorlunluluğuna değil, 

yalnızca ilineksel şeylerin varoluşlarına uygun olabilir.  

 Spinoza felsefesinde insanda olumsallığın nasıl bulunduğunu araştırabilmek için 

öncelikle bazı temel kavramlara yeniden değinmek gerekmektedir. Çünkü insanın tekil ve sonlu 

modus olarak olumsal bir varlık oluşundan söz edilmektedir.  

 İnsan, diğer bütün var olanlar gibi, zorunluluğun içinde ama kendisi zorunlu olmayan bir 

var olandır. İnsanı “zorlanmış varlık” yapan, kendi kendisinin nedeni olmayıp, kendinde neden 

(causa sui) olan tek töz Tanrı ya da “zorunlu varlık” tarafından belirlenmesi dolayısıyladır. Daha 

önce de detaylı bir şekilde bahsettiğimiz gibi Spinoza, nedensiz varlık ya da yokluk olamaz, diye 

düşünür. Mademki her şeyin bir nedeni var o halde bu neden ya kendisi ya da kendi dışındadır. 

Kendi doğası dışında bir nedene bağlı olduğu için ya da daha net bir ayrım ile özü var oluş 

içermediği için, insan zorlanmış varlık ya da zorlama olur. Özü var oluş içeren ise zorunlu varlık 

olarak tanımlanır. Zorunluluk, varlık ve var olanlardan ayrı düşünülemez. Bu zorunlu bir 

yasadır.  

 Spinoza felsefesindeki mantıksal determinist yapı, varlık ve var oluşu zorunlulukla 

açıklar. Ancak, varlık için söz konusu olan zorunluluk, var olan için aynı şekilde söz konusu 

değildir. Var olanlar da zorunlu yasa ve işleyiş içerisinde, zorunluluğa tabi ancak belirlenmiş 

olmaları dolayısıyla bağımlı, zorlama ve kısıtlı olmaktadırlar. Olumsallık da, zorunlulukla değil 

bu var olanlara yönelik alanda rastlantısallıkla aynı yolda yürür. Çünkü zorunluluk özseldir. 

Buna karşılık, rastlantısallık ise dışsal sebeplere bağlıdır. O halde, olumsallıkta dış koşullar, 

dışarıdan belirlenme, başka olmaklık imkanı ve hatta özgürlük olanağı söz konusudur. Eylem 

alanı Spinoza felsefesinde olumsallığın alanıdır.  

 Sonlu olmak ise Spinoza’nın deyişiyle, doğanın var oluşunun bölümsel olumsuzlamasıdır. 

Töz, sonsuz niteliklere sahiptir. Sonsuz ruh ve sonsuz beden, tek töz Tanrı’nın düşünme ve yer 

kaplama nitelikleri ya da sıfatlarıdır. İnsanın sınırlı yapısı Tanrı’nın sonsuz niteliklerinden 

sadece ikisini bilebilir. Tözün değişkileri moduslardır ve moduslar Tanrı’dan zorunlulukla doğan 

var olanlardır. Tanrının varlığının tarzları, hal ya da durumları, olarak tanımlanırlar. Sonlu ruh 

ve sonlu beden ise “modus”tur. Sonlu ruh ve beden modusunun birleşmesinden insan çıkar. 

Modus var olanlara karşılık gelmektedir. Modusların var olmuş hali de süreye tabi yani sonlu 

olmaktadır.  

 “Aynı doğada başka bir şey tarafından sınırlanabilen kendi türünde ‘sonlu’ olduğu söylenir. 
Örneğin bir cisme her zaman daha büyük olan bir başkasını kavradığımız için sonlu denir. 
Böylece düşünce bir başka düşünce tarafından sınırlanır. Ama bir cisim düşünce tarafından 
sınırlanmaz, ne de bir düşünce cisim tarafından sınırlanır.” (Spinoza, 1996: 178). 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

54 

 “Tekil şeyler” ise, sonlu olan şeylerdir. Modusların var olmuş halleridirler. Başka bir 

ifadeyle de belirli bir var oluşu olan her şeydir. Sonsuz tözün zorunlu var oluşundan 

kaynaklanırlar. Tanrı tarafından var oluşa belirlenmişlerdir. Zaten, belirlenim yoksa ne var 

olandan ne de eylemden söz edemeyiz. Tekil şeyler, bir ve aynı şeyi belirli yollardan anlatan 

moduslardır.  Spinoza’nın ontolojik zorunluluk içerisinde tekillere açtığı yer, olumsallıkla son 

derece anlamlı hale gelmektedir.  

 “Tekil şeyler ile sonlu olan ve belirli bir var oluşları olan şeyleri anlıyorum. Ama eğer bir 
dizi birey tek bir eylemde aynı zamanda tek bir etkinin nedenleri olacak bir yolda 
birleşmişse, tümünü de bu düzeye dek tek bir bireysel şey olarak görüyorum.” (Spinoza, 
1996: 52). 

 Spinoza’da insan, doğanın bir parçasıdır ve onun tarafından belirlenir. Zorunluluk, bir 

nedene sahip olmak, var olmama durumunun çelişkili olması ya da Ethıca’da da defalarca kez 

yinelediği gibi şeylerin olduklarından başka tarzda ve düzende olamayacakları durumudur. 

 “Doğada zorunsuz olan hiçbir şey yoktur. Fakat orada her şeyin şu ya da bu tarzda 
varolması ve bir sonuç meydana getirmesi Tanrısal doğanın zorunluluğu ile gerektirilmiştir.” 
(Spinoza, XXIX: 29). 

  Bu ifadeye göre doğada hiçbir şekilde olumsallıktan ya da başka bir deyişle 

zorunsuzluktan bahsedilemez.  İnsan için eylem alanı  “olumsallık” için kapının aralandığı yerdir. 

 Leibniz, Spinoza’nın “Posthumous Works” (1677) adlı eserini okuduktan sonra şöyle bir 

yorum yapmıştır: “ olumsalı özü varoluş içermeyen olarak kullanıyorum. Bu anlamda, 24. 

Önerme gereği, Spinoza’ya göre tikel şeyler olumsaldır. Olumsallığı kimi skolâstiklerde gelenek 

olduğu gibi, Aristoteles için bilinmeyen bir geleneğe göre, [...] olana, yaşam adetlerine göre 

kullanırsanız, bu durumda onun başka türlü değil de niçin öyle olduğuna dair hiçbir neden 

verilemez. Onun nedeni de, onunla ve o olmaksızın ileri sürülmüş gerekçeler de aynı derecede 

eyleme ya da eylememe yönünde kullanılmıştır. Böyle bir olumsalın [bir çelişki] ima ettiğini 

düşünüyorum.” Leibniz  kendi bakış açısı ile radikal bir olumsallık kavramı yorumlamıştır. 

 “Tekil şeylere, yalnızca özlerini göz önüne aldığımızda, varoluşlarını zorunlu olarak koyan 

ya da zorunlu olarak dışlayan hiçbir şey bulamadığımız sürece olumsal diyorum. 

 Aynı tekil şeylere, onları üretmesi gereken nedenleri göz önüne aldığımızda, onları 
üretmeye belirlenip belirlenmediklerini bilmediğimiz sürece olanaklı diyorum.” (Spinoza, 
1996: 177). 

 İnsanda bilgi ise klasik rasyonalist görüşün aksine bedenden başlamak zorundadır. Bu 

içinde bulunduğu ve bilincinde olduğu tanrısal zorunlu işleyişin sonucudur. Yani, Spinoza 

felsefesinde bilginin beden ile başlaması zorunludur. Bilginin beden ile başladığını söylemek, 

bedenin etkilenimi ile başladığı anlamına gelmektedir. Bu da göstermektedir ki Spinoza 

epistemolojisini, ontolojisinin üzerine inşa etmektedir.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

55 

 Başka bir açıdan ifade etmemiz gerekirse insan, birçok etkileşim ve karşılaşma 

yaşamaktadır. Bedenin karşılaşacağı etkilenim “zorunlu” dur. Tanrısal doğanın zorunluluğu 

bunu gerektirmektedir. Ancak, karşılaşmanın içeriği ise “olumsal” dır.  Günlük bir dille ifade 

etmemiz gerekirse, karşılaşmalar yaşayacaklarımızı belirlemektedir.   

 Tekil özler ya da herhangi bir insan, an ve an “etkilenim” içerisindedir. Dolayısıyla da 

sürekli olarak yani her an yeniden tanımlanmaktadır. Spinoza felsefesi, bedenin aldığı bu etkiyi 

“etkilenim” ya da “duygulanım” olarak adlandırmaktadır.  

 Daha önce de belirttiğimiz gibi, Spinoza felsefesinde paralel işleyiş, bir ve aynılık söz 

konusuydu. Beden ve ruh da paralel olduğu için, bedenin her an aldığı etki sonucunda ruh da 

etkilenmektedir. Başka bir deyişle de bedenin aldığı etki aynı zamanda ruhun aldığı etkidir. 

Beden, kendi dışındaki herhangi bir şey tarafından etkilendiği zaman, bu etkilenim bedende iz 

bırakır ve bu da zihindeki bir fikre karşılık gelir. Ruh ve bedenin her etkilenimi ise Spinoza’ya 

göre, aynı zamanda ve zorunlu olarak gerçekleşmektedir. Bedendeki bu etkilenimlerin 

kavranabilmesi ise, tekil bir şeyin ne denli zeki olduğunu yansıtmaktadır.  

 Şeyler, sonsuz başka şeyler tarafından kuşatılmışlardır. Bu sebeple, onlar tarafından 

etkilenir ve sınırlanırlar. Tekil şeyler, dış etkilere, zorunlu olarak açık olduklarından etkilenir ya 

da var oluşları sınırlanır. Zorunlu olarak dışarıdan etkilenirler, zorunlu olarak karşılaşmalar 

yaşarlar ve zorunlu olarak tutku duyarlar. Tüm bu sebeplerle de insan için ve de diğer tüm 

şeyler için sonsuz bir var olma gücüne sahip olunması mümkün değildir. Çünkü doğada her 

zaman daha güçlüsü vardır. 

 Tekil şeyler, diğer tekil şeylerden etkilendiği ölçüde “bilebilirler”. Beden, diğer 

bedenlerle ilişki içerisinde ve onlarla birlikte eyleyerek insana kavrayış olanağı sunar. Bu 

nedenle tekil varlıklar hiçbir zaman tek başlarına değil, her zaman bir ilişki içinde olmak 

durumundadırlar. Beden, bir başka tekille karşılaşma içerisinde duygulanımlar yoluyla eyleme 

gücünü artırmakta ya da azaltmaktadır.  

 “Tekil şeyleri ne denli anlarsak, tanrıyı o denli anlarız.” (Spinoza, 1996: 59). 

 Rastlantısal olarak gerçekleştiğini düşündüğümüz karşılaşmalara bağlı olarak 

etkilendiğimizde, duygulanışlar yaşarız. Eğer etkileşimimiz bize iyi bir karşılaşma yaratmışsa 

olumlu duygular yaşarız. Böyle bir durumda da eyleme kudretimiz artmış olur. Bedenimizin 

etkinlik gücünü arttıran ya da ona yardım eden karşılaşmalar insanı mutlu edecektir. Bu sebeple 

de insan bunun için çaba gösterir. Bedenin etkinlik gücünü arttıran ya da yardım eden bir yolda 

etkilenmesi anlığın düşünme gücünün de artması anlamına gelmektedir. 

 Tekil şeylerin eyleme belirlenmeleri olumlu bir durumdur. Çünkü eyleme belirlenen şey, 

Spinoza’nın da deyimiyle, kendiliğinden açıktır ki Tanrı tarafından belirlenmiştir. Tanrı, şeylerin 

özünün ve var oluşunun etker nedenidir. Tanrısal doğanın kipleri olumsal olarak değil, zorunlu 

olarak doğarlar. Kendi kendilerini belirlemeleri ise olanaksızdır.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

56 

 “Bireysel şeyler,  Tanrının yüklemlerinin o yüklemleri pekin ve belirli bir yolda anlatan 

değişkilerinden ya da kiplerinden başka bir şey değildir.” (Spinoza, 1996: 33). 

 Spinoza felsefesinde, ontolojik zorunluluk içerisinde, tekillerde ya da şeylerde olumsal 

hiçbir şey bulunmaz. Ancak bilgisel eksiklik ile ontolojik alanda bir şeye olumsal diyebiliriz. 

Olumsal ya da olanaklı değil ama zorunlu ve olanaksızlık tekillerin dünyasının açıklanabilmesi 

için daha uygun kavramlardır.  

 “Bir şeye ya özü açısından ya da nedeni açısından zorunlu denir. Çünkü bir şeyin var 

oluşu ya zorunlu olarak şeyin kendisinin özünden ve tanımından ya da verili bir etker nedenden 

doğar. Bir şeyin şu iki aynı nedenle olanaksız olduğu söylenir: ya şeyin kendisinin özü ya da 

tanımı bir çelişki içerdiği için, ya da böyle bir şeyi üretmeye belirlenmiş hiçbir dışsal neden 

olmadığı için. Ama bilgimizdeki bir eksiksizliğe gönderme olmaksızın bir şeye olumsal denemez. 

Çünkü bir şeyin özünün bir çelişki içerdiğini bilmiyorsak, ya da kesinlikle hiçbir çelişki 

içermediğini biliyorsak ve gene de nedenlerin düzeni bizden gizlendiği için varoluşu konusunda 

hiçbir şeyi pekinlikle ileri süremiyorsak, böyle bir şey bize hiçbir zaman zorunlu ya da olanaksız 

görünemez, ve dolayısıyla ona ya olumsal ya da olanaklı deriz.” (Spinoza, 1996: 39).  

 Daha önce de tanıtlandığı üzere, insan ontolojik olarak var olandır. Bu yüzden de 

“olumsallık” insanla ilgilidir. Ancak ontolojik değil, epistemolojik olarak insana alan genişletir.  

Bilgi ile özgürlük imkanı sunar. Epistemolojisini ontolojisinin üzerine oturtan Spinoza’da Tanrı 

zorunlu varlıktı. Zorunlu olmak ise özgür olmak demektir. Çünkü Spinoza, özgürlüğü 

zorunlulukları aşan, iradi, seçim yapabilme olanaklarına sahip olmak gibi değil, aksine, insanda, 

içinde bulunduğu zorunluluğun farkında olmasıyla açıklar. Yani özgürlük zorunluktan çıkarak 

değil zorunlulukla mümkündür. O halde Tanrı ontosu gereği özgürken, insan “bilerek” özgür 

olabilecektir.  

4.2. Olumsallık ve Özgürlük İlişkisi 

 Spinoza için özgürlük, aklını kullanarak duyguları denetleyebilmek ve bilen insan olmak 

anlamına gelmektedir. Usun gücü, usun duygulara karşı neler yapabileceği anlığın özgürlüğü ya 

da kutluluğuna işaret etmektedir. Spinoza Ethıca’nın beşinci kitabında, bilen insanın bilgisizden 

ne denli üstün olduğunu anlatır.  

 “Doğamıza aykırı olan duyguların saldırısına uğramadığımız sürece bedenin değişkilerini 

anlağın düzenine göre düzenleme ve bağıntılama gücünü taşırız.” (Spinoza, 1996: 250). 

 İdeaların düzen ve bağlantıları, var olan şeylerin düzen ve bağlantıları ile aynıdır. Anlık, 

tüm var olanları, tanrısal zorunlu yasa içerisinde var oluş ve eyleme belirlenmiş olarak anlarsa, 

duygular üzerinde daha güçlü ve onlara karşı daha az edilgin olmaktadır. Doğamıza aykırı, kötü 

olan duygular anlığın anlamasını ya da bilmesini engellediği sürece kötüdürler. Spinoza’nın 

deyişiyle doğamıza aykırı olan duyguların saldırısına uğramadığımız zaman, bedene gelen 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

57 

etkilenimleri anlağa karşılık düşen ya da anlağın düzenine göre düzenleme ve bağıntılama 

potansiyeline sahibizdir.   

 “İdea ile anlığın düşünen bir şey olarak oluşturduğu kavramını anlıyorum. Algı değil ama 

kavram diyorum çünkü algı sözcüğü anlığın nesne karşısında edilgin olduğunu belirtiyor 

görünür. Ama kavram anlığın eylemini anlatıyor görünür.” (Spinoza, 1996: 51). 

 Spinoza’da akıl anlamak ister. Bu yüzden bu yönde çaba sarf eder. Bilme ediminde 

başrolde olan insan, bunu gerçekleştirebilme yetisine sahiptir.  Ruhun nesnesi bedendir ve bilgi 

bedenden başlar. Yani beden etkilenimler alır ve ruh da üzerine düşünür. Bedenin etkilenmesi 

ruhun etkilenmesidir. Ruh ya da bedenin biri diğerinden daha fazla önemli değildir. Bir ve aynı 

yolda paralel olarak çalışırlar.  

 Özgürlüğün varlık ve var olanlar için nasıl bir özgürlük olduğu ya da zorunluluk, 

özgürlük ilişkisinin varlık için ele alınırken, var olan için nasıl ele alınabileceğinin çözümü 

“olumsallık” kavramında yatmaktadır. Daha önce de gösterildiği gibi, insan ontolojik olarak bir 

var olan olması dolayısıyla özgür değildir. Ancak tabi olduğu tanrısal zorunlu yasa içerisinde, 

yine zorunluluğun bilinmesi ile ki bilme işi anlık ile yapılıyor, özgür olabilmektedir. Burada 

özgürlük nasıl tanımlanmaktadır? Bu bölümde bunu anlamaya çalışacağız.  

 İnsan, zorunlu yasa gereği “belirlenmiş” olmasına karşın, olumsallık ilkesi gereği de 

“özgür” olma imkanına sahiptir. Olasılıkların gerçekleşme ilkesi olarak olumsallık, insan için 

özgürlüğe kapıyı aralasa da zorunlu yasadan tamamen soyutlanmış ya da kopuk değildir. İnsan, 

Spinoza felsefesinde zorunlu yasa ile kuşatılmıştır. Yani bu demektir ki tamamıyla iradi bir 

serbestlik söz konusu değildir. Ancak, aklı rehber edindiği ve yok edemediği tutkularını kontrol 

altına alabildiği ölçüde olumsallık özgürleştirir. Yani insan bir yandan zorunluluğa tabi iken bir 

yandan da özgür olabilmektedir.  

 Sadece varlık kendinde neden ya da kendisinin nedeni olduğu için zorunludur. 

Dolayısıyla da özgürdür. Var oluş içindeki varlıklar ise Spinoza tarafından bağımlı ve olumsal 

olarak ispatlanmış olmakla birlikte insan için bu tarz yani bilgi ile bir özgürlük alanı açılmıştır.  

 “İnsan zorunlu olarak her zaman tutkulara alt güdümlüdür ve doğanın ortak düzenini 
izleyerek ona boyun eğer, şeylerin doğasının gerektirdiği ölçüde kendini ona uydurur.”                 
(Spinoza, 1996: 181). 

 O halde insan için erdem, usun yönetimi altında olmak yani aklı kullanmak ile 

mümkündür. İşte bu nokta, kaçınılmaz bir şekilde sahip olduğu tutkuları kontrol edebilme 

noktasıdır. İnsanın bilmesi, bu zorunlu yasa içerisinde, işleyişi anlamasıdır. İnsanı güçlü, erdemli, 

özgür yapan bu zorunlu yasanın farkında olmasıdır. Bilen insan tutkuların köleliğinden kurtulup 

özgür olur. Tanrı’yı bilir ve sever. Üçüncü tür bilgi ile hakikatin bilgisine ulaşır. 

 Spinoza’da aklı kullanmak ya da akla göre yaşamak, zorunluluk alanından kurtulmak 

demek değildir. Doğanın bir parçası olan “insan” için zorunluluk değiştirilemeyecek bir yasadır.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

58 

Bu nokta kadercilik gibi de algılanmamalıdır. Çünkü Tanrı her bireyin yaşamı hakkında karar 

veren aşkın bir Tanrı değildir. Tanrı ya da doğanın zorunlu yasaları vardır ve Spinoza’nın sistemi 

bu nokta üzerine kuruludur.  Spinoza için bu zorunluluk, çelişik gözükse de özgürlüğün 

olanağıdır. Ethıca’da sıkça dile getirdiği gibi gerçek özgürlük sadece doğanın zorunluluğunu 

bilmek ve ona uygun davranmakla mümkündür. Spinoza’da, insanın içinde olduğu zorunluluğu 

bilmesi, doğasına yani aklına uygun davranması ile aynı anlama gelmektedir. Bu da onu bilge ve 

özgür yapar ki Spinoza’nın insanı konumlandırışı ve ruhun gücü çok kilit bir yerde durmaktadır.  

  İnsan için kölelikten kurtulmak ancak akıl ile mümkündür. Başka bir deyişle Spinoza için 

özgür birey aklını kullanıp tutkularını kontrol edebilen kişidir. Aklını kullanıp zorunlu yasanın 

farkında olan insan güçlü, erdemli ve özgür olur. Bu aynı zamanda hakikatin bilgisine ulaşmak ve 

Tanrı’yı bilip, sevmektir. Spinoza’da duygulanışlarla yönetilen insan köle, aklı ile yönetilen insan 

ise özgür olur. Duygularının eseri olan köle, eylemlerinin bilgisine sahip olamaz.  

 “Usa göre yapmaya çabaladığımız her şey anlamaktan başka bir şey değildir ve anlık, usu 
kullandığı sürece, anlamaya katkıda bulunan dışında hiçbir şeyi ona yararlı olarak 
yargılamaz.” (Spinoza, 1996: 194). 

 “… anlama çabası erdemin ilk ve tek temelidir ve şeyleri herhangi bir erek uğruna 
anlamaya çabalamayız; tersine, uslamlamada bulunduğu sürece anlık anlamaya katkıda 
bulunanlar dışında hiçbir şeyi kendisi için iyi olarak kavrayamaz.” (Spinoza, 1996: 194). 

 Spinoza Ethıca’da insanda, duyguları da tıpkı bir geometri problemi çözer gibi 

çözümlemeye çalışmış ve son derece açık ve net belirlenimler sunmuştur. Böylelikle de insanın 

duygularını, tutkuları tanımalarını sağlamaya çalışmıştır. İnsan doğal olarak kendine yararlı, iyi 

olana doğru conatus sergiler.   

  İnsanın ne denli güçlü olduğu, kendi doğasının zorunluluğu ile eylemde bulunduğu 

ölçüde söz konusudur. Bunda güçlü olduğu kadar da erdemli ve özgür olmaktadır. Tüm bunlarda 

açıkça göstermektedir ki Spinoza, insan için özgürlüğün epistemolojik alanda bilgi ile mümkün 

olduğunu ileri sürmektedir. İnsanın, diğer tüm var olan zorlanmış varlıklarla tabi olduğu zorunlu 

yasanın bilincinde olması onu bilge yapar. Hatta, tek zorunlu varlık olan Tanrı’nın da bu 

zorunluluğa dahil olması bilgi ve farkındalığı dolayısıyla insan özgür olur. Akla uygun 

davranmasının tersi durum ise bilgisizlik, cehalet halidir, bu da onu köle yapmaktadır.   

 İnsanı güçlü ve erdemli yapan doğasının zorunluluğunu bilmek ve ona uygun davranmak 

demek,  başka bir deyişle de, Tanrı’yı bilmek ve her şeyin onun özünden zorunlu olarak 

türediğini anlamaktır. Burada anlamak edimini sağlayan şey, insanı tutkularının köleliğinden 

kurtarıp özgürleştiren aklı ve bilgisidir. Bilgi düzeyinin en üst basamağında yer alan Tanrı bilgisi 

ya da üçüncü tür bilgi ile insan için erdem ve özgürlük söz konusu olmaktadır.  Kendisini ve 

duygularını anlayan herkes Tanrı’yı da anlar. Bunu ne denli yapabilirse o denli güçlü olur ve 

Spinoza’nın da deyişiyle Tanrı’yı sever. Spinoza, Tanrı sevgisinin bedenin tüm değişkileriyle 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

59 

bütünleştiğini düşünür. Zaten onun sisteminde Tanrı ve tüm var olanlar bir puzzle a 

benzetilebilir. Hem hepsi tüm sistemin parçasıdır hem de bir ve aynıdır.  

 “İnsanın herhangi bir eyleme yetersiz ideaları olması olgusu tarafından belirlendiği ölçüde, 
kesinlikle erdemden davrandığı söylenemez; bu yalnızca anlaması olgusu tarafından 
belirlendiği ölçüde söylenebilir.” (Spinoza, 1996: 192). 

 Spinoza’da erdemden davranmak, kendi doğasının yasalarına göre davranmaktır. Bunu 

başarabilmek için “anlamak” gerekir. İnsan ancak anladığı sürece davranabilmektedir. Erdemin 

ilk temeli anlamaktır. Kendi eylemlerinin nedenlerini bilmediği zaman insan için özgürlük söz 

konusu olamaz. Bu bilmemek durumu yani bilgisizlik varsa özgürlük sadece bir kuruntu, bir 

yanılsamadan ibaret olmaktadır. 

  Akıl için anlamaya katkıda bulunanlar iyi ve yararlı, bulunmayanlar ise kötüdür. 

Buradaki anlama çabası herhangi bir erek uğruna değildir. “İyi ve kötü” Tanrı’da ya da doğada 

yoktur. İnsan için iyi ve kötü eylemlerimizin sonucunda ortaya çıkmaktadır. 

  “Usa göre yapmaya çabaladığımız her şey anlamaktan başka bir şey değildir ve anlık, usu 

kullandığı sürece anlamaya katkıda bulunan dışında hiçbir şeyi ona yararlı olarak yargılamaz.” 

(Spinoza, 1996: 194).  

Spinoza, olumsallıkta, aklı kullanarak tutkuyu kontrol edebilmeyi barındırır. Şüphesiz 

Spinoza’da her şey zorunlu yasa çerçevesinde olup bitmekte, doğanın ortak düzeni ve ilkesini 

“zorunluluk” oluşturmaktadır. Dolayısıyla da gerçek özgürlük sadece Tanrı için söz konusu 

olmaktadır. Ancak Spinoza olumsallıkla insana öyle bir anlam yüklemektedir ki, bir yasa var ama 

biz aklı kullanıp tutkuyu kontrol edebiliriz, demek istemektedir. Başka bir ifadeyle, insan 

tutkularını yok edemez. Ancak tutkularını kontrol edebilir ve bilgiye ulaşabilir. Spinoza’nın bilgi, 

erdem ve mutluluk dediği noktaya bu yoldan ulaşılabilir.   

 Spinoza’da tutkularını kontrol edebilen insan bu şekilde kendini de koruyabilmektedir. 

Tam da bu nokta Spinoza’nın kaderciliğe saplanıp kalmadığını kanıtlar. Spinoza tutkulardan 

bahsederken “insanlar tutkular olan duyguların saldırılarına uğradıkları sürece…” diyerek, 

tutkuları koyduğu yeri açıkça sergilemektedir. Spinoza, Tanrı’dan bahsederken de  “Tanrı 

tutkulardan özgürdür.” demektedir. Çünkü varlık, zorunludur ve doğasının onun var olmasını da 

sağlayan aynı zorunluluğuna göre davranır. Tanrı ya da doğa,  hiçbir erek uğruna var olmadığı 

için de hiçbir erek uğruna davranmaz.  

 Anlık için en yüksek erdem Tanrı’yı bilmektir. Şeyleri de üçüncü tür bilgi yani sezgisel 

bilgi ile anlamak nedenlerin ya da başka bir deyişle hakikatin bilgisine ulaştırır. Spinoza, bunu 

yapabilen insan eksiksizliğe geçer ve mutlu olur der. Demek ki kendi doğasının zorunluluğunu 

bilip, ona göre davranmak erdemdir. Var olanlar için zorunluluk ve özgürlüğün ele 

alınamamasının nedeni ve zorunluluk içerisinde “olumsallık” kavramına yer açılması ile nasıl bir 

özgürlüğün tanımlandığı Spinoza felsefesinde bu şekilde açıklanmıştır.  Sonuçta da Spinoza, 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

60 

Deleuze’ ün de ifade ettiği gibi, özgürlük ile irade arasındaki geleneksel bağı kırmış 

gözükmektedir. Özgürlük iradi serbestlik hali değil, zorunluluk olmaktadır. Ontolojik olarak 

kendi nedeni olmayan insan, kendi eylemlerinin nedeni olabildiği ölçüde özgürdür. Bu erdem ve 

yetkinliktir.   

 

4.3. İnsan ve Olumsallık 

 Olumsallık kavramı daha önce de dile getirdiğimiz gibi insan ile ilgilidir. İnsan, doğanın 

bir parçası olarak, içinde bulunduğu zorunlu yasa gereği belirlenmiştir. Zorunlu varlık Tanrı, 

insanı, diğer tüm tekil şeyler gibi var olmaya belirlemiştir. Bu anlamda insan zorunluluğa tabi, 

zorlanma ve özgür değildir. Hem zorunlu hem özgür olan Tanrı’dır. Bir var olan olarak insan için 

zorunluluk ve özgürlükten bahsedemeyiz. Ancak Spinoza’nın sisteminde, insan için zorunluluk 

ve özgürlüğün ele alınamamasının, zorunluluk içerisinde ve yine zorunlu olarak “olumsallık” 

kavramına yer açılması sonucunu ortaya koyduğu görülmektedir. 

 Spinoza felsefesinde, özgürlüğün karşısında duran kavram “zorunluluk” değil ancak 

“zorlanma” olabilir. İnsan zorunluluktan muaf olamaz. Üstelik Spinoza’da zorunluluğun kendisi 

özgürlük olmaktadır. O halde, buraya kadar bir çelişki olmamakla birlikte akla hemen şu soru 

gelebilir: Nasıl olur da zorlanma olan insan özgür olma imkanına sahip olabilir?  İnsan, 

olumsallık ilkesi gereği “özgür” olma olanağına sahiptir.  

 Olasılıkların gerçekleşme ilkesi olarak olumsallık, insan için özgürlük olanağı sunar.  

İnsan ve tüm var olanlar, daha doğrusu tüm doğa, zorunlu yasa ile kuşatılmıştır. Hatta varlığın 

kendisi de zorunluluğa tabidir. Ne varlık için ne de var olanlar için tamamıyla iradi bir serbestlik, 

özgür irade söz konusu değildir. Bu durumda, insanın özgürlüğü varlığın özgür oluşundan farklı 

olacaktır. İnsan, aklı rehber edindiği ve yok edemediği tutkularını kontrol altına alabildiği ölçüde 

özgür olacaktır. Akla göre davranmak insanın doğasının zorunluluğundan doğan şeyleri 

yapmaktır.  

 İnsan, zihin ve bedenden oluşan bir modustur. Tanrı-Doğanın bir parçası olarak da 

bütünün bir parçasıdır. Nedeni Tanrı olması dolayısıyla da tanrısal özü taşır. İnsan, varlık değil, 

var olan olarak tekil, sonlu bir modus ve modus bileşkesidir. İnsan, olumsallık sayesinde, bir 

yandan zorunluluğa tabi iken aynı anda da özgür olabilmektedir.  

 Olumsallık insanda eylem alanında ortaya çıkmaktadır. Tanrı yalnızca kendi yasalarına 

göre davranırken hiçbir şeyden etkilenmez. İnsan ise Tanrı tarafından belirlenir ve pek çok şey 

tarafından etkilenir. İnsan eylemlerini belirleyen nedenlerin farkına vardığında ve onları 

anladığında, şüphesiz Tanrı’daki gibi değil ancak kısmi bir özgürlük elde edebilecektir. İnsan 

nedenler ve etkileri arasındaki bağlantıyı görebildiği ölçüde bunu başarabilecektir. Olumsallık 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

61 

insana içinde bulunulan zorunluluğun farkına varması ve ona uygun davranması olanağını verir. 

Zorunluluk özgürlük olur.  

 Doğada pek çok etkiye ve karşılaşmaya zorunlu olarak maruz kalan insan, bu durumdan 

kaçamasa da farkında olduğu sürece kontrol edebilir. Karşılaşmaların kendisi zorunlu olsa da 

içeriği olumsallığı ya da zorunsuzluğu barındırır.   

 

4.3.1. Olumsallık ve Etkilenim 

 Spinoza’da insan, ruh ve beden kiplerinin birliği olarak tanımlanır. Ruh ve bedenin birliği 

ve paralel çalışmaları tanrısal zorunlu yasa dolayısıyladır. Ne ruh beden üzerinde ne de beden 

ruh üzerinde daha etkindir. Paralel bir şekilde çalışmaktadırlar. Ancak işleyiş bedenden ruha 

doğru gerçekleşmektedir. Çünkü ruhun bilmesi için bedenin etkilenimine gereksinimi vardır. 

Beden ruhu etkilemez ise ruh da bilemez.  

 Ruh da beden de zorunlu olarak işler. İnsanda sonlu olan ruh ve sonlu olan beden 

belirlenmiştir ve tanrısal zorunluluğa tabidir. İnsan için düşünmek ve yer kaplamak, sonlu ruh 

ve bedenin özünü değil Tanrı’nın özünü ifade eder. Ruh, bedenden gelen duygulanımları, gücü 

sayesinde eylem ya da tutku olarak ayırır. Spinoza’nın deyişiyle, ruh tutkulara altgüdümlüdür. 

Yani, tutkulardan kaçamaz ancak onları kontrol edebilir.  

 Ruhun etkinliği algılamak, bedenin ki ise etkilenim ( affection) dir. Ruhun düşünmesi için 

kendi dışından etkilenmesi gerekmektedir. İnsan ruhu, özünden dolayı düşünmez. Zorunlu 

tanrısal yasanın belirlemesi ile bedenin etkilenimlerinden dolayı düşünür. Bu durum, Spinoza’da 

ruh ve beden etkinliğinin nedeninin Tanrı olduğunun göstergesidir. Ruh, özünden değil, özünün 

dışında gelen etkiden dolayı eyler yani düşünür. Ne ruh ne de beden tanrısal zorunluluğun 

belirlemesi dışında var olamaz ve eyleyemez. 

 Beden, ruhun nesnesidir. Ruh ve beden zorunlu olarak birlikte ve paralel çalışırlar. Ruh 

ve beden bu şekilde işlemese etkilenim söz konusu olmazdı. Ruhtaki bağlantı ve düzen, 

bedendeki bağlantı ve düzene uygundur. Ruh ve bedenin düzen ve bağlantısı, birbirine 

karışmadan paralel bir şekilde gerçekleşir. Ruh ve beden aynı şeylerdir. Yani aynı derecede 

önemlidir. Biri diğerinden daha üstün değildir. İşleyişleri denge ve uyum içindedir.  

 İnsan ruhu zorunlu olarak bedenin etkilenimlerine gereksinim duyar. İnsanın bilmesi 

bedene bağlıdır. Beden zorunlu olarak ruhu etkiler. Ruh ve bedenin, kendi dışlarındaki 

nedenlerden dolayı aralarındaki bağlantı “etkilenme” ile kurulur. Etkinlikleri farklı olan ruh ve 

beden dışsal nedenlerle bir arada ve paralel olarak çalışırlar. Ruhun bedenden etkilenmesinin 

nedeni, beden değil Tanrı’dır. Bedenin etkilenimi zorunlu olarak ruhu etkiler. Sonlu ruh, 

Tanrı’nın düşünen varlık olması nedeniyle düşünür. Ruhun eylemi özgür irade değil, zorunluluk 

içerisinde gerçekleşir.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

62 

 Bedende meydana gelen her etkilenimin ruhta karşılığı olur. Bedenin etkilenmesi ile 

ruhun ideaları ilişkilidir. Ruh, bedenin değişkilerini algıladıkça ruhundaki ideaları bilir. Cisim 

bedeni, beden de ruhu etkiler. Bedenin etkilenimi ve ruhun bu etkilenimi algılaması tanrısal 

zorunluluğun sonudur. Ruhun içeriği idealardan, bedeninki ise cisimlerden oluşur.  

 Spinoza’da bireyler insan bedenini oluştururlar. Beden tekillerden etkilenir ve etkiler.  

 “İnsan bedeni o halde tekil olmayı değil bireyleşmeyi içerir.” (Atış, 2015: 151) 

 “Spinoza felsefesinde bedenin her zaman etkileme ve etkilenme dolayısıyla da 
belirleme ve belirlenme içerisinde olma nedeni bireyleşmesidir. Bireyleşmiş beden 
ruhun nesnesidir.” (Atış, 2015: 151) 

 Spinoza felsefesinde, bedenin aldığı etki zihnin aldığı etkidir. Beden ise her an etki 

almaktadır. Spinoza’da bedenin aldığı bu etkiyi ise etkilenim ya da duygulanım olarak niteleriz. 

Fikir, bedende bırakılan bir izin düşüncedeki ifadesidir. Spinoza’da beden ve zihin paralel 

çalıştıkları için, beden herhangi bir anda, herhangi bir etki aldığı zaman bu onun fikrini 

değiştirmektedir. Bu etkilenim ya da duygulanımlar nedeniyle de tekil özler her an, anlık 

değişim halindedir. Bu anlamda da bir cisim diğer bütün cisimlerden farklı olmaktadır. Tekil öz, 

herhangi bir insan olabilir. Tanrı’daki sonsuz tekil şey, sonsuz farklı formül anlamına gelir.  

 Spinoza felsefesinde, tekil şeyler duygulanımların taşıyıcısıdır. Burada basit cisimler ve 

bileşik cisimlerden bahsedilmektedir. Basit cisimler, sonsuz küçük cisimler, bileşik cisimler ise 

bu basit cisimlerin kümesi olarak tasarlanmaktadır. Basit cisimler sadece dışsallıklarıyla 

tanımlanırlar. Tekil şeylerin farklılıkları, onu oluşturan parçalar ya da basit cisimler arasındaki 

hareket ve durgunluklarıdır. Cisimler birbirlerinden hareket ya da durgunluklarıyla ayrılırlar. 

 Beden sürekli olarak duygulandırılır ya da her an, sayısız etkilenim alır. Tanrı için ise bu 

tarz bir ekleme ya da çıkarma söz konusu değildir. Her şey onun doğasından zorunlulukla çıkar. 

Bu zorunlu yasa, sonsuz bir mantıksal dizgedir. İnsan da bu zorunlu yasaya tabidir ancak 

Tanrı’da her şey başsız sonsuz bir hakikat tarzında ortaya konur. Tanrı’nın doğasından her an 

sonsuz şey çıkar.  

 Tanrı’da her şey olduğundan başka türlü olamaz. Ancak, insan her an etkilenimlere 

maruz kaldığı için eylem alanında, olumsal yani zorunlu olmayan, dışsal koşulların belirlenimini 

gerektiren yine zorunluluğa tabi bir şekilde yaşadığı durumlar söz konudur. Bu, insan için şu 

sonucu doğurur: Etkilenimler zorunludur; ancak içerikleri “başka türlü de olmaklık” ya da 

olumsallık taşır. Karşılaşmaların içerikleri koşullara bağlı olduğu için buradan yol alıp 

zorunluluk içerisinde kısmi de olsa bir özgürlük imkanı yakalanabilir. İnsan için bu mümkündür.

 Bu anlamda etkilenimleri doğru izlemek, daha doğrusu doğru yoldan izlemek 

gerekmektedir. Sonuçta, bilgiye ya da tutkuya gidilebilir. Tutkular insanı köleliğe, bilgi ise 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

63 

özgürlüğe götürecektir. Aklı kullanarak, bedenin değişkilerini doğru olarak düzenler ve kötü 

duygulardan kolayca etkilenmemeyi sağlayabiliriz.    

 “Doğamıza aykırı olan duyguların saldırısına uğramadığımız sürece bedenin 
değişkilerini anlağın düzenine göre düzenleme ve bağıntılama gücünü taşırız.” 
(Spinoza, 1996: 250) 

 Etkilenimler zorunlu yasaya tabi bir şekilde ortaya çıkar. Beden, kendi dışındaki bir şey 

tarafından etkilendiğinde, bu etkilenim bedende bir iz bırakır. Bu iz, zihindeki bir fikre karşılık 

gelir. Yani zihindeki bir fikrin ortaya çıkması da bir duygu ile gerçekleşir. Duygunun ne zaman 

eylem, ne zaman da tutku olduğunu inceleyelim.  

4.3.2. Duygu ve Kölelik 

 Beden an ve an etkilendikçe, her an bir imgeden ya da fikirden diğerine geçiş olur. Bir 

imge ise insan zihnini güçlendiren ya da zayıflatan bir etkiye sahiptir. Bedenin bu değişik 

hallerine ve bu değişik haller hakkındaki fikirlere Spinoza “Duygu” ( affectus ) der. Bedenin 

aldığı etkilenimlerin kavranabilme derecesi de tekil bir şeyin ne kadar zeki olduğunu 

göstermektedir.  

 “Duygu (affectus) ile bedende onun kendisinin etkinlik gücünü arttıran ya da 
azaltan, ona yardımcı ya da engelleyici olan değişkileri, ve aynı zamanda bu 
değişkilerin idealarını anlıyorum. 

 Öyleyse,  eğer bu değişkilerin herhangi birinin yeterli nedeni biz olabilirsek, 
duyguyu bir eylem (actio) olarak, yoksa bir tutku (passio) olarak anlıyorum.” 
(Spinoza, 1996: 108). 

 Bedenin etkilenimlerinin ruhtaki etkisi duygu olmaktadır. Beden her etkilendikçe ruhta 

duygulara neden olur ve bedenin her etkilenimi ruhta ideaya karşılık gelir. Bazı idealar bilgiye 

bazı idealar da tutkuya neden olmaktadırlar. Bedenin etkilenimlerinin ruhta etkisi ise 

zorunludur. Tıpkı bedenin etkilenmesinin zorunlu olduğu gibi. Ruhun kendisinden değil, kendi 

dışındaki bedenden kaynaklanan etkilenimlerinin olması da kaçınılmazdır. Bu dışsal nedenin 

gücü tutku olmaktadır.  

 Bu noktada “Conatus” kavramı devreye girmektedir. Conatus, tekil bir bireyin varoluş 

direncidir. Bireyin varoluş direncinde bir artış söz konusu ise onu etkileyen dış nedenin tabiatı 

onunla uygundur. Bireyin direnci onun varoluşunu korumaktadır hatta güçlendirmektedir. Yani 

bireyin Conatus’u etkili demektir. Aksine, varoluş direncinde bir azalma söz konusu ise bu 

bireyin tabiatına uygun olmayan bir dış neden karşısında bireyin Conatus’u etkili olamaz hatta 

zayıflar.  O halde, Spinoza’da bireyin aldığı bir etki ya onunla uyumlu tabiattaki bir dış neden 

yoluyla ya da ona karşıt tabiattaki bir neden yoluyla gerçekleşmiştir.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

64 

 İnsan ruhu, tutkulara karşı her zaman çaba içerisindedir. İnsan ruhunun çabası ya da 

Conatusu tutkulardan kaçınma isteğidir. Çünkü tutkular insanı köleleştirmektedir.  Kölelik ise, 

insanın duygularını denetlemedeki güçsüzlüğüdür. İnsan ruhunun gücü bu çaba da yatar. İnsan 

tutkulardan ne denli kaçıp kölelikten kurtulursa, bilgi ile özgürlük elde edebilecektir. Bunu 

başarabildiği oranda güçlüdür. Spinoza’ya göre bu çabanın ortaya çıkabilmesi için ruhun 

etkilenmesi gerekmektedir. Tutkulara karşı çabalayan ruh olmasına karşın, tutkular da beden 

kaynaklıdır. Ruhun bedenden gelen etkilenimlere maruz kalması ve bedenin etkilenimlerin 

etkisi yani duygunun oluşması zorunlu ve kaçınılmazdır. Ancak ruh, çaba ile etkilenimlerinin 

eylem ya da tutku olmasını belirleyebilir.  

 Spinoza’da ruh algıladıklarının farkındayda “etkin”, farkında değilse de “edilgin” dir. 

Edilgin olduğu durumda tutkunun etkisindedir. Ruhun etkinliği ve gücü çabasında ve aklın 

kılavuzluğunda olmakta yatar. Aynı şekilde ruh, upuygun idealara sahip olduğunda etkin, uygun 

olmayan idealara sahip olduğunda ise edilgindir.  

 “Ruh, düşünmenin mantıksal düzenini izlediğinde eylemin, bedenden gelen 
etkilenimlerin belirlemesini izlediğinde ise tutkunun etkisindedir.” ( Nadler, 2006: 
194) 

 “İnsanın ruhundaki uygun olmayan ideler ise insanı, aklının değil tutkularının 
yönlendirmesine neden olur.” ( Deleuze,2013 :218) 

 Spinoza’da insan ruhu, tutkuların etkisindeyken ya da bedenin etkilenimlerini 

algılamadıkça eylemini yani kendisini bilemez. Ruhun zorunlu olarak bedene ihtiyacı vardır. 

Aynı zamanda da ruh ve bedenin etkinliği eş zamanlıdır. Ruhun gücü bedeni aşmaz. Ya da ikisi 

de aynı derecede önemlidirler ve tanrısal zorunlu düzeni izlerler. Spinoza’da her şey zorunluluk 

içerisindeyken, ruhun özgür olduğunu düşünmek büyük bir yanılgıdır. İnsan, eylemlerinin 

nedeninin zorunluluk olduğunu bildiğinde hakikatin bilgisine ulaşacaktır.  

 Spinoza’da insanı kölelikten kurtaracak olan ruhun çabası, bedenden gelen tutkuları 

sınırlama gücüdür. Çünkü bunları ortadan kaldıramaz ama sınırlayabilir. Ruhun çabası, bedenin 

tutkuları karşısında, tutkudan kaçma çabasıdır. Ruhun gücü de Tanrı’nın gücünün bir parçasıdır.  

 “Ruh duyguyu yok edemez çünkü duyguya neden olan değil duygudan 
etkilenendir.” ( Atış, 2015:155) 

 Spinoza felsefesinde duygu konusunu onun üç temel kökensel duygu diye bahsettiği 

sevinç, keder ve arzu üzerinden detaylandırmaya çalışalım: Spinoza, kendi tabiatına uygun bir 

dış nedenle duygulandırıldığında Spinoza buna “Sevinç” adını verir. Kendi tabiatına karşı bir 

şeyle duygulandırıldığında ise Spinoza buna “ Keder” adını verir. Sevinç ve keder kökensel iki 

duygudur. Sevinç, insanın yetkinliğini yükseltirken, keder ise insanın yetkinliğini düşürür. Sevinç 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

65 

ve kederle birlikte bir kökensel duygu daha vardır ki bu da “Arzu” dur. Yetkinlik, arzunun 

gerçekleşme yeteneğidir. Bir arzu gerçekleşiyorsa orada bir yetkinlik söz konusudur. Bir arzu 

gerçekleşmiyorsa da burada bir yetkinsizlik söz konusu olur.  Dolayısıyla yetkinlik, arzunun 

gerçekleşmesi, sevinç aynı anlamlara gelirken, yetkinsizlik, arzunun gerçekleşmemesi ve keder 

aynı anlamlara gelir.  

 Spinoza’ya göre arzu insanın özüdür. Varoluş direncinin de başka bir ifadesidir. İnsan 

hep bir dış neden tarafından belirlenmesi bakımından arzulamakta özgür değildir. Arzu, sevinç 

ya da kederden doğan bir isteğe ve böylece de bir isteme nesnesinin etkisiyle gerçekleşen bir 

belirlenmeye işaret eder. Diğer tüm duygular ise bu üç duygu ile yani sevinç, keder ve arzu ile 

tanımlanır. Çeşitlenme temelde iki şeyden kaynaklanır: Duygulanan insanın imgeleminden ve 

insanı duygulandıran nesnenin tabiatından. Dış nesnenin zihnimizde bir fikri oluşmaktadır. Bir 

etkilenimin fikri, hem insan zihninin tabiatından bir parçayı hem de onu etkileyen dış nesnenin 

tabiatından bir parçayı kuşatır. Dolayısıyla dış nesneden etkilenme yolu olarak imgelem, dış 

nesnenin upuygun, yeterli, kuşatıcı bir fikrine sahip olamaz. 

 İmgelemde, sadece dış nesnenin bir imgesi, fikri oluşur. İnsan zihni, kendisinde bu fikrin 

yarattığı duygunun farkına varır. Ancak, imgelem düzeyinde, bu nedenlerin bilinci değildir. Sahip 

olunan duygunun farkında olunması ve hatırlanması şeklindedir. Bu üç kökensel duygu ve 

bunların çeşitlenmeleri hem dış nesnenin hem de bu nesnenin fikrinden etkilenen zihnin 

tabiatını kuşatır. Zihnin tabiatı başlangıçta imgelemin özelliklerini gösterir. İmgelem yoluyla 

zihnin, kendisini etkileyen nesneyi kendi varoluşuna katkı yapıyor yani arzusuna uygun diye 

hayal edebileceği gibi, kendi varoluşuna zarar veriyor diye yani arzusuna karşıt diye de 

tasarlayabilir. Veya imgelem kendisini etkileyen nesneyi geçmişte, gelecekte ya da şimdi diye 

tasarlayabilir. Şeyleri zamansal olarak varsaymak Spinoza’ya göre imgelemden kaynaklanır ve 

açık bir hatadır. Çünkü şeyleri zorunlu değil olası olarak tasarlamak anlamına gelir ve Tanrı’da 

olasılık diye bir şey söz konusu değildir. Veya imgelem aynı anda farklı cisimlerden etkilenebilir 

ve bu etkiyi bir şekilde hatırlayabilir. Her seferinde imgelemin özelliği şeyleri olası olarak 

tasarlamasıdır. En başta imgelem dış nesne hakkında yargıya varır ve üç kökensel duygunun ilk 

çeşitlenmesi olan “Sevgi ve Nefret” kendini gösterir. Eğer etkisi alınan bu nesne zihinde bir 

sevince yol açmışsa bu nesne sevilir. Tersine, etkisi alınan bu nesne zihinde bir kedere yol 

açmışsa bu nesne nefret nesnesine dönüşür. Çeşitlenme sonsuz şekilde gerçekleşmeye devam 

eder ve bu yolla yeni duygular tanımlanır.  

 Sevinç ve kederin birçok bakımdan çeşitlenmesi ile ortaya çıkan tüm duygular, birer 

edilgi yani tutku olarak imgelemde gelişigüzel ortaya çıkan fikirlere eşlik eden bir tarzda ele 

alınırlar. İmgelem düzeyindeki tüm duygularla ilgili olarak, insan, tüm duygulara maruz kalan 

durumundadır. Yani insan edilgindir. İmgelem düzeyinde, insan, duyguları,  nedenleriyle içinde 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

66 

bulundukları zorunlu yasa içinde tanımaz.  Pasif etkileşimlerin insanda yarattığı duygularla 

belirlenir. Böyle bir durumda, insan varoluşunu sürdürmeye, güçlendirmeye etkin bir şekilde 

katkıda bulunamaz. Duyguların köleliği altında yaşar. Dışsal nedenlerin kendisi hakkında 

vereceği hükme tabi olur. Bu kölelikten çıkış ise akıl ile mümkündür. Akıl, insanda edilginlikten 

çıkıp etkin olmayı sağlayan bir yetkinlik seviyesine işaret eder. İnsan sahip olduğu bu yetkinlik 

seviyesine göre şeyleri, imgeleminde hayal ettiği şekliyle değil, kendilerinde oldukları gibi bilir. 

Ya da başka bir deyişle Tanrı’da oldukları gibi bilir. Dolayısıyla da nasıllarsa öyle kavrar. 

Spinoza’ya göre şeyler hakkında upuygun fikirler edinir.  

 İmge’de insandan bir parça vardır. İmge, bir beden duygulanımına ya da bedendeki bir 

ize işaret eder. Bedendeki bu iz, hem etkileyen cismin hem de etkilenen cismin tabiatını içerir. 

Dolayısıyla imgelem yoluyla edinilen fikir, nesnesi bendeki bu iz olan bir fikirdir. Bundan ötürü 

de bu izin upuygun fikrini temsil eder. Bu ize yol açmış dış nesnenin upuygun fikrini temsil 

etmez. Ancak bu, dış nesneye dair hiçbir upuygun fikre sahip olunamayacağı anlamına gelmez. 

Akıl, dış nesnelere dair upuygun fikirler türetme etkinliğine işaret eder. İlk olarak insanın dışsal 

şeyler tarafından etkilenmesi yani onlar tarafından duygulandırılması gerekmektedir. Akıl, 

duygulanımlardan türer. İmgelem olmadan akıl olmaz. Akıl, nesneye dair upuygun bir fikri ancak 

zihindeki bir imgeden oluşturabilme başarısına işaret eder. Bir zihnin kendi bedenine dışsal olan 

bir şeyin upuygun fikrini oluşturabilmesi ise onun akıl derecesiyle, bu dış cisimle, ortak 

kavramlar türetebilmesiyle gerçekleşir. 

 Akıl, zihnin ortak kavramlar oluşturabilme derecesidir. Akıl, insan bedeni, bir başka 

bedenden etkilendiğinde, bu iki bedenin ortak olarak sahip olduğu şeyleri kavramasına işaret 

eder. Bütün cisimler bir ve aynı sıfatın kavramını gerektirmeleri bakımından örtüşürler. Örneğin 

matematiğin yasaları. Bunlar Tanrı’nın yasalarıdır. Hareket ve sükun yasaları. Bunlar tüm 

cisimlere içkindir. Tüm cisimler bu yasalara zorunlu olarak tabidirler. Tüm cisimlerde ortak olan 

bu yasaların kavramı bir zihin tarafından, belirli bir düzeyde oluşturulabilir. İşte bu düzey bu 

zihnin akıl düzeyidir. Zihin akla göre belirlendiği sürece her şeyi tabi oldukları bu zorunlu, başsız 

sonsuz yasalarla tasarlayabilir.  

 Zihin, imgelem seviyesinde olduğu sürece, şeyleri onlara uygun olmayan bir tarzda olası 

olarak tasarlar. Onları, Tanrı’daki mantıksal zorunluluktan ayrı olarak tasarlayabilir ve dış 

nesneler hakkında hataya düşebilir. Oysa akıl bu şeyleri beden üzerindeki etkileri bakımından 

upuygun bir tarzda tasarlar. Ve bu tasarım ölçüsünde onların kendi bedeni üzerindeki etkilerini 

bir düzeyde de olsa kontrol edilebilir. Aklın kökeni kendisini burada yani insan arzusunda 

gösterir. İnsan arzusu, kendi varoluş direncini korumasına ve güçlendirmesine yöneliktir. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

67 

  Akıl düzeyinde olduğu sürece insan bu varoluş direncine katkıda bulunabilir. Bu 

anlamda akıl bir ben sevgisine işaret eder. Akıl düzeyinde olduğu sürece insan kendisi hakkında 

ya da kendisine benzer ya da dışsal etkiler hakkında upuygun fikirler edinir. Dışsal şeylerin 

ortak kavramlarını oluşturur ve böylece kendi tabiatına uygun etkileşimlerde bulunma, tabiatına 

aykırı etkileşimlerden de kaçınma gücüne erişir. Dolayısıyla akıl, bir yetkinleşmeye, bir etki etme 

gücüne işaret ettiğine göre daima sevince eşlik eden bir zihin durumunu anlatır. Spinoza’ya göre, 

insan, aklın kılavuzluğunda olduğu sürece sevinçlidir. Duygulanımların onu pasif bir şekilde 

sürüklediği ölçüde de keder içindedir. Dolayısıyla, aklın insanın sevinçli etkileşimlerde bulunma 

yönünde belirlenmiş çabasıyla ortaya çıktığı ve bu çabayı arttırdığı söylenmelidir. Yani akıl, 

insanın kendi varoluşunda sürüp gitme, bu varoluşu mükemmelleştirme çabasındaki 

yetkinliğidir. 

 Spinoza felsefesinde, tutkuların esaretinden kurtulup özgür olmak için bilgi, ruh ve 

bedenin zorunluluk içerisinde paralel çalışmasıyla mümkün olabilmektedir. İnsanın özgürlüğü 

ve köleliği, bedeni yönetmek değil, ruhun bedenin tutkularını sınırlama gücü ile ilgilidir. Bu da 

içinde bulunulan tanrısal zorunlu yasanın bilinmesi ile mümkün olabilmektedir. Spinoza’da 

ruhun güçsüz olma nedeni bilgisizliktir. Zorunluluk içindeki insan için bilgi özgürlüğün 

anahtarıdır.    

4.3.3. Olumsallık ve Bilgi 

 Ontolojik olarak zorunlu tanrısal yasa içerisinde olan insan, epistemolojik olarak da bu 

zorunlu yasa ve işleyişe tabidir. Spinoza’da insanın bilgisi bu zorunlu işleyiş içerisinde bilmekten 

ibarettir. İçinde bulunduğu zorunluluğu bilen insan, hakikatin bilgisine ulaşabilecek ve özgür 

olabilecektir. Tanrı’nın ontosu gereği özgür olduğu ilk bölümde gerekçeleriyle ispatlanmıştı.  

İnsan için ise özgürlüğün nasıl kurulacağını anlamak için Spinoza’da bilgiye nasıl 

ulaşabileceğimizi ve bilgi türlerini çözümlemeye çalışacağız.  

 Spinoza, beden, cisim ve nesne dünyasını ikincil görmeyen rasyonalist epistemolojisinde, 

insan bilgisinin başladığı yerin beden olduğunu söyler. Beden ve zihin Spinoza felsefesinde tözün 

farklı ifadeleridir. Paralel çalışır, bir ve aynıdır. İnsan bilgisi, tanrısal zorunlu işleyişin sonucu 

olarak bedenden başlamak zorundadır. Yani, Spinoza felsefesinde bilgi beden ile başlar ve bu 

beden için zorunludur. Bilginin beden ile başladığını söylemek, bedenin etkilenimi ile başladığını 

söylemektir.  

 Spinoza’da beden yer kaplayandır. Ama sadece beden değil cisim de yer kaplar ki insan 

bedeni de bir cisimdir. Yer kaplayanlar da birbirlerinden hareket ve durgunluklarıyla ayrılırlar. 

Bedenler ve cisimler birbirlerini etkileyerek hareket ve durgunluklarına neden olur. Bedenin 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

68 

etkilenimi, dışındaki beden ve cisimlerin hareketlerinden etkilenmesidir. Spinoza yer 

kaplayanların hareketini bu bağlamda açıklar.   

 “Tüm cisimler ya devim ya da dinginliktedir. Her cisim kimi zaman yavaş kimi 
zaman hızlı devinir.” (Spinoza, 1996: 64). 

 Zorunlu işleyiş ve yasa, doğada kendisini neden- etki olarak ortaya koyar. Beden her an 

başka cisimlerden etki almaktadır. Bu etkilenim sonucunda ortaya çıkan her değişki bir idea’da 

yansıtılır. Bedenin aldığı bu etki Spinoza felsefesinde duygulanması anlamına da gelir. Ruh ve 

beden arasındaki paralellikten dolayı da beden etkilendikçe ruh onun etkilenimlerini algılar. 

Ruhun, bedenin bu etkilenimlerini alması zorunludur.  Bedenin aldığı etki, ruhun aldığı etkidir. 

Her an etki alan beden dolayısıyla da her an fikir değişir. Her an bir şeyler eklenir ya da çıkar. 

Dolayısıyla da tekil özler ya da herhangi bir insan her an yeniden tanımlanır. Sürekli bir değişme 

hali söz konusudur. O halde, zorunlu yasa gereği ruh bedene bağlı olarak çalışır. Bu nedenle de 

ruhun, bedenden ayrı ve bağımsız çalışması beklenemez. Spinoza bu konuda, beden ne kadar çok 

etkilenirse ruh da o kadar çok düşünür, der. O halde Spinozada ruhun nesnesi bedenin 

etkilenimleridir.  Ruhun çalışması zorunlu olarak böyledir.  Spinoza’da ruhun gücü ya da ruhun 

düşünme potansiyeli, bedenin etkilenme oranına bağlıdır. 

 “Beden, insan anlığının nesnesi olmamış olsaydı, bedenin değişkilerinin ideaları anlığımızı 
oluşturduğu sürece değil ama başka bir şeyin anlığını oluşturduğu sürece Tanrı’da olurdu; 
başka bir deyişle bedenin değişkilerinin ideaları anlığımızda olmazdı; ama bedenin 
değişkilerinin idealarını taşırız. Öyleyse insan anlığını oluşturan ideanın nesnesi bir bedendir 
ve dahası edimsel olarak var olan bedendir. Yine, eğer anlığın bir bedenin yanı sıra herhangi 
bir başka  nesnesi daha olmuş olsaydı, o zaman bir etkisi olmayan hiçbir şey var olmadığı 
için, zorunlu olarak anlıklarımızda bu nesnenin belli bir etkisinin ideası varolurdu; ama 
böyle bir idea yoktur. Öyleyse anlığımızın nesnesi var olan bir bedendir ve başka bir şey 
değildir.” ( Benedictus Spinoza, Törebilim, İdea Yayınları, (Çev. Aziz Yardımlı), 1996, s.63) 

 “İnsan bedeni herhangi bir dışsal cismin doğasını içeren bir yolda etkilendiği sürece insan 
anlığı o cismi bulunuyor olarak görür ve dolayısıyla insan anlığı herhangi bir dışsal cismi 
bulunuyor olarak gördüğü ya da imgelediği sürece, insan bedeni o dışsal cismin doğasını 
içeren bir yolda etkilenir; buna göre anlık bedenimizin etkinlik gücünü arttıracak ya da ona 
yardım edecek şeyleri imgelediği sürece, beden o gücü arttıran ya da yardım ona yardım 
eden bir yolda etkilenir ve dolayısıyla anlığın düşünme gücü artar, ya da yardım görür; bu 
yüzden anlık, yapabildiğince o şeyleri imgelemeye çabalar.” (Spinoza, 1996: 119). 

 Bedenin etkilenimi birinci tür bilgi olan imgelem bilgisini (Imagination) verir. Zihin 

burada zorunlu olarak algıladığı için aktif değil pasiftir. Burada mantıksal değil sadece mekanik 

bağlantı söz konusudur. Yani upuygun değil, karışık ve bulanık bilgidir. Etkilenimin bilgisi 

olduğu için nedenin değil, sonucun bilgisini verir. Bu bilgi nedeni bilmediğimiz de için zorunlu 

değil rastlantısaldır. O halde, imgelem bilgisi ile doğadaki zorunlu işleyişi hiçbir zaman 

kavrayamayız. Çünkü Spinoza’ya göre bir şeyi bilmek nedeni ile bilmektir. Doğadaki gerçek 

düzenin nedeninin Tanrı olduğunu imgelem bize veremez. Ancak, Spinoza’ya göre imgelem bize 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

69 

hakikatin bilgisini vermese de bilgi bedenden başlamak zorundadır. Spinoza bu bilgi türünü 

bilginin en aşağı düzeyi olarak görür. Yani insan bilgisinin en düşük seviyesidir. 

 “Çevremdeki cisimlerin benim bedenim üzerindeki etkileri, öncelikle imgelemin 
etkilerinden başka hiçbir şey olmayan idealarda yansıtılır” (Cevizci, 2001:142). 

 Spinoza epistemolojisindeki rasyonalist öge ikinci tür bilgide yani akıl bilgisinde 

(Reason) ortaya çıkar. Yani imgelem bilgisinden, akıl düzeyine gelen bilgidir. Ona göre ikinci tür 

bilgi bilimsel bilgidir. Bunun nedeni upuygun ideaları kapsayan ve zorunlu olarak doğru olan 

bilgi olmasındandır. Bilimsel bilgi olması yalnızca bilim adamlarınca bilinebilir olması anlamına 

gelmemektedir. Tüm insanlar, bazı upuygun idealara sahip olabilmektedirler. İzlenimin 

idealarından, upuygun idealara mantıksal bağlanmalarla geçilebilmektedir.  

 İkinci tür bilgide rasyonalist öge vardır, çünkü şeyleri zorunluluk içerisinde aklın 

gördüğünü söyler. Sadece akıl bunu yapabilir. İmgelem bilgisinde, upuygun idealar olmadığı için 

bulanıktır. Birinci tür bilgide ruh bedenin etkilenimlerini algılarken, ikincisinde ruh bu 

etkilenimlerin uyum ve uyumsuzluklarını düzenleyen hareket ve durgunluk ilişkilerini algılar. 

Bu, yayılımları açısından bedenlerin uyum ve uyumsuzluklarını düzenleyen hareket ve 

durgunluk ilişkilerine dair bilgimizdir. Bu bilgiye örnek olarak fizik ve matematik verilebilir. Akıl 

burada etkilenimlerin nedenlerini bulmaya çalışmaktadır. Bu bilgi bilimseldir ancak yine de hala 

hakikatin bilgisi değildir. Çünkü burada doğanın sadece bir bölümü kavranır. 

  “ İnsan anlığı Tanrı’nın sonsuz anlığının bir parçasıdır; ve bu yüzden insan anlığı şunu ya 
da bunu algılar dediğimiz zaman, sonsuz olduğu sürece değil ama ancak insan anlığının 
doğası yoluyla anlatıldığı ya da insan anlığının özünü oluşturduğu sürece Tanrı’nın şu ya da 
bu ideayı taşıdığından başka bir şey söylemiş olmayız; ve yalnızca insan anlığının doğasını 
oluşturduğu sürece değil ama aynı zamanda insan anlığı ile birlikte bir başka şeyin ideasını 
da taşıdığı sürece Tanrı’nın şu ya da bu ideayı söylediğimiz zaman, insan anlığı bir şeyi 
yalnızca bölümsel olarak ya da yetersiz olarak algılar demiş oluruz.” (Spinoza, 1996: 62). 

 Spinoza’da insan anlık ve bedenden oluşur. İnsan, Tanrı’nın sonsuz attributumlarından 

yalnızca “düşünme” ve “yer kaplama” sıfatlarını bilebilir. Tanrı sonsuz ruh ve sonsuz bedendir. 

İnsan ise sonlu ruh ve sonlu bedendir. İnsan sonlu bir varlık olarak sonlu bir zihne sahip olduğu 

için de sınırlı bilgiye sahip olabilir. Tanrı’da zorunlu olarak her şeyin ideası vardır. Spinoza’da, 

tüm idealar Tanrı ile ilişkili oldukları sürece doğrudurlar. 

 “Her şeye ortak olan ve eşit ölçüde parçada ve bütünde bulunan ancak yeterli 
olarak kavranabilir.” (Spinoza, 1996: 84). 

 “İnsan bedenine ve genellikle insan bedenini etkileyen kimi dışsal cisimlere ortak 
ve onlara ait olanın, ve bu dışsal cisimlerin her birinin parçasında ve bütünde eşit 
olarak bulunanın anlıkta yeterli bir ideası olacaktır.” (Spinoza, 1996: 85). 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

70 

 Spinoza, bütün insanlar için ortak olan bazı kavramlar ya da idealar olduğunu söyler. 

İnsan bedeni ile izlenimlerini aldığı Doğa’nın bazı ortak niteliklerini zihninde tasarlayabilir. Her 

şeyde ortak olan ya da başka bir deyişle bütünde olduğu kadar parçada da bulunan şey, upuygun 

bir şekilde tasarlanabilir. Zihin bunları zorunlu olarak algılar ve onlara ilişkin upuygun bir idea 

oluşturur. Bu tanrısal zorunlu yasa ve işleyiş dolayısıyla böyledir. Her şey Tanrı’dadır. Ortak 

kavramlar ( common notions), insan zihninin bilme düzeyinin imgelemden sonra bir üst 

basamağıdır. Bu ortak kavramlar, sadece etkilenen bedenlere sahip olan zihinlerde ortaktır.  

 Spinoza ikinci tür bilgi konusunda rasyonalist bir tutum sergilemiş gözükmektedir. 

Çünkü duyu algıları seviyesinde kalmak bizi yanlışa ya da hataya götürür. Akıl seviyesine 

yükseltmek ise bu yanlışı ortadan kaldıracaktır. Şeyleri doğru algılamak başka bir deyişle 

zorunlu olarak algılamak aklın, zorunsuz olarak görmek de imgelemin işidir. Bu zorunluluk 

tanrısal yasanın gereğidir. Ayrıca Deleuze, bu ortak kavramların soyut değil somut olarak 

düşünülebileceğini söylemiştir.  Akıl bilgisi Spinoza’da sezgisel bilgiye götürecek bir ara adımdır. 

Çünkü hakikate sezgisel yani üçüncü tür bilgi ile gider. 

 “Birinci türden bilgi yanlışlığın biricik nedenidir; ikinci ve üçüncü bilgi türü 
zorunlu olarak doğrudur.” (Spinoza, 1996: 89). 

 “Bize doğruyu yanlıştan ayırt etmeyi öğreten birinci değil ama ikinci ve üçüncü 
türden bilgidir.” (Spinoza, 1996: 89). 

 Doğanın bütünü Tanrı ile ilişki içinde kavranmalıdır. Bu da ancak üçüncü tür bilgi ya da 

sezgisel bilgi ( intuitive) ile olanaklıdır. Bu bilgi türünde insan ruh ve beden moduslarının, tek 

varlık olan Tanrı’nın bir ve aynı parçası olduğunu kavrar. Yani insan Tanrı’nın bilgisine 

ulaştığında hem ideanın yani kavramın, hem de cismin bir ve aynı olduğunu kavrayışı ile görür. 

Bütün içerisinde parçaları Tanrı’nın parçaları olarak kavrar. Bu kavrama ile insan artık iki 

paralel parçanın nedenine yani hakikatine ulaşır. Üçüncü tür bilgideki kavrayış ontolojik olarak 

bir ve aynı olan paralel parçaların bilgisiyle nedeninin bilinmesidir. Burada zihin, tüm şeyleri 

Tanrı’da kavramaya çalışıyor. Bu nedenle de bu bilgi sezgiseldir. Spinoza’da, zihnimiz, hem 

kendisini hem de bedenini bilirse Tanrı’nın bilgisine ulaşabilir. Bu şekilde kendisinin Tanrı’da 

olduğunu ve Tanrı sayesinde kavrandığını bilir. Akıl düzen verir, soyutlama yapar ancak bu tarz 

bir bütünselliği akıl kavrayamaz. Akıl, böyle bir kavrayışı bize veremez. Yani, şeyleri bütünlüğü 

içerisinde sadece sezgi ile kavrarız.  

 Spinoza’nın bilgi türleri, Descartes’ da olduğu gibi ruh ve beden ayrımında değil, ruh ve 

bedenin paralel çalışmasının sonucunda ortaya çıkar. Bilgi, bedenin etkilenimlerinden, Tanrı’nın 

evrenin ve evrendeki zorunlu işleyişin nedeni olduğu noktasına yükselir.  Yani bilgi etkiden ya 

da sonuçtan, nedene yükselir. Bu yükselme zorunludur. Dolayısıyla Spinoza felsefesinde, bilgiler 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

71 

birbirleriyle zorunlu bir ilişki içerisindedirler. Hakikati bilmek için, üçüncü tür bilgiye geçiş 

zorunludur.  

 Genel olarak rasyonalist filozoflarda bilgi, hakikatin bilgisidir. Spinoza, rasyonalist bir 

filozof olduğu için de bilimsel bilgi aklın bilgisidir. Bilgi için kavramlaştırma gerekir. 

Kavramlaştırmayı da düşünme olduğu için sadece ruhla yaparız. Ancak, bu kavramlaştırma için, 

zihnin kendi dışından etkilenmesi gerekmektedir. İşte Spinoza’nın rasyonalizmi zorladığı, 

rasyonalizmden çıktığı nokta burasıdır. Ruhun düşünmesi, kendi içerisinde değil, kendi dışından 

gelen etkilenimler üzerinedir. Bu nedenle de Spinoza felsefesinde, ruhun nesnesi her zaman 

bedenin etkilenimleridir. Bu aynı zamanda, ideanın nesnesinin beden olduğunu söylemektir. 

Spinoza’ya göre, kavram ideadır. Kavramın nesnesi de cisimdir. Bu, kavram ile kavramın 

nesnesinin paralel olduğunu söylemektir. Spinoza, kavramın nesnesi için “ideatum” kavramını 

kullanmıştır. Paralellikten dolayı, ideayı bildiğimizde, bedeni de cimi de tüm yer kaplayanları da 

biliyoruz. İlişkiye girdiğimiz sürece, idea ve cisim birbirinden ayrı değil, birbirine paraleldir. 

Bunlar tek hakikatin iki parçasıdır. Bu nedenle de bir ve aynıdır. Tanrı düşünen varlık olduğu 

için idealar vardır. Yer kaplayan varlık olduğu için de cisimler vardır. Tanrı’nın iki yükleminin 

paralel olmasından dolayı idea ve nesnel gerçeklik paraleldir. Her ideanın gerçeklikte bir 

karşılığı vardır. İkisi de tek varlık olan Tanrı’nın, yüklemleri aracılığıyla oluşan moduslar ya da 

tarzlardır.  

 O halde, Spinoza felsefesinde, bilgi için beden ve ruh paralel çalışır. Bu tanrısal, zorunlu 

doğanın sonucudur. Bu nedenle de, bilgi için, ruhun bedenden ayrı çalışması gibi bir durum söz 

konusu olamaz. Zaten ruhun bedenle birlikte çalışmasının sonucu olan bilgi, insanın düşünme ve 

yer kaplama varlığı olmasının sonucudur. Bu da, Tanrı’nın düşünen ve yer kaplayan varlık 

olmasının sonucudur. Bu nedenle bilgi, düşünme ve yer kaplamanın da yani bedenle cismin de 

hakikatin bir parçası olduğunu insana kavratır. Spinoza, epistemolojisinde, bunu bilgiyi bedenle 

başlatarak gerçekleştirir. İşte bu sonuç, Spinoza felsefesinin rasyonalist felsefeden ayrıldığı 

noktadır. Bu sonuç bize rasyonalist felsefenin beden, cisim ve nesne dünyasını ikincil görmesini 

ortadan kaldıracak bir bakış açısı verir. Spinoza, bunu rasyonalist felsefe içerisinde kalarak 

yapar.  

 İnsanı güçlü, erdemli, özgür yapan, hakikatin bilgisi, Tanrı’yı bilmek ve her şeyin onun 

özünden zorunlu olarak türediğini anlamaktır. Tanrı bilgisi, bilgi düzeyinin en üst basamağıdır. 

Üçüncü tür bilgi ile erdem, insanı tutkuların köleliğinden kurtarıp özgürlüğe kavuşturur. İnsan, 

içinde yaşanılan sonlu dünyanın eksiklerinden kurtulup, sonsuz Tanrı’nın yetkinliğine katılır. 

Erdemli insanın isteği Tanrı’yı bilmek ve bununla eş deyişle de Tanrı’yı sevmektir.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

72 

 “Spinoza’nın sistemi Tanrı düşüncesi ile başlamıştı. Bütün sistem, doğrudan 
doğruya olan bir görü (intuitio) ile kendimizde kavradığımız Tanrı kavramından 
türetilmişti. Tanrı’yı özleyip arayan bu sistemin son sözü de “amor Dei intellectualis” 
(Tanrı’ya karşı duyulan intellektuel sevgi) oluyor. Bu bilgiye dayanan sevgi bizi 
“sonsuz varlığa” yükseltmekle, tam bir özgürlüğe, tam bir yetkinliğe de eriştirir.” 
(Gökberk, 2002: 271). 

 Spinoza’da Tanrı bilgisi ya da Tanrı sevgisi ile kast edilen aşkın bir Tanrı ya da dinsel bir 

görüş değildir. Burayı Tanrı- Doğa özdeşliği çerçevesinde anlamak gerekmektedir. Spinoza’nın 

bilgi kuramı bağlamındaki görüşleri, ontoloji görüşleri ile iç içedir. Ona göre bilginin varacağı 

nihai hedef Tanrı bilgisidir. Hakikatin bilgisine ulaşan insan da, doğadaki düzenin yapısını bilir 

ve özsel bilgiye ulaşır. Diğer bilgi türlerini geride bırakarak Tanrı bilgisine ulaşmış ve bu bilgi 

türünün farkını kavramıştır. Tüm bilgiler ise var olana yöneliktir zira var olmayanların bilgisine 

sahip değilizdir. Spinoza’da ideaların yurdu Tanrı’nın zihnidir.  

 Spinoza’da ruhun gücü aklın gücüdür. İnsana bilge olma yani bilgiyle yaşama olanağını 

ruhun gücü verir. Ruhun gücü, aklın gücüdür. Ruh içerisinde ancak akıl etkin olduğu zaman ruh 

etkin olmaktadır. Akıl etkin olmadığı zaman ise ruh edilgindir. Ruhun etkinliği eylemdir. 

Tutkunun esareti ya da köle olmak eylemde bulunmak değil, edilgin olma durumunda 

mümkündür. Aklın kılavuzluğunda yaşama, ruhundaki upuygun idelerle yaşamaktır. Bu aklın 

etkinliğidir. Spinoza’da insan, bedenin tutkuları karşısında ruhunun gücü ile yani aklın 

kılavuzluğunda eylemelidir. Aksi halde, tutku insanı köleleştirecek ve bilgelikten dolayısıyla da 

özgürlükten uzaklaştıracaktır. İnsanın özü gereği bu tutkulardan kaçma çabası mevcuttur. 

Tanrı’nın bir parçası olan insan öze ve güce sahiptir. Bu sebeple de akla göre eylerse, bilge olma 

olanağını bulur. Eylem alanında olumsallık, aklın rehberliğinde yaşayan insana, zorunluluğun 

içinde bilgi ile özgürlük imkanı sunar.  

 Tanrı tarafından belirlenen insan, sürekli olarak, pek çok şeyden etkilenir. İnsan bu 

nedenler ve etkiler arasındaki bağı görebildiği ölçüde özgür olabilir. Spinoza felsefesindeki bu 

rasyonalist determinizm, ruh ve beden paralelliği çerçevesinde okunmalıdır. İçinde bulunduğu 

bu zorunluluğu bilen insan, aklına uygun yani doğasına uygun davranır. Zorunlu olmak da özgür 

olmaktır. İnsanın özgürlüğü, Tanrı’da olduğu gibi irade ya da istemeye dayalı değildir. Yani 

Spinoza’da özgür irade yoktur. Zorunluluk içerisinde, aklı ile bilen insan, ontolojik değil 

epistemolojik alanda kısmi de olsa bir özgürlük imkanı bulur. Bunu sağlayan ilke olumsallıktır ve 

olumsallık sadece insanla ilgilidir. 

4.3.4. Conatus, Güç ve Erdem 

 Spinoza’da her insan kendi doğasının yasalarına, doğasının zorunluluğuna göre 

davranmaktadır. İnsan, doğasının zorunluluğunun ne denli farkında olursa ve buna ne denli 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

73 

uygun eylemde bulursa o ölçüde güçlü ve özgürdür. Spinoza felsefesinde, doğamızın 

zorunluluğunun farkında olup,  kendimize yararlı olanı aramamız, varlığımızı koruma çabasına 

işaret etmektedir. İnsanın varlığını koruma çabası Spinoza’da “Conatus” kavramına karşılık 

gelmektedir.  İnsanın kendi varlığını koruma çabasının yani conatus’unun güçlü olması onu 

erdemli yapar. Aksi durumda ise güçsüz olur.  

 “Saltık olarak erdemden davranmak bizde kendi yararımızı arama temelinde usun 
yönetimi altında davranmak ve varlığını sakınmaktan (bu üçü de aynı şeyi imler) 
başka bir şey değildir. 

 Hiç kimse varlığını başka bir şey uğruna sakınmaya çabalamaz.” (Spinoza, 1996: 
193). 

 Spinoza Ethıca’da, zorunlu varlık tarafından, zorunlu yasa gereği, nedeni Tanrı olan 

bireysel şeyler, Tanrı’nın belirli bir yolda var ve etkin olmasını sağlayan gücünü anlatan 

şeylerdir, der. Conatus, her tekil birey için, varoluş direnci, varlığını sürdürme çabasıdır. Bu her 

tekil bireyin çabası verili özünden zorunlu olarak doğar.  

 “Bir şeyin ya kendi başına ya da başkaları ile birlikte herhangi bir şeyi yapmasını 
ya da yapmaya çalışmasını sağlayan güç ya da çaba (potentia sive conatus), başka bir 
deyişle kendi varlığında sürmeye çabalamasını sağlayan güç ya da çaba şeyin 
kendisinin verili ya da edimsel özünden başka bir şey değildir.” (Spinoza, 1996: 
116). 

 Spinoza, kendisi de doğanın bir parçası olan insanı, doğadaki diğer her şey gibi Tanrı’nın 

bir modusu olarak tanımlar. Dolayısıyla da tanrısal zorunluluğa tabidir ve var olan her şey gibi 

Tanrı’nın özünü, gücünü belirli bir ölçüde ifade eder. İnsanın gücü özü ile açıklandığı için de 

Tanrı’nın gücünün, özünün bir parçasıdır. Conatus da, bireyin gücü ölçüsünde var oluşunu 

sürdürme çabasıdır.  

 “Öz sakınım çabası erdemin ilk ve tek temelidir. Çünkü bu ilkeye önsel başka 
hiçbiri kavranamaz ve onsuz hiçbir erdem kavranamaz.” (Spinoza, 1996: 192). 

 Spinoza felsefesinde her modus ilgili attributumunun altında yer almak zorundadır. 

Dolayısıyla her modus, var olduğu zaman, Tanrı’da içeriliyordur. Ancak zaman ve mekan 

içerisinde tekil ve sonludur. Başka modusların da etkisine açıktır. Yani diğer moduslar 

tarafından sınırlanır. Doğadaki her şey ve insan tüm dış etkilere rağmen, varoluşunu 

sürdürmeye çabalar. Zorunlu olarak var oluşunu koruması ve sürdürme çabası Spinoza’da 

“Conatus” tur.  

 İnsan ve diğer tüm var olanlar özü ile açıklandıklarında Tanrı ya da doğanın özünün bir 

parçasıdır. Var olanları, zaman ve mekan içinde sınırlayan dış etkiler dışarıda tutulup, şeylerin 

sadece doğasına bakıldığında o şeyi yok edecek, ortadan kaldıracak herhangi bir şey bulunmaz. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

74 

Yani doğadaki şeyler kendi doğalarına aykırı bir şey içermezler. Ancak modusların 

varoluşlarının sınırlanabilmesi ve yok olabilmeleri onların dış etkilere açık olmalarından 

kaynaklanır. Doğadaki hiçbir şey kendi doğasına aykırı ya da var oluşunu sonlandıracak hiçbir 

şey içermez. Bu demek oluyor ki doğasına aykırı bir şey varsa bu onun dışındadır. Doğadaki 

şeyler, sonsuz başka şeyler tarafından kuşatılmıştır. Bu yüzden de onlar tarafından etkilenir ve 

sınırlanırlar. Moduslar dış etkilere açık olduklarındandır ki yok olurlar. Yani var oluşları 

sınırlanır. Zorunlu olarak dış etkilere açık olduklarından, zorunlu olarak tutku duyar, zorunlu 

olarak karşılaşmalar yaşar ve dışarıdan etkilenirler. Tüm bu sebeplerle kendisi de bir modus 

olan insan ve diğer tüm şeyler için sonsuz bir var olma gücüne sahip olunması mümkün değildir. 

Çünkü doğada her zaman daha güçlüsü vardır. O halde, conatus, bu dış nedenlere rağmen 

sürdürülen çabadır. Modusların, bu var oluşlarını sürdürme uğraşları da zorunludur.  

 “Doğada daha güçlüsü ve kuvvetlisi olmayan tekil hiçbir şey yoktur. Ama var olan 
her şeyden daha güçlü ve onu yok edebilecek bir başkası da vardır.” (Spinoza, 1996: 
178). 

 Modusların özleri, modusların kendileri var olmasalar bile, Tanrı’da bulunur. Bu açıdan 

sonsuzdur. Modusların özü kendi var oluşuna da aykırı bir şey içermez. Yine modusların özü 

onun var oluşunu gerekli kılmaz. Şeylerin var olmaları ya da yok olmaları ve de varlıklarını 

sürdürmeleri dış nedenler tarafından belirlenmektedir. Şeyler, kendileri sonlu olmakla birlikte, 

var oldukları sürece, bu var oluşu sürdürmek için çabalarlar. Bu sebeple bu çaba belirsiz bir 

zamanı kapsamaktadır. Dolayısıyla da Conatus, modusların bu var oluşu sürdürme gücü ile 

ilgilidir. Modusun özü, kendini fiilen ortaya koyar ve gücü ölçüsünde var oluşu sürer. İşte bu 

Spinoza’da “conatus” olarak ifade edilir.  

 “İyinin ve kötünün bilgisi bilincinde olduğumuz sürece haz ya da acı duygusunun 
kendisidir; dolayısıyla herkes zorunlu olarak iyi gördüğünü ister ve tersine kötü 
gördüğünden kaçınır. Ama bu itki insanın özünün ya da doğasının kendisinden 
başka bir şey değildir.” (Spinoza, 1996: 190). 

 “Erdem, insan gücünün kendisidir ki, yalnızca insanın özü tarafından tanımlanır. 
Başka bir deyişle, yalnızca insanın varlığını sakınmaya çabalamasını sağlayan çaba 
tarafından tanımlanır. Öyleyse, insan varlığını sakınmaya çabaladığı ve bunu 
yapabildiği denli erdemle donatılıdır ve dolayısıyla varlığını sakınmayı göz ardı 
ettiği ölçüde güçsüzdür.” (Spinoza, 1996: 191). 

 İnsan varlığını korumaya çabaladığı ve bunda güçlü olduğu ölçüde erdemlidir. İnsan 

kendine yararlı olanı aramaya yani varlığını korumaya çabaladığı ölçüde güçlü ve o kadar da 

erdemli olur.  Varlığını korumaktan kaçınırsa da o denli güçsüz olur ve erdemden söz edilemez. 

O halde varlığımızı koruma çabasında bizi güçlü kılan ve bizde haz duygusu uyandıran şey “iyi”, 

bizi güçsüz kılan ve kederli duygulara iten şey ise “kötü”dür.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

75 

 “Erdem ve güç ile aynı şeyi anlıyorum. Eş deyişle insan ile ilişkili olduğu sürece 
erdem salt kendi doğasının yasaları yoluyla anlaşılabilecek bir şeyi ortaya çıkarma 
gücünü taşıdığı sürece insanın asıl özü ya da doğasıdır.” (Spinoza, 1996: 178). 

 İnsanın kendini korumaya çalışmasının özü, kendisini güçlendirmeye çalışması başka bir 

deyişle de kendisini yetkinleştirmeye çalışmasıdır. İnsan, aklın öngördüğü duyguları yaşamaya 

çalıştıkça, doğru eylem ve davranışlarda bulunmuş olur. Bu şekilde de, bedenin ve zihnin etkinlik 

gücünü arttırarak mutlu olabilir. Dolayısıyla da erdemli olur. “Conatus” ve “erdem” arasında çok 

sıkı bir ilişki söz konudur.  

 Spinoza’da kişinin erdemli olabilmesi için öncelikle varlıkta olması, var olmaya 

çabalaması gerekmektedir. İnsanın varlıkta olabilmesi için “conatus” çok önemlidir.  

 “Spinoza, erdemin her şeyden önce ve zorunlulukla var olma arzusu duyan bir 
insanı gerektirdiğini, yani bir insanın, öncelikle var olma arzusu duymuyorsa 
erdeme sahip olmayı da isteyemeyeceğini söyler.” (Çetin, 2016:170). 

 “Dolayısıyla hiçbir erdem kavrayışı bireyin var olma çabasından başka ya da 
onunla çelişen bir şey olamaz; en temel erdem bireyin var olma çabası içinde 
olmasıdır.” (Çetin, 2016:170).  

 Spinoza erdemi, insanın özü yani insanın varlığını koruma çabası ile tanımlanan güç 

(potentia) olarak tanımlar. Görülmektedir ki erdem, güç ve conatus aynı yolda ve birliktedirler. 

 Tanrı-Doğa daha önce de bahsettiğimiz gibi sonsuzdur. Yani Tanrı, varlığını sürekli 

olarak, ezeli ve ebedi bir şekilde devam ettirmektedir. Bu zorunlu olarak böyledir. Tanrı- Doğa 

için geçerli olan bu durum, nedeni Tanrı olan  var olanlar yani moduslar için de geçerlidir ve yine 

zorunlu olarak böyledir. Moduslar da var olduklarında, var olarak kalmak için çaba gösterirler. 

Varlıklarını koruma, sakınma çabası içinde olurlar. Modus olarak şeylerin, kendi varlıklarını 

sürdürme ısrarları, eğilimleri “Conatus” tur.  

 Bu varlığını koruma ya da sakınma çabası, basit ve yanlış olarak, insanın hayatta kalma 

isteği gibi anlaşılmamalıdır. Spinoza felsefesinde “Conatus” için bu bizi yanılgıya götürür. Nedeni 

ise insanda olduğu gibi diğer tüm şeylerin de, örneğin taşın, toprağın, ağacın…  conatuslarının 

olmasıdır. Buradaki bilinçli bir istek değildir. Spinoza’nın Ethıca’da da söylediği gibi, bir şeyin 

“potentia sive conatus” yani kendi varlığında sürmeye çabalamayı sağlayan gücü, o şeyin verili 

özünden başka bir şey değildir.   

 Conatus sergileyen insan, akla göre hareket ederek onu köleleştiren duyguları kontrol 

altına alır. Herhangi bir şeyin, varlığını sürdürmeye yönelik çabası, onun gücüne işaret eder. Yani 

aklı doğru kullanabildiği ölçüde güçlü olur. Bir şeyin, gücü ölçüsünde varlığını sürdürme çabası 

olan “conatus”, o şeyin özünden başka bir şey değildir. İnsan da, kendi varlığını korumaya ne 

denli çabalarsa o denli güçlü ve yine o denli de erdemli olacaktır. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

76 

 Spinoza’ya göre, insanın kendi varlığını sakınma çabasından önce hiçbir erdem 

tasarlanamaz. Erdemli bir çaba diye bahsettiği insanın kendini koruma ve sürdürme çabası, 

herhangi bir çaba değildir. Çünkü insan kendine yararlı olanı aramaya, yani kendi varlığını 

korumaya ne kadar çok çabalarsa o kadar çok erdem kazanır. Tersine, kendine yararlı olandan 

yani kendi varlığını korumadan ne kadar çok uzaklaşırsa da o kadar güçsüz olur. Spinoza’da, 

insan, kendi yararına olanı gözetmeli ve bunu sürekli bir görev kabul etmelidir. Hatta en temel 

görevi bu olmalıdır. Sonuçta insan, kendi yararını gözettiğine doğal olarak mutluluğa ulaşacaktır. 

Spinoza’da, mutluluk erdemli olmanın doğal bir sonucudur. En yüksek erdem de Tanrı’yı 

bilmektir.  O halde conatus, güç, erdem, hatta mutluluk ve Tanrı sevgisi Spinoza için aklı kullanan 

insanın nihai hedefi durumundadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

77 

5. SONUÇ 

 Spinoza felsefesinin doğru anlaşılabilmesi, öncelikle, Spinoza’da “Tanrı”nın 

konumlandırılışının doğru anlaşılmasıyla ilgilidir. Çünkü sisteminin başlangıcı ve tüm 

noktalarında Tanrı vardır. Spinoza’da, var olan her şey Tanrı’dadır ve Tanrı olmaksızın hiçbir 

şey ne var olabilir ne de kavranabilir. Ancak onun Tanrı anlayışı dinlerdeki gibi aşkın ve yaratıcı 

bir Tanrı değildir. Tanrı, evrenin kendisidir. Tanrı yaratan değil ama üretendir. Bu yüzden Tanrı 

ve doğa ile kast edilen aynı şeydir. Yani doğa, ontolojik olarak Tanrı’dan ayrı bir şey değildir. Bu 

sebeple de Spinoza’da doğa diye bahsedilen her şey Tanrı olarak okunmalıdır. Tanrı ve doğanın, 

davranmasının ve var olmasının nedeni bir ve aynıdır.  Düzen ve işleyiş bir plan dahilinde ve bir 

amaçlılıkla değil “zorunlu” bir şekilde gerçekleşmektedir.  

 Tanrı, Spinoza’nın sisteminde hem çıkış noktası hem de ulaşılmak istenilen erektir. 

Ancak bu dinlerin, her şey ondan geldi ona dönecek, şeklinde sahip olduğu daha doğrusu 

inandığı anlayıştan tamamiyle farklı düşünülmelidir. Tanrı, kendi kendisinin nedeni iken, tüm 

var olanları belli ve değişmez bir düzene göre kendi özünden türetmiştir. Tanrı’yı bilip, 

anladığımız zaman ise başka bir deyişle oluştaki mekanik zorunlu işleyişi fark edince, tüm 

nedenleri kavramış, hakikatin bilgisine sahip olmuş oluruz.  

 Spinoza’da tüm unsurlar birlik ve bütünlük içerisindedir. Tanrı’nın doğasının 

zorunluluğundan çıkan her şeyin özsel bir birliği vardır. Bu sebeple de töz ve modusları 

birbirinden bağımsız değildir. Tek töz ise kendi kendisinin nedeni yani “Causa sui” olan Tanrıdır 

ve sonsuzdur. Şayet sonlu olsaydı, başka bir töz tarafından sınırlanırdı ki bu sisteme aykırıdır. 

Töz yani Tanrı ya da doğa, doğası dışında herhangi bir neden gerektirmeyen tek varlıktır. Sonsuz 

ve tek olan tözün ya da varlığın, sonsuz sayıda sıfatları olmakla birlikte, insan için, bu sıfatlardan 

sadece “düşünce” ve “uzam” bilinebilirdir. Sıfatlar tözün özünü açığa çıkarmaktadırlar. İki ya da 

daha fazla tözün olması durumu mümkün değildir. Spinoza’da metafizik bir determinizm söz 

konusudur. Doğanın da ontolojik olarak Tanrı’dan ayrı olmaması durumunda ise panteizm 

görüntüsü vardır.  

 Spinoza’da Tanrı’nın doğası varlığının nedenidir. O halde genel olarak Spinoza felsefesi 

varlığın doğasının açıklanmasıdır. Tanrı, doğası gereği, kendinde neden ya da kendi kendisinin 

nedeni olduğu için zorunlu varlıktır. Var oluş içindekiler ise kendi nedenleri olmadıklarından 

dolayı bağımlı ya da belirlenmişlerdir. Bu sebeple de zorlanmış varlık olurlar. Zorlanmış varlık 

derken aslında “var olanlar” diye anlamamız gerekmektedir. Çünkü varlık Tanrı’dır ve Tanrı’nın 

özünden türeyen diğer tüm şeyler var olanlardır. Tüm düzen ve işleyiş bu determinist ilke 

içerisindedir ki bu Tanrı’dan kaynaklanmaktadır. Burada tesadüf ya da bir amaçlılık söz konusu 

değildir. Yani zorunluluk, varlık ve var olandan ayrılamaz bir yasa olarak işler. Evrenin yasasıdır. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

78 

Özü var oluş içermeyen varlıkların zorunlu nedeni Tanrı’dır. Özü var oluş içeren yalnızca 

Tanrı’dır. Her şey mekanik zorunluluğa ya da tanrısal zorunlu yasaya tabidir.   

 İnsan söz konusu olduğu zaman, Spinoza, kendisinden önceki gelenekten sıyrılarak 

rasyonalizmi farklı bir noktaya taşır. İnsan, Spinoza’da, Tanrı’dan başlayan mantıksal 

tümdengelim sürecinde bu zorunlu yasaya tabidir. İnsan diğer tüm var olanlar gibi belirlenmiştir 

ve özgür değildir. Bağımlı ve zorlanmıştır. Spinoza için özgür olmak zorunlu olmakla ifade edilir. 

İnsan için ise özgürlüğe bilgi ile yol bulur, ancak bu irade ve istemeye değil, zorunluluğa bağlıdır. 

Zorunlu olmak özgür olmaktır. İnsanda bunu mümkün kılan ilke olumsallıktır. Olumsallık sadece 

insan için söz konusudur.  

 Zorunluluk ve özgürlük varlık için söz konusu olup, var olanlar için değildir. Spinoza 

felsefesinde, zorunluluğa tabi, zorlanmış bir var olan olarak insan için, ontolojik değil ama 

epistemolojik alanda olumsallık ile özgürlüğe olanak sağlanmaktadır.   

 Spinoza’da akıl, kendisinden önce ve hatta sonra, insana yüklendiği gibi özel, ayrıcalıklı 

bir yere sahip değildir. İnsanın düşünen varlık olmasının çok abartıldığını düşünen Spinoza, ruh 

ve beden düalizmi ile aklın yüceltilip, baskın konumda olmasını, kendi felsefi sisteminde açıkça 

reddetmiştir. Yaptığı tam olarak bir modernizim eleştirisidir. İnsanı, aklı ile doğaya egemen 

olabileceğini düşünen geleneğin aksine doğanın ortak düzenini izleyen, tanrısal doğanın 

zorunluluğuna tabi bir yere koyar. Ancak, onun bu determinist yapısı özgürlüğü yadsımaz. 

Aksine insanda özgürlüğü bilgi ile epistemolojik olarak kurar. Tanrı ise zaten ontosu gereği 

özgürdür.  

 Spinoza için ruh ve beden bir ve aynı şeydir. Aynı derecede önemlidir. Ruhun beden 

üzerinde üstün olma durumu söz konusu değildir. Ruhun nesnesi bedenin etkilenimleridir. 

Burada imgelem bilgisine işaret edilir. Her ne kadar imgelem bize hakikatin bilgisini vermese de 

bilginin bu en düşük seviyesi, bilginin bedenden başladığını gösterir. Buradan hareketle ikinci ve 

üçüncü tür bilgiye geçilir ve bu geçiş zorunludur. Doğanın bütününün Tanrı ile ilişkili bir şekilde 

kavranması üçüncü tip bilgi yani sezgisel bilgi ile mümkündür. Akıl bunu bize veremez. Şeyleri 

bütünlüğü içinde yani Tanrı’nın parçaları olarak ancak sezgi ile kavrarız. Bu bilgi insanı 

tutkuların köleliğinden kurtarıp özgürleştirir. Böylelikle hakikatin bilgisi insanı güçlü, erdemli ve 

özgür kılar.  

 Ruhun en yüksek erdemi Tanrı’yı bilmek, diğer bir deyişle şeyleri üçüncü bilgi türüyle 

bilmesidir. Üçüncü tür bilgiyle şeyleri bilmek, erdem ve mutluluk birbirine bağlanmıştır. İnsan, 

bu bilgi türünü ne kadar kullanırsa, kendini, şeyleri ve Tanrı’yı o kadar bilir ve o oranda 

yetkinleşir, mutlu olur. Spinoza, üçüncü tür bilgi, erdem, yetkinlik, haz, güç, özgürlük, conatus 

kavramlarını birbiri ile ilişkilendirip, insanın doğasının zorunluluğuna bağlar. Böylelikle, 

Spinoza’da, insanın zorunlu yasayı bilip, doğasının zorunluluğuyla eylemde bulunması ve 

çabasını buna yöneltip o oranda güçlü olması ile özgürlük gerçekleşmektedir.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

79 

 Spinoza’da özgürlük, geleneksel anlamdaki istenç özgürlüğü değildir. Spinoza özgürlüğü 

bilgiyle özelde de üçüncü tür bilgiyle mümkün kılar. Kişinin kendi zorunluluğu, şeylerdeki 

zorunluluk, kısacası doğadaki zorunlu yasa ile eylemesi; tutkularını kontrol edebilmesi, çabası ve 

gücü erdem, mutluluk ve özgürlüğü verecektir. Spinoza’da zorunluluk özgürlüğü kuşatmakla 

birlikte, zorunluluk ve özgürlük aynı şey olarak görülmüştür. Tanrı ontosu gereği özgürdür. 

Tanrıdaki ontolojik özgürlük, insanda epistemolojik alanda mümkündür. 

  Zorunlu ve özgür olan kendi kendisinin nedeni olan Tanrı’dır. Var oluş içindeki diğer 

varlıklar ise kendi kendilerinin nedenleri olmayıp, kendileri dışında bir nedene bağlıdırlar ki bu 

neden Tanrı’nın zorunlu doğasıdır. Bu yüzden de bağımlı ve olumsal varlıklar olurlar. Ancak 

insana özgürlük için kapının aralandığı yer eylem ve olumsallık alanıdır.  

 Doğadaki ortak düzen, tanrısal zorunlu yasa bizim için tutkuları kaçınılmaz kılar. 

Tutkulardan kaçamamakla birlikte, tutkuları kontrol edebiliriz. Bu da aklı kullanmak ile ilgilidir. 

Zorunlu olarak tutkulara alt güdümlü olan insan eyleme sadece kendisi tarafından belirlenirse 

özgür olur. Yani duygular, yeterli nedeni biz olduğumuzda “eylem”, olmadığımızda ise “tutku” 

olur. Zorunlu olarak, beden etkilendikçe ruh da etkilenir. Tutkular dışsaldır ve insanı köleleştirir. 

Ruhun çabası ile bedenin tutkularından başka bir deyişle de esaretinden kurtulabiliriz. Bu çaba 

ölçüsünde de güçlü olabiliriz. Bu anlamda insan için eylem alanı olumsallığın ve dolayısıyla da 

özgürlüğün alanıdır.  

 Spinoza, Tanrı ve varoluş içindeki diğer varlıklar arasındaki ayrımı zorunlu ve özgür 

olmak çerçevesinde yapmıştır. Tanrı’nın doğası varlığının nedenidir. Tanrı da var olanların 

nedenidir. Buradaki işleyiş zorunludur. Tanrı’nın doğası içkin neden olmasını anlatır. Böylece de 

“öz” sadece Tanrı’nın varlığı için söz konusu olup, öz ve varlık bir ve aynı şey olur. Tanrı’nın 

ontolojik olarak kendinde neden olması içkin neden olması kabulüne dayanır. Böylelikle Tanrı 

dinsel açıklamalardaki gibi zamansal değil ama mantıksal öncel olur. Burada süreye bağlı bir 

neden sonuç ilişkisi değil, tamamen mantıksal- metafiziksel bir ilişki söz konusudur. Yoksa 

zamanda bir öncelik sonralık ilişkisi yoktur. Spinoza’nın felsefesindeki soyut kısım tam da 

burasıdır. İlk neden olarak, kendi kendisinin nedeni olan varlığın anlaşılması kısmı somut 

değildir. Ancak tanrısal zorunlu yasanın diğer tüm var olanları kurması ise bir matematik 

formülü gibi çözümlenebilir.    

 Spinoza’nın mantıksal tümdengelim süreci öz tanımı ile başlar. Buradan hareketle varlık 

açıklanır. Varlık ve öz aynı olup, varlık ya da Tanrı’nın doğası var oluşun nedeni olur. Var oluşu 

belirleyen Tanrı’nın doğası olduğu için de zorunludur. Causa sui olan Tanrı’nın doğası, zorunlu 

olarak belirlemek olduğundan, Tanrı zorunlu ve özgürdür. Var oluş içindekiler yine zorunlu yasa 

içinde ama nedenleri Tanrı oldukları için zorlanmış, bağımlı ve olumsaldır. Spinoza felsefesinde 

zorunluluk belirleyici olduğundan, zorunluluk aynı zamanda özgür olmayı da ifade eder. Ancak 

varlık ve var olanlar için özgürlük farklı değerlendirilmelidir.  



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

80 

 Spinoza, doğada, insan ile tüm var olanlar için ve hatta Tanrı’nın kendisi için tam bir 

zorunluluktan bahsetmektedir. Yani düzen ve işleyiş zorunludur. İsteme, irade ya da keyfilik söz 

konusu değildir. Tanrı kendi kendisinin nedeni olarak, diğer tüm var olanlar da Tanrı’dan dolayı 

zorunlulukla vardır. Spinoza özgürlük görüşünü de bu zorunlu determinist ilke bağlamında 

ortaya koyar. Spinoza’da insanın kendisini özgür sanması bilgisizliğindendir. Kendi eylemlerinin 

nedenlerini bilmeyen insan için özgürlük kuruntu ve yanılsamadır. Ancak, üçüncü tür bilgiye 

ulaşabilen insan nedenlerin bilinmesi, Tanrı’nın bilinmesi ya da zorunlu yasanın farkında 

olunması ile hakikatin bilgisine erer. Böylelikle erdem ile tutkuların köleliğinden kurtulup özgür 

olur.  O halde, görülmektedir ki Spinoza için zorunluluk ve özgürlük tamamen aynı şeydir. 

 Spinoza katı dinsel bir gelenek içinden gelip, dinlerden, her türlü inanış ya da kader 

inancı gibi dogmalardan sıyrılarak tutarlı bir felsefi sistem kurmuştur. Sistemin bel kemiği 

kuşkusuz “zorunluluk” kavramıdır. Ancak zorunluluk da özgürlük anlamına geldiğinden bu iki 

kavram birbirinden ayırılıp, soyutlanamaz. Zorunluluk içerisinde öyle bir kavrama yer vermiştir 

ki, adeta çıkış kapısı açıp, yol göstermiştir. Ama bu zorunluluktan çıkış değildir. Aksine 

zorunluluğu ve doğanın ortak düzenini izleyen varlıkta ontolojik olan özgürlüğe, insan için 

epistemolojik olarak kapının gösterilmesidir. Bu kavram “olumsallık”tır. Olumsallık, zorunlu 

olmayan, başka türlü de olabilen, rastlantısallık barındıran, koşullara bağlılığı anlatan bir 

kavramdır. Olumsallıkta dışsal koşullar vardır. Zorunluluk ise özseldir.  

 Olumsallık, zorunluluk içinde özgür olmanın ilkesidir ve insanla ilgilidir. Başka bir 

deyişle de sadece insan için söz konusudur. İnsanın zorunlu olarak yaşayacakları ve onların 

içerisindeki rastlantısallık kısmında yer alır.  Bir modus olarak insan, zorunlu olarak, dışsal 

koşulların etkisine açıktır ve onlardan zorunlu olarak etkilenir. Zorunlu olarak karşılaşmalar 

yaşar. Bu karşılaşmalar zorunlu olmakla birlikte, içerikleri olumsaldır. Çıkış anahtarı 

karşılaşmalardaki bu içeriklerdedir. 

 Felsefe tarihinde Kant, Hegel, Marx, Deleuze, Althusser… gibi filozofları etkilemiş olan 

Spinoza günümüzde de çok yoğun bir ilgi görmekte, hatta yeniden keşfedilmektedir. Nietzsche, 

hiç tanımadığı Spinoza’nın felsefesi için, …çok yüksek dağlarda başımıza gelebilecek tarzda bir 

nefes darlığına yol açmış yalnızlığım artık hiç olmazsa iki kişilik bir yalnızlık, demektedir. 

Einstein ise, öğrencileri ona Tanrı konusundaki fikrini sordukları zaman, yalnızca Spinoza’nın 

Tanrı’sına inanırım, diye cevap vermiştir. Einstein’ın da Tanrı derken, matematiksel doğa 

kanunlarını kast etmiş olduğu bilinmektedir. 

 Spinoza’nın Tanrı konusundaki açıklamaları ise filozofları ikiye bölmektedir. Bazı 

filozoflar onun ateist olduğunu düşünmekteyken, bazıları da felsefesinin tamamında Tanrı 

vardır, diyerek bu görüşü reddeder.  Ama açıktır ki Spinoza, bir panteisttir. Panteizm ama içinde 

Tanrı var, gibi tamamiyle yanlış bir çıkarımsama,  Spinoza ve felsefesinin yanlış anlaşılması 

demektir. Onun Tanrı dediği net ve direk bir ifade kullanmak gerekirse zorunluluktur. Yoksa her 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

81 

ne kadar o anlayışın içinden gelmiş olsa da dinsel, metafizik bir Tanrı’dan bahsetmemiştir.  

Spinoza, felsefe tarihinde eşine az rastlanabilecek bir filozoftur. Onun salt akılsal çıkarsamalarla, 

bir matematik formülü çözer gibi ortaya koyduğu sistemi hayranlık uyandırıcı şekilde tutarlı ve 

nettir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

82 

KAYNAKLAR 

[1]. Akarsu, B. (1988). Felsefe terimleri sözlüğü ( 4. bs.). İstanbul: İnkılap Kitabevi. 

[2]. Arslan, A. (1999). Felsefeye giriş. Ankara: Vadi Yayınları.  

[3]. Aristoteles (2002). Kategoriler (Çev. S. Babür) (2. bs.). İstanbul: İmge Kitabevi. 

[4]. Aristoteles, (2019). Kategoriler (Çev. S. Babür). Ankara: İmge Kitabevi. 

[5]. Atış, N. (2015). Spinoza felsefesinde beden ile zorunlu birlik içerisindeki ruhun gücü. Felsefe 
ve Sosyal Bilimler Dergisi, 20, 143-160. 

[6]. Atış, N. (2015). Spinoza felsefesinde zorunluluk kavramının Tanrı ve özgürlük kavramları ile 
ilişkisi. Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi (FLSF), 19, 99-110.   

[7]. Bacon, F. (1999). Novum organum (Çev. S.Ö. Akkaş). Ankara: Doruk Yay. 

[8]. Balanuye, Ç. (2016). Spinoza. İstanbul: Say Yayınları. 

[9]. Bumin, T. (2010). Tartışılan modernlik: Descartes ve Spinoza, İstanbul: YKY. 

[10].  Caird, J. (1888). Spinoza. Philadelphia: J. B. Lippincott Company. 

[11]. Cevizci, A. (1996). Felsefe sözlüğü ( 1. bs.). Bursa: Ekin Yayınları.  

[12]. Cevizci, A. (2001). Onyedinci yüzyıl felsefesi tarihi. Bursa: Asa Kitabevi. 

[13]. Cevizci, A. (2012). Bilgi felsefesi. İstanbul: Say Yayınları. 

[14]. Cevizci,A. ( 2002). Etiğe giriş. İstanbul: Paradigma Yayınları.  

[15]. Collıngwood, R.G. (1999). Doğa tasarımı (Çev. D. Kurtuluş). Ankara: İmge Kitabevi. 

[16]. Cottıngham, J. (2003). Akılcılık. İstanbul: Doruk Yayıncılık. 

[17]. Descartes, R. (2010). Felsefenin ilkeleri. İstanbul: Say Yayınları. 

[18].  Deleuze, G. (2000). Spinoza üzerine 11 ders.  İstanbul: Öteki Yayınları.  

[19]. Deleuze, G. (2011). Spinoza- pratik felsefe. İstanbul: Norgunk Yayıncılık. 

[20]. Deleuze, G. (2013). Spinoza ve ifade problemi (Çev. A. Nahum). İstanbul: Norgunk Yayınları. 

[21].  Erdemli, A. (1985). Spinoza’nın ahlak anlayışı. Yayımlanmamış doktora tezi, İstanbul 
Üniversitesi, İstanbul. 

[22]. Gökberk, M. (2002). Felsefe tarihi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

[23]. Hegel, G.W.F. ( 1986). Seçilmiş parçalar. (Çev. N. Bozkurt). İstanbul:  Remzi Kitabevi. 

[24]. Hünler, Solmaz Zelyüt. (2003). Spinoza. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

[25]. Jones, W. T. (2006). Batı felsefesi tarihi (I. Cilt) (Çev. H. Hünler). İstanbul: Paradigma. 

[26]. Morehouse & Taylor, T. (908). The philosophical works of leibnitz (Çev. G.M. Duncan), (2nd 
ed.). ABD: New Haven. 

[27]. Nadler, S. (2006). Spinoza’s ethics an introduction “the passions”. Cambridge University 
Pres.  

[28]. Spinoza, B. (1996). Törebilim (Çev. A. Yardımlı). İstanbul: İdea Yayınları. 

[29]. Spinoza, B. (2004). Etika (Çev. H.Z. Ülken). Ankara: Dost Kitabevi. 

[30]. Spinoza, B. (2015). Politik inceleme (Çev. M. Erşen). Ankara: Dost Kitabevi.  

[31]. Spinoza, B. (2014). Mektuplar ( Çev. Emine Ayhan). Ankara: Dost Kitabevi. 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

83 

[32]. Thilly-Ledger, F.  (1964). Wood, a history of phılosophy. Washginton DC: Holt Rinehart and 
Winston Inc. 

[33]. Türkyılmaz, Ç. (2007). Spinoza’da özgürlük ve zorunluluk bağlantısı. Yeditepe Felsefe 
Dergisi, 1, 6-7. 

[34]. Weber, A. (1998). Felsefe tarihi (Çev. H.V. Eralp). İstanbul: Sosyal Yayınlar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ümit Doğan, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2022 

84 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı ve Soyadı 

Doğum Tarihi 

E-mail

Öğrenim Durumu : 

Derece Bölüm/Program Üniversite Yıl 

LİSANS Fen-Edebiyat 

Fakültesi-Felsefe 

(Bölüm Birincisi) 

Mersin Üniversitesi 2000 – 2004 

Y.LİSANS Ortaöğretim Sosyal 

Alanlar Eğitimi Ana 

Bilim Dalı 

Mersin Üniversitesi 2004 -  2006 

Görevler: 

Görev Unvanı Görev Yeri Yıl 

Felsefe Grubu 

Öğretmenliği-Rehberlik 
Dil-Teknik Dershanesi-MERSİN 2005-2006 

Felsefe Grubu 

Öğretmenliği 
MÜGEV Türkmen Koleji-MERSİN 2006-2009 

Felsefe Grubu 

Öğretmenliği  Özel Tarhan Koleji-İSTANBUL 2009- 2011 

Felsefe Grubu 

Öğretmenliği 
Özel Bahçeşehir Koleji- MERSİN 2011-2012 

Kurum Müdürü Özel Renkli Bulutkent Anaokulu 2019- ……  (halen) 


