
 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Tarih Anabilim Dalı 

 

 

 

 

OSMANLI KLASİK DÖNEMİNDE ÇOCUKLAR 

 

 

 

 

Gülümser Meserret TOPCU 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

Ankara, 2022 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

Osmanlı Klasik Döneminde Çocuklar 

 

 

 

Gülümser Meserret TOPCU 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Tarih Anabilim Dalı 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Ankara, 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

KABUL VE ONAY 

Gülümser Meserret TOPCU tarafından hazırlanan “Osmanlı Klasik Döneminde Çocuklar” baĢlıklı bu 

çalıĢma, 24.05.2022 tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda baĢarılı bulunarak jürimiz tarafından 

yüksek lisans tezi olarak kabul edilmiĢtir. 

 

 

Prof. Dr. Emine ERDOĞAN ÖZÜNLÜ (BaĢkan) 

 

 

Prof. Dr. Mehmet ÖZ (DanıĢman) 

 

 

Prof. Dr. Alpaslan DEMĠR (Üye) 

 

 

 

 

 

 

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

 

Prof.Dr. Uğur ÖMÜRGÖNÜLġEN 

Enstitü Müdürü 

 

 

 

 



YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı (kağıt) ve 

elektronik formatta arĢivleme ve aĢağıda verilen koĢullarla kullanıma açma iznini Hacettepe 

Üniversitesine verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dıĢındaki tüm fikri 

mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalıĢmalarda 

(makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin kendi orijinal çalıĢmam olduğunu, baĢkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek yetkili 

sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı 

izin alınarak kullanılması zorunlu metinleri yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini 

Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda 

Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim aĢağıda 

belirtilen koĢullar haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Kütüphaneleri Açık EriĢim Sisteminde 

eriĢime açılır. 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin eriĢime açılması mezuniyet 

tarihimden itibaren 2 yıl ertelenmiĢtir. 
(1)

 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin eriĢime açılması 

mezuniyet tarihimden itibaren  ….. ay ertelenmiĢtir. 
(2)

 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiĢtir. 
(3)

 

    ……/………/……  

 

Gülümser Meserret TOPCU 

 

1
“Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge”  

(1) Madde 6. 1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi durumunda, 

tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu iki 

yıl süre ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.   

 

(2) Madde 6. 2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi 

yöntemlerle korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç imkanı 

oluşturabilecek bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun 

görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime 

açılması engellenebilir. 

 

 

(3) Madde 7. 1. Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, sağlık vb. konulara 

ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir *. Kurum ve kuruluşlarla yapılan 

işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun 

önerisi ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı 

verilen tezler Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları çerçevesinde 

muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir.  

 

 

 

 

 

 



ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, görsel, 

işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım kaynaklara bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak gösterilen durumlar dışında özgün 

olduğunu, Prof. Dr. Mehmet Öz danışmanlığında tarafımdan üretildiğini ve Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine göre yazıldığını beyan ederim. 
 

 

 

 

Gülümser Meserret TOPCU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

 

ÖNSÖZ 

Çocuklar her zaman çok önemli olmuştur. Aileler çocuk sahibi olmayı arzulamışlar, 

istedikleri çocuğa kavuştuklarında ise onun yaşamasını ve büyüdüğünde kendine ve 

çevresine faydalı insan olmasını istemişlerdi. Aileler çocuklarının mutlu, başarılı bir hayat 

sürmesi ve toplum tarafından kabul edilen bir fert olabilmesi için eğitilmesi gerektiğinin 

bilincinde olmuştur. Anne ve baba çocuğunu büyütürken, sahip oldukları inanç, gelenek ve 

alışkanlıkları da çocuklarına aktarmışlardır. Bugün olduğu gibi geçmişte de, iyi çocuklar 

yetiştirmeleri için, konunun uzmanları ailelere kendi reçetelerini sunmuştu. Çocuğa verilen 

eğitim elbette önemlidir. Ancak çocuk sadece aldığı eğitimden ibaret değildir kuşkusuz. 

İçine doğduğu aile ortamı, fiziksel çevre, sosyal ilişkiler de kendilerine ait rolleriyle çocuğun 

şekillenmesinde rol oynamıştı. Çalışmamızda çocuk aile yapısıyla, yaşadığı çevre ve toplum 

yapısıyla birlikte ele alınmaya çalışıldı.  

Tezin yazılması aşamasında gösterdiği ilgi ve son derece yoğun iş temposu içinde bana 

zaman ayırdığı için sayın hocam Prof. Dr. Mehmet Öz’e teşekkür ediyorum. Çok istediğim 

tarih alanındaki eğitimimde beni destekleyen aileme ve Hacettepe Tarih Bölümündeki sayın 

hocalarıma sonsuz teşekkürler.  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ÖZET 

 

 

TOPCU, Gülümser Meserret. Osmanlı Klasik Döneminde Çocuklar, Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara, 2022. 

 

Mahkeme tutanakları, Osmanlı topraklarını ziyaret eden seyahatname yazarlarının anıları ve 

ahlak düşünürlerinin eserlerine dayanan bu çalışmanın amacı, Osmanlı klasik döneminde 

çocukların yaşamını olabildiğince tüm yönleriyle ele almaktır. Bu eserlerden yola çıkarak 

Osmanlı ailesinin, toplumun ve devletin çocuğa bakışı anlaşılmaya çalışılmıştır. Çocuğun 

doğumundan itibaren ilk yıllarında ailesi,  yaşadığı evin fiziksel koşulları, oyun ve 

oyuncakları, beslenmesi ve giyimi ile sağlığı gibi konular incelenmiştir. Çocuk biraz 

büyüdüğünde doğal olarak aile dışındaki kimselerle ilişkiler başlamış, mahallede, okulda, iş 

yaşamında ve törenlerde çocuk ele alınmaya çalışılmıştır. Çocuğun toplumsallaştığı bu 

dönem aynı zamanda kız ve erkek çocukların farklı çocukluk yaşamaya başladığı dönemdi. 

Kızların evde devam eden hayatlarına karşın, erkek çocukların evin dışında da oyun, okul 

eğitimi ve sonrasında iş hayatları vardı.  

Osmanlı toplumuna devşirme sistemiyle dahil olan erkek çocuklar da vardı. Osmanlı 

hakimiyetindeki Hıristiyan ahaliden vergi olarak toplanan bu çocuklar devlette asker veya 

yönetici olmak üzere yetiştirilirdi. Yaklaşık iki buçuk asır devam etmiş bu sistemde yetişen 

devşirmelerden zeki ve yetenekli olanlar devletin yönetim ve askeri yapılanmasında üst 

kademelerde görev almışlardı. 

Çocuklar her dönemde önemli olmuşlardır. Kuşkusuz Osmanlı coğrafyasında birbirinden 

oldukça farklı çocukluklar yaşanmıştı.  Osmanlı klasik döneminde aileler çocuklarını kendi 

dini inanışlarına, alışkanlık ve geleneklerine göre yetiştirmeye çalışmış, toplum ise çocuğu 

koruma, gözetme ve denetleme görevini üstlenmişti. Devlet geleceğinin teminatı olarak 

gördüğü çocukların haklarını kanunlarla korumuştu.   

 

 

Anahtar Kelimeler: Osmanlı klasik dönem, Çocuklar, Aile, Toplum, Devlet. 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

ABSTRACT 

 

 

TOPCU Gülümser Meserret. Children in Ottoman Classic Period, Master Thesis, Ankara, 

2022. 

The purpose of this study, which is based on court minutes, memoirs of travel writers 

visiting Ottoman lands, and works of moral thinkers are to cover all aspects of children’s 

lives as much as possible during the Ottoman classic period. Based on these works, it was 

attempted to understand the view of the Ottoman family, society, and state to the child. In the 

first years of the child's birth, his/her family, the physical conditions of the house where 

he/she lived, his/her games and toys, his/her nutrition and clothing, and his/her health were 

examined. When the child grew up a little, naturally relations with people other than the 

family began, and in the neighborhood, school, business life, and ceremonies, the child was 

tried to be discussed in this research. This period was when the child became socialized, and 

at the same time, boys and girls had a different childhood. Despite the girls' lives at home, 

the boys also had games, school education, and then work lives outside the house. 

Some boys were involved in Ottoman society through the devshirme system. These children, 

who were collected as taxes from the Christian people under Ottoman rule, were raised to be 

soldiers or rulers of the state. It continued for nearly two and a half centuries, and the 

intelligent and talented of the devshirme who grew up in this system had served in the upper 

echelons of the state's governance and military structure. 

Children are important in every era. There were, of course, quite different childhood in 

Ottoman geography. During the Ottoman classical period, families tried to raise their 

children according to their religious beliefs, habits, and traditions, while society assumed the 

duty of protecting, observing, and supervising the child. The state protected the rights of 

children it saw as collateral for the future by law. 

 

Keywords: Ottoman classic period, Children, Family, Society, State.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY ………………...………………………………………………. i 

YAYINLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI ………………… ii 

ETİK BEYAN ……………………………………………………...……………… iii 

ÖNSÖZ …………………………..………………………………………...………. iv 

ÖZET ………………………………………………………………………….……. v 

ABSTRACT………………………………………………………………………… vi 

İÇİNDEKİLER .…………………………………………………………………… vii 

KISALTMALAR DİZİNİ ………………………………………………………… x 

GİRİŞ .……………………………………………………………………………… 1 

1. BÖLÜM: ÇOCUK VE AİLE …………………………………………….. 9 

1.1. TÜRKLERDE AİLE YAPISI …………………………………… 9 

1.2. OSMANLI AİLE YAPISI ……………………………………….. 9 

1.3. DÜNYAYA MERHABA ………………………………….……… 13 

1.3.1. Anne Sütü ya da Sütanne …………………………………. 15 

1.3.2. İlk Yıllar ………………………...………………………… 17 

1.3.3. Beslenme ………………………………………………….. 19 

1.4. AİLEDE TEMEL EĞİTİM ………………………….…………... 25 

1.4.1. Kız Çocuklar ……………………………….……………… 28 

1.4.2. Erkek Çocuklar ………………………….………………… 32 

1.5. DEVŞİRMELER ...……………………………………………….. 33 

1.6. OSMANLIDA SAĞLIK …………………….……………………. 38 

1.6.1. Çocuk Sağlığı ………………………………...…………… 40 

1.6.2. Çocuk Ölümleri …………….……….…………………….. 42 

1.7. BANYO VE TEMİZLİK ..……………………………………….. 44 

1.8. MASALLAR, EFSANELER, HİKAYELER ...……………….… 45 

1.9. GİYSİLER ………………………………………………………… 47 

1.10. ÇOCUĞUN EVİ ..………………………………………… 50 

1.11. OYUN VE OYUNCAKLAR …………………………….. 54 



viii 
 

1.11.1. Oyun Araçları ………………………………………….….. 55 

1.11.2. Oyunlar ………………...…………………………………. 58 

2. BÖLÜM: ÇOCUK VE TOPLUM ..………………………………….. 61 

2.1. KLASİK DÖNEM OSMANLI ZİHNİYETİ …………………… 61 

2.2. TOPLULUK ADABI …………………………………………….. 66 

2.3. MAHALLE .………………………………………………………. 69 

2.3.1. Mahallenin Fiziksel Yapısı ……………………………..… 70 

2.3.2. Mahallede İlişkiler ………………………..………………. 71 

2.4. OKUL EĞİTİMİ ...……………………………………………….. 74 

2.4.1. Okula Başlama ………………….………………………… 77 

2.4.2. Hoca ………………………………………………………. 79 

2.4.3. Kızların Eğitimi ……………………………...…………… 83 

2.4.4. Dayak …………………..…………………………………. 85 

2.5. MESLEĞE İLK ADIM ...………………………………………… 88 

2.5.1. Çocuk Emeği ……..……………………………………….. 92 

2.6. TÖRENLER, KUTLAMALAR VE EĞLENCELER ……….…. 94 

2.6.1. Gölge Oyunu ve Meddahlar …………………………….… 97 

2.6.2. Atlıkarınca, Dönme Dolap ve Salıncaklar …………….….. 100 

2.6.3. Diğer Eğlenceler ………………………………..……….… 103 

3. BÖLÜM: ÇOCUK VE DEVLET ……………………………………. 107 

3.1. DEVLET ANLAYIŞI ……………………………….………….… 107 

3.2. ÇOCUK KAVRAMI VE ÇOCUKLUĞUN SINIRLARI ……… 108 

3.3. OSMANLI MAHKEMELERİ …………………………..………. 111 

3.4. ÇOCUKLAR MAHKEMEDE ……………………..……………. 112 

3.4.1. Nesep ……………………………………………….…..…. 113 

3.4.2. Vasilik ………..………………………………………….… 115 

3.4.3. Nafaka …….………………………………………………. 121 

3.4.3.1. Mahkeme Kayıtlarında Nafaka ………………………. 122 

3.4.3.2. Tutanaklardaki Nafaka Miktarları ……………………. 124 

3.4.4. Evlat Edinme (Tebenni) …………………………...……… 126 



ix 
 

3.4.5. İcar-ı Sagir ………………………...……………………… 131 

3.4.6. Hidane …………………………………………………….. 132 

3.4.7. Kalın, Namzetlik ve Nikah ………………………………. 138 

3.4.7.1. Kalın ve Namzetlik …………………………..………. 138 

3.4.7.2. Nikah ………………………….……………………… 140 

3.4.7.3. Küçüklerin Evliliği ve Boşanması …………………… 142 

3.4.8. Miras ……………………………...………………………. 143 

3.4.8.1. Vasiyet …………...…………………………………… 143 

3.4.8.2. Miras Paylaşımı ………………………...……………. 146 

3.4.9. Rüşt ……………………………………………………….. 148 

3.5. ÇOCUK ve SUÇLAR …………………..………………………… 151 

SONUÇ ……………………………………………………………………………..  155 

KAYNAKÇA ………………………………………………………………………. 158 

EKLER ……………………………………………………………………………... 172 

Ek 1: Orijinallik Raporu  ………………………………………………. 172 

Ek 2: Etik Kurul İzni Muafiyet Formu …………………………..……. 175 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

KISALTMALAR DİZİNİ 

324 No LŞS: 324 Numaralı Larende (Karaman) Şeriyye Sicili 

1 No AÇŞS : Ahi Çelebi Mahkemesi 1 Numaralı Sicil 

3 No BŞS: Bab Mahkemesi 3 Numaralı Sicil  

11 No BŞS: Bab Mahkemesi 11 Numaralı Sicil 

46 No BŞS: Bab Mahkemesi 46 Numaralı Sicil 

54 No BŞS: Bab Mahkemesi 54 Numaralı Sicil 

3 No EŞS: Eyüp Mahkemesi 3 Numaralı Sicil 

19 No EŞS: Eyüp Mahkemesi 19 Numaralı Sicil 

5 No GŞS: Galata Mahkemesi 5 Numaralı Sicil 

7 No GŞS: Galata Mahkemesi 7 Numaralı Sicil 

15 No GŞS: Galata Mahkemesi 15 Numaralı Sicil 

20 No GŞS: Galata Mahkemesi 20 Numaralı Sicil 

32 No GŞS: Galata Mahkemesi 32 Numaralı Sicil 

42 No AŞS: 42 Numaralı Ayntab Şeriyye Sicili  

A153 No BuŞS: A153 Numaralı Bursa Şeriyye Sicili  

10 No KŞS: !0 Numaralı Konya Şer’iye Sicili 

a.g.e.: Adı Geçen Eser 

a.g.m.: Adı Geçen Makale 

a.g.t.: Adı Geçen Tez 

bkz.: Bakınız 

Çev.: Çeviren 

Der.: Derleyen 

Dzn.: Düzenleyen 

Ed.: Editör 

Md. no.: Madde numarası 

s.: Sayfa 

sa.: Sayı 

TDV: Türk Diyanet Vakfı  

vb.: ve benzeri 

Yay. Hzr.: yayına hazırlayan 

 

 

 



 



1 
 

 

GĠRĠġ 

“Nedir bu dünyanın hali? Nedir bu insanların çekisi?” “Bu sorular sizi meşgul 

ettiğinde, sorularınıza cevap bulmak istiyorsanız, tarihle meşgul olmaya 

başlamışsınızdır.” diyor Cemal Kafadar. Burada amacın çekilen sıkıntıları tekrar tekrar 

anmak değil de insanların bu konuları nasıl anlamlandırdığını bilmeye çalışmaları 

olduğunu vurguluyor.
1
 O halde tarihçilik merak ve anlamaya çalışmakla başlayan bir 

serüvendir diyebiliriz. Bizim serüvenimiz de geçmişte çocukluk nasıldı, çocuk nasıl 

algılanıyordu, gündelik hayatlarında yaşadıkları mekan ve çevre nasıldı, hangi oyunları 

ve oyuncakları oynarlar, ne giyerler, ne yer ve içerlerdi sorularıyla başladı. Zira 

çocukluk tarihi, kaynak sıkıntısı nedeniyle (belki de yeterince önemli olmadığı 

düşünüldüğünden) çalışılmak istenen bir alan olmamıştı. 

Annales ekolünün etkisiyle 1940‟larda başlayan sosyal ve ekonomik tarih akımıyla 

birlikte, Batı‟da toplum birçok yönüyle tarih araştırmalarının konusu oldu. Toplumun en 

küçük bireyleri olan çocuklar da bu araştırmalardan payını aldı. Batı‟da çocuk tarihi 

araştırmalarının en çok bilineni Philippe Aries‟in 1960‟ta yazdığı L‟Enfant et la vie 

familiale sous l‟Ancien Regime adlı eseridir. Eser İngilizceye Centuries of Childhood: A 

Social History of Family Life adıyla çevrildi. Yahya Araz Batılı tarihçilerin çocukluk 

tarihini bu eserle başlatmaya hevesli olduklarını belirtmektedir.
2
 Aries ortaçağda 

çocukluk düşüncesi olmadığını iddia etmişti. Batılı tarihçilerin bir bölümü Aries‟in bu 

tezine karşı çıkmışlardı. Aries‟in kaynak kullanımını eleştirmişler ve onun 20. 

yüzyıldaki çocukluk bilincini ortaçağda bulmaya çalıştığını söylemişlerdi. Tartışmalar 

sonucunda kabul edilen ortak görüş, ortaçağda bir çocukluk düşüncesinin olduğu, ancak 

bu düşüncenin günümüzden oldukça farklı olduğu yönündeydi.
3
 Aries‟in eseri, tarih 

araştırmalarına çocukların da dahil olması gibi önemli bir katkı sunmuştu. Tarihte 

çocuklar artık görünür hale gelecekti.  

                                                           
1
 Cemal Kafadar, Kim Var İmiş Biz Burada Yoğ İken, Metis Yayınları, İstanbul, Ocak 2012, s. 15.  

2
 Yahya Araz, 16. Yüzyıldan 19. Yüzyıl Başlarına Osmanlı Toplumunda Çocuk Olmak, Kitap Yayınevi, 

İstanbul, Haziran 2013, s.12. 
3
 Colin Heywood, Baba Bana Top At! Batı‟da Çocukluğun Tarihi, Kitap Yayınevi, İstanbul, Ocak 2003, 

s. 18-22. 



2 
 

Türkiye‟de çocukluk tarihiyle ilgili araştırmalar oldukça yenidir. Osmanlı‟da aile 

konusunda kapsamlı çalışmalar yapılmış, çocuk konusuna aile içinde değinilmiştir.
4
 

Yapılan literatür çalışması sonucunda Osmanlı çocuk tarihi araştırmaları, 1990‟larda 

Bekir Onur‟un Tarih Vakfı‟yla birlikte düzenlediği “Toplumsal Tarihte Çocuk” 

sempozyumu çalışmalarıyla başlamıştır denilebilir. 23-24 Nisan 1993‟te yapılan 

sempozyumun amacı, dünyada ve ülkemizde çocukluk anlayışını tarihsel olarak 

incelemekti. Bu sempozyumun katılımcıları, araştırma için birçok kaynak türünden 

faydalanmış, çocukluk oldukça geniş bir şekilde incelenmişti. Kaynak olarak o 

dönemlerden kalan minyatür, fotoğraf, çocuk giysileri, oyun ve oyuncak, çocuk 

edebiyatı ve çocuk tiyatrosu ürünlerine yer verilmiş, sergi düzenlenmişti.   

Türkiye‟de çocukluk tarihi araştırmalarında ilk dönemde Bekir Onur öne çıkmaktadır. 

Çocuk tarihine kuramsal bakış akışı sunarak, değerli katkılar sunmuştur. Çocuk tarihi, 

tarihçilerin de bu alana ilgi göstermeye başlaması ve çalışmalarında belgelere yer 

vermesiyle genişlemeye başlamış ve çocuk tarihini farklı yönlerden ele alan nitelikli 

eserler ortaya çıkmıştır. Yahya Araz, Gülay Yılmaz Diko, Hülya Tezcan gibi tarihçiler, 

çocuğa farklı açılardan ışık tutan çalışmalar ortaya koymuşlardır. Editörlüğünü Haşim 

Şahin ve Nurdan Şafak‟ın yaptığı Osmanlı Dünyasında Çocuk Olmak adlı çalışma 

çocukluğa farklı açılardan yaklaşmıştır. Adı geçen çalışmada yer alan Zafer Çınar‟ın 

“Osmanlı Çocuk Tarihine Dair Genel Açıklamalı Bibliyografya” çocuk tarihi alanında 

çalışmak isteyenler için önemlidir.
5
 Necmettin Şafak‟ın Türkçe el yazmalarına 

dayanarak yaptığı çocuk sağlığı ve hastalıklarına dair doktora tezi ve Emine 

Gazanker‟in kimsesiz ve evlatlık çocuklar üzerine yaptığı yüksek lisans tezleri çocuk 

tarihinin artık ilgi alanına girdiğinin göstergesidir denilebilir. Ancak Osmanlı klasik 

döneminde çocuğu ve çocukluğu bir bütün olarak ele alan bir çalışma henüz mevcut 

değildir. Bu araştırma klasik dönemdeki çocuğu evde, toplumsal hayatta ve devletin 

bakış açısından ele almaya çalıştı.   

 

 

                                                           
4
 Bu konuda en kapsamlı çalışma Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi adlı çalışmadır. Türk 

ailesini geçmişten günümüze çeşitli yönleriyle ele almıştır.  
5
 Zafer Çınar, ” Osmanlı Çocuk Tarihine Dair Genel Açıklamalı Bibliyografya”, Osmanlı Dünyasında 

Çocuk Olmak, Ed. Haşim Şahin, Nurdan Şafak, Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları, İstanbul, Şubat 

2012. 



3 
 

METOD ve KAYNAKLAR     

Bekir Onur, “Çocukla ilgili tarihin yazılmasında önemli bir sorun da, çocukların mı 

yoksa çocukluğun mu tarihinin yazılacağıdır. Çocuklar somut varlıklar olduğu halde, 

çocukluk soyut bir düşünceler takımıdır.”
6
 diyerek bu konudaki temel metodolojik 

probleme işaret ediyordu. Osmanlı klasik döneminde çocukların bakış açısından tarih 

yazabilmek imkânsızdır. Adı geçen dönemde çocuğun ürettiği ve günümüze kadar gelen 

tarihi bir kaynak bulunmadığı gibi, çocuğun somut olarak görülebildiği yerler oldukça 

kısıtlıdır. Ancak mahkeme tutanaklarında ve o dönemden günümüze kalan gravür, 

minyatür ya da resimlerde çocuğa rastlayabiliyoruz. Bu kaynaklar ise çocuğun 

düşünceleri, duyguları hakkında bilgi ver(e)mezler. Bir yetişkinle çocuğun olayları ya 

da durumları algılayışı, değerlendirmesi çok farklıdır kuşkusuz. Gönül isterdi ki 

çocukların bıraktıkları kaynaklardan tarih yazılabilseydi, bu nedenle çalışma 

yetişkinlerin gözünden çocukluğun tarihi oluyor. Colin Heywood tarihteki çocuğu 

yeniden kurgulayabilmek için, geçmişte yetişkinlerin çocuk algısının bilinmesi, yani 

teorik olarak çocuk olmanın anlamının bilinmesi gerektiğini belirtmişti.
7
  

Artık biliniyor ki günümüzden farklı olmakla beraber geçmişte de çocukluk düşüncesi 

vardı. Küçük bireylerin yetişmesi ebeveynleri olduğu kadar ahlak düşünürleri ve devleti 

de meşgul ediyordu. Aile, toplum ve devlet ayrı yönlerden, aynı ortak amaca ulaşmaya 

çalışıyordu. Aile dinine bağlı, toplum tarafından kabul edilen, kendine ve çevresine 

faydalı; toplum kurallara uyan ve toplumsal huzurun devamını sağlayan; devlet ise 

düzeni devam ettirebilmek için yasalara saygılı bireyler yetişmesi amacını taşıyordu.  

Çalışmada sosyal, kültürel ve ekonomik meseleler dahilinde çocuk konusuna 

değinilecektir. Bir çocuk büyüdüğünde nasıl biri olacağına, onun doğduğu ve büyüdüğü 

ortam ve koşulların, aile ve toplum yapısı ile zihniyetin büyük katkısı olduğu bir 

gerçektir. Tüm bu unsurlar kendine ait rolleriyle çocuğu şekillendirir, başka bir şekilde 

ifade edersek, çocuk yaşadığı çevrenin ve toplumun ürünü olur.  

Çalışma Osmanlı klasik dönemiyle sınırlandırılmışsa da konunun zeminini oluşturmak 

amacıyla daha önceki ve sonraki dönemlere de atıflar olması olağandır. Çalışmanın ana 

ekseninde çocuklar bulunmakta, ancak çocukların yaşadığı çevre ve koşullar da 

                                                           
6
 Bekir Onur, Çocuk Tarih ve Toplum, İmge Kitapevi, Ankara, Ocak 2007, s. 19. 

7
 Colin Heywood, a.g.e., s. 16. 



4 
 

konumuza dahil olduğundan, zaman zaman yetişkinlerin dünyasına da bakılarak, mesele 

daha geniş bağlamda ele alınıp, ortaya konulmaya çalışılmıştır. Osmanlı‟da çocuk 

konusunu araştıranların en zorlandıkları konu kuşkusuz kaynak sıkıntısıdır. Çocuklara 

ve yaşamlarına dair bilgiler çok azdır. Bu çalışma çocuklara ait doğrudan bilgi olmayan 

alanlarda, doğal olarak bir çocukluk yaşamış ve yetişkin olmuş bireylerin tutumlarını da 

hesaba katarak çocuğa ulaşmayı amaçladı. 

Osmanlı topraklarında çoğunluğu Türkler olmak üzere, Rum, Ermeni, Bulgar, Macar, 

Sırp, Boşnak, Kürt ve Arap gibi çeşitli etnik gruplar ve milletlere mensup insanlar 

yaşardı. Bu topluluklar çocuklarını kendi dinleri ve kültürlerine göre yetiştirirdi. Çocuk 

eğitimi ve algısının bölgelere göre değişim göstermesi, hatta aynı bölge içinde farklı 

yaklaşımlar görülmesi olağandı. Sadece kentlerde bile toplumun farklı katmanlarında 

farklı çocuk algıları ve eğitim şekli olup, aynı ailede kız ve erkek çocukların 

eğitimlerinde de farklılıklar vardı. Kaynakların çoğunlukla şehirli ve Müslüman 

çocuklara yönelik olması bizi bu çocuklar üzerine araştırmaya yöneltti.  

Osmanlı toplumunun köy ve kasaba kesimi, göçebeler ve diğer milletlerin çocuklarına 

dair bilgi mahkeme tutanakları ve seyahatname yazarlarının eserlerinde yok denecek 

kadar az olmakla birlikte, devşirme çocuklara dair bilgilere rastlanılmıştır. Bu çocuklar 

da olabildiğince çalışmamıza dahil edilmiştir. Bu çalışmada ortak yönlerden hareket 

edilerek genel bir çocukluktan bahsedilecek.  

Osmanlı‟da çocukluk çağının çeşitli bölümleri vardı. Biz araştırmamızın yaş sınırını on 

iki olarak belirledik. Ancak bazı durumlarda bu yaş sınırı on dörde kadar çıkmıştır. 

Temyiz yaşına ulaşan çocuklar, artık kendi kararlarını sağlıklı bir şekilde alabildiklerini 

söyleyerek mahkemeye baş vuruyor, hakim de genellikle kabul ediyordu. Bu yaş aynı 

zamanda çocukluğun bitip, yetişkinliğin başladığı dönemdi. 

Bu çalışmanın ulaşmak istediği hedef, Osmanlı klasik dönemde doğumundan yetişkin 

olarak kabul edildiği yaşa kadar çocukların yaşamını elden geldiğince tüm yönleriyle 

ele alabilmekti. Çalışma üç bölüm halinde ele alındı. Çocuğun doğduğu andan okula 

başladığı yaşa kadar olan dönem “Çocuk ve Aile”, çocuk biraz büyüyüp sosyalleşmeye 

başladıktan sonraki dönem “Çocuk ve Toplum”, devletin çocuğa bakışı “Çocuk ve 

Devlet” başlıkları altında incelenmeye çalışıldı.    



5 
 

KAYNAKLAR  

Çalışmanın ana kaynakları mahkeme tutanakları (kadı sicilleri), ahlak eserleri ve 

Osmanlı topraklarını ziyaret eden elçilik görevlileri ya da gezginlerin anılarıdır. 

a- KADI SĠCĠLLERĠ 

Kadı sicilleri her türden mahkeme kayıtlarının toplu olarak tutulduğu defterlerdir. Bu 

nedenle defterlerde o dönemin hukuki, ekonomik ve sosyal hayatına dair bilgiler 

vardır.
8
 Bu defterlerde ayrıca ferman, emir, buyruldu, tezkere, beratlarla birlikte fetva 

örnekleri ve kadının şahsi notları da bulunurdu. Tüketilen ürünlerin isim ve fiyatları da 

narh kaydı olarak defterde yer alırdı.
9
 Sicillerde anlaşma, senet, vakfiye kayıtları, 

nafaka, kefalet, vekâlet, vesayet, miras ve miras paylaşımına dair kayıtlar, nikah ve 

boşanma vb. konular yer alırdı.
10

   

Sicillere konu olan olaylar çok çeşitlidir. Siciller, içerdiği kayıtların çeşitliliği nedeniyle 

tarih, hukuk, iktisat gibi alanlarda araştırma yapanlara zengin bilgi kaynağı sunar. 

1980‟lerden sonra siciller birincil tarih kaynakları olarak kullanılmaya başlanmış, 

Osmanlı toplum hayatının değişik yönlerine dair sunduğu bilgilerle, sosyal ve iktisadi 

alanlardaki araştırmalara ışık tutmuştur. İçeriklerinin zenginliği ile geçmişteki Osmanlı 

toplum hayatının görünürlüğünü sağlayan şeriyye sicilleri, birçok tarih araştırmasının 

temel kaynağını oluşturarak Osmanlı ailesi, kadın ve toplumsal cinsiyet, şehir, gündelik 

yaşam gibi alanlarda çok değerli çalışmaların ortaya çıkmasına vesile olmuştur. Son 

yıllarda Osmanlı‟da çocukluk konusunda yapılan araştırmaların da temel kaynağını 

şer‟iyye sicilleri oluşturmaktadır.  

Çalışmamızın kaynaklarından olan siciller, o dönemdeki çocuğun mahkemeye hangi 

durumlarda konu olduğunu bize anlatıyor. Mahkemelere yansıyan meselelerden, 

kanunname ve fetvalardan devletin çocuk algısı ortaya koyulmaya çalışılacaktır. 

Osmanlı‟da çocuğu somut olarak gördüğümüz yerlerden birinin mahkemeler olduğunu 

söylemiştik. Kayıtlara konu olan meselelerde alınan kararlar devletin çocuğa yaklaşımı 

hakkında ipuçları verir. Çocuklara dair kayıtlar genellikle vasi tayini, nafaka takdiri ve 

miras paylaşımı konusundadır. Zaman zaman geçmişe yönelik hak arama talepleri, 

                                                           
8
 İzzet Sak, 45 Numaralı Konya Şer‟iyye Sicili, Konya 2008, s. XXIX.   

9
 Yunus Uğur, “Şer‟iyye Sicilleri”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2010, 39. Cilt, s. 8-11. 

10
 İzzet Sak, a.g.e., s.XXIX. 



6 
 

çocukların karıştığı ya da kurbanı olduğu kazalar da kayıtlarda yer alıyor. Kanunname 

ve fetvalarda da çocuklara dair hükümler bulunmaktaydı.  

Son yıllarda sicillerin transkripsiyonu üzerine yapılan çalışmalar ve tezler artmıştır. Bu 

çalışmalar tarih araştırmalarına çok değerli katkılar sunmuştur. Yapılan 

transkripsiyonlar araştırmacılara zaman ve hız kazandırmıştır.  

Çalışmamız için seçilen sicillerin klasik dönemde olmasına dikkat edilmiştir. 

Yayımlanmış olan, İstanbul‟da Galata, Ahi Çelebi, Eyüp ve Üsküdar sicilleri ile 

Anadolu‟da Larende (Karaman), Konya, Gaziantep ve Bursa sicilleri çalışmada kaynak 

olarak kullanılmıştır. Siciller yalnız İstanbul‟dan seçilmeyip, Anadolu‟daki mahkeme 

kayıtları da çalışmaya dahil edilerek çocuklar daha geniş coğrafyada ele alınmaya 

çalışılmıştır. 

b- AHLAK ESERLERĠ 

Çocuk sahibi ailelerin en önemli meselesi çocuğunu güven içinde, sağlıklı bir şekilde ve 

toplum tarafından kabul görecek şekilde yetiştirerek başarılı ve mutlu olmasını 

sağlamaktır. Çocuğun toplum tarafından kabul edilmesinin ön koşulu o toplumun 

kurallarına uymasıdır. Bu kurallar ahlak ve görgü kurallarıdır. Toplumun huzur ve 

uyum içinde yaşaması için gerekli olan bu kuralların bugün olduğu gibi geçmişte de 

önemi biliniyor, bu konuda düşünürler eserler kaleme alarak ebeveynlere yol 

göstermeye çalışıyorlardı. 

Toplumun huzur ve uyum içinde yaşaması için nelerin gerekli olduğu düşünürleri yüz 

yıllardır meşgul etmiş, kendi çözüm ve önerilerini gelecek nesillere bırakmak üzere 

eserler kaleme almışlardı. Düşünürler tavsiyelerini doğal olarak kendi toplumlarının 

ihtiyaçlarına, kültürüne ve geleneklerine göre üretmişti. Bu eserlerde toplumda 

yaşamanın kuralları, güzel ahlakın nasıl olması gerektiği, ahirete hazırlanma, kötü 

davranışlardan sakınmak vb. için yapılacaklara dair tavsiyeler yer alırdı.  

Ahlak eserleri dönemin ahlak anlayışını anlamak bakımından önemli eserlerdir. Ahlak 

düşünürleri eserlerinde en iyi toplum hayalini dile getirmişti. Genellikle gerçekte olanı 

değil, olması gerekeni konu alırlardı. Bu nedenle bu eserlere temkinli yaklaşılması 

gerekir. Ahlak yazarlarının sürekli üzerinde durduğu huzur, ılımlılık, kanaatkârlık gibi 

değerler bazen toplumda olanın tam tersi olabilirdi. Ahlak yazarları geçmiş ahlaki 



7 
 

değerleri aynen aktardıkları gibi kendilerince toplumda gördükleri eksiklikleri de 

belirtmiş olabilirlerdi. Bu nedenle ahlak eserleri incelenirken yazarın olması gerekeni 

mi yoksa gördüğü eksikliği mi dile getirdiği dikkatle incelenmelidir. Bir fikrin defalarca 

tekrarı, ahlak eserlerinin içinde yer alması beklenen, basmakalıp bir yineleme 

olabileceği gibi, o fikrin artık toplumda yerleştiğinin ve benimsendiğinin kanıtı da 

olabilirdi. Ya da yazarın gördüğü ve düzeltilmesini istediği eksikliği dile getirmek için 

üzerinde ısrarla durduğunu da bize anlatabilir.
11

 

Ahlak eserlerinde çocuk yetiştirilmesine dair tavsiyeler aile ahlakı bölümü içinde yer 

almıştı. Ahlak düşünürleri çocuğu doğum öncesinden başlayarak ele almış, doğumdan 

yetişkin oluncaya kadar olan dönemde verilmesi gereken eğitime dair tavsiyelerde 

bulunmuşlardı. Verilmek istenen mesajı daha anlaşılır kılmak amacıyla eserlerinde 

konuyla ilgili öykülere de yer vermişlerdi.  

Osmanlı döneminde topluma örnek gösterilen davranış kalıplarını ve bu çerçevede 

çocuk eğitimiyle ilgili hususları bu tür eserlerden takip etmek için Gazali‟nin İhyâu 

„ulûmi‟d-din, Keykavus‟un Kabusname, Nasîruddin Tusî‟nin Ahlâk-ı Nasırî, Ali b. 

Hüseyin el-Amasî‟nin Tariku‟l-Edeb, Kınalızade‟nin Ahlâk-ı Alâî, Gelibolulu Mustafa 

Ali‟nin Mevâ‟ıdü‟n-Nefais Fî-Kavâ‟ıdi‟l-Mecalis adlı eserleri çalışmaya dahil 

edilmiştir. Bunların bir kısmı Osmanlı öncesine ait olmakla beraber diğerleriyle birlikte 

bunların da Osmanlı dönemine damgasını vuran eserler olduğunu ifade etmeliyiz. 

c- SEYAHATNAMELER 

Başka toplumlar gibi Osmanlı toplumunun gündelik yaşamı hakkında en zengin bilgileri 

bulduğumuz kaynaklar arasında seyahatnameler de vardır. Çeşitli sebeplerle Osmanlı 

topraklarında bulunmuş kişilerin yazdıkları günceler ve seyahatnameler gündelik 

yaşamı yansıtması açısından değerli bilgiler taşırlar. Ancak bu kişilerin eserlerinde, 

yabancısı oldukları bir toplumu anlatırken yanlış anlama, abartı, çarpıtma ya da değişik 

kaygılarla uydurulmuş bilgiler de bulunabilir.
12

   

Yüzyıllar boyu kazanılan zaferlerin verdiği yenilmezlik duygusu ve Müslümanlığın en 

yüce din olduğuna dair büyük inançları yüzünden Osmanlının Batı‟ya bakışında 

                                                           
11

 Sabri Ülgener, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, Der Yayınları, İstanbul 1981, s.40-45 
12

 Metin And, 16. Yüzyılda İstanbul Kent – Saray – Günlük Yaşam, Yapı Kredi Yayınları, 2. Baskı, 

İstanbul 2012,  s.19  



8 
 

üstünlük hakimdi. Bu yüzden Batı‟nın tanınmasına pek gerek duyulmamıştı. Bunda 

Batı‟nın değerlerinin Osmanlı toplumuna sirayet etme endişesi de etkili oldu. Ancak 

Batılılar sürekli yenildikleri Osmanlıyı her yönüyle tanımak, anlamak için büyük çaba 

gösteriyor, hatta kendilerini buna mecbur hissediyorlardı.
13

 

Barbaros Hayrettin Paşa anılarını Kanuni Sultan Süleyman‟ın emriyle yazılan Gazavat-ı 

Hayreddin Paşa adlı eserde,
14

 Temeşvarlı Osman Ağa, konusunun büyük kısmı uzun 

zaman kaldığı esaret hayatı olan anılarını kaleme almış
15

 olmasına rağmen klasik dönem 

Osmanlı toplumunda gündelik hayatını veya hayat hikayesini yazmak nadir olarak 

görülen bir durumdu. Bu yüzdendir ki Osmanlı toplumunda gündelik yaşama dair 

bilgiler genellikle gezginlerin ve yabancı ülke temsilcilerinin hatıratlarından elde 

edilmektedir.
16

 Hatırat yazarlarının karşılaştıkları farklı kültür karşısında duydukları 

merak ve şaşkınlığı kimi zaman eserlerinde görebiliyoruz. Seyahatname yazarları içinde 

bilimsel merak ve tarihe karşı sorumluluk hissiyle eserini kaleme alanlar vardı 

kuşkusuz. Ancak karşılaştıkları durumları yanlış anlama ya da bilerek olayı 

çarpıtmaktan kaynaklanan doğru olmayan bilgiler içerenler de olabilirdi. Bu durumda 

seyahatname yazarlarını birbirleriyle karşılaştırarak aynı konuda ortak bilgilerden 

hareketle doğru bilgilere ulaşılabilirdi.
17

 

Seçilen seyahatnameler; Hans Dernschwam, İstanbul ve Anadolu‟ya Seyahat Günlüğü, 

Crailsheimli Adam Werner, Padişahın Huzurunda Elçilik Günlüğü, 1616-1618, 

Salomon Schweigger, Sultanlar Kentine Yolculuk 1578-1581, Reinhold Lubenau 

Seyahatnamesi, Osmanlı Ülkesinde, 1587-1589, Stephan Gerlach, Türkiye Günlüğü 

1573-1576, Jean Thevenot, Thevenot Seyahatnamesi, Luigi Bassano, Kanunî Dönemi 

Osmanlı İmparatorluğu‟nda Gündelik Hayat, M. de M. D‟Ohsson, 18. Yüzyıl 

Türkiyesinde Örf ve Adetler adlı eserlerdir. 

 

 

                                                           
13

 Mehmet Genç, Osmanlı İmparatorluğunda Devlet ve Ekonomi, Ötüken Neşriyat, İstanbul 2000, s. 333. 
14

 Yılmaz Öztuna, Barbaros Hayreddin Paşa‟nın Hatıraları, Ötüken Neşriyat, İstanbul 2021, s.13. 
15

 Bu konuda bkz. Ömer Gezer, “Temeşvarlı Osman Ağa – Esir, Tercüman ve Yazar, Türkbilig Dergisi, 

2018, Sa. 35, s. 73-88. 
16

 Metin And “16. Yüzyılda İstanbul‟da Gündelik Yaşam”, Osmanlı Uygarlığı, Yay. Hzr. Halil İnalcık, 

Günsel Renda, T.C. Kültür Bakanlığı, İstanbul Temmuz 2003, s. 421. 
17

 Metin And, a.g.e., s.19. 



9 
 

1. BÖLÜM: ÇOCUK VE AĠLE 

1.1. TÜRKLERDE AĠLE YAPISI 

İnsanlık tarihi boyunca, anne, baba ve çocuklardan oluşan aile hep çok önemli 

olagelmiştir. Çocuk bir aileye doğar. Anne ve baba mensup olduğu topluluğun o güne 

dek getirdiği inanç, alışkanlık ve gelenekleri çerçevesinde çocuğunu yetiştirir, ebeveyn 

olduklarında onlar da aldıkları bilgi ve eğitimi kendi çocuklarına aktarırlar. İçine 

doğduğu aile, çocuğun ileride nasıl bir insan olacağını da belirler. Çocuk büyürken 

karakteri aile ortamında şekillenir, görev ve sorumluluklarını ailesinden öğrenir. 

Kuşkusuz çocuğun yetişmesinde aile yapısının büyük etkisi vardır. 

Türkler toplayıcılık döneminde anaerkil aile yapısına sahipti. Ormandan bozkıra çıkış 

döneminden sonra anaerkil aile yapısı giderek babaerkil aile yapısına dönüşmüştü.
18

 

İslam-öncesi dönemde Türklerde aile yapısı baba soyuna (pederî) dayanıyordu. Pederî 

aile yapısı pederşahi aile yapısıyla farklılıklar taşır. Pederşahi ailede baba tam otoriteye 

sahip olup, dilerse aile fertlerini satabilir ve öldürebilirdi. Ancak baba soylu ailede anne 

ve baba eşitti. Ailede akrabalık ve hukuk her iki yöne doğruydu.
19

 Gökalp‟e göre 

İslamiyetten sonra yerleşik hayata geçen Eski Türklerde aile yapısı değişim geçirerek 

Eski Arap ailesi, İslami aile ile İran ve Roma‟nın pederşahi aile yapılarından bazı 

unsurları bünyesine katmıştı.
20

 Türkler İslâmiyeti kabul ettikten sonra aile kimliklerini, 

eski kültürel ögelerini korumuş, İslam inanışına göre yorumlamış, yeni bir sentez 

yaratmışlardır.
21

  

1.2. OSMANLI AĠLE YAPISI 

Osmanlı Devleti hakim olduğu geniş coğrafyada farklı din ve hukuk kurallarına sahip 

çeşitli topluluklar olmasına rağmen aile anlayışında ortak özellikler ağır basıyordu. 

Sosyal hayat kadın erkek ayrımına dayalıydı. Bu hayat tarzının sosyal ve kültürel 

kalıpları her din mensubu için geçerliydi. Bu durum ortak hatları olan bir hayat tarzı 

                                                           
18

 Özkul Çobanoğlu, “Türk Mitolojisinde Anaerkil Dönem Üzerine Tespitler”, Söz ile Kültür 

Varlıklarının İzinde Dergisi, Kutlu Yayınevi, İstanbul 2020, s. 117-160. 
19

 Ziya Gökalp, Türk Medeniyeti Tarihi, Toker Yayınları, İstanbul 2014, s.252. 
20

 Ziya Gökalp, “Aile Ahlâkı”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile 

araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 1080; Necdet Sakaoğlu, “Medeniyet Değişmeleri 

Çerçevesinde Türklerde Aile Eğitimi”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık 

Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.357-362. 
21

 Orhan Türkdoğan, “Türk Ailesinin Genel Yapısı” Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. 

Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.49. 



10 
 

yaratmıştı. Osmanlı topraklarında çok çeşitli kültürler bir arada yaşasa da toplumlar 

arasında benzerlik şaşılacak derecede çoktu. Osmanlı topraklarında seyahat eden biri, 

farklı dinden olsa da her yerde benzer gelenek ve durumlarla karşılaşırdı, nasıl 

davranması gerektiğini bilirdi. “Gelenekler çoğunlukla ortaktı. Bu nedenle Hıristiyan 

köylü gelinle, Müslüman köylü gelinin hayatı ve içine doğdukları çevre birbirinden pek 

az farklıydı.”
22

 Tarihi ve kültürel doku, aile yapısının birbirine benzemesine neden 

olduğundan, aile yapısı dini ya da etnik bakımdan değil de coğrafi yönden farklılıklar 

taşırdı. Ailede kadının konumu, Bosnalı Müslüman bir ailede başkayken Musul‟daki 

ailede daha başkaydı. 

Elbette Osmanlı aile yapısı tek tip değildi. İslam‟ın çeşitli mezheplerinin yanında, 

şehirde yaşayan Sünni bir aileyle köyde yaşayan Sünni aile arasında farklar bulunurken 

aynı şehirde yaşayan toplum katmanlarında bile farklılıklar mevcuttu. Biz 

benzerliklerden yola çıkarak genel bir aile yapısına ulaşmaya çalışacağız. 

Osmanlı‟da ailenin reisi babaydı ve aile fertlerinden sorumluydu. Kadın toplum içinde 

daha arka planda görünmesine rağmen evin hakimiydi. Çocuk geleceği temsil ettiği için 

ailenin en temel görevi, çocuk sahibi olmak ve onu yetiştirmekti.
23

 İslam evlenmeyi ve 

çocuk sahibi olmayı, neslin devamı için teşvik etmişti.
24

 Ancak Müslümanların dini 

görevlerini yerine getirirken, çocuklarının onlara engel teşkil etmesi konusuna da dikkat 

çekmişti.
25

 Tüm ahlak kitaplarında yer alan, her konuda önerilen ölçülülük, evlat 

sevgisinde de öne çıkıyordu.  

Özer Ergenç, Osmanlı şehrinde bir genç evlendiğinde, ayrı bir ev açmaktansa 

masraflarını paylaşarak baba evinde oturmaya devam ediyordu denilebileceğini, ancak 

aile genişledikçe yakındaki bir ev ya da mahalleye taşınmış olabileceğini söylüyor.
26

 

İlber Ortaylı da gündelik yaşam ve üretim biçimleri açısından Osmanlı ailesinin büyük 

aile tipine daha yakın olduğunu, gerek kışlık ihtiyaçların hazırlanması, gerek aile 

fertlerinin emniyeti gerekse kültür mirasının aktarımı açısından geleneksel şehirler ve 

                                                           
22

 İlber Ortaylı, Osmanlı Toplumunda Aile, Pan Yayıncılık, 3. Baskı, İstanbul 2001 s.2,70-71. 
23

 Refik Turan, “Osmalıların Kuruluş Yıllarında Türk Ailesi”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk 

Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.91. 
24

 M. Akif Aydın, “Aile”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1989, 2. Cilt, s. 196-200. 
25

 İmam Gazâlî, İhyâu „ulûmi‟d-din, Çev.: Ahmed Serdaroğlu, Bedir Yayınevi, İstanbul 1974, Cilt 2, s.91; 

Hayati Hökelekli, “Çocuk”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s.355-359. 
26

 Özer Ergenç, XVI. Yüzyılda Ankara ve Konya, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 2012, s.215. 



11 
 

köylerde birkaç kuşağın bir arada yaşamaya meyilli olduklarını ifade ediyor.
27

 Orhan 

Türkdoğan ise şehirlerde çekirdek aile, kırsal kesimde geniş aile tipi görünümünde 

olduğu sonucuna ulaşıyor.
28

 XVII. Yüzyıl Ankara‟sında yaygın olarak görülen ise 

çekirdek aile tipiydi.
29

  

Yapılan araştırmalar İslam‟ın çok eşliliğe izin vermesine rağmen Osmanlı‟da tek 

eşliliğin yaygın olduğu sonucunu gösterdi. Osmanlı‟da ailenin demografik yapısı 

üzerine, tereke defterlerine dayanılarak yapılan araştırma sonucunda, tek eşliliğin büyük 

oranda tercih edildiği sonucuna ulaşılmıştı. Kaynaklara göre toplumun sadece 

%9.59‟unda birden fazla kadınla evlilik tespit edilmişti.
30

 Hülya Taş Ankara sicilleri 

üzerinde yaptığı araştırmada Osmanlı toplumunda tek eşli ailelerin yaygın olduğu 

sonucuna ulaşmıştı.
31

 Robert Mantran, İstanbul‟da Gündelik Yaşam adlı eserinde “Türk 

erkeğini soyunu devam ettirecek bir erkek evlat kadar bir şey sevindiremezdi. İslam‟ın 

izin vermesine rağmen çok eşliliğin yaygın olmadığı toplumda, ikinci evlilik çoğunlukla 

erkek evlat sahibi olmak için yapılırdı.”
32

 diyerek konuyu açıklamıştı. Osmanlı ailesinin 

nüfusu üzerine yapılan araştırma da çok eşliliğin, çocuk ya da erkek çocuk sahibi 

olabilmek amacıyla yapıldığı sonucuna ulaşıyordu.
33

 16. yüzyıl sonlarında daimi 

temsilci olarak Osmanlı Devleti‟ne gelen heyette bulunan Salomon Schweigger, 

Osmanlı erkeğinin birkaç kadınla evlenme hakkına sahipken, tek eşliliği tercih etmesini 

“Birkaç kadınla birden evli olmanın aile yaşamına getirdiği düzensizliğin ve 

huzursuzluğun bilincine vararak, zamanla daha ölçülü davranmayı yeğlemişler ve bir 

tek kadınla evliliği sürdürmenin çok daha kolay ve rahat olduğunda karar kılmışlar. Ne 

de olsa bir adamın evlendikten kısa süre boşanması ve bir başka kadınla evlenmesi öyle 

gürültüsüz, patırtısız, sıkıntısız olmaz, üstelik yeni aldığı kadın belki de bir evvelkinden 

daha kötü de çıkabilir. Bu nedenle artık boşanmalara ve çok kadınlı evliliklere sık 

                                                           
27

 İlber Ortaylı, a.g.e., s.5. 
28

 Orhan Türkdoğan, a.g.m., s.63. 
29

 Hülya Taş, XVII. Yüzyılda Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, XXVII. Dizi, sa. 9, Ankara 2006, s.224. 
30

 Ö. Demirel, A. Gürbüz, M. Tuş, “Osmanlılarda Ailenin Demografik Yapısı”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.113  
31

 Hülya Taş, a.g.e., s.224.  
32

 Robert Mantran, XVI. ve XVII. Yüzyılda İstanbul‟da Gündelik Hayat, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay, Eren 

Yayıncılık, İstanbul 1991, s.156. 
33

 Ö. Demirel, A. Gürbüz, M. Tuş, a.g.m., s.113. 



12 
 

rastlanmıyor”
34

 şeklinde açıklıyordu. İslam‟ın evlatlık kurumuna yaklaşımı olumlu 

olmadığından, aileler kendi çocuklarına sahip olmak isterdi. Bu nedenle İslam erkeğe 

birden fazla kadınla evlenme izni vererek, çocuk sahibi olmayı kolaylaştırmıştı.
35

 

Osmanlı‟da çok eşlilik daha çok yönetici kesimle, toplumun varlıklı kesiminde 

yaygındı.
36

 

Osmanlı ailesinde 1850‟lere kadar hanede yaşayan kişilerin sayısı hakkında net bilgi 

nadirdir. Tahrir kayıtları evde yaşayan kadın ve çocuklar hakkında bilgi vermez. Ömer 

Lütfü Barkan tahrirler üzerinden yaptığı çalışmayla, ortalama aile büyüklüğünü beş kişi 

olarak düşünmüş, buna bekar erkeklerin sayılarını ilave etmişti. Bu hesaba göre her 

evde üç çocuk olduğu kabul edilmişti. Bu çalışmada elde edilen aile üyesi sayısı, 

yapılan diğer demografik çalışmaların ortalamasını veriyordu. Elbette üçten fazla ya da 

az çocuk sahibi aileler vardı. Bebek ve çocuk ölümlerinin oldukça fazla olduğu bu 

dönemde bir ailenin üçten fazla yaşayan çocuğu olabileceğini düşünmek oldukça zor 

görünüyordu.
37

 Bir başka araştırma XVII. Yüzyılda Ankara‟daki ailelerin ortalama iki 

çocuğa sahip olduğu sonucuna ulaşmış, çocuk sayısının azlığını doğum oranının 

düşüklüğünden ziyade, yetersiz sağlık koşulları, salgın hastalıklar, doğal afetler ve kıtlık 

gibi sebeplerden meydana gelen çocuk ölümleriyle açıklamıştı.
38

 Nejat Göyünç‟ün 19. 

yüzyılda Rus işgalleri sonucu Anadolu‟ya gelen göçmenlerin yerleştirilmesi esnasında 

tutulan kayıtlara dayanan araştırmasının sonucu da aile nüfusunun ortalama olarak 4‟ün 

biraz üzeri olduğunu gösteriyordu. Resmi belgelerde hane nüfusu hakkında kesin bilgi 

olmamasına rağmen, hane halkının ortalama 3 ila 5 kişi olduğunu kabul eden belgeler 

mevcuttu. Göyünç‟ün araştırmasında ulaşılan bir diğer sonuç da gelen Türk ve 

Müslüman ailelerde erkeklerin hepsinin tek eşli olduğuydu.
39

   

Tereke kayıtları ailenin o andaki kişi sayısı hakkında bilgi verir. Eğer varsa daha önce 

ölen çocuk sayısı hakkında bilgi mevcut değildir. Tereke defterlerine dayanılarak 

                                                           
34

 Salomon Schweigger, Sultanlar Kentine Yolculuk 1578-1581, Çev. Türkis Noyan,Kitap Yayınevi, 2. 

Baskı, 2014 İstanbul, s.229. 
35

 Mehmet Akif Aydın, “Evlat Edinme”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1995, 11. Cilt, s.527-529; M. 

Akif Aydın, “Aile”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1989, 2. Cilt, s. 196-200. 
36

 Özer Ergenç, a.g.e, s.215; Hasan Yüksel, “Vakfiyelere Göre Osmanlı Toplumunda Aile”, Sosyo-

Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, 

Ankara 1992, s.491. 
37

 Suraiya Faroqhi, Osmanlı Tarihi Nasıl İncelenir?, Çev. Zeynep Altok, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 3. 

Basım, İstanbul 2010, s.96-97. 
38

 Hülya Taş, a.g.e., s.224. 
39

 Nejat Göyünç, ““Hane” Deyimi Hakkında”, Tarih Dergisi, İstanbul, Haziran 2011, sa. 32, s. 346. 



13 
 

yapılan araştırma ailede çocuk sayısının ortalama %2.33 olduğunu, köyde yaşayan 

ailelerin şehirde yaşayanlara oranla, gayrimüslim ailelerin Müslüman ailelere oranla 

daha çok çocuk sahibi olduğu bilgisini sunmuştu. Ayrıca kız çocukların sayısının erkek 

çocuklardan biraz daha fazla olduğunu da saptamıştı.
40

 Tereke defterleri üzerinden 

yapılan başka bir araştırma, 19. Yüzyılda Osmanlı aile nüfusunun çok değişmediği, aile 

üye sayısının 4 ya da 5 kişi olduğu (aile başına ortalama %2.28 çocuk), Gayrimüslim 

ailede çocuk sayısının Müslüman aileden biraz daha fazla olduğu ve bu sefer erkek 

nüfus oranının kızlara göre biraz daha fazla olduğu sonucuna ulaşmıştı.
41

 Osmanlı 

ailesinin çocuk sayısı hakkında derinliğine yapılan bir araştırma olmadığından, aile 

üyesi sayısı genellikle beş kişi olarak düşünülmüştü.
42

  

Genel olarak bir Osmanlı ailesi; aile reisinin baba olduğu, anne, baba ve 2 ya da 3 

çocuktan meydana gelen, yakın akrabalarıyla aynı avlu içinde
43

 ya da bitişik evlerde
44

 

oturan çekirdek aileydi diyebiliriz.  

1.3. DÜNYAYA MERHABA 

Bir aile kurmak ve çocuk sahibi olmak için önce bir evlilik bağı teşkil etmek gerekir. 

İslam evliliği teşvik etmişti.
45

 Bazı İslam düşünürleri, Tanrı‟nın insanlara şehveti 

üremeleri için verdiğini söyleyerek neslin devamını sağlamanın dini bir görev olduğunu 

ifade etmişti.
46

 Bir ailenin kurulabilmesi için erkekte aranan vasıflar, ailenin nafakasını 

temin edebilme gücü ve aile kurumunun her türlü cefasına katlanabilmesiydi.
47

 

Evlenilecek kadında olması gereken vasıflar, dindar ve doğurgan olması, güzel bir yüz 

ile karaktere sahip olup soylu aileden gelmesiydi.
48

  

Evlilik gerçekleştikten sonra çiftin çocuk sahibi olması beklenirdi. Osmanlı‟da bir 

bebeğin doğması sadece ailesini değil tüm mahalleyi ilgilendiren
49

önemli bir olaydı. 

                                                           
40

 Ö. Demirel, A. Gürbüz, M. Tuş, a.g.m., s.107,113. 
41

 Abdurrahman Kurt, Bursa Sicillerine Göre Osmanlı Ailesi (1839-1876), Uludağ Üniversitesi Basımevi, 

Bursa 1998, s.90-92. 
42

 Özer Ergenç, a.g.e., s.215; İlber Ortaylı, a.g.e., s.4; Orhan Türkdoğan, a.g.m., s.63. 
43

 İlber Ortaylı, a.g.e., s.5. 
44

 Özer Ergenç, a.g.e., s.215. 
45

 Fahrettin Atar, “Nikah”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2007, 33. Cilt, s.112-117. 
46

 İmam Gazâlî, a.g.e., 2. Cilt, s.67; Keykavus, Kabusnâme, İlyasoğlu Mercimek Ahmed, Tercüman 1001 

Temel Eser,  hzr. Atilla Özkırımlı, 1. Cilt, s.99. 
47

 İmam Gazâlî, a.g.e., 2. Cilt, s.88-91. 
48

 İmam Gazâlî, a.g.e, 2. Cilt, s.99-107; Mehmet Boynukalın, “Zevce”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 

2013, 44. Cilt, s.306-307. 
49

 İlber Ortaylı, a.g.e., s.73. 



14 
 

Doğuma yardım için çağırılan ebe daha önce hamile kadını görmüş, doğum için 

gerekenleri söylemiş olurdu.
50

 Doğum gerçekleştiğinde ilk yapılması gereken, göbek 

bağının hekimlerin önerdiği yerden kesilerek, ucunun bağlanmasıydı. Bağlanan göbek 

kordonunun ucu zeytinyağıyla silinerek, üzerine çeşitli otlardan toz haline getirilen ilaç 

konulurdu. Odanın havadar, loş ve ılık olması tavsiye edilirdi. Bebek anne karnında 

suyun içindedir, doğumdan sonra kuru havayla temas eder. Bebeğin teninin kuru havaya 

intibak edebilmesi için vücudunun tuzlu suyla yıkanması önerilirdi. Bebeklerin 

kundaklanması tavsiye edilerek, kundak kumaşının beyaz ve yumuşak kumaştan olması 

tercih edilirdi. Kundak hem bebeğin vücudunun şekillenmesi hem de ısınabilmesi 

amacıyla yapılırdı. Başına yumuşak kumaştan başlık giydirilmesi de bir başka 

tavsiyeydi.
51

 Aile maddi durumuyla orantılı bir beşik hazırlar, bebek bu beşiğe 

yatırılırdı.
52

 Her doğan bebeğin bir beşiği olurdu. Beşikler işlemeli olur, beşiğin 

yapıldığı malzeme ceviz ağacından olabildiği gibi, varlıklı aileler beşikleri değerli taşlar 

ve gümüşle süslerdi.
53

 Yeni doğan bebeğin beşiğine nazara karşı, maşallah
54

 ya da mavi 

boncuk takılırdı.
55

 Nazara karşı ayrıca beşiğe çörek otu, sarımsak, çitlembik dalı
56

 bazen 

başucuna horoz mahmuzu da asıldığı olurdu. Beşikte bebeğin düşmesini önleyen bağlar 

ve yorgan bulunurdu.
57

 Bebekler sekiz-on ay kundaklanır, bu süre zarfında günün büyük 

bölümünü beşiğinde geçirirdi.
58

  

Kökeni Orta Asya Türk kültürüne dayanan ve halk arasında “al kızı” ya da “al bastı” 

olarak bilinen inanış
59

 aslında doğum sonrası olabilecek mikrobik bir hastalıktır. Kötü 

ruh olarak kabul edilen ve cin, peri, dev, şeytan şeklinde tasavvur edilen al bastı anne ve 

bebek ölümlerinin sebebi olarak görülürdü. Bunun için anne ve bebek yalnız bırakılmaz, 

odada sürekli bir ışık yakılır, anne ve bebeğe yakın yere Kur‟an, ayna, soğan, sarımsak, 

                                                           
50

 Robert Mantran, a.g.e., s.160. 
51

 O. Necmettin Şafak, “İlk Dönem (14. Ve 15. Yüzyıl) Türkçe Tıp Yazmalarında Çocuk Sağlığı 

Hastalıkları ve Tedavileri,” Yeni Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi, İstanbul 2006/2007/2008/2009, s. 238-

241. 
52

 Robert Mantran, a.g.e., s.161. 
53

 M. de M. D‟Ohsson, 18. Yüzyıl Türkiyesinde Örf ve Adetler, Çev. Zerhan Yüksel, Tercüman 1001 

Temel Eser, s. 201. 
54

 Hülya Tezcan, Osmanlı Sarayının Çocukları Şehzadeler ve Hanım Sultanların Yaşamları, Giysileri, 

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı, Kültür Varlıkları Müzeler Genel Müdürlüğü, MAS Matbaacılık, 2. 

Baskı, İstanbul 2006, s.72. 
55

 Robert Mantran, a.g.e., s.161; Necdet Sakaoğlu, a.g.m., s.366. 
56

 Necdet Sakaoğlu, a.g.m., s.366. 
57

 Hülya Tezcan, a.g.e., s.72. 
58

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 201. 
59

 Özkul Çobanoğlu, a.g.m., s. 137. 



15 
 

nazarlık asılır, yastığın altına en‟am, kesici ve delici aletler konulur, lohusanın başına ve 

beşiğe kırmızı kurdele bağlanırdı. Lohusa ve bebek hastalandığında hocaya 

okutulurdu.
60

 Lohusanın başına kırmızı kurdele bağlama, yastığın altına bıçak, makas 

gibi kesici aletler koyma geleneğine günümüz Türkiye‟sinde halen rastlanılıyor. 

1.3.1. Anne Sütü ya da Sütanne 

İslam hukukçuları arasında bir annenin bebeğini emzirmesi ve bakımını üstlenmesinin 

vicdani mi yoksa hukuken bir zorunluluk mu olduğu uzun zaman tartışılmış ancak fikir 

birliğine varılamamıştı. Aslında ahlaki ve vicdani olarak çocuğunu emzirmek ve 

bakımını üstlenmek annenin görevidir.
61

 Annenin beden ve ruh sağlığı ile şartları 

uygunsa, çocuğunu annenin emzirmesi gerekir, zira bebeği emzirmek sadece onu 

beslemek değil, sevgi ihtiyacını da karşılamak, ona güven duygusu aşılamak demektir. 

D‟ohsson Müslüman bir kadını en üzecek şeyin bebeğini emzirememek olduğunu 

söylüyordu. Sultanlar da dahil olmak üzere Osmanlı kadınları bebeklerini kendileri 

emzirirdi, bebek ancak ihtiyaç halinde bir sütanneye emanet edilirdi.
62

 Postel de Fransız 

kadınların aksine Türk kadınlarının bebeklerini kendilerinin emzirdiğini, bebeğin 

bakımını en iyi annenin yapacağını düşündüklerini anlatmıştı.
63

 

Fakat anneler bazen çocuklarını emziremeyebilirdi. Bu durumda sütanne tutulurdu. 

İslam hukukçuları, annenin bebeğini emziremediği durumlarda, sütannenin ücretinin 

babaya ait olduğu konusunda fikir birliği içindeydi.
64

 D‟Ohsson eserinde “Türkiye‟de 

süt anne olmak kadar mutlu bir iş yoktur. Bunların çoğunu genç cariyeler teşkil eder” 

diye ifade etmişti.
65

 Sipahi sınıfından Ahmed hakime, boşandığı eşi Rabia‟dan olan oğlu 

küçük Mehmed‟i emzirmesi için cariyesi Gülistan‟ı bir yıllığına kiraladığını söyledi. 

Ahmed günlük 5 akçeden olmak üzere bir yıllık emzirme ücreti olan 80 guruşu da peşin 

ödemişti. Rabia Gülistan‟ı sütanne olarak aldığını söyledi, bu durum kayıtlara geçti.
66

 

                                                           
60

 Abdurrahman Küçük, “Alkarısı”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1989, 2. Cilt, s. 469.  
61

 Hayrettin Karaman, “İslamın Getirdiği Aile Anlayışı”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, 

T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.394. 
62

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 201. 
63

 Metin And, a.g.e., s.184. 
64

 Mehmet Akif Aydın, “Çocuk”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s.361-363; Osman 

Kaşıkçı, “Radâ‟”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2007, 34. Cilt, 384-386. 
65

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 201. 
66

 Ahi Çelebi 1 Numaralı Şeriyye Sicili, 255 (38b-4). İstanbul Kadı Sicilleri Ahi Çelebi Mahkemesi 1 

Numaralı Sicil (H.1063-1064/M.1652-1653), proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, çeviri 



16 
 

Emzirme karşılığında sadece para verilmez, bazen de giysi ile süt ücreti ödenebilirdi. 

İstanbul‟da Eyüp sakinlerinden Veli mahkemeye başvurarak Sem‟iyye Hatun hakkında 

davacı oldu. Sem‟iyye‟nin kendisinden kaftan aldığını fakat ücretini ödemediğini, 

durumun soruşturulmasını istedi. Sem‟iyye Veli‟nin kız kardeşi Herdem‟den, onun 

küçük oğlunu emzirmesi karşılığında kaftan aldığını, Veli‟den hiçbir şey almadığını 

söyledi, durum kaydedildi.
67

 Sem‟iyye‟nin küçüğü ne kadar süre emzirdiği, karşılığında 

sadece kaftan mı aldığı konusunda belgede başka bilgi yok. Ancak İslam hukukuna göre 

gerek Gülistan gerekse Sem‟iyye artık emzirdikleri küçüklerin süt hısımı oluyordu. 

Sütannenin eşi, emzirilen çocuğun sütbabası, çocukları da sütkardeşi olurdu. Nesep 

sebebiyle evliliğin haram olduğu kişiler, süt hısımlığında da geçerliydi.
68

 Ebussuud 

Efendi‟nin fetvalarından biri de bu konudaydı. Bir adam mahallelinin “senin eşin 

evlenmek istediğin kızı emzirdi” demesine rağmen “kızım olsa bile evlenirim” derse ne 

olur diye sormuşlardı. Ebussuud‟un cevabı; emzirdiği kesinse ve evlenirse ta‟zir-i şedid 

gerekir. “Kızım dahi olsa evlenirim” demesi şeriat hükümlerini reddetmesi anlamına 

geldiğinden kafir sayılacağından, katlinin helal olduğunu bildirmişti.
69

  

Sütanneye miras vasiyet edildiği de olurdu. Mimar Ayas Mahallesi sakinlerinden Hacı 

Bekir hastaydı, mahkemeye gidecek gücü olmadığından hakim onun evine gelmiş, 

oradaki şahitlerle birlikte hastanın vasiyetini kayıt altına almıştı. Hacı Bekir mirasından 

2.000 akçeyi küçük oğlu Ahmed‟in sütannesi Saliha Hatun‟a bırakıyordu.
70

 Bir başka 

belgede bir sütanne sütoğluna miras bırakmıştı. İstanbul Laleli sakinlerinden Emine 

Hatun vefatından önce malını eşi Şeyh Mehmed, sütoğlu Mehmed Çelebi ve ölümünden 

sonra yapılacak hayır işleri arasında paylaştırmıştı. Bu işleri yapması için de Seyyid 

                                                                                                                                                                          
yazı / mukabele Sabri Atay – Nedim Pakırdağ, Arapça çeviri Mehmet Akman, kontrol M. Âkif Aydın – 

Mehmet Akman – Feridun M. Emecen – İdris Bostan – Mehmet İpşirli, İSAM Yayınları İstanbul 2019. 

 (Ahi Çelebi 1 Numaralı Şeriyye Sicili‟ne ait atıflar kısaltma listesine göre yapılarak, 1 No AÇŞS, varak 

ve hüküm no olarak gösterilecektir.) 
67

 Eyüp Mahkemesi 3 Numaralı Sicil, 306(33b-1). İstanbul Kadı Sicilleri Bab Mahkemesi 3 Numaralı 

Sicil (H.1077/M.1666-1667), haz. Rıfat Günalan, Arapça metin Mehmet Akman, kontrol eden Mustafa 

Oğuz, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz,İSAM Yayınları, İstanbul 2011. (Eyüp 

Mahkemesi 3 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre 3 No EŞS, varak ve hüküm no olarak gösterilecektir.) 
68

 Osman Kaşıkçı, a.g.m. 
69

 M. Ertuğrul Düzdağ , Şeyhülislâm Ebussuud Efendi Fetvaları Kanunî Devrinde Osmanlı Hayatı, Kapı 

Yayınları, 2. Basım, İstanbul 2018, s.31. 
70

 Bab Mahkemesi 54 Numaralı Sicil, 31(5b-1). İstanbul Kadı Sicilleri Bab Mahkemesi 54 Numaralı Sicil 

(H.1102/M.1691), haz. Hüseyin Kılıç ... [ve öte], Arapça metin Mehmet Akman, kontrol eden Fikret 

Sarıcaoğlu, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 2011.  

 (Bab Mahkemesi 54 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre 54 No BŞS varak ve hüküm no olarak 

gösterilecektir.) 



17 
 

Abdülkadir Efendi‟yi vasi olarak tayin etmişti. Abdülkadir Efendi vasiyeti yerine 

getirdiğini kayıt altına aldırmak için mahkemeye gelmişti.
71

  

Yeni doğan için anne sütü en önemli ve en uygun besin olduğundan, bir bebeğin 

mutlaka bir anne tarafından emzirilmesi gerekir.  Anne sütünün yetersiz olduğu 

durumlarda hiçbir Osmanlı hekimi hayvan sütü önermemiş, bunun yerine sütanne 

tavsiye etmişti.
72

 Elbette anneler bebeklerini emzirmek isterdi, ancak bazen sütanne 

bulmak zorunlu olabilirdi. İslam sütanne kurumuna önem vermiş, sütannede bulunması 

gereken vasıfları belirtmişti. Sütannenin karakter özelliklerinin ve hastalıklarının süt 

yoluyla çocuğa geçtiğine inanılırdı.
73

 Hatta daha ileri giderek göz rengi gibi ırsi 

özelliklerin dahi bebeğe geçeceğini iddia ederlerdi.
74

 Tavsiye edilen sütanne; 25-35 

yaşları arasında, olumlu yüz mimikleri olan, sağlıklı vücut ve kas yapısına sahip, iyi 

ahlaklı, hislerini kontrol edebilen bir kişi olmalıydı. Emzirdiği çocuğun cinsiyetiyle son 

doğurduğu çocuğun cinsiyeti de aynı olmalıydı.
75

 Ahlak kitapları kız olsun erkek olsun 

çocukları dindar, akıllı, şefkatli ve namuslu bir sütanneye teslim edilmesini tavsiye 

etmişti.
76

  

Bebeğin başlangıçta günde 2-3 kere emzirilmesi tavsiye edilirdi.
77

 Çocukların iki yaşına 

kadar anne sütü alması konusunda Peygamber‟in hadisi vardı, Osmanlı toplumunda 

çocuklar iki yaşına kadar emzirilirdi.
78

  

1.3.2. Ġlk Yıllar 

İslam iyi bir isim sahibi olmayı, çocuğun baba üzerindeki hakkı olarak kabul eder. 

Doğduktan sonra, kucağa alınan bebeğin kulağına ailenin bir büyüğü tarafından ezan 

                                                           
71

 Bab Mahkemesi 46 Numaralı Sicil, 116(15b-2). İstanbul Kadı Sicilleri Bab Mahkemesi 46 Numaralı 

Sicil (H.1096-1097/M.1685-1686), haz. Sabri Atay ... [ve öte], Arapça metin Mehmet Akman, kontrol 

eden Fikret Sarıcaoğlu, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 

2011. (Bab Mahkemesi 46 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre 46 No BŞS varak ve hüküm no olarak 

gösterilecektir.) 
72

 Necmettin Şafak, a.g.m., s.245. 
73

 Nasîruddin Tusî, Ahlâk-ı Nâsırî, Çev. Anar Gafarov, Zaur Şükürov, Litera Yayıncılık, 3. Baskı, 

İstanbul 2016, s.207; Ayşe Sıdıka Oktay, Kınalızâde Ali Efendi ve Ahlâk-ı Alâî, İz Yayıncılık, 2. Baskı, 

İstanbul 2011, s.371, 372; İbn Sina, “Aile Siyasetine Dair Risale (er-Risâle fi‟s-Siyaseti‟l-Meziliyye)”, 

Çev. Vecdi Akyüz Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma 

Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 914. 
74

 Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s.371-372. 
75

 Necmettin Şafak, a.g.m., s.246-247. 
76

 Keykavus, a.g.e., s. 247,253; İmam Gazâlî, a.g.e., cilt 3, s. 165. 
77

 Necmettin Şafak, a.g.m. s.246. 
78

 Osman Kaşıkçı, a.g.m.; Hayati Hökelekli, a.g.m.; Necmettin Şafak, a.g.m., s.253-254; Robert Mantran, 

a.g.e., s.157. 



18 
 

okunarak adı konurdu.
79

 Toplumda itibarlı kişiler de çocuğun kulağına ezan okuyarak 

isim verirlerdi. Babası Sarây-ı Âmire kuyumcubaşısı olan Evliya Çelebi‟nin
80

 kulağına 

ezanı, devrinin ünlü şeyhülislamı Sunullah Efendi okumuştu.
81

 

Ahlak kitapları bebeğe İslam büyüklerinin isimlerinin konulmasını tavsiye ediyordu.
82

 

Verilen isim utanç duymayacağı, onurla taşıyacağı bir isim olmalıydı. Peygamber‟in 

“Siz kıyamet gününde kendi isimleriniz ve babalarınızın isimleriyle çağrılacaksınız, 

öyleyse güzel isimler seçin” hadisindeki tavsiyesine uyulurdu. Bebeğe yedi gün içinde 

ismi verilirdi.
83

 Doğumdan sonra mahalleli ile birlikte yapılan lohusa hamamı,
84

 akika 

kurbanı ve doğumun yedinci gününde bebeğin saçını keserek, kesilen saçın ağırlığınca 

gümüş ya da altın tutarında sadaka dağıtma gelenekleri bebek için yapılan ilk törenler 

olurdu.
85

  

Bebeğin sık sık banyo yapması tavsiye edilirdi. Banyo için en uygun vakit uzun uyku 

sonrasıydı. Uyku bebek için önemli olduğundan, uykuya dalabilmesi için ninni 

söylenmesi ve hafifçe sallanması önerilirdi. Bebek loş odada ve başı gövdeye göre 

yüksek olacak şekilde uyutulmalı ve başın formunu sağlamak adına değişik 

pozisyonlarda yatırılmalıydı. Uykuya dalmakta zorlanan bebeklere çeşitli otlardan 

yapılan ilaçlarla çay önerilir, bu çaya bir miktar afyon ilave edilebilirdi. Bebeklere bitki 

yağlarıyla masaj da yapılabilir, ninni söylenebilirdi.
86

 Bebek şehla olmasın diye yüzüne 

ince bir tülbent örtülürdü.
87

  

Belon Türk çocuklarıyla bebeklerinin Avrupalı bebeklerden daha iyi ve temiz bakıldığı 

için kokmadıklarını anlatmıştı. Bebek beşiklerinde bulunan delikten idrar ve dışkı 

bebeğin tenine değmeden uzaklaştığı için faydalı bir uygulama olduğunu, bebek 

bakımının da kolaylaştığını ifade ediyordu.
88

 Aynı konuda Bassano; Türkler için idrara 

                                                           
79

 Hayati Hökelekli, a.g.m.; Abdurrahman Kurt, a.g.e., s.39. 
80

 Mücteba İlgürel, “Evliya Çelebi”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1995, 11. Cilt, 529-533. 
81

 Evliya Çelebi, Evliya Çelebi Seyahatnamesi, Mehmet Zıllîoğlu, sadeleştiren Tevfik Temelkuran, Necati 

Aktaş, Üçdal Neşriyat, İstanbul 1986, cilt 1-2, s. 276. 
82

 Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s.371; Mehmet Şeker, Ali b. Hüseyin el-Amâsî ve Tarîku‟l-Edeb‟i, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları/556, Ankara 2002, s.78; Keykavus, a.g.e., s. 247; Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 

207. 
83

 Hayati Hökelekli, a.g.m. 
84

 İlber Ortaylı, a.g.e, s.73. 
85

 Hayati Hökelekli, a.g.m. 
86

 Necmettin Şafak, a.g.m., s.243-244. 
87

 Necdet Sakaoğlu, a.g.m., s.366. 
88

 Aktaran Metin And, a.g.e., s. 217. 



19 
 

dokunmanın büyük günah olduğunu, bunun için bebeğin beşiğinin altında bir delik 

bulunduğunu, deliğin altına da bir kap yerleştirildiğini, bebeğin idrar ve dışkısının 

buraya gittiğini anlatmaktaydı. Bu şekilde bebeklerin temiz kaldığını belirtiyordu.
89

 

Aynı konuda Thevenot Türklerin dini inançları gereği temizliğe çok dikkat ettiklerini, 

küçük bebeklerin dahi kirlenmesine izin vermediklerini anlatmıştı. Bebekler 

kalçalarının altına denk gelen yerde bir delik bulunan beşiklere yatırılırdı. Deliğin 

altında lazımlık bulunurdu. Bebeklerin altı çıplak olur, kız ve erkekler için değişik 

şekilde olan sübekler bacaklarının arasından geçerek ucu beşiğin deliğine verilirdi. 

Böylelikle çocuklar temiz kalırdı.
90

   

Bebekler vücutları hazır olduğunda yürümeye başlayacağı için, yürümeye 

zorlanmamalı, yürümeye başladıktan sonra onların güvenliği için ortalıkta 

bulunabilecek kesici ve delici aletler konusunda dikkat edilmeliydi.
91

 Kış mevsiminde 

çocukların ev içinde karşılaştıkları en ölümcül kazalar, yanma vakalarıydı. Osmanlı 

evlerinin hepsinde bulunan ısınma ve yemek yapma amacıyla kullanılan ocaklar, 

çocuklarda yanma olaylarının başlıca sebebiydi. Yahya Araz dört yaş altı dönemde, ev 

içi kazaların çocuklarda daha ölümcül olduğu sonucunu ortaya koymuştu. Zira bu 

dönemde çocukların, kendilerini tehlikeden koruyacak hızlı hareket edebilme 

kabiliyetleri oldukça zayıftı.
92

  

1.3.3. Beslenme 

Çocukların dişleri çıkmaya başladığında anne sütüne ilave olarak ek besinlere 

başlanırdı. İlk besinler hazmı kolay, genç koyun sütüyle, pirinç unundan yapılmış, içine 

şeker ilave edilmiş muhallebi ya da ekmek içinin şekerle pişirilip içine badem yağı ilave 

edilerek hazırlanmış mama olabilirdi. Bebeğin ilk yiyeceklerinden biri hafif çorbalar da 

olabilirdi. Hazmı güç olduğundan et verilmemeli, et ya da piliç suyuyla yapılan çorbalar 

tercih edilmeliydi. İbni Sina bebeğin beslenmesinde yumurtayı dışlıyor, yumurta 

tüketimini daha ileri yaşlara bırakıyordu. Ayrıca bebeğe balıketi, kereviz, hardal ile 

                                                           
89

 Luigi Bassano, Kanunî Dönemi Osmanlı İmparatorluğu‟nda Gündelik Hayat, Çev. Selma Cangi, 

Yeditepe Yayınevi, İstanbul 2011, s. 165. 
90

 Jean Thevenot, Thevenot Seyahatnamesi, Ed. Stefanos Yerasimos, Çev. Ali Berktay, Kitap Yayınevi, 2. 

Basım, İstanbul 2014, s. 91. 
91

 Necmettin Şafak, a.g.m., s.245. 
92

 Yahya Araz, “Ölmek İçin Çok Erken!”, 17. ve 18. Yüzyılda Anadolu‟da Kazaların Sebep Olduğu 

Çocuk Ölümleri ve Yaralanmaları Üzerine Bir Değerlendirme, Tarih Dergisi, sa. 56 (2012/2), İstanbul 

2013, s.31-33.  



20 
 

ayva ve şeftali haricindeki meyvelerin verilmesine şiddetle karşı çıkıyordu. Zira 

çocuğun mizacının yediği besinlerden etkilendiğini ileri sürüyordu.  

Bebeğin rahat yutabilmesi için anne ya da bakıcı tarafından besinlerin ağızda 

çiğnenerek yumuşatıldıktan sonra bebeğe verilmesi tavsiye ediliyordu.
93

 Evliya Çelebi 

seyahatnamesinde çocukluğundan bahsederken, Kasımpaşa Mevlevihanesi Şeyhi 

Dîvâne Abdi Dede‟nin, fakir lokmasıyla yetişsin diyerek, ağzından bir parça ekmeği 

çıkarıp, Evliya Çelebi‟nin ağzına koyduğundan bahsetmişti.
94

 Evliya Çelebi‟ye ağızdan 

çıkarılarak verilen lokma sembolik anlam taşıyordu kuşkusuz. Ancak İbni Sina çocuğun 

bu şekilde doyurulmasını tavsiye ediyordu. Niyazi Köymen bu usulün beş yüz yıldan 

beri süregeldiğini, Anadolu‟da 1970‟lerde aydın denilebilecek kişilerin bile ağzında 

gıdaları ezerek çocuklarına verdiklerinden üzülerek bahsediyordu.
95

  

Çocuklar katı gıdalara geçtikten sonra muhtemelen evde büyükler için yapılan 

yemekleri tüketiyordu. Türkler Orta Asya‟daki yaşamları gereği et ve süt ürünlerine 

dayanan bir beslenme biçimine sahipti.
96

 Türkler göç ederken birlikte getirdikleri yemek 

kültürlerine, göç yollarında ve Anadolu‟da karşılaştıkları yemekleri de ilave ederek 

zengin bir mutfağa sahip olmuşlardı.
97

 Osmanlı toprakları içinde de yemek kültürü 

bölgeden bölgeye taşınıyordu. Osmanlı yemek kültürünün en üstünde yer alan saray 

mutfağı, görevli olarak Anadolu‟ya tayin edilen kişiler tarafından gidilen bölgeye 

taşınıyordu. Memurlar sadece saray mutfağını taşımıyorlardı, görevleri bitip 

döndüklerinde geldikleri bölgenin özel yemeklerini de İstanbul‟a tanıtıyorlardı.
98

  

Osmanlı topraklarına gelen tüm seyahatname yazarlarının ortak gözlemi, Türklerin 

koyun ve tavuk eti yemeyi tercih ettiği ve en çok pişirilen yemeğin et ya da tavuk 

                                                           
93

 Necmettin Şafak, a.g.m., s.254. 
94

 Mehmet Zıllîoğlu, a.g.e., 1. Cilt, s. 277.  
95

 Niyazi Köymen, Çocuk Hastalıklarında Folklor-Batıl İnanç-İlkel Tedavi, Karınca Matbaacılık, İzmir 

1970, s. 27. 
96

 Arif Bilgin, “Klasik Dönem Osmanlı Saray Mutfağı”, Türk Mutfağı, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ed. Arif Bilgin. Özge Samancı, Ankara 2008, s. 71.  
97

 Arif Bilgin, a.g.m., s. 71; Mübahat S. Kütükoğlu, Osmanlı‟nın Sosyo-Kültürel ve İktisâdî Yapısı, Ziraat 

Grup Matbaacılık, Ankara 2018, s. 205; Tuğrul Şavkay, “Medeniyet ve Coğrafya Değişmeleri 

Çerçevesinde Türk Mutfağı”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile 

araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 809. 
98

 Priscilla Mary Işın, “Gülbeşeker” Türk Tatlıları Tarihi, Yapı Kredi Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 

Temmuz 2009, s.13. 



21 
 

suyuna çorba ile tavuk ya da etle servis edilen pirinç pilavı olduğuydu.
99

 Suraiya 

Faroqhi 16. yüzyılda İstanbul‟da pirincin lüks olduğu, halkın daha çok buğday tükettiği 

sonucuna ulaşmıştı.
100

 Ömer Demirel Osmanlı ailesinde en çok tüketilen gıda 

malzemelerinin un ve bulgur olduğunu ifade ediyordu.
101

 O halde pirinç pilavı ve et 

yemekleri özel günlerde yapılırdı denilebilir. D‟ohsson Ramazan ve düğünler haricinde 

ziyafetlerin olmadığını gözlemlemişti.
102

 Lubenau düğün evinde et ve pilav 

hazırlandığını, pilavın içine konulan baharatlarla değişik renklerde olduğunu 

anlatmıştı.
103

  

Türk mutfağına sebze yemekleri, daha çok Akdeniz kültürüyle tanıştıktan sonra dahil 

olmuştu. Yemek çeşitlerini etkileyen en önemli unsur coğrafi koşullar, ekonomik durum 

ve yaşam biçimiydi. Orta Asya‟dan getirdikleri tarhana, tutmaç, kelle-paça, mercimek 

çorbaları ve keşkek
104

 ile yoğurt ve çeşitli kebaplar tüketilirdi. Yemek yapılırken içine 

çeşitli bitkiler, kökler ve en önemlisi soğan konulurdu.
105

 Türklerin en önemli buluşu 

olan yoğurt 
106

ve peynir en fazla tüketilen gıdaydı.
107

 Yiyeceklerin tatlandırılmasında 

bal ve üzüm suyu kullanılır,
108

 içecek olarak çeşitli meyvelerden yapılan şerbetler 

tüketilirdi.
109

 Seyahatname yazarları Türklerin genellikle su
110

 ve ayran
111

 içtiklerini 

yazıyordu. 

                                                           
99

 Reinhold Lubenau, Reinhold Lubenau Seyahatnamesi Osmanlı Ülkesinde, 1587-1589, Çev. Türkis 

Noyan, Kitap Yayınevi, 2. Basım, İstanbul 2016, s.337; Salamon Scheweigger, a.g.e., s.75-76; Jean 

Thevenot, a.g.e., s.68; Stephan Gerlach, Türkiye Günlüğü 1573-1576, Çev. Türkis Noyan, Ed. Kemal 

Beydilli, Kitap Yayınevi, 3. Basım, İstanbul 2017, s.621-622; Metin And, a.g.e., s.161. 
100

 Suraiya Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla, Çev. Elif Kılıç, 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 4. Basım, İstanbul 2002, s. 226. 
101

 Ömer Demirel, Muhiddin Tuş, Adnan Gürbüz,“Osmanlı Anadolu Ailesinde Ev, Eşya ve Giyim-Kuşam 

(XVI.-XIX. Yüzyıllar)”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma 

Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 712. 
102

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 33. 
103

 Reinhold Lubenau, a.g.e., s.337 
104

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 205. 
105

 Tuğrul Şavkay, a.g.m.,s. 809. 
106

 Tuğrul Şavkay, a.g.m.,s. 808-809; Metin And, a.g.e., s.161. 
107

 Metin And, a.g.m., s. 427-428; Metin And, a.g.e., İstanbul 2012,s.155, 159, 160, 163; Turan 

Alkan,”Ev ve Ailenin Değişimi”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile 

araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.798; Hans Dernschwam, İstanbul ve Anadolu‟ya 

Seyahat Günlüğü, Çev. Yaşar Önen, Kültür Bakanlığı Yayınları, Mersin 1992, s. 71. 
108

 Suraiya Faroqhi, İstanbul 2002, s. 230. 
109

 Suraiya Faroqhi, İstanbul 2002, s. 231; S. Gerlach, a.g.e., s. 622; Reinhold Lubenau, a.g.e., s. 370; M. 

de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 32. 
110

 J. Thevenot, s. 69; R. Lubenau, s. 370; R. Mantran, a.g.e., s.210. 
111

 R. Mantran, a.g.e., s.207; Metin And, İstanbul 2012, s. 160. 



22 
 

Çocuklar ilk dişleri çıktıktan sonra bu yemekleri yiyerek büyüyordu. Anadolu‟nun her 

bölgesinde bugün de bilinen ve sevilerek tüketilen tarhana çorbası o dönemde de her 

evde yapılıyor olmalıydı. Elbette ailenin ekonomik durumu, bölgenin coğrafyasına göre 

yapılan yemekler farklılık gösteriyordu ancak Türklere özgü peynir çeşitleri ile yoğurt, 

çocuğun her daim tükettiği gıdaydı denilebilir. Çocuk kış hazırlıklarına şahit oluyor, 

belki de gücü nispetinde bu hazırlıklara katılmasına izin veriliyordu. Kış için hazırlanan 

turşu, erişte, tarhana, bulgur, kavurma, sucuk yapımına, çeşitli meyvelerin 

kurutulmasına,
112

 değişik meyvelerden yapılan reçellere
113

 tanık oluyor, kendi yemek 

kültürü ve beğenisi de şekilleniyordu. Osmanlı‟nın pek rağbet etmediği balığa
114

 çocuk 

da mesafeli oluyor, ailesinin ve toplumunun severek yediği kuzu ve tavuk etiyle pilavı o 

da seviyordu. Şeker ve tatlıyı bütün çocuklar severler. Geleneksel tatlılar ve helvalar
115

 

yapılırken belki çocuklar sabırsızlıkla bekliyor, düğünlerde ve şenliklerde dağıtılan, 

içine tarçın, anason, karanfil, gül ve anber konularak yapılan şekerlemeleri
116

  alınca 

seviniyor, belki de çocuk şekerini bitirinceye kadar dünyayla ilişkisi bir süreliğine 

kopuyordu.  

Sadi‟nin ders veren menkıbelerinden bir tanesi de yiyeceklerin miktarı konusundaydı. 

Erdeşir Babek bir Arap hekime, günlük ne miktar yemek yenilmesi gerektiğini sormuş, 

hekim de yüz dirhemin yeterli olacağını söylemişti. Hükümdar neden yüz dirhem diye 

sorduğunda, “Bu kadarı seni sırtında taşır, bundan fazla olursa sen onu sırtında 

taşırsın” demişti.
117

 Osmanlı‟yı ziyaret eden seyahatname yazarlarının, yemek 

konusunda hemen hepsinin birleştikleri nokta, Türklerin kanaatkâr oldukları, az ve hızlı 

yedikleriydi.
118

 Salomon Schweigger Osmanlı sarayında kendilerine sunulan, pirinç 

pilavı, koyun eti, kızarmış tavuk ve güvercin yemeklerini yetersiz bulmuş, 

beğenmemişti. Saray dönüşü kendilerine tahsis edilen konutta mükellef bir sofra onları 

beklemekteydi. Yemekten sonra yaptığı vicdan muhasebesinde, bütün Hıristiyanlarda 

                                                           
112

 Turan Alkan, a.g.m.,s. 798-799. 
113

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2002,s. 231. 
114

 Arif Bilgin, a.g.m., s. 87; R. Lubenau, a.g.e., s. 370; Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s. 162; M. de M. 

D‟Ohsson, a.g.e., s. 28; Hans Dernschwam, a.g.e., s. 172. 
115

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2002, s. 231; Mübahat Kütükoğlu, a.g.e, s. 207, 212. 
116

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2002, s. 230. 
117

 Sâdi-i Şirâzî, Gülistan, dzn. Çağdaş Olcar, Gönül Yayıncılık, Ankara, s. 106. 
118

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 26, 31, 34; Metin And, a.g.m., İstanbul 2003, s. 427-428; Metin And, 

a.g.e., İstanbul 2012, s. 155, 160; J. Thevenot , a.g.e., s. 68; Crailsheimli Adam Werner, Padişahın 

Huzurunda Elçilik Günlüğü, 1616-1618, Çev. Türkis Noyan, Kitap Yayınevi, İstanbul Aralık 2011, s. 

129.  



23 
 

yaygın olduğunu söylediği savurganlığa bir son verilmeliydi, artık azla yetinmeyi 

öğrenmeleri gerekiyordu. Ayrıca bunun kendi dinlerine daha yakıştığını da ilave 

ediyordu.
119

 Aynı konuda Busbecq “Bir Flamanın bir günlük yemek masrafının bir 

Türkü on iki gün boyunca doyurabileceği konusunda size teminat verebilirim… Türkler 

aşırı kanaatkârdırlar ve yemek konusunda fazla beklentileri yoktur; eğer tuz, ekmek, 

sarımsak veya soğan ile biraz yoğurtları varsa, daha fazla bir şey istememekte, bunları 

iyi bir yemek saymaktadır”
120

 demişti. 

Ahlak düşünürleri de eserlerinde her zaman kanaatkârlığı öğütlemiş, çocuk eğitiminde 

onların az yemeye teşvik edilmesini önermişti. Gazali ve Tusi yemeğin zevk için değil 

güç kazanmak için yenildiğini, çok yemenin kötü bir alışkanlık olduğunu söylemişti.
121

 

Tusi ilaç nasıl her istenilen vakitte alınmıyorsa yemeğin de aynı şekilde olduğu çocuğa 

öğretilmeli, yemek küçümsenmeli, açgözlü ve obur olmasının önüne geçilmelidir 

demişti. Çocuk tek çeşit yemekle yetinmeli hatta zaman zaman sadece ekmek 

yemeliydi. Fazla et tüketmek anlama ve hareket kabiliyetini zayıflattığından az 

yedirilmeli, tatlı ve meyve yedirilmemeliydi. Sabah kahvaltısı az verilmeli ki uykusu 

gelmesin, anlama kabiliyeti eksilmesin, tembelleşmesin. Akşam yemeği miktarı fazla 

olabilirdi. Yemek esnasında su içmemeyi alışkanlık edinmeliydi.
122

 Kınalızade yeme-

içme konusunda çocuğa verilecek eğitim konusunda Tusi‟yle aynı görüşteydi. Çocuğa 

lezzetli yiyecek ve içecekler devamlı verilmemeli, bu yiyeceklere alıştırılmamalı, bazen 

yalnızca ekmek yiyerek, yetinmeyi öğrenmeliydi. Eğitimle beslenmeyi birbirine 

bağlayarak, sabahları çok yemenin çocukta anlama zorluğu ve tembelliğe neden 

olduğunu, dersini bitirdikten sonra yemesini tavsiye ediyordu. Kınalızade de Tusi gibi 

çocuklara et, tatlı ve meyvenin fazla yedirilmemesini, yemek esnasında su içmesine izin 

verilmemesini önermişti.
123

 Bassano Türklerin yemeği ihtiyaç için yediklerini, yemeğin 

tadına önem vermedikleri için basit yemekleri tercih ettiklerini yazmıştı.
124

 

Amasyalı Ali b. Hüseyin çocukların on yaşından önce yetişkinlerle aynı sofrada yemek 

yemesini önermiyordu. Çocuklarda sabır ve tahammülün henüz gelişmemiş olması 

                                                           
119

 S. Schweigger, a.g.e., s. 75-76. 
120

 R. Mantran, a.g.e., s.207-208. 
121

 İmam Gazâlî, a.g.e., cilt 2, s. 13; Nasîruddin Tusî, a.g.e., s.209. 
122

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s.209,210. 
123

 Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s.209-210. 
124

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s.155. 



24 
 

nedeniyle, yemek ve suyun önce çocuklara verilmesi gerektiğini söylüyordu.
125

 

Keykavus oğluna yeme-içme konusunda öğüt verdiğinde, düzenli yemesini önermiş, 

zira düzensiz yemeği sıradan insanların yediğini söylemişti. Onun önerdiği yeme düzeni 

günde iki ana öğündü. Sabah uyanınca biraz mide bastırmak, öğle yaklaşınca biraz daha 

yemek, ikindi geçip akşama az kala günün son yemeğini yemekti ki yatıncaya kadar 

hazmedilsin. Yemeği acele etmeden, yavaş yemesini, yemek esnasında kimseyle 

konuşmamasını öğütlüyor, bunun İslam‟ın emri olduğunu söylüyordu.
126

 D‟ohsson 

Türklerin sabah saat onla on bir arasında bir öğün, akşam gün batımından önce bir öğün 

olmak üzere günde iki öğün yemek yediklerini, evin efendisinin yalnız yediğini, 

çocuklarının ona ender eşlik ettiğini yazmıştı.
127

 Mantran da evin efendisinin akşam 

yemeğini evinde yalnız yediğini söylemişti. Ona servisi eşi ya da hizmetliler yapardı. 

Yemekler kalaylı sahan, porselen ya da pişmiş topraktan kaplarda, bakır bir siniye 

dizilerek servis edilirdi. Sulu yemeklerde kaşık kullanılırdı.
128

 D‟ohsson ve Mantran 

evin efendisinin yalnız yemek yediğini söylerken Metin And sıradan ailenin aynı 

sofrada yemek yediklerini ifade ediyordu.
129

 O halde toplumun üst kademesinde ya da 

zengin ailelerde evin efendisi yalnız başına yemeğini yer, sıradan aileler hep birlikte 

yerlerdi denilebilir.  

Osmanlı‟da herkes yemeği yere serilen bir örtünün üzerinde altına konulan sandık ya da 

benzeri eşyayla yükseltilen bir sinide yerlerdi.
130

 Yemek tek tabakta olur, bazen kaşık 

kullanırlardı.
131

 Çocuklar bu sofraya ne zaman oturuyordu bilemiyoruz. Osmanlı ailesi, 

Amasyalı‟nın çocukların büyüklerle sofraya on yaşından sonra oturtulması tavsiyesine 

ne kadar riayet ediyordu, bu her ailede uygulanır mıydı? Aileler bu konuda değişik 

tutum sergilemiş olmalıdır. Ancak çocuk on yaşına gelinceye kadar sofra eğitimi her 

ailede verilirdi kuşkusuz. Ahlak yazarları, ailenin terbiyesi bölümlerinde sofra adabı 

üzerinde durmuş, yapılması ya da yapılmaması gereken davranışları uzun uzun 

anlatmıştı. Ahlak yazarlarının sofra adabı üzerinde sürekli durmaları, kendilerinden 

                                                           
125

 Mehmet Şeker, a.g.e., s. 99. 
126

 Keykavus, a.g.e., s.158. 
127

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s.29. 
128

 R. Mantran, a.g.e., s.208. 
129

 Metin And, a.g.m., İstanbul 2003, s. 425. 
130

 Metin And, a.g.m., İstanbul 2003, s. 425; M. Kütükoğlu, a.g.e., s.193-194; J. Thevenot, a.g.e., s.68; H. 

Dernschwam, a.g.e., s.173; M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 30. 
131

 S. Gerlach, a.g.e., s.621-622; J. Thevenot, a.g.e., s.68; R. Mantran, a.g.e., s.208. 



25 
 

önceki yazarları tekrar ederek iyi davranışları pekiştirmek olabileceği gibi, gördükleri 

eksiklikleri gidermek amacı da taşıyor olabilirdi.  

Bir çocuğun ilk öğrenmesi gereken sofra adabıydı. Çocuklar yemek öncesi, yemek 

esnasında ve sonrasında nelere dikkat edeceklerini evde ailesinden öğrenirdi. Yemeğe 

başlanmadan önce eller yıkanmalıydı.
132

 Yemeği birlikte yiyeceği herkes hazır 

olduğunda yemeğe başlanacağı, acele etmeden yenileceği, yemek esnasında 

konuşulmayacağı ve kimseye bakılmayacağı, yemeğin beğenilmediğinin belli 

edilmeyeceği,
133

 yemek esnasında pis ve çirkin sözler söylenmeyeceği, boş 

konuşulmayacağı, ağzı ya da dişi kanadığında herkesin göreceği şekilde tükürmeyeceği, 

hapşırdığında ya da esnediğinde ağzını eliyle kapatacağı, ısırdığı ekmeği yemeğe tekrar 

batırmaması gerektiği, sıcak yemeği sesli üflememesini, ağzına dokunan kaşığı yemeğe 

tekrar sokmaması gerektiğini, doyana kadar yemeyi
134

 çocuğa öğretmek gerekiyordu. 

Gelibolulu Mustafa Ali de yukarıda sayılan sofra kurallarına ilave olarak, misafir olunan 

evde ev sahibi başlamadan yemeye başlanmamasını, başkasının önündeki yemeğe 

uzanılmamasını, üzüntü veren ya da mide bulandırıcı konulardan bahsedilmemesini 

tavsiye ediyordu.
135

  

1.4. AĠLEDE TEMEL EĞĠTĠM 

İslam düşünürlerine göre, bir çocuk anne sütü almayı bıraktığında aile içi eğitimin 

başlaması gerekmekteydi.
136

 İslam ahlakı konusunda Kur‟an‟dan sonra en önemli 

kaynak olarak kabul edilen İhyâu Ulûmi‟d-Dîn adlı eserinde Gazali, çocukların 

doğduklarında saf halde ve üstlerine yapılacak her türlü nakışa müsait boş bir levha gibi 

olduklarını, ailenin verdiği eğitimle bu levhanın şekillendiğini söylemişti. Buna göre 

çocuğa iyilik öğretildiğinde, iyi ve hayırlı olur, bu dünyada da öbür dünyada da mutlu 

olurdu.
137

  

Arabistan‟daki erken ergenlik yaşı, Türk toplumunca da benimsenmişti. Ergenlik yaşına 

kadar çocukların dini bilgi ve ibadet eğitimlerini tamamlayarak, alışkanlık kazanması 

                                                           
132

 Mehmet Şeker, a.g.e., s. 202; Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s. 396. 
133

 Keykavus, a.g.e., s.158. 
134

 Mehmet Şeker, a.g.e., s. 203-204. 
135

 Mehmet Şeker, Gelibolulu Mustafa „Âlî ve Mevâ‟ıdü‟n-Nefais Fî-Kavâ‟ıdi‟l-Mecalis, Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, Ankara 1997, s. 206. 
136

 İbn Sina, a.g.e., s. 914; Nasîruddin Tusî, Ahlâk-ı Nâsırî, s.207. 
137

 İmam Gazali, a.g.e., 3. Cilt, s. 165. 



26 
 

hedefleniyor, bu nedenle eğitim olabildiğince erken yaşta başlıyordu. İlmihal kitapları 

dini yükümlülük yaşını kızlar için 7-9, erkekler için 9-11 yaş olarak veriyordu.
138

 Kız ve 

erkek çocuklar yaklaşık yedi yaşına kadar, sıradan ailelerde anneleriyle, toplumun ileri 

gelenleri ya da zenginlerin evlerindeki haremde anneleri ve hizmetlileriyle yaşarlardı. 

İster zengin olsun isterse fakir, kız ve erkek çocuk ilk eğitimini anneden alırdı. Anneler 

toplumun önem verdiği terbiye kurallarını çocuğuna öğretirdi. Akrabalara saygı 

göstermek, çocuğa ilk öğretilen kurallardandı.
139

 İbni Sina çocuğun kasları güçlenip, 

kelimeleri düzgün telaffuz ettiğinde, anlama kabiliyeti de gelişmişse önce Kur‟an 

eğitimine başlanması gerektiğini söylüyordu. Dinin hükümleri açık, anlaşılır, çocuğun 

ezberleyebilmesi için sade bir dille ve vezinli bir şekilde anlatılmalıydı ki hem kolay 

anlasın hem de rahat ezberleyebilsindi. Edebin saygınlığı, ahlaksızlığın kötülüğü, 

bilginin iyiliği, cahilliğin kötülüğü, ana-babaya itaat, iyilik yapmak ve misafir 

ağırlamayı öğütleyen şiirler öğretilmeliydi. Şiir yoluyla eğitim daha akılda kalıcı, 

çocuğun konuyu daha iyi kavramasını sağladığı için tavsiye ediliyordu.
140

 Çocuk 

eğitimine, çocuğun kötü alışkanlıklar kazanmaması, kötü alışkanlıkları varsa 

yerleşmemesi için olabildiğince erken yaşta başlanması tavsiye ediliyordu.
141

 Zira 

küçük yaşta öğrenilen bilgilerin taşa kazınmış gibi kalıcı olacağı belirtiliyordu.
142

 

Bir çocuğun eğitiminden birinci derecede sorumlu olan anne ve babasıydı.
143

 Anne 

sevgisi ve şefkatine ihtiyacı olduğundan, İslam çocuğun temyiz yaşına kadar annenin 

bakım ve korumasında olmasını kabul eder. Temyiz yaşı çocuğun yedi yaşına kadar 

olan dönemdir. Anne ve baba arasında terbiye konusunda anlaşmazlık durumunda, 

İslam hukukçuları erkek çocuğunun yedi, kız çocuğunun dokuz ya da on bir yaşına 

kadar anneyle kalmasını kabul etmişlerdi.
144

  

Ahlak kitabı yazarlarının çocuğun terbiyesi konusundaki muhatapları anneler değil 

babalardı. Keykavus Kabusname‟de oğlu Gilan Şah‟a evlat yetiştirirken dikkat edeceği 

                                                           
138

 Necdet Sakaoğlu, “Lütfiye-i Vehbî‟de (18. YY) Çocuk Eğitimiyle İlgili Görüşler”, Çocuk Kültürü I. 

Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi Bildirileri, Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama 

Merkezi Yayınları, Yay. Hzr. Bekir Onur, Ankara 1997, s. 74. 
139

 R. Mantran, a.g.e., s.175. 
140

 İbn Sina, a.g.e., s. 914. 
141

 İbn Sina, a.g.e., s. 914; Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 96;  Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 215; 

Hayati Hökelekli,a.g.m.. 
142

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 100. 
143

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 35. 
144

 Hayati Hökelekli, a.g.m.. 



27 
 

hususları öğütlemişti.
145

 Fakat biliyoruz ki çocukları belli yaşa kadar eğiten anneydi. 

Anne çocuğuna, sofra adabını, büyüklerine saygıyı, oturma ve hareket etme kurallarını, 

söz söyleme ve dinlemeyi öğretirdi.
146

  

Tarîku‟l-Edeb çocuğun karakteriyle aile yapısı arasında doğrudan ilişki kuruyor ve iyi 

ailelerin iyi çocukları, kötü ailelerin de kötü çocukları olacağını ifade ediyordu. Nasıl ki 

kötü malzemeden iyi ürün çıkmazsa, bir çocuğun karakterinde iyi özellikler yoksa 

terbiye ve eğitimle onun iyi bir insan olamayacağını söylüyordu. Eğitimi yağmura 

benzeterek, yağmurun iyi ve faydalı olduğunu, bağa yağarsa gül, çorak araziye yağarsa 

çer-çöp yetiştirdiğini anlatıyordu.
147

 Ahlak kitaplarının hemen hepsi çocukların 

arkadaşlarına dikkat çekiyor, iyi arkadaşın iyiye, kötü arkadaşın da kötüye 

yönlendireceğini belirtiyordu. Ebeveynlere çocuklarını iyi ailelerin çocuklarıyla 

görüştürmesini tavsiye ediyordu.
148

  

Çocuk eğitiminde ailenin yaklaşımı çok önemlidir. Ahlak eserlerinde doğru davranışın 

aşamalı olarak anlatılması, güzel davranışların övülmesi, çirkin davranışların 

eleştirilmesi ve istenmeyen bir durum olduğunda çocuğun ikaz edilmesi tavsiye 

edilirdi.
149

 Çocuk iyi bir davranışta bulunduğunda toplum içinde övülmeli, hatalı 

davranışını gizlemek istediğinde görmezden gelinmesi öneriliyordu.
150

 İslam ahlak 

düşünürleri çocukta utanma duygusunun gelişmesine önem vermişlerdi. Temyiz 

döneminde çocuğun utanma duygusuna sahip olması beklenirdi. Zira utanma duygusuna 

sahip olma, çocukta akıl ve vicdanın geliştiğine işaretti.
151

 

Çocuk söylenenleri anlamaya başladığında ve az ya da çok kendini ifade edebildiğinde, 

onlara İslam‟ın esasları ve tevhid inancı öğretilirdi.
152

 Çocukların küçük yaşta taklit 

yetenekleri güçlü olduğundan dinin gerekleri olan farz, sünnet, helal, haram kavramları 

                                                           
145

 Keykavus, a.g.e., s. 247-256. 
146

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 96; Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s. 376. 
147

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s.74. 
148

 İmam Gazâlî, a.g.e., cilt 3, s. 165; Keykavus, a.g.e., s.89; Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 100; 

Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s. 396; Sâdi-i Şirâzî, a.g.e., s. 23. 
149

 Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s. 372; Hayati Hökelekli, a.g.e.. 
150

 İmam Gazâlî, a.g.e., cilt 3, s. 167. 
151

 H. Hökelekli, “Çocuk”, a.g.m.. 
152

 H. Hökelekli, a.g.m.. 



28 
 

sürekli anlatılmalıydı. Yedi yaşına geldiklerinde namaz kılmaya başlamalı, on yaşında 

kılmıyorlarsa dövülmeliydi.
153

 

Kuşkusuz temel çocuk eğitiminde kız erkek ayrımı yoktu. Dini bilgiler, sofra adabı, 

büyüklere saygı ve itaat, davranış ve söz söyleme eğitimi her iki cinse de verilirdi. 

Küçük yaşta verilen eğitimdeki fark, kız ve erkek çocukların toplumdaki rolleriyle ilgili 

olmalıydı. Ancak çocuklara gösterilen sevgi ve ilgi açısından farklılıklar olabilirdi. 

İslam‟da çocuk haklarından olan eşit muamele, sevgi, şefkat ve ilgi göstermede de adil 

olmayı gerektirirdi. Ebeveynler sevginin dışa dönük ifadesi olan öpücükte bile eşitliği 

gözetmeliydi.
154

 Robert Mantran, erkek çocukların babanın soyunu devam ettireceği ve 

arkasından dua edeceği için kızlara oranla daha sevildiği ve şımartıldığını söylüyordu. 

Kızlar zaten bir süre sonra evden ayrılacakları için babanın ilgisi dışında kalırdı.
155

  

 

1.4.1. Kız Çocuklar 

Çocuklar konuşma yetisine sahip olduktan sonra, iyiyi kötüden ayırma ve utanma 

duygularının kazandırılması yönünde eğitilir, bundan sonra din ve iş eğitimine 

başlanırdı.
156

 Kız çocukların eğitiminde ailenin gelir durumunun bir önemi yoktu. 

Kızlar evde eğitim alır ya da nadiren okula giderdi. Zaten kızlardan beklenen bilgili 

olması değil, ileride iyi bir ev hanımı ve anne olmasıydı.
157

 

Osmanlı ailesinde kadınlar evde kapalı bir hayat sürerdi. Mustafa Âlî merhamet 

edilecek kimseler arasında kadınları sayarken, gerekçelerinden biri de onların erkekler 

gibi istediklerinde gezme haklarının olmadığını ifade etmişti.
158

 Kur‟an kız çocuklarının 

haklarının gözetilmesi konusuna dikkat çekmiştir. Eski Arap kavimlerinin kız çocuğuna 

karşı olan tutumlarını eleştirmiş, bunun sapkınlık ve utanç kaynağı olduğunu, öteki 

dünyada hesabının sorulacağını söylemişti.
159

 Keykavus tavsiyelerinde oğluna, kızı 

olursa kendisinin ve annesinin ona şefkat göstermesini, zira kızının onların esiri 

olduğunu ifade etmişti. Kızlar erkekler gibi geçimlerini sağlayamadığı için öncelikle 

                                                           
153

 Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s. 376. 
154

 H. Hökelekli, a.g.m.. 
155

 R. Mantran, a.g.e., s.157. 
156

 Necdet Sakaoğlu, a.g.m., Ankara 1992, s.362. 
157

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 202; R. Mantran, a.g.e., s. 157. 
158

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 1997, s. 115. 
159

 Hayati Hökelekli, a.g.m.. 



29 
 

kızının çeyizini hazırlamasını öğütlemişti.
160

 Amasi babaların kızlarına daha fazla sevgi 

ve şefkat göstermelerini, onları sevindirmelerini tavsiye ederek, onların her türlü 

eziyetlerine katlanmanın sevap olduğunu yazmıştı.
161

 

Kızlar büluğa ulaşana kadar çarşaf ve peçe kullanmayıp, kadınlara yönelik yasaklardan 

muaf tutulurlardı. Sıradan ailelerin kız çocukları gündelik işler için sokağa rahatça 

çıkabilirlerdi. Büluğ çağına ulaşan kızlar (bu bazen dokuz, on yaş olabilirdi) çarşaf ve 

peçe kullanmaya başlar, kadınlara uygulanan yasaklar onlar için de yürürlüğe girerdi. 

Kız çocuğu sıradan aileye mensupsa büluğ yaşına kadar dini eğitimini aldığı kabul 

edilir, bundan sonra onlardan beklenecek olan ev işleri eğitimine hız verilirdi. Varlıklı 

ailelerin kızlarının eğitimi büluğla bitmezdi. Onlar müzik, şarkı dersleri, şiir okuma gibi 

derslere devam ederdi.
162

 Kızların evlenmesi doğduğu andan itibaren düşünülür, çeyiz 

hazırlıkları erken dönemde başlardı.
163

 Bu nedenle kızlar küçük yaştan itibaren dikiş ve 

nakış eğitimi de alarak çeyiz hazırlığına katkıda bulunurdu.
164

 Kızlara Kur‟an ve nakış 

öğretmesi için hoca tutulduğu da olurdu.
165

 Bu elbette ailenin ekonomik durumuyla 

ilgiliydi.  

İstanbul‟a getirilen esir genç kızlardan sağlıklı, güzel olanlar saraya götürülürdü. Saraya 

götürülen bu kızlara önce Türkçe ve İslam bilgisi verilerek dini ibadetler öğretilir
166

 

daha sonra dikiş nakış öğretilirdi. Bu kızlar evlilik yaşına geldiklerinde devletin ileri 

gelenlerinden biriyle evlendirilir, şansları varsa sultanın eşi bile olabilirdi.
167

 Saraya 

alınan bu genç kızlar dikiş nakış eğitimi yanında, yetenekleri doğrultusunda müzik ve 

dans eğitimi de alırdı.
168

     

Fakir kız çocukları varlıklı ailelere, daha iyi şartlarda büyümesi için evlatlık
169

 ya da bir 

sözleşmeyle icar-ı sagir adı altında, hizmet etmesi için verilirdi. İcar-ı sagirde küçük 

                                                           
160

 Keykavus, a.g.e., s. 253,254. 
161

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 97. 
162

 R. Mantran, a.g.e., s. 175. 
163

 R. Mantran, a.g.e., s. 157. 
164

 Leslie Peirce, Ahlak Oyunları 1540 – 1541 Osmanlı‟da Ayntab Mahkemesi ve Toplumsal Cinsiyet, 

Çev. Ülkün Tansel, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul Haziran 2005, s.293. 
165

 Tahsin Özcan, Fetvalar Işığında Osmanlı Esnafı, Kitabevi, İstanbul 2003, s. 182. Bir fetvanın konusu 

evin küçük kızına Kur‟an ve nakış öğretmek için gelen hocanın ücretiydi. Fakih‟ten açıklığa kavuşturması 

istenen konu: “Bir baba, kızıma Kur‟an ve nakış öğret sana ücretini ödeyeceğim derse, aralarında zaman 

ve ücret konuşulmazsa, iki yıl hoca küçüğe eğitim verdikten sonra baba hocaya bir ücret vermemeye 

kadir olur mu? sorusuna, “Vermeme hakkı yoktur, hatta hoca misliyle alır” cevabını vermişti.  
166

 H. Dernschwam, a.g.e., s. 189. 
167

 S. Schweigger, Sultanlar Kentine Yolculuk, s. 122. 
168

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 216. 
169

 Abdurrahman Kurt, a.g.e., s.77. 



30 
 

kızın yeme, içme ve giyimi muhtemelen evin efendisine aitti, ancak yapacağı işin 

karşılığında belli bir ücret belirlenirdi.
170

 Küçük kız hizmetçi olarak gittiği evde kendi 

yaşına uygun olan işlerde çalışır, evlilik yaşı geldiğinde babası ya da efendisi arasındaki 

anlaşmaya göre evlendirilirdi. Hizmet ettiği aile kıza çeyiz verirdi.
171

 

Erkek ve kız çocuk daha küçük yaştayken, babalar aralarında ileride çocuklarının 

evleneceklerine dair söz verirlerdi. D‟Ohsson kızlara üç ya da dört yaşındayken söz 

kesilip, kız on iki veya on dört yaşına geldiğinde evlendirildiğini ifade etmişti.
172

 Erken 

yaşta nişanlılık sadece halk arasında olmazdı. Osmanlı sarayında da, her ne kadar siyasi 

amaçla yapılıyor olsa da, çok küçük yaşta nişanlanan hanım sultanlar vardı. Osmanlı 

padişahlarından III. Mustafa‟nın (ö. 1774) kızı Hibetullah üç aylık, II. Mustafa‟nın (ö. 

1703) kızları Esma ve Beyhan Sultanlar iki yaşında nişanlanmıştı.
173

 Bazen hanım 

sultanlar erken yaşta evlendirilir, düğünleri de yapılırdı. Evliliğin gerçekleşmesi için 

hanım sultanın büluğa ermesi beklenirdi. Sultan İbrahim‟in (ö. 1648) kızları Beyhan 

Sultan iki, Fatma Sultan üç, Gevher Sultan dört yaşlarında,
174

 III. Ahmed‟in (ö. 1736) 

kızları Hatice ve Fatma Sultanlar dört yaşında
175

 üst düzey devlet yöneticileriyle 

evlendirilmişlerdi.  

Gerlach Rum kızların ve İstanbul‟a yakın Semizce Köyü‟nde yaşayan Bulgar kızların 

on iki, on üç, Türk kızların dokuz yaşında evlendirildiklerini yazıyordu.
176

 Türkler, 

erken yaşta kızlarını evlendirmelerine gerekçe olarak, çocuk doğurabilme kabiliyetlerini 

dokuz yaşında kazanıyorlarsa, daha geç yaşta evlendiğinde arada doğabilecek çocuklar 

kaybedilmemeli diye açıklıyordu.
177

 İslam‟ın kadınların nikah altında bulunmasını 

teşvik etmesi ve bir kadının onur ve haysiyetinin ancak bir kocanın gözetiminde 

korunabileceği gerekçeleri de aileleri erken yaşta kızlarını evlendirmeye iten 

nedenlerdendi.
178

 Ahlak eserleri de büluğ çağına gelen kızların, hiç bekletilmeden 

hemen evlendirilmesini tavsiye ediyordu.
179

 Bu konuda Keykavus‟un oldukça ilginç 

                                                           
170

 Suraiya Faroqhi, Osmanlı‟da Kentler ve Kentliler, Çev. Neyyir Kalaycıoğlu, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 3. Baskı, İstanbul Mart 2000, s. 342. 
171

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2002, s. 127. 
172

M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., a.g.e., s. 202. 
173

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 118. 
174

 M. Çağatay Uluçay,  Padişahların Kadınları ve Kızları, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 4. Baskı, 

Ankara 2001,s. 63-65. 
175

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 128. 
176

 S. Gerlach, a.g.e., s. 272, 452, 826. 
177

 S. Gerlach, a.g.e., s. 452. 
178

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 203. 
179

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 215; Ayşa Sıdıka Oktay, a.g.e., s. 385; Keykavus, a.g.e., s. 253.  



31 
 

fikirleri vardı. Kız çocuk sahibi olmamanın daha iyi olduğunu söyleyerek, bir kız 

çocuğu sahibi olmayı “Ya yerde gerek ya da erde” diyerek, bir an önce evlendirip 

kurtulması gereken bir yük olarak tarif ediyordu.
180

 

Osmanlı‟da çocuklar masum varlıklar olarak kabul edilir, sevilir ve korunurdu. Fakat bu 

durum kız çocuğu büluğa erince değişirdi. Büluğa ermiş kız artık müştehat yani şehveti 

çeker hale geldiğinden, önceleri serbest olan dışarı örtünmeden çıkabilme yasaklanır, 

peçe kullanmaya başlardı. Boşanmış ailelerde terbiye ve koruması altında bulunduğu 

annesinden alınıp, cinsel olgunluğa ulaşan kızına daha iyi sahip olacağı düşüncesiyle 

babaya verilirdi. Ebussuud‟a “Bir kadın geride üç yaşında bir oğul ile dokuz yaşında 

küçük kızını bırakarak ölüyor. Bu çocukları anneanneleri nafaka takdir ettirerek yanına 

alıp bakabilir mi? diye soruluyordu. Ebussuud erkek çocuğunu anneannenin 

alabileceğini, müştehat ise kızı alamayacağını söylemişti.
181

 Dokuz yaşında kız çocuğu 

büluğa ermişse çocukluğu bitmişti, artık evlenme ve korunması gereken yaşa gelmişti. 

Kızın korunmak için yetişkin bir erkeğe ihtiyacı vardı, bu kişi de baba ya da dedeydi. 

Onlar da kızı en kısa zamanda uygun buldukları biriyle evlendirecekti. 

Tusi kız çocuklarına, toplumda kabul gören ve beğenilen becerilerin öğretilmesini, onlar 

için önemli olanın eve bağlılık, örtünme, ağırbaşlılık ve iffet olduğunu ifade 

ediyordu.
182

 Kızlara bu vasıflar kazandırılırken, ahlak eserleri damat adayında olması 

gereken bazı özelliklere de dikkat çekiyordu. Keykavus ve Kınalızade damat adayının 

öncelikle dinine bağlı ve güzel huylu kimse olmasını tavsiye ediyordu. Kınalızade 

zenginlik, mevki ve yakışıklılığın çok da önemli olmadığını ama dinine bağlı, sağlam 

karakterli bir damatta ilave olarak bu vasıflar da bulunursa onun deyimiyle “nur üstüne 

nur” olurdu. Keykavus damadın dinine bağlı, iyi huylu olmasının yanında daha önce 

evlenmemiş ve yakışıklı olmasını da öneriyordu. Damadın seviyesinin kızın 

seviyesinden aşağıda olmasının iyi olacağını, damadın kayınpederden çekineceği için 

kızın rahat edeceğini ilave ediyordu.
183

 

 

 

                                                           
180

 Keykavus, a.g.e., s. 253,254. 
181

 Ebussud Efendi Fetvaları, a.g.e., s. 30-31. 
182

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 215. 
183

 Keykavus, a.g.e. , s. 255, 256; Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s. 385. 



32 
 

1.4.2. Erkek Çocuklar 

Erkek çocuklar ileride yapacakları iş konusunda eğitim almadan önce mahalledeki 

sıbyan mektebine giderdi. Okul eğitimi sırasında ya da bittiğinde İslam dini gereğince 

erkek çocuklar sünnet edilirdi. Bir erkek çocuğu ancak sünnet olunca tam bir Müslüman 

olurdu.
184

 Çocukların belli bir sünnet yaşı yoktu. Amasyalı çocuk haklarından olan 

sünnetin, okula başlamadan olabileceği gibi sonra da olabileceğini ancak en iyisinin 

okula başlamadan olduğunu söylemişti.
185

 Keykavus da erkek çocuğu büyüdüğünde 

sünnet edilmesini ve olanaklar ölçüsünde sünnet düğünü yapılmasını tavsiye 

ediyordu.
186

 Osmanlı topraklarına gelen seyahatname yazarlarından Postel sünnet 

yaşının on dört ile yirmi dört-yirmi beş yaş arasında değiştiğini,
187

 Bassano yedi ile on 

beş yaş arasında olduğunu,
188

 Gerlach bu yaşın dört ya da beş,
189

 Grelot sekiz yaşından 

sonra olmak üzere on iki-on beş yaşına kadar,
190

Dernschwam önceden on iki-on üç olan 

sünnet yaşının, çocuk ölümlerinin salgın hastalıklar nedeniyle çok olmasından daha 

erken yaşlara çekildiğini söylemişti.
191

 Özdemir Nutku çocuklarda sünnet yaşının beş ila 

on iki yaş arasında değiştiğini,
192

 Abdurrahman Kurt erkek çocukların yedi-sekiz 

yaşlarında,
193

 Mübahat Kütükoğlu sünnetin tek sayılı yaşlarda yapılma geleneğine 

rağmen genellikle buna pek riayet edilmediğini söylemişti.
194

  

Öncelikle sünnetten sonra çocuğun yatacağı yatak süslenirdi.
195

 Sünnet günü çocuklar 

sırmalı ve gösterişli elbiseler giyerler, başlarına da tüylerle süslenmiş sarıklar takardı.
196

 

Daha sonra ata bindirilen çocuk, kalabalık eşliğinde camiye götürülürdü. Camide imam, 

çocuğu dini bilgilerini ölçen sözlü sınava tabi tutar, sonra da dinini koruyacağına yemin 

                                                           
184

 R. Mantran, a.g.e., s. 173. 
185

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 79. 
186

 Keykavus, a.g.e., s.247. 
187

 Aktaran Metin And, a.g.m., İstanbul 2003, s. 186. 
188

 L. Bassano, a.g.e., s. 103. 
189

 S. Gerlach, a.g.e., s. 464. 
190

 Aktaran Gülgün Üçel-Aybet, Avrupalı Seyyahların Gözünden Osmanlı Dünyası ve İnsanları (1530-

1699), İletişim Yayınları, İstanbul 2003, s. 382. 
191

 H. Dernschwam, a.g.e., s. 191. 
192

 Özdemir Nutku,a.g.m. , s. 60. 
193

 Abdurrahman Kurt, a.g.e., s. 42. 
194

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 128. 
195

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 133. 
196

 S. Gerlach, a.g.e., s. 679; H. Dernschwam, a.g.e., s. 191. 



33 
 

ettirirdi.
197

 Camiden sonra kalabalık eşliğinde çocuk şehrin sokaklarında gezdirilir, bu 

konvoya davul, zurna eşlik ederdi.
198

 

Padişahlar şehzadelerini, ileri gelen aileler oğullarını sünnet ettirirken fakir ailelerin 

çocuklarını da sünnet ettirirlerdi. Varlıklı ailelerde sünnet edilen çocuk sayısı bazen 

yüzlerce olabileceği gibi, şehzade sünnetlerinde binleri bulan sayıda çocuklar sünnet 

edilirdi.
199

 Osmanlı sarayının düzenlediği sünnet törenleri sarayla halk arasındaki 

ilişkileri daha iyileştirme, pekiştirme amacına da hizmet ederdi.
200

 

Sünnet genellikle evde olur, işlemi berberler yapardı.
201

 Keskin bir usturayla, hızla ve 

beceriyle yapılan işlem sonrası yaraya pansuman yapılıp sarılır, yaraya bazen odun külü 

konurdu. Bundan sonra çocuk yatağına yatırılır, acısını unutması için düğün eğlencesi 

düzenlenir, çocuğa hediyeler verilirdi. Sünnet aileler için coşkulu bir olaydı, şehzade 

sünnetlerinde Atmeydanı‟nda şenlikler düzenlenir, esnaf şehzadeye hediyeler verirdi. 

III. Murad‟ın (ö. 1595) oğlu III. Mehmed‟in (ö. 1603), IV. Mehmed‟in (ö.1693) oğulları 

Mustafa ve Ahmed‟in sünnet şenlikleri hafızalarda yer edecek şekilde olağanüstü 

olmuştu.
202

 Osmanlı sarayındaki sünnetler bazen entrikalara da zemin hazırlamıştı.  

1648‟de yapılan sünnetten sonra IV. Mehmet‟in kanaması olmuş, Darüssaade Ağası 

İbrahim Ağa Kösem Sultan‟ın emrine itaat ederek, yedi yaşındaki genç padişahı ortadan 

kaldırmak amacıyla olayı görmezden gelmişti.
203

 

1.5. DEVġĠRMELER 

Osmanlı toplumunda erkek çocuklardan bahsedilince, devşirmeler de akla gelen erkek 

çocuklardır. Bu çocuklar küçük yaşta ailelerinden koparılıp, Osmanlı‟ya hizmet 

amacıyla İstanbul‟a getirilen çocuklardı. Gerek ulema ailelerinin, gerek bürokrat 

ailelerin gerekse de esnaf ya da tüccar ailelerin çocuklarıyla devşirmeler gündelik 

hayatta az ya da çok temas halindeydi kuşkusuz.  

                                                           
197

 Aktaran Metin And, a.g.m., İstanbul 2003, s. 186. 
198

 H. Dernschwam, a.g.e., s. 191; Luigi Bassano, a.g.e., s. 104. 
199

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 128; Gülgün Üçel-Aybet, a.g.e., s. 383-386. 
200

 Cornell H. Fleischer, Tarihçi Mustafa Ali Bir Osmanlı Aydın ve Bürokratı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

2. Baskı, İstanbul Ekim 2001, s. 109; Robert Mantran, s. 157. 
201

 Tahsin Özcan, ag.e., s. 185; R. Mantran, a.g.e., s. 173. 
202

 R. Mantran, a.g.e., s. 173-174. 
203

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 133. 



34 
 

Karamanlı Mevlana Kara Rüstem Paşa ve Çandarlı devlet gelirlerini artırma yolu olarak 

Sultan I. Murat‟ın (ö.1389) pencik usulüne dikkatini çekmişlerdi. Edirne‟nin fethinden 

sonra, Meriç havzasından ele geçirdikleri savaş esirlerinin sayısı hayli fazla olmuş, 

gazilerden beşte bir oranında pencik vergisi alınmaya başlandı. Çandarlı bu esirleri 

Bursa yakınlarındaki Türk köylerindeki ailelerin yanına yerleştirip, Türkçe ve İslam 

dininin esaslarını öğrenmelerini sağladı. Sonra da bu gençleri bir kışlada bir araya 

toplayarak, yeniçeri ordusunu kurdu.
204

 Önceleri yeniçeri ordusuna savaş esirlerinden 

sağlanan insan kaynağı, fetihlerin azalmasıyla devşirme usulüne dönüştü. Bu sistem II. 

Murat (ö. 1451) zamanında kanunlaşmıştı.
205

 Osmanlı toprakları genişledikçe askeri 

teşkilat da genişlemiş, dönemin ihtiyaçlarına göre yapılanmış, çıkarılan yeni kanunlarla 

devşirme sistemi en iyi hale getirilmişti.
206

 16. yüzyılda bozulmaya ve gevşemeye 

başlayan devşirme sistemi, 1751 yılında 1000 kadar çocuğun devşirilmesiyle son 

bulmuştu. Bu sistem yaklaşık iki buçuk asır devam etmişti.
207

  

Devşirme sistemine göre Osmanlı topraklarında yaşayan gayrimüslimlerden baş vergisi 

(cizye) olarak aralıklarla erkek çocuklar toplanırdı. Bu çocuklar yaşadıkları bölgelerden 

bir fermanla toplanır, Osmanlı Devleti için çalışmak ve Türk-İslam geleneklerine göre 

yetiştirilmek üzere İstanbul‟a getirilirdi. Çocuklar Osmanlı yönetim kademesiyle askeri 

teşkilatında çeşitli görevlerde bulunmak üzere eğitilirdi.
208

  

Devşirme işlemi üç, beş ya da yedi yılda yapılırdı. Toplama işinin niteliği ile toplanacak 

çocukların özellikleri devşirme kanununda belirtilmişti. Türk, Kürt, Acem, Rus, Yahudi, 

Çingene çocukları, şehirli çocuklar, papazların oğulları, asil Hıristiyanların çocukları, 

yetimler, çoban çocukları, evliler, tek oğlu olanın çocuğu alınmazdı. Fiziksel olarak çok 

kısa ya da uzun, kel, doğuştan sünnetli olanlar da alınmazdı. Toplanan çocukların 

yaşları sekiz ile yirmi yaş arasında olurdu.
209

 Uzunçarşılı en asil çocukların seçildiğini, 

                                                           
204

 Halil İnalcık, “Osmanlı Tarihinde Dönemler Devlet-Toplum-Ekonomi”, Osmanlı Uygarlığı 1, T.c. 

Kültür Bakanlığı, Yay. Hzr. Halil İnalcık Günsel Renda, İstanbul, Temmuz 2003, s. 66-67. 
205

 Abdülkadir Özcan, “Devşirme”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1994, 9. Cilt, s. 254-257. 
206

 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilâtından Kapıkulu Ocakları, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Üçüncü baskı, Ankara 1988, s. 13. 
207

 Abdülkadir Özcan,a.g.m.. 
208

 Gülay Yılmaz, The Devshirme System and The Levied Children Of Bursa In 1603-4 A. D., Belleten, 

2015, Cilt. 79, sa. 286, s. 901-902.  Belleten, Türk Tarih Kurumu, Cilt: LXXIX, sa. 286, Ankara, Aralık 

2015,   (901-932) 
209

 Abdülkadir Özcan, a.g.m.. 



35 
 

Ermeni ve papaz çocuklarının da alındığını ifade etmiştir. Yahudiler ticaretle 

uğraştıklarından onların çocukları alınmazdı.
210

  

Çocukların toplanmaları konusunda, bazı Osmanlı tarih kitaplarında anlatılan, 

yeniçerilerin yerleşim yerlerine bir anda baskın yaparak gözlerine kestirdikleri çocukları 

aldığı tezinin yanlışlığı ortaya konulmuştur. Zira 1603 Ekim ayında Bursa‟ya gelen, 

devlet tarafından kendisine yetki verilen ve elinde ferman bulunan turnacıbaşı önce 

fermanı kadıya tescil ettirmişti. Daha sonra köy, kaza, vakıf arazisi ve tımarlara haber 

gönderilmiş, yaşları on beş ile yirmi arasında değişen çocukların babaları tarafından 

turnacıbaşına getirilmesi buyurulmuştu. 
211

 Tellallar kadılık bölgesindeki köylere kadar 

ilan eder, çocuklar papazları, babaları ve vaftiz defterleriyle toplanma alanına 

gelirlerdi.
212

  

Seçimlerin yapılarak ilk grupların oluşması 1604 Ocak Şubat aylarını bulmuş, Bursa‟da 

devşirme işleminin başlaması ile bitmesi arasındaki süre beş ayı bulmuştu. Aynı 

dönemde toplama işlemi Arnavutluk‟ta dört ay, Rumeli‟de sekiz ay, Bosna‟da bir yıl 

sürmüştü. Bu durum toplama işleminin oldukça uzun süren, bürokratik bir süreç 

olduğunu gösteriyordu.
213

 Devşirme uygulaması sadece Rumeli‟deki Hıristiyan 

ailelerden değil Bursa örneğinde olduğu gibi Anadolu‟daki Hıristiyan ailelerden de 

yapılırdı. 1603-4 döneminde Bosna‟dan alınan çocukların 410‟u Müslüman, 82‟si 

Hıristiyandı. Bosnalı Poturoğulları olarak anılan bu çocuklar, II. Mehmet (ö. 1481) 

zamanında verilmiş özel bir ayrıcalık ile sadece bostancıbaşının altında sarayın 

bahçelerinde hizmet ederlerdi.
214

  

Seçilme ve alıkonulma elbette çocuklar ve ebeveynlerinin gönül rızasıyla olmazdı. 

Devşirme işlemi aileler ve çocuklar için acı verici ve sarsıntılı olur, çocuklar kafileler 

halinde İstanbul‟a nakledilirken kaçanlar ya da kaçırılanlar da olurdu. Ancak az da olsa, 

özellikle 1600‟lerde çocuklarını devşirme olarak vermek isteyen ailelerin de oldukları 

kayıtlardan anlaşılıyor. Özellikle yoksul aileler devşirilmeyi çocukları adına bir şans 

olarak görebiliyordu.
215

 Mantran‟ın da bahsettiği gibi kalabalık ve fakir aileler, 

                                                           
210

 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, a.g.e., s. 17. 
211

 Gülay Yılmaz, a.g.m., s. 906. 
212

 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, a.g.e., s. 16. 
213

 Gülay Yılmaz, a.g.m., s. 906. 
214

 Gülay Yılmaz, a.g.m., s. 905. 
215

 Gülay Yılmaz, a.g.m., s. 911.  



36 
 

oğullarının devlet kademesinde yüksek mevkilere gelme ihtimalini bir şans olarak 

değerlendiriyordu. Oğulları yüksek kademelere gelmişse, ailelerine bazen maddi 

olanaklar da sunabiliyordu.
216

 Devlette yüksek kademelere gelme ihtimali olduğunu 

bildiklerinden bu durumu memnuniyetle karşılayanlar da olduğu söylenebilir ancak 

çocuklarının ellerinden alınmasına karşı ailelerin hissettikleri üzüntüye dair kanıtlar 

vardır. Hıristiyan topraklarının Osmanlı‟ya teslimi için yapılan pazarlıklara 

devşirmeden muafiyet şartları da konu olmuştu. Çocuklarını vermek istemeyenler Batılı 

güçlerden ve papadan bile yardım istemiş, Osmanlı Devleti memurlarına rüşvet vermiş, 

çocuklarını evli gösterme ve başka erkek çocuk satın alarak kendi çocuğuymuş gibi 

verme hilesine de başvurmuşlardı. Bazen de çocuklarını vermektense ölmeyi göze 

alarak isyan etmişlerdi.
217

 

Toplanan çocuklardan nakil esnasında hastalanıp kalanlar ya da vefat edenler 

olduğunda, nerede hastalanmış ya da vefat etmişse o bölgenin kadısından bu duruma 

dair ilam alınırdı.
218

 Çocuklar İstanbul‟a getirildiklerinde sünnet edilip, yetenek ve 

fiziksel özelliklerine göre dağıtımları yapılıyordu. En iyi niteliklere sahip çocuklar 

ileride devlet adamı olmak üzere saraya (Enderun) alınırdı.
219

 Dernschwam toplanan 

çocukların sünnet edildikten sonra en güzel ve akıllı olanların ileride yeniçeri, bey, paşa, 

sipahi ve çeşitli devlet görevleri yapmak üzere yetiştirildiğini ifade etmişti. Bunlara 

acemioğlanı denilmekteydi. Bazı acemioğlanlar zanaat öğrenmek üzere usta yanına 

verilerek demirci, nalbant, çilingir, saraç, kılıç ve ok-yay yapımını öğrenirdi. Savaş 

zamanı padişah bu işleri bilenleri de sefere götürürdü.
220

 Acemioğlanların bazıları Asya 

yakasına çoban olarak verilir, açlık, susuzluk ve çetin doğa koşullarına tahammül 

etmeleri hedeflenirdi. Böylece zor koşullara dayanıklılıkları artar, savaşta daha iyi 

performans gösterirlerdi. Bu çocukların bazılarına da ordunun ihtiyaçları için berberlik, 

terzilik gibi meslekler öğretilirdi.
221

 1603-4 döneminde toplanan çocuklardan bir kısmı 

                                                           
216

 R. Mantran, a.g.e., s. 66. 
217

 Speros Vryonis Jr. “Selçuklu Gulamı ve Osmanlı Devşirmesi”, Söğüt‟ten İstanbul‟a, Der. Oktay Özel, 

Mehmet Öz, İmge Kitabevi, 2. Baskı, Ankara, Mayıs 2005, s. 543-549. 
218

 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, a.g.e., s. 25. 
219

 Gülay Yılmaz, a.g.m., s. 913. 
220

 H. Dernschwam, a.g.e., s. 89,94. 
221

 S. Scheweigger, a.g.e., s. 201; R. Lubenau, a.g.e., s. 367. 



37 
 

saray için seçilmiş, kalanlar kayıtlara geçirilerek Türk çiftçilere üç ile sekiz yıllığına 

kiraya verilmişti.
222

 

Toplanan çocukların fiziksel özelliklerine dikkat edilirdi. İnsanların fiziksel özelliği ile 

karakteri arasında ilişki olduğuna inanılırdı. Çok uzun ve çok kısa boylular tercih 

edilmezdi. Çocukların saç, kaş, göz, ten rengi ile varsa yara izi, doğum lekesi ya da 

benlerin, vücuttaki yerleri ve biçimleri dahi ayrıntılı olarak kayıt edilirdi.
223

 

Devşirilen çocuklar nakil esnasında kızıl aba ve sivri külah giyerlerdi.
224

 İstanbul‟a 

getirildikten sonra çocuklara mavi kumaştan elbise ve sarı, sivri başlıklar verilirdi.
225

 

Eğitimleri tamamlanan acemioğlanlar tekrar İstanbul‟a dönerdi. Yeniçeri ağası eşkal 

defterinden kontrol ederek çocukları acemi ocağına kaydederdi. Bu çocuklara günlük 

önce 1, sonra da 2 akçe harçlık verilirdi.
226

 Acemi ocağına kaydedilen bu çocuklar sıkı 

bir askeri eğitimden geçirilerek Osmanlı ordusunda görev yapardı.
227

 

16. yüzyılın ortalarına kadar yeniçerilerin evlenmesi yasaktı. Yavuz Sultan Selim (ö. 

1520) zamanında, ancak izinle olabilen yeniçeri evlilikleri zamanla artarak devam 

etmişti. Bu durumda yeniçerilerin oğullarının himayesi de gündeme geldi. “Kuloğlu” 

denilen bu çocukların babaları vefat etmiş ve küçük yaştaysalar, üç ayda bir iki buçuk 

kile un ya da bedeli ile yine üç ayda bir 15 akçe verilmesi kanunu vardı. Yetim çocuğun 

babası hangi bölük ya da ortaya mensupsa yeniçerilerle beraber babasının maaşını alırdı. 

Yetim kuloğlu yılda bir kere de elbise parası alırdı. Zamanı geldiğinde, yetiştirilmek 

üzere yeniçeri ocağına alınırlardı.
228

 

Babaları yaşayan kuloğulları yetimlere göre daha farklı durumda olurdu. Bu çocuklar 

acemi ocağına kaydedilmez, babalarının devletteki görevlerine göre kayırılır, bazıları 

(timarlı sipahi oğulları) gündelik 9 akçeye kadar ulaşan maaşlarla kalelerde muhafızlık 

görevi yapardı. Sonradan bu çocukların da gündelik 1 akçe ile acemi ocağına 

kaydedilmeleri kanunlaştı.
229

 

                                                           
222

 Gülay Yılmaz, a.g.m., s. 914. 
223

 Gülay Yılmaz, a.g.m., s. 920-921. 
224

 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, a.g.e., s. 17. 
225

 S. Gerlach, a.g.e., s. 100; S. Scheweigger, a.g.e., s. 201; H. Dernschwam, a.g.e., s. 93. 
226

 Abdülkadir Özcan,a.g.m.. 
227

 Gülay Yılmaz, a.g.m., s. 921. 
228

 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, a.g.e., s. 31-32. 
229

 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, a.g.e., s. 31. 



38 
 

Lubenau bir yeniçerinin oğlu olduğunda durumu yeniçeri ağasına bildirdiğini anlatıyor. 

Doğan bebeğe ilk günden 2 akçe maaş bağlanıyor, her yıl bu maaş miktarı artıyordu. 

Yazar Sipahi Meydanı‟nda yapılan talim ve savaş tatbikatını izlemişti. Askerlerin at 

üzerindeki hünerlerini ve silah kullanma becerilerini hayranlık, şaşkınlık ve zevkle 

izlediğini yazmıştı. Bu askerlerin arasında 12-14 yaş civarında sipahi çocukları da 

olduğunu, onların da çok iyi yetiştirilmiş olduğunu gözlemlemişti. Bu durumu 

“Babaları yüksek mevkilere gelmiş beyler, paşalar olsa da, çocukları eğer bir başarı 

gösteremez ve iyi bir sipahi olamazlarsa, bir çiftçi, bir seyis veya benzeri olmaktan ileri 

gidemezler, çünkü kendilerine ait, miras yoluyla sahip olabilecekleri bir malikaneleri, 

mülkleri yoktur, her şey Türk hükümdarına aittir” şeklinde açıklamıştı.
230

 

1.6. OSMANLIDA SAĞLIK 

Osmanlı sarayında hekimbaşı kurumu vardı. Bu kurumun varlığına dayanan ilk belge II. 

Bayezid (ö. 1512) dönemine aittir. Hekimbaşının altında, hekimler, cerrahlar, kehhallar 

(göz doktorları) bulunurdu. Saraydaki hekimler sadece padişah ve ailesiyle 

ilgilenmezdi. Devletin üst kademesindeki kişilerle de ilgilenirdi.
231

 1568 yılının yaz 

aylarında Mısır beylerbeyine bir ferman gönderildi. Fermanda Mısır‟da Seriüddin ve 

Ahmed isminde hekimler bulunduğu, işlerinde iyi olduklarını duyduklarını, gizlice 

araştırıp soruşturulmasını ve bunlardan hangisi daha iyi ise onun saraya gönderilmesini 

buyuruyordu.
232

 Sarayın eczanesi de vardı. Osmanlıda ilaç hazırlama ve satma işini 

attarlar yapardı.
233

Schweigger saraydaki ve şehirdeki eczaneleri gezmiş, kendi 

ülkesindekilere göre yetersiz bulmuştu.
234

  

Osmanlı Devleti halkın sağlığına önem vermiş, sağlığı tehlikeye atan sahte hekimlerle 

mücadele edilmesi için fermanlar göndermişti. 1573 yılında hekimbaşının ihbarı 

üzerine, İstanbul kadısına bir ferman gönderilmişti. Fermanda bazı kimselerin kendini 

hekim, cerrah ve kehhal olarak tanıtarak iş yeri açtıklarını ve tıbba aykırı ilaçlar 

uygulayarak insanlara zarar verdikleri bildirilmişti. Kendini hekim olarak tanıtan bu 

kimselerin izin alabilmek için hekimbaşı tarafından sınava alınıp, ruhsat alanların 

                                                           
230

 R. Lubenau, a.g.e., s. 368, 228-230. 
231

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 232. 
232

 Ahmed Refik, Onuncu Asr-ı Hicrî‟de İstanbul Hayatı (1495-1591), Enderun Kitabevi, İstanbul 1988, 

s. 3-4. 
233

 Turhan Baytop, “Eczacılık”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1994, 10. Cilt, s. 386-388. 
234

 S. Scheweigger, a.g.e., s. 183. 



39 
 

dükkan açabileceği bildirilmişti. Ruhsat almaksızın hâlâ devam edenlerin hakkında 

işlem yapmak üzere, isimleriyle bildirilmesini söylüyordu.
235

  

Osmanlı‟da hekim yetiştirilmesine önem verilmiş, geleneksel yöntem olan usta-çırak 

eğitimiyle hekimler, cerrahlar yetiştirilmişti. Cerrahlar yara ve çıban tedavisinde 

oldukça iyiydiler. İşlerinde iyi olmalarına rağmen Osmanlı kanunlarına karşı kendilerini 

korumak adına, cerrahi işlem öncesi hastadan rıza senedi alırlardı. Bu senet cerrahi 

işlem esnasında gerçekleşebilecek ölüm durumunda, cerrahı hukuki sorumluluktan 

kurtarmak için alınırdı. Senetlerde yapılan işlemin ücreti de yer alabilirdi. Seydişehir‟in 

Zotimle köyünden Abdi Mehmed adlı baba küçük oğlu Himmet‟in böbreğindeki taşın 

tedavisi için Elkeşe adlı gayrimüslim hekimle 11 Esedi guruş ve 4 guruş değerinde halı 

karşılığında anlaşmıştı. Dört Vakiye Mahallesi‟den Ayşe de Mehmed adlı küçük 

oğlunun böbreğindeki taşın tedavisi için yine gayrimüslim hekim İvaz‟la anlaşmış, iki 

anlaşma da mahkemede kayıt altına alınmıştı.
236

 Her iki çocuğun ameliyatı atlatıp 

atlatmadıkları konusunda bilgimiz yok. Ancak hekim bu anlaşmaları kayıt altına alarak 

hem sorumluluktan kurtulmuş, hem de ölüm durumunda hasta yakınlarının vermek 

istememe olasılıklarına karşı, ücretini garanti altına almış oluyordu.  

Hastaların ölümü halinde cerrahların ücretlerini alacağı konusunda fetvalar mevcuttu. 

Ancak uygulanan tedavi o dönemde geçerli olan tedavi usulünde olmalı, hasta ya da 

hasta yakınının izni dahilinde olmalıydı. Şeyhülislama sorulan bir mesele şöyleydi: Bir 

adam hasta küçük oğlunu hekime götürürse, hekim hazırladığı ilacı babasından habersiz 

çocuğa içirdiğinde, çocuk iki gün içinde vefat ederse hekimin cezası ne olmalıdır? 

Fakihin cevabı “diyet” olmuştu. Bir başka fetvada; hekim küçük kızın başındaki çıbana 

babasının izniyle merhem sürmüş, ancak çocuk birkaç gün sonra vefat etmişti. Çocuğun 

ailesi “çocuğun ölümüne senin sürdüğün merhem sebep oldu” diyerek hekimden diyet 

almak istemeleri durumunda, fakih “alamazlar” demişti.
237

  

 

 

 

                                                           
235

 Ahmed Refik, a.g.e., s. 62-63. 
236

 Alpaslan Demir, Osmanlı‟da Yaşamak, Gece Kitaplığı, Ankara 2018, s. 80,81. 
237

 Tahsin Özcan, a.g.e., s. 171-174. 



40 
 

1.6.1. Çocuk Sağlığı 

Klasik dönemde hastalıkların tedavisinde geleneksel yöntemler uygulanırdı. Çocuk 

hastalandığında kurşun dökülüyor, vebadan ya da başka hastalıklardan korumak için bir 

ayet kağıda yazılıp çocuğun boynuna asılıyor ya da ayet yazılı kağıdı temiz suyun içine 

koyduktan sonra yazıları silinene kadar bekleyip daha sonra bu su içiriliyordu. Bir başka 

tedavide yeni ay göründüğünde 391 kere Allah‟ın adını söyleyip, hasta olan bölge 

sıvazlanmak suretiyle şifa aranıyordu. Bir kimsenin üzerine idrar ya da hamamda 

kullanılmış suyu dökmenin onu nazardan, kaşının üzerini tırnağıyla kaşımanın vebadan 

koruyacağına inanılıyordu.
238

 10 Eylül 1592‟de vebanın ortadan kaldırılması için devlet 

büyükleri, ulema, tarikat şeyhleri ve halk hep birlikte dua etmişlerdi. Selanikî eserinde 

edilen duanın etkili olduğunu, hastalığın gerileyip, ölüm sayısının azaldığını yazmıştı.
239

 

Günümüzde Anadolu‟nun birçok bölgesinde halen görülen, türbelerin yanındaki 

ağaçlara minnettarlık göstergesi olarak bağlanan bez parçası geleneği, o dönemde 

suyunun şifalı olduğuna inanılan ayazmalarda da görülürdü. Gerlach Bandırma‟nın 

hemen dışında bulunan ayazmanın suyunun ateşli hastalıklara iyi geldiğine inanıldığını, 

ayazmanın suyundan içenlerin yakındaki ağacın dallarına elbiselerinden bir parçayı ya 

da iplikler bağladıklarını anlatıyordu. Yine eski bir kilisedeki ayazmanın hem 

Hıristiyanlar hem de Müslümanlar tarafından ateşli hastalıklardan koruduğuna 

inanıldığı için, halkın buraya gelip suyunu içtiklerini yazmıştı. Silivri‟deki bir başka 

ayazmanın suyuyla yıkanıp, suyunu içmenin ateşli hastalıklara iyi geldiğine Ermeniler, 

Rumlar ve Türkler de inanıyordu. Gerlach ve arkadaşları Silivri‟deki ayazmada 

bulunurken bir Türk kadını kızıyla birlikte gelmiş, kadın kızının yüzünü yıkadıktan 

sonra ikisi de sudan içmişlerdi. Türklerin yaptırdığı bir çeşmenin suyunun bebeğini 

emziren annelerin sütünü artırdığına inanılıyordu. Türkler, Yahudiler, Katolikler ve 

Rumlar Eyüp Ensari‟deki bir su kaynağının göz hastalıklarını tedavi ettiğine inandıkları 

için bu suyla yıkanıyorlardı. Gerlach Bir Rum köyünün kilisesini ziyareti esnasında, 

kucağında küçük bir çocuğu olan Rum kadınıyla konuşmuş, onun hasta olan çocuğuna 

azizeden şifa dilemek üzere orada olduğunu öğrenmişti. Türklerin de Kur‟an‟daki 

ayetlerin bazılarını kağıtlara yazarak boyunlarına astığını, bunun ateşli hastalıklar, ağrı 

                                                           
238

 Necdet Sakaoğlu, a.g.m., Ankara 1992, s. 366. 
239

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 237-238. 



41 
 

ve sızılardan koruduğuna inandıklarını anlatıyordu.
240

 Aziz Mahmud Hüdai‟nin tuttuğu 

günlükten bir kızı olduğunu, şeyhinin bebeğe isim koyduğunu ve dua ettiğini yazmıştı. 

Küçük bebek bir buçuk yıl sonra hastalanmış, şeyh nazara karşı bir muska vermiş, 

ancak çocuk kurtulamamıştı.
241

 Gerlach‟ın bahsettiği muska, hastalıkların tedavisinde 

ya da hastalıktan korunmada günümüzde hâlâ uygulanan bir gelenektir.  

Çocuk hastalıkları uzmanı Niyazi Köymen 1970 yılında yazdığı Çocuk Hastalıklarında 

Folklor-Batıl İnanç-İlkel Tedavi adlı eserinde geçmişi beş yüz yıl önceye kadar giden 

geleneksel tedavi usullerinden bahsetmişti.
242

 Çocuklarda özellikle yaz aylarında 

görülen, dışkının rengi yüzünden kurbağacık olarak adlandırılan ishalin, o dönemde de 

tıpkı beş yüz yıl önceki gibi tedavi edilmeye çalışıldığını, basit ishal hastalığının çocuk 

ölümlerine neden olduğunu anlatıyordu. Bu tedavide nane ve narpız denilen bitki, kına 

ve kurbağa dışkısıyla suda kaynatılıp, macun haline gelince soğutulmaya bırakılır, ılık 

hale geldiğinde bir tülbentin içine alınarak çocuğun karnına konulurdu. Tabii ki faydası 

olmaz, çocuk bir süre sonra kaybedilirdi. Köymen yüzyıllardır devam eden, yeni doğan 

bebeğin kesilen göbeğine zeytinyağlı bez konulması ile göbek düştükten sonra yara 

daha çabuk kurusun diye o bölgeye kahve ya da taze sığır gübresi uygulamasının, 

çocuklarda tetanozdan ölümlere sebep olduğunu da yazmıştı.
243

  

Osmanlı‟da hastalıkların tedavisinde Limni Adası‟ndan çıkarılan bir toprak da 

kullanılırdı.
244

 Limni Adası‟ında yılın belli günlerinde çıkarılan bu toprak çeşitli 

mineraller içerir, bir miktarı suyun içine konularak içilirdi. Yaraların tedavisinde de 

kullanılan bu toprağın kalça çıkığına da iyi geldiğine inanılırdı.
245

 

Thevenot Türklerin sağlam yapılı olduğunu, bulunduğu süre içinde kambur kimse 

görmediğini, topal kimsenin de çok az olduğunu yazmıştı.
246

 Gerlach da İstanbul‟da gut, 

felç ve inme gibi hastalıkların bilinmediğini, sokaklarda sakat ya da topal insanların çok 

az olduğunu belirtmişti. Sokaklarda kel, uyuz, cüzzam hastası görmediği gibi, bu 

                                                           
240

 S. Gerlach, a.g.e., s. 202, 328, 571, 572, 639, 783. 
241

 Aktaran Suraiya Faroqhi, a.g.e, İstanbul 2002, s. 215. 
242

 Niyazi Köymen Fatih dönemi hekimlerinden Eşref Bin Muhammed tarafından yazılmış Çocuk Bakımı 

ve Hastalıkları adlı eserde yer alan çocuk hastalıkları ve tedavi yöntemlerinin 1970‟lerde hala devam 

etmesine isyan etmiş kitabın başlığına Neden Böyleyiz? Niçin Kurtulamıyoruz? diyerek isyan ve üzüntü 

içeren sorular ilave etmişti.  
243

 Niyazi Köymen, a.g.e., s. 7, 18. 
244

 Mübahat Kütükoğlu, s. 238; S. Scheweigger, s. 183. 
245

 R. Lubenau, a.g.e., s. 584-586. 
246

 J. Thevenot, a.g.e., s. 63. 



42 
 

hastalıklara yakalanan çocuklara da rastlamamıştı. Çocukların sadece suçiçeğine 

yakalandıklarını anlatmıştı.
247

 1603-4 yıllarında Bursa bölgesinden devşirilen 

çocukların eşkal defterlerine kayıtları esnasında yüzleri ve vücutlarında taşıdıkları yara 

izleri de kaydedilmişti. Bazı çocukların hıyarcıklı veba, çiçek hastalığı ve çıban izleri 

taşıdıkları görülüyordu. Bu çocukların yüzde yedisi vebaya yakalanmış ve iyileşmiş, 

vücutlarında hastalığın izlerini taşımaktaydı. Bu hastalıktan kaç çocuğun öldüğüne dair 

bilgi yok, ancak toplanan çocukların yüzde otuz üçünde bu hastalığın izi olduğuna göre 

daha fazla çocuk ölmüş olmalıydı. Bu çocukların yaklaşık yüzde onunda çıban vardı, bu 

da çıbanın yaygın bir deri hastalığı olduğu konusunda bizi aydınlatıyor. Çocukların 

taşıdığı bir başka iz de çiçek hastalığı iziydi. Çocukların yüzde yedisinde bu hastalığın 

izi tespit edilmişti. Bu ölümcül hastalığa Osmanlı padişahlarından I. Ahmed (ö. 1617), 

III. Ahmed (ö. 1730) ve Abdülmecid (ö. 1861) yakalanmışlardı.
248

 

Türkler kader inancına sıkı bağlıydılar, Tanrı isterse hastalıkların geldiği gibi gideceğini 

söyler, hekime gitmez ve ilaç kullanmazlardı. 
249

 Vebadan korunmak ya da kurtulmak 

için kurban kesme, sadaka verme ve duaya başvururlardı.
250

 Osmanlı toplumu veba 

salgınlarını; Allah‟ın takdiri, kıyametin yaklaştığı, genel ahlakın bozulmasının sonucu 

olarak kabul ediyordu. 15. Yüzyıl Osmanlı hekimi İbn-i Şerif vebadan korunmak için 

çocukların üzerlerinde fil kemiği taşımalarını, evde koyun kemiği yakılmasını tavsiye 

ediyordu. Osmanlı‟da tıbbi yazarlar dua ve muskayı da öneriyor, hatta bu öneriler tıbbi 

yöntemlerden daha fazla vurgulanıyordu.
251

 

1.6.2. Çocuk Ölümleri 

İslam alimlerinin çoğu Müslüman bir çocuğun büluğa ulaşmadan ölmesi durumunda 

onun cennete gideceğini kabul etmişti.
252

 Halk arasında da küçük yaşta ölen çocuğun, 

ahirette ebeveynlerine şefaatçi olacağına inanılıyordu. Amasi, küçük yaşta ölen çocuğun 

                                                           
247

 S. Gerlach, a.g.e., s. 681. 
248

 Gülay Yılmaz, a.g.m., 921, 923. 
249

 L. Bassano, a.g.e., s. 80. 
250

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 230. 
251

 Nükhet Varlık, Akdeniz Dünyasında ve Osmanlılarda Veba 1347-1600, Çev. Hazal Yalın, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, Kasım 2017, s. 281, 306-307. 
252

 Yusuf Şevki Yavuz, “Çocuk”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1993, 8. Cilt, 359-360. 



43 
 

arkasından okunacak duayı şöyle tarif etmişti: “Allahım bize kıyamet gününde şefaatçı 

kıl. Ey merhametlilerin merhametlisi ve ey aziz ğafur olan Allahım.”
253

 

Klasik dönemde gerek salgın hastalıklar gerek tıbbi olanakların yetersizliği gerekse 

doğal felaketler çocuk ölümlerini artıran sebeplerdi kuşkusuz. Mantran Türklerin dinleri 

gereği ölenin cennete gittiğini düşündüklerinden, ölüm karşısında metanetli olduklarını 

anlatıyor.
254

 Gerlach, Sokollu Mehmed Paşa‟nın küçük oğlunun cenazesine tanık 

olmuştu. Kalabalık cenaze alayının önündeki imam “La ilahe illallah!” diyor, 

arkasındakiler de tekrar ediyordu. Tabut çok gösterişliydi. Çocuğun giysileri ve takıları 

tabutun üzerine serilmiş, balıkçıl kuşu tüyleriyle süslü sarık tabutun baş tarafına 

yerleştirilmişti. Siyah giysileriyle Sokollu, tabutun arkasından bir atın üzerinde ilerliyor, 

onu devlet erkânı takip ediyordu.
255

 

Veba salgınlarında zayıf ve güçsüz olan çocuklarda ölüm oranı daha fazlaydı. Bafra‟da 

1380 yılındaki veba salgınında yörenin beyi olan Emirza Bey‟in iki ay içinde dördü kız 

olmak üzere beş çocuğu ölmüştü. Sultan Bayezid‟in en küçük şehzadeleri Yusuf, 

Ahmed ve Mahmud da vebadan hayatını kaybetmişti.
256

 Mevlevi dervişi Şahidi de önce 

babasını sonra da iki kız ve bir erkek kardeşini aynı gece vebadan kaybetmişti.
257

 

Osmanlı sarayında da çocuk ölümleri oldukça yüksekti. II. Mahmud‟un on sekiz 

şehzadesinden on üçü küçük yaşlarda ölmüştü. Sarayda doğal ölümlerin yanında, 

Osmanlı Devleti‟nin nizam-ı âlem politikası gereği tahta geçen padişahın tüm 

şehzadeleri öldürtmesi de vardı. Akıllarda ve vicdanlarda en yer eden de III. Mehmed 

tahta çıktığında, III. Murad‟ın on dokuz şehzadesinin öldürülmesiydi.
258

  

Bir anne-baba için en acı ölüm kuşkusuz evladınınkidir. Saray ahalisi Fatih‟in Konya 

Sancakbeyi olan oğlu Mustafa‟nın ölüm haberini vermekte zorlanmışlardı. Fatih çok 

sevdiği oğlunun öldüğünü öğrendiğinde, “Evvela odanın zeminindeki bütün halıları 

attırıyor, yerde bağdaş kuruyor, başındaki külahı yere atıyor, iniltilerle ağlıyor, matem 

                                                           
253

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 241. 
254

 R. Mantran, a.g.e., s. 174. 
255

 S. Gerlach, a.g.e., s. 717,718. 
256

 Nükhet Varlık, a.g.e., s. 158, 160. 
257

 Aktaran Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2002, s. 216. 
258

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 81-82. 



44 
 

tutuyor.”
259

 Kanuni oğlu öldüğünde hissettiği büyük acıyı gizleme gereği duymamış, 

halk önüne siyah giysilerle çıkmıştı.
260

 Orhan Gazi ve Kanuni, genç yaşta kaybettikleri 

çok sevdikleri oğulları için; Orhan Gazi oğlunun yaylağını Yusuf zaviyesine vakfetmiş, 

Kanuni oğlu için türbe, medrese ve tabhaneden oluşan Şehzade Camii Külliyesi‟ni 

yaptırmıştı.
261

 

1.7. BANYO VE TEMĠZLĠK 

Peygamber‟in “Din temizlik esası üzerine kurulmuştur”
262

 hadisi gereğince tüm 

Müslümanlar temizliğe önem vermek zorundaydı. Keykavus oğluna öğüt verirken 

namaz kılan insanın bedeni ve elbiseleri temizdir diyordu. Haftada bir kere banyo 

yapmanın en iyisi olduğunu, her gün banyo yapmanın bağımlılık yaptığını söylüyor, 

haftada bir banyoya tahammül edemiyorsa bari 2-3 günde bir yapmasını öneriyordu.
263

 

Osmanlı toplumunda her sınıftan insan haftada en az bir defa hamama giderdi. Bazen 

haftada üç dört kez gittikleri de olurdu çünkü İslam dini temizliği emrederdi. Evinde 

hamamı olan zengin kesim bile haftada bir hamamın yolunu tutardı.
264

  

Belon ve Richer de Türklerin çok temiz insanlar olduklarını, çok sık yıkandıklarını, 

haftada en az bir kere bazen üç dört kere hamama gittiklerinden bahsetmişti.
265

 

Thevenot Türklerin sağlık ve temizlik için hamamları olduğunu, en fakirlerin bile 

haftada bir hamama gittiklerini yazmıştı. Büyük şehirlerde çok sayıda hamam olduğunu, 

köylerde bile en az bir hamam olduğunu, haftanın belli gün ya da saatlerinin kadınlara 

ayrıldığını söylemişti.
266

 D‟Ohsson da Türklerin dinleri gereği de olsa yıkanmayı çok 

sevdiklerini, vücut temizliğine dikkat ettiklerini anlatmıştı.
267

 Lubenau hamamın 

kapısına asılmış beyaz çarşafın, o sırada hamamın kadınlara ayrılmış olduğunu 

gösterdiğini yazmıştı. Kadınlar hamama yanlarında çocukları ve köleleriyle birlikte 

kafile halinde giderlerdi. Önde yaşlı bir kadın, arkada hizmetliler ve evin hanımları 

vardı. Küçük çocukları ve hamam malzemelerini hizmetliler kucaklarında taşır, daha 

                                                           
259

 Emine Çaykara, Tarihçilerin Kutbu “Halil İnalcık Kitabı”, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, XIV. 

Basım, İstanbul,Ekim 2017, s. 439. 
260

 Luigi Bassano, a.g.e., s. 56. 
261

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 82. 
262

 İmam Gazali, a.g.e., 1. Cilt, s. 333. 
263

 Keykavus, a.g.e., s. 88, 189. 
264

 Aktaran Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s. 221. 
265

 Aktaran Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s. 217-221. 
266

 J. Thevenot, a.g.e., s. 65-67. 
267

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 228. 



45 
 

büyük çocukların ellerinden tutarak götürürlerdi.
268

 Çocuklar anneleriyle beraber 

hamama gittiği gibi mezarlığa da giderlerdi. Sürekli yaşadıkları evin ve bahçenin 

tekdüzeliğinden sıkılan çocuklar, bu gezmelerde çok eğlenirdi.
269

 Hamamdan sonra 

çocuklar ebeveynlerine susam helvası aldırmaya çalışırdı.
270

 Tüm çocuklar suyu, suyla 

oynamayı severdi kuşkusuz. Üstelik yıkanmak bedenlerini gevşetir, suyla oynamak 

onları hayli yorardı.  

Hamam geleneği Türk kültürünün önemli bir parçasıydı. Önemli olaylarda hamam 

günleri tertip edilirdi. Gelinin evinden ayrılmasından bir gün önce yapılan gelin 

hamamı, doğumdan kırk gün sonra yapılan lohusa hamamı, bayramdan önce arefe 

hamamı, sünnet hamamı, damat hamamı
271

 geleneklerinden bazıları bugün hâlâ devam 

etmektedir. 

Osmanlıda beden temizliği hamamlarda yapılırdı ancak evlerde yüklüklerin bir bölümü 

hamam olarak kullanılırdı. El-yüz yıkamak için her evde leğen ve ibrik, peşkir, sabun 

bulunurdu. Çamaşırlar kille yıkanırdı.
272

 

1.8. MASALLAR, EFSANELER, HĠKÂYELER   

Dünyadaki tüm kültürlerde olduğu gibi Türk kültüründe de masallar, destanlar, halk 

hikâyeleri vardır. Türkler Orta Asya‟dan Anadolu‟ya hikâyeleriyle gelmişti. Bu 

hikâyeler Oğuz boyları arasında geçen olayları, kahramanlıkları, Türk töresi ve ahlakını 

konu alırdı.
273

 Dede Korkut sözlü geleneğin hakim olduğu dönemde Oğuz boylarında 

yaşamış, hikâyeleri yüzyıllar boyunca halk arasında anlatılmıştı.
274

 Hikâyelerde 

Türklerin İslam‟dan önceki dinleri olan Gök Tanrı dinine ait motifler ile tabiatüstü 

olaylar da yer alırdı. Anadolu‟ya geldikten sonra da bu hikâyelere Dânişmendnâme, 

Battalnâme, Ebû Müslimnâme ve Saltuknâme ilave olmuştu. Bu destanlar Türk gazi 

tipini tarif ederek, İslam‟ın cihat ve gaza konularını işleyerek Türklüğü yüceltirdi.
275

  

                                                           
268

 R. Lubenau, a.g.e, s. 216, 343. 
269

 R. Mantran, a.g.e., s. 175. 
270

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 154. 
271

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 155. 
272

 Ömer Demirel-Adnan Gürbüz-Muhittin Tuş, a.g.m., s. 714.  
273

 Orhan Şaik Gökyay, “Dede Korkut”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1994, 9. Cilt, s. 77-80. 
274

 Orhan Şaik Gökyay, Dedem Korkudun Kitabı, Başbakanlık Kültür Yayınları, İstanbul 1973, s. XLVIII. 
275

 Ahmet Yaşar Ocak, “Dânişmendnâme”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1993, 8. Cilt, s. 478-480. 



46 
 

Halk hikâyelerinde Arapça ve Farsça ifadeler daha az olduğu için dili daha sadeydi. 

Neredeyse tamamen Türkçe olup Türk şiir tipinde yer alan hece vezni ve uyaklar 

kullanılmıştı. Bu yüzden halk arasında oldukça tutulmuş, ancak Osmanlı seçkinleri 

arasında pek rağbet görmemişti.
276

 Halk hikâyeleri içinde destan, masal, bilmece ve 

atasözleri de olurdu. Masallar kısa anlatımıyla daha çok çocuklara hitap ederken, halk 

hikâyeleri, aşıkların içine şiirler de yerleştirerek anlattıkları uzun yapıda olup her yaştan 

kimseye hitap ederdi. Halk hikâyeleri meddahlar sayesinde XV. yüzyıldan itibaren 

şehirlerde ve kasabalarda görülmeye başlanmıştı.
277

  

Masallar genellikle anne, baba, çocuklar bazen de akrabalar arasında gelişen olayları 

konu edinir,
278

  birlikte yaşamaktan ve insan doğasından kaynaklanan sorunları ve 

bunların çözümlerini anlatarak doğru olanın ne olması gerektiğini söylerdi. Masallar 

uyumlu ve mutlu hayatın aile hayatı olduğunu savunur, aile bireyleri arsındaki saygıyı 

özellikle anne ve babaya saygıyı ve itaati vurgulayarak hayırlı evlat modelini konu 

edinirdi. Masallarda insan doğasına mahsus kıskançlık, açgözlülük, hırs, riyakarlık gibi 

kötü huylar ve kötü huyların aile birliğine verdiği zararlar konu edilirdi. Masallarda 

fedakarlık, sabır, iyilikseverlik huylarına sahip kişilerin sonunda mutlaka mutlu ailelere 

sahip oldukları, kötülerin ise layık oldukları sona kavuştuğu anlatılırdı. İyi insan 

olmanın ödülünü, kötü huylardan kurtulmak gerektiğini anlatan masallar eğitici 

işlevlerini yerine getirmiş olurlardı.
279

 Yetişkinler anlattıkları masallarla çocukları 

uyarmayı, can sağlığını tehdit edecek tehlikeli yerlerden ve aletlerden uzak durmalarını 

sağlamayı da amaçlamış olabilirlerdi. Zira çocuklar büyüyünceye kadar gerek ev içinde 

gerekse dışında birçok kazaya uğrayabiliyordu.
280

   

Çocuklar destanları dinlerken atalarının kahramanlıklarına hayranlık duyar, erdemlerine 

özenir, onlar gibi olmayı isterken, yaşlılar geçmiş anıları tazeler ortak duygularda 

buluşurlardı.
281

 Klasik dönemde eğitim sözlü anlatıma dayandığından, aile çocuğuna 

anlattığı hikâyeler ya da masallarla hem kendi kültürünü çocuğuna aktarır hem de 

                                                           
276

 R. Mantran, a.g.e., s. 188. 
277

 Fikret Türkmen, “Hikâye”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1998, 17. Cilt, s. 488-491. 
278

 Bilge Seyidoğlu, “Türk Mitolojisi ve Efsanelerde Aile”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk 

Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 580. 
279

 Umay Günay, “Türk Masallarında Aile”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. 

Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 617, 624, 625. 
280

 Yahya Araz, a.g.m., İstanbul 2013, s.42 
281

 Aydın Oy, “Türk Destanlarında Aile”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. 

Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 582. 



47 
 

çocuğun almasını istediği temel değerleri vermeye çalışırdı. Zengin konaklarında 

çocuklara verilmek istenen kahramanlık, mertlik, yiğitlik gibi erdemleri kazanmaları 

için kitaplar okunurdu. Çocuk bu kitaplarla erdemleri tanır ve anlardı.
282

 Çocuk aile 

bireylerine karşı sevgi ve saygı duymayı, birbirlerine karşı görevlerini, dayanışma, 

sadakat, fedakârlık gibi değerleri öğrenirdi. Uzun kış gecelerinde hemen her evde 

bulunan ocakta ateş yanarken, bir büyüğün küçük çocuğa masal anlattığını, onun büyük 

dikkatle dinlediğini hayal edebiliriz. Hikâye anlatan ebeveyn hem çocuğunun hoşça 

vakit geçirmesini hem de hikâyenin içerdiği mesajlarla çocuğa iyiyi, doğruyu anlatmayı 

hedeflerdi kuşkusuz.  

1.9. GĠYSĠLER 

Osmanlı Devleti‟nin kuruluş yıllarından XV. yüzyıl sonlarına kadar giyim anlayışı 

konusunda bilgiler yeterli değildir. Orhan Gazi döneminde sivillerle askeri zümrenin 

ayırt edilmesine yönelik kıyafetler benimsendiği biliniyor. Giyim konusunda Fatih 

Kanunnâmesi‟nde hükümler bulunuyordu. Osmanlı Devleti‟nde giyime önem verilmiş, 

giyim hassas bir konu olmuştu.
283

 1 Ağustos ve 15 Ağustos 1568‟de İstanbul kadısına 

gönderilen iki fermanda Yahudi ve Hıristiyanların giysilerinin kumaşının cinsi, rengi ve 

kalitesi belirtiliyor, gayrimüslim kadınların Müslüman kadınlarla aynı kıyafeti 

giymemeleri isteniyor, hem kadın hem erkeklerin giyecekleri ayakkabının modeli de 

tarif ediliyordu.
284

 

Osmanlı kadını ve erkeği evin dışında ferace giyerdi. Bu giysi önden açık ve yere kadar 

uzun olurdu.
285

 Lubenau Osmanlı‟da kadın ve erkeklerin hemen hemen aynı 

giyindiklerini
286

 Salomon Schweigger Osmanlı kadın ve erkeklerinin dış giyimlerinin 

aynı olduğunu, farkın başlıklarda olduğunu yazıyordu.
287

 Adam Werner Türklerin, 

Hıristiyan ve Yahudilerin giyimlerinin aynı olduğunu, farkın giysilerin renklerinde 

olduğunu anlatmıştı. Türkler renkli kıyafetler giyerken, Hıristiyan ve Yahudiler siyah ve 

koyu renk kıyafetler giyerdi. Yahudiler önceleri kullandıkları sarı renkli sarık yerine, 

                                                           
282

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 154. 
283

 Mehmet İpşirli, “Kıyafet”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25. Cilt, s. 510-512.  
284

 Ahmed Refik, a.g.e., s. 47-48. 
285

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 173. 
286

 R. Lubenau, a.g.e., s. 345. 
287

 S. Schweigger, a.g.e., s. 221. 



48 
 

izin verilen siyah takke giyiyorlardı. Türklerin sarıkları toplumdaki konumlarına göre 

biçimlenir, herkes istediği sarığı kullanamazdı.
288

   

Ahlâk kitapları giyimde sadelikten yana olmalarına
289

 rağmen, Osmanlı‟yı ziyaret eden 

yazarların ifadelerinden böyle olmadığı anlaşılıyor. Kıyafetlerindeki lüks ve gösteriş 

Avrupalı seyahatname yazarlarını şaşırtacak denliydi. Türklerin kıyafetlerinde şekil 

farklılığı olmaz, mertebe ve saygınlığına göre kumaş ve kürklerin kıymetinde 

farklılıklar olurdu. La Motraye yünlü kumaş üretmedikleri halde, giysilerinde yünlü 

kumaşı bu kadar çok kullanan, halkının iyi ve temiz giyimli olduğu bir başka ülke 

görmediğini söylemişti.
290

 Gerlach Türklerin giyimde gösterişi sevdiklerini, kadınların 

kıyafetlerinin kadife, sırma ve ipekli gibi pahalı kumaşlardan yapıldığını anlatarak, 

kendilerine değerli taşlar ve altından pahalı mücevherler yaptırdıklarını anlatıyor, 

varlıklı adamların eşleri ve çocuklarının da gösterişli ve pahalı giyinmesini istediğinden 

bahsediyordu.
291

   

Osmanlı sarayının bebeklerine ince pamuklu kumaştan zıbınlar giydirildiği anlaşılıyor. 

Kanuni‟nin şehzadesi Cihangir‟e ait olduğu düşünülen zıbın, o sırada omuzundan bir 

operasyon geçirdiği için giyim rahatlığı göz önüne alınmış, ince beyaz tülbentten 

dikilerek, kış mevsimi olduğundan kalın pamukla kapitone edilmişti. II. Selim‟in (ö. 

1574) giydiği zıbın ince tülbentten dikilmiş, ince tabaka pamukla kapitone edilmişti. 

Bebeklerin zıbınları ve donları pamuklu kumaşın en incesinden dikilir, kullanım 

rahatlığı için önden açık yapılırdı. Bebeğin yüzüne örtülen örtüler de tülbentten yapılır, 

kenarlarında çeşitli süslemeler olurdu.
292

 Çocuğun ilk giysisi olan zıbının kumaşı Bursa 

ipeklisi, Ankara sofu ya da Trabzon bezi de olabilirdi. Yorganın desenleri geleneksel 

motiflerden oluşurdu.
293

  

Osmanlı‟da çocuklar büyüklerin giydiği giysilerin, kendi bedenlerine göre olan daha 

küçüğünü giyerlerdi.
294

 Çocukların giysilerinin kumaşları ve desenleri bile yetişkinlerle 

                                                           
288

 Clarsheimli Adam Werner, a.g.e., s. 79. 
289

 Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s.377-378. 
290

 R. Mantran, a.g.e., s. 203. 
291

 S. Gerlach, a.g.e., s. 624. 
292

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 31, 
293

 Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2013, s. 334. 
294

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 225; Marianna Yerasimos, “16-19. Yüzyıl Gravür ve Suluboyalarında Osmanlı 

Çocuk Figürleri, Toplumsal Tarihte Çocuk, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, Nisan 1994, s.65. 



49 
 

aynıydı.
295

 Salomon Schweigger çocukların da yetişkinler gibi, ipekli ve sırmalı, süslü 

ve gösterişli giysileri olduğunu gözlemlemişti.
296

 

Elde bulunan kaynaklar, Osmanlı döneminde iç çamaşırı olarak bürümcük ya da ince 

pamuklu kumaştan iç gömlek ve don giyildiğini gösteriyor.
297

 İç çamaşırların üzerine 

daha kalınca kumaştan entari giyilir, beline kuşak ya da kemer takılırdı.
298

 

Çocuklar da tıpkı yetişkinler gibi iç çamaşırlarının üstüne şalvar, gömlek ve entari 

giyerdi. Giyinme rahatlığı açısından çocukların kaftanları önden açık yapılır, giysinin 

yapımında yumuşak tür kumaşlar tercih edilirdi. Osmanlı‟da gerek ev içinde gerekse 

dışında başın açık olması asla hoş karşılanmazdı. Kadınlar da erkekler de her daim 

başlarını kapatırdı.
299

 Nitekim Klasik dönemde Osmanlı‟yı ziyaret eden yazarların 

içinde resim yeteneği olanların çizimlerinden, sokakta ebeveynleriyle resmedilen kız ya 

da erkek çocukların hatta bebeklerin de başlıkları olduğu dikkati çekiyor. Bu resimlerde 

çocukların giysilerinin yetişkinlerle aynı olduğu, kız çocukların başlık, erkek çocukların 

genellikle sarık taktıkları görülüyor. Tıpkı yetişkinlerde olduğu gibi bellerindeki 

kuşaklar da resimlenmişti.
300

  

Kadınlar, erkekler ve çocuklar kökeni Orta Asya‟ya dayanan,
301

 dize kadar uzanan 

çizmeler giyer, keçi ya da koyun derisinden yapılan mest ve pabuç kullanırlardı.
302

 

Müslümanlar haricindekiler sarı ayakkabı giyemezdi. Hıristiyanlar, Yahudiler ve diğer 

halk kırmızı, mor ya da siyah ayakkabı giyebilirdi.
303

 Yukarıda bahsettiğimiz resimlerde 

çocukların da yetişkinlerin giydikleri türde çizme ve pabuçlar giydikleri anlaşılıyor.  

Türkler giyimlerinde misk rengi, kahverengi, zeytin yeşili ya da alacalı renkleri,
304

 sarı, 

mavi, beyaz-kırmızı-gümüşi, boz, siyah, pembe veya altın rengini tercih ederdi.
305

 

Dernschwam, Türklerin çocuklar gibi çok renkli ve parlak giysileri sevdiklerini, 

                                                           
295

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 167. 
296

 S. Schweigger, a.g.e., s.221. 
297

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 167; S. Schweigger, a.g.e., s. 220; J. Thevenot, a.g.e., s. 63; R. Lubenau, 

a.g.e., s. 343; Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s. 177.  
298

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 168. 
299

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 225-226. 
300

 Marianna Yerasimos, a.g.m., s.66-75; Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s.148, 182-183, 185, 187. 
301

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 181. 
302

 Hülya Tezcan, a.g.e, s. 226; J. Thevenot, a.g.e., s. 63-64; S. Gerlach, a.g.e., s. 689; R. Mantran, a.g.e., 

s. 204-205. 
303

 R. Mantran, a.g.e., s. 205. 
304

 R. Mantran, a.g.e., s. 203 
305

 S. Gerlach, a.g.e., s. 688. 



50 
 

kıyafetlerinin kırmızı, kahverengi, mavi, beyaz desenleri olduğunu, siyah rengi 

sevmediklerini yazmıştı.
306

 Lubenau Türklerin siyah giysileri olmadığını, siyahın 

felaket habercisi olduğuna inandıklarını, siyah ipliği sadece giysideki desenleri belirgin 

hale getirmek için kullandıklarını anlatmıştı.
307

 

Osmanlı‟yı ziyaret edenlerin en şaşırdıkları giyim sarıklardı. Başlarına giydikleri 

takkenin üzerine beyaz ya da kırmızı bir tülbenti dolayarak sararlardı. Bu sarış şekli 

kişinin toplumdaki konumuna göre farklılık gösterirdi. Yüksek mertebede olanların 

sarıkları daha büyük, bazen sorguçları da olurdu. Devlet memurları, saray görevlileri, 

yeniçeriler, askeri personel görevine göre biçimlenen sarıklar takardı.
308

 Saraydaki 

şehzadeler de başlarında değerli taşlarla süslenmiş sorguçları olan büyük sarıklarla 

dolaşırlardı.
309

  

Osmanlı‟nın re‟âyâyı belirli grupların üyesi olarak belirleme isteği, mekana, giyim-

kuşama belli biçimler getirmişti. Başlangıçta belirttiğim gibi, eğer yüzyıllar öncesine 

dönebilsek ve herhangi bir şehirdeki günlük yaşayışı gözleyebilseydik, gezinen, oturan 

ve konuşan kişilerden kimin devlet görevlisi, kimin re‟âyâdan olduğunu anlayabilir; 

hangisi Müslüman, hangisi gayrimüslim; kim devlet adamı, kim esnaftan ya da 

tüccardandır derhal sezebilirdik. Osmanlı şehir toplumu rengarenk bir görüntüye 

sahipti. Belgelerden anlaşıldığına göre, her “cema‟at”in üyesinin giyeceği pabucun, 

makramanın, üstlüğün ve gömleğin rengi ve biçimi önceden belirlenmişti. Bir insanın 

giyiminin kalitesi, o kişinin ait olduğu gruptaki yerinin göstergesiydi. Babasının 

yolunda ilerleyen çocuk da onunla aynı işi yapacak, onun mensup olduğu sosyal grubun 

üyesi olacak,
310

 giyimi de ona göre şekillenecekti. 

1.10. ÇOCUĞUN EVĠ 

Klasik dönemde doğan bir çocuğun doğduğu ve büyüdüğü ev taş, kerpiç ve en düşük 

kaliteli kayın ağacı,
311

 kalitesiz tuğla
312

 ve kireçten yapılırdı. Fakirlerin evlerinde bu 

malzemeler de olmaz, genellikle çamur ve kilden yapılır, çoğunlukla kireç bile 

                                                           
306

 H. Dernschwam, a.g.e., s. 122. 
307

 R. Lubenau, a.g.e., s. 487 (2. Cilt) 
308

 R. Mantran, a.g.e., s. 205. 
309

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 225. 
310

 Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2013, s. 334. 
311

 R. Lubenau, a.g.e., s. 178. 
312

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s.29.   



51 
 

kullanılmazdı.
313

 Faroqhi Osmanlı klasik döneminde kerpiç tuğla ve ahşaptan kolayca 

yapılabilen ve küçük evlerin yaygın olduğu sonucuna ulaşmıştı.
314

 Lubenau Osmanlı‟da 

paşaların yaşadıkları konaklar ve saraylar dışında Türklerin evlerinin küçük ve alçak 

olduğunu anlatırken
315

 Ahmet Tabakoğlu devletin üst kademelerinde çalışanlar ve 

şehrin ileri gelenlerinin evleriyle sıradan halkın evleri arasında sadece büyüklük farkı 

olduğunu anlatıyordu.
316

 Aynı konuda Salomon Schweigger evlerin derme çatma 

görünümde olduğunu, zenginlerin evlerinin dahi özensiz yapıldığını, ev halkı için 

sadece iki oda bulunduğunu anlatmıştı.
317

 Coğrafi konum, iklimsel koşullar, ulaşılan 

malzeme, ustalık becerisi ve tabii ki ekonomik güç evlerin şekillenmesinde etkili 

faktörler olmuştu kuşkusuz.
318

 

Evlerin yapılarının zayıf olması onları dayanıksız kılıyordu. Yahya Araz kazaların 

sebep olduğu çocuk ölümleri üzerine yaptığı araştırmasında, evlerin tavanlarının ya da 

duvarlarının çökmesinden kaynaklanan, çocuk ölümleri de tespit etmişti.
319

 Çökme 

vakalarında yetişkin ölümleri de vardı, ancak yetişkinlere göre çocukların olay 

esnasında kaçabilme yetisi daha azdı kuşkusuz, üstelik yetişkinlerin de hayatını 

kaybettiği vakalar genellikle gece meydana gelmişlerdi.  

Evler dışarıdan bakıldığında farklı olarak görülse bile, evin bölümleri ve kullanılış 

amaçları ortak özellikler taşırdı.
320

 Ev sahiplerinin toplumsal ve ekonomik konumları 

evlerin bölümlenmesi ya da kullanış biçiminde belirleyici bir etkiye sahip değildi.
321

 

Faroqhi, sicillerde sıklıkla geçen oda ismini tabhane ya da başoda olarak tespit etmişti. 

Başoda muhtemelen evde ocağı olan tek oda olduğundan, özellikle kış aylarında ailenin 

yaşadığı odaydı.
322

 Faroqhi yaptığı araştırmaya adını verdiği gibi, toplumun orta gelir 

gurubuna ait evlerde muhtemelen bir ya da iki oda bulunuyordu. Elbette gelir durumu 

iyileştikçe oda sayısı artmış, gündelik hayatın konforunu yükselten bölümler ilave 

                                                           
313

 S. Schweigger, a.g.e., s. 131. 
314

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2002, s. 301. 
315

 R. Lubenau, a.g.e., s. 178. 
316

 Ahmet Tabakoğlu „Osmanlı Toplumunda Aile‟, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. 

Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.94. 
317

 S. Schweigger, a.g.e., s. 131. 
318

 
318

 Ömer Demirel-Adnan Gürbüz-Muhittin Tuş, a.g.m., s.703. 
319

 Yahya Araz, a.g.m., İstanbul 2013, s. 25-54. 
320

 Ömer Demirel-Adnan Gürbüz-Muhittin Tuş, a.g.m., s.705. 
321

 Doğan Kuban, Anadolu-Türk Şehri Tarihi Gelişmesi, Sosyal ve Fiziki Özellikleri Üzerinde Bazı 

Gelişmeler, Vakıflar Dergisi 7 (1968): 53-73 http://www.vgmdergi/dergiindex.aspx?Id=1 s. 17/24. 
322

 S. Faroqhi, Orta Halli Osmanlılar, Çev. Hamit Çalışkan, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

İstanbul, Ekim 2009, s.84. 



52 
 

edilmişti.
323

 Varlıklı ailelerin büyük evlerinde daha fazla oda, ayrı haremlik ve selamlık 

bölümleri de vardı. 

Sicillerden evlerin büyük çoğunluğunun avlusu olduğu anlaşılıyordu. Evin diğer 

bölümlerine geçiş alanı da olan avlular, adeta evin uzantısı gibi olup, evin darlığını 

ferahlatan alanlardı.
324

 Mevsime göre ailenin nerdeyse tüm zamanı burada geçerdi. 

Kadınlar evin gündelik işlerini yaparken çocuklar da avluda oyun oynardı.
325

 Sadece 

evin gündelik işleri değil ekmek yapmak, kış hazırlıkları, evin bahçesinin bakımı, 

yakacak odun hazırlamak gibi ağır işleri de kadınlar yapmak durumundaydı. Bu işleri 

yapan kadınların yardımcısı da çocuklar olurdu.
326

  

Avluları sokaktan yüksek sağır duvarlar ayırırdı.
327

 Avlu kadınlara mahsus bir alan 

olduğundan
328

 çevresi, evin ahalisi rahat çalışabilsin ve mahremiyet korunsun diye 

yüksek duvarlarla çevrelenmişti.
329

 Hayatının neredeyse tamamı evde geçen kadınlara, 

biraz nefes alabilmeleri için, avlu bir çeşit mimari çözümdü.
330

 Büyüklüğüne göre 

avluda meyve ağaçları, nane, maydanoz, soğan ve çiçekler yetiştirilir,
331

 tandır, kiler, 

ambar, çeşme ya da su kuyusu da avluda bulunurdu. Bahar ve yaz aylarında günün 

büyük bölümü avluda geçiyor olmalıydı. Zira evin hemen bütün işlerinin yapıldığı 

alandı. Bu durumda çocuklar da yetişkinlerle beraber bu mekanda bulunurdu. Avludaki 

kuyular ailenin konforunu artırırken, çocuklar için tehlike unsuruydu. Annesi gündelik 

işlerini yaparken avluda oynayan küçük çocuklar, bazen annenin dikkatinden kaçıyor bu 

kuyulara düşüp boğuluyordu.
332

 

Feridun Emecen Türklerde göçebe ve yerleşik yaşam biçiminin çok kesin sınırları 

olmadığını, yerleşik yaşamın, “çadır-şehir” ya da “seyyar-şehir” şeklindeki yaşamdan 

toprağa daha bağlı bir şekle dönüşmesi olduğunu ifade ediyordu.
333

 Türkler yerleşik 

                                                           
323

 Hülya Taş, a.g.e., s.212-213. 
324

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2002, s. 83. 
325

 Turan Alkan,a.g.m., s. 793. 
326

 Doğan Kuban, a.g.m., s. 14/24. 
327

 Doğan Kuban, a.g.m., s. 14/24; Ahmet Tabakoğlu, a.g.m., s. 94; Turan Alkan, a.g.m., s. 793. 
328

 Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2012, s. 207-208. 
329

 Ömer Demirel-Muhiddin Tuş-Adnan Gürbüz, a.g.m., s. 704. 
330

 Beşir Ayvazoğlu, “İnsan, Ev, Çevre”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. 

Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 774. 
331

 Turan Alkan, a.g.m., s. 793. 
332

 Yahya Araz, a.g.m., İstanbul 2013, s. 34. 
333

 Feridun Emecen, Osmanlı Klasik Çağında Hanedan Devlet ve Toplum, Timaş Yayınları, İstanbul, 

Nisan 2011, s. 270. 



53 
 

hayata geçtikten sonra, önceden yaşadıkları çadırları ev mimarisi ve düzeninde 

yaşatmak istemişlerdi. Çadırın kurulup toplanması için gereken pratiklik, ev düzenine 

de yansımıştı. Bu nedenle Osmanlı evi işlevsel olmayan eşyaların bulunmadığı sade bir 

ev görünümü sergilerdi.
334

 Salomon Schweigger Türklerin giyime verdiği önemi 

evlerine göstermediklerini, giyimleri ne kadar gösterişliyse evlerinin o kadar sade 

olduğunu anlatmıştı.
335

  

Hemen bütün evlerde bulunan ve tabhane denilen odayı, aile günün değişik saatlerinde 

farklı amaçlarla kullanırdı. Gün içinde yemek yenilen, dinlenilen, misafir kabul edilen 

bu oda, gece de serilen yataklarla, yatak odası olarak kullanılırdı.
336

 Gece yüklükten 

alınarak yere serilen yataklar, sabah katlanarak tekrar yüklüğe yerleştirilirdi.
337

 Çadır 

yaşamında gece serilip sabah toplanan yatakların yansıması, Osmanlı evinde yüklük 

olarak görülürdü.
338

 Yüklüklere yatak ve yorganların yanında sofra altları, minderler de 

konulur, yüklüğün bir bölümü de banyo olarak kullanılırdı.
339

 

Ailenin günlük yaşamını geçirdiği odanın eşyası pencere önüne yerleştirilen sedir, 

yüklük, halılar, yastıklar ve ocaktır. Türk evinin dışarıdan görünüşü hakkında olumsuz 

fikirlere sahip olan seyahatname yazarları, içini görme şansına sahip olduklarında 

oldukça beğenmişlerdi.
340

 Schweigger güzel kumaşlarla kaplanmış minder ve yastıklar 

kullanıldığını, yorganların ipek kumaşla kaplanmış ve üzerinin sırmayla işlenmiş 

olduğunu yazmıştı.
341

 

Ailenin günlük yaşamını sürdüğü odanın sadeliği, çok amaçlı kullanımda rahatlık 

sağlamıştı. Yazın avluya genişlemenin ferahlığını, kışın yaşanılan odanın sadeliği 

dengelemiş olabilirdi. Evlerin hemen her odasında ocak bulunurdu. Osmanlı ailesi kışın 

ocakla ısınıyordu.
342

 Küçük çocukların yaşadığı evlerde yaz aylarında dikkat edilmesi 

                                                           
334

 Sezer Tansuğ, “Türk Ev Mimarisinin Değişme ve Gelişme Çizgisi, ”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 765. 
335

 S. Schweigger, a.g.e., s. 229. 
336

 Turan Alkan, a.g.m., s. 792; Ömer Demirel-Muhiddin Tuş-Adnan Gürbüz, a.g.m., s. 705. 
337

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s. 186; Ömer Demirel-Muhiddin Tuş-Adnan Gürbüz, a.g.m., s. 705. 
338

 Sezer Tansuğ, a.g.m., s. 765. 
339

 Ömer Demirel-Muhiddin Tuş-Adnan Gürbüz, a.g.m., s. 705; Turan Alkan, a.g.m., s. 792. 
340

 R. Mantran, a.g.e., s. 162, 164, 165. 
341

 S. Schweigger, a.g.e., s. 230. 
342

 R. Lubenau, a.g.e., s. 178; Ömer Demirel-Muhiddin Tuş-Adnan Gürbüz, a.g.m., s. 705; Ahmet 

Tabakoğlu, a.g.m., s. 94. 



54 
 

gereken kuyuların yerini, kış aylarında ocaklar alırdı. Odada yalnız bırakılan çocuklar 

yanarak hayatını kaybedebiliyordu.
343

 

Osmanlı klasik dönemindeki evlerin genel durumu bu şekildeydi. Suraiya Faroqhi 

yaptığı çalışmada, Osmanlı‟da ev mimarisinin değişerek geliştiği, bu gelişmenin 17. 

yüzyılda oldukça hız kazandığı sonucuna ulaşmıştı.
344

 O halde diyebiliriz ki çocukların 

içinde yaşadığı ve büyüdüğü evler, daha geniş yaşama alanına sahip, eskiye oranla daha 

konforlu bir biçime doğru gelişiyordu.  

 

1.11. OYUN VE OYUNCAKLAR 

Huizinga‟ya göre oyunlar kültürden doğmamış aksine kültürlerin doğuşunda en önemli 

etken oyunlar olmuştu.
345

 Kültürün kökeninde oyun olduğu bilinir. Ayrıca çocuk 

kültürünün en önemli ögesi de oyundur.
346

 

İnsan yavrusunu diğer canlıların yavrularından ayıran onun oyun oynaması ve 

gülmesidir. Bazı hayvan yavruları kısa süreli oyunlar oynasa da insan yavrusunun 

oyunları kadar uzun süreli olmaz, hatta oyunun başlangıç ve bitişini kestirebilmek bile 

güçtür. Çocuğun hemen hemen tüm dünyası oyundur. Yetişkinlerin en üzüldüğü ya da 

dehşete düştüğü konular bile çocuklar için oyun malzemesi olabilir. Çocuklar 

oyunlarında gerçek hayattaki meslekleri taklit ederek toplumdaki yerlerine hazırlanırlar. 

Kısaca çocuklar oynayarak öğrenirler.
347

 Gazali çocukların ders aralarında zihinlerini 

dinlendirmeleri için oyun oynamasına izin verilmesini önermişti. Ancak bu oyunlar çok 

yorucu olmamalıydı. Oyun oynamasına izin verilmeyen çocuk bu ihtiyacı için hileye 

yönelebilirdi. Oyun çocuğun zihnini açar, zekasını kuvvetlendirir, can sıkıntısını 

giderirdi.
348

  

                                                           
343

 Yahya Araz, a.g.m., İstanbul 2013, s. 31-32. 
344

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2009, s. 138. 
345

 Aktaran Metin And, Oyun ve Bügü, Yapı Kredi Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, Mart 2016, s.27.  
346

 Metin And, “Geleneksel Kültürlerde Çocuğun Yeri ve Anlamı”, Çocuk Kültürü I. Ulusal Çocuk 

Kültürü Kongresi Bildirileri, Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi 

Yayınları, Yay. Hzr. Bekir Onur, Ankara 1997, s. 397. 
347

 Bozkurt Güvenç, “Çocuk ve Kültür”, Çocuk Kültürü I. Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi Bildirileri, 

Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları, Yay. Hzr. Bekir Onur, 

Ankara 1997, s. 25. 
348

 İmam Gazali, a.g.m., s. 168. 



55 
 

Biliyoruz ki geçmişte de günümüzde de her yaştan insan oyun oynar. Bu konuda Metin 

And‟ın aktardığı gibi “İnsan oynadıkça insan olur!”.
349

 Bizim konumuz çocuk olduğu 

için sorumuz, çocuk neden oyun oynar? Çocuklar biriken fazla enerjiyi boşaltmak, 

rahatlamak ya da taklit içgüdüsünü doyurmak ve gerçek yaşama hazırlanmak amacıyla 

oynar. Oyun gerçek yaşamdan bir kopuş, bir moladır.
350

 

1.11.1. Oyun Araçları 

Kökü antik döneme dayanan çıngıraklar çocukların ilk oyuncakları olmalıydı. İçine 

konulan küçük toplar sayesinde ses çıkaran oyuncaklardı. Ahşap, kemik, pişmiş toprak 

ya da metalden yapılırlardı. Ucunda ses çıkaran topların konulduğu kapalı bir haznesi 

olan saplı çıngırakları, çocuk daha rahat kavrar, kendi kendine oynayabilirdi.
351

 Osmanlı 

sarayı bebeklerinin gümüşten yapılma kupa ve çıngırak takımı bugüne kadar 

gelebilmiştir. Çıngırağın sedeften yapılmış bir sapı, etrafında da küçük zilleri vardır.
352

  

Eyüp‟te oyuncak yapımının ne zaman başladığına dair bilgiler yetersiz. Ancak 17. 

yüzyılda Evliya Çelebi Eyüp‟te 100 kadar oyuncak dükkanı ve 105 çalışan olduğunu 

yazmıştı. Sayıları yüzlere ulaştığına göre varlıklarının bundan çok daha önceye 

dayandığını düşünebiliriz.
353

 O dönemin oyuncakları olan tahtadan çemberleri, 

fırdöndüleri, kayıkları Eyüp‟teki marangozlar yapardı. I. Ahmed döneminde çocuklar 

tarafından çok sevilen mavi-kırmızı gemiler, usta-çırak geleneğine sadık kalarak, hiçbir 

yenilik katılmadan 19. yüzyıla kadar aynı şekilde yapılmıştı.
354

 IV. Murad‟ın Bağdat 

Seferi vesilesiyle düzenlenen esnaf alayına oyuncak yapımcıları da katılmıştı. Kendi 

atölyelerinin minyatürünü bir arabanın üzerine yerleştirerek, yaptıkları kamış boruları, 

fırıldak, dümbelek, kemençe, fare, kuş oyuncaklarını bu arabanın üzerinde 

sergilemişlerdi. Oyuncakların yapımında tahta, deri, teneke ve toprak kullanılmıştı. 

Oyuncakların üzerine suluboya ya da aşı boyası kullanarak, renkli çiçek ve geometrik 

                                                           
349

 Metin And, a.g.m., Ankara 1997, s. 405. 
350

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2016, s. 27-28. 
351

 Salkım Selvi-Bener, Antikçağda Oyun ve Oyuncaklar, Kitap Yayınevi, 2. Baskı, İstanbul, Mayıs 2016, 

s. 143-144. 
352

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 80. 
353

 Füsun Kılıç, “Eyüp Oyuncakçılığı ve İstanbul Belediyesi‟nin Eyüp Oyuncakları Koleksiyonu”, 

Toplumsal Tarihte Çocuk, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 1994, s.132. 
354

 Özdemir Nutku, “Osmanlı Şenliklerinde Çocuk”, Toplumsal Tarihte Çocuk, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, İstanbul, Nisan 1994, s. 57. 



56 
 

desenler yapmışlardı.
355

 Eyüp‟te çömlek yanında, pişmiş topraktan oyuncak düdüklü 

testiler de üretilirdi.
356

 Bu oyuncak düdüklü testiler günümüzde de yapılmaktadır.  

Ancak biliyoruz ki çocuk bir parça iplikle, bir taş ya da bez parçasıyla, meyve çekirdeği, 

yapraklar ve dallarla oyun kurar, uzun süre oynayabilir. Klasik dönemde bahar ya da 

yaz aylarında, avluda gündelik işlerini yapan annenin yakınındaki çocuğu belki de 

etrafında bulduğu herhangi bir cisimle, toprakla, çamurla oynamıştı. Belki de Eyüp 

oyuncakçılarından alınmış bir oyuncağı çocuk önce kendisi oynamış, büyüdüğünde, 

saklanan oyuncakla çocukları oynamış olabilirdi.                   

Türklerin Orta Asya‟dan beri bildikleri ve oynadıkları aşık oyunu
357

 Şamanlık izleri 

taşırdı. Şamanlıkta kemiğe farklı anlamlar yükleme, kemik üzerinden büyü ritüelleri 

vardı. Aşık oyunu koyunun bilek kemiklerinden çıkarılan aşıkla oynanırdı. Dede Korkut 

hikayelerinde Boğaç Han‟ın beş yaşındayken yardımcılarıyla aşık oynadığı anlatılırdı. 

Bölgelere göre farklı şekillerde oynanan aşık oyununda kemikler tıpkı zar gibi atılarak 

fal, niyet çekme, kumar gibi şans oyunları oynanırdı. Halk uğura, talihe inandığı için bu 

oyun büyülük özelliğine sahipti. Atılan aşığın kazandırması uğurlu olarak 

değerlendirilir, Tanrı‟nın kendi yanında olduğuna inanılır, bir nevi dinsel anlam da 

yüklenirdi. Aşık oyununda el işlekliği önemliydi. Kazanan aşıkları alırdı.
358

   

Osmanlı‟da kız çocuklarının oyuncak bebekleri var mıydı? İslamiyette bir canlının 

resmini ya da heykelini yapmak yasaktı. Çünkü yaratmak sadece Tanrı‟ya mahsustu. 

Onun için çocukların hayvan şeklinde oyuncakları, kız çocuklarının bebekleri olup 

olmadığını bilmiyoruz. Hanım sultanlar daha küçük yaşlardayken, Osmanlı sarayına kız 

bebeği olan Kafkas ve Çerkez cariyeler alınırdı. Kendi de küçük olan sultan bu canlı 

bebekle oynardı. Bebeğin saçlarını tarar, kendi diktiği elbiseleri giydirir, terbiyesiyle 

ilgilenirdi. Sultan evlendiğinde küçük kız da nedimesi olarak, onunla beraber yeni 

saraya giderdi. Hülya Tezcan, hanım sultanların oyuncak bebeklerle tanışmasının, 

Osmanlı‟ya gelen elçilerin sayesinde olabileceğini söylüyordu. Elçilerin kızlarının 

yanlarında getirdikleri bebekler bir süre sonra saraya da girmiş olmalıydı.
359

 Hülya 

Tezcan Osmanlı sarayına oyuncak bebeklerin oldukça geç bir dönemde girmiş 

                                                           
355

 Aktaran Füsun Kılıç, a.g.m., s.133. 
356

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 164. 
357

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 161. 
358

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2016, s. 32, 71-73, 241, 284. 
359

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 155, 158. 



57 
 

olabileceğini söylerken Metin And, “Resim ve heykele karşı olan İslam, kız çocuklarının 

bebekle oynamasını hoş görmüş, bunu puta taparlık saymamıştır. Bu iznin gerekçesi 

bebek oyununun bir işlevinin kız çocuğunda annelik duygusunu geliştirmesidir”  

diyerek kızların oyuncak bebekleri olduğunu savunuyordu.
360

 Hz. Âişe‟nin oyuncak 

bebeklerle oynadığı rivayetlere hadis kitaplarında yer verilmişti.
361

 Peygamber‟in 

hadislerinde kız çocuklarının ev işi ve bebek bakımı ile ilgili oyunlar oynamaları, erkek 

çocukların atıcılık, binicilik, yüzme gibi sporları yapmaları tavsiye edilmişti.
362

  

Aslında kız oyunu olan beş taş oyunu günümüzde de bilinen bir oyundur. Kökeni 

antikçağa dayanan bu oyunun geçmişte de adı beş taştı ve o çağda beş aşık kemiğiyle 

oynanırdı. Bu oyun kapalı bir alanda oynama imkanı verdiğinden, genellikle vaktini 

evde geçirmek zorunda olan kız çocukları ve genç kızlar tarafından oynanırdı.
363

 Oyun 

el ve göz uyumu gerektirirdi.
364

 Basit taşlarla bile oynanan bu oyunun araçlarına ulaşım 

da oldukça kolaydı.  

Erkek çocukların oynadığı Orta Asya‟dan beri bilinen bir oyuncak da topaç,
365

 diğer 

adıyla fırdöndüydü. Topaç çevresine sarılan iple birlikte tutularak birden fırlatılır, yere 

düşen topaç dönmeye başlardı. Diğer oyuncular da kendi topaçlarını fırlatır, dönen 

topaçları durdurmaya, oyun dışına itmeye çalışırdı. Erkek çocukların bir diğer oyuncağı 

da uçurtmalardı. Uçurtma uçuran çocuklar gravürlerde de yer almıştı.
366

 Nakkaş Osman 

tarafından resimlenen III. Mehmed‟in sünnet şenliklerinde gerek büyüklerin gerekse 

çocukların en ilgisini çeken, renkli kağıtlardan yapılan zümrüdüanka kuşu şeklindeki 

büyük uçurtma olmalıydı.
367

  

Çelik-çomak oyununun kökeni Cahiliye dönemine kadar gitmektedir.
368

 Klasik 

dönemde erkek çocukların bu oyunu oynadıklarını sicillerde yer alan bir kayıttan 

                                                           
360

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2016, s. 56. 
361

 Nebi Bozkurt, “Eğlence”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 10. Cilt, s. 483-488. 
362

 Hayati Hökelekli, a.g.m.. 
363

 Salkım Selvi-Bener, a.g.e., s. 99. 
364

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2016, s. 83, 265. 
365

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 161. 
366

 Marianna Yerasimos, a.g.m., s. 75. 
367

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 131, 133. 
368

 Nebi Bozkurt, “Eğlence”, a.g.m.. 



58 
 

biliyoruz. 14 Nisan 1534‟te Fisandun Köyü‟nden Osman mahkemeye giderek, oğlu 

Musa‟nın çelik oynarken sağ gözünün çıktığını anlatmıştı.
369

  

1.11.2. Oyunlar 

Osmanlı‟da mangala, satranç, dokuztaş gibi oyun araçlarıyla oynanan başka oyunlar da 

vardı. Dürrüşehvar Sultan‟dan kaldığı bilinen dokuztaşın, saray çocuklarının bu oyunu 

daha önce de oynadıklarını gösteriyor. Bobovius mangala ve dokuztaşın Enderunlular 

arasında oynandığını anlatmıştı. Osmanlı şehzadelerinin severek oynadığı bir diğer 

oyun da satrançtı. 1573 yılında Alberi Relazioni II. Selim‟i dadısıyla satranç oynarken 

görmüştü.
370

 Osmanlı topraklarına gelen seyahatname yazarlardan Bassano Türklerin 

tavla ve satrancı hoş vakit geçirmek amacıyla oynadıklarını, bunun için de hile 

yapmadıklarını,
371

 Thevenot vakit geçirmek için satranç, dama ve dokuztaş oyunları 

oynadıklarını ancak bunu zevk için oynadıklarını yazarak, para karşılığında 

oynamadıkları için de aralarında kavga çıkmadığını anlatmıştı. Ayrıca mangala oyununu 

da iyi oynadıklarını belirtmişti.
372

 D‟ohsson Türklerin İslam inancı gereği eğlenceye çok 

vakit ayırmadıklarını, oyun ve eğlencelere karşı küçümser tutum sergilediklerini 

söylemişti. Eğlenceler iki dini bayramda olurdu. Oyun olarak tomak, at yarışları, koşu 

müsabakaları yapılırmış ama o dönemde bunlar da kalmamıştı. Türklerin kağıt oyunları 

bilmediğini, satranç oynadıklarını, kahvehanelerde dama ve mangala oyunu 

oynadıklarını, onları da parayla oynamadıklarını anlatmıştı. Bu konuda Şeyhülislam 

Abdullah Efendi‟nin fetvası olduğunu, para karşılığında oynanan oyun sonucunda olay 

mahkemeye taşınmışsa, hakim parayı alana iade etmesini emrederdi.
373

  

Çevgan, Dîvânü lugati‟t-Türk ve Kutadgu Bilig‟de de bahsedilen, at üzerinde değnekler 

ve topla oynanan oyundur. Oyunda iki takım olur, dört köşesi olan bir alanda 

oynanırdı.
374

 Keykavus oğluna arada sırada çevgan oynamasını tavsiye ediyordu. Çok 

isterse yılda bir kere oynamasını, fakat çok kalabalık grupla oynamamasını öğütlüyordu. 

                                                           
369

 324 No LŞS. 216.2., Alaaddin Aköz, Kanunî Devrine Ait 939-941 / 1532-1535 Tarihli Lârende 

(Karaman) Şer‟iye Sicili Özet – Dizin – Tıpkıbasım, Tablet Kitabevi, 2 Baskı, Konya, Haziran 2006. 

(Larende Şeriyye Sicili kısaltma listesine göre bundan sonra 324 No LŞS, varak ve hüküm no olarak 

gösterilecektir.)  
370

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 161-163. 
371

 Luigi Bassano, a.g.e., s. 133. 
372

 J. Thevenot, a.g.e., s. 71-72. 
373

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 235-236.  
374

 Feyzi Halıcı, “Çevgân”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s. 294-295. 



59 
 

Gerekçe olarak da çevganın tehlikeli bir oyun olduğunu ve kazaya sebep olabileceğini 

belirtiyordu.
375

 Keykavus‟un bahsettiği oyun cirit olabilir, zira cirit çevgan oyununa 

göre daha tehlikeliydi. Cirit oyunu kökeni Orta Asya‟ya dayanan bir savaş oyunudur. At 

üzerinde oynanan oyunda, oyuncular ellerindeki sopaları fırlatarak hasımlarını vurmaya 

çalışırdı. Osmanlı sarayında da bu oyun çok sevilmişti. Yıldırım Bayezid ve Çelebi 

Mehmet döneminde oyuna ilgi gösterilmiş, cirit sarayda bir spor dalı olmuştu. I. Ahmed 

ve IV. Murad bu spora özel ilgi duymuşlar, hatta IV. Murad‟ın attığı ciritlerden 

bahsedilmişti. Bu oyun yeniçerilerin yetişmesine de katkı sağlamıştı.
376

 Şehzadeler 

haftada birkaç kere at binme etkinliğine katılırlar, cirit, matrak, tomak gibi oyunları 

izleyerek ya da oyuna katılarak hem eğlenir hem de öğrenirlerdi.
377

 

Reinhold Lubenau, Atmeydanı‟na yakın bir meydanda sipahilerin savaş tatbikatını 

izlemişti. İzleyiciler sipahilerin at üzerindeki becerilerine hayret etmiş, hayranlık 

duymuştu. Sipahilerin arasında yaşları 12-14 civarında olan çocuklar da vardı. Bu 

çocuklar yetişkin biriyle bile boy ölçüşebilirdi.
378

  Lubenau‟nun izlediği cirit oyunu 

olmalıydı, zira yukarıda da belirtildiği üzere yeniçeriler için talim aracıydı. 

Thevenot seyahatnamesinde Türkleri cirit oynarken keyifle izlediğini söylemiş, oyunu 

uzun uzun anlatmıştı. İstanbul‟da birçok yerde ok ve yayla atış yapılabilecek yerler 

olduğu ve az bir para karşılığında buralarda atış yapıldığından da bahsetmişti. İzlediği 

kişiler çok yetenekli olup, hedefe isabetli atışlar yapıyordu.
379

 Busbecq Türklerin 

okçuluk sporunda çok iyi olduklarını söylüyordu. Erkek çocukların ok atmaya yedi 

sekiz yaşlarında başladığını, sürekli çalışmaları sonucunda gençliklerinde usta birer 

okçu olduklarını yazmıştı. Okçuluğa verilen önemin göstergesi birçok sokakta 

karşılaşılan hedef tahtalarıydı. Bu hedef tahtalarının başında bulunan kişiler, tahtaya 

okların saplanabilmesi için gereken bakımı yapar, karşılığında da her atış başına ücret 

alırdı. Lubenau İstanbul‟da yeni ok atmayı öğrenen bir çocuğun, attığı okla bir çanı 

ortadan deldiğini anlatmıştı.
380

   

                                                           
375

 Keykavus, a.g.e., s. 199-200. 
376

 Feyzi Halıcı, “Cirit”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s. 26-27. 
377

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 154. 
378

 R. Lubenau, a.g.e., s. 228-230. 
379

 J. Thevenot, a.g.e., s. 72. 
380

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s. 245-252. 



60 
 

Ramazan bayramlarındaki şenliklerde de Türklerin en sevdiği spor olan okçuluk önde 

olmak üzere çeşitli yarışmalar ve gösteriler yer alırdı. Okçuluk toplumda tutkuyla 

sevildiğinden olsa gerek birçok sokakta hedefler bulunur, çocuklar ve yetişkin erkekler 

ok atış talimi için bunları kullanırdı.
381

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
381

 Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s. 437-439. 



61 
 

2. BÖLÜM: ÇOCUK VE TOPLUM 

2.1.KLASĠK DÖNEM OSMANLI ZĠHNĠYETĠ 

Osmanlı‟yı ziyaret eden seyahatname yazarlarının ortak görüşü, Türklerin sakin 

yaradılışlı,
382

 itaatkâr,
383

 genellikle ciddi ve ağırbaşlı
384

 oldukları yönündeydi. Ülgener o 

dönemin ideal insan (insan-ı kâmil) tipinin “Madde dünyasıyla devamlı temasların 

doğuracağı her türlü ihtiras taşkınlığından, hatta gelecek kaygısından uzak, iç alemine 

çekilmiş, telaşsız ve rızkından emin bir insan!” olduğunu söylüyordu.
385

 Ergenç o 

dönemin ideal insanını “Mütedeyyin, ulu‟l-emre itaatkar, dünyanın düzeninden ve 

geleceğinden kendisini sorumlu tutmayan, nizam-ı alemi sorgulamayan ve bu yüzden de 

ne mekan değiştirmeye, ne de tavır değiştirmeye hevesli olan” kimseydi. Bu özelliklere 

sahip bireyler toplum tarafından kabul görüyor, kendi bünyesine dahil ediliyordu. Bu 

vasıfların çocuğa kazandırılması ebeveynlerin, komşuların, mektep hocalarının ortak 

gayesiydi. Çocuk öyle yetişmeliydi ki toplumun fertleri ondan “rıza ve şükrân üzere”
386

 

olmalıydı. Aksi söz konusu olamazdı, toplum bir şekilde o bireyi dışarı atardı. Çocuk; 

falaka,
387

 mahalleden ihraç edilme,
388

 sokakta gördüğü eşeğe ters bindirilip birtakım 

hayvan iç organlarını boynuna sarıp caddelerde gezdirilme
389

 cezalarının nedenlerini 

öğrenerek büyürdü. Bu onur kırıcı ve aşağılayıcı cezalara uğramamak üzere 

yetiştirilirdi.  

Ülgener‟in saptamış olduğu o dönemin ideal insan anlayışına göre; Allah tüm 

yarattıklarının rızkını takdir ettiği ölçüde vermişti. Verilen miktarla yetinmeli, hakkı 

                                                           
382

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 222,239; R. Mantran a.g.e., s. 202. 
383

 R. Lubenau, a.g.e., s. 357; C. A. Werner, a.g.e., s. 129; S. Schweigger, a.g.e., s. 189; H. Dernschwam, 

a.g.e., s.86-87; Thevenot, a.g.e., s. 110. 
384

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 239. 
385

 S. Ülgener, a.g.e., s. 73. 
386

 Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2013, s. 425. 
387

 H. Dernschwam, a.g.e., s. 98; S. Schweigger, a.g.e., s. 207; Clarsheimli Adam Werner, a.g.e., s. 81; 

Metin And, a.g.e., İstanbul 2012, s. 227, 230. 
388

 Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2013, s. 81. 
389

 H. Dernschwam, a.g.e., s. 109, yalancı şahitlik yapan iki yaşlı adam, eşeğe ters bindirilip ağızlarına 

işkembe sarılmış halde sokaklarda gezdirilmişti. Ayrıca sakallarına da kına yakılma usulüyle teşhir etme 

cezası da vardı. Clarsheimli Adam Werner, s. 81, fuhuşla suçlanan bir kadın, yine eşeğe ters bindirilmiş, 

boynuna hayvan bağırsakları asılmış, kafasına da işkembe geçirilmiş halde sokaklarda gezdiriliyor, eşeği 

gezdiren adam ara sıra bağırsaklarla kadına vuruyordu. Metin And, K. S. G. Yaşam, s. 229-230, 

Pedro‟nun anlattığına göre yalancı şahitlik yapanların yüzleri boyanıp eşeğe ters bindirilir, eşeğin 

kuyruğu da eline verilerek caddelerde gezdirilirdi. Yollarda karşılaşılan kimseler suçluya yumurta, 

portakal kabuğu vb. atarlardı. Daha sonra ceza evine konulan yalancı şahide, vücudunda ömür boyu 

taşıyacağı dövmeler yapılırdı.  



62 
 

olandan fazlasını istememeliydi.
390

 Kişi çalışmalı, sonucu Allah‟a bırakmalıydı. Rızk 

peşinde koşmamalıydı, zira rızk sahibini arar bulurdu.
391

 Rızkından emin olan kişilerin 

hayatı sakin ve telaşsızdı. Rızkının hazır olduğunu bilir ve bunun için telaşlanmazdı. 

Kanaatkardı, çünkü Allah‟ın kendisi için takdir ettiği miktar o kadardı.  Rızk emek ve 

çalışmayla artmaz, şansla artardı. Kendinden daha kötü durumda olanlara bakmalı, 

kendi durumuna şükretmeliydi.
392

  

Çocuktan en çok beklenen ve verilmek istenen davranış şekli itaatti. Allah‟ın emirlerine, 

ebeveynlere ve devlete itaat etmeliydi. Mektepteki hocasına ve ustasına da itaat etmesi 

beklenirdi. Tusi itaatin yetişkinler ve gençler için iyi bir erdem olduğunu, çocuğa 

kazandırılması gerektiğini söylemişti.
393

 Dernschwam‟a göre, itaat bir gelenekti, 

Türklerin itaati sayesinde baskıcı yönetim devam edebiliyordu.
394

 Adam Werner, itaat 

konusunda hiçbir ulusun Türklerle yarışamayacağını söylemişti. Padişahlarına aklın 

alamayacağı ölçüde bağlıydılar ve şartlar ne olursa olsun itaat ederlerdi.
395

 Scheweigger, 

itaat ödüllendirildiği için Türklerin itaatkar olduklarını düşünüyordu. Erdem ve 

cesaretini kanıtlayanlar, toplumda iyi konuma yükselebilme olanağı bulduklarından itaat 

ederlerdi. Herkes kendini kanıtlamak için çalışır, itibar ve mevki kazanmak isterdi. 

Zaten ülke geniş olduğundan mevki kazanmak için yer çoktu, ihtiyaç da vardı. Savaşlar 

sürekli olduğundan, kişilerin kendilerini kanıtlamak için bol fırsatları da olurdu.
396

 

Lubenau da Schweigger ile aynı konularda aynı düşünceleri yazmıştı. Muhtemelen 

Osmanlı‟yı ziyaretinden önce Schweigger‟in anılarını okumuştu. Lubenau “Osmanlı‟da 

herkes çok çalışmanın, sahip olduğu cesaret, erdem, tecrübe, mantık, zeka ve 

kurnazlığın karşılığını alabileceğini bilirdi. Kimsenin ayrıcalığa sahip olmadığını, 

herkesin eşit olduğunu, soylu aileden gelse bile kimsenin kayırılmayacağına ve kendi 

hakkının teslim edileceğine inancı tamdı. Bu yüzden son derece itaatliydiler” diye 

yazmıştı.
397

 Seyahatname yazarları Osmanlı toplumunda kimsenin ailesinin asaletiyle 

gururlanmadığını, en onur duydukları şeyin kendi çabalarıyla bir yerlere gelmek 

olduğunu söylüyorlardı. Çok çalışkan ve cesaretli olanlar, babaları çiftçi ya da çoban 

                                                           
390

 Keykavus, a.g.e., s.48-49. 
391

 S. Ülgener, a.g.e., s. 70. 
392

 Keykavus, a.g.e., s. 102. 
393

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 212. 
394

 H. Dernschwam, a.g.e., s.86-87. 
395

 C. A. Werner, a.g.e., s. 129. 
396

 S. Schweigger, a.g.e., s. 189. 
397

 R. Lubenau, a.g.e., s. 357. 



63 
 

olsa da fark etmez hak ettiğini alabilirdi.
398

 Seyahatname yazarlarının söz ettiği kimseler 

genellikle devşirmelerdi. Seyahatnamelerde örnek olarak verilen İbrahim Paşa, Hasan 

Paşa
399

 ve Piyale Paşa
400

 devşirme kökenliydi. Zira biliyoruz ki mesleklerin ve 

ünvanların babadan oğula aktarılması Osmanlı toplumunda oldukça yaygındı. 

Toplumsal huzurun temininde, toplumun fertleri ahlak ilkelerine sahip çıkıyor, 

sorumluluğu üstlenerek huzuru tehdit eden ve örnek alınabilecek kötü durumları en hızlı 

şekilde çözüme kavuşturuyordu. Rayından çıkan olay hemen yerine oturtulmaya 

çalışılıyor, böylece düzen devam ediyordu.
401

 O dönemin insanı değişikliklerden 

hoşlanmayan bir karakter yapısı sergiliyordu.
402

 Osmanlı toplumunda mevcut düzeni 

korumak, değişime direnmek sadece Türklere özgü değildi. Azınlıklar kazanılmış 

haklarını muhafaza edebilmek, devlet ise olabilecek bir değişim karşısında denetim 

imkanının güçleşeceği ya da kaybedileceği kaygısıyla hareket ediyor, değişime 

direniyordu. Yani her yönüyle Osmanlı muhafazakar bir tutum sergilemekteydi.
403

          

Türklerde göçebelik döneminden beri aşık kemikleriyle fal bakma geleneği vardı.
404

 

İnsanlık tarih boyunca meçhul geleceğe merak duymuş, olacakları önceden bilerek, 

önlem almaya çalışmıştır. İnsan doğası şekillere ve davranışlara anlam yüklemeye 

eğilimlidir. İnsanların ihtiyacına karşılık, bu işi meslek edinen, mistik sezgi gücü 

olduğuna inanılan falcılar ortaya çıkmıştı.
405

 Gerlach Türklerin fal kitapçıkları 

olduğunu, her sabah bu kitaba bakarak güne başladıklarını anlatmıştı. Kitap onlara o 

günün iyi geçeceğini söylemişse, hevesle işe koyulurlardı. Kötü bir şey çıkmışsa, 

önemli de olsa her işlerini bırakırlardı.
406

 Thevenot sokak köşelerinde, küçük 

seccadelerin üzerinde ve etraflarına yayılmış kitapların arasında oturan çok sayıda 

falcıdan bahsetmişti. Genellikle savaş konusunda olmak üzere, seyahate gitme, mal 

alımı gibi birçok konuda fal bakarlardı. Türkler “Kitaba bakma”dan önemli hiçbir olaya 

                                                           
398

 S. Schweigger, a.g.e., s. 189-190; R. Lubenau, a.g.e., s. 136, 357; S. Gerlach, a.g.e., s. 132.  
399

 R. Lubenau, a.g.e., s.231-232. 
400

 S. Gerlach, a.g.e., s. 132. 
401

 Leslie Peirce, a.g.e., s. 172.  
402

 R. Mantran, a.g.e, s. 215. 
403

 R. Mantran, 17. Yüzyılın İkinci Yarısında İstanbul, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay Enver Özcan, Türk 

Yarih Kurumu Yayınları, Ankara 1990, s. 9-10. 
404

 Orhan Şaik Gökyay, a.g.e., s. CCCXCVI. 
405

 Mehmet Aydın, “Fal”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1995, 12. Cilt, s. 134-138. 
406

 S. Gerlach, a.g.e., s. 123. 



64 
 

başlamazdı.
407

 Gelibolulu Mustafa Ali Lala Mustafa Paşa‟yla çıkacağı Yemen seferinin 

sonucu ve İstanbul‟a dönebilirse yüksek görevlere sahip olup olamayacağı konusunda 

fal baktırmıştı.
408

 Lubenau Bayezid Camii yanındaki meydanda çok sayıda falcı 

olduğunu anlatmıştı. Bir eşyası çalınan, yeni bir işe başlayan ya da savaşa gidecek 

kimseler falcılara giderdi. Falcının söylediklerini dinlerler ancak falda ne çıkarsa çıksın 

akıllarına koyduklarını yaparlardı. Çünkü Türklerde kader inancı vardı. Tanrı birinin 

başına gelecekleri, ne zaman öleceğini önceden belirlemişti, buna karşı bir önlem 

olamazdı. Falcı savaşta esir düşeceğini söylese bile savaşa giderdi, kaderinden kaçmak 

istese bile, kaderinin gelip onu bulacağına inanırdı.
409

 Türkler alın yazısına 

inandıklarından salgın hastalıklardan korkmaz, hastalık nedeniyle ölen birinin 

elbiselerini giymekte tereddüt etmezlerdi.
410

 

Tüm seyahatname yazarlarının üzerinde durduğu, hepsinin dikkatini çeken bir diğer 

konu da Osmanlı insanının hayvanlara karşı merhametiydi. Gerlach Türklerin 

sokaklarda kedileri, köpekleri beslediğini anlatmıştı. Bazı kimseler şişlere takılmış, 

pişirilmiş etleri sokaklarda gezdirirlerdi. Bu adamların peşinden çok sayıda kedi ve 

köpek giderdi. Hayvanları beslemek isteyenler bu etleri satın alıp hayvanlara atardı. 

Sadece kediler beslenmezdi, kuşlar da beslenirdi. Tuna kıyısında balıkları satın alıp 

tekrar suya salınmasına da şahit olmuştu. Bunun Allah‟a ibadet yerine geçtiğini söyler, 

sevap kazanmak için yaparlardı.
411

 Schweigger ramazanda verilen sadakalardan 

hayvanların da paylarını aldıklarını yazmıştı. Şehzade Mehmet Camisi‟nin önünde, her 

gün ikindi namazı vaktinde, çok sayıda aç ve zayıf hayvan beklerdi. Buraya gelenler, 

önemli bir sadaka olarak kabul ederler, şişlere takılmış etleri satın alarak hayvanları 

beslerdi. Bir esiri azat etmenin sevabına inanıldığından, kafesteki kuşlar satın alınıp 

salınırdı. Schweigger Türklerin hayvanlara gösterdikleri merhameti Hıristiyanlara 

göstermediklerinden yakınmıştı.
412

 Lubenau sadece hayvanları beslemek üzere 

kurulmuş aşevlerini anlatmıştı. Burada ucuz etler, ciğer, iç organlar küçük parçalar 

halinde şişlere takılarak pişirilirdi. Etrafında çok sayıda kedi köpek bulunur, dükkan 

sahibi pişmiş etlerle sokaklarda dolaşmak üzere yola çıktığında bu hayvanlar da 

                                                           
407

 J. Thevenot, a.g.e., s. 74. 
408

 Cornell H. Fleischer, a.g.e., s. 48. 
409

 R. Lubenau, a.g.e, s. 233. 
410

 S. Schweigger, a.g.e., s. 218. 
411

 S. Gerlach, a.g.e., s. 663-664. 
412

 S. Schweigger, a.g.e., s.210-211. 



65 
 

peşinden gelirdi. Türkler namaz çıkışında cami önünde satılan bu etleri alıp, hayvanları 

beslerdi. Türkler köpekleri dövmez, onlara kötü davranmazdı, çünkü onlar kendilerini 

ifade edemezdi. Bu nedenle sokaklarda uyuyan çok köpek görülürdü. Lubenau hamile 

bir köpeğin bir kenara gidip yattığını görmüştü. Yoldan atı üzerinde geçen bir beyin 

atından inerek, köpeğin altına etraftan topladığı kuru otlardan yatak yapmasına tanık 

olmuştu.
413

 Thevenot Türklerin hayvanlara merhameti konusunda yüzlerce örnek 

yazılabileceğini anlatmıştı. İyi giyimli kişilerin sokakta yeni doğum yapmış bir köpek 

gördüklerinde durduklarını, yavruların gelip geçenler tarafından çiğnenmesine engel 

olsun diye etrafını taşlardan duvarla çevirdiklerine defalarca tanık olmuştu. Bazı Türkler 

ölmeden önce hayvanların beslenmesini de vasiyet ederlerdi. Bu vasiyetler büyük bir 

sadakatle yerine getirilirdi. İnsanlar kuş satın alıp azat ederek, mahşer gününde Allah‟ın 

huzurunda bu kuşun kendilerine tanıklık edeceğine inanırlardı. Acımasız olduğunu 

söylediği Sultan Murad bile hayvanlara karşı merhametliydi. Hayvanı sırtında yükle 

beklerken, kendisi oturup yemeğini yiyen kişiye ağır bir ceza vermişti. Hayvanın 

sırtındaki yükü adama yükletmiş, hayvana verilen yem tükenene kadar adam sırtında 

yükle beklemişti.
414

 Thevenot anlattığı bu olaya şahit olmuş muydu bilmiyoruz. Ancak 

Divan-ı Hümâyun‟un hükümlerinden biri de hayvanlara merhamet konusundaydı. 

“Hamallar, yük taşıttıkları hayvana, yükü yerine teslim ettikten sonra binerek geri 

dönmektedirler. Bu, hayvana eziyettir. Hayvan dönüşü boş olarak yapmalı ve 

dinlendirilmelidir.”
415

 Çocuklar yetişirken, büyüklerinin hayvanlara karşı tutumlarına 

da tanık oluyorlardı kuşkusuz. Zaten bütün çocuklar hayvanları severler, bu sevgi 

çevrelerinde gördükleri olumlu tutumla birlikte yetişkinliğe aktarılıyordu. 

Osmanlı‟yı ziyaret eden yazarların birleştiği noktalardan birisi de bayramlarda ortama 

hakim olan dostluk ve nezaketti. Bayramda küçükler büyüklerin, astlar üstlerinin elini 

öper, birbirine eşit düzeyde olanlar el sıkışır ve iyi dileklerini söylerlerdi.
416

 Thevenot 

Türklerin bayramlarda düşmanlarını affettiğini ve onlarla barıştığını takdirle anlatmıştı. 

Aksi halde bayramın iyi geçmeyeceğine inanıyorlardı. Bayramda karşılaştıkları 

tanıdıklarını sarılıp öpüyorlar, bayramlaşıp, iyi dileklerde bulunuyorlardı.
417

 Gerlach 

                                                           
413

 R. Lubenau, a.g.e., s.334-335. 
414

 J. Thevenot, a.g.e., s. 97-98. 
415

 Mehmet Genç, a.g.e., s. 69. 
416

 S. Gerlach, a.g.e., s. 699. 
417

 J.Thevenot, a.g.e, s. 90. 



66 
 

bayramlarda en güzel kıyafetlerini giyerek gezmeye çıkan Türklerin birbirlerine ekmek, 

kurabiye, çörek, elma ve armut ikram ettiklerini, hatta kendi kaldıkları yere de bu 

yiyeceklerden hediye olarak getirildiğini anlatıyordu.
418

   

2.2.TOPLULUK ADABI 

Gazali, çocuğa bir toplumda oturma, konuşma, davranış adabının öğretilmesini tavsiye 

etmişti. Çocuk bir toplulukta bacaklarını uzatarak, kimsenin önüne, elini çenesine ya da 

başını bir yere dayayarak oturmamalı, kendisine en uygun oturma adabı öğretilmeliydi. 

Büyükler topluluğa girdiğinde ayağa kalkmalı ve onlara yer vermeliydi.
419

 Tusi de 

bacakların uzatılarak ve üst üste atılarak oturmamasını çocuğa öğretilmesi gerektiğini 

söylemişti. Toplulukta kendi mertebesine uygun olan bir yere oturmalıydı. Kendinden 

büyüklerin yanında dizlerinin üstünde oturmalı, başını dizlerine ya da ellerine 

dayamamalı, eliyle yüz ve vücudunun uzuvlarıyla oynamamalıydı. Başkalarıyla 

birlikteyken esnememeli, gerinmemeli, uyuklamamalı, tükürmemeli, insanları rahatsız 

edecek davranışlardan sakınmalıydı. Tüm bu kuralları uygulamak çocuğa zor geliyorsa, 

kendisine, bu davranışlar karşısında alacağı eleştiri ve kınamanın, davranışı yerine 

getirmeden daha ağır olduğu anlatılmalıydı.
420

 Amasi herhangi bir özürü olmaksızın bir 

toplulukta bağdaş kurarak oturulmasını edebe aykırı bulmuş, diz üstünde oturulması 

gerektiğini anlatmıştı. Gazali ve Tusi gibi o da yanındakine yaslanarak ya da dirseğine 

dayanarak oturulmaması gerektiğini tavsiye etmişti. Ayrıca yüksek mertebeli birinin 

yanına gidildiğinde bıktıracak ve sıkıntı verecek kadar uzun kalınmamalıydı.
421

  

Çocuklar bir toplulukta çok konuşmamalı, başkalarına da söz hakkı tanıması gerektiği, 

söze ilk başlayanın kendisi olmaması gerektiği kendisine öğretilmeliydi. Kendisine soru 

sorulduğunda konuşmalı, başkası konuşurken onu dinlemeliydi. Gereksiz ve çirkin 

sözler kullanması engellenmeliydi.
422

 İnsanların en önemli özelliği olan konuşma, tatlı 

dilli ve yapıcı olmalı, kişi gerektiğinde susmasını bilmeliydi. Öğüt istenildiği zaman 

verilmeliydi zira istenilmeden verilen öğüt, o kişinin kusurunu ortaya koymaktı.
423

 

Çocuğa, konuşan bir kimsenin sözünün kesilmemesi gerektiği öğretilmeliydi. Bildiği bir 

                                                           
418

 S. Gerlach, a.g.e., s. 166. 
419

 İmam Gazali, a.g.e., s. 168. 
420

 Nasîrûddin Tusi, a.g.e., s.217-218. 
421

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 213. 
422

 İmam Gazali, a.g.e., s. 168. 
423

 Keykavus, a.g.e., s. 107-108. 



67 
 

konudan söz edildiğinde, konuşan kişinin sözünü tamamlayarak, konuyu bildiğini 

ortaya koymamalıydı. Topluluğa sorulan bir soruya herkesten önce cevap vermeye 

çalışmamalı, konuya cevap verenden daha hakimse, daha sonra nazikçe kendi cevabını 

vermeliydi. Büyüklerine yüksek sesle ve kinayeli konuşmamalıydı.
424

 Söylenen sözler 

kişinin ahlakının göstergesiydi, yalan söylememeli, dedikodu yapmamalıydı. Gereksiz 

uzun konuşmamalı az ve öz konuşulmalıydı.
425

 Çok söz akılsızlığın göstergesi olduğu 

gibi, bıktırıcı olup, kişiye duyulan saygının da azalmasına sebep olurdu. Konuşulan şey 

tekrarlanmamalı, konuşan kişiyi utandıracak ve küçük düşürecek davranışlardan 

kaçınılmalıydı. Toplulukta kimse taklit edilmemeli, fısıltıyla konuşulmamalıydı.
426

  

Gelibolulu Mustafa Âlî Mekke‟ye gitmek üzere çıktığı gemi yolculuğunda, halkın 

arasına karışmıştı. Gemideki insanların kaba davranışlarına tanıklık etmiş, bu durumdan 

rahatsız olmuştu. Hoca Sa‟deddin ve arkadaşlarının, Kavâ‟ıdü‟l-Mecâlis adlı eserini 

genişletme önerilerini haklı bulmuş, gemi yolculuğu esnasında Mevâ‟idü‟n-Nefais Fî-

Kavâ‟idi‟l-Mecalis adlı eserini yazmaya karar vermişti.
427

 Mustafa Âlî toplumda 

konuşma kuralları üzerinde çok ayrıntılı bilgiler vermişti. Konuşulanların dikkatle 

dinlenmesi ve konuşanın sözünün kesilmesi kuralları konusunda oldukça hassastı. Bu 

kuralların uygulanması konusunda şiddete başvurmayı da öneriyordu. Saygıdeğer ve 

sözü dinlenecek bir kişi, bir toplulukta konuşurken, münasebetsiz biri söze karışıp 

konuyu saptırdığında, dayakla cezalandırılıp, kovulması gerekirdi.
428

 

Ahlak eserleri yolda yürümenin kurallarına da değinmişti. Bir kimse yolda hızlı 

yürümemeliydi, bu hafiflik göstergesiydi. Ancak çok yavaş da olmamalıydı, bu da 

tembelliğe işaret ederdi. Dönüp dönüp arkaya bakmamalı, zira bu ahmakların 

davranışıydı. Önüne bakarak yürüme bir derdinin olduğunu düşündüreceğinden, yoluna 

bakarak yürümeliydi.
429

 Ayrıca yolda yüksek sesle konuşmamalı, aceleyle kimseyi itip 

kakmamalı, kendinden yaş ve mertebe olarak büyüklere “önümden çekil!” dememeli, bu 

                                                           
424

 Nasîrûddin Tusi, a.g.e., s. 215-216. 
425

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 182-183 
426

Ayşe S. Oktay, a.g.e., s. 389-391. 
427

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 1997, s. 63. 
428

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 1997, s. 197. 
429

 Nasîrûddin Tusî, a.g.e., s. 217; Ayşe S. Oktay, a.g.e., s. 393. 



68 
 

kimselerin önünden yürümemeli, insanların yanından nazik bir şekilde geçmeli ve selam 

vermeliydi.
430

 

Osmanlı gündelik yaşamında yavaşlık hakimdi. Osmanlı insanı hiçbir şeyi aceleye 

getirmez ancak her konu sonuca ulaşırdı. Yolda karşılaşanların selamlaşması, iş 

görüşmeleri, pazarlıkları sakin bir yavaşlıkla olurdu. Acele edenler ya sarhoşlar ya da 

kendilerine saygı gösterilmesini bekleyen yeniçerilerdi. Bu yavaşlık tembellik ya da 

umursamazlık anlamına gelmezdi, bir karakter özelliğiydi. Türklerin böyle yavaş 

hareket etmesi, yere daha sağlam basmasına sebep olurdu.
431

 

Ahlak düşünürlerinin eserlerini kaleme alırken, geçmiş düşünürlerin ele aldıkları 

konulara tekrar değinmeleri, basmakalıp bir yinelemeden ziyade, bir eleştiri niteliği 

taşımaktaydı. Ahlak tarihi boyunca aynı konulara tekrar tekrar dönülmesi, gerçek 

hayatta bu kurallara istenilen oranda riayet edilmediğini düşündürüyor.
432

 Mehmet 

Genç, bu değerler tam anlamıyla benimsenmiş ve uygulanmış olsaydı, büyük bir 

olasılıkla bunların varlığından bile haberdar olmayabileceğimizi söylemişti. Ancak 

toplumdaki genel eğilim, bu değerlere uyma ve koruma yönündeydi.
433

  

Türkler örf ve adetlerinin gerektirdiği ciddiyet nedeniyle duygularını taşkın bir şekilde 

ifade etmezlerdi. Aşırı coşku ve neşe toplum tarafından hoş karşılanmazdı. Aile içindeki 

ilişkiler bile resmiydi. Bir çocuk, nadir durumlar haricinde, sadece kardeşleri ya da 

arkadaşlarını değil, babasını ya da dedesini bile kucaklamazdı. Büyüklerinin ancak elini 

öpebilirdi. Bu durum sadece erkek çocuklar için değil, kızlar için de geçerliydi. 

Büyüklerin ellerini öpen kadın, karşılık olarak alnından öpülürdü. Bayramlarda ve 

önemli günlerde büyüklerinin elini öperek, onların hayır dualarını almak bir çocuk için 

büyük mutluluktu.
434

 Sevginin en güzel ifadelerinden olan sarılmak o dönemde sadece 

çocuklardan değil yetişkinlerden de çok uzaktı. Ancak çocuklardan esirgenen, uzak 

durulması tavsiye edilen şarkı söylemek, oyun oynamak, gölge oyunu izlemek, kuş 

beslemek ve çiçek yetiştirmek boş işler olarak kabul edilirdi.
435

 18. yüzyıl yazarlarından 

Vehbi oğluna verdiği öğütlerde uzak durmasını istediği işlerden birisi de çiçek 

                                                           
430

 Mehmet Şeker, a.g.e., Ankara 2002, s. 210-211. 
431

 R. Mantran, a.g.e., s. 202. 
432

 S. Ülgener, a.g.e., s.98. 
433

 Mehmet Genç, a.g.e., s. 70. 
434

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 213-217. 
435

 Necdet Sakaoğlu, a.g.m., 1996, s. 368. 



69 
 

yetiştirmeydi.
436

 Osmanlı toplumunda yetişen, devrinin oldukça ilerisinde fikirlere sahip 

Katip Çelebi çeşitli türde sümbül yetiştirirken,
437

 Osmanlı‟nın en ünlü şeyhülislamı 

Ebussuud Efendi laleler yetiştirmiş,
438

 Reşat Ekrem Koçu Ebussuud Efendi‟nin, Sarı 

Ebussuud, Ebussuud Müşâbihi ve Ebussuud Beyazı adı verilen ikisi sarı, biri beyaz 

olmak üzere üç çeşit fulya ürettiğini yazmıştı.
439

 Türk musikisi bestekarı Itri Efendi de 

bahçe işleriyle uğraşmış çiçek ve meyve yetiştirmişti.
440

                                            

2.3. MAHALLE 

Osmanlı şehrinde mahalle, birbirini tanıyan, bir ölçüde birbirlerinin davranışlarından 

sorumlu, sosyal dayanışma içinde olan kişilerden oluşmuş bir topluluğun yaşadığı 

yerdir. Mahalle ahalisi şehrin aynı kesiminde yaşardı, birbirlerini tanırlardı ve aynı 

caminin müdavimleriydi aynı zamanda. Osmanlı şehirlerinde genellikle Müslüman ve 

gayrimüslimler ayrı mahallelerde otururdu. Bazı meslek mensuplarının da kendi 

mahalleleri vardı. Ancak 16. yüzyıl Ankara‟sında olduğu gibi Müslüman ve 

gayrimüslimlerin aynı mahallede birlikte yaşadıkları da görülmüştü.
441

 Farklı dini 

inanca sahip grupların ayrı mahallelerde yaşama eğilimine rağmen, yapılan araştırmalar 

Müslümanlarla gayrimüslimlerin bir arada yaşadıkları, komşu oldukları, ticari ilişkiler 

geliştirdiklerini göstermişti.
442

  

Mahalle, iklim ve coğrafyaya göre biçimlenen fiziki doku değildir; içtimai ve kültürel 

birimdir. Mahalle sakinleri birbirinden bağımsız değildi. Birey sadece ailenin değil 

mahallenin de üyesiydi. Osmanlı mahalleleri toplumsal tabakalara göre şekillenmezdi.  

Bir paşanın gösterişli evinin yanında bir katibin küçük, sade evi olabildiği gibi, 

ilmiyenin yüksek kademesine mensup bir kişinin eviyle mahallenin hizmetini gören 

kişinin kulübesi karşılıklı olabilirdi. Tüm bu kişiler sokakta karşılaşır, aynı camiye ve 

kahvehaneye giderdi. Mahallelerde dil ve etnik farklılık olmasına rağmen, dini farklılık 

                                                           
436

 Necdet Sakaoğlu, a.g.m., 1996, s. 71-96.  
437

 Orhan Şaik Gökyay, “Kâtip Çelebi”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25 cilt, s. 36-40. 
438

 Turhan Baytop, Cemal Kurnaz, “Lale”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2003, 27. Cilt, s. 79-81. 
439

 Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s. 16. 
440

 Nuri Özcan, “Buhûrîzâde ITRÎ EFENDİ”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1999, 19. Cilt, s. 220-221. 
441

 Özer Ergenç, a.g.e., 2013, s. 75-76. 
442

 Mehmet Öz, “Osmanlılar”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2007, 33. Cilt, 532-538. 



70 
 

olmazdı. Osmanlı toplumunun her sınıfından insanlar mahallede bir arada yaşardı. Bu 

XIX. yüzyıla kadar böyle olmuştu.
443

 

2.3.1. Mahallenin Fiziksel Yapısı 

Osmanlı Devleti‟nin asayişi sağlayan kurumları işlevlerini iyi bir şekilde yerine 

getirdiklerinden, mahalle kendi içine dönük konumundan dışa dönük duruma geçmişti. 

Sağlanan güvenlik, savunmayı hedef alan fiziksel yapının değişmesinde etken olmuş, 

mahalleler artık birer kapalı alan olmaktan çıkmıştı.
444

 Osmanlı döneminde mahalle 

genellikle yirmi ile kırk haneden meydana gelirdi. Elbette bu sayıların altında ya da 

üstünde haneye sahip mahalleler olabilirdi. Her cemaat kendi inancına ait cami, kilise, 

havra gibi dini yapıların etrafına yerleşerek kendi mahallelerini oluşturur, mahallenin 

adı genellikle dini yapının ismiyle anılırdı.
445

 

Şehirlerde tabiatla çatışmak yerine, onun yapısına uyumlu yerleşim modeli tercih 

edilmişti. İslami aile yapısının gerektirdiği mahremiyete saygı nedeniyle, evler 

mahremiyeti koruyacak şekilde ancak komşuluk ilişkilerine de engel olmayacak 

biçimde yerleşmişti. Zira komşuluğa çok önem verilirdi.
446

  

Osmanlı şehrinde mahalleler, birbirlerine ve şehrin merkezi durumundaki ticaret 

kesimine “ulu-yol” denilen birer yolla bağlantılı idi. Ancak kendi içinde sevkedici bir 

planın egemenliğinden ziyade, evler arasındaki çıkmaz sokakların bol göründüğü bir 

fizik düzene sahipti.
447

 Çıkmaz sokaklar bir eve ait olabildiği gibi birkaç evin de 

olabilirdi.
448

 Alan Mikhail çıkmaz sokakları ev yaşamının sokağa taşmasına örnek 

olarak vermişti. Çıkmaz sokaklar adeta evin bir uzantısı olup, evin işlerinin bir 

bölümünün görüldüğü, fazla malzemelerin depolandığı özel alanlardı. Yabancılar bu 

alana izinsiz giremezdi, bu alanlar sadece tanıdıkların geçmesine izin verilen, son 

derece korunaklı yerlerdi.
449

 Çıkmaz sokaklar gelen geçenin fazla olmadığı, 

                                                           
443

 İlber Ortaylı, a.g.e., s. 21-22. 
444

 Özer Ergenç, a.g.e., 2013, s. 76; Özer Ergenç, a.g.e., 2012, s. 219-220.  
445

 İlhan Şahin, “Şehir” TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2010, 38. Cilt, s. 446-449. 
446

 Beşir Ayvazoğlu, s. 770-773. 
447

 Özer Ergenç, XVI. Yüzyıl Sonlarında Bursa, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 2014, s.44. 
448

 Beşir Ayvazoğlu, a.g.m., s. 774. 
449

 Alan Mikhail, “Gönül Arzu Eder ki: Toplumsal Cinsiyet, Kentsel Mekân ve Osmanlı Kahvehaneleri”, 

Osmanlı Laleleri, Osmanlı Kahvehaneleri, Koç Üniversitesi Yayınları, Der. Dana Sajdi, Çev. Aylin 

Onacak, İstanbul 2014, s. 192, 199. 



71 
 

yabancıların hemen dikkat çektiği, çocukların güvenle oyun oynadıkları evler arası 

alanlardı.
450

 

Sokakları, üzerinde sadece bir dış kapı bulunan avlu duvarları şekillendirirdi.
451

 

Sokaklar, ortasında suyun rahat akabilmesi için oluk şeklinde olan taşlarla döşenmişti. 

Sokağın iki tarafında yer alan evlerin bahçeleri yüksek duvarlarla ya da sokağa bakan 

pencereleri kafesle kaplanmıştı. Sokak ya çıkmaz bir yolla sona erer ya da sizi 

mahallenin merkezi olan camiye ulaştırırdı.
452

  

2.3.2. Mahallede ĠliĢkiler 

Yukarıda da bahsedildiği üzere Osmanlı toplumunda komşuluk ilişkileri oldukça 

önemliydi. Kur‟an anne babaya iyi davranmanın ardından komşulara iyiliği 

öğütlemişti.
453

 Keykavus oğluna öğüt verirken, yeni ev almayı düşündüğünde 

komşusuna dikkat etmesini, iyi komşusu olan ev almasını tavsiye ediyordu. İyi 

komşuluk ilişkileri için gerekli olan davranışları belirtiyordu. Keykavus‟a göre iyi 

komşuluk öncelikle saygı gerektiriyordu. Ayrıca mahalle halkıyla iyi geçinmek, 

karşılaşıldığında hastalarını sormak, komşunun yakını vefat ettiğinde baş sağlığı 

dilemek ve cenazesine katılmak, komşunun mutluluğuna birlikte sevinip, üzüntüsüne 

ortak olmak, iyiliği önce komşuya yapmak, komşunun çocuklarına sevgi, yaşlılarına 

saygı göstermek hep iyi komşuluğun gerekleriydi. Yaşadığı mahallenin camisine 

gitmek, imamını ağırlamak, ramazan ayında camiye çıra ve mum göndermek de 

mahallede iyi ilişkiler açısından önemliydi.
454

   

Mahallede doğum, ölüm, düğün gibi olaylar birlikte ve dayanışma içinde yapılırdı. Bir 

çocuğun doğumu, düğünü ve ölümü hep mahalleli ile birlikteydi. Evlenecek kızın 

çeyizinin birlikte hazırlandığı gibi cenaze de mahalle ahalisiyle kaldırılırdı. Çocuk 

mahalle halkı arasında büyür, çocuğun okuldaki durumunu herkes bilirdi. Evlerde 

olanlardan da herkesin haberi olurdu, herkes birbiriyle oldukça alakalıydı.
455

 Çocuk 

eğitim ve terbiyeyi elbette ailede alırdı. Fakat okul bile eğitimde sokak ve mahalle kadar 

etkili değildi. Çocuğun eğitiminde yakın akrabalar da yer alır, komşular da birbirlerinin 

                                                           
450

 Turan Alkan, a.g.e., s. 791 
451

 Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Şehir”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2010, 38. Cilt, s. 441-446. 
452

 Özer Ergenç, a.g.e., 2013, s. 332. 
453

 Mustafa Çağrıcı, “Komşu”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2002, 26. Cilt, s. 157-158. 
454

 Keykavus, a.g.e., s. 232. 
455

 İlber Ortaylı, a.g.e., s. 29. 



72 
 

çocuklarını denetleme, koruma gibi davranışları doğal olarak üstlenirdi.
456

 Bu 

mahallelinin birbiriyle dayanışması, birbirine çocuk yetiştirme konusunda desteğiydi. 

Çocuğun evde aldığı ahlak eğitimi mahallede devam ederdi. Mahallede güzel davranışı 

ve başarısı övülerek ödüllendirilir, çirkin davranış kınanır, toplum kurallarına aykırı 

hareketi karşılığında gerekirse kulağı çekilirdi. Çocuk ailenin ve mahallenin baskısını 

hissederdi.
457

 

Bir kişinin mahallede oturabilmesi için, bir mahalle sakini ile imamın kefaleti 

gerekirdi.
458

 1579 yılında biri Galata diğeri Üsküdar kadısına iki ferman gönderilmişti. 

Fermanda İstanbul mahallelerinde kefilsiz kimselerin oturtulmaması emrediliyordu. 

İmamlar, müezzinler, mahalle kethüdaları ve odabaşılar mahallelerde kefilsiz kimse 

barındırmayacak, barındıranlar kürek cezasına çarptırılacaktı.
459

 İmamlar 19. yüzyıla 

kadar mahalleden sorumluydu ve devleti temsil ederdi. Hakimin yardımcısı mahallede 

imamlardı. Asayiş, düzen, mahalle halkının İslami edep içinde yaşamını sürdürmesi, 

aykırı olanların mahalleden çıkarılması, dini vazifelerin yerine getirilmesi konularına 

imamlar nezaret ederdi.
460

   

Bir yargı sürecinde komşuların şahitliği büyük önem taşır, hakimin kararında oldukça 

etkili olurdu. Ayşe kocası Salih Çelebi ölünce kendi mihrini ve küçük kızı Fatma‟nın 

mirastan payını almak için mahkemeye başvurmuştu. Ayşe‟nin mahalleden şahitleri 

vardı. Salih Çelebi‟nin mirasını elinde tutan diğer Ayşe Hatun‟dan payının alınmasını 

istiyordu. Hakim şahitleri mahallelerinde soruşturmuş, adil ve şahitliklerine güvenilir 

kişiler oldukları anlaşılmıştı. Ayşe ve kızına mirastan pay verilmesine karar 

verilmişti.
461

 

Osmanlı toplumunda, muhitlerinde yaşanan ve faili meçhul bir olaydan bütün mahalleli 

yükümlü olurdu. Mahallenin sosyal merkezi cami olduğundan, camiye düzenli olarak 

gitmek göz önünde ve güvenilir olma göstergesi sayılırdı. Bu nedenle herhangi bir adli 

olayda mahallelinin tanıklığı önem kazanır, kişinin yargılanması komşuların ifadeleri ve 

görgü tanıklarıyla birlikte değerlendirilirdi. Mahallede ahlak dışı davranışlarda bulunan 

                                                           
456

 Turan Alkan, a.g.m., s. 799. 
457

 İlber Ortaylı, a.g.e., s. 100. 
458

 İlber Ortaylı, a.g.e., s. 22. 
459

 Ahmed Refik, a.g.e., s. 145. 
460

 Kemal Beydilli, “İmam”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2000, 22. Cilt, s. 181-186. 
461

 46 No BŞS. 364 85 (7a-2) 



73 
 

kişiler, mahalleli tarafından istenmez, gönderilirdi. Mahallelinin bu hakkı, muhitlerinde 

meydana gelen olaylardan hep birlikte sorumlu tutulmalarından geliyordu.
462

 Bu yüzden 

mahalleli komşularını takip etme hakkına da sahip oluyordu.
463

 

Mahallede meydana gelen faili meçhul cinayetlerde, maktulün ailesinin mahalleliden 

diyet hakkı doğardı. Bursa‟nın Veled-i Habib Mahallesi sakinlerinden Şaban evine 

yaralı olarak getirilmiş, bir süre sonra vefat etmişti. Şaban‟ın eşi Fatma küçük 

çocuklarının vasisi olarak, mahalleliden diyet
464

 ve kasame
465

 talep etmişti. Mahallede 

yapılan soruşturmada, akşam namazından sonra Arab Mahallesi‟ndeki Mehmed 

Çelebi‟nin evinin köşesinde İlyas‟ın Şaban‟ı bıçakladığını görenler olmuştu.
466

 Yine 

Bursa‟da Bab-ı Zemin Mahallesi sakinlerinden Rabia yaralanmış, yaralanma neticesinde 

hayatını kaybetmişti. Katili bilinmiyordu. Eşi Hacı Geyvan küçük oğlu İbrahim ve 

küçük kızı Saliha‟nın vasisi olarak Bab-ı Zemin Mahallesi sakinlerinden beş bin dirhem 

tutarında kısas
467

 ve diyet talep ediyor, mahalle-i mezbure ahalisinden elli nefer 

kimesne bi-hasbi‟şer‟i‟ş-şerif vallahi biz katl itmedik ve katilini dahi bilmeziz şeklinde 

yemin etmelerini istiyordu. Elli mahalle sakini katili bilmediklerine yemin etmiş Hacı 

Geyvan da beş bin dirhemi çocukları adına almıştı. Durum kayıtlara geçirilmişti.
468

  

Allah‟ın isim ve sıfatları üzerine olduğundan, İslam‟a göre yalan yere yemin etmek 

büyük günahlardandır. Ancak yargılamada ispat amacıyla yemine başvurulduğu 

oluyordu.
469

 Gazali çocuk yetiştirirken, doğru ya da yalan yere yemin etmeye 

alıştırılmaması gerektiğini tavsiye etmişti.
470

 Tusi yetişkinlerin zaman zaman ihtiyaç 

duymalarına rağmen yemin etmenin çirkin bir şey olduğunu söylemiş, çocukların 

                                                           
462

 Özer Ergenç, a.g.e., 2013, s. 79-81. 
463

 Leslie Peirce, a.g.e., s. 224. 
464

 Diyet: İslam hukukunda adam öldürme ve yaralamalarda mağdur tarafa ceza ve kan bedeli olarak 

ödenen mal. Ali Bardakoğlu, “Diyet”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 9. Cilt, s. 473-479. 
465

 Kasame: Faili meçhul cinayetlerde cezai ve mali sorumluluğu tespit amacıyla cinayetin işlendiği bölge 

insanlarının veya maktulün yakınlarının yemin etmesi usulünü ifade eden fıkıh terimi. Ali Bardakoğlu, 

“Kasame”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2001, 24. Cilt, s. 528-530. 
466

 A153 BuŞS 19a-belge 1 s. 77, A153 Nolu Bursa Şer‟iye Sicili, M. Asım Yediyıldız, Saadet Maydaer, 

İlhami Oruçoğlu,  Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, Bursa 2010. (Bundan sonra A153 BuŞS) 
467

 Kısas: Kasten adam öldürme ve müessir fiil suçlarında suçlunun işlediği fiile denk bir ceza ile 

cezalandırılması. Şamil Dağcı “Kısas”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2002, 25. Cilt, s.488-495. 
468

 A153 BuŞS, 57b- belge V. 
469

 Ertuğrul Boynukalın, “Yemin”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2013, 43. Cilt, s. 417-420. 
470

 İmam Gazali, a.g.e., s. 168. 



74 
 

yemine ihtiyacı olmadığını, onların doğru olan bir durum için bile yemin etmelerinin 

engellenmesi gerektiğini sözlerine ilave etmişti.
471

 

2.4. OKUL EĞĠTĠMĠ 

Çocuk doğduğu ailenin inanç, gelenek, alışkanlık ve ahlak görüşüyle büyür. Ebeveynler 

kendi yaşam görüşleri çerçevesinde çocuklarını büyütürken birbirlerini etkilerler ve 

eğitirler. Ancak çocuk eğitiminde, aile bir öğretmenin yerini tutamayacağından, ciddi ve 

programlı bir eğitim için okulun gerekliliği görüşü savunulmuştu. Türklerin hayatına 

okul eğitiminin ne zaman girdiğine dair bilgi yoktur. Ancak Uygurlar döneminde Çin‟le 

gelişen ilişkiler sonucu okuma yazma eğitimi de Türklerin hayatına girmişti.
472

  

Türkler İslam‟ın kabulünden itibaren eski Türk eğitim gelenekleriyle İslami gelenekleri 

birleştirmişti. Türklerin ilk açtığı eğitim kurumları Selçukluların hüküm sürdüğü İran, 

Maveraünnehir ve Bağdat çevresindeydi. Anadolu‟ya geldikten sonra da aynı eğitim 

kurumları devam etmişti.
473

 Osmanlı Devleti eğitim alanında anlayış ve geleneklerini 

Selçuklular ve Beylikler döneminden devralmıştı. O halde Osmanlı‟da da eğitimin 

Selçuklularda olduğu gibi cami, medrese, tekke ve tarikat merkezli olmak üzere üç ana 

kurum tarafından yürütüldüğü söylenebilir.
474

 Osmanlı tebaasından olan Hıristiyan 

çocuklara kilisede papazlar tarafından eğitim verilir, Musevi çocuklar da sinagogun 

yanında bulunan, heder denilen okullara devam ederdi.
475

 Papaz ya da hahamlar 

tarafından verilen dersler dini ağırlıkta olur, dili ise devam edilen kilise ya da sinagogun 

ayin dili olurdu.
476

  

Osmanlı eğitim kurumlarının başında şeyhülislam bulunurdu. Sıbyan mekteplerinin 

yönetimi kadı ve müftünün görevleri arasındaydı. Tekke ve tarikatlar halk okulu 

niteliğindeydi. Acemi oğlanlar Enderun mektebinde öğrenim görürdü.
477

 Eğitimin 

amacı padişaha bağlı ve dini eğitime sahip,
478

 daha sonra eğitimlerine devam etmeseler 

                                                           
471

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 211. 
472

 Necdet Sakaoğlu, a.g.m., s. 355-361. 
473

 Cavit Binbaşıoğlu, Türk Eğitim Tarihi, Anı Yayıncılık, Ankara 2009, s. 3. 
474

 Fahri Unan, “Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi‟nde Eğitim”, Anadolu Selçukluları ve 

Beylikler Dönemi Uygarlığı, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara 2015, s.389-399. 
475

 İlber Ortaylı, a.g.e., s. 112. 
476

 Selçuk Akşin Somel, “Cemaat Mektepleri ve Yabancı Misyoner Okulları”, Osmanlı Uygarlığı 1. Cilt, 

Yay. Hzr. Halil İnalcık, Günsel Renda, T.C. Kültür Bakanlığı, İstanbul Temmuz 2003, s. 387. 
477

 Cavit Binbaşıoğlu, a.g.e., s. 60-61. 
478

 Cavit Binbaşıoğlu, a.g.e., s. 60. 



75 
 

bile en azından Kur‟an sevgisi yerleşmiş olan bireyler yetiştirmekti.
479

 Müslüman 

Osmanlı ailesi için çocuğun Kur‟an okuyabilmesi çok önemliydi. Okul eğitiminde 

ailenin amacı da henüz küçük yaşta olan çocuğun, ailenin kontrol ve baskısına boyun 

eğmek istemeyeceği büluğ çağına kadar olan sürede, Kur‟an eğitimi fırsatını 

kaçırmamak olabilirdi. Zira çocuk delikanlılık döneminde tembellik edebilirdi.
480

   

Sıbyan mekteplerindeki ders müfredatı şehirde, kasabada ya da köyde olmasına bağlı 

olarak değişirken, namaz sureleri ve duaları doğru bir şekilde okuyacak kadar Kur‟an 

okuma, yazma, ilmihal bilgisi ve namaz kılmayı uygulamalı olarak öğrenmek tüm 

mekteplerde ortak müfredattı. Şehir ve kasabalardaki eğitimde kitaplar kullanılırken, 

köylerde ezbere ve tekrara dayanan sözlü eğitim ağırlıktaydı. Sıbyan mektebi 

seviyesindeki dersler özel hocalarla, ev ortamında birebir de yapılırdı. Özel derslere 

çocuğun yeteneği ve tercihine göre hafızlık, Arapça, Farsça, musiki, hat, şiir gibi dersler 

ilave olabilirdi.
481

 Derviş tekkelerine bağlı ilkokullar da vardı ve buradaki eğitim düzeyi 

sıbyan mekteplerinden daha yüksekti.
482

 Tekkeler ayin ve merasimleri gereği, şiir ve 

musiki alanında önde gelen kurumlar olmuş, bu alanda ünlü sanatkârlar yetiştirmişti.
483

  

Osmanlı toplumunda çocuklara okul eğitimi verme isteği her zaman olmuştu.
484

 

Mekteplerde temel ders olan Kur‟an‟ın sadece okunuşu öğretilir, anlamı 

açıklanmazdı.
485

 Okulda eğitim ezbere dayandığından, Hoca çocuklara sadece Kur‟an 

ayetlerini ezberletirdi. Bu ayetler iyice ezberleninceye kadar tekrar edilirdi. Çocuklar 

Arapça olduğu için anlamazlardı. Daha bilgili bir öğretmen biraz gramer, hesap ve halk 

edebiyatı da öğretirdi. Çocuklar burada aldıkları okuma ve yazma eğitimini, gündelik 

hayatta konuşma dili olan Türkçeye uygulayamazdı. Çünkü Arapçanın gramer ve söz 

dizimi Türkçeden oldukça farklıydı. Sıbyan mektepleri sadece Kur‟an‟ı ezberletip, 

İslam‟ın esas unsurlarını öğrettiği için, sıbyan mektebine giden çocuk ömür boyu yerine 

                                                           
479

 Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, Pegem Akademi, 15. Baskı, Ankara 2009, s. 88. 
480

 İbn Haldun, Mukaddime, hzr. Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınları, İstanbul 2017, s. 989. 
481

 İsmail Kara, Bir Eğitim Tasavvuru Olarak Mahalle/Sıbyan Mektepleri Hatıralar - Yorumlar - 

Tetkikler, Hzr. İsmail Kara-Ali Birinci, Dergâh Yayınları, İstanbul 2012, s.12-16, 23. 
482

 R. Mantran, a.g.e., s. 178. 
483

 Mustafa Kara, “Tekke”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2011, s. 368-370. 
484

 Bekir Onur, Çocuk Tarih ve Toplum, a.g.e., s. 104. 
485

 Yahya Akyüz, a.g.e., s. 88. 



76 
 

getireceği dini görevleri öğrenir ve hafızasını geliştirebilirdi fakat bu eğitim zihinsel 

gelişimine bir katkı sağlamazdı.
486

  

Schweigger anılarında Osmanlı okullarından da bahsetmişti. Sadece İstanbul‟da değil 

Anadolu‟nun başka şehirlerinde de birçok okul olduğunu, okuma yazma öğrenmek 

isteyen herkesin bu okullara gittiğini anlatmıştı. Çocuklara okuma yazma öğretmek 

isteyen kişi, kendinde bu yeterliği görüyorsa, evinde bile ders verebilirdi. Öğretmenler 

çocuklara sabırlı davranır, eğitimde sertliğe yer vermezdi. Arapça olduğu için 

çocukların anlamını bilmeseler de hepsinin Kur‟an‟ı ezbere bildiğini, daha sonra Arapça 

öğrenerek anlamını da kavradıklarını anlatmıştı. Bu yöntemi faydalı bulmuş, kendi 

okullarında da bu yöntemin olmasını dilemişti.
487

     

Okula her gün gidilir, cuma günleri, ramazan ve kurban bayramlarında ve devletin 

düzenlediği şenlikler varsa okula gidilmezdi. Medrese kuran kimseler oldukça sık bir 

şekilde, medresenin yanına bir de sıbyan mektebi yaptırırlardı. Bu mekteplerdeki eğitim 

düzeyi mahalle mekteplerinden yüksekti. Mektebin hocaları iyi eğitim almış, medrese 

mezunu ya da medrese eğitimini tamamlayamamış kişilerdi. Herkese açık olmasına 

rağmen bu mekteplere genellikle medrese hocalarının ve toplumun ileri gelenlerinin 

çocukları giderdi. Mekteplerin vakfiyesine öksüz ve yetimlere eğitim şartı konulmuşsa, 

birkaç öğrenci alınırdı. Şunu söylemek gerekir ki, bu dönemde iyi bir eğitim alabilenler, 

zenginler ya da devlet kademesinde görev yapanların çocuklarıydı. Sıradan halkın 

çocukları eğitime bir başlangıç yapabilir, genellikle daha ileri bir eğitim şansı 

olmazdı.
488

 

Mahalle mektepleri (sıbyan mektebi) her mahalle ve köyde olup, genellikle camilerin 

hemen yanında bulunurdu.
489

 Mekteplerin mimarisini, coğrafi koşullar ve ulaşılan 

malzeme belirliyordu. Taştan yapılanların yanında ahşap ya da yarı kargir olanlar da 

vardı.
490

 Sıbyan mektepleri genellikle tek odalı olmakla
491

 beraber iki katlı olanları da 

vardı.
492

 Mekteplerin bir tarafı sokağa, bir tarafı da bir bahçeye bakardı. Bahçede 

                                                           
486

 R. Mantran, a.g.e., s. 177. 
487

 S. Schweigger, a.g.e., s. 136-138. 
488

 R. Mantran, a.g.e., s. 178. 
489

 Yahya Akyüz, a.g.e., s. 88; R. Mantran, a.g.e., s. 176. 
490

 İsmail Kara, a.g.e., s.15-16. 
491

 Zeynep Ahunbay, “Mektep”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2004, 29. Cilt, s. 7-9. 
492

 İsmail Kara, a.g.e., s. 16. 



77 
 

çocukların ihtiyaçları için çeşme ve tuvalet bulunurdu. Dershanenin bir duvarında ocak 

olurdu. Dersliğe girerken ayakkabılar çıkarılırdı.
493

  

Dershanenin zemininde hasır, kilim serilmiş olurdu. Çocuklar ders boyunca evlerinden 

getirdikleri minderlerde dizlerinin üzerinde oturarak, rahlenin üzerindeki Kur‟an ya da 

dua kitabını okurlardı. Mektepler tek bir derslikten oluştuğu için her seviyeden öğrenci 

aynı yerde eğitim alırdı. Hoca yerine bağdaş kurarak oturur, çocuk hocanın önüne gelip 

oturur ve dersini anlatır, sonra başka çocuk gelirdi.
494

 Okunması biten kısmın sonuna 

hoca balmumu yapıştırır, ertesi ders buradan başlardı.
495

  

Schweigger çocukların kitaplarını hep birlikte yüksek sesle ve sallanarak okuduklarına 

tanıklık etmiş, bu durumu oldukça yadırgamıştı. Schweigger‟e göre bu ortamda 

çocukların kafası karışırdı.
496

 Lubenau Osmanlı‟nın eğitim sistemini onaylamakla 

beraber, dersliklerde hep beraber okumanın karmaşa yarattığını söylüyordu.
497

 Bassano 

ziyaret ettiği bir mektebin hocasına, çocukların okuma yaparken başlarını sallama 

sebebini sormuş, hoca da okudukları metinde Tanrı‟nın adı sık sık geçtiği için saygı 

göstermek adına yaptıklarını söylemişti. Türklerin çocuklarını okuma yazmayı 

öğrendiğinde okuldan aldıklarını ve bir tören düzenlendiğini anlatmıştı.
498

 Bassano 

çocuğun okula başlama töreni olan amin alayını, okulu bitirme töreni olarak anlamış 

olmalıydı.   

2.4.1. Okula BaĢlama 

Osmanlı‟da çocuklar genellikle dört yaş civarında okula gönderilirdi.
499

 Uygulamada ne 

kadar yaygın olduğu bilinmemekle beraber çocukların dört yaş, dört ay, dördüncü günde 

okula başlaması uğurlu sayılırdı.
500

 Amasi Tarîku‟l-Edeb‟inde çocuğun dört yaşında, 

dört ay ve dört günlük olduğunda okula başlamasını tavsiye ediyor, ilim öğrenmeye 

başlamak için en hayırlı günün çarşamba olduğunu söylüyordu.
501

 Cahit Baltacı 

                                                           
493

 Zeynep Ahunbay, a.g.m., s. 7-9. 
494

Yahya Akyüz, a.g.e., s. 90.  
495

 Ali Birinci, a.g.e., s. 24. 
496

 S. Schweigger, a.g.e., s.138. 
497

 R. Lubenau, a.g.e., s. 350. 
498

 L. Bassano, a.g.e., s.101. 
499

 Refik Turan, a.g.m., s. 85. 
500

 Abdurrahman Kurt, a.g.e., s. 39. Abdurrahman Kurt bu yaş kaydının kökeninin bilinmediğini ancak 

Kadı Burhaneddin ve Halide Nusret Zorlutuna‟nın dört yaş, dört ay, dört günlükken okula başladığını 

belirtmişti.  
501

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s. 113. 



78 
 

Anadolu‟da çocukların mektebe başlama yaşını genellikle dört, İstanbul‟da ise dört- altı 

yaş arasında olduğunu söylerken,
502

 Robert Mantran bunun beş-yedi yaş civarında 

olduğunu söylemişti.
503

 

Okula başlayan çocuğa amin alayı adı verilen tören düzenlenirdi. Bu tören uğurlu 

sayılan pazartesi, Perşembe ya da kandil gününe denk getirilirdi. Çocuğun ailesi bir gün 

önce hocaya haber verir, hoca ertesi gün mektebin öğrencileriyle birlikte ilahiler 

okuyarak, “amin!” diye bağırarak çocuğun evine gelirlerdi. Çocuk kafileyi kapıda 

bekler, kafile eve ulaştığında hoca dua okur, herkes amin derdi.
504

 Okula başlama 

sadece aile için değil, mahalle için de önemli bir olaydı. Çocuk tören günü en yeni 

elbiselerini giyer, yoksa daha önceden alınırdı. Çocuğa elifba cüzü temin edilir, cüz 

kesesi yapılır, minder doldurulurdu. Özel hazırlanmış elifba cüzleri bazen birkaç nesil 

tarafından kullanılırdı. Okula başlayan çocuğu nazardan korumak için nazarlık takılır, 

tütsü yapılırdı.
505

 

Eve gelen amin alayı çocuğu alarak yola çıkardı. Alayın önünde yer alan iki kişi okula 

başlayan çocuğun rahlesini, elifba cüzünü ve kesesini ve okulda oturacağı minderini 

taşırdı. Çocuk arabaya ya da midilliye bindirilir, arkasından sıra halinde kafile hareket 

ederdi. Çocuğun arkasından mektebin hocası, ilahi okuyanlar, çocuğun ailesiyle 

tanıdıkları gider, şehrin sokaklarında gezdikten sonra mektebe gelirlerdi. Burada çocuk 

ilk dersini aldıktan sonra büyüklerin ellerini öperdi.
506

 Maddi durumu iyi olan aileler 

töreni evlerinde yapardı. Kafile şehirde ilahiler eşliğinde gezdikten sonra tekrar çocuğun 

evine gelirdi. Hoca çocuğa ilk dersini evde verir, sonrasında dualar okunarak merasim 

sona ererdi. Sonra ailenin hazırladığı sofrada yemek ve lokma yenir, hocaya ve ilahi 

okuyanlara hediye ve para verilirdi.
507

 Bu merasim çocuğun okul motivasyonunu artırır, 

mahalledeki çocukların içinde okula gitme isteği uyandırırdı kuşkusuz. Aileler bu törene 

önem verir, bir düğüne gösterdikleri özeni gösterirlerdi.
508

 Zira okula başlama ilk 

                                                           
502

 Cahit Baltacı, “Mektep”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2004, 29. Cilt, s. 6-7. 
503

 R. Mantran, a.g.e., s. 176. 
504

 Mustafa Öcal, “Âmin Alayı”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1991, 3. Cilt, s. 63. 
505

 Ali Birinci, s. 26. 
506

 Mustafa Öcal, a.g.m.. 
507

 Ali Birinci, a.g.e., s. 27-28. 
508

 Ali Birinci, a.g.e., s. 26. 



79 
 

mürüvvet, birkaç sene sonra yapılacak olan sünnet ikinci mürüvvet olarak kabul 

edilirdi.
509

 

2.4.2. Hoca 

Sıbyan mektebi hocaları genellikle cami ve mescidlerin imam, hatip ya da müezzini 

olurdu.
510

 Tüm eğitimi Kur‟an‟ı ezberlemekten ibaret olan, hatta bazen bunu 

yapamayanlar bile, mektep hocalığı babadan oğula devredildiği için çocuklara öğretmen 

olabilirdi.
511

 Hoca çocuklara, adeta belleklerine kazınırcasına Kur‟an ayetlerini 

ezberletir, bunu başaran öğrenci Arap harflerinin yazılışını öğrenmeye geçebilirdi. 

Harfleri yazabilen çocuk, bildiği bir ayeti yazmakla başlardı. Bu eğitim namazın 

öğrenilmesiyle tamamlanırdı. Sınırlı bir eğitime sahip hocanın görevi ve bilgi birikimi 

bu kadardı. Aslında ondan beklenilen eğitim de bu kadardı, daha fazlası beklenmezdi. 

Elbette bazı okullarda bilgi birikimine ve yeteneğe sahip öğretmenler de vardı.
512

 

Ahlak yazarları eserlerinde iyi bir öğretmende olması gereken vasıflara da 

değinmişlerdi. Mektep eğitiminin öğretmenin kişiliğiyle yakından ilgili olduğunu 

söyleyen Amasi iyi bir öğretmenin özelliklerini şöyle sıralamıştı: Öğretmen iyi bir 

Müslüman, dindar, açık ve net olmalıydı. Haram ve yasaklardan kaçınmalı, başkaları 

tarafından eleştirilen kişi olmamalıydı. Olgun, ağır başlı, güvenilir karakterde, birçok 

öğrenci yetiştirmiş tecrübe sahibi biri olmalıydı. Hoca toplumun ileri gelenlerine 

hayranlık ve yakınlık duymamalı, onlarla ilişki içinde olmaya çok hevesli olmamalı, bu 

kimselere hizmet etmemeliydi. Hocalık yapmaktan başka işle uğraşmamalıydı, zira işi 

sadece öğretmenlik olan kişiler etkin bir eğitim verirlerdi, çocuğa böyle bir öğretmen 

seçilmeliydi.
513

  

Kınalızâde hocanın temizliğine dikkat etmesi gerektiğini, hocanın huyunun ne çok 

yumuşak ne de sert olmaması gerektiğine değinmişti. Çok yumuşak huylu olursa çocuk 

üzerinde otorite kurmakta sıkıntı olacağını ve onu eğitemeyeceğini, ancak çok öfkeli 

                                                           
509

 Abdurrahman Kurt, a.g.e., s. 42. 
510

 Cahit Baltacı, “Mektep”, a.g.m.. 
511

 Balıkhane Nazırı Ali Rıza Bey, “İstanbul Çocukları”, Bir Eğitim Tasavvuru Olarak Mahalle/Sıbyan 

Mektepleri Hatıralar - Yorumlar - Tetkikler, Hzr. İsmail Kara-Ali Birinci, Dergâh Yayınları, İstanbul 

2012, s. 50-51. 
512

 R. Mantran, a.g.e., s. 177. 
513

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s. 112-113. 



80 
 

hocanın da çocuğu eğitimden soğutabileceğini söylemişti.
514

 Gazali çocuk eğitmenin 

büyük sorumluluk yüklenmek olduğunu, bu işi yapacak kimsenin hocalığın gerektirdiği 

edep ve nezaket kurallarına uygun davranması gerektiğini belirtmişti. Öncelikle 

çocukları bir baba gibi korumalı, şefkat göstermeli, çocuklar arasında ayırım 

yapmamalı, eğitim işini para için değil Allah rızası için yapmalıydı. Çocuğun ahlaki 

eğitimini de üstlenmeli gerekirse nasihat etmeli, onurunu kırmamalıydı.
515

 Tusi bir 

hocanın öncelikle akıllı, dindar ve temiz olması gerektiğini belirtmiş, çocukta iyi ahlakı 

ortaya çıkarmalı, ölçülü, tatlı dilli olmalı demişti. Toplumun her kesiminden kişilerle 

nasıl diyalog kurulacağı hakkında bilgisi olmalı, çirkin karakterli kimselerden uzak 

durmalıydı.
516

 İbn Sina tüm bu vasıflara ilaveten donuk ve somurtkan olmaması 

gerektiğini söylemişti.
517

 

Amasi Tariku‟l-edeb‟i yazma sebebini belirtirken anlattığı hatırasından, kendisinin bir 

öğretmen olduğunu anlamaktayız.
518

 Bu yüzden olsa gerek okul, öğrenci ve hoca 

konusunda oldukça ayrıntılı tavsiyelerde bulunmuş, eğitimin hemen tüm yönlerine 

değinmişti. Amasi okula yeni başlayan çocuk için; ilk üç gün özenli davranılmasını, 

kulağının çekilmemesini, kötü söz söylenmemesini, dövülmemesini, okuldan soğutacak 

sert davranışlardan kaçınılmasını tavsiye etmişti. Hoca okumayı sevdirene kadar sabır 

göstermeli, sevdikten sonra terbiye etmeye başlamalıydı. Küçük çocuklara az ödev 

verilmeliydi zira fazla ödev derslerden soğumaya neden olabilirdi. Çünkü çocukların 

zihinleri zamanla gelişir ve bilgileri artardı. Durumu gözlenmeli, zeki ve akıllı bir 

çocuksa ders yükü yavaş yavaş artırılmalıydı. Çocuğa zorlanacağı ödevler verilmemeli, 

bir konu iyice öğrenilmeden yeni bir konuya geçilmemeli, konuyu anlaması sağlanmalı, 

bilemediğinde dayağa başvurulmamalıydı. Çocuk konuyu anlayamıyorsa, anlaşılması 

                                                           
514

 Ayşe S. Oktay, a.g.e., s. 386; Mustafa Çağrıcı, “Âdâb-ı Ders”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 

1988, 1. Cilt, s. 335, Farabi hocanın öğrencisine karşı çok sert davrandığında çocuğun hocasına karşı 

nefret duyacağını, yumuşak davranması halinde ise çocuğun hocasını ve bilgisini hafife alabileceğini 

söylemişti. 
515

 İmam Gazâlî, a.g.e., 1. Cilt, s. 140-143. 
516

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 211. 
517

 İbn Sina, a.g.m., s. 914. 
518

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s. 25. “Halkdan biri, oğlunu kitabımızın yazarı Ali b. Hüseyin‟e getirir ve 

oğluna ilim ve güzel ahlak öğretip onu terbiye etmesini ve eğitmesini ister. Fakat müellifimiz bir süre 

çocuğun ıslâhında gayret sarfettiyse de çocuğun durumunda herhangi bir değişiklik görülmez. Bu durum 

karşısında çocuğun babası hocasına gelip; “ey hoca, üstâdınız size hiç edeb erkân öğretmemiş ki, sen de 

benim oğluma edeb ve terbiye öğretmedin” der. Anlayışsız adamın bu tutumu karşısında; müellif de 

edeble ilgili bir eser yazarak, bu anlayışsız kişiye; üstadının kendine edeb ve terbiye öğretip 

öğretmediğini göstermek ister. 



81 
 

için konu sadeleştirilmeli ve tekrar ettirilmeliydi, zira bazıları çok tekrar ederek 

öğrenirlerdi. Çocuk anlamadığında ona olan ilginin ihmal edilmemesi gerektiğini, bol 

tekrar ve alıştırma ile zihinlerinin öğrenmeye alışacağını söylüyordu. Yapamadığında 

dövülmemesini öneriyor, bazı kişilerin bilincinin sonradan açıldığını, bazılarının ne 

kadar dövülse de öğrenemeyeceğini savunuyordu.
519

  

Fatih medreselerinde ilkokul (sıbyan mektebi) hocaları da yetiştirilir, zamanın en 

değerli müderrisleri hoca adaylarına ders verirdi. Fatih Sultan Mehmet Vakfiyesi‟nde 

bir ilkokul öğretmeninde bulunması gereken vasıflar belirtilmişti. Vakfiyenin şartlarına 

göre; 1. Çok iyi mizaca ve karaktere sahip olacak; 2. Tanrı‟yı hoşnut etmek amacıyla 

bir davranış gösterecek; 3. Çocukları eğitmek için çaba harcayacak; 4. Yardımcısı da 

onun öğrettiklerini tekrar edecek ve müzakere yapacak; 5. Görevini ağır bulup 

(mesleğini) sevmemezlik etmeyecek; 6. Çocuklara bilmedikleri konuları, güzellikle ve 

yumuşaklıkla öğretecekti.
520

  

Kınalızâde‟ye göre sevilmesi gereken hoca, yararlı ve zararlı bilgiyi ayırt ederek, 

çocuğu faydalı bilgiye yönlendirendi. Hoca ahlakı düzgün ve dindar olmalıydı. Hocası 

tarafından çocuğa, anne babasına ve kardeşlerine saygı duyması, onlardan çekinmesi 

gerektiği öğretilmeliydi. Anne ve baba sevgisini belli etmemeliydi zira çocuk 

ebeveynlerinin zaafını hemen keşfeder, ilim ve ahlak eğitimi başarılı olmazdı.
521

  

Gazali daha büyük çocuklar için (sıbyan mektebini tamamlayıp medreseye devam 

edecekler için) olduğunu düşündüren öğütlerde; nasıl ki namaz kılmak için vücut 

temizliği gerekiyorsa ilim öğrenmek için de kalp temizliği olması gerektiğini söylüyor, 

tahsile başlayanın dünya telaşından ve ailesinden uzaklaşması gerektiğini savunuyordu. 

Bir talebe hocasına itaat etmeli, öğütlerini dinlemeliydi. Öncelikle hocasının yolunu iyi 

kavramalı, takdir edilen ilimler hakkında hiç değilse amaçlarını bilecek kadar bilgi 

sahibi olunmalıydı. İlim tahsili bir program dahilinde olmalı, bir konu iyice 

anlaşılmadan bir başka konuya geçilmemeliydi.
522

 

Bir talebe hocasının tüm emirlerine itaat etmeliydi, ancak bu emirler İslam‟a ters 

düşerse yapılmazdı.      Sorulan soruya sadece muhatabı cevap vermeliydi. Öğretmen 

                                                           
519

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s. 120-121. 
520

 Cavit Binbaşıoğlu, a.g.e., s. 66-67. 
521

 Ayşe S. Oktay, a.g.e., s. 386-388. 
522

 İmam Gazâlî, a.g.e., 1. Cilt, s. 125-134. 



82 
 

için yerine getirilecek hizmet geciktirilmemeli, hemen ve istenildiği gibi yerine 

getirilmeli, saygıda kusur edilmemeliydi. Hoca yemek yerken soru sormamalı, su 

içerken ayakta beklemeli, hocanın ayakkabıları çevrilmeliydi. Hocanın yerine 

oturmamalı, talebe tuvalete gideceği zaman izin istemeli, derslerini yapmalıydı. Her 

nerede öğretmenle karşılaşılırsa ayağa kalkıp ellerini öpmeli, oradan ayrılırken 

hocasının iznini ve duasını almalıydı. Zira bir harf bile öğrettiyse hakkı vardı. Bir 

öğrenci hocasından fazla eğitim alsa da, ondan daha bilgili olsa da onu 

küçümsememeliydi.
523

 

Çocuk okulda iyi ailelerin çocuklarıyla birlikte okumalıydı. Bu durum rekabet ve yarış 

ortamı yaratarak çocukta öğrenme isteği uyandırırdı.
524

 İyi ahlak sahibi çocuklarla 

görüşmesi aynı zamanda onlardan iyi huylar edinmesine yardımcı olabilirdi.
525

 Çocuğa 

yiyecek, kıyafet, çanta, kalem ve oyuncaklarıyla arkadaşlarına üstünlük sağlamaması 

gerektiği, alçakgönüllülük, ikram etme ve nezaket öğretilmeliydi. Kimseden bir şey 

istememeyi, vermenin daha büyük erdem olduğu anlatılmalıydı. Çirkin sözlerden men 

edilmeli, bu sözleri kullanan kişilerle görüşmesine izin verilmemeliydi.
526

 

Amasi‟ye göre, öğretmen ve öğrenci ilişkisinde, aile öğretmenin arkasında durmalıydı. 

Bu konuya örnek olarak Yıldırım Bayezid‟in şehzadesi Süleyman‟la hocası arasında 

geçtiği rivayet edilen olaydan bahsetmiş, Sultan Bayezid olması gerektiği gibi hocanın 

yanında durmuştu.
527

 Keykavus da Amasi‟yle aynı görüşü savunuyor, hoca eğitim 

esnasında çocuğu döverse gereksiz şefkat gösterilmemesini tavsiye ediyordu. Babaya 

tavsiyesinde, çocuğunun kabahati olduğunda hocaya söylemekle tehdit etmesini, 

gerekirse de hocanın dövmesinin daha iyi olacağını söylüyordu. Zira dayak nedeniyle 

çocuk babasına incinip, kin tutmamalıydı.
528

 İbn Haldun eğitim esnasında uygulanan 

cezaların çocuğun karakterinde kötü yönlerin ortaya çıkmasına neden olacağına dikkat 

                                                           
523

 Mehmet Şeker, a.g.e., s. 134-139. 
524

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 211. 
525

 Ayşe S. Oktay, a.g.e., s. 387-388. 
526

 İmam Gazâlî, a.g.e., 3. Cilt, s. 167. 
527

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s. 116-118. Yıldırım Bayezid‟in oğlu Süleyman‟ı eğitmesi için verdiği 

hoca, çocuk iyi yetişsin diye sıkı bir eğitim veriyor, eğitimi esnasında dayağa da başvuruyormuş. Şehzade 

babasına bu durumu “Sen Rûm sultanı, ben de oğlunum. Benim hocam beni her gün tıpkı bir köle gibi 

dövüp ayaklarımı falakaya geçiriyor, kölelerle birlikte yemek yiyorum” diye anlatmış. Bayezid ertesi gün 

hocasıyla konuşacağını söylemiş. Hocaya önceden haber yollamış, gerekeni yapmasını buyurmuş. 

Padişah oğluyla okula gidip hocadan hesap sorunca, hoca elindeki sopayla padişahın eteğine, duvara, 

yerlere vura vura okul dışına çıkarmış, bu arada şehzadeye de vurmuş ve kolundan tutup içeri almış. 

Çocuk bu durumda okumaktan başka çaresi olmadığını kabul edip, dersleriyle meşgul olmuş.  
528

 Keykavus, a.g.e., s. 250. 



83 
 

çekmişti. Ona göre cezayla büyüyen çocuk baskı altında olduğundan, bir daha cezaya 

maruz kalmamak için yalancı ve riyakar olurdu. Bu durumda diğer erdemlere de sahip 

olamazdı. Ayrıca cezalar çocuğun öğrenme hevesini yitirmesine ve tembelliğe sebep 

olurdu.
529

  

2.4.3. Kızların Eğitimi  

Buraya kadar bahsedilen erkek çocukların eğitimine dairdi. Zaten ahlak eserleri adeta 

erkek çocuk yetiştirmek için yazılmış kılavuzlardı. Kızlara çok az değinilmişti. Tusi‟ye 

göre kızlar okuma ve yazma öğrenmemeliydi. Kız çocuklarına iffet, haya, ağırbaşlılık, 

eve bağlılık ve örtünme gibi konularda eğitim verilmeliydi.
530

 

Keykavus oğluna öğütlerinde, kızı varsa büyüdüğünde Kur‟an ve dinin gereklerini 

öğrenmesi için hoca tutmasını tavsiye ediyor, ancak yazmayı öğrenmesini önermiyordu. 

Yazmayı bilen kız amacını başkalarıyla paylaşabilirdi.
531

 Amasi‟nin sınıfta kızlar ve 

erkeklerin ayrı oturtulmaları, bu mümkün olmuyorsa küçük oğlanlarla oturmaları ve 

birbirleriyle konuşmalarına izin verilmemesi
532

 tavsiyesinden, eserin yazıldığı 15. 

yüzyıl ortalarında kız çocukların okula gittikleri anlaşılıyor.  

Kınalızade kız çocuklarına hem okuma hem de yazma öğretilmesini savunuyordu. 

Gerekçe olarak ilmin kadın olsun erkek olsun herkese farz olduğunu söylüyor, Hz. 

Ayşe‟yi örnek veriyordu. Zira İslam‟ın birçok hükmü onun tarafından rivayet edilmişti. 

Kınalızade İslam dünyasında Merveziye‟nin kızı, Şehid Katibe, Fatıma isimli kadın 

alimlerden de söz etmişti.
533

  

Sayısı az olmakla beraber Osmanlı şair tezkirelerine girmiş kadın şair isimleri de vardı. 

Sehi 1538 tarihli Heşt behişt adlı tezkiresinde Zeynep Hatun ve Mihri Hatun‟a yer 

vermişti. Tezkirede Zeynep Hatun‟un iyi bir eğitim aldığı ve müzik yeteneği olduğu, 

Mihri Hatun‟un ise Amasyalı olduğu ve Sultan Selim ile şehzade Ahmed‟e şiirler 

sunduğu anlatılmış, hanım şairlerin eserlerinden birkaç dizeye yer verilmişti. Sehi, 

                                                           
529

 İbn Haldun, a.g.e. s. 989-990. 
530

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 215. 
531

 Keykavus, a.g.e., s. 253. 
532

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s. 128. 
533

 Ayşe S. Oktay, a.g.e., s. 384. 



84 
 

hanımların güzel ve benzersiz şiirler yazdığını, gazelleri çok beğenildiği için tezkireye 

dahil olduklarını belirtmişti.
534

  

Osmanlı toplumunda erkeklerin egemen olduğu edebiyat muhitinde bir kadın şairin 

başarılı olabilmesi, tanınması oldukça zordu. Yetenek ve hayal gücüne sahip olması 

yetmezdi, bir erkek şairden daha fazla bilgi, eğitim ve şansa ihtiyacı vardı kuşkusuz. İyi 

bir şair olabilmek için klasik eserleri incelemesi, bunun için de Farsçayı bilmesi 

gerekiyordu. Kendi döneminin şairlerini ve eserlerini takip edip bu çevrelerle ilişki 

içinde olmalıydı. Bu o dönem için oldukça zordu.
535

 Ancak Mihri Hatun‟un II. Bayezid 

ve şehzadesi Ahmed‟in Amasya valiliği yaptığı dönemlerde saray çevresinde oluşan 

edebi muhite girdiği biliniyor. II. Bayezid‟e düzenli kasideler göndermiş, divanını 

bitirdiğinde padişaha sunmuştu. Şiirleri nedeniyle saraydan ihsanlar aldığı da kayıtlara 

geçmişti.
536

  

Tekkelerde bir kitabın hoca rehberliğinde okunmasına dayanan eğitim sistemi 

olduğundan, çeşitli bilim dallarına ait kitaplardan oluşan kütüphaneleri mevcuttu.
537

  

Şeyhülislam Feyzullah Efendi‟nin anneannesi Pirî Hanım hadis, tefsir ve Peygamber‟in 

hayatı konusunda dersler almıştı. Piri Hatun bu olanağa evlendikten sonra kavuşmuş 

olmalıydı. Zira eşi bir tarikat şeyhi aynı zamanda Gence‟de müftüydü.
538

 Ancak eğitim 

olanağına küçük yaşta sahip olan kızlar da olmuştu. İçine doğdukları kültürel ortamdan 

paylarını almışlardı. Kâtip Çelebi‟nin Keşfü‟z-zunûn‟da bahsettiği Hubbî Hatun da 

onlardan biriydi. Beşiktaşlı Şeyh Yahya Efendi‟nin torunuydu. Eşi, II. Selim‟e hocalık 

yaptığı için sarayla ilişkileri iyi olmuştu. Âşık Çelebi ile Kınalızâde Hasan Çelebi Hubbî 

Hatun‟un İran ve Osmanlı kadın şairleri içinde en iyisi olduğunu söylemişlerdi.
539

  

Osmanlı toplumunda kadının sosyal alanda görünür olmasına izin verilmezdi.
540

 Bir 

kadının iffeti ve namusunun ölçüsü görünürlüğüyle ölçülürdü. Toplum, büluğa 

ulaştığında kız çocukların derhal evlendirilmesi gerektiğini düşünüyordu. Bu kadın 

                                                           
534

 Walter G. Andrews, Mehmet Kalpaklı, Sevgililer Çağı, Çev. N. Zeynep Yelçe, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul, Mayıs 2018, s. 226-227. 
535

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., 2002, s. 131. 
536

 İsmail E. Erünsal, “Mihrî Hatun”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2005, 30 cilt, s. 37-38. 
537

 Mustafa Kara, a.g.m.. 
538

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., 2002, s. 128. 
539

 Mustafa İsmet Uzun, “Hubbî Hatun”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1998, 18. Cilt, s. 265-266. 
540

 Bkz. Ebussuud Efendi Fetvaları, s.59-60. 



85 
 

şairlerin başarılı olmalarındaki etken babalarının anlayışı,
541

 en önemlisi de desteği 

olmalıydı. Babalarının toplumdaki konumları da çok etkiliydi kuşkusuz. Toplumun üst 

kademeleri için esnemeye ve müsamahaya izin veren ahlak kuralları, alt tabakalara 

inildikçe daha katı ve tutucu oluyordu.
542

 O halde bu hanımlar ne kadar yetenekli olsalar 

da, şansları, kültür düzeyi yüksek bir aileye doğmak ve onları destekleyen bir babaya 

sahip olmaktı. Evdeki kültürel ortamdan kız çocuklar da payını alıyordu kuşkusuz. Bu 

hanımlardan biri de Asiye Hatun‟du. Babası muhtemelen ilmiye sınıfından olan Asiye 

Hatun Üsküp‟te yaşamıştı. Kendini tasavvufa adamış bu hanımın şeyhiyle ilgili 

tereddütleri onu yeni bir mürşid arama yoluna itmişti. O dönemin koşullarında bir 

kadınla erkeğin yüz yüze görüşme olanağı olmadığından mektuplar kanalıyla iletişim 

kurmuştu. Asiye Hatun‟un mektuplardaki ifadelerinden iyi bir eğitim aldığı, birçok 

kitap okuduğu ve kitaplarının olduğu anlaşılıyordu.
543

 17. yüzyılda yaşamış İstanbullu 

şeyh ve vaiz Seyyid Hasan‟ın Sohbetname adlı eserinde, kız kardeşinden ödünç kitap 

aldığından bahsetmesinden de hanımların kitap sahibi oldukları sonucu ortaya 

çıkıyordu.
544

 

Kız mekteplerinin hocaları Kur‟an bilen yaşlı kadınlardı.
545

 Bu kadınlardan biri Haciye 

Sabah‟tı. 6 Haziran 1541 tarihinde sicile kaydedilen olaydan, Haciye Sabah‟ın evinde 

kız çocuklarına din dersi verdiği anlaşılıyordu.
546

  

2.4.4. Dayak 

İslam, eğitimi dini sorumluluk olarak kabul etmiş, buna “edeb” demiş, İslami eğitime 

örf ve adetlerin ilave edilmesine müsamaha göstermiş, buna da “te‟dib” denilmişti. Aile 

eğitimini biçimlendiren edeb ve te‟dipte, ortak yöntemler ise “şefkat ve sevgi”, 

“korkutma ve azar”, -Peygamber‟in sünnetinde olmamakla birlikte-, “dayak”tır.
547

  

Türk eğitim geleneği disipline dayanırdı. Eğitimin temel unsurları itaat ve disiplindi. Bu 

toplumsal bir anlayıştı. Aile yetiştirdiği çocuğa toplumsal kuralları aktarmakla, çocuk 

                                                           
541

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., 2002, s. 131. 
542

 Sabri Ülgener, a.g.e., s. 103. 
543

 Cemal Kafadar, a.g.e., s. 129, 149-150. 
544

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., 2002, s. 128. 
545

 Cahit Baltacı, “Mektep”, a.g.m.. 
546

 Aktaran Leslie Peirce, a.g.e., s. 329. Haciye Sabah cezaların en ağırından olan, şehirden kovulma 

cezasına çarptırılmıştı. Sebebi kendine yardımcı olarak tuttuğu erkeklerdi. Haciye Sabah‟ın kızlarla 

erkeklerin bir arada bulunmasına göz yumması, üstelik derslerde salınma ve dansa da yer vermesi 

toplumun tepkisine neden olmuştu.    
547

 Necdet Sakaoğlu, a.g.m., 1992, s. 362. 



86 
 

da bu kuralları uygulamakla yükümlüydü. Türk ailesi otoriter yapıdaydı. Okulda 

öğretmenin uyguladığı katı disiplin yadırganmazdı, çünkü toplumsal ön kabul, okul 

eğitiminin otoriter aile eğitiminin bir uzantısı olduğu yönündeydi. Muhakkak ki her 

hocanın disiplin anlayışı farklıydı. Ceza uygulamasında belli kurallar bulunmaz, 

eğitimde cezayı hocanın kişisel yaklaşımı belirlerdi. Veliler çocuklarının kurallara 

uymadığı durumda cezalandırılacağını bilirlerdi. Osmanlı okul eğitiminde çocuk 

hocanın disiplin anlayışına terk edilir, hocanın uyguladığı katı disiplin 

yadırganmazdı.
548

 Hoca çocuklar üzerinde otorite sahibiydi. Bu otorite çocukların 

ellerine değnekle vurma ve falakayla pekişirdi.
549

 

Falaka cezasının geçmişi bilinmiyor, ancak bu cezalandırma usulünü en fazla 

Osmanlı‟nın kullanmış olduğu ve fethettiği ülkelere götürdüğü söylenebilir. Eğitimde 

falaka cezasına ilişkin en erken örneğe Kabisî‟de rastlanmıştı. Kabisî çocuğa hangi 

durumlarda ve kaç yaşında falaka cezası uygulanacağını anlatırken, dayağın miktarını 

da belirtmişti. Yazara göre riskleri nedeniyle, baş ve yüze vurulmamalıydı. Bedenin 

diğer bölümlerine oranla daha dayanıklı olan ve risk taşımayan ayak tabanı en 

uygunuydu. Osmanlı eğitiminde falaka mahalle mektepleri, medreseler ve askeri 

okullarda disiplin amacıyla kullanılmıştı.
550

     

Amasi çocukta edebe aykırı bir davranış, derslerine karşı tembellik görüldüğünde ihmal 

edilmeyip derhal dövülmesini tavsiye ediyordu. Nasıl ki yabani hayvanlar dayakla 

eğitiliyor, onlara çeşitli beceriler kazandırılıyorsa, çocuklar da dayakla eğitilebilirdi.
551

 

Keykavus‟un dayak hakkındaki görüşleri Amasi‟yle aynıydı. O da çocukların ilmi 

dayak korkusuyla öğreneceklerini iddia ediyordu.
552

 İbn Haldun çocuk terbiyesinde 

dayağın kullanılmasını hiç onaylamasa da gerekiyorsa şeriatın önerdiği (üç kırbaç) 

miktarda ceza verilebilir, ancak bu miktarı aşmamak gerekirdi.
553

 

Amasi, dayağın usulünce olması gerektiğini söylüyordu. Hocanın yardımcıları falaka 

cezası uygulamamalıydı. Bu cezanın uygulanması sadece hocanın yetkisindeydi. 

                                                           
548

 Hüseyin Şimşek, “Osmanlı Dönemi İlkokullarında (Sıbyan Mekteplerinde) Disiplin Anlayışı ve 

Uygulamaları”, Mili Eğitim Dergisi-160, Bahar 2004, sayı 162, 

http://yayimmeb.gov.tr/dergiler/162/simsek; https://www.researcegate.net  
549

 R. Mantran, a.g.e., s. 178. 
550

 Halis Ayhan, “Falaka”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1995, 12. Cilt, s. 140-141. 
551

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s. 126. 
552

 Keykavus, a.g.e., s. 250. 
553

 İbn Haldun, a.g.e., s. 989-990. 



87 
 

Amasi‟ye göre kızlar falakaya yatırılmamalı, kulakları çekilmemeliydi. Bir sopayla 

ellerine ya da başka yerlerine vurulabilirdi.
554

 Kınalızade Ahlâk-ı Alâî‟de Peygamber‟e 

ait “ Çocuklarınıza yedi yaşına namaz kılmayı öğretiniz, on yaşına geldiklerinde 

kılmıyorlarsa, dövünüz” hadisine dayanarak,
555

 eğitimde dayağı onaylıyordu. 

Gelibolulu Mustafa Ali mektep hocalarıyla ustaların, falaka ve dayağa baş vuran 

eğitimlerini “sağlam tedbirler alan hakimler” olarak kabul edip, onaylıyordu.
556

 

Gelibolulu okul yıllarında gereksiz yere çok dayak yemiş, ancak buna sabretmişti.
557

 

Ahlak yazarlarına göre çocuk dayak esnasında bağırıp, feryat etmemeli ve merhamet 

istememeliydi. Onlara göre bu kölelere ve kadınlara yakışan bir davranıştı.
558

 Dayağın 

ilk darbesi oldukça acıtıcı olmalıydı ki çocuk ders almalı bir daha aynı davranışı 

yapmaya cesaret etmemeliydi.
559

  

Salomon Schweigger Osmanlı okullarındaki cezaları ölçülü bulmuş, çocuklara sabırlı 

davranıldığını söylemişti. “Eğer çocukları dövmek gerekirse, çıplak ayak tabanlarına 

ince bir değnekle vururlar, Hıristiyanlarda adet olduğu gibi kızılcık sopası ile 

dövmezler” demişti.
560

 

Eğitimde dayağa, sadece sıradan halkın çocukları için başvurulmazdı. Osmanlı 

sarayında da dayak eğitimin bir parçası olarak kullanılırdı. Yukarıda bahsedildiği üzere 

Bayezid‟in şehzadesi Süleyman, her gün falakaya yatırılmaktan bezmiş bu durumu 

babasına şikayet etmişti.
561

 Şehzadesi Fatih‟in Kur‟an okumayı bilmesine rağmen hatim 

indirmediği için üzülen II. Murad, Molla Gürani‟yi hoca olarak görevlendirmiş, 

gerekirse kullanmak üzere yanına bir sopa almasını söylemişti. Derse giren Fatih sopayı 

sorduğunda, hoca babasının verdiğini, gerekirse kullanacağını söylemişti. Bu duruma 

gülen Fatih‟e hocası sopayla vurmuştu. Hocanın cesareti ve kendine güvenli duruşu 

karşısında Fatih Kur‟an okumaya başlamıştı.
562

 Bu anlatılan olaylar Osmanlı 

                                                           
554

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s. 128. 
555

 Ayşe S. Oktay, a.g.e., s. 376-377; Kınalızade Ali Efendi, “İlm-i Tedbirü‟l-Menzil”, Sosyo-Kültürel 

Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 

1992, s. 938.  
556

 Mehmet Şeker, a.g.e., 1997, s. 193-194. 
557

 Cornell H. Fleischer, a.g.e., s. 19. 
558

 İmam Gazali, a.g.e., s. 168; Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 211-212.  
559

 Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 212. 
560

 Salomon Schweigger, a.g.e., s. 138. 
561

 Mehmet Şeker, a.g.e., 2002, s.116-117. 
562

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 177. 



88 
 

toplumunun her tabakasında, eğitimde dayağın yeri olduğunu kanıtlıyor. Eğitimde 

dayağın ne kadar yaygın olduğunu hiçbir zaman bilemeyeceğiz. Çocuktan istenen itaati, 

onunla konuşarak ve ikna ederek gerçekleştirenler yanında dayak yoluna gidenler de 

olmuştu kuşkusuz. Zira dayak itaate teşvik için en kestirme yoldu.      

19. yüzyılın sonlarında Münif Mehmed Paşa sıbyan mekteplerindeki dayaktan 

bahsediyor, şefkatle davranılması gereken çocuklara dayağın hiç yakışmadığını 

söylüyordu.
563

  

2.5. MESLEĞE ĠLK ADIM 

Osmanlı toplumu vergi vermeyen ulema, bürokrat ve askeri kesimle, vergi veren esnaf, 

tüccar ve çiftçilerden oluşurdu.
564

 Osmanlı yönetimi, toplumu belli gruplar ve mekan 

içinde tutma eğilimindeydi.
565

 Dönemin ahlak düşünürleri de mekan ve iş değiştirmeyi 

toplumsal düzenin sağlığı açısından hoş karşılamazdı.
566

 Bu nedenle bir çocuğun hayatı 

babasının toplumdaki konumuna göre şekillenecek, bir mucize olup hayatı değişmezse, 

babasının hayatının aynısını yaşayacaktı.
567

 Babasının yolundan gitmek istemeyen, 

içinde seyahat tutkusu bulunan Evliya Çelebi‟nin, “ana ve babanın elinden kurtulması” 

çok uzun yıllarını almıştı.
568

 

Erkek çocuğunu sünnet olduktan ya da okul yaşamından sonra meslek yaşamı bekler, 

yapacağı iş konusuna yönlendirilirdi. Toplumda yer alan geleneğe göre, eğer ilmiye 

sınıfından ya da devlet görevinde birinin oğluysa en iyi hocalarda okuyup, en iyi 

medreselerde eğitim alacak, uzun bir eğitim hayatı olacaktı. Babası gibi eğitim ya da 

hukuk alanında ya da devlette memurluğa yönelecek, iyi bir yere gelmeye çalışacaktı.
569

 

16 ve 17. Yüzyılda ilmiye sınıfından bir gencin yükselebilmek için aldığı eğitim ve 

yetenekleri önemliydi ancak onu himaye edecek ve destekleyecek, meslekte 

yükselmesine yardımcı olacak, yüksek kademeden biri de gerekliydi. Yüksek kademeye 

gelen kimseler işlerini yürütmek için mesleğe yeni adım atmış gençleri çevrelerine 

alabilirlerdi. Himaye eden kimse bu gençleri çevrelerindeki yüksek kademede görevli 

                                                           
563

 İlber Ortaylı, a.g.e., s. 141. 
564

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 33-37; Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2012, s.172-195. 
565

 Özer Ergenç, Şehir, Toplum, Devlet Osmanlı Tarihi Yazıları, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 

Kasım 2013, s. 333.  
566

 Sabri Ülgener, a.g.e., s. 82. 
567

 R. Mantran, a.g.e., s. 176. 
568

 Evliya Çelebi Seyahatnamesi, 2. Cilt, s. 391. 
569

 R. Mantran, a.g.e., s. 157, 176. 



89 
 

kimselere önerebilir hatta padişaha takdim edebilirdi.
570

 Ancak bunun riskleri de vardı, 

himayesinde bulundukları kimse ölebilir ya da gözden düşebilirdi. 

İlber Ortaylı Osmanlı‟da “Beşik uleması” düzeninin olduğunu, ilmiye sınıfından birinin 

görevinin oğluna geçtiğini söylemişti. Nitekim 16. yüzyıl sonundan 17. yüzyıl ortalarına 

kadar görev yapan şeyhülislamların büyük çoğunluğu şeyhülislam çocuğu ya da torunu 

ya da ilmiye sınıfının yüksek kademelerine mensup kişilerin oğluydu. Halk arasından 

gelen şeyhülislam daha azdı.
571

 Osmanlı toplumunda beşik uleması sistemi elbette 

vardı, çocuklar babalarının yolundan giderdi. Çocuk içine doğduğu ailenin kültürel 

olanakları ve birikimiyle sıradan ailelerin çocuklarına göre daha avantajlıydı. Ancak çok 

çalışma, liyakat ve zekasıyla devlette yönetim kademelerine gelen ya da medrese hocası 

olan kimselerin olduğunu da kabul etmek gerekir. İlber Ortaylı‟nın da bahsettiği üzere 

daha az sayıda olmakla beraber sıradan halk çocukları da şeyhülislam olabiliyordu. 

Devlette üst kademede görevlere gelen Gelibolulu Mustafa Âlî‟nin babası Ahmed 

ticaretle uğraşan bir esnaftı.
572

   

Sosyal statü ve sahip olunan kültürel değerlerin oğulları tarafından devam ettirildiğini 

belirten bazı unvanlar babadan oğullara devredilirdi. Çelebi sanı da bunlardan biriydi. 

Belgelerde çelebi unvanını ilmiye mensupları, dini görevlerde bulunan kimselerle 

zengin tüccarların oğullarının taşıdıkları görülmüştür. Babalarının toplum içindeki 

konumlarını devam ettirdiklerini belirten bu ifade çocuk için ilim, itibar ve soyluluk 

sahibi olduğunun göstergesiydi. Belgelerde yer alan “efendi” lakabı kadı, müderris gibi 

ilmiye mensubu oğlunun, “halife” imam ya da hatip gibi din görevinde bulunanlarla 

şeyh ya da dervişin oğlunun taşıdığı unvandı. Belgelerden çelebi unvanı taşıyanların 

çoğunluğunun büyük tüccarların oğulları olduğu anlaşılıyordu.
573

 

Ahlak eserlerinin hedef aldıkları kesim toplumun orta ve üst tabakalarıydı. Bu sınıflara 

mensup ailelerin çocukları evde özel hocalar ve lalalardan ders alırdı.
574

 Keykavus 

oğluna seçkinlerin de hüner sahibi olması gerektiğini, hatta hünerlerini çoğaltmayı 

tavsiye ediyordu. Bir erkek çocuğu savaş sanatı ve yüzmeyi mutlaka bilmeliydi, bir 

zanaatı da öğrenmeliydi. Zanaat öğrenmek bir seçkinin oğlu için ayıp olmamalıydı, zira 

                                                           
570

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2002, s. 73. 
571

 İlber Ortaylı, a.g.e., s. 49. 
572

 Cornell Fleischer, a.g.e., s. 13. 
573

 Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2012, s.196-197. 
574

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 7. 



90 
 

zor günlerde işine yarayabilirdi.
575

 Osmanlı şehzadeleri de bir zanaatla uğraşmıştı. III. 

Ahmed çok iyi hattattı, I. Mahmud ( ö. 1754) abanoz ve fildişinden kürdan ve değerli 

maden ve taşlardan takılar yapıyordu. III. Osman (ö. 1757) marangozluk, III. Mustafa 

para basma, I. Abdülhamid (ö. 1789) ok ve yay yapımı, III. Selim (ö. 1808) kumaş 

deseni tasarlıyordu.
576

  

Alpaslan Demir köylerde imamlık görevinin babadan oğula geçebildiğini ifade 

etmektedir.
577

 Şehirlerde de imamlık babadan oğula geçebiliyordu. 15 Ocak 1671‟de 

Hayreddin Bey Mescidi imamı Abdülaziz Çelebi yaşı küçük olduğu için görevini yerine 

getiremeyeceğinden, onun yerine üç yıllığına vekâleten Mustafa Efendi‟nin imamlık 

yapacağı kayıtlara geçmişti.
578

  

Zanaat sahibi ya da ticaret yapan babaların oğulları da mesleklerini yapmaya yetecek 

kadar eğitim alacak, baba zanaatkâr, tüccar, işçi ya da kalfaysa babasına yardım etmekle 

işe adım atacaktı.
579

 Çocuğun bir mesleği öğrenebilmesi için ister babası olsun ister bir 

başkası, bir ustanın yanında çalışması gerekirdi. Tüm sanayi öncesi toplumlarda olduğu 

gibi Osmanlı‟da da mesleki bilgi aktarımı usta-çırak ilişkisi yoluyla oluyordu.
580

 O 

dönemin ahlak yazarlarının çocuktan beklentisi, çocuğun yeteneklerine uygun bir iş 

edinmesi
581

 ve girdiği işte sabırla çalışmasıydı. Sabırla çalışarak o işin ustası olmak, 

mesleğinin en güzel eserlerini ortaya koymak, sonucunda meslek onurunu taşımaktı. 

Mesleğe yeni başlayan çocuğun mesleğinde ilerleyebilmesi için, süregelen üretim 

yöntemleri, merasimler, davranış ve yaşam biçimine uyması beklenirdi. O dönemin 

yerleşmiş düşünce tarzına göre kimse akıl ve mantığını kullanarak meslek öğrenemez, 

mutlaka bir ustanın eğitiminden geçmesi gerekirdi. Her iş kolu kendi içine kapalı, 

geleneksel üretim yöntemlerini ısrarla muhafaza eder, meslek sırrı dışarıya karşı 

                                                           
575

 Keykavus, a.g.e., s. 247, 252. 
576

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 144-145. 
577

 Alpaslan Demir, a.g.e., s.128. 
578

 Bab Mahkemesi 11 Numaralı Sicil 497(92a-2). İstanbul Kadı Sicilleri 53 Bab Mahkemesi 11 Numaralı 

Sicil (H.1081/M.1670-1671), proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, çeviri yazı / mukabele 

Salih Kahriman – Mümin Yıldıztaş, Arapça çeviri / Mehmet Akman, kontrol M. Âkif Aydın – Mehmet 

Akman – Feridun M. Emecen – İdris Bostan – Mehmet İpşirli, İSAM Yayınları, İstanbul 2019. (Bab 

Mahkemesi 11 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre 11 No BŞS, varak ve hüküm no olarak 

gösterilecektir.)  
579

 R. Mantran, a.g.e., s. 157, 176. 
580

 Yahya Araz, a.g.e., s. 26. 
581

 Ayşe Sıdıka Oktay, a.g.e., s. 381; Nasîruddin Tusî, a.g.e., s. 213. 



91 
 

korunarak, başkalarının mesleğin inceliklerini bilmesine izin verilmezdi. Bu adetler 

arkasına dini desteği de alarak gelenekselleşmişti.
582

  

Bir ustanın yanında mesleğe adım atan çocuğun meslek değiştirmesi oldukça zor olup, 

hoş karşılanmazdı. Yapılan işin tekniğine ancak ustalar karar verirdi. Bu nedenle 

ustanın sözünden çıkmak en ağır suçtu ve zanaat topluluğunda her türlü uğursuzluğun 

sebebi olarak, usta sözünden sapmak gösterilirdi.
583

 Usta çırağından itaat ve saygı 

beklerdi. Çırak ustanın emirlerini yerine getirmediğinde, çarşı esnafının insafı 

ölçüsünde çırağını cezalandırır hatta dövebilirdi. Eğer insaf sınırını aşarsa çarşı esnafı 

olaya müdahale ederdi.
584

 Ustanın çırağına karşı insafsız tutumu esnaf teşkilatı 

tarafından cezalandırılır, tazminat ya da hapis cezası alabileceği gibi bir süre çırak 

çalıştırması yasaklanabilirdi.
585

  

Osmanlı geleneksel yerleşim planına göre her şehrin merkezinde uzunçarşısı olur, farklı 

iş kollarına ait sokaklar ana caddeye bağlanırdı. Şehirde üretim yapan tüm iş kolları ve 

ürünlerinin bulunduğu çarşı, gün içinde şehrin en hareketli bölgesi olurdu.
586

 Çarşıda 

hareketlilik sabah namazından sonra başlar akşam namazından önce biterdi. Gün içinde 

öğle ve ikindi namazı esnasında işlere ara verilirdi. Öğle yemeği kısa sürede yenir, 

genellikle sade ve basit olurdu. Cuma günleri dinlenmeye ayrılırdı. Dini bayramlar, 

şehzade sünnetleri, ordunun zaferini kutlama şenlikleri ya da esnaf bayramlarında da 

işlere ara verilirdi.
587

  

Osmanlı toplumunda gün sabah namazıyla başlardı. Ev ahalisi namazdan sonra 

çoğunlukla peynir ekmek ya da çorbadan ibaret
588

 günün ilk yemeğini yerdi. Bu sade ve 

az yemekten sonra çalışmaya başlayan çocukla evin babası işlerine giderdi. Çocuk 

muhtemelen ustasından önce işe gelir, iş yerini açar, temizlik yapar, aletleri düzenler ve 

ustasını beklerdi. Usta gelip işe başladığında karşısında bağdaş kurarak oturur, dikkatle 

onu izler ya da onun isteklerini yerine getirirdi. Çarşılarda her iş kolunun yüzlerce yıldır 

                                                           
582

 Sabri Ülgener, a.g.e., s. 83-88. 
583

 Sabri Ülgener, a.g.e., s. 82-89. 
584

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2000, s. 343. 
585

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 45. 
586

 Özer Ergenç, Şehir, a.g.e., İstanbul 2013, s. 88. 
587

 R. Mantran, a.g.e., s. 213-214. 
588

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s. 34. 



92 
 

devam eden kendine özgü sesleriyle, çarşıda üretilen ürünlerin farklı renkleriyle
589

 adeta 

bir ses ve renk cümbüşü hakim olur, bunlara bir de baharat ya da çeşitli yiyeceklerin 

kokuları eşlik ederdi kuşkusuz. Her çarşıda bulunan camide öğle namazı kılınır, basit 

öğle yemeğinden sonra çalışma ikindi namazına kadar devam ederdi. Gün akşam 

ezanından önce biter, herkes evine dönerdi. Akşam yemeğinden sonra yatsı namazı 

kılınır daha sonra herkes yatardı.
590

 Bu Osmanlı toplumunda bir erkek çocuğun günlük 

rutiniydi. 

Robert Mantran günlük yaşam rutininin gün doğumuyla başlayıp, gün batımıyla 

bitmesinin önemli etkeninin aydınlatma olanaklarının kısıtlılığı olduğundan
591

 

bahsederken, Sabri Ülgener çalışma saatlerinin sınırlı olmasını, toplumun aşırı çalışma 

hevesi ve hırsını kınaması ile çok çalışmanın Allah‟a edilecek ibadetleri 

engelleyebileceği kaygısıyla açıklıyordu. Zira Allah herkesin rızkını vermişti, insan 

rızkın değil rızk insanın peşinden koşardı.
592

 

2.5.1. Çocuk Emeği 

Bir çocuğun çırak olarak bir işe girebilmesi için öncelikle usta ve çocuğun velisi 

arasında, şartların esnaf teşkilat yönetimi tarafından onaylandığı bir sözleşme yapılırdı. 

Osmanlı esnaf teşkilatında çıraklıktan ustalığa uzanan basamaklar bulunurdu. Bazı 

eserler çıraklıktan önce bir de yamaklıktan bahsediyordu. Yamaklar on yaşından küçük 

olup, iki yıl çalıştıktan sonra çıraklığa geçerdi. Bu yükseliş merasimle olurdu. Bir çırak 

üç sene çalıştıktan sonra kalfalığa yükselirdi.
593

 Ankara‟da kalfalığa ya da ustalığa 

geçen kişiye, ahi geleneklerine uygun bir tören düzenlenirdi. Bu törene, eğer imkan 

varsa, Ahi Evran soyundan gelen bir şeyh de katılırdı.
594

  

Ustaların yanında çalışan çıraklar işi öğrenerek mesleğin devamını sağladıkları gibi 

üretimde günlük işlere de yardımcı olurlardı. Dükkânı açmak ve kapatmak, etrafın ve 

aletlerin temizliği ve düzeni gibi işlerden sorumluydu. Yapılan anlaşmalarda yer alan 

                                                           
589

 Özer Ergenç, “Osmanlı Klasik Döneminin „İdeal İnsan Tipi‟ ve Bu Dönemde Çocuğun Kültürel 

Gelişimini Etkileyen Etkenler Üzerine Düşünceler”, Çocuk Kültürü I. Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi 

Bildirileri, Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları, Yay. Hzr. 

Bekir Onur, Ankara 1997, s. 97-104. 
590

 R. Mantran, a.g.e., s. 213-215. 
591

 R. Mantran, a.g.e., s. 213. 
592

 Sabri Ülgener, a.g.e., s. 70-72. 
593

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 44, 52, 57. 
594

 Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2012, s. 121. 



93 
 

şartlardan çırakların ev işi ve çocuk bakımında da çalıştırıldığı sonucu çıkıyordu.
595

 

Küçük çırak ustasının evinde kalıyorsa, evin hanımına da itaat etmesi beklenirdi. Zengin 

ailelerde hizmetçilerin yaptıkları işleri, zanaatkârların evlerinde çıraklar yapardı.
596

 

Bir çocuk veli ya da vasi izni olmadan çalıştırılamazdı. Kimsesiz çocuğun çalışabilmesi 

için kadı izni gerekirdi. Çocuğun kendi rızasıyla bile, birine hizmet etmek için işe 

girmesine velisi izin vermeliydi, aksi halde çalışamazdı. İşi öğrenmek üzere bir ustanın 

yanında çalışan çocuk ücret alamaz, daha sonra ücret talebinde bulunamazdı, zira bu 

ücret çocuk işi öğrenirken yapılan masrafların karşılığı olarak kabul edilirdi. Bir çırak 

kararlaştırılan süreden önce işi öğrense bile ustanın yanından ayrılamazdı. Ustanın 

yanından ayrılırken de onun rızasını alıp helalleşmesi gerekirdi. Aksi takdirde çırağın 

kazancı helal sayılmadığı gibi sonunun da iyi olmayacağı düşünülürdü.
597

 Çıraklar 

sadece yardımcı olarak bir işe girdiklerinde ücret alırlardı. İş öğrenmek üzere ustanın 

yanına çırak giren bir kimse meslek eğitimini tamamladığında, usta ona mesleğini 

yapabileceği aletlerle bir yer temin etmekle mükellefti.
598

 

Çırakların işi öğrendikleri için ücret almadıkları konusunda kesin hüküm 

verilemeyeceği, bazı iş kollarında ve farklı bölgelerde ücret verildiğini düşündüren 

durumların bulunduğu anlaşılmaktadır.
599

 Çırakların ücreti konusundaki belirsizliğe 

göre icar-ı sagir kurumunda hakim huzurunda tescil ettirilen ücret söz konusuydu. İcar-ı 

sagirde çocuğun emeği kiralanır, küçüğün tüm sorumluluğu efendisine ait olurdu. 

Ücretler çocuğun yaşı, kiralayan kimsenin ekonomik durumuyla yakından ilgili 

olmalıydı.
600

 Çocuğun emeği için saptanan ücret genellikle yıllık olarak belirtilirdi. 16. 

yüzyıl sonunda Ankara‟da icar-ı sagire verilen kızın yıllık ücreti 250 akçeydi.
601

   

Çocukların küçük yaşlardan itibaren, yaşlarına uygun işlerde ailesine yardım ettiğini 

düşünebiliriz. Bazı iş kollarının atölyeleri evlerde bulunurdu. Bu durumda ev ahalisinin 

üretim sürecinden uzak kalması elbette mümkün değildi. Nitekim Ankara‟da sof 

atölyelerinin büyük bölümü evlerdeydi. Ankara köylerindeki kadınlar bu atölyeler için 

                                                           
595

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 44, 52. 
596

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2000, s. 343. 
597

 Tahsin Özcan, a.g.e., s. 31, 479. 
598

 Özer Ergenç, a.g.e., İstanbul 2012, s. 121. 
599

 Yahya Araz, a.g.e., s. 154. 
600

 Abdurrahman Kurt, a.g.e., s. 82. 
601

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2000, s. 342. 



94 
 

tiftikten iplik eğiriyorlardı.
602

 Böyle bir evde büyüyen çocuğun, gücü yettiği oranda 

ailesine yardımcı olmadığı düşünülemez.  

Kız çocukları evlenirken yatak, yorgan, yastık, minderler ve çeşitli işlemeli örtüler çeyiz 

olarak verilirdi. İslam‟a göre bir kızın çeyizinin hazırlanmasına katkıda bulunması 

zorunlu değildi. Ancak kızlar küçük yaştan itibaren çeyiz hazırlama işlerini öğrenerek, 

ailesine katkıda bulunurdu. Sadece çeyiz hazırlanmaz, bu işlemeler satılarak para da 

kazanılırdı.
603

  

İncelediğimiz dönemdeki sicil kayıtlarında çıraklık ve ücretleri üzerine kayıtlara 

rastlanmamıştır. Daha geç döneme ait (1800‟lerin sonları) İstanbul‟da şekerci esnafını 

konu alan çalışmada çırakların yaşlarının 13 ile 35 yaş arasında değiştiği, isimleri ve 

hangi bölgeden geldikleri konusu yer alırken, ücretler konusunda bilgi 

bulunmamıştır.
604

 

2.6. TÖRENLER, KUTLAMALAR VE EĞLENCELER 

Toplumların moral güç kazanmak ve genel değer yargılarını belirtmek için eskiden beri 

törenler yaptıkları bilinir.
605

 Törenler toplumun inanç ve geleneklerinin canlanmasına 

ve sosyal bağların güçlenmesine de hizmet eder. Toplumu bir araya getirme, kardeşlik 

ve dayanışma bilincinin pekişmesi ve çıkar çatışmalarının önlenmesi gibi etkileri olan 

törenler, toplum psikolojisi açısından önem taşır.
606

 Eğlenceler insanları 

neşelendirirken, sıkıntılara karşı tahammülleri artıran, günlük hayata verilen molalardır.   

Eski Türklerde tahta çıkma, nişan, düğün, bayram, doğum, av, uğurlama ya da 

karşılama, ant verme vb. amaçlarla yapılan, şölen ya da toy denilen müzikli ve yemekli 

eğlenceler vardı.
607

 Osmanlı‟da şenlikler; padişahların tahta çıkmaları, zafer 

kutlamaları, şehzadelerin doğumu, sünnetleri, evlenmeleri, hanım sultanların evlilikleri, 

dini bayramlar, önemli yabancı temsilcilerin ziyaretleri gibi vesilelerle yapılırdı.
608

 

İstanbul halkı da bu şenliklere katılırdı. Anadolu‟da da dini bayramlar, esnaf şenlikleri, 

                                                           
602

 Suraiya Faroqhi, a.g.e., İstanbul 2009, s. 253. 
603

 Leslie Peirce, a.g.e., s. 292-293. 
604

 Seda Gümüştaş, Esnaf Sayım Defterlerine Göre 19. Yüzyıl Sonlarında İstanbul Şekerci Esnafı, Yüksek 

Lisans Tezi, Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tokat 2019, s. 59. 
605

 Özer Ergenç, a.g.e., 2012, s.211. 
606

 Nebi Bozkurt, “Eğlence”, a.g.m.. 
607

 Nebi Bozkurt, “Eğlence”, a.g.m.. 
608

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 125. 



95 
 

düğünler gibi vesilelerle yapılan şenlikler aynı amaca dayanmakla beraber, bölgeden 

bölgeye küçük farklılıklar da taşırlardı.
609

  

Osmanlı sarayının düzenlediği en görkemli ve uzun olanları sünnet ve evlilik 

şenlikleriydi. Kanuni‟nin kız kardeşi Hatice Sultan‟la sadrazam İbrahim Paşa‟nın 1524 

yılındaki düğünleri ile Kanuni‟nin şehzadeleri Mustafa, Mehmed ve Selim‟in 1530‟daki 

sünnet düğünleri birçok gösteriye sahne olmuştu. Sünnet şenlikleri içinde en muhteşem 

olarak bilineni III. Murad‟ın şehzadesi Mehmed‟in sünnet şenliğiydi. Bu düğün elli iki 

gün sürmüştü.
610

 Şehzadelerin sünnetlerinde bazen sayıları binleri bulan fakir çocuklar 

da sünnet edilirdi.
611

 Padişah sünnet olan bu çocuklara gömlekler, kaftanlar, çizmeler, 

ayakkabılar, başlıklar hediye eder, tepeden tırnağa giydirirdi.
612

 Düğünler için 

düzenlenen bu şenlikler bir nevi, Osmanlı Devleti‟nin gücünü gösterme vesilesiydi
613

 

zira bu törenlere iyi ilişkiler içinde olunan ülkelerin kralları ve İstanbul‟daki temsilcileri 

davet edilirdi. Bu şenlikler vasıtasıyla Osmanlı sarayı halkla ilişkilerini sağlamlaştırma 

ve güveni tazeleme fırsatı da bulurdu.
614

 

III. Murad‟ın şehzadesi Mehmed‟in sünnet şenliklerine tanık olan Lubenau gördüklerini 

çok ayrıntılı anlatmaya çalışmış, ayrıntıların anlatmayla bitmeyeceğini ifade etmişti. 

Düğün gösterileri Atmeydanı‟nda yapılmıştı. Meydanda yapılan geçit töreninde 

öncelikle balmumundan yapılmış ve üzeri çiçek, meyve ve hayvan figürleriyle 

süslenmiş, yüzlerce kişi tarafından taşınan dev nahıllar geçit yapmıştı. Büyük nahılların 

ardından daha küçükleri de geçmiş, bu arada müzisyenler de bu geçide eşlik etmişti.
615

 

Çok yüksek, koni şeklinde yapılan nahıllar Osmanlı şenliklerinin görsel şöleniydi 

kuşkusuz. Faroqhi nahılların döl bereketinin simgesi olabileceğini söylemişti.
616

 Babak 

Rahimi nahılın doğumu, doğurganlığı ve yaşamın başlangıcını simgelediğini ifade 

etmişti. Üzerinde yer alan taze dallar, çiçekler ve hayvan figürleri bereketi temsil 

ederdi.
617

  

                                                           
609

 Özer Ergenç, a.g.e., 2012, s.211. 
610

 Tanju Cantay, “Atmeydanı”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1991, 4. Cilt, 82-83. 
611

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 130. 
612

 R. Lubenau, a.g.e., s. 451. 
613

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 57. 
614

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 125. 
615

 R. Lubenau, a.g.e., s. 446. 
616

 S. Faroqhi, a.g.e., 2002, s. 186. 
617

 Babak Rahimi, “Nahıl, Sünnet Törenleri ve Tiyatro Devlet”, Osmanlı Laleleri, Osmanlı 

Kahvehaneleri, Koç Üniversitesi Yayınları, 2014 İstanbul, s. 135-136. 



96 
 

Törenlerde üç dört metre yüksekliğinde yapılan ve içinde meyve ağaçları, köşkler, 

yollar, havuzlar, fıskiyeler ve hayvan figürleri bulunan şeker bahçeleri de olurdu. Bu 

törenler için Venedik‟ten şeker ustalarının getirtildiği de biliniyordu.
618

 Ancak sükker 

esnafı içinde sükker nakkaşı denilen, dedeleri İspanya ve Venedik‟ten gelen Yahudiler 

de vardı.
619

  

Nahıllar ve şeker bahçelerinin yapımında kullanılan boyalar zehirli olduğundan, 

yenilmediğini ya da küçük bir bölümünün yenilebileceği düşünülmektedir. 

Yenilebileceği düşünülen boyalarla renklendirilmiş aslan, pars, balık, kuş gibi hayvan 

figürleriyle, denizkızı gibi mitolojik figürlerden şekerler yapılır, kuş ve balık şeklinde 

yapılan şekerler daha çok sevilirdi. Bu şekerler başların üzerinde taşınan tepsilere 

yerleştirilerek şenlik alayının bitiminde askerlere ve ahaliye dağıtılırdı.
620

 Fatih‟in 

şehzadeleri Bayezid ve Mustafa‟nın sünnetlerinde (1457) şerbetten sonra bademli, 

fıstıklı, kişnişli, çam fıstıklı, tarçınlı ve karanfilli şekerlemeler sunulmuştu. Kanuni‟nin 

şehzadeleri Bayezid ve Cihangir‟in 1539‟daki sünnetlerinde akide şekeri ikram edilmiş, 

IV. Mehmet‟in şehzadeleri Mustafa ve Ahmed‟in 1675‟deki sünnetinde 200 sandığı 

dolduracak miktarda akide şekeri taşınmıştı.
621

  

Lubenau şehzade Mehmed‟in sünnet şenliklerinde nahılların ve fil, deve, at, maymun, 

zürafa, aslan, kaplan, tavuskuşu, doğan, şahin, çeşitli meyve ve eşya şeklinde yapılan 

şekerlemelerin Atmeydanı‟na taşınmasının ardından yağmur bastırdığını, şekerlerin 

eriyerek bozulduğunu anlatmıştı.
622

 Schweigger Türklerin evlilik ve düğün 

merasimlerinden bahsettiği bölümde, düğün alayında kız evine şekerleme taşıyan küçük 

oğlandan bahsediyordu. Bu şekerlemeler gelin evinde davetlilere ikram edilmiş, büyük 

çoğunluk bir mendile sararak evine götürmüştü.
623

 Acaba şekerler evdeki çocuklara mı 

gitmişti? “Horoz şekeri” ya da diğer adıyla “Düdük şekeri” üzerinde bulunan delikten 

üfleyince horoz sesine benzer ses çıkardığı için çocuklar tarafından eğlenceli bulunurdu. 

                                                           
618

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 127. 
619

 S. Faroqhi, a.g.e., 2002, s. 187. 
620

 S. Faroqhi, a.g.e., 2002, s. 186. 
621

 Priscilla Mary Işın, a.g.e., s. 106, 91. 
622

 R. Lubenau, a.g.e., s. 446-447. 
623

 S. Schweigger, a.g.e., s. 224-225. 



97 
 

Bu şekerin geçmişi 16. yüzyıl Tahtakale şekercilerine kadar uzanmaktadır. Tahtakale 

şekercileri çeşitli hayvan figürlerinden şekerler yapardı.
624

  

Hazırlıkları aylar süren şenlikler, program dahilinde yapılırdı. Şenliklerde gösterişli 

giysileriyle devlet erkânının cins atların üstünde geçit yaptıkları da olurdu. Cirit 

müsabakaları, temsili savaş gösterileri, esnaf alayları yapılır, cambaz, ateşbaz, tasbaz 

vb. beceri sahipleri becerilerini sergilerdi. Geceleri havai fişek gösterileri de yapılırdı.
625

 

Çeşitli esnaflar kendi iş kollarını temsil eden semboller, alet ve eşyalarla birlikte bir 

arabanın üzerinde geçit yapardı.
626

 Yaptığı işi canlandırdığı küçük sahnede, ürünlerini 

teşhir eder ya da geçit esnasında bizzat yaparak sergilerdi. Bu küçük sahnede kim usta 

kim kalfa ya da çırak anlaşılırdı. Kalfa ve çırakların giysileri ustanın giysilerinin 

yanında oldukça sönük kalırdı.
627

 Şenliklere çırakların da katkısı vardı kuşkusuz. Her iş 

kolu için hazırlanan sahnenin yapılışı esnasında onların da payı olmuştu. Geçit 

törenindeki küçük sahnede bir çocuk sanki ayakkabı ökçesine demir çakıyormuş gibi, 

örsün üstüne çekici indirip kaldırarak yaptığı işi sergiliyordu.
628

 Belki aynı konvoyda 

bir başka çocuk uzun zamandır hazırlanmasına katkıda bulunduğu eserle birlikte gururla 

ilerliyordu.  

Saray şenlikleri belli bir meydanda yapılır, padişah, davetliler ve halk bu meydana 

gelirdi. Meydanların etrafı çadırlarla çevrelenir, her çadırda başka gösteri düzenlenirdi. 

En büyük çadır adeta sirk çadırı gibi olur, ip cambazları, hokkabazlar gösterilerini 

sergilerdi. İstanbul‟da bayramların kutlandığı başka bayram yerleri de vardı.
629

 

Anadolu‟da şehrin müsait bir yeri bayram yeri olarak belirleniyor, oraya eğlence 

araçları kuruluyor olmalıydı.
630

 

2.6.1. Gölge Oyunu ve Meddahlar 

Gölge oyununun Türklerin kültürel hayatına ne zaman dahil olduğuna dair kesin bilgi 

olmamasına rağmen, 16. yüzyıl denilebilir. Ancak gölge oyunundan önce Türklerin Orta 

                                                           
624

 Priscilla Mary Işın, a.g.e., s. 84. 
625

 Nebi Bozkurt, “Eğlence”, a.g.m.. 
626

 M. de M. D‟Ohsson, a.g.e., s.242. 
627

 S. Faroqhi, a.g.e., 2002, s. 190. 
628

 Antoine Galland, İstanbul‟a Ait Günlük Hatıralar (1672-1673), Türk Tarih Kurumu Basımevi, 3. 

Baskı, Ankara 1998, s. 111. 
629

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 58. 
630

 Özer Ergenç, a.g.e., 2012, s. 212. 



98 
 

Asya‟dan beri köklü bir kukla oyunu geleneği vardı.
631

 Gölge oyununun Türklerin 

kültür hayatına girişi konusunda çeşitli görüşler vardır. Evliya Çelebi Hacivat ve 

Karagöz‟ün Selçuklu döneminde yaşamış gerçek kişiler olduğunu nakletmişti. Bir diğer 

rivayet karagözcülerin kendi aralarında kurguladıkları bir öyküydü. Bu öyküye göre 

Orhan Gazi döneminde Bursa‟da yapılan bir caminin inşasında Hacivat duvarcılık, 

Karagöz demircilik yapmaktaydı. Bu ikilinin diyalogları komik olduğu için, işçilerin 

çalışmaları aksıyor, caminin inşası uzuyordu. Bu durum Orhan Gazi‟nin kulağına 

gidince ikisini de idam ettirmişti. Bu olaydan sonra Şeyh Küşterî adında biri Hacivat ve 

Karagöz‟ün tasvirini yaparak sultanın huzurunda oynatmıştı. Bu anlatılanlar sadece 

rivayet olup, bu konuda kaynak bulunmamaktadır. Kaynaklar gölge oyunuyla Osmanlı 

halkının tanışmasını XVI. yüzyıl olarak gösteriyor. 1517‟de Mısır‟ı ele geçiren Yavuz 

Sultan Selim, burada izlediği gölge oyununu beğenmiş, oğlu Süleyman‟ın (Kanûnî) da 

izlemesini istemişti. Bu nedenle gölge oyunu sanatçıları İstanbul‟a davet edilmiş, 600 

sanatçı gelmişti. Bunların bir kısmı sonra ülkelerine dönmüş, bir kısmı İstanbul‟da 

kalmıştı.
632

 Türkler gölge oyununun tekniğini Araplardan almış, kendi kukla tiyatrosu 

unsurlarını dahil ederek yeni karagöz oyunu kültürünü ortaya koymuştu.
633

 

Şenliklerde gölge oyunu hava karardıktan sonra sahnelenirdi.
634

 Sünnet düğünlerinin 

vaz geçilmez eğlencesi de karagözdü kuşkusuz. Çocuk sünnet olduktan sonra acısını 

hafifletmek amacıyla hokkabaz ve karagöz gösterileri yapılırdı.
635

 Karagöz 1,80x0,80 

ölçüsünde bir perdenin arkasında, bir kişi tarafından oynatılırdı. Perdenin arkasındaki 

bir ışık kaynağı (yağ kandili ya da mum) perdeye yansıtılır, oyunun karakterleri 

çubuklarla perdede hareket ettirilerek, seçilen konu müzik eşliğinde canlandırılırdı. 

Çocuklar Türk kültürünün hemen tüm unsurlarını ve günlük hayatta karşılaşabilecekleri 

birçok karakteri gölge oyununda görebilirdi.
636

 Gösteri zıt karakterli Karagöz ve 

Hacivat‟ın çekişmesi üzerine kurgulanır, komiklik ön planda olurdu. Gösterinin konusu, 

sunan kişinin sahip olduğu hayal gücü ve elindeki mevcut karakterlere bağlıydı. Gölge 

oyunu Türklerin çok beğendiği taklit ve karikatürize etme yeteneğini olduğu kadar, çok 

                                                           
631

 Metin And, “Geleneksel Gösterimler”, Osmanlı Uygarlığı, Yay. Hzr. Halil İnalcık, Günsel Renda, 

T.C. Kültür Bakanlığı, İstanbul Temmuz 2003, s. 991. 
632

 Metin And, “Karagöz”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2001, 24. Cilt, s. 401-403. 
633

 Metin And, a.g.m., 2003, s. 992. 
634

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 58. 
635

 Mübahat Kütükoğlu, a.g.e., s. 132-133. 
636

 Metin And, a.g.m. 2001. 



99 
 

dar bir alandaki doğaçlama halinde ortaya çıkan olayı yürütme dehasını da göstermek 

zorundadır.
637

 Gelibolulu Mustafa Ali, karagöz oynatanın taklit yeteneği konusunda 

beceri sahibi olduğunu söylemiş, tek bir kişinin birçok karakteri canlandırmasını takdir 

etmişti. Gölge oyunu sanatçısı, çeşitli kişiler gibi, onların görüşlerini de sanatsal üslupla 

perdeye yansıtırdı.
638

 

Meddahlığın, Peygamber‟i övmek amacıyla Hassân b. Sâbit‟in yazdığı şiirleri 

okumasıyla başladığı düşünülmektedir. Orta Asya Türklerinde, konularında gerek Gök 

Tanrı dininin gerekse geleneklerin etkisi görülen hikâye anlatıcıları vardı. Bu kimselere 

“baksı” (bahşı) denilirdi. Bu isim zamanla “ozan” adını alıp, İslamiyet‟ten sonra “âşık” 

(saz şairi) adına dönüştü. Ozanlar konularını kahramanlık destanlarından alır, hece 

ölçüsüyle söyledikleri şiirlerine saz eşlik ederdi. Türk meddahlarının Arap 

meddahlardan farkı, Türk meddahların konularını gündelik yaşamın gerçeklerine 

dayandırmalarıydı. Türk toplumunda XVI, XVII ve XVIII. yüzyıllarda meddahlık daha 

çok önem kazanmıştı. Meddah gösterisini sunarken yanında getirdiği değnek, sandalye, 

makreme gibi eşyaları da gösterisine dahil ederdi.
639

  

Osmanlı şenliklerinde meddahlar alanda nispeten daha yüksek bir yere ya da bir 

tümseğe yerleşirdi. Burada bir sandalye ya da herhangi bir eşyanın üzerine oturur, 

etrafına yeterli bulduğu sayıda insanın toplanmasının ardından gösterisini sunardı.
640

 

Meddahlar anlattıkları kıssalarda yer alan hayvanların seslerini taklit ederek hem 

izleyicilerin ilgisini canlı tutar
641

 hem de gösteriyi daha ilginç hale getirirdi kuşkusuz. 

16. yüzyıl ortalarında İstanbul‟da ilk kahvehaneler ortaya çıkmış, kahvehaneler kısa 

zamanda Osmanlı toplumu tarafından benimsenmiş, sayıları hızla artmış, zamanla 

köylere kadar yayılmıştı. Kahvehaneler hem sosyalleşme imkanı tanıyor, hem de 

kültürel ihtiyaçlara cevap veriyordu. Okur-yazar oranının hayli düşük, sözlü kültürün 

yaygın olduğu klasik dönemde kahvehanelerde Muhammediye, Battalnâme ve 

                                                           
637

 Robert Mantran, a.g.m., 1991, s. 226. 
638

 Mehmet Şeker, a.g.e., 1997, s. 222. 
639

 Özdemir Nutku, “Meddah”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2003, 28. Cilt, s. 293-294. 
640

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 58. 
641

 İbrahim Altunel, “Kıssahan”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2002, 25. Cilt, s. 501-502. 



100 
 

Hamzanâme gibi dini kahramanlık kitapları okunuyor, Karagöz ve meddah gösterileri 

yapılıyordu.
642

  

Ramazan gecelerinde halkın en sevdiği eğlence türü gölge oyunuydu.
643

 Ramazanda 

iftar ve sahur arasındaki zaman diliminde düzenlenen Karagöz-Hacivat, meddah ve 

kukla gösterileri vb. eğlenceler
644

 kahvehanelerin açılmasıyla bu mekanlara taşınmıştı. 

Küçük yaştan itibaren verilen dini eğitim gereğince oruç tutmaya alışması için, çocuklar 

yarım günlük tekne orucu tutarlardı. Bu yöntemle çocuklar tam gün oruç tutmaya 

hazırlanırdı. Teşvik etmek için tekne orucu tutan çocuğa hediyeler verilirdi.
645

 Ramazan 

ayına mahsus olmak üzere, ödül olarak yaşı daha büyük çocukların mahalle 

kahvelerinde düzenlenen gösterileri izlemek üzere buralara gidip gitmediğini 

bilmiyoruz. Ancak kendisinin ya da mahalledeki bir komşunun oğlunun sünnet 

düğününde veya bayram şenliklerinde karagöz gösterisi izledikleri düşünülebilir. 

2.6.2. Atlıkarınca, Dönme Dolap ve Salıncaklar 

Divan edebiyatı şairleri ıydiyyelerde
646

 çocukların sevincini; bayramlık yeni giysiler, 

bayram harçlıkları, salıncaklar, dönme dolaplar, atlıkarıncalar, hokkabazlar, karagöz ve 

araba turlarıyla tasvir etmişti.
647

 Yaklaşan bayramı sabırsızlıkla bekleyen çocuklar için 

bayram günleri, tekdüze hayatın en eğlenceli zamanlarıydı mutlaka. Ramazan ve kurban 

bayramlarında kurulan bayram yerlerinde çocukların en sevdiği eğlence araçları 

salıncaklar, hava dolabı (günümüzde dönme dolap) ve sonradan atlıkarıncaya dönüşen 

atlı karacaydı.
648

  

Bayram yerlerinde küçük çocukların çok severek bindikleri bir başka oyun aracı da 

“Atlı Karaca” (Atlıkarınca) üstü açık, küçük arabalara koşulmuş at, karaca, aslan 

kafalı, sakallı, bıyıklı, insan başlı, at gövdeli, heykelden olan, bir daire üzerine yerden 

bir arşın yüksekte arka arkaya demir çubuklarla bağlanmış olduğu halde dişli bir çark 

                                                           
642

 Ahmet Yaşar, “Kahvehane”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2019, (gözden geçirilmiş) 3. basım, 

EK-2. Cilt, s. 3-5. 
643

 Robert Mantran, a.g.e., s. 227. 
644

 Ramazan Demir, a.g.e., s. 88. 
645

 Ramazan Demir, a.g.e., s. 88. 
646

 Iydiyye; divan şairlerinin ıyd-i fıtr (ramazan bayramı) ve ıyd-ı adhâ (kurban bayramı) vesilesiyle 

yazdıkları kasidelerdi. Mustafa İsmet Uzun, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1999, 19. Cilt, s. 222-

224. 
647

 Mustafa İsmet Uzun, “Iydiyye”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1999, 19. Cilt, s. 222-224. 
648

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 58. 



101 
 

ile döndürülürdü.
649

 Şehzade Mehmed‟in sünnet şenliklerinde, geçit yapan alayda, bir 

araba üzerine yerleştirilmiş atlıkarınca ve üzerindeki çocuklar Surname-i Hümayun‟da 

resmedilmişti.
650

  

Gerlach Osmanlı topraklarında kaldığı sürede dini bayramlara da tanık olmuştu. Dönme 

dolabı büyük bir değirmen çarkına benzetmişti. Birileri çarkı çevirerek çalıştırır, çarkın 

içinde oturan insanları, yükseklere çıkarır, aşağıya indirir, bu böyle devam ederdi.
651

 

Thevenot “çark-ı felek” dediği, su değirmenine benzettiği dönme dolaplara büyük 

küçük herkesin bindiğini anlatmıştı. İçindeki tahtadan yerlere oturan kimseler, bir 

adamın çevirdiği çarkla aşağı inerler, yukarı çıkarlardı, kimse yere düşmezdi.
652

 “Hava 

dolabı” yüksekliği bazen elli metreye kadar çıkabilen, içinde oturulacak yerler bulunan 

büyük bir tekerleği andırırdı. Hava dolabına çocuklar yetişkinlerle binerdi. Hava dolabı 

katır veya eşeklerle çalıştırılırdı. Daha küçük hava dolapları da olurdu. Bunlara az 

sayıda çocuk, kendi başına binebilirdi. Küçük dönme dolaplar insan gücüyle çalışır, bir 

kişi çevirirdi.
653

 Metin And‟ın 16. Yüzyılda İstanbul adlı eserinde yer alan resimde 

küçük bir dönme dolap görülüyor. Beş tane çocuk dönme dolabın çevresindeki tek 

kişilik küçük bölmelere bağdaş kurarak oturmuşlar, bir kişi de dönme dolabın çarkının 

ortasında bulunan bir manivelayı çevirerek çalıştırıyordu.
654

 İtalyan gezgin ve 

seyahatname yazarı Pietro della Valle,
655

 İstanbul‟da bulunduğu sırada ramazan bayramı 

şenliklerinde dönme dolaba binmişti. Dev bir tekerleğe benzettiği dönme dolabın 

gittikçe hızlanması çok hoşuna gitmişti.
656

 

Schweigger bayram geldiğinde büyük caddelerin kenarlarına kurulan salıncaklardan 

bahsediyordu. Salıncağın yanında bekleyen görevli salıncağa binenleri, bir kuşakla 

uzağa savurarak daha yükseğe uçururdu. Bu iş karşılığında para alırdı. Salıncak 

Schweigger‟in ülkesinde çok muteber değildi ki Türklerin salıncakta sallanma keyfini 

yadırgamıştı. Toplumun ileri gelenlerinin hatta padişahın bile böyle bir eğlencesi olması 

                                                           
649

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 59. 
650

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 161. 
651

 S. Gerlach, a.g.e., s.119. 
652

 J. Thevenot, s. 89. 
653

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 58. 
654

 Metin And, a.g.e., 2012, s. 237. 
655

 Mahmut H. Şakiroğlu, “Della Valle, Pietro”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 9. Cilt, s. 144-

145. 
656

 Aktaran Gülgün Üçel-Aybet, a.g.e., s. 393. 



102 
 

onu şaşırtmıştı.
657

 Thevenot ramazan bayramı sabahı uyandığında her sokağın çiçeklerle 

süslenmiş salıncaklarla donatıldığını görmüştü. Sallanmak isteyenler iplerin ucuna 

takılmış sağlam tahta koltuğa oturur, iki kişi onu sallardı. Daha yükseğe çıkmak 

isteyenleri dört kişi sallardı. Bu eğlence karşılığında bir akçe ödenirdi.
658

 Gerlach bütün 

meydanlara ve geniş caddelere dikilen yüksek direklere kurulan salıncaklardan 

bahsetmişti. Salıncağın süslenmesinde zeytin ve defne dalları kullanılır, yukarıya güzel 

bir tente konulurdu. Tentenin altına meyveler, çörek ve simitler asılırdı. Sallanan kimse 

iyice yükseldiğinde bu meyve ve simitleri yakalamaya çalışırdı.
659

   

Bayram yerlerinde küçük çocukların ilgisini çeken, etrafı parmaklıkla korunmuş asma 

salıncaklar vardı. Çocuklar bu salıncaklara yan yana sıralanarak otururdu. Yüksek seren 

direklerine kalın halatlarla kurulan ve alt tarafına ayakta sallanmak üzere bir tahta 

konulan kolan salıncaklarına daha büyük çocuklar binerdi. Kolan salıncaklarına iki kişi 

karşılıklı biner, salıncağa ivme kazandırmak üzere kolan vurma denilen hareketi 

yaparlardı.
660

  

Surnamelerde yer alan minyatürlerde salıncaklarda sallanan yetişkin figürleri oldukça 

sık karşımıza çıkıyor.
661

 Schweigger yazdığı eserinde yer yer kendi yaptığı resimlere yer 

vermiş, bu sayede eseri daha zenginleşmişti. Onun eserinde de salıncakta sallanan 

yetişkinler vardı.
662

 Bu resimler bize şenliklerde salıncaklara sadece yetişkinlerin 

bindiği, çocukların pek ortada görünmedikleri izlenimini vermekte. Ancak biz 

çocukların da bayram yerlerine gittiklerini ve salıncaklara bindiğini sicil kayıtlarından 

biliyoruz. 27 Mart 1602 tarihindeki ramazan bayramında, Ankara‟da müderris Seyyid 

Mehmed Efendi‟nin küçük oğullarını “bayram seyrine” götüren kölesi Hasan, 

Karaoğlan Çarşısı‟nda yeniçerilerin saldırısına uğramıştı. Seyyid Mehmed Efendi 

kölesinin yaralandığını bildirmiş, şikayette bulunmuştu. Yine Ankara‟da 29 Mart 

1602‟de ramazan bayramı esnasında, Hâce Paşa Mahallesi‟nde kurulan bir salıncakta 

sallanan Yusuf kazaya uğrayarak ölmüştü. Üvey babası yeniçeri Hamza Beşe çocuğun 

                                                           
657

 S. Schweigger, a,g.e., s. 212. 
658

 J. Thevenot, a.g.e., s. 89. 
659

 S. Gerlach, a.g.e., s. 118. 
660

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 58. 
661

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 162; Metin And, a.g.e, 2012, s. 234, 236, 238.  
662

 S. Schweigger, a.g.e., s.211. 



103 
 

“tepesi üstüne düşerek” öldüğünü söylemişti.
663

 Kadı sicillerine yansıyan bu olaylar, en 

azından erkek çocukların bayram eğlencelerine gittiklerini gösteriyor. 

2.6.3. Diğer Eğlenceler 

Şenliklerde hava karardıktan sonra en görkemli gösteri havai fişeklerdi. Anadolu‟daki 

çocuklar havai fişek gösterisi izleme olanağı bulabildiler mi bilemiyoruz. Ancak 1457 

yılında Edirne‟de Fatih‟in şehzadeleri Bayezid ve Mustafa için yapılan sünnet 

kutlamalarında havai fişekler atılmıştı.
664

 İstanbul‟daki çocuklar zaman zaman bu ışık 

gösterilerine tanık oluyordu. 16 Haziran 1575‟deki hanım sultanın düğününde iki gece 

havai fişekler atılmıştı. Söylentilere göre havai fişeklerden bir saray yapılmıştı. Gerlach 

Ahmed Paşa‟nın oğulları için düzenlenen sünnet düğününde havai fişek gösterisi 

izlediğini anlatmıştı. Osmanlı geleneklerine göre itibarlı kişiler oğullarına görkemli 

sünnet düğünleri yapardı.
665

  

III. Murad‟ın şehzadesi Mehmed‟in sünnet şenliklerinde paşalar padişaha ışık gösterisi 

tertip etmişti. Lubenau bu ışıklı gösteriyi ilginç ve güzel bulmuş kağıttan yapılmış fil, at 

gibi çeşitli hayvanlar ile Yahudi, Rum keşişleri şeklinde yapılmış objeler içine 

yerleştirilen havai fişeklerden bahsetmişti. Meşalelerin ve kandillerin yakılma zamanı 

gelince bir süre ışıldaklar atıldı, daha sonra kulelerden, kalelerden, kadırgalardan ve 

yüksek tepelerden havai fişeklerle ortalık aydınlatıldı. Sanki oralara ağzından ateş 

püskürten ejderhalar yerleşmiş gibiydi. Her gece yapılan bu ışıklı gösteriler anlatmakla 

bitmez.
666

 Osmanlı şenliklerinde atılan binlerce havai fişek adeta ışık sanatıydı.
667

 

Şenliklere erkek çocukların gittiğini kaynaklar gösteriyor. Kız çocukların götürülüp 

götürülmediğini bilmiyoruz. Ancak İstanbul‟daki kızların evlerinden ya da 

bahçelerinden, hiç değilse havai fişek gösterilerini izlediği düşünülebilir. 

Şenlik meydanında çocukların sevdiği oyun araçlarından bir diğeri de çek çek 

arabasıydı. Bu arabanın süslü tentesi olur, sahibi çekerek şenlik alanında dolaştırırdı. 

Arabaya dört çocuk binebilirdi.
668

 Bir bayram gününde Çemberlitaş önünde Tavuk 

Pazarı mevkisinde kurulan bayram yerinde, dört küçük çocuk bir çek çek arabasına 

                                                           
663

 Aktaran Özer Ergenç, a.g.e., 2012, s. 212. 
664

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 129-130. 
665

 S. Gerlach, a.g.e., s. 201, 464. 
666

 R. Lubenau, a.g.e., s. 451, 448. 
667

 Nebi Bozkurt, “Eğlence”, a.g.m.. 
668

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 59. 



104 
 

binmiş, üç kişi arabayı çekiyordu.
669

 Arabalara sadece şenlik alanında binilmezdi. 

Küçük arabalarla şehrin bir ucundan diğerine dolaşılırdı.
670

 

Şenlik meydanlarında yer alan adeta sirk çadırı gibi büyük olan çadırlarda hokkabazlar, 

ip cambazları becerilerini sergiler, çocuklar ender görülen deniz canlılarını tanıma 

fırsatı bulurdu. Çocuklar ayrıca midillilere, merkeplere bindirilir, şenlik alanında 

gezdirilirdi. Çocukların yoğun olarak eğlendiği alanlarda simit, börek, şerbet ve macun 

satıcıları
671

 daha fazla satış yapıyor olmalıydı. 

Osmanlı sarayı çocuklarının oyuncak hayvanlarla ne zaman oynamaya başladıkları 

konusunda bilgi yok, ancak sarayda hayvanlar olduğu biliniyordu. Sarayda kediler ve 

özellikle köpekler en sevilenlerdi. Kıymetli kafeslerde bakılan, güzel sesli kuşlar da 

vardı. Kuşlar saray çocuklarının ilgisini çekmiş, eğlendirmiş olmalıydı. Sarayın 

çocukları atları da çok severdi. Bu çocukların en sevdiği eğlencelerden birisi de 

midillilerle gezmekti. Osmanlı sarayındaki hayvanlar sadece bunlar değildi. Fil, zürafa, 

panter gibi hayvanların varlığı da bilinirdi.
672

  

Anadolu‟daki çocukların görme ihtimali olmadığı birçok hayvan Osmanlı sarayında 

vardı. İstanbullu çocuklar zaman zaman bu hayvanları görme fırsatı buluyordu. Mohaç 

zaferini kutlamak için düzenlenen, üç gün süren şenliklerde şehir süslenmiş, camilere 

mahyalar asılmış, Sultan Süleyman‟ın sarayındaki aslanlar, kaplanlar, leoparlar ve diğer 

ilginç hayvanlar sokaklarda geçit yapmıştı.
673

 Bassano, bakıcılarıyla oyun oynayan ve 

oyuncaklarını bakıcılarına atan biri büyük iki fil gördüğünü anlatmıştı. Padişah seferden 

döndüğünde onu karşılamak üzere filler de giderdi, fillerin üzerinde çocuklar ve 

adamlar otururdu.
674

 IV. Mehmed‟in Lehistan Seferi‟ne Edirne‟den çıktığı ana tanıklık 

eden Antoine Galland, kafilede geçit yapan padişahın av alayında, yedi tane 

sakinleştirilmiş kaplanın da yer aldığını görmüştü.
675

 

Busbecq Aslanhane denilen bir yapıda birçok vahşi hayvan gördüğünü anlatmıştı. Bu 

yapıda topla oynarken gördüğü fil de bulunuyordu. Bir süre önce ölen zürafanın 

                                                           
669

 Metin And, a.g.e., 2012, s. 234. 
670

 S.Gerlach, a.g.e., s.119, 166. 
671

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 58-59. 
672

 Hülya Tezcan, a.g.e., s. 158-160. 
673

 H. Dernschwam, a.g.e., s. 132. 
674

 L. Bassano, a.g.e.,  s. 150.  
675

 Antoine Galland, s. 124. 



105 
 

kemiklerini görmek istediğinde de gömüldüğü yerden çıkarıp göstermişlerdi.
676

 

Schweigger Ayasofya Kilisesi‟nde aslan kafesi olduğunu, yaklaşık on dört aslan, leopar, 

misk kedileri, maymunlar ve eşekler olduğundan bahseder. Aslanların evcil oldukları 

için kimseye zarar vermediklerini, zaman zaman şehirde dolaştırıldıklarını gördüğünü 

anlatmıştı. Yazar anlaşılan zürafayı ilginç bulmamış, fil dışında ilginç bir hayvan 

görmediğini söylemiş, şebek ve başka tür maymunlarla, papağanlara da sık 

rastlamıştı.
677

  

Schweigger gibi Lubenau da Ayasofya Kilisesi‟nin bir bölümünde sekiz tane aslan 

bulunduğundan ve şehrin sokaklarında bu aslanların gezdirildiğinden bahsetmişti. 

İsteyenlerin aslanlarla oynayabildiğini, uysal oldukları için kimseye zarar 

vermediklerini yazmıştı. Lubenau iki kaplan, çok sayıda panter, leopar, değişik türde 

maymunlar, misk kedisi, firavun faresi ve sırtlan da görmüş, sırtlanlar oldukça ilgisini 

çekmiş, uzun uzun hayvanı anlatmıştı. Lubenau saraya gittiğinde zürafa ve iki tane de 

fil görmüştü. Eğitimli filler bakıcılarının attığı topa vuruyor, yerdeki sopayı hortumuyla 

alıyor, bakıcısının davulla verdiği komutlara göre hareketler sergiliyor, dans 

ediyordu.
678

 Bu gösterileri sarayın çocukları izliyordu kuşkusuz, İstanbul halkının 

çocuklarının bu gösterileri izleme şansı oldu mu bilmiyoruz. Ancak bu hayvanların 

bazılarını zaman zaman görme şansı bulmuş oldukları anlaşılıyor.  

Özdemir Nutku şenlik meydanlarındaki çocukların sadece seyirci olmadıklarını, 

gösterilerde görev aldıklarını da söylemişti. Bu çocuklar genellikle çırak olup ustalarına 

yardımcı olurlar, bazen de gösterinin bir parçası haline gelirdi. Evliya Çelebi Ankara 

yakınlarındaki Istanoz Deresi denilen mevkide izlediği ip cambazlarının sırtlarına çeşitli 

hayvanlar ya da çocuk alarak ipin üzerinde yürüdüklerinden bahsetmişti. IV. 

Mehmed‟in Edirne şenliğinde bir cambaz sırtına bağladığı çocukla birlikte kaval çalarak 

ip üzerinde yürümüştü. Yine 1582‟deki şenlikte bir cambaz sırtına aldığı çocukla, 

bıçaklar üzerinde yürümüştü. 1672 yılındaki gösterilerde ipin kopması sonucu cambazla 

sırtındaki çocuk yere düşmüşlerdi. Padişah yaralanan cambaza para vermiş, çocuk da 

saraya alınmıştı. Kanuni‟nin 1530‟daki şenliğinde direklere tırmanan çocuklar da vardı. 

Çocuklar çeşitli akrobasi gösterilerinin de parçasıydı. Şenliklerde hokkabazlar 

                                                           
676

 Aktaran Gülgün Üçel-Aybet, a.g.e., s.447. 
677

 S. Schweigger, a.g.e., s. 157. 
678

 R. Lubenau, a.g.e., s. 194-197. 



106 
 

gösterilerini sergilerken, izleyicinin dikkatini başka yöne çekmek üzere çocuklardan 

faydalanırdı. Çocuğun görevi, numarasını yapabilmesi için ustasına manevra alanı 

sağlamaktı. 1672‟de İzmir‟deki gösteride, bir adam bir çocuğu uzunca direğin üstüne 

yatırmış ve direğin üzerindeki çocukla dans etmişti. Gösterinin sonunda çocuğu aşağıya 

indirmek maksadıyla sırığı sarsmış, onu düşerken havada yakalamıştı.
679

  

Lubenau Sultan Bayezid Camii‟nin yanındaki meydanda her gün sergilenen gösterileri 

anlatmıştı. Kendisi ve arkadaşları burada ok atmayı öğreten ustadan ok atma dersleri 

almıştı. Bu meydanda at, keçi, köpek, maymun, şebek gibi hayvanlara öğretilen çeşitli 

beceriler yanında güreş, kılıç oyunları, akrobasi ve dans gösterileri de izlenirdi. Bu 

meydanda erkek çocuklar da eğitilir, onlara el çabukluğu, ellerinin üzerinde yürüme gibi 

beceriler kazandırılırdı.
680

 Bu çocuklar küçük yaşlardan itibaren yetiştirilir, 

büyüdüklerinde ustalarının yerini alırlardı. Osmanlı‟da her meslekte olduğu gibi, bu 

meslekte de babadan oğula, ustadan çırağa bilgi ve beceri aktarılırdı.
681

 

 

 

    

   

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
679

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 58-60. 
680

 R. Lubenau, a.g.e., s. 230-231. 
681

 Özdemir Nutku, a.g.m., s. 63. 



107 
 

3. BÖLÜM: ÇOCUK VE DEVLET 

3.1. DEVLET ANLAYIġI 

İnsanlar en temel ihtiyaçlarını bile tek başlarına karşılayamazlar, bu nedenle topluluk 

halinde yaşamaya zorunludurlar. Fertler toplum halinde yaşarken, içlerindeki hayvani 

dürtülerle hareket etmeye, birbirlerinin mallarını ellerinden almaya, saldırmaya ya da 

zulmetmeye yatkındır. Bu durumda çatışma ortaya çıkacak, belki de insan nesli 

bitecektir. İşte bunun için otoriter bir yönetime ihtiyaç doğmuştur.
682

 Klasik dönem 

düşünürlerine göre devleti idare eden kişi mutlak otoriteye sahip olmalıdır. Yine bu 

düşünceye göre idareci daire-i adaleti göz önüne almalıdır. Daire-i adalete göre; 

hükümdar gücünü askerden alır, para olmazsa asker olmaz, adalet olmazsa halkın 

huzuru olmaz, halkın huzur ve refahı olmazsa para olmaz.
683

 O halde idare ve adalet 

birbirinden ayrılmaz yönetim ilkesidir.
684

  

Osmanlı Devleti‟nde hukukun kaynağı İslam‟dı. Devlet halkın adalet ve refahını 

düşünür ancak bunu siyasetin bir zorunluluğu olarak değil de dinin gereği olarak yerine 

getirirdi. Çünkü İslam‟a göre halk padişaha Allah‟ın emanetiydi. Hükümdar halkın 

ihtiyaçlarını gidermeli, adalet ve refah içinde yaşamalarını sağlamalıydı.
685

 Padişah 

halkı adalet ve şefkatle yönetme görevini Allah‟tan alırdı.
686

 Osmanlı Devleti‟nde 

toplumun refahı için öncelikli prensip, kendi halkının ihtiyaçlarının temin edilmesiydi. 

Bu hareket tarzının amacı halkın sesini kesmek değil, devletin ve halkın yaşamının 

devamlılığını sağlayarak işleri aksamadan yürütebilmekti. Çünkü üretim ve tüketimdeki 

küçük bir değişim bile kıtlığa neden olup -hiç istenmeyen- toplumsal krize 

dönüşebilirdi.
687

  

Osmanlı yönetimi devletin devamı için gereken ana unsurun insan olduğunun 

bilincindeydi. Zaten halk (dolayısıyla çocuklar) Allah‟ın kendilerine emanetiydi. 

Devletin devamlılığı için çocuklar üzerinde durmuştu. İslam hukuku içinde yer alan 

                                                           
682

 İbni Haldun, a.g.e., s.417; Nasîrûddin Tusi, a.g.e., s.240; Ayşe S. Oktay, a.g.e., s.429. 
683

 Halil İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ 1300-1600, Çev. Ruşen Sezer, Kronik Kitap, 28. 

Baskı, İstanbul, Kasım 2020, s.90. 
684

 Mehmet Öz, Kanun-ı Kadimin Peşinde Osmanlı‟da “Çözülme” ve Gelenekçi Yorumları (XVI. 

Yüzyıldan XVIII. Yüzyıl Başlarına), Dergâh Yayınları, 7. Baskı, İstanbul, Nisan 2017, s.57. 
685

 Mehmet Genç, a.g.e., s.76.  
686

 Keykavus, a.g.e., s.46   
687

 Mehmet Genç, a.g.e., s.41 



108 
 

çocukla ilgili hükümler yanında, devlet gerek kanunnameler gerekse fetvalar yoluyla 

çocuklar hakkında boş kalan alanları tamamlamıştı.  

3.2. ÇOCUK KAVRAMI VE ÇOCUKLUĞUN SINIRLARI       

TDK sözlüğü çocuk kelimesinin anlamını çok sade bir şekilde “Küçük yaştaki erkek 

veya kız” olarak tarif ediyor. Bir bebeğin doğduğu andan büluğ çağının bitimine kadar 

olan dönem olarak da tarif edilebilir. Çocukluğun sonu, kendi kararlarını alıp, 

sonuçlarına katlanabilecek olgunluğa eriştiği zamandır. Çocuk gerek fiziksel gerekse 

zihinsel yönden yeterli olmadığından, korunmaya, beslenmeye ve eğitime ihtiyaç duyar. 

Doğumla başlayıp ölümle biten yaşamın ilk yılları olan çocukluğun, insanın tüm 

hayatını şekillendiren, etkileyen önemli bir dönem olduğu bilinen bir gerçektir.  

Osmanlı toplumunda çocuk anlamında birçok kelime kullanılmıştı. Bunların içinde 

çocuğun gelişme evrelerini tanımlayan ifadeler de vardı. Büluğ çağına gelmemiş 

çocukları tanımlamak için kadı sicillerinde en çok kullanılan kelime, erkek çocuklar için 

“sagir”, kız çocuklar için “sagire”ydi. Toplumda kullanılan tıfl, sabi, ibn, veled, gulam, 

zürriyet, hafede, ehl, yetim vb. kelimeler henüz büluğ çağına gelmemiş çocuğu ifade 

ederdi. Fıkıh kitaplarında da çocuğun gelişme evrelerini yansıtan farklı kelimeler 

kullanılırdı.
688

  

İslam hukuku doğumdan ergenlik dönemine kadar olan süreyi çocukluk olarak kabul 

ederdi. Çocukluk dönemi de kendi içinde iki evreye ayrılır, doğumdan temyiz çağına 

(yaklaşık yedi yaşına) kadar olan dönemdeki çocuk “gayri mümeyyiz”, temyiz çağından 

ergenliğe kadar olan dönemdeki çocuk da “mümeyyiz” olarak tanımlanırdı. Bu iki 

dönemin hukuki ve dini yükümlülükleri farklıydı. Çocukluk çağı cinsel gelişimin 

tamamlandığı kabul edilen büluğla sona ererdi. Büluğa eren kişi hukuk karşısında tam 

ehliyet kazanmakla birlikte, hukuki işlemler yapabilmesi için reşit olma niteliği de 

aranırdı.
 689

  

Büluğ çağı çocuğun fiziksel ve zihinsel yönden yetişkinliğe adım attığı dönemdir. Fakat 

çocuğun ergenliğini tamamladığının tespiti zor olduğundan İslam hukukçuları iki ölçü 

ortaya koymuştu. Büluğun ön koşulu belli bir yaşa ulaşmış olmaktı. Bu yaş kız 

çocuklarında en az dokuz yaş, erkek çocuklarında da en az on ikiydi. Büluğun fiziksel 

                                                           
688

 Hayati Hökelekli, a.g.m.. 
689

 M. A. Aydın, “Çocuk”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s. 361-363. 



109 
 

ölçüsü biyolojik olarak üremeye hazır olma durumuydu. Kız çocukta anne, erkek 

çocukta baba olma yetisiydi. Fakat yine de yaş faktörü geçerliydi. 

Rüşt terimi sadece cinsel olgunluğu değil, zihinsel olgunluğu da ifade ederdi. Reşit 

olmak demek, kendi iradesiyle çeşitli haklar ve borçlar meydana getirebilme yetkisine 

sahip olmak, yani eda ehliyeti kazanmak demekti. Bundan sonra kişi davranışlarının 

sorumluluğunu taşırdı. Reşit olmanın belli bir yaşı yoktu, İslam alimleri büluğdan 

sonraki yaşların rüşt yaşı olabileceğini kabul etmişti.
690

  

Kadı sicillerinde reşit olduğunu, artık kendi adına hukuki işlemler yapabileceğini 

söyleyen gençlerin değerlendirilmesi, hakimin gözlemine ve şahitlerin tanıklıklarına 

dayanırdı. Mahkeme tutanaklarına geçen bu gençler genellikle ölen aile bireylerinden 

kalan mirası vasiden teslim alabilmek için mahkemeye müracaat ederdi. 1573 yılında 

Mehmet mahkemeye gelerek, artık reşit olduğunu söyledi ve ölen babası Yunus‟tan 

kalan mirası muhafaza eden vasisi Ali Reis‟ten mallarını talep etti. Mehmet‟in on dört 

yaşında olduğunu beyan eden tanıkların ifadeleriyle birlikte, hakim Mehmet‟in 

sorumluluk üstlenebileceğini gördü, reşit olduğuna hükmetti ve vasiye mirası teslim 

etmesini buyurdu.
691

  Mehmet‟in reşit olduğuna karar veren hakimin bu kararı hangi 

kriterlere göre verdiği konusunda mahkeme tutanağında bilgi yok. Hakim karar verirken 

çocuğun fiziksel olgunluğunu göz önüne aldığını, bir takım sorularla Mehmet‟i sınadığı 

olasıdır.  

Bir başka tutanakta anne Mahreme Hatun mahkemeye gelerek, oğlu Mustafa‟nın artık 

sorumluluk alacak yaşa geldiğini söyledi. Ölen babasından kalan mirastan, o güne kadar 

çocuk için yapılan harcamalardan kalan kısmını teslim etmek istediğini belirtti. 

Mahkeme gencin baliğ olduğuna ve annedeki mirasın Mustafa‟ya teslimine karar 

verdi.
692

 Anneyi mahkemeye getiren sebepleri bilmiyoruz.  Mustafa artık yetişkin 

olduğunu ve hakkı olan parayı kontrol edebileceğini anneye zorla kabul ettirmiş 

                                                           
690

 Saffet Köse, “Rüşd”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2008, 35. Cilt, s. 298-300. 
691

 Galata Mahkemesi 15 Numaralı Sicil 108(27a-3). İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 15 

Numaralı Sicil (H.981-1000/M.1573-1591), haz. Rıfat Günalan - Talip Mert, kontrol eden Mustafa Oğuz, 

proje yönetmeni M. Âkif Aydın edi. Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 2012. (Galata Mahkemesi 

15 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre 15 No GŞS, varak ve hüküm no olarak gösterilecektir.) 
692

 Galata Mahkemesi 7 Numaralı Sicil, 199(62-2). İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 7 Numaralı 

Sicil (H.985-986/M.1577-1578), haz. Mehmet Akman - Fethi Gedikli, kontrol eden M. Âkif Aydın, proje 

yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 2011. 

 (Galata Mahkemesi 7 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre 7 No GŞS, varak ve hüküm no olarak 

gösterilecektir.) 



110 
 

olabilirdi. Ergenlik dönemindeki çocuklarda görülen aşırı güçlülük ve kendini bağımsız 

hissetme güdüsüyle anneyi bıktırmış, anne de çözümü mahkemede aramış olabilirdi.  

Bir başka kayıtta tahminen on yedi yaşındaki şabb-ı emred İsmail mahkemeye başvurur 

ve Mustafa‟dan davacı oldu. “Bundan dokuz sene önce, Mustafa da çocukken, çelik-

çomak adlı oyunu oynuyorduk, onun attığı çomak sağ gözümü kör etti. Artık ikimiz de 

reşit olduğumuz için ondan davacıyım, hakkımı istiyorum” demişti. Orada ikisinin 

arasında yaşanılan münakaşa araya girenler tarafından yatıştırılıp ve iki bin akçeye sulh 

olmaları sağlandı.
693

 İsmail çocukken niçin hakkının aranmadığına dair bir bilgi yok. 

Belki de İsmail‟in hakkını arayacak kimsesi yoktu.  Birlikte oyun oynadıklarına göre, 

aynı mahallede komşu, oyun arkadaşı olmalıydılar. On yedi yaş ergenliğin 

tamamlandığı yaştı, belki de o yaşta bir göz kaybetmenin ciddiyetinin farkına varmıştı. 

Mustafa İsmail‟in iddiasının gerçek olmadığını söylemiyordu, o halde bu olay bilinen 

bir durumdu, bu yüzden inkar yoluna gidemedi. Mahkeme kaydında ikisinin arasında 

tartışma yaşandığı, bunun için birilerinin araya girdikleri ve olayı yatıştırdıkları yer 

alıyordu. İsmail‟in başlangıçta istediği miktar Mustafa‟ya yüksek geldiğinden tartışma 

yaşanmış olabilirdi. Arabulucular makul fiyatta anlaşmalarını sağlamıştı.  

Her üç olayda da çocuklar öncelikle yetişkin olduklarını kanıtlamak şartıyla isteklerine 

ulaşabiliyordu. Dava açabilmenin ön koşulu reşit olmaktı. Fakat bu yaş sınırı muğlaktı. 

Mehmet için rüşt yaşı on dörtken, İsmail mahkemeye başvurmak için on yedi yaşını 

beklemişti. Bu durumda belki de Mehmet dış görünüş olarak daha gelişkin 

göründüğünden mahkemeye başvurmada bir sakınca görmemişti. İsmail dış görünüş 

olarak kendini yeterli bulmayıp, rüşt yaşının tamamlanmasını beklemiş olabilirdi.  

Klasik fıkıh kitapları çocuğun reşit olup olmadığını saptamak için sınanması gerektiğini 

söylemişler, ancak bunun pratikte yol açacağı sakıncalar nedeniyle İslam alimleri 

toplumsal ve ekonomik şartlara göre buluğdan sonraki herhangi bir yaşın rüşd yaşı 

olarak belirlenebileceğini söylemiştir.
694

 O halde çocukluğun bittiği yaş büluğa ulaştığı 

yaş olarak kabul edilebilir.   

                                                           
693

 Bab Mahkemesi 150 Numaralı Sicil, 321-317 (70a-3). İstanbul Kadı Sicilleri 65 Bab Mahkemesi 150 

Numaralı Sicil (H.1143-1144/M.1730-1732), Proje yönetmeni M. Akif Aydın, ed. Coşkun Yılmaz, çeviri 

yazı / mukabele Ali Coşkun – Abdullah Sivridağ, kontrol M. Akif Aydın – Mehmet akman – Feridun M. 

Emecen – İdris Bostan – Mehmet İpşirli, İSAM Yayınları, İstanbul 2019.    
694

 Saffet Köse, a.g.m.. 



111 
 

3.3. OSMANLI MAHKEMELERĠ  

Kişiler arasındaki anlaşmazlıkların çözümlenmesinde, haklıyı ya da haksızı tespit 

edebilmek, güçlü karşısında zayıfı korumak, hakkı çiğnenenin hakkını teslim etmek ve 

suçluyu ortaya çıkarıp cezalandıracak otoriter ve yaptırım gücü bulunan bir kuruma 

ihtiyaç duyulmuştur. Bu kurum mahkemelerdir.
695

 

Osmanlı Devleti ilk kurulduğu dönemlerden itibaren kadılık müessesesini tesis etmiş, 

fethedilen bölgelere de hemen yargı görevlisi göndermişti. Daha Orhan Gazi 

döneminde, kadıları eğitmek üzere medrese kurulmuştu. Osmanlı kadısı çok iyi 

yetişmiş, devlet işlerinin mali, idari, askeri yönleriyle birlikte Anadolu ve Rumeli 

coğrafyasını iyi bilen kişilerdi. Oldukça geniş görev alanları vardı. Merkezi hükümetin 

temsilcisi olmakla beraber bazen devlete karşı halkı temsil görevini de üstlenirdi.
696

  

Devletin adalet hizmetini Osmanlı‟da kadı mahkemeleri yerine getirirdi. Kadılar, kaza 

yetkisini şahsında toplayan padişahın, bu yetkiyi kullanmaya hak tanıdığı vekilleriydi. 

Kadılar kararlarını, fıkıh kitaplarına, kanunnamelere, daha önce benzer davalarda alınan 

kararlara, fermanlara ve fetvalara dayandırırdı.
697

 Kadıların kararlarında, şeriat ve 

kanunnamelerin yanında o bölgenin gelenekleri de etkili olurdu.
698

 

Toplumlara yaşamı boyunca uygulaması gereken hüküm ve kurallar kutsal kitapları 

yoluyla iletilmiştir. İslam‟da bu kuralların kaynağı Kur‟an ve Peygamber‟in sünnetidir. 

Fetva, İslam hukuku aliminin, sorulan bir soruya verdiği sözlü ya da yazılı cevap, 

ortaya koyduğu hükümdür. Fetvalar, hakkında hüküm bulunmayan alanlarda boşlukları 

doldurmuştur. Fakih hükmünü Kur‟an ve Peygamber‟in sünnetine dayandırırdı.
699

 

Fetvanın uygulanması kişinin kendi tercihine bırakılmıştı. Ancak fetva kadı hükmü 

haline gelmişse, kişi bunu uygulamak zorundaydı.
700

   

Osmanlı topraklarını çeşitli amaçlarla ziyaret eden kişilerin dikkat çektikleri konulardan 

biri, adaletin kısa zamanda yerine getirilmesiydi. Lubenau Türklerin en beğendiği 

özelliklerinin adaleti geciktirmeden yerine getirmeleri olduğunu söylüyordu. En geç üç 

                                                           
695

 Fahrettin Atar, “Kaza”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25. Cilt, 113-117. 
696

 İlber Ortaylı, “Osmanlı Devleti‟nde Kadı”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2001, 24. Cilt, 69-73. 
697

 Fethi Gedikli, “Kaza”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25. Cilt, 117-119. 
698

 İbrahim Kâfi Dönmez, “Örf”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2007, 34. Cilt, 87-93; Leslie Peirce, a.g.e., 

s.150. 
699

 Fahrettin Atar, “Fetva”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1995, 12. Cilt, 486-496. 
700

 Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.1; Leslie Peirce, a.g.e., s.152. 



112 
 

dört gün içinde adaletin sağlandığını, kendi ülkesindeki gibi haksız hükümler 

verilmediğini, üstelik Osmanlı tebaasından Rum, Ermeni, Yahudi olsun herkesin 

mahkemede hakkını arayabildiğini anlatıyordu.
701

 Schweigger de Osmanlı 

mahkemelerinin süratli olduğunu, bu durumun bazı kimselerin haksızlığa uğramasının 

önüne geçtiğini söylüyordu. Ayrıca halk mahkemelerinden söz ediyordu. Cami ya da 

açık alanda yapılan bu mahkemelere oradan geçen herkes müdahil olurdu. Örneğin 

sokakta kavga edenler ayırılıp bu mahkemede yargılanır, olay orada çözüme bağlanırdı. 

Bu takdir edilesi durum karşısında mahkemelerin yükü hafiflerdi.
702

  

Mahkemeye yansıyan davalarda kadı, kişilerin dinlerine bakmaksızın davayla 

ilgilenirdi. Yüksek dereceden bir memur ile gayrimüslim bir işçinin davasında yeterli 

delil bulunmadığı durumda, kadının, gayrimüslimin kendi kutsal kitabı üzerine yeminini 

kabul edip, davayı onun lehine bitirmesi oldukça sık görülürdü.
703

 

Esnaf örgütleri kendi koydukları kuralları ihlal edeni cezalandırmak için kadıya 

gittiklerinde, kadı olay çok önemli değilse affetme yetkisini kullanır, davalıyla esnafı 

barıştırma yoluna giderdi. Kadılar insanın doğası gereği hata yapma eğiliminde 

olduğunu kabul ederek, ilk defa işlenen suçları genellikle affetme yoluna giderdi. 

Toplumda her konuda itidal hakimdi, itidalin getirdiği hoşgörü de temelini İslam‟dan 

alıyordu.
704

 Çocuğunun hatırına, suç işleyen kişinin affedilmesine dair, devlet 

yazışmalarına ait belgeler günümüze kadar gelmiştir.
705

  

3.4. ÇOCUKLAR MAHKEMEDE     

İncelenen sicillerde çocuklar mahkemeye genellikle vasi tayini ve nafaka takdiri için 

gidiyordu. Miras paylaşımı, hidane hakkı, tebenni, reşit olma, namzetlik ya da kalın 

meseleleri, icar-ı sagir ile öznesi çocuk olan adi suçlar sicillerde yer alıyordu. Daha az 

olmak üzere nikahtan cayma, lakit (sokağa bırakılan) ve süt anneliğe ait kayıtlar da 

mevcuttu. Çocukları mahkemede velileri ya da vasileri temsil ederdi. Çocukların kendi 

adına mahkemede göründükleri davalar, artık çocuk olmadıklarını beyan ettikleri, reşit 

olduklarını iddia ettikleri davalardı. Bu davalarda da erkek çocuklar doğrudan 

                                                           
701

 R. Lubenau, a.g.e., s.26-27. 
702

 S. Schweigger, s. 206. 
703

 Mehmet Genç, a.g.e., s.64. 
704

 Mehmet Genç, a.g.e., s.64, 69. 
705

 Yahya Akyüz, a.g.e., s.10. 



113 
 

mahkemeye gelirdi. Kız çocukları genellikle mahkemeye gelmez, onların velayeten 

temsilcileri bu görevi yerine getirirdi. 

Çocuğun nesebi velayet, nafaka ve miras konularını doğrudan etkilediğinden öncelikle 

nesep konusu ele alınacaktır.     

3.4.1. Nesep    

Çocuğun annesi onu doğuran kadındır. Hz. Peygamber “Çocuk yatağın sahibine 

(kadının kocasına) aittir” demişti. O halde çocuğun babası da annenin gerçek bir nikahla 

evli olduğu kocadır. Koca doğan çocuğu reddetmediği sürece, annenin evli olduğu eş 

babadır. Kocanın ölümü, kaybolması ya da boşanma sonrası doğan çocukların babası da 

ölen ya da boşanılan eş olarak kabul edilir.
706

 İslam hukukuna göre geçerli bir evlilikten 

en az altı ay sonra doğan bebeğin babası kadının kocasıdır.
707

 Eşinin ölümü ya da 

boşanmadan sonraki iki yılda doğan bebeğin babası, ölen ya da boşanılan eş olarak 

kabul edilirdi. Osmanlı hukuku çocuğun bir babayla bağını kurmak isterdi. Bu sayede 

çocuğun aileye ve topluma daha faydalı olarak yetişeceği kabul edilirdi. Bir kadının 

kocasından boşanmasından bir yıl sonra doğan çocuğun babasının kim olduğu sorusuna, 

İbn Kemal, kadının iddetinin çıktığına dair bir ifadesi yoksa çocuğun babası boşanılan 

eştir cevabını vermişti.
708

  

İslamda çocuğun hukuki babalığı esastır. Kadın zina sonucu bir çocuk dünyaya getirmiş 

olsa da çocuğun babası evli olduğu eştir. Çocuk eşin soyadını alır, gerçek baba bir hak 

iddia edemez. Evli olmayan kadın çocuk dünyaya getirirse, babası bilinse bile, çocuk 

annenin soyadını alır, yine gerçek baba hak iddia edemez.
709

 Bir kişi çocuğun babası 

olduğunu iddia ettiğinde gereken şartlar oluşuyorsa, çocuğun babası olarak kabul edilir. 

Bu şartlar; a) Çocuğun babası belliyse böyle bir iddiada bulunamaz, ancak baba belli 

değilse iddia edebilir. b) Çocuk ile babalık iddia eden kişinin arasındaki yaş farkı 

duruma uygun olmalıdır. c) Çocuk mümeyyiz (iyiyle kötüyü ayırabilen) ise bu iddiayı 

kabul etmesi gerekmektedir. Bu şartlar altında babalık iddiası kabul edilir. Bir baba altı 

aydan önce, iki yıldan sonra doğan bebeğin babası olduğunu iddia ettiğinde de kabul 

                                                           
706

 Hamza Aktan, “İslam Aile Hukuku”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık 

Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.420. 
707

 Mehmet Akif Aydın, “Evlat Edinme”, a.g.m..  
708

 Ahmet İnanır, “İbn Kemal‟in Fetvaları Işığında Osmanlı‟da İslam Hukuku” Doktora tezi, İstanbul 

Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı, İstanbul 2008, s.156. 
709

 Hayrettin Karaman, a.g.m., s.388. 



114 
 

edilir. Bir erkek nikahı altında bulunmayan bir kadının gayrimeşru çocuğunun babası 

olduğunu beyan ederse, çocuğun babası olduğu kabul olur. Bu konuda iyi niyet öne 

geçer, çocuğun nesepsiz kalmasındansa babanın iddiası kabul edilir. Nesebi sonradan 

açıklanan çocukla, nesebi baştan belli çocuk kanunlar önünde eşit haklara sahiptir. Aynı 

şekilde bir kadın da analık iddiasında bulunabilir, analığı kabul edilir. Ancak bu iddiayı 

koca kabul ederse babalık kabul edilir.
710

 

Nesebin bilinmesine önem verilmesi, toplumsal faydanın yanında hukuki sonuçları da 

beraberinde getirmesindendi. Nesebin belli olmasına dayanan hukuki konular miras, 

nafaka, velayet ve evlilik engelidir.
711

  

Sicillerde gerçek bir nikahla evlenmiş karı kocalardan doğan çocukların nesebine dair 

bir meseleye rastlanılmamıştır. Ancak cariyeden çocuk sahibi olan babalar, ölümleri 

halinde geride kalan çocuğun haklarının teslim edilmesi için durumu şahitler huzurunda 

beyan ederlerdi. Babalar sağlıklarında çocuğun nesebini kaydettirirdi. Şehri Mehmet 

Ağa Habeş asıllı cariyesi Selame‟nin kendisinden hamile olduğunu, bebek canlı olarak 

doğarsa kendi evladı olduğunu beyan ederek buna dair hüccet almıştı.
712

 Kapudân 

Mustafa cariyesinden olan küçük Belkıs‟ın kendi öz kızı olduğunu, mahkemeye gelerek 

beyan etmiş kayıt altına aldırmıştı.
713

 Cariyeden olma küçük çocukların babaları 

öldüğünde, babadan kalan mirası alabilmeleri için merhumun çocuğu olduğunu 

kanıtlamaları gerekirdi. Bu durumda şahitlerin tanıklığına başvurulurdu. Şahitler 

mahkemede hazır bulunarak duruma tanıklık eder küçükler de miras hakkını alabilirdi. 

Yaya birliğinden üç kişi mahkemeye gelerek vefat eden Hüseyin‟in 21. bölükten 

olduğunu ve ölümünden önce Kıbrıs asıllı cariyesinden olan çocuğunu evlatlığa kabul 

ettiğini beyan etmişlerdi. Hüseyin‟in beytülmal elinde bulunan terekesinin onların hakkı 

olduğuna şahitlerdi. Hakim şahitlerin ifadelerini kabul etmişti.
714

  Yegânzâde mahallesi 

                                                           
710

 Hamza Aktan, a.g.m., s.420-421. 
711

 İbrahim Kâfi Dönmez, “Nesep”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2006, 32. Cilt, 573-575. 
712

 11 No BŞS 251 (48b-3). 
713

 Galata Mahkemesi 20 Numaralı Sicil, 515 (76b-5). İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 20 

Numaralı Sicil (H.1005-1007/M.1596-1599), haz. Mehmet Akman - Fethi Gedikli, kontrol eden Mehmet 

Âkif Aydın proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 2012. (Galata 

Mahkemesi 20 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre 20 No GŞS, varak ve hüküm no olarak 

gösterilecektir.) 
714

 Galata Mahkemesi 5 Numaralı Sicil, 182 (119-2). İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 5 

Numaralı Sicil (H.983-984/M.1575-1576), haz. Mehmet Akman, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. 

Coşkun Yılmaz, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM), İstanbul 2011. (Galata 

Mahkemesi 5 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre 5 No GŞS, varak ve hüküm no olarak gösterilecektir.) 



115 
 

sakinlerinden bir grup mahkemeye gelerek Fatıma‟nın, Halkulvadi Muharebesi‟nde 

şehit olan Ferhat Reis‟in eşi, küçük Şaban‟ın da onun oğlu olduğuna şahitlik 

etmişlerdi.
715

 Vasi Mehmed Ağa mahkemeye gelerek cariyeden doğma küçük Osman‟ın 

hakkını aramıştı. Vefat eden Ebûbekir Efendi‟den kalan mahzenlere, el-Hac Davud 

Vakfı mütevellisi Hüseyin Efendi tarafından, merhumun evladı olmadığı gerekçesiyle 

vakıf adına el konulmuştu. Vasi Mehmet Ağa Ebubekir Efendi‟nin ölümünden yedi 

buçuk ay önce Ayşe‟nin hamileliğinin kendinden olduğunu beyan ettiğini söylemiş, 

şahitler getirmişti. Hüseyin Efendi itiraz etse de çocuğun babasının Ebûbekir Efendi 

olduğu ve onun varisi olduğu kabul edildi.
716

 

3.4.2. Vasilik    

İslam hukukunda vasilik, hak ve sorumluluklarını yerine getiremeyen kişiler adına, 

onların mallarını koruma, işletme ve tasarrufta bulunma yetki ve sorumluluğunun hakim 

tarafından bir başkasına verilmesini ifade eder. Bu yetkinin baba ya da dede tarafından, 

bir başkasına verildiği de oldukça sık rastlanan bir durumdu.
717

 Babalar ya da anneler 

genellikle sağlık problemleri olduğunda ya da uzun bir yolculuğa çıkmadan önce, geride 

kalan evlatlarını emniyete alma kaygısıyla vasi tayin ederlerdi. Molla Hüsrev 

Mahallesi‟nde yaşayan Mehmed Çelebi hac yolculuğuna çıkmadan önce küçük oğlu 

Abdullah için vasi tayin etmek üzere mahkemeye gitti. Eğer yolculukta vefat ederse 

küçük oğluna annesi (küçüğün babaannesi) Emine Hatun‟u, o da vefat ederse öz kardeşi 

İsmail Çelebi‟yi, eğer o da vefat ederse Ahmed Çelebi‟yi vasi tayin ettiğini 

kaydettirdi.
718

 Edirne bostancıbaşılığından emekli olup hacca gitmek isteyen Ali Ağa 

vasiyetini yapmıştı. Mahkemede hazır bulunan diğer Ali Ağa‟yı, vefat etmesi halinde 

küçük çocukları Fatma ile Mehmet‟e vasi tayin etmişti.
719

 Bu kişiler onlar için 

evlatlarını teslim edecek kadar güvenilir buldukları kişiler olmalıydı. Bursa şehri 

kethüdası Mehmet Çelebi sağlığında, küçük kızı Ayşe‟ye vasi olarak ipek işiyle uğraşan 

                                                           
715

 15 No. GŞS 33 5b-1). 
716

 46 No BŞS 286 (42a-2). 
717

 Ali Bardakoğlu, “Vesâyet”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2013, 43. Cilt, 66-70 
718

 46 No BŞS 163 (22b-4). 
719

 Bab Mahkemesi 3 Numaralı Sicil, 327 (42b-1). İstanbul Kadı Sicilleri Bab Mahkemesi 3 Numaralı 

Sicil (H.1077/M.1666-1667), haz. Rıfat Günalan, Arapça metin Mehmet Akman, kontrol eden Mustafa 

Oğuz, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz,İSAM Yayınları, İstanbul 2011. ( Bab 

Mahkemesi 3 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre bundan sonra 3 No BŞS, varak ve hüküm no olarak 

gösterilecektir.)  



116 
 

Mehmet‟i vasi olarak tayin etmişti.
720

 Yine Ahmed Çelebi sağlığında, küçük oğlu 

Mustafa‟ya kayınvalidesi Kamer Hatun‟u
721

, Ahmed Çavuş küçük kızı Rabia‟ya 

Mahmud Efendi‟yi
722

, Mahveş Hatun küçük kızı Fatıma‟ya cariyesi Nefise‟yi
723

 vasi 

tayin etmişti. Rabia‟nın ağabeyi Ömer ve Mahveş Hatun‟un eşi Mahmud bu duruma 

itiraz etseler de şahitlerin ifadeleri, merhumların bu yönde vasiyet ettiği ve sağlıklarında 

bu karardan dönmedikleri yönündeydi. Bu durumda hakim de vasiyeti yerine getirirdi. 

Bazı durumlarda hakim, merhumun vasiyeti yerine yaşayan ebeveynin tercihini 

onaylardı. Nitekim vefat eden Ali Beşe ölümünden önce küçük çocuklarının vesayetini 

ve mallarının bir kısmını Mustafa Çelebi‟ye emanet etmişti. Eşi Saliha mahkemeye baş 

vurarak çocukların vesayetini ve Mustafa Çelebi‟deki malların kendisine teslim 

edilmesini istemiş, hakim de kabul etmişti.
724

  

Annelerin vasiliği Osmanlı‟da oldukça yaygındı. Sadece annelerin vasi olduğu durumlar 

yanında, annenin üzerine atanan bir nazırla birlikte vasiliği yürütmesi de sık rastlanan 

bir durumdu.
725

 Bazen de anneler vasilerin üzerine nazır olabiliyordu.
726

  

Sadece annelere değil, diğer vasilere de nazır tayin edilirdi.
727

 Nazır olarak aile 

üyelerinden amca
728

, anneanne
729

 ve abla
730

 da tayin edilirdi. Vasi ve nazır birlikte 

hareket ederlerdi. Hakim vasiye, yetimin mallarından tasarrufta bulunmak istediğinde, 

nazırın iznini almak zorunda olduğunu tembih ederdi. Vasi ve nazır yetimin hesaplarını 

                                                           
720

 A 153 No BuŞS md. no:36b belge IV. 
721

 20 No GŞS 85b-2. 
722

 Galata Mahkemesi 32 Numaralı Sicil GŞS 56a-3. İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 32 

Numaralı Sicil (H.1015-1016/M.1606-1607), haz. Mehmet Akman, Osmanlıca metin Fethi Gedikli - M. 

Macit Kenanoğlu, kontrol eden M. Âkif Aydın, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, 

İSAM Yayınları, İstanbul 2012. (Galata Mahkemesi 32 Numaralı Sicil kısaltma listesine göre GŞS, varak 

ve hüküm no olarak gösterilecektir.) 
723

 32 No GŞS 41b-1. 
724

 3 No BŞS 362 (49b-2). 
725

 3 No BŞS 365 (50a-1); 32 No GŞS 211 (52b-1); 20 No GŞS 130 (17b-2), 246 (38b-2), 338 (49b-3); 3 

No BŞS 365 (50a-1). 
726

 32 No GŞS 31 (6b-2), 41 (8b-1), 45 (9a-1), 85 (20a-1), 114 (29a-1), 162 (39b-1). 
727

 Eyüp Mahkemesi 19 Numaralı Sicil 62 (10a-3), 279 (41b-3). İstanbul Kadı Sicilleri Eyüp (Havass-ı 

Refîa) Mahkemesi 19 Numaralı Sicil (H.1028-1030/M.1619-1620), haz. Yılmaz Karaca - Rasim Erol, 

Arapça metin Mehmet Akman, kontrol eden Fikret Sarıcaoğlu, proje yönetmeni M. Âkif Aydın edi. 

Coşkun Yılmaz. İSAM Yayınları, İstanbul 2011. (Eyüp Mahkemesi 19 Numaralı Sicil kısaltma listesine 

göre 19 No EŞS, varak ve hüküm no olarak gösterilecektir); 3 No BŞS 383 (53a-2); 32 No GŞS 14 (3b-

2); 20 No GŞS15 (2b-2), 93 (12a-3), 247 (38b-3), 288 (43b-3), 336 (49b-1)…; 15 No GŞS 167 (41a-2); 7 

No GŞS 14 (6-1), 222 (73-1). 
728

 3 No BŞS 383 (53a-2); 32 No GŞS 199(49a-1); 3 No BŞS 383 (53a-2). 
729

 32 No GŞS 85 (20a-1). 
730

 32 No GŞS 272 (66a-1). 



117 
 

birlikte kontrol ederler, kontrol sonucu ya mutabık kalırlar
731

 ya da nazır gerektiği 

durumlarda vasiden açıklama isterdi.
732

  

Vasilik genellikle güvenilir kişilere verilirdi ancak çoğunlukla anne olmak üzere
733

 

amca
734

, ağabey
735

, dede
736

, nine
737

 gibi yakın akrabalar, seyrek olarak çocuğun 

halası,
738

 üvey babası
739

 ve eniştesi
740

 gibi yakınlar da vasi olabiliyordu. Bazen de henüz 

doğmamış, anne karnındaki bebeğe vasi atandığı olurdu. Vefat eden Mustafa‟nın hamile 

eşinin cenin halindeki bebeğine, hakim müezzin Hüseyin‟i vasi tayin etmişti.
741

 Babanın 

ya da her iki ebeveynin ölümü durumunda, küçük çocuklar için ilk yapılan bir vasi 

tayini olurdu. Vasinin ilk ilgilendiği konu ise çocukların nafakası olurdu. Varsa babadan 

kalan mallardan nafaka tayin ettirir ya da satılması gereken menkul ya da gayrimenkulü 

satarak nafaka olarak muhafaza ederdi. İlk maddede vefat eden Mehmed‟in küçük 

kızları Ayşe ve Fatma‟ya Mehmed‟in vasi olarak tayin edilmesi kaydı vardı. Peşinden 

gelen kayıtta vasi Mehmed‟in küçük Ayşe ve Fatma‟ya annelerinden kalan evi 9.000 

dirheme sattığını, bu meblağı çocukların nafakası için kullanacağını beyan ettiği kayıt 

geliyordu.
742

       

        İslam‟a göre küçük çocuklarla, akıl hastalarını himaye ve haklarını koruma dini ve 

insani bir görevdi. Bu kişilerin haklarını gözetmek birinci derecede baba ya da dedeye 

aitti. Baba ya da dede hayatta değilse, onların tayin ettiği ya da kadının atadığı kimse bu 

görevi üstlenirdi. Kur‟an ve hadislerde yetimlere iyi davranılması, reşit olana kadar 

mallarının ve haklarının korunup, evlendirilmesinin sevabı belirtilerek, yetim malına 

                                                           
731

 20 No GŞS 435 (64a-3), 454 (68a-1). 
732

 20 No GŞS 424 (61b-3). 
733

 Galata Mahkemesi 20 numaralı defter ile Konya 10 Numaralı Sicil‟de çok sayıda annenin vasi olarak 

tayinini içeren kayıtlar mevcut. Ayrıca Eyüp Mahkemesi 19 numaralı ve 3 numaralı defterlerde annelerin 

vasi olduğu görülüyor. Ayrıca bkz. İstanbul Bab Mahkemesi 3 numaralı sicilde 365(50a-1), 426(59a-3). 
734

 3 No BŞS 294(38a-3), 1019(121a-1); 20 No GŞS 324(48a-1); 32 No GŞS 30(6b-1), 199(49a-1). 
735

 324 No LŞS 76.3, 127.2, 216.3; 166 No AŞS 377; A153 BuŞS 120b-belge V; 32 No GŞS. 7(2b-3). 
736

 1 No AÇŞS 269(40b-4) ve 387(57a-2); 32 No GŞS 75(17b-2), 142 (34b-2). 
737

 20 No GŞS 184(26a-2), 189(27b-1), 572(85b-2); 5 No GŞS 57(25-3); 15 No GŞS 110(27b-2); 42 

Numaralı Ayntab Şeriyye Sicili, md. no. 265, Gülşah Elbay, 42 Numaralı Ayntâb Şeriyye Sicili‟nin 

Transkripsiyonu ve Değerlendirilmesi (H.992-994/1003-1004 M. 1584-1586/1594-1595) (s.112-223).  

Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep, 

Haziran 2019.   
738

 3 No BŞS 777(96a-5); 20 No GŞS 354(51b-2). 
739

 10 No KŞS. 85-2, 231-5. İzzet Sak, 10 Numaralı Konya Şer‟iye Sicili, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Yayınları, Konya 2003. 
740

 7 No GŞS 170(53-1). 
741

 32 No GŞS 1b-1 
742

 A153 BuŞS. 39b-belge II, 39b-belge III. 



118 
 

ihanet en büyük günahlardan sayılmıştı. İslam öğretisi, yetimler başta olmak üzere 

korunmaya muhtaç kişilere karşı aile, akraba, toplum ve devlete ayrı ayrı sorumluluklar 

yüklemişti.
743

  

Sicillerde, tayin edilen vasileri tanımlayan “Hâmil-i hâzel-kitab” onların iyi bir 

Müslüman olduklarını tanımlayan bir ifadeydi. Bu ifade onların güvenilir ve Allah 

korkusuna sahip, iyi ahlaklı kişiler olduğunu belirtirdi. Hakim vasilik görevini, 

toplumda iyi olduğunu kanıtlamış, ahali tarafından onaylanan birine verirdi. Buna 

rağmen bazen vasiler görevlerini kötüye kullanabiliyorlardı. Vasiyi azledip yerine 

başkasını tayin etme hakkı sadece hakimindi.
744

 Küçük Zekeriya‟nın vasisi Hacı Ali 

vasilik görevine ihanet ettiği için azledilmişti. Vasinin zimmetinde olan, küçüğe ait bağ 

ve bazı eşyalar eski vasi Hacı Ali‟den alınıp yeni vasi Ali‟ye verilmişti.
745

 Bir başka 

kayıtta bu sefer ihanet eden çocuğun öz amcasıydı.
746

 

Küçük Mahmud‟un ninesi Ayşe mahkemeye baş vurarak vasi Mahmud‟u çocuğun 

parasını çalmakla suçlamıştı.
747

 Bir başka kayıtta, hakim Mehmet isimli küçük yetimin 

vasisi Abdülkerim‟i azlederek Hacı Mehmet‟i yeni vasi olarak tayin etmişti.
748

 

İstanbul‟da Ümmügülsüm de mahkemeye giderek küçük oğlunun vasisi Şaban 

Halife‟nin vasilik görevlerini ihmal ettiğini söyleyerek vasiliğin kendine verilmesini 

talep etmişti. Ümmügülsüm‟ün gerekçesi bir anne olarak yabancı birinden daha iyi 

vasilik yapabileceğiydi. Hakimin mahallede yaptırdığı soruşturmada, mahalle halkı da 

Ümmügülsüm‟le aynı kanıda olmuş, annesinin vasiliğinin çocuk için daha iyi olacağı 

konusunda birleşmişti.
749

 Yine İstanbul‟da Kamer Hatun mahkemeye mürahik oğlu 

Mustafa ile müracaat ederek, vasi Abdi‟nin küçük Kerime ve Mehmed‟in vasileri 

olduğunu söylemişti. Vasi Abdi küçüklerin malını ziyan etmekte, hesabını 

verememekte, üstelik sefere gitmek üzereydi. Vasiden istenen muhasebe sonucu 

karmaşık, düzensiz ve uydurmaydı. Hakim mahkeme sonunda mirasın anne ve oğula 

                                                           
743

 Ali Bardakoğlu, a.g.m.. 
744

 15 No GŞS 131 (33b-2), 419 (95a-2). 
745

 42 No AŞS Sayfa 62, belge 267, Nazan Ünlü, 42 numaralı Ayntab Şeriyye Sicili‟nin transkripsiyonu 

ve değerlendirilmesi (h. 992-994/ 1003-1004 m. 1584-1586/1594-1595) (s.1-112), Yüksek Lisans Tezi, 

(Gaziantep Üniversitesi Tarih Ana Bilim Dalı 2017) 
746

 10 No KŞS. 125-3. 
747

 54 No BŞS 103(16a-5) 
748

 A 153 BuŞS md. no:121a-belge 1. 
749

 15 No GŞS 129(33a-2). 



119 
 

teslim edilmesine karar verdi.
750

 Vasiler hakimin denetiminde olsalar da ahalinin her 

durumu hakkında tam bilgi sahibi olmayabilirdi. Böyle durumlarda mahalle ahalisi 

kimsesiz çocukları gözetme görevini de yerine getirerek hakime yardım ederdi. Toplum 

yetim çocukların durumunu gözetmeyi ahlaki yükümlülük olarak görüyordu. 1541 

yılında Antep‟te birkaç kişi tarafından, vefat eden Hacı Abdullah‟ın üç yetiminin zor 

durumda olduğu, kadıya bildirilmişti. Hakim çocukların ihtiyaçları için babalarından 

kalan mülklerin satılmasına izin vermişti.
751

   

Osmanlı‟da çocukların -muhakeme kabiliyetlerinin yetersiz olduğu düşünüldüğünden- 

ticaret yapmaları sınırlandırılmıştı. Fetvalarda mürahik çocuğun yaptığı satışın geçersiz 

olduğuna dair hüküm vardı.
752

 Çocuklar bu işleri genellikle vasileri ya da velileri 

aracılığıyla yapardı. Çocuğun mal varlığının idaresinde veli ya da vasiye de birtakım 

sınırlamalar vardı. Veli ya da vasi çocuğun mallarını muhafaza etmekle sorumluydular, 

bu mallarla gelir getirecek işlere zorlanamazlardı. Ancak dilerlerse bu mallarla ticaret 

yapabilirler, kasıt olmaksızın doğabilecek kayıplardan da sorumlu tutulmazlardı. Bu 

durum özellikle zorunlu olmadığı halde bir çocuğun mallarının kullanım ya da mülkiyet 

hakkının bir başkasına verilmesi halinde geçerliydi. Bir fetvada, kendisine kalan vakıf 

hamamını kiraya veren çocuğun, daha sonra yapılan hamam satışı gereksiz bulunarak 

iptal edilmiş, reşit olduğunda geri alabileceği gibi, bu haksız kullanım karşılığında 

tazminat alabileceğine hükmedilmişti.
753

 Bir başka örnekte yedi yaşında çocuğun vakıf 

dükkanını annesine bağışlaması geçersiz sayılmıştı.
754

 Reşit olmayan bir çocuğun 

malları üzerindeki tasarrufu genellikle geçersiz sayılırdı.
755

  

Vasiliğin dini ve ahlaki bir görev olmanın yanında mali sorumluluk yönü de vardı. Vasi 

çocuğa kalan mallardan, onun nafakasını temin edecek şekilde tasarrufta bulunma 

                                                           
750

 15 No GŞS 109(27b-1). 
751

 Leslie Peirce, a.g.e., s. 244-245. 
752

 Aktaran Tahsin Özcan, Mecma‟u‟l-mesâil, v.31a. “Mes‟ele: Bir kimesne mürâhık oğlanın bey‟i câyiz 

midir? el.Cevâb: Değildir. Ahmed b. Kemal 
753

 Aktaran Tahsin Özcan, Neticetü‟l-fetâva, s.206, “Hind oğlu Amr-ı sagîrin icâreteyn ile tasarrufunda 

olan vakıf hamamı fuzûlenBekir‟e ferâğ edüb Bekir dahi ol hamamı birkaç sene zabt ve tasarruf eylese 

hâlen Amr bâliğ olub vakf-ı mezbur mütevellisin re‟yiyle hamamı Bekir‟den aldıkda müddet-i mezbûrede 

hamamın eci mislini dahı mütevellinin tevkili ile Bekir‟den almağa kâdir olur mu? el-Cevâb: Olur. 
754

 Aktaran Tahsin Özcan, Fetâvâ-yı Adürrahim, c. I, s. 538 “Yedi yaşında olan zeyd-i sagîr babasından 

intikâl eden vakıf dükkânını izn-i mütevelli ile vâlidesi Hind‟e ferâğ eylese ferâğ-ı mezbûr muteber olur 

mu? el-Cevâb: Olmaz. Bu suretde Zeyd vech-i muharrer üzre ferağından sonra kable‟l-büluğ fevt oldukda 

mütevelli-i vakf-ı mezbur sagîrin ferâğı muteber değildir deyüb dükkân-ı mezbûru Zeyd‟in mahlûlünden 

vakıf içün alub zabta kâdir olur mu? el-Cevâb: Olmaz. Mukaddem izin vermemek gerek idi.  
755

 Tahsin Özcan, a.g.e., s.83-84. 



120 
 

yetkisine de sahipti. Çocuklara kalan gayrimenkullerin ihtiyaç halinde satılması 

vasilerin görevlerindendi.
756

 Yetimin malını satın alan kişi bazen malı ederinden daha 

fazla vererek alabilirdi. Antep‟te babaları ölen küçük Mahmut ve Hanifi‟nin vasileri, 

çocukların nafakası için babalarından kalan evi satmıştı. Evi alan Kara Ahmed beş altın 

fazla ödemişti.
757

 Ayrıca vasiler vefat eden ebeveynden kalan malları kiraya verebilir,
758

 

onların paralarıyla gayrimenkul alabilirdi.
759

 Ölen ebeveynlerin alacaklarının tahsili,
760

 

miras hisselerinin teslim alınması
761

 görevlerini de vasiler üstlenirdi. Vasinin mali 

durumunun iyi olmadığı hallerde, makul miktarda yetimin mallarından faydalanmasına 

izin verilirdi.
762

  

Vasilik çocuk temyiz yaşına geldiğinde sona ererdi. Vasiler şahitler huzurunda, çocuğun 

mallarının kalanını iade etmekle yükümlüydü.
763

 Vasinin üzerinde bir nazır varsa o da 

mahkemede hazır bulunurdu. Zira nazır “vakt-i hesapta muhasebe eylemesi için”
764

 

tayin edilirdi. Bu durumda mahkemede her iki taraf hazır bulunurdu. Hakim önce 

çocuğun reşit olup olmadığına karar verirdi. Bu karar çocuğun ifadesi ve dış görünüşüne 

bakılarak alınırdı. Şahitlerin de tanıklığıyla çocuğun reşit olduğuna karar verildikten 

sonra çocuğa kalan toplam mirastan o güne dek nafaka olarak harcanan miktar düşülür, 

kalan meblağ çocuğa teslim edilirdi.
765

 Vasilik sağlık sebepleri,
766

 ölüm
767

 ya da feragat 

ederek
768

 de sonlanabilirdi. Vasilik hakkından vaz geçen bazen yetimlerin en yakınları 

da olabiliyordu. Küçük İsmihan ve Hüseyin‟e vasilik yapan nineleri Rüveyda Hatun, 

                                                           
756

 19 No EŞS 6(2b-3); 3 No EŞS 184(21a-2); 19 No EŞS 178(26(2)a-3), 288(43a-3); 7 No GŞS 2(2-1); 

15 No GŞS 110(27b-2); 166 No AŞS 377, Hasan Yıldırım, H. 980/M. 1572 Tarihli 166 Numaralı Ayntab 

Şer‟iyye Sicilinin Transkripsiyonu ve Değerlendirmesi, Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı, Temmuz 2012. 
757

 166 No AŞS md.no.98. 
758

 1 No AÇŞS (14b-1); 19 No EŞS 75 (12a-3) ve 96(15b-2); 15 No GŞS 139(35b-3). 
759

 3 No EŞS 42(7a-6); 15 No GŞS (94a-1); 5 No GŞS 132(86-2); 1 No AÇŞS (14b-1). 
760

 166 No AŞS md.no.166; 42 No AŞS md.no.265; 15 No GŞS (36b-2), (74a-3), (20b-2), (37b-3), (37b-

4); 20 No GŞS (51b-2); 7 No GŞS (4-2), (19-2), (15-1); 5 No GŞS 76(40-1); 1 No AÇŞS 194(30a-2).    
761

 166 No AŞS 242; 15 No GŞS (75a-1); 7 No GŞS (4-2). 
762

 Ali Bardakoğlu, a.g.m.. 
763

 Hamza Aktan, a.g.m., s. 427. 
764

 20 No GŞS 247 (38b-2). 
765

 7 No GŞS 222 (73-1); 20 No GŞS 241 (37b-2),435 (64a-3). 
766

 20 No GŞS 20 (3b-2). 
767

 42 No AŞS md.no. 174; 20 No GŞS 354 (51b-2). 
768

 42 No AŞS md.no. 181; 20 No GŞS 24 (3b-4), 308 (46a-3); 5 No GŞS 57 (25-3); A 153 BuŞS 4b-

belge I. 



121 
 

Kahire‟ye gidip yerleşmeyi istediği için vasilikten feragat ettiğini bildirdi. Hakim de 

ninenin yerine imam Mehmed‟i vasi olarak atadı.
769

 

3.4.3. Nafaka     

Nafaka bir kişinin insanca yaşamını devam ettirebilmek için gereken yiyecek, içecek, 

giyecek, barınma, tedavi vb. ihtiyaçlarını gidermek için gereken para miktarıdır. İslam‟a 

göre kendilerine yetecek mal varlığına sahip olsalar bile ailede kadın ve çocukların 

geçimini sağlamak babaya aittir.
770

 

Büluğa ulaşmamış ve kendine ait bir geliri olmayan çocuğun masrafları babaya aitti. 

Kur‟an‟da çocukların babaya ait olduğuna dair açık beyan vardır. Babanın nafaka 

ödemesi için gereken şartlar; çocuğun büluğ çağından küçük olması, çocuğun kendine 

ait parası bulunmaması, babanın çalışmak için gerekli gücünün ve sağlığının olmasıdır. 

Baba çalışıp kazanacak durumda değilse, çocuğun nafakasını temin etme önce dedenin 

sonra da amcaların göreviydi.
771

 

İslam‟ın akrabalara yüklediği hısımlık nafakası, aralarında kan bağı olan kişiler arasında 

geçerlidir ve iki yönlüdür. Bugün nafakaya ihtiyaç duyan ve alan kişi, ileride nafakasını 

temin eden kişiye nafaka verme durumunda kalabilirdi. Nafaka süresi çocuklar için 

ergenlik dönemiyle sona ererdi. Bir çocuğun ebeveynlerinden kalan malları ya da geliri 

varsa akrabaların nafaka vermek zorunluluğu yoktu.
772

  

Ergenlik çağına ulaşmış kız, evli değilse nafakası babası tarafından karşılanırdı. Bu 

durum kızın herhangi bir gelirinin olmaması durumunda geçerliydi. Kendini 

geçindirecek bir gelire sahipse babanın nafaka ödeme yükümlülüğü düşerdi.
773

 Kız 

çocuk ergenlik çağına ulaşmış yetim ve evli değilse, nafakası akrabaları tarafından 

karşılanıyorsa, bu durum devam ederdi. Erkekler ergenlik çağına ulaşınca çalışıp 

kazanarak geçimlerini temin ederler, nafaka alma hakları biterdi. Aynı zamanda 

nafakaya ihtiyacı olan iki kız ya da iki erkek kardeş arasında öncelik küçük olana 

tanınır, biri kız diğeri erkek kardeşlerde öncelik kız kardeşin olurdu.
774

  

                                                           
769

 5 No GŞS 57(25-3). 
770

 Hayrettin Karaman, a.g.m., s.391. 
771

 Hamza Aktan, a.g.m., s.407. 
772

 Celal Erbay, “Nafaka”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2006, 32. Cilt, 282-285. 
773

 Orhan Çeker, “Kız”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25. Cilt, 541-542. 
774

 Celal Erbay, a.g.m.. 



122 
 

Nafaka ödemekten kaçınan babalar da olabilirdi. Ebussuud Efendi‟ye danışılan bir 

mesele devletin çocuk hakkındaki düşüncesini ve yaptırımını gösterme açısından 

önemlidir. Mes‟ele: Hind takdir ettirdiği akçayı ba‟de zamânin taleb ettikde Zeyd 

te‟allül edib vermeyicek, Zeyd‟i habs ettirmeye şer‟an kadire olur mu? Elcevab: Olur, 

sagîrin helâkine müeddîdir veled-i kebir gibi değildir.
775

  

3.4.3.1. Mahkeme Kayıtlarında Nafaka     

Aile birlikteyken nafaka konusu elbette mahkemelere konu olmuyordu. Fakat anne 

babanın boşanması, ebeveynlerden birinin ya da her ikisinin vefat etmesi durumunda 

nafaka konusu gündeme geliyordu. Bu durumda mahkeme çocuk için en iyi kararı 

almak durumundaydı. Nafaka kayıtları belirli bir kalıpla yazılırdı. Kayıtta nafaka 

isteyenin ve nafaka istenilen çocuğun adı olur, varsa şahitler ve saptanan günlük nafaka 

miktarı bilgileri yer alırdı. Çocuğun nafakasının yaşayan babadan mı ya da vefat etmiş 

ebeveynlerinden kalan mirastan mı olduğuna dair bilgi de yer alırdı.
776

 Çocuk yetimse 

ve nafakasını temin edecek bir gelir kaynağı bulunmuyorsa avarız vakıfları, merhum 

babası askeri kesime mensup ve şehitse yeniçeri orta sandıkları, merhum baba esnaftan 

biriyse esnaf sandıkları nafaka konusunda yardıma koşardı.
777

    

Sicillere konu olan nafakaların tamamına yakını anne tarafından talep edilenlerdi. 

Çocuk için nafaka talebinde annelerden sonra büyükanneler ikinci sıradaydı.
778

 Bu 

                                                           
775

 M. Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.29 
776

 5 No GŞS 28 (16-2) Hâkim, hâl-i hayâtında Kasımpaşa mahallâtından Yegânzâde mahallesinde sâkin 

iken bundan akdem Halkulvâdi muhârebesinde fevt olan Ferhad b. Abdullah Reis‟in Safiye isimli sagīre 

kızının nafakası, kisvesi ve sâir havâic-i zarûriyesi için himâye ve terbiyesi altında bulunduğu annesi 

Kamer bt. Abdullah‟ın talebiyle merhûm babası Ferhad‟dan intikāl eden mâl-ı mevrûsundan yevmî 

râyicü‟l-vakt üç akçe farz ve takdîr etti ve meblağ-ı mefrûzu sagīre-i mezbûrenin mesârifine sarf etmesine 

mesfûre Kamer hâtuna izin verdi. Cerâ zâlike ve hurrire fî evâili Rebî„ilâhir [sene 983].; 54 No BŞS, 32 

(5b-2) Mahmiye-i İstanbul‟da Demirhan mahallesi sâkinelerinden Havva bt. Halil nâm hâtun ba„de‟t-

ta„rîfi‟ş-şer„î meclis-i şer„-i şerîf-i enverde, zevc-i mutallıkı Hammal Receb b. Ahmed nâm kimesne 

mahzarında takrîr-i kelâm ve ta„bîr ani‟l-merâm edip, zevcim mezbûrun firâşından hâsıl ve benden 

mütevellide olup bi hakkı‟lhidâne hacr ve terbiyemde olan sagīr oğlum İbrahim‟in nafaka ve kisve ve sâir 

levâzım-ı mühimmesi için kıbel-i şer„den babası mezkûr üzerine kadr-i ma„rûf nafaka farz ve takdîr 

olunmak matlûbumdur dedikde, hâkim-i muvakki„-i sadr-ı kitâb –tûbâ lehû ve hüsnü-me‟âb- hazretleri 

dahi sagīr-i mezbûrun nafaka ve kisve-bahâ ve sâir levâzım-ı mühimmesi için tarafeynin rızâsıyla târih-i 

kitâbdan yevmî dörder akçe farz ve takdîr edip, meblağ-ı mefrûz-ı mezbûru sagīr-i mezbûrun nafaka ve 

kisve-bahâ ve sâir levâzım-ı mühimmesine harc ve sarfa ve lede‟l-iktizâ istidâneye ve inde‟z-zafer babası 

mezbûr üzerine rücû„a mezbûre Havva‟ya izin vermeğin, mâ vaka„a bi‟t-taleb ketb olundu. Fi‟l-yevmi‟l-

hâdî ve‟l-ışrîn min Cemâziyelevvel li sene isneteyn ve mi‟e ve elf.  
777

 Abdüsselam Arı, “Yetim” TDV İslam Ansiklopedisi, 2013, 43. Cilt, 501-503. 
778

 7 No GŞS 128(42-2); 15 No GŞS 312(74b-2); A153 No BuŞS 72b-belge II, 80a-belge III; 20 No GŞS 

17(2b-4), 29(4a-2), 189(27b-1), 212(31b-3), 224(34a-2); 32 No GŞS 84(19b-2), 117(29b-1), 150(36b-1); 

1 No AÇŞS 37(6a-4); 3 No BŞS 557(73a-1); 54 No BŞS 79(13a-1).   



123 
 

durumun sebebi hidane hakkının anneden sonra en fazla teslim edildiği kişilerin 

büyükanneler olmasıydı.
779

 Nineler de anneler gibi mahkemeye başvurarak nafaka 

takdir ettirirdi. Çocuğun nafakası, babadan ya da çocuğa ait mallardan temin edilirdi. 

Osmanlı mahkemesine nafaka takdiri ve meseleleri için gelen gayrimüslim anneler de 

vardı.
780

  

Boşanan eşlerin küçük çocukları varsa anne mahkemeye ya kendi gider ya da velayetini 

verdiği kişi giderek küçüğe nafaka takdir ettirirdi. Boşanan kadınların büyük 

çoğunluğunun tek çocukları vardı. Erken evlilik yaşı hesaba katıldığında bu annelerin 

çoğunun daha çocukluk yaşlarında olduğunu düşünebiliriz. Babanın takdir edilen 

nafakayı vermesi zorunluydu. Mutlaka nafaka ödemeyen babalar olmuştu fakat onlara 

ne ceza verildiği hakkında incelenen defterlerde bir kayda rastlanılmadı. Nafakanın 

babalar tarafından düzenli ödendiği düşünülebilir. Zira sicillere yansıyan babanın 

birikmiş nafaka borcunu ödediğine dair kayıtlar oldukça nadirdi.
781

 Bazen babalar 

giderler gelmezlerdi. Nafakasız kalan anne mahkemeye giderek nafaka talep ederdi. 

Eşinin giderken bir şey bırakmadığına, kayıp olduğu müddet zarfında bir şey 

göndermediğine yemin eder, kocası ödemek üzere anneye ve çocuğa nafaka takdir 

edilirdi.
782

 

Eşler arasında evlilik sona erdiğinde kadın hamileyse, baba doğuma kadar anneye 

nafaka vermek zorundaydı. Bu nafaka boşanma durumunda kadının aldığı mihri 

müeccel ve iddet nafakasından ayrıydı, anne karnındaki bebek için, doğuma kadar olan 

süre zarfında verilirdi. Bu durum mahkemede kayıt altına alınırdı.
783

 Erken tarihli 

sicillerde hamilelik nafakası kayıtlarına rastlanmadı, incelenen defterlerde 1666-1667 

yıllarına ait Bab Mahkemesi 3 numaralı sicil ile 1691 yılına ait Bab Mahkemesi 54 

numaralı sicilde bu konuya dair kayıtlar bulunmaktadır.
784

 Daha önceki dönemlerde 

                                                           
779

 20 No GŞS 29(4a-2), 189(27b-1), 224(34a-2); 32 No GŞS. 84(19b-2), 117(29b-1), 150(36b-1); 7 No 

GŞS. 128(42-2); 15 No GŞS 312(74b-2); 1 No AÇŞS 37(6a-4).   
780

 19 No EŞS 129 (21a-1), 375(58a-2); 3 No BŞS 147(19b-1), 158(21a-1), 269(34a-2). 
781

 3 No EŞS 219(24a-6); 1 No AÇŞS 430(63b-1); 3 No BŞS 69(10a-3), 158(21a-1). 
782

 A153 No BuŞS 17b-belge V, 108b-belge II; 3 No BŞS 112(15b-1), 285(36b-2), 415(57b-4); 11 No 

BŞS, 3(2a-1), 149(31b-1), 363(67b-2), 414(78a-3). 
783

 3 No BŞS 9(2a-4), 63(9b-1), 133(18a-2), 261(33a-5), 440(61a-1), 609(79a-7); 54 No BŞS 87(13b-4), 

102(16a-4), 407(70b-3). 
784

 3 No BŞS. 9(2a-4), 63(9b-1), 261(33a-5), 440(61a-1), 609(79a-7), 133(18a-2); 54 No BŞS. 87(13b-4), 

102(16a-4), 407(70b-3). 



124 
 

hamilelik nafakası var mıydı bilemiyoruz, ancak İstanbul sicillerinde 1600‟lerden sonra 

bu konuda kayıtlar oluşmuştu.  

Kadının kocasını boşanmaya razı etmek için bir bedel ödemesi anlamına gelen 

muhalaa
785

 yoluyla olan boşanmalarda, anneler çocuklarının büyüyene dek tüm 

masraflarını karşılamayı taahhüt ederdi. Bu durum elbette annenin mali imkanlarının iyi 

olmasıyla alakalıydı ve boşama hakkının erkeğe ait olduğu bir sistemde kadının ödediği 

bir çeşit boşanma tazminatı olarak düşünülebilir. Anne boşanırken erkek çocuğuna yedi 

yaşına, kız çocuğuna dokuz yaşına kadar bakma sözü verebileceği gibi, belli bir süre de 

konulabilirdi. Bu bilgiler mahkeme tutanağına kaydedilirdi.
786

  

3.4.3.2. Tutanaklardaki Nafaka Miktarları         

Hakim mahkemeye baş vuranlara nafaka oranını günlük geçim için yetecek miktarda 

takdir ederdi. Nafaka miktarının belirlenmesinde nelerin göz önüne alındığına dair 

mahkeme tutanaklarında bilgi bulunmuyor. Hakim çocuğun “nafakası, kisvesi ve sair 

havâic-i zarûriyyesi” için gereken miktarı takdir ederdi. Diğer bir ifadeyle saptanan 

miktar çocuğun yemesi, giyimi ve zorunlu ihtiyaçlarına yeterliydi. Tutanak maddesinde 

nafaka miktarından önce “rayicü‟l-vakt” nafakanın o günlerde geçerli olan (belki de en 

az) miktarını ifade ediyordu. Bu miktar saptanırken neler dikkate alınırdı? Narh 

kayıtlarından elde edilecek temel tüketim mallarının fiyatlarına ait bilgilerle nafakanın 

alım gücüne dair bir çalışma yapılabilir. Böyle bir araştırma bu çalışmanın sınırlarını 

aşacağından biz defterlerdeki nafaka oranları, yıllara ve bölgelere göre değişiminden 

bahsedeceğiz. 

İncelenen Larende Şer‟iye Sicili‟nde
787

 vasi kayıtları bulunmakla beraber nafaka 

takdirine dair kayda rastlanmamıştır. 1575-1576 yıllarına ait Galata 5 nolu sicilde yer 

alan iki nafaka kaydında, hakim çocuklara 3‟er akçe takdir etmişti. Galata 7 nolu sicilde 

yer alan nafaka takdirine dair sekiz kayıtta en düşük nafaka miktarı günlük 2 akçeyken, 

en yüksek 8 akçeydi. İncelenen tüm sicillerde takdir edilen nafaka miktarı kız ya da 

erkek fark etmez kardeşlere eşit miktardaydı ve bu durum olağandı. Fakat Galata 7 nolu 

                                                           
785

 Fahrettin Atar, “Muhâlea”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2005, 30. Cilt, 399-402. 
786

 5 No GŞS 52 (24-1); 11 No BŞS 37 (5a-4), 82 (11b-4), 176 (23a-3), 281 (35b-4), 805 (98b-1), 1035 

(123a-1); 11 No BŞS 7 (2b-1), 13 (3b-1); 46 No BŞS 62 (8a-4), 354 (55b-1), 583 (99a-2); 54 No BŞS 74 

(12a-1), 126 (20a-1), 214 (34b-2), 456 (80a-3), 488 (85b-3); 19 No EŞS 470 (82a-1). 
787

 Alaaddin Aköz, a.g.e..  



125 
 

sicilde sıra dışı kayıtlar bulunuyordu. Vefat eden Hacı Abdullah‟ın geride kalan ikisi 

erkek ikisi kız küçük çocuklarından erkeklere 8‟er kızlara 7‟şer akçe verilmişti. Üstelik 

defterlerde tek kayıtta tüm kardeşlere nafaka takdiri yapılırken, Hacı Abdullah‟ın tüm 

çocuklarına ayrı ayrı kayıtlar düşülmüştü.
788

 Hacı Abdullah oldukça zengin olmalıydı 

çocuklarına takdir edilen nafaka miktarı defterde yer alan nafaka oranlarının en 

yükseğiydi. Yine aynı defterde anneannesi Emine‟nin talebiyle küçük İsmi‟ye babası 

ödemek şartıyla günlük 2 akçe nafaka takdir edilmişti.
789

 Bu nafaka da defterdeki en 

düşük miktardı. Hakimin günlük nafaka miktarını belirlerken ailenin mali durumunu ve 

yaşam biçimini göz önüne aldığı kayıtlardan anlaşılıyor. O halde küçük İsmi‟ninkini 

asgari, küçük Mehmed ve Ahmed‟inkini azami nafaka oranı olarak kabul edebiliriz. 

Yine aynı sicilde Anne Aişe mahkemeden vasi İskender vasıtasıyla küçük İsmail 

Çelebi‟nin nafakasının artırılmasını talep etmişti. Günlük 4 akçe nafaka küçük çocuk ve 

hizmetçisine yetmiyordu. Bu durumun vasiyle birlikte üç de şahidi vardı. Hakim 

nafakayı yarım akçe artırarak 4.5 akçe yapmıştı.
790

 Bazen de baba nafakayı 

ödeyemeyeceğini söyleyerek, miktarın azaltılması için mahkemeye müracaat ederdi. 

Adil ve sözüne güvenilir insanlar da haber vermişti, ayrıca durumu dışarıdan 

bakıldığında da görülüyordu. Ahmed Efendi küçük kızı Fahriye‟nin günlük 6 akçe olan 

nafakasını ödemekte güçlük çekiyordu. Hakim nafakayı 2 akçe azaltarak 4 akçeye 

düşürmüştü.
791

 

Galata 15 nolu sicilde sekiz adet nafaka kaydında nafaka miktarı en düşük 2.5 

akçeyken, en yüksek 10 akçeydi. 1590 ağustosunda, babası daha önce vefat eden küçük 

Abdülkerim‟in günlük 8 akçe nafakası yetmediği için mahkemeye başvurulmuştu. 

Kalabalık bir grup Müslümanın haber vermesiyle ve anne Ümmi Hatun‟un talebiyle, 

hakim çocuğun nafakasını 10 akçeye çıkarmıştı. Şahitler ayrıca çocuğa ölen babasından 

kalan malların, talep edilen artışı fazlasıyla karşılayacağını da söylemişlerdi.
792

    

Eyüp 3 nolu sicilde yer alan altı nafaka kaydının dördünde çocuklara 2‟şer akçe takdir 

edilmişti.
793

 Küçük Meryem‟e ise 1.5 akçe nafaka uygun görülmüştü. Meryem‟in 

annesiyle babası ayrılmıştı, hakim anneye ayrıca gerektiğinde borçlanma izni de 

                                                           
788

 7 No GŞS 121 (40-3), 122 (40-4), 123 (40-5), 124 (40-6). 
789

 7 No GŞS 128 (42-2). 
790

 7 No GŞS 164 (51-3). 
791

 54 No BŞS 81 (13a-3). 
792

 15 No GŞS 153 (38b-1). 
793

 3 No EŞS. 97 (12a-5), 108 (13a-5), 235 (25b-3), 293 (32a-3). 



126 
 

veriyordu.
794

 Nafaka ister yaşayan babadan isterse de ölmüş babanın mallarından 

karşılansın, annelere ya da çocuğun bakımını üstlenen kişiye verilen gerektiğinde 

borçlanma izni, nafakaya dair kayıtların hemen hepsinde yer alıyordu. Zamanında 

ulaşamayan nafaka için, çocuğun bakımını üstlenen kişiye tanınan bu hak, çocuğun 

sağlığına yönelik bir emniyet tedbiri olarak kabul edilebilir. 

Nafaka konusunda incelenen on dört defterde nafaka kayıtları ve miktarlarında artan bir 

seyir izlemektedir. Vefat eden babalardan kalan mallardan karşılanan nafaka miktarında 

olduğu kadar, yaşayan ve annelerinden boşanmış babaların ödedikleri nafaka miktarları 

da artmaktadır. Nafaka oranlarının artmasının sebebi akçenin içindeki gümüş miktarının 

zamanla azaltılması sonucu değer kaybetmesiydi. Bu durumda malların fiyatları da 

artardı.
795

 Akçenin alım gücü azaldıkça hakimler nafaka oranını yükseltmek durumunda 

kalmıştı. 1575‟lerde ortalama 3 akçe olan nafaka miktarı,
796

 1690‟larda 5 akçeye 

yükselmişti.
797

 

3.4.4. Evlat Edinme (Tebenni)   

Osmanlı‟da evlat edinme tebenni kelimesiyle ifade edilirdi. Tebenni, Arapça “oğul” 

anlamına gelen ibn kelimesinden türetilmiş “oğul edinme” anlamına gelmekteydi. Eski 

toplumların çoğunda olduğu gibi Arap toplumunda da kız çocuklar evlat edinilmez, 

sadece erkek çocuklar evlat edinilirdi.
798

 Osmanlı dönemi sicil hükümleri arasında kız 

çocukların da evlatlık olarak verildiğine dair kayıtlar vardır.
799

  

İslam evlatlık kurumunu reddetmiştir. Bunun için evlatlık ile evlat edinen arasında 

miras hakkı doğmaz.
800

 İslamda evlat edinilen çocuk, öz babasının ismini korur ve 

yanında bulunduğu ailenin (eğer vasiyet edilmemişse) varisi olamaz.
801

 Evlat edinen 

kişinin evlatlıktan başka mirasçısı yoksa mirasın tamamını vasiyet edebilir. Başka 

mirasçıların olması durumunda mirasın üçte birini bırakabilir, üçte birini aşan miktar 

                                                           
794

 3 No EŞS 79 (10b-4). 
795

 Halil Sahillioğlu, “Akçe” TDV İslam Ansiklopedisi, 1989, 2. Cilt, 224-227. 
796

 Bkz. 5 No GŞS. 
797

 Bkz. 54 No BŞS. 
798

 Mehmet Akif Aydın, a.g.m., “Evlat edinme”. 
799

 A153 No BuŞS. 85a-belge III, 116b-belge VIII, 117b-belge IV; 11 No BŞS. 474(88a-1), 413(78a-2); 

46 No BŞS. 161(22b-2), 542(89b-1); 54 No BŞS. 165(26b-1); 3 No EŞS. 214(24a-1); 19 No EŞS. 

334(51a-2). 
800

 Mehmet Akif Aydın, a.g.m., “Evlat edinme”. 
801

 Hamza Aktan, a.g.m., s.424. 



127 
 

için mirasçıların rızasına başvurulurdu.
802

 Evlatlığın mirasçı olup olamayacağı 

konusunda kendisine danışılan Ebussuud Efendi şöyle açıklama getirmişti: Evlatlık alan 

ölümünden önce evlatlığını oğlu olarak kabul etmişse, yaş itibarıyla evlatlığın babası 

olabilmesi mümkünse, kendi öz oğlu varsa bile mirasçı olurdu. Bunun tek şartı 

evlatlığın nesebinin bilinmiyor olmasıydı.
803

 Bakıma muhtaç çocuğu reşit oluncaya 

kadar, aile içinde bakmak maddi ve manevi ihtiyaçlarını karşılamak ve aile terbiyesi 

vermek İslamda büyük fazilettir.
804

 Sicil kayıtlarında bakıma muhtaç çocuklara hiçbir 

maddi destek talep etmeden bakmayı üstlenen kişiler de vardı. 1533 yılında Musa Bali 

vefat eden İshak‟ın küçük kızı Şahpaşa‟ya nafaka istemeden kendi olanaklarıyla 

bakacağını beyan etmiş, hakim de bunu onaylamıştı.
805

 Bir başka kayıtta, hakimin 

Ali‟ye bakması ve büyütmesi için teslim ettiği küçük Yusuf‟un annesi vefat etmişti ve 

anneden kalan mallar vardı. Ali nafaka talep etmeksizin Yusuf‟a bakacağını ve onun 

mallarını reşit olana kadar koruyacağını üstüne almıştı.
806

 Yine bir hayırsever olan 

Cennet Hatun engelli küçük Abdullah‟ı evlat edinmişti. Ona vasi olarak Perviz‟i vasi 

tayin etti. Cennet Hatun vefat etmesi halinde küçüğe bıraktığı mal ve parayı kayıt altına 

aldırdı. Vasi Perviz küçük Abdullah reşit oluncaya kadar küçüğün mallarını muhafaza 

edeceğini hakim huzurunda kabul etti, bu durum kayıt oldu.
807

 Yusuf ve Perviz 

küçüklere kalan mirasları reşit olunca vereceklerini beyan etmişlerdi. Bu durumda 

tebenniyi çocuk reşit oluncaya kadarki zaman olarak anlayabiliriz.
808

 

Bir çocuğun gerek fiziksel gerekse de psikolojik olarak en iyi büyüyeceği ortam aile 

ortamıdır. Osmanlı‟da bir şekilde ailesinden ayrılmak zorunda kalan çocuğu, bir aile 

yanına yerleştirmek hakimin asli görevlerindendi. Hakimin izni olmadan kimse evlatlık 

alamazdı. Tebenni kayıtlarında çocuğun nafakasının evlat edinenler tarafından 

karşılandığı anlaşılıyor. Evlat edinen bazen günlük nafaka miktarını kayıt altına 

aldırıyordu. Bu durum çocuğun ailesinin dilediği zaman çocuğu almak istemesine karşı 

caydırıcı önlemdi. Gerçek ailesi her zaman çocuğunu geri alma hakkına sahipti ancak 

                                                           
802

 Mehmet Akif Aydın, a.g.m.,”Evlat Edinme”. 
803

 M. Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.33. 
804

 Adurrahman Kurt, “Tanzimat Döneminde Koruyucu Aile Müesseseleri”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.552. 
805

 324 No LŞS 142.2. 
806

 1 No AÇŞS. 273(41a-3). 
807

 A153 No BuŞS. 54a-belge III. 
808

 Adurrahman Kurt, a.g.m., s.552. 



128 
 

çocuğunu almak istediğinde birikmiş nafakayı da ödemek zorundaydı.
809

 Rahime adlı 

anne iki aylık bebeği Mehmed ile birlikte mahkemeye gelmişti. Bakması için Ayşe‟ye 

verecekti. Ayşe küçük için günlük 5 akçe nafaka takdir ettirmiş, eğer Rahime çocuğu 

almak için daha sonra dava etmeyeceğine söz verirse, masrafını kendi karşılayacağını 

taahhüt etmişti. Durum kayıt altına alınmıştı.
810

 Bu konu Ebussuud Efendi‟ye sorulmuş, 

o da hükmünü bildirmişti. Mes‟ele: Zeyd, oğlu Amr-i sagîri fakir olduğu ecilden iyalliğe 

verip “her ne harcedersen ba‟de zamanîn ben vereyim” deyip, Bekr Amr‟ı altı yıl 

besledikten sonra, Zeyd Amr‟ı almak istedikte, Bekr dahi harcını Zeyd‟den şer‟an 

almağa kadir olur mu? Elcevap: Mikdarın isbât edicek alır.
811

 Bu durumda Rahime 

Ayşe‟nin takdir ettirdiği nafaka miktarından baktığı sürenin toplam tutarını ödediğinde 

çocuğunu alabilirdi. 

 Ebussuud Efendi‟nin önüne gelen, hüküm verilmesi istenen meselelerden birisi de 

evlatlık konusuydu. Bu meseleye konu olan küçük bir kız çocuğuydu. Mes‟ele: Hind, 

kızı Zeyneb-i sagîreyi Hatice‟ye iyalliğe verib, Hatice Zeyneb‟i besledikten sonra, Hind 

Zeyneb‟i cebr ile Hatice‟den almağa kadire olur mu? Elcevap: Olur, amma Hatice‟nin 

hâtırın ri‟âyet etmek gerek.
812

 1691 yılında İstanbul Bab Mahkemesi‟nde bir dava 

görüldü. Ali Beşe ve nikahlı eşi Aişe, Feyzullah adında küçük oğullarını kendilerine 

vermediği için Havva‟dan davacı oluyordu. Çocuklarını daha önce bakması için 

Havva‟ya verdiklerini, onun da masrafları üstlendiğini ilave etmişlerdi. Havva önce bu 

durumu inkar etti, çocuğun eski eşi ile kendine ait olduğunu iddia etti. İçinde üç kadının 

da olduğu şahitler grubu Feyzullah‟ın Ali Beşe ile Aişe‟nin evladı olduğuna tanıklık 

edince, hakim çocuğun ailesine teslim edilmesine karar verdi.
813

 Ali Beşe ile Aişe‟nin 

evlatlarını hangi şartlarda Havva‟ya verdikleri hakkında kayıtta bilgi yok. Havva çocuğa 

bakmak üzere yanına aldığında, nafaka takdir ettirseydi belki de ebeveynleri onu bu 

kadar kolay alamayacaktı. Feyzullah‟ı verdiklerinde mali sıkıntıları ya da sağlık 

sorunları olduğunu, sıkıntılar çözümlendiğinde evlatlarını (en doğal hakları olarak) 

almak istedikleri varsayımında bulunabiliriz. Zira kimse kendi bakabilecek durumda ise 

evladını bakması için bir başkasına vermez.  

                                                           
809

 Adurrahman Kurt, a.g.m., s.553. 
810

 46 No BŞS 399(62b-1). 
811

 M. Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.32. 
812

 M. Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.32. 
813

 54 No BŞS 287(48b-2). 



129 
 

Sicillerdeki kayıtlar evlatlık alanların nafaka takdir ettirdiklerini gösteriyor. Bu oranlar 

çocuklar için o dönemde takdir edilen nafaka miktarlarının ortalaması kadar oluyordu 

denilebilir. Bir deftere kayıt edilen en az nafaka miktarı ile en fazla nafaka miktarı 

arasındaki bir miktar evlatlık için takdir edilendi. 1 Numaralı Ahi Çelebi Mahkemesi 

kayıtlarında çocuklara verilen nafaka 3 ila 10 akçe arasında değişirken, hakim evlatlığa 

5 akçe takdir etmişti. 3 Numaralı Bab Mahkemesi defterinde de nafaka miktarları 3 ila 

10 akçe arasındayken evlatlığa 5 akçe takdir edilmiş, 11 Numaralı Bab Mahkemesi 

kayıtlarında ise 3 ila 10 akçe arasında olan nafaka miktarı evlatlıklar için yine ortalama 

5 akçeydi. Bu durumda hakimlerin evlatlıklara nafaka belirlerken ortalama miktarı göz 

önüne aldıkları söylenebilir. 

Midillili Ralne adındaki gayrimüslim, vekili Diyako aracılığıyla Bab Mahkemesi‟ne baş 

vurmuştu, iki tane de tanığı vardı. 1664 yılının ramazan ayı başında Panayot‟un 

Kanakazini adındaki küçük kızına, günlük 4 akçe nafaka takdir ettirip bakmaya 

başladığını, fakat babasının o güne dek hiçbir ödeme yapmadığını söylüyordu. Birikmiş 

nafaka borcu 3.140 akçeyi bulmuştu. Bu durum Panayot‟a sorulduğunda, nafaka takdir 

edildiğinden haberi olmadığını söyledi. Hakim borcunu ödemesini tembih etti.
814

 

Sonraki maddede Panayot‟un borcunun bir kısmını para olarak ödediği, kalan kısmı için 

de incir bahçesini Ralne‟ye rehin verdiğini görüyoruz.
815

  

Evlatlık olarak mühtedi çocuklar da alınırdı. Bu uygulamanın temel amacı hem çocuğu 

İslam‟a kazandırmanın sevabı hem de fakir ve zor durumda olana yardım etme 

gayretiydi. Vakıflar ve mal sandıklarının görevlerinden biri de evlat edinen ailelere 

destek olmaktı. Vakıflar yüzlerce yıl evlat edinen ailelere para yardımında bulunmuş, 

mal sandıkları özellikle mühtedi çocuklara evinde bakan ailelere yardım etmiştir.
816

 

1597‟de hakim, Emine Hatun‟a Mehmet adlı küçük mühtediyi bakması için teslim 

etmiş, günlük 3 dirhem nafaka takdir etmişti.
817

 Yine aynı defterde mühtedi olan küçük 

kız çocuğu Gülsüm‟ü hakim Fatma‟ya teslim etmişti. Hakim ayrıca Gülsüm‟e bakması 

ve terbiye etmesi için günlük 5 dirhem nafaka belirlemişti.
818

 Ebussud Efendi‟ye göre, 

bir Müslümana bakması için verilen beş altı yaş civarında çocuk, kendine verilen İslam 

                                                           
814

 3 No BŞS 158(21a-1). 
815

 3 No BŞS 160(21a-4). 
816

 Hamza Aktan, a.g.m., s.558; Abdurrahman Kurt, a.g.e., s. 76.   
817

 A153 No BuŞS 105b-belge V. 
818

 A153 No BuŞS. 117b-belge VI. 



130 
 

eğitimini anlama yeteneğine sahipse ve o kişi çocuğa İslam‟ı anlatıp, anlamasını ve 

idrak etmesini sağlamışsa, Müslüman olarak kabul edilirdi. Ebussuud Efendi, 

gayrimüslim bir baba İslama geçtiği takdirde, on iki yaşını tamamlamış ve baliğ 

olduğunu beyan etmiş evladı haricindeki tüm küçük evlatların Müslüman kabul edildiği 

şeklinde hüküm vermişti.
819

 Ancak bir çocuğun idrak kabiliyeti olup olmadığına hakim 

karar verebilirdi.
820

  

Lâkit terkedilmiş çocuk anlamındadır. Zaman zaman küçük çocuklar terkedilir ya da 

kaybolur, onları başkaları bulurdu.  Bu terkedilen ya da kaybolan kimsesiz çocukların 

korunması ve bakımı hem insani hem de dini bir vazifeydi. Tüm dinlerde olduğu gibi 

İslam da insan hayatının korunmasına büyük önem vermiştir. Kaybolan ya da terkedilen 

çocukların aileleri bulunmaya çalışılmış, bulunamadığı durumda ona bakabilecek 

kimselere teslim edilmişti.
821

 Çocuklar, gayrimeşru doğduklarında ya da ana-baba 

çocuğa bakamayacak kadar yoksul olduğunda, terk edilirler. Çocuğun yanında bulunan 

eşya onu bulana ait değildi. Emanet olarak muhafaza edilirdi. Bulunan çocuk Müslüman 

olarak kabul edilir, onun velisi kamu olurdu. Çocuğun nafakası temin edilemiyorsa, 

ihtiyaçları devlet hazinesinden karşılanırdı. Çocuğun nesepsiz kalmaması için, 

terkedilen çocuğun annesi ya da babası olduğunu iddia eden kişilerden ispat etmeleri 

istenmez, kabul edilirdi.
822

 Gülbûy Hatun Beyceğiz Mahallesi‟ndeki Mehmet Ağa 

Hamamı önünde Mustafa adlı küçüğü bulmuştu. Mahkemeye gelerek durumu anlatmış, 

bakmakta olduğu küçüğe ihtiyaçları için nafaka talep etmişti. Hakim de günlük 5 akçe 

takdir etmişti.
823

 Lakit konusu da Ebussuud Efendi‟nin önüne gelen konulardan biriydi. 

Fakih‟e bir adam dışarıda bulduğu küçük erkek çocuğuna bakmak istemezse, hakimin, 

adama bulduğu çocuğa bakması gerektiğini söyleme hakkı var mıdır diye sorulmuş, 

cevap olarak: “Bulan kişi çocuğa bakamayacak durumdaysa başkasına verebilir fakat 

daha sonra isterse çocuğu alabilir” demişti.
824

 

Evlat edinme kurumu, zaman zaman kimsesiz çocukları himaye ve terbiye amacından 

saparak, ucuz iş gücü temini gibi kötüye kullanma amacı gütmüştür.
825

 Belgelerde 

                                                           
819

 M. Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.108. 
820

 Yahya Araz, a.g.e. 2013, s.161. 
821

 Saffet Köse, “Lakit”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2003, 27. Cilt, 68-69. 
822

 Hamza Aktan, a.g.m., s.558; Abdurrahman Kurt, a.g.m., s.422. 
823

 46 No BŞS 99 (12b-4). 
824

 Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.32-33. 
825

 Mehmet Akif Aydın, a.g.m., “Evlat Edinme”; Yahya Araz, a.g.e., s.157. 



131 
 

kişinin evlat edinme amacına hiç değinilmiyor fakat dönemin zihniyet yapısı hesaba 

katılırsa bunu hayır ve sevap kazanma, öbür dünyaya hazırlanırken Allah‟ın rızasını 

almak için yapanların daha çok olduğunu varsayabiliriz. Bir kişi ister çocuk sahibi 

olmak için ister fakir ya da kimsesiz çocuğa kol kanat germek için isterse de ucuz iş 

gücü amacıyla evlat ediniyor olsun, Osmanlı mahkemeleri, bu çocukların menfaatleri 

doğrultusunda kararlar almıştı.  

3.4.5. Ġcar-ı Sagir    

Evlat edinme haricinde fakir çocuklar, durumu iyi olan ailelerin yanına hizmet etmeleri 

amacıyla da verilirdi. Bu duruma icar-ı sagir denilir. Sicillerdeki kayıtlarda küçüklerin 

icara verilmesinin nedeni olarak şiddetli fakirlik yer alır. Çocukları alanlar devlette 

yüksek kademede görev yapanlar ya da tüccar ve zanaat sahipleri ve bunların eşleri ya 

da kızlarıydı. İcara verilen çocukların büyük çoğunluğu kız çocuklardı. Evlat edinmede 

mali yükümlülük yoktu, sadece çocuğun nafakasının evlat edinen tarafından 

karşılanması söz konusuydu, fakat icarda bir ücret söz konusuydu. İş sözleşmesinin 

süresi tebenni de olduğu gibi rüşt çağıyla sınırlıydı.
826

  

İncelenen sicillerde sadece A153 numaralı Bursa Şeriyye Sicili‟nde iki kayıta 

rastlanmıştır ve bu iki kayıtta da erkek çocuklar icara verilmiştir. İlk kayıtta Abdullah 

isimli amca yeğeni küçük Mehmet‟i, velayetinden dolayı, Hacı Kasım‟a nakış hizmeti 

yapması için 63 günlüğüne 1.000 dirhem gümüşe kiraya vermişti ve bu sözleşmeyi kayıt 

altına aldırmıştı.
827

 Kayıtta Mehmet‟in yetim olduğuna dair bilgi yok. Fakat amca 

velayet hakkını kullanıyorsa küçüğün yetim olduğu düşünülebilir. İkinci kayıtta da 

ağabey İbrahim küçük kardeşi Mehmet‟i, velisi olduğundan dolayı toplam 900 akçeye 

kiraya verdiğini kayıt ettirmişti.
828

    

Abdurrahman Kurt‟un icar-ı sagir için verilen çocuklara dair yaptığı istatiksel tablo bizi 

küçük kızların (% 74.44) daha çok icara verildiği sonucuna ulaştırıyor. Küçük 

yaşlardaki çocuklardan ziyade yedi yaş ve üzeri çocukların icar için daha fazla tercih 

edildiği sonucu da ortaya çıkıyor.
829

 Küçük kızlar icara gittikleri evde yaşına uygun 

işlerde çalışır, evlilik yaşı geldiğinde evlendirilirdi. Hizmet ettiği aile kıza çeyiz verirdi. 

                                                           
826

 Adurrahman Kurt, a.g.m., s.555-557.  
827

 A153 No BuŞS 14b-belge I. 
828

 A153 No BuŞS 119b-belge I. 
829

 Adurrahman Kurt, a.g.m., s.556. 



132 
 

Başlangıçta yapılan sözlü ya da kadıya tescil ettirilen yazılı bir anlaşmaya göre, damat 

seçimini kızın babası ya da himaye eden ailenin reisi yapardı.
830

 Bir çocuğu cariye 

olarak satmak, icar-ı sagir olarak birine vermekten daha yüksek getiriye sahipti.
831

 1671 

yılı ocak ayında Kaya Hatun mahkemeye giderek Mehmed‟i dava etmişti. Mehmed bir 

yıl önce Ayşe isimli küçük kızı cariye olarak 26 kuruşa Kaya Hatun‟a satmıştı. 

Ayşe‟nin cariye olmayıp, Mehmed‟in öz kızı olduğu anlaşılmıştı. Kaya Hatun bu satışın 

geçersiz olduğunu söylüyor, Mehmed‟den parasını iade etmesini istiyordu. Mehmed 

mahkemede Ayşe‟nin öz kızı olduğunu kabul etmişti. Hakim Mehmed‟e Kaya Hatun‟un 

parasını geri vermesini tembih etti.
832

  

3.4.6. Hidane     

İslam hukukuna göre velayet üç türlüdür. İlki çocuğa ait şahsi hakların kullanımı, 

ikincisi çocuğun mallarının korunması ve idaresine yönelik velayet, üçüncüsü ise 

çocuğun sağlıklı bir şekilde yetiştirilip, eğitilmesine dair velayettir.
833

 Vesayetle velayet 

arasında anlam bakımından benzerlikler olsa da velayet çocuğun kendini ve mal 

varlığını, vesayet sadece mal varlığını koruma anlamındadır. Velayet çocuğun 

akrabalarına, vesayet akraba ya da hakimin belirlediği uzak akraba ile güvenilir olduğu 

tespit edilen bir yabancıya verilebilirdi.
834

 Velayet anlamındaki hidane bir fıkıh 

terimidir ve küçük çocuğun korunup, büyütülmesi ve eğitilmesi amacıyla belli kişilere 

tanınmış hak ve sorumluluğu ifade eder. Kur‟an‟da çocuk bakımı ve terbiyesiyle ilgili 

hükümler bulunmasına rağmen, hidane konusu özel olarak ele alınmamıştır. Hz. 

Peygamber ve sahabe dönemi uygulamaları sınırlı olduğundan, klasik fıkıh literatüründe 

hidane hakkındaki görüşler esasen fakihlerin şahsi gözlem ile tecrübe birikimine 

dayanır. Hidane hakkı anne ve baba bir aradaysa sorun teşkil etmez ancak ayrılık 

durumunda önemli olurdu.
835

  İslamiyette çocuğun eğitiminden birinci derece sorumlu 

olanlar anne-babadır ve Kur‟an çocuk yetiştirmeyi ibadet saymıştır.
836

 

Çocuğun beslenmesi, bakımı, büyütülmesi ve eğitilmesi anlamına gelen hidane hakkı 

annenindi. İbn Kemal‟e, dört yaşında bir erkek çocuğu anneye mi yoksa babaya mı 

                                                           
830

 Suraiya Faroqhi, a.g.e. 2002, s.127. 
831

 Yahya Araz, a.g.e., s.157. 
832

 11 No BŞS 472(87b-3). 
833

 Ali Bardakoğlu, “Hidâne”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1998, 17. Cilt, 467-471. 
834

 Hayrettin Karaman, a.g.m., s.390. 
835

 Ali Bardakoğlu, a.g.m.. 
836

 Hayrettin Karaman, a.g.m., s.394 



133 
 

verilmelidir şeklinde bir soru yöneltildiğinde, Fakih anneye verilmelidir cevabını 

vermişti.
837

 Ebussuud Efendi bir fetvasında bir baba boşandığı eşinin nafaka talebini 

reddederek çocuğu yanına alabilir mi diye sorulduğunda, “alamaz” cevabını vermişti. 

Yine hidane konusunda; küçük erkek çocuğunun hidane hakkı amcanın mı ya da evli 

erkek kardeşin mi diye sorulduğunda, Fakih‟in cevabı, küçüğe bakma hakkının evli 

ağabeyi olduğuydu. Boşanan eşlerden annenin yanında kalan dokuz yaşındaki küçük 

erkek çocuğunu, babanın bu konuda herhangi isteği olmaksızın, amcası “kardeşimin 

oğludur” diyerek yanına alabilir mi sorusuna, “alamaz” cevabını vermişti.
838

 İbn Kemal 

bir yetime nafakasız bakmak isteyen amcadan çok, nafakayla bakacak (hidane hakkı 

düşmemiş) anneye verilmesinin daha doğru olduğunu söylemişti.
839

 Anne ve baba 

ayrılırsa ve çocuk büluğ çağından küçükse hidane hakkı anneye verilirdi. Anne başka 

biriyle evlenirse hıdane hakkı düşer, bu hak anne tarafından en yakın kadın akrabaya 

verilirdi.
840

 Osmanlı toplumunda ailevi bağlar oldukça güçlüydü.
841

 Anne ve onun yakın 

kadın akrabaları doğaları gereği çocuk bakımına ve eğitimine yatkın olduklarından, 

çocuğun velayet hakkını alırlardı.
842

 Bu yakın akraba, dindar ve reşit olmalı
843

 çocukla 

gerektiği şekilde ilgilenebilmesi için bedenen ve aklen yeterli olmalı ve yüz kızartıcı 

suçları bulunmamalıydı.
844

  

Mehmet Efendi ve Ayşe muhalaa yoluyla boşanırken, eşine mehr-i müeccelini, iddet 

nafakasını ve küçük oğlu Zeynelabidin‟i teslim etmişti.
845

 Yine Emine eşinden 

boşanmış, kendi bakımı ve terbiyesi altındaki küçük oğlu Mustafa‟nın tüm masraflarını 

karşılayacağı vaadini kayıt altına aldırmıştı.
846

 İlk kayıttaki Ayşe ile ikinci kayıttaki 

Emine boşanmıştı ve yeni bir evlilik söz konusu olmadığı için çok rahat bir şekilde 

çocuklarını yanlarına alabiliyorlardı. Annenin yeni bir evliliği söz konusu olduğunda 

hidane hakkı konusunda anlaşmazlık çıkıyor, sorun mahkemeye taşınıyordu. Anneden 

sonra hidane hakkının verildiği ilk kişi anneanneler oluyordu. Küçük Ebubekir‟in babası 

Ahmed vefat etmiş annesi Sultan başkasıyla evlenmişti. Anne başkasıyla evlenince 

                                                           
837

 Ahmet İnanır, a.g.t., s.157-158. 
838

 Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.29, 30, 31. 
839

 Ahmet İnanır, a.g.t., s. 158. 
840

 Hamza Aktan, a.g.t., s.426. 
841

 Hasan Yüksel, a.g.m., s.495. 
842

 Hayrettin Karaman, a.g.m., s.394. 
843

 Ali Bardakoğlu, a.g.m.. 
844

 Hamza Aktan, a.g.m., s.426. 
845

 19 No EŞS 23 (5a-2). 
846

 11 No BŞS. 613 (110b-1). 



134 
 

hidane hakkını kaybetmişti. Bu nedenle hakim küçüğü anneannesi Meryem‟e 

vermişti.
847

 Annesi ve babası boşanan küçük Ayşe‟nin anneannesi mahkemeye gelmiş, 

kızı Fatıma‟nın başkasıyla evlendiği için hidane hakkının kendisinde olduğunu 

söylemişti. Anneanne küçüğün babası Himmet‟ten bir şey talep etmiyor, kendi geliriyle 

çocuğa bakmayı taahhüt ediyordu.
848

 Antep‟te kocası vefat eden Miyese adlı kadın 

başkasıyla evlendiği için vasiliği hükümsüz olduğundan küçük oğlu İdris‟e Bali vasi 

tayin edilmişti.
849

 Bu kayıtta annenin vasiliği elinden alınıyor. Kayıtta çocuğun hidane 

hakkının anneden alındığına dair bilgi mevcut değil. Bazen anne başkasıyla evli olsa da 

nafakasını ve diğer masraflarını karşılamaya söz verdiği takdirde çocuk anneye teslim 

edilebiliyordu. Mehmed‟den boşanıp yeniden evlenen Fatıma mahkemeye gelmiş ve 

hala kendi bakımı ve terbiyesi altında olan küçük oğlu Ömer‟i bırakmak istemiyordu. 

Hidane hakkı düşmüştü. Boşandığı eşinden hiçbir şey talep etmediğini, kendi geliriyle 

küçük oğluna beş sene bakacağını taahhüt etmişti.
850

 Vefat eden Veli‟nin kardeşi Ali 

mahkemeye gelerek, kardeşinin eşi Safiye‟nin İsmail‟le evlenmesiyle küçük kızı 

Havva‟nın hidane hakkının düştüğünü ve bu hakkın kendisinin olduğunu söyledi. Ali 

Havva‟yı almak istediğinde, İsmail‟in küçüğün tüm masraflarını karşılamaya söz 

vermesi üzerine hidane hakkından feragat ettiğini beyan etti.
851

  

Hidane hakkının anneanneden sonra yakın akrabalara verildiği de oluyordu. Annenin 

yeniden evlenmesiyle hidane hakkını kaybettiği durumda abla, hala, amca, dayı bazen 

de amcanın oğlu bu hakkı alabiliyordu. Hatice vefat eden babasının eşi Fatıma‟nın 

başkasıyla evlendiğini ve giderken baba bir küçük kız kardeşi Ayşe‟yi de yanında 

götürdüğünü, fakat Fatıma‟nın hidane hakkını kaybettiğini, bu hakkın kendisinde 

olduğunu söyledi. Ayşe‟ye nafaka istemeden, kendi geliriyle bakacağını taahhüt etti ve 

çocuğun anneden alınıp kendisine verilmesini istedi. Hakim küçük Ayşe‟yi Hatice‟ye 

teslim etmesi için Fatıma‟ya tembih etti.
852

 Fatıma mahkemeye gelerek vefat eden erkek 

kardeşi Mustafa‟nın eşi Belkıs‟ın başkasıyla evlendiğini ve küçük Mustafa‟yı yanında 

götürdüğünü söyledi. Belkıs‟ın hidane hakkının geçersiz olduğunu ve bu hakkın 

kendisinin olduğunu söyleyerek, çocuğun anneden alınıp kendisine teslim edilmesini 

                                                           
847

 A153 No BuŞS. 1b-belge IV. 
848

 3 No BŞS. 338 (44a-3). 
849

 42 No AŞS. Sayfa 77 belge 330. 
850

 11 No BŞS. 113 (24a-1). 
851

 11 No BŞS. 430 (81a-1). 
852

 54 No BŞS. 248(40b-2). 



135 
 

talep ediyordu. Hakim çocuğun halasına teslim edilmesine karar vermişti.
853

 Vefat eden 

Ali‟nin Gülhatun isimli kızını, hakim amcası Gani‟ye vermişti.
854

 Veli mahkemeye 

gelerek kız kardeşinin küçük oğlu Halil‟in kimsesi olmadığını, yanına almak için izin 

istediğini söyledi. Hakim küçük Halil‟i yanına alması için Veli‟ye izin verdi.
855

 Ahmed 

mahkemeye müracaat ederek Seyyid …‟nin küçük Ahmed‟i usulsüz olarak yanında 

tuttuğunu söyledi. Küçük Ahmed‟in amcasının oğlu ve akrabası olduğunu, başkasının 

yanında kalmasına gönlünün razı olmadığını da ilave etti. Küçüğün Seyyid …‟den 

alınıp Ahmed‟e teslim edildiğine dair kayıt düşüldü.
856

 

Bazı durumlarda hidane hakkına sahip anne bu hakkından vaz geçebiliyordu. Anne 

Fatma küçük oğulları Mehmed, Ali ve Mustafa‟nın hidanesinden feragat ettiğini söyledi 

ve “artık çocukları babaları Hüseyin besletsin” dediği kayıt altına alındı.
857

 Bazen de 

büyükanne çocuğu istemeyebiliyordu. Bayram, Acem Ali‟nin küçük kızına 

bakmaktaydı. Acem Ali‟nin annesi küçüğü kabul etmemişti. Bayram mahkemeye 

gelerek nafaka talep etmiş, hakim günlük 2 para nafaka belirlemişti.
858

 Amca Yusuf 

Çelebi mahkemeye gelerek kardeşinin küçük kızı Ayşe‟ye anneannesinin 10 akçe 

nafaka takdir ettirdiğini, kendisinin 6 akçeye çocuğa bakabileceğini söyledi. Anneanne 

küçüğü amcasına vermeyi kabul etti.
859

  

Bazen de çocuklar paylaşılamazdı, konu mahkemede çözümlenirdi. Anneanne Ayni 

mahkemeye başvurarak, babası vefat eden küçük torunu Kadri‟nin hidane hakkının 

kendisinin olduğunu ve ona bakmak istediğini söyledi. Kızının yeniden evlendiğini ve 

hidane hakkını kaybettiğini belirtti. Kızı Ayşe‟yi mahkemede temsil eden yeni eşi, 

Ayşe‟nin küçüğe kendi geliriyle bakacağını söyledi. Buna karşılık anneanne Ayni de 

nafaka istemediğini küçük Kadri‟ye kendi geliriyle bakacağını taahhüt etti ve çocuğun 

anneden alınıp kendisine teslim edilmesini talep etti. Hakim küçüğün anneanneye 

verilmesine karar verdi.
860

 Bir başka kayıtta da abla Ayşe küçük Ebubekir‟in hidane 

hakkını istemişti. Ebubekir‟in babası Ahmed vefat etmişti, annesi Meryem başkasıyla 

                                                           
853

 19 No EŞS 447(79a-1) 
854

 324 No LŞS 94.2. 
855

 A153 No BuŞS. 93a-belge IX. 
856

 A153 No BuBŞS. 40b-belge V. 
857

 A153 No BuŞS. 14b-belge IV. 
858

 42 No AŞS. Syf.41 belge 175. 
859

 20 No GŞS. 557(83a-3). 
860

 A153 No BuŞS. 30b-belge IV. 



136 
 

evliydi. Küçüğün anneannesi Sultan, kendinde olan hidane hakkına dayanarak nafaka 

takdir ettirmek istiyordu. Abla Ayşe, anneannenin de başkasıyla evlenmesiyle hidane 

hakkını kaybettiğini ve bu hakkın kendine geçtiğini söylüyordu. Üstelik Ebubekir‟e 

bakmak için nafaka istemiyor kendi geliriyle bakacağını taahhüt ediyordu. Anne 

Meryem de çocuğuna kendi geliriyle bakmayı kabul ediyordu. Hakim küçüğü anneye 

vermeye karar verdi.
861

 İkisi de Bursa‟da hemen hemen aynı zamanlarda geçen benzer 

olaylarda hakimler farklı kararlar almıştı. Küçük Kadri‟nin ve Ebubekir‟in anneleri 

başkalarıyla evliydi. İkisinin bakımını isteyen akrabaları da anneleri de nafakasız 

bakmayı taahhüt ediyordu. Fakat hakim birinde hak sahibi olan anneanneyi, diğerinde 

başkasıyla evli olmasına ve hidane hakkını kaybetmesine rağmen anneye vermeyi tercih 

etmişti. Biz olayı kayıtta yer alan bilgiler ışığında değerlendirebiliyoruz. Kayıtlara 

yansımayan mahkemede olanlar, konuşulanlar ve şahitlerin ifadelerini bilmiyoruz. 

Hakimin kararında dava esnasındaki gözlemleri de etkili olmuştur kuşkusuz. Başkasıyla 

evli olmasına rağmen çocukların anneye verildiği bir başka kayıt daha vardı. Mühtedi 

olan Fatma eşi Mosis‟ten boşandıktan sonra Mehmed‟le evlenmişti. Başka biriyle 

evlendiği için hidane hakkını kaybetmiş, yedi yaşındaki küçük oğlu ile dört yaşındaki 

küçük kızını babaları almıştı. Küçük çocuklar da Fatma gibi Müslümandı. Fakat 

Mosis‟in yanında kalmaya devam ederlerse tekrar Hristiyanlığa meyledecekleri ihtimali 

olduğundan, Fatma çocukların tüm masraflarını karşılamayı taahhüt ederek yanına 

almak istiyordu. Hakim çocukları anneye verdi ve kayıt edildi.
862

 Bu kayıtta da hakim, 

Müslüman olduğu belirtilen çocukların Hıristiyan bir babadansa, başkasıyla evli de olsa 

İslamı seçmiş bir annenin yanında olmasını tercih etmişti. Zaten Müslüman bir çocuğun 

bir Hıristiyanın yanında büyümesi düşünülemezdi. 

Karşılaştığında insanın içini burkan kayıtlar da vardı. Hasan Bey‟in eşi Ayşe vefat 

etmişti. Hidane hakkı Hasan Bey‟in kız kardeşi Rabia‟nındı. Küçüğe annesinden kalan 

mirastan karşılanmak üzere, Rabia günlük 11 akçe nafaka takdir ettirmişti. Hasan Bey, 

yanında tuttuğu küçük kızı Ümmügülsüm‟ü halasına teslim edeceğini söyledi, yalnız bir 

şartı vardı; küçük haftada bir gün babasının evine gidecek, bir gece orada kalacaktı. 

                                                           
861

 A153 No BuŞS. 5a-belge I. 
862

 3 No BŞS. 114(15b-3). 



137 
 

Hala bu şartı kabul etti, kayıt olundu.
863

 Hidane hakkına sahip kimse, çocuğu velisine 

belli aralıklarla gösterme yükümlülüğü de taşırdı.
864

    

Hidane de Ebussuud Efendi‟ye danışılan konulardandı. Ebussuud Efendi müştehat 

olmamak şartıyla kız çocuklarının anne ya da anneannede kalmalarının daha iyi 

olduğunu düşünüyordu.
865

 Müştehat kelimesi sözlükte şehveti celb eder hale gelme 

olarak tanımlanıyor. Fetvalarda danışılan çocuklar dokuz ve on yaşındalar, çok ilginçtir 

ki o dönemde toplumda bu yaşta çocuklar için şehvet uyandırabilir kanısı hakimdi. 

Üstelik toplum on yaşındaki kız çocuğuna anneannenin hakim olup olamayacağına dair 

bir kaygı taşıyordu. 

Ta‟zir suçları miktarı ve uygulanması hakime bırakılmış cezalardı. Din, akıl, can ve 

malı tehdit eden suçlara verilen bu cezalar, Allah ve kulların haklarını korumaya 

yönelik verilen cezalardı. Amacı toplum içinde kötülüğün yaygınlaşmaması ve yapanın 

ıslah edilmesiydi. Bu cezaların amacı suçluya işkence etmek ya da onu idam etmek 

amacından ziyade; bu tür olayları önlemek, suçluyu ıslah etmek ile toplum ve birey 

vicdanını rahatlatmaktı.
866

 Ebussuud Efendi‟nin önüne gelen bir meselede, hakkı 

olmayarak, annelerinin elinden zorla aldığı iki çocuğun ölümüne sebep olan 

büyükbabaya hangi cezanın verilmesi gerektiği sorusuna, fakih, cezanın türünü “ta‟zir-i 

şedid” olarak belirlemişti.
867

 Osmanlı mahkeme kayıtları ceza ve infazları konusunda 

bilgi vermiyor. Böyle bir olay yaşandıysa dedenin ne ceza aldığını maalesef 

bilemiyoruz. 

 Hidanenin doğal bitim süresi çocuğun kendine yetecek kadar büyümesiydi. Bu 

dönemde çocuk başkalarının yardımına ihtiyaç duymadan yeme içme ve giyinme gibi 

ihtiyaçlarını kendi kendine görebilirdi. Bu durumun tespiti göreceli olduğundan, 

                                                           
863

 3 No BŞS. 1121(135a-1). 
864

 Ali Bardakoğlu, a.g.m.. 
865

 M. Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s. 30, Mes‟ele: Müddet-i hizâne kız çocuklarında şer‟an ne zamana 

değindir beyan buyrula. Elcevap: Hizâneden müstağniye olucak dahi âdet-i nisâyı ta‟lim için bir mikdar 

almamak evlâdır, meğer müştehât ola. Mes‟ele: Hind-i sagîrenin hakk-ı hizânesi ebesi Zeyneb‟in olup, 

Hind on yaşına girdikte, babası Zeyd Hind‟i Zeyneb‟in elinden almağa şer‟an kadir olur mu? Elcevap: 

Müştehat olub Zeyneb zabtına kadir olmayacak olur. Mes‟ele: Hind fevt oldukta, üç yaşındaki oğlu Zeyd 

ve dokuz yaşında kızı Zeyneb‟i, mezburların babaları Amr‟dan, Hind‟in anası Hatice alıp nafaka takdir 

ettirip nafaka-i mezbure ile beslemeğe kadir olur mu? Elcevap: Olur, müştehât ise Zeyneb‟i alamaz.  
866

 Tuncay Başoğlu, “Ta‟zîr”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2011, 40. Cilt, 198-202. 
867

 M. Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s. 31 Mes‟ele: Zeyd-i müteveffanın zevci Hind‟den bir yaşındaki oğlu Amr 

ile üç yaşındaki Bekr‟i, Hind ile Hind‟in anası Hatice‟nin elinden cebren, Zeyd‟in babası ve kardeşleri 

alıp evlerine ilettiklerinde, Bekr ocağa düşüp yanıp fevt olup, Amr dahi inek sütü ile beslendiği ecilden 

fevt olup ölse, şer‟an Zeyd‟in babası ile kardeşlerine ne lazım olur? Elcevap: Ta‟zîr-i şedid lâzımdır. 



138 
 

genellikle erkek çocuklar yedi yaşına, kız çocuklar dokuz yaşına kadar hıdane hakkına 

sahip kadınla kalırlardı. Kızlarda dokuz yaş sınırı, anne ya da yakını olan bir kadınla 

kalan kız çocuğunun eğitimi, ev işleri hakkında bilgisi ve görgüsü açısından iyi olacağı 

düşünülerek belirlenmişti. Erkek çocukların yedi yaşında hidaneden ayrılması, onların 

erken yaşta bir mesleğe yönlendirilmesi amacını taşımaktaydı.
868

 Fakat erkek 

çocuklarında hidanenin dokuz yaşa kadar devam edebildiğini de görüyoruz. Nigoz 

Köyü‟nden Andriye isimli gayrimüslim mahkemeye geldi ve eski eşi Kali‟yi dava etti. 

Boşanırlarken Kali hidane hakkı benimdir diyerek küçük oğlu Panayot‟u yanına almıştı. 

Andriye oğlu Panayot‟un artık dokuz yaşında olduğunu, annenin hidane hakkı 

bittiğinden çocuğu kendine vermesini istiyordu. Kali oğlunun daha dokuz yaşında 

olmadığını söyledi, fakat şahitler çocuğun dokuz yaşında olduğuna tanıklık 

etmişlerdi.
869

 Oğlunu vermek istemediği için, Kali‟nin işi zora koştuğunu daha sonraki 

kayıtlardan öğreniyoruz. Kali Andriye‟yi nafaka ödemediği için dava etmişti. 

Boşanırlarken Andriye ile nafaka konusunda aralarında anlaştıklarını, babanın nafaka 

ödemeye razı olduğunu fakat bir yıldan fazla çocuğa baktığı halde babanın hiçbir ödeme 

yapmadığını söyledi. Andriye bu durumu inkar etti. Hakim babadan yemin etmesini 

istedi, o da yemin etti. Annenin çocuğa nafakasız bakmayı taahhüt ettiği kayıtlara 

geçti.
870

 

 3.4.7. Kalın, Namzetlik ve Nikah     

3.4.7.1. Kalın ve Namzetlik    

Osmanlı döneminde Anadolu‟da aileler çocukları henüz küçük yaşlardayken, ileride 

birbirleriyle evleneceklerine dair söz verebiliyordu. Bu durumda çocuklar “namzet” 

oluyorlar, bu kuruma da “namzetlik” (nişanlılık) deniliyordu. Namzetlik evliliğe giden 

yolun başlangıcıydı. Namzetlikte kayınpeder kızın babasına para ya da mal verirdi, 

bunun adı da “kalın”dı.
871

 Orta Asya‟dan beri Türklerde kalın ve beşik kertmesi 

geleneği vardı.
872

 Verilen kalın babanın düğün ve çeyiz hazırlığına katkı olduğu gibi, 

kızını yetiştirdiği için verilen hediye olarak da kabul edilirdi. Kalının miktarı erkeğin 

                                                           
868

 Ali Bardakoğlu, a.g.m.. 
869

 3 No EŞS. 182(20b-7). 
870

 3 No EŞS. 189(21a-7). 
871

 Leslie Peirce, a.g.e., s.173. 
872

 Aydın Oy, a.g.m., s.591. “Eski Oğuzlar‟da  küçük çocukları nişanlarken bu sözleşmeye sadık 

kalacaklarını teyit için çocukların beşiklerini kertmişlerdir.” 



139 
 

ailesinin maddi olanaklarıyla orantılıydı. Kalın olmaksızın yapılan evlilikler de vardı. 

İslam‟dan sonraki dönemlerde kalının adı ağırlık, mihr-i muaccel ya da başlık olarak da 

anılmaya başlandı, fakat ikisi arasında fark vardı. Kalın ya da başlık sosyal bir kurum, 

mihr-i muaacel ise hukuki bir kurumdu.
873

 

Evliliğe karar verildiğinde, erkek tarafının kızın ailesine ödediği “namzetlik akçesi” 

yüzlerce yıl devam eden bir gelenekti. Günümüze “başlık” olarak gelmiştir ve hala bu 

geleneği uygulayan bölgeler vardır. Bu durum İslam hükümlerine aykırı olmakla 

beraber sebebi ekonomiktir. Daha çok geçimi toprağa dayalı geleneksel topluluklarda 

görülen bir uygulamadır. Kız çocuk erken yaşta işgücü niteliği kazandığından, bu 

kaybın karşılığı namzetlik akçesi oluyordu. Yani potansiyel işgücü karşılığında ödenen 

bir çeşit ücretti.
874

 

Aslında evliliğe adımın topluma ilan edilmesi olan nişanlılık Osmanlı‟daki adıyla 

namzetlik hukuki bir işlem gerektirmezdi. Ancak evlilikten vaz geçilmesi durumunda, 

nişanlılık süresince verilen hediyeler konusunda yaşanan anlaşmazlıklar yargıya 

taşınırdı.
875

 Fetvalara göre evlilikten vaz geçilir ya da taraflardan biri vefat ederse, 

verilen kalın iade edilirdi. İbn Kemal‟e göre namzetlik nedeniyle verilen kalın, eğer 

evlilik gerçekleşmezse tamamıyla iade edilirdi. Fakih‟e iletilen soruda kalın olarak 

hayvan verildiği belirtilmişti. İbn Kemal bu hayvanların telef olanlarının bile geri 

ödenmesi gerektiğini söylemişti.
876

 Ebussuud Efendi‟nin bu konudaki hükmü; bir adam 

evleneceği kıza bir miktar para ve değerli takıları mihr-i muaccel olarak gönderdikten 

sonra, nikahtan cayar ya da vefat ederse, gönderdiklerini geri alabilir yönündeydi.
877

 

Görüldüğü üzere iki fakihin de kalın konusunda fikirleri aynıydı. Nitekim sicillerdeki 

kayıtlardan uygulamanın bu yönde olduğu anlaşılıyor. Bursa‟nın Reyhan Paşa 

Mahallesi sakinlerinden Ali mahkemeye başvurarak Ramazan‟ı dava etmişti. Ramazan 

üvey kızı Fatma‟yı vekaleten Ali‟yle nikahlamış, Ali de kalın olarak para ve hediyeler 

vermişti. Fakat Ramazan kızı bir türlü vermiyordu. Ramazan mahkemede üvey kızının 

kendine karşı gelmeyeceğini umarak, usulsüz olarak nikahladığını ve kızı bu evliliğe 

                                                           
873

 Ahmet Akgündüz, “Başlık”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1992, 5. Cilt, 131-133. 
874

 İlber Ortaylı, a.g.e., s. 65. 
875

 Saim Savaş, “Fetva ve Şer‟iyye Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü ve Dağılması,” Sosyo-Kültürel 

Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 

1992, s. 505. 
876

 Ahmet İnanır, a.g.t., s.152. 
877

 Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s. 40. 



140 
 

zorlayamayacağını söyledi. Fatma üvey babasına nikah için vekalet vermediğini 

söylemiş, şahitler de bu duruma tanıklık etmişlerdi. Fatma hakimin yemin teklifini 

kabul ederek yemin etti. Hakim de nikahın geçersiz olduğuna hükmetti.
878

 Bu durumun 

devamında Ali‟nin verdiği para cinsinden kalını aldığını ve bunun kayıt altına alındığını 

görüyoruz.
879

 Yine Bursa‟da Ahmet mahkemeye gelerek Fatma‟yı dava etmişti. 

Fatma‟nın küçük kızına namzet olmuş, ağırlık göndermişti. Evlilikten caymalarına 

rağmen Fatma‟nın bir tane altın yüzük, dört arşın bürümcük, bir altınlı başlık ve bir 

miktar gülsuyu olan kalını iade etmediğini söyledi. Bu durumun Fatma‟dan sorulmasını 

istedi. Fatma, Ahmed‟in bahsettiği eşyaları aldığını kabul etti.
880

  

10 Numaralı Konya Şer‟iye Sicili‟ne sekiz namzetten ayrılma vakası yansımıştı. 

Mahkemeye gelen İsa, Ordu adlı kadının kızını kendisine namzet yaptığını, namzetlik 

nedeniyle bazı hediyeler verdiğini, ancak onu başkasıyla evlendirdiğini söylemişti. 

Hediyeleri geri istiyordu. Anne Ordu kızını nişanladığını ancak İsa‟nın altı sene 

gelmediğini, kendisinin de kızının nafaka ve zaruri ihtiyaçlarını karşılayacak durumu 

olmadığını anlatmıştı. Verilen hediyeler iade edilmişti.
881

 Bir başka vakada bu kez 

damat adayının erkek kardeşi Mehmet davacı olmuş, Havva isimli anneden verilen 

hediyeleri aldığı kayıtlara geçirilmişti.
882

 Mahkemeye yansıyan namzetlik davalarında 

verilen hediyelerden bahsedilmeden, bir alakalarının kalmadığına ve kızın dilediğiyle 

evlenebileceğine dair ifadeler de yer alırdı.
883

 

3.4.7.2. Nikah      

İslam hukuku kimlerin kimlerle evlenebileceğini belirtmişti. Evlilikle ilgili hükümlere 

Kur‟an ve sünnet oldukça fazla yer vermesine rağmen bazı durumlarda, zamanın ve 

şartların gereklerine göre takdire bırakılırdı.
884

 Ebussuud Efendi‟ye en çok danışılan 

konulardan biri de nikah oluyordu. Fakih‟e göre baba ya da dede küçük kızı, uygun 

bulduğu biriyle evlendirebilirdi. Bir fetvada, Hind adlı kadın küçük kızını erkek 

kardeşinin küçük oğluna, birkaç kişi şahitliğinde nikah yaparsa, dayısı da oğlum adına 

                                                           
878

 A153 No BuŞS. 97a-belge II. 
879

 A153 No BuŞS. 105a-belge VIII. 
880

 A153 No BuŞS. 93a-belge VIII. 
881

 10 No KŞS. 44-3. 
882

 10 No KŞS. 46-3. 
883

 10 No KŞS. 94-4, 137-3, 154-5, 165-2. 
884

 Fahrettin Atar, a.g.m.,”Nikah”.   



141 
 

kabul ediyorum dese bile hakim uygun bulmazsa nikah geçersiz oluyordu. Zira küçük 

yaştaki çocukların evlenmesi hakimin izniyle olmalı yönünde kanun bulunuyordu. Bir 

diğer danışılan konuda, bu sefer baba küçük kızını, bir başkasının küçük oğluna 

nikahlamışsa, hakim de kabul etmişse, nikah veli tarafından yapıldığı için geçerli kabul 

edildiğini söylemişti. Velisi olan dede ya da baba dışında birinin velayetiyle kıyılan 

nikahı, çocuk genç kız olduğunda, kanunlar izin verdiği için bozabilirdi. Ancak nikah 

baba ya da dede tarafından yapıldıysa bozulamazdı.
885

 Tokat‟ta Rukiye adlı genç kız 

mahkemeye giderek, küçükken babasının kendisini Mustafa‟ya namzet ettiğini, artık 

baliğa olduğunu ve Mustafa‟yla evlenmek istemediğini, başkasıyla evlenmek istediğini 

söyledi. Hakim kızın isteğini kabul etti.
886

 Bu olayda nikah değil namzetlik söz 

konusuydu fakat babanın iradesine karşı çıkma cesareti göstermiş ve arzusuna ulaşmış 

bir genç kız görüyoruz. Babanın kıydığı nikahın da (çok nadir olarak) feshedilebildiğine 

dair bir kayıt mevcut. Antep‟in Kızılhisar Köyü‟nden Hasan mahkemeye gelerek, 

amcasının nikaha kızının gönlünün olduğunu söyleyerek kızı Fatma‟yı kendine 

nikahladığını anlattı. Fakat duyduğuna göre Fatma‟nın nikaha rızası olmadığını ve kız 

elinde nikahın geçersiz olduğuna dair fetva olduğunu söylüyordu. Bir sonraki maddede 

anlaşılan Hasan artık işin peşini bırakmaya karar vermiş, gönülsüz evlilikten vaz 

geçmiş, davadan feragat ettiğini söylemişti. Hakim de boşanmaya izin vermişti.
887

 

Hakimin duruma yaklaşma tarzı da çok önemliydi tabii ki, geleneksel yaklaşımdan 

ziyade kendi takdirini kullandığı münferit bir olaydı. Bu dönemde Osmanlı toplumunda, 

küçük kızların evliliğinde baba ya da dedenin en iyi kararı vereceği yönünde yaygın 

kabul vardı. Bunda babanın, babanın olmaması durumunda dedenin evin reisi olması 

hasebiyle bekledikleri sınırsız itaatin de payı vardı kuşkusuz. Kanunlar da evin reisinin 

otoritesini koruma yanında yer alıyordu.  

Nikahta önem verilen konuların en başında tarafların rızası geliyordu. Ailelerin rızası 

yanında mahalle sakinlerinin de bir dereceye kadar evliliğe rızasına önem veriliyordu. 

Tabii ki rıza konusunda en üst makam hakimdi.
888

 Osmanlı kanunları çocuk genç kız 

olduktan sonra rızasını şart koşuyor, kızın rızasının olmadığı evliliği onaylamıyordu.
889

 

                                                           
885

 M. Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.35-36. 
886

 Aktaran Saim Savaş, a.g.m., s.514. 
887

 46 No AŞS. (s.1-112), s.50-belge 215, s.51-belge 216. 
888

 Saim Savaş, a.g.m., s.512. 
889

 Fahrettin Atar,a.g.m., “Nikah”; Orhan Çeker, a.g.m.,Ankara 2002, 25. Cilt, s. 541-542; Saim Savaş, 

a.g.m., s. 513. 



142 
 

Bir kız çocuğu henüz büluğa ulaşmadan, baba ya da dede tarafından kıydırılan nikahı, 

ancak bu evlilikten zarar görürse sonlandırabilirdi. Baba ya da dede dışında bir başkası 

tarafından kıydırılan nikah, “büluğ muhayyerliği” adı altında kendine tanınan hakkı 

kullanan kız tarafından sona erdirilebilirdi.
890

 İstemediği bir nikahtan kurtulmak için 

kızın ikinci seçeneği ise büluğa erişene kadar ebeveynlerinin ya da velisinin evinde 

kalmasıydı.
891

  

3.4.7.3. Küçüklerin Evliliği ve BoĢanması    

Çocuklarla ilgili mahkemelere yansıyan nikah konuları; nikah akdi, şartlı nikah, kalın 

meseleleri, nikahtan cayma ve boşanmalardı. Nikah akdinde iki tarafın babaları ya da 

vekilleri mahkemede hazır bulunur, bir engel yoksa hakim onaylar ve kayıt altına alırdı. 

Nisan 1533‟te Salih mahkemede “kızım olan Duran sagire iken mezkûr Mustafa‟nın 

sagir oğlu Erkulu‟ya Allah buyruğu üzere kâdı ma‟rifeti ile nikâhlandırdım” demiş, 

Mustafa da “mezkûre kızı oğlum için nikâh ettirdim” diyerek Salih‟i onaylamıştı.
892

 

Hacı Abdülgaffar vefat eden kardeşi Cuma‟nın küçük oğluna, yedi yaşındaki kızını 15 

sikke altın mehr-i mukaddem, 15 sikke altın mehr-i muahhar ile nikahladığını kayıt 

altına aldırdı.
893

 Velisi olmayan sagire-i mürâhika (ergenliğe ulaşmasına az kalmış kız) 

Meryem‟i hakim 1.000 akçe mehr-i mu‟accel, 2.000 akçe mehr-i müeccel ile Ahmed 

Çelebi‟ye nikahladı.
894

 Bazen ebeveynler kızlarını nikahlarken şartlarını da kayıt altına 

aldırırdı. Peş peşe üç kayıt aynı nikahla ilgiliydi. Sadiye mahkemeye başvuruyor, on 

dört yaşında ve baliğa olduğunu kayıt ettiriyordu. İkinci maddede baba kızı Sadiye‟yi 

evlendirme yetkisini eşi Fatıma‟ya verdiğini kayıt altına aldırıyordu. Üçüncü kayıtta 

Fatıma kızı Sadiye‟yi 20 altın mehr-i mukaddem ve 20 altın mehr-i muahhar ile Hacı 

İsmail‟e, kızını alıp başka şehire götürmemesi şartıyla nikahlıyordu.
895

  

Bazen de ebeveynler mahkemeye başvurarak küçük kızlarının boşanmasını istiyordu. 

Kızların küçük yaşta oldukları onları niteleyen sagire kelimesinden anlaşılıyordu. Kâtib 

Muslihiddin mahallesi sakinlerinden Salih ve eşi Melike mahkemeye geldi ve küçük 

kızları Havva‟nın evli olduğu Ali‟den boşanmasını talep etti. Anne ve baba kızlarının 

                                                           
890

 Orhan Çeker, a.g.m.. 
891

 Saim Savaş, a.g.m., s.513. 
892

 324 No LŞS. 76.2. 
893

 166 No AŞS. 507. 
894

 3 No BŞS. 625(80b-4). 
895

 166 No AŞS. 519, 520, 521. 



143 
 

barınmasını üstlerine alıyor, Ali‟nin mihrini ve iddet nafakasını vereceğini bildiriyor, 

Ali de onların söylediklerini onaylıyordu.
896

 Küçük Rahime‟nin dayısı ve vasisi olan 

Mustafa mahkemeye gelmiş, küçüğün boşandığı eşi Dede Mehmed‟den 500 akçe mehr-i 

müecceli ile tayin edilen 500 akçe iddet nafakasıyla toplam 1.000 akçe olan bedeli 

vesayeti sebebiyle aldığını kaydettirmişti.
897

 Yine İstanbul‟da Debbağ Yunus Mahallesi 

sakinlerinden Yusuf Bey küçük kızı Emetullah‟ın Hasan Bey‟den boşanması amacıyla 

mahkemeye başvurmuştu. Hasan Bey boşanmayı ve 4.500 akçe tutarındaki mehrini ve 

iddet nafakası ödeyeceğini kabul etmişti.
898

 Yazıcı Mahallesi sakinlerinden Ali 

mahkemeye gelerek küçük kızı Fatıma‟nın Hacı Ali‟den boşandığını beyan etmişti. 

Aralarında anlaştıkları 8.000 akçe mehrin 4.000 akçesini Hacı Ali‟nin vereceğini de 

belirtmişti. Durum kayıtlara geçmişti.
899

 İslam hukuku evlilikte mehre çok önem 

vermiş, mehrin tamamının kadının olduğunu kabul etmişti. Nikah kıyıldıktan sonra 

evlilik fiili olarak gerçekleşmediğinde, koca nafakanın yarısını ödemek zorundaydı.
900

 

Hacı Ali ile küçük Fatıma‟nın evliliği fiili olarak gerçekleşseydi koca mehrin tamamını 

ödeyecekti.  

 3.4.8. Miras    

3.4.8.1. Vasiyet    

Vefat eden birinden yakınlarına kalan mal ve mülkler halk arasında miras olarak anılır. 

İslam hukukunda miras, vefat edenin mallarının geride kalan hak sahibi yakınlarına 

hukuk kuralları dahilinde paylaştırılmasını ifade ederdi. Ölen kişinin vasiyeti yerine 

getirilip, varsa borçları ödendikten sonraki kısım varislere paylaştırılırdı. İslam 

hukukunda kız çocuklar mirastan erkek çocukların payının yarısını alırlardı.
901

 Vasiyet 

kişinin sağlığında, ölümü halinde yapılmasını istediklerini ifade eder. İslam hukukunda 

vasiyet ederek vefat eden bir kişinin vasiyetinin, kalan mirasın üçte birini aşmaması 

esastı. Vasiyet edilen kişi, henüz doğmamış bir bebek, vakıf, cemaat vb. olabilirdi.
902

 

Vasiyete her zaman para ya da mal konu olmazdı. Musi geride kalan küçük çocuklarına 

belli süre hizmet karşılığında azat etmeyi vasiyet edebilirdi. Anne ya da babaların 

                                                           
896

 11 No BŞS. 16(3b-4). 
897

 54 No BŞS. 40(7a-1). 
898

 54 No BŞS. 385(66a-3). 
899

 11 No BŞS. 371(69a-2). 
900

 Mehmet Akif Aydın, “Mehir”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2003, 28. Cilt, s. 389-391. 
901

 Hasan Yüksel, a.g.m., s.472-473. 
902

 Hamza Aktan, a.g.m., s.431. 



144 
 

kendileri vefat ettikleri takdirde geride kalacak olan evlatları en büyük kaygılarıydı 

kuşkusuz. Tedavi imkanlarının kısıtlı, ölüm oranlarının yüksek, gidilen uzun 

yolculukların sonuçlarının meçhul olduğu bir dönemde, ebeveynler çocuklarının kendi 

kendilerine yetecek kadar büyümüş olacağını düşündükleri yaşa kadar, onların bakımını 

garantiye almanın yolunu bu şekilde bulmuştu. İstanbul‟da 1577‟de Frenk asıllı olan 

köle Hasan mahkemeye başvurmuştu. Efendisi Kasım hastalığı esnasında Hasan‟a, 

küçük çocukları Hasan ile Meryem‟e üç yıl hizmet ettikten sonra serbestsin demişti. Üç 

yıl dolmuştu ve azat edilmeyi istiyordu. Çocukların vasisi Mülayim Hatun‟u 

mahkemede temsil eden Mehmed buna itiraz etti. Fakat şahitler vefat eden Kasım‟ın 

böyle bir vasiyeti olduğuna, üç yıl sürenin tamamlandığına tanıklık ettiler.
903

 Kasımpaşa 

sakinlerinden olan ve Akdeniz donanmasıyla sefere çıktığı sırada vefat eden Hacı 

Mehmed‟in sağlığında, Eflak asıllı Kabil, Yusuf ve Hüseyin adlı kölelerini, küçük oğlu 

Mustafa‟ya üç yıl hizmet etmeleri karşılığında sözleşmeli olarak azat ettiği kayıtlara 

geçirildi. Üç yıl sonunda üç köle serbest olacaktı.
904

 İstanbul‟da Müeyyedzâde 

Mahallesi sakinlerinden içlerinde imam da bulunan bir grup insan mahkemeye gelmişler 

ve vefat eden Hacı Pervane‟nin beden ve akıl sağlığı yerindeyken, kendi yanlarında 

Eflak asıllı kölesi Rıdvan‟ı, eşi Nefise ile küçük kızları Katibe ve Fatma‟ya altı sene 

hizmet etmesi şartıyla sözleşmeli olarak azat ettiğini söylemişlerdi. Nefise‟nin itiraz 

etmesine rağmen Rıdvan‟ın altı sene sonunda hür olacağı kayıtlara geçmişti.
905

 Azat 

edilenler sadece erkek köleler değildi. Geride kalan küçük çocuklarına hizmet etmesi 

karşılığında sözleşmeli olarak azat edilen cariyeler de vardı. Vefat eden Cemile Hatun 

sağlığında Eflak asıllı cariyesi Gülbahar‟ı Rebî‟ulevvel ayının yirmisinden itibaren üç 

yıl süreyle küçük kızı Mümine‟ye bakması şartıyla azat ettiği, eşinin itirazına rağmen, 

şahitlerin tanıklığıyla kayıtlara geçti.
906

 Müeyyedzâde Mahallesi‟nde vefat eden Ahmed 

Reis‟in küçük oğlu Mehmed‟in vasisi Hacı Sefer‟in inkar etmesine rağmen, Mekril 

asıllı cariyesi Zemane‟yi, ölümünden önce yedi sene boyunca küçüğe bakması 

karşılığında azat ettiği, şahitlerin tanıklığıyla kayıtlara geçmişti.
907

  

                                                           
903

 7 No GŞS. 112(38-2). 
904

 32 No GŞS. 36(7b-2), 37(8a-1), 39(8a-3). 
905

 32 No GŞS. 161(39a-3). 
906

 32 No GŞS. 179(44a-2). 
907

 32 No GŞS. 191(47a-1). 



145 
 

Bir karşılığı olmadığı için satıştan, “derhal” özelliğiyle de vasiyetten ayrı olan hibe, bir 

şeyi bir kimseye faydalanması amacıyla hediye etmektir.
908

 Bazı kimseler vefat etmeden 

önce miras bırakmak istedikleri kişilere mirasa konu olan eşya ya da gayrimenkulü hibe 

eder ve kayıt altına aldırırdı. Vasiyete riayet edildiğinden dolayı, miras hakkı 

bulunmayan ya da mirasının tamamını evlatlarına ya da istedikleri kişilere bırakmak 

isteyenlerin başvurdukları yoldu. Vefat eden Hüseyin Çelebi‟nin Mehmed ve Ahmed  

isimli küçük çocuklarına amcaları Hasan Çelebi vasi olmuştu. Merhumun kızları Rabia 

ve Marzıye babalarından kalan Türbe Mahallesi‟ndeki evden miras paylarını 

istemişlerdi. Hasan Çelebi, kardeşi merhumun sağlığında, küçük oğlu Ahmed‟in sünneti 

esnasında, evi eşit olarak iki küçük oğluna hibe ettiğini şahitler huzurunda söylediğini 

anlattı. Şahitler de bu duruma tanıklık ediyordu.
909

 

Avasya Köyü‟nden Andriye evinin bazı bölümlerini eşi Eline‟ye satmış, meblağı teslim 

almıştı. Bir sonraki maddede Andriye evin geri kalan kısmını küçük oğlu Senadino‟ya 

hibe etmiş, velayeti sebebiyle evi, çocuğu adına elinde tutacağını kayıt ettirmişti.
910

 Bu 

durumda Andriye vefat ettiğinde Senadino‟ya kalan kısımda, anne ya da diğer 

yakınların miras hakkı olamazdı. Hibe bazı durumlarda vasiyet hükmü niteliği taşır ve 

mirasın üçte bir miktarını aşamazdı. Hibeyi kabul etme açısından herhangi bir sıkıntı 

yoktu zira hibe edilen açısından sadece kazanca yönelik işlemdi. Hibe edilenin gerçek 

şahıs olması yanında, hibe esnasında hayatta olması yeterliydi.
911

 Hacı Ali de evini ve 

kölesi Hasan‟ı küçük kızı Amine‟ye hibe etmiş, velayeti nedeniyle kızı için şimdilik 

kendi muhafaza edeceğini beyan etmişti.
912

 Hacı Ali‟nin yaptığı hibe diğerlerinden 

farklıydı. Nitekim iki önceki maddede evinin bir tanesini eşi İsmihan‟a satmış, parasını 

eşine hibe etmişti.
913

 Bir önceki maddede de bir diğer evini yetişkin kızı Ayşe‟ye 15.000 

akçeye sattığını, Rus asıllı cariye Müstakime‟yi de kızı Ayşe‟ye hibe ettiğini kayıt 

ettirmişti.
914

 Bu evlerin üçü de yan yanaydı ve üç evi de paylaştırmıştı. Hacı Ali‟yi bu 

davranışa iten sebep neydi? Belki hastaydı ya da uzun bir seyahate gitmeyi planlıyordu, 

                                                           
908

 Hasan Yüksel, a.g.m., s.469. 
909

 10 No KŞS. 50-2. 
910

 19 No EŞS. 29(6a-2), 30(6a-3). 
911

 Ali Bardakoğlu, “Hibe”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1998, 17. Cilt, s. 421-426. 
912

 3 No BŞS. 499(67a-1). 
913

 3 No BŞS. 501(67a-3). 
914

 3 No BŞS. 500(67a-2). 



146 
 

mirasını sağlığında paylaştırmak istiyordu. Tutanak bize bu konuda ışık tutmuyor ancak 

varsayımlarda bulunabiliyoruz.  

Bir başka hibe kaydının konusu da Mülayim Hatun‟un küçük üvey kızı Ümmühani‟ye 

bıraktığı eşyalardı. Mülayim Hatun‟un küçük kıza bıraktıkları, çeyiz niteliğinde olan 

muhtelif ev eşyaları ile bir de simli kuşaktı. Hibe edilenleri küçüğün vasisi ve 

Mülayim‟in eşi Ali Beşe teslim almış, durum kayıtlara geçmişti.
915

 Ümmühani‟ye hibe 

edilenlerin bir nevi çeyiz olabileceğini söylemiştik, aslında öz kızı olsaydı Mülayim‟in 

hibe etmesine ve bunu kayıt ettirmesine gerek olmazdı. Osmanlı hukukunda küçük 

kızlar için tespit edilen çeyiz, miras paylaşımında ayrı tutulurdu. Ebussuud Efendi; bir 

baba kızının çeyizini tespit eder fakat veremeden vefat ederse, bu çeyiz miras olarak 

diğer varislerce paylaşılabilir mi sorusuna, paylaşıma dahil edilemeyeceğini, henüz 

küçük olduğundan çeyizin kıza teslim edilmesine gerek olmadığını, babası ona bu 

çeyizi bıraktığı için bunun kızın hakkı olduğunu söylemişti.
916

 

3.4.8.2. Miras PaylaĢımı   

İslam hukukuna göre miras paylaşımında kız çocuklar erkeklerin yarısı kadar alırdı. 

Hazret-i Ebî Eyyûb-i Ensârî-radiye anhu rabbühü‟l-Bârî mahallesinde vefat eden 

Mehmed Bey‟in mirası küçük oğlu Eyüb‟e 39.884 akçe, kızı Ayşe‟ye 19.996 akçe 

olarak paylaştırılmıştı.
917

 Kahire‟de vefat eden Rabia geride küçük kızı Fatıma ile küçük 

Mehmed‟i bırakmıştı. Mirası oğluna 26.136 akçe, kızına 13.073 akçe olacak şekilde 

paylaştırılmıştı.
918

 İstanbul‟un Tophane mahallesinde vefat eden Fatıma Hatun‟un 

mirası küçük kızı Emine‟ye 666 akçe, küçük oğlu Mehmed‟e 1.333 akçe kalmıştı. 

Fatıma Hatun‟dan kalan evden Emine‟ye düşen hisse 2.778, Mehmed‟e düşen hisse 

5.556 akçe değerindeydi.
919

 

Vakıflardan elde edilen gelirin miras olarak paylaşımı, her zaman İslam hukukuna 

uygun olmazdı. Vakıf kurucuları genellikle yönetim kademesinde yüksek rütbeli kişiler, 

tüccarlar ve az sayıda reayadan kişiler de vardı. Vakıfların büyük çoğunluğu erkek 

                                                           
915

 3 No BŞS. 663(84b-4). 
916

 Ertuğrul Düzdağ, a.g.e., s.32. 
917

 32 No GŞS. 78(18a-3). 
918

 32 No GŞS. 120(30a-2). 
919

 32 No GŞS. 100(24a-1). 



147 
 

evlatlarını kayırmakla birlikte,
920

 vakıf gelirlerini kız ve erkek çocuklarına  (şeriat 

hükümlerine aykırı olarak) eşit olarak bırakan vakıflar da olmuştu.
921

 Bu kişilerden biri 

de İslam hukukunu iyi bilen Müderris Hamza Efendi‟ydi. Hamza Efendi 1634-1635 

yılında kurmuş olduğu vakfın kuruluş koşullarında, gelirinin fazlasını sağlığında 

kendinin tasarruf edeceğini, ölümünden sonra kız ve erkek evlatlarının vakıf gelirini 

ale‟s-seviyye (eşit bir şekilde) paylaşacağını şart koşmuştu.
922

 İstanbul‟un Kasımpaşa 

Mahallesi sakinlerinden olan ve Akdeniz‟de donanma seferinde ölen Hacı Mehmet‟in 

mirası küçük oğlu Mustafa‟ya 19.610 akçe, kızları Emine ve Hatice‟ye ise 9.805‟er akçe 

olarak paylaştırılmıştı. Hacı Mehmed‟in çocuklarına kalan ve vakıf olan şekerci ile attar 

dükkanı, bozahane ve mahzenin gelirleri de kız ve erkek çocukları arasında eşit bir 

şekilde 72.000‟er akçe olarak paylaştırılmıştı.
923

 1577 yılında gönderilen bir fermanda, 

erkek çocuklar gibi kız çocuklara da dükkan ve mahzenlerin miras bırakılabileceği yer 

alıyordu. Fermanda daha önce vakıf memurlarına gönderilen bir hükümle kızlara 

mahzen ve dükkanların verilmediğini, bu durumda çocukların muhtaç ve zor durumda 

kaldıkları belirtiliyor, bundan böyle kızların da bu tür gayrimenkullerde miras olarak 

hak sahibi oldukları bildiriliyordu.
924

  

Köle sahipleri öldükleri takdirde kölelerinin hür olduğuna dair vasiyet bırakabiliyordu. 

Bu kişiler içinde küçük kölelerine miras bırakanlar da olabiliyordu. Halkulvâdi 

Muharebe‟sinde vefat eden Ferhad Reis sağlığında, ölümü halinde Mağrip asıllı küçük 

kölesi Hasan‟ın hür olduğunu söylemiş ve ona 1.800 akçe miras bırakmıştı. Ferhad 

Reis‟in çocuklarının vasisi ve eşi bu duruma itiraz etmişti. Küçük Hasan‟ın vasisi 

Ferruh‟a şahit olan Ali Bey ve Ahmed adındaki kişilerin tanıklığıyla hakim çocuğun hür 

olduğuna ve miras payının verilmesine karar verdi.
925

  

Erken ölümleri nedeniyle miras bırakan küçük çocuklar da vardı. Çocuk ölümlerinin 

oldukça fazla olduğu bu dönemde, küçükler bazen miras paylaşılırken vefat ediyor, 

onların payları da mirasçılara veriliyordu. Galata‟da Tomtom Memi Mahallesi 

sakinlerinden olan ve Yanık Seferi‟nde vefat eden bekçibaşı Mustafa Çelebi geride 

annesi iki eşi ile dört çocuğunu bıraktı. Miras paylaşımında iki küçük oğlundan önce 

                                                           
920

 Hasan Yüksel, a.g.m., s.468-503. 
921

 Abdurrahman Kurt, a.g.e., s. 46. 
922

 Hasan Yüksel, a.g.m., s.468-503. 
923

 32 No GŞS. 48(9b-1). 
924

 15 No GŞS. 449(103a-1). 
925

 15 No GŞS. 35(6a-1), aynı maddenin 5 Numaralı GŞS‟de 49(23-2) olarak tekrar kaydı var. 



148 
 

Hasan Çelebi sonra da Mehmed Çelebi vefat etti. Önce Hasan‟ın sonra da Mehmed‟in 

hissesi mirasçılara paylaştırıldı.
926

 Bir diğer kayıtta Veli adındaki babası ölen küçük 

yetim kız da vefat edince, mirası halası Güher‟e kalmıştı.
927

 Vefat eden Todori‟nin 

mirası Yamandi ve Avine adlı iki küçük çocuğuna kalır. Küçüklerden Yamandi vefat 

edince onun mirası da paylaştırılır.
928

 Yaşamını yitiren çocuğun vaside kalan miras 

payını mirasçılar talep eder ve alırlardı. Raziye kendini mahkemede temsil eden Derviş 

Mehmed vasıtasıyla, vefat eden küçük kızı Saliha‟nın vasisi Murad Bey‟den 35.000 

akçe tutarındaki hissesini talep ettiği ve aldığı kayıtlara geçmişti.
929

 İstanbul Bab 

şeriyye sicillerinin 3 ve 11 numaralı defterlerinde küçüklerin vefat etmesiyle miras 

paylarının dağıtılmasına yönelik kayıtlar oldukça fazlaydı.
930

 Bu dönemde çocuk 

ölümlerin fazla olmasının sebebi, zaten hastalıklar karşısında savunmasız ve güçsüz 

olan küçükleri hastalığın pençesinden kurtaracak tıp bilgilerinin yetersiz olmasının 

yanında, defterin kaydedildiği dönemdeki veba salgını da
931

 olabilirdi.   

3.4.9. RüĢt     

5 Haziran 1572 tarihinde Bursa‟da Hatice isminde kız mahkemeye gitti. On dört yaşında 

ve baliğa olduğunu ve kayınpederi Hasan‟ın beş yıldan fazla kendisiyle küçük erkek 

kardeşi Abdülcelil‟e günlük 1 para nafaka takdir ettirmesine rağmen kendi parasıyla 

baktığını söyledi. Kendine ve küçük kardeşine bakması karşılığında kayınpederine 14 

sikke altın verdiğini kayıt altına aldırıyordu. Hasan da altını aldığını onaylıyor, kalan 

meblağdan hiçbir davası olmadığını beyan ediyordu.
932

 Hatice on dört yaşında ve baliğa 

olduğu için mahkemeye başvurabilmişti. Evlilik için rüşt şartı bulunmamasına rağmen, 

mali konularda yasal işlem yapabilmek için rüşt şartı vardı. Yine Antep‟te Ahsen 

mahkemede hazır bulunmuş ve on beş yaşında olup, altı aydır adet gördüğünü 

söyleyerek reşit olduğunu beyan etmişti.
933

 Bu iki kız da aslında mahkemeden 

çocukluklarının bittiğini ve bir yetişkin olduklarının onaylanmasını istiyordu. Bütün 

çocuklar elbette çocukluklarının bittiğini mahkemede onaylatmıyordu. Fakat yasal işlem 

                                                           
926

 20 No GŞS. 188(27a-1). 
927

 15 No GŞS. 135(34b-1). 
928

 19 No EŞS. 63(10a-4). 
929

 A153 No BuŞS. 70b-belge I. 
930

 11 No BŞS. 516(95b-1), 553(101b-1), 610(110a/M-2); 3 No BŞS. 137(18a-6), 470(64a-1), 753(94b-5), 

959(114b-1), 1082(130b-1), 1093(132a-2). 
931

 Nükhet Varlık, “Veba”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2011, 40. Cilt, s. 175-177. 
932

 166 No AŞS. 504. 
933

 166 No AŞS. 64. 



149 
 

yapabilmek için, çocukların öncelikle reşit olduklarını ispatlamaları gerekiyordu. 

Ahsen‟in daha sonraki kayıtta annesinden kalan evi sattığını görüyoruz.
934

 Satış işlemini 

yapabilmesi için reşit olduğunun onaylanması gerektiğinden mahkemeye başvurmuştu. 

İslam hukukuna göre büluğun en erken yaşı kızlarda dokuz, erkeklerde on iki yaştı. 

Çocukların gelişimini tamamladıkları azami yaş kızlarda on yedi, erkeklerde on sekizdi. 

Fakat İslam hukukçularının büyük çoğunluğu erkek ya da kız fark etmez on beş yaşını 

tamamlayan kişileri büluğa ermiş kabul ederdi.
935

 Rüşt kavramı cinsel gelişmeyi 

tamamlamanın daha ötesinde zihinsel gelişmenin de tamamlandığı evreyi anlatırdı. 

Reşit olma yaşına büluğ yaşından sonra erişildiği kabul edilir,
936

 fakat bu yaş 

değişkenlik gösterebileceği için büluğdan sonraki herhangi bir yaş rüşt yaşı olarak kabul 

edilirdi. Reşit olan kişi artık kendi adına tasarrufta bulunabilir, haklar ve borçlar 

edinebilir, davranışlarının hukuki sonuçlarından sorumlu tutulurdu. Klasik İslam 

hukuku eserleri çocuğun reşit olup olmadığının anlaşılması adına ona sorumluluk 

yükleyerek sınanmasını tavsiye ederdi.
937

 Fakat bu tavsiyenin uygulamaya ne kadar 

yansıdığını bilmiyoruz. Sicillerde hakimin çocuğun görünüşüne bakarak ve şahitlerin 

ifadelerine dayanarak karar aldığını görüyoruz. Hakim görünüşü ve yaşı reşit olduğunu 

ispatlayan Leyla‟nın reşit olduğuna hükmederek, vefat eden babasından kalan para ve 

malları vasisi Hüseyin Çelebi‟den alabileceğini kabul etmişti. Leyla mahkemede 

vasiden kalan mirası aldığını, hiçbir alacağının kalmadığını beyan etmişti.
938

 Yine 

Mehmet
939

, Derviş Mehmed
940

, Ahmed
941

, Arab isminde kız çocuğu
942

, Mahmud
943

, 

Receb,
944

 Hasan
945

 ve Sefer
946

 büluğa erdiklerini kayıt altına aldırıyor, mallarının 

idaresini üstlenebileceklerini söylüyordu. 

                                                           
934

 166 No AŞS. 65. 
935

 Ali Bardakoğlu, “Bulûğ”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1992, 6. Cilt, s. 413-414. 
936

 166 Numaralı Ayntab sicili 64. kayıtta Ahsen altı aydır adet gördüğünü belirtmek zorunda hissetmişti. 

Zira reşit olmanın ön koşulu olan cinsel gelişmenin tamamlanmış olması gerektiğini biliyor ve bu durumu 

beyan ediyordu.   
937

 Saffet Köse, a.g.m., “Rüşt”. 
938

 A153 No BuŞS. 65a Belge II. 
939

 324 No LŞS. 151.3.  
940

 A153 No BuŞS. 73b Belge I. 
941

 A153 No BuŞS. 107b Belge V. 
942

 42 No AŞS. Sayfa 198 Belge 259.  
943

 10 No KŞS. 86-3. 
944

 10 No KŞS. 87-3. 
945

 10 No KŞS. 118-4. 
946

 10 No KŞS. 137-4. 



150 
 

Reşit olduklarını ispatlamak için mahkemeye giden çocukların amacı vasideki mal ya da 

paralarını alabilmekti. Para ya da mallarını kendilerinin idare edebileceğinin 

onaylanmasını ve vaside kalan meblağı alabilmeleri için hakim onayını almaları 

gerekiyordu. Mahkeme tarafından verilen bu onay olmadan vasi de çocuğa mirasın 

kalanını teslim edemezdi. Vasi anne olsa bile mahkemede bunu kayıt altına aldırması 

gerekiyordu. Anne Mahreme Hatun mahkemeye gelmiş ve oğlu Mustafa‟nın reşit 

olduğunu söylemişti. Oğluna takdir edilen günlük dört akçeden, yedi-sekiz yıllık nafaka 

ile giyimi için harcanan miktardan kalanı teslim etmek istemişti. Mustafa‟nın kendinde 

bir hakkı kalmadığı gibi kendinin de oğlunda bir hakkı olmadığını ifade etmişti.
947

 Bir 

başka kayıtta, Aişe Hatun‟un oğlu Mehmed mahkemeye gelerek artık reşit olduğunu 

söylemişti. Babası Receb vefat ettiğinde küçük olduğundan, kalan mirası vasi olan 

annesinin muhafaza ettiğini, bu arada vefat eden küçük kardeşi Emine‟den kalan payın 

da annesinde olduğunu söylemişti. Şimdi reşit olduğu için, kalan mirası annesinden 

tamamen teslim almış, bu durum kayıtlara geçmişti.
948

 Bazen de eşleri adına kocalar 

mahkemeye giderdi. Receb Bey eşinin artık reşit olduğunu ve vaside bulunan mirası eşi 

adına vekaleten teslim almak istediğini belirterek, vasi Ali Kethüdâ‟dan kalan meblağı 

tamamen aldığını, bundan böyle bu konuda hiçbir davası olmayacağını kayıt altına 

aldırmıştı.
949

 

Sicillerde yer alan kayıtlardan da rüşt yaşının on dört ya da on beş yaş olduğunu 

görebiliriz. Kürd Mahallesi‟nden İbrahim on beş yaşında olduğunu ve büluğa erdiğini 

söylüyor, görünüşü de bunu kanıtlıyordu. Mahkeme meclisinde hazır bulunanlar da 

bunun doğruluğunu onaylıyordu. Hakim de İbrahim‟in reşit olduğuna hükmetmişti.
950

 

Bir başka kayıtta Mehmet on dört yaşında olduğunu söylüyor, merhum babası Yunus 

Reis‟ten kendine kalan malları, kazaskerin kendine vasi olarak tayin ettiği Ali Reis‟ten 

talep ediyordu. Hakim yaşının ve fiziksel durumunun reşit olmaya elverişli olduğunu 

görmüş, bundan böyle Mehmed‟in lehine ve aleyhine sonuçlanacak durumlardan 

sorumlu olabileceğine karar vermişti. Hakim vasiye, Mehmed‟in babasından kalan 

malları teslim etmesini emretmişti.
951

  

                                                           
947

 7 No GŞS. 199(62-2). 
948

 20 No GŞS. 241(37b-2).  
949

 20 No GŞS. 447(66b-3). 
950

  AŞS. Sayfa 5 Belge 16. 
951

 15 No GŞS. 108(27a-3). 



151 
 

Bazen de çocuklar reşit olduklarında geçmişe yönelik haklarını aramak için mahkemeye 

başvururdu. Kendileri küçükken vasinin bilerek ya da bilmeyerek yaptığı mali işlemleri 

iptal ettirmek ya da zararı tazmin etmek amacıyla dava açarlardı. 1591 Haziranında Nisa 

Hatun‟u mahkemede temsil eden Mevlana Seyyid Abdullah, Nisa Hatun küçükken vasi 

Hüsrev tarafından Karali‟ye yapılan ev satışının ederinden daha az miktara yapıldığını 

söyledi. Müvekkili Nisa Hatun ile evin yeni sahibi Manol (Karali‟nin oğlu) arasındaki 

anlaşmazlık araya giren Müslümanlar sayesinde 6.000 akçeye sulh olmalarıyla 

sonuçlanmıştı. Bundan böyle ev hususunda aralarında hiçbir dava olmayacaktı.
952

  

3.5. ÇOCUK ve SUÇLAR 

Mahkemelerde zaman zaman faili ya da kurbanı çocuklar olan davalar da görülürdü. 

Gerek fiziksel gerek zihinsel olarak yeterli olmayan çocuklar genellikle kurbanı 

oldukları vakalarla mahkemelere konu oluyordu. 

İslam hukuku çocuğun ana rahminde meydana geldiği andan itibaren yaşamına önem 

vermiş, ceninin hakları olduğuna hükmetmişti. İslam hukukçuları yaşamın dokunulmaz 

olduğunu kabul ettiklerinden, hamilelik boyunca çocuk düşürülmesini dini ve hukuki 

yönden bazı sonuçlara bağlamıştır.
953

 İslam hukukuna göre hamile kadının bebeğinin 

düşmesine sebep olacak davranışlar cezalandırılırdı. Cenine yapılan haksız fiilin 

tazminatını mirasçılar alırdı. Zira İslam cenine, doğmuş hak ve ehliyetini kazanmış kişi 

muamelesi yapardı.
954

 Yukarıda vasi konusundaki bir vakada doğmamış cenine vasi 

tayin edildiğinden bahsedilmişti. 

İncelenen sicillerde düşüğe sebep olan iki vaka görüldü. Hasan mahkemeye gelerek 

Mustafa‟dan davacı olmuştu. Mustafa, Hasan‟ın hamile olan eşi Hatice‟nin karnına bir 

karpuz kabuğu ile vurmuş, karnındaki bebeğin düşmesine sebep olmuştu. Aralarında 

önce çekişme yaşanmıştı. İkisi anlaşmış olmalılar ki Hasan davadan vazgeçtiğini 

söylemişti.
955

 İkinci vaka Konya Ereğli‟de geçiyordu. Hüseyin mahkemeye gelmiş, 

                                                           
952

 15 No GŞS. 378(86b-3). 
953

 Mehmet Akif Aydın, a.g.m. İstanbul, 1993. 
954

 Hasan Ali eş-Şazelî, “Cinayet”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s. 14-15. 
955

 3 No BŞS. 46 (6b-1). 



152 
 

hamile eşi Emine‟nin Halil ve onun kız kardeşi Cennet tarafından darp edildiği için 

bebeğini kaybettiğini söylemişti.
956

  

Çocukların ölüm olaylarında keşif istenirdi. İstanbul‟da Mehmet usta üç gün önce çırağı 

Mehmet‟in, kalaycı dükkanı önünde, müezzin Mustafa tarafından öldürüldüğünü 

söylemişti. Çocuk başının sağ tarafına aldığı bıçak darbesi nedeniyle ölmüştü. Usta 

keşif talep ediyor, cenazenin gömülmesini istiyordu. Keşfe gidenler çocuğun bıçak 

yaralanması sonucu öldüğünü doğrulamış, çocuğun gömülmesine izin verilmişti.
957

 

Konya‟da baba Mahmud mahkemeye gelerek küçük kızı Aişe‟nin bağının içindeki su 

dolu havuza düşüp boğularak öldüğünü ve keşif istediğini söylemişti. Keşfe gidenler 

sözü edilen bağa giderek çocuğu incelemiş, vücudunda herhangi bir yara ya da darp 

izine rastlamadıklarını, çocuğun boğularak öldüğünü anlatmışlardı. Durum kayıtlara 

geçmişti.
958

 Yine Konya Çıralumescid Mahallesi sakini Mevlana Mehmed Efendi 

mahkemeden ölen hizmetlisi Mehmed için keşif talep etmişti. Mehmed Efendi‟nin 

evinin dış odalarından birinde kalan çocuk, gece yarısı uykudayken, yıkılan evin altında 

kalarak ölmüştü. Keşfe gidenler odanın yıkıldığını ve çocuğun altında kaldığını 

gördüklerini söylemiş, olay kayıtlara geçmişti.
959

 

İstanbul‟da Çukurbostan Mahallesi sakinlerinden Mehmet adlı baba küçük oğlu 

Mustafa‟nın üç yaşındaki Şaban tarafından merdivenden itilmesi sonucu öldüğünü 

söylemişti. Oğlunun merdivenden itilmesine küçük Şaban‟ı azmettirenin babası 

olduğunu söylüyor, ancak ispat edemiyordu. Şaban‟ın babası Hacı Matuk olayı kabul 

etmemiş, yemin teklif edildiğinde de etmiş, dava düşmüştü.
960

  

Çocuğun konu olduğu bir diğer dava da zorla alıkonulmaydı. Konya‟da genç çocuk Ali 

mahkemeye giderek Kemal Bey‟in, kendisi hamamdayken evine geldiğini, evinde 

bulamayınca hamama geldiğini ve oradan zorla Kemal Bey‟in evine götürüldüğünü 

anlatmıştı. Kemal Bey tarafından zorla hizmet ettirildiğinden şikayet etmişti. Şahitler 

                                                           
956

 10 No KŞS. 169-2. 
957

 54 No BŞS. 57 (9a-2).  
958

 10 No KŞS. 101-4. 
959

 10 No KŞS. 237-3. 
960

 3 No BŞS. 293 (38a-2). 



153 
 

çocuğun ifadesini doğruluyor, olayın görgü tanıkları olduklarını beyan ediyorlardı. 

Durum kayıt altına alınmıştı.
961

 

İstanbul Hasköy‟de Cennet isminde anne mahkemeye gelerek Recep Beşe‟yi dava 

etmişti. 7 sene önce küçük kızı Alime ile Cihangir Mahallesi sokağında giderlerken 

Recep Beşe‟nin küçük kızın kulağındaki 650 akçe değerindeki incili küpesiyle 550 akçe 

değerindeki başlığını gasp ettiğini söylüyordu. Cennet daha önce açtığı davada Recep‟in 

olayı inkar ettiğini ve aralarında gerginlik yaşandığını ancak aralarında 500 akçeye sulh 

olduklarını kayıt altına aldırıyordu.
962

 

1517 yılında anne Emine mahkemeye başvurarak kayıp oğlu Ali‟nin akıbetinin 

soruşturulmasını talep eder. Yapılan soruşturmada, çocuğun annesinin izni olmadan 

Ayni hatun tarafından götürüldüğü ve bir köyde bir gece konakladıkları ortaya çıkar.
963

 

Yine aynı sicilde yine Emine isminde bir anne genç oğlu Mehmed‟i Hacı Ali‟nin 

yanına, ticaret yapması için verdiğini ve Hacı Ali‟yle oğlunun başka bölgelere gittiğini 

söylemişti. Hacı Ali dönmüş ancak oğlu yoktu, soruşturulmasını talep ediyordu. Durum 

kendisine sorulduğunda Hacı Ali çocuğun tedavi olmak için Tokat‟a gittiğini söylemişti. 

Hakim Hacı Ali‟ye çocuğu bulup getirmesini emretmişti.
964

 

Günümüzde olduğu gibi geçmişte de cinsel istismara maruz kalan çocuklar vardı. Antep 

Kadı Mahallesi sakinlerinden Hamza mahkemeye gelerek Fethullah isimli kişinin küçük 

oğlu Muhsin‟e tecavüz ettiğini söylemişti. Fethullah inkar etmesine rağmen olayın iki 

görgü tanığı vardı.
965

 Bir başka vaka 14 Nisan 1534‟te Larende‟de olmuştu. Sinan 

Halife‟nin 1.5 yaşındaki küçük kızı Selimşah kayıptı. Kanber ile Ferruh‟tan 

şüpheleniliyordu. Şüpheliler sorgulandıklarında çocuğun cevizle kandırıp 

götürüldüğünü söylemiş, suçu birbirlerinin üzerine atmışlardı. Sonra da bunun 

sorumlusunun ağaları Piri ve Emre olduğunu, çocuğu kaçırıp ona zarar vermesini 

istediklerini anlatmışlardı.
966

 Bu olayda iki aile arasında husumet var mıydı bilmiyoruz. 

Suçlulara ne ceza verildiğini de bilmiyoruz. Ancak masum ve savunmasız küçük bir 

                                                           
961

 10 No KŞS. 19-3. 
962

 3 No BŞS. 52 (7b-1). 
963

 A153 No BuŞS. 85a-b. II. 
964

 A153 No BuŞS. 89b-b. IV. 
965

 42 No AŞS. 39-198. 
966

 324 No LŞS. 215.1. 



154 
 

çocuğa yapılan kötülük toplumun vicdanında derin yaralar açmış, belki etkisi uzun 

zaman devam etmiştir diyebiliriz. 

Buraya kadar kurbanın çocuklar olduğu adli vakaları ele aldık. İncelenen sicillerde faili 

çocuk olan sadece iki vaka tespit edildi. İlki Konya‟da olmuştu. Mehmet Efendi 

mahkemeye gelerek genç çocuk Musa‟dan davacı olmuştu. Musa, Mehmet Efendi‟nin 

eşine kötülük maksadıyla mektup vermekle suçlanıyordu. Musa mektubu Ali‟nin yazıp 

iletmesi için kendine verdiğini söylemişti. Ali durumu inkar ediyordu. Ali‟nin 

mahalleden durumu soruşturulduğunda iyi ve kendi halinde olduğu söylenmişti.
967

 

Mektubu kimin yazdığını bilmiyoruz ancak Mehmet Efendi‟nin eşinin onurunu ve 

toplumdaki saygınlığını tehlikeye atabilecek bir durumdu. Mehmet Efendi durumun 

ortaya çıkarak toplumdaki saygınlığının zedelenmemesi peşindeydi kuşkusuz.  

Çocuğun fail olduğu ikinci olay Antep‟te meydana gelmişti. Isbaturun Köyü‟nden 

Şaban mahkemede genç çocuk Tanrıvirdi‟nin babasını dava etmişti. Oğlunun kendisine 

taş attığını, taşın burnunun yanına gelerek yaraladığını söylemişti. Çocuğun babası 

Bayram olayı kabul etmiş, olay iki madde olarak kayıtlara geçmişti.
968

 Mahkeme 

tutanağında Tanrıvirdi murahık olarak nitelenmişti. Mürahik ergenlik dönemine 

yaklaşmış anlamında olup, henüz ergenlik belirtileri görülmeyen çocuktur.
969

 İslam 

hukukuna göre çocukların büluğ çağından önce tazmin sorumluluğu doğan fiillerinde 

sorumluluk veliye aittir.
970

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
967

 10 No KŞS. 166-4. 
968

 42 No AŞS. 38-190 ve 191. 
969

 Nihat Dalgın, “Mürâhik”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2006, 32. Cilt, s. 40-41. 
970

 Ali Bardakoğolu, “Ehliyet”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 10. Cilt, s. 533-539. 



155 
 

SONUÇ 

Bu araştırma Osmanlı klasik dönemde çocuklara aile, toplum ve devlet açısından 

bakarak, elden geldiğince tüm yönleriyle ele almayı amaçlamıştır. Çalışmada doğrudan 

çocuklara ulaşmak, onların duygu ve düşüncelerini anlama imkanı kaynak sıkıntısı 

nedeniyle olamadı. Yetişkinlerin bakış açısından çocuklar ele alındı. İlk olarak doğduğu 

aile içinde ve yaşadığı çevrede, daha sonra parçası olduğu toplumda, son olarak da 

devletin yaklaşımında klasik dönemde çocuk anlatılmaya çalışıldı. 

Osmanlı Devleti kuruluşundan itibaren devletin kurumlarıyla hukuk yapısını 

oluşturmuş, topraklarını genişleterek bir imparatorluk haline gelmişti. Ulaşılan sosyal ve 

ekonomik refah düzeyinden çocuklar da paylarını almıştı. Devlet çıkardığı kanunlarla, 

İslam hukukunda, hakkında açık hüküm bulunmayan alanlarda da düzenlemeler yapmış, 

kurulmasını teşvik ettiği hayır kurumları vasıtasıyla çocuğu korumuştu. Çocuklar ve 

haklarını korumak üzere mevcut kanunlara yenileri eklenmiş, bu durum fetvalarla da 

desteklenmişti. Mahkemelerde alınan kararların uygulanmasında toplum da gözcülük 

görevini yapmıştı. 

Osmanlı‟da aile, toplum ve devlet çocukluğun farkındaydı, onlar için çocuk 

yetiştirilmesi ve korunması gereken küçük bireylerdi. Toplum İslam‟ın çocuğa 

yaklaşımı olan sevgi, merhamet ve koruma görevini üstlenmiş, gerektiğinde kimsesiz ve 

yardıma muhtaç çocukların haklarını müdafaa amacıyla, müdahale hakkını kullanmıştı. 

Bir başka ifadeyle devlet denetim görevi ve sorumluluğunu toplumla paylaşmıştı. 

Çocukların iyi yetişmesi için gerekenler olabildiğince yerine getiriliyordu. Çocuğa 

verilen eğitim hoşgörülüydü, görülen hatalar anlatılarak düzeltilmeye çalışılıyor, ancak 

düzelmeyen durumlarda fiziksel şiddet uygulamaktan da çekinilmiyordu. 

Osmanlı toplumunda insanlar kadere teslim olmuş veya kaderci olarak görünmesine 

rağmen, bebekler kolayca gözden çıkarılamıyor, yaşamaları için dua, nazarlık, muska, 

türbe ziyaretleri gibi mistik uygulamalara başvuruluyordu. Doğan bebek sadece aile için 

değil, gerek komşular gerekse devlet için önemli oluyordu. Klasik dönemde çocukların 

öncelikle yaşamalarına, sonra da iyi bir dini eğitim almalarına önem verilmişti. Ahlak 

eseri yazarları eserlerinde oğullarına hitap ederken sevgi ifadeleriyle seslenmişti. 

Otoriter figür olan babaların bile, başka kimselerin okuyacağını bildikleri eserlerinde bu 



156 
 

ifadeleri kullanmaları, sevgilerini göstermekte bir sakınca görmemeleri oldukça dikkat 

çekiciydi.  

Osmanlı ailesinin yaşam biçimini belirleyen büyük oranda İslam diniydi. Aileler ister 

köyde, ister kentte yaşasınlar, ister toplumun farklı katmanlarına mensup olsunlar, 

çocuklarına büluğ çağına kadar İslam eğitimini vermeyi hedeflerdi. Devşirilen 

çocuklara da ilk verilen eğitim Türkçe ve İslam dini eğitimiydi. Kız ya da erkek 

çocuktan öncelikle beklenen dini ibadetlerini yerine getirmesi, iyi ahlaklı ve itaatkâr 

olmasıydı. Bu eğitim ailede başlar okulda ve mahallede devam ederdi. Erkek çocuğun 

kaderini belirleyen babasının mesleğiydi. Osmanlı toplumunda genel olarak erkek 

çocuklar babanın mesleğini devam ettirdikleri için çevresi, yetişme koşulları ve evliliği 

de buna göre şekillenirdi. Sadece erkek çocukların değil kız çocukların kaderini de 

belirleyen babaydı. Evlilik yaşına gelen kız çocuğu babasının uygun bulduğu kimseyle 

evlenirdi. 

Kızların eğitiminde babalarının rolü çok önemliydi. Oldukça az sayıda olmalarına 

rağmen babaları toplumun okumuş ve aydın kesimine mensup kızlar okuma ve dünyayı 

daha iyi anlama olanağına sahip oluyor, edebiyat eserleri okuyup, müzik dersleri alıyor 

daha zevkli bir çocukluk yaşıyordu. Orta gelir düzeyinde ya da fakir ailelerin kızları 

kendilerinden beklenen işler nedeniyle, yaşama oldukça erken başlıyordu. Sadece kız 

çocuklar değil erkek çocukların da çocukluğu günümüze göre oldukça kısaydı. Devletin 

ve toplumun ileri gelen ailelerinin çocukları eğitimlerine devam ederken, sıradan 

ailelerin çocukları sıbyan mektebinden hemen sonra meslek yaşamına diğer deyişle 

gerçek yaşama adım atıyordu. Günümüzün aksine çocuk doğduktan kısa bir süre sonra 

yetişkinlerin hayatına dahil oluyor, yaşamın tüm yönlerine tanıklık ediyordu. Bu 

şartlarda büyüyen çocuk kısa zamanda olgunlaşıyordu.  

Sosyal tarih alanında yapılan araştırmalar Osmanlı toplumunun birçok yönüne ışık 

tutmuştur. Kadınlar, kentler, kahvehaneler vb. konular hemen tüm yönleriyle ele alınıp, 

ortaya konulmaya çalışılmıştır. Ancak Osmanlı‟da çocuk tarihiyle yeterince 

ilgilenilmemiş, hatta ihmal edilmiştir denilebilir. Araştırılmaya ihtiyaç duyulan bir 

alandır. Zira toplumun en küçük bireyi olan çocukların araştırmaların dışında kalması 

bir eksiklik olup, çocuk tarihine dair yapılacak araştırmalarla, toplumun tarihi bir bütün 

olarak ele alınmış olacaktır. 



157 
 

Klasik dönemde Osmanlı devleti kuruluşunu tamamlamış, devletin kurumları oluşmuş 

ve geliştirilmiş, toprakları genişlemişti. Devlet halkının refahını ve adaletini göz önünde 

bulunduruyordu. Refah ve adaletten çocuklar da payını alıyordu. Ancak Osmanlı 

aydınlarının da dikkati çektiği üzere, 16. yüzyılın sonlarına doğru devlet ve toplum 

düzeninde meydana gelen bozulma, toplumsal huzursuzluk ve devlet gelirlerindeki 

azalma Osmanlı Devleti‟ni yeni bir döneme taşıyordu. Yeni dönemde çocukların 

yaşamında değişmeler olup olmadığı konusu araştırılmaya ihtiyaç duyuyor. 18. Yüzyıl 

yazarı Vehbi‟nin oğluna verdiği öğütlerden, çocuğun hayatını eğlenceli hale getirecek, 

yaşamını renklendirecek birçok meşgaleye karşı olduğu anlaşılıyor. Vehbi‟nin karşı 

olduğu uğraşların bazıları önceki dönemlerde toplumun saygın ve ileri gelen kişileri 

tarafından zevkle yapılan faaliyetlerdi. Bu değişim ve dönüşüm döneminin bir etkisi 

miydi? Başka hangi alanlardaki değişimler, çocuklara nasıl yansımıştı?       

Çalışma genel bir çocukluk üzerine olduğundan, özel olarak yapılacak bir çocuk 

tarihinin renklerinden mahrumdur. Toplumun farklı katmanlarına mensup, aynı 

dönemde yaşamış çocuklar üzerine, doğumlarından ölümlerine dek izi sürülerek, 

yaşamlarını karşılaştırma yoluyla mikro tarih çalışması (zira mahkeme tutanakları bu 

konuda eşsiz bir kaynak oluşturmaktadır) yapılabilirdi. Böyle bir araştırma Osmanlı‟da 

toplumsal tabakalanmanın çocuğun geleceğini nasıl etkilediği ve şekillendirdiği üzerine 

ışık tutabilirdi.   

Araştırma esnasında düşündüren bir başka husus mahkemece belirlenen nafaka 

miktarları ve bu nafakanın alım gücüydü. Nafaka miktarı üzerine yapılacak iktisadi bir 

araştırma, çocukların refah düzeyi üzerine bize bir fikir verebilirdi. Tekrar söyleyebiliriz 

ki Osmanlı‟da çocuk ve çocukluk konusunda söylenecek daha çok söz olduğu 

görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 



158 
 

KAYNAKÇA 

YAYIMLANMIġ ARġĠV BELGELERĠ 

Aköz, Alaaddin, Kanunî Devrine Ait 939-941 / 1532-1535 Tarihli Lârende (Karaman) 

Şer‟iye Sicili Özet – Dizin – Tıpkıbasım, Tablet Kitabevi, 2 Baskı, Konya, Haziran 

2006. 

Elbay, Gülşah, 42 Numaralı Ayntâb Şeriyye Sicili‟nin Transkripsiyonu ve 

Değerlendirilmesi (H.992-994/1003-1004 M. 1584-1586/1594-1595) (s.112-223), 

Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans Tezi, Gaziantep, Haziran 2019.  

İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 5 Numaralı Sicil (H.983-984/M.1575-1576), 

haz. Mehmet Akman, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM), İstanbul 2011. 

 İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 7 Numaralı Sicil (H.985-986/M.1577-1578), 

haz. Mehmet Akman - Fethi Gedikli, kontrol eden M. Âkif Aydın, proje 

yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 2011. 

İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 15 Numaralı Sicil (H.981-1000/M.1573-

1591), haz. Rıfat Günalan - Talip Mert, kontrol eden Mustafa Oğuz, proje 

yönetmeni M. Âkif Aydın edi. Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 2012. 

İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 20 Numaralı Sicil (H.1005-1007/M.1596-

1599), haz. Mehmet Akman - Fethi Gedikli, kontrol eden Mehmet Âkif Aydın 

proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 

2012.  

İstanbul Kadı Sicilleri Galata Mahkemesi 32 Numaralı Sicil (H.1015-1016/M.1606-

1607), haz. Mehmet Akman, Osmanlıca metin Fethi Gedikli - M. Macit 

Kenanoğlu, kontrol eden M. Âkif Aydın, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. 

Coşkun Yılmaz, İSAM Yayınları, İstanbul 2012. 

İstanbul Kadı Sicilleri Eyüp (Havâss-ı Refîa) Mahkemesi 3 Numaralı Sicil (H.993-

995/M.1585-1587), haz. Baki Çakır ... [ve öte], Arapça metin Tahsin Özcan, 

kontrol eden Tahsin Özcan, proje yönetmeni M. Âkif Aydın edi. Coşkun Yılmaz, 

İSAM Yayınları, İstanbul 2011. 

İstanbul Kadı Sicilleri Eyüp (Havass-ı Refîa) Mahkemesi 19 Numaralı Sicil (H.1028-

1030/M.1619-1620), haz. Yılmaz Karaca - Rasim Erol, Arapça metin Mehmet 



159 
 

Akman, kontrol eden Fikret Sarıcaoğlu, proje yönetmeni M. Âkif Aydın edi. 

Coşkun Yılmaz. İSAM Yayınları, İstanbul 2011.  

İstanbul Kadı Sicilleri Ahi Çelebi Mahkemesi 1 Numaralı Sicil (H.1063-1064/M.1652-

1653), proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, çeviri yazı / 

mukabele Sabri Atay – Nedim Pakırdağ, Arapça çeviri Mehmet Akman, kontrol 

M. Âkif Aydın – Mehmet Akman – Feridun M. Emecen – İdris Bostan – Mehmet 

İpşirli, İSAM Yayınları İstanbul 2019. 

İstanbul Kadı Sicilleri Bab Mahkemesi 3 Numaralı Sicil (H.1077/M.1666-1667), haz. 

Rıfat Günalan, Arapça metin Mehmet Akman, kontrol eden Mustafa Oğuz, proje 

yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz,İSAM Yayınları, İstanbul 2011. 

İstanbul Kadı Sicilleri 53 Bab Mahkemesi 11 Numaralı Sicil (H.1081/M.1670-1671), 

proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, çeviri yazı / mukabele Salih 

Kahriman – Mümin Yıldıztaş, Arapça çeviri / Mehmet Akman, kontrol M. Âkif 

Aydın – Mehmet Akman – Feridun M. Emecen – İdris Bostan – Mehmet İpşirli, 

İSAM Yayınları, İstanbul 2019. 

İstanbul Kadı Sicilleri Bab Mahkemesi 46 Numaralı Sicil (H.1096-1097/M.1685-1686), 

haz. Sabri Atay ... [ve öte], Arapça metin Mehmet Akman, kontrol eden Fikret 

Sarıcaoğlu, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, İSAM 

Yayınları, İstanbul 2011.    

İstanbul Kadı Sicilleri Bab Mahkemesi 54 Numaralı Sicil (H.1102/M.1691), haz. 

Hüseyin Kılıç ... [ve öte], Arapça metin Mehmet Akman, kontrol eden Fikret 

Sarıcaoğlu, proje yönetmeni M. Âkif Aydın, edi. Coşkun Yılmaz, İSAM 

Yayınları, İstanbul 2011.  

İstanbul Kadı Sicilleri 65 Bab Mahkemesi 150 Numaralı Sicil (H.1143-1144/M.1730-

1732), Proje yönetmeni M. Akif Aydın, ed. Coşkun Yılmaz, çeviri yazı / 

mukabele Ali Coşkun – Abdullah Sivridağ, kontrol M. Akif Aydın – Mehmet 

akman – Feridun M. Emecen – İdris Bostan – Mehmet İpşirli, İSAM Yayınları, 

İstanbul 2019.    

Sak, İzzet, 10 Numaralı Konya Şer‟iye Sicili, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Yayınları, Konya 2003.  



160 
 

 Ünlü, Nazan, 42 numaralı Ayntab Şeriyye Sicili‟nin Transkripsiyonu ve 

Değerlendirilmesi (h. 992-994/ 1003-1004 m. 1584-1586/1594-1595) (s.1-112), 

Yüksek Lisans Tezi, (Gaziantep Üniversitesi Tarih Ana Bilim Dalı 2017) 

Yediyıldız, M. Asım - Maydaer, Saadet - Oruçoğlu, İlhami, A153 Nolu Bursa Şer‟iye 

Sicili, Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, Bursa 2010. 

Yıldırım, Hasan, Yüksek Lisans Tezi, H. 980/M. 1572 Tarihli 166 Numaralı Ayntab 

Şer‟iyye Sicilinin Transkripsiyonu ve Değerlendirmesi, Gaziantep Üniversitesi 

Tarih Ana Bilim Dalı, Temmuz 2012. 

 

YAYIMLANMIġ BĠRĠNCĠL KAYNAKLAR  

Ahmed Refik, Onuncu Asr-ı Hicrî‟de İstanbul Hayatı (1495-1591), Enderun Kitabevi, 

İstanbul 1988. 

Balıkhane Nazırı Ali Rıza Bey, “İstanbul Çocukları”, Bir Eğitim Tasavvuru Olarak 

Mahalle/Sıbyan Mektepleri Hatıralar - Yorumlar - Tetkikler, Hzr. İsmail Kara-Ali 

Birinci, Dergâh Yayınları, İstanbul 2012, s.47-58. 

Bassano, Luigi, Kanunî Dönemi Osmanlı İmparatorluğu‟nda Gündelik Hayat, Çev. 

Selma Cangi, Yeditepe Yayınevi, İstanbul 2011. 

Dernschwam, Hans, İstanbul ve Anadolu‟ya Seyahat Günlüğü, Çev. Yaşar Önen, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, Mersin 1992. 

D‟Ohsson, M. de M., 18. Yüzyıl Türkiyesinde Örf ve Adetler, Çev. Zerhan Yüksel, 

Tercüman 1001 Temel Eser.  

Düzdağ , M. Ertuğrul, Şeyhülislâm Ebussuud Efendi Fetvaları Kanunî Devrinde 

Osmanlı Hayatı, Kapı Yayınları, 2. Basım, İstanbul 2018. 

Evliya Çelebi, Evliya Çelebi Seyahatnamesi, Mehmet Zıllîoğlu, sadeleştiren Tevfik 

Temelkuran ve Necati Aktaş, Üçdal Neşriyat, İstanbul 1986. 

Galland, Antoine, İstanbul‟a Ait Günlük Hatıralar (1672-1673), Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, 3. Baskı, Ankara 1998. 

Gerlach, Stephan, Türkiye Günlüğü 1573-1576, Çev. Türkis Noyan, Ed. Kemal Beydilli, 

Kitap Yayınevi, 3. Basım, İstanbul 2017. 

Gümüştaş, Seda, Esnaf sayım defterlerine Göre 19. Yüzyıl Sonlarında İstanbul Şekerci 

Esnafı, Yüksek Lisans Tezi, Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Tokat 2019. 

 

İbn Haldun, Mukaddime, hzr. Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınları, İstanbul 2017. 



161 
 

İbn Sina, “Aile Siyasetine Dair Risale (er-Risâle fi‟s-Siyaseti‟l-Meziliyye)”, Çev. Vecdi 

Akyüz Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile 

araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 906-917. 

İmam Gazâlî, İhyâu „ulûmi‟d-din, Çev.: Ahmed Serdaroğlu, Bedir Yayınevi, İstanbul 

1974. 

Keykavus, Kabusnâme, İlyasoğlu Mercimek Ahmed, Tercüman 1001 Temel Eser,  hzr. 

Atilla Özkırımlı. 

Kınalızade Ali Efendi, “İlm-i Tedbirü‟l-Menzil”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde 

Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 

1992, s. 923-952. 

Lubenau, Reinhold, Reinhold Lubenau Seyahatnamesi Osmanlı Ülkesinde, 1587-1589, 

Çev. Türkis Noyan, Kitap Yayınevi, 2. Basım, İstanbul 2016. 

Nasîruddin Tusî, Ahlâk-ı Nâsırî, Çev. Anar Gafarov, Zaur Şükürov, Litera Yayıncılık, 

3. Baskı, İstanbul 2016. 

Schweigger, Salomon, Sultanlar Kentine Yolculuk 1578-1581, Çev. Türkis Noyan, 

Kitap Yayınevi, 2. Baskı, 2014 İstanbul. 

 

Şeker, Mehmet, Ali b. Hüseyin el-Amâsî ve Tarîku‟l-Edeb‟i, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları/556, Ankara 2002. 

------ Gelibolulu Mustafa „Âlî ve Mevâ‟ıdü‟n-Nefais Fî-Kavâ‟ıdi‟l-Mecalis, Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, Ankara 1997. 

Thevenot, Jean, Thevenot Seyahatnamesi, Ed. Stefanos Yerasimos, Çev. Ali Berktay, 

Kitap Yayınevi, 2. Basım, İstanbul 2014. 

Werner, Crailsheimli Adam, Padişahın Huzurunda Elçilik Günlüğü, 1616-1618, Çev. 

Türkis Noyan, Kitap Yayınevi, İstanbul Aralık 2011. 

 

KAYNAK ESERLER VE ĠNCELEMELER 

 

Ahunbay, Zeynep, “Mektep”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2004, 29. Cilt, s. 7-9. 

Akgündüz, Ahmet , “Başlık”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1992, 5. Cilt, s. 131-133. 



162 
 

Aktan, Hamza, “İslam Aile Hukuku”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, 

T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.396-

433. 

Akyüz, Yahya, Türk Eğitim Tarihi, Pegem Akademi, 15. Baskı, Ankara 2009. 

Alkan, Turan, ”Ev ve Ailenin Değişimi”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk 

Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, 

s.786-801.  

Altunel, İbrahim, “Kıssahan”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2002, 25. Cilt, s. 501-

502. 

And, Metin, “16. Yüzyılda İstanbul‟da Gündelik Yaşam”, Osmanlı Uygarlığı, Yay. Hzr. 

Halil İnalcık, Günsel Renda, T.C. Kültür Bakanlığı, İstanbul, Temmuz 2003, 

s.420-441. 

------ “Geleneksel Gösterimler”, Osmanlı Uygarlığı, Yay. Hzr. Halil İnalcık, Günsel 

Renda, T.C. Kültür Bakanlığı, İstanbul,Temmuz 2003, s. 982-1007. 

------ “Geleneksel Kültürlerde Çocuğun Yeri ve Anlamı”, Çocuk Kültürü I. Ulusal 

Çocuk Kültürü Kongresi Bildirileri, Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları, Yay. Hzr. Bekir Onur, Ankara 1997, 

s. 397-405. 

------ “Karagöz”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2001, 24. Cilt, s. 401-403. 

------ 16. Yüzyılda İstanbul Kent – Saray – Günlük Yaşam, Yapı Kredi Yayınları, 2. 

Baskı, İstanbul 2012. 

------ Oyun ve Bügü, Yapı Kredi Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, Mart 2016. 

Andrews,  G. Walter ve Kalpaklı, Mehmet, Sevgililer Çağı, Çev. N. Zeynep Yelçe, Yapı 

Kredi Yayınları, İstanbul, Mayıs 2018.  

Araz, Yahya, “Ölmek İçin Çok Erken!”, 17. ve 18. Yüzyılda Anadolu‟da Kazaların 

Sebep Olduğu Çocuk Ölümleri ve Yaralanmaları Üzerine Bir Değerlendirme, 

Tarih Dergisi, sa. 56 (2012/2), İstanbul 2013, s. 25-54. 

------ 16. Yüzyıldan 19. Yüzyıl Başlarına Osmanlı Toplumunda Çocuk Olmak, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, Haziran 2013. 

Arı, Abdüsselam , “Yetim” TDV İslam Ansiklopedisi, 2013, 43. Cilt, s. 501-503. 

Atar, Fahrettin, “Fetva”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1995, 12. Cilt, s. 486-496. 

------ “Kaza”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25. Cilt, 113-117. 



163 
 

------ “Muhâlea”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2005, 30. Cilt, 399-402. 

------ “Nikah”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2007, 33. Cilt, s.112-117. 

Aydın, Mehmet Akif, “Aile”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1989, 2. Cilt, s. 196-

200. 

------ “Çocuk”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s.361-363;  

------ “Evlat Edinme”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1995, 11. Cilt, s.527-529;  

------ “Mehir”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2003, 28. Cilt, s. 389-391. 

Aydın, Mehmet, “Fal”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1995, 12. Cilt, s. 134-138. 

Ayhan, Halis, “Falaka”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1995, 12. Cilt, s. 140-141. 

Ayvazoğlu, Beşir, “İnsan, Ev, Çevre”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, 

T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 770-

785. 

Baltacı, Cahit “Mektep”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2004, 29. Cilt, s. 6-7. 

Bardakoğlu, Ali, “Bulûğ”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1992, 6. Cilt, s. 413-414. 

------ “Diyet”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 9. Cilt, s. 473-479. 

------ “Ehliyet”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 10. Cilt, s. 533-539. 

------ “Hibe”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1998, 17. Cilt, s. 421-426. 

------ “Hidâne”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1998, 17. Cilt, 467-471. 

------ “Kasame”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2001, 24. Cilt, s. 528-530. 

------ “Vesâyet”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2013, 43. Cilt, 66-70 

Başoğlu, Tuncay, “Ta‟zîr”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2011, 40. Cilt, 198-202. 

Baytop, Turhan ve Kurnaz, Cemal, “Lale”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2003, 27. Cilt, s. 

79-81. 

------ “Eczacılık”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1994, 10. Cilt, s. 386-388. 

Beydilli, Kemal, “İmam”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2000, 22. Cilt, s. 181-186. 

Bilgin, Arif, “Klasik Dönem Osmanlı Saray Mutfağı”, Türk Mutfağı, T.C. Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları, Ed. Arif Bilgin. Özge Samancı, Ankara 2008. 

Binbaşıoğlu, Cavit, Türk Eğitim Tarihi, Anı Yayıncılık, Ankara 2009. 

Boynukalın, Ertuğrul, “Yemin”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2013, 43. Cilt, s. 

417-42 

Boynukalın, Mehmet, “Zevce”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2013, 44. Cilt, s.306-

307. 



164 
 

Bozkurt, Nebi, “Eğlence”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 10. Cilt, 483-488. 

Cantay, Tanju, “Atmeydanı”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1991, 4. Cilt, 82-83. 

Çağrıcı, Mustafa, “Âdâb-ı Ders”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1988, 1. Cilt, s. 

335. 

------ “Komşu”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2002, 26. Cilt, s. 157-158. 

Çaykara, Emine, Tarihçilerin Kutbu “Halil İnalcık Kitabı”, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, XIV. Basım, İstanbul,Ekim 2017. 

Çeker, Orhan, “Kız”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25. Cilt, 541-542. 

Çınar, Zafer, ” Osmanlı Çocuk Tarihine Dair Genel Açıklamalı Bibliyografya”, 

Osmanlı Dünyasında Çocuk Olmak, Ed. Haşim Şahin, Nurdan Şafak, Değerler 

Eğitimi Merkezi Yayınları, İstanbul, Şubat 2012. 
 

Çobanoğlu, Özkul, “Türk Mitolojisinde Anaerkil Dönem Üzerine Tespitler”, Söz ile 

Kültür Varlıklarının İzinde Dergisi, Kutlu Yayınevi, İstanbul 2020, s. 117-160. 

Dağcı, Şamil, “Kısas”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2002, 25. Cilt, s.488-495. 

Dalgın, Nihat, “Mürâhik”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2006, 32. Cilt, s. 40-41. 

 

Demir, Alpaslan, Osmanlı‟da Yaşamak, Gece Kitaplığı, Ankara 2018. 

Demirel, Ömer - Gürbüz, Adnan - Tuş, Muhittin, “Osmanlılarda Ailenin Demografik 

Yapısı”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile 

araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.97-161.  

Demirel, Ömer - Tuş, Muhiddin - Gürbüz, Adnan, “Osmanlı Anadolu Ailesinde Ev, 

Eşya ve Giyim-Kuşam (XVI.-XIX. Yüzyıllar)”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 

71, Ankara 1992, s. 703-755. 

Dönmez, İbrahim Kâfi, “Nesep”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2006, 32. Cilt, 573-575. 

------ “Örf”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2007, 34. Cilt, s. 87-93. 

Erbay, Celal, “Nafaka”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2006, 32. Cilt, 282-285. 

Ergenç, Özer, “Osmanlı Klasik Döneminin „İdeal İnsan Tipi‟ ve Bu Dönemde Çocuğun 

Kültürel Gelişimini Etkileyen Etkenler Üzerine Düşünceler”, Çocuk Kültürü I. 

Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi Bildirileri, Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları, Yay. Hzr. Bekir Onur, Ankara 1997, 

s. 97-104. 



165 
 

------ Şehir, Toplum, Devlet Osmanlı Tarihi Yazıları, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

İstanbul, Kasım 2013. 

------ XVI. Yüzyıl Sonlarında Bursa, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2. Baskı, Ankara 

2014.  

------ XVI. Yüzyılda Ankara ve Konya, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 2012. 

Erünsal, İsmail E., “Mihrî Hatun”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2005, 30 cilt, s. 

37-38. 

Eş-Şazelî, Hasan Ali, “Cinayet”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s. 14-

15. 

Faroqhi, Suraiya, Orta Halli Osmanlılar, Çev. Hamit Çalışkan, Türkiye İş Bankası 

 

Kültür Yayınları, İstanbul, Ekim 2009. 
 

------ Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla, Çev. Elif 

Kılıç, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 4. Basım, İstanbul 2002. 

------ Osmanlı Tarihi Nasıl İncelenir?, Çev. Zeynep Altok, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

3. Basım, İstanbul 2010. 

------ Osmanlı‟da Kentler ve Kentliler, Çev. Neyyir Kalaycıoğlu, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 3. Baskı, İstanbul Mart 2000. 

Fleischer, Cornell H., Tarihçi Mustafa Ali Bir Osmanlı Aydın ve Bürokratı, Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, 2. Baskı, İstanbul Ekim 2001.  

Gedikli, Fethi “Kaza”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25. Cilt, s. 117-119. 

Genç, Mehmet, Osmanlı İmparatorluğunda Devlet ve Ekonomi, Ötüken Neşriyat, 

İstanbul 2000. 

Gezer, Ömer, “Temeşvarlı Osman Ağa – Esir, Tercüman ve Yazar”, Türkbilig Dergisi, 

2018, sa. 35, s. 73-88 
 

Gökalp, Ziya, “Aile Ahlâkı”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. 

Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 1080-

1099. 

------ Türk Medeniyeti Tarihi, Toker Yayınları, İstanbul 2014. 

Gökyay, Orhan Şaik, “Dede Korkut”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1994, 9. Cilt, s. 77-80. 

------ “Kâtip Çelebi”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25 cilt, s. 36-40. 

------ Dedem Korkudun Kitabı, Başbakanlık Kültür Yayınları, İstanbul 1973. 



166 
 

Göyünç, Nejat, ““Hane” Deyimi Hakkında”, Tarih Dergisi, İstanbul, Haziran 2011, sa. 

32, s. 346. 

 

Günay, Umay, “Türk Masallarında Aile”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk 

Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, 

s. 616-625. 

Güvenç, Bozkurt, “Çocuk ve Kültür”, Çocuk Kültürü I. Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi 

Bildirileri, Ankara Üniversitesi Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi 

Yayınları, Yay. Hzr. Bekir Onur, Ankara 1997, s. 15-30. 

Halıcı,  Feyzi, “Çevgân”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s. 294-295. 

------ “Cirit”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s. 26-27. 

Heywood, Colin, Baba Bana Top At! Batı‟da Çocukluğun Tarihi, Kitap Yayınevi, 

İstanbul, Ocak 2003. 

Hökelekli, Hayati, “Çocuk”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1993, 8. Cilt, s.355-359. 

Işın, Priscilla Mary, “Gülbeşeker” Türk Tatlıları Tarihi, Yapı Kredi Yayınları, 2. Baskı, 

İstanbul, Temmuz 2009. 

İlgürel, Mücteba, “Evliya Çelebi”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1995, 11. Cilt, 529-533. 

İnalcık, Halil, “Osmanlı Tarihinde Dönemler Devlet-Toplum-Ekonomi”, Osmanlı 

Uygarlığı 1, T.c. Kültür Bakanlığı, Yay. Hzr. Halil İnalcık Günsel Renda, 

İstanbul, Temmuz 2003, s. 30-235. 

------ Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ 1300-1600, Çev. Ruşen Sezer, Kronik Kitap, 

28. Baskı, İstanbul, Kasım 2020. 

İnanır, Ahmet, “İbn Kemal‟in Fetvaları Işığında Osmanlı‟da İslam Hukuku” Doktora 

tezi, İstanbul Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı, İstanbul 2008. 

İpşirli, Mehmet, “Kıyafet”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2002, 25. Cilt, s. 510-512. 

Kafadar, Cemal, Kim Var İmiş Biz Burada Yoğ İken, Metis Yayınları, İstanbul, Ocak 

2012. 

Kara, İsmail, Bir Eğitim Tasavvuru Olarak Mahalle/Sıbyan Mektepleri Hatıralar - 

Yorumlar - Tetkikler, Hzr. İsmail Kara-Ali Birinci, Dergâh Yayınları, İstanbul 

2012. 

Kara, Mustafa, “Tekke”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2011, 40. Cilt, s. 368-370. 



167 
 

Karaman, Hayrettin, “İslamın Getirdiği Aile Anlayışı”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 

71, Ankara 1992, s.385-395. 

Kaşıkçı, Osman, “Radâ‟”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2007, 34. Cilt, 384-386. 

Kılıç, Füsun, “Eyüp Oyuncakçılığı ve İstanbul Belediyesi‟nin Eyüp Oyuncakları 

Koleksiyonu”, Toplumsal Tarihte Çocuk, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 

1994, s.132-138. 

Köymen, Niyazi, Çocuk Hastalıklarında Folklor-Batıl İnanç-İlkel Tedavi, Karınca 

Matbaacılık, İzmir 1970. 

Kuban, Doğan, “Anadolu-Türk Şehri Tarihi Gelişmesi, Sosyal ve Fiziki Özellikleri 

Üzerinde Bazı Gelişmeler”, Vakıflar Dergisi 7 (1968): 53-73 

http://www.vgmdergi/dergiindex.aspx?Id=1 s. 17/24. 

Kurt, Abdurrahman, Bursa Sicillerine Göre Osmanlı Ailesi (1839-1876), Uludağ 

Üniversitesi Basımevi, Bursa 1998. 

------ “Tanzimat Döneminde Koruyucu Aile Müesseseleri”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 

71, Ankara 1992, s.548-567. 

Küçük, Abdurrahman, “Alkarısı”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1989, 2. Cilt, s. 

469. 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri, “Şehir”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2010, 38. Cilt, s. 

441-446. 

Kütükoğlu, Mübahat S., Osmanlı‟nın Sosyo-Kültürel ve İktisâdî Yapısı, Ziraat Grup 

Matbaacılık, Ankara 2018. 

Mantran, Robert , XVI. ve XVII. Yüzyılda İstanbul‟da Gündelik Hayat, Çev. Mehmet Ali 

Kılıçbay, Eren Yayıncılık, İstanbul 1991. 

------ 17. Yüzyılın İkinci Yarısında İstanbul, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay Enver Özcan, 

Türk Yarih Kurumu Yayınları, Ankara 1990.  

Mikhail, Alan, “Gönül Arzu Eder ki: Toplumsal Cinsiyet, Kentsel Mekân ve Osmanlı 

Kahvehaneleri”, Osmanlı Laleleri, Osmanlı Kahvehaneleri, Koç Üniversitesi 

Yayınları, Der. Dana Sajdi, Çev. Aylin Onacak, İstanbul 2014, s. 175-225. 

Nuri Özcan, “Buhûrîzâde ITRÎ EFENDİ”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1999, 19. Cilt, s. 

220-221. 



168 
 

Nutku, Özdemir, “Meddah”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2003, 28. Cilt, s. 293-

294. 

------ “Osmanlı Şenliklerinde Çocuk”, Toplumsal Tarihte Çocuk, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, İstanbul, Nisan 1994, s. 57-64. 

Ocak, Ahmet Yaşar, “Dânişmendnâme”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1993, 8. Cilt, s. 478-

480. 

Oktay, Ayşe Sıdıka, Kınalızâde Ali Efendi ve Ahlâk-ı Alâî, İz Yayıncılık, 2. Baskı, 

İstanbul 2011.  

Onur, Bekir, Çocuk Tarih ve Toplum, İmge Yayınları, Ankara, Ocak 2007. 

Orhan Türkdoğan, “Türk Ailesinin Genel Yapısı” Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde 

Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara, 

Aralık 1992, s.29-66. 

Ortaylı, İlber, “Osmanlı Devleti‟nde Kadı”, TDV İslam Ansiklopedisi, 2001, 24. Cilt, 

69-73. 

------ Osmanlı Toplumunda Aile, Pan Yayıncılık, 3. Baskı, İstanbul 2001. 

Oy, Aydın, “Türk Destanlarında Aile”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, 

T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 582-

596. 

Öcal, Mustafa, “Âmin Alayı”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1991, 3. Cilt, s. 63. 

Öz, Mehmet, “Osmanlılar”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2007, 33. Cilt, 532-538. 

------ Kanun-ı Kadimin Peşinde Osmanlı‟da “Çözülme” ve Gelenekçi Yorumları (XVI. 

Yüzyıldan XVIII. Yüzyıl Başlarına), Dergâh Yayınları, 7. Baskı, İstanbul, Nisan 

2017. 

Özcan, Abdülkadir, “Devşirme”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1994, 9. Cilt, s. 254-257. 

Özcan, Tahsin, Fetvalar Işığında Osmanlı Esnafı, Kitabevi, İstanbul 2003. 

Öztuna, Yılmaz, Barbaros Hayreddin Paşa‟nın Hatıraları, Ötüken Neşriyat, İstanbul 

2021. 

Peirce, Leslie, Ahlak Oyunları 1540 – 1541 Osmanlı‟da Ayntab Mahkemesi ve 

Toplumsal Cinsiyet, Çev. Ülkün Tansel, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul 

Haziran 2005. 

Rahimi, Babak, “Nahıl, Sünnet Törenleri ve Tiyatro Devlet”, Osmanlı Laleleri, Osmanlı 

Kahvehaneleri, Koç Üniversitesi Yayınları, 2014 İstanbul, s. 123-150. 



169 
 

Sahillioğlu, Halil, “Akçe” TDV İslam Ansiklopedisi, 1989, 2. Cilt, 224-227. 

Sak, İzzet, 45 Numaralı Konya Şer‟iyye Sicili, Konya 2008, s. XXIX 

Sakaoğlu, Necdet, “Lütfiye-i Vehbî‟de (18. YY) Çocuk Eğitimiyle İlgili Görüşler”, 

Çocuk Kültürü I. Ulusal Çocuk Kültürü Kongresi Bildirileri, Ankara Üniversitesi 

Çocuk Kültürü Araştırma ve Uygulama Merkezi Yayınları, Yay. Hzr. Bekir Onur, 

Ankara 1997, s. 71-96. 

------ “Medeniyet Değişmeleri Çerçevesinde Türklerde Aile Eğitimi”, Sosyo-Kültürel 

Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu 

Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s.355-374. 

Savaş, Saim, “Fetva ve Şer‟iyye Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü ve Dağılması,” 

Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma 

Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 504-547. 

Selvi-Bener, Salkım, Antikçağda Oyun ve Oyuncaklar, Kitap Yayınevi, 2. Baskı, 

İstanbul, Mayıs 2016. 

Seyidoğlu, Bilge, “Türk Mitolojisi ve Efsanelerde Aile”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 

71, Ankara 1992, s. 571-581. 

Somel, Selçuk Akşin, “Cemaat Mektepleri ve Yabancı Misyoner Okulları”, Osmanlı 

Uygarlığı 1. Cilt, Yay. Hzr. Halil İnalcık, Günsel Renda, T.C. Kültür Bakanlığı, 

İstanbul Temmuz 2003, s. 386-401. 

Şafak, O. Necmettin “İlk Dönem (14. Ve 15. Yüzyıl) Türkçe Tıp Yazmalarında Çocuk 

Sağlığı Hastalıkları ve Tedavileri,” Yeni Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi, 

İstanbul 2006/2007/2008/2009, s. 227-311. 

Şahin, İlhan, “Şehir” TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2010, 38. Cilt, s. 446-449. 

Şakiroğlu, Mahmut H., “Della Valle, Pietro”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, 

9. Cilt, s. 144-145. 

Şavkay, Tuğrul “Medeniyet ve Coğrafya Değişmeleri Çerçevesinde Türk Mutfağı”, 

Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma 

Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 805-816. 

Şimşek, Hüseyin, “Osmanlı Dönemi İlkokullarında (Sıbyan Mekteplerinde) Disiplin 

Anlayışı ve Uygulamaları”, Mili Eğitim Dergisi-160, Bahar 2004, sayı 162, 

http://yayimmeb.gov.tr/dergiler/162/simsek; https://www.researcegate.net  



170 
 

Tabakoğlu, Ahmet, „Osmanlı Toplumunda Aile‟, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde 

Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 71, Ankara 

1992, s.92-96. 

Tansuğ, Sezer, “Türk Ev Mimarisinin Değişme ve Gelişme Çizgisi, ”, Sosyo-Kültürel 

Değişme Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu 

Yayınları, No: 71, Ankara 1992, s. 756-769. 

Taş, Hülya, XVII. Yüzyılda Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, XXVII. Dizi, sa. 9, Ankara 2006. 

Tezcan, Hülya, Osmanlı Sarayının Çocukları Şehzadeler ve Hanım Sultanların 

Yaşamları, Giysileri, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı, Kültür Varlıkları Müzeler 

Genel Müdürlüğü, MAS Matbaacılık, 2. Baskı, İstanbul 2006. 

Turan, Refik, “Osmalıların Kuruluş Yıllarında Türk Ailesi”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 

71, Ankara 1992, s.82-91. 

Türkmen, Fikret, “Hikâye”, TDV İslam Ansiklopedisi, 1998, 17. Cilt, s. 488-491. 

Uğur, Yunus, “Şer‟iyye Sicilleri”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2010, 39. Cilt, s. 

8-11. 

Uluçay, M. Çağatay, Padişahların Kadınları ve Kızları, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

4. Baskı, Ankara 2001. 

Unan, Fahri, “Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi‟nde Eğitim”, Anadolu 

Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara 2015, s.389-399. 

Uzun, Mustafa İsmet, “Hubbî Hatun”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1998, 18. Cilt, 

s. 265-266. 

------ “Iydiyye”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1999, 19. Cilt, s. 222-224. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Devleti Teşkilâtından Kapıkulu Ocakları, Türk 

Tarih Kurumu Basımevi, Üçüncü baskı, Ankara 1988. 

Üçel-Aybet, Gülgün, Avrupalı Seyyahların Gözünden Osmanlı Dünyası ve İnsanları 

(1530-1699), İletişim Yayınları, İstanbul 2003. 

Ülgener, Sabri, İktisadi Çözülmenin Ahlak ve Zihniyet Dünyası, Der Yayınları, İstanbul 

1981. 

Varlık, Nükhet “Veba”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2011, 40. Cilt, s. 175-177. 



171 
 

------ Akdeniz Dünyasında ve Osmanlılarda Veba 1347-1600, Çev. Hazal Yalın, Kitap 

Yayınevi, İstanbul, Kasım 2017. 

Vryonis Jr., Speros, “Selçuklu Gulamı ve Osmanlı Devşirmesi”, Söğüt‟ten İstanbul‟a, 

Der. Oktay Özel, Mehmet Öz, İmge Kitabevi, 2. Baskı, Ankara, Mayıs 2005, s. 

517-554. 

Yaşar, Ahmet, “Kahvehane”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2019, (gözden 

geçirilmiş) 3. basım, EK-2. Cilt, s. 3-5. 

Yerasimos, Marianna, “16-19. Yüzyıl Gravür ve Suluboyalarında Osmanlı Çocuk 

Figürleri, Toplumsal Tarihte Çocuk, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, Nisan 

1994, s.65-75. 

Yılmaz, Gülay, The Devshirme System and The Levied Children Of Bursa In 1603-4 A. 

D., Belleten, Türk Tarih Kurumu, sa. 286, Ankara, Aralık 2015, s. 901-932.   

Yüksel, Hasan, “Vakfiyelere Göre Osmanlı Toplumunda Aile”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi, T.C. Başbakanlık Aile araştırma Kurumu Yayınları, No: 

71, Ankara 1992, s.468-503.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



172 
 

EKLER 

 

Ek 1: Orijinallik Raporu   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU 
 

       
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TARİH……. ANABİLİM DALI BAŞKANLIĞI’NA 

 
Tarih: 02/06./…2022 

 
   Tez Başlığı : OSMANLI KLASİK DÖNEMİNDE ÇOCUKLAR 
 

 

Yukarıda başlığı gösterilen tez çalışmamın a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana bölümler ve d) Sonuç kısımlarından 

oluşan toplam 169 sayfalık kısmına ilişkin, 02/06/2022 tarihinde tez danışmanım tarafından Turnitin adlı intihal 

tespit programından aşağıda işaretlenmiş filtrelemeler uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, tezimin 

benzerlik oranı % 5 ‘tür.   

 

Uygulanan filtrelemeler: 

1- X  Kabul/Onay ve Bildirim sayfaları hariç 

2- X  Kaynakça hariç 

3-  Alıntılar hariç 

4- X  Alıntılar dâhil 

5-  5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Orijinallik Raporu Alınması ve Kullanılması Uygulama 

Esasları’nı inceledim ve bu Uygulama Esasları’nda belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez çalışmamın herhangi 

bir intihal içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul 

ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

 

Gereğini saygılarımla arz ederim. 

 

                                                                                                                                                     Tarih ve İmza 

Adı Soyadı: GÜLÜMSER MESERRET TOPCU 

Öğrenci No: N17234222 

Anabilim Dalı: TARİH 

Programı: TARİH 

  

     

 

  DANIŞMAN ONAYI 

UYGUNDUR. 

 

Prof. Dr. Mehmet Öz 

      

(Unvan, Ad Soyad, İmza) 

 
 



 

HACETTEPE UNIVERSITY 
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 
 MASTER’S THESIS ORIGINALITY REPORT 

 

 

 

       
HACETTEPE UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 
HISTORY.. DEPARTMENT     

 
Date: 02/06/2022 

 
   Thesis Title : CHILDREN IN OTTOMAN CLASSICAL PERIOD 

 

According to the originality report obtained by my thesis advisor by using the  Turnitin plagiarism detection software 

and by applying the filtering options checked below  on …02/06…/2022  for the total of …169….. pages including the 

a) Title Page, b) Introduction, c) Main Chapters, and d) Conclusion sections of my thesis entitled as above, the 

similarity index of my thesis is 5… %.   

 

Filtering options applied: 

1. x  Approval and Decleration sections excluded 

2. x  Bibliography/Works Cited excluded 

3.  Quotes excluded 

4. x  Quotes included 

5.  Match size up to 5 words excluded 

 

I declare that I have carefully read Hacettepe University Graduate School of Social Sciences Guidelines for Obtaining 

and Using Thesis Originality Reports; that according to the maximum similarity index values specified in the 

Guidelines, my thesis does not include any form of plagiarism; that in any future detection of possible infringement of 

the regulations I accept all legal responsibility; and that all the information I have provided is correct to the best of my 

knowledge. 

 

I respectfully submit this for approval. 

  

                                                                                                                                                     Date and Signature 

Name Surname: GÜLÜMSER MESERRET TOPCU 

Student No: N17234222 

Department: HISTORY 

Program: HISTORY 

  

     

 

 ADVISOR APPROVAL 

 

APPROVED. 

     

    Prof. Dr. Mehmet Öz   

(Title, Name Surname, Signature) 

 



175 
 

Ek 2: Etik Kurul İzni Muafiyet Formu  

 



HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEZ ÇALIŞMASI ETİK KOMİSYON MUAFİYETİ FORMU 
 

       
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TARİH ANABİLİM DALI BAŞKANLIĞI’NA 

 
Tarih: 02/06/2022 

 
    

Tez Başlığı:  OSMANLI KLASİK DÖNEMİNDE ÇOCUKALR 

 

 

 

Yukarıda başlığı gösterilen tez çalışmam:  

 

1. İnsan ve hayvan üzerinde deney niteliği taşımamaktadır, 

2. Biyolojik materyal (kan, idrar vb. biyolojik sıvılar ve numuneler) kullanılmasını gerektirmemektedir. 

3. Beden bütünlüğüne müdahale içermemektedir. 

4. Gözlemsel ve betimsel araştırma (anket, mülakat, ölçek/skala çalışmaları, dosya taramaları, veri kaynakları 

taraması, sistem-model geliştirme çalışmaları) niteliğinde değildir.  

 

Hacettepe Üniversitesi Etik Kurullar ve Komisyonlarının Yönergelerini inceledim ve bunlara göre tez çalışmamın 

yürütülebilmesi için herhangi bir Etik Kurul/Komisyon’dan izin alınmasına gerek olmadığını; aksi durumda 

doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu 

beyan ederim. 

 

Gereğini saygılarımla arz ederim. 

 

                                                                                                                                                     Tarih ve İmza 

Adı Soyadı: Gülümser Meserret Topcu 

Öğrenci No: N17234222 

Anabilim Dalı: Tarih 

Programı: Tarih 

Statüsü:  Yüksek Lisans     Doktora        Bütünleşik Doktora 

  

     

 

  DANIŞMAN GÖRÜŞÜ VE ONAYI 

 

 

 

 

     

       

Prof. Dr. Mehmet ÖZ 

 
Detaylı Bilgi: http://www.sosyalbilimler.hacettepe.edu.tr 

Telefon: 0-312-2976860  Faks: 0-3122992147  E-posta: sosyalbilimler@hacettepe.edu.tr 
 

http://www.sosyalbilimler.hacettepe.edu.tr/
mailto:sosyalbilimler@hacettepe.edu.tr


HACETTEPE UNIVERSITY 
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 
 ETHICS COMMISSION FORM FOR THESIS 

 

 

 

       
HACETTEPE UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 
HISTORY DEPARTMENT  

 
Date: 02/06/2022 

 
    

Thesis Title: CHILDREN IN OTTOMAN CLASSİC PERIOD 

 

 

 

My thesis work related to the title above:  

 

1. Does not perform experimentation on animals or people. 

2. Does not necessitate the use of biological material (blood, urine, biological fluids and samples, etc.). 

3. Does not involve any interference of the body’s integrity. 

4. Is not based on observational and descriptive research (survey, interview, measures/scales, data scanning, 

system-model development).  

 

I declare, I have carefully read Hacettepe University’s Ethics Regulations and the Commission’s Guidelines, and in 

order to proceed with my thesis according to these regulations I do not have to get permission from the Ethics 

Board/Commission for anything; in any infringement of the regulations I accept all legal responsibility and I declare 

that all the information I have provided is true. 

 

I respectfully submit this for approval. 

  

                                                                                                                                                     Date and Signature 

Name Surname: Gülümser Meserret Topcu 

Student No: N17234222 

Department: History 

Program: History 

Status:  MA             Ph.D.             Combined MA/ Ph.D. 

  

     

 

 ADVISER COMMENTS AND APPROVAL 

 

 

 

 

     

       

Prof. Dr. Mehmet ÖZ 

 



 


