
 
 

 
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

İSLAM TARİHİ BİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

OSMANLI’DA MUHALEFET VE İKTİDARIN İRAN 

 MEŞRUTİYETİ’NE YÖNELİK SİYASETİ (1905-1908) 

Doktora Tezi 

 
 
 
 
 

 
 

HASAN YENİLMEZ 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

 
 

İstanbul, 2022



 
 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

İSLAM TARİHİ BİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

OSMANLI’DA MUHALEFET VE İKTİDARIN İRAN 

 MEŞRUTİYETİ’NE YÖNELİK SİYASETİ (1905-1908) 

Doktora Tezi 

 
 
 
 
 

 
 

HASAN YENİLMEZ 
 
 
 
 
 
 

Danışman: PROF. DR. İSMAİL SAFA ÜSTÜN 
  
 
 
 
 
 
 

 
İstanbul, 2022



 
 

I 

ÖZET 
İslam dünyasında modernleşme hareketlerinin ortaya çıktığı XVIII. yüzyıl ve devamı Osmanlı-İran 

münasebetlerinin arttığı, ikili ilişkilerin daha somut bir hâl aldığı bir dönem olmuştur. Özellikle her iki 

devletin karşı karşıya kaldığı sömürge tehlikesi ve benimsedikleri merkeziyetçilik anlayışı da bu 

duruma sevk eden etkenlerdendir. İslam dünyasında Osmanlı’nın öncülük yaptığı ıslahat hareketleri 

ekseriyetle diğer Müslüman devletler tarafından takip edilirken İran tarafından da yakından 

izlenmiştir. Osmanlı’da XIX. yüzyılın içinde cereyan eden Tanzimat ve Islahat hareketleri ve akabinde 

meydana gelen anayasal hareketler matbuat, aydınlar ve devlet ricali aracılığıyla İran’a taşınmış ve 

önemli tesirler yaratmıştır. Söz konusu bu çalışmada İran’a anayasal hareketlerde öncülük eden 

Osmanlı’nın muhalefet ve iktidarıyla İran Meşrutiyeti’ne (1906) nasıl bir tepki gösterdikleri ve ne tür 

bir siyaset takip ettikleri ortaya koyulmuştur. Metinde, muhalefet ve iktidar politikaları ayrı başlıklar 

altında ele alınarak aynı zamanda fikrî bir mukayese yapılması hedeflenmiştir. Üç bölümden 

müteşekkil çalışmanın ilk bölümünde Jön Türkler olarak isimlendirilen Osmanlı muhaliflerinin siyaset 

ve politikaları incelenmiştir. İkinci bölümde Osmanlı ve İran’a milliyet ve mezhep bakımından 

irtibatları bulunan Kafkas Türklerinin İran Meşrutiyeti’ne bakışları değerlendirilmiştir. Son bölümde 

ise iktidar cephesinden, II. Abdülhamid idaresi nazarından söz konusu hâdiseye yönelik takip edilen 

siyaset ele alınmıştır.     

 
Anahtar Kelimeler: Osmanlı, İran, Meşrutiyet Hareketleri, Jön Türkler, İttihad ve Terakki Cemiyeti, 

II. Abdülhamid.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 II 

ABSTRACT 

The 18th century and afterwards, with the beginning of modernization movements, there has been a 

period where the Ottoman-Iranian and bilateral relationships have become more prominent. 

Especially, both states facing the threat of colonialism and acceptance of centralism are also the factors 

causing this situation. In the Islamic world, the Ottoman pioneering is followed closely by Iran, 

while the other Muslim states have been observing Ottoman reform movements. In the 19th 

century of the Ottoman where the Tanzimat reforms and subsequent constitutional movements 

occurred, the impact has been transported to Iran through the press, intellectuals and statesmen 

and created significant effects. This study reveals the oppositional and powerful reaction and the 

political trajectory of Ottoman, who led Iran in constitutional movement, to Persian Constitution 

Revolution. In the text, opposition and power policies are also discussed under separate headings, 

while it is aimed to provide a comparative analysis at the same time. In the first part of the three-

part study, the politics and policies of the Ottoman opponents named Young Turks are examined. In 

the second chapter, the evaluation is focused on the political position and response to the 

constitutional movement in Iran by the Caucasian Turks who are ethnically and religiously related to 

Ottoman and Iran. In the last chapter, from the facade of power, the politics towards this historical 

concept assumed by the 2nd Abdülhamid administration is analyzed and discussed.  

Key Words: Ottoman, Iran, Constitutional Movements, Young Turks, Committee of Union 

and Progress, Abdulhamid II.  



 
 

III 

 
ÖNSÖZ 

XV. yüzyıldan itibaren siyasî, dinî, kültürel ve coğrafi sebeplere bağlı olarak artarak devam 

eden Osmanlı-İran münasebetleri, zaman zaman birbirini etkileyen ve zaman zaman da karşı karşıya 

gelinen ve etkileri günümüzde dahi görülen bir sürece sahiptir. XIX. asrın ortalarına dek ekseriyetle 

çatışma üzerine kurulu olan bu münasebet, her iki devlette modern devlet anlayışının görülmeye 

başlamasıyla birlikte daha çok diplomatik münasebetlere doğru evrilmiştir. Özellikle Batı 

sömürgeciliği tehdidi ve beraberinde gelen modernleşme talepleri iki devleti ittihad ve ittifak fikrine 

yöneltmiş ve asırlardır devam eden Sünni-Şii çekişmesini azaltan bir noktasıyla da birbirine 

yakınlaştıran etkenler olmuştur. Söz konusu bu çalışmada modernleşme bir alt başlığıyla anayasal 

hareketlerde yaklaşık bir asırdır Osmanlı’yı takip eden İran’ın, 1906’da ilan ettiği meşrutiyet ile 

biranda Osmanlı’da nasıl ön plana çıktığı ve ne şekilde dikkatleri üzerine çektiği ele alınmıştır.  

Akademik çalışmalarda ekseriyetle vurgulanmayan veyahut üzerinde durulmayan, 1908 

ortalarına kadar devam eden bu istisnâi dönem, iki devletin anayasal hareketlerinde tamamen tek 

taraflı bir etki değil, karşılıklı bir etkileşim olduğunu ortaya koymaktadır. Bu çalışmada, Osmanlı 

muhalefet ve iktidarının, İran’da ilk kez karşılaştıkları bu yeni hadiseye karşı nasıl bir tepki 

gösterdikleri, hangi düşünce ve politikaları geliştirdikleri üzerinde durulurken siyasal konjonktürün 

muhalefet ve iktidarın fikir ve siyasetlerinde ne derece etkili olduğunu da göstererek sahaya mütevazi 

bir katkı sunulmaktadır. Aynı zamanda iki devletin meşrutiyet münasebetleri tarihinde daha yakın 

çekimlerin ve derinlemesine incelemelerin yapılması gerektiği teklifini ortaya atmaktadır.  

Uzun ve meşakkatli bir çalışmanın neticesi olan bu tezin, birçok kişi ve kurumun katkılarıyla 

ortaya çıktığını söylemek gerekir. Bu vesileyle başta, lisans eğitimi yıllarından itibaren kendisinin 

talebesi olmanın gurur ve bahtiyarlığını yaşadığım, eserlerindeki ve sohbetlerindeki dikkatleri, 

meseleleri ele alışı, soru(n)ları ve problemleri ortaya koyma usulü ile kendisinden bir tarih anlayışı 

edinmeye gayret gösterdiğim ve bu zamana dek üzerinde çalıştığım, kaleme oynattığım her meselede 

eleştirileri ve teklifleriyle daima rehberlik eden kıymetli hocam Prof. Dr. İsmail KARA’ya medyûn-i 

şükrânım. Yüksek lisans danışmanlığı akabinde doktora danışmanlığımı da üstlenmeyi kabul edip, 

meşrutiyet dönemine dair merakımı kendisinin de çalışma sahası olan İran coğrafyasını da içine alarak 

devam ettirme teklifi sunan ve böyle bir çalışmanın ortaya çıkmasına vesile olan, akademik ve yoğun 

idari işleri arasında her zaman vakit ayırıp, soru(n)larımı dinleyen ve yol gösteren tez danışmanım 

Prof. Dr. İsmail Safa ÜSTÜN’e, tez izleme komitesinde yer alıp, süreç boyunca özellikle usûl ve 

metod bakımından katkılarda bulunan Prof. Dr. F. Betül ARGIT ve Prof. Dr. Mehmet ÜMİT’e ve bazı 

yorum ve tashihleri ile çalışmanın olgunlaşmasına katkı sağlayan Prof. Dr. Nurettin GEMİCİ’ye 

müteşekkirim.  



 
 

IV 

Yıllardır sahaflarda ve kütüphanelerde yapmış olduğu taramalarla geniş bir kitabiyat 

bilgisine sahip olan ve biriktirdiği kitap, dergi ve efemeralar ile ciddi bir koleksiyon oluşturan kıymetli 

büyüğüm K. Yusuf ÜNAL, tez süresi boyunca çalışmamla ilgili her türlü kitap, bilgi ve belgeyi 

cömertçe paylaşarak adeta ayaklı kütüphane oldu, minnettarım. İhtiyaç duyduğum bazı Farsça 

kaynaklara erişmemde ve bazı metinlerin anlaşılmasında yardımını esirgemeyen Habibullah HABİB’e, 

İngilizce ve Fransızca bazı arşiv evrakları ve süreli yayınlara ulaşmamı sağlayan ve onların 

tercümesinde bazı tashihlerde bulunan Filiz ÖZMISIR YENİLMEZ’e, İrşad ve Füyuzât gazetelerinin 

tam koleksiyonunun dijitallerini Bakü’den gönderen Chingiz ASADOV ve Dr. Zemine 

ZİYAYEVA’ya ve Hüseyinzâde Ali Turan Bey’e dair Bakü’de neşredilen bazı eserleri paylaşma 

nezaketinde bulunan Prof. Dr. Yavuz AKPINAR’a ve ilkokuldan bugüne kadar yetişmemde emeği 

geçen kıymetli hocalarıma teşekkürlerimi arz ederim. Son olarak maddi ve manevi desteklerini hiçbir 

zaman esirgemeyen, hayatımın her anında yanımda olduklarını hissettiğim başta annem ve babam 

olmak üzere sevgili aileme ne kadar teşekkür etsem azdır. Ayrıca metni okuyarak tashihlerde bulunan, 

evlere kapalı kaldığımız pandemi sürecinde her dâim en iyi çalışma ortamını sunan kıymetli eşim 

Hilâl’e ve yoğun çalışma temposunda kendilerini ihmal ettiğim, varlıklarıyla mesut olduğum kızlarım 

Mâhinur ve Hümânur’a hem özür hem de teşekkür borçluyum. Bu çalışmada görülen tüm eksikler 

tamamıyla muharrire ait kusurlardır. Çalışma boyunca ortaya koyulan tüm hüküm ve savunulan 

düşünceler ise Tanpınar’ın deyimiyle “tenkide arz edilmiş teklifler”dir.  

Hasan YENİLMEZ  

Üsküdar, Haziran 2022 

 
 
 

 

 

 

 

 

 
 
 



 
 

V 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ....................................................................................................................................................... I 

ABSTRACT .......................................................................................................................................... II 

ÖNSÖZ ................................................................................................................................................. III 

İÇİNDEKİLER..................................................................................................................................... V 

KISALTMALAR ............................................................................................................................... VII 

GİRİŞ ..................................................................................................................................................... 1 

1. KONU VE AMAÇ .............................................................................................................................. 1 

2. LİTERATÜR DEĞERLENDİRMESİ ...................................................................................................... 4 

3. YÖNTEM VE KAYNAKLAR ............................................................................................................... 8 

4. XIX. YÜZYIL OSMANLI-İRAN İLİŞKİLERİNDE MEŞRUTİYET DÜŞÜNCESİNİN TAŞIYICILARI ......... 13 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İRAN MEŞRUTİYETİ’NE YÖNELİK OSMANLI MUHALİFLERİNİN DÜŞÜNCE VE 

POLİTİKALARI 

1. İRAN MEŞRUTİYETİ’NE “İBRET”LE BAKMAK ........................................................................... 29 

1.1. Hürriyet ve İstibdadın Sembolleri Olarak Şah ve Padişah..................................................... 54 

2. İRAN’DA BİR “REVOLÜSYONER”: ÖMER NACİ (1878-1916) .................................................... 66 

2.1. Bir Muhalifin Yetişme Yılları ............................................................................................... 66 

2.2. İran Meselesine Dahil Olması ............................................................................................... 69 

2.3. Ömer Naci’nin Said Selmasî ile Münasebetleri ..................................................................... 79 

3. MEŞRUTİYET HAREKETLERİ ÇERÇEVESİNDE OSMANLI-İRAN SINIR MESELESİ ...................... 90 

3.1. Sınırın Meselesinin Tarihî Seyri ............................................................................................ 90 

3.2. Bir Siyasi Argüman Olarak Sınır Meselesi ............................................................................ 99 

İKİNCİ BÖLÜM 

RUSYA, İRAN VE OSMANLI ARASINDA BİR MUHALEFET; KAFKAS TÜRKLERİNİN 

İRAN MEŞRUTİYETİ’NE BAKIŞI (İRŞAD VE FÜYUZAT GAZETELERİ)  

1. JÖN TÜRKLERLE İRTİBATLAR ...................................................................................................... 115 



 
 

VI 

2. BÖLGENİN JEOPOLİTİK ÖNEMİ .................................................................................................... 126 

3. MEŞRUTİYET HAREKETLERİNE BAKIŞLARI ................................................................................. 134 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

OSMANLI İDARESİNİN İRAN MEŞRUTİYETİ’NE YÖNELİK SİYASETİ 

1. YILDIZ’DAN GÜLİSTAN’A; II. ABDÜLHAMİD’İN İRAN ŞAHLARI İLE MÜNASEBETLERİ ............... 171 

2. II. ABDÜLHAMİD İDARESİNİN İRAN MEŞRUTİYETİNE YÖNELİK SİYASETİ .................................. 178 

2.1. Muhalif Bir Bürokrat yahut Tahran Sefiri Mehmed Şemseddin Bey’in İran Meşrutiyeti’ndeki 

Siyaseti........................................................................................................................................ 178 

2.2. İltica ve Teb’id Arasında İran Meşrutiyetçileri ve Muhaliflerine Yönelik Politikalar ........ 186 

2.3. Fârisî Matbuata Yönelik Bazı Sansürler .............................................................................. 195 

SONUÇ ............................................................................................................................................... 202 

KAYNAKÇA ..................................................................................................................................... 207 

EKLER ............................................................................................................................................... 237 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

VII 

KISALTMALAR 
 
 
age.  :   Adı geçen eser 

agm. :   Adı geçen makale/madde 

agt.  :    Adı geçen tez 

akt.    :   Aktaran 

bkz. :    Bakınız 

BOA   :  Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı 

Osmanlı Arşivi 

C. :    Cilt  

çev.  :    Çeviren 

der.  :    Derleyen 

DİA :    Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  

EIr  :    Encyclopaedia Iranica 

F.O. :    Foreign Office  

haz. :    Hazırlayan 

İTC  :    İttihad ve Terakki Cemiyeti 

Nu. :    Numara 

s. :    Sayfa 

S.  :    Sayı 

TALİD:    Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 

trc. :   Tercüme eden   



1 
 

 

GİRİŞ 
 

1. Konu ve Amaç  

İslâm dünyasındaki modernleşme hareketlerini tetikleyen en önemli unsur XVIII. yüzyılda 

artan askeri yenilgiler ve bu yenilgiler sonrasında mağlup devlet statüsünde kabul edilen ağır anlaşma 

şartlarıdır. Söz konusu gelişmeler, Osmanlı ve İran gibi köklü geçmişe sahip Müslüman devletleri 

siyasî ve kültürel bunalımlara sokarken bir yandan da kendilerini sorgulamaya ve durumun sebeplerini 

araştırmaya itmiştir. Özellikle Osmanlı cephesinde bu mağlubiyetler XVIII. yüzyılda Avrupa’da 

cereyan eden yeni gelişmelerle (Sanayi Devrimi, Fransız İhtilali) ilişkilendirilmiş ve buradan bir arayış 

içine girilmiştir; Bir taraftan Sanayi Devrimi’nin getirdiği teknolojik başarılar, ortaya çıkardığı 

pozitivist düşünce takip edilmekte bir taraftan da Fransız İhtilali beraberinde yankılanan hürriyet 

(liberté), eşitlik/müsavaat (égalité) ve kardeşlik/uhuvvet (fraternité) sloganlarına dikkat kesilmekte idi. 

Nihayetinde bu süreç, ilk olarak Osmanlı’yı akabinde onun üzerinden İran’ın da içinde bulunduğu 

Müslüman coğrafyayı etkisi altına almış ve Batı tarzı modernleşme hareketlerine yöneltmiştir.  

XIX. yüzyılda Osmanlı’nın öncülüğünde gerçekleşen Batı tarzı ıslahat hareketleri anayasal 

monarşi düşüncesini de beraberinde getirirken bu süreçte Osmanlı aydınlarının Batı düşüncesiyle 

ilişkisi ve tercüme faaliyetleri ise ıslahat hareketlerinde büyük bir rol oynamıştır. Yüzyıl boyunca 

Osmanlı’da gerçekleşen bu ıslahat hareketleri (1839 Tanzimat Fermanı, 1856 Islahat Fermanı, 1876 I. 

Meşrutiyet’in ilanı ve meclisin açılması gibi) Müslüman devletler tarafından da dikkatle takip edilmiş, 

bazı noktalarıyla benimsenmiş ve uygulanmıştır. Yüzyılın son çeyreğine gelindiğinde -Batılılaşma 

hareketleri devam etmekle birlikte- ilan edilen anayasal monarşinin kısa sürede askıya alınması 

Osmanlı’da büyük bir muhalefeti canlandırmaya başlamıştır. 

II. Abdülhamid döneminde Osmanlı’da meşrutiyet tartışmaları gittikçe alevlenirken XX. 

yüzyılın başında, yaklaşık bir asırdır modernleşme yolunda Osmanlı’yı takip eden, Müslüman komşu 

devleti İran’da meşrutiyetin ilan edilmesi (1906), Osmanlı’da -II. Meşrutiyet’in ilanına kadar devam 

edecek- İran’a dair müspet bazı yeni söylemleri, yeni fikirleri ve hatta hareketleri ortaya çıkarmıştır. 

Bu istisnaî döneme dikkat çekilmemesi yahut farklılığının göz ardı edilmesi Osmanlı-İran 

münasebetleri tarihine dair eksik, bir noktasıyla da hatalı değerlendirmelere yol açacağı muhakkaktır. 

Dolayısıyla, siyasetin konjonktürel bir durum olduğunu da varsayarak İran’daki söz konusu 

gelişmenin Osmanlı devlet siyasetine, muhalefet düşüncesi ve politikalarına nasıl yansıdığını ele 

almanın Osmanlı-İran ilişkileri tarihine bir katkı sağlayacağı, yeni bir bakış açısı getireceği rahatlıkla 

ifade edilebilir.  



2 
 

İran Meşrutiyet hareketinin 1905’ten 1911’e kadar devam etmesine rağmen çalışmanın 

1905-1908 tarih aralığıyla sınırlandırılması aslında iki devletin anayasal hareketliliği ve ilişkileri 

bakımından istisnaî bir devre olan bir döneme yönelik vurgudur. Öyle ki, bu dönemde İran, anayasal 

monarşi sistemine geçerken Osmanlı’da muhalefet, meşrutiyetin yeniden ilanı için sözlü ve fiili 

mücadeleler vermekte, idare ise bu düşünceye yönelik sansürler uygulanmaktaydı. Çalışmanın söz 

konusu dönemle kısıtlanmasının bir diğer sebebi de 1908 ortasında siyasi konjonktürün değişmesidir. 

Haziran 1908’de İran’da Muhammed Ali Şah iradesiyle ve Rusların da desteğiyle meclis bombalanıp 

meşrutiyet askıya alınırken, Temmuz 1908’de Osmanlı’da yaklaşık 30 senenin ardından yeniden 

meclis açılmakta meşrutiyet ilan edilmekteydi. Bu değişimlerin elbette sadece siyasi alana değil 

kültürel ve sosyal hayata yansımaları olmuş iki devlette yeni durumlar ortaya çıkarmıştır. Dolayısıyla 

farklı bir çalışma teşkil edecek kadar geniş bir saha olan bu ikinci dönem (1908-1911) ele 

alınmamıştır. Ayrıca II. Abdülhamid ile İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin (İTC) İran Meşrutiyeti’ne 

yönelik siyasetlerini en net şekilde ayrıştırabilmek, bir noktasıyla da kıyaslayabilmek için bu dönemle 

kısıtlı kalınması gerektiği kanaati hâsıl olmuştur. Bunun en önemli sebebi hiç şüphesiz II. 

Meşrutiyet’in ilanı sonrasında II. Abdülhamid bir süre daha iktidarda kalsa da İTC’nin iktidarda söz 

sahibi olmaya başlamasıdır. Dolayısıyla net bir ayrım yapılabilmesi için İTC’nin henüz iktidarda söz 

sahibi olmadığı bir dönem dikkate alınmalıydı. Başlangıç tarihi olarak İran’da meşrutiyetin ilan 

edildiği 1906 yılını değil de bir yıl öncesini tercih etmemiz İran’daki aktif muhalefetin 1905’te 

başlamış olmasıdır. Nitekim Ahmed Kesrevi gibi dönemin canlı şahidi olan tarihçiler, şah ve 

yöneticilerine karşı verdikleri mücadelelerle İran Meşrutiyet Hareketi’nin sembol isimleri olarak 

gösterilen Abdullah b. İsmail Behbehânî ve Seyyid Muhammed Tabatabâî’nin Mart 1905’te bir araya 

gelerek iktidara karşı aktif muhalefette anlaşmalarını İran Meşrutiyeti’nin başlangıcı kabul ederler.  

Çalışma giriş ve üç bölümden teşekkül etmiştir. Giriş bölümünde öncelikle XIX. yüzyılda 

modernleşme hareketlerine Osmanlı’nın nasıl ön ayak olduğu hususuna kısaca değinilmiştir. Akabinde 

XIX. yüzyılda Osmanlı’daki ıslahat hareketlerinin İran’a nasıl, hangi kanallar üzerinden aktarıldığı 

ortaya koyulmuş, özellikle meşrutiyet, anayasa ve kanun gibi kavramların Osmanlı’dan İran’a intikal 

etmesinde kilit rol oynayan, İranlı reformist devlet adamları, Ahter gazetesi ve çevresi, Cemaleddin 

Efganî ve Mirza Melkum Han gibi şahsiyet ve kurumların üzerinde durulmuştur. Ayrıca bunların 

Osmanlı aydınları ile kurdukları irtibatlara ışık tutulmuştur.   

Araştırmanın “İran Meşrutiyeti’ne Yönelik Osmanlı Muhaliflerinin Düşünce ve Politikaları” 

başlığını taşıyan ilk bölümde ekseriyeti Mısır, Balkanlar ve Avrupa’da bulunan Jön Türklerin 

Osmanlı’da meşrutiyet mücadelesi verirken İran’da meşrutiyetin ilan edilmesine nasıl reaksiyon 

gösterdikleri kaleme aldıkları metinler üzerinden ele alınmıştır. Daha detaylı olarak “bir zamanlar 

kendilerinden de geri kalmış” İran’a meşrutiyet hareketleri hususunda nasıl “ibret”le baktıkları, 



3 
 

“örnek” aldıkları, Osmanlı toplumuna ne şekilde yansıttıkları incelenmiştir. Buradan hareketle 

Osmanlı ve İran’daki farklı sınıfları bu meselede nasıl kıyasladıkları üzerinde de durulmuştur. 

Akabinde İran Meşrutiyeti’ne yönelik sözlü desteklerinin nasıl fiili irtibata dönüştüğü, İTC’nin önemli 

simalarından, hatipliğiyle nâm salmış Ömer Naci’nin İran’daki faaliyetleri üzerinden açıklanmıştır. 

Oradaki faaliyetleri, İranlı meşrutiyetçilerle ilişkileri de gün yüzüne çıkarılarak İran Meşrutiyeti’nin 

Osmanlı’daki meşrutiyet ayaklanmaları için nasıl “nokta-i istinad” olduğu izah edilmiştir. Bu bölümde 

değinilen son konu ise Osmanlı muhaliflerinin, yaklaşık dört asırdır süren Osmanlı-İran sınır 

çatışmalarını dönem siyasetleriyle nasıl ilişkilendirdikleri, İran Meşrutiyet hareketleri ve II. 

Abdülhamid siyasetiyle nasıl bağdaştırdıklarıdır. Bu bahiste ilk başta Osmanlı-İran sınırının, 

anlaşmazlıklarının tarihi seyri ele alınmış, yaşanan çekişmede hangi sebeplerin buna yol açtığı genel 

olarak tasvir edilmiştir. Buradan hareketle birçok farklı sebeplerin tetikleyici olduğu bu tarihî 

meselenin, bir siyasî argüman olarak nasıl kullanıldığı ve dar bir yorum çerçevesinde nasıl işlendiği 

ortaya koyulmuştur. 

Çalışmanın ikinci bölümünde Osmanlı’yla Türklük, İran’la Şiilik ve Rusya’yla tebaiyet 

bakımından irtibatları bulunan Kafkas Türklerinin İran’daki meşrutiyet hareketine nasıl baktıkları 

Bakü’de 1905-1908 yılları arasında neşredilen Ahmed Ağaoğlu idaresindeki İrşad ve İTC’nin 

kurucularından Hüseyinzâde Ali Turan Bey’in çıkardığı Füyûzât gazeteleri üzerinden incelenmiştir. 

Nitekim bu ana konu ele alınmadan önce Osmanlı, Rusya ve İran’ın ortak noktası olarak kabul edilen 

muhalefet merkezi başta Bakü ve civar bölgenin jeopolitik önemine dikkat çekilmiş ve böylelikle İran 

ile nasıl bir bağlantısı olduğu, Rus sosyalizminin nasıl İran’a taşındığı ve etkisi işlenmiştir. Ayrıca söz 

konusu gazetelerin konumunu göstermek amacıyla Jön Türklerle irtibatlarına, yakınlıklarına ve 

yardımlaşmalarına değinilmiştir. Nihayetinde başta Ahmed Ağaoğlu, Hüseyinzade Ali Turan Bey, 

Mehmet Emin Resulzade, Ömer Faik Numanzâde gibi Kafkas Türklerinin metinleri üzerinden İran 

Meşrutiyeti’ne yönelik bakış açıları kaleme alınmıştır. 

Üçüncü ve son bölümde ise ilk iki bölümden farklı olarak muhalefetin İran siyasetinden 

uzaklaşılmış, iktidarın bakış açısı merkeze getirilmiştir. Bu bölümde, II. Abdülhamid’in kendi rejimini 

korumaya, kuvvetlendirmeye ve devam ettirmeye çalışırken İttihad-ı İslam siyasetiyle son senelerde 

yakınlaştığı İran’da ortaya çıkan yeni rejime yönelik hangi siyasetleri takip ettiği cevaplanmaya 

çalışılmıştır. Bu soru ele alınmadan önce, yaklaşık otuz üç yıl süren hükümdarlığı boyunca II. 

Abdülhamid’in İran’da hüküm süren İran şahlarından Nasirüddin Şah, Muzafferüddin Şah ve 

Muhammed Ali Şah ile nasıl münasebetler kurduğu, İngiltere ve Rusya tehlikelerine karşılık -Şiilik 

tehlikesini de göz önünde bulundurarak- Panislamizm politikasıyla nasıl bir siyaset güttüğünden 

bahsedilmiştir. Akabinde üç alt başlıkla iktidarın İran Meşrutiyeti’ne yönelik politikaları tahlil 

edilmiştir. Evvela, söz konusu dönemde Tahran Sefiri bulunan Şemseddin Bey’in İran Meşrutiyet 



4 
 

Hareketi’ne yönelik nasıl bir siyaset takip ettiği meselelere nasıl yaklaştığı, ne tür çözümler sunduğu 

ve hangi konularda İstanbul’la ayrıştığı ortaya koyulmuştur. Akabinde meşrutiyet hareketlerinin 

yaşandığı dönemde İran’dan Atebat’a teb’id edilen veya iltica eden yahut İstanbul’a kaçan İranlı siyasî 

figürlerin Devlet-i Aliyye tarafından nasıl karşılandığı, hangi politikalara tabi tutulduğu kaleme 

alınmıştır. Son olarak ise, söz konusu dönemde oldukça sert bir sansür politikası uygulayan iktidarın, 

Farsça neşriyata nasıl yaklaştığı, İran’daki meşrutiyet düşüncesinin bu sansür faaliyetlerinde ne kadar 

etken olduğu ne derece takip edildiği tetkik edilmiştir. Böylelikle okuyucuya muhalefet ve iktidarın 

İran Meşrutiyeti’ne yönelik politikalarını yer yer kıyaslama imkânı da sunulmuştur.  

Tüm bu bölümlerden hareketle bu çalışmada esas olarak amaçlanan İran Meşrutiyeti’nin 

tarihini yazmak değil, Osmanlı’da devlet ve muhalefetin İran’da 1905-1908 tarihleri arasında anayasal 

hareket bakımından yaşanan yeni gelişmelere sıcağı sıcağına vermiş oldukları tepkileri, takip ettikleri 

siyaseti ortaya koymaktır. Aynı zamanda özellikle Jön Türklerin kısa süreli de olsa İran 

Meşrutiyeti’nden nasıl beslendiklerini göstermektir. Bu amaçlar doğrultusunda Osmanlı nazarında 

İran Meşrutiyeti’nin tarihsel sürecinin tek bir dönem olarak değil farklı safhalarda ve boyutlarda ele 

alınması gerektiği kanaati hasıl olacak ve 1905-1908 döneminin Osmanlı-İran Meşrutiyet hareketleri 

münasebetleri bakımından İran’ın daha ön planda olduğu farklı, bir noktasıyla istisnaî bir dönem 

olduğu görülecektir.  

2. Literatür Değerlendirmesi  

XX. yüzyılın başında İran’da ve Osmanlı’da cereyan eden meşrutiyet hareketleri her iki 

devlette yüzyıl içerisinde gerçekleşen siyasal devrimlerin (Cumhuriyet’in ilanı, İran Devrimi) bir ayağı 

olarak görülmesi1 bakımından daima dikkat çeken, ilgi gören ve söz konusu devrimlerin tarihsel arka 

planını ortaya koymak için üzerinde durulan meseleler olmuştur.  Bu minval üzere Osmanlı ve İran’ın 

modernleşme serüvenlerini, bir alt başlıkta meşrutiyet hareketlerini ayrı ayrı ve müstakil olarak ele 

alan birçok çalışmalar yapılmıştır.  

                                                 
1 İran’da 1979 devriminin ulema siyaset ilişkisi bakımından 1906 Meşrutiyet hareketleriyle ilişkilendirilmesine dair bazı 
okumalar için bkz. Hamid Algar, “The Oppositional Rule of the Ulama in Twentieth-Century Iran”, Scholars, Saints and 
Sufis Muslim Religious Institutions in the Middle East since 1500, (ed. Nikki R. Keddie), Berkeley: University of California 
Press, 1972, s. 231-255; Şahruh Ahavi, İran’da Din ve Siyaset – Pehlevi Devrinde Ulema ve Devlet İlişkileri, (trc. Selahattin 
Ayaz), İstanbul: Yöneliş Yayınları, 1990, s. 61-111; Daryush Shayegan, Yaralı Bilinç – Geleneksel Toplumlarda Kültürel 
Şizofreni, (çev. Haldun Bayrı), İstanbul: Metis Yayınları, 3. Baskı, 2012, s. 173-191; Nikki R. Keddie, Modern Iran – Roots 
and Results of Revolution, New Haven&London: Yale University Press, 2. Baskı, 2006, s. 222-239; Michael Axworthy, 
Devrimci İran – İslam Cumhuriyeti’nin Tarihi, (çev. Ali Karatay), İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2020, s. 13-14, 36-
47; Osmanlı nazarından ise Cumhuriyet’in ilanına kadar gelen süreçte ortaya çıkan inkılap hareketleri Cumhuriyet inkılabının 
bir basamağı olarak gösterilmekte ve değerlendirilmektedir. Örneğin “Jön Türklerin tarihçisi” olarak bilinen Ahmed Bedevi 
Kuran, 1945 ve 1948’de kaleme aldığı ilk iki eserinde Jön Türkleri ve İttihad ve Terakki’yi konu edinirken bunu “İnkılap 
Tarihimiz” üst başlığıyla sunmaktaydı. Nitekim İnkılap Tarihimiz ve İttihad ve Terakki eserinin önsözünde de bu minval 
üzere “milli inkılabımızı ancak Cumhuriyet devrine münhasırmış gibi telâkki etmek ve mefkureciliğimizi bu kadar yakın bir 
maziye bağlamak millî varlığımız hesabına, herhalde büyük bir zühuldür” yorumunu düşmekteydi. Bkz. Ahmed Bedevi 
Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve İttihad ve Terakki, İstanbul: Tan Matbaası, 1948, s. 1.  



5 
 

Son yıllarda İran’da ve Batı’da İran Meşrutiyet hareketine dair kaleme alınmış birçok 

araştırma eserleri döneme dair ilgiyi arttırmış ve yeni çalışmalara sevk etmiştir.  Feridun Ademiyet, 

İran modernleşmesi ve anayasal hareket mevzularında kaleme aldığı biyografiler ve düşünce tarihi 

metinleri ile öncü kişilerden biri olmuştur. Sadece meşrutiyet dönemi ile sınırlı değil XIX. yüzyıldan 

itibaren İran’ın modernleşme sürecindeki seyrini, kişiler ve kurumlar üzerinden ele almakta ve 

genellikle Osmanlı ile bu süreçte kurulan temaslara da değinmektedir. Mirza Aga Han Kirmani, Mirza 

Talibof-i Tebrizî, Mirza Feth Ali Ahundzâde ve Emir-i Kebir gibi İran modernleşmesinde etkili olan 

şahısların entelektüel biyografilerini2 kaleme almakla birlikte “Terakki”, “Azadî (Hürriyet)”, “İctimai 

(Sosyal) Demokrasi” ve “Kanun” düşüncelerinin İran modernleşmesindeki tarihi seyri hakkında da 

geniş metinler ortaya koymuştur.3 Maşallah Acudâni, kaleme aldığı Meşruta-yi İranî (Tahran: 

İntişarat-ı Ahteran, 1384) eserinde, İran’da hürriyet, millet, devlet gibi düşüncelerin, yenilik 

hareketlerinin üzerinde durarak ayrıca Velayet-i Fakih ve ulemanın konumuna da işaret ederek İran’da 

güç ve iktidar oluşumu hakkında bilgi vermektedir. Eserinin ikinci bölümünde ise İran aydınları, 

devlet ricali ve İctimaiyun-i Amiyun gibi bazı gruplarının meşrutiyet sürecindeki etkilerinden söz 

etmektedir. Öte yandan Batı literatüründe ise Ervand Abrahamian, Iran: Between Two Revolutions 

(New Jersey: Princeton University Press, 1983) adlı eserinde XIX. yüzyıldan başlayarak Modern 

İran’ın siyasal tarihini kaleme almakta ve XIX. yüzyıldan 1979 İran Devrimi’ne dek yaşanan siyasal 

gelişmelerin, bir sürecin sonucu olduğunu ortaya koymaktadır. İran Meşrutiyeti’nin siyasi tarihine dair 

kalem oynatan araştırmacılardan biri de Mangol Bayat’tır.4 Kaçar Hanedanlığı’nın son dönemlerinde 

devlet ve ulema üzerinden bir değerlendirme ile eserine başlayan müellif, meşrutiyet hareketindeki 

entelijansiya ve tüccarlar, dinî muhalifler hakkında bilgiler vermekte, Trans Kafkasya’nın bu süreçteki 

etkisine değinmekte, meclisin kuruluşundan meşruta ve meşrua tartışmalarına kadar birçok mevzuyu 

ele almaktadır. Bayat, eserini küçük istibdat olarak tanımlanan meclisin bombalanmasından yeniden 

açıldığı 1909 tarihine kadar devam ettirmekte ve meclisin ikinci döneminde yaşanan gelişmeleri ele 

almamaktadır. İran Meşrutiyet hareketinin başlangıcından bitimine kadar siyasi tarihinin tamamını 

inceleyen isim ise The Iranian Constitutional Revolution, 1906-1911 (New York: Columbia 

University Press, 1996) adlı eseriyle Janet Afary’dir. 1906-1911’de meydana gelen tüm siyasal 

gelişmeleri derinlemesine ele alan Afary, söz konusu dönemdeki kadın konsilleri ve feminizmin 

                                                 
2 Feridun Ademiyet, Endişeha-yi Mirza Aga Han Kirmani, Tahran: İntişarat-ı Peyam, 1346; Endişeha-yi Mirza Talibof-i 
Tebrizî, Tahran: İntişarat-ı Peyam, 1346; Endişeha-yi Mirza Feth Ali Ahundzade, Tahran: İntişarat-ı Harezmi, 1349; Emir-i 
Kebir ve İran, Tahran: İntişarat-ı Harezmi, 1397.  
3 Feridun Ademiyet, Fikr-i Âzâdi ve Mukaddime-yi Nuhzet-i Meşrutiyet, Tahran: İntişarat-ı Sohen, 1340; Endişe-yi Terakki ve 
Hükûmet-i Kanun: Asr-ı Sipehsalar, Tahran: İntişarat-ı Harezmi, 1351; Fikr-i Demokrasi-yi İctimâî der Nuhzet-i Meşrutiyet-i 
İran, Tahran: İntişarat-ı Peyam, 1354; İdeoloji-yi Nuhzet-i Meşrutiyet-i İran, Tahran: İntişarat-ı Peyam, 1355. 
4 Mangol Bayat, Iran’s First Revolution – Shi’ism and the Constitutional Revolution of 1905-1909, New York: Oxford 
University Press, 1991 



6 
 

kökenlerini incelemesiyle de eserini ayrıcalıklı bir konuma getirmiştir.5 Söz konusu bu çalışmalar 

ekseriyetle İran modernleşmesi daha da özelde meşrutiyet sürecinin siyasi ve düşünce tarihini 

incelemiş ve yer yer modern İran devletinde nasıl bir etki yarattığı üzerinde durmuşlardır.  

II. Meşrutiyet’in siyasi tarihine dair ise daha geniş bir literatürün olduğu söylenebilir. Bunda 

elbette Meşrutiyet öncesinde başlayan ve II. Meşrutiyet sonrasında çok yaygın bir hâl alan matbuat 

faaliyetleri etkilidir. Ekseriyetle de Jön Türkler ve İttihad ve Terakki üzerinden dönemin siyasi tarihi 

ele alınmış ve bir inkılap süreci olarak değerlendirilmiştir.6 Meşrutiyetin yeniden ilan ediliş sürecini 

müstakil olarak konu edinen ve bu alanda ilk kaleme alınan eserlerin başında ise Tarık Zafer 

Tunaya’nın Hürriyet’in İlânı7 eseri gelmektedir. Ağırlıklı olarak Meşrutiyet’in ilanı sonrasına 

odaklansa da dönemin özet bir tasvirini ihtiva etmektedir. Söz konusu dönemin öncesinde ortaya çıkan 

muhalefet ve vergi ayaklanmalarını detaylı olarak ele alıp akabinde meşrutiyet sonrasındaki genel 

seçimlere kadar süreci götürüp dönemin daha yakından resmini çizen Aykut Kansu’nun 1908 

Devrimi8 başlıklı eseri de bu alanda yapılan araştırmalarda en sık müracaat edilen çalışmalar arasına 

girmiştir. II. Meşrutiyet ayaklanmalarının başladığı Anadolu’ya dikkat kesilerek çok kısa bir tarih 

aralığını ele alan Kudret Emiroğlu ise kaleme aldığı Anadolu’da Devrim Günleri başlıklı eseriyle II. 

Meşrutiyet’teki siyasi gelişmeleri daha mikro bir bakış açısıyla ele almıştır. Burada ifade etmek 

gerekir ki II. Meşrutiyet tarihine dair arşiv belgeleri ve süreli yayınları haricinde en net bilgileri sunan 

çalışmalar dönem aydınlarının hatıratlarıdır.9 

Her iki meşrutiyet hareketlerine dair kaleme alınan müstakil birçok metinler ortaya çıkmakla 

birlikte son senelerde İran ve Osmanlı’nın modernleşme serüvenini bir alt başlık olarak meşrutiyet 

hareketlerini kıyaslayan metinler de araştırmacılara yeni bir perspektif ve yeni bir tartışma sahası ve 

araştırma alanı sunmaktadır. Sınırlı olmakla birlikte bu tür çalışmalara verebileceğimiz en iyi 
                                                 
5 İran’da meşrutiyet hareketlerine ilişkin kapsamlı biyografileri içeren bir başka eser için bkz. İbrahim Safaî, Rehberan-ı 
Meşrûta, C. I-II,Tahran: İntişarat-ı Cavidan, 1363; Meşrutiyet dönemine dair açıklamalı daha geniş bir bibliyografya için 
bkz. Ali Pürsafer, Kitabşinasi-yi İnkılab-ı Meşrutiyet-i İran, Tahran: Merkez-i Neşr-i Danişgâhi, 1373. 
6 Bazı çalışmalar için bkz. Ahmed Bedevi Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve İttihad ve Terakki, İstanbul: Tan Matbaası, 1948; Şerif 
Mardin, The Genesis of Young Ottoman Thought: A study in the modernization of Turkish political ideas, Princeton: 
Princeton University, 1962; Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasal Partiler: İkinci Meşrutiyet Dönemi: 1908-1918, İstanbul: 
Hürriyet Vakfı, 1984; M. Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük 
(1889-1902), İstanbul: İletişim Yayınları, 1985; aynı yazar, Preparation for a Revolution The Young Turks 1902-1908, 
Oxford: Oxford University Press, 2001; Feroz Ahmad, İttihad ve Terakki: 1908-1914, (trc. Nuran Yavuz), İstanbul: Kaynak 
Yayınları, 2. Baskı, 1986.  
7 Tarık Zafer Tunaya, Hürriyet’in İlanı: İkinci Meşrutiyet’in Siyasi Hayatına Bakışlar, İstanbul: Baha Matbaası, 1959.   
8 Aykut Kansu, 1908 Devrimi, (çev. Ayda Erbal), İstanbul: İletişim Yayınları, 1995; Kansu’nun bu çalışması 1990 yılında 
Massachusetts Institute of Technology, Department of Political Science’da kabul edilen “The elusive transformation – 
politics and economy during the formative decades of the capitalist state in Turkey, 1908-1930” başlıklı doktora tezinin bir 
bölümününün genişletilmiş, zenginleştirilmiş bir hâlidir.  
9 II. Meşrutiyet Dönemine dair hatıratları üzerine yapılan bir bibliyografya çalışması için bkz. Murat Hanilce, “II. Meşrutiyet 
Dönemine Dair Hatırat Bibliyografyası Denemesi”, bilig, Nu: 47 (Güz 2008), s. 147-166; II. Meşrutiyet hakkında düzenlenen 
ve orada tebliğ edilen sunumların bir bibliyografya denemesi Serhat Aslaner tarafından hazırlanmıştır. Bkz. Serhat Aslaner, 
“100 Yıl Sonra II. Meşrutiyet”, DİVAN, XIII/25 (2008/2), s. 175-214.   



7 
 

örneklerden biri Rahim Reis Niya’nın XX. yüzyıl Osmanlı İran modernleşme süreçlerini ve aynı 

zamanda etkileşimlerini kapsamlı olarak ele alan üç ciltlik İran ve Osmanî der Âsitane-i Karn-i 

Bistom10 adlı çalışmasıdır. Türkçe literatürde ise modernleşme kıyaslamasına dair müstakil olarak ele 

alınan, tespit edebildiğimiz ilk metinlerden biri ise Celal Metin’in doktora çalışmasından çıkardığı 

Emperyalist Çağda Modernleşme – Türk ve İran (1800-1941) eseridir.11 Bir alt başlık olarak 

meşrutiyet hareketlerine inildiğinde ise Türkçe literatürde ilk karşımıza çıkan Mustafa Kemal Milani 

tarafından hazırlanan doktora çalışmasıdır.12 İki hareketin beslendikleri yerler ve işleyiş tarzları 

üzerine yapılan karşılaştırmalı çalışmada ortaya çıkış nedenleri olarak benzeyen bu hareketlerin sonuç 

olarak nasıl ayrıştığı üzerinde durulmuştur. Milani’ye göre, XIX. yüzyılda modernleşme sürecinde 

ortak yerden beslenen iki devlet yakın tarihlerde meşrutiyet tecrübelerini yaşasa da aynı tarihsel ve 

kültürel arka plana sahip olmamaları dolayısıyla bugün birbirinden tamamen farklı rejimlere 

sahiptirler. Öte yandan, Batı literatürüne baktığımızda ise ilk karşımıza çıkan eser İranlı tarihçi Nader 

Sohrabi’nin Revolution and Constitutionalism in the Ottoman Empire and Iran13 kitabıdır. Anayasal 

sistemin kurumsallaşma süreçlerini karşılıklı olarak ele alan müellif iki devletteki anayasal 

hareketlerin birbirine benzerliği ve farklılıklarını ortaya koymakta ve İran’a nispetle Osmanlı’nın 

devamında da Türkiye’nin nasıl daha kalıcı bir yapıda devam edebildiği hususundaki soru işaretlerini 

cevaplamaya çalışmaktadır.  

Osmanlı ve İran meşrutiyet hareketlerinin karşılaştırması üzerine yapılan araştırmalar bir 

sonraki aşamada bu iki hareketin birbirlerini nasıl, ne türde hangi yönde etkilediği sorularını da 

beraberinde getirmiş ve bu mevzuları ele alan yeni çalışmalara ön ayak olmuştur. Bunun neticesinde 

XX. yüzyıl boyunca Osmanlı’nın modernleşme konusundaki tecrübeleri ve öncülüğü XX. yüzyılın 

başında gerçekleşen İran Meşrutiyeti’ne nasıl sirayet ettiğine dair metinler kaleme alınmıştır. Rıza 

Kurtuluş’un 2010 yılında kaleme aldığı “1906-1911 İran Meşrutiyet Hareketinde Osmanlı Etkisi” adlı 

doktora tezine bu nazariyeden bakılabilir.14 Yazar çalışmasında bir asırdır devam eden Osmanlı 

modernleşmesinin İran modernleşmesine daha da özelde meşrutiyet hareketine tesiri üzerine 

                                                 
10 Rahim Reis Niya, İran ve Osmanî der Âsitane-i Karn-i Bistom, C. I-III, Tahran: İntişarat-ı Setûde, 1374. 
11 Celal Metin, 2006 yılında hazırladığı “Türk Modernleşmesi ve İran (1890-1936)” başlıklı tez çalışmasını tarih aralığını 
genişleterek neşretmiştir. Bkz. Celal Metin, Emperyalist Çağda Modernleşme – Türk ve İran (1800-1941), Ankara: Phoenix 
Yayınları, 2011.  
12 Mustafa Kemal Milani, “Constitutional revolutions: Iran (1906) and Ottoman Empire (1908) compared”, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Boğaziçi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul: 2002. 
13 Nader Sohrabi, Revolution and Constitutionalism in the Ottoman Empire and Iran, New York: Cambridge University 
Press, 2011; Sohrabi ayrıca 1905’te Rusya’daki meşrutiyet hareketini de dahil ederek yaptığı karşılaştırmasında Osmanlı ve 
İran’daki meşrutiyet hareketlerinin Rusya’dakine göre daha kuvvetli ve güçlü olduğunu ortaya koymaktadır. Bkz. Nader 
Sohrabi, “Historicizing Revolutions: Constitutional Revolutions in the Ottoman Empire, Iran and Russia, 1905-1908”, 
American Journal of Sociology, C/6 (May 1995), s. 1383-1447.  
14 Bu hususta kaleme alınan başlıca çalışmalardan Rıza Kurtuluş, “1906-1911 İran Meşrutiyet Hareketinde Osmanlı Etkisi”, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Ortadoğu Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul: 2010. 



8 
 

odaklanır. İran’daki XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren meşrutiyet fikrinin oluşumundan, 

İstanbul’un bu hareketteki rolüne kadar geniş bir değerlendirme yapmaya çalışır.  Benzer şekilde 

Fariba Zerinebaf’ın kaleme aldığı “Alternatif Moderniteler: Osmanlı İmparatorluğu ve İran’da 

Meşrutiyetçilik” başlıklı makalesi de Osmanlı ve İran aydınları üzerinden bu etkileşimi inceler.15 

Genel olarak bu çalışmalara bakıldığında modernleşme ve meşrutiyet hareketlerinde zaman zaman 

ortaya çıkan konjonktürel değişikliklerin üzerinde durulmadığı, yer yer basitleştirildiği ve genel kanaat 

(Osmanlı’nın İran üzerindeki etkisi) çerçevesinde törpülendiği görülmüştür. Buradan hareketle 

1906’da İran’da meşrutiyetin ilanıyla zuhur eden yeni siyasal ortamın, II. Meşrutiyet’in ilanına kadarki 

süreçte muhalefet ve iktidarıyla Osmanlı’yı ekseriyetle psikolojik zaman zaman da maddi olarak nasıl 

etkilediğinin ele alınmadığı gözlenmiştir. Osmanlı’da devlet ve muhalefetin söz konusu dönemde 

İran’a yönelik yeni söylem ve hareketlerine dair bir ilginin, vurgunun ve hatta dikkatin var 

olmadığının tespit edilmesi bizi böyle bir çalışmaya sevk etmiştir. Bu bakımdan Osmanlı ve İran’ın 

modernleşme bir alt başlıkta anayasal hareketlerinde tek taraflı bir etkiden ziyade karşılıklı bir etkiden 

bahsetmek adına döneme daha yakından ve detaylı bir bakış sağlamanın gerekli olduğu kanaati hasıl 

olmuştur. Bu tez, Osmanlı-İran meşrutiyet münasebetlerini geniş zaman dilimi üzerinden ele alan ve 

genellikle Osmanlı’nın müessir konumunu vurgulayan literatür çalışmalarına istisnaî bir not 

düşürmektedir. Ayrıca yukarıda zikredilen çalışmalarda, tezin ikinci bölümünü teşkil eden Osmanlı-

İran meşrutiyet münasebetlerinin ortak noktalardan biri olan Kafkas Türklerinin faaliyet ve 

düşüncelerini kapsamlı olarak ele almamaları, bu tezi bu sahada daha da orijinal kılmaktadır.  

3. Yöntem ve Kaynaklar 

Çalışmada takip edilen usul, bölümlerde işlenen konulara göre farklılık arz etmektedir. 

Böyle bir çalışmayı ele alırken elbette dönemin evveliyatına gitmenin bir zaruret olduğu muhakkaktır. 

İncelenen dönemin daha iyi anlaşılması, geçmiş tarihe göre farklılığının ortaya koyulması için en 

azından meselenin tarihi sürecinin kısa da olsa ele alınması gerektiği kanaati hasıl olmuş ve bu 

çerçevede “XIX. Yüzyıl Osmanlı-İran İlişkilerinde Meşrutiyet Düşüncesinin Taşıyıcıları” başlığını 

taşıyan bir giriş metni kaleme alınmıştır.  

Birinci bölümde ilk olarak, 1905’ten II. Meşrutiyet’in ilanına kadarki süreçte Osmanlı 

muhaliflerinin gönüllü veya zoraki olarak gittikleri sürgünde neşrettikleri kitap ve gazeteler taranmış 

ve bu yayınlarda İran Meşrutiyeti’ne dair kaleme alınan metinler çıkarılmış akabinde de bu siyasi 

gelişmeyi nasıl okudukları aktarılmıştır. II. Abdülhamid muhalifliği ve meşrutiyetin yeniden tesisi 

hususu haricinde ekseriyetle ayrışan Jön Türklerin, İran Meşrutiyeti’ne bakışta da ortak bir dil 

                                                 
15 Fariba Zarinebaf, “Alternatif Moderniteler: Osmanlı İmparatorluğu ve İran’da Meşrutiyetçilik”, DİVAN, XIII/24 (2008), s. 
48-78.  



9 
 

kullanmaları sebebiyle konu bütünlüğünü de bozmamak adına metinleri bir arada ele alınmıştır. Fakat 

yeri geldiğinde bazı durumlarda söylemlere dikkat çekmek metinlerin farklılıklarını ortaya koymak 

adına müelliflerin, gazetelerin düşünce yapıları, mensubiyetleri ve ilişkilerini de zikretmekten geri 

durulmamıştır. 1908 öncesinde, İran Meşrutiyeti’ne dair kalem oynatan muhaliflerin ekseriyetinin II. 

Meşrutiyet sonrasında İran meselesine dair yazılar kaleme alsalar da hem Osmanlı’da hem de İran’da 

konjonktürün değişmiş olması meselelere yeni bakışlar getirdiği için bu metinleri ikinci planda 

tutulmuştur. Lakin zaman zaman dönemsel düşünce farklılıklarına temas etmek için bu metinlerine 

atıfta bulunulduğu yerler de olmuştur. Bölümün ana unsurlarından olan İttihad ve Terakki 

Cemiyeti’nin gün yüzüne çıkan evrakları, yazışmaları da taranarak İran Meşrutiyeti’ne dair olanlar bu 

başlık altında değerlendirilmiş ve tahlil edilmiştir.  

Çalışmanın ikinci bölümünde de yine bir muhalif grubun ele alınmasına rağmen ilk 

bölümden ayrı tutulmasının başlıca sebebi bulundukları bölgenin (Bakü) etkisi ve diğer muhaliflere 

nazaran İran’a olan manevî bağlılıklarıdır. Bölümün, Ahmed Ağaoğlu’nun İrşad ve Hüseyinzâde Ali 

Turan Bey’in Füyûzat gazeteleri ile sınırlı tutulması ise hem yazar kadrolarının hem de imtiyaz 

sahiplerinin Jön Türklerle dolaylı veya doğrudan olan irtibatları hatta bazılarının bir Jön Türk olması 

nedeniyledir. Bu irtibat II. Abdülhamid muhalifliğine yönelik söylemlerinde açıkça görüldüğü gibi 

Osmanlı’da meşrutiyetin ilanı sonrasında gittikleri İstanbul’da İTC ile kurdukları münasebetler 

üzerinden de anlaşılmaktadır. Bu bölümde de ilk bölümde olduğu gibi müelliflerin İran Meşrutiyet 

Hareketi’ne dair II. Meşrutiyet öncesindeki metinleri esas kaynak olarak kabul edilmiş, sonrasında 

kaleme aldığı yazılar ise yan kaynaklar olarak değerlendirilmiş ve yer yer kullanılmıştır.   

Muhalefeti merkeze aldığımız ilk iki bölümde ana kaynaklarımız muhaliflere ait, devlet 

nazarında ekseriyeti evrak-ı muzırra kabul edilen süreli yayınlar ve kitaplar ayrıca onlara ait resmî 

evraklar olmuştur. Süreli yayınlar arasında başta İTC’nin resmî yayın organı Şûrâ-yı Ümmet, Abdullah 

Cevdet’in Mısır’da neşrettiği İctihad, Ahmed Kemal Akünal ve ilmiyeden Ubeydullah Efendi’nin 

idaresinde çıkan Doğru Söz, yine Mısır’da Jön Türklerin önemli yayınlarından cemiyetin 

kurucularından Şerafeddin Mağmumî’nin yayınladığı Türk, Refik Bey el-Azm ve Abdullah Cevdet’in 

öncülüğünü yaptığı Şûrâ-yı Osmanî, Balkanlarda Ethem Ruhi Balkan tarafından neşredilen Balkan ve 

Tuna, Mehmet Sabri Bey’in imtiyaz sahibi olduğu Ahali, Paris’te Ahmed Rıza tarafından neşrolunan 

Terakki ve son olarak yukarıda da zikrettiğimiz Bakü’de Ahmed Ağaoğlu’nun idaresinde çıkan İrşad 

ve İTC’nin kurucularından Hüseyinzâde Ali Turan Bey’in Zeynelabidin Takıyev’in maddi destekleri 

ile yayınladığı Füyûzât gazete ve dergileri gelmektedir. Tüm bu süreli neşriyatın 1905-1908 yıllarına 

ait ulaşabildiğimiz yaklaşık iki bini aşan sayısı taranarak ele aldığımız bölümlerin temel metni ortaya 

çıkarılmıştır. Ayrıca ekseriyetle çalışmanın ilk bölümünde kullanılan İTC’ye ait resmî evraklar da 



10 
 

çalışmanın ana kaynaklarından biri olmuştur. Özellikle Paris Cemiyet Merkezi’ne ait Muhaberat 

Kopya Defterleri’ni ilk bölümde sıkça kullandık.16  

1906-1908 yıllarında cemiyetin yazışmalarının bir kayıt defteri olarak tanımlayabileceğimiz 

bu defterleri ilk kullananlardan biri çalışmada da atıflarda bulunduğumuz Arif Cemil’dir. Cemil’in 

1934 yılında Milliyet gazetesinde yaklaşık sekiz ay boyunca bu defterlerde bulunan yazışmalardan 

bazılarını tefrika olarak neşretmesi,17 bazen defterlerde bulunmayan cevabî mektupları da -tarih 

belirtmeksizin- içermesi ve yine defterdeki bazı sansürlü ibareleri (isim, yer, yayın vb.) açıkça 

zikretmesi bakımından son derece kıymetlidir. Akabinde Ahmed Bedevi Kuran, Yusuf Hikmet Bayur, 

Tarık Zafer Tunaya ve Şükrü Hanioğlu gibi tarihçilerin araştırmalarında kullanılan bu defterler ilk kez 

tam olarak Çiğdem Önal Emiroğlu ve Kudret Emiroğlu tarafından -kısmî yanlış okumalarla- yeni 

yazıya aktarılmış orijinal görüntüleriyle birlikte okuyucuya sunulmuştur.18 

II. Abdülhamid idaresinin uygulamış olduğu sansür ve baskı politikası, araştırmanın önemli 

bir noktasını teşkil eden İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin özellikle II. Meşrutiyet öncesine dair 

evraklarının kemiyet olarak azlığına sebebiyet verdiği ifade edilebilir. Hükûmetin, cemiyete yönelik 

sert politikaları nedeniyle cemiyet içerisindeki haberleşme evraklarının ekseriyetle ortadan 

kaldırıldığı19 ve var olanların da ekseriyetle şifreli olduğu görülmektedir. Arif Cemil de İttihad ve 

Terakki’ye dair kaleme aldığı tefrikasında, cemiyetin önemli bir noktası olan Selanik Merkez-i 

Umumisine ait tüm vesikaların yakıldığını aktarır.20 Nihai olarak bu durumun, İTC’nin meşrutiyet 

öncesi politikasına yönelik resmî evraklarının çeşitliliğini azalttığı düşünülebilir. Ayrıca İTC Paris 

                                                 
16 Söz konusu defterlerden Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti Merkezi’nin 1906-1907 Senelerinin Muhaberat Kopyası 
başlığını taşıyan ilk cildi İstanbul Belediyesi Atatürk Kitaplığı’nda, İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin 15 Teşrin-i Sani 1907-28 
Mart 1908 Senelerine Ait Muhaberatının Kayıt Defteri adını taşıyan ikinci cildi ise Türk Tarih Kurumu Kütüphanesi’nde yer 
almaktadır.  
17 Arif Cemil, “Bahaeddin Şakir Beyin Bıraktığı Vesikalara Göre İttihad ve Terakki”, Milliyet, Nu: 2925 (4 Nisan 1934) – 
3196 (31 Kanun-i Evvel 1934) (Bundan sonra “Bahaeddin Şakir…”). 
18 Osmanlı Terakki ve İttihat Cemiyeti Paris Merkezi Yazışmaları Kopya Defterleri (1906-1908), (haz. Çiğdem Önal 
Emiroğlu – Kudret Emiroğlu), İstanbul: Türk Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2017; Bu neşirden önce Filiz Cengiz tarafından 
1997 yılında hazırlanan lisansüstü çalışmada birinci cildin tamamı latin harflerine aktarılmıştır. Bkz. Filiz Cengiz, “Dr. 
Nazım ve Bahaeddin Şakir’in Kaleminden İttihat ve Terakki Cemiyeti (1906-1907)”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
İstanbul Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi Enstitüsü, İstanbul: 1997.  
19 İttihad ve Terakki Cemiyetinin II. Meşrutiyet öncesi dönemde üst kadrosunun bulunduğu Paris’te dahi cemiyetin ileri 
gelenleri II. Abdülhamid’in tarassudu altında kalmışlardır. Paris Sefaretinden Bâbıâli’ye gönderilen bazı tebligatların, içeride 
çalışan bazı memurlar tarafından Paris’teki Jön Türklere sızdırıldığı ve buna karşı tedbirler almaları sağlandığı 
anlaşılmaktadır. Bu gizli haberleşmelerin birinde İstanbul’dan Paris’e şöyle bir mektup gönderilir: “Geçen gün Paris 
sefaretinden Hariciye nezaretine hususî bir tahrirat geldi. Bundan anlaşıldığına göre Paris sefareti Ahmet Rıza Bey’in 
oturduğu apartmanda bulunan hizmetçileri para ile satın almaya muvaffak olmuştur. Bu hizmetçilerin vazifesi, Ahmet Rıza 
beyin odasında müzakere olursa söylenen sözleri gizlice dinleyip sefarete haber vermek veyahut Ahmet Rıza Bey’in evde 
yok iken onun evrakını karıştırarak mühim gördükleri kağıtları vesairesini çalıp sefarete teslim etmek imiş. Bu işittiğimiz 
haber gayet mevsuktur. Paris sefaretine karşı gayet ihtiyatlı hareket edilmesi, Ahmet Rıza Beyin evinde müzakere 
edilmemesi ve mühim evrak bulundurulmaması lazımdır. Ehemmiyetle nazarı dikkatinizi celbederiz.” Bkz. Cemil, “(Bundan 
Sonra “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, Nu: 2953 (2 Mayıs 1934), s. 2. 
20 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, Nu: 3145 (10 Teşrinisani 1934), s. 2. 



11 
 

Merkezi’nden gönderilen mektupların cevaplarının ekseriyetinin ortada bulunmamasının bir nedeni de 

bu siyaset anlayışı olduğu söylenebilir.  

Bu iki bölümde kullanılan kaynakların dönemin idaresi tarafından ciddi sansüre tabi 

tutulması kaynaklara erişim konusunda önemli bir kısıtlayıcı sebep olmuştur. Ekseriyeti Osmanlı 

sınırları dışında basılan ve gizli kanallar aracılığıyla dâhil edilmeye ve dağıtılmaya çalışılan başta 

Terakki, Şûrâ-yı Osmanî gibi bazı süreli yayınların bugün kütüphanelerde tam takım koleksiyonlarının 

bulunmamasında zikredilen sebep önemli bir etkendir. Bu durumun arşiv kültürü ile de doğrudan bir 

irtibatı olduğunu söylemek elbette gereklidir. Ayrıca yukarıda ifade edildiği üzere muhalifler 

arasındaki yazışmalarının ekseriyetle şahsî arşivlerde dağınık bir şekilde bulunuyor olması birçok 

meselenin tam olarak izah edilmesini zorlaştırmakta ve bazı soru işaretlerini cevapsız bırakmaktadır.  

“Osmanlı İdaresinin İran Meşrutiyeti’ne Yönelik Siyaseti” başlığını taşıyan üçüncü ve son 

bölümde ise başta Osmanlı Devlet Arşivindeki Yıldız, Hariciye, Dahiliye evrakları olmak üzere 

dönemin İngiliz diplomatlarının raporları ve devlet ricalinin hatıraları üzerinden bir metin inşa 

edilmiştir. II. Abdülhamid idaresinin İran Meşrutiyeti’ne yönelik siyaseti sefaret raporları, İran-

Osmanlı arasındaki sürgün ve iltica hareketlerine yönelik politikaları ve dönemin İran neşriyatına 

yaklaşımları üzerinden açıklanmaya çalışılmıştır. Bu bölüm kaleme alınırken söz konusu dönemde 

İran’da meşrutiyet hareketleri yaşanırken II. Abdülhamid tarafından Panislamizm siyasetinin de 

devam ettirildiği, Rusya ve İngiltere’nin İran’da hâkimiyet kurmaya çalıştıkları da göz önünde 

bulundurulmuştur. Bu nedenle zaman zaman İngiliz arşivine de müracaat edildiği görülecektir. İngiliz 

Dışişleri Bakanlığı’na ait bazı dosyalara online üzerinden erişim sağlanırken bazılarına ise Ahmed 

Beşîrî tarafından Kitâb-ı Âbi – Gozareşhâ-yı Mahremâne-i Vezaret-i Umur-i Hârice-i İngiliz Der-

bâre-i İnkılab-ı Meşrûta-i İran adıyla yayınlanan, 17 Aralık 1906’dan başlayıp 15 Şubat 1913’e kadar 

devam eden yazışmaları içeren 8 ciltlik eser üzerinden ulaşılmıştır.21 Ayrıca, arşiv belgeleri ile sınırlı 

bir bakış açışının, meseleleri tam olarak izah edemeyeceği, bazı soru işaretlerini açıkta bırakacağı 

düşüncesiyle II. Abdülhamid’in tahta çıktığında mâbeyn başkâtibi olarak tayin edilen sonrasında 

çeşitli aralıklarla sadrazamlık görevi tevdi edilen Küçük Said Paşa ve Hariciye memurlarından ve bir 

dönem Paris sefirliği de yapan Salih Münir Paşa gibi Osmanlı Devlet adamlarının Meşrutiyet 

sonrasında ve Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde kaleme aldıkları hatıralarına da başvurulmuştur.22 

Yalnız bununla da yetinilmemiş bazı meselelere İran cephesinden nasıl bakıldığını ortaya koymak için 

yer yer dönemin İran sefiri Erfauddevle gibi İranlı devlet ricalinin hatıratlarına da müracaat 

                                                 
21 Kitâb-ı Âbi – Gozareşhâ-yi Mahremâne-i Vezaret-i Umur-i Hârice-i İngiliz Der-bâre-i İnkılab-ı Meşrûta-i İran, haz. 
Ahmed Beşîrî, Tahran: Çaphâne-i Ketîbe, 2. Baskı, 1363, 
22 Said Paşa’nın Hâtırâtı, Dersaâdet: Sabah Matbaası, I-III, 1328; Salih Münir Paşa [Çorlu], Geçmiş Zamanlar – II. 
Abdülhamid Devri Osmanlı Diplomasisi, İstanbul ve Paris Hatıraları, haz. Ali Birinci – Selma Günaydın, Ankara: TTK 
Yayınları, 2015. 



12 
 

edilmiştir.23 Bir günlükten ziyade sonradan kaleme alınmış hatıratlar olması sebebiyle bu eserlere 

ihtiyatlı yaklaşılmış ve gerekli görülen noktalarda soru işaretleri bırakılmıştır.  

Çalışmanın konu çerçevesine dair bilgi verilirken, her ne kadar bu çalışmanın bir İran 

Meşrutiyet Hareketi tarihi olmadığı zikredilse de yaklaşık üç yıllık süreçte (1905-1908) İran’da 

yaşanan hadiselere yönelik devlet ve muhalefetin bakış açılarını daha iyi anlamak adına orada yaşanan 

bazı hadiseler gerekli görüldüğünde metin içerisinde bazen de dipnotlarda zikredilmiş ve tafsilatına 

girilmiştir. Bu bazen, döneme dair kaynaklar veya yukarıda literatür değerlendirmesinde daha detaylı 

olarak aktardığımız İran Meşrutiyet hareketi üzerine yapılan araştırmalar kullanılarak yapılmıştır. İran 

Meşrutiyet hareketine dair kaynak seviyesinde kullandığımız çalışmalar ekseriyetle dönemin canlı 

şahitleri tarafından kaleme alınan eserler olmuştur. İran Meşrutiyeti’ne dair en eski çalışmalardan ilki 

dönemin canlı şahitlerinden Nazimulislâm Kirmanî’ye (1863-1918) ait Târih-i Bidâri-i İraniyân adlı 

eserdir.24 Üç cilt olarak kaleme alınan ve yazarının vefatından sonra neşredilen eserde Nasirüddin Şah 

döneminden başlayıp Muhammed Ali Şah da dahil olmak üzere meşrutiyet süreci bazı arşiv belgeleri 

de paylaşılarak anlatılmaktadır. Yine dönemin canlı şahitlerinden İran Meşrutiyeti’nin önemli 

simalarından Melikulmütekellimin’in oğlu, Avrupa’da tahsil görmüş ve İran’da Kaçar hanedanlığı 

döneminde farklı aralıklarla vekillik yapmış Mehdi Melikzâde’nin kaleme aldığı Tarih-i İnkılâb-ı 

Meşrutiyet-i İran25 eseri döneme dair en önemli çalışmalardandır. Başta babası olmak üzere dönemin 

önemli şahsiyetlerinin hatıralarını da içeren bu eserde ulemanın kendi arasında ve devlet ricaliyle 

meşrutiyet hadiseleri üzerine yapmış oldukları yazışmalara da yer vermesi bakımından kıymetlidir. Bir 

diğer önemli eser meşrutiyet ilan edildiği dönem Tebriz’de henüz 16 yaşında genç bir delikanlı olan ve 

zaman zaman bazı faaliyetlere de katılan tarihçi Ahmed Kesrevi’nin kaleme aldığı Tarih-i Meşrutâ-i 

İran26 eseridir. 1905-1908 arası döneme yoğunlaşan müellif ayrıca meclisin topa tutulması akabinde 

Tebriz’de şahit olduğu direnişe de değinmektedir. Döneme dair bir diğer önemli eser ise İran’da 

meşrutiyet hadiselerinin henüz devam ettiği sırada İngiliz Şarkiyatçısı ve aynı zamanda İran 

meşrutiyetçileri ile yakın irtibatları bulunan Erward G. Browne’nin yayımladığı The Persian 

Revolution of 1905-190927 kitabıdır. Söz konusu eser meşrutiyet hareketlerine dair İngiliz siyasetini 

görmek açısından ayrıcalıklı bir konuma sahiptir. Dönemin siyasi figürlerinin kaleme aldıkları 

hatıraları da İran meşrutiyet tarihi için önemli başvuru kitapları arasında sayabiliriz. Yahya 
                                                 
23 Hatırat-ı Prens Erfa, der: Ali Dehbâşi, Tahran: İntişarat-ı Şehab-ı Sakib, 1378. 
24 Nâzimulislam Kirmani, Tarih-i Bidâri-yi İraniyân, (haz. Ali Ekber Saîdi Sircâni) Tahran: İntişârat-ı Bünyâd-ı Ferheng-i 
İran, 1357 
25 Mehdi Melikzâde, Tarih-i İnkılâb-ı Meşrutiyet-i İran, 7 Cilt (3 Cilt içinde), 2. Baskı, Tahran: İntişarat-ı İlmî, 1363. 
26 Ahmed Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İrân, Tahran: Müessese-i İntişarat-ı Emir-i Kebir, 14. Baskı, 1363 
27 Edward G. Browne, The Persian Revolution of 1905-1909, Cambridge: Cambridge University Press, 1910; İngiltere’nin 
siyasetine dair daha yakın dönemde yapılmış bir çalışma için ayrıca bkz. Mansour Bonakdarian, Britain and the Iranian 
Constitutional Revolution of 1906-1911: Foreign Policy, Imperialism and dissent, Syracuse: Syracuse University Press, 
2006.   



13 
 

Devletâbâdi’nin ve Seyyid Hasan Takizâde’nin hatıratlarını28 bu nazariyeden okumak gayet 

mümkündür. Zikrettiğimiz bu eserler, gerek müelliflerinin dönem şahitlerinden olması ve gerekse 

orijinal belgeler içermesi dolayısıyla bir bakıma kaynak mahiyetini almışlardır. 

Metin yazımında takip edilen usûl konusunda da birkaç hususu burada zikretmek gerekir. 

Öncelikle orijinal metinlerin aktarımında okuma kolaylığı esas alınarak apostrof çok kullanılmamış, 

sadece anlam bozukluğuna sebebiyet vereceği düşünülen noktalarda tercih edilmiştir. Süreli yayınlara 

yapılan atıflarda gazetelerin varsa miladî yoksa sırasıyla rumî ve hicrî takvimlerden birine yer 

verilmiştir. Çalışmanın ikinci bölümünün ana kaynağını teşkil eden İrşad ve Füyûzât gazeteleri 

Bakü’de neşredilmesi dolayısıyla gazeteler Azeri Türkçesi olarak çıkmıştır. Dolayısıyla bu 

gazetelerden yapılan atıflarda orijinal dile mümkün mertebe müdahale edilmemiş sadece Osmanlı 

Türkçesinde kullanılmayan yahut anlaşılması güç kelimelere köşeli parantezle tek kelimelik 

açıklamalar düşülmüştür. Ayrıca dipnotlarda dönemin süreli yayınlarında neşredilen yazıların tarihleri 

konu itibariyle önem taşıdığından her atıfta tam künye yazılmıştır. Sadece aynı sayfa veya bir önceki 

sayfada bulunan atıflarda tam künye verilmemiş yalnızca yazı başlığı yeterli görülmüştür.     

4. XIX. Yüzyıl Osmanlı-İran İlişkilerinde Meşrutiyet Düşüncesinin Taşıyıcıları  

1774’te Küçük Kaynarca antlaşmasıyla neticelenen muharebede Osmanlı’nın ve 1813’te 

Gülistan muahedesi ile sonuçlanan savaşta İran’ın Rusya tarafından ağır bir hezimete uğratılmaları bu 

devletlerde modernleşme hareketlerine yeni bir ivme kazandırmıştır. Bu tarihlerden önce de her iki 

devletin modernleşme yolunda bazı teşebbüsleri olsa da özellikle askeri mağlubiyetler ve beraberinde 

gelen sömürge tehlikesi bu süreci daha da tetiklemiştir.29 Sanayi Devrimi ve Fransız İhtilali ile 

Avrupa’nın siyasi, ekonomik ve kültürel olarak ilerlemesi ve “öteki”ne üstünlük kurmaya başlaması 

                                                 
28 Yahya Devletâbadi Hayat-ı Yahya, (haz. Furuğ Devletâbadi), C. I-III, Tahran: İntişarat-ı Firdevsi, 4. Baskı, 1362; Seyyid 
Hasan Takizâde, Zendegi-yi Tufanî (Hatırat), (haz. Azizullah Alizade), Tahran: İntişarat-ı Firdevsi, 1379.  
29 İbrahim Müteferrika, I. Mahmud’a takdim etmek üzere kaleme aldığı Usûlü’l-hikem fi nizami’l-ümem adlı eserinde yeni bir 
askeri nizamın gerekliliğine işaret ederken Çarlık Rusya’sını “misal” göstermesi bu bakımdan kıymetlidir. Ona göre, 
“Bilcümle milel-i Nasara içinde Moskov keferesi bir zelil ve rezil ve itibardan kalmış bir taife-i hakaret-âyin ve hoş sıfat olup 
hiçbir düşman ittihaz edinmeğe zehreleri ve bir asker ile mukavemete kudretleri mutasavver değil iken” “âkıl ve dânâ” bir 
Çarın diğer toplumların durumlarını, “tanzim-i askere ve siyaset-i nâsa dair kavaid ve kanunlarını” etraflıca araştırarak 
“fünun-i harbiye esbabına râgıb ve bu ilimde mâhir erbab-ı hüneri sayd u cerr edip” onların yardımları ile muntazam bir 
askeri sistem ortaya çıkarmıştır. Bkz. İbrahim Müteferrika, Usûlü’l-hikem fî nizâmi’l-ümem, Kostantiniyye, 1131, 47b; 
Benzer ifadeleri yüzyılın sonuna doğru gelindiğinde de görebilmekteyiz. Devletin kanunlarının yenilenmesi, askeri ıslahat ve 
sınaî ve zıraî kalkınmaya dair bazı tavsiyeleri de ihtiva eden III. Selim’e takdim edilen Mehmed Emin Behiç’e (ö. 
1224/1809-1810) ait Sevanihü’l-Levâyıh adlı layihada yine Rus Çarı I. Petro’ya dikkat çekilmektedir. Çevresindeki 
devletlerin “hâl ve şiâr ve nizâm ve etvarlarını taharriye sarf-ı efkâr” eden çarın “başlarına tokmak ile darb olunsa pek kolay 
maddeyi on yılda öğrenmeğe istidaddan beri hayvân-ı bîizân olan” Moskov milletini “otuz kırk sene zarfında terbiye ile zü-
fünûn etmesi” ve haleflerinin de aynı şekilde devam ederek “müddet-i yesirede sair beş yüz, bin senelik devletlere ta’riz 
derecesini kesb etmesi” hayret uyandırmakta ve son olarak gerek devlet idaresinde gerek toplumdaki Müslüman cemiyetinin 
medenîsi bir tarafa en düşük bedevisinin dahi “taife-i efrancin en âkilinden müstaidd olduğu”na dikkat çekilmektedir. Bkz. 
Mehmet Emin Behiç’ten akt. Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük 
(1889-1902), İstanbul: İletişim Yayınları, 1985, s. 10-11. (Bundan sonra Bir Siyasal Örgüt…)  



14 
 

öncelikle kendi içinde bir arayışa, ıslahat düşüncesine sevk etmiş devamında da öncü olarak görmeye 

başladığı garbı takip edilmesi gereken bir seviyeye çıkarmıştır.30 

III. Ahmed döneminde Damat İbrahim Paşa’nın tavassutuyla Yirmisekiz Mehmed 

Çelebi’nin, oğlu Said Mehmed Efendi’nin de içinde bulunduğu bir heyetle Fransa’ya elçi olarak 

gönderilmesi birçok yeniliğin habercisi idi. Fransa’daki elçiliğiyle ilgili kendisine verilen 

talimatnamede “hizmet-i siyasiyesinin haricinde Fransa’nın vesâit-i umrân ve maârifine dahi layıkıyla 

kesb-i ıttılâ ederek kâbil-i tatbik olanlarını takrir etmesi” istenildiğinde31 bu talebe kaleme aldığı 

sefaretnâmesi32 ile cevap vermiş33 ve Fransa’ya yapılan bu ziyaretin tezahürleri de çok geçmeden 

görülmeye başlamıştı.34 Bunların en başında Yirmisekizçelebizâde Said Mehmed Efendi ile İbrahim 

Müteferrika’nın teşebbüsleriyle 1727’de yüzyılın en önemli gelişmelerinden olan Müteferrika 

matbaasının kurulması gelir. Kısa sürede çeviri ve telif olarak 17 farklı eserin basıldığı bu matbaada 

özellikle İbrahim Müteferrika’nın tahta yeni oturan I. Mahmud’a takdim etmek üzere kaleme aldığı 

Usûlü’l-hikem fî nizami’l-ümem adlı çalışması ise Batılılaşma adına en dikkat çeken eserdir.35 

                                                 
30 Ş. Tufan Buzpınar, “‘Öteki’ üzerinden hesaplaşma: Celâl Nuri ve Abdullah Cevdet’in Avrupa tartışmaları hakkında bir 
değerlendirme”, DİVAN, S: 19 (2005/2), s. 151-152.  
31 Akt. Zeki Arıkan, “Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi”, DİA, XLIII/551.  
32 Söz konusu sefaretnamenin, Batılılaşma sürecindeki konumuna dair bir giriş yazısıyla birlikte kütüphanelerdeki yazma 
nüshalarının edisyon-kritik yapılarak neşredilen bir basımı için bkz. Yirmisekiz Çelebi Mehmet Efendi, Fransa 
Sefaretnâmesi, (haz. Abdullah Uçman), İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017.   
33 Tanpınar’ın, “bakmasını, görmesini ve göstermesini bilen nadir yaradılışlardan” saydığı Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin 
sefaretnamesine “hiçbir kitap garplılaşma tarihimizde bu küçük sefaretname kadar mühim bir yer tutmaz” şeklinde atfettiği 
önem ve esere dair tahlili zikredilmeye değerdir: “Hakikatte bu küçük sefaretnamede devrinin bütün Fransa’sını bulmak 
mümkündür. Çelebi, sade rasadhane, teşrihhane, tiyatro ve opera gibi ilim ve kültür müesseselerini anlatmakla kalmaz. 
Ayrıca Fransız saray ve bahçe mimarisi üzerinde çok ve mühim tafsilât verir; aynacılık, halıcılık gibi büyük Fransız sanatları 
üzerinde durur, bazı teknik inkişaflara dikkat çeker. Evliya Çelebi’nin Viyana’sındaki otomatlara mukabil o, “ilm-i cerr-i 
eskal”den bahseder. Bunların yanı başında Fransız askerinin talim ve manevra şekillerini, askeri hastaneler ve kışlaları 
anlatır. Krallık kalelerinin maketlerini ihtiva eden divanhane bilhassa dikkat çeker. Kitapta açık mukayese yoktur, fakat her 
sayfada insan emeğinin bizimkinden çok başka bir tarzda idare edildiği bir âlemi görmekten gelen bir his vardır.” Bkz. 
Ahmet Hamdi Tanpınar, On Dokuzuncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, İstanbul: Dergâh Yayınları, 31. Baskı, 2020, s. 60-61 
(Bundan sonra Türk Edebiyatı Tarihi…); Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin gözlem konusundaki kabiliyeti Fransız yazarlar 
tarafından da zikredilmiş ve “fanatik” ve “kaba” doğulu elçilere nazaran onun medeni tavrına dikkat çekilmiştir: “Paris’ten 
ayrılırken, Doğulular hakkında o zamana kadar oluşmuş olan, Müslüman elçilerin fanatikliğine ve kabalığına ilişkin 
düşünceleri dağıtmıştı. Yol yordam bilir ve aklı başında biri olarak davranmıştı. Kişiliğine ilişkin mükemmel bir izlenim 
bırakmıştı.” Bkz. Eugène Daubigny’den aktaran Helene Desmet-Gregoire, Büyülü Divan XVIII. Yüzyıl Fransa’sında Türkler 
ve Türk Dünyası, (çev. Mehmet Ali Kılıçbay), İstanbul: Eren Yayıncılık, 1991, s. 13-14 (bundan sonra Büyülü Divan…); 
Osmanlı insanının XVIII. asırdan itibaren içinde bulunduğu mekânı ve zamanı başka bir bilinçle görmeye, dünya tarihi ve 
coğrafyayı öğrenmeye, kısacası tarihe bakış çizgisi ve bilincinin değişmeye başladığına dair bir başka yorum için bkz. İlber 
Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul: Timaş Yayınları, 43. Baskı, 2016, s. 18.  
34 Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin seyahatinin, sadece Osmanlı’da değil Fransa’da da ciddi tezahürleri olduğu görülmektedir. 
Çok yakın aralıklarla Fransa’yı ziyaret eden Osmanlı elçisi Mehmet Çelebi ile İran elçisi Mehmed Rıza beyin seyahat rotaları 
üzerinden yapılan bir karşılaştırma için bkz. Helene Desmet-Gregoire, Büyülü Divan, s. 14-17; Dönemin Fransız gazetesi 
Gazette’nin Mehmet Çelebi’nin seyahatini ele alan 12 sayfalık bir ek yayınlaması Mehmet Çelebi’nin İran sefirine göre daha 
büyük bir yankı uyandırdığının açık göstergesidir. Söz konusu metin 29 Mart 1721 tarihli 14 numaralı Gazette’ye 12 sayfalık 
ek olarak (s. 161-172) verilmiştir. Kapak sayfası için bkz. EK I.  
35 1732 yılında basılan bu eserin aynı yüzyıl içinde Batı’ya tercümeleri eserin kıymetine dair önemli işaretlerdir. İlk kez Karl 
Emerich Graf con Reviczky tarafından Fransızcaya çevrilen eser 1759’da Viyana’da neşredilmiş ve akabinde Paris’te korsan 
baskıları yapılmış ve son olarak 1777’de Rusçaya çevrilmiştir. Reviczky, çevirisine yazmış olduğu uzun girişte İbrahim 
Müteferrika’nın, milletinin askeri sistemini eleştirerek Hıristiyan ordusunu övmesini ve bunu da sarayın gözü önünde 
yapmasını hayretle karşılamaktadır. Eserin çevirileri ve korsan baskıları hakkında detaylı bilgi için bkz. Yahya Erdem, 
Müteferrika’nın İzinde – Kitap ve Matbuat Tarihi Yazıları, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2021, s. 36-39.  



15 
 

Avrupa’nın idare tarzlarından, eski ve yeni askerî nizamları karşılaştırılarak yeni usulün faydalarından 

bahsedilmesiyle bu eser bir nevi “Avrupalılaşma hareketinin beyannamesi” hüviyetini kazanmıştır.36  

XVIII. yüzyıl içerisinde Osmanlı’ya Fransa’dan gelen Alexander Comte de Bonneval 

(Humbaracı Ahmed Paşa), Baron de Tott gibi uzmanların askeri alandaki yenilikleri37 ve ordunun 

ıslahına dair faaliyetleri Osmanlı’da Tanzimat’ı çağıran, yenileşmeye sevk eden bir diğer ifadeyle 

Batılılaşmaya doğru yönelten etkenler olurken, yüzyılın sonuna doğru tahta geçen III. Selim’in devlet 

ricaline yönelik “devletin irat ve masrafı ve zait sefaheti cümlenizin malumudur. Eğer bana şimdilik 

kuru ekmeğe kani ol deseniz ben razıyım. Eğer birine taarruz eylesem pederi dahi böyle idi deyu lisan 

uzatacaksınız. Bana beyan edin Allah aşkına devlet elden gidiyor, sonra faide vermez, ben bildiğimi 

size ifade ettim. Siz de devlette hissemendsiniz”38 sözleri ise ıslahatın gerekliliğine yönelik ilk defa bir 

padişahın açık bir beyanını ihtiva etmekteydi. Nitekim döneminde gerçekleştirdiği askeri ve sivil 

alandaki ıslahat hareketleri de (Nizâm-ı Cedîd) bu düşüncenin nazariyattan fiiliyata döküldüğünün bir 

göstergesi olmuştur.39  

II. Mahmud dönemi ve sonrasına gelindiği vakit ise artık “Devlet-i Aliyye’nin yaşaması için 

garbı taklit etmekten başka çare”40 olmadığı açıkça beyan edilmekte ve yaklaşık bir asırdır ekseriyetle 

belirli ihtiyaç ve zaruretler çerçevesinde askeri alanda yapılan ıslahatlar artık hayatın her alanına 

teşmil edilmekteydi. Bu dönemde, devletin merkeziyetçi bir sisteme geçişi için Yeniçeri Ocağı 

kaldırılıp yerine Asakir-i Mansure-i Muhammediye adıyla askeri teşkilat oluşturulmuş (1826); Modern 

tıp eğitimi verilmesi için Mekteb-i Tıbbiye (1827) ve yeni askeri teşkilata subay yetiştirmek için 

Mekteb-i Harbiye (1835) kurulmuş; İlk kez bu mekteplerden talebeler Avrupa’ya tahsil için 

gönderilmiş (1830); Kamuoyunu bilgilendirmek ve aynı zamanda yönlendirmek için ilk resmî gazete 

(Takvim-i Vekâyi) yayınlanmaya başlanmış (1831); Askeri memurların yanında sivil memurların da 

yetiştirilmesi için Mekteb-i Mülkiye’nin (1856) de öncüsü olan Mekteb-i Maarif-i Adliye açılmış 

(1838); posta teşkilatı tesis edilmiş (1840) ve modern anlamda bir yüksek öğretime denk gelen 

Dârulfünûn’un temelleri atılmıştır (1846). Tanzimat dönemini de içine alan bu yüzyılda, askerî, idarî, 
                                                 
36 III. Ahmed devrini askeri ıslahatlar konusunda bir tasavvur dönemi değerlendirmesinde bulunan Tanpınar, İbrahim 
Müteferrika’nın bu eserinde ilk defa Garplılaşma konusunda bir teklif sahibi olduğunu zikreder. Bkz. Tanpınar, Türk 
Edebiyatı Tarihi…, s. 62-63.  
37 Humbaracı Ahmed Paşa ve Baron de Tott’un, Humbaracı Ocağı ve Süratçi Ocağının teşkili, yeni icat edilen topların 
kullanılması, Mühendishane’nin kurulması ve Tophane’nin ıslahı gibi birçok yeniliklerdeki faaliyetleri hakkında geniş bilgi 
için bkz. Mehmet Arif, “Humbaracıbaşı Ahmed Paşa (Bonnevel)”, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası, III/18 (1 Şubat 
1328), s. 1153-1157; IV/19 (1 Nisan 1329), s. 1220-1224; IV/20 (1 Haziran 1329), s. 1282-1286.     
38 III. Selim’e ait Hatt-ı Hümayûn’dan akt. Enver Ziya Karal, “Tanzimattan Evvel Garplılaşma Hareketleri (1718-1839)”, 
Tanzimat I: Yüzüncü Yıldönümü Münasebetiyle, İstanbul: Maarif Matbaası, 1940, s. 18.  
39 Nizâm-ı Cedid hareketinin Batılılaşma ve İslâmî Modernleşme üzerinden yapılan farklı bir okuması için bkz. Kahraman 
Şakul, “Nizâm-ı Cedid düşüncesinde batılılaşma ve İslâmî Modernleşme”, DİVAN, S. 19 (2005/2), s. 117-150.   
40 Edirne Antlaşmasının (1829) hükümlerini hafifletmek, harp tazminatı meselesini görüşmek için Rusya’ya gönderilen 
Serasker Kaymakamı Halil Rıfat Paşa’nın İstanbul’a avdet ettiğinde sarf ettiği sözlerdir. Akt. Tanpınar, Türk Edebiyatı 
Tarihi…, s. 85.  



16 
 

hukukî ve sivil alanda yapılan tüm bu ıslahatların en önemli noktası ise Tanzimat dönemi sonrasında 

gelen Meşrutiyet ve hatta Cumhuriyet döneminin temelini oluşturması idi.41 Aslında her bir ıslahat bir 

noktasıyla da Garplılaşmanın taşıyıcılığını üstlenmişti. Örneğin henüz yeni tesis edilmiş resmî gazete 

Takvim-i Vekâyi’nin ilk sayılarında İngiliz Kralının “serbestiyet” ve “şûra”ya ehemmiyet verdiğini 

beyan eden sözlerinin yer aldığı, “Meşveretgâh-ı Vükelâ” (House of Commons) ve “Meşveretgâh-ı 

Hânedân” (House of Lords)’a sunduğu takrirlerin tercüme edilip neşredilmesine bu nazariyeden 

rahatlıkla bakılabilir.42 

1856 yılında ilan edilen Islahat Fermanı ile aynı yıl içerisinde gerçekleşen Paris Antlaşması 

Osmanlı’yı Batı’ya bir adım daha yaklaştırmıştır. Bir taraftan Gülhane Hatt-ı Hümayun’u ile 

gayrimüslimlere tanınan eşitlik, Islahat Fermanı ile da kökleştirilmekte ve gayrimüslimlere ticari ve 

hukuki yeni haklar tanınmaktayken diğer taraftan da Osmanlı Devleti, Avrupa Düvel-i Muazzaması 

arasına dahil edilmekteydi.43 1867 yılına gelindiğinde ise artık meşrutiyet talepleri bizzat padişaha 

yazılan mektuplarda görülmekteydi. Dönemin önemli simalarından, Kavalalı Mehmed Ali Paşa’nın 

torunu ve Yeni Osmanlılar Cemiyeti’ne maddi destekleriyle bilinen Mustafa Fazıl Paşa44, Sultan 

Abdülaziz’e Paris’ten yazdığı mektubunda usul-i idarenin “constitution” olarak değiştirilmesini talep 

etmekte ve bunu, devletin kurtuluşu için bir çare görmekteydi:  

“Şevketlü Padişahım, tebdil-i usûl-i idare ile devleti kurtarınız. Nizâmât-ı serbestâne 

[Constitution] ile tezyin ederek şunu halas ediniz. Lakin öyle nizâmât-ı serbestâne ki sahih ve 

vâsi’ ve mümbit ola ve gerek hîn-i icrasında ve gerek bilâ-tagayyür devamında iktiza eden her 

türlü teminat ile ihâta eyleye. Evet, Padişahım ol nizâm-ı serbestâne İslâm ve Hıristiyanların 

                                                 
41 Cumhuriyet döneminde kaleme alınan bazı metinlerde “Yeni Türkiye”nin batılılaşma serüveni, XVIII. yüzyıldan 
başlatılarak anlatılır. Lakin bu anlatımlarda batılılaşma sürecinin devam etmesine rağmen II. Abdülhamid devresinin bir 
“fasıla” olarak kabul edilmesi ise daha çok ideolojik ve eksik bir düşünceyi çağrıştırmaktadır. Örnek bir metin için bkz. Tarık 
Z. Tunaya, “Türkiyenin Siyasî Hayatında Batılılaşma Hareketleri ve Kaynakları”, Yeni Türkiye içinde, İstanbul: Nebioğlu 
Yayınevi, 1959, s. 151-167; Ayrıca imparatorluğun en uzun yüzyılı olarak tanımlanan XIX. yüzyılın ıslahatlarını, hararetli 
tartışmalarını, modernleşme sancılarını ve bunların sonraki yüzyıla yansımaları için İlber Ortaylı’nın İmparatorluğun En 
Uzun Yüzyılı eserine başvurulabilir.  
42 Bazı tercümeler için bkz. Takvîm-i Vekâyi, Nu: 4 (21 Cemaziyelâhir 1247), s. 4; Nu: 13 (25 Şaban 1247), s. 2.  
43 Gerek Osmanlı devlet adamlarının gerekse Avrupalı siyasetçilerin bu meseleye yönelik düşüncelerini tasvir eden 
Hanioğlu’nun şu ifadeleri aktarılmaya değerdir: “1856 Islahat Fermanı ile gayrimüslim teb’aya tanınan haklar pek çok 
Osmanlı devlet adamı tarafından, Paris Anlaşması ile Tanzimat ricâlinin rüyalarını gerçek yapan Avrupa dengesinin üyesi 
haline gelme ve devletin “temâmiyet-i mülkiyye”sini bu dengenin üyelerinin kolektif garantisi altına sokma karşılığında 
“ödenen son bir bedel” olarak görünmüştü. İşin ilginç yanı, Avrupa siyasetçilerinin önemli bir bölümünün de “stratejik önemi 
bulunan” ve “büyük pazar” olma özelliği taşıyan Osmanlı Devleti’ne bu nedenlerden ve kendi kamuoylarının aleyhte 
yaklaşımından dolayı ancak ıslah edilerek katlanılabilir hale getirilerek “Öteki” olarak bakmalarıydı.” Bkz. M. Şükrü 
Hanioğlu, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e – Zihniyet, Siyaset ve Tarih, İstanbul: Bağlam Yayınları, 2006, s. 193.   
44 Paris’te bulunduğu sırada Yeni Osmanlılar’a yaptığı maddi destekleriyle onları devlete olan maddi bağlılıklarından nasıl 
kurtardığı hakkında bir yorum için bkz. Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasî Fikirleri 1895-1908, İstanbul: İletişim Yayınları, 
22. Baskı, 2019, s. 141-143.  



17 
 

kâffe-i hukukta ve vezaifte müsavatını mutazammın olacağından Avrupalıların hâkim ve 

mahkûm beyninde icrasını muhal zan ettikleri i’tidali husule getirecektir.”45 

Mustafa Fazıl Paşa’nın bu “constitution” talebi Sultan Abdülaziz’den değil, vefatının tam bir 

yıl sonrasında II. Abdülhamid’den karşılık bulabilmişti. Midhat Paşa ve beraberindekilerinin 

hazırlamış olduğu 119 maddelik kanûn-i esâsî ile Osmanlı Devleti artık bir “hükûmet-i meşrûta” 

statüsüne geçmişti. İlanından yaklaşık bir buçuk yıl sonra meclisle birlikte kanûn-i esâsînin de bir nevi 

askıya alınması ise II. Meşrutiyet’e kadar devam eden muhalif söylemin ana gündemini 

oluşturmuştur.46   

Osmanlı cephesinde bu gelişmeler yaşanırken İran’da da durum çok farklı değildi. XIX. 

yüzyılda Osmanlı’ya nispetle gerek merkezi bir devlet olmaması gerek ulemanın baskısı gerekse 

Rusya’nın sıcak denizlere inmek için kuzeyden, İngiltere’nin de Hindistan’a giden yolunu rahatlatmak 

için güneyden İran’a baskı kurmaları İran’ın batılılaşma hareketinde etkili olmuş ve güç zamanlar 

geçirmesine sebep olmuştur. Nitekim tüm bu problemlerle birlikte XX. yüzyıla dahil olan İran’ın, 

modernleşme adına atmış olduğu Meşrutiyet hareketi de Osmanlı’ya nisbetle çok uzun soluklu 

olmamış ve meşakkatli bir süreç yaşanmıştır.  

XIX. yüzyılın başında Rusya ile yapmış olduğu muharebelerden hezimetle ayrılan İran, 

özellikle askeri alanda yeni ıslahat hareketlerine başvurma gereği duymuş ve bu minval üzere Avrupa 

ile temaslarını arttırmaya başlamıştır. Muhammed Rıza Şah ve Napolyon arasında yapılan 

Finckenstein Antlaşmasının (1807) 6. ve 7. maddelerinde İran topçu ve piyadeleri için Fransa’nın 

İtalya ile birlikte silah ve askeri eğitmen sağlayacağı kararlaştırılmış47 ve bu maddeye binaen de 

                                                 
45 El-yevm Paris’te İkamet Üzere Bulunan Devletlü Fazıl Mustafa Paşa Hazretleri Tarafından Hak-Pay-i Hazret-i Şahaneye 
Takdim Olunan Arızanın Tercemesidir, y.y, [1282], s. 10-11. Mustafa Fazıl Paşa’nın Fransızca kaleme aldığı bu uzun 
mektubun, aynı dönem tercüme edilerek taş baskı olarak çoğaltıldığı görülmektedir. Orijinal metin için bkz. BOA, 
HR.SFR.3/126-62; Avrupa’da litografya usulüyle baskısı yapıldığı bilinen bu tercümenin – kanaatimizce ehemmiyetine 
binaen- II. Meşrutiyet sonrasında bu kez ofset olarak basıldığı da görülmektedir. Bkz. Paris’ten Bir Mektup, Dersaadet: Artin 
Âsaduryan Matbaası, 1326. Mustafa Fazıl Paşa’nın meşrutiyet usulünün gerekliliğine dair Sultan Abdülaziz’e gönderdiği 
benzer bir mektubu için ayrıca bkz. BOA, Y.EE./91-17; Mustafa Fazıl Paşa’nın Sultan Abdülaziz’e gönderdiği mektuplar 
hakkında geniş bir değerlendirme için bkz. M. Kaya Bilgegil, Yeni Çağ Türk Kültür ve Edebiyatı Üzerine Araştırmalar I - 
Yeni Osmanlılar, Ankara: Baylan Matbaası, Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1976, s. 5-105.   
46 Meclisin askıya alınması akabinde kanûn-i esâsî metni padişahın hatt-ı hümayunu ile birlikte devlet salnamelerinde 
yayınlanırken (Salname-i Devlet-i Aliyye-i Osmaniyye, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1291, 4-31; Salname-i Devlet-i Aliyye-i 
Osmaniyye, Dersaadet: Matbaa-i İhsan, 1322, s. 48-63 ) fiiliyatta uygulanmaması ciddi tartışma yaratmıştır. Kaleme alınan 
bazı metinlerde kanûn-i esâsînin câri olduğu ve şer’an tabi olunması gerektiği vurgulanmaktadır. Bkz. “Kanûn-i Esâsî”, 
İstikbal, S. 3 (10 Teşrin-i Sâni 1879), s. 1; Öte yandan Meşveret gazetesinin ilk sayısında yer alan “Kânun-i Esasi” yazısında 
gazetenin, “emniye-i mukaddese” olarak gördüğü “hükûmet-i milliye-i meşrûta” “Kanûn-i Esâsî”nin yeniden husulü için 
tesis edildiği zikredilmektedir. Bkz. H.H, “Kanûn-i Esâsî”, Meşveret, Nu: 1 (13 Cemaziyelâhir 1313), s. 2-3; II Abdülhamid 
idaresinden kaçarak Mısır’a giden ve orada İttihad ve Terakki’ye katılan Şeyh Ali Efendizâde Hoca Muhyiddin’in 1896’da 
Mısır’da çıkarmış olduğu gazeteye “Kanûn-i Esâsî” ismini vermesi ve çıkış yazısında “Biz, yeniden bir şey istid’a etmiyoruz 
vaktiyle millet-i İslâmiyye’nin nail olduğu bir hakkını gasıplarından istirdad etmek istiyoruz.” şeklindeki sözlerini bu 
tartışmalar nazariyesinden değerlendirmek mümkündür. Bkz. Şeyh Ali Efendizâde Hoca Muhyiddin, “Maksad-Meslek”, 
Kanûn-i Esâsî, Nu: 1 (21 Kanun-i Evvel 1896), s. 3.  
47 Bu antlaşmada İran’a ait nüshanın Türkçe olarak kaleme alınması, o dönemde Türkçe’nin İran’daki konumunu göstermesi 
açısından kıymetlidir. Louvre Müzesinde bulunan orijinal metnin neşri ve transkripsiyonu için bkz. Mustafa Balcı, 



18 
 

General Gardane önderliğinde sivil, askeri, mimar, hekim, mühendis gibi farklı meslek sahibi 

kişilerden oluşan 29 kişilik bir heyet gönderilmiştir. General Gardane’ın misyonu İran’da çok uzun 

soluklu olmasa da bölgede Fransız etkisinin yolunu açmıştır.48 XIX. yüzyılın başında İran coğrafyasını 

doğrudan ilgilendiren antlaşmaların49 tarih ve taraflarına bakıldığında bölgede uluslararası ilişkilerin 

hızlı ve keskin bir şekilde nasıl değiştiği ve İran’ın hangi devletlerin etkisi altında kaldığı rahatlıkla 

görülebilir.50 Bu durum, dönemin en önemli simalarından Azerbaycan valisi ve aynı zamanda veliaht 

Abbas Mirza’nın ıslahat hareketlerinden de okunabilir. Fransızlarla ilişkilerin iyi olduğu -yahut etkisi 

altında kaldığı- bir dönemde General Gardane heyetiyle İran’a gelen bir Fransız diplomattan (l’Ami) 

İran’da modern bir mektep kurmasını talep ederken, İngilizlerle yakınlaşmanın söz konusu olduğu 

dönemlerde İngiltere’ye talebeler göndermekte idi.51 İngiltere’ye gönderilen talebelerin ise İran 

modernleşmesi üzerindeki etkisi çok kısa sürede gözükmüş ve gayet kapsamlı bir hal almıştır. Bu 

talebeler arasındaki en önemli sima ise Mirza Salih Şirazî’dir. 1815’te başlayan ve yaklaşık dört yıl 

süren İngiltere macerasından dönerken beraberinde getirdiği matbaa makinesi ile İran’da ilk şahsî 

gazete teşebbüsünde bulunarak, kamuoyu meselelerini ele alan Kagaz-ı Ahbar isimli bir süreli yayın 

                                                                                                                                                         
“Finkesten Antlaşması ve Tarihî Bir Vesika Olarak Antlaşmanın Türkçe Metni”, Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, S. 15 
(2017), 7-28.  
48 Jean Carlmard, “Gardane Mission”, EIr, V/292-297; Alferd de Gardane’nin yaklaşık iki yıl süren İran görevi sırasındaki 
hatıraları oğlu tarafından neşredilmiş (La mission du Général Gardane en Perse Sous le premier Empire, Paris: 1865) 1983 
yılında da söz konusu hatırat Abbas İkbal tarafından Farsçaya tercüme edilmiştir. Hatırat-ı Me’muriyat-ı General Gardan 
der İran, Tahran, 1362; Mirza Abbas tarafından söz konusu heyette bulunan bir Fransız elçisine (l’Ami) de İran’da modern 
bir mektep kurma görevi verilmişti.   
49 1807 Finckenstein Antlaşması (Fransa-İran); 1807 Tilsit Antlaşması (Fransa-Rusya); 1813 Gülistan Antlaşması (Rusya-
İran); 1814 İngiltere-İran Antlaşması; 1823 Erzurum Antlaşması (Osmanlı-İran); 1828 Türkmençay Antlaşması (Rusya-İran); 
Bu antlaşmaların detayına dair genel bilgiler için bkz. Mihail Sergeyeviç İvanov (ed.), İran Tarihi, (çev. Hasan Demiroğlu), 
İstanbul: Selenge Yayınları, 2021, s. 247-258.  
50 Bu durumun Osmanlı için de bir veçhesiyle geçerli olduğunu söylememiz mümkündür. Her iki Müslüman devlet, dışarıdan 
maruz kaldıkları tehlikelere ekseriyetle yine dışarıdan güçlü/rakip bir devlete yanaşmak, politikasına razı olmak suretiyle çare 
bulmaya çalışmış kısacası “kolera ile veba arasında bir tercih yapmak” durumuyla karşılaşmışlardır. Uzun yıllar İran’ın 
Osmanlı sefirliğini yapmış akabinde de Nasirüddin Şah’ın sadrazamlık ve Hariciye Nazırı görevlerinde bulunmuş olan Mirza 
Hüseyin Han Sipehsalar’ın dönemin İran sefiri Fahri Bey’e Afganistan meselesinde İngiliz-Rus siyaseti arasında adeta 
sıkışmış olan devletinin politikasını şu sözlerle aktarıyordu: “Rusya devletiyle resmen ittifaka dair bir gûne muahedemiz 
yoktur. Hâlimizi Rusyalıya mümaşata olan mecburiyetimizi ve İngiltere devleti bizi temin edecek olsa Rusya politikasından 
ayrılmaya arzumuzu pek âlâ bilirsiniz. Ne çare ki İngiltere maslahatgüzarı tarafından emniyet verecek bir söz alamadığımız 
cihetle mecburi Rusyalıya mümaşaat ediyoruz” İran sefiri Fahri Bey’in Hariciye Nezaretine mahremane gönderdiği yazı için 
bkz. BOA, Y.A.HUS./159-113 (9 Zilkade 1295 [4 Kasım 1878]) Benzer ifadeleri yaklaşık çeyrek asır sonra bir Osmanlı 
entelektüelinden de duymaktayız. Dönemin önemli muhaliflerinden, ilmiye ve tarikat mensubu bir aileden çıkarak gittiği 
İngiltere’de Osmanlı’nın batılılaşma meselelerine dair ciddi tenkit yazıları kaleme alan Çerkeşşeyhizâde Halil Halid Bey’in, 
“İngiliz Türkfobisi”ne dair 1904 tarihli yazısında iki Müslüman devletin maruz kaldıkları bu hâli gayet iyi tasvir etmektedir: 
“Önceleri Müslüman Türkiye ve İran, İngiltere’yi Batı Avrupa’daki yegâne dost ve muhtemel müttefikleri olarak telakki 
ettikleri halde, şimdilerde, üstelik hatta her iki ülkenin de Rus işgaline en açık oldukları şu vakitlerde, kendi emniyetlerini 
Rusya’nın suyuna gitmekte buluyorlar. Bu değişikliğe onları mecbur bırakan ise İngiltere’deki Müslüman aleyhtarı 
siyasetçilerin takip edegeldikleri hem günahkâr hem de yobaz politikalarıdır.” Bkz. Halil Halid, “İngiliz Türkfobisi Üzerine 
Bir Çalışma (A Study in English Turcophobia, Pan-Islamic Society, London 1904)”, Bir Türkün Ruznamesi ve İngiliz Siyaseti 
Üzerine Yazıları içinde, (trc: Refik Bürüngüz), İstanbul: Klasik Yayınları, 2008, s. 175; Ervand Abrahamian ise XIX. 
başından itibaren İran’ı şekillendiren bu politikayı “paronayak bir siyaset tarzı” olarak tanımlamaktaydı. Bkz. Ervand 
Abrahamian, Modern İran Tarihi, (çev. Dilek Şendil), İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 4. Baskı, 2017, s. 50.  
51 Heribert Busse, “Abbas Mirza Qajar”, EIr, I/79-84.  



19 
 

neşretmeye başlamıştır.52 Diğer taraftan yine Mirza Salih Şirazî’yle İngiltere’ye seyahat eden 

talebelerden Mirza Rıza Mühendis, Abbas Mirza’nın talepleri üzerine Edward Gibbon’un The History 

of the Decline and Fall of the Roman Empire eseri, Voltaire’nin Historie de L’empire de Russie Sous 

Pierre Le Grand  ve  Histoire de Charles XII adlı eserlerini tercüme etmiştir. Avrupa’da tahsil gören 

talebelerin döndüklerinde mütercimlik vazifesi ile devlette istihdam edilmeleri de, bir modernleşme 

kanalı olan tercüme faaliyetlerini İran’da başlatmıştır.53     

Abbas Mirza’nın bu modernleşme süreci içerisinde Osmanlı’dan da etkilendiği şüphesizdir.54 

Osmanlı kaynakları üzerinden Batı’daki askeri eğitim hakkında bilgi edinirken aynı zamanda III. 

Selim’in Nizam-ı Cedid hareketinden etkilenmiş ve buna benzer bir hareketi idaresi altındaki 

Azerbaycan’da gerçekleştirmiştir. İstanbul’dan gelen Ermeniler aracılığıyla kurdurduğu matbaanın 

haricinde top dökümhanesi, tüfek atölyesi ve tercüme odası tesis ettirmiş,55 kısacası Tebriz’i, İran’ın 

modernliğe açılan kapısı haline getirmiştir.56 Nitekim çalışmanın ana meselesini oluşturan İran 

                                                 
52 Peter Avery, “Printing, The Press and Literature in Modern Iran”, The Cambridge History of Iran, Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008, VII/815-818; XIX. yüzyılda başlayan İran’daki modernleşme hareketlerini “sömürgeci modernlik” 
tanımı üzerinden ele alan, karşılaştırmalı edebiyat alanında yetkinliği ile tanınan Hamid Dabashi, başta Mirza Salih Şirazi 
olmak üzere Avrupa’ya giden talebelerin -aynı zamanda “inorganik entellektüellerin”- bu süreçteki rolünü oldukça önemser. 
Mirza Salih Şirazi’nin İran modern kültürüne, edebiyatına katkısını seyahatnamesi ile başlatır, gazete yayınlaması ile devam 
ettirir ve nihai olarak çeviri faaliyetlerine çektiği dikkat ile bitirir. Dabashi’ye göre İran’da XIX. yüzyılda başlayan, Farsça 
düzyazıdaki hızlı yalınlaşma “radikal ve devrimci değişimlerin gerçekleşmesine zemin hazırlayan bir kamusal söylemin 
üretiminde önemli bir etken”, olmuştur. Bu duruma en iyi örnek olarak gösterdiği Mirza Salih Şirazi’nin seyahatnamesine 
yüklediği anlam da bir hayli dikkat çekicidir: “Mirza Salih İngiltere’yi imal edilmiş bir ütopya, bir özgürlük modeli olarak 
kullanır. İran için bir ihtiyaç listesi çıkarmış, almak istediği şeyleri -kurumlar, yasalar ve uygulamaları- sıralamış, valizine 
koymuş ve (tıpkı o matbaa makinesi gibi) kendi memleketine götürmüştür. Mirza Salih’in seyahatnamesi, onun temenniyle 
kendi memleketinin geleceğini anlattığı kurucu nitelikte bir anlatı olarak; Platon’un Devlet’inin bir çeşit Farsça versiyonu 
olarak okunabilir.” Bkz. Hamid Dabashi, İran: Ketlenmiş Halk, (çev. Emine Ayhan), İstanbul: Metis Yayınları, 2008. S. 49-
82.     
53 Söz konusu talebeler ve tercüme faaliyetleri için bkz. Feridun Ademiyet, Emir-i Kebir ve İran, Tahran: Şirket-i Sihami-yi 
İntişarat-ı Harizmi, 7 Baskı, 1362, s. 378-383; Ademiyet, Osmanlı kaynaklarından Batı askeri eğitimi hakkında bilgi 
edinmeye çalışan Abbas Mirza’nın Fransız, İngiliz ve Rus yazarlardan oluşan kitaplık derlediğini de aktarır (s. 163); Dabashi 
XIX. yüzyıl boyunca devam eden bu tercüme faaliyetlerinin “İran’da yeni ortaya çıkan okur kitlesinin yalınlaştırılmış bir 
Farsça düzyazıyı geliştirmesine ve çalkantılı Avrupa tarihine aşinalık kazanmasına katkı” yaptığını ifade eder. Bkz. Hamid 
Dabashi, İran: Ketlenmiş Halk, s. 59-60.    
54 Abbas Mirza’nın idaresinde bulunduğu dönemde Terbiz’e seyahat eden bazı batılı diplomatların kaleme aldığı metinlerde 
Abbas Mirza’nın köşkünde karşılaştıkları bir manzara bu düşünceye dolaylı yoldan bir işarettir. Petersburg elçiliğinde görevli 
bir Alman subayı olan Moritz von Kotzebue ve Hindistan’a gitmek üzere görevlendirilen Fransız Botanikçi ve aynı zamanda 
bir doktor olan M. Belanger, Tebriz’deki hatıralarını kaleme aldıkları yazılarında, Abbas Mirza’nın konağında duvarlara asılı 
Çar Aleksander, Napolyon Bonaparte ve III. Selim portreleriyle karşılaştıklarında duydukları şaşkınlıklarını ifade 
etmektedirler. Bkz. Moritz von Kotzebue, Narrative of a Journey into Persia in the Suite of the Imperial Russian Embassy in 
the Year 1817, Philadelphia: M. Carey and Son, 1820, s. 139, 159; Urban Sylvanus, “M. Belanger’s Journey to Persia”, The 
Gentleman’s Magazine and Historical Chronicle, London: John Nichols and Son, XCV (1825), s. 301.  
55 Celal Metin, “Türk Modernleşmesi ve İran (1890-1936)”, Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlke ve İnkılapları 
Enstitüsü, 2006, s. 105; Bazı çeviri faaliyetleri için ayrıca bkz. Rahim Reis Niya, İran ve Osmanî der Âsitane-i Karn-i 
Bistom, Tahran: İntişarat-ı Setûde, 1374, C. I, s. 41-42 (Bundan sonra İran ve Osmanî…).  
56 İpek yolu üzerinde bulunan Tebriz, tarih boyunca Doğu-Batı arasındaki ticaret yolunun önemli bir merkezi halini almış ve 
dolayısıyla birçok milleti bir arada barındırmış ve önemli bir kültür merkezi olmuştur. İtalyan gezgin Marco Polo’nun Doğu 
ve Batı arasında en büyük Pazar olarak gördüğü bu şehirde henüz 14. yüzyılın başlarında İlhanlı veziri ve aynı zamanda 
modern anlamda ilk umumi dünya tarihi yazarı olan Reşidu’d-din Fazlullah el-Hemedânî tarafından Rab‘-i Reşîdî adı altında 
neredeyse bir şehir boyutunda bir külliye inşa edilmiştir. Birçok farklı mesleği ve farklı medeniyetleri içerisinde barındıran 
bu külliyede yaklaşık 60.000 kitap bulunduğu zikredilmektedir. Özgüdenli’nin aktardığı vakfiyesine göre külliyede bulunan 
müstensihlerin Kuran ve Hadis kitapları dışında Reşidu’d-din Fazlullah tarafından kaleme alınan eserlerin her yıl birer nüsha 
şeklinde çoğaltılarak İslâm dünyasının büyük kütüphanelerine bağışlanacağı belirtilmiştir. Söz konusu külliye hakkında -



20 
 

Meşrutiyet hareketlerinde özgürlük söylemlerinin en yüksek olduğu, istibdat karşıtı seslerin en çok 

yükseldiği şehrin Tebriz olmasının,57 bu düşüncenin bir tezahürü olduğunu kolaylıkla kabul edebiliriz.    

XIX. yüzyılda İran’da ıslahatçı düşüncesiyle ile dikkat çeken bir diğer isim Emir-i Kebir 

yahut Emir-i Nizam olarak bilinen Muhammed Taki Han Ferahani’dir. Nasirüddin Şah’ın tahta 

oturmasıyla birlikte sadrazamlık makamına getirilen Emir-i Kebir’in İran’daki ilk faaliyetleri Avrupaî 

tarzda eğitim vermesi hedeflenen Dârulfünûn’ün kurulması ve devletin ilk resmî gazetesinin (Vak’a-yı 

İttifakiye) tesis edilmesi olmuştur (1851).58 Osmanlı’da olduğu gibi İran’da da ıslahat konusundaki ilk 

telif eserler askerî alanda yazılmış ve bu metinlerle askeri bir nizam oluşturma gayesi güdülmüştür.59 

Yüzyılın ikinci yarısında -devlet tarihlerinde ilk kez vuku bulan- Sultan Abdülaziz ve Nasirüddin 

Şah’ın altı yıl arayla (1867 ve 1873) gerçekleştirdikleri Avrupa seyahatleri bu devletlerin 

modernleşme -yahut Batı tesiri de diyebiliriz- düşüncelerinin ne kadar yakın seyrettiğine dair bir 

işarettir.60 Tanzimat döneminin önemli şahsiyetlerinden Keçecizâde Fuat Paşa’nın vefatı akabinde 

kamuoyuna çıkan, Sultan Abdülaziz’e hitaben kaleme alınan “Fuat Paşa’nın Siyasî Vasiyetnâmesi” 

olarak bilinen metnin Fuat Paşa mı yoksa İranlı entelektüel Malkom Han tarafından mı kaleme 

alındığı tartışmaları -neticeden bağımsız olarak- iki devlet aydınlarının ne derece yakın bir irtibata, 

benzer düşüncelere sahip olduklarına dair önemli bir işarettir.61 

Osmanlı ve İran’daki ıslahat hareketlerindeki tüm bu benzerlikler, bu ülkelere modernleşme 

yahut garplılaşma düşüncesinin benzer kanallar üzerinden taşındığına açık bir delildir. Özellikle XIX. 

                                                                                                                                                         
vakfiyesi esas alınarak- yapılan kapsamlı ve titiz bir çalışma için bkz. Osman G. Özgüdenli, “Bir İlhanlı Şehir Modeli: Rab‘-i 
Reşîdî’de Meslekler, Görevliler ve Ücretler”, Ortaçağ Türk-İran Tarihi Araştırmaları içinde, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 
2006, s. 207-233; Avusturyalı Türkolog Karl Jahn, Reşidu’d-din Fazlullah’ın himayesinde birçok Çince eserin Farsça ve 
Arapça’ya çevrildiğini aktarmaktadır. Bkz. Karl Jahn, “Doğu ile Batı Arasında bir Ortaçağ Kültür Merkezi: Tebriz”, İslâm 
Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, IV/3-4 (1971), s. 30; 11 Rabiulahir 1294 [25 Nisan 1877] tarihli Tebriz Baş Şehbenderi Behçet 
Ali tarafından gönderilen tahrirde Tebriz’den “memâlik-i İraniyyenin ticaret ve sair cihetçe birinci[si]” olarak 
bahsedilmekteydi. Bkz. İ.HR./273-16587. Söz konusu yazı Fariba Zarinebaf tarafından yayınlanmıştır. Bkz. Fariba 
Zarinebaf, “Alternatif Moderniteler: Osmanlı İmparatorluğu ve İran’da Meşrutiyetçilik”, DİVAN, XIII/24 (2008), s. 48-49 
(Bundan sonra ‘Alternatif Moderniteler…’). 
57 Meşrutiyet hareketleri sırasında Tebriz’in rolü hakkında yapılan müstakil bir çalışma için bkz. Yılmaz Karadeniz, “İran 
Meşrutiyet Hareketinde Tebriz’in Rolü”, Tebriz Başkonsolosluğunun Kuruluşunun 100. Yılı, Ankara: T.C. Dışişleri 
Bakanlığı, 2021, s. 233-285.  
58 Emir-i Kebir’in sadaret makamına gelmeden önce diplomatik sebepler dolayısıyla bulunduğu Rusya ve Osmanlı’da (1843-
1847 Erzurum Antlaşması dolayısıyla) görmüş olduğu ıslahat hareketlerinin üzerinde önemli bir tesir bıraktığı muhakkaktır. 
Emir-i Kebir’in Tanzimat Fermanı’nın ilan edilmesinde önemli bir konuma sahip Mustafa Reşid Paşa ile irtibatlarını da 
aktaran bazı bilgiler için Bkz. Feridun Ademiyet, Emir-i Kebir ve İran, s. 157-192.  
59 Ekseriyetle Nasirüddin Şah döneminde kaleme alınan bu kitaplar hakkında bazı bilgiler için bkz. Yılmaz Karadeniz, 
“Kaçar İdaresi Döneminde İran’da Askeri Alanda Yapılan Islahatlar (1795-1925)”, Modern İran Tarihi – Kaçar 
Hanedanı’ndan İslam Devrimine, İstanbul: Selenge Yayınları, 2021, s. 101-104.  
60 Basiret gazetesi, Nasirüddin Şah’ın Avrupa seyahati sonrasında İstanbul’a gerçekleştireceği ziyareti iki devletin ittihad ve 
ittifakı açısından değerlendirmekteydi. Bkz. “Devlet-i Âliye ve İran”, Basiret, Nu: 988 (4 Cemaziyelahir 1290), s. 1-2.  
61 İlk kez 1869 yılında The Levand Herald gazetesinde neşredilen vasiyetnamenin müellifi konusunda aralıklarla, uzun yıllar 
devam eden tartışmaların seyri hakkında bir çalışma için bkz. Roderic H. Davinson, “The Question of Fuad Paşa’s “Political 
Testament””, BELLETEN, XXIII/89 (Ocak 1959), s. 119-136; Ayrıca Hamid Algar, Mirza Malkum Khan – A Biographical 
Study in Iranian Modernism, Berkeley: University of California Press, 1973, s. 72-77 (Bundan sonra Mirza Malkum Khan…); 
Rahim Reis Niya, İran ve Osmanî…, C. I, s. 208-211.   



21 
 

yüzyılın ikinci yarısında her iki devlette artan Avrupa seyahatleri, Kavalalı Mehmet Ali Paşa ile 

ıslahat cereyanını hızla yaşayan Mısır ziyaretleri ve hiç şüphesiz matbuat faaliyetleri modernleşme 

fikrinin asıl taşıyıcıları olan aydınları birbirlerine yakınlaştırmış ve gayet tabii olarak bir etkileşim 

yaratmıştır. Lakin bu etkileşimde aşağıda detaylandıracağımız üzere daha çok müessir konumda 

bulunan devlet, modernleşme tecrübelerini daha erken yaşayan, Avrupa’ya daha yakın konumda 

bulunan Osmanlı olmuştur.   

Tarihler 13 Ocak 1876’yı gösterdiğinde İstanbul’da, İranlıların “bir han değil bir ülke” 

olarak tasvir ettiği Valide Hanı’nda62 Osmanlı-İran ilişkileri açısından bir devrim yaşanmaktaydı. 

Kitapçı Tahir Efendi olarak bilinen, Tebrizli tüccar bir ailenin oğlu Muhammed Tahir Tebrizî’nin tesis 

ettiği matbaada ilk kez63 İran dışında Farsça bir süreli yayın neşriyatı gerçekleştiriliyordu.64 Tahir 

Efendi, bu girişimiyle birlikte İran dışında Farsça süreli yayın neşriyatının önünü açmak65 bir yana 

aynı zamanda İran’a yüzyılın yaygın söylemi olan, 1906’da gerçekleşecek meşrutiyet hareketinin 

temellerini atan “adalet, hürriyet, müsavat, meşveret, vatan” gibi ifadelerin ana taşıyıcısı oldu.66 

Gazetenin en önemli faaliyeti hiç şüphesiz “Şarkın mutluluğunun temeli, vatan evlatlarının vahşetten 

sonra birlik ve dirliğinin vasıtası,  dünya tarihinin gurur kaynağı, Osmanlı’nın en yüksek şeref ve itibar 

payesi, saçılmış vatan parçalarının bağı, mülk ve milletin cemalinin süsü, adalet ve doğruluğun temeli, 

emniyet ve refahın sağlayıcısı” şeklinde takdim ederek 1876 Kanûn-i Esâsî metninin Farsça 
                                                 
62 Thierry Zarcone, “İranlılar”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye Ekonomi ve Toplumsal Tarih Vakfı 
Yayınları, 1994, IV/191.  
63 Bazı çalışmalarda Ahter öncesinde İstanbul’da Türkistan adıyla bir mecmuanın neşredildiği belirtilse de gerek hakkında 
detaylı bilgi bulunmaması gerekse Muhammed Ali Terbiyat yazmasını neşreden Edward G. Browne’un çalışmasında (The 
Press and Poetry of Modern Persia, Cambridge: Cambridge University Press, 1914) zikredilmemesi ve Ahter’i İran dışında 
basılan ilk Farsça gazete olarak belirtmesi (s. 17) Türkistan gazetesinin varlığına dair bazı soru işaretlerini beraberinde 
getirmektedir. Türkistan’ın Ahter gazetesinden 11 yıl önce neşredildiğine dair bkz. Rahim Reis Niya, İran ve Osmanî…, C. I, 
s. 277.  
64 XIX. yüzyılın ikinci yarısından neredeyse Cumhuriyet’in ilanına kadar süren dönemde Osmanlı matbuat faaliyetlerinde 
İranlıların önemli bir konuma sahip olduğu son dönemde yapılan çalışmalarla ortaya konulmuştur. Bu çalışmalarda 
Muhammed Tahir Tebrizî ve Ahter gazetesini neşretmek için kurmuş olduğu Ahter Matbaasına büyük önem atfedilmektedir. 
Türkçe literatürde, Güllü Yıldız ve Filiz Dığıroğlu’nun İstanbul’daki İranlı matbaacı ve kitapçılar hakkında başlattıkları proje 
kapsamında ortaya koydukları metinlerde yeni belgeler ışığında kıymetli tespitler yapılmaktadır. Bu çalışmalar için bkz. Filiz 
Dığıroğlu, Dersaadet’te Bir Acem Kitapçı: Kitap-Füruş Hacı Hüseyin Ağa, İstanbul: Turkuaz Yayınları, 2014; Güllü Yıldız, 
“İstanbul’da Bir Acem Matbaası: Kitapçı Tahir ve Ahter”, Osmanlı Araştırmaları, 50 (2017), s. 175-218; Filiz Dığıroğlu ve 
Güllü Yıldız, “Osmanlı Devleti’nin Şii Neşriyata Bakışı ve Acem Kitapçılar”, Müteferrika, 54 (2018), s. 117-134; Filiz 
Dığıroğlu, “Osmanlı Matbuatında Acemler: Şirket-i Sahafiye-i İraniye”, Osmanlı Araştırmaları, 56 (2020), s. 225-258; Güllü 
Yıldız, “Farsça Neşriyat Bağlamında İstanbul ve Ahter Matbaası”, Kebikeç, 52 (2021), s. 69-104; İngilizce ve Fransızca 
literatürde bazı çalışmalar için ayrıca bkz. Orhan Koloğlu, “Un Journal Persan D’Istanbul: Akhtar”, Les Iraniens d’Istanbul 
(ed. Thierry Zarcone ve Fariba Zarinebaf-Shahr), Paris-Téhéran-İstanbul: Institut Français de Recherches en Iran, 1993, s. 
133-140; Anja Pistor-Hatam, “The Persian Newspaper Akhtar as a Transmitter of Ottoman Political Ideas”, Les Iraniens 
d’Istanbul (ed. Thierry Zarcone ve Fariba Zarinebaf-Shahr), Paris-Téhéran-İstanbul: Institut Français de Recherches en Iran, 
1993, s. 141-147; Rahim Reis Niya, İran ve Osmanî…, C. I, s. 277-527.  
65 Ahter’in akabinde sırasıyla İstanbul Sefaretinden azledilen Mirza Malkom Han’ın Londra’da çıkardığı Kanun, Kahire’de 
Mirza Mehdî Tebrizî’nin neşrettiği Hikmet ve son olarak uzun soluklu bir neşriyat olan ve Kalküta’da yayınlanan Hablü’l-
Metin gazeteleri ortaya çıkmıştır.  
66 Bazı örnek metinler için bkz. “Âzâde-i Efkâr”, Ahter, Yıl: 2, Nu: 12 (29 Ocak 1876), s. 1, “Âzâdi ve Hürriyet”, Ahter, Yıl: 
2, Nu: 13 (31 Ocak 1876), s. 1; “Müsavat-ı Berâberi”, Ahter, Yıl: 3, Nu: 15 (28 Mart 1877), s. 1-2; “Makâm-ı Hükûmet 
Mukaddes Est”, Ahter, Yıl: 2, Nu: 55 (6 Nisan 1876), s. 1; “Hubbu’l-Vatan mine’l-Îman”, Ahter, Yıl: 13, Nu: 33 (18 Mayıs 
1887), s. 264-265. 



22 
 

tercümesini neşretmesidir.67 Gazetenin İran’daki yaygınlığı ve tesiri düşünüldüğünde68 bu tercüme 

faaliyetinin, İran’da meşrutiyet düşüncesinin temelleri atılması adına büyük bir adım olduğunu 

söylemek hilaf-ı hakikat olmayacaktır. Her ne kadar kuruluşunda Nasirüddin Şah’ın, akabinde de II. 

Abdülhamid’in maddi destekleriyle69 gazetenin yayın hayatı sürdürülse de ilerleyen dönemde İranlı 

tüccarların artan maddi destekleri gazeteyi daha fazla muhalif çizgiye çekmiş ve özellikle İran’daki 

şah idaresine yönelik muhalif grubu, İranlı siyasi mültecileri çevresinde toplamaya başlamıştır. Yayın 

hayatı sonrasında dahi etkisini sürdürdüğünü kaleme alınan hatıratlar üzerinden de görmek 

mümkündür. İran’da meşrutiyet düşüncesinin sıkı savunucularından, kurmuş olduğu modern okul 

“Terbiyet” ile dikkat çeken ve aynı isimle kurduğu kütüphane ile Tebriz’de yenilikçi hareketin 

öncülerinden olan Seyyid Hasan Takizâde hatıratında, İstanbul’a geldiği dönemde (1905) İran’dan 

takip ettiği Ahter gazetesi yazarlarıyla bir araya geldiğini aktarmaktaydı.70  

Gazetenin çevresinde kültürel bir muhitin de oluştuğu muhakkaktır. Mirza Habib İsfehanî, 

Osmanlı’nın Habib Efendi’si bir taraftan Mekteb-i Sultanî’de elsine-i şarkiye (Arapça, Farsça) 

muallimliği ve sansür memurluğu yaparken diğer taraftan Ahter gazetesinde yazılar kaleme almış, 

Farsça dil bilgisi kitaplarıyla modern İran edebiyatının temellerini atmış ve  James J. Morier’in The 

Adventures of Hajji Baba of Ispahan eserinin Fransızca tercümesini esas alarak Farsçaya yaptığı 

çevirisiyle de İran Meşrutiyet hareketine zemin hazırlayan metinlerden birini ortaya koymuştur.71 

                                                 
67 Ahter, Yıl: 3, Nu: 4 (7 Şubat 1877), s. 2-8.  
68 Osmanlı’nın Tahran Maslahatgüzarı İsmail Bey, Bâbıâli’ye gönderdiği yazıda padişah emriyle her hafta dağıtılmak üzere 
Tahran Sefaret-i Seniyyesi’ne gönderilen 20 nüshanın dağıtımı hakkında bilgi verirken bu nüshaların 8 adeti müçtehit ile 
diğer uygun mahallere dağıtıldığını kalan nüshalarının da Tebriz, Hoy, Kirmanşah, Buşehr, Şiraz şehbenderliklerine ve 
Isfahan ve Reşt’te münasib zevata gönderildiğini arz etmekteydi. Ayrıca Tebriz Baş Şehbenderi Behçet Ali Bey de, Ahter 
gazetesinin bölgede “ziyadesiyle hiss-i tesiri” olduğuna dair gözlemini iletmekteydi. Söz konusu tahrirat için bkz. İ.HR./273-
16587; Gazetenin İran’daki önemine dair bkz. Edward G. Browne, The Press and Poetry…, s. 17-18.  
69 Farklı dönemlerde yapılan bu desteklerde her iki devlet nazarından farklı amaçlar güdülmekteydi. İran idaresi 
Osmanlı’daki gerek kendi tebaasını gerekse Farsça bilen Osmanlı tebaasını etki altına almak için gazeteyi bir araç görmekte 
ve bu sebeple maddi destekte bulunmaktaydı. Nitekim dönemin İran sefiri Muinülmülk Muhsin Han, İran Hariciye 
Nezaretine gönderdiği yazıda 60 sayı çıkıp maddi imkânsızlık nedeniyle kapanan Ahter’e desteğin devam etmesini talep 
etmekte ve “Türkçe gazetelerin saldırılarını engelleyebilmek için” ondan daha iyi bir silah olmadığını bildirmekteydi. Bkz. 
Han Melik Sasanî, Payitahtın Son Yıllarında Bir Sefir, trc: Hakkı Uygur, İstanbul: Klasik Yayınları, 2006, s. 155-156; 
Osmanlı cephesinden ise özellikle İran-Rus ittifakını bozan yazıların kaleme alınmasıyla gazete artık “İttihad-ı İslâm” 
propagandası için en iyi vasıta olarak görülmekte ve maddi yardım sağlanmaktaydı. Bu konuda detaylı bilgi için bkz. Han 
Melik Sasanî, age., s. 157; Fariba Zarinebaf, “Alternatif Moderniteler…”, s. 49; Güllü Yıldız, “İstanbul’da Bir Acem 
Matbaası: Kitapçı Tahir ve Ahter”, s. 194.  
70 Takizâde, Tebriz’de kurduğu kütüphaneye Mısır’dan, İstanbul’dan ve Paris’ten aldıkları kitapların yenilikçi grup arasında 
oldukça yaygın bir şekilde okunduğunu belirtir. Nitekim kendisi de yaklaşık altı ay kaldığı İstanbul’da sabah akşam 
kitapçıları dolaşarak Namık Kemal’in eserleri başta olmak üzere birçok kitap emanet alıp okuduğunu zikretmektedir. Gençlik 
yıllarında İran’a girişi yasak olan Şûrâ-yı Ümmet gazetesini gizli bir şekilde alıp okuduğunu ve tesiri altında kaldığını 
aktarması Jön Türklerin etkisini görmek bakımından kıymetlidir. Bkz. Seyyid Hasan Takizâde, Zendegi-yi Tufanî (Hatırat), 
(haz. Azizullah Alizade), Tahran: İntişarat-ı Firdevsi, 1379, s. 55-56; 178-179.   
71 Dabashi, İran: Kenetlenmiş Halk, s. 75-77; Eserin mütercimi hakkında yapılan bazı tartışmalar için ayrıca bkz. Niya, I, 
505-512. Habib Efendi’nin Osmanlı kültür hayatına dair katkısı kaleme aldığı telif eserleriyle de görülmüştür. Osmanlı ve 
İranlı hattatların biyografilerini kaleme aldığı Hat ve Hattatân (Kostantiniyye: Matbaa-i Ebuzziya, 1305, 285 s.) adlı eseri 
Türkçe matbû hat sanatı kitaplarının ilki olarak da kayıtlara geçmiştir. Bkz. K. Yusuf Ünal, “Türkçe Matbû Hüsn-i Hat 
Kitapları için Bir Bibliyografya Denemesi”, Derin Tarih, Özel Sayı 13 (Aralık 2018), s. 178-191; Mirza Habib Isfehanî’nin 
terekesinin de ilk kez gün yüzüne çıkartıldığı bir biyografi çalışması Filiz Dığıroğlu’nun kaleminden çıkmıştır. Bkz. Filiz 



23 
 

Gazete muhitinden bir diğer önemli isim ise kaleme alındığı dönemde bastırılması, değil yazarının 

“yayıncısının dahi hayatına mal olabilecek” bir kitabı,72 Seyahatnâme-i İbrahim Beg ya Belâ-yı 

Teassub-i Û (Kahire, 1894/5) adlı eseri kaleme alan Hacı Zeynelâbidin-i Merâgaî’dir. Aslen bir tüccar 

olan Merâgaî’nin İran’daki despotizm ve ahlakî çöküş üzerinden kurgulamış olduğu romanı, İran 

meşrutiyetçileri arasında büyük bir etki yaratmış ve bir araya geldikleri meclislerde okunmuştur.73  

XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren İran’daki ekonomik sıkıntılar ve siyasi problemler 

İstanbul’u “İranlıların Paris’i”, Ahter gazetesini de bir İranlı muhaliflerin bir “karargâhı” noktasına 

getirse de İranlıları bu “Paris’e” çeken bir başka sebep de II. Abdülhamid’in güttüğü İttihad-ı İslâm74 

ve bunun paralelinde gerçekleşen Sünni-Şii yakınlaşması, takrib-i mezâhib/telfik-i mezâhib 

politikalarıdır.75 II. Abdülhamid idaresinin en önemli problemlerinden biri Irak bölgesinde artan Şii 

                                                                                                                                                         
Dığıroğlu, “XIX. Yüzyıl Osmanlı Başkentinde Entelektüel Bir Acem: Mirza Habib İsfehanî ve Terekesi”, Osmanlı 
Araştırmaları, S. 49 (2017), s. 293-341.  
72 Ahmed Kesrevi, İran’da meclisin bombalanması akabinde ortaya çıkan istibdat döneminde Mirza Hasan isimli bir 
kitapçının yakalanma sebeplerinden biri olarak Merâgaî’nin kitabını dağıtmak olduğunu belirtir. Bkz. Ahmed Kesrevi, Tarih-
i Meşrûta-i İrân, Tahran: Müessese-i İntişarat-ı Emir-i Kebir, 14. Baskı, 1363, s. 46, 820; Hürriyet taraftarı olan 
Azerbeycanlı zengin bir tüccarın oğlu olarak dünyaya gelen Merâgaî, babası gibi ıslahat taraftarı olarak faaliyetlerde 
bulunmuştur. İstanbul’da çıkan Ahter ve Şems gibi Farsça gazetelerin çalışmalarında bulunan Merâgaî’nin hayatı ve eseri 
hakkında detaylı bilgi için bkz. Soner İşimtekin, “Merâgaî’nin ‘Seyahatnâme-yi İbrahim Beg’i Üzerine Bir Değerlendirme”, 
Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, S. 17 (Bahar 2018), s. 57-77. 
73 Eserin İran halkının ayaklanması üzerindeki etkisi ve İran’da yasaklanması hakkında bkz. Ahmed Kesrevi, Tarih-i 
Meşrûta-i İran, s. 44-46; Meşrutiyet hareketlerinin ilk dönemlerinde aralarında Muhammed Tabatabaî, Abdullah Behbehânî, 
Nizamulislâm ve Mirza Aga Isfahanî gibi kişilerin bulunduğu gizli cemiyetlerde söz konusu kitabın ilgiyle okunduğu 
zikredilmektedir. Bkz. Fatıma Muazzi, “Mirza Aga Isfahanî”, Tarih-i Muasır-i İran, S. 18 (1380), s. 125.   
74 Avrupa’da XIX. yüzyılda artan “Pan” hareketleri Müslüman dünyasına da yansımış ve Türkî cumhuriyetlerinden 
Hindistan’a, İran ve Afganistan’dan Kuzey Afrika’ya dağılmakta olan Müslümanları bir araya getirmek ve Avrupa’ya karşı 
bir duruş sergilemek için muhalefeti ve iktidarıyla “Panislamizm/İttihad-ı İslâm” siyasetini benimsediği görülmüştür. Yeni 
Osmanlılar arasında ilk kez Namık Kemal tarafından kullanılan “ittihad-ı İslâm” ifadesi zaman, mekân ve şahıslara bağlı 
olarak farklı temellendirmeler üzerinden açıklanmıştır. Bkz. İsmail Kara, Müslüman Kalarak Avrupalı Olmak – Çağdaş Türk 
Düşüncesinde Din Siyaset Tarih Medeniyet, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017, s. 179-187; Azmi Özcan, Panislamizm – 
Osmanlı Devleti, Hindistan Müslümanları ve İngiltere (1877-1924), İstanbul: İSAM Yayınları, 3. Baskı, 2020, s. 64-78; Bu 
konuda yapılan bazı kapsamlı çalışmalarda Osmanlı haricindeki Müslüman topluluğunun ve devletlerinin (Hindistan, 
Afganistan, İran, Tunus, Fas) bu siyasete nasıl yaklaştığına dair kıymetli bilgiler de sunulmaktadır.  Örneğin, XIX. yüzyılda 
İran’da gayr-i Müslimlere verilen Reuter ve Tütün imtiyazlarının İran’ı ittihad-ı İslâm siyasetine yaklaştırdığına dair bir 
yorum için bkz. Hamid Algar, Religion and State in Iran 1785-1906: The Rule of the Ulama in the Qajar Period, Berkeley: 
University of California Press, 1980, s. 239 (Bundan sonra Religion and State in Iran…). Müstakil bir çalışma boyutuna 
varan bu mevzuda yapılan diğer çalışmalar için bkz. Gökhan Çetinsaya, “II. Abdülhamid Döneminin İlk Yıllarında ‘İslam 
Birliği’ Hareketi (1876-1878)”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 1988; 
Merhdad Kia, “Pan-Islamism in Late Nineteenth-Century in Iran”, Middle Eastern Studies, XXXII/1 (1996), s. 30-52; Cezmi 
Eraslan, II. Abdülhamid ve İslam Birliği, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 3. Baskı, 2019. 
75 Osmanlı ve İran arasında 22 Zilkade 1292 [20 Aralık 1875] tarihinde imzalanan 14 maddelik mukavele ile Osmanlı’daki 
İran tebaasının “ecnebi” sınıfına dahil edilerek Avrupalı vatandaşlarının sahip olduğu imtiyazları elde etmeye başlaması, 
onların Osmanlı’da daha kurumsal faaliyetlerde bulunabilmelerine de yol açmıştır. Anlaşmanın üzerinden iki ay geçmeden 
Ahter gazetesi kurulması daha sonrasında 1882’de kendi okullarını (Debistan-ı İraniyân) ve 1883’te kendi hastanelerini 
(Bimaristan-i İranî) tesis etmeleri bu nazariyeden okunabilir. Osmanlı Hariciye Nazırı Mehmet Raşid Paşa ve dönemin İran 
Sefiri Muhsin Han Muinulmülk imzalı söz konusu mukavelenin bir nüshası için bkz. BOA, A.}DVN.NMH./22-4; Söz 
konusu yüzyılda Osmanlı’ya göçün sadece İran’dan değil Balkanlardan, Kafkasya’dan, Tunus ve Cezayir bölgelerinden de 
oldukça yoğun olması bu durumun devlet tarafından takip edilen bir siyasetin neticesi olduğuna dair bir başka çalışma için 
bkz. Selim Deringil, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’na Göç Olgusu Üzerine Bazı Düşünceler”, Prof. Dr. Bekir 
Kütükoğlu’na Armağan, İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1991, s. 435-442. Karpat, 1875’ten 1895 yılına kadarki 20 
yıllık süreçte göç dalgaları ve aşiretlerin yerleşik hayata geçmesiyle Osmanlı nüfusunun %40 arttığını ortaya koymaktadır. 
Bkz. Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu (1830-1914), İstanbul: Timaş Yayınları, 2. Baskı, 2010, s. 159-160; İran’ın Osmanlı 
payitahtındaki son sefiri Han Melik Sasanî’nin aktardığı bilgilere göre ise XIX. yüzyılın ikinci çeyreğinde Anadolu ve 



24 
 

nüfusu idi. XIX. yüzyıl sonunda yapılan bazı tahminlere göre son birkaç sene zarfında sadece 

Sünnilikten Şiiliğe geçen insan sayısı 100.000 civarında idi.76 Bu mezhep değişikliği haricinde 

İran’dan kutsal topraklar olarak kabul edilen Atebât-ı Âliye’de gerçekleşen Şii nüfusun göçü bölgenin 

demografik yapısını tamamen değiştirmeye başlamıştı. Bölgede artan bu Şii hâkimiyetine -Osmanlı 

idaresine göre İran tarafından her an isyana teşvik edilebilir Şii nüfusuna- yönelik gerek yerel 

idarecilerinden gerekse İstanbul’dan bölgeye gönderilen memurlardan raporlar talep edilmiş ve bu 

raporlar çerçevesinde başlıca önlemler alınmaya çalışılmıştır. Bunlar; bölgede Hüsniye77 türü Şii 

neşriyatın engellenmesi ve bu tür neşriyata karşılık Abdulaziz Dehlevî’nin Tuhfe-i İsnaaşeriye, 

Rahmetullah Efendi’nin İzharu’l-Hak, Seyyid Hüseyin Cisr’in Risaletu’l-Hamidiyye ve Tezkiye-i Ehl-i 

Beyt gibi yayınların bölgede dağıtılması, Şii ailesine mensup çocukların İstanbul’a getirilerek Sünni 

tedrisattan geçirilmeleri ve tekrar kendi bölgelerine görevlendirilmesi gibi belli başlı önlemler idi.78 

Lakin bu tür tedbirlerin de tam olarak istenileni vermemesi II. Abdülhamid idaresini yeni bir 

politikaya, yeni bir yola yani Sünni-Şii yakınlaşmasına sevk etmiştir. Bu politikayla amaçlanan gerek 

Irak’ta gerekse İran’da ciddi nüfuz ve otoriteye sahip Şii müçtehidleri kendisine yaklaştırarak hem 

bölgede otoritesini sağlamlaştırmak hem de İran’a -hatta İngiltere ve Rusya’ya- karşı önemli bir güç 

elde etmektir. İşte bu yakınlaşmayı sağlayabilecek, aracılık edebilecek kişi ise şüphesiz Sünni mi 

yoksa Şii mi olduğu tartışılan her iki tarafa da yakınlığı bulunan Cemaleddin Efganî olacaktır. Nitekim 

II. Abdülhamid’e nispet edilen siyasî hatıratında79 bunu açıkça görmek mümkündür. İslâmiyet’in 

Müslüman dünyada bir bağ oluşturması gerektiği vurgulanırken özellikle Rusya ve İngiltere’nin 

oyuncağı olmamak için İran’ın da yakınlaşmasının bir fayda sağlayacağı zikredilmektedir. Bu hususta 

Padişah’ın kendisi ile Yıldız’da görüşen Efganî’nin, Sünni ve Şiilerin birleşebileceğine dair kanaatinin 

gerçekleşmesi halinde “İslâmiyet için fevkalâde bir eser meydana gelmiş” olacağı yorumu 

yapılmaktadır. Dönemin İran sefiri Mirza Rıza Han Erfauddevle’nin de buna yardımda bulunacağı 

sözü memnuniyet uyandırmakta ve Sünni-Şii birleşmesi daha doğru bir ifadeyle yakınlaşması için 

birçok fedakârlığın göze alınması gerektiğine de inanılmaktadır.80  

                                                                                                                                                         
İstanbul’da tezkire alan İranlıların sayısı ise 26800 civarındadır. Bkz. Han Melik Sasanî, Payitahtın Son Yıllarında Bir Sefir, 
s. 74-78.  
76 F.O. 424/183’den aktaran Gökhan Çetinsaya, II. Abdülhamid Döneminde Irak’ta Osmanlı İdaresi, (çev. Zehra Savan), 
İstanbul: Küre Yayınları, 2020, s. 215. 
77 Safevîler döneminde hayali bir roman şeklinde kaleme alınan, Şia’ya ait inançları Hüsniyye adlı cariyenin dilinden ehl-i 
sünnet gibi hasımlarına karşı savunan anonim bir eser. Detaylı bilgi için bkz. İlyas Üzüm, “Hüsniyye”, DİA, XIX/34-35.   
78 Devletin Şiiliğe yönelik aldığı tedbirler ve akabinde benimsediği Sünni Şii yakınlaşmasına dair politikaları için bkz. 
Gökhan Çetinsaya, II. Abdülhamid Döneminde Irak’ta Osmanlı İdaresi, s. 215-271; Cemil Hakyemez, Osmanlı-İran İlişkileri 
ve Sünni-Şii İttifakı, İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2. Baskı, 2016, s. 125-176. 
79 1913 yılında Ali Vehbi Bey tarafından Fransızcaya çevrilerek neşredildiği görülen hatırat üzerine bazı mülahazalar için 
bkz. Ali Birinci, “Sultan Abdülhamid’in Hâtıra Defteri meselesi”, DİVAN, S. 19 (2005/2), s. 177-194; Gökhan Çetinşaya, 
“Sultan Abdülhamid’in Hatıratı Meselesine Bir Zeyl”, Toplumsal Tarih, S. 301 (Ocak 2019), s. 54-58.  
80 Sultan Abdül Hamid, Siyasî Hatıratım, İstanbul: Dergâh Yayınları, 3. Baskı, 1975, s. 179. 



25 
 

Hindistan, Afganistan, İran ve Osmanlı Müslümanları arasında kilit bir rol oynayan, Âkif’in 

söylemiyle “Doğu’nun yetiştirdiği fıtratların en yükseği olmasa bile en yükseklerden biri” olan ve 

“Müslüman âleminde hakikî, sermedi bir uyanış başlatmak gayesine matuf” bir hamiyeti taşıyan81 

Cemaleddin Efganî’nin İstanbul, İran ve Avrupa’da bulunduğu dönemlerde sadece irtibat kurduğu, 

etkilendiği ve tesiri altına aldığı şahısları göz önünde bulundurursak konumuz çerçevesinde kendisinin 

İran’da meşrutiyet düşüncesinin ortaya çıkmasında da nasıl bir rol oynadığı rahatlıkla görülebilir.  

Efganî’yi Osmanlı’da bazen reformist devlet adamları ve muhaliflerle birlikte bazen 

modernleşmenin önemli kurumlarından olan Darulfünun’un açılış merasiminde kürsüde;82 İran’da 

meşrutiyet döneminin önemli vaizlerinden, meşrutiyet taraftarlığı ile bilinen Mirza Nasrullah 

Meliku’l-Mütekellimin ile birlikte83 bazen de reform girişimlerini icra etmek için şahın sarayında 

görmemiz onun derin ve geniş bağlantılarını ortaya koymaktadır. İstanbul’da ikamet ettiği sırada yakın 

çevresinde bulunanlardan Muhammed Mahzumî Paşa’nın Efganî’nin hatıralarını kaleme aldığı eserde, 

Nasırüddin Şah’ın 1889’daki Avrupa seyahati sonrasında İran’a davet edilen Efganî’nin “asrın ruhuna 

uygun” anayasal monarşiye dayalı bir yönetim tarzının kurulması için görevlendirildiğini bunun 

üzerine de Efganî’nin bu görev icabı kanun-i esasinin genel esaslarını içeren bir taslağı şaha takdim 

ettiğini dahi iddia eder. Meşrutî yönetime dair teklifin sadece İran şahına değil davet edildiği II. 

Abdülhamid’in huzurunda da yapıldığını onun sözleriyle aktarır.84 

Yüzyılın sonuna doğru gelindiğinde İran’da, meşrutiyetin bir nevi “kostümlü provası”85 

olan, “İran halkında ilk kitlesel hareket” kabul edilen,86 ulemanın başını çektiği büyük bir sosyal 

hareketlilik gerçekleşmişti. Nasirüddin Şah’ın tütün ekim ve satışını elli yıllık süreyle İngiliz vatandaşı 

Binbaşı Gerald F. Talbot’a vermesi, İran’da gayrimüslimlere verilen imtiyazlara yönelik tepkinin taşan 

                                                 
81 Cemaleddin Efganî’ye isnad edilen dinsizlik ve Vehhabilik iddialarını çürütmek üzere Sırat-ı Müstakîm’de bazı yazılar 
kaleme alan Âkif, Efganî ve talebesi yahut onun deyimiyle “en kalıcı eseri” Abduh’un düşüncelerine büyük önem atfeder.  
Söz konusu metinler için bkz. İsmail Kara, Türkiye’de İslâmcılık Düşüncesi 1 Metinler Kişiler, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2. 
Baskı, 2014, 423-427.  
82 Şubat 1870 tarihinde yapmış olduğu konuşmasında peygamberliği bir sanat olarak tanımlaması birçok tartışmaları 
beraberinde getirmiş ve İstanbul’dan nefyedilme sebeplerinden biri olmuştur. Dönemin şeyhülislamı Hasan Fehmi Efendi’nin 
de sert muhalefetine sebep olan bu konuşma ve etrafındaki tartışmalar hakkında geniş bir değerlendirme için bkz. Nikki R. 
Keddie, Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani” – A Political Biography, Berkeley: University of California Press, 1972, s. 62-80. 
Bu eser Alâeddin Yalçınkaya tarafından tercüme edilerek dilimize de kazandırılmıştır. (Cemâleddin Efganî -Siyasî Hayatı-, 
İstanbul: Bedir Yayınevi, 1997)   
83 Mehdi Melikzâde, babası Meliku’l-Mütekellimin’den aktardığı Efganî’ye dair hatıralarda yapılan vurgular, Efganî’nin 
etkisi görülmesi bakımından önemlidir. Efganî’nin özelde İran’a genelde Müslüman devletlere dair kanaatlerini aktarırken 
onun, zulm, istibdad ve monarşinin sebep olduğu yolsuzluklar ile birlikte Müslüman devletlerin geri kaldığı ve Müslüman 
devletlerin istibdad zincirini kırmadıkça milli hükûmetler kurmadıkça “terakki ve teâli nimetlerine” nail olamayacağı 
düşüncesini nakletmektedir. Bkz. Mehdi Melikzâde, Tarih-i İnkılâb-ı Meşrutiyet-i İran, C. I/I, 2. Baskı, Tahran: İntişarat-ı 
İlmî, 1363, s. 151-153.    
84 Muhammed Mahzumî Paşa, Cemaleddin Afgani’nin Hatıraları, (trc. Adem Yerinde), İstanbul: Klasik Yayınları, 4. Baskı, 
2018, s. 37, 41.  
85 Ervand Abrahamian, Modern İran Tarihi, s. 52.  
86 Ahmed Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İrân, s. 17.  



26 
 

son damlası oldu. İktidar, müsrifliğini arttırırken bununla birlikte ekonomik krizleri gayrimüslimlere 

imtiyazlar vererek aşmaya çalışması ulema ile devleti karşı karşıya getirmiş ve her geçen gün istibdat 

yönetimine yönelik ulemanın muhalefetini arttırmıştır.87 Tüm bu süreçler yaşanırken Efganî’nin 

söylem ve vurguları dikkat çekici bir o kadar da uyarıcı ve reformisttir. İngiltere’de neşrolunan 

Ziyâu’l-Hâfikayn mecmuasında şahın istibdad yönetimine, İran’ı yabancılara peşkeş çekmesine 

yönelik sert yazılar kaleme alırken, İran’da hükûmet için bir anayasanın, nizam ve kanunun 

olmamasının herkesi, gücü yettiği, şehvetinin istediği şeyi yapmaya sevk ettiğini beyan etmesi 

mühimdir.88 İranlı mollalara açıkça destekte bulunan Efganî, “ulemaya isyan Allah’a isyandır” 

beyanıyla ulemaya konumunu hatırlatmakta ve ulemaya karşı çıkan “Firavun” “Âsi” şaha itaatin 

haram olduğunu ortaya koymaktadır.89 Kısacası, Efganî kaleme aldığı bu metinlerle İran ulemasına 

şahın hal’ edilmesi daha genel anlamda istibdadın yıkılması ve bunun yerine kanun ve nizamın olduğu 

bir hükûmetin kurulması çağrısında bulunmaktadır. Efganî’nin bu sert söylemlerinin neticesini, Mirza 

Rıza Kirmanî adlı bir müridinin 30 Nisan 1896’da Nasırüddin Şah’ı öldürmesinde görmekteyiz.90 Bazı 

kaynaklarda bizzat Cemaleddin Efganî’nin bu emri verdiği dahi zikredilmektedir.91    

Efganî’nin bu düşüncelerine söylem olarak en yakın olan kişi ise Ermeni asıllı İranlı 

reformist Mirza Malkom Han’dır. İran’da ilk Mason cemiyetini kurması akabinde sürgün edildiği 

İstanbul’da dönemin Tanzimat hareketlerini yakından görmüş ve tesiri altında kalmıştır. Kaleme aldığı 

ilk eserine vermiş olduğu Defter-i Tanzimat (Kitapçe-i Gaybî) adı, dönemin tesirini yansıtmaktadır.92 

İran devlet liderlerine hitaben kaleme aldığı bazı metinlerde Batı’nın saldırısı karşısında Osmanlı ile 

İran’ın aynı kaderi paylaştığını ve bu bakımdan İran’ın Osmanlı’da yaşanan gelişmeleri örnek alması 

                                                 
87 Tütün boykotu ve ulemanın XIX. yüzyıl sonundaki konumlarına dair bazı çalışmalar için bkz. Nikki R. Keddie, Religion 
and Rebellion in Iran – The Tobacco Protest of 1891-1892, New York: Frank Cass & CO.LTD, 1966; Hamid Algar, Religion 
and State in Iran…, s. 205-221. 
88 Es-Seyyid, “Ahvalu Farisi’l-Hazıra”, Ziya’u’l-Hakifayn, Nu: 1 (1 Şubat 1892), s. 8.  
89 Es-Seyyid el-Hüseynî, “Biladu Faris”, Ziya’u’l-Hakifayn, Nu: 2 (1 Mart 1892), s. 16. 
90 Mirza Rıza Kirmanî, şahı öldürmesi akabinde yakalanıp sorguya çekilmiş ve bu sorgusunda kendisine yöneltilen 
sorulardan biri de bazı aristokratlara duyduğu nefretin neden şaha yöneltildiği ve onu öldürdüğü idi. Bu soruya vermiş olduğu 
cevap oldukça dikkat çekicidir. Kirmani, yaklaşık elli yıldır iktidarda bulunan bir şahın kendisine getirilen asılsız haberleri 
hâlâ tahkik etmemesi ve kendisinin iktidarı döneminde verdiği meyvelerin Vekiluddevle, Aga-yi Azizussultan ve Emin 
Hakan gibi vasıfsız, rezil yöneticilerden ibaret kalmasını, bu eylemine başlıca sebep olarak sunmaktadır. Ona göre böyle 
meyveler veren bir ağaç kesilmelidir. Çünkü balık baştan koktuğu gibi zulüm de en tepeden başlar. Bkz. Nâzimulislam 
Kirmani, Tarih-i Bidâri-yi İraniyân, (haz. Ali Ekber Saîdi Sircâni) Tahran: İntişârat-ı Bünyâd-ı Ferheng-i İran, 1357, C. I, s. 
102-103. Yapılan sorgunun tam metni için bkz. Aynı eser, s. 100-116.  
91 Harbiyeli bir diplomat olan Behiç Erkin, Cemaleddin Efganî’nin İstanbul’da bulunduğu dönemlerde her Perşembe günü 
Nişantaşı’ndaki evine giderek sohbetlerine katıldığını, hatta bu sebeple mektepte mimlendiğini ifade etmektedir. İran şahının 
vefatı sonrasında gerçekleşen bir mülakatlarında da Efgani’nin, şahın ölümü hakkında “Eceli ile ölmedi, köpekler gibi 
geberttiler” yorumu yaptığını aktarmaktadır. Bkz. Behiç Erkin, Hâtırat 1876-1958, (haz. Ali Birinci), Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları, 2010, s. 40-41. 
92  Hamid Algar, hükûmet reformu, yeniden yapılanma manasında Tanzimat kelimesinin ilk kez bu kitap adıyla Farsçaya 
geçtiğini belirtirken, XIX. yüzyılda Farsçanın siyasi kelime dağarcığının neredeyse tamamının Osmanlı’dan geçtiğini ortaya 
koymaktadır. Bkz. Hamid Algar, Mirza Malkum Khan, s. 27;  



27 
 

gerektiğini vurgulaması93 tesirin boyutunu göstermektedir. Yazılarındaki sadece Tanzimat 

düşüncesine değil bu düşüncenin mimarlarından Mithat Paşa’ya yönelik övgüleri ve Avrupa’da 

bulundukları sırada sürekli irtibatta kalmaları94 bu düşünceyi daha da pekiştirmektedir. Londra’da 

bulunduğu yıllarda çıkarmış olduğu Kanun gazetesinde kaleme aldığı istibdat rejimini eleştiren sert 

yazılarıyla İran’ın meşrutiyete giden tarihinde büyük izler bırakmış ve önemli bir figür olmuştur.95   

Efganî, İstanbul’a ilk kez geldiği yıllarda (1869-1871) irtibat kurduğu, sohbetlerine iştirak 

ettiği, nihaî olarak intisap ettiği tasavvuf çevresine bakıldığında İttihad-ı İslâm siyaseti üzerinden İran 

ile kurulan bir diğer bağlantı kanalını görmek mümkündür. Efganî’nin intisap ettiği Eyüp Sultan’da 

bulunan Şeyh Murad Buhari tekkesi postnişîni, Türkistanlı bir Nakşî-Müceddidî şeyhi Seyyid 

Süleyman Belhi, Hindistan, Türkistan ve İran gibi bölgelere kadar uzanan etkisiyle dönemin en önemli 

meşayihlerindendir.96 Efganî, Süleyman Belhî’ye intisabı, sohbetlerinden istifade etmesi haricinde 

edebi kişiliği, şairliği ile tanınan oğlu Burhaneddin Belhî ile de yakın dostluklar kurmuş, II. 

Abdülhamid’in teklifiyle İstanbul’a ikinci kez geldiği dönemde (1892-1897) ilmî münakaşaların 

yapıldığı meclislerde bir arada bulunmuşlardır.97 Bu meclislerde bu çalışmanın konusu bakımından 

dikkat çeken isim ise hiç şüphesiz, Kaçar hânedanı mensubu ve ilmiye ricalinden olup, şiirleriyle ve 
                                                 
93 Mecmua-i Âsâr-i Mirza Malkom Han’dan akt. Rahim Reis Niya, İran ve Osmanî…, s. 205.  
94 Rahim Reis Niya, İran ve Osmanî…, s. 206-208.  
95 Ahter gazetesi yazarlarından Mirza Aga Han Kirmanî’nin aracılığıyla Kanun gazetesinin Osmanlı’da da yansımaları 
görülmüştür. Valide Han’da yahut İranlı kitapçılar üzerinden dağıtılan gazete, Maarif Nazırı Ahmed Zühdü Paşa, Adliye 
Nazırı Hüseyin Rıza Paşa ve Malkom Han’ın yakın ilişkilerde bulunduğu ve hatta alfabe tartışmaları konusunda benzer 
düşünceleri savunan Münif Paşa tarafından takip edilmiştir. Bkz. Hamid Algar, Mirza Malkum Khan…, s. 218.  
96 Hüseyin Vassaf, hakkında kaleme aldığı hâl tercümesinde Sultan Abdülaziz’in Şeyh Hâce Süleyman Belhi’ye İstanbul’a 
geldiği vakit (1861-62) “asar-ı ihtiram”da bulunduğunu, Şeyh Murad Dergâhı şeyhi Feyzullah Efendi’nin vefatı akabinde 
kendisine dergâhın şeyliği ile birlikte meclis-i meşayih reisliği teklif edildiğini lakin riyasetten kaçındığını ve kabul 
etmediğini aktarır. Bkz. Osmanzâde Hüseyin Vassaf, Sefine-i Evliyâ, haz: M. Akkuş, A. Yılmaz, İstanbul: Kitabevi, 2015, C. 
2, s. 399-401.  
97 Söz konusu meclislerde muhacirin komisyonu reisi Yusuf Ziya Paşa, Seyyid Fazıl Paşa, Şeyhu’r-Reis Ebu’l-Hasan Mirza, 
Mirza Aga Han Kirmanî, Hasan Han, Şeyh Mahmud, Muhammed Sıddîk Han ve Feyzî Efendi ile sık sık bir araya 
geldiklerini Hüseyin Vassaf’tan öğrenmekteyiz. Vassaf’ın Cemaleddin Efganî hakkında kaleme aldığı tercüme-i hâli için bkz. 
Hüseyin Vassaf, Sefine-i Evliyâ, C. 2, s. 411-413; Bu hâl tercümesinin Efganî biyografisine yaptığı yeni katkılar hakkında 
İsmail Kara tarafından ilmi bir değerlendirme yapılarak, tercüme-i hâl metniyle birlikte neşredilmiştir. Bkz. İsmail Kara, Din 
ve Modernleşme Arasında Çağdaş Türk Düşüncesinin Meseleleri, İstanbul: Dergâh Yayınları, 3. Baskı, 2012, s. 391-395; Bu 
ilmi toplantılardan 1893 yılının başında Yusuf Ziya Paşa’nın konağında gerçekleşen, Şeyh Ebu’l-Hüdâ, Şeyh Zâfir Medenî 
ve Ahmed Es’ad Efendi gibi II. Abdülhamid’e yakın ulemanın da katıldığı içtimada kader meseleleriyle irtibatlı olarak 
“inşallah” lafzının kullanılışına dair münakaşa yapılmış ve bu ilmî münakaşa Mirza Aga Han Kirmanî tarafından bir risale 
olarak kaleme alınmıştır. Feridun Ademiyat, söz konusu risalenin, XIX. yüzyılda İran ve Irak’ta yaygın olan Şeyhiyye 
fırkasının başında bulunan Muhammed Kerim Han Kirmanî’nin “İnşallah Maşallah” risalesine reddiye olarak kaleme 
alındığını belirtir. Ayrıca, Muhammed Kerim Han’ın risalesinin II. Abdülhamid’e de gönderildiği ve bu sebeple yukarıda 
zikrettiğimiz meclisin tertip edildiği ve neticesinde de Mirza Aga Han Kirmanî kaleminden aynı başlıkla risale kaleme 
alındığını zikreder. Bkz. Feridun Ademiyet, Endişehâ-yi Mirzâ Âga Han Kirmanî, Tahran: İntişarat-ı Peyam, 1357, s. 65-66; 
Edward G. Browne, söz konusu meclis hakkında benzer bilgiler verirken ve risaleye dair verdiği bilgilerde farklı tarihlerdeki 
eserlerinde değişiklik olduğu görülmektedir. Materials for the Study of the Babi Religion (London: Cambridge University 
Press, 1918) adlı eserinde, Mirza Aga Han’ın risalesinin Seyyid Burhaneddin Belhi’nin risalesine reddiye olarak kaleme 
alındığını zikrederken (s. 224), vefatının ardından Reynold A. Nicholson tarafından hazırlanan eserinde (A Descriptive 
Catalogue of the Oriental MSS., London: Cambridge University Press, 1932) Mirza Nusret’e ait “Risale-i İnşallah”a reddiye 
olarak kaleme alındığını belirtmektedir (s. 67).  1912 yılında Mirza Aga Han Kirmanî’ye ait risale Fransız şarkiyat mecmuası 
Revue du Monde Musulmane’de A.L.M. Nicolas tarafından tercüme edilerek neşredilir. Bkz. “Controverses Persanes – Le 
livre In Cha Allah! Réfuté par Séyyéd Borhan ed-Din Balkhi”, Revue du Monde Musulman, XXI (Decembre 1912), s. 238-
260; Söz konusu meclis hakkında farklı bir anlatım için ayrıca bkz. Nikki R. Keddie, Sayyid Jamal ad-Din, s. 377-378.  



28 
 

özellikle İttihad-ı İslâm (Bombay, 1312) eseriyle nâm salmış, meşrutiyet hareketlerinde verdiği 

nutuklarla insanları etkilemiş aynı zamanda İran’da meclisin açılmasıyla Mazenderan mebusluğu da 

yapmış Şeyhu’r-Reis-i Kaçar Ebu’l-Hasan Mirza’dır. Özellikle İttihad-ı İslâm düşüncesiyle sadece II. 

Abdülhamid için değil I. Dünya Harbi’nde devleti kurtarma mücadelesi veren İttihad ve Terakki 

Cemiyeti idaresi için de Şii Müslümanları etki altına alma konusunda önemli bir müttefik hâline 

gelmiştir.98 Nihaî olarak, Efganî ve çevresindeki bu bağlantılar İran’da modern düşüncenin daha da 

özelde meşrutiyet, hürriyet fikirlerinin birer taşıyıcı kanalları olmuştur. 1908 Haziran’ında İran’da 

meclisin bombalanması akabinde İstanbul’a firar eden bazı meşrutiyetçilerin tesis ettiği Encümen-i 

Saadet’te99 basılan kartpostallarda İran’ın ilk hürriyet şehitleri olarak gösterilen şahısların başında 

Efganî’nin yer alması bu bağlantı kanalının kuvvetini göstermekte idi.100  

XIX. Yüzyıl boyunca İranlı diplomatlar, Ahter ve çevresindeki İranlı aydınlar ve son olarak 

Cemaleddin Efganî üzerinden kurulan tüm bu bağlantılar, modernleşme yahut Batılılaşma 

mevzusunda Osmanlı’dan İran’a akan düşüncenin taşıyıcı unsurları olmuşlardır. İran’a nispetle daha 

erken başlayan Osmanlı’daki kanunlaşma hareketleri de yukarıda izah edildiği üzere Osmanlı ile 

temas kuran yahut Osmanlı’yı takip eden İranlı devlet adamları, aydınlar üzerinden nakledilmeye 

çalışılmıştır. Lakin XX. yüzyılın başına gelindiğinde Osmanlı bakımından, özellikle de muhalifler 

cihetinden, kısa süreli de olsa farklı bir vaziyetle karşılaşılmıştı. Osmanlı coğrafyasında henüz 

kaybettiği meşrutiyeti tekrar kazanma mücadelesi verilirken, yaklaşık bir asırdır ıslahat hareketlerinde 

öncü oldukları İran, anayasal monarşiye geçmiş ve anayasasını ilan etmişti. Nihayetinde bu durum 

gerek Jön Türklerin gerekse devletin yeni söylem, yeni siyaset ve yeni faaliyet alanlarını beraberinde 

getirmiştir.  

                                                 
98 Çalışmanın üçüncü bölümünde II. Abdülhamid idaresi ile ilişkilerine dair detaylı bilgi verdiğimiz Şeyhu’r-Reis, I. Dünya 
Harbi sırasında İttihad ve Terakki Cemiyeti tarafından hem Irak hem de İran Şiileri için önemli bir aktör olarak görülmüştür. 
Kasım 1914’te cihat fetvasının yayınlanmasının üzerinden henüz bir ay geçmeden “İttihad-ı İslâmın en büyük 
mürevviçlerinden” telakki edilen “hürriyet-perver” Şeyhu’r-Reis’in, İttihad ve Terakki’nin misafiri olarak İstanbul’da 
ağırlanması, kendisi ile yapılan bir mülakatın ve henüz yeni kaleme aldığı “İttihad-ı İslâm ve Vahdet-i Kelime-i Diniye” 
şiirinin tercüme edilerek aslıyla neşredilmesi bu bakımdan kıymetli ve önemlidir. Şeyhu’r-Reis’in fotoğrafını da içeren ilgili 
yazılar için bkz., “Şuûn-i Dahiliye – Şeyhu’-Reis”, Tasvir-i Efkâr, Nu: 1305 (30 Kanun-i Evvel 1914), s. 1; “Şuûn – Şeyhu’r-
Reis Hazretleri”, Tanin, Nu: 2164 (30 Kanun-i Evvel 1914), s. 3; “Şeyhu’r-Reis Hazretleriyle Mülâkat”, Tasvir-i Efkâr, Nu: 
1306 (31 Kanun-i Evvel 1914), s. 2; “İran’ın Muhterem ve Zi-Asalet Sîması”, Tasvir-i Efkâr, Nu 1307 (1 Kanun-i Sâni 
1914[5]), s. 1; “Şeyhu’r-Reis Hazretlerinin Bir Manzume-i Garra ve Tercümesi”, Tasvir-i Efkâr, Nu: 1336 (30 Kanun-i Sâni 
1915), s. 1; Cihad fetvasının ilan edildiği bu dönemlerde Şeyhu’r-Reis’le kurulan bu irtibatlar ile birlikte, İranlı müçtehitlerin 
fetvalarının da gazetelerde neşredilmesi bölgeye gösterilen hassasiyetin tezahürleri ve aynı zamanda yukarıda bahsettiğimiz 
XIX. yüzyılda başlayıp artarak devam eden Sünni-Şii yakınlaşmasının somut yansımalarıdır. Örnek bir fetva metni için bkz. 
“İran Haberleri – Müctehidin-i İraniyyenin Fetvaları”, Tanin, Nu:2187 (22 Kanun-i Sani 1915), s. 1.   
99 İran’da meşrutiyetin yeniden tesis edilmesi için kurulan bu cemiyet, İstanbul ile Tebriz arasındaki haberleşme ağının da 
merkezinde yer almıştır. Söz konusu dönemde İran’da modern, laik eğitimin temsilcilerinden ve aynı zamanda siyasi 
figürlerinden biri olan Yahya Devletâbadi’nin, İstanbul ve Encümen-i Saadet’e dair hatıraları için bkz. Yahya Devletâbadi, 
Hayat-ı Yahya, (haz. Furuğ Devletâbadi), C. III, Tahran: İntişarat-ı Firdevsi, 4. Baskı, 1362, 24-107; Encümenin bazı 
faaliyetleri dönemin İran Sefiri Erfaüddevle’nin de hatıralarına yansımaktadır. Bkz. Hatırat-ı Prens Erfa, (haz. Ali Dehbâşi), 
Tahran: İntişarat-ı Şehab-ı Sakib, 1378, s. 444-446.  
100 Mehdi Melikzâde söz konusu kartpostalların sadece İstanbul’da değil Paris’te dahi dağıtılmakta olduğunu ve buradan elde 
edilen gelirlerle Encümen’in faaliyetlerinin gerçekleştirildiğini aktarmaktadır. Bkz. Mehdi Melikzâde, Tarih-i İnkılâb-ı 
Meşrutiyet-i İran, I/I, s. 148-149. Örnek kartpostal için bkz. EK II. 



29 
 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İRAN MEŞRUTİYETİ’NE YÖNELİK OSMANLI MUHALİFLERİNİN DÜŞÜNCE VE 

POLİTİKALARI 

1. İran Meşrutiyeti’ne “İbret”le Bakmak  

20. yüzyılın başında cereyan eden Rusya ve İran gibi devletlerin meşrutiyet hareketleri, 

kaybettiği hürriyeti ve meşrutiyeti tekrar kazanmaya çalışan ve kendince hasta adamı iyileştirme 

mücadelesi veren Jön Türkler tarafından dikkatle izlenen bir tarafıyla da müdahale edilen hâdiseler 

olmuştur. Yüzyılın henüz başında Mançurya bölgesinde cereyan eden Rusya-Japonya savaşı (1904-

1905) ve neticeleri Osmanlı muhaliflerinin gündemlerinin en üst sıralarında yerini alırken gerek 

doğulu bir devlet olarak kanûn-i esâsîsini ilan etmiş Japonya’nın101 galibiyeti gerekse mağlubiyet 

sonrasında çarlık sisteminin sarsılarak Rusya’da meclis sistemine geçilmesi Jön Türkler açısından eşi 

bulunamaz “şayan-ı ibret bir misal”102 olarak kabul gördü.103 Bu gelişmelerin üzerinden henüz bir yıl 

geçmeden diğer bir komşu ve daha da önemlisi -her ne kadar farklı mezhepten de olsa-104 aynı dini 

                                                 
101 1889 yılında ilan edilen Meiji Anayasasısı ile Japonya’da ilk kez Batılı anayasal düşünce hâkim kılındı. Bkz. Takii 
Kazuhiro, “Meiji Anayasası: Japonların Batı Deneyimi ve Modern Devletin Oluşumu”, Çev: Mehmet Emin Baş, DÎVÂN, 
XIII/25 (2008/2), s. 149-174.   
102 “Rus İhtilalinin Mânâ-yı İctimaîsi”, Terakki, Nu: 1 [Nisan 1906], s. 4; “Japonlar Yirminci Asrın Mader-i Hürriyetidir”, 
Balkan, Nu: 441 (30 Nisan 1324), s. 1.  
103 “Rusya bu hususta [kanûn-i esasî] bize büyük bir ders-i ibret veriyor. Allah vere de bu derslerden müstefid olmayı 
bilsek!...  
      Düşmanın fazlını teslim etmek  
      Bence bir vâcibe-i insanî 
      Bize enmûzec-i ibret olsun  
      Rusların meclis-i mebusânı”  
Bkz. “Bende-i Mahsus – Kanûn-i Esasî – Rusya”, Türk, Nu: 134 (21 Haziran 1906), s. 2; Mustafa Ragıp, “Rusya’da Meclis-i 
Meşveret”, Feryâd, Nu: 24 (17 Mayıs 1322), s. 1-2; Japonya-Rusya muharebesinin İran’da hürriyet fikrinin uyanmasına katkı 
sağladığına dair bazı yorumlar için bkz. [Tahran’dan bir Mektup], Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 108 (30 Kanun-i Sani 1906), s. 2-3; 
“İran’da İntibah-ı Efkâr”, Türk, Nu: 135 (28 Haziran 1906), s. 2; Edhem Ruhi, “İran Ahvali veya Asya’da Avrupa İlkaâtı [-
I]”, Balkan, Nu: 324 (9 Kanun-i Evvel 1323), s. 2. Benzer düşüncelere İran meşrutiyetçilerinin de sahip olduğunu 
söyleyebiliriz. Bkz. Ahmed Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 44; Mehdi Melikzâde, Tarih-i İnkılâb-ı Meşrutiyet-i İran, I/I, 
s. 86-87. 
104 Dönemin metinlerinde mezhep ayrışmalarının, Müslüman idarecilerin siyasi maksatlarının bir sonucu olarak 
şiddetlendirildiği bunun neticesinde de Müslümanların ayrıştırıldığı görüşlerini görmek mümkündür. Özellikle Türkçülük 
düşüncesinin yaygınlaştırılmaya çalışıldığı sahalarda bu fikrin yüksek sesle dile getirildiği ifade edilebilir: “Memleket-i 
İran’ın, eczâ-yı mütemmimesinden olan Azerbaycan hıttası ahalisi meyanında nûr-i feyzbahşa-yı maarifle tenvir-i efkâr eden 
bir takım efâzıl, şu son devirlerde, kendilerinin neslen Türk olduklarını, Sünnilik Şiilik mezhep fırkalarının ancak 
hükümdarân-ı İslâm tarafından, bir takım mekâsıd-ı siyasiyeye alet olmak üzere eski zamanlarda teşdid edilmiş, dinin o 
zamanlarda âdeta partizanlığa alet olmuş bulunduğunu idrak ettiler.” Bkz. “Azerbaycan Türkleri”, Tuna, Nu: 413 (26 
Zilhicce 1324), s. 2; Söz konusu bu yazının alıntılanarak Türk mecmuasında da neşredildiği görülmektedir. Bkz. Türk, Nu: 
158 (14 Mart 1907), s. 1; Bu görüşün savunulduğu farklı bir yazı için bkz. Yek Nefer-i Türk-i Azerbaycanî, “İran’a Dair – 
Hablü’l-Metin’in bir bendine cevap”, İrşad, Nu: 14 (19 Ocak 1907), s. 3; “İslâm’ın iki sönük ümidi gibi kalmış” Osmanlı ve 
İran arasında ittihad-ı İslâm anlayışının hâkim kılınması gerektiğini savunan metinde mezhep ayrıştırmasının ittihat 



30 
 

paylaşan İran’da 1906 yılında Muzafferüddin Şah tarafından meşrutiyetin ilan edilmesi Jön Türkler 

tarafından ilham verici bir olay105 ve aynı zamanda Osmanlı’da arzulanan meşrutiyet hareketlerine 

yönelik önemli bir araç ve haberci olarak telakki edildi:  

“Japonya’da lemeân eyleyen nûr-i adl ü hürriyet feyzini, bütün Asya’ya saçtı. Rusya gibi binlerce 

senelik kolu beli bükülmek imkânı olmayan o müstebid hükûmet bile milletinin teşnegî-i 

hürriyetle saçılan hûn-i hamiyeti önünde âhir boynunu büktü. Millete hakkını, hakk-ı 

murakabetini terk ü teslimde muztar kaldı. Çok geçmedi İranlı din kardeşlerimiz de bu nimete 

mazhar oldular. Hatta bu nimeti kendilerine çok gören istibdad taraftarlarıyla el-hâletü hâzihi’ne 

civanmerdâne çarpışmakta olduklarını her gün işitmekteyiz. Demek oluyor ki şu asrın bugün 

mahrum-i adl u hürriyet, mahkûm-i zillet ü esaret eylediği bir zavallı millet varsa Hıristiyan, 

Müslüman yalnız Osmanlı milletidir. Fakat inkılaptan inkılaba geçen kemâlât-ı zamaniye 

zannedilmesin ki bu zavallı, bu âlî-nejad milletten mutlak surette hayır ve saadetini dirîğ 

eylemiştir. Zaman ve hâl gereği gibi gösteriyor ki şimdi sıra bize gelmiştir. Bu susuzluğa bu 

hürriyetsizliğe tâb u tâkat getirmeyeceğini millet izhara başlamıştır.”106   

İran’da Millet meclisi ve kanûn-i esâsînin uygulanmaya başlaması akabinde İttihad ve 

Terakki Cemiyeti, Tebriz Encümen-i Millisi’ne gönderdiği yazıda muvaffakiyetlerinden dolayı tebrik 

ederken bir taraftan da ilk kez Yeni Osmanlıların ortaya attıkları meşrutiyetin şer’îliği107 hususunun da 

altını çizerek “bizimle hem-hudud olan dindaşımız bulunan bir devlet-i İslâmiye’nin ahkâm-ı 

mukaddese-i diniyemize tebean usûl-i idare-i meşveret ve meşrutiyeti mülkünde va’z ü tesis eylemesi, 

yalnız bizi değil, bütün âlem-i İslâmiyyet’i de memnun ve şâdân eylediği” ifadelerine yer 

vermektedir.108 Encümen tarafından verilen cevapta ise İTC’nin “insaniyet-perver” hissiyatı ve 

                                                                                                                                                         
anlayışına büyük bir engel teşkil ettiği zikredilir: “Sen şiasın, sen sünnisin gibi yekdiğere birer meal-i hakaret remz eden iki 
tabir elsine-i âmmede deveran ettikçe bu iki devleti ittihad-ı İslâm nâm-ı mübecceli altında birbirine tekârüb etmek nasıl 
mümkün olabilir!” Bkz. Özbek, “İttihad-ı İslâm”, Türk, Nu: 88 (6 Temmuz 1905), s. 1.  
105 Rusya ve İran’da kabul edilen kanûn-i esasî ve hürriyet-i idarenin sadece halk için değil Osmanlı idaresi için de büyük 
dersler ihtiva ettiği hakkında bkz. “Bu Şâyia Şayân-ı Dikkattir”, Balkan, Nu: 108 (25 Teşrin-i Sani 1322), s. 1. 
106 Edhem Ruhi, “Bu İnkılap, Fecr-i Hürriyettir”, Balkan, Nu: 341 (31 Kanun-i evvel 1323), s. 2.  
107 İlk kez Namık Kemal tarafından ortaya atılan devlet idaresinde meşrutiyetin, meşveretin, şûrânın İslam dininin bir 
gerekliliği olduğu, istibdadın naslarla tekzip edildiği meselesi (Namık Kemal, “Ve şâvirhum fi’l-emr”, Hürriyet, Nu: 4 (20 
Temmuz 1868), s. 1-4) II. Meşrutiyet sonrasında dahi devam edecek tartışmaları beraberinde getirmiştir. Nitekim kaleme 
aldığı yazısına itirazlar geldiğini aynı mecmuada vermiş olduğu cevaplar üzerinden de görebilmekteyiz: “Acayip şey, 
‘hâkimiyet-i halkın muvafık-ı şer’ olduğuna emniyetin var mıdır’ diye soruyor. Sübhanallah; bendin içindeki mesele-i 
fikhiyeyi okumamış mı? Hazret-i Sıddık (radiyallahuanh) halife olup da İmam Ali (kerremallahu vecheh) hakk-ı karâbete 
isnaden beyan-ı inhisar eylediği zaman Hazret-i Faruk (radiyallahuanh) hazretlerinin ‘sizin fazlınız müsellemdir, fakat halk 
onu istedi’ yollu verdiği cevabı tarihlerde görmemiş mi?” bkz.  [Namık Kemal], “Usul-i Meşveret hakkında dördüncü 
nüshamızdaki bend üzerine îrad olunan bazı itirazlara cevaben bir zâta yazılmış mektuptur”, Hürriyet, Nu: 12 (14 Eylül 
1868), s. 6; II. Meşrutiyet sonrasında yapılan bazı tartışmalar için bkz; İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri 1 – Hilafet 
ve Meşrutiyet, İstanbul: Dergâh Yayınları, 3. Baskı, 2014, s. 103-118.  
108 İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin 15 Teşrin-i Sani 1907-28 Mart 1908 Senelerine Ait Muhabetarının Kayıt Defteri, Nu: 432 
(10 Şevval 1325), s. 1 (Bundan sonra Muhaberat Kopya Defteri II); “Elyevm, İran’ın göstermekte bulunduğu hayat eseri İran 
esdikasının, hususen Türkiye Müslümanlarının meserretli alkışlarını, düşmanlarının ise mürettibkarâne düşüncelerini mucib 
olmaktadır.” Bkz. “Encümen-i İttihad-ı Tebriz”, Balkan, Nu: 434 (22 Nisan 1324), s. 4. [Şûrâ-yı Osmanî’den alıntı]  



31 
 

“gayret-i İslâmiyye”lerinin tüm Müslüman kardeşlerin kalplerinde büyük mutluluk yarattığı 

aktarılmakta ve maksatlarına nail olması için temennilerde bulunulmaktadır.109 Bu karşılıklı 

temenniler ileriki bahislerde görüleceği üzere karşılıklı yardımlaşmalara dönüşmekte ve fikri bir 

cereyan oluşturmaktadır.   

Kastamonu, Erzurum ve Trabzon bölgelerinde başlayarak devam eden Anadolu 

ayaklanmalarında110 halkın yönlendirilmesinde İran anayasa hareketi dahil olmak üzere yakın 

dönemde Rusya ve Japonya’da gerçekleşen anayasal devrimler Jön Türkler tarafından bir örnek 

hareket olarak sunulmakta,111 neredeyse bütün Asya’nın uyanmaya başladığı, uyanmayan tek “esir”112 

milletin de Osmanlı olduğu sıklıkla vurgulanmaktadır.113 Ayrıca oralarda uygulanan yöntemlerin 

Osmanlılar için nasıl bir benzerlik oluşturabileceği, hürriyet ortamının bir nebze oluştuğu o 

bölgelerden nasıl destekler alınabileceği de kaleme alınan metinlerde gösterilmeye çalışılmaktadır. 

Dönemin Osmanlı aydınlarından ve II. Meşrutiyet sonrasında İttihad ve Terakki Fırkası’nın Ankara 

mebusluğunu yapan Halil Halid Bey, “Horasânî” müstearıyla114 Türk mecmuasında kaleme aldığı 

metninde, Anadolu içerisindeki ayaklanmaların tüm halka sirayet etmesinin gerekliliğinden 

bahsetmekte ve halkın hafiyelik konularından korkmamalarını ve rahat hareket etmelerini tavsiye 

etmektedir. “İrşadnâme” olarak zikrettiği, -kendisi gibi- Batı’da ve Mısır’da yaşayan Osmanlı 

muhaliflerinin yasak yayın ve yazılarının Anadolu içerisine sokulmasında yaşanan zorlukların İranlı 

ve Rusyalı Müslümanların destekleriyle aşılabileceğine işaret etmektedir:  

                                                 
109 “İslâm Matbuâtı”, İrşad, Nu: 13 (29 Ocak 1908), s. 4.  
110 II. Meşrutiyet öncesinde ilk olarak vergi alımı gibi ekonomik sebeplerden ortaya çıkan ardından siyasi olarak meşrutiyet 
hareketlerine evrilen ayaklanmalar için bkz. Kudret Emiroğlu, Anadolu’da Devrim Günleri – II. Meşrutiyet’in İlanı, İstanbul: 
İmge Kitabevi, 1999, s. 125-225.  
111 M. Sabri, “Anadolu Kıyamları”, Terakki, Nu: 11 [Nisan 1907], s. 2; Edhem Ruhi Balkan, Rusya’daki hürriyet 
hareketlerinin komşu devletleri tesiri altına aldığını ifade ederken İran meşrutiyetinin de bu “feyezana” daha yakın 
olmalarından kaynaklandığını ortaya koyar. Ayrıca şimdiye dek “en mutî, en gâfil, en ahmak” zannedilen Anadolu halkının 
kısa zamandaki ayaklanmalarını bu minval üzere değerlendirir. Bkz. Edhem Ruhi, “Vatan’da Tekâmül veya Mukaddime-i 
İnkılap”, Balkan, Nu: 309 (22 Teşrin-i Sani 1323), s. 1-2; Erzurum hadiselerine dair Balkan gazetesinde kaleme alınan yazıda 
söz konusu olaylar İran’ın büyük şehirlerinde görülen hâdiselere benzetilmektedir. Bkz. “Erzurum İğtişaşı”, Balkan, Nu: 310 
(23 Teşrin-i Sani 1323), s. 4; Ahâli mecmasına 28 Teşrin-i Evvel 1322 (10 Kasım 1906) tarihli İstanbul’dan gönderilen bir 
telgrafta ise Erzurum’daki hadiselerin Rusya ve Acemistan ihtilalcileri tarafından tertip edilerek Erzurum Müslümanlarına 
icra ettirildiği ve Yıldız Sarayı’nın da bu sebeple büyük telaşa kapıldığı aktarılır. Bkz. “Son Telgraflar”, Ahali, S. 7 (29 
Teşrin-i Evvel 1322), s. 4; Osmanlı’daki ihtilal hareketlerinin Rusya ve İran’daki ihtilal hareketlerinden bir farkı olmadığına 
dair farklı yorumlar için bkz. “Türkiye’de İnkılap Başladı”, Balkan, Nu: 496 (3 Temmuz 1324), s. 1; “Zât-ı Şahânenin 
Kanaat-ı Fikriyesi!”, Balkan, Nu: 504 (12 Temmuz 1324), s. 4.  
112 “Türkiye’de İnkılap Mukaddimeleri”, Balkan, Nu: 416 (1 Nisan 1324), s. 1.  
113 “Hâl ve Müstakbel”, Sancak, Nu: 70 (15 Nisan 1907), s. 1; Söz konusu uyanışın, bir zamanlar “mehd-i medeniyet ve 
marifet” iken bir mezar çukuru haline gelen Asya’yı “mahşer-i medeniyet” yapacağı vurgusu da yapılmaktadır. “İran”, Şûrâ-
yı Ümmet, Nu: 104 (30 Teşrin-i Sani 1906), s. 3; “Çin ve İran”, Sancak, Nu: 65 (1 Teşrin-i Evvel 1906), s. 4; Avrupa 
cihetinden de “hükûmet-i müstakille” olarak tek devletin Osmanlı kaldığı belirtilirken 1831 Belçika Anayasasının da 
doğrudan Osmanlı’ya tatbik edilmesinin problemli bir düşünce olduğu Ziya Paşa’nın “İklimde hükmü yok mu farkın / 
Vaziyeti bir mi garb ü şarkın” dizeleriyle vurgulanmaktadır. Bkz. “Bende-i Mahsus – Kanûn-i Esasî – Rusya”, Türk, Nu: 134 
(21 Haziran 1906), s. 1-2.   
114 Halil Halid’in “Horasânî” müstearını kullandığına dair bkz. İsmail Kara, Amel Defteri, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2. 
Baskı, 2015, s. 299-300.  



32 
 

“Biz irşadnâmelerimizi vatanımızın içerilerindeki halka yetiştirmek için şu son vakitlerde 

hürriyet kazanmış olan İranlı ve Rusyalı Müslüman kardaşlarımızın yardımlarını dilemeliyiz. 

Acemistan ve Karadeniz’in Rusya elinde olan yerlerinden memleketimize bunca Müslüman gelip 

gitmektedir. Halkımıza şu zâlim ve inatçı hükûmete karşı birleşip sebât ile davranmaları yolunu 

göstermekte bize yardım edeceklerini umarız.”115 

Halil Halid Bey’in bu çağrısı, yaklaşık bir yıl öncesinde bir Kafkas Türk’ü, İTC’nin 

kurucularından Hüseyinzâde Ali Bey’den daha gür bir şekilde duyuluyordu. Ali Bey, Avrupa’da 

bulunan “vatanından dûr u cüdâ düşen hürriyet yetimleri”ni Kafkas’a “Simurg’un kanatları altına” 

davet ediyordu:  

“İran ve Türkiye istibdadını bir Arşimend gibi yerinden kaldırabilmek tamamıyla kökünden 

koparabilmek için nokta-i istinadınız, istinadgâhınız ancak kûh-i kaf olabilir!... Sayha ve 

nâralarınız ancak buradan hâb-ı gaflette olan vatandaşlarınıza işittirebileceksiniz. Yüce 

tuttuğunuz meş’al-i irfanınızla vatanınızdaki şeb-i târi buradan tarumar edebileceksiniz; Zulm ü 

bîdadın binasını buradan yıkabileceksiniz!... Sizin yazılarınız, matbuatınız, edebiyat-ı hürriyet-

perverâneniz âsanlıkla buradan o memleketlere dahil olabilecektir.”116 

“Gayet perişan kalmış” İran ve “gâfil” Çin117 gibi Asya devletlerinin meşrutiyet, adalet ve 

hürriyete yapışmalarına rağmen “şark devletlerinin en mütemeddini”118 Avrupa’nın içinde bulunan 

Osmanlı milletinin “Mağrip vahşileri” ve “Habeş çıplakları” gibi kalması vicdanen rahatsızlık 

uyandırmakta,119 neden Kanûn-i Esasî’yi geri almadığı sorgulanmakta ve söz konusu milletler 

arasında utanç duyulacak bir konumda120 olmaktan bahsedilmektedir.121 İran’ın hükûmet-i mutlaka 

                                                 
115 Horasânî [Halil Halid], “Makale-i Mahsusa – Ahalimizi Uyandıracak Bir İki Yol”, Türk, Nu: 158 (14 Mart 1907), s. 1.  
116 Ali Hüseyinzâde, “Kaf ve Simurg”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 99 (31 Ağustos 1906), s. 3.  
117 Çin’de meşrutiyete yönelik hareketler bir “uyanma” olarak kabul edilirken “Acaba Devlet-i Osmaniyye’de yaşayan 
ahalinin gasp olunan hürriyetlerinin iadesi zamanı yaklaşmadı mı?” suali de sorulmaktadır. Bkz. “Çin’de İdare-i Meşrûta”, 
Tuna, Nu: 260 (20 Ağustos 1322), s. 3; Çin’in siyaseten Osmanlı’ya benzetildiği metinler de kaleme alınmakta ve söz konusu 
metinlerde Çin hükümdarına “İbn-i Semâ” anlamını taşıyan “Buğdi Han” namının veriliyor olması Padişah’a nispet edilen 
“Zıllullahi fi’l-âlem” ifadesine benzetilmekte ve memleketi soyup karınlarını doyuran Çin idarecilerinin, Türk paşalarını 
hatıra getirdiği zikredilmektedir. Bkz. “Çin ve İran”, Sancak, Nu: 65 (1 Teşrin-i Evvel 1906), s. 4; Çin’in meşrutiyet 
hareketlerine dair diğer yazılar için bkz. “Çin Uyanıyor!”, Tuna, Nu: 97 (26 Kanun-i Evvel 1321), s. 1; “Çin Uyanıyor [-II]”, 
Tuna, Nu: 98 (27 Kanun-i Evvel 1321), s. 1-2; “Çin’in Uyanmaya Başlaması”, Tuna, Nu: 139 (15 Şubat 1321), s. 1; “Bari 
Çin’den İbret Alalım!”, Balkan, Nu: 22 (12 Ağustos 1322), s. 2-3; “Çin Bile Uyanıyor”, Balkan, Nu: 95 (10 Teşrin-i Sâni 
1322), s. 3.   
118 Bu ifade bazı metinlerde “Umum Müslüman hükûmetlerin en kuvvetlisi ve nisbeten en müterakkisi” şeklinde de 
görülmektedir. Bkz. Doktor Abdullah Cevdet, “Mısır’da Necm-i Terakkiü’l-İslâmî Medresesi”, İctihad, Nu: II/1 (Temmuz 
1906), s. 17. 
119 “Devlet-i Aliyye ve İdare-i Meşrûta”, Tuna, Nu: 400 (9 Kanun-i Sâni 1322), s. 1.  
120 “İran şahı halkın Tahran kurbunda kâin Şah Abdülazim tarafında bir kere zülm aleyhinde içtima etmiş olmasından dolayı 
hürriyet-i ahaliyi ve hâkimiyet-i milleti temin edecek her türlü mecâlisin tesis ve teşkilini ve hürriyet-i matbuat ile hürriyet-i 
ictima’ı kabul ve ilan ediyordu. Şimdi İran ukala ve uleması buna memleketin kabiliyet ve haliyle mütenasib bir sûret 
vermeye çalışıyorlar. Buna karşı da mı utanmayacağız?” Bkz. “Utanmayacak mıyız”, Feryad, Nu: 24 (17 Mayıs 1322), s. 3;  
121 “İran”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 104 (30 Teşrin-i Sani 1906), s. 3; Birçok devletler adalet, hürriyet ve müsavatı yayarken 
Osmanlı’nın gerileyerek maskara olduğu, korkaklık ve düşkünlükte darb-ı mesel hükmüne girdiği ve insaniyetin bir 



33 
 

(şahlık) usulünü terk edip kanûn-i esasî ile meclis-i mebusânı kabul etmesi, terakkide “milel-i 

mütemeddine” yahut kastedildiği anlamıyla Batı’yla “hem-aheng olacak bir yola girmesi” olarak 

değerlendirilmektedir. Mutlakıyet idaresinin devrinin hitama erdiği, payidâr olamayacağı 

vurgulanırken halihazırda bir ülkenin bu usulü ihya etmeye uğraşması da telgraf yerine güvercin, posta 

yerine tatar, elektrik yerine kandil kullanmaya çalışmasına teşbih edilmektedir.122 Meşrutiyetin ilanı 

öncesinde Rusya ve Osmanlı’ya nispetle geri kalmış İran’ın vaziyeti meşrutiyet sonrası vaziyetiyle 

kıyaslandığında terakki yolunda attığı adımın ne derece büyük olduğunun görülebileceği kanaati de 

benimsenmektedir.123 Nitekim İran hükûmetinin, ödemesi gereken iç ve dış borçlar için yabancı 

devletlerden (İngiltere, Rusya ve Almanya) birtakım imtiyazlar karşılığında borç alma talebinin İran 

meclisi tarafından reddedilerek yeni bir Milli Banka teklifi sunulması İran terakkisinin bir tezahürü 

olarak görülür.124 Bu söylemin bir benzerini, dönemin İngiliz maslahatgüzarı Cecil Spring Rice’dan da 

duymak mümkündür. İngiliz Dışişleri Bakanı Edward Grey’e gönderdiği 6 Aralık 1906 tarihli 

raporunda ulemâ ve tüccarların dış borçlanma muhalefeti konusundaki ciddiyetine vurgu yapmakta ve 

milli bankanın kurulması için harçlıklarını biriktirip meclise gönderen çocuklardan, mücevherlerini 

satan kadınlardan bahsederek bu durumun bir “uyanma işareti” olduğunu ifade etmektedir.  Dönemin 

İran sadrazamının meclisten onay almadan kredi çekme teşebbüslerine de değinen Rice, gerek 

kendilerinin gerekse Rusya’nın bu tür bir girişime onay vermediklerini, kredi anlaşmasının alenî 

olarak imzalanması şartıyla kabul edilebileceğinden bahsetmektedir.125 Ayrıca dış borçlanma 

meselesinin meclis onayı olmadan yapılması durumunda İran’ın içişlerine müdahale olarak 

yorumlanacağı ve bunun da İran’da İngilizlere karşı bir nefret söylemini uyandıracağı fikrini 

aktarmıştır.126 

                                                                                                                                                         
gulyabanisi olarak telakki edildiği zikredilir. Bkz. “Memâlik-i Osmaniyye’de Kardeşlik”, Balkan, Nu: 226 (17 Temmuz 
1323), s. 1; “Otuz Sene Ertesi – II”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 103 (1 Teşrin-i Sani 1906), s. 1.  
122 “İran”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 104 (30 Teşrin-i Sani 1906), s. 3. 
123 [Tahran’dan Bir Mektup], Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 108 (30 Kanun-i Sani 1906), s. 3; Hürriyet hareketinin bir tekâmül süreci 
olduğu ve bu sürecin devamı için memleketin her köşesinde muntazam mektep, medrese ve darülfünunlar açmak, muntazam 
mahkemeler tesis etmek, iç ve dış güvenliği sağlamak gibi bazı adımların atılması gerektiği yorumları için Bkz. “İran’da 
İntibah-ı Efkâr”, Türk, Nu: 135 (28 Haziran 1906), s. 2; “İran’da Hürriyet”, Balkan, Nu: 116 (15 Kanun-i Evvel 1322), s. 2; 
“Maarife sarılmalı! Zira maarif ikbal ve hürriyetin anahtarıdır. Tecrübesiz hükümdaran-ı İslâmiyan için vâkıa maarif korkulu 
rüya gibidir. Lakin bekâ ve necatlarının kilidi yine maariftir.” Bkz. “Havâdis-i Hâriciye”, Ahali, Nu: 99 (2 Şubat 1322), s. 3.   
124 “Bak millet kendi devlet ve istiklaliyetine muzır şeylere razı oluyor mu? Şimdi bu millet meclisi olmasaydı para da yok, 
dahilde de itibar ve emniyet olmadığı için istikraza ümit ve ihtimal yok. Para bulmak için haydi Rusya’ya müracaat! (…) 
İster Rus, İngiliz ve Alman olsun istikraz şeraitinde demiryollarca ve sâir imtiyazat cihetinde menâfi-i millet u devlete muzır 
veya memleketi emmek isteyen ecnebilere bahş u tevdi ile istikbal-i memleket feda hatta istiklâl-i devlet kurban oluyor. (...) 
Bu kuvvetle her istedikleri vakit çüş diyorlar. Millet Meclisi olunca çüş demek kuvveti ahalide oluyor. Türklere olduğu gibi 
Acemlere evvelce eşek gibi çüş diyenlere bugün Acemistan çüş diyor!” Bkz. “Mütalaât-ı Siyasiye – Acemistan”, Ahali, Nu: 
24 (18 Teşrin-i Sâni 1322), s. 1-2. Benzer ifadeler için bkz. “Basiret-i Siyasiye”, Tuna, Nu: 407 (20 Kanun-i Sâni 1322), s. 3; 
“Havadis-i Hariciye”, Ahali, Nu: 119 (25 Şubat 1322), s. 3.  
125 Bkz. F.O./800-70, s. 62-65.  
126 Bkz. Kitâb-ı Âbi – Gozareşhâ-yi Mahremâne-i Vezaret-i Umur-i Hârice-i İngiliz Der-bâre-i İnkılab-ı Meşrûta-i İran, haz. 
Ahmed Beşîrî, Tahran: Çaphâne-i Ketîbe, 2. Baskı, 1363, C.I, Nu: 10, s. 17. (Bundan sonra Kitâb-ı Âbî…) 



34 
 

Benzer şekilde Goçanlı çocukların maddi imkânsızlık yüzünden Aşkabat’ta satılmaları 

haberlerinin127 meclise ulaşmasıyla meclisin acilen dahiliye nezaretine bu konuda tahkikat 

başlattırması, meclisin sahip olduğu kuvvete yorulmaktadır. Bu hadiselere benzer durumların 

yaşandığı Osmanlı’da ise meclisin ve “hür matbuatın” yokluğunun neye mal olduğu yahut diğer türlü 

ifade edilirse meclisin ve hür matbuatın önemi bu hadise üzerinden kıyaslanmaktadır:  

“Eğer İran’da şimdi böyle bir millet meclisi olmasaydı fukara-yı ahali canını, malını, ırzını 

satmış olsa değil vatan parça parça olsa kimse ekmek bile isteyemezdi. İşte bunun misali 

bizdedir. İstanbul’da bugün padişah sarayında en âdi bir kapıcının bile bankada binlerce lirası 

yatmakta olduğunu herkes bilir. Bu paraların hep Anadolu, Rumeli fukara-yı ahalisinin 

ciğerinden söküldüğünü, fukara çıkınından toplandığını da herkes bilir. Evet! Bugün İstanbul’da 

vükela ve vüzeranın maiyeti erkanın yapmış oldukları akâretler bilmem neler hep gözyaşlarıyla 

ıslanmış millet parasından değil mi? Bu hakikati bugün kimin sormaya, kimin şikâyete haddi 

vardır? Eğer bizim de millet meclisimiz, hür matbuatımız olsa milletin bu hukuku elbette 

aranacaktı.”128 

Nitekim İTC, II. Meşrutiyet öncesinde teşkilatlanma ve beraberindeki neşriyat konusundaki 

ilerlemelerini kendilerine bir umut olarak görürken, söz konusu çalışmalarının da Rus ve Acemlerin 

istibdada karşı aldıkları zaferler gibi son bulacağını ümit etmekteydiler.129 Meşrutiyete giden yolda bu 

devletlerin en büyük imkanlarının hürriyet-i matbuat olduğu, İslâm dünyasında da basında 

özgürleşmenin beraberinde hürriyeti getireceği kanaati de benimsenirken, İran’da meşrutiyetin ilanı 

öncesindeki basın özgürlüklerini buna örnek göstermektedirler.130  

Benzer şekilde Erzurum ayaklanmalarında halkı bilinçlendirmek ve aynı zamanda meşrutiyet 

anlayışını yönlendirmek için dağıtılan broşürlerde Sultan II. Abdülhamid idaresinin despotizminden, 

yöneticilerin baskı ve rüşvet eylemlerinden ve son olarak da halktan alınan ağır vergilerden şikâyet 

edilirken, zikredilen tüm problemleri aşmanın tek yolu kânun-i esasinin ilanı ve meclisin açılması 

gösterilmektedir. Bu broşürlerde ise yine İran halkı ön plana çıkarılmakta ve başarılı mücadelesinden 

                                                 
127 Detaylı bilgi için Ahmed Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 226. 
128 “İran Meclis-i Mebusanında”, Balkan, Nu: 146 (13 Şubat 1322), s. 3-4; Belçikalı Növis’in İran’da idari görevlere 
getirilmesine İran meclisinin karşı çıkması “Millet başka şey! Milletin kendi menfaat ve kendi hesabına gördüğü iş bittabi 
devletinin nef’ine ve kuvvetine hâdimdir” yorumuyla izah edilmektedir. Bkz. “Hâdisat-ı Siyasiye – Acemistan”, Ahali, Nu: 
93 (30 Kanun-i Sani 1322), s. 1-2; İran Millet Meclisi’nin, zulmü ve israfı engellemeye başladığına dair bkz. “Hâdisat-ı 
Siyasiye”, Ahali, Nu: 110 (16 Şubat 1322), s. 1; Bir Alman misyonerinin İran sınırlarında öldürülmesi nedeniyle 
Almanya’nın tazminat olarak talep ettiği 5000 İngiliz lirasının Millet meclisinin bulunduğu bir memlekette kolaylıkla 
alınamayacağına dair bkz. “Hâdisat-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 122 (28 Şubat 1322), s. 1. 
129 Anadolu’daki karışıklıklar sebebiyle bölgede gayet sessiz ve mahirâne bir şekilde teşkilatlanmanın mümkün olduğu da 
zikredilmektedir. Bkz.   Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti Merkezi’nin 1906-1907 Senelerinin Muhaberat Kopyası, Nu: 
314 (21 Temmuz 1907), s. 352-53. (Bundan sonra Muhaberat Kopya Defteri I…) 
130 “Matbuat-ı İslâmiyye”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 109 (15 Şubat 1907), s. 3.  



35 
 

sitayişle bahsedilmektedir.131 Anadolu’daki Osmanlı vatandaşlarını ittihat ve meclis-i mebusana davet 

amacıyla 1906 yılının sonlarında Ermeni Taşnaksutyun komitesi ve Osmanlı muhaliflerinin ortak 

olarak Van’da çıkardığı Sabahu’l-Hayr132 gazetesinde “İran dahi uyanıyor!” serlevhasıyla bir yazı 

kaleme alınarak, söz konusu yazıda Osmanlıların artık ibret alması, gaflet uykusundan uyanması ve 

meydana çıkması çağrısı yapılmaktadır:  

“Osmanlılar! Bir bundan ibret alınız! O İran’dan ki bizden daha câhil ve bizden daha geride 

kalmış idi. Rusya’dan ibret alarak isyan etti, uyandı! Hiç olmazsa biz de ondan örnek alalım! 

Gaflet uykusundan uyanınız, meydana çıkınız, var kuvvetinizle siz de adalet, hürriyet ve müsavat 

talep ediniz.  

Siz de kanûn-i esasî ve meclis-i mebusan talep ediniz, talep ediniz ki validen başlayarak zabıtaya 

kadar umum memurlar ahali tarafından intihap edilsin. Onlar ahaliye mesul olmalıdırlar. Ahaliye 

hesap vermelidirler. Aksi halde vergi ve tekâlif vermekten imtina ediniz adalet, hürriyet ve saadet 

ancak bu yolda bedbaht vatanımızda da hükmünü icra edecektir.  

Yaşasın ittifak ve ittihad! 

Yaşasın meclis-i mebusân!”133 

Nitekim bu çağrıların Anadolu’da karşılık bulmaya başladığını cemiyetin önde gelenlerinden 

Bahaeddin Şakir’in, Talat Paşa’ya gönderdiği tahrirat üzerinden görebilmekteyiz. II. Meşrutiyet 

öncesinde Erzurum’da cereyan eden ayaklanmaların sebeplerini Talat Paşa’ya izah eden Şakir, iki 

sebep üzerinde durmaktadır; 1. İran ve Rusya’daki ayaklanmaların bölgede yayılması. 2. Bölgede 

şahsi ve hayvanat-ı ehliye vergilerinin konulması.134  

Yukarıda da ifade edildiği üzere, II. Meşrutiyet arifesinde kaleme alınan metinlerde, 

genellikle anayasal (meşrutiyet) düzeninde değişikliğe giden Japonya, Rusya ve İran gibi ülkeler 

üzerinde durulmakta ve devletlerin çeşitli başarıları ve hatta mağlubiyetleri ekseriyetle kanûn-i esâsî, 

                                                 
131 Aykut Kansu, 1908 Devrimi, (çev. Ayda Erbal), İstanbul: İletişim Yayınları, 8. Baskı, 2017, s. 80.  
132 Raymond Kévorkian, David Papazyan’ın hatıralarından yapmış olduğu alıntıda gazetenin Türk-Ermeni iş birliği ile ortaya 
çıktığı, yazımının ve basımının Ermeniler tarafından, dağıtımının ise Türkler tarafından yapıldığını aktarır. Bkz. Raymond 
Kévorkian, The Armenian Genocide: A Complete History, London: I. B. Tauris, 2011, s. 29; Şükrü Hanioğlu ise söz konusu 
gazeteyi sahte bir Taşnaksutyun fırkası olan Türk Müttefikleri isimli fırkanın çıkarmış olduğu iki yayından (diğeri Rehber-i 
Umur-i Vatan) biri olarak zikreder. Bkz. M. Şükrü Hanioğlu, Preparation for a Revolution The Young Turks 1902-1908, 
Oxford: Oxford University Press, 2001, s. 100 (Bundan sonra Preparation for a Revolution…); Balkan mecmuasında 
hükûmetin, “muharrirleri ve müessislerini değil henüz bir nüshasını bile elde edemediği” mühim makaleleri ihtiva eden, gizli 
bir gazete olarak zikredilen Sabahu’l-Hayr gazetesi şu şekilde tanıtılır: “Van’da intişar ediyor ve hafiyyen Anadolu içine 
dağılıyor. Bunun müessisleri memâlik-i Osmaniyye’de meşrutiyet-i idarenin teessüsünü yani İstanbul’da meclis-i mebusanın 
küşadıyla hürriyet ve adaletin ihyasını ateşîn bir sevda-yı millî ile arzu eden Genç Osmanlıların yeni ve dahilî bir fırkasıdır.” 
Bkz. “Sabahu’l-Hayr”, Balkan, Nu: 260 (13 Eylül 1323), s. 2-3.   
133 Yazı Sabahu’l-Hayr mecmuasının 30 Haziran 1323 (13 Temmuz 1907) tarihli 5. sayısından alıntılanarak Balkan 
mecmuasında neşredilmiştir. Bkz. “Sabahu’l-Hayr”, Balkan, Nu: 260 (13 Eylül 1323), s. 2.  
134 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 501 (Kanun-i Sâni 1908), s. 126; Erzurum başta olmak üzere Anadolu’daki 
ayaklanmaların İran’daki “sada-yı bülend-i hürriyet”in yankıları olduğu fikrinin, II. Abdülhamid tarafından da 
benimsendiğine dair bir yorum için bkz. “Temenni-i Hamîdî”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 115 (1 Haziran 1907), s. 2. 



36 
 

meşrutiyet, idare-i mutlaka sistemleri üzerinden izah edilmektedir. Örneğin, Mısır’da bir taraftan 

hekimlik yapıp bir taraftan da Türk mecmuasında kaleme aldığı yazılarla siyasi muhalefetini sürdüren, 

cemiyetin kurucularından Şerafeddin Mağmumî “Oğuz” müstearıyla135 kaleme aldığı yazısında 

Japonya’nın Mançurya’da Rusya’yı mağlup etmesini Rusya’nın idare-i mutlakasına dayandırmakta ve 

hatta bu mağlubiyeti, Rusya’da meşrutiyet hareketlerini ateşlemesi bakımından Rusya için bir hayra 

yormaktadır. Fakat daha da önemlisi “yenilmez kabul edilen Rusya’nın” bu mağlubiyetini, Osmanlı’da 

idare-i mutlakayı savunan “muhafazakârlar” için bir ibret olarak sunmasıdır:  

“Asırlardan beri tedricen kanımızı emerek bu hâle getiren Rumeli’de Anadolu’da bir dakika bizi 

rahat bırakmayan Moskov’un, âlemin (yenilmez!) sandığı bu adüvv-i ekberin bir yıldan beri kısa 

boylu büyük Japonlardan yiyegeldiği şamarlara ne memnun oluyoruz. Fakat kuru memnuniyetle 

bir şey çıkmaz. Komşunun, düşmanın hâlinden ibret almalı, kendi hâlimizi düzeltmeye, ıslaha 

çabalamalıyız. İdare-i mutlakanın seyyiat ve mehazirinden bahs olundukça (muhafazakârlarımız) 

derhal Rusya’yı numune olarak ortaya koyuyor ve idare-i mutlakaya tâbi bu hükûmetin tevessü 

ve terakkisini, diğer parlamentolu devletlere nisbeten daha ziyade büyüyüp kuvvetlenmekte 

olduğunu söylüyorlardı. İşte Japonlar perdeyi açarak Moskov’un iç yüzünü âleme gösterdiler. Ne 

kadar kokmuş, bozulmuş, çürümüş bir halde bulunduğu göründü sâbit oldu”136 

Jön Türklerin, yakın tarihlerde özellikle komşu devletlerde cereyan eden iki harekete de 

yaklaşımlarının, Osmanlı’da gerçekleşmesini temenni ettikleri meşrutiyet hareketlerine bir zemin 

hazırlama amacıyla olduğu rahatlıkla söylenebilir.137 Jön Türkler tarafından Osmanlı, Rusya ve İran 

gibi devletlerin idare bakımından birbirine benzetilmesi, aynı zamanda problemlere karşı çözümün de 

                                                 
135 Milliyetçi söylemin önemli kalelerinden olan Türk mecmuasında kullanılan müstear isimler de ekseriyetle bu düşüncenin 
bir yansımasıydı. Mağmumî “Oğuz” haricinde “Bir Türk”, “Bir Koca Türk” müstearlarını kullanırken ayrıca gazetede tam 
tespit edemediğimiz “Uygur” “Özbek” “Tuğrul” “Turgut” “Konuralp” ve “Uluğ” gibi imzalar da görülmektedir. Bkz. Nâzım 
H. Polat, “Şerafeddin Mağmûmî (1869-1927) Hayatı Eserleri Dil ve Edebiyat Görüşleri”, Tıp Araştırmaları Dergisi, S. 8 
(1999), s. 99; Hanioğlu, bu isimlerin, Rusya’daki Türklerin dergiye bağış göndermesinde bir sebep olabileceğini 
zikretmektedir. Bkz. Hanioğlu, Preparation for a Revolution…, s. 66. 
136 Mağmumî ayrıca, Rusya’nın da meşrutiyet idaresine geçmesi halinde bütün Avrupa’da meclis-i mebusânsız tek devletin 
kendileri olacağını vurgulamaktadır. Oğuz, “Düşündüm ki”, Türk, Nu: 63 (12 Ocak 1905), s. 1; Kanûn-i esasî’nin Japonya 
için bir üstünlük sağladığına dair benzer yorumlar Şûrâ-yı Ümmet gazetesinde de görülmektedir: “İşte Japonyalıların 
bugünkü terakkiyât-ı medeniyelerinin sebeb-i yegânesi bizim ve umumun kabul ve tasdik ettiği veçhile vaktiyle gözlerini 
açarak hükûmet-i müstakilleyi lağv ve onun yerine meşrutiyet-i idareyi kabul ve idare eylemeleri olmuştur.” Bkz. “İstanbul 
gazeteleri okurken”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 85 (29 Teşrin-i Evvel 1905), s. 3; “Bugün Japonya’nın düvel-i mufahhamesi 
idadine dahil olması, Rusya gibi bir devlet-i muazzamayı kemâl-i şân u şevketle karada, denizde mağlup ederek 
Mançurya’dan çıkarması kanûn-i esâsî, meclis-i mebusan ve usûl-i meşveret sayesindedir.” Bkz. “İran,”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 
104 (30 Teşrin-i Sani 1906), s. 3.  
137 Osmanlı’nın etrafının kanûn-i esâsî ile sarıldığı bir dönemde II. Abdülhamid’in “cahilliği, inatçılığı, istibdada olan meyli, 
muhabbeti ve tamahkârlığı” ne kadar çok olursa olsun nihayetinde bu akıma karşı duramayacağı da zikredilir: “(…) Hal 
böyle iken Türkiye’nin şu idare-i mutlaka-i müstebiddesiyle, hür, şûrevî bulunan bir takım ümem ve ekvâm ortasında 
yaşaması hayat-ı siyasiye ve ictimaiyesinin devam edebilmesi makul mudur? Mümkün müdür? Tabiî değildir.” Bkz. 
“Cemiyet Hakkında Bir Re’y ve Cevabı”, Şûrâ-yı Osmanî, Nu: 4 (15 Mart 1907), s. 2. İran’daki meşrutiyet idaresinin 
İstanbul’un efkâr-ı umumiyesinde büyük bir tesir yarattığı, “idare-i meşrûta ve millet meclisi istiyoruz, açılsın” mealindeki 
intibahnamelerin (afişlerin) Beyoğlu pazarlarında ve caddelerinde duvarlara yapıştırıldığı hakkındaki haberler için bkz. 
“Basiret-i Siyasiye”, Tuna, Nu: 407 (20 Kanun-i Sâni 1322), s. 3.  



37 
 

ortak olduğu fikrine bir vurgudur.138 Hüseyinzâde Ali Turan Bey, Mithat Paşa’nın biyografisini ele 

aldığı tefrikasında bölgedeki siyasi hareketliliği işlerken bunu açıkça izhar etmektedir:  

“Bugün herkesin, Rusun, İranlının, Osmanlının ağzında konstistusya yani ‘kanûn-i esâsî’ 

kelimeleri dolaşıyor. Cümlemiz biliriz ki bütün Avrupa’yı bütün Amerika’yı, cemi’ Japon 

cezirelerini mesud eden vasıta kanûn-i esâsîdir. Cümlemize aşikârdır ki bizim vatanımız olan 

Kafkas’ı ihata eden üç memleketin üçünü de velveleye, inkılap velvelelerine veren [ve]ya 

vermeye hazırlanan kuvvet bu kanûn-i esâsî şevkidir.”139 

XX. yüzyılın henüz başlarında ilk olarak Rusya’da gerçekleşen inkılap hareketi de bu 

bakımdan dikkatle izlenmekte ve nasıl neticeleneceği yakından takip edilmektedir. O dönemde 

Bakü’den yazılar kaleme alan Hüseyinzâde, Rusya’daki inkılap hareketinin yaşandığı bir dönemde, 

sıcağı sıcağına bu inkılap hareketinin önemine dair bir yazı kaleme alarak bölge Müslümanlarının 

dikkatini çekmeye çalışmaktadır.140 Söz konusu metinde, XIX. yüzyılın ikinci yarısından beri ısrarla, 

artarak devam eden söylemler zikredilmekte; Fransa ihtilalinin, bütün Avrupa’yı alt üst edip yaklaşık 

elli altmış sene içerisinde bütün Avrupa devletlerini inkılaba sevk ettiği bir sırada Avrupa’nın yanı 

başında bulunan İslâm âleminin bu durumdan “müteessir” olmadığı, “hürriyet sedâsını” işitmediği ve 

bütün inkılaplardan habersiz kaldığı bunun neticesinde de günden güne “tenezzül” ve “tedenni”ye 

sevk olunduğu belirtilmektedir. Hüseyinzâde’ye göre geçmiş inkılap hareketlerinde İslâm âleminin 

hâdiselere kulak kesilmeme gibi hataları bulunsa da en azından artık gözlerinin önünde cereyan eden 

Rusya inkılabına kayıtsız kalmamaları gerekmektedir:    

“(…) Eğer bu vakadan [Rusya İnkılabı] da bîhaber kalıp hissemend olmazsak, mahv u müzmahil 

olacağımız şüphesidir. İşte bu defa artık geleceğe, istikbale bir im’ân-ı nazar edip Rusya hareket-

i inkılabiyesinin neye müncer olacağını keşfe çalışalım. Hiç şüphe yoktur ki, bu inkılap öz hedef-

i maksuduna nail olacak, hürriyet-i mutlaka-i kâmileyi, cemaate bahş edecektir. Binaenaleyh bu 

harekete karşı lakayd durmayalım! Cereyan-ı umumîye kapılmamız, iştirak etmemiz lazımdır… 

Çünkü bu iştirakten gelecekte bizim için faideden, menfaatten başka bir netice yoktur. Gelecekte 

zarar değil, faide-i saadet görünür.”141   

 İttihad ve Terakki’nin yayın organlarından Şûrâ-yı Ümmet’in Rusya’daki devrim 

hareketlerine yönelik teklifleri, çözümlemeleri ve söylemleri142 Osmanlı’da bilfiil üstlendikleri 

                                                 
138 Rusya hürriyetperverlerinin milletin ittihadı konusundaki başarısının Türkiye hürriyetperverlerinin tarafından da 
gösterilebileceği hakkında bir yorum için bkz. “Saltanat ve Millet”, Yeni Fikir, Nu: 1 (28 Haziran 1906), s. 3.   
139 [Hüseyinzâde Ali Turan], “Mithat Paşa [-I]”, Füyûzât, Nu:1 (1 Kasım 1906), s. 11.  
140 A. Hayati [Hüseyinzâde], “Rusya İnkılâbının Ehemmiyet-i Âlemiyesi”, Hayat, Nu: 120 (18 Aralık 1905), s. 1-2’den 
aktaran: Ofeliya Bayramlı (haz.), Əli Bey Hüseynzadə - Seçilmiş əsərləri, haz., Çaşıoğlu Neşriyatı, Bakü: 2007, s. 124. 
141 “Rusya İnkılâbının Ehemmiyet-i Âlemiyesi”, s. 2.  
142 “Rusya’da Fikir ve Asker”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 71 (20 Mart 1905), s. 1-2; “Şundan Bundan”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 73 (20 
Nisan 1905), s. 4; İsmi zikredilmeyen bir Türk diplomatının Viyana’da neşredilen Neue Freie Presse gazetesine vermiş 



38 
 

meşrutiyet hareketlerindeki teklifleri, çözümlemeleri ve söylemleri ile benzerlik göstermektedir. 1904-

1905 yıllarında gerçekleşen Rusya – Japonya muharebesine de dikkat çekilirken, Rusya gibi yüz otuz 

milyonluk bir devletin Mançurya’da ateş içinde kalmasının başlıca sebebi “hükûmet-i mutlaka”ya 

dayandırılmakta,143 Rusya’da hürriyet hareketlerine yönelik çarın ve çevresinin uygulamaları Yıldız 

Sarayı ile benzetilmekte, bir nevi aynı akıbeti yaşamaması için âdeta uyarılmaktadır:  

“İstibdad-ı Çarî altına toplanarak milleti soyan saray halkı ise Nikola’nın bu hod-bînâne ve 

menfaatperestâne hissiyatını tahrik etmekten bittabi geri durmuyorlar; İmparatoru bin türlü 

şeytanetle aldatarak milletin gözünü açacak ıslahattan men’e çalışıyorlar. Bu hâl tamamıyla 

Yıldız Kasr-ı Hümayununda çevrilen dolapların aynıdır. Bizim için yeni bir şey değildir. Bizce 

şâyan-ı ibret u imtisal olan cihet bu hâle karşı erbab-ı hamiyetin harekâtıdır. Bunlar -bizde 

olduğu gibi- ‘ne yapalım, hükümdarımız korkaktır, hastadır, etrafındakiler biçare âdemi 

aldatıyorlar, hürriyet vermek istese de mâni oluyorlar, Allah’tan bulsunlar demekten başka 

elimizden ne gelir?! ki’ miskin özürleriyle iktifa etmiyorlar; çarla millet arasına çekilen duvarı 

yıkmaya çalışıyorlar. Çarı gizleyen veya aldatanları, istibdada âlet ve terakkiye mâni olanları 

ortadan kaldırmakla maksada vasıl olmak istiyorlar. Hürriyet düşmanlarının ekberi olan Grandük 

Sergie bu niyetle öldürdüler.”144 

Rusya’da üç aydır devam eden ve Rus hükûmetini, Japonya ile yapmış olduğu savaş 

derecesinde huzursuz eden ihtilalin “şayan-ı istifade olan cihetlerinin pek çok” olduğu da 

vurgulanmaktadır.145 Jön Türkler içinde tam Garplılaşma fikirleriyle sivrilen Abdullah Cevdet, Rusya 

– Japonya arasında yaşanan muharebeyi sıcağı sıcağına değerlendirirken yukarıda zikredilen ifadelere 

oldukça yakın ifadeler kullanır. “Zâlim ve müstebid” çara karşı savaşı kazanan “hür ve hürriyet-

perver” Japon kavmi olmuştur:  

“Por Arthur’un Japonlar tarafından fethedildiğini mevzuubahis etmemeleri için Türkiye’deki 

gazetecilere bir irade tebliğ olunmuştur. Bunun ne demek olduğunu anlamak pek kolay: Japon 

hür ve hürriyet-perver bir kavimdir. Her hür ve her âdil ferd ve kavim düşman-ı hürriyet ve 

adalet olan Abdülhamid-i Sâni’nin düşmanıdır. Düşmanın galip olduğunu işitmeye tahammül 

                                                                                                                                                         
olduğu beyanatı Türk mecmuasında yayınlanmakta ve söz konusu beyanatta Osmanlı’da bir gün muhakkak kazanılacağı 
düşünülen hürriyetin elde edilinceye kadar Rusya’da olduğu gibi çok sıkıntılı günler göreceği ve kanlar döküleceği ifade 
edilmektedir. Bkz. “Bir Türk Diplomatının Sözleri”, Tuna, Nu: 69 (23 Teşrin-i Sani 1321), s. 2.  
143 “İran”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 104 (30 Teşrin-i Sani 1906), s. 3. 
144 “Şundan Bundan”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 73 (20 Nisan 1905), s. 4; Abdullah Cevdet, Rusya meselelerine dair kaleme aldığı 
bir yazısında çar ve çevresindeki bazı zevâtın savaş için toplanan yardımları ceplerine indirmelerini, Girit ve Yunan 
meselesinde toplanan ianeleri bir irade ile Yıldız’a çeken II. Abdülhamid ve çevresinin hareketlerine benzetir. Bkz. Abdullah 
Cevdet, “Rusya Ahvâline Bir Nazar”, İctihad, Nu: 3 (Şubat 1905), s. 5; İki devletin istibdad boyutunda yaşananlar ekseriyetle 
benzetilmekle beraber Rusya’da Duma’nın kapatılması sonrasında mebusların vermiş oldukları tepkiler Osmanlı’da I. 
Meclis’in kapatılması sonrasında mebusların vermiş oldukları tepkilerden daha iyi ve örgütlü olduğu da bazı metinlerde 
zikredilir. Bu bakımdan Rusya’nın Osmanlı’ya göre daha hürriyet sahibi olduğu da düşünülür. Bkz. “Abdülhamid-i Sâni ve 
İkinci Nikola”, Tuna, Nu: 267 (24 Temmuz 1322), s. 1-2.  
145  “Şundan Bundan”, s. 4. 



39 
 

edemiyor. Ahalisinin bunu bilmesini istemiyor. Rusya çarı da bizim padişahımız gibi zâlim ve 

müstebiddir. Abdülhamid’in pek iyi dostudur. Çünkü çar Osmanlı devletinin düşman-ı bî-

emânıdır. Düşmanları bir ve aynı olan iki ferdin yekdiğerine dost olması pek tabiîdir. Lakin Rus 

ahrarı, ulu’l-uzmâne davranıyorlar; yakın zamanda Rusya’da idare-i meşrûta teessüs edecektir. 

Rusya’da bu cûş u hurûş fikrin[in] önünü almak imkânı kalmamıştır.”146 

Şûrâ-yı Ümmet gazetesine gönderilen “İstibdad, Hürriyet – Gayet-i Emel – İki Müteradif 

Kelime: Tekâmül ve İhtilâf” başlıklı 27 Mart 1905 tarihli imzasız bir mektupta da Rusya’daki devrim 

işaret edilerek; “Ey vatandaşlar! Hâsılı, netice uzaklara gitmeyelim. Şu Rus ihtilali bize bir ders-i ibret 

olmalıdır. Evvela, milletimizde bir gâye-i emel uyandırmaya çalışalım. Varsın, müstebid, tekâmülünde 

devam etsin.”147 çağrısı yapılmaktadır. İttihatçılar arasında, Rusya’da hürriyet yolundaki başarıların 

nasıl gerçekleştiği veya hangi sebeplerle başarısız sonuçlar alındığının öğrenilmesinin, Osmanlı’da 

başlatılan hürriyet mücadelesini daha da kolaylaştıracağı düşüncesi hâkimdir. Onlara göre yapılacak 

olan sadece taklit etmek değil, Rus inkılapçılarının ne yaptıkları ve nasıl hazırlandıklarını dikkatle 

izlemektir.148 Rusya’da “ya hürriyet ya ölüm” sloganıyla ayaklanan halkın, çarı kanûn-i esâsînin 

ilanına mecbur bırakması “Yedu’llahi ma’a’l-cemâ’a”149 hadis-i şerifinin ve “len tenâlü’l-birra hatta 

tünfikû mimmâ tuhibbûn”150 ayet-i kerimesinin bir tecellisi olarak gösterilmekte151 ve böylelikle 

meselenin dinî olarak temellendirilmesi dahi yapılmaktadır. Öte yandan o dönem Şûrâ-yı Ümmet’in 

editörlüğünü yapan Ahmed Saib gibi bazı muhalifler, Rus devrimcilerinin hiçbir şahsi menfaat 

beklemeden kanûn-i esâsî yolunda bütün servetlerini harcarken Osmanlı’daki Jön Türklerin kahir 

ekseriyetinin maişet amacı güderek inkılap faaliyetlerinde bulunmalarının kendilerini başarısızlığa 

sevk ettiği eleştirisini de yöneltmektedir.152 Nitekim 1906’da Rusya’da Duma’nın çok kısa sürede 

askıya alınması akabinde kaleme alınan bazı muhalif metinlerinde bu durumun II. Abdülhamid’in 

1878’de meclisi askıya almasına benzese de nihayetinin aynı olmayacağı, Rusların değil otuz üç yıl bir 

yıl dahi kapatılmasına izin vermeyecekleri yorumları yapılmakta ve Rus milletinin hürriyet 

karşısındaki tavrının, Mütenebbi’nin “ ھ الدمحتي یراق علي جوابن \لا یسلم الشرف الرفیع من الأذي  ” (Yüce bir 

şeref, etrafına kan dökülmedikçe eziyetten kurtulmaz) beytini insanlara hatırlattığı zikredilmektedir. 

                                                 
146  Abdullah Cevdet, “Rusya Ahvâline Bir Nazar”, İctihad, Nu: 3 (Şubat 1905),  s. 2.  
147 “Mektup: İstibdad, Hürriyet – Gayet-i Emel – İki Müteradif Kelime: Tekâmül ve İhtilaf”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 76 (4 
Haziran 1905), s. 3. 
148 “Vazife-i Şahsiye”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 76 (4 Haziran 1906), s. 2. 
  .Allah’ın eli cemaatle birliktedir. (Tirmizî, Fiten, 7) ”ید الله مع الجماعة“ 149
 .Sevdiğiniz şeylerden infak etmedikçe iyiliğe asla eremezsiniz. (Âl-i İmran, 92) ”لن تنالوا البر حتي تنفقوا مما تحبون“ 150
151 Uygur, “Gördüm ki”, Türk, Nu: 105 (9 Kasım 1905), s. 2; Benzer düşünceler için bkz. “Hürriyet Nasıl Kazanılıyor”, 
Balkan, Nu: 86 (28 Teşrin-i Evvel 1322), s. 1-2.  
152 Ahmed Saib, “Biz ve Onlar”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu 94 (24 Mayıs 1906), s. 2-3. 



40 
 

Paris’te Ahmed Rıza ile birlikte Şûrâ-yı Ümmet’in sermuharrirliğini yapan Samipaşazâde 

Sezaî Bey, Avrupa’nın en müstebit iki hükûmetinden (diğeri Osmanlı) biri olarak gördüğü Rusya’da 

cereyan eden fikrî hareketleri yorumlarken oradaki inkılap hareketinin ortaya çıkmasında en önemli 

etkenin Rusya aydınları (uleması) ve edebiyatçılarının yanısıra bölgede kurulan Dârulfünûnlar 

olduğunu söyler. Avrupa’da tahsilde bulunan Rusya’nın fedakâr münevverlerinin, inkılabı ortaya 

koyanlar arasında zikredilmesi gerektiğini ifade eder.153 Paris’te hangi derse, hangi konferansa gidilse 

ön sıralarda Rus talebelerini görmenin mümkün olduğu aktarılır.154 Bu vurgunun, ileride Osmanlı’da 

cereyan edecek bir inkılap hareketinde aydınların (ulemanın) ve Avrupa’da yetişen bireylerin ne 

derece önemli bir mevkiye sahip olduklarına dair bir hatırlatma olduğu da zikredilebilir. İttihatçıların 

Osmanlı-Rusya arasında birçok benzerlik kurmaları yanında özellikle hürriyet yolunda benimsenen 

bazı tavırların farklılık arz ettiği de ifade edilmektedir. Bilhassa Rusya’da halkın zulme karşı 

uyandırılmasında aydınların ciddi gayretleri olduğu zikredilirken Osmanlı aydınlarının kendi halkına 

yönelik davranışlarının “küstahlık” boyutunda olduğu eleştirisi de yapılmaktadır.155 Hal böyle iken 

yönetim şekli olarak benzetilen bu iki devlet hakkında gelişmelerin benzerlik göstermemesinin, 

Batılıları nasıl şaşkınlığa uğrattığı Şûrâ-yı Ümmet sütunlarında şu minval üzere anlatılmaktadır:  

“Malumdur ki Avrupa’da tarz-ı idare cihetiyle yekdiğerine benzeyen iki hükûmet vardır: Türkiye 

ve Rusya. Garbde artık dikiş tutturamayan istibdat bu iki memlekette o derece icrâ-yı hükûmet 

ediyor ki garb ahalisi, şarkın bu zülm ü tazyikından hâlâ kurtulamadığına bir türlü akıl 

erdiremiyor. Hele üç dört aydan beri Rusya’da zuhura gelen galeyan-ı efkâra bakarak herkes: 

‘Yâhu Osmanlılar ne yapıyorlar. Diğer milletlerin ahvâl-i tarihiyesinden mütenebbih olamayan 

bu şarklılar Rusya’da cereyan eden vukuat-ı hâzıradan da mı müstefid olamayacaklar!’ diyor. 

Burada Osmanlılardan murad bilhassa Türkler, İslâmlardır. Zira herkes bilir ki hükûmet-i 

Osmaniyye’nin ıslahı bir avuç Ermeni veya Bulgar’ın isyanına değil unsur-u esasîyi teşkil eden 

Türklerin kıyamına vabestedir.”156 

                                                 
153 Sezai, “Rusya’da Harekât-ı Fikriye”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 68 (6 Şubat 1905), s. 1; Mehdi Melikzâde, Avrupa’ya giden 
İranlıların, orada gördükleri “terrakki nimetlerini” bir gün kendi milletlerinin de sahip olması arzusunu taşıdıklarını ifade 
eder. Bkz. Mehdi Melikzâde, Târih-i İnkılab-ı Meşrutiyet-i İran, s. 85.   
154 “Vazife-i Şahsiye”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 76 (4 Haziran 1906), s. 2. 
155 “Rusya’daki hâl de gösteriyor ki bir milletin zulme tahammül etmesinden terettüb eden mesuliyet halka değil o milletin 
münevverü’l-efkâr olan kısmına aittir. Halbuki bu kısım bizde: “Efendim böyle halk ile iş mi görülür, elindeki öküzü alınıyor 
da yine sesini çıkarmıyor. İnsan bunu görünce nasıl me’yûs olmaz?” serzenişlerinden başka bir şey yapmıyor. Rusya’daki 
halkın yalnız öküzü alınmıyor, öküzü gibi kendisi de istihdam olunuyor. Lakin Rusya’daki münevver fikirleriyle, şairler, 
edipler, avukatlar, hekimler, tahsilde bulunan gençler, hatta papazlar velhasıl bir milleti tenvir ve teşvike müstaid olanlar 
“Rus milleti öküzden farklı değildir. Bu kadar zulüm görüp de sesini çıkarmayan böyle ahali ile iş görülmez” deyip kollarını, 
dillerini bağlamıyorlar. Sözle, kalemle hatta başka türlü fedakârlıklarla da Çar hükûmetinin Sibirya’sına, Kazakların 
kırbacına, kurşununa rağmen bizim halktan ziyade derin uykuya dalan Rusları uyandırıyorlar. Bizde ise efkâr-ı münevvere 
ashabı kendi miskinliklerini, kansızlıklarını, kabahatlerini örtmek için Allah’tan korkmadan, vicdanlarından sıkılmadan halkı 
itham ile müteselli olmak istiyorlar. Buna Türkçe’de küstahlık denir”. Bkz. “Küstahlık”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 75 (20 Mayıs 
1905), s. 2.  
156  “Küstahlık”, s. 1. 



41 
 

Meşrutiyet hareketlerinde Rusya’daki ilmiye sınıfının örnekliğinden bahsedildiği gibi İran 

ulemasının da bu konudaki tavırları ibret-âmiz bir mahiyette aktarılmaktadır. Bu kez örnek gösterilen 

sınıf aynı dini paylaştıkları İran meşrutiyetçileridir. Bu sebeple vurgular daha da arttırılmakta, din 

daha da ön plana getirilmektedir. Nitekim metinlerde İran’da ulemanın hürriyet uğrunda gösterdikleri 

fedakârlıklar “hamiyet-i vatanperverâne” kabul edilmekle birlikte bu fedakârlıkların İslâm dünyası 

uleması tarafından da nazar-ı dikkate alınması gerektiği savunulmakta; Ulemanın istediği vakit 

Müslüman ahaliye nasıl ön ayak olabildiklerini ortaya koymak adına İran ulemasının meşrutiyet 

idaresinin korunması için göstermiş oldukları hamiyet ve gayretlerine dikkat çekilmekte ve “ıslahat ve 

teceddüdât-ı âkile” ile milleti terakki ettirmedeki çaba ve girişimleri medh u senâya şayan 

görülmektedir.157  

İran hükûmetinin siyasetini eleştirmek üzere 1905 Aralık ayında Şah Abdülazim türbesine 

sığınan ulema158 ilk olarak halka eziyet eden Tahran valisi Alaüddevle’nin azli, bazı vergilerin 

kesilmesi, yabancı vatandaşların devlet görevlerinden azli ve adalethane tesis edilmesini 

Muzafferüddin Şah’tan talep ederken bir süre sonra bu taleplerini daha da ileri götürerek meclisin 

kurulmasını, anayasanın ilan edilmesini istemişlerdir. Bu dönemde Muhammed Tabatabâî, 

Muzafferüddin Şah’a göndermiş olduğu mektubunda meclisle birlikte tüm zulümlerin ortadan 

kalkacağından, özellikle İngiltere ve Rusya’nın İran üzerindeki emellerinin suya düşeceğinden ve 

Osmanlı’nın da İran’a el uzatamayacağından bahsetmekteydi.159 Her ne kadar bu detaylar zikredilmese 

de Balkan ve İrşad gibi Jön Türklere oldukça yakın muhalif gazetelerde bir taraftan Tahran ulemasının 

şaha vermiş olduğu telkinat sayesinde hürriyet, adalet ve kanûn-i esâsînin bahşedilmesinden160 ve 

Tebriz’de ulemanın ayaklanmalara ön ayak olup insanları minberlerden bilinçlendirmesinden 

bahsedilmekte161 bir taraftan da İran meşrutiyeti hakkında Necef ulemasının vermiş olduğu “kanûn-i 

esâsî ve hükûmet-i meşrûta din, şeriat ve Kur’an’ın esas ve binalarıyla sahih olup bunlar ile şeriat 

                                                 
157 “Mülahâza – İran’da Hürriyet Uğrunda Fedakârlıklar”, Tuna, Nu: 327 (2 Teşrin-i Evvel 1322), s. 1; “Basiret-i Siyasiye”, 
Balkan, Nu: 57 (22 Eylül 1322), s. 1.  
158 Abdullah b. İsmail Behbehânî ve Seyyid Muhammed Tabatabâî, Şah ve yöneticilerine karşı verdikleri mücadelelerle İran 
meşrutiyet hareketinin sembol isimleri olarak gösterilir. Ahmed Kesrevi de bu bakımdan iki ayetullahın 1905 Mart’ında 
yaptıkları muhalefet anlaşmasını İran Meşrutiyet hareketinin başlangıcı olarak kabul eder. Bkz. Ahmed Kesrevi, Tarih-i 
Meşrûta-i İran, s. 49. 
159 Ahmed Kesrevi, age., s. 67, 71, 84-86. 
160 [Edhem Ruhi], “Hidayet Cenâb-ı Hak’tandır”, Balkan, Nu: 69 (7 Teşrin-i Evvel 1322), s. 2. 
161 Tebriz’de meşrutiyet hareketine öncülük edenlerden ve aynı zamanda “Encümen-i İslâm” adı altında faaliyetlerde bulunan 
mollalardan Şeyh Selim’in vermiş olduğu vaazlar gazetelerde aktarılmaktadır. Bkz. A. T. “İran’dan”, İrşad, Nu: 222 (21 
Eylül 1906), s. 3; Aynı yazar, “İran’dan -Tebriz’den”, İrşad, Nu: 223 (22 Eylül 1906), s. 3. Söz konusu vaazdan bazı pasajlar 
Tuna gazetesi sütunlarına da derç edilmiştir. Bkz.  “Mülahaza- İran’da Hürriyet Uğrunda Fedakârlıklar”, s. 1; Tebriz’de 
ulemanın bazı faaliyetleri için bkz. Ahmed Kesrevi, age., s. 149-164, 183-185. 



42 
 

arasında bir zerre de olsun bir mübayenet ve muhalefet yoktur” mealindeki fetvası162 gazetelerde 

müstakil olarak işlenmektedir. 

İlk olarak, Farsça’ya hâkimiyeti ile de bilinen Mehmet Emin Resulzâde tarafından İrşad 

gazetesinde konu edilen söz konusu fetva “İbret almalı” başlıklı yazıyla okuyucuya sunulmakta, 

Resulzâde’nin söz konusu yazısını alıntılayan Şûrâ-yı Ümmet gazetesi ise Necef müçtehitlerinin bu 

hareketini “Ulemamızın nazar-ı dikkat ve himmetine” başlığıyla Osmanlı ulemasının dikkatine arz 

etmektedir. Osmanlı muhalifleri, İran’da cereyan eden meşrutiyet hareketleri sırasında İran uleması ve 

Necef müçtehitlerinin rolünü Osmanlı ulemasına “ibret” olarak sunmakta ve buradan dersler 

çıkarılması gerektiği vurgusu yapmaktadırlar. Osmanlı ulemasının halkı uyandırmaması ve cehalet 

içinde Padişah’a tabi olmuş milleti tenvir etmemesi eleştirilmekle birlikte başlıca görevleri de 

zikredilerek kendilerinden beklenilen duruş şöyle ifade edilmektedir:  

“Halkı tenbih ve tenvir etmek, ancak doğru yola sevk eylemek, zulümden kurtarmak en başlıca 

vezaif-i diniyelerinden olan ulema-yı kiramımızın artık altında boğulduğumuz bu sükût ve 

tahammülü ref’ ederek ulemâ-yı saire-yi İslâmiyyenin harekât-ı dindarânelerine kemâl-i cesaretle 

imtisal eyleyeceklerini ümid ederiz.”163   

Diğer İslâm devletlerinde gerçekleşen “uyanma”yı ve cereyan eden hadiseleri Osmanlı 

uleması görebilseydi, toplumun içinde bulunduğu cehaletin ne kadar derin ve acınası bir hâl aldığını 

daha iyi bir şekilde anlayabilecekleri de hatırlatılır. Resulzâde’nin kaleme aldığı yazının halkın 

anlayabileceği şekilde sadeleştirilerek Şûrâ-yı Ümmet sütunlarında neşredilmesi164 söz konusu ibret 

almanın her kesime ait olduğu veya halkın da ulemayı tahrik etmesi düşüncesinin bir tezahürü olarak  

kabul edildiği gösterilebilir. Resulzâde, Necef ulemasının büyük toprak sahipleri mollalar ile hem fikir 

olmamalarını takdirle karşılayarak söz konusu meşrutiyet hareketinde onların benimsedikleri tavrı 

şöyle aktarır:  

“Necef ulemâ-yı kirâmı işte hakiki şeriat ve Kur’an nokta-i nazarından bakıp böyle bir fetva 

verdiler ki kanûn-i esâsî, hükûmet-i meşrûta, din ve şeriat ve Kur’an’ın esas ve binalarıyla sahih 

olup bunlar ile şeriat arasında bir zerre de olsun böyle bir mübayenet ve muhalefet yoktur. 

                                                 
162 Necef ulemasının (Hacı Mirza Halil, Muhammed Kâzım-i Horasanî, Abdullah-i Mazenderanî), İran Meclisine göndermiş 
olduğu, şeriata göre meclisin şayan-ı tercih değil zorunlu olduğu, ona muhalefet ve mukavemet etmenin şeriata muhalefet 
etmek ve şeriatın efendisine savaş açmak olduğunu beyan eden metnin orijinali için bkz. Ahmed Kesrevi, age, s. 382; Mehdi 
Melikzâde, Tarih-i İnkılâb-ı Meşrutiyet-i İran, I/III, s. 512; 1908 Haziran’ında meclisin şah tarafından bombalanması 
sonrasında Necef uleması, meşrutiyet karşıtlarıyla işbirliğini ve meclis taraftarlarına karşı verilen hükümlere itaati Yezid b. 
Muaviye’ye itaat kabul ederken, Tebriz’e saldırmanın İmam-ı Zaman’a saldırmak olduğu ve şehre erzak girişini 
engellemenin de Seyyidü’ş-şüheda Hz. Hüseyin ashabının Fırat’tan su almalarını engellemek mesabesinde olduğu hükmünü 
vermişlerdir. Bkz. Ahmed Kesrevi, age., s. 729.  
163 “Ulemâmızın Nazar-ı Dikkat ve Himmetine”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 118 (15 Temmuz 1907), s. 2.  
164 İrşad gazetesinde yayınlanan orjinal metin ile Şûrâ-yı Ümmet’te neşredilen metin karşılaştırıldığında orijinal metnin 
sadeleştirilerek tüm okurların anlayacağı seviyede bir dil kullanıldığı görülmektedir.   



43 
 

Bununla beraber ulemâ-yı izâm hazretleri fetvalarında buyurdular ki, cemaat gerek müttehid 

gerek müttefik olup devam eden tarz-ı idareyi mahvedip yerinde zaten şeriat ve Kur’an esasıyla 

tecviz edilen idare-i meşrûta kurulsun. Bu fetva cümle İran muhafazakâr ulemasının ve Kafkaz 

kadılarının hilaf-ı re’yinde olarak, hatta hânedan-ı şahiye karşı da hareket etmeği mezmum 

görüyor.!!”165 

Resulzâde, Necef müçtehitlerinin şaha karşı hoşnutsuzluklarını açıkça ortaya koyarken 

Osmanlı alimlerinin “Zillullah” diye tebliğ ettikleri batıl bir akide peşinde olduklarını da belirtir. Başta 

Kafkas şeyhülislâmları, müftüleri ve kadılarının “padişahımıza sataşmak” olmaz itikadıyla gazeteleri 

ve dergileri tekfir ettiklerini ifade eder. Bu noktada bütün Müslümanların “sahib-i nüfuz ve itimatları 

olan müçtehidin-i kirâm”a mı yoksa “hükûmet memurları derecesinde olan kadılara” mı güvenileceği 

sorusunu da okuyucuya yöneltir. Osmanlı muhaliflerinin genel olarak yürüttükleri “ibret” politikasını 

Resulzâde de bir kez daha vurgulayarak; “Buyurunuz, cemaat! İbret alınız! Siz de ey cemaatin 

gafletinden behredar olan ulemalar, bu fetvaya bakıp insaf ediniz!!! Küll-ü cemaati siz taklide 

çağırırsınız, pes özünüz de hükmün tahtına girmelisiniz!! Yoksa fitnekârlıktan el çekip, cemaatin 

gözlerini boyamayınız”166 çağrısında bulunur. Şûrâ-yı Ümmet sütunlarında söz konusu metne yazılan 

mukaddimede üstü kapalı bir şekilde istibdadın şeriata aykırılığına da işaret edilerek, halkın 

cehaletinden istifade edip milletini koyun sürüsü gibi esir eden padişahların İslâm dini ve şeriatına 

muhalif hareketlerinin artık reddedilmeye başlandığından ve bunun da artarak devam ettiğinden 

bahsedilmektedir.167 İslâm’ın aklî ve naklî delillerine bakıldığında da İslâm dininin diğer dinler gibi 

“tembelliği, miskinâne tevekkülleri” değil, “cehd u gayreti, ilm u fazileti, sa’y u sebatı, akl u hikmeti, 

müsavat ve hürriyeti” emrettiğini ve bugün istibdat yönetimi içerisinde olan hükûmetlerin bu 

hakikatlerden ne derece uzaklaştığının da insanları hayrete düşüreceği belirtilmektedir. Özellikle 

“itaat” ve “tevekkül” anlayışına yönelik yapılan yorum dikkat çekicidir;  

“Cümle-i itikadatımız içinde en yanlış olarak kabul ettiğimiz, mahiyet-i mahsusasını en fenâ, en 

meş’um manasıyla his ve idrak ettiğimiz bir şey varsa o da itaat ve tevekküldür. Başımıza 

vurulan cellâdâne yumruklara, kalblerimize saplanılan kâtilâne hançerlere, fikirlerimize dökülen 

zehirlere, nazar-ı müdrikânemize çekilen körlük perdelerine karşı … [okunamadı] bir tevekkül, 

                                                 
165 Mehmet Emin [Resulzâde], “İbret Almalı”, İrşad, Nu: 102 (1 Haziran 1907), s. 1-2.  
166 Mehmet Emin Resulzâde, “İbret Almalı”, s. 2.  
167 Bu söylemin tarihsel olarak 19. yüzyılın ikinci yarısına gittiğini ifade edebiliriz. Jön Türklerin ilk temsilcilerinden Namık 
Kemal, “Küllüküm râ’in ve küllüküm mes’ûlün an râ’iyyetihi” hadis-i şerifini bu mesele çerçevesinde değerlendirir ve Sadi 
Şirazî’nin şu beyitleriyle de özetler:  
     “Padişah ez berây-ı derviş est 
      Gerçi nimet be-fer-i devlet-i ûst 
      Gûsfend ez berây-ı çûpan nist 
      Belki çûpan berây-ı hidmet-i ûst”  
Bkz. [Namık Kemal], “Küllüküm râ’in ve küllüküm mes’ûlün an ra’iyyetihi”, Hürriyet, Nu: 13 (21 Eylül 1868), s. 3. 



44 
 

hayvancasına bir teslimiyetle itaat ediyoruz. Ve sonra zannediyoruz ki bütün bunları gelişi güzel 

kabul etmek hâşâ, bir hikmet-i diniye, bir zaruret-i İslâmiyyedir.”168  

Milyonlarca insanın hayatını, geleceğini bir tek şahsın “yed-i tegallub ve istibdadına” terk 

ederek, bu sebeple başa gelen her türlü felaketi “dindarâne bir telakki” ile izah eden düşüncenin, 

“güneş yoktur, denizler kurumuştur” diyen körlerin düşüncelerinden daha aşağı bir düşünce olduğu 

serdedilir.  Bu konuda ulemanın bilmesi gerekenler şöyle aktarılır:  

“Ulemâ-yı İslâmiyye bilmeli ve bildirmelidir ki hakayık-i diniyemizin umdesini teşkil eden bir 

hakikat mevcut ise o da halkı tevekkülden ziyade te’ekküle sevk eden bir takım efkâr-ı bâtıladan 

kurtarmak olmalıdır. Bunun, bu tevekkül-i hayvaniyenin netice-i mazarratı değil midir ki bugün 

koca bir millet kendi tesir-i gafletiyle, bu teslimiyet-i behimesiyle uğradığı her felaketi tabiî 

bulmaya alışmış ve en nihayet zâlim hükûmetlerin, müstebit padişahların ef’al-i zülmiyesini bir 

inayet-i ilahiye kıymetinde kabul ve telakki etmek derekelerine sükût etmiştir.”169  

Öte yandan padişahın şahsi menfaatlerine dini alet eden, padişahın zorbalıklarına kolaylık 

sağlayan ve hatta kendisine yardımda bulunan “bazı münafık ulemanın” ahaliyi istibdada karşı 

“tevekkül-i câmidâne” ile susturmaya çalışmaları “istekîmû li-kureyşin mâ istekâmû leküm fein lem 

yestekimû…”170 hadis-i şerifine mugâyir olduğu da vurgulanmaktadır. İran’da ulema ve ukelânın bir 

araya gelerek millet meclisinin açılması, bu hakikatin hatırlanması olarak yorumlanmakta ve aynı 

zamanda İslâm’ın teyakkuzu olarak müjdelenmektedir.171  

İran ve Osmanlı ulemasının kendi ülkelerinde var olan meşrutiyet hareketlerine yönelik 

müdahale kabiliyetleri konusunda Hüseyinzâde Ali Turan Bey’in yapmış olduğu kıyas da önemlidir. 

İran’da iki sınıfın geçmişten itibaren hükûmete karşı itibar ve bağımsızlıklarını koruyabildiklerini 

belirten Hüseyinzâde, bu iki sınıfı “zümre-yi ulema” ve “zümre-yi esnaf, tüccar” olarak açıklar. İran 

ulemasının bağımsızlığı ve ahalinin onlara olan itibar ve bağlılıklarının kesilmemesi, İran ulemasını 

güçlü konuma getirdiği belirtilirken, Osmanlı’da içtihat kapısının kapalı olması, saltanat ve hilafetin 
                                                 
168 “Ulemâmızın Nazar-ı Dikkat ve Himmetine”, s. 2. 
169 “Ulemâmızın Nazar-ı Dikkat ve Himmetine”, s. 2; Benzer ifadeleri bir Mekteb-i Tıbbiye mezunu olan Edhem Ruhi’nin 
yazılarında da görmek mümkündür. Edhem Ruhi “Başımıza bir felaket gelir. Buna karşı Elhamdülillah demek Allah’a zulm 
isnad etmek değil de nedir? Vakıan hayır ve şer Cenâb-ı Allah’tandır. Fakat Cenâb-ı Allah levh-i mahfuzunda kulları 
hakkında zulme tealluk eder hiçbir takdirde bulunmamıştır. Bu hakikat Cenâb-ı Allah’ın zulümden münezzeh, 
erhamurrahimin olmak sıfatıyla sabittir. Ne felaket ne kötülük olursa olsun, mademki mukadderde yoktur, o kötülük kendi 
kusurumuzdan kendi gafletimizden başka bir sebebe matuf olamaz. Dünyada insan ne ekerse onu biçer. Kötülük bulduğun, 
kötülük gördüğün ekseriya kendindendir.” sözleriyle Müslümanların cehalet ve gafletinin ve aralarındaki fitne ve fesadın, 
Ümmet-i Muhammed’in hürriyet, adalet ve şûrâ-yı ümmete sahip olmasına mâni olduğunu savunur. Bkz. [Edhem Ruhi], 
“Hidayet Cenâb-ı Hak’tandır”, Balkan, Nu: 69 (7 Teşrin-i Evvel 1322), s. 1-2.  
 ”استقیموا لقریش ما استقاموا لكم٬ فإن لم یفعلوا فضعوا سیوفكم علي اعناقكم فأبیدوا خضراءھم٬ فإن لم تفعلوا فكونوا حراثین أشقیاء٬ تأكلوا كد أیدیكم“ 170
Taberânî, el-Mu’cemu’l-Evsat, thk ve nşr: Ebu Muaz Tarık b. Ivzullah b. Muhammed -  Ebu’l-Fazl Abdulmuhsin b. İbrahim 
el-Hüseyni, Kahire: Dâru’l-Haremeyn, 1995, C. VIII, s. 15 (Nu: 7815).  (Size karşı dürüst davrandıkça Kureyş’e karşı dürüst 
davranın, öyle yapmazlarsa/davranmazlarsa kılıçlarınızı omuzlarınıza alıp onları öldürün. Eğer öyle yapmazsanız elinin 
emeğini yiyen âsi çiftçiler olun.)  
171 “Teyakkuz-i İslâm”, Balkan, Nu: 278 (10 Teşrin-i Evvel 1323), s. 2.  



45 
 

bir arada bulunması sonucunda ulema sınıfının gittikçe “hükûmet-i mutlaka” pençesinde esir 

kalmasına neden olduğunu savunur. Hatta ona göre İran uleması arasında Ali Suâvi’ler Gapon’lar172 

bir bir değil yüz yüz ortaya çıkmaktadır:  

“İran uleması Avrupa şâşaa-i medeniyetinden müteessir olmadılarsa da lakin Japon’un velvele-i 

terakkiyatından ister istemez uyandılar. Bunlar arasında Ali Suâvi’ler, Gapon’lar bir bir değil yüz 

yüz zuhûr etti. Bunların çoğu bizim bazı âhundlarımızın re’yine rağmen ilmu’l-ebdânın 

lüzumunu dahi derk ettiler. Müçtehid Ağa Seyyid Muhammed gibi zevât-ı kirâm açtıkları 

mekteplerde Fransızcanın dahi tahsilini mecburi kıldılar. Muharrem ve ta’ziyet-i İmam Hüseyin 

münasebetiyle her zaman her yerde kesretle yığılan cemiyetler, neşr-i efkâr-ı ahrârâne etmek için 

bunlara büyük bir meydan oldu. Diğer taraftan hükûmetin taarruzundan masun olup ‘best’e 

girmek için de icabında güzel yerler bulunuyordu…”173   

Osmanlı ulemasını II. Abdülhamid idaresine dolayısıyla rejime karşı aktif muhalefete 

çağıran, ulema bir diğer ifadeyle din üzerinden toplumu bu muhalefet hareketine dahil etmeyi 

amaçlayan, onların konumunu hatırlatmaya çalışan ve yer yer de aktif muhalefete katılmamalarından 

istibdadın zulmüne dolaylı yoldan sebep oldukları için onları küçültücü ifadelerle eleştiren metinlerle 

İTC’nin kuruluşunun ilk yıllarında sıkça karşılaşmak mümkündür.174 Söz konusu dönemde kaleme 

alınan propaganda metinlerinde II. Abdülhamid rejimine karşı söylemleri ve meşrutiyet taleplerini 

yaygınlaştırmak için ulema haricinde askeriye gibi diğer sınıflara hitaben de ayet ve hadislere sıkça 

iktibas edilen “hutbe” serlevhasını taşıyan metinler yazılmakta idi.175 1896-97’lerde yoğun bir şekilde 

görülen bu siyasetin, II. Meşrutiyet’in arifesinde de devam ettiği burada işaret edilen metinler 

üzerinden rahatlıkla okunabilir.  

Burada bir parantez açarak belirtmemiz gerekir ki İran’da meclisin kurulması akabinde 

özellikle Şeyh Fazlullah Nuri önderliğinde başlayan meşrutiyetin şeriata aykırı olduğu yönündeki 

                                                 
172 Georgy Gapon (1870-1906), Rusya’da yaşanan 1905 Devrimi’nin ilk kıvılcımı olarak kabul edilen ve binlerce kişinin 
ölümüyle neticelenen Kanlı Pazar olaylarında (9-22 Ocak 1905) işçi sınıfına önderlik yapmış, onları rejime karşı 
ayaklandırmış bir Rus Ortodoks papazıdır. Detaylı bilgi için bkz. Abraham Ascher, The Revolution of 1905 – Russia in 
Disarray, Stranford: Stranford University Press, 1994, s. 74-101.   
173 A[li] H[üseyinzâde], “Muzafferüddin”, Füyûzât, Nu: 7 (12 Ocak 1907), s. 100; Benzer ifadeleri II. Meşrutiyet sonrasında 
Tercüman-ı Hakikat gazetesinde Ahmed Ağaoğlu’nun bazı metinlerinde görebiliriz. Şiilerin içtihat kapılarının açık olması 
fikriyatı üzerinden Şii ulemanın toplumdaki konumunu ortaya koymaktadır. Bkz. Ahmed Agayef, “Ya Ölüm veya İstiklal – 
Ya Merg veya İstiklal”, Tercüman-i Hakikat, Nu: 11020 (9 Aralık 1911), s. 1. 
174 Osmanlı muhalif kesiminin ve aydınlarının ulemayı o dönem içerisinde ve gelecek bakımından nasıl konumlandırdıklarına 
ve kendilerinden ne tür taleplerde bulunduklarına dair Fatih Medresesi mezunlarından Şeyh Aliefendizâde Hoca Muhyiddin’e 
ait “Ulema-yı Din-i İslâma Davet-i Şer’iye” ve İTC kurucularından Tunalı Hilmi Bey’in kaleminden çıkan “İkinci Hutbe – 
el-Ulemâu Veresetü’l-Enbiyâ (sadaka Resulüllah)” risaleleri İsmail Kara tarafından dönemin siyasetine de değinilerek tahlil 
edilmiş ve tam metin olarak neşredilmiştir.  Söz konusu yazılar için bkz. bkz. İsmail Kara, “Ulema-Siyaset ilişkilerine dair 
önemli bir metin: Muhalefet yapmak/Muhalefete katılmak”, DİVAN, Nu: 4 (1998/1), s. 1-25; Aynı yazar, “Ulema-siyaset 
ilişkilerine dair metinler -II- Ey Ulemâ! Bizim gibi konuş!”, DİVAN, Nu: 7 (1992/2), s. 65-134.  
175 İsmail Kara, “Ey Ulemâ! Bizim gibi Konuş!”, s. 66; Kara, ayrıca ulemanın aktif muhalefete katılımı için kaleme alınan bu 
yayınlarla ve ulemanın da gittikçe muhalif çizgiye geçmesiyle II. Abdülhamid’in ulemaya ve özellikle tarikat şeyhlerine karşı 
menfî tavır değişikliği arasında bir sebep sonuç ilişkisi de kurmaktadır (s. 77).  



46 
 

muhalefet politikası da muhalif basında ele alınmakta, mesele “meşrutiyet-i meşrua” tartışmalarından 

ziyade ulemanın kaybettiği iktidarı geri kazanma girişimi olarak yorumlanmaktadır.176 Bir “fesat” 

hareketi olarak kabul edilen bu düşünceye sahip ulemaya, dönemin Jön Türk aydınlarından dahi 

meşrutiyetin/meşveretin dinin esasında var olduğu ve bunu açıkça emrettiği hatırlatılmaktadır:  

“Acaba bilmiyorlar mı, vicdanen kâni değil midirler ki “ve emrûhum şûrâ beynehum”, “ve 

şavirhum fi’l-emr” diyen şer’-i Muhammedî, ümmetine şûrâ-yı ümmetin lüzum ve vücubuna 

ihtar eder? Bunu onlar da bilirler. Fakat bizi hak yoldan inhiraf ettiren, bizi böyle me’lûf-i gadr u 

isâet eden nazar-ı hakikat değil, hırs u garaz, nahvet u nefsaniyettir.”177    

İran’daki bu ayrışmaya yönelik eleştirileri sadece Jön Türkler’den değil, hayatının dokuz 

yılını (1899-1908) Tahran’da “mecburî bir sükût içinde” geçirdiğini ifade eden,178 dönemin Tahran 

Ateşemiliteri Cemil Said Bey’den de duymak mümkündür. Said Bey, Şeyh Fazlullah ve 

beraberindekilerin meşrutiyet aleyhine hareket ederek Şah Abdülazim türbesine iltica etmelerini 

eleştirirken, onların faaliyetlerini “şeriat nâmına bir devlet-i İslâmiyyenin mahvına çalışan bu 

Müslümanlara verecek bir nâm bulumam” şeklinde değerlendirmektedir.179 

Burada bir parantez açarak belirtmek gerekir ki Osmanlı muhalifleri arasında İran 

meşrutiyeti meselesinde fikri olarak ters düşülen hatta ciddi tartışmalara sebebiyet veren konular da 

olmuştur. Bunların başında Türkçülük söylemi bakımından ekseriyetle benzeşen lakin mezhep olarak 

                                                 
176 Bazı ulemanın ittifak ile hareketleri İran’ı karışıklığa sevk edeceği ihtimali görülse de nihayetinde halkın hissiyatının galip 
geleceği yorumu da yapılmaktadır. Bkz.  “Havadis-i Hariciye – Fırka-yı Ruhaniye”, Türk, Nu: 186 (21 Kasım 1907), s. 3; 
Rusya Meşrutiyeti’ne olduğu gibi İran Meşrutiyeti’ne de açık desteklerini zikreden Edhem Ruhi, “Rahmaniyetle şeytaniyetin 
çarpışması” olarak tasvir ettiği bu müsademenin, İran’ın “kanun-i adl ve hürriyetle istiklal ve istikbalini temin altına” 
almasından endişe eden bazı Avrupa hükûmetlerinin telkinleriyle zuhur ettiğini savunur. Bkz. Edhem Ruhi, “İran Ahvali 
veya Asya’da Avrupa İlkaâtı [-II]”, Balkan, Nu: 325 (11 Kanun-i Evvel 1323), s. 2; Aynı yazar, “İran Ahvali veya Asya’da 
Avrupa İlkaâtı (-III)”, Balkan, Nu: 326 (12 Kanun-i Evvel 1323), s. 2.  
177 [Edhem Ruhi], “Hidayet Cenâb-ı Hak’tandır”, Balkan, Nu: 69 (7 Teşrin-i Evvel 1322), s. 2; II. Meşrutiyet sonrasında 
kaleme alınan bazı metinlerde de İran ulemasının meşrutiyet aleyhindeki bu tavrı hayretle karşılanmakta ve “ayn-ı mukteza-
yı Kur’an, bütün erkânı muvafık-ı hüccet u burhan bulunan bir hakikat-ı katiyeye karşı izhar-ı tereddüd ulema-yı 
İslâmiyyeden bir ferdin şanı değil” yorumları yapılmaktadır. Manastırlı İsmail Hakkı, bu düşüncesini aynı zamanda İran 
ulemasının şahtan korkması sebebiyle öyle bir tavır sergilediği iddiasıyla desteklemeye çalışmaktadır. Manastırlı’nın 
“İslâmiyet ve Meşrutiyet” adlı makalesinden aktaran İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri 1, s. 106; Hüseyin Kâzım 
Kadri, Tercüman-ı Hakikat gazetesinde “Zavallı İran” serlevhası ile kaleme aldığı yazısında “usul-i meşveretin meşruiyet ve 
mergubiyetini inkâr eden” ulemanın durumunu “elim bir macera” olarak tasvir etmekte ve “hürriyeti asıl bilen, meşvereti 
emreden bu dîn-i mübin elbette kendisine iftira edenlere çarpar, mahv eder” düşüncesini serdetmektedir. Bkz. Hüseyin 
Kâzım, “Zavallı İran”, Tercüman-ı Hakikat, Nu: 10549 (14 Ağustos 1910), s. 1.  
178 Cemil Said Bey’in kendi kaleme aldığı hâl tercümesi için bkz. Dücâne Cündioğlu, “Bir Kur’an Mütercimi; Cemil Said’in 
Kendi Kaleminden Özgeçmişi”, Dergâh, IX/100 (Haziran 1908), s. 46-48.  
179 “Müslümanlarca fevkalâde aziz bulunan şeriatı, müstebidlerin husûl-i maksadına alet etmeye cesaret eden bu müctehid, 
şahtan aldığı paraların hatırı için halkın hissiyat-ı diniyesini tahrik ve milletin yegâne medâr-ı istinâdı, temeli olan meclis-i 
mebusan aleyhine ahaliyi tehyiç ediyor idi. Şeriat namına bir devlet-i İslâmiyye’nin mahvına çalışan bu Müslümanlara, ben 
verecek nâm bulamam. (…) Meclis-i mebusan şeriata mugayir ne yaptı? Hırsızlığı men’e gayret, vükelayı tarik-i müstakime 
davet, şahın e[k]mek parasına muhtaç bîçarelerin nafakalarını ellerinden alınarak toplanılan paraları çocukça, insafsızca israf 
etmesine mümâneat, şeriata mugayeret midir? Hem de hepsi milletin emn u i’timadını kazanmış, mütehayyizandan ve 
ulemadan mürekkeb bir heyetin harekâtı okuma yazma bilmez âhad-ı nâsın, ayak takımının tasvibine muhtaç olacağını tasvir 
etmek ne afv olunmaz cehalettir! Hususiyle meşrutiyetten maksad müstebitlerin ezmekte oldukları bu âhad-ı nâsın hukukunu 
muhafazadır.” Bkz. “İran Mektupları – V – Meclisin Dağılmasına İlk Teşebbüs ve Tavassut-ı Süferâ (12 Kanun-i Evvel 
1323)”, Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 36 (5 Temmuz 1909), s. 5.  



47 
 

ayrışan Mısır menşeli Türk mecmuası ile Bakü menşeli İrşad ve Füyûzât gazetelerinin İran 

meşrutiyetinin âmillerine, müessirlerine dair yapmış olduğu tartışma gelmektedir. Türk mecmuası 

ortaya attığı iddiasında, İran inkılabının “İngiltere sefaretinin bir tertibi”, “İngilizlerin siyasi 

entrikalarının bir neticesi” olarak ulemanın da kışkırtılması ile cereyan ettiğini savunmaktadır. Türk’e 

göre, İngiltere’nin bölgedeki tüm siyaseti Hindistan’a olan bağlantısını korumak ve en büyük tehlike 

olarak gördüğü Rusya’yı güçsüz duruma getirmektir. Bu bakımdan açlık ve sefalet içinde olan zulüm 

ve istibdat altında kalan İranlıları ulemâ tavassutuyla kanûn-i esâsî adı altında tahrik etmeleri bu 

siyasetinin bir parçasıdır: 

 “İngiltere’nin elinde Acemleri tahrik için bir vasıta var. İşte bu vasıtayı kanûn-i esâsî almaya âlet 

ittihaz ediyor. Acem hükûmetinin başka yolda necat bulmasının imkânı yok. Acemlerin sefaleti 

artıyor, eksilmiyor. Müctehitler, zengin, zevk u sefa içinde yaşıyorlar. İngilizler bunların nazar-ı 

dikkatlerini celp ediyor, ahalinin fakr u sefaleti nihayet dereceyi bulmuş, eğer halk ihtilal ederse 

bittabi bu isyandan kendilerine de büyük bir hisse-i zarar isabet edeceğine müçtehitleri ikna 

ediyor. Müçtehitler, kendilerini zarardan kurtarmak ve milleti hükûmet aleyhine teşvik eylemek 

üzere makam-ı riyasete geçiyorlar. İngiltere sefaretinin tertibi üzere ihtilal pek basit bir surette 

vukua geliyor.”180  

Türk mecmuasına göre İngiltere sefaretine sığınan mülteciler/ihtilalciler “istihsali uğrunda 

isyan ettikleri kanûn-i esâsînin tarz-ı idare ve muhafazasından bahsetmek yerine” karınlarını doyurma 

derdinde, meddahların masallarını dinlemekte veya Kerbela mâtemi ile ağlamaktadırlar. İngilizlerin 

taklidiyle alınan bir kanûn-i esâsî, iyi bir durum olarak gözükse de bu hâlin devam edip etmeyeceği 

oldukça şüphelidir. Çünkü İngilizler girdikleri memleketlere hürriyet vererek ahalinin gözünü 

“hürriyet yaldızıyla” kör etmektedirler. Mecmua bu iddialarını daha da sağlamlaştırmak adına, 

İngiltere’nin Rusya’ya karşı neden Osmanlı’yı kullanmadığını sorgular. Burada dikkat çeken husus ise 

bu suale mecmuanın vermiş olduğu kendi cevabıdır: 

“Yakın şarkta Ruslara bir siper olacak hükûmet arayan İngiltere hilafet gibi korkulacak bir 

kuvve-i mâneviyesi olmayan Acem hükûmetini, meşrutiyet-i idare ile diriltmeye çalışıyor.”181  

Bu cevap aslında, II. Abdülhamid’in, Osmanlı hâkimiyetinin güç kaybettiği Müslüman 

topraklarda tekrar nüfuz kazanmak adına vurguladığı, üst seviyelere çıkardığı bir noktasıyla da 

sembolleştirdiği182 “halife-i rûy-i zemin” politikasının, İttihatçılar nazarında üstü kapalı da olsa 

                                                 
180 “İngiltere – Acem İhtilalcileri”, Türk, Nu: 142 (4 Ekim 1906), s. 1 
181 “İngiltere – Acem İhtilalcileri”, s. 1; Şûrâ-yı Ümmet’te Ahmed Ferid tarafından kaleme alınan bazı haber metinlerinde de 
İngiliz gazetelerinden anlaşıldığına göre İran’daki ihtilal hareketinin “Tahran’daki İngiltere sefaretinin eser-i himmeti” 
olduğu yorumu yapılmaktadır. [Ahmed Ferid] “İcmal-i Siyasî – Hârici”, Şûra-yı Ümmet, Nu: 101 (1 Ekim 1906), s. 4.  
182 Selim Deringil, İktidarın Sembolleri ve İdeoloji – II. Abdülhamid Dönemi (1876-1909), (çev. Gül Çağalı Güven), İstanbul: 
Doğan Kitap, 2014, s. 57-80.   



48 
 

savunulduğunu göstermektedir. Nitekim II. Meşrutiyet sonrasında iktidara geldikleri dönemlerde 

hilafetin yasalarla sınırlandırılması anlayışı hâkim olsa da manevi irtibatları, gücü II. Abdülhamid 

siyasetine benzer şekilde kullanılmaya çalışılmıştır.183  

Yukarıda zikredilen Türk mecmuasının İran meşrutiyetine yönelik iddiaları İrşad ve Füyûzât 

gazetesi tarafından sert bir dille eleştirilmekte ve reddedilmektedir. İrşad mecmuasından verilen 

cevapta iddia edildiği gibi ihtilalin en başından beri bulunanlar, süfela ve cüheladan olmayıp Tahran’ın 

uleması ve talebeleri olduğu ifade edilmektedir. Ayrıca İranlıların, “usul-i idaresi hürriyet ve azâdelik 

olan” ve kendi haricinde de bu usulün yayılmasına yardım eden İngiltere’nin desteğine müracaat 

etmeleri tabiî karşılanmaktadır.184 Türk’ün söz konusu iddialarına yönelik Füyûzât mecmuasında 

Hüseyinzade Ali Bey tarafından kaleme alınan yazıda ise Türkçülük ve takribu’l-mezahip 

meselelerine de dikkat çekilerek daha geniş ve sert bir cevap yer almaktadır. Hüseyinzade, ulemanın 

İngiliz sefaretine sığınmasını bir kusur olarak görmemekte “memleketi hürriyet ve adalet gibi 

nimetlere nail edip onu ihyâ ve tecdid uğrunda hakikî vatanperverlerin hiçbir vasıtadan 

çekinmemeleri” gerektiğini ortaya koymaktadır.185 “Bir ferdin sinn-i buluğa yetişmesi, etrafında olan 

insanlardan kimsenin eser-i teşviki olmayacağı gibi İranlıların da da’va-yı hürriyet ederek bu yolda 

âsâr-ı buluğ göstermeleri İngiliz eseri” olamayacağını ifade eden Hüseyinzade, Türk mecmuasının 

yanlış mütalaalarını üç ana mesele üzerinden açıklamaktadır: 

“Bunların dalâletleri, sehv ve hataları nereden neş’et ediyor? Bunları her vakit yanıltan üç 

meseledir: Meselelerin birisi Sünniliği, Şialığı ayrı ayrı bir şey hesap edip İslâmiyet’i hakkıyla 

anlamamalarıdır. İkincisi hilafet bahsini İslâmiyet’le karıştırıp âlem-i İslâm’a menâfi-i hilafet 

nokta-i nazarından bakmalarıdır. Üçüncü mesele ise sülale bahsi olup Türklük’ü Osmanlılıktan, 

yani hanedan-ı âl-i Osman’a merbut bilmekten ibarettir. Onlar âlem-i İslâm’ın necâtını bu üç 

noktanın dairesinde arıyorlar. Her bir ahvali bu üç şişe-i billurun maverasında görülen elvana 

boyanmış görmek istiyorlar. Bizim ise âlem-i İslâm’da, ya âlem-i etrakta ehemmiyet verdiğimiz, 

rabt-i kalp ettiğimiz, meyl ü mahabbet bağladığımız şey ne mezheptir ne hilafettir ve ne de filan, 

ya filan sülale-yi hükümdâridir. (…) Bizim sevdiğimiz, rabt-i kalb-i mahabbet ettiğimiz şey 
                                                 
183 II. Meşrutiyet sonrasında kaleme alınan metinlerde Hilafet ekseriyetle kanun-i esasî ile sınırlandırılmış, milletin iradesi ile 
tahdit edilmiş bir seviyede yorumlanmaktaydı. Bkz. İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri 1, s. 140-148; Bazı örnek 
metinler için İsmail Kara tarafından hazırlanan Hilafet Risâleleri’nin 3 ve 4. (İstanbul: Klasik Yayınları, 2003; 2004) 
ciltlerine başvurulabilir. 
184 “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 262 (13 Kasım 1906), s. 3.  
185 “Elde kan dökülmeyecek çareler var iken hunrizâne vesaite müracaat abestir. Tarihe rücu’ edersek görürüz ki, devr-i 
inkılap başlayan memleketlerin ekserinde zümre-yi ahrar ecanibin imdadına müracaatı hiçbir zaman me’yub 
addetmemişlerdir. Fransa’nın Volterler’i, Jan Jak Russolar’ı dara düştükçe İsviçre’ye firar ediyorlar. Macaristan, yani 
Vengriya’nın Kossuthlar’ı [Lajos Kossuth] hürriyet namına Osmanlıların zîr-i cinahimayelerine koşuyorlar. Türkiye’nin 
Mithat Paşalar’ı, Said Paşalar’ı selamet-i vatan namına İngilizlere, Fransızlara iltica ediyorlar. Ahiren Rus mebusları dahi 
Finlandiya’ya gitmediler mi, İsveç’e gitmek niyetinde bulunmadılar mı? Tahran ehlinin dahi dünyanın neresinde olursa olsun 
hürriyeti alkışlayan İngilizler’in himayesine sığınmaları bu növ hareketlerden olup, İnkılap esnasında mümkün mertebe az 
kan dökülmek için hüsn-i tedbirden başka bir şey değildir.” Bkz. A[li] H[üseyinzede], “Vekayi-i Âleme Bir Nazar”, Füyûzât, 
Nu: 2 (13 Kasım 1906), s. 18.  



49 
 

nerede olursa olsun ancak dindaşlarımız ve hemcinslerimiz olan millet ve cemaattir. Efrad-ı 

nasdan ibaret millet ve cemaattir. Kur’an-ı mecîdden, ehadis-i nebeviyeden ayrılmayan hangi 

hükûmet-i İslâmiyye, hangi sülale-yi hükümdarî olursa olsun adalet, hürriyet ve kanûn-i esâsî 

sayesinde Müslümanlardan ve Müslümanlar meyanında Türklerden ibaret cemaati, milleti tarik-i 

terakki ve medeniyete sevk ederse bizim de meyl ü mahabbetimiz o tarafa olur. Kuru hilafet 

unvanlarının, sülale şöhretlerinin, tefrika-yı mezhep mübahaselerinin vakti geçmiştir. Bizim için 

hilafet Mütevekkil-Alellah’ın mı, Sultan Selim’in mi elinde olacak, yoksa liyakat kesp eder, hak 

kazanırsa Mikado’nun mu yedine geçecek, asla ehemmiyeti yoktur. Keza bizim için filan 

hükûmet-i İslâmiyye’nin tahtında kim oturuyor, oturan hangi sülaledendir, yine ehemmiyeti 

yoktur. İş o tahtın metin ve muhkem olmasında ve o sayede Müslüman cemaatinin kesb-i kuvvet 

edip hürriyet ve maarif nimetlerine nail olmasında, refah ve saadetle yaşamasındadır.”186 

Hüseyinzâde’nin metninde ilk bakışta hilafet kurumunu, düşüncesini dinden soyutlama, 

merkeziyetliğini zayıflatma gibi görülen bu düşüncesi hiç şüphesiz, XIX. yüzyılda Yeni Osmanlılarla 

başlayan, II. Abdülhamid döneminde daha da sistemli bir hâl alan yeni rejim (meşrutiyet) 

arayışlarıyla, dolayısıyla II. Abdülhamid muhalefetiyle ilişkilidir.187 II. Abdülhamid, kaybettiği 

topraklar üzerinde tekrar hâkimiyetini sağlamak, iktidarını güçlendirmek için -ittihad-ı İslâm 

siyasetiyle de uygun bir şekilde- hilafet müessesesini ve merkezini (İstanbul) kuvvetlendirirken, Jön 

Türkler ise meşrutî söylemler haricinde sultanın (halifenin) kendisine dolayısıyla da saltanat ve hilafet 

kurumuna eleştirilerini esirgemiyorlardı.188 Yukarıda da görüldüğü üzere aranan idare, “Kur’an-ı 

Mecid” ve “ehadis-i nebeviyye”den ayrılamayan “adalet, hürriyet ve kanun-i esasî” ile Müslümanları 

terakki ettiren bir anlayışa sahip olan hükûmettir. Yukarıda da belirttiğimiz üzere bu düşünce II. 

Meşrutiyet sonrasında daha yaygın olarak görülecektir.    

Burada bahsedilen fikri ayrılıklar söz konusu olsa da muhalifler, İran’daki meşrutiyet 

hareketlerinin “ibret-âmiz” bir hadise olarak kabul edilmesi hususunda ortak bir kanaate sahiptirler. 

Bu ibret alma çağrısını sadece ulemaya değil toplumun geneline yapıldığını da söylemek gerekir. 

Nitekim kaleme alınan metinlerde meselelere ibret gözüyle bakmanın toplumun geneline teşmil 

edildiği, dönemin önemli simalarından Abdullah Cevdet’in “Türkiye Müslümanlarına – Takrir-i Hak – 

Umum Müslümanlara” alt başlığıyla kaleme aldığı Uyanınız! Uyanınız! adlı eserinde görülebilir. 

İstibdada karşı halka çağrıda bulunurken Rusya, İran ve Japonya’daki ayaklanmaları örnek göstererek 

şu beyanatta bulunur:  

                                                 
186 Hüseyinzâde, “Vekayi-i Âleme Bir Nazar”, s. 18. 
187 İsmail Kara, Müslüman Kalarak Avrupalı Olmak – Çağdaş Türk Düşüncesinde Din Siyaset Tarih Medeniyet, İstanbul: 
Dergâh Yayınları, 2017, s. 209.  
188 II. Abdülhamid döneminde ittihad-ı İslâm politikaları çerçevesinde Hilafet kurumunun ve merkezi olarak İstanbul’un, 
iktidarın İslâm dünyasına yönelik nüfuzunu, bağlantılarını arttırmak için nasıl üst düzeylere çıkarıldığı hakkında bkz. İsmail 
Kara, Müslüman Kalarak Avrupalı Olmak, s. 202-215.   



50 
 

“Binaenaleyh birleşiniz ey Türkiye’nin müslim ve gayr-i müslim cümle mazlum ahalisi! 

Birleşiniz: Fakir, zengin, zayıf, kuvvetli, kadın, erkek, genç, ihtiyar hep birleşiniz. Trabzon, 

Erzurum, Kastamonu ahalisi bu vilayetlerin kahraman ahalisi kahraman kardeşlerimiz ilk adımı 

attılar. Bakınız Rusya’ya, bakın İran’a, bakın Japonya’ya!”189 

Benzer ifadeleri meşrutiyetin yeniden tesisi için Mısır’da kurulan (1907) ve azaları arasında 

Refik Bey el-Azm (Azmzâde), Abdullah Cevdet, Mustafa Nuri ve Avram Galanti gibi farklı din ve 

ırktan kişilerin bir arada bulunduğu190 Şûrâ-yı Osmanî Cemiyeti’nin bir neşriyatı olan Şûrâ-yı Osmanî 

mecmuasında da görebilmekteyiz. “Fikir ve Maksadımıza Dair” serlevhalı yazıda istibdadı yıkmak ve 

meşrutî idareyi tesis etmek için Rusya, İran ve Japonya’da olduğu gibi -cemiyetin de programına 

uygun bir şekilde” birleşme çağrısı yapılmaktadır:  

  “Ey Türkiye’nin müslim ve gayr-i müslim cümle ahalisi! Birleşin, fakir, zengin, zayıf, kuvvetli, 

kadın erkek hep birleşin. Trabzon, Erzurum, Kastamonu ahalisi bizim o kahraman kardaşlarımız 

ilk adımı attılar. Bakın Rusya’ya, bakın İran’a, bakın Japonya’ya. Alınacak hukukumuz var. 

Zalimlerin, hayırsızların ellerinden alınacak hukukumuz var. Fakat hak kuvvetsiz alınamaz, 

kuvvete muhtacız. Kuvvet aramak için uzağa gitmeye, düşünmeye muhtaç değiliz. Kuvvet hep el 

ele vermemizden yani birleşmemizden derhal doğacaktır.”191 

Muzafferüddin Şah’ın 30 Aralık 1906’da anayasayı ilan etmesinin ardından, İran’da ihtilal 

sürecini özetleyen uzun bir mektubun bazı bölümleri Şûrâ-yı Ümmet sayfalarında derç edilirken ve 

gazetenin “Ecnebi bir dostumuz” diye zikrettiği yazarın mektubundaki nihai sözleri yine “ibret alma” 

üzerine olur. Lakin bu kez iki millet arasındaki din ortak paydasının da altı çizilir, bir veçhesiyle de 

meşrutiyetin din ile mutabakatına atıfta bulunulur:   

“İşte hulâsaten ‘İran ihtilali’ tarihi bundan ibarettir. Halkın harekât-ı ihtilaliyesi hakkında size 

muhtasar bir fikir vermek istedim. Siz Türkler! Terakki âleminin en gerisinde kalmamak 

isterseniz isti’cal etmelisiniz. Kurûn-u vustânın en karanlık gecelerinde kaldığı zannedilen 

İranîler nâil-i hürriyet oldular. Sizse şarklıların en ilerisinde boyunduruğu altında kıvrım kıvrım 

bükülüyorsunuz, hiç olmazsa komşunuz ve hem-dininiz olan İranîlerden ibret alınız.”192 

                                                 
189 Abdullah Cevdet, Uyanınız! Uyanınız!, Mısır: Matbaa-i İctihad, 1907, s. 16. 
190 Cemiyetin yayın organı olan Şûrâ-yı Osmanî’de cemiyet programına yer verilirken ilk üç madde şu şekilde sıralanmıştı: 
“Madde 1: Bu cemiyetin tesisinden maksat devlet-i aliyyede ümmete karşı mesul idare-i meşrutâyı iâde etmekten ibarettir. 
Madde 2: Cemiyet şu maksadı vesait-i meşrûa ile takip edecektir. Madde 3: Şûrâ-yı Osmanî Cemiyeti Devlet-i Osmaniyye 
tebaasından teşkil olunarak azaları her nev’ akvam ve dine mensup zevattan mürekkeptir.” Bkz. “Cemiyetin Programı 
Şudur”, Şûrâ-yı Osmanî, Nu: 1 (1 Şubat 1907), s. 2.  
191 “Fikir ve Maksadımıza Dair”, Şûrâ-yı Osmanî, Nu: 1 (1 Şubat 1907), s. 3. Söz konusu yazı Balkan gazetesinde de 
yayınlanmaktadır. Bkz. “Şurâ-yı Osmanî yazıyor”, Balkan, Nu: 143 (10 Şubat 1322), s. 2.  
192 [Tahran’dan bir Mektup], Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 108 (30 Kanun-i Sani 1906), s. 2-3; 1907 yılında özellikle Erzurum’da 
vergi sebebiyle artan ayaklanmalar hakkında İrşad gazetesine gönderilen telgraflarda da “Erzurum’un ahvâl-i hâzırası, 
tamamıyla İran’ın büyük şehirlerinde hüküm-fermâ olan ahvâline” benzediğinden bahsedilmektedir. Bkz. “Harici Haberler – 
Erzurum Vâkıatı”, İrşad, Nu: 125 (8 Aralık 1907), s. 4.  



51 
 

Anadolu’da artan ayaklanmalara daha fazla destek bulmak ve özellikle genç nüfusun bu 

ayaklanmalara dahil olmasını sağlamak için kaleme alınan metinlerde de benzer şekilde Rusya ve 

İran’ın devrimci gençlerine işaret edilmekte, meşrutiyet ayaklanmaları sırasında İran’daki genç 

talebelerin canlarını ortaya koyarak hocalarını hapishanelerden kurtarmaları193 da bir Jön Türk ulemâsı 

olan Ubeydullah Efendi’nin194 idaresindeki Doğru Söz195 mecmuasında “İhtilal Dersleri” olarak 

anlatılmaktadır.196 1906 yılının ikinci yarısında şah tarafından halka resmen vaad edilen meclis-i 

mebusan haberleri İran’dan gelmeye başladığında Ahmed Ferid, Şûrâ-yı Ümmet gazetesinde kaleme 

aldığı metninde İran’ı kanûn-i esâsîye sevk eden sebeplere kısaca değinerek197 İran Müslümanlarının 

Rusya ihtilalinden cesaret bularak ayaklandığı, hapishanelere atılan müçtehit ve müderrislerin 

hayatlarını feda ederek hürriyet yolunda büyük mücadeleler verdiklerini vurgulamaktadır.198 Öte 

yandan Şûrâ-yı Osmanî gazetesine Anadolu’dan gönderilen bir yazıda yegâne endişeleri “memur 

olmak” olan Osmanlı gençleri eleştirilmekle kalınmayarak şahsî menfaatle hareket etmelerinin vatana 

bir katkı sağlamayacağı zikredilmekte ve bu noktada Osmanlı’nın genç nesillerine istibdada karşı 

açıktan mücadele eden iki millet örnek gösterilmektedir:  

“İstibdada karşı şu son senelerde en açıktan harp eden milletleri zikretmiş olmak için Ruslarla 

Acemleri göz önüne getirelim: Bir gâye-i hayal arkasında o ne şecaat ne fedakârlık ne 

kahramanlık! Ve muvaffak olduktan sonra bile heykel-i hak ve hürriyetleri, millet meclislerini 

müdafaa yolunda onun mukaddes eşiği üzerinde o ne can u gönülden kurban olmalar! Şüphesiz 

bizimkiler bunları okuyorlar, işitiyorlar ve ümid ederim ki “ahmaklık” demiyorlar. O halde acaba 

içleri titremiyor mu? Bizim de hem öyle yeniden elde edilecek bir şey değil, vaktiyle verilmiş bir 

                                                 
193 “Telgraf – Tahran’da Karışıklık”, Tuna, Nu: 254 (4 Temmuz 1322), s. 4; “İran Havâdisi”, Tuna, Nu: 260 (11 Temmuz 
1322), s. 1-2.  
194 Hakkında yapılmış geniş bir biyografi çalışması için bkz. Ömer Hakan Özalp, Ulemadan Bir Jöntürk Mehmed Ubeydullah 
Efendi, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2005.  
195 Yeni Osmanlılar’ın tesirinin oldukça yoğun olduğu Doğru Söz mecmuasında, yaklaşık altı aylık yayın süresince Ahmed 
Kemal Akünal’ın imtiyaz sahibi olduğu belirtilse de, Akünal’ın Fransa’ya gitmesi sebebiyle yedinci sayıdan itibaren 
Ubeydullah Efendi’nin idaresinde yayın hayatına kısa da olsa devam etmiştir. Bkz. Servet Tiken, Mısır’da Jön Türk Basın ve 
Edebiyatı, İstanbul: Fenomen Yayınları, 2017, s. 130.    
196 İranlı talebelerin hareketlerinin aktarılması akabinde şu serzenişte -ve aynı zamanda uyarıda- bulunulur: “Bilemeyiz ki biz 
uyanmak için daha ne örnek bekliyoruz! Bugün uyanan komşularımızın yarın muhakkak olan tekmeleri altında mı 
uyanacağız?.. Âlem ateşle, kan ile hâkimiyetini istihsale çalışıyor. Biz firaş-ı nez’e yatmış hastaya hıfzıssıhha talim etmek 
kabilinden olarak halka fenn-i içtima tavsiyesine kaldık!... Koca terakki!..” Bkz. “İhtilal Dersleri”, Doğru Söz, Nu: 10 (26 
Temmuz 1906), s. 3.  
197 “Kanûn-i Esâsî-i İran, Şah-ı müstebiddin bir ihsan-ı hayır-hâhîsi değildir. Onun istihsali uğrunda, zemin ve zaman hizmet 
etti; ve giran-baha fedâkârlıklar sarf olundu. İran, bugüne kadar idare-i müstebidde-i kisra-perverânede eziliyordu. Memurîn 
râh-ı müstakimi bilmez, hükkâm şer’-i mübini tanımaz, devlet hukuk ve serbesti-i müslimîne riayet etmezdi. Yedi seneden az 
bir zamanda yedi milyondan çok dinar borca girildi.” Bkz. A[hmed] F[erid], “İcmal-i Siyasi”, Şûrâ-yı Ümmet, S. 100 (15 
Eylül 1906), s. 4. 
198 Ahmed Ferid, “İcmal-i Siyasi”, s. 4.  



52 
 

hakkımız, bir mülkümüz olan meclis-i mebusânımız bulunduğunu, sefalet-i hâzıramızın kanun 

haricinde bir idare-i keyfiye semeresi olduğunu akıllarına getirmiyorlar mı?”199 

Osmanlı muhaliflerince, İran’ın akabinde Osmanlı’da da ilan edilecek bir kanûn-i esâsîye 

sadece yerel değil bölgesel olarak da büyük bir önem atfedilmekte, Müslümanların geleceğini teminat 

altına alacak, iki devlet (Osmanlı-İran) arasında güçlü bir bağ oluşturacak, Müslüman halkın ve şarkın 

temeddününde önemli rol oynayacak yegâne şey “şeriat-ı İslâmiyyeye” de uygun olan kanûn-i esâsî 

kabul edilmektedir. Jön Türklerin önemli simalarından ve aynı zamanda Tanzimat’ın sembol 

isimlerinden Mithat Paşa’nın oğlu Ali Haydar Mithat Bey’in İran Meclis-i Millîsi’ne Füyûzât gazetesi 

aracılığıyla gönderdiği tebrik mektubunda bu düşünceleri görebiliriz:  

“İşte akvâm-ı İslâmiyyenin âtilerini temin edecek Osmanlı ve İran devletlerinin şan u şevketini 

i’lâ edecek hep bu meşrutiyet, hep bu kanun-i hürriyettir. Takviye-i hükûmet ve te’min-i hürriyet 

ile bir ittihad vücuda getirerek iki milleti yekdiğerine rabt eyleyecek bu kanundur. Terakkiyât-ı 

İslâmiyyeyi taassub-i dînîde değil, fakat dinin i’tilâsını muhabbet-i vataniye ve milliyede bize 

aratacak yine bu kanundur. Şeriat-ı İslâmiyyeye tevfikan milletin adalet ile idare olunmasını mal, 

can ve namusun tecavüzat-ı keyfiyeden masun bulunmasını taahhüd edecek yine bu kanundur. 

İngiltere, Fransa, Almanya hâsılı tekmîl-i Avrupa ve Asya’da hükûmet-i medeniyyenin şevket ve 

azametleri hep bu kanun ile izhar olunmuştur.”200  

Benzer şekilde İTC’nin Paris’te düzenlediği Osmanlı Muhalefet Fırkaları kongresinde201 

önemli kararlar alınırken bunların en başında İran Meclisine telgrafname gönderilmesi 

kararlaştırılmakta ve söz konusu telgrafta Osmanlı’da ilan edilecek meşrutiyet idaresinin, coğrafya 

üzerindeki önemine ve bir noktasıyla da iki devlet arasındaki yakınlaşma hususundaki ehemmiyetine 

atıfta bulunulmaktadır: 

                                                 
199 Anadolulu, “Gençlerimiz Nerede?”, Şûrâ-yı Osmânî, Nu: 23 (30 Kanun-i Evvel 1907), s. 1. 
200 Ali Haydar Mithat, “Mektup”, Füyûzât, Nu: 12 (15 Mart 1907), s. 183.  
201 “Osmanlı Muhalefet Fırkaları” Kongresi -bazı yayınlarda da “Osmanlı İnkılap Fırkalarının İttihad Kongresi”- olarak da 
isimlendirilen kongre, Terakki ve İttihad Cemiyeti, Sabahaddin Bey’in Teşebbüs-i Şahsi, Âdem-i Merkeziyet ve Meşrutiyet 
Cemiyeti, Ermeni İhtilal Federasyonundan katılan ikişer aza ile teşkil edilmiş Teşkilat Bürosu tarafından tertiplenmiştir. 
Teşkilat Bürosunun vazifesi; Osmanlı Milletini teşkil eden unsurlar arasında müşterek düşman olan Abdülhamid’e karşı bir 
tesanüt husule getirecek olan kongre hakkında kararlar almaktı. 20’yi aşan toplantı akabinde ilk olarak 20 Aralık 1907 
tarihinde kongre kararı alınmış, fakat çıkan bazı engeller sebebiyle 27’sinde öğleden sonra üç buçukta kongre başlamıştır. 
Millet Meclisini açmak ve meşrutiyet idaresini faal hale getirmek amacıyla tertip edilen bu kongre dönemin muhtelif 
gazetelerine yansımış ve farklı programlara sahip cemiyetlerin ortak amaç için birlikte hareketleri takdirle karşılanmıştır. 
İrşad gazetesinde yer alan yazıya göre kongreye yukarıda zikredilen teşkilatlarla birlikte Amerika ‘Hayrenik heyet-i idaresi’, 
Mısır ‘Cemiyet-i İsrailiye, Ahd-i Osmani Cemiyeti’, Londra ‘Hilafet heyet-i tahririyesi’, Marsilya ‘Armeniya gazetesi heyet-i 
idaresi’ ve Balkanlardan ‘Razmik heyet-i idaresi’ olmak üzere toplamda 9 komite/cemiyet söz konusu kongreye iştirak 
etmişlerdir. Kongre akabinde verilen ziyafette Prens Sabahaddin, Ahmed Rıza, Malumiyan, Baron Velorme, Sezai Bey, 
Bahaeddin Şakir ve Necati Bey ‘Osmanlı İnkılap Cemiyetinin Romanya şubesi mebusu’ gibi şahısların istibdada karşı 
müttehiden hareket etmenin ehemmiyetine dair çeşitli nutuklar verdiği de aktarılır. Söz konusu kongre hakkında detaylı 
bilgiler için bkz. Edhem Ruhi, “Paris’te Müceddidîn-i Osmaniyye Kongresi”, Balkan, Nu: 343 (7 Kanun-i Sani 1323 [20 
Ocak 1908]), s. 1-3; “Osmanlı Hürriyetperverânı”, Tercümân-ı Ahval-i Zaman, Nu: 3 (15 [28] Ocak 1908), s. 3; “Osmanlı 
İnkılap Fırkalarının İttihad Kongresi”, İrşad, Nu: 20 (16 Şubat 1908), s. 3. 



53 
 

“Avrupa’da içtima eden Devlet-i Osmaniyye fırka-i muhalife ve icraiyye kongresi, hukuk ve 

vazifelerine itmi’nan-ı kalp ile vâkıf ve milletin hürriyet ve adaleti için mücahid, İran milleti 

mebuslarına muhabbet-i amîkasını arz eder. Kongre ümit eder ki Devlet-i Osmaniyye’de tesis 

edilecek idare-i meşrûta, iki komşu memleketi birleştiren dostluğu takviye edecek ve şarkın 

temeddününe hizmet eyleyecektir. Yaşasın İran Meclis-i Mebusanı”202 

 Ali Haydar Bey ayrıca İran’daki kanûn-i esâsînin ilanını, milletin “terakki ve medeniyete” 

ilk adımı olarak tasvir etmekle birlikte bu vaziyetin korunmasının başta Osmanlı hamiyetperverleri 

olmak üzere Şark’ın temennisi olduğunu belirtmektedir. Onun, milletin hayatı ve devletin istikbalini 

bağlı gördüğü kanûn-i esâsîyi, Kur’an’ın ve Peygamber’in emrine muvafık bir emir olarak telakki 

etmesi mühimdir. Çünkü bu düşünce, nihayetinde bu “emr-i mühimme” riayeti “vacibe-i zimmet-i 

milliye” olarak değerlendirecektir.203 Ali Haydar Bey, kaleme aldığı bir başka beyannamesinde de 

muhaliflerin ekseriyetle vurguladığı sözleri tekrar etmekte ve II. Abdülhamid’e karşı gösterilecek 

hürriyet mücadelesinde Rusya, İran ve Japonya’daki hürriyet mücadelelerine dikkat çekmektedir: 

“Komşumuz olan milletlere bakınız! Bizim gibi esaret içinde doğup büyüdükleri halde nasıl birer 

birer nâil-i hürriyet oluyorlar. İşte Rusya… İşte İran! zülm ve gaflet içinde bunalan bu millet 

medeniyetin lezzetini anlıyor, şah bu arzuya iştirak ediyor, memleket idare-i meşrutaya sahip 

oluyor!... İşte Japonya!... Hükümdarı kendi arzusuyla milletine meşrutiyet verdi! Bugün Padişah 

ile millet vatanlarının teâlisine el birliğiyle çalışıyor ve Japonya âlem-i medeniyetin gıptasını 

mucib olacak surette ilerliyor.204 Fikr-i hürriyette bu milletlere rehber olamadıysak bari 

hareketlerini takipte kusur etmeyelim! İleri ey millet-i Osmaniyye ileri!”205  

Japonya, Rusya ve son olarak İran’da gerçekleşen meşrutiyet hareketlerinden “mütenebbih” 

ve “ibret-bin” olmak umulurken tüm bu gelişmelere rağmen bir ilerleme kaydedilmemesi halinde de 

akıbetin kötü olacağı Osmanlı muhalifleri tarafından açıkça vurgulanmakta206 ve etrafı “hükümât-ı 

meşrute” ile çevrili olan Osmanlı hükûmetinin “harem-i hümayun” vasıtasıyla idare olunmasına 

devam edilirse hayatını uzun müddet devam ettiremeyeceği düşünülmektedir.207 Özellikle İran 

milletinin “tecdid-i kuvvet” için göstermiş oldukları teşebbüs ve meşrutiyet idaresini vatanlarına 

                                                 
202 “Muvaffakiyetle Neticelendiğini Tebşir Ettiğimiz Osmanlı Muhâlifin Fırkaları Kongresinin Beyannamesi – Kongrenin 
Kabul Ettiği Tekâlif-i Mütenevvia” Terakki, Nu: 17, s. 4. 
203 Ali Haydar, “Mektup”, s. 183. 
204 Japonya’ya yönelik benzer düşüncenin İran cephesinde de var olduğu görülmektedir. Avrupa tahsili gören ve İran’da 
maliye nazırlığı görevine getirilen Nasirulmülk, Tabatabaî’ye gönderdiği mektubunda Japonya’yı yönetim şekli açısından 
örnek göstermekte ve asrın mucizesi olarak tanımlamaktadır. Ahmed Kesrevi tarafından yayınlanan mektubun bir kısmı için 
bkz. Ahmed Kesrevî, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 90-95. 
205 “Anadolu Ahvâline Dair”, Füyûzât, Nu: 25 (14 Ağustos 1907), s. 409. 
206 Edhem Ruhi, “Şimdi gözümüzü açmazsak, akıbet mahv-ı mutlaktır”, Balkan, Nu: 410 (25 Mart 1324 [7 Nisan 1907]), s. 
1-2. 
207 “Hâl ve Müstakbel”, Sancak, Nu: 70 (15 Nisan 1907), s. 1.  



54 
 

getirmek için ortaya koydukları gayretin Osmanlılar üzerinde büyük tesirler uyandıracağına da 

inanılmakta208 ve gerektiğinde İran’daki meşrutiyet taraftarları gibi gayeye ulaşmak için kan dökmenin 

lüzumuna dahi işaret edilmektedir.209  

1.1. Hürriyet ve İstibdadın Sembolleri Olarak Şah ve Padişah 

Osmanlı muhaliflerine göre İran meşrutiyet hareketlerini örnek alması gereken sadece 

ulema, talebe veya halkın bir kesimi değildir. Devletin en üst kademesinde bulunan padişah da kendi 

tebaasına nasıl davranılması gerektiği konusunda şahı örnek almalıdır. İran’da meşrutiyetin ilanının 

üzerinden henüz altı ay dahi geçmeden Jön Türklerin hiciv ustası Şair Eşref Bey, Mısır’da neşrettiği 

Şah ve Padişah210 adlı küçük manzum eserinde211 bu düşünceyi açıkça izhar etmektedir. İstibdadın212 

sembolü olan padişaha karşılık hürriyetin sembolü şah adeta bir numune-i imtisâldir;  

“Nasıl medh eylemez insan cenâb-ı şah-ı İran’ı 

Umumen nâil-i hürriyet oldu zîr-i destanı 

Ânınçün bir hilafet arz ederdim üste memnunen  

Değişse şah ile İraniyan Abdülhamid Han’ı,  

Telaşa düşmesin Türkler sakın bu ahz u i’tâdan  

                                                 
208 “Hâl ve Müstakbel”, s. 1; Paris’te Muhalif Cemiyetler Kongresi’nin II. Abdülhamid’i son derece rahatsız ettiği ve bu 
konuda Avrupa’ya birçok hafiyeler gönderdiği haberlerine yönelik Balkan gazetesi “(…) Bu ihtilale, bu dehşete karşı yegâne 
çare-i necât, ya terk-i saltanat veya Rusya ve İran hükûmetlerinin tav’an, kerhen yaptığı gibi Osmanlı Meclis-i Mebusanı’nı 
açmaktır. Bunun haricinde ne yapılsa boştur. Akıntıya karşı kürek çekmektir. Zira alev bacayı sarmıştır” yorumunu yapar. 
Bkz. “Hârici”, Balkan, Nu: 341 (31 Kanun-i Evvel 1323), s. 3.  
209 İran’ın meşrutiyet aleyhtarı sadrazamı Mirza Ali Asgarhan Eminüssultan (Atabek)’i öldürüp ardından intihar eden Abbas 
Ağa muhalif neşriyatta vatanının selameti için hayatını feda eden bir “hürriyet fedaisi” olarak gösterilmekte ve bu tarz 
kişilere Osmanlı’nın da ihtiyacı olduğu zikredilmektedir. “Hârici”, Balkan, Nu: 283 (16 Teşrin-i Evvel 1323), s. 3; Edhem 
Ruhi, “İran Ahvali veya Asya’da Avrupa İlkaâtı [-II]”, Balkan, Nu: 325 (11 Kanun-i Evvel 1323), s. 2.  Abbas Ağa’nın 
Atabek’i öldürmesi ve kendisinin ölümünün 40. gününde düzenlenen etkinliklerin gazetelere yansıması hakkında bkz. 
“İran’da bir katl-i siyasî”, Türk, Nu: 181 (10 Ekim 1907), s. 2; “Havadis-Hariciye-İran’da cemiyât-ı hafiye”, Türk, Nu: 186 
(21 Kasım 1907), s. 3; Şûrâ-yı Osmânî, “İran Fedaileri”, Balkan, Nu: 287 (30 Teşrin-i Evvel 1323), s. 3; “İran’da gizli 
cemiyetler”, Balkan, Nu: 339 (28 Kanun-i Evvel 1323), s. 3-4;  
210 Eşref, Şah ve Padişah, Mısır: Matbaa-i İctihad, 15 Kanun-i Evvel 1906, 16 s.  
211 Eserin neşredilmesinin üzerinden yaklaşık bir buçuk ay sonra Cezayir-i Bahr-i Sefîd valisi Nazım Paşa tarafından 
gönderilen şifreli telgrafta, “Mısır’da firar etmiş olan erâzilden Eşref nâm şeririn” Mısır’da manzum bir “hezeyannâme” 
neşrettiği ve Fransız postasıyla gelen nüshaların fark edilip imha ve girişinin engellenmesine dair tedbirlerin alınmış olduğu 
bildirilmekte, bu iş’ar üzerine de söz konusu “hezeyanname”nin yasaklandığı diğer vilayetlere emredilmektedir (BOA, 
DH.MKT./1144-18 [30 Ocak 1907]) Her ne kadar söz konusu risalenin isim ve içeriğine dair bilgi verilmese de Şair Eşref’in 
o dönemde kaleme aldığı manzum risale olarak ilk akla gelen Şah ve Padişah eseridir. Nitekim tarihler Mayıs 1908’i 
gösterdiğinde bu kez yazışmalarda eserin ismi bizzat zikredilmekte ve “Memâlik-i Şahane’ye katiyyen men’-i idhali” irade 
edildiği belirtilmektedir. (BOA, DH.MKT./1255-44 [18 Mayıs 1908]) Lakin bu kez yazışmalarda müellif ismi yerine eseri 
Rusçuk’ta kaçak olarak basan Tevfik Hacı Sunullah’ın ismi zikredilmektedir. (BOA, HR.TH./363-46; 363-49; BOA, 
MF.MKT./1057-16) Oldukça rağbet gören Şah ve Padişah adlı eserin Eşref Bey’in engellemelerine rağmen II. Meşrutiyet 
öncesi ve sonrası diğer eserleri gibi birçok korsan baskıları yapılmıştır. Bkz. Ö. Faruk Huyugüzel – Şerife Çağın (haz.), Eşref 
Bütün Eserleri, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2006, s. 29-30.  
212 Avrupa’da modernleşme sonrasında artan meşruti idare hareketleri Osmanlı’da “İstibdad” kavramına yeni bir anlam 
yüklemeye başlamıştır. 19. yüzyıla kadar “İstibdad” kavramına müspet anlamlar yüklenirken bu tarihten itibaren özellikle de 
II. Meşrutiyet sonrasında “istibdad” kavramı tamamen menfi bir anlam taşımaya başlamıştır. Söz konusu kavramın mânâ 
değişikliği hakkında daha geniş bilgi için bkz. İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri 1, s. 119-124.  



55 
 

Değişmezler mükerrem bir melekle öyle [şey]tanı”213 

 Muzafferüddin Şah’a yönelik bu müspet düşüncenin tamamen, meşrutiyeti ilanı akabinde 

ortaya çıktığını söyleyebiliriz. Artık metinlerde “müstebid”214  şah profili yerine “Müslüman 

hükümdarlarının en vicdanlısı, en hakikatperveri”215, “terakki-perver ve hayırhâh-ı millet”216 “âli-

cenâb, insan-ı kâmil, hakkıyla Müslüman”217 “efkâr-ı ahrarâne ve fezâil-i zatiye ile umumun ta’zîm ve 

muhabbetini ihraz etmiş”218 bir şah profili çizilmektedir.219 Bu tavır değişikliğinin daha spesifik bir 

örneği ise Muzafferüddin Şah’ın Avrupa seyahatlerine dair kaleme alınan yazılar üzerinden 

görülebilir. Meşrutiyetin ilanı öncesinde Şûrâ-yı Ümmet’te yayınlanan bir yazıda220 İran ekonomisini 

önemli anlamda etkilediği iddia edilen Muzafferüddin Şah’ın Avrupa seyahatleri, II. Abdülhamid’in 

korkaklığıyla kıyaslandığında takdir görse de ciddi şekilde eleştiriye tabi tutulmakta,221 söz konusu 

yazıda bir hükümdarın seyahatinden halkının beklentisinin şecaat değil, siyasî menfaatler olduğu 

vurgusu yapılarak, bu konuda Almanya İmparatoru’nun, İngiltere Kralının politikaları örnek 

gösterilmekte idi. İran şahından daha büyük oldukları halde seyahate çıkarken bu idarecilerin 

yanlarında sekiz on kişiden fazla kişi bulunmazken, Muzafferüddin Şah’ın birkaç bardak maden suyu 

içmek için Avrupa’ya her seyahatinde 96 kişiyi beraberinde getirmesi, Şiraz’ın Isfahan’ın bir aylık 

gelirlerinin bir gecede otel kirasına harcaması tenkit edilmekte idi. İmzasız yazıda “Tebaasını soyarak 

ve ecnebilerden, hususiyle Rusya gibi bir düşman-i müstakbelden karzen aldığı paralarla hariçte 

azamet satmak büyük bir kusur” olduğu vurgusu yapılırken, Şark hükümdarlarının, büyüklüğü kuru 

nam ve ihtişamda aramak hastalığından kurtulamamalarından duyulan büyük üzüntü aktarılmaktadır. 

Ayrıca kendilerinin, İran şahına yönelik eleştiri haklarını da iki devlet arasındaki ittifak düşüncesi 

üzerinden izah etmeye çalışmaktadırlar; 

                                                 
213 Eşref, Şah ve Padişah, s. 3.  
214 “İran’da İntibah-ı Efkâr”, Türk, Nu: 135 (28 Haziran 1906), s. 2; Rumeli gazetesi de söz konusu metni Türk’ten 
alıntılayarak neşretmiştir. Bkz. “İran’da İntibah-ı Efkâr”, Rumeli, Nu: 29 (21 Cemaziyelahir 1324), s. 2-3.  
215 “İran Ahvali”, Balkan, Nu: 12 (26 Temmuz 1322), s. 3.  
216 “Havâdis-i Hariciye – Teessüf-i Azîm”, Türk, Nu: 153 (10 Ocak 1907), s. 2-3. Muzafferüddin Şah’ın vefatı üzerine Türk 
mecmuasında kaleme alınan müstakil yazıda şahın hiçbir zaman “izhar-ı istibdad” olmadığı dahi zikredilmektedir. Bkz. 
“Şah-ı İran”, Türk, Nu: 154 (10 [25] Ocak 1907), s. 2.  
217 “Zavallı Şah”, Balkan, Nu: 110 (27 Teşrin-i Sâni 1322), s. 3.  
218 “Ziyâ-i Azîm – İrtihal-i Muzafferüddin Şah”, Tuna, Nu: 394 (30 Kanun-i Evvel 1322), s. 1.  
219 II. Meşrutiyet’in hemen akabinde Abdülhamid’e yönelik müspet ifadeleri bizzat İTC’nin beyannâmelerinde ve padişaha 
gönderilen telgraflarında görmek mümkündür. Kâmil Paşa kabinesinin kurulması akabinde halkın ve cemiyet teşkilatının 
hükümet işlerine karışmaması hususunda cemiyetin 24 Temmuz 1324 tarihli bir beyannamesi için bkz. Ali Cevat, İkinci 
Meşrutiyetin İlânı ve Otuzbir Mart Hâdisesi, (haz. Faik Reşit Unat), Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1985, s. 114-
115; farklı örnekler için ayrıca bkz. S. 118-121.  
220 “Şundan bundan”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 81 (31 Ağustos 1905), s. 3-4.  
221 Şahın Avrupa’ya hareketi öncesinde İran’da yapılan hazırlıklara yönelik menfi bir yorum için bkz. “Havadis-i Hariciye”, 
Türk, Nu: 83 (1 Haziran 1905), s. 3.  



56 
 

“Biz kaideten hiçbir devletin umûr-u dahiliyesine karışmak fikrinde değiliz. Ancak, İran 

hükûmeti şarkta bizim komşumuz, dostumuzdur; bizim gibi ecânibin hücum ve ağrazına uğrayan, 

matma’-ı istilâsı olan bir İslâm hükûmetidir. Acem ve Osmanlı devletleri arasında tedâfü’î ve 

tecâvüzî bir ittifaka elbette lüzum vardır. Ancak bu ittifakın her iki tarafa hayırlı olması için ulûm 

ve meârifin terakkisiyle hükûmetin maddi ve manevi kuvvetlerini arttırmak lazımdır. Bu da 

memleketin varidatını hüsn-ü istimal ve hayra sarf etmekle olur.”222   

Onlara göre, terakkiye meyyal bir İran toplumu, idarecisinin hal ve hareketleri yüzünden 

Avrupalılar nezdinde müsrif ve cahil olarak görülmektedir. Şahın gerek kendi ve gerekse milleti 

hakkında oluşan bu genel kanaatten müteessir ve mütenebbih olmaması eleştirilmekte,223  tedavi ve 

eğlence amaçlı olarak Avrupa’ya yaptığı bu seyahatlerinin, bir zamanlar parlak medeniyeti, zengin 

edebiyatı ve sanayisiyle cihanın övgüsünü kazanan Acemlerin başlarında şimdi ne kadar budala ve 

miskin bir kişinin bulunduğunu gösterdiği savunulmaktadır.224  

Öte yandan Muzafferüddin Şah’ın Avrupa seyahatine dair bu sert tenkitlerin İran’da 

meşrutiyetin ilanı sonrasında yumuşamakta, müsrifliği affedilmekte225 hatta devlet hazinesinden ciddi 

harcamalar yapılsa da bu seyahatlerin “fikr-i intibah” ve “terakki” yolunda önemli girişimler olduğu 

yorumları dahi serdedilmektedir.226 Nitekim Şair Eşref de şahın Avrupa seyahatlerini bir nevi 

aydınlanma olarak görmekte ve yine II. Abdülhamid ile kıyaslamakta227 ve onu ümmetin ümidi, asrın 

Hazret-i Süleyman’ı kabul etmektedir.228 Bu siyaset tarzı Jön Türklerin, o dönemin konjonktürüne 

yani meşrutiyet düşüncelerine göre muhalefet politikalarını takip ettiğini göstermektedir.      

                                                 
222 “Şundan bundan”, s. 4.  
223 “Şundan bundan”, s. 4. 
224 “Acem – Türk İhtilafı”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 96-97 (15 Ağustos 1906), s. 2. 
225 “Acemistan’da milletine hukuk-u esasi ve millet meclisi bahş u ihsan eden merhum Acemistan şahı o tarihe kadar ettiği 
her türlü israfat ve kabahatini unutturmuş ve milletinin yegâne ve en güzide şahı ad olunup millet kendisinin her türlü şuç ve 
günahını afv etmiştir.” Bkz. “Havadis-i Hariciye – Acemistan”, Ahali, Nu: 138 (16 Mart 1323), s. 3.  
226 “Şah-ı İran”, Türk, Nu: 154 (10 [25] Ocak 1907), s. 2; Şahın vefatı üzerine Tuna gazetesinde kaleme alınan yazıda 
Muzafferüddin Şah’ın “temayülat-ı terakki-perverânesi ilcaatından olarak mükerreren Avrupa’ya seyahat ile medeniyet-i 
garbiyenin mahiyet ve fezailini tedkik ve tefehhüm ve kendi memleketinin bulunduğu dereke-i pestîyi mukayese ederek 
zâtına bir vedîa-i mukaddese ad eylediği, mülk ü milletinin mezlaka-i inkıraz ve izmihlalden kurtulup şehrah-ı terakkiye pay-
endaz olmasını mükteziyat-ı zamaneden ad etmiş ve bunun emzice-i ahali ile kâbil-i tedkik bir surette vücud-pezîr olmasına 
karar verdiği” ifade edilmektedir. Bkz. “Ziyâ-i Azîm – İrhal-i Muzafferüddin Şah”, Tuna, Nu: 394 (30 Kanun-i Evvel 1322), 
s. 1.  
227 “Gezip dünyada gördü anladı ol şah-ı dânişmend 
       Otuz yıldır bizimki görmedi hâlâ Emirgan’ı 
       Talepkâr olmadan millet o ihsan etti hürriyet 
       Ânunçün adl ile âfakı tuttu şöhret ü şanı 
       Çıkardı harice iblis-i istibdadı mülkünden 
       Bu himmet şah-ı vâlâca bir ilham-ı Rabbanî”  
Bkz. Eşref, Şah ve Padişah, s. 9.  
228  “Umumen ehl-i İslâm’ın ümidi sende kalmıştır, 
       Bu asrın varsa sensin hazret-i Sultan Süleyman’ı”  
Bkz. Eşref, Şah ve Padişah, s. 13. 



57 
 

İran’da yaşanan kanûn-i esâsî, meşrutiyet gelişmeleri neticesinde Jön Türkler nazarında artık 

Muzafferüddin Şah, II. Abdülhamid’in istibadına karşılık hürriyetin sembolü konumunu almaktadır. 

Meclis-i Mebusan’ın açılmasına dair şahın iradesi sonrasında Şûrâ-yı Ümmet sütunlarında, şahın 

“İran’ın efkâr-ı hususisiyle de tamamen zıt olmadığı” belirtilmekte, Meclis-i Mebusan İngiltere 

sefareti ve şahın ortak bir “semeresi” görülmektedir. Meclisin şiddetli bir itirazla karşılaşmaması ve 

İranlı dindaşlarına refah ve saadet getirmesi de ayrıca temenni edilmektedir.229 Öte yandan İran’da 

ulema, tacirler ve halkın ayaklanmaları sırasında gösterdikleri dirayetin Avrupa tarafından 

alkışlandığını ifade edilirken, usul-u meşveretin kurulması ve kabulü noktasında Şah’ın duruşu 

“İran’da usul-u meşrutiyeti tesis ve kabulde Muzafferüddin Şah’ın milleti hakkındaki hulus-i niyeti 

inkâr edilemez” şeklinde yorumlanmaktadır.230  

Abdullah Cevdet, İctihad mecmuasında İran şahının ıslahatlar konusunda muhaliflere 

yönelik bir nutkunu231 “bol bol vaadler ediyor, bizimki de ibtida-i cülûsunda bol bol vaadlerde 

bulunurdu. Fakat sâdiku’l-va’dlik nerede bunlar nerede” şeklinde yorumlarken, yine de Muzafferüddin 

Şah’ın Abdülhamid’e göre “Müslümanca ve şahane bir hareket” ortaya koymasının daha muhtemel 

olduğunu zikreder.232   

5 Ağustos 1906 tarihinde Muzafferüddin Şah tarafından meşrutiyet fermanı ilan edildiğinde 

söz konusu gelişmeler Tahran Sefareti tarafından da yakından takip edilerek gelişmelerden Bâbıâli de 

haber edilmekte idi. Tahran Sefareti tarafından bir hafta arayla (11-18 Ağustus 1906) Bâbıâli’ye 

gönderilen iki tahriri incelendiğinde söz konusu meşrutiyet fermanının ıslahatçılar tarafından hemen 

kabul görmediği de anlaşılmaktadır. Sefaretin gönderdiği ilk tahrirde devlet idarelerinin ıslahı ve 

meclisin teşkili konusunda sâdır olan iradenin şah tarafından bastırılıp her köşeye astırıldığı lakin 

ıslahat taraftarlarının “teminat-ı kâfiye” görmedikleri dest-i hattı asılı yerlerden yırtıp attıkları 

aktarılmakta idi.233 Bir hafta sonra gönderilen ikinci tahrirde ise ıslahatçıları ikna ve razı etmeyen 

şahın ilk fermanının, düzeltilerek ikinci bir fermanın neşr ve tab’ edildiği ve bu fermanın ıslahatçılar 

nezdinde “kanaat-bahş” derecede görülmesiyle İngiltere Sefaretine sığınan topluluğun sefaretten 

çıktığı ve Kum’da bulunan ulemanın da hürmetle ağırlanarak Tahran’a avdet ettiği bildirilmekte idi.234 

                                                 
229 [Ferid Ahmed], “İcmal-i Siyasi”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 101 (1 Ekim 1906), s. 4.  
230 “İran”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 104 (30 Teşrin-i Sani 1906), s. 3; Times gazetesinin Muzafferüddin Şah’ı cahillik, müsriflik 
ve şarklılıkla itham etmesi reddedilmekle birlikte şahın aslında İran’ı Rusya ve İngiltere boyunduruğundan kurtarmak için en 
fazla himmet gösteren Acem şahı olduğu kabul edilmektedir. Bkz. “İran Şah-ı Cedidi ve Siyaset-i Müstakbelesi”, Balkan, 
Nu: 120 (5 Kanun-i Sâni 1322), s. 1-2.    
231 İctihad mecmuasının, Mısır’da Farsça olarak neşredilen Hikmet gazetesi müdürü Doktor Mehdi Han Tebrizi’ye tercüme 
ettirerek gazete sütunlarında neşrettiği söz konusu nutuk için bkz. “İran’da Islahat ve Nutk-u Şâhi”, İctihad, Nu: 2-1 
(Temmuz 1906), s. 2-3.  
232 A[bdullah] C[evdet], “İran ve Türkiye İhtilafı”, İctihad, Nu: 2-1 (Temmuz 1906), s. 1.  
233 BOA, Y.A.HUS./506-38 Bkz. EK III 
234 BOA, Y.A.HUS./506-79 Bkz. EK IV 



58 
 

Söz konusu tahrirlere iliştirilen iki ferman da incelendiğinde, yeni fermanın meclisi daha geniş 

tanımlayan, sınırlarını daha iyi çizen ve şer’i hukukla bağlantısını kuran bir üsluba sahip olduğu 

rahatlıkla zikredilebilir. Örneğin ilk metinde yer alan “meclis” ifadesi “meclis-i şûrâ-yı milli” olarak 

değiştirilmekte, meclis için “adaletimizin muhafızı” ibaresi eklenmektedir. Ayrıca, meclis ve oluşumu 

için gerekli şeylerin ferman tarihinden itibaren mebusların tasvip ve imzası ve hükümdarlık onayıyla 

da yürürlüğe konacağı izahatı ilave edilmektedir. Son olarak dikkat çeken düzenleme ise ikinci 

fermanda, şer’-i mukaddes yasalarının icrasına ve memleket işlerinin ıslahına başlanacağı vurgusunun 

ilaveten yapılmasıdır. 

Şahın söz konusu bu fermanındaki “devletin önemli işleri ve halkın yararına olan 

meselelerde gereken istişareleri yapmak ve incelemelerde bulunmak üzere şehzadeler, ulema, 

Kaçarlar, ayan ve eşraf, toprak ağaları ve tüccar arasından seçimle belirlenecek temsilcilerle Tahran’da 

bir Meclis-i Şûrâ-yı Milli tanzim edilmesine karar verilmesi” mealindeki ifadeleri, bazı neşriyatta 

şahın açıkça “ve şavirhum fi’l-emr” hükmüne tabî olduğu şeklinde de değerlendirilir.235 Balkan 

mecmuasında ise şahın meşrutiyet fermanı büyük bir hayranlık uyandırır, kendi mücadeleleri için 

âdeta bir fetih gibi müjdelenir:  

“Aman yâ Rabbi! Ne ulüvv-i cenâb, ne şahane muvaffakiyet! İnsan hakkı görünce, insan ise 

teslim etmelidir. Bugüne kadar en mütedenni görülen, Asya’nın göbeğinde tehassun etmiş Acem 

milletinin bundan sonra, bu kanun-i adl ve hürriyet sayesinde mazhar bulunacağı feyz ü saadeti 

düşündükçe, bir de dünyanın üç büyük kıtasına saye-endâz âlem-i İslâm’ın ümid-i istikbali 

demek olan saltanat-ı âl-i Osman’ın hâlen remed-i istibdad altında mahve, zillete meyl-i 

mahkumiyetini idrak eyledikçe insanın nasıl beyni ateşler içinde yanmaz? 

Ah ey Türkler! Ah ey bedbaht millet! Ruslar, Acemler, Kutaylar, Çin[li]ler dünyanın en uykuda 

görülen milletleri bile millet hakkı ne olduğunu anlasınlar, haklarına mâlik olsunlar da biz hâlen 

üç beş cebbarın hükm-i istibdadı altında kıyamete dek mi inleyeceğiz? 

Aman ya Rabbi! Bu kara günler daha Türkler için yetmedi mi, yetmeyecek mi? Nasrun minellah 

ve fethun karîb!”236 

İran’da meclis nizamnamelerinin de tasdik edilmesi akabinde Muzafferüddin Şah “tarihte 

İslâm hükümdarları arasında en büyük şerefli bir rütbe-i medeniye ve insaniye” sahip hükümdar 

mertebesine çıkarılmış,237 zamanın bütün İslâm hükümdarlarına “numune-i ibret ve imtisal” kabul 

                                                 
235 Vatan Hâdimi, “İran Hakkında”, Tuna, Nu: 296 (26 Ağustos 1322), s. 3. Yazıda, İran halkının cahil olduğu ve meşrutiyet 
idaresinin ve meclisin kıymetini bilemeyecekleri yönündeki iddialar da reddedilerek şu minval üzere bir cevap verilir: 
“Hürriyet terakkinin yegâne müşevvikidir. Mademki İran’a hürriyet girdi. İran’ın terakki edip gerek âlem-i siyasette 
[gerek] âlem-i iktisatta mühim bir mevki kazanacağını şimdiden temin edebiliriz.”  
236 “Hatt-ı Hümâyun”, Balkan, Nu: 34 (26 Ağustos 1322 [8 Eylül 1906]), s. 1.  
237 “Havadis-i Hâriciye”, Ahali, Nu: 7 (29 Teşrin-i Evvel 1322), s. 3; “Mütalaât-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 16 (10 Teşrin-i Sani 
1322), s. 1; Bir başka metinde Muzafferüddin Şah’ın “on dördüncü asr-ı hicri selâtin-i İslâmiyyesinin efdal ve ahyer-i fâristen 



59 
 

edilmiştir.238 kanûn-i esâsî taleplerinin bir süre karşılık bulamamasının müsebbipleri de kendisi değil 

onun etrafını saran sadrazam239 ve saray erkânı gösterilmiştir.240 Burada vurgulanması gerekir ki, II. 

Meşrutiyet’in ilanı akabinde benzer ifadelerin II. Abdülhamid için de söylendiği görülmektedir. Türk 

mecmuasından II. Abdülhamid’e yazılan uzun bir arzuhalde, etrafını saran “yalancı, dolancı, 

entrikacı” kişileri “ashab-ı namus”un sürüldüğü çöllere nefyedilmesi ve ashab-ı namusu da iş başına 

getirmesi çağrısında bulunulmaktadır.241 Ahmed Kemal Bey, Balkan mecmuasında kaleme aldığı 

yazısında ise II. Abdülhamid’in otuz sene öncesinde “mülk ü milletine asr u zamana muvafık bir 

kanûn-i esâsî, adalet, hürriyet vermekle yenilik, teceddüd yani bir jönlük” etmiş olduğunu lakin 

akabinde etrafını saran “haşeratın” padişahı yolundan döndürdüğünü ortaya koymakta;242 Edhem Ruhi 

Bey ise II. Meşrutiyet’in hemen akabinde “şu üç günlük hürriyet-i kat’iyye, işte milletin bütün ruhunu 

meydana koydu. O alçak hafiyeler, milleti padişaha hâin tanıtmak isteyen sefiller aradan kalkar 

kalmaz, padişah ile milletin, baba ile evladın nasıl gözyaşlarıyla yekdiğerine derâgûş eylediğini yâr u 

ağyar, bütün cihan gördü.” yorumunu yapmaktadır.243 Benzer şekilde Sancak mecmuasında ise “bir 

hükümdarın harekât-ı sabıkası o devletin tarihine ait bir mesele” olarak kabul edilerek meşrutiyeti ilan 

eden Padişah’a karşı hürmet beslemek “vazife-i mukaddeseden” dahi sayılmaktadır.244 II. 

Meşrutiyet’in ilanından sonra Manastırlı İsmail Hakkı başta olmak üzere İslâmcılar tarafından II. 

Abdülhamid’i öven, yücelten ifadeler ve hatta hükümdarlığının devamı için dualar edilirken, istibdat 

dönemindeki tüm kötülükler de kendisinden soyutlanarak, çevresindeki “akrep sürüsü”, “esafil” ve 

“hain” kişilerden neş’et ettiği zikredilmekteydi.245 II. Abdülhamid’e yönelik bu müspet tavrın en 

azından 31 Mart hadisesine kadar cemiyet tarafından benimsendiği söylenebilir. Öyle ki, meşrutiyetin 

ilanı akabinde İstanbul’a gelen cemiyet mensupları “zât-ı şevket-simât-ı hazret-i padişahiye karşı 

                                                                                                                                                         
olmakla tarih-i cihanda şüphe yok ki nîk-nâm” bırakacağı yorumu yapılmaktadır. Bkz. “Ziyâ-i Azîm – İrtihal-i 
Muzafferüddin Şah”, Tuna, Nu: 394 (30 Kanun-i Evvel 1322), s. 1; “Merhum-ı müşarünileyh hâl-i hazırda mevcut olan 
mulûk-ı İslâmiyye arasında değil belki son yüz sene zarfında gelen bilâd-ı İslâmiyye hükümdarları arasında en iyisi idi…” 
Bkz. “Muzafferüddin Şah Hazretlerinin Vefatı”, Sancak, Nu: 69 (15 Şubat 1907), s. 2.  
238 Özellikle II. Abdülhamid’e atfen “Yıldız’ın kulakları çınlasın” ifadeleri de kullanılmaktadır. Bkz. “İran’da Hukuk-i 
İntihab”, Balkan, Nu: 48 (13 Eylül 1322), s. 2; Benzer ifadeler için bkz. “Zavallı Şah”, Balkan, Nu: 110 (27 Teşrin-i Sâni 
1322), s. 3; “Acemistan’da İdare-i Meşrûta”, Tuna, Nu: 275 (2 Ağustos 1322), s. 2-3; “Sen ol şah-ı muazzamasın ki nâmın 
yâda geldikçe / Kalıp ehl-i İslâm’a gelir bir şevk-i ruhâni”, Eşref, Şah ve Padişah, s. 13.  
239 İran’da meşrutiyete giden süreci özetleyen bir metinde sokaklarda açlık ve sefalet içinde yaşayan halkın “ekmek ekmek” 
sedâlarını işiten şahın, sadrazama gürültünün sebebini sorduğunda sadrazamın da: “Tebea-i sâdıka, izdiyâd-ı ömr ve saadet-i 
şahanenize dua ediyor” şeklinde cevap verdiğinden bahsedilmektedir. Bkz. “İngiltere – Acem İhtilalcileri”, Türk, Nu: 141 (4 
Ekim 1906), s. 1-2.  
240 “Acemistan’da İdare-i Meşrûta”, s. 2; İngiltere ve Rusya’nın kendi menfaatleri için Şah ile mebusan arasında tefrikalar 
çıkardığı hakkında bir görüş için bkz. “Hâdisat-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 131 (9 Mart 1323), s. 1-2. 
241 “Huzur-u Me’âli-neşûr Hazret-i Hilafetpenâhiye Açık Arzuhal”, Türk, Nu: 107 (23 Kasım 1905), s. 1. 
242 A. Kemal, “Zaman Kötü Oldu”, Balkan, Nu: 294 (3 Teşrin-i Sâni 1323), s. 2 
243 Edhem Ruhi, “Padişah ve Millet”, Balkan, Nu: 509 (18 Temmuz 1324), s. 2 
244 “İfade-i Mahsusa”, Sancak, Nu: 71 (1 Ağustos 1908), s. 1. 
245 İslamcıların II. Meşrutiyet sonrasında Abdülhamid’e yönelik müspet ifadeleri için bkz. İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi 
Görüşleri 1, s. 125-129. 



60 
 

sadakat ve ubudiyet-i kâmile ile mütehassis” olduklarını bu sebeple bazı “bedhahan ve fesadkâran” 

tarafından sağda solda padişah aleyhine dağıtılan evrakın cemiyetin fikirleriyle zıt olduğunu beyan 

etmekteydiler. Hatta bu beyanlarına II. Meşrutiyet öncesinde Paris’te tertip ettikleri kongrede alınan 

kararları içeren eserin şimdilerde dağıtılmasına “şimdi mâlik olduğumuz idare-i meşrutada hiçbir 

sebeb-i mevcudiyeti kalmadığından onun da tevziine cemiyetin katiyen muhalif bulunduğunu ve bu 

muamelâtı icra edenlerin cemiyetle hiçbir münasebetleri bulunmadığını” da ekliyorlardı.246     

Muzafferüddin Şah’a yönelik müspet ifadelerin düşüncelerinin vefatı akabinde kaleme 

alınan yazılar üzerinden de okumak mümkündür. Vefat haberi akabinde Osmanlı basınında kaleme 

alınan yazılarda şahın vefatı, İran halkı için büyük bir kayıp olarak telakki edilmekte “tarik-i terakki ve 

tekâmüle henüz giren memleket-i İran, o tarik-i kâşifenin gaybubetine ne kadar ağlasa haklıdır”247 

yorumları yapılmakta ve hatta yukarıda değinildiği üzere, II. Meşrutiyet’in ilanı sebebiyle II. 

Abdülhamid’e methiyelerde bulunan Edhem Ruhi gibi muhaliflerin kalemlerinden “gebermesi 

milyonlarca insanın medar-ı necât u selameti olacak nice alçak hükümdarlar durup dururken cellad-ı 

bî-emân-ı ecel böyle âlicenap bir hükümdarı yakaladı” sözleri dökülmekte idi.248 Şahın vefatından 

yaklaşık bir buçuk ay sonra Eşref Bey’in Ahmed Rıza Bey’e hediye ettiği görülen249 Şah ve Padişah 

nüshasın iç kapağında müellifin kendi el yazısıyla kaleme aldığı şu kıta yukarıda sözünü ettiğimiz fikri 

edebi olarak aktarmaktadır:    

“Zuhur ettiyse medhiyem müesser zehr-i hicvimden 

 Değil bende kabahat, bendeki baht-ı siyahındır 

 Fütûr etmem asa-yı sabra ettim ittikâ Eşref 

 Cihandan şah gitti şimdi nevbet padişahındır.”250 

                                                 
246 Servet-i Fünûn’a gönderilen söz konusu beyannânme için bkz. “Osmanlı Terakki ve İttihad Cemiyeti tarafından varid olan 
beyannamelerdir”, Servet-i Fünûn, Nu: 12 (24 Temmuz 1324), s. 4.   
247 Bu haklılığın temellendirmesi de şu şekilde yapılmaktadır: “[…] Bir eserin sahibi tarafından ikmâl olunmasında fevâid-i 
adîde vardır. Hâlâ devâir-i devletin bile mevcut olmadığı bir diyarda vaz olunan usûl-i idarenin devam ve bekâsı, müdebbir 
ve sebatkâr rüesâ-yı umûrun vücuduna vâbeste olduğu gibi, o rüesanın hidemât ve himemâtını takdir ve teşvik edecek bir 
şahın tahtında olması da ehem ve elzemdir. Biz, İran’a meclis-i mebusan verildi haberine ne kadar sevindik ise bunun 
devamını da onu verenin tahtında dâim kalmasına meşrût gördük. Bu ihtiyata niçin lüzum gördüğümüz bizim meclisimizin 
tarih-i dilsûzuyle izah olunur. Bir memleketteki ahali henüz uykudadır, hukuk ve vezaifini bilmez, bedbahtlıklarını anlamaz, 
padişahlarını i’timad-ı tâm ile sever, o memlekette vuku bulacak her teceddüd, elbette onun mürevvicinin re’s-i kârda 
bulunmasıyla bâki ve pâyidar olur.” Bkz. “Şah-ı İran”, Türk, Nu: 154 (10 [25] Ocak 1907), s. 2.  
248 Edhem Ruhi, “İran Ahvali veya Asya’da Avrupa İlkaâtı [-I]”, Balkan, Nu: 324 (9 Kanun-i Evvel 1323), s. 2; 
Muzafferüddin Şah’ın rahatsızlığı hakkında haberlerin Ahali mecmuasına ulaşması akabinde gazetenin tepkisi “Ölüm, 
milletine hâdim (خادم) bir hükümdarı çarpacağına muzır zâlim, hâdim (ھادم) birini yakasından tutup mezara sürüklese adalet 
icra etmiş olur.” Bkz. “Havadis-i Hâriciye”, Ahali, Nu: 63 (27 Kanun-i Evvel 1322), s. 3.  
249 Eşref Bey, söz konusu nüshada Ahmed Rıza Bey’e şöyle bir ithafta bulunmuştur: “Ale’l-umum ahraru’l-ümmetin reisu’r-
rüesası ve hükûmet-i firavniye-i Hamidiye’nin …. [okunamadı] sâhibu'l-azm ve meslek ve insanlar içinde gerçekten bir 
melek, vücûdu istikametin bir misal-i mücessemi hâl ve istikbalin en büyük edib-i a’zamı olan meşhur Ahmed Rıza Bey 
efendi hazretlerine bir hediye-i dervişâne fi 19 Şubat 1907”  
250 Eşref, Şah ve Padişah, iç kapak. [Ahmed Rıza Bey Nüshası, TTK Arşivi].  



61 
 

 Hastalığının ciddi bir hal alması dolayısıyla şahın hükûmet idaresini veliahdına tevdi ve 

teslim etmesi İran’da bir fetret döneminin yaşanmasına mâni olduğu şeklinde yorumlanmakta ve bu 

hareket büyük bir asalet örneği olarak kabul edilmektedir.251 İTC kurucularından Ahmed Rıza Bey’in 

de ciddi etkisinin olduğu Sancak gazetesinde, Muzafferüddin Şah’ın hastalığına dair haberlerden 

teessür duyulurken II. Abdülhamid’in hastalığına dair haberlerden memnuniyet hissedilmesi iki 

hükümdarın farklı idare tarzlarıyla ilişkilendirilmektedir:  

“Evvelki hükümdardan [II. Abdülhamid] âlem-i İslâm fenalıktan başka bir şey görmedi. İkincisi 

[Muzafferüddin Şah] bu hastalığında kendi millet ve hükûmetinin saadet ve selametini düşünerek 

İran için hiç de me’mul olunmayan idare-i meşrûtayı hükûmette va’z ettiği bu hareket-i 

âlicenâbâneleriyle kendi milletine muhabbet ve hüsn-i niyet beslediğini ispat etti.”252 

İslâm devletlerinin XIX. ve XX. yüzyıldaki toprak kayıplarına da dikkat çekilerek “millet-i 

İslâmiyyenin duçar olduğu izmihlali gören” Muzafferüddin Şah’ın kendi vatanını gelecekte gelmesi 

muhakkak fenalıktan korumak için “İslâm hükümdarlarındaki fenalığın üss-i esasi” kabul edilen 

istibdadı ortadan kaldırması bir muvaffakiyet olarak zikredilmekte, yalnız İranlıların değil bütün 

Müslümanların takdisine layık görülmektedir.253 Öte yandan hükümdarlığı “harem-i hümayunlarını en 

güzel karılarla doldurmak bunlara ve etrafındaki dalkavuklara beytülmal-i müslimîni yağma ettirmek” 

şeklinde anlayan II. Abdülhamid ise sû-i idarenin timsali telakki edilmektedir.254  

Muzafferüddin Şah’a yönelik müspet düşüncelerin, güvenin halefi Muhammed Ali Şah’a 

yönelik olduğunu söylemek oldukça güçtür. Babasının ardından tahta geçen Muhammed Ali Şah 

hakkında veliahtlığı döneminde Tebriz’de mektepler açtığı, Fransız muallimi aracılığıyla Avrupa’nın 

dinî, siyasî ve felsefi eserlerine âşina olduğu ve mükemmel derecede Fransızca ve İngilizceye vâkıf 

olduğu bilgileri verilse255 de meşrutiyete karşı mesafesi konusundaki şüpheler Osmanlı muhaliflerinin 

kaleme aldığı metinlerde açıkça görülmektedir.256  Yeni şahın meşrutiyete karşı olduğu haberlerini 

                                                 
251 “Havadis-i Hariciye”, Ahali, Nu: 33 (27 Teşrin-i Sani 1322), s. 2; “Ne Şahane Necâbet”, Balkan, Nu: 112 (12 Kanun-i 
Evvel 1322), s. 3.  
252 “Orada Ne Var?” Sancak, Nu: 65 (1 Teşrin-i Evvel 1906), s. 3.  
253 Şair Eşref bu düşünceleri şu dizeleriyle dile getirir:  
     “Alışmış bir hükümdara kolay mı terk-i istibdad 
       Sana etti cenâb-ı Kibriya bu lütf u ihsanı 
       Mikado varsa da aksa-yı şarkta hüccetu’l-ahrar 
       Anın şanlı değildir böyle meşrutiyet ilanı 
       Cenâbın, maddeten, mânen sezâvar oldu tebrike 
       Bu devlet bes ki hoşnud eyledin şah-ı şehidânı”  
Bkz. Eşref, Şah ve Padişah, s. 13.  
254 “Muzafferüddin Şah Hazretlerinin Vefatı”, Sancak, Nu: 69 (15 Şubat 1907), s. 2.   
255 “Yeni Şah”, Tuna, Nu: 398 (5 Kanun-i Sani 1322), s. 3; “Hâdisat-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 70 (3 Kanun-i Sani 1322), s. 1. 
256 İran’da meclise karşı ayaklanan mutaassıp gruplara öncülük ettiği savunulan İngiltere ve Rus elçiliklerinin sıklıkla 
Muhammed Ali Şah nezdine girip çıkmaları bu şüpheyi arttıran sebeplerden biridir. Bkz.  “Bu Sefaletin Sonu Karanlıktır”, 
Balkan, Nu: 152 (23 Şubat 1322), s. 1-2; Muhammed Ali Şah’ın Moskof’un bir valisi ve çarın bir memuru mertebesine 
inmeye razı olduğu hakkında bkz. “Havadis-i Hariciye – Acemistan”, Ahali, Nu: 138 (16 Mart 1323), s. 3-4; “Havadis-i 



62 
 

alan muhalifler257 “babasının millet huzurunda eserine hürmet ve riayet edeceğine dair ahd u 

peymânda bulunan” Muhammed Ali Şah’ın yeminini tutmakta biraz “taassup” göstermesine ve 

etrafına toplanacak vatan ve millet sever vezirlerin iyi niyet ve âkilane nasihatlarıyla bu “taassubun” 

daha da güçlenmesine can u gönülden duacıdırlar.258  Türk mecmuasında yeni şaha yapılan açık 

çağrıda “eser-i peder” olarak ifade edilen meşrutiyete saygı göstermesi onu daha da güçlendirmesi 

tavsiye edilmekle birlikte nasıl bir hükümdar profili çizeceği konusunda da kendisine hemen 

yanıbaşındaki II. Abdülhamid bir sû-i misal gösterilmektedir:  

“İstersen gayur, vatanperver bir imparator istersen misal-i lanet bir Nemrut olabilirsin... 

Bunlardan iyisini intihab etmekte, şu son asırda yalnız bir padişah gaflet etti. Yazık ki hayatı 

ircâ ederek yeniden başlamak kâbil değildir. Kâbil olsa, o da yeniden başlayarak, 

vükelasından, vüzerasından birine damat olur, evlâd u ahfadını (keniz-güzâde)likten kurtarır, 

savletkâr bir ihanetten mütevellit korku ile nefs-i şâhânesini sarayında hapsetmez. Vatanı 

hürriyet ve ilm u irfan ile doldurarak, başında bulunduğu ümmetin refah ve saadetini, 

sinesindeki doğduğu vatanın umrân ve şevketini göre göre müftehir ve müteselli, itmâm-ı 

hayat ederdi. Fakat!...”259 

II. Abdülhamid’in İran meclisinin kapatılması konusunda Muhammed Ali Şah’a -iddia 

edilen- telkinatının260 bir karşılık bulmayacağı düşünülse261 de ilerleyen süreçte şahın meclis aleyhine 

                                                                                                                                                         
Hâriciye”, Ahali, Nu: 152 (30 Mart 1323), s. 3-4;  İran’da meclisle şah arasındaki gerilimin arttığı dönemde yaşanan 
karışıklıklar Edhem Ruhi tarafından şu cümlelerle özetlenir: “Bugün İran payitahtında kopan kıyametler eski şah-ı merhum 
Nasirüddin Han’ın [Muzafferüddin Şah] ihya-kerdesi olan kanun-i adl u hürriyetle Avrupalıların elinde bir maşa olan şah-ı 
hazır Muhammed Han’ın istibdadı arasındaki çarpışmadan başka bir şey değildir.” Bkz. Edhem Ruhi, “İran Ahvali veya 
Asya’da Avrupa İlkaâtı [-I]”, Balkan, Nu: 324 (9 Kanun-i Evvel 1323), s. 3. 
257 Şûrâ-yı Ümmet gazetesine Tahran’dan gönderilen mektupta vilayetlerde henüz seçim yapılmadan Tahran’dan seçilen 
mebuslarla meclisin açılıp faaliyetlere başlamasının sebebi şu minval üzere açıklanır: “(…) Bu isti’cale sebep Şah’ın 
hastalığıdır. Şayet şah vefat ederse yerine gelecek zâtın, babasının verdiği imtiyazatı tanımaması korkusu. Meclis-i mebusan 
müzakeratına başlarsa iş intizama girmiş bulunacağından yeni şahın hod-serâne hareketi daha güç olur.” [Tahran’dan Bir 
Mektup], Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 108 (30 Kanun-i Sâni 1906), s. 3.  
258 “Şah-ı İran”, Türk, Nu: 154 (10 [25] Ocak 1907), s. 2, “Ziyâ-i Azîm – İrtihal-i Muzafferüddin Şah”, Tuna, Nu: 394 (30 
Kanun-i Evvel 1322), s. 1; “Havâdis-i Hariciye”, Ahali, Nu: 68 (1 Kanun-i Sâni 1322), s. 2; “Dünya kurulalı beri mevcud 
olan Acemistan’ın eski hâl ü şanını iâde ve istiklaliyetini henüz kanadı kırılmış bir kartal pençesinde takılı kalan İran’ı 
katiyyen kurtarmak şah-ı cedide müyesser olmasını temenni istibdad düşmanlarının ehass-ı âmalidir.” Bkz. “Hâdisat-ı 
Siyasiye”, Ahali, Nu: 70 (3 Kanun-i Sâni 1322), s. 2. 
259 “Şah-ı İran”, Türk, Nu: 156 (14 Şubat 1907), s. 2; Muhammed Ali Şah’ın Rusya, İngiltere ve Almanya’nın İran 
politikalarına karşı çıkarak babası tarafından bahş ve ihsan olunan kanûn-i esâsî ve meclis-i mebusana bağlı kalması 
gerektiğine dair diğer yorumlar için bkz. “Havadis-i Hâriciye”, Ahali, Nu: 33 (27 Teşrin-i Sani 1322), s. 3; “Hâdisat-ı 
Siyasi”, Ahali, Nu: 128 (6 Mart 1323), s. 1. Cemil Said Dikel, Muzafferüddin Şah’ın vefat etmeden önce oğluna vermiş 
olduğu nasihati şöyle aktarır: “Oğlum ben ölüyorum. Benim yerime sen şah olacaksın. Sana nasihat ve vasiyetim bir 
cümleden ibarettir. Bu memleketin yegâne medâr-ı saadeti olan meşrutiyete zinhar halel getirme, bu usul-i idarenin elinden 
geldiği kadar tahkimine gayret et. Ben bütün Avrupa’yı gezdim, gördüğüm medeniyete, ma’muriyete hayran kaldım. Tahkik 
ve tedkik ettim. Bunların kâffesi meşveret ve meşrutiyet sayesinde husule geldiğini cümle âlem yek-zebân olarak teslim 
ettiler. İşte oğlum sana son bir ricam budur. Yoksa babalık hakkı helal olmasın”. Bkz. C[emil] S[aid], “İran Mektupları – 2 – 
İran’da Kanûn-i Esâsî”, Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 7 (6 Haziran 1909), s. 7.  
260 Şûrâ-yı Ümmet gazetesinde “Temenni-i Hamîdi” başlıklı yazıda İstanbul’da sağlam bir kaynaktan alınan bilgiye göre 
Mayıs 1907 ortalarında II. Abdülhamid’in kendi el yazısıyla Muhammed Ali Şah’dan meclisi feshetmesini talep ettiği 
zikredilmektedir. Bkz. “Temenni-i Hamîdi”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 115 (1 Haziran 1907), s. 2.  



63 
 

hareketleri kendisini II. Abdülhamid gibi müstebid padişahlar zümresine sokmaktadır.262 Muhammed 

Ali Şah’ın 1907 yılında sadrazamlığa getirmek için Avrupa’dan davet ettiği Atabek, I. meclisin 

lağvedilmesi için Abdülhamid’e telkinlerde bulunduğu iddia edilen Küçük Said Paşa’ya teşbih 

edilmekte,263 bu bakımdan şah ile padişahın yönetim benzerliğine dikkat çekilmektedir. Öte yandan 

şahın muhalefetine karşılık İran meşrutiyetçilerinin de askeri kuvvet oluşturması gerektiğine dair 

çağrıları ve hatta yardımda bulunma teklifleri, İTC’nin İranlı meşrutiyetçilerle yaptıkları yazışmalarda 

dahi görülmektedir.264  

1908 Haziran’ında Muhammed Ali Şah’ın meşrutiyet karşıtlığını daha da ileri götürerek 

meclisi bombalatması Osmanlı muhaliflerini büyük bir üzüntüye gark etmekte ve şaha karşı daha sert 

söylemlere sevk etmektedir:  

“Âlem-i İslâm’a matemî bir sahife, karanlık bir gün îras edecek olan bu cinayet emin olunsun ki 

bir gün gelip şah hazretlerinin de tarih-i mevti kanlı kalemle yazılacağına beraat-ı istihlâldir. 

Bulmaz halas sâika-i intizamdan [intikamdan] / Tahrip eden hukuk-u ibâdı harap olur”265 

Henüz birkaç ay öncesinde Şah ve Padişah adlı eserinde II. Abdülhamid’i hicvedip 

Muzafferüddin Şah’a medhiyeler düzen Şair Eşref bu kez İran’da Yangın Var266 başlıklı küçük 

risalesinde meclisi “kâbe-i hürriyet”e benzetirken267 burayı bombalayan Muhammed Ali Şah’ı, II. 

                                                                                                                                                         
261 “Kendi memleketini bir zindan-ı esaret haline getirdikten ve hukuk-ı mukaddese-i İslâmiyye ve insaniyemizi ayaklar 
altına alarak şer’-i şerifin ümmeti ârâ-yı ümmetle idareye davet eden bütün kavaid-i esasiyesini kitaplardan, vicdanlardan 
silmek için bin zulüm ve hileye tevessül ettikten (و امرھم شری بینھم) hadis-i kudsîsini [âyetini] hâşâ ekval-i kâzibe menzilesine 
tenzil için vicdansız ve hamiyetsiz şeyhülislam Cemal[eddin] Efendi gibi bir herife fetva verdirerek Kur’an’ı değiştirmek 
cesaretinde bulunan bir padişahın ancak milletine hıyanetinden ibaret olan nesayih-i şeytan-pesendânesine kulak asacak 
kadar cellad-ı millet olmayan Acem şahının bu sözlere vereceği ehemmiyetin derecesi pek âşikârdır.” Bkz. “Temenni-i 
Hamîdi”, s. 2.  
262 “Ber-devam etmek için heykel-i istibdâdı 
     Acemistan’a da el attı [Hamid-i] Sâni 
     Okuruz Fatiha, başka elimizden ne gelir 
     Duman attırdı balam türbe-i mebusanı”,  
Eşref, İran’da Yangın Var, s. 6. 
263 Edhem Ruhi, “İran Ahvali veya Asya’da Avrupa İlkaâtı [-II]”, Balkan, Nu: 325 (11 Kanun-i Evvel 1323 [24 Aralık 
1907]), s. 2. 
264 Bahaeddin Şakir ve Hüsrev Sami imzalı, muhtevasından İranlı inkılapçı Said Selmasî’ye gönderildiği anlaşılan mektupta, 
şahın muhalefetinin meclisin işleyişine mâni olduğunun farkında olunduğu bu konuda İranlı hürriyet taraftarlarının kuvvetli 
bir ordu teşkil etmesi gerektiği ve kendilerinin de her türlü desteği sağlayacağı ifade edilmektedir. Bkz. Muhaberat Kopya 
Defteri II…, Nu: 553 (10 Mart 1908), s. 217; Yakın tarihlerde İran cephesinden de (İran İctimaiyyun-Âmiyyun) Osmanlı 
hürriyet taraftarlarına “öz menfaatlerinin, öz istibdadlarının devamı ve onların muhkem silahlamak için bi’l-ittifak 
birbirlerine yardım eden” müstebid hükûmetlere karşı ittifak çağrısında bulunulmaktadır. Bkz. “İran ve Osmanlı”, Balkan, 
Nu: 391 (2 Mart 1324), s. 3-4. [Şûrâ-yı Osmanî’den alıntıdır]  
265 “Âlem-i İslâm’a Matem”, Balkan, Nu: 480 (14 Haziran 1324), s. 1-2; Metinde iktibas edilen beyit Abdullah Cevdet’in 
1897 yılında Trablusgarp’ta Berberistan Kalesinde mahpus iken İsmail Hakkı Bey’e ithafen yazdığı şiirinden bir beyittir. 
Bkz. Abdullah Cevdet, Kahriyât, 2. Baskı, Mısır: Matbaa-i İctihad, 1906, s. 84-85. 
266 Eser ilk olarak Mısır’da kaleme alınmış, lakin meşrutiyetin ilanı akabinde İstanbul’da tab’ ettirilmiştir. (Şair Eşref, 
İran’da Yangın Var, İstanbul: Yeni Gazete Matbaası, 1324) Müellif metin içerisinde kıtalar arasına girdiği notlar ve 
dipnotlarla dizelerin hangi zaman diliminde ve hangi hadise üzerine kaleme alındığına dair bilgiler de vermektedir.   
267 Şair Eşref, meclisin bombalanmasına düştüğü tarihi şu dizelerle nihayete erdirir: 
     “Vak’ayı hakkıyla tasvir etmeden ben âcizim 
      Eşk ile sûzişli bir mersiye yazsın muhteşem 



64 
 

Abdülhamid’den daha zâlim olmakla hicvetmektedir.268 Eşref’e göre, Cengiz Han’ı hayran, II. 

Abdülhamid’i gölgede bırakan269 bu zulmün mahşerde hesabının sorulması da muhakkaktır.270  

Şair Eşref’in haricinde bu konuda kalem oynatanlardan biri de İstiklal şâiri Mehmet Âkif’tir. 

Muhammed Ali Şah’ın meclisi bombalaması haberleri üzerine Mithat Cemal’le birlikte yazdığı “Acem 

Şahı” başlıklı ve iki bölümden oluşan bir şiir kaleme almışlardır.271 İlk bölümünün Mithat Cemal ve 

ikinci bölümünün Mehmet Âkif Ersoy tarafından kaleme alınan şiir ilk kez Kasım 1908’de 

Sıratımüstakim’de yayınlansa da yazılma tarihinin II. Meşrutiyet’ten önce olduğu kanaatini 

taşımaktayız.272 Söz konusu şiirde, şahın yapmış olduğu eylem eleştirilirken, kendisine bir başarı 

olarak gösterilen durumun aslında adalet temenni eden bir milleti vurmak olduğu hatırlatılmakta ve 

insaniyetten bir parça olsun nasibini almamasından hayıflanılmaktadır:  

“Bu müthiş velvelen İran’ı daim inletir sanma,  

‘Muzaffersin’ diyen sesler bütün hâindir, aldanma.  

Zaferyâb olduğun kimdir? Düşün bir kere, millet mi? 

Adalet isteyen bir kavmi vurmak galibiyet mi?  

Nasibin yok mudur bir parça olsun âdemiyetten? 

Nasıl aldırmıyorsun yükselen feryada milletten?  

Emin ol bunca mazlumun yüreklerinden kopan âhı 

                                                                                                                                                         
      Ben niçin vaktiyle böyle kesmedim a’zâ diye!...  
      Nâdim olmakta [Hamid-i] Sâni-i sâhib-i kıdem 
      Duydu bu tarihi, istavroz çıkardı gitti ‘Çar’ 
      Topla yıktı kabe-i hürriyeti şah-ı Acem 
      1330 – 4 [Çar]: 1326”  
Bkz. Şair Eşref, İran’da Yangın Var, s. 14.  
268 “Eski bir top yükletip bir merkebe 
      Rastgele sokmakta halka süngü şah 
      Padişahım sen hayâ etmez misin  
      Senden eşnâ’ zâlim oldu dünkü şah”  
Bkz. Şair Eşref, İran’da Yangın Var, s. 1.  
269 “Milleti kırdı, perişan etti mebusanını 
      Ol kadar can yaktı kim Cengiz’i hayran eyledi 
      Aferin, [Abdülhamid] Han’ı bıraktı gölgede  
      Şah-ı İran attı top, İran’ı viran eyledi.”  
Bkz. Şair Eşref, İran’da Yangın Var, s. 4.  
270 “Çıkacak var mı yüzün nezd-i Resulullah’a  
      Kurtarır mı seni mahşerde [Hamid-i] Sâni 
      Ahiret yok mu ki var ise demez mi Allah 
     ‘Topa tuttun ne için Meclis-i Mebusanı’”  
Bkz.  Şair Eşref, İran’da Yangın Var, s. 3.  
271 Mehmet Âkif – Mithat Cemal, “Safahat-ı Hayattan – Âcem Şahı”, Sıratımüstakim, Nu: 11 (23 Teşrin-i Evvel 1324), s. 
164-165. 
272 Ertuğrul Düzdağ’ın karşılaştırmalı neşir olarak hazırladığı Safahat baskısında (İstanbul: İZ Yayıncılık, 2016) bu şiire dair 
Mithat Cemal’in Türkün Şehnâmesinden adlı kitabından bir alıntı yapmaktadır. Söz konusu alıntıda Mithat Cemal şiirin, 
Muhammed Ali Şah’ın 1909’da meclisi topa tutması ve mebusanı asması akabinde Mehmet Akif ile birlikte kaleme aldığını 
belirtmektedir. Lakin, gerek meclisin bombalandığı asıl tarihin Haziran 1908 olması gerekse şiirin ilk kez yayınlandığı 
Sıratımüstakim sayısının Kasım 1908 tarihini taşıması bu alıntıdaki tarihin (1909) yanlış olduğunu göstermektedir. 
Dolayısıyla bu şiirin II. Meşrutiyet’in öncesinde kaleme alındığı düşüncesi daha ağır basmaktadır.   



65 
 

Tepeden indirir elbette bir gün lanetullahı!”273 

Şair Eşref’te olduğu gibi Âkif’te de meclis ve taraftarları dinî olarak yüceltilirken, şah ise 

İslâm tarihinde özellikle de Şii tarihinde zulmün ve istibdadın sembolü olan Yezid’in ruhunu şâd 

etmekle itham edilmektedir.274   

Meclisin bombalanması Osmanlı muhaliflerini üzüntüye gark etmiş olsa da bu konudaki son 

sözleri daha çok teselli veren ifadelerdir. İran’da yaşanan bu hadiseyi “İran Fâciaları” olarak 

okuyucusuna duyuran Abdullah Cevdet idaresindeki İctihad gazetesinde, şahın meclisi bombalaması 

ve karşı çıkan Tebriz halkını askerleri ile dizginlemeye çalışması teessürle karşılanmakta ve tüm 

olumsuzluklara karşı yine de İran meşrutiyet taraftarları “galip sayılır bu yolda mağlup” ifadeleriyle 

teselli edilmektedir.275 Nihayetinde de “hürriyet yolunda dökülen kanların her katresinde bin devha-i 

kıyam-ı kıyamet-nümûn” olacağı müjdesi verilmektedir.276 Âkif ise bu düşünceyi güçlü kalemiyle 

şöyle ifade etmektedir:  

“Şehâmet-perverâ, Şaha!, Zaman bî-dâdı kaldırmaz; 

Hata etmektesin şayet diyorsan: ‘Kimse aldırmaz.’ 

Bu istibdada artık bir nihayet ver ki istikbal 

Karanlık derler amma işte pek meydanda: İzmihlal!”277    

Genel olarak Osmanlı muhaliflerinin neşriyatı takip edildiğinde İran’daki hâdiseleri 

yakından takip ettikleri, kalemleriyle destek verdikleri, kendi vatandaşlarına bir “örnek” “ibret-âmiz” 

hareket olarak sunduğu gözükse de bölgeyle irtibatın sadece bu seviyede kalmadığı da anlaşılmaktadır. 

Dönemin önemli hatiplerinden, İTC’nin önemli simâlarından Ömer Naci’nin İran meşrutiyetçilerine 

bilfiil destek amaçlı bölgeye gidişi ve orada faaliyetlerde bulunması bu düşüncenin en önemli 

tezahürlerinden biridir.    

                                                 
273 Âkif, “Âcem Şahı”, s. 164.  
274 “Livâu’l-hamd-i hürriyet iken İslâm için gayet,  
       Yazık, pâmâl-i istibdâdın oldu öyle bir râyet.  
       Kazak celp eyleyip tâ Rusya’dan sâdâtı çiğnettin,  
       Yezid’in ruhu şâd olsun… Eminim çünkü şâd ettin! 
       Şehamet gösterip binlerce beytullahı bastırdın,  
       Şecaat arz edip birçok ricalullahı astırdın!  
       Ne Allah’tan haya ettin, ne peygamberden âr ettin: 
       Devirdin kâbe-i ulyâ-yı dîni, hak-sâr ettin.”  
Bkz. Âkif “Âcem Şahı”, s. 164. 
275 Şair Eşref, meclisin topa tutulduğuna dair telgrafı Mısır’da ilk gördüğünde şu dizeleri kaleme aldığını ifade eder:  
      “Cennet’e yollamak ehl-i Hakk’ı  
      Şâh-ı İran’a göre bir şândır.   
      Hâdim-i adl olanın İran’da  
      Türbesi Meclis-i Mebusan’dır.”  
Bkz. Şair Eşref, İran’da Yangın Var, s. 8. 
276 “İran Fâciaları”, İctihad, Nu: 2-8 (Temmuz-Ağustos 1908), s. 299. 
277 Vurgu Âkif’e aittir. Bkz. Âkif, “Âcem Şahı”, s. 165. 



66 
 

2. İran’da Bir “Revolüsyoner”: Ömer Naci (1878-1916) 

2.1. Bir Muhalifin Yetişme Yılları 

1878 yılında Beylerbeyi-İstanbul'da dünyaya gelen Ömer Naci, henüz kundakta iken 

Defterdar Cemal tarafından evlat edinildi. Babasının, Bağdat defterdarlığı sırasında özel 

öğretmenlerden Arapça, Farsça ve Fransızca eğitimlerini alan Ömer Naci, Bağdat'ta başlamış olduğu 

tahsilini sırasıyla Bursa'da Işıklar Askeri Lisesi (Mekteb-i İdâdi-i Askeriye), Manastır Askeri 

Mektebi278 (1895) ve son olarak da Harbiye Askeri Mektebi’nde ikmâl etti. (1901/1902).279 

Harbiye Mektebi yıllarında yakın arkadaşlarından Nazım Ören’in onun hakkında “yalnız 

benim için değil 1901 senesinde Harbiye Mektebi’nden zabıt olarak çıkan bütün sınıf arkadaşlarım 

için de o bir ‘mesih’ olmuştu”280 ifadeleri, Naci’nin Harbiye’de ne derece aktif ve tesirli olduğunu 

göstermektedir. Ömer Naci’nin Jön Türk ve İttihad ve Terakki fikriyatına bağlılığının harbiye 

yıllarında oldukça yüksek olduğu Nazım’ın aktardığı şu hatıralarından öğrenmekteyiz:  

“Sınıfta hemen hemen yüzde seksenimiz, şiir okumayı, roman okumayı, ufak tefek şiir yazmayı -

daha umumî bir tabir ile- okuyup yazmayı ‘Servet-i Fünûn’ ve Ömer Naci ile öğrenmiş 

oluyorduk. Sınıfı yasak eserler okumaya da o alıştırmıştı. O zamanlar Yeni Cami civarında İranlı 

seyyar kitap satıcıları bulunurdu. Namık Kemal’in, Abdülhak Hamid’in, Ziya Paşaların, 

Şinasilerin vesairenin yasak olan eserlerini Acem kırması harflerle basıp bastırıp nispeten yüksek 

fiyatlarla emin oldukları insanlara satarlardı. Bu satıcılara bizim bir çoğumuzu Ömer Naci 

tanıttı.”281  

Askeri eğitimini tamamlayarak Harbiye'den mülazım olarak çıkan Ömer Naci, ilk olarak 

Üsküp civarında bulunan bir kıtaya tayin edilmiş, Haziran 1905 tarihinde de Jandarma teşkilatını 

düzenlemek için görevlendirilen İtalyan General Georgi Paşa'nın yaveri olarak Selanik'e 

görevlendirilmiştir.282 Bu görev Ömer Naci'nin sonraki hayatı için önemli bir dönüm noktasıdır. 

Dönemin siyasi düşünceleri ve hareketleri açısından önemli bir karargâh olan Selanik'in Avrupa 

                                                 
278 Rasim Haşmet, “Ö[mer] Naci”, Bağçe, Nu: 24 (30 Kanun-i Evvel 1324), s. 8; Nazım Ören, İstanbul’da Harbiye 
Mektebi’nden arkadaşı olan Ömer Naci’nin Bursa’dan Manastır’a sürgününü şöyle anlatır: “Bursa’ya gelir gelmez birinin 
yeşil gözlerine tutulmuş, şiir yazmağa Bursa’da başlamıştı. Herhalde çok ileri gitmiş ki onu hapsetmişler, herhalde çok 
sevmiş ki, bir gün mektep hapishanesinin yalnızlığından istifade ederek kendini asmıştı. Kapının önündeki süngülü nöbetçi 
bir inleme, bir hırlama duyup kapıyı açmış ve güç belâ ipi keserek Ömer Naci’yi ölümden kurtarmışsa da yeşil gözlerin 
aşkından kurtaramamıştı… Ömer Naci pek az bir zaman sonra hapishane penceresinden kendini atmış, hattâ Bursa 
civarındaki köylerden birisine giderek Arapçası sayesinde bir iki hafta köy imamlığı yapmıştı. Cemal Bey’in hatırı için 
mektep Ömer Naci’nin kaydını silip alaya neferlikle atmamış, Manastır Askerî İdadisi’ne sürgün olarak göndermişti.” Bkz. 
Nazım Ören, “Eksi Hatıralar Serisi - Şair Ömer Naci”, Dünya, Sayı: 395 (3 Nisan 1953), s. 2, 
279 Fethi Tevetoğlu, Ömer Naci, Başbakanlık Kültür Müsteşarlığı Kültür Yayınları, İstanbul: 1973, s. 3-4; Ömer Naci’nin 
vefatı üzerine Foto Resne’de basılan bir hatıra fotoğrafı için bkz. EK V. 
280 Ören, “Şair Ömer Naci”, s. 7.  
281 Ören, “Şair Ömer Naci”, s. 7.  
282 Tevetoğlu, Ömer Naci, s. 68.  



67 
 

münasebetleri açısından da önemli bir konuma haiz olduğunu söylememiz mümkündür. 27 Mayıs 

1909'da II. Abdülhamid'i tahtan indirmek için İstanbul'a gelen Hareket Ordusu’nun da menşeinin 

Selanik olduğu göz önünde bulundurulduğunda, o dönemde Selanik'in, fikri ve siyasi düşünce 

hareketleri bakımından ne derece önemli bir merkez olduğu da görülür.  

Ömer Naci'nin İttihad ve Terakki'ye giden yolunun ilk basamağı Selanik'te Eylül 1906 

yılında kurulan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti olmuştur. Daha sonraki yıllarda İttihad ve Terakki'nin 

Selanik kolu283 olarak görülecek bu cemiyetin ilk kurucu kadrosu284 arasında Ömer Naci ismi de yer 

alır.285 Cemiyetin bir numaralı kurucusu olan Bursalı Mehmed Tahir Bey, ondan “hürriyet ve 

meşrutiyetin, daha doğru bir tabîr ile zavallı kalmış İslâmiyetin pür vecd ü istiğrak bir hatibi” olarak 

bahsetmekte ve Doğu ve Batı’nın farklarını, meziyet ve kusurlarını yüksek kültürü sayesinde 

bilebildiğini vurgulamaktadır.286  

Ömer Naci’nin ittihatçılar arasında daha çok ön plana çıkmasına sebep olan hadiselerden biri 

de Çocuk Bahçesi mecmuasında kaleme aldığı yazıları olmuştur. Özellikle Rıza Tevfik ile “Osmanlı-

Türkçe” ve “Arûz-Hece” konusundaki tartışmaları derginin sansüre takılmasıyla neticelenir.287 Ömer 

Naci, Rıza Tevfik’le yaptığı edebi tartışmalarının uzayıp gitmesini Rıza Tevfik’in enaniyetine de 

bağlayarak onu sorumlu tutmakta ve Osmanlı’nın halihazırdaki durumuna da dolaylı yoldan işaret 

etmektedir:   

“Fakat bakınız bir kere ve insaf ile bakınız azizim. Ortada insaniyeti tahrip eden tırnaklar, 

vicdanları inleten facialar, bütün bütün bir tarih, şan u şerefin ebediyen topraklara karıştığı 

saatler, evet, bütün bunlar sessiz ve sedâsız bir sûrette ağlayarak, hiçbir imdat ve teselli 

                                                 
283 Paris İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin 1907 tarihli Muhaberat Kopya Defteri’nin 1. cildinde Bahaeddin Şakir imzalı 386 
numaralı tahriratta iki cemiyetin birleşmesi ile ilgili şu not düşülmüştür: “Merkezi Paris olan “Osmanlı İttihad ve Terakki 
Cemiyeti” ile merkezi Selanik olan “Osmanlı Hürriyet Cemiyeti” 19 Şaban 1325, 14 Eylül 1323 ve 27 Eylül 1907 tarihinden 
itibaren “Osmanlı Terakki ve İttihad Cemiyeti” nâmı altında âtiü’z-zikr şerait ile ittihad etmiştir.” Muhaberat Kopya Defteri 
I…, “Hürriyet ve Osmanlı İttihad ve Terakki cemiyetleri arasındaki mukavelenâme”, Nu: 386, s. 444.  
284 Ahmet Bedevi Kuran bu cemiyetin on kişiden müteşekkil olduğunu ifade ederek bu kişileri aza numaralarına göre şöyle 
sıralar: Bursalı Mehmed Tahir Bey, Naki Bey, Talat Bey, Midhat Şükrü Bey, Bursalı Hakkı Bey [Baha Pars], Edib Servet, 
Ömer Naci, Kazım Nami Duru, İzmir eski valilerinden Rahmi Bey ve İsmail Canbulat. Kuran, cemiyetin bu ilk on üyesinin 
ardından yeni kaydolan üyelere 110'dan itibaren numara verildiğini de ekler. Bkz. Ahmet Bedevi Kuran, İnkılâb Tarihimiz ve 
İttihad ve Terakki, İstanbul: Tan Matbaası, 1948, s. 243.  
285 Bu cemiyetin 8. numaralı kurucu üyelerinden Kazım Nami Duru'nun hatıraları için bkz. Kazım Nami Duru, İttihad ve 
Terakki Hatıralarım, İstanbul: Sucuoğlu Matbaası, 1957; Arif Cemil’in bu konuda verdiği bilgi nispeten daha farklıdır. O, 
Ömer Naci, Hüsrev Sami ve Sapancalı Hakkı beylerin ilk olarak Osmanlı Hürriyet Cemiyet’inden farklı olarak ismi 
bulunmayan gizli bir cemiyet kurduklarını ve daha sonrasında Talât Beyin teşkil ettiği Osmanlı Hürriyet Cemiyeti’yle 
birleştiklerini iddia eder. Ayrıca bu gizli cemiyetin kuruluşuna daha önceden Avrupa’da bulunan ve sonradan Selanik’e gelen 
Ali Şefik Bey’in sebep olduğunu da zikretmektedir. Bkz. A[rif] C[emil], “Bahaeddin Şakir Beyin Bıraktığı Vesikalara Göre 
İttihad ve Terakki – Osmanlı hürriyet cemiyeti Selânikte nasıl tesis edilmişti?”, Milliyet, 31 Temmuz 1934, s. 2. (Bundan 
Sonra “Bahaeddin Şakir…”) 
286 Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, C. II, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1333, s. 474.  
287 Söz konusu edebi tartışmanın siyasi bir hal alması ve derginin kapanması hakkında yakın şahitlerden Ali Canip Yöntem’in 
anlatımı için bkz. Ali Canip Yöntem, “Selanik’te Bir Edebiyat Çekişmesi”, Yakın Tarihimiz, II/14 (31 Mayıs 1962), s. 3-4.  



68 
 

bulamayarak takrir-i âlâm ederken sizinle ben karşı karşıya neler düşünüyoruz ve neler müdafaa 

ediyoruz.”288 

Ömer Naci’nin özellikle hükûmeti eleştiren yazılarının artması mecmuanın kapatılmasına 

neden olurken,289 son yazdığı makalelerden dolayı tutuklanma tehlikesiyle de karşı karşıya kalmıştır. 

Tutuklanma kararını Talat Paşa’dan haber alan Naci,290 Hüsrev Sami Bey’le Paris’e kaçmışlardır.291 

Nitekim Paris’e kaçmasının hemen akabinde söz konusu mesele hakkında Selanik’te askeri 

mahkemesinde giyabî olarak yapılan muhakemenin neticesinde Ömer Naci’nin askerlikten ihracına ve 

6 ay hapsine karar kılınmıştır.292 Hüsrev Sami, Paris’e yolculuklarına sebep olan hadiseye dair şu 

şekilde malumat vermektedir:  

“1907 Mart’ında bir hâdise cereyan etti. Sultanın hafiyeleri bu gizli teşekkülü sezdiler. Cemiyetin 

faal azasından iki kişi pek şüpheli göründüğünden hükûmetçe takiplerine başlanıldı. Bunlardan 

birisi Ömer Naci, diğeri de ben idim. Naci o sıralarda Selânik’te intişar eden Çocuk Bahçesi 

gazetesinde Feylosof Rıza Tevfik ile çetin bir kalem münakaşasına girmişti. Bu edebî münakaşa 

nihayet mevzuundan çıktı, ve siyasî bir şekil aldı. Naci bir makalesinde Rıza Tevfik’e karşı ‘beş 

asırlık bir tarih-i şan ü şeref ebediyen topraklara gömülürken’ gibi o devirden söylenmesine 

cevaz verilemiyen taşkın sözlerle vatanın içinde bulunduğu felâketi haykırarak ilân etmişti. Bu 

yazılar o zaman Selânik muhitinde büyük bir heyecan uyandırmıştı. Bu lisan münakaşasına ben 

de karışmıştım.”293 

                                                 
288 Ömer Naci, “Bacon’un Şakird-i Marifeti Rıza Tevfik Bey’e”, Çocuk Bahçesi, Nu: 43 (1 Kanun-i Evvel 1321), s. 7.  
289 Çocuk Bahçesi mecmuasını neşredenlerin başında gelen Necib Necati, 23.01.1934 tarihli Eskişehir’de Ömer Naci’ye dair 
kaleme aldığı yazısında söz konusu hadiseye şöyle değinir; “‘Reval Mülâkatı’ olmuş; ‘hasta adam’ can çekişiyordu. Bu 
sırada bir akşam Nâci merhum idarehaneye geldi. Cebinden bir tomar yazı çıkardı. ‘Bunu sansüre göstermeden neşretmeli’ 
dedi. Türk şairi Mehmed Emin Bey’in Türkçe şiirleri mecmuamıza geçmişti. Bu münasebetle Doktor Rıza Tevfik Bey ile 
Nâci merhum arasında bir dil münakaşası açılmıştı, Naci, Rıza Tevfik Bey’e şiddetli bir hücum yapıyordu: ‘Altıyüz senelik 
bir Devlet-i Muazzama’nın yıkılmakta bulunduğu bir zamanda, senle ben karşı karşıya geçmiş, bak nelerden bahsediyoruz’ 
yollu bir başlangıçla söze başlayarak Reval Mülâkatı’na işaret ediyordu. O zamanda böyle bir makale yazmak ve neşretmek 
çok büyük bir cüret sayılırdı. Bu cüret gösterildi, makale neşredildi. Mecmua kapatıldı. Nâci merhum Avrupa’ya kaçtı”, 
Necib Necati’den naklen; Fethi Tevetoğlu, Ömer Naci, s. 8, 49; Burada özellikle belirtmemiz gerekir ki Necib Necati’nin 
bahsettiği Reval mülâkatı o tarihlerde henüz görüşülmemiş ve Jön Türklerin gündeminde olmamıştır. Bkz. Necmettin Alkan, 
“1908 Jön Türk İhtilalinin Başlamasında Reval Buluşmasının Önemi”, Toplumsal Tarih, S. 175 (Temmuz 2008), s. 48-52.  
290 Sefa Yüce, “Bir Devrin Parlayan Yıldızı Ömer Nâci”, Turkish Studies, X/3 (2010), s. 2021; Arif Cemil, Ömer Naci’nin 
Selanik’ten Paris’e kaçmasını Rahmi Bey ile yaşamış olduğu bir ihtilaftan ileri geldiğini söyler. Ömer Naci’nin bir sebepten 
dolayı cemiyetin, bir toplantısında hazır bulunamaması sonrasında akabindeki toplantıda Rahmi Bey’in Ömer Naci’ye 
içtimaa katılmamasından dolayı çıkıştığını ve uyarının aralarında bazı nahoş sözlerin söylenmesine neden olduğunu zikreder. 
Ömer Naci’nin de bu hadise sonrasında darılarak Paris’teki ittihatçılarla beraber çalışmak üzere Selanik’ten ayrıldığını 
belirtir. Bkz. Arif Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 31 Temmuz 1934, s. 2. 
291 Enver Behnan Şapolyo, “Hatip Ömer Naci (1880-1916)”, Türk Kültürü, S. 100 (Şubat 1971), s. 375; Tevetoğlu, Ömer 
Naci’nin Paris’e Hüsrev Sami ile birlikte kaçtığı tarihin Mart 1907 olduğunu belirtir. Söz konusu yazının yayımlanmasından 
yaklaşık on dört ay sonra gerçekleşen bu kaçısın asıl sebebinin Vatan ve Hürriyet gizli cemiyeti ile ilgili olduğunu iddia eder. 
Bkz. Tevetoğlu, age, s. 53.  
292 Tarık Mümtaz Göztepe, “Yakın Tarihten – Milli hatibimiz Ömer Naci”, Ankara Bayram Gazetesi, 31 Ağustos 1952, s. 4.  
293 Hüsrev Sami Kızıldoğan, “Vatan ve Hürriyet = İttihat ve Terakki”, Belleten, C. I, S. 3-4 (Temmuz – İlkteşrin 1937), s. 
623.  



69 
 

Hüsrev Sami Bey, söz konusu hadisenin akabinde cemiyet arkadaşlarından Talat Paşa’nın, 

Ömer Naci ve kendisiyle hususi bir görüşme yaptığını ve kendilerine tevkif edileceklerine dair 

mabeyn ile umumi müfettişlik arasında şifreli telgrafların olduğunu bildirdiğini aktarır. Bu 

gelişmelerden dolayı Talat Paşa’nın kendilerine gerek cemiyetin mevcudiyeti gerekse cemiyet adına 

neşriyatın çıkarılması için memleketi terk etmeleri gerektiği talebi olduğunu söyler.294 Talebe ilk 

olarak olumsuz baktıklarını ifade eden Kızıldoğan, sonrasında Ömer Naci ile uzun uzun düşünüp 

gitmeye karar kıldıklarını yazar. Paris’e gitme durumunun da sadece Talat Paşa’nın bilgisinde 

olduğunu ekler.295 

2.2. İran Meselesine Dahil Olması 

Ömer Naci’nin İttihad ve Terakki Cemiyeti üst yöneticileri ile tanışıklığına giden Paris’e 

kaçışı, aynı zamanda kendisinin İran’a giden yolunun bir başlangıcıdır. Osmanlı Terakki ve İttihat 

Cemiyeti’nin resmi yayınlarından olan Şûrâ-yı Ümmet’in Paris’te tekrar basılmasına dair müjdesi 

verilirken gazetenin yayın heyeti arasında Ömer Naci’nin de bulunduğu bildirilmektedir.296 İTC’nin 

bir nevi propagandasını içeren, II. Abdülhamid idaresinin politikalarını ve ona karşı nasıl hareket 

edilmesi gerektiğini ele alan297 Hayye ale’l-Felâh yazıları ve risalesi yine dili ve kaleminin gücüyle 

göz önünde bulunan Ömer Naci tarafından kaleme alındığı görülmektedir.298 

1 Haziran 1907 tarihli Şûrâ-yı Ümmet’in sayfalarında “Teşekkür” başlığı altında Ömer 

Naci’nin İttihad ve Terakki Cemiyeti’ne katıldığı haberi ile okuyuculara müjde verilmektedir:  

“Hamiyetiyle hizmet-i vataniyede, liyakatıyla edebiyatta bir nâm-ı mümtaz ihraz eyleyen asakir-i 

Osmaniyye zabıtanından Ö[mer] Naci Bey Selanik’ten Paris’e gelerek İttihad ve Terakki 

Cemiyeti’ne iltihak etti. Zabıt iken sınıf-ı cihadda bizimle beraber bir nefer oldu. 

Başmuharririmiz Sezai Bey’in refakat-ı tahririyesinde bulunacaktır.”299 

Editör yardımcılığı görevine getirilen300 Naci’nin Paris’teki ikameti çok uzun sürmemiş, II. 

Abdülhamid idaresine karşı ayaklanmalarda rol oynamak üzere Batum yoluyla İran’ın içlerine kadar 

girmesine de sebep olan bir seyahate çıkmıştır. Her ne kadar asıl amaç Anadolu’daki bazı 

                                                 
294 Kızıldoğan, agm, s. 623-24.  
295 Kızıldoğan, agm, s. 624. Ayrıca Ömer Naci ve Hüsrev Sami’ye Paris’te faaliyet gösteren Prens Sabahaddin ve Ahmet 
Rıza partileriyle temasa geçip, hangisinin programı daha uygun ise ona katılmaları fikri beyan edilmiştir. Paris’te Terakki ve 
İttihat Cemiyeti ile birleşme görüşmeleri hakkında Hüsrev Sami’nin hatıraları için bkz. Kızıldoğan, agm, s. 624-25.  
296 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 341. 21 Ağustos 1907, s. 384. 
297 “Hayye ale’l-Felâh”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 118 (15 Temmuz 1907), s. 4. Ayrıca bkz. “Hayye ale’l-Felâh”, Şûrâ-yı Ümmet, 
Nu: 119 (30 Temmuz 1907), s. 4. 
298 Osmanlı Terakki ve İttihad Cemiyeti Umur-i Dahiliye [Ömer Naci], Hayye ale’l-Felâh, [Paris], 1325 [1907] 
299 “Teşekkür”, Şûrâ-yı Ümmet, S. 115 (1 Haziran 1907), s. 2. 
300 Şükrü Hanioğlu, Preparation for a Revolution…, s. 215.  



70 
 

ayaklanmalarda (1905 Erzurum İsyanı) bulunma düşüncesi301 olsa da koşulların elvermemesi 

nedeniyle İran’da kalmış, orada meşrutiyet taraftarları ile hareket etmiştir.302  

Bazı araştırmalarda II. Meşrutiyet öncesinde Ömer Naci’nin İran seyahatine eşlik edenler 

arasında Kazım Yurdalan, Halil Kut, Yakup Cemil, Filibeli Hilmi ile birlikte bir takım sivil ve askerî 

müfrezenin olduğu belirtilmekle birlikte303 Söz konusu hareketin Ömer Naci’nin II. Meşrutiyet 

sonrasında gerçekleştirdiği İran seyahati ile karıştırıldığı kanaatindeyiz. Ömer Naci, -ileride detaylıca 

aktaracağımız- Paris Merkezine gönderdiği mektubunda Marsilya’dan başlayıp İran’a uzanan 

seyahatinde yalnız hareket ettiği görülmektedir. Söz konusu iddiaya göre II. Meşrutiyet öncesi Ömer 

Naci ile birlikte İran’da inkılapçılara destek amaçlı hareket ettiği ifade edilen Halil Kut’un anılarına 

bakıldığında da bu hadisenin II. Meşrutiyet sonrasında olduğu görülmektedir. Halil Paşa, İran’daki 

faaliyetlerinde kullanılmak üzere silah tedariki için Van’a gönderilen Ömer Naci’den silahlarla birlikte 

aldığı bir mektubun İran’daki faaliyetlerini yarıda kesmek zorunda bıraktığını ifade eder. Söz konusu 

mektupta Naci, İstanbul’da “henüz mahiyeti anlaşılmayan karışıklıklar” söz konusu olduğunu, acilen 

Van’a gelinmesi gerektiğini belirtir. Bu “mahiyeti anlaşılmayan karışıklık” Halil Paşa’nın hatıratında 

ifade ettiği üzere 31 Mart Olayı’dır.304 

İTC Paris Merkezi’nin İran’da en önemli bilgi kaynağı olan Ömer Naci, cemiyetin İran 

İnkılabına dair takibini sağlayarak onların bölgedeki “eli, gözü, kolu” olmuştur.305 Rasim Haşmet’in 

ifadeleriyle Ömer Naci artık “Osmanlılık namına değil, bütün insaniyet namına, padişahlarına esir 

yaşayan iki zebun ve mağdur memleketin” inkılap hareketlerini hazırlamaya başlamıştır.306 

                                                 
301 Ömer Naci, “İran İnkılabı Hatıralarından -II”, Bağçe, Nu: II/45 (30 Haziran 1325), s. 292; Sâi Beyefendi mahlaslı Talat 
Paşa’ya, Bahaeddin Şakir tarafından gönderilen yazıda Erzurum vukuatları hakkında malumat verilirken söz konusu 
olaylarda hizmet etmesi için Naci Bey’in gönderildiği zikredilmiştir. Bkz.  Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 501, Kanun-i 
Sâni 1908, s. 127. İlgili yazıda Naci Bey ismi sadece baş harfi verilerek belirtilirken Haftalık Şûrâ-yı Ümmet gazetesinin 220. 
sayısında söz konusu kişinin “şimdilerde merkez-i umûmi üyelerinden” Naci Bey olduğu zikredilmiştir. Bkz. “Osmanlı 
İttihad ve Terakki Cemiyetinden – Vesaik-i Tarihiyeden”, Haftalık Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 220 (23 Nisan 1326), s. 3.  
302 Söz konusu iddiaya göre II. Meşrutiyet öncesi Ömer Naci ile birlikte İran’da inkılapçılara destek amaçlı hareket ettiği 
ifade edilen Halil Kut’un anılarına (Halil Paşa, Bitmeyen Savaş, (haz. Taylan Sorgun), Yedigün Neşriyat, İstanbul, 1972) 
bakıldığında da bu hadisenin II. Meşrutiyet sonrasında olduğu görülmektedir: “İttihat ve Terakki’nin başarısı İran’da 
hürriyetçilerin şah ve istibdat aleyhindeki hareketlerini arttırmış. İran İnkılâb Cemiyeti Merkez-i Umumi’den Şah aleyhindeki 
mücadeleye yardım etmemizi istemiş. [İTC] Merkez-i Umumi bu işle beni görevlendirdi. (…)” (s. 59) Halil Paşa, İran’daki 
faaliyetlerini aktarmakla birlikte söz konusu görevden dönme sebebini de silah tedariki için Van’a gönderilen Ömer Naci’nin 
silahlarla birlikte göndermiş olduğu mektup olduğunu belirtir. Söz konusu mektupta Ömer Naci, İstanbul’da “henüz mahiyeti 
anlaşılmayan karışıklıklar” söz konusu olduğunu, acilen Van’a gelinmesi gerektiğini belirtir. Söz konusu “mahiyeti 
anlaşılmayan karışıklık” Halil Paşa’nın hatıratında ifade ettiği üzere 31 Mart Olayı’dır. (s. 66-67). Ayrıca Bkz. Celâl Bayar, 
Ben de Yazdım: Milli Mücadeleye Gidiş I, Sabah Kitapları, İstanbul 1997, s. 121. 
303 İsmail Eyyüpoğlu, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Bit İttihatçı – Kâzım Yurdalan (1881/2- 1962), Atatürk Üni. Atatürk 
İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü Yayınları, Erzurum 2009, s. 37-41; Rıza Kurtuluş, “1906-1911 İran Meşrutiyet 
Hareketinde Osmanlı Etkisi”, s. 237-28.  
304 Halil Paşa, Bitmeyen Savaş, s. 66-67; Ayrıca Bkz. Celâl Bayar, Ben de Yazdım…, s. 121. 
305 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 558, s. 232. 
306 Rasim Haşmet, “Ö[mer] Naci”, Bağçe, Nu: 24 (30 Kânun-i Evvel 1324), s. 9. 



71 
 

Paris’te Ahmed Rıza ile anlaşıp Prens Sabahaddin ile anlaşamayan Ömer Naci, Prens 

Sabahaddin’in Erzurum ayaklanmalarında görevlendirdiği Hüseyin Tosun Bey’i takip ederek 

Erzurum’a hareket etmiştir.307 Ömer Naci’nin tam olarak hangi tarihte Paris’ten hareket ettiği 

bilinmese de kendisinin seyahati esnasında merkeze gönderdiği mektubunda yer alan “Teşrin-i Sani 

maaşımı Batum’dan Selmas’a yol harçlığı yaptım”308 ifadeleri onun Eylül 1907 tarihlerinde bu 

yolculuğa çıktığı düşüncesini kuvvetlendirmektedir.309 Naci’nin Paris Merkezi’ne gönderdiği 

mektupta vermiş olduğu bilgilerden hareketle kendisinin Selmas’a varış tarihi hakkında bir tahmin 

yürütmemiz de mümkündür. Arif Cemil’in aktardığı mektupta Ömer Naci “İki aydır Selmas’ta 

olduğunu” ve “Bahara bir buçuk ay kaldığını” zikreder. Dolayısıyla bu mektubu kaleme aldığı tarihin 

Şubat 1908 sonları olduğu söylenebilir. Paris’ten hareketinden sonra Marsilya’da üç gün, İstanbul’da 

iki gün, Zonguldak’ta bir buçuk gün, Batum’da bir buçuk ay kalan Naci’nin, yolculuk süreleri de 

düşünüldüğünde Aralık 1907 sonları veya Ocak 1908 başlarında Selmas’ta olduğu düşüncesine sevk 

etmektedir.310 Nihayetinde Ömer Naci’nin Temmuz 1908’de II. Meşrutiyet ilanıyla nihayete eren ilk 

İran macerasının/seyahatinin Aralık 1907 sonları Ocak 1908 başlarında başladığı kanaatine sahibiz. 

Erzurum-Rus sınırına geldiği vakit Erzurum’daki ayaklanmaların hükûmet tarafından bastırılması, 

Naci’nin Erzurum ayaklanmalarına katılmasına fırsat vermez.311 Ömer Naci’nin artık düşüncesi İran 

üzerinden Van’a katılmak olsa da Van’da da hükûmetin isyanları bastırması onu başka bir mecraya, 

İran’a sürükler. Ömer Naci’nin İran meşrutiyetçilerinden Said Selmasî tarafından Selmas’a davet 

edildiğine dair bilgiler de mevcuttur.312 1905’te Rusya’da yaşanan devrim ve akabinde yine İran’daki 

meşrutiyet ayaklanmaları bölgede daha serbest bir yönetimin oluşmasını sağlamış, bu sebeple İttihad 

ve Terakki’nin Anadolu içerisine girmesi ve oradaki ayaklanmaları yönlendirmesi için Kafkasya ve 

                                                 
307 İran’da bulunduğu sırada çektirmiş olduğu bir fotoğrafını Ahmed Rıza Bey’e imzalı olarak göndermiştir. Bkz. EK VI.  
308 Arif Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 10 Ağustos 1934, s. 2. 
309 Selanik ve Paris örgütlerinin birleşmesine dair “Müfettiş Paşa” olarak zikredilen şahsa gönderilmiş Bahaeddin Şakir 
imzalı mektupta, Naci Bey’in “vazife-i mahsusa” ile “malum” olan bölgeye hareket ettiği ve kendisinden henüz cevap 
alınamadığı, hareket gününden 25 gün geçmiş olmasına binaen “malum” bölgeye vardığı kesin gözüyle bakıldığı ifade 
edilmektedir. Muhaberat defterinde yer alan 387 numaralı bu yazının tarihi bulunmamakla birlikte 386 numaralı yazının 
tarihi 27 Eylül 1907 iken 388 numaralı yazının tarihi de 2 Teşrin-i Evvel [Ekim] 1907’dir. Söz konusu defterin ekseriyetle 
tarihsel olarak tutulduğunu göz önünde bulundurduğumuzda Ömer Naci’nin hareketinden 25 gün geçtiğini bildiren mektubun 
Eylül 1907 sonu Kasım 1907 başında kaleme alındığı kanaati hâsıl olmaktadır. Bkz. Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu 387, s. 
446.        
310 Paris Cemiyet Merkezinden Said Selmasî’ye gönderilen Ocak 1908 tarihli bir mektupta Ömer Naci’nin o cihete doğru 
yani Hoy ve Selmas bölgelerine doğru hareketlendiği bildiriliyordu. Bkz. Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 483 (Kanun-i 
Sani 1908), s. 93. 
311 Nazım Ören, Erzurum ayaklanmasına katılmak için Paris’ten hareket eden Ömer Naci’nin Erzurum’a daha erken varması 
halinde onun teşkilatçılığı sayesinde isyanın bir ihtilâl ve inkılâb hedefine doğru gideceği yorumunu yapar. Fakat hükûmetin 
müdahalesinin ardından Ömer Naci için “Erzurum’a girmek, bile bile kendisini ateşe atmak”tır. Bkz. Nazım Ören, “Ömer 
Naci”, s. 2.  
312 Samed Serdari Niya, Meşahir-i Azerbaycan, C. I, Tebriz: İntişarat-ı Danyal, 1377, s. 233; Tohid Melikzade, “Osmanlı 
‘İttihad ve Terakki Cemiyeti’ ile Azerbaycan Meşrutiyet Liderleri Arasındaki İlişkiler (1905-1909)” Varlık, S. 3 (1394), s. 
126.  



72 
 

İran tercihleri daha az tehlikeli seçenek olarak görülmüştür.313 Paris ve Selanik cemiyetinin birleşmesi 

ardından aralarında artan haberleşmede, İstanbul şube teşkilatının genişletilmesi tavsiye edilirken 

Naci’nin hareket yoluna da atıfta bulunulmaktadır:   

“[Ömer Naci]314 merkez-i harekât icra etmek üzere Kafkasya ve Azerbaycan’daki Rusya ve İran 

Türkleriyle teyid-i rabıta ve vasıta ile Erzurum ve havalisine icra-i nüfuz ve tesis-i rabıta için 

gönderildi. Bu gibi teşebbüsât-ı azime için bütçemiz her ne kadar müsait değilse de yine 

fedakârlık edilmesi icap eder. Çünkü memleketin en faal ahalisiyle meskûn bir kıtasını kendi 

kendine terki bi’t-tabi büyük kusur idi. Trabzon, Erzurum, Erzincan, Kafkas ve İran’da bildiğiniz 

ve emniyet ettiğiniz zevât var ise tavsiye vermenizi rica ederiz.”315 

Ömer Naci’nin bu seyahati sırasında kaleme aldığı ve Arif Cemil tarafından aktarılan 

mektuplarının, her ne kadar tarihleri net olarak zikredilmemesi bir eksiklik olsa da içerik olarak 

oldukça önemli olduğu kanaatindeyiz. Naci’nin Selmas’tan Paris’teki cemiyete gönderdiği mektuba 

göre, İran seyahat rotası Marsilya üzerinden İstanbul, Zonguldak, Samsun, Trabzon, Batum ve Selmas 

şeklinde olduğu görülmektedir.  

Seyahati boyunca karşılaştığı durumları mektubunda detaylı olarak aktaran Naci, 

Marsilya’dan hareket etmeden evvel Anadolu’nun muhtelif yerlerinden gelen muhacirler ile kurduğu 

irtibatı şöyle nakleder; 

“Marsilya’da vapurun teahhur-i hareketi münasebetiyle üç gün kadar kalmıştım. Bu müddet 

zarfında Amerika’ya gitmek üzere Anadolu’nun muhtelif cihetlerinden gelen İslâm 

muhacirlerinin ki adedi dört yüze karib idi, ziyaretlerine gittim. Evvel emirde beni bir nazar-ı 

tereddütle kabul ettiler. İttihad ve Terakki Cemiyeti’ne mensup olduğumu ve vazifemiz ne gibi 

şeyler bulunduğunu bildirmekliğim üzerine emniyet-i kat’iye geldi. Hükûmet-i hazıranın 

mezalim-i bî-nihayetinden ve Abdülhamid’in bu mezalime esas olduğundan bahis açıldı. 

İçlerinde 15-16 yaşında çocukların bile hakayik-i fecia-i içtimaîyemize akılları erdiğini ve fakat 

buna karşı ne suretle hareket lâzım geldiğini tayin etmekte mütehayyir bulunduklarını beyan 

ettiler. Ertesi gece hepsinin vâsi bir odaya cem’ olunmasını ve kendilerine bu ahvalin esbabı ve 

âsârından ve hakikat ve netayicinden bahsedeceğimi söyledim. Bunu ma’al-memnuniye kabul 

ettikleri gibi beni de nezdlerinde misafir alıkoydular. Vadettiğim veçhile mezkûr gece otuz 

                                                 
313 Yusuf Hikmet Bayur, Türk İnkılâbı Tarihi, C. I-I, 4. Baskı, Türk Tarih Kurumu, Ankara: 1991, s. 340.   
314 Kopya Defterinde Kafkasya ve Azerbaycan bölgesindeki Türklerle irtibat kurmak için gönderilen kişiden şifreli olarak 
bahsedilirken, Arif Cemil tarafından yayınlanan söz konusu mektupta Ömer Naci ismi açıkça zikredilmiştir. Bkz. Arif Cemil, 
“Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 18 Eylül 1934, s. 2 
315 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 433, s. 9.  



73 
 

senelik mezalim-i bî-nihayetten bahsettim. Bu ahvale ve vatanın duçar olduğu felâketlere hüngür 

hüngür ağladılar.”316  

Ayrıca Ömer Naci, seyahati boyunca kendisine refakat eden genç yolculara, gittikleri 

memleketlerde İttihad ve Terakki Cemiyetinin maksatlarından, kuvvetlerinden ve Abdülhamid’in 

zulmünden ve buna karşı teşkil olunacak gerek birliktelik ile ve gerekse silah kuvvetiyle karşılık 

vermenin lüzumundan ve yakın zamanda yeni girişimlerde bulunulacağından bahsettiğini söyler. 

Böyle bir izahata gerek duyma sebebi olarak da memleketin mazlumları arasında hükûmet ve padişaha 

karşı körü körüne bağlılık değil, söz konusu vaziyetlerin farkında olan ve bunun ortadan kaldırılmasını 

talep eden birçok insanın bulunduğunu ve memleketin ihtilâle ve inkılâba uygun bir seviyeye geldiğini 

göstermek olduğunu belirtir.317  

1908 öncesi özellikle İttihatçıların yoğun olarak faaliyette bulundukları dönemlerde II. 

Abdülhamid’in de istihbarat açısından etkili olduğunu ifade edebiliriz. Bu sebeple Ömer Naci, 

Marsilya’dan seyahate çıkmadan önce satın aldığı biletine Ömer Naci ismini gizleyerek Bekir Derviş 

ismini yazdırır. Vapurun İstanbul’a yanaşması sonrasında hafiye ve polisler tarafından vapurun 

arandığını, kendisinin dikkat çekmesi ardından diğer yolculara, onun hakkında “tafsilat verirlerse 

hayırlı vermezlerse fena olacağını” söyleyerek istihbarat toplanmaya çalışıldığını zikreder.  

Tahran’a gitmek üzere olan bir Fransız doktoruyla vapurda mülaki olduğunu belirten Ömer 

Naci, İsviçre’den sonsuza kadar kovulmuş olan doktorla birlikte Zonguldak’ta vapurun kömür için 

durduğu sırada bölge ahalisine yapmış oldukları kısa propagandayı şöyle anlatır:  

“Vapurun Zonguldak’ta bir hayli kalacağını hesap ederek birer at tutup madenlere ve bu vesile ile 

bir daha ileride bulunan Kastamonu köylerine beraberce gitmeğe tasmim ettik ve hemen vapur 

durur durmaz yolculardan Tiflisli Rusya Ermenilerinden bir zatın pasaportunu alarak iskeleye 

çıktık ve tezkerelerimizi ale’l-husul polis merkezine irâe ve teslim eyliyerek yolu tuttuk. Bu 

küçük seyahat zarfında madenin iki saat arkasında bulunan bir İslâm köyüne kadar gittik. 

Cebimde gizli duran fesi şapka ile mübadele ettim. Köy kenarında hasır örmekle meşgul bir 

cemiyetin yanına gittik. Altımıza derhal yeni bir hasır sürdüler. Ahvâlden vesaireden bahis açtım. 

Mesele valilerin mezalimine kadar geldi. Cümlesi bir ağızdan bu ahvâl-i elîmeden yana yakıla 

şikâyet ettiler. Nihayet kim olduğumu kendilerine anlattım. Yakında bu mezalimin defolacağını 

ve Meclis-i Mebusan küşat edileceğini, kimsenin kimseye zulmedemeyeceğini ve ahalinin para 

kazanarak mesut olacağını izah ettim. Kendi malları olan bu kömür madenlerinin nasıl ecnebiler 

eline bırakıldığını ve milletin bu türlü hukuku gasbedilerek düşmanlarımıza teslim olunmasaydı 

şimdi bu madenlerin kendilerine ait olacağını anlattım. Abdülhamid’e lânetlerle beraber sözümü 
                                                 
316 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 6 Ağustos 1934, s. 2 
317 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 6 Ağustos 1934, s. 2; Milliyet, 8 Ağustos 1934, s. 2.  



74 
 

kâmilen tasdik ettiler ve cemiyetin muvaffakıyetine dualarda bulundular. Nihayet akşama doğru 

vapura avdet ettik.”318  

Zonguldak’ın ardından Samsun ve Trabzon üzerinden Batum’a varan Ömer Naci, özellikle 

teftişlerde yaşadığı bazı sıkıntıları da mektubunda zikreder. Bazen yaşadığı endişelerden dolayı 

cemiyet tarafından kendisine verilen özel belge ile şifreyi denize attığından da bahsetmektir. Uğradığı 

her bölgede ve seyahat esnasında vapurda her daim hatipliğini gösteren Ömer Naci, Batum’daki 

ikâmetinin bir buçuk ayı bulduğunu belirtir. Bu süre zarfında gerçekleşen hadiselerin ehemmiyeti 

itibariyle zikredilmesi gerektiğini ifade eden Ömer Naci sözlerine şöyle devam eder;  

“Oçamçere’deki (Oçamçire) arkadaşlarımız cidden hamiyetli adamlardır. Batum’a geldiler ve 

görüştük. Fakat Oçamçere’nin Osmanlı hududundan vapurla 16 saat uzak bir mevkide bulunması 

harekât-ı icrâiye sırasında bunlardan edilecek istifadeyi kısmen tahdit etmektedir. Maamafih, 

dahile kâğıt götürmek ve göndermek hususunda bunlardan istifade edilmektedir.”319  

Ömer Naci, Batum’da yaptığı görüşmelerle birlikte orada ihtilal için faaliyette bulunanlar 

hakkında da malumat vermektedir. Rusya ihtilâli esnasında Müslümanları tahrik etmek için kıyam 

eden, kazak zabıtı öldürmeleri sebebiyle idama mahkumiyetlerinden Osmanlı hududuna kaçan bazı 

eşkıyalarla gizli şekilde görüştüğünü ve Selmas’tan dönüşünde kendilerine katılacağını da 

zikretmektedir. Aynı grubun Hopa’nın köylerinde hareketlere devam ettiğini kendilerinin güçlerinden 

istifade edilebileceğini de merkeze bildirmektedir.320 

Son olarak mektubu gönderdiği Selmas vilayetindeki vaziyetleri arz eden Ömer Naci, 

bölgenin İran ve Osmanlı’daki hareketler için ne derece orta bir nokta olduğuna da dikkat 

çekmektedir; 

“Şimdi iki aydır Selmas’tayım. Evvelemirde buranın Van ve Bitlis vilâyetleriyle sıkı ve 

ehemmiyetli bir teması vardır. Osmanlı hududunu şimdi gözümün önünde görüyorum. Son, 

Kürtlerden vesait-i kâfiye istihzarı kuvve-i karibiyeye gelmiştir. Fakat İran ihtilâlinin en buhranlı 

bir zamanında olmaklığımız ve Selmas’ın bir buçuk aydır âdeta mahsur denilecek bir hal-i 

keşmekeşte olması bu teahhuru intaç etti. (…) Selmas’ın ileri gelenlerine takarrüp ettikçe 

Kürtlerden vesait-i mukteziye tedariki kolaylaşıyor. Hatta Selmas’ta muhtelif zevata gönderilen 

Şûra-yı Ümmet’leri toplayarak ve Van’a giden bir hususî zata teslim ederek geçenlerde dahile 

gönderdim. Kürtler üzerinde şeyhlik dolayısıyla nüfuz-ı küllisi bulunan Selmas eşrafından [ve] 

meşayih-i kiramından Efendi Ağa’nın yakında fevka’l-had vesait-i mezkûrenin ihzarı için 

                                                 
318 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 8 Ağustos 1934, s. 2 
319 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 9 Ağustos 1934, s. 2. 
320 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 9 Ağustos 1934, s. 2. 



75 
 

himmetinden çok ümitvarım. Kendisine gene bir teşekkürnâme gönderilse fena olmaz Encümen-i 

Millî reisi Hacı Pişnemaz Ağa’nın321 himmetinden istifade olunması memuldür.”322  

Ömer Naci’nin İran’daki propaganda ve harekete geçirme politikasının aslında bir noktada 

Osmanlı’daki politikasına ne derece irtibatlı olduğunu yukarıdaki ifadelerden de görülmektedir. 

Selmas’ın Van ve Bitlis ile yakınlığı ve Osmanlı hududunun göz önünde olması onun için büyük bir 

imkândır. Nitekim İTC’nin yayın organı Şûrâ-yı Ümmet de Ömer Naci’nin girişimleriyle Selmas 

üzerinden Anadolu’ya sızdırıldığı görülmektedir. Paris İttihad ve Terakki cemiyeti kurucularından 

Bahaeddin Şakir Bey, cemiyet üyelerinin hürriyet ve meşrutiyet mücadelesi için nasıl fedakârane 

çalıştıklarını anlatırken, Ömer Naci’nin, İran’ın Selmas şehrinde bir hareket üssü kurduktan sonra Van 

ve Erzurum’a geçtiğini, orada teşkilatla ve cemiyet fikirlerini yaymakla meşgul olduğunu sonrasında 

da görülen lüzum üzerine İran’a geri dönerek misafirperverliğini gördüğü İranlılarla hürriyet yolunda 

mücadele ettiğini, akabinde de idama mahkum olduğunu aktarmaktadır.323  

Batum ve Kafkasya’nın diğer bölgelerine nazaran hareket sahası olarak İran’ın seçilmesinin 

önemli bir sebebi de İran’a kıyasla o bölgelerde hürriyet ortamı olmadığı düşüncesidir. Nitekim Naci, 

seyahati sonrasında Selmas’tan yazdığı mektubunda Rusya’dan açık ibarelerle mektup yazamamasını 

şöyle ifade eder:  

“Rusya’dan açık ibare ile mektup yazmayışım pek tabiî idi. Zira Hükûmet, ecnebilerin memâlik-i 

ecnebiyye ile olan kaffe-i muhaberatını sansöre veriyor. Hürriyet Rusya’da şimdi bir kuru sözden 

ibarettir. Hattâ, az kaldı, para gönderdiğiniz mektupları açacaklardı. Batum’da arkadaşlığını 

kazandığım bir Gürcü sosyalistin posta memuruna vuku bulan gizli tebliği üzerine meseleyi 

kapattık.”324 

Ömer Naci, bölgede görüştüğü Hacı Pişnemaz gibi bazı hürriyetçilere genel merkezden 

gazete gönderilmesi talebini de bildirerek mektubunu para konusunda çektiği sıkıntıları serzeniş ile 

hitama erdirir. “Aç da kalsam vazifemdeki sebatıma zerrece halel gelmez” diyerek harekete bağlılığını 

belirtse de “parasızlık ve tasaddukla geçinmenin canına tâk ettiği”ni zikretmekten kaçınmaz. Ayrıca 

“para meselesindeki imsâk doğrusu şevkimi kırıyor” sözleriyle de maddi endişelerini aktarır. Naci, 

işlerin devam etmesi için paranın bir gereklilik olduğunu zikreder. Elbiselerinin parça parça olduğunu 
                                                 
321 Asıl adı Hacı Mirza Abdülkerim Aga Pişnemaz olarak geçen Hacı Pişnemaz, Meşrutiyet döneminde Selmas’ın önde gelen 
hürriyetçilerinden biridir. Selmas’ta kurulan vilayet encümenliğinin de liderliğini yapan Hacı Pişnemaz istibdad yönetimine 
karşı mücadelede Said Selmasî ve Osmanlı hürriyetçileri ile yakın münasebatta bulunmuştur. Bölgedeki mücadele hakkında 
daha detaylı bilgi için bkz. Celil Bahşipor, “Selmas ve Devre-i Meşrutiyet”, Fasılname-i Mutalaat-ı Tarihî, Nu: 12 (1385), s. 
225-269; Aga Pişnemaz’ın II. Meşrutiyet sonrasında İran’a giden Genç Osmanlılar ile birlikte Muhammed Ali Şah’a karşı 
mücadele ettiği de görülmektedir. Bkz. “Genç Osmanlıların İstihsal-i Meşrutiyette Ahrar-ı İran’a İmdadı”, Yeni Tasvir Efkâr, 
Nu: 11 (10 Haziran 1909), s. 6.    
322 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 9 Ağustos 1934, s. 2 
323 Bahaeddin Şakir, Şûrâ-yı Ümmet – Ali Kemal Davası, İstanbul, 1325, s. 88-89.  
324 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 9 Ağustos 1934, s. 2.  



76 
 

ve kendisine verilen Teşrin-i Sani maaşını Batum’dan Selmas’a giderken yol harçlığı yaptığını, 

Selmas’ta halkın kendisine yardım ettiğini, Ermeni komiteleri ile görüşmeye gittiği vakit bile ödünç 

bir İran abası tedarik ettiğini yazar.325 Yine diğer bir mektubunda da Selmas’taki halkın kendisine 

yardımından bahsederek, Prens Sabahattin Bey’in İran’daki adamlarına ayda beş, altı yüz frank 

verirken kendisinin parasız bırakılmasından, bir maaş bile gönderilmemesinden yakınmaktadır.326 

Ömer Naci’nin parasız bırakılmasına dair serzenişine cemiyetin cevabı şu şekilde olur: 

“Azizim sana bir maaş ile beraber teşebbüsâtınız için evvela iki yüz elli, bi’l-ahire de Oçamçire 

şubesi vasıtasıyla iki yüz frank gönderdik. Bi’l-ahire sizden bugüne kadar haberdar olamadık. 

Hatta Oçamçire’ye gönderilen meblağ onlar nezdinde muhafaza kılındığını öğrenerek sizin 

nerede bulunduğunuzu bilmeyerek kemal-i endişe ve hayretle biraz hayat göstermenizi 

bekliyorduk.”327 

Osmanlı Şehbenderliğinin nazar-ı dikkatinden kaçmak için kendisine muallim süsü verdiğini 

söyleyen Ömer Naci, Osmanlı hükûmetinin, sadece Ermenilerin teşebbüslerini engellemek için 

Selmas’ta bir Konsoloshane açtığını da aktarır. Son olarak çalışmalarının planlanan süreleri geçmesi 

dolayısıyla bir açıklama zarureti duyan Naci, bölgedeki çalışmalarının gecikmesini birkaç sebeple izah 

etmektedir; Havaların soğuk ve kış olması, kendisinin hastalığı ve Rusya’dan gelenlere sadece vebanın 

bulaşması değil inkılabın da bulaşmasını engellemek için uygulanan karantinanın bazı özel eşyaların 

nakline engel olunması bu sebeplerden bazılarıdır. Söz konusu durumlardan dolayı icraatların baharın 

gelmesiyle başlanmasına mecbur kalındığını ifade eder.328  

Ömer Naci’nin Paris’ten seyahate başlamasından itibaren müstear isim olarak aldığı Bekir 

Derviş isminin İran’da çok iyi karşılanmadığını da belirtir.329 Bekir Derviş isminin kötü tesir yarattığı 

için Cemiyet’in kendisine gönderdiği mektuplarda artık Naci isminin yazılmasını ve ilave bir tedbire 

gerek kalmadığını zikreder.330 

                                                 
325 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 10 Ağustos 1934, s. 2 
326 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 11 Ağustos 1934, s. 2. Ömer Naci’ye İran bölgesinde nakit yardımında 
bulunanlardan birinin de İTC’nin irtibatta olduğu Mirza Said Selmasi olduğu görülmektedir. Nitekim kendisiyle yapılan 
yazışmada, “Cemiyetimiz azasından Naci Bey’e 100 ruble gönderdiğinizi işar ediyorsunuz. Buna teşekkür ederiz. Mamafih 
Batum’daki şubemiz vasıtasıyla kendisine biz de para göndermiş idik. Aldığımız haberlere nazaran Naci Bey sizin tarafa 
hareket ettiği anlaşılıyor. Zannederiz ki görüştünüz.” Bkz. Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 483 (Kanun-i Sani 1908), s. 
93. 
327 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 558, s. 230-31.  
328 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 11 Ağustos 1934, s. 2 
329 Özellikle Safeviler dönemiyle bir devlet politikası haline gelen sadece Hz. Ali’nin halifeliği meşru sayılarak bu düşünceye 
karşı çıkan ilk üç halife ve Hz. Aişe de dahil olmak üzere birçok sahabeyi düşman görme, lanetleme geleneğinin (Teberrâilik) 
bir tezahürü olduğu düşünülebilir.  
330 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 11 Ağustos 1934, s. 2; Cemiyet’in Ömer Naci’ye gönderdiği mektupta, Ömer 
Naci’ye Oçamçire şubesi üzerinden gönderilen yardımlarda, kendisinden uzun süre haber alınamadığı ve Diyarbakır’da 
Derviş isimli bir zâtın tutulduğunu işiterek bunun Ömer Naci olup olmadığını merkeze sorduğu zikredilmektedir. Bkz. 
Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 558, s. 230-31; 1908 öncesinde Anadolu’da gerçekleşen vergi ayaklanmalarının ilki Ocak 



77 
 

Bölgede uygulanan siyasi karantinalardan dolayı Paris’teki cemiyetin söz konusu durumlar 

hakkında Ömer Naci ile irtibatı dolaylı yollardan kurduğu da görülmektedir. Ayrıca, yukarıda 

zikredilen Ömer Naci’nin parasız kalması ve sıkıntı çekmesinin, onunla Paris arasındaki 

haberleşmenin zorluğundan kaynaklandığı da söylenebilir. Ömer Naci ile dolaylı yollardan yapılan 

haberleşmelerden biri Oçamçire Şubesi331 üzerinden olmuştur. Naci Bey’in ismi zikredilmeden 

yapılan haberleşmede adeta bir ticarethaneden diğer bir ticarethaneye yapılan bir haberleşme izlenimi 

verilmekte, siyasi maksatlar gizlenmekteydi. 434 Numaralı 23 Teşrîn-i Sâni 1907 tarihli Paris’ten 

Oçamçire’ye gönderilen yazıda Ömer Naci ile yapılan haberleşme ve yardımlar farklı şekillerde tasvir 

edilmektedir;  

“Muhterem Vatandaşımız,  

Dostumuzla görüştüğünüzü ve ticaret işlerinin iyi gittiğini haber vermenize pek ziyade memnun 

olduk. Orada bizim için kıymetli halılar bulmuş olduğunuzu haber aldık. Mübâyaa etmek üzere 

şu on gün zarfında memurumuza gönderilen para hariç olduğu halde bu kere de sizin vasıtanızla 

iki yüz lira leffen banknot halinde gönderildi. Kendisine yollayınız. Ve cevap vusülünü… Oranın 

ahvâl-i ticariyesine pek ziyade vukufunuz olduğu cihetle arkadaşımıza son derece muavenet 

ediniz. Memurumuz mağazamızın salahiyet-i kamilesini hâiz olduğundan harice çıkmayıp ne 

cins seccadeler satın almak isterse derhal yardım ediniz. Ve paraların vusülünde derhal mübaaya 

ve iktiza eden mahallere yollayınız. Ancak nerelere gönderdiğinizi tafsilâtıyla bize bildirmeniz 

iktiza eder. Herhalde aldanmamak için fevkalade dikkat ve ihtiyat etmeniz elzemdir. 

Mağazamızın ilanında arzu ettiğiniz gibi tadilat yapacağız. Yalnız sizin izzetiniz, namusunuz, 

istikametiniz de bize kâfidir. İstifademizin pek ziyade kazanılacağı şüphe yoktur. Mektuplarınız 

                                                                                                                                                         
1906 yılında Kastamonu vilayetinde cereyan ederken ikinci ayaklanma ise 1906 Mart’ında Erzurum’da gerçekleşmiştir. 
Erzurum’daki ayaklanmaların ilk dönemlerinde halkın yoğun tepkisi sonucunda sırasıyla Vali Nazım Paşa, Ata Bey 
azledilmiş ve ayaklanmaya sebep olan şahsi vergiler kaldırılmıştır. Fakat halkın vergi amacıyla çıkarmış olduğu isyanların 
özellikle de ihtilalcilerden Prens Sabahaddin Bey’in kurmuş olduğu Adem-i Merkeziyet ve Teşebbüs-i Şahsî Cemiyeti 
tarafından bir ihtilale dönüştürülmeye çalışılması (Bkz. Şükrü Hanioğlu, “Genesis of The Young Turk Revolution of 1908”, 
Osmanlı Araştırmaları, S. 3, s. 298.) payitaht tarafından haberdâr olunmuş ve isyanları bastırmak için bölgeye Abdülvahab 
Paşa vali olarak gönderilmiştir. Nitekim Abdülvahab Paşa, Hüseyin Tosun beyin başta olduğu 30’a yakın isyancıyı tutuklayıp 
isyanı bastırmıştır. Payitaht, Erzurum halk hareketinin ilk zamanlarında halkın isteklerini kabul ederek çıkan ayaklanmalarda 
polislerin ölümüne sebep olanları dahi sorguya çekmezken hareketin ilerleyen safhalarında ise politikasını değiştirerek sert 
bir karşılık vermiştir. İstanbul’dan dönemin Bakü merkezli gazetesi İrşad’a gönderilen bazı mektuplara göre ise bunun 
başlıca sebebi Diyarbakır’da yakalanan ve Yıldız’da sorguya çekilen asıl adı Muhammed Ebu’l-Fazl olarak belirtilen 
Derviş’in üzerinde bulunan beyannamelerdir. Söz konusu bir mektupta, Derviş’in sorgusundan hükûmetin, henüz bir bilgi 
elde edemediği lakin ele geçirilen beyannamelere göre Erzurum’daki hareketlerin ilk dönemlerdeki gibi iktisadi bir mesele 
değil dışarıdan bir grubun eli ile karıştırılan siyasi bir mesele olduğu kanaatine sahip olduğu belirtilir. Osmanlı’daki bütün 
vilayetlerde de bu tür meçhul şahısların tutuklanmasına dair irade çıkartıldığı zikredilir. (“Osmanlı’ya Dair”, İrşad, S. 132 
(25 Aralık 1907), s. 4) Yaklaşık yirmi gün sonra yayınlanan diğer bir mektupta ise hükûmetin, beyannameleri dil ve anlam 
olarak incelendiğinde bunların dışarıda bulunan Jön Türkler tarafından gönderildiğine kesin kanaat sahibi olduğu, yaklaşık 
bir hafta işkence gören Derviş’in konuşmadığı, ikisi Derviş’in yoldaşı olmak üzere Anadolu’da şüpheli görülen 74 kişinin 
daha tutuklandığı, Derviş’in iki yoldaşı ile yüz yüze getirilmek istendiği fakat yapılan işkenceler yüzünden vefat ettiği 
aktarılır. (“Osmanlı’ya Dair – Erzurum Vukuatı”, İrşad, S. 7 (15 Ocak 1908), s. 2.) Meşrutiyet öncesinde Erzurum’da 
gerçekleşen hareketlerin seyri hakkında özgün bir çalışma için Bkz. Muammer Demirel, İkinci Meşrutiyet Öncesi 
Erzurum’da Halk Hareketleri, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara: 1990.  
331 Bu şubenin gerek Şark hududuna ve İran’a yakın olması gerekse Erzurum’a ve Trabzon’a evrak gönderilmesinde ve 
İran’da bulunan Ömer Naci Bey’le temas kurulmasında önemli bir rol oynadığı, Lazistan’ın hâriç şubesi olarak teşkil edildiği 
belirtilmektedir. Bkz. Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 4 Eylül 1934, s. 2.  



78 
 

muntazaman geldi. Rüfekamız selam ederler. Baki Cenâb-ı Hak işlerinizde muvaffakiyet ve 

ticaretinizde ve vüs’at ihsan buyursun muhterem vatandaşımız.”332  

Ömer Naci’nin yaptığı çalışmalar “ticari işler” olarak isimlendiriliyor, para transferleri “halı, 

seccadelerin” satın alınması şeklinde betimleniyordu. Arif Cemil’in ifadelerine göre de mektup 

içerisinde zikredilen çoğu ticari ifadeler aslında gizli bir anlama karşılık geliyordu. Örneğin, ihtilâl 

beyannameleri “mağazanın ilânı”, bomba ve silah tedariki ise “eşya-yı ticariye” olarak 

anlatılıyordu.333   

Ömer Naci, Selmas’tan gönderdiği mektubunda, cemiyet tarafından İran Meclis-i 

Mebusanı’na ve Tebriz Encümeni’ne gönderilen yazıların toplum üzerindeki olumlu tesirinden de 

bahsetmektedir. Hudut meseleleri hakkında özellikle İttihad ve Terakki’nin takındığı tavır, bölge 

halkını etkilediğini gözlemlemektedir. Nitekim Naci, Selmas’ın ileri gelenleri tarafından cemiyete bir 

teşekkürname gönderileceği haberi vermektedir.334 Söz konusu durum cemiyetin cevap mektubunda 

“Selmas[lı] din kardeşlerimiz tarafından Cemiyet’e bir teşekkürname gönderileceğini işar ediyorsunuz. 

Acaba bu teşekkür İranlı kardeşlerimiz hakkında alçak hükûmetin reva gördüğü edepsizliğe karşı 

teessür mü izhar eylediğimiz için midir” şeklinde mukabelede bulunulmaktadır.335 Burada “alçak 

hükûmet”ten kastedilenin İran hükûmeti olabileceği gibi kuvvetle muhtemelen olanın II. Abdülhamid 

idaresi olduğudur. Gerek İran’ın Paris-İstanbul Sefaretleri ve İran sadareti ve Meclis-i Mebusanına 

gönderilen mektupta336 ve gerekse Tebriz Encümen-i Millisine gönderilen mektupta337 II. Abdülhamid 

ve idaresi için kullanılan “aciz”, “mecnun”, “sultan-ı müstebidde” “sultan-ı hainane” “kendi milletine 

rahm u şefkati olmayan padişah”, “kendi milletinin hukuk ve hürriyetini mahvetmek için uğraşan 

hükûmet” ifadeleri yukarıda belirtilen düşünceyi doğrular niteliktedir. 

Gerek Tebriz ve gerekse Selmas’ta ittifak ve yardımlaşma için Ermeni ve Kürt aşiretleri ile 

görüşmelerde bulunduğu görülen Ömer Naci’nin, Paris merkezinden aldığı mektupta da kendisine bu 

yönde talimatlar verildiği görülmektedir:  

                                                 
332 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 434 (23 Teşrin-i Sâni [Aralık] 1907), s. 11  
333 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 11 Ağustos 1934, s. 2. 
334 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 11 Ağustos 1934, s. 2. 
335 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 558, s. 230.  
336 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 337, s. 378. 
337 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 432 (10 Şevval 1325 [16 Kasım 1907]), s. 2-4.  



79 
 

“Umûr ve muamelâtınızda mazhar-ı muavenet olmak için ve bu hususta Ermenilerin malik 

oldukları eşya-i ticariye ve sâire gibi vesâitlerden [ve] delâletlerinden istifâde için Tebriz’de 

melfuf adresteki zâta338 müracaat ederek muavenet talep edebilirsiniz.”339 

Fakat esas maksadın onlar tarafından bilinmemesi özellikle vurgulanmakla birlikte, 

kendisinin İran ve Anadolu’ya yönelik siyasi faaliyetlerinde Kürt, İranlı ve Laz zümreleri bulmaya 

gayret etmesi ve Hıristiyan zümrelere çok güvenmemesi tavsiye edilmektedir. Bölgeye Trabzon’dan 

gelip giden İranlı kervanların Anadolu içerisine girmek için güvenli bir yol olduğu zikredilirken Mirza 

Said ve diğer bazı zevat tavassutuyla onlarla irtibat kurulabileceği de bildirilmektedir.340 Naci’nin, 

İran’da söz konusu gruplarla iletişime geçtiği görülse de faaliyetlerinde bu aşiretlere bağlı kalmaktan 

ziyade İTC ile de doğrudan bağlantılı bir hususi cemiyet kurma arzusunda olduğu görülmektedir. Paris 

cemiyet merkezine göndermiş olduğu mektubundaki “Batum’da olduğu gibi burada da bir cemiyet-i 

hususiye teşkili ehass-ı emel[âmâl]imdir. Bu da hamdolsun husul bulmak üzeredir” sözleri bu 

arzusunu açıkça ortaya koymaktadır.341   

2.3. Ömer Naci’nin Said Selmasî ile Münasebetleri 

Ömer Naci İran’da meşrutiyetçilerle sadece irtibatta kalmamış aynı zamanda orada eğitim 

faaliyetlerine de dahil olarak Selmas’ta342 Mirza Said Selmasî’nin teşebbüsleriyle kurulan ilk modern 

ve kendi dilinde eğitim veren mektepte343 müdürlük vazifesinde bulunmuştur. Naci’nin söz konusu 

müdürlüğünün, bölgedeki siyasi ve teşkilatlanma-haberleşme faaliyetleri için önemli bir plan olduğu 

da anlaşılmaktadır: 

“(..) Mektep müdürü namıyla orada bir üssü’l-harekât mevkii ittihazınız pek mühimdir. Katiyen 

maksad-ı aslînizi kimselere sezdirmemeye son derece itina ediniz.”344  

Güney Azerbaycan bölgesi ileri gelenlerinden, zengin bir aileye mensup Said Halilzâde,345 

gerek İran ve gerekse Osmanlı coğrafyasında Said Selmasî olarak tanınmaktadır. 1888 yılında 

                                                 
338 Söz konusu mektupta bu zatın ismi, cismi, hüviyeti ve münasebetlerinin her türlü gizli tutulması gerektiği zikredilirken, 
ayrıca bütün mesuliyeti üstlenerek aldıkları adres ve parolanın da müttefiklerden temin edildiği aktarılmaktadır. Büyük bir 
mesuliyet olan bu durumun açığa çıkması durumunda bir idam hadisesinin dahi söz konusu olabileceği uyarısında da 
bulunulmaktadır. Şükrü Hanioğlu, söz konusu zâta dair bir bilgi vermemekle birlikte bu kişinin Taşnaksutyun komitesi üyesi 
olduğunu ifade etmektedir. Bkz. Hanioğlu, Preparation for a Revolution…, s. 208. İTC’nin 1907 senesi nihayetinde Osmanlı 
Muhalefet Fırkaları kongresinde Osmanlı’da meşrutiyetin ilanı için müşterek hareket etme konusunda ittifak kurduğu 
cemiyetler arasında Taşnaksutyun Komitesi’nin de bulunması bu görüşü desteklemektedir.  
339 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 558, s. 231. 
340 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 558, s. 232. 
341 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 10 Ağustos 1934, s. 2.  
342 Naci’nin müdürlük yaptığı okulun Hoy şehrinde bulunduğuna dair farklı bilgiler için bkz. Nazım Ören, “Ömer Naci”, s. 2. 
343 Tohid Melikzade, agm., s. 126. 
344 Muhaberat Kopya Defter II…, Nu: 558, s. 232. 



80 
 

Selmas’ta dünyaya gelen Said Selmasî’nin ömrü Tebriz-Kafkasya-İstanbul üçgeni arasında geçmiş,346 

İran Meşrutiyeti hadiselerinde Tebriz, Selmas ve Hoy bölgelerinde meşrutiyet hareketi öncülerinden 

biri olmuştur. Hüseyinzâde Ali Turan Bey, İrşad, Terakki ve Hakikat gazetelerinde tefrika ettiği 

“Siyaset-i Fürûset” başlıklı eserinde “Şehid-i Âzâdi Said Selmâsî Nâmına İthaf Olunur” başlıklı bir 

bölüm de açarak onun İran Meşrutiyet hareketlerindeki önemine de atıfta bulunmaktadır.347 Edebi 

metinde İran’ın efsanevî ilk şahı Keyumers, Said Selmâsî’nin ok saplanmış kalbi ile konuşur ve ona 

kim olduğunu sorar. Said Selmâsî’nin kalbi dile gelir ve kendisini şöyle tanıtır:  

“Ben ahiren Hoy taraflarında şu heriflerin (sinan-i sehmin istikametiyle Şeyh Fazlullah ile 

gölgeyi [Pruşkeviç’in gölgesini] göstererek) iltizam ettiği istibdadın aleyhine vak’a-i cihatta 

mahbube-yi vatan yolunda fedâ-yı can edenlerdenem. Bana yoldaşlarım Said Selmâsî 

deyerler idi.”348 

 Dedesinin ve babasının Bakü’de bulunan petrol madeni dolayısıyla kısa bir süre Bakü’de de 

ticaretle meşgul olan Said Selmasî, tahsilini önce Selmas ardından Bakü’de devam ettirmiştir.349 Aynı 

zamanda bu süre zarfında matbaa, kitapçılık gibi faaliyetlerde bulunan Biraderân-ı Oruç Of grubu ile 

tanışmış ve oradaki hürriyetçilerle yakın temasta bulunmuştur. Rusya, Tiflis ve Kafkasya’nın diğer 

farklı bölgelerine de ziyaretlerde bulunan Said Selmasî’nin memleketine dönerken inkılap 

fikirlerini/yenilikleri de beraberinde götürdüğü görülmektedir. Nitekim Selmas bölgesinde ilk modern 

mektebini açarak modernleşme yolunda atılan önemli bir adımın temsilcisi olmuştur. Kendisinin 

                                                                                                                                                         
345 Ailesi tarafından kendisine ilk olarak “Ağabala” ismi verildiği ardından “Said” ismini seçtiği hakkında bkz. Muhammed 
Muin, Ferheng-i Fârisi: Mutavassıt, C. V, 7. Baskı, Tahran: Müessese-i İntişarat-ı Emir-i Kebir, 1364, s. 765; Tohid 
Melikzade, agm, s. 126.  
346 Ahmed Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 263.  
347 Hüseyinzâde Ali Bey’nin İrşad, Terakki ve Hakikat gazetelerinde yaklaşık 50 sayı olarak tefrika etmiş olduğu ve 
İstanbul’a dönmesi sebebiyle tamamlayamadığı bu hiciv türü eserinin, ilham aldığı kaynaklara dair farklı rivayetler 
aktarılmaktadır. Yusuf Akçura’ya göre eser, Dante’nin Mudhike-i İlahiyye’sinden (İlahi Komedya) mülhemdir. Ali Haydar 
Bayat ise eserin, Oliver Swift ve Doroşevitch’in Kazak atlarına dair bir kitabından etkilenerek kaleme alındığını ifade eder. 
İstibdad yönetimleriyle Doğu’da Müslüman Türk milletlerine zulmeden Rusya ve İran (Kaçar hanedanlığı) idarelerinin 
hicvedildiği eser, Çar’ın başbakanı ve aynı zamanda Rusya’da meclis işleyişine ve hürriyet hareketlerine engel olmaya 
çalışan en önemli kişilerden Pruşkeviç’in gölgesinin çıktığı İran seferi üzerinden kurgulanır. Gölgeyi İran sınırlarında 
karşılayan ise İran’da istibdat taraftarlarını temsilen gelen bir heyettir. (Tebrizli Mir Haşim, Seyyid Ali Yezdî, Şeyh Fazlullah 
ve Keyumers) Eser, ekseriyetle Pruşkeviç’in gölgesi ve heyet arasındaki diyaloglarla işlense de zaman zaman geçmiş 
tarihlerden ve farklı coğrafyalardan kişiler konuşturularak (Zerdüşt, Avesta, Dante, Mevlâna, Timur, Cengiz, Nadir Şah vd.) 
onların düşüncelerindeki siyaset, din ve ahlak anlayışlarını okuyucuya sunmaktadır. Bkz. Safes [Yusuf Akçura], 
“Hüseyinzâde Ali Bey”, Türk Yurdu, VIII/5 (7 Mayıs 1331), s. 74-75 (2584-85); Ali Haydar Bayat, Hüseyinzâde Ali Bey, 
Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, 1998, s. 41. Said Selmâsî’ye ithaf edilen bölüm ise ekseriyetle Said 
Selmâsî’nin İran’ın mitolojisinde ilk şah olarak kabul edilen Keyumers ile gerçekleştirdiği diyaloglar üzerinden kurgulanır. 
Diyaloğun konusu daha çok Nasirüddin Şah’ın istibdâdî yönetimidir. Bkz. Ofeliya Bayramlı (haz.), Əli Bey Hüseynzadə - 
Seçilmiş Əsərləri, Bakü: Çaşıoğlu Neşriyatı, 2007, s. 336-458.    
348 Əli Bey Hüseynzadə - Seçilmiş Əsərləri, s. 422.  
349 Nazım Ören, Said Selmasî’nin babasının destekleriyle Paris’te okuduğu ve Jön Türkler’le ilk kez orada irtibat kurduğunu 
ifade etmektedir. Bkz. Nazım Ören, “Ömer Naci”, s. 2; Ören dışında hiçbir kaynak ve araştırmada bu tür bir bilgiye 
ulaşamadık. Ayrıca, Kudret Emiroğlu’nun Anadolu’da Devrim Günleri adlı eserinde de benzer bilgiyi Nazım Ören’den 
alıntılayarak tekrarladığı görülmektedir. Bkz. Kudret Emiroğlu, Anadolu’da Devrim Günleri - II. Meşrutiyet’in İlanı , s. 213.  



81 
 

ismine atfen Saidiyye350 olarak da isimlendirilen bu mektebin, Şah’ın meclisi bombaladığı, meşrutiyeti 

askıya aldığı tarihle birlikte faaliyetine son verdiği görülmektedir.351  Eğitimin haricinde inkılaplar 

adına attığı önemli bir adım da bölgeye götürdüğü matbaadır. Dönemin gazetelerine352 de yansıyan bu 

hadise, meşrutiyet hareketlerinde önemli bir adım olarak görülebilir. “Sırat-ı Müstakim” adıyla bir 

süre faaliyetlerini Selmas’da sürdüren bu matbaa daha sonrasında Tebriz’e götürülerek dönemin en 

önemli matbaalarından biri olan “Ümid-i Terakki” ismini alır.353 Said Selmasî’nin açmış olduğu 

matbaaya, Paris merkezi tarafından kendisine gönderilen mektupta şu şekilde değinilmektedir:  

“Küşad ettiğiniz matbaadan dolayı sizi tebrik ederiz. Mezkûr matbaanın cemiyetimizde küşâde 

bulundurulması hakkındaki alicenaplığınıza teşekkür ederiz. Sizce de malum olsa gerektir ki biz 

de Paris’te Türkçe bir matbaa temine muvaffak olduk. Şûrâ-yı Ümmet’i matbaamızda tab’ 

ediyoruz. Şayet ileride icap ederse sizin muavenet ve uhuvvetinizden istifade ederiz.”354  

Kendisini tebrik ile birlikte ayrıca hurufat konusunda her türlü yardımcı olunabileceği de 

bildirilmekte355 ve söz konusu matbaada basacakları gazetenin de kendilerine gönderilmesi talep 

edilmektedir.356 Her ne kadar ismen zikredilmese de Paris merkezi tarafından talep edilen mecmuanın 

Encümen-i Meşveret tarafından kurulan ve Said Selmasî başta olmak üzere Seyyid Hasan Şerifzade357 

ve Hacı Ali-yi Devâfüruş358 tarafından yayınlanan Şûrâ-yı İran359 olduğu düşüncesi ağır basmaktadır. 

                                                 
350 Türkçe araştırmalarda bu mektebe dair verilen kısa bilgilerde “Sırat-ı Müstakim” ismi zikredilmektedir. Bkz. Nazım Ören, 
“Ömer Naci”, s.2; Tevetoğlu, age., s. 93-94; Rıza Kurtuluş, agt., s. 237-238.  Buradaki bilgi karışıklığının Said Selmasî’nin 
kurmuş olduğu Sırat-ı Müstakim Matbaası’ndan kaynaklandığı kanaatindeyiz. Benzer bir karışıklığın çıkarmış olduğu dergi 
için de söz konusu olduğu görülmektedir. Nazım Ören, Arif Cemil kaynaklı yapılan çalışmalarda da (Fethi Tevetoğlu, age, s. 
102.) söz konusu bilgiler aynen tekrarlanmaktadır. Edward G. Browne’un, İran’ın ilk kütüphanesini kuran ve İran 
Devriminde önemli rol oynayan Azeri siyasetçilerden Muhammed Ali Terbiyat’ın el yazması çalışmasına dayanarak kaleme 
aldığı The Press and Poetry of Modern Persia adlı eserinde söz konusu edilen “Sırat-ı Müstakim” adlı herhangi bir süreli 
yayına rastlanmamıştır. Aynı zamanda Tebriz’in ilk ve en önemli matbaası olan Ümid-i Terakki matbaası üzerine yapılan 
çalışmalarda, matbaada basılan süreli yayınlar (İttihad, Tebriz, Şûrâ-yı İran, Muhakemat, Şafak, Fikir, Feryâd vd.) 
listelenirken söz konusu süreli yayının ismi yine yer almamaktadır. Bkz. Mehrdad Fardyar, “Matbaa-i Ümid-i Terakki-i 
Tebriz ve Müessesat-ı Meşrutahân-ı ân”, Payam-i Baharestan, Nu: 112 (1396), s. 78-82. Ahmed Kesrevi, meşrutiyet 
sonrasında Tebriz ve Tahran’da çıkarılan gazetelerden bilgi verirken Tahran mecmuaları arasında “Sırat-ı Müstakim” 
mecmuasından bahsetmekte, lakin kimin tarafından çıkarıldığını tam olarak bilmediği bu mecmuayı “değeri olmayan” 
gazeteler arasında zikretmektedir. Bkz. Ahmed Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 273.     
351 Nazım Ören, “Ömer Naci”, s. 2. 
352 Mücahid, Nu: 11 (27 Ramazan 1325) akt: Mehrdad Fardyar, agm., s. 83.  
353 Mehrdad Fardyar, agm., s. 73-74; Ahmed Kesrevi, hurufat baskı yapan bu matbaanın Tebriz mücadelesi sırasında 
Karacadağ ve Merend süvarileri tarafından yağmalanıp talan edildiğini aktarır. Bkz. Ahmed Kesrevi, age., s. 733.  
354 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 553 (10 Mart 1908), s. 216. 
355 “İstanbul’dan hurufat celbinde duçar-ı müşkilât olduğunuzu beyan ediyorsunuz. Biz Bulgaristan’da bir hurûfatçı 
tanıyoruz. Gayet namuskâr bir Ermenidir. Eğer hurufata ihtiyacınız olursa bizim vasıtamızla getirmek mümkündür. Mezkûr 
dökümhanede her cins hurufat mevcuttur. Arzu ederseniz onun adresini verelim.” Bkz. Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 
553 (10 Mart 1908), s. 216.  
356 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 553 (10 Mart 1908), s. 217. 
357 Tebriz Amerikan okulunda (The Memorial School) eğitimini alan Şerifzâde, eğitiminin ardından aynı okulda öğretmenlik 
görevini ifâ eder. Anayasa hareketlerine bilfiil katılan Şerifzâde meşruti idarenin tesisi için Tebriz’de kurulan Merkez-i 
Gaybî örgütünün kurucu kadrosunda yer alır. Tebriz Mücahitleri olarak da adlandırılan bu cemiyetin idareci kadrosu arasında 
Kerbelaî Ali Mösyö, Hacı Resul Aga Sedikiyânî, Hacı Ali-yi Devâfürûş, Mirza Muhammed Ali Han-i Terbiyet, Aga Mir 
Bâkır, Mirza Ali Asger-i Hôyi, Cafer Aga Genceî gibi önemli şahıslar bulunmaktadır. Bkz. Ahmed Kesrevî, age, s. 167; 



82 
 

İTC’nin Paris’ten Bahattin Şakir imzalı “Aziz Arkadaşımız” başlıklı olarak Mirza Said’e 

gönderdiği mektupta, Saidiyye mektebinde Ömer Naci’nin müdürlük görevini ifa etmesi de 

memnuniyetle karşılanmakta idi:  

“Naci Bey’in medreseye müdür olması münasebatımızın tevessüüne, oradaki Türk 

kardeşlerimizle aramızdaki rabıtanın takviyesine hizmet edeceğini ümit ederiz.”360 

Nazım Ören, söz konusu müdürlüğün Ömer Naci’ye birçok önemli konuda kolaylaştırıcı 

etkisinin olduğunu zikreder. Bunlardan ilki Ömer Naci’nin Farsça lisanını geliştirmesine kolaylık 

sağladığıdır. Ayrıca Azerbaycan şivesine de hâkim olduğu bu dönemde kendisinin nutuklar vermeye 

devam ettiği ve bölgede meşhur olmaya başladığını aktarır.361 

Ömer Naci’nin müdürlük vazifesi hakkında birinci kaynak olarak görülen ve kendisinden tek 

bilgi II. Meşrutiyet sonrası yıllarında İstanbul’da yaptığı bir konuşmasıdır. İran’daki Rusya-İngiltere 

siyasetine yönelik yaptığı konuşmasında Naci, söz konusu müdürlük görevinden bahsederken yaşadığı 

bir hadiseyi de şöyle aktarmıştır: 

“Ben evvelce orada mektep hocası idim. Sonra ikinci defa gittim. Gittiğim vakit mektebimin 

talebesinden on yaşında bir çocuk tanıyordum: Cemşid. Cemşid’in yetmiş beş yaşında bir babası 

vardı. Babası mücâhidlerle beraber gitti ve öldü. Vatanını zâlimlere, gaddarlara karşı muhâfaza 

ederken öldü. Vefât haberi geldi:  

-Baban öldü, dediler. 

-Hayır, dedi. Benim babam ölmez. 

-Öldü… 

-Ölmez; zira benim babam İran’dır”362   

Naci, bu olay üzerinden İran milletinin halen daha ayakta kalabileceğini, Hâfız’ları Sadî’leri 

yetiştiren bir milleti öldürmenin mümkün olmayacağı ümidini taşıdığını vurgulamaktadır. Ömer 

Naci’nin İran’da özel okul müdürlüğü yapması’nın İTC’nin bir politikası olarak da devreye girdiği 

rahatlıkla söylenebilir. Nitekim 3 Kanûn-i sâni 1907 tarihli Kafkasya’ya gönderilen “Muhterem Din 

                                                                                                                                                         
Genelde The Memorial School, daha da özelde okul öğretmenlerinden Howard C. Baskerville’in İran Meşrutiyet’inde önemli 
faaliyetlerde bulundukları görülmektedir. Baskerville’in mesai arkadaşlarından W. A. Shedd, Edward G. Browne’a 
gönderdiği 8 Nisan 1910 tarihli mektubunda buna açıkça işaret etmektedir. Bkz. Edward G. Browne, The Persian Revolution 
of 1905-1909, Cambridge: Cambridge University Press, 1910, s. 440-441.  
358 İran Anayasa hareketinin Danton’u olarak isimlendirilen Hacı Ali-yi Devâfüruş, Tebriz’de kurulan Merkez-i Gaybî 
örgütünün kurucu kadrosunda yer aldı. Meşrutiyet’in iadesi için Tebrizli mücahitlerin ayaklanmalarında ön safta bulundu. 
Settar Han yanında bazı silahlı çatışmalara da girerek Muhammed Ali Şah’ın tahttan indirilmesinde büyük pay sahibi oldu. 
Bkz. Kesrevi, age, s. 150, 167, 867. 
359 Edward G. Browne, The Press and Poetry of Modern Persia, s. 112.  
360 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 553 (10 Mart 1908), s. 216.  
361 Nazım Ören, “Ömer Naci”, s. 2.  
362 “[İngilizlerin Ültimatomu Münasebetiyle İran Hakkında] Ömer Naci Beyefendi’nin Nutku”, Sırâtımüstakîm, V/112 (15 
Teşrîn-i Evvel 1326 [28 Ekim 1910]), s. 144. 



83 
 

Karındaşlarımız” başlıklı yazıda, Kafkasya’da Müslümanların mektepler açmasını memnuniyetle 

karşılamıştır. Ayrıca Kafkasya’nın çeşitli mevkilerinde açılan mekteplerin muallimsiz kalması 

konusunda da endişelerini ileten Bahattin Şakir, “muallimsiz mekteb”i “dilsiz bir insan”a benzetmiş ve 

oradaki okulların muallim eksikliklerini Avrupa’da bulunan genç Türkler’den memnuniyetle 

giderebileceklerini ifade etmiştir.363 Bu durum aynı zamanda İTC’nin siyasetinin Kafkasya’ya 

sirayetine bir yol olarak da düşünülebilir.  

Ömer Naci’nin İran’da bulunduğu yıllar aynı zamanda II. Meşrutiyet’in arifesi olması 

açısından son derece önemli görülmektedir. İttihatçılar nazarında, İran meşrutiyet hareketleri 

neredeyse Osmanlı’da cereyan eden meşrutiyet hareketleri kadar önemli görülmekte ve takip 

edilmektedir. Aynı zamanda yakın arkadaşı olan Said Selmasî’den de Ermeni fırkalarının bölgedeki 

faaliyetleri sual edilmekte ve Osmanlı muhalif fırkaları arasındaki anlaşmanın bölgeye nasıl yansıdığı 

konusunda bilgi talep edilmektedir.364  

 İran meşrutiyet hareketinde önemli bir rol üstlenen Ömer Naci’nin, İran Şahı tarafından 

tevkif edilip idamına karar verildiği döneme dair hatıralarının bir kısmını neşreden Selanik menşeli 

Bağçe mecmuası, hatıraların yayımlanacağı müjdesini verirken Ömer Naci’yi “Yalnız Osmanlıların 

değil, cemiyet-i umumiyye-i beşeriyyenin saadet ve selameti için yorulmak bilmez bir inat ve celadetle 

çalışan bir revolüsyoner [inkılapçı]”365  olarak takdim etmektedir. 

Selanik’ten Paris Merkezine gönderilen mektuplarda da Ömer Naci’nin İran ihtilâlinde 

oynadığı rol hakkında da vurgular yapılmakta ve kendisi hakkında şöyle bilgiler verilmektedir: 

“Kardeşimiz Naci’nin İran inkılâbında husule getirdiği faaliyet-i ihtilâliyeyi bilmem işittiniz mi? 

Naci, zalim Şah tarafından üç defa idama mahkûm edilmiş, üç ay hapsolunmuş ve nihayet her üç 

hükümde de firar etmiş. En nihayet, İran inkılâb-ı mesudunu şimdiki hal-i muzafferiyetine 

getirmiştir.”366  

Ömer Naci, ilk tevkifine dair hatıralarını paylaştığı yazısında, Tebriz mücahitlerinin Tahran 

üzerine yürümesi hadisesini Hoy şehrinde bulunurken öğrendiğini söyler. İran istibdat taraftarı 

                                                 
363 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 469 (3 Kanun-i sâni 1907), s. 64-65. Kafkasya’ya muallim olarak gönderilecek genç 
Türkler hakkında Bahattin Şakir’in bölge Müslümanlarından da bir talebi bulunmaktadır: “… bilirsiniz ki her şeyden evvel 
bulunacak muallimlerin hayat ve maişetini temin etmek iktiza eder; çünkü gönderilecek muallimleri memleket dahilinden 
celp edeceğimiz cihetle, eğer maişetleri taht-ı temine alınmazsa, onlar bir daha memleketlerine avdet edemeyeceklerinden, 
dûçar-ı sefalet olmaları ihtimali çoktur.”   
364 Bahaeddin Şakir’in göndermiş olduğu mektupta ayrıca İran’da şah ile meşrutiyetçiler arasındaki mücadelenin vehametine 
dair farklı kanallardan bilgiler geldiği de zikredilmektedir. Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 483 (Kanun-i Sani 1908), s. 
93. 
365 Ömer Naci, “İran İnkılabı Hatıralarından [-I]”, Bağçe, Nu: II/42 (9 Haziran 1325), s. 244.  
366 Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 12 Ağustos 1934, s. 2 



84 
 

sadrazamlarından Atabek’i öldüren Abbas Ağa’nın arkadaşlarından Meşhedî İsmail-i Miyâbi367 ile 

birlikte bulunduğunu aktaran Ömer Naci368, asıl fikrinin Bayezid yoluyla Osmanlı toprağına geçerek 

Erzurum civarında çalışmak olduğunu belirtir. Fakat Tahran’da meclisin bombalanması haberleri 

planını değiştirir. Ömer Naci, Osmanlı’ya geçme hazırlıkları yaptığı sırada almış olduğu bu haberi 

şöyle anlatır:  

“Seyr ü seferimize hükûmet-i sabıkanın iştibah ve tecessüsünü davet etmemek emniyetinden 

mütevellid bir mahzuziyetle han odasında oturmuş konuşuyorduk. Derken birisi geldi, Tahran 

vaka-ı feciası haberini getirdi. Evvela İran’da pek mebzul olduran olan yalancı şayiattan 

bulunduğuna atfederek birbirimizi teselliye çalıştık. Fakat gece, saat ikiye doğru Tebriz 

encümen-i millisinin bunu teyiden çektiği telgrafı artık şüpheye mahal bırakmamıştı. Arkadaşım 

memleketinin bu nâgehâni felaketiyle o kadar müteessir idi ki artık refaketimin devam 

edemeyeceğini anladım. Benim için son nokta-i ümid ve istinad olan İran’ın da böylece pâmal-i 

irtica olması azim bir me’yusiyyeti mucib olmuştu. Rusya, Osmanlı, İran hepsi hürriyete düşman 

hükûmetlerinin saltanat istibdadına esir olmuştu. Geceyi kabuslarla geçirdik. Arkadaşımla 

aramızda halli muktezî bir akd kalmıştı: Ya ayrılmak veya İran’da galebe-i hürriyeti beraberce 

bekleyip sonra memâlik-i Osmaniyye’ye geçmek. Benim için ikinci sureti kabul etmek zaruri idi, 

zira nokta-i istinad olmadıkça dahil-i mülkte muvvaffak olacağıma emin değil idim.”369 

Önceliği İran’da hürriyetin/meşrutiyetin ilanına veren Ömer Naci, sahip olduğu düşüncenin 

ancak bir dayanma yeri olması halinde içeride/Osmanlı’da da başarılı olabileceğine inanmakta ve bu 

yolda hareket etmektedir. Naci için İran sahası Anadolu’daki isyanlara katılmak için bir istasyon iken 

artık orası bir mücadele sahasına dönüşmüştür.370 Azerbaycan’ın tamamını Şah’a karşı ayaklandırmak 

niyetinde olan Ömer Naci ve arkadaşları, ilk olarak kendi bulundukları Hoy şehrinde çalışmaya 

başlamışlardır. Ömer Naci, arkadaşının cesaret ve inkılapçı şöhretinin ilk başlarda işlerine yaramakla 

birlikte durumun yavaş yavaş aksine döndüğünü anlatır:  

                                                 
367 İran meşrutiyet hareketlerine destek vermek için Bakü’de kurulan İctimaiyyûn-Âmiyyûn-i İran fırkası üyelerinden olup 
meşrutiyetin ilanı akabinde Tebriz’e giderek orada meşrutiyetin gelişimi için mücadele etmiştir. Bkz. Ahmed Kesrevi, Târih-i 
Meşrûta-i İran, s. 193-194; 728-729, 810; Mehmet Emin Resulzâde söz konusu fırkayı İran ihtilaline dair kurulan ilk cemiyet 
olarak zikretmektedir. Bkz. Resulzâde Mehmet Emin, “İran Türkleri – 4”, Türk Yurdu, S. 21 (23 Ağustos 1328), s. 651-652. 
Fırkanın nizamnamesi armasına taşıdığı “adalet, hürriyet, mücahede, müsâvat” vurguları üzerinden de okunabilmektedir. 
İctimaiyyûn-Âmiyyûn-i İran fırkasının “Umum Rusya’da ve Osmanlı’da ve gayri dünyanın üzerinde olan hürriyetperest 
fırkalara” hitaben yayınlamış olduğu bir beyanname için bkz. “İran ve Osmanlı”, Balkan, Nu: 391 (2 Mart 1324), s. 2-3. 
[Şûrâ-yı Osmânî’den alıntı]  
368 Ahmed Kesrevi Tarih-i Meşrûta-i İran adlı eserinde Meşhedi İsmail-i Miyâbi’nin Ömer Naci ile çekilmiş bir fotoğrafına 
yer vermekle birlikte söz konusu fotoğrafta Ömer Naci’yi tanıyamamakta ve onu Osmanlı tebaasından biri olarak 
tanıtmaktadır. Bkz. Kesrevi, age, s. 728, Görsel No: 227.  
369 Ömer Naci, “İran İnkılabı Hatıralarından -II”, Bağçe, Nu: II/45 (30 Haziran 1325), s. 292. 
370 Ömer Naci’nin İran’dan gönderdiği mektubunda, Van’daki ayaklanmaları yakinen takip ettiği ve müdahale için baharı 
beklediği vurgusu görülmektedir. Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 9 Ağustos 1934, s. 2 



85 
 

“Bizim nutk ile tehdit ile kazanmak istediğimiz nüfuzu hanların memlekete saçtığı paralar, efkâr-

ı umumiyyeyi dağıtmak için kurduğu tuzaklar kolaylıkla mahv edebilmişti. Nihayet etrafımızda 

en çok güvendiğimiz adamlar dağıldığı, bütün tasavvuratımızın, teşebbüslerimizin akim kaldığını 

gördük.”371  

Ömer Naci, kendisi ve arkadaşlarının bir süre daha Hoy’da ikamet etmelerinin “birkaç gün 

evvel mücahede-i hürriyete yemin eden dönek bir halkın gayz ve intikam pençeleri altında 

parçalanmak” olacağını ifade ederek, ortaya çıkan bu zaruret neticesinde Selmas’a gittiklerini belirtir. 

Fakat orada da umduklarını bulamayan Ömer Naci, istibdadın bir koleradan daha hızlı bir şekilde her 

tarafı tesiri altına aldığı benzetmesini yapmaktadır.372  

Selmas’ta tevkif edilen Ömer Naci, kendisinin bile bile hükûmet yetkililerinin ayağına 

gittiğini anlatır. Bir zabıtanın nazik bir dille kendisinin vali tarafından beklendiğini belirtmesi üzerine 

bizzat gitmiş, valilik binasında derdest edilip hapishaneye atılmış ve idam cezasına çarptırılmıştır. 

Naci, kısa hatırasında hapishanede 12 arkadaşıyla birlikte olduğunu kimisinin hürriyetine karşılık 

1800 tümen nakdi cezaya mahkûm edildiğini kaleme alır. Naci bir gece boyunca yapılan işkence ve 

yaşadıklarını da kaleme almıştır.373  Söz konusu mahkûmiyet hakkında Ömer Naci’den duyduğu bazı 

hatıraları aktaran Necib Necati, Naci’nin arkadaşları ile birlikte hapsolunduğunda beş arkadaşının 

topun ağzına götürülerek idam edildiğini, Naci’ye sıra geldiği vakit ise İngiliz Elçisi ve Şah’ın 

memurunun getirdiği bir af fermanının374 Hüsrev Bey’le birlikte onu kurtardığını aktarır.375 Ayrıca 

Necati, İran’da Şah’ın astırdığı bir mebusun idam sehpasına çıkarken serdettiği “ben milletimin 

ayaklarım altında kalacak kadar beni yükseltmelerini istemezdim” mealindeki beytin Ömer Naci’yi 

çok etkilediğini ve onu coşturduğunu söyler.  

Esaretten kurtulmasının akabinde Ömer Naci’nin istikametinin artık vatan toprakları olduğu 

görülmektedir. İdamdan kurtulması akabinde sığındığı Selmas konsolosluğuna kendisini öldürmek 

üzere istibdat taraftarları tarafından bir saldırı gerçekleştiği ve bundan da kaçarak bin bir türlü 

meşakkatle sınırı geçtiği aktarılmaktadır.376 Ömer Naci’nin Van üzerinden girdiği Osmanlı 

                                                 
371 Ömer Naci, “İran İnkılabı Hatıralarından -II”, s. 293.  
372 Ömer Naci, “İran İnkılabı Hatıralarından -II”, s. 293. 
373 Ömer Naci, “İran İnkılabı Hatıralarından [-I]”, s. 244; Hüseyinzâde Ali Turan Bey, İttihad ve Terakki Cemiyetine dair ilk 
yıllarını kaleme aldığı bir yazısında Ömer Naci’nin isminden dolayı İran hapishanesinde başından birçok hadisenin geçtiğini 
aktarır. Bkz. Hüseyinzade Ali “<İttihad ve Terakki> Nasıl Kuruldu? Ubeydullah Efendinin Oynadığı Roller (IV)”, Tan, 7 
Mart 1938, s. 2.  
374 Vefatının birkaç gün sonrasında imzasız olarak Tanin’de neşredilen bir yazıda Ömer Naci ve arkadaşlarının Osmanlı’da 
ilan edilen meşrutiyet sonrasında hükûmetin teşebbüsleri ile kurtarıldığı aktarılır. bkz. “Büyük Bir Ziyâ”, Tanin, Nu: 2759 
(18 Ağustos 1916), s. 3.  
375 Akt. Fethi Tevetoğlu, age, s. 17.  
376 Naci’nin esaretten kurtulması hakkındaki menkıbenin bizzat kendisi tarafından nakledildiği ifade edilirken ayrıca Osmanlı 
hududuna girdiği sıradaki vaziyeti de şöyle aktarılır: “Zavallı Naci! Bizlere bu menâkıbı naklederken hududdan içeri girer 



86 
 

topraklarındaki yolculuğunu Muş ve Erzurum ziyaretleri takip etmektedir. Bu yolculuk esnasında 

Ömer Naci’nin yanında, kendisini İran meşrutiyetinin ilk dönemlerinde misafir eden Mirza Said 

Selmasî de bulunmaktadır. Mirza Said bu kez Ömer Naci’nin yanında Osmanlı meşrutiyetine konuk 

olmaktadır. Naci’nin bu yolculuğu sırasında yakınında bulunanlardan biri de Nazım Ören’dir. Ören, 

kaleme aldığı yazılarında bu yolculuk esnasındaki izlenimlerini de aktarmaktadır.377  

II. Meşrutiyet’in ilanından sonra İran’dan dönüş yaptığı görülen Ömer Naci’nin tam olarak 

hangi tarihlerde yurda giriş yaptığı bilinmemekle birlikte çeşitli rivayetler mevcuttur. Nazım Ören’in 

ifadelerine göre, meşrutiyetin ilan edildiği hafta cemiyetin Selanik merkez-i umumisinden Muş İttihad 

ve Terakki Cemiyeti merkezine bir telgraf gönderilerek ve söz konusu telgrafta Ömer Naci’nin akıbeti 

hakkında malumat istenmektedir:  

“Meşrutiyet’in ilânından evvel teşkilât yapmak üzere Kafkasya ve İran yoliyle o taraflara gelen 

ve fakat hayat ve icraatı hakkında daha hiçbir malûmat alınamayan cemiyetimizin 

müessislerinden ve merkez-i umumî âzasından hati[b-i] şehir Ömer Naci Bey’in hayatı hakkında 

her ne şekil ve çeşitte olursa olun oralarda bir malûmat ve hatta rivayet varsa iş’ârı”378 

Söz konusu telgrafın on gün ardından Van cemiyet merkezinden Muş’a gönderilen telgrafta, 

Ömer Naci’nin o sabah itibariyle Mirza Said ve Ermeni Taşnaksutyun komitesi azalarından Murad379 

ve Aşhan380 adındaki zatlarla birlikte Muş’a doğru hareket ettikleri bildirilmektedir.381 Ömer Naci’nin 

                                                                                                                                                         
girmez topraklara nasıl kapanıp yerleri nasıl öptüğünü anlatır ve sonra insanın hayata karşı gösterdiği bu kadarcık merbutiyeti 
bile garip bularak, dalgın, mütefelsif gülerdi” bkz. “Büyük Bir Ziyâ”, s. 3. 
377 Nazım Ören, “İki Hatîbden Biri”, Dünya, S. 427 (5 Mayıs 1953), s. 2, 6; “İki Hatîbden Öteki”, Dünya, S. 433 (11 Mayıs 
1953), s. 2, 6; “İki Paşadan Biri, Vehib Paşa”, Dünya, S. 451 (29 Mayıs 1953), s. 2, 5.  
378 Ören, “İki Hatîbden Biri”, s. 2.   
379 Murad Khrimian (1874-1918) Sivas’ın Hafik ilçesine bağlı, döneminde Ermeni köyü olarak bilinen Godvun (bugünkü 
adıyla Göydün) köyünde dünyaya gelmiştir. Sivas’ın latince ismine nisbetle Sebastatsia Murad olarak olarak da 
tanınmaktadır. 1904 yılında II. Sason İsyanında Ermeni komitecilerinin önemli simalarından biri olmuş ve Lernabar 
delegeliğinde bulunmuştur. 1907 yılından itibaren Armenian Revolutionary Federation (ARF) olarak da bilinen 
Taşnaksutyun komitesinin, doğu vilayetlerindeki liderlerinden biri olmuştur. 1915 sonrasında Osmanlı idaresinden kaçarak 
Rusya’da gönüllü Ermeni kuvvetlerine katılmış ve 1918 yılında Osmanlı’nın liderliğindeki Kafkas İslâm Ordusu ile 
gerçekleştirilen Bakü Muharebesinde öldürülmüştür. Bkz. Raymond Kévorkian, The Armenian Genocide: A Complete 
History, s. 41, 823 (n: 203) 915 (n: 33).   
380 Kévorkian’a göre Ömer Naci ile birlikte İran’dan itibaren seyahat eden iki Ermeni komiteciden diğerinin ismi Marzbed 
lakaplı Ghazaros Ghazarosian’dır (1878-1918). Kayseri’ye bağlı Tomarza bölgesinde dünyaya gelmiş ve bir öğretmen olan 
Ghazarosian, Leipzig Üniversitesi’nde eğitim almıştır. ARF’in İran, Van ve Bitlis kadrolarında bulunmuştur. 1915 yılında 
tehcire tabi tutulan Ghazarosian kaçarak Kilikya’daki Bağdat Demiryolu inşasında (İntilli bölgesindeki şantiyede) Bitlisli 
Kürt bir hayvan tüccarı kılığına girerek Hacı Hüseyin takma adıyla çalışmaya başlamıştır. Bu sırada Halep Ermeni cemaati 
ile yakın çalışmalarda bulunmuş ve orada kurulan göçmen yardım kuruluşunda aktif görevlerde yer almıştır. Kévorkian, 
Ghazarosian’ın Almancasının da iyi olması dolayısıyla demiryolu inşaatında Almanlar tarafından mali denetçi olarak işe 
alındığını ve bu sayede Almanlar tarafından korunduğunu, bir kısıtlamaya tabi olmadan rahatlıkla seyahat edip kendi 
yurttaşlarına sayısız hizmette bulunma imkanına sahip olduğunu aktarmaktadır. Bkz. Kévorkian, age., s. 60, 641-642. Kısa 
biyografisinden de anlaşılacağı üzere farklı lakaplar ve kılıklara girme konusunda kabiliyetli gözüken Ghazarosian’ın 
İran’dan Osmanlı sınırına dahil olurken kendisini Aşhan olarak tanıtması ve bu sebeple Nazım Ören’in de kendisinden o 
şekilde bahsetmiş olması da mümkündür.  
381 Ören, “İki Hatîbden Biri”, s. 2;  



87 
 

Muş’taki bir haftalık ziyaretinin ardından istikameti Erzurum’dur.382 Naci, gittiği her bölgede büyük 

coşkuyla karşılanmakta ve o bölgelerde halka hitaplarda bulunmaktadır.383  

Nazım Ören, Erzurum’da üçüncü günlerinde, Erzurum İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin, 

Pastırmacı Kıraathanesi384 salonlarında bir program gerçekleştirdiğini ve söz konusu programda Vehip 

Bey, Ömer Naci ve Said Selmasî’nin konuşmalar yaptığını belirtir.385 Ören, Ömer Naci’nin 

konuşmasında Namık Kemal, hürriyet, adalet ve müsavat gibi başlıkların ele alındığını ve Said 

Selmasî’nin ise İran Meşrutiyeti ve İran Şahı’nın meşrutiyete yönelik saldırılarından bahsettiğini 

aktarmaktadır. Said Selmasî’nin söz konusu konuşmasını defterine kaydettiğini aktaran Ören, 

konuşmanın birçok detayını da paylaşmaktadır. Said Selmasî’nin ilk olarak Ömer Naci’den övgüyle 

bahsederek ardından İran’ın toplumsal, siyasi ve iktisadi hayatını ele aldığını söyler. Said Selmasî’ye 

göre İran’da şahın ilan ettiği anayasa aslında hürriyet ve adalet için değil “her biri bir şah olan eyalet 

erini nüfuz ve esareti altına alıp baştan başa İran’a hâkim olmak” içindir. Ona göre Şah, İran’ın geniş 

eyaletlerinde yerleşmiş hanların, hâkimlerin müçtehitlerin güçlerini Tahran’ın etrafında toplayarak -bir 

nevi kafese sokarak- tuzağa düşürmek niyetindeydi. İran derebeyleri Osmanlı coğrafyasında bulunan 

Ağalara benzememekte386 “onda Allah ile kul bir araya gelmiş, kimi zaman dinî kimi zaman da insanî 

kuvvetini kullanmakta, içtihat daha serbest olduğundan o hem bir derebeyi hem de müçtehit hem de 

handır”.387 Müçtehid de halifeden üstün sınırsız dini bir kudrete, salahiyete sahip; ahkam-ı şeriyyeyi 

de kendi karar ve arzusuna göre izah eden; dilediğini kafir sayıp cehenneme gönderen bir güçtür. Said 

                                                 
382 Kévorkian, Ömer Naci ve arkadaşlarının 8 Ağustos 1908 tarihinde Van’dan hareketle Erzurum’a gittiklerini aktarır. Bkz. 
Kévorkian, age, s. 60.  
383 Ören, “İki Hatîbden Biri”, s. 6; Ören, Muş’taki ihtilalcilerin gerek merkezden çekilen telgraflar ve gerekse Ömer Naci’nin 
ısrarlarına rağmen kendisini bir hafta boyunca bırakmadıklarını anlatır.  
384 II. Meşrutiyet sonrasında, İTC’nin izlediği faaliyetlerden biri de Anadolu’da kıraathaneler açtırarak, orada inkılabın 
devamlılığını sağlamak ve yeni politikaları halka aktarmaktır. Buralarda Ömer Naci’nin konuşmasında olduğu gibi “hürriyet, 
adalet ve müsavat” kavramları sık sık vurgulanmaktadır. Erzurum Pastırmacı Kıraathanesi ve Diyarbakır Millet Kıraathanesi 
söz konusu faaliyetler çerçevesinde açılmış mekanlardır. Bkz. Kemalettin Kuzucu, “Türk Kültür ve Düşünce Tarihinde 
Sarafim Kıraathanesi”, Türk Yurdu, S. 289 (Eylül 2011), s. 288. Devrim sonrası kıraathanelerin Jön Türkler tarafından 
kullanılmasına dair daha geniş bilgi için bkz. Serdar Öztürk, Cumhuriyet Türkiyesinde Kahvehane ve İktidar (1930-1945), 
Kırmızı Yayınları, İstanbul: 2005, s. 79-85.  
385 Nazım Ören, “Eski Hatıralar Serisi – İki Hatipten Öteki”, Dünya, 11 Mayıs 1953, s. 2.  
386 Said Selmasî’nin, Osmanlı ve İran idarelerindeki istibdat farklılığı vurgusunu Hüseyinzâde’nin metinlerinde de görmek 
mümkündür: “(…) Türkiye’de istibdad bir başlı olduğu halde, İran istibdadı yüz başlıdır. Türkiye’de bir müstebid olup, onun 
hükm-i mutlakı da İstanbul’daki Yıldız Sarayı’nda sudur eder. İran’da ise hükûmet sûreten Tahran’a mahsus iken hakikat-i 
halde her bir şehrin, her bir vilayetin valisi halkın başına bir hâkim-i mutlak kesilir. Bunların maaşları Tahran’dan gelmiyor. 
Bunlar müstakillen ahaliden “vergi” nâmı ile soyup kopardıkları vâridat ile geçinirler. Türkiye’de derebeyliğin kökü çoktan 
kazılmış olup, aristokrasiye denilen nücebâ ve zâdegân güruhu yoktur; burada ne bey ve ne de han var. İran’da ise her başını 
kaldıran kolaylıkla bey, han ve hatta ‘Prens’ olur”. Bkz. A[li] H[üseyinzâde], “Mecnun ve Leyla-yi İslâm”, Füyûzât, Nu: 20 
(23 Haziran 1907), s. 306.  
387 XIX. yüzyılın en önemli devlet adamlarından ve tarihçilerinden Ahmed Cevdet Paşa, kaleme aldığı Tarih-i Cevdet adlı 
eserinde, yüzyılın başındaki İran’ı tanımlarken “aşiretler cumhuriyeti” olarak tasvir eder: “Ol vakit İran devleti aşâir-i 
müctemia cumhuriyetine benzer bir halde olup vekil-i mutlak makamında bir mirza bulunur ise de Abbas Mirza veliahd ve 
serasker olarak her dilediğini yapardı. Eyalet valileri olan şehzadeler dahi bulundukları memleketlerde hod-serâne hareket ve 
envâi mezalim ve ta’adiyata tesaddi ederlerdi ve şehzade oldukları cihetle mazlum olanlar şikayetlerini isgâ edecek bir merci’ 
bulamadıklarından memâlik-i İraniyye zülm u teaddi ile harap olup gitmekte idi.”, Tarih-i Cevdet - X, s. 231. 



88 
 

Selmasî’ye göre, tüm bu işleyişin farkında olan şahın hazırlamış olduğu anayasa da “şeytani bir 

anayasa”dır. Ayrıca bu anayasayı Asya tipi bir anayasa olarak vurgulamaktadır. Ona göre söz konusu 

anayasada şah “layüs’el”dir ve meclis ve vekilleri yine ekseriyetle kendi tayin etmektedir. Tüm 

kararlar yine ondan çıkmaktadır. Bu düşüncelerini vurgulamasındaki asıl sebebi de kendisi için “İkinci 

İran” olarak tanımlanan Türkiye’nin benzer durumlara düşmemesi arzusundandır.  

“Herhangi bir memlekette herhangi bir rejim -isterse sunî olsun- hürriyet ve adalet lehine 

değiştiği zaman mutlaka -hele o memleket uzun bir müddet esaret altında inlemiş bir memleket 

ise- birtakım fevkalâdelikler içinde kalıyor. Eski ve yeni bütün müesseseler yerinden oynuyor; 

masum görünenler kaçıyor, mücrimler geliyor, mahiyeti meçhul olan bir cereyan, bir tufan 

memleketi meçhule doğru sürükleyip götürüyor. Şimdi Türkiye, şimdi siz tam bu hayatın içinde 

bu cereyanın önündesiniz. İran meşrutiyetinin, ilk günleri de böyle geçiyordu. İran zenginleri 

paralarını ortaya koydular. Taraf taraf mektepler, matbaalar, kulüpler açıldı. Kitaplar, gazeteler, 

mecmualar çıktı. Millet şahıyla, zenginiyle, müçtehidiyle derebeyiyle bir bayram içine gömüldü. 

Fakat çok sürmedi, eski şah öldürüldükten ve yeni şah geldikten sonra işler süratle değişmeye 

başladı. İran ikiye ayrıldı, dindarlar ve dinsizler…”388 

Meşrutiyet’in ilanı sonrasında bazı ulemada görülen, yasama işlevi ve şeriat ayrımı 

konusundaki rahatsızlık beraberinde onları liberallerle çatışmaya götürmüştür. Said Selmasî, 

konuşmasında da bu probleme atıfta bulunarak Şah’ın meclisi nasıl zayıf düşürdüğüne dikkat 

çekmekte ve ders alınması gerektiğini vurgulamaktadır.  

Erzurum’daki konferanslardan Ömer Naci’nin İran meselesine yönelik düşüncelerini tam 

olarak öğrenemesek de 1909 yılında Selanik’te yapmış olduğu bir konuşma üzerinden Naci’nin 

İran’daki hadiselere nasıl baktığına dair bir fikir sahibi olmamız mümkündür. Said Selmasî ile benzer 

fikirlerini ortaya koyduğu bu konuşması Tercüman-i Hakikat gazetesi tarafından 2 Haziran 1909 

tarihli nüshasında yazıya dökülür. İstibdad altında halkın ezilmeleri ve bir süre sonra halkın 

uyanmasıyla yeni bir hâl almaları bakımından Osmanlı ve İran idaresini bir ikiz olarak tasvir eden 

Naci, ilk olarak İran’da inkılap ateşinin nasıl tutuştuğu üzerinde birtakım bilgiler sunmaktadır. Jön 

Türklerin ekseriyetinde olduğu gibi Naci de İran’ın “Rusya-Japonya muharebesinin lütf-i tesiriyle” 

uyanmaya başladığını ortaya koymaktadır. Ona göre söz konusu muharebe sadece İran’ın değil 

Asya’nın teyakkuzunda büyük bir rol oynamamıştır. İran nokta-i nazarından savaş sonrası 

Kafkasya’da oluşan hürriyet ortamının İran’a tesirini şöyle özetler:  

“Herkes bilir ki fikr-i inkılap bir ruha girerse o ruh zulme, istibdada tahammül edemez. İranîler 

Kafkasya’ya civardır. Kafkasya’daki 4 milyon Türk unsuruyla temasta bulundular, bunlar fıtraten 

                                                 
388 Nazım Ören, “İki Hatipten Öteki”, s. 2.  



89 
 

gayur metanet tab’a mâlik insanlardır. Fikr-i inkılap için Kafkasya’dan ibret, numune aldılar. O 

kıtada hürriyet perilerinin cevelan-i ulvisini gördüler. Kafkasya’da şedid, asabi bir eser-i ihtilal 

vücuda gelmiş idi. İranlılar memâlik-i Osmaniyye’de külliyetle bulunduğu gibi Kafkasya’da dahi 

bulunuyor. Bunlar fabrikalarda amelelik, tütüncülük vesair işlerle iştigal ve temin-i maişet 

ederler. Hürriyet fikri bu kısım İranîlerde uyandı.”389    

Ömer Naci’ye göre İran’da halkın uyanmaya başlaması söz konusu olsa da “memlekette bir 

hazırlığın olmaması”, “istibdadın asırlardan beri açtığı yaradan” insanların habersiz olması, insanların 

idrak seviyelerinin düşük olması ve eğitimsiz kalmaları inkılap sürecini de çeşitli noktalardan 

etkilemiştir. Örneğin, ıslahat taraftarları istibdadı aleyhlerinde kışkırtmamak için ilk olarak sadece 

Adalethane talepleri ile yetinmeye karar kılmışlardır. Lakin ilerleyen süreçte özellikle İngiliz 

sefaretinde bu talepler kanûn-i esâsîye dönmüş “mebadîyi istiyorsanız müntehasını niçin istemeyelim, 

meşrutiyet alalım, memleketi tamamen kurtaralım” söylemleri ortaya atılmıştır. Bu söylemler 

sonrasında Muzafferüddin Şah tarafından kanûn-i esâsî verilse de asıl problem sonrasında başlamış, 

halk meselenin zorluğunu anlamıştır; Nüfusunun yüzde otuzunun imtiyaz sahibi sınıflardan 

(şehzadeler, hanlar, seyyidler, mollalar) oluşan İran gibi bir ülkede devlet işlerinde ıslahat yapmak 

oldukça müşküldür ve büyük bir mücadele gerektirir. Bu noktada ayrıca Muhammed Ali Şah gibi 

“hunhâr” “müstebid padişahların en âdisi” “insan kasaplarının en kasabı” bir hükümdarın da 

“hürriyete ve irticaya mukavemete hazırlanmamış bir millete” darbe vurması durumu daha da güç bir 

hâle getirmiştir.390 Naci’ye göre tüm bu güçlükler yaşansa da dünyada var olan Tebriz ve Selanik gibi 

memleketler inkılap hareketlerini daima ayakta tutmuş ve yaşatmışlardır.391    

Ömer Naci’nin Said Selmâsi ile birlikte sırasıyla Van, Muş ve Erzurum vilayetlerine 

gerçekleştirdiği ziyaretlerin 1908 Ağustos ayında yapıldığı ve akabinde İstanbul’a döndüğü 

söylenebilir.392 İstanbul’daki ikameti de çok uzun sürmeyen393 Ömer Naci, kendisine teklif edilen her 

türlü askeri rütbeleri kabul etmemiş, Şûrâ-yı Ümmet’in eski bir muharriri sıfatını tercih etmiştir.394 

                                                 
389 [Ömer Naci] “İran İnkılabı Hakkında”, Tercüman-i Hakikat, Nu: 10119 (2 Haziran 1909), s. 3.  
390 [Ömer Naci], “İran İnkılabı Hakkında”, s. 4.  
391  İstibdattan hürriyete geçiş bakımından kaderin Osmanlı ve İran’ı bir ikiz olarak yarattığını ifade eden Ömer Naci aynı 
zamanda bu sürecin en önemli mücadele merkezi olan İran’ın Tebriz’ini ve Osmanlı’nın Selanik’ini de hürriyetin sembolleri 
olarak birbirine benzetmektedir.  
392 II. Meşrutiyet sonrasında İstanbul, şahtan kaçan İranlılar için bir sığınma yeri ve aynı zamanda politikalarını yürüttükleri 
bir merkez konumuna gelmiştir. Said Selmasî’nin de aralarında bulunduğu çeşitli milletlerden müteşekkil hürriyet 
taraftarlarının İstanbul’da düzenledikleri bir miting için bkz. Mehdi Melikzâde, Tarih-i İnkılab-ı Meşrutiyet-i İran, C. II/5, s. 
1023-1025. Söz konusu mitinge iştirak eden Yahya Devletâbadi’nin bazı hatıraları için bkz. Yahya Devletâbadi, Hayat-ı 
Yahya, C. III, s. 38-49.  
393 Rasim Haşmet, 12 Ocak 1909 tarihli Bağçe mecmuasında Ömer Naci hakkında kaleme aldığı yazısında, Naci’nin birkaç 
gün önce tekrar İran’a gittiğinden bahsetmiştir. Buradan hareketle II. Meşrutiyet’in ilanının akabinde yaklaşık 4 aylık bir süre 
Osmanlı coğrafyasında kalmasının ardından tekrar İran’a gittiği görülmektedir. Bkz. Rasim Haşmet, “Ö[mer] Naci”, Bağçe, 
Nu: 24 (30 Kânun-i Evvel 1324), s. 9.  
394 Rasim Haşmet, agm, s. 9.  



90 
 

Rasim Haşmet, Ömer Naci’nin dünya üzerinde kötülükten ve cinayetten arınmış hükümdarların hala 

var olduğunu ve insaniyetin o zalimlerin elinde sefil ve mazlum kaldıklarını düşündükçe vicdanının 

rahat etmediğini aktarır. Bu vicdani rahatsızlık, Osmanlı’da meşrutiyetin ilanından sonra da İran’da 

meşrutiyetçilerin önderlerinden Settar Han’a yardım etmek için “insaniyetin büyük fedayisi”ni Said 

Selmasî ile birlikte tekrar o coğrafyaya götürmüştür.395 

II. Meşrutiyet’in akabinde Bâbıâli baskınında da önemli rol oynayan Ömer Naci’nin İTC’nin 

iktidarı tamamen ele almasının ardından herhangi bir makamda yer almadığı tekrar sahada olduğu 

görülür. II. Meşrutiyet’ten bir müddet sonra Halil Kut komutasında İran inkılapçılarına destek amaçlı 

İran bölgesine giden Naci, 31 Mart vakasının patlak vermesiyle İstanbul’a geri dönüş yapmak zorunda 

kalır.396 Bir süre İstanbul ve Selanik’te bulunan Ömer Naci Birinci Dünya Harbi patlak vermesi 

akabinde tekrar İran sınır bölgesine hareket eder. Altıncı Ordu müfreze kumandanı ihtiyat yüzbaşısı 

olarak İran – Rus sınır bölgelerine -özellikle de orada bulunan halkı ayaklandırmak adına- giden 

Naci,397 yakalandığı bir hastalık sebebiyle 13 Ağustos 1916 tarihinde Kerkük’te askerî hastanede vefat 

eder.398  

Naci’nin Birinci Dünya Harbi sırasında Osmanlı’nın İran ve Rusya sınır hattını korumak için 

verdiği mücadele, aslında asırlardır coğrafyada devam eden bir mesele olmuştur. Özellikle Osmanlı-

İran arasında asırlardır devam eden ve Birinci Dünya Harbi sonlarına kadar gelen iki devlet arasındaki 

bu sınır meselesinin meşrutiyet hareketleri bakımından da değerlendirildiği görülmektedir.  

3. Meşrutiyet Hareketleri Çerçevesinde Osmanlı-İran Sınır Meselesi 

3.1. Sınırın Meselesinin Tarihî Seyri 

Fatih Sultan Mehmet’in 1473’te Otlukbeli’nde Uzun Hasan ile karşılaşması ile başlayan 

akabinde Şah İsmail’in müstakil bir devlet olarak inşa ettiği Safeviler’le ve nihayetinde de Kaçarlar’la 

devam eden Osmanlı devletinin İran coğrafyasındaki siyasi mücadeleleri 20. yüzyılın başlarına kadar 

                                                 
395 Rasim Haşmet, agm, s. 9; Yeni Tasvir-i Efkâr mecmuasında “Genç Osmanlıların İstihsal-i Meşrutiyette Ahrar-ı İran’a 
İmdadı” serlevhasıyla tefrika edilen metinde 31 Mart Hadisesi öncesinde yaklaşık dört ay boyunca İran’daki hürriyet 
hareketlerine bilfiil nasıl destek verildiği hatıralarla aktarılmaktadır. Bkz. “Genç Osmanlıların İstihsal-i Meşrutiyette Ahrar-ı 
İran’a İmdadı”, Yeni Tasvir Efkâr, Nu: 3 (2 Haziran 1909), s. 6-7; Nu: 4 (3 Haziran 1909), s. 5-6; Nu: 7 (6 Haziran 1909), s. 
4-5; Nu: 11 (10 Haziran 1909), s. 6-7.    
396 Halil Paşa, Bitmeyen Savaş, s. 59-67.  
397 Ömer Naci’nin I. Dünya Harbi döneminde söz konusu askeri faaliyetleri hakkında, Genelkurmay Askeri Tarih ve Stratejik 
Etüt (ATASE) arşivinden de istifade ederek kaleme alınan kapsamlı bir yazı için bkz. Sadık Sarısaman, “Ömer Naci Bey 
Müfrezesi”, Atatürk Yolu Dergisi, IV/16 (1995), s. 501-513.  
398 Vefat haberi 18 Ağustos 1916 tarihli Tanin gazetesinde “Büyük Bir Ziyâ” başlığı altında duyurulur ve hakkında uzun iki 
yazı kaleme alınır. Ömer Naci’nin İttihad ve Terakki adına nasıl bir kayıp olduğu da şöyle ifade edilir: “Kendisi İttihad ve 
Terakki’nin ilk müessislerinden idi ve bu ilk müessisler arasında ilk ziyâ da kendisiyle vuku buluyor. Bundan dolayı bizim de 
ilk vazifemiz, Naci gibi büyük bir uzvunu daha kaybeden İttihad ve Terakki’ye en hararetli taziyelerimizi takdim etmek 
olacaktır.” Bkz. “Büyük Bir Ziyâ”, Tanin, Nu: 2759 (18 Ağustos 1916), s. 3; “Millet Yolunda”, Tanin, Nu: 2760 (19 Ağustos 
1916), s. 1; Tarık Mümtaz Göztepe, “Yakın Tarihten – Millî Hatibimiz”, Ankara Bayram Gazetesi, 2 Eylül 1952, S. 4  



91 
 

artarak devam etti. Dinî bir argümanla399 ortaya çıkan Safevî devletinin Anadolu’da Teke Türkmenleri 

başta olmak üzere Kızılbaş Türkmenlerini yanına alması Osmanlı devletinin bölgeye yönelik siyasetini 

geç de olsa400 canlandırmaya başladı.401 Nitekim dönemin Osmanlı âlimlerinden Sarıgörez Hamza 

Efendi ve Kemalpaşazâde’nin vermiş oldukları fetvalarda kafirlerden daha da kötü olarak görülen 

“mülhid” ve “ehl-i fesad” kızılbaşların katlinin vacib olduğu, mallarının helâl ve nikahlarının da bâtıl 

olduğu zikredilmektedir.402 Bu fetvaların akabinde Anadolu’da ve Rumeli’de kızılbaşları ortadan 

kaldırmaya başlayan Yavuz Sultan Selim, 1514’te Şah İsmail’i Çaldıran’da hezimete uğratarak 

Diyarbakır ve Mardin başta olmak üzere doğu vilayetlerinin hâkimiyetini ele geçirdi.403 Her ne kadar 

yenilmez olarak görülen Şah İsmail’e büyük bir darbe vursa da bölgedeki çekişmenin bitmediği 

görülmektedir. Yavuz Sultan Selim ve Şah İsmail arasındaki bölgedeki hâkimiyet mücadelesi404 

oğulları Kanunî Sultan Süleyman ve Şah Tahmasb arasında da devam ederek 1555 yılında Amasya’da 

alınan barış kararı ile yaklaşık 25 yıl süren bir sulh dönemi ile nihayete erdi. Bu anlaşma ile Tebriz, 

                                                 
399 1501’de Şah İsmail’in Akkoyunluları mağlup ederek Tebriz’de tahta geçmesiyle kurulan Safevî Hanedanlığında on iki 
imam Şiiliği de devletin resmî mezhebi ilan edilerek bir devlet politikası haline getirildi. Bazı araştırmacılar tarafından da 
Safevilerin nesebine dair en eski kaynaklardan olan Safvetü’s-Safa eserinin dahi Şiilikten siyasal çıkar sağlamak amacıyla yer 
yer tahrif edildiği ileri sürülmektedir. Bkz. Mirza Abbaslı, “Safevilerin Kökenine Dair”, BELLETEN, XV/158 (Nisan 1976), 
s. 288; Safevilerin bu politikası Osmanlı – İran mücadelesinin tarihi sürecinde en önemli etkenlerden biri oldu. Bkz. İsmail 
Safa Üstün, “İran – Safevîler’den Günümüze Kadar”, DİA, XXII/400; Michael Axworthy, İran: Aklın İmparatorluğu, (çev. 
Özlem Gitmez), İstanbul: Say Yayınları, 2016, s. 168-169.    
400 Osmanlı-Safevi mücadelesini daha da özelde Yavuz Sultan Selim’in İran seferini özgün bir makale olarak ele alan 
Şahabeddin Tekindağ, Şah İsmail’in Anadolu’yu saran faaliyetlerini devletin “layıkıyla takdir edemediğini” ortaya koyar. 
Şah İsmail’in diplomatik girişimleriyle Sultan Bayezid’den almış olduğu, müritlerinin Erdebil’i serbest bir şekilde ziyaret 
edebilmeleri iznini bu minval üzere değerlendirmektedir. Bkz. M. C. Şehabeddin Tekindağ, “Yeni Kaynak ve Vesikalar Işığı 
Altında Yavuz Sultan Selim’in İran Seferi”, Tarih Dergisi, XVII/22 (Mart 1967), s. 50-51; Dönemin çağdaş Osmanlı 
kroniklerinin de Şah İsmail’in ortaya çıkışıyla gerçekleşen hadiseleri anlamak ve anlatmaktaki zorlukları hakkında bir başka 
yorum için bkz. Feridun M. Emecen, “Osmanlı Devleti’nin ‘Şark Meselesi’nin Ortaya Çıkışı İlk Münasebetler ve İç 
Yansımaları”, Tarihten Günümüze Türk-İran İlişkileri Sempozyumu 16-17 Aralık 2002, Konya, TTK Yayınları, Ankara: 
2003, s. 34-38.  
401 Yavuz Sultan Selim henüz Trabzon’da sancak beyliği sırasında Safevîler’in, Anadolu’nun birliği ve dinî hayatı üzerinde 
ciddi tesirlere yol açacağı hususunda payitahtı uyarmakta ve kendisi de Erzincan ve Bayburt gibi Safevî topraklarına akınlar 
gerçekleştirmektedir. Aynı tarihlerde diğer bir sancak beyi Şehzade Ahmed’in ise Amasya’da ve çevresinde bulunan 
kızılbaşlarla yakın ilişkide olduğu görülmektedir. Bkz. Çağatay Uluçay, “Yavuz Sultan Selim Nasıl Padişah Oldu? [-I]”, 
Tarih Dergisi, VI/9 (Mart 1954), s. 74; Bekir Kütükoğlu, Osmanlı – İran Siyâsî Münasebetleri (1578 – 1612), s. 3; İsmail 
Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi II, Ankara: TTK Yayınları, 5. Baskı, 1988, s. 258.  Yavuz Sultan Selim’in tahta 
çıkmasıyla isyan bayrağı açan Şehzade Ahmed Anadolu’da bağımsızlığını ilan etmeye çalışırken oğullarından Şehzade 
Murad da Şah İsmail’in Anadolu’daki Türkmenleri kışkırtması ve yanına çekmesi için bölgeye göndermiş olduğu Nur Ali 
Halife’den etkilenip kızılbaş tacını giyerek Şah İsmail’e sığındı. Bkz. Çağatay Uluçay, “Yavuz Sultan Selim Nasıl Padişah 
Oldu? [-II]”, Tarih Dergisi, VII/10 (Eylül 1954), s. 127-128.  
402 Sarıgörez Nureddin Efendi olarak da bilinen Ömer Efendi’nin fetvası ve İbn Kemal’in risalesi için bkz. Tekindağ, agm, s. 
54-55; 77-78.   
403 İdris-i Bitlisi’nin teşebbüsleriyle Urumiye, Cizre, Bitlis, Palu, Hasankeyf, Siirt gibi doğu vilayetlerindeki Kürt aşiretleri de 
ikna sonucunda Osmanlı’ya bağlılıklarını bildirdi. Bkz. Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi II, s. 274-275.   
404 İran beylerinden Olama Han’ın Osmanlı’ya, Bitlis hâkimi Şeref Han’ın da İran’a iltica etmeleri ve Bağdat hânı Zülfikar 
Han’ın Osmanlı’ya Bağdat’ın anahtarlarını gizliden teslim etmesi gibi çeşitli hadiseler iki devlet arasındaki çekişmeyi artarak 
devam ettiren etkenler oldu. Şah tarafından Bağdat’ın ele geçirilmesi akabinde Sultan Süleyman tarafından İbrahim Paşa İran 
üzerine serdar tayin edildi ve akabinde kendisi de İran seferine çıktı. 1534-35 yıllarında da Tebriz’i ve Bağdat’ı Osmanlı 
hâkimiyetine aldı. Bkz. Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi II, s. 348-359.  



92 
 

Azerbaycan, Doğu Anadolu ve Irak-ı Arab bölgeleri Osmanlı’ya bırakıldı.405 Tarihte Osmanlı ve İran 

arasındaki ilk antlaşma özelliğini taşıyan bu uzlaşı ile Safevî Devletinin varlığı da Osmanlı tarafından 

kabul edildi.406  

Şah Tahmasb’ın vefatına kadar iki devlet arasında Şehzade Bayezid ve oğullarının İran’a 

sığınmaları407 gibi ciddi hadiseler cereyan etse de anlaşmaya mutabık kalındı. Lakin bu süreç 

içerisinde İran’dan Anadolu’ya gelen kızılbaş halifelerinin Anadolu kızılbaşlarını tahrik etmeleri, 

nüzur ve sadaka toplamaları ve bunları çeşitli yollarla İran’a aktarmaları ve kızılbaşlık akaidine dair 

eserleri dağıtmaları Osmanlı devletinin kızılbaş takibatını arttırdı.408 Nitekim Şah Tahmasb’ın vefatı 

sonrasında İran’da artan karışıklıklar Osmanlı tarafından dikkatle izlenmekte ve aynı zamanda uç 

beylerine askeri olarak tam teçhizatlı olmaları konusunda hükümler gönderilmektedir.409 Şah II. 

İsmail’in tahta geçmesi akabinde anlaşmaya aykırı olarak, Türk kervanlarının basılması, Selmas 

bölgesinin ele geçirilmesi ve burada bulunan Kürtlerin saptırılmaya çalışılması, İran’a iltica eden Kürt 

beylerine sancaklar verilmesi, Osmanlı hapsinde bulunan Şah Kulu oğlu Gazi, Sultan Hüseyin Bey 

oğlu Behram Bey başta olmak üzere birçok mahpusun firar ederek şaha iltica etmeleri ve iade 

taleplerinin kabul görmemesi gibi çeşitli nedenler iki devleti tekrar savaş meydanına indirdi.410 

Nitekim 1578 yılında Safeviler üzerine seferler düzenlemesi için serdarlığa getirilen Lala Mustafa 

                                                 
405 Söz konusu dönemde devletlerin sınırları belirli bir çizgilerden ziyade şehirler üzerinden oluşturuluyordu. Bkz. Sabri 
Ateş, Osmanlı – İran Sınır Bölgeleri – Bir Sınır Yapmak (1843-1914), (trc. Devrim Kaya), İstanbul: Küre Yayınları, 2020, s. 
43.  
406 Kanuni Sultan Süleyman’ın Doğu’ya yapmış olduğu Irakeyn Seferleri ve şahın kardeşi Mirza Elkas’ın Osmanlı’ya 
sığınması Şah Tahmasb’ı sulh gerçekleştirmek için girişimlerde bulunmaya sevk etti. Bu vesileler ile çeşitli teşebbüslerde 
bulunan Şah Tahmasb, Osmanlı idaresine elçiler aracılığıyla mektuplar göndererek barış tekliflerinde bulundu. 
Mektuplarında Kanuni’nin İran’a sefer düzenlemesi halinde kendisiyle savaşmayacağı, her iki devletin menfaatlerine uygun 
olanın sulh içinde yaşamak olduğu gibi hususlar üzerinde duran Şah Tahmasb, Kanunî’yi de “din-i Muhammedinin 
koruyucusu, kafirlerin düşmanı ve adalet bayrağının hâmisi” gibi sıfatlarla tarif ediyordu. İki devlet arasındaki söz konusu 
mutabakat üç madde olarak özetlenmektedir; İranlılar tarafından bir ihlal bulunulmadığı müddetçe sınır boylarının İran’a 
saldırıdan kaçınmaları, İran’da sahabelere sövülmenin yasaklanması ve İranlı hacıların Harameyn bölgesine rahat ve güvenli 
bir şekilde ziyaret edebilmeleri. Söz konusu anlaşma hakkında detaylı bilgi için bkz. A. Ekber Diyanet, İlk Osmanlı – İran 
Anlaşması (1555 Amasya Musalahası), İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1971; Remzi Kılıç, “Kanuni Sultan Süleyman 
Devri Osmanlı – İran Münâsebetleri (1520-1566)” Yayınlanmamış Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Kayseri: 1994, s. 295-300.  
407 Şehzade Beyazıd ve oğullarının İran’a sığınmaları hakkında detaylı bilgi için bkz. İsmail Hakkı Uzunçarşılı, “İran Şahına 
İltica Etmiş Olan Şehzade Bayezid’in Teslimi için Sultan Süleyman ve Oğlu Selim Taraflarından Şaha Gönderilen Altınlar 
ve Kıymetli Hediyeler”, BELLETEN, XXIV/93 (Ocak 1960), s. 103-108; Kılıç, agt, s. 324-339.  
408 III. Murad’ın cülusunu tebrik için Şah Tahmasb’ın İran’dan göndermiş olduğu heyet Osmanlı hududuna dahil olduğunda 
Erzurum beylerbeyine, heyetin ihtiyaçlarının giderilmesi yanında kızılbaş taraftarları ile heyetin temas ettirilmemesi böyle bir 
durumun gerçekleşmesi halinde de refakat eden memurlar tarafından söz konusu kişilerin köy, isim ve şöhretleriyle birlikte 
kayıt altına alınarak hükûmete bildirilmesi emredildi. Bkz. Bekir Kütükoğlu, Şah Tahmasb’ın III. Murad’a Cülus Tebriki, 
İstanbul Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1960, s. 3-4. (Tarih Dergisi, XI/15’den ayrı basım)   
409 İran tarafından sulhe riayet edildiği takdirde herhangi bir harekette bulunulmaması da emredilmektedir. Bkz. Kütükoğlu, 
Osmanlı – İran Siyâsî Münasebetleri, s. 18-19, Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi III-II, s. 245. 
410 Sulhun bozulmasına neden olan söz konusu hadiseler ve Osmanlı’nın “nefs-i müdafaa” anlayışı altında taarruza geçmesi 
hakkında detaylı bilgiler için bkz. Kütükoğlu, Osmanlı – İran Siyâsî Münasebetleri, s. 14-31; İran cephesinden sulhun III. 
Murad’ın Amasya antlaşmasını ihlaliyle başladığı hakkındaki görüşler için bkz. Atâullah-i Hasanî, “İranlı Tarihçilere Göre 
Osmanlı İran İlişkilerindeki Krizin Nedenleri (975-1049/1577-1639)”, (çev. Derya Örs), Tarihten Günümüze Türk-İran 
İlişkileri Sempozyumu 16-17 Aralık 2002, s. 17-18.  



93 
 

Paşa, yanına aldığı Özdemiroğlu Osman Paşa ile birlikte Gürcistan, Şirvan ve Dağıstan bölgelerinde 

hâkimiyet kurdular.411 Bölgedeki bitmeyen mücadeleler devletleri özellikle ekonomik olarak 

yıpratması iki ülkeyi de anlaşma zeminine getirdi.412 1590’da İstanbul’da gerçekleşen anlaşma ile 

Azerbaycan, Tebriz, Karabağ, Şirvan, Gence, Kars, Tiflis, Şehrizor, Nihavent, ve Loristan Osmanlı 

toprakları olarak kabul edildi.413  

XVI. yüzyılın ikinci yarısından itibaren baş gösteren ve XVII. yüzyılın başlarında da devam 

eden Celâlî isyanları414 ile yine aynı dönemde cereyan eden Avusturya Harbi, Osmanlı’ya kaybettiği 

toprakları geri almak isteyen İran tarafından bir fırsat görüldü.415  Şah Abbas’ın iç karışıklıkları 

dindirmesi ve Özbek kuvvetlerini yenmesi ile yüzünü tekrar Osmanlı’ya dönmesinde ekonomik güç 

kazanma düşüncesi de önemli bir etken idi. Nitekim bunun için ticari yollara hâkimiyet sağlanması, 

İran ipeğinin Osmanlı’yı transit geçerek Avrupa’ya ulaştırılması konularında gayr-i müslim devletlerle 

direk ilişkiler kurulmaktaydı.416 Şah Abbas ordularının yaptığı seferlerle Tebriz, Azerbaycan, Revan, 

Şirvan, Şemahi ve Gence bölgeleri geri alınırken 1612 yılında imzalanan Nasuh Paşa antlaşması ile de 

Kanuni devri hudutları esas kabul edildi. Tebriz ve Revan gibi bölgeleri tekrar geri alan Şah buna 

mukabil anlaşma gereği Osmanlı’ya her yıl 200 yük ipek vermesi kararlaştırıldı.417 Lakin iki devlet 

arasındaki huzursuzluklar418 nihayete ermemekle birlikte 1623 yılında Bağdat’ın Safeviler tarafından 

alınması Osmanlı’yı tekrar İran seferlerine yöneltti. 1635’te Revan seferine çıkan IV. Murad, Bağdat’ı 

                                                 
411 Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi III-I, s. 57-63; Kütükoğlu, Osmanlı – İran Siyâsî Münasebetleri, s. 32-41; 91-107; Lala 
Mustafa Paşa’nın bu seferi sırasında Anadolu’da özellikle iktisadi olarak yaşanan sıkıntılar devletin bölgede hâkimiyetini 
kurmasını daha da zorlaştırmıştı. Harp öncesinde Anadolu’dan çağrılan askerlerin sefere katılması durumunda eşkıyaların 
ayaklanacakları ihtimali de halk arasında endişeler doğurmakta idi. Bkz. Mustafa Akdağ, Celâlî İsyanları (1550-1603), 
Ankara: Ankara Üni. DTC Fakültesi Yayınları, 1963, s. 114-115.  
412 Osmanlı devletinin uzun süreli seferler düzenlemesi, ele geçirilen yerlerde kazançların azlığı bir süre sonra askerlerini 
huzursuzluğa sevk etti. Bu huzursuzluk da sınır kalelerine gönderilen askerlerin firar etmesi gibi itaatsizlikleri ortaya 
çıkarmaya başladı. Devletin ekonomik sıkıntısı yanında Batı’da Avusturya ile mücadelesi Şah Abbas’ın barış teklifini kabul 
etmede en önemli etkenler oldu. İran zaviyesinden bakıldığında, Osmanlı devleti haricinde Özbek kuvvetleri ile de mücadele 
içerisinde olan Şah Abbas ayrıca iç karışıklıklarla da uğraşmakta merkezi sistemi kuvvetlendirmeye çalışmakta idi. Bu 
bakımdan mücadele ettiği sahalardan biri olan Osmanlı’yla -bir süreliğine de olsa- bir itilaf gerçekleştirmesi Özbek 
tehlikesini ortadan kaldırması ve iç isyanları bastırması için bir fırsat görüldü. Bkz. Kütükoğlu, Osmanlı – İran Siyâsî 
Münasebetleri, s. 194-201; Atâullah-i Hasanî, agm, s. 21.  
413 Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi III-I, s. 63; Ayrıca bu anlaşmada 1555 Amasya anlaşmasında zikredilen maddeler tekrar dile 
getirilerek anlaşma şartları olarak sunuldu. Bkz. Kütükoğlu, age., s. 202.  
414 Mustafa Akdağ, Osmanlı’da ortaya çıkan Şeyh Celâller ve Baba Zinnunlar gibi Şii mezhepli ayaklanmaların, devletin 
bütün müesseselerini yıkmak amacıyla hareket ettiklerini belirtirken, Celâlî İsyanı hadiselerinin devleti yıkmaktan ziyade 
yeni gelişmelere sevk etmek üzere olduğunu zikreder. Bunu harekete katılan kişilerin mezhep ve devlet görüşü olarak 
birbirlerinden ayrılmaması üzerinden delillendirir.  Bkz. Mustafa Akdağ, age, s. 1.  
415 Uzunçarşılı, age., s. 64. 
416 İran sarayında batılı elçilerin bulundurulması, Hüseyin Ali Big Bayat ve Antoni Sherley’in Avrupa’ya elçi olarak 
gönderilmesi şahın Osmanlı’ya karşı Avrupalılarla ittifak kurma niyetinde olduğuna yorumlanmaktadır. Bkz. Ataullah-i 
Hasanî, agm., s. 23; Uzunçarşılı, age., s. 63-64; Kütükoğlu, age., s. 254.  
417 Melike Sarıkçıoğlu, “Osmanlı – İran Hudut Anlaşmazlıkları (1847-1913) ve 1913 İstanbul Protokolü”, Doktora Tezi 
Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta: 2009, s. 14; Söz konusu anlaşma öncesi görüşmelerde 
Osmanlı Devleti Sünnilerin yaşadığı toprakların iadesini talep ediyordu. Bkz. Ateş, age., s. 44.  
418 Anlaşma gereği taahhüt edilen ipeğin her sene gönderilmemesi huzursuzluğu arttıran önemli nedenlerden biridir. Bkz. 
Uzunçarşılı, age., s. 67.  



94 
 

yaklaşık 15 yıl aradan sonra (1638) tekrar Osmanlı hâkimiyeti altına aldı. Kemankeş Kara Mustafa 

Paşa’nın Bağdat üzerinden İran’a seferler düzenlemesi ve uzun süredir devam eden savaşın ekonomik 

sıkıntılara yol açması, askerin ve halkın yıpranması devletleri tekrar barış masasında bir araya 

getirdi.419 Zühâb’da gerçekleşen Kasr-ı Şirin Antlaşması (1639) ile Irak-ı Arab bölgesi olarak kabul 

edilen Bağdat, Basra ve Şehrizor Osmanlı’da, Revan ise Safeviler hâkimiyetinde kaldı. Aynı zamanda 

daha önceki antlaşmalarda da zikredilen teberrailiğin yasaklanması bir kez daha Osmanlı idaresi 

tarafından vurgulandı.420 Kasr-ı Şirin Antlaşması Osmanlı – İran devletleri arasındaki XX. yüzyılın 

başlarına kadar devam eden sınır meselelerinde temel nokta kabul edildi. Sınır görüşmeleri ve 

anlaşmalar ekseriyetle bu antlaşma üzerine inşa edilmeye çalışıldı. Yaklaşık iki yüzyıl sonrasında 

İngiltere ve Rusya’nın aracılığıyla gerçekleşen Erzurum görüşmelerinde (1843-1847) Osmanlı 

temsilcisi bu antlaşmaya atıflarda bulunmakta idi.421  

Osmanlı devleti 1718 yılında Venedik ve Avusturya ile yapmış olduğu Pasarofça Antlaşması 

ile büyük toprak kayıpları yaşayarak422 Doğu Avrupa’dan çekilmek zorunda kalması yeni bir strateji 

geliştirmesine yol açtı. Batı’da kaybettiği toprakların yerini doğudan telafi etme niyeti Osmanlı’yı 

tekrar İran sahasına yöneltti.423 İran’daki taht kavgalarını da fırsat bilen Osmanlı, Tiflis, Tebriz, Revan 

gibi bölgeleri tekrar hâkimiyet sahasına dahil etmek üzere İran’a seferler düzenlemeye başladı ve 

akabinde buraları topraklarına ilhak etti.424 Aynı dönemde Rusya’nın da sıcak denizlere inme 

düşüncesi ile İran’a yapmış olduğu saldırılar425  bölgede Osmanlı ve Rusya’yı da karşı karşıya 

getirdi.426 1724 yılına gelindiğinde ise iki devlet arasında imzalanan İstanbul Antlaşması (İran 

Mukasemenâmesi) ile İran’ın kuzey kısmı iki devlet arasında paylaştırıldı.427  

                                                 
419 Remzi Kılıç, “Osmanlı – İran Arasında Kasr-ı Şirin Barış Antlaşması (1639)”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, S. 5 (2000), s. 266.  
420 Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi III-I, s. 205-206; Kılıç, agm, s. 281-282.  
421 Osmanlı temsilcisinin söz konusu alıntısı için bkz. Ateş, age, s. 46.    
422 Pasarofça Antlaşmasının detayları için bkz. Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi IV, s. 140-146.  
423 Yahya Kalantari, “Feth-Ali Şah Zamanında Osmanlı-İran Münasebetleri (1797-1834)”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sonçağ Tarihi Kürsüsü, İstanbul: 1976, s. 2; İran sahasına bir ajan olarak gönderilen 
Ermeni asıllı Petros di Sarkiz Gilanentz tarafından Başpiskopos Minas Tigranyan’a hitaben kaleme alınan ve 1722 Mart – 
1723 Ağustos ayları arasında İran’da geçen olayları işleyen kronolojide, Osmanlı’nın İran sahasına yönelmesinde en önemli 
etkenin Rusya’nın İran topraklarına dahil olması gösterilir. Rusların İran’dan sonra Osmanlı topraklarına dahil olabilecekleri 
ihtimalinin Osmanlı’da bir endişe yarattığı aktarılır. Bkz. Hrand D. Andreasyan, (trc. ve haz.) Osmanlı-İran- Rus İlişkilerine 
Ait İki Kaynak (I- Petros di Sarkis Gilanentz’in Kronolojisi II- Nadir Şah Devrine ait bir Anonim Kronoloji), İstanbul: 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1974, s. 36.  
424 1723 tarihinde dönemin şeyhülislamı Abdullah Efendi’den alınan fetvalarda barışın feshedilmesi ve Şii erkeklerinin 
katlinin vacip olduğu ve ashaba söven kızılbaşların memleketinin darülharp kabul edilerek savaş açılmasının meşru ve 
nihayetinde de ele geçirilen kadın ve çocukların esir olduğu zikredildi. Söz konusu fetvalarla başlayan fetihler hakkında 
detaylı bilgi için bkz. Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi IV, s. 175-182.  
425 Abdurrahman Ateş, “Avşarlı Nadir Şah ve Döneminde Osmanlı-İran Mücadeleleri”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 
Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta: 2001, s. 27-31.  
426 Sarıkçıoğlu, agt., s. 15-16.  
427 Anlaşma maddeleri için bkz. Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi IV, s. 192-194.  



95 
 

Afganlılara karşı Safevîleri tekrar güçlü konuma getiren ve Safevîlerin son dönemlerde 

Osmanlı’ya kaybettiği toprakları (Nihavend, Hemedan, Kirmanşah ve Tebriz) geri alan Afşar 

aşiretinden Nadir Han, Safevilerin son dönemlerinde diğer devletlerle yapılan tüm anlaşmaları yok 

hükmünde kabul etti.428 Bu tarihlerde Osmanlı’da kültürel tarih açısından yaşanan önemli bir gelişme 

Osmanlı-İran sınır meseleleri konusunda yeni bir katkı sağladı. İbrahim Müteferrika’nın 

Yirmisekizçelebizâde Mehmed Said Paşa ile kurmuş olduğu (1727) ilk Türk matbaasında ilk kez 

“Memâlik-i İrân” haritası çizildi. 1142 (1729-1730) tarihini taşıyan bu haritada “hudud-i memâlik-i 

Osmaniyye” çizilmekte ve o dönemde hâkimiyet mücadelesi olan Tebriz, Nihavend, Hemedan 

Kirmanşah bölgeleri Osmanlı’ya dahil edilmekteydi.429 

 1736 yılına gelindiğinde III. Abbas’ı tahttan indirerek Safevî Hanedanlığına fiili olarak son 

veren Nadir Şah, hükümdarlığı döneminde Osmanlı ile ilişkilerinde yeni bir dönem başlattı. Tahta 

geçmesinin hemen akabinde Osmanlı ile barış görüşmelerine430 başlayan şah, daimî bir sulh 

sağlanması için elçileri aracılığıyla girişimlerde bulundu. Arada 4 yıllık (1742-1746) bir muharebe 

dönemi431 olsa da 1746 yılında imzalanan Kerden Antlaşması ile iki devlet arasındaki sınır için Kasr-ı 

Şirin Antlaşması esas kabul edildi. Caferilik mezhebinin beşinci mezhep olarak kabulü ve buna binaen 

Mekke’de beşinci rükn olarak yer alması teklifleri haricinde Nadir Şah’ın sunmuş olduğu diğer 

teklifler kabul gördü. Söz konusu anlaşmada ayrıca, İran hacılarına emiru’l-hac tayin edilmekle 

birlikte Bağdat ve Şam üzerinden hacca gidecek hacıların yol güvenliğinin sağlanması ve 

ihtiyaçlarının karşılanması; 3 senede bir değiştirilmek üzere karşılıklı elçilerin bulundurulması; iki 

tarafın da esirleri serbest bırakması ve iadelerinin sağlanması; iltica eden vatandaşların korunmayıp 

iade edilmesi; Osmanlı bölgelerini (Atebât-ı Âliye) ziyaret eden diğer İranlı vatandaşların ticaret malı 

bulunmadıkça bir maddi yükümlülüğe (bâc) tabi tutulmaması; ticaret amaçlı olarak gelen 

vatandaşların da sadece gümrük vergisine tabi tutulmaları kararlaştırıldı.432 

Kerim Han ile başlayan Zend hanedanlığı dönemine gelindiğinde devletler arası ikili 

ilişkilerin geçmişe nazaran daha iyi olduğu gözlenmektedir. Nitekim I. Abdülhamid, III. Mustafa’nın 

                                                 
428 Abdurrahman Ateş, agt., s. 79-80; Michael Axworthy, İran: Aklın İmparatorluğu, s. 195.  
429 BOA, HRT.h../103. Haritanın daha vasıflı hâli Yale Map Collection’dan alınarak ekler kısmına konmuştur. Bkz. EK VII.  
430 Elçiler aracılığıyla ve mektuplaşmalar üzerinden gerçekleşen bu müzakerelerde Nadir Şah, beş maddelik bir anlaşma 
metni sunarak bu metin üzerinden mutabakat sağlamaya gayret etti. Teklif edilen anlaşma metninde en dikkat çeken ve en 
tartışmalı madde ise Caferilik mezhebinin beşinci mezhep olarak kabul edilmesi ve Mekke’de diğer mezheplerin yanında 
beşinci rükn olarak yer verilmesidir. Bu görüşmelerdeki Şah ve Padişahın mektupları 3 numaralı Nâme-i Hümâyun 
Defterinde asılları ve tercümeleri birlikte kayıt altına alınmıştır. Bkz. BOA, A.{DVNSNMH.d/3. Abdurrahman Ateş, söz 
konusu defterden hareketle görüşmeler hakkında detaylı bilgiler sunmaktadır. Bkz. Ateş, agt., s. 114-126. 
431 Dönemin Gurkanlı padişahı Muhammed Şah, Osmanlı-İran arasında mücadelenin yaşandığı bu dönemde Osmanlı 
devletine bir elçi göndererek (1744) Nadir Şah ile hiçbir şekilde anlaşma yapılmaması tavsiyelerini ve onun anlaşmalara 
riayet etmediği uyarılarını yapar. Bkz. Y. Hikmet Bayur, “Osmanlı Devleti’nin Nadir Şah Afşar’la Barış Yapmasını Önlemek 
Amacını Güden Bir Gurkanlı Denemesi”, BELLETEN, XIII/49 (Ocak 1949), s. 91-95.     
432 BOA, HAT./ 7-220.  



96 
 

vefatı akabinde tahta çıktığı vakit Kerim Han’a göndermiş olduğu mektubunda, Nadir Şah döneminde 

iki devlet arasında imzalanan anlaşmanın devamlılığı için “muânid” bir tavır sergileyeceğini ifade 

eder.433 1770’lere gelindiğinde yerel ve merkezi yaşanan bazı anlaşmazlıklar iki devleti tekrar karşı 

karşıya getirir. Bağdat valisi Ömer Paşa’nın İranlı hacılardan fazla vergi alması ve baskı uygulaması 

İran tarafından şikâyet edilir.434 Şikayetlerin karşılık bulmaması neticesinde de Kerim Han kardeşi 

Sadık Han birlikte Basra’yı kuşatıp işgal eder.435  

Osmanlı cephesinden şaha gönderilen bir mektupta ise Nadir Şah’ın vefatının akabinde 

İran’da çıkan karışıklık ve ihtilal esnasında “rüsum-i hemcivari”ye riayet edilmesi hakkında sınır 

boylarına tembihlerde bulunulduğu, anlaşmaya aykırı harekete cevaz verilmediği436 ve bunların 

herkesçe bilindiği halde İran tarafından Basra’ya yapılan kuşatma eleştirilmekte ve Basra’nın iade 

edilmesi istemektedir.437 Bu talebin sonuçsuz kalmasıyla I. Abdülhamid kendisine isyan olarak 

gördüğü bu duruma karşılık fetva yayınlamasını talep etti.438 Kerim Han’ın vefatıyla başlayan 

İran’daki iktidar mücadelesi İran’ın Basra’daki hâkimiyetini zayıflattı. Nihayet Bağdat valisi Hasan 

Paşa’nın girişimiyle Basra tekrar Osmanlı’ya ilhak edildi. (1779)439  

XVIII. yüzyılın sonuna gelindiğinde İran’da Türkmen aşiretlerinden Kaçarların kurmuş 

olduğu hanedanlık ile yeni bir döneme girildi. Yaklaşık 130 yıl hâkimiyet sürecek olan bu hanedanlık 

ile Osmanlı ilişkileri ilk olarak problemli başladı. Hanedanlığın ilk şahı Ağa Muhammed Han ile onun 

halefi Feth Ali Şah’ın hükümdarlıkları Osmanlı tarafından kabul edilmedi.440 Aynı şekilde İran’ın 

Rusya’ya karşı bir İslâm birliği oluşturma girişimleri de Osmanlı tarafından kabul görmedi.441  

                                                 
433 BOA, A.{DVNSNMH.d/9, s. 31.  
434 Sabri Ateş, age, s. 49.  
435 Kerim Han’ın Basra’yı hâkimiyeti altına almasını sadece İranlı hacılara yapılan hareketlerle değil yeni ortaya çıkan 
ekonomik ve siyasi gelişmelerle de ilişkilendirmek gerektir. İran’ın Bûşehr ve Bender Abbas limanlarında bulunan 
yoksulluğa karşılık Basra limanında yaşanan iktisadî canlılık, Irak’ta bulunan İranlı ailelerin İran’a geri döndürülme 
politikası, Basra valisinin İran aleyhine bazı siyasetleri ve son olarak Osmanlı’nın Ruslarla yapmış olduğu savaşlar 
neticesindeki yaşadığı iç karışıklıklar Kerim Han’ın Basra üzerine hareket etmesinde diğer önemli nedenler olmuştur. Ayrıca 
Basra bölgesinin en nüfuzlu ailelerinden Baban hanedanı içerisindeki iktidar mücadelesinde tarafların, anlaşmazlık 
durumundan veya devletin tutumundan İran’a sığınmaları da Kerim Han’ın Basra’ya sefer düzenlemesinde bir etken 
olmuştur. Bkz. Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi IV, s. 458-462; Yahya Kalantari, agt, s. 5-9; Rızâ Şabânî, “Efşâriye ve Zendiye 
Döneminde (h. 1135-1210/M. 1723-1796) İran- Osmanlı İlişkileri”, (çev. Hicabi Kırlangıç), Tarihten Günümüze Türk-İran 
İlişkileri Sempozyumu 16-17 Aralık 2002, s. 86; İbrahim Aykun, “Erzurum Konferansı (1843-1847) ve Osmanlı-İran Hudut 
Antlaşması”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum: 1995, s. 13-14.  
436 Bağdat ve Erzurum valilerinin bir serdar tayini ile İran’ın üzerine gidilerek intikam alınabileceği hakkında saraya 
gönderdikleri tahriratlara cevabi yazılarda Nadir Şah’la yapılan ahde riayet etmeleri emredildi. Bkz. Uzunçarşılı, Osmanlı 
Tarihi IV, s. 311, dipnot: 3.  
437 BOA, A.{DVNSNMH.d/9, s. 102.  
438 Sabri Ateş, age, s. 49. Söz konusu fetva için bkz. Tarih-i Cevdet - II, s. 305.  
439 Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi IV, s. 463.  
440 Yahya Kalantari, agt, s. 18, 25.  
441 Sabri Ateş, age, s. 57-59; XVIII. yüzyılın başında Rusya ile karşı karşıya kalan İran’da Abbas Mirza, Osmanlı Nazırı 
Seyyid Halil Paşa’ya gönderdiği bir mektubunda Osmanlı-İran ittifakının faydalarından bahsetmektedir. Bkz. Firoozeh 



97 
 

Devletlerin merkezileşme ve ulusal kimlik kazanma yolundaki politikaları iki devleti XIX. 

yüzyılda daha sık karşı karşıya getirmiş ve özellikle sınır bölgesindeki Kürt aşiretlerin konumları, 

faaliyetleri442 iki devlet arasındaki ihtilafın en önemli sebeplerinden biri olmuştur.443 Mevsimsel 

olarak yaylak arazileri kullanmak için kabilelerin sürekli hareketleri, devletlerin bölgede kontrol 

sağlamasını zorlaştırmış ve bu durum da bölgede bir iktidar boşluğu yaratmıştır. Nitekim kabileler 

hangi devlet ile bir sorun yaşasa diğer devlete iltica etmekle bölgesel gücünü devam ettirmeye 

çalışmakta idi.444 Buna karşılık devletler ise merkezileşme yolunda göçebeleri iskân ettirme, zorunlu 

askerliği yürürlüğe koyma, yeni vergiler getirme, pasaport benzeri seyahat belgelerini zorunlu kılma 

ve gümrük binalarını arttırma gibi yeni düzenlemeler ile sabit bir sınır oluşturma gayreti içerisinde 

idiler.445 Lakin bu süreç içerisinde tarafların çokça karşı karşıya geldiği görülmektedir.446 

Osmanlı’nın Yunan ayaklanmaları ile mücadele ettiği bir dönemde (1821) İran veliahdı 

Abbas Mirza’nın Doğu Anadolu’nun birçok bölgesini zapt etmekle birlikte Erzurum’a kadar 

ilerlemesi, kardeşi Muhammed Ali Mirza Devletşah’ın da Bağdat’ı muhasara altına alması iki devlet 

arasında tekrar sıcak teması başlattı.447  Söz konusu gelişmelere karşılık İstanbul’un mukabelesi, 

Mehmet Emin Rauf Paşa’yı şark seraskerliğine getirmek ve dönemin şeyhülislamından Osmanlı 

sınırlarına saldırıda bulunan refâvız-ı Acem’in ülkesinin darulharp olduğuna dair fetva almak oldu.448 

Kısa süreli çatışmalar yaşansa da Abbas Mirza komutanlığında Erzurum üzerine giden İran askerleri 

                                                                                                                                                         
Kashani-Sabet, Sınır Kurguları – İran Ulusunun Şekillenmesi (1804-1946), (çev. Duygu Şendağ), İstanbul: İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, 2018, s. 31.    
442 XIX. yüzyılda Zilan, Celâli ve Haydaran aşiretlerinin sınır bölgelerindeki konumları ve Osmanlı devletinin bu aşiretlere 
yönelik bölgedeki politikaları için bkz. Yener Koç, “Nomadic Pastoral Tribes at the Intersection of the Ottoman, Persian and 
Russian Empires (1820s-1890s)”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Boğaziçi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul: 
2020, s. 182-292.  
443 Musul vilayetini İran’dan ayıran hududun iki tarafında Kürt aşiretlerinin bulunduğu ve bu aşiretlerin dönem dönem 
hududun diğer tarafına iltica ettikleri ve bu gibi “ehemmiyetsiz” vakaların da yaklaşık dört asırdır devam edegeldiği 
ekseriyetle de sulhen çözülmeye çalışıldığı hakkında bkz. “Orada Ne Var?”, Sancak, Nu: 66 (15 Teşrin-i Evvel 1906), s. 3.  
444 Bölgenin en büyük aşiretlerinden olan Babanların, kendi özerkliklerini korumak adına takip ettikleri ikili siyaseti ve 
bunun neticesi olarak Osmanlı ve İran’ın karşı karşıya kalması hakkında detaylı malumat için bkz. Tarih-i Cevdet – XI, s. 31-
35.  Sınır bölgesinin diğer önemli bir aşireti olan Haydaran’ların sınırdaki hareketliliği ve tabiiyetlerinin “meşkuk” olması 
dolayısıyla iki devleti nasıl karşı karşıya getirdiği hakkında bkz. Tarih-i Cevdet – XII, s. 3-10; İran bölgesinde bulunan bazı 
ahalinin Osmanlı’ya vergi vermeleri ile başlayan bir anlaşmazlık için bkz. “Şuûnat – Osmanlı ve İran”, Tuna, Nu: 173 (27 
Mart 1322), s. 1-2.  
445 Sabri Ateş, age, s. 61.  
446 Tebriz ve Hoy Beylerbeyi Dumbulli Cafer Kuli Han’ın Ağa Muhammed Han’ın ölümünden sonra isyan ederek 
Osmanlı’ya iltica etmesi, Vahhabilerin Kerbela’da Hz. Hüseyin türbesine saldırıda bulunması öte yandan Baban mutasarrıfı 
Abdurrahman Paşa’nın Osmanlı’dan kaçarak İran’a iltica etmesi iki devlet arasındaki sıcak teması arttıran hadiseler oldu. 
Bkz. Yahya Kalantari, agt, s. 24-41.  
447 Abbas Mirza’nın önderliğinde İran’ın Osmanlı’ya savaş açmasında, İranlı hacıların kötü muamele gördüğü, Haydaran ve 
Sipki aşiretlerinin Osmanlı’ya iltica etmeleri ve İran’ın Rusya’ya kaybettiği toprakları Osmanlı üzerinden telafi etme 
düşüncesi gibi çeşitli sebepler zikredilmektedir. (Sarıkçıoğlu, agt, s. 23; Sabri Ateş, age, s. 81) Lakin Ahmed Cevdet 
Paşa’nın bu konudaki düşüncesi daha genel ve nettir: “İranlılar Devlet-i Aliyye’nin eyyam-ı meşguliyetinden istifade etmek 
üzere fırsat gözetmekte oldukları cihetle Rum fetretinden dolayı Devlet-i Aliyye’nin gavâili arttıkça onların dahi hırs ve 
tamahları artmakta tavır ve muameleleri tebeddül etmekte idi.” Bkz. Tarih-i Cevdet – XII, s. 3.  
448 Yahya Kalantari, agt, s. 148-149; Sabri Ateş, age, s. 84;  



98 
 

arasında şiddetli bir kolera hastalığının zuhur etmesi,449 İranlı tüccarların yaşadığı ticari kayıplarından 

dolayı İran şahına baskı uygulamaları ve Osmanlı’nın Yunan isyanları ile meşgul olmasından 

mütevellit biran önce İran ile sulh yapma isteği gibi etkenler iki devlet arasında yeni bir anlaşma 

sağladı.450 1823’te imzalanan Erzurum Antlaşması ile Kerden Antlaşmasının maddeleri bir kez daha 

teyit edilerek taraflarca kabul edildi. Aynı zamanda İran’ın ele geçirmiş olduğu yerlerin Osmanlı’ya 

iade edilmesi kararlaştırıldı.451    

I. Erzurum Antlaşmasında modern anlamda bir sınır çizgisinin çizilmemiş olması, ayrıca 

aşiretlerin tabiiyeti konusundaki “meşkuk”luğun izale edilmemiş olması aşiretlerin sınır aşırı 

hareketlerini ve bunun neticesinde çıkan anlaşmazlıkları devam ettirmiş bu durum da nihai bir 

anlaşmanın sağlanmasını zorlaştırmıştır.452 Her ne kadar 1843-1847 tarihleri arasında Rusya ve 

İngiltere devletlerinin aracılığıyla Erzurum Konferansı -ki bu konferans bugünkü Osmanlı – İran 

hudut bölgesinin bir sınıra dönüşmesinin temelini oluşturmaktadır-453 yapılsa da  bu büyük devletlerin 

bölgedeki politikaları454 da zaman zaman Osmanlı ve İran’ı karşı karşıya getirmiştir.455 Erzurum 

                                                 
449 “Gariptir ki Abbas Mirza bervech-i balâ Toprakkale’den Çarhacı Paşa fırkasını bozmuşken ferdası ordusunda bir şiddetli 
kolera illeti zuhur ile İranlılar cenazelerini defne vakit bulamamıştır ve bu illet ol havalice henüz malum bir şey olmayıp 
bağteten böyle zuhur ile îras-ı dehşet edecek İran ordusu tarumar ve Abbas Mirza ric’ate mecbur olmuştur.” Bkz. Tarih-i 
Cevdet – XII, s. 12.  
450 Cevdet Paşa, Osmanlı tarafından her zaman muhafaza edilen İranlı tüccarların şaha göndermiş oldukları arzuhalde, Rum 
eşkıyaları ile uğraşmakta olan Osmanlı’ya yardım etmek yerine onunla yapılan ahdi bozup saldırmanın şeriatın hilafına 
olduğunu belirttikleri aktarır. Tarih-i Cevdet – XII, s. 13.  
451 Erzurum Antlaşmasında daha önceki antlaşmalara kıyasla ilk kez mezhepsel vurgu yapılmamış ve daha seküler ve modern 
ilişkilerin oluşması için adımlar atılmıştır. Bkz. Sabri Ateş, age, s. 88-89.  
452 Osmanlı-İran sınırında yaşanan aşiret sorunları için bkz. Sarıkçıoğlu, agt, s. 41-66.  
453 1843’ten başlayıp 1914’e kadar gelen süreçte Osmanlı – İran hudud bölgesinin bir sınıra dönüşme serüvenini ele alan 
kıymetli çalışmalar yapılmıştır. Bunlardan ilki İbrahim Aykun, kaleme aldığı “Erzurum Konferansı (1843-1847) ve Osmanlı-
İran Hudut Antlaşması” (Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum: 1995) adlı çalışmasıdır. Çalışmada 
yaklaşık 4 yıl süren Erzurum Konferansının detayları ve bu süreç içerisinde sınırdaki hareketler ve yabancı devletlerin 
arabuluculukları ele alıp değerlendirilmektedir. İkinci çalışma ise Melike Sarıkçıoğlu’nun “Osmanlı – İran Hudut 
Anlaşmazlıkları (1847-1913) ve 1913 İstanbul Protokolü” (Doktora Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Isparta: 2009) başlıklı çalışmasıdır. Sarıkçıoğlu, yaklaşık 70 yıllık tarihi süreçte, sınır sorunun nereleri kapsadığı 
hangi konuları içerdiği, anlaşmazlıkların hangi noktalar üzerinde olduğu ve bunun çözümü için devletlerin nasıl çalıştıkları 
ve nihai olarak da aracı devletlerin nasıl tesir ettiği üzerinde durmaktadır. Son olarak Sabri Ateş’in kaleme aldığı Osmanlı-
İran Sınır Bölgeleri: Bir Sınır Yapmak 1843-1914 (Küre Yayınları, İstanbul: 2020) serlevhalı eserinde “hudud”un “sınır”a 
dönüşümünde devletlerin merkezileşme hareketlerinin nasıl etki ettiği ve bunun ilişkilerini nasıl şekillendirdiği ve nihai 
olarak da bölge halkının bu mevzuda nasıl bir rol üstlendikleri konularını ele almaktadır.  
454 İngiltere Hindistan’a ulaşmak için İran üzerinden bir koridor oluşturmayı planlarken, Rusya İran üzerinden sıcak denizlere 
inme siyasetini takip etmekteydi. Bu planlarını hayata geçirmek için bölgede farklı stratejiler uygulayan iki devletin 
çekişmesi 1907 yılına gelindiğinde aralarında yapmış oldukları antlaşma ile İran’ın taksimi ile neticelendi. Tampon bir bölge 
bulunmakla birlikte İran’ın kuzeyi Rusya’nın, güney bölgesi ise İngiltere’nin nüfuz alanı kabul edildi. Bkz. Firoozeh 
Kashani-Sabet, age, s. 163-164. Anlaşma maddeleri hakkında detaylı bilgi için bkz. “Havâdis – Dâhiliye – İngiltere-Rusya 
Mukavelesi”, Türk, Nu: 181 (10 Ekim 1907), s. 3.  
455 Uzun zamandır devam eden hudud ihtilafının, Rusya ve İngiltere’nin “dostâne (!) müdahaleleriyle” endişeli bir duruma 
girdiği hakkında bir yorum için bkz. “İcmâl-i Siyâsi – Türkiye ve İran”, Şûrâ-yı Ümmet, S. 104 (30 Teşrin-i Sâni 1906), s. 4; 
İki devlet arasında bir meselenin Rusya İngiltere ve Almanya menfaatlerinden dolayı zuhur ettiğine dair değerlendirmeler 
için bkz. “Osmanlı-Acemistan Muhasamatı”, Balkan, Nu: 233 (27 Temmuz 1323), s. 4; “Mütalaât-ı Siyasiye – İran-Türkiye”, 
Ahâli, Nu: 45 (9 Kanun-i Evvel 1322), s. 1-2.  



99 
 

konferansı ile 9 maddelik bir antlaşma metni456 üzerinde mutabakat sağlansa da bu maddelerin yerine 

getirilmesi kolay olmamıştır.  Nitekim antlaşmanın 3. maddesinde sınırın çizilmesi için tarafların 

hemen memur ve mühendislerini tayin etmesi kararlaştırılmasına rağmen sınırın nihai olarak çizimi 

ancak 1914’te yapılabildi. Yine antlaşmanın son maddesinde sınırdaki aşiret ve kabilelerin hırsızlık ve 

yağmalama faaliyetlerinin engellenmesi için tedbirler alınması, sahipleri belli olmayan tartışmalı 

aşiretlerin daimî olarak ikamet edecekleri yerleri kendi iradeleriyle seçmesi ve tabiiyetleri belirli olan 

aşiretlerin de tabî oldukları devletin arazisine girmelerine zorlanması kararlaştırılsa da bunlar, 

uygulanması oldukça güç meseleler olmuştur. Nitekim Osmanlı arşivlerine bakıldığında antlaşmadan 

sonra da aşiretlerin ihlalleri sıklıkla devam etmekte ve bu durum kayıt altına alınarak sınır bölgesi 

komutanlıkları uyarılmaktadır.457  

Sonuç olarak, Osmanlı-İran sınırının XX. yüzyılın başına gelene kadarki sürecine 

bakıldığında siyasî, iktisadî, dinî ve coğrafi birçok faktörün sınır meseleleri üzerinde etkili olduğu 

görülmektedir. 

3.2. Bir Siyasi Argüman Olarak Sınır Meselesi 

Jön Türkler, Osmanlı-İran arasında yaklaşık dört asır devam eden sınır hadiselerini yakından 

takip etmiş ve mutlak monarşiye, II. Abdülhamid rejimine karşı verdikleri mücadelede bu hadiseleri 

bir siyasi argüman olarak kullanmışlardır. Uzun bir tarihi seyri olan sınır meselelerini ağırlıklı olarak 

II. Abdülhamid karşıtlığı üzerinden yorumlamaya çalışan muhalifler, iki devlet arasındaki 

anlaşmazlığın çözümünü de ekseriyetle II. Abdülhamid idaresinin (mutlak monarşinin) ortadan 

kaldırılmasıyla bir diğer ifadeyle meşrutiyetin ilanıyla mümkün olabileceği genellemelerine 

gitmişlerdir. Bu düşüncenin en iyi örneklerini İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin yazışmalarına da 

yansıyan politikalarından görebilmekteyiz.   

Hudut bölgesinde çıkan anlaşmazlık sürecinde cemiyetin politikası, Paris ve İstanbul İran 

Sefarethaneleri ile İran sadaretine ve Meclis-i Mebusân reisine ayrı ayrı olarak bildirilmekte,458 

                                                 
456 Antlaşma metni için bkz. “Bin iki yüz altmış üç senesi Sultan Abdülmecid Han Hazretleri zaman-ı saltanatlarında İran 
devletiyle Zehab ve Süleymaniye ve Muhammere şehir ve sancaklarına ve mevad-ı sâireye dair akd olunan ahidname-i 
hümayun”, Muâhedat Mecmuası, C. III, Ceride-i Askeriye Matbaası, 1297, s. 5-8.  
457 İran’la sınır bölgesi olan Hakkari’de bir yaylaya gelen İranlı aşiretlerin o bölgeye sokulmaması ve bu konuda askeri 
önlemlerin alınması bildirilmekte (BOA, İ.MVL./162-4735); İran sınır bölgesinde bulunan Abakya sahrasına gelen İranlı 
aşiretlerin önlenmesi bu aşiretlerin Devlet-i Aliye aşiretlerinin zihinlerini karıştırabileceği endişesi bildirilmektedir. (BOA, 
A.}MKT.MVL/25-35) Öte yandan yüzyılın sonuna doğru artan mezhep çatışmaları da Sünni aşiretlerin Osmanlı’ya sığınma 
taleplerini arttırmıştır. Bir örnek için bkz. İran’ın Rusya sınırında bulunan Telâşilerin Osmanlı’ya sığınma talepleri (BOA, 
Y.A. HUS/311/6); Muhalif basına yansıyan bir haber için bkz. “Türkiye-Acemistan İhtilafı [-II]”, Tuna, S. 92 (20 Kanun-i 
Evvel 1321), s. 1 
458 Bahattin Şakir, 26 Ağustos 1907 tarihli, Mehmet Sait Halim Paşa’ya göndermiş olduğu mektubunda söz konusu 
hadiselerle ilgili olarak tahriratın İran Meclisi’ne, Paris ve İstanbul İran Sefirlerine gönderildiği bilgisi verilmektedir. Bkz. 
Muhaberat Kopya Defteri I…,Nu: 347 (26 Ağustos 1907), s. 393. 



100 
 

Bahattin Şakir’in 18 Ağustos 1907 tarihli mektubunda, yaşanan hadiselerin cemiyet tarafından derin 

bir üzüntü ile karşılandığı ifade edilmektedir;   

“Şarkın bu iki devlet-i âliyyesini necip ve hakiki bir emel-i ittihad-ı ebedî bir habl-i metin-i 

uhuvvetle bağlı görmek isteyen cemiyetimiz için bu vakadan ziyâde bâdi-i keder ve zarar bir şey 

olamaz. Âlem-i İslâmiyyet’e her taraftan musallat olan mesâib-i hariciyyeyi red ve def edebilmek 

kuvvetini ancak uhuvvet ve ittihatta aramak lâzım gelirken ve din ve şeriat, akıl ve hikmet ve 

icab-ı siyaset ve hakikat daima bunu emrederken şarkın bu iki devlet-i İslâmiyyesi arasında 

husûle gelecek en ufak bir mesele-i ihtilafı bile nazar-ı elemle görmekten ve bunun çare-i ref’ine 

çalışmaktan daha büyük bir eser-i hamiyyet tasavvur edilemez.”459 

Bahattin Şakir hudut meselesinin, II. Abdülhamid idaresinden tevellüd ettiğini ve 

kendilerinin makul ve mantıklı bir hareketi olmamasından dolayı bu hadisede takındığı tavrının da 

şaşılacak bir durum olmadığını beyan etmektedir. Ayrıca kendi milletinin hukuk ve hürriyetini 

mahvetmek isteyen ve milletine şefkati olmayan bir padişahın komşusuna da hizmetinin mümkün 

olamayacağını zikrederek, son olarak ilgili makamlara hadisenin Abdülhamid idaresi bağlamında 

düşünülmesini arz eder:  

“Binaenaleyh bu hadise-i müellimeyi doğrudan doğruya Sultan Hamit’in zâde-i vehm ve cünûnu 

gibi telakki buyurmalarını ve halbuki karin-i samimi bir hiss-i teessüfle mütehassis olduğunun 

bi’l-itimat kabulünü arz ve rica ederiz.”460    

II. Abdülhamid’in İran’daki meclisin kapatılması hususunda yeni hükümdar Muhammed Ali 

Şah’a telkinlerde bulunduğu iddiaları, Şûrâ-yı Ümmet gazetesinde “Temenni-i Hamidî” başlığında 

değerlendirilirken Abdülhamid’in söz konusu tavrının Osmanlı milletinin ayaklanmasından duyduğu 

büyük korkudan kaynaklandığı savunulur. İki devlet arasında uzun süredir devam edegelen lakin son 

dönemde artan sınır hadiseleri de bu korku üzerinden izah edilmekte, II. Abdülhamid’in bir nevi 

temennisi olarak kabul edilmektedir:  

“Hudud-u zülm ve hıyanetinin yalnız Memâlik-i Osmaniyye’de kalmayarak Acemistan’a kadar 

şümulüne çareler düşünen padişahın bundan en büyük maksadı Acem Meclis-i Mebusanının 

küşadıyla zuhura gelen devre-i hürriyetin otuz senedir en mülevves, en çirkin, en hain ve gaddar 

vesait-i zâlimane altında bîtab hareket bıraktığını ümit ettiği ettiği millet-i Osmaniyye’ye bir 

misâl-ı kıyam ve intibah teşkil etmesi korkusundan münbaisdir.”461 

                                                 
459 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 337, (18 Ağustos 1907), s. 378. 
460 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 337 (18 Ağustos 1907), s. 378. 
461 “Temenni-i Hamîdi”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 115 (1 Haziran 1907), s. 2. 



101 
 

Osmanlı hükûmetinden çıkacak hareket ve düşüncelerin, milletin fikri olarak görülmemesi462 

ve yaşanan hudut problemlerinin çözülmesi için itidalle hareket edilmesi gerektiğini bildiren Bahattin 

Şakir, İslâm’ın mukaddes hukukuna her taraftan saldırıldığı ve her tarafta Müslüman kanı döküldüğü 

bir vakitte müminlerin vicdanlarını sızlatacak bir yabancı hükûmet müdahalesine de 

meyledilmemesini463 İran devlet ricalinden talep etmektedir. Burada İngiltere ve Rusya 

hükûmetlerinin bu işe dahil edilmemesini açıkça izhar etmese de kastedilen devletlerin onlar olduğu 

rahatlıkla söylenebilir. Nihayetinde, problemin mantıklı bir şekilde çözülmesi ve yalnız kalan 

Müslüman milletin bir fikir ve hareket birliğinin oluşması arzu edilmekte, dolayısıyla da ittihad-ı 

İslâm’a işaret edilmektedir.464  

Tebriz Encümen-i Millisinden cevaben yazılan mektupta, kendilerini asıl olarak dertlendiren 

ve birçok Müslümanları hüzünlendiren sınır meselesinde Osmanlıların (II. Abdülhamid idaresinin) iki 

İslâm devleti arasındaki ittihadı “berbat” ettikleri ifade edilir. Onlara göre, istibdada karşı bir 

mücadele verildiği esnada bir yardım beklenirken aksine sınırlara tecavüzlerin gerçekleşmesi, Osmanlı 

askerlerinin karşılarında hiçbir engel bulunmazken köylerde bulunan insanları katledip mallarını 

çalması, çoluk çocuğa merhamet edilmemesi bir Müslümanın kolay unutamayacağı durumlardır. İranlı 

meşrutiyetçiler sınır meselesinde ittihatçılarla hem fikir olup meseleyi Abdülhamid’in meşrutiyet 

korkusuyla -biraz da ironi yoluyla- ilişkilendirirler: 

“İranlıların kabahati kaç senelerden beri istibdad altında ezilmekten kendisini kurtarıp 

padişahlarına saltanat-ı meşrûtayı taptırmalarıdır. Bu Sultan Hamid’in hoşuna gitmeyip korkup 

İranlılardan Osmanlılara dahi sirayet etsin bunun önünü tutmayı ömrünün ahirinde halife-i asr 

kendisini cânişin-i peygamber bilen zavallı İslâmların kanını dökmekte silah bulmuştur.”465 

                                                 
462 “Abdülhamit’in harekât ve icraat-ı mecnunânesinde milletin reyi, arzusu yoktur. Millet ile Abdülhamit ayrı ayrı 
şeylerdir.” Bkz. Muhaberat Kopya Defteri I…,Nu: 432 (10 Şevval 1325), s. 2; Benzer bir ifade İrşad gazetesi sütunlarında da 
yer almaktadır: “… Bugünkü ihtilaf (sınır meselesi) Türk milleti ile İran milleti arasında serzede-i zuhur olan bir ihtilaf 
olmayıp Yıldız ile İran arasında baş gösteren bir ihtilaftır. Âşikar bir şeydir ki Yıldız bu ihtilafı kaldırmakla İran’ın kesb-i 
hürriyet etmesiyle yavaş yavaş heyecana gelen efkâr-ı dahiliyeyi harice sevk etmektir. Lakin Osmanlı hükûmet-i müstebidesi 
onu mülahaza etmiyor ki İran’ı değil Hindistan’ı bile fethetse gene onun hürriyete dahli yoktur” Bkz. M.N., “Şark ve Arap”, 
İrşad, Nu: 56 (24 Nisan 1908), s. 3.  
463 Ahmet Ağaoğlu, İran ve Osmanlı devletleri arasında özellikle Savaçbulak bölgesinde çıkan çatışmaları iki devlet 
hükümdarlarının bir oyunu olarak kabul eder ve bu oyunun aslında İran bölgesinde gözü bulunan yabancı devletler için de 
kaçınılmaz bir fırsat görür. Fransa’nın Marakeş’i işgal ettiği sırada Mevlay Abdülaziz ve Mevlay Hafız’ın kendi aralarındaki 
çekişmelerini İran’a da benzetir. Osmanlı – İran arasındaki kardeş çekişmesinin neticesinin Rusya gibi devletlere yaradığını 
söyler. Okuyucusuna da sınırdaki meselenin sorgulanmasını şu sorusuyla arz eder: “Aya [acaba] umum-i İslâm’ın bu kadar 
ye’s ve gammına, bu kadar nefrin ve lanetine sebep olan bu facia heman İran hükûmetinin İstanbul’da dili ve bengi 
[sesi] olan Mirza Rıza Han ile Osmanlı müstebidlerinin saziş [anlaşma] ve ittihadının neticesi değil [mi]?” Bkz. Ahmet Bey 
Agayef, “Alem-i İslâm’a Bir Nazar”, İrşad, Nu: 3 (5 Ocak 1908), s. 2.  
464 Bahattin Şakir 10 Şevval 1325 [16 Kasım 1907] tarihli Tebriz Encümen-i Millisi Cânib-i Âlisine gönderdiği yazıda, söz 
konusu hudut meselesinde İran meşrutiyetçilerine “Ser-hadd meselesi münasebetiyle hâsıl olan heyecan ve endişeyi tedâbir-i 
akilâne ile teskine himmet eylediğinizden dolayı şayan-ı tebriksiniz.” şeklinde teşekkürlerini bildirir. Bkz. Muhaberat Kopya 
Defteri II…, Sıra Nu: 432 (10 Şevval 1325), s. 1.  
465 “İslâm Matbuâtı”, İrşad, Nu: 13 (29 Ocak 1908), s. 4. 



102 
 

İran ulemasının dahi bu meselede silahlanan halkın önünü keserek onlara, karşılarında 

bulunan Müslümanlar ile cihat etmenin şer-i şerifte yasak olduğu ve bu şekilde hareket etmenin Hz. 

Peygamber’i ümmetinden bîzar ettiği yönünde nasihatlerde bulundukları ifade edilir. Osmanlıların bu 

meselede geri çekilmedikleri taktirde daha vahim neticeler çıkacağı da özellikle belirtilir. Nihayetinde 

İranlı meşrutiyetçilerin ittihatçılardan isteği İran üzerinde talepleri olan gayri Müslimlere karşı 

yardımda bulunmaları, ittifak etmeleridir:  

“Haçperestler çoktan beri çektikleri arzuya nail olacaklar ve sizlerden dahi ricamız budur ki bu 

meseleden mümkün mertebede muavenetinizi deriğ buyurmayasınız bundan artık iki İslâm 

beyninde kudûret [kırgınlık] hâsıl olmasın orada olan bütün İslâm kardaşlarımıza bizim halisâne 

selamımızı[n] tebliğini rica ederiz ve hiç vakit kendi hâlimizden bîhaber koymamamızı ilave 

ederiz.”466 

Sınır meselesine dair İran cephesinden tepkide bulunan sadece Tebriz Encümen-i Millisi 

değildir. Söz konusu hadise İran Meclisinde de masaya yatırılmakta ve hadisenin meclis ile hükûmet 

arasında düşmanlığı arttırdığı görüşü ortaya atılmaktadır. Vekillerin nutuklarında Şah idaresinin 

İstanbul ile müttefik hareket ettiği, İstanbul sefiri Mirza Rıza Han Erfaüddevle’nin de “satın alınarak” 

buna aracı kılındığı iddia edilmektedir.467 Vekillerin ekseriyetinin bu probleme karşı teklifleri de en iyi 

yolun Osmanlı ile askeri olarak savaşmak değil Osmanlı’da halihazırda mevcut olan 

memnuniyetsizliği arttırarak II. Abdülhamid aleyhinde hareket eden, meclisin tekrar açılmasını arzu 

eden fırkalara maddi ve manevi olarak yardım etmektir. Bahtiyarî aşiretini468 aracı kılarak kısa 

zamanda Anadolu ve Irak-ı Osmanîyi velveleye vermeyi, dışarıda bulunan hürriyet taraftarı 

Osmanlılarla münasebette bulunmayı bu yardımlar kapsamında değerlendirmektedirler.469 Bu bakış 

açısı, Jön Türkler’de olduğu gibi iki devlet arasındaki sınır ihtilafı sebeplerinin, direk olarak 

idarecilerde, dolayısıyla mutlak monarşi anlayışında arandığını göstermektedir.  

İttihatçıların hudut meselesine yönelik meşrutiyet öncesinde benimsedikleri tavır yukarıda da 

belirtildiği üzere ekseriyetle idareye, rejime yönelik bir muhalefettir. Nitekim bu mesele hakkında 

başta II. Abdülhamit olmak üzere dönemin İran şahları da eleştirilere tâbi tutulmaktadır:  

                                                 
466 “İslâm Matbuâtı”, s. 4. 
467 “İran ve Türkiye”, Şûrâ-yı Osmanî, Nu: 19 (1 Teşrin-i Sani 1907), s. 2.  
468 Isfahan’ın güneybatı civarında ve Çeharmahal çevresinde meskûn olan bu aşiret, Meşrutiyet hareketi de dahil olmak üzere 
İran’ın siyasi hayatında en etkili aşiretlerinden biridir. Fahrettin Şevket 1341 [1925] tarihinde kaleme aldığı eserinde 
Bahtiyarîlerin bölgede yirmi yirmi beş bin haneden mürekkeb olduğu, Kaçar hanedanlığının başında iktidara talip olmaları 
yüzünden bazı reislerinin teb’id ve idam edildiklerini ve bu sebeple Kaçar hanedanlığına daimî olarak bir kin ve düşmanlık 
beslediklerini ifade eder. İran’da meşrutiyet ayaklanmalarının başladığı dönemde de Kaçar hanedanlığına duyulan düşmanlık 
dolayısıyla meşrutiyetin en hararetli destekçileri olduğunu aktarır. Bkz. Doktor Fahreddin Şevket, İran, İstanbul: Karabet 
Matbaası, 1341; Birinci Cihan Harbinde Osmanlı Devleti’nin Bahtiyarîlere yönelik politikaları için bkz. Sadık Sarısaman, 
“Birinci Dünya Savaşı’nda Osmanlı Devleti’nin Bahtiyarî Politikası”, OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma 
ve Uygulama Merkezi Dergisi, VIII/8 (1997), s. 295-318.  
469 “İran ve Türkiye”, s. 2.  



103 
 

“Acem şahının, Osmanlı padişahının mahza iktidarsızlıkları neticesi olarak ecnebilere 

kaptırdıkları yerler, imtiyazlar acaba vüsatça, ehemmiyetçe şimdi münazaa fih olan hudud 

üzerindeki araziden daha az mıdır?”470 

Türk ve Acem hükûmetleri arasında açılacak bir savaşın iki devlete de zarar vereceği, 

özellikle savaşın iki devlet ekonomisinde büyük masraflar yaratacağı bunun da yabancı devletlere 

verilecek büyük imtiyazlara ve onlardan alınacak borçlara sebebiyet vereceği vurgulanmakta, bu 

durumun İslâm hükûmetlerinin çöküşünde de büyük bir etken olacağına inanılmaktadır. İki devlet 

arasında hudut meselesinden doğacak bir savaşın sonuçlarının da II. Abdülhamid ve Muzafferüddin 

Şah’a rağmen dikkate alınması gerektiği şöyle belirtilir:  

“Bu dehşetli izmihlali nazar-ı itibare alanlar var mı? Varsa mutlak Abdülhamid’le Muzafferüddin 

Şah değildir. Onlar kendi ikbal ve rahatıyla, kendi başlarının selametiyle meşguldürler. Bu 

uğurda mülk ve milleti tekmil-i Müslümanları fedâya hazırdırlar. Hazır olduklarını şimdiye kadar 

Müslümanlara birçok acı misallerle gösterdiler.”471 

Muhalif metinlerinde, hudut meselelerinin kızışmasında son dönemlerde İran’da ve 

Osmanlı’da yaşanan halk ayaklanmalarının önemli bir etken olduğu görüşü, sınır meselesinin direk 

olarak meşrutiyet hareketiyle ilişkilendirilmesinin bir başka ifadesidir. Nitekim, Rusya’da Meclis’in 

açılmasıyla başlayan inkılap hareketinin Rusya Müslümanlarına büyük faydalarının olduğu ve kısa 

sürede önemli bir ilerleme sağladıkları belirtilirken, onların istibdat yönetimleri aleyhine ve idare-i 

meşveretin İslâm devletlerinde gerekliliğine dair yazmış olduğu makalelerin Osmanlı ve İran 

memleketlerinde bulunan Müslümanlara ulaştığı ve zihinlere tesir ettiği de düşünülmektedir. 

Padişah’ın, Rusya’dan gelen haberleri İstanbul gazetelerine yasaklamasına,472 Şah’ın da şûrâ-yı 

ümmet fikrini tasvip edenleri takibe koyulmasına bu nazariyeden bakılmaktadır.473  

İttihatçılara göre, II. Abdülhamid idaresinin, meşrutiyet hareketlerinin alevlendiği bir 

dönemde İran ile sınır çatışmasına başlamasıyla I. Meşrutiyetin ilanı sonrasında 93 Harbine girmesi 

arasında bir fark yoktur. Onlara göre 93 Harbi de Osmanlı’da kanûn-i esâsî ve meclis-i umumiyi 

feshetme amaçlı ilan edilmiş; Osmanlı hürriyetçilerinin artmaya başladığı bir dönemde 1897 Osmanlı-

Yunan muharebesi cereyan etmiştir. Bu bakımdan Osmanlı-İran devleti arasında şiddetlenen hudut 

meselesi de “İran ve Osmanlı Müslümanlarını dahili ve harici münazaalarla işgal ederek terakki ve 

                                                 
470 “Acem – Türk İhtilafı”, Şûrâ-yı Ümmet, S. 96-97 (15 Ağustos 1906), s. 3. 
471 “Acem – Türk İhtilafı”, s. 3.  
472 Rusya’daki inkılap hareketleri konusunda Osmanlı’da uygulanan sansür hakkındaki bazı haberler için bkz. “Havadis-i 
Dahiliye – İstanbul’dan çekilen bir telgrafa nazaran”, Türk, Nu: 97 (14 Eylül 1905), s. 3; “Şuûnat”, Tuna, Nu: 46 (24 Teşrin-i 
Evvel 1321), s. 3; “Telgraf”, Tuna, Nu: 51 (29 Teşrin-i Evvel 1321), s. 3;  
473 “Acem – Türk İhtilafı”, Şûrâ-yı Ümmet, s. 3. 



104 
 

temeddün yolundan alıkoymak maksad-ı hainânesiyle meydana çıkarılmış bir tedbir”den ibarettir.474  

Dolayısıyla ittihatçılar nezdinde her iki hadise de hürriyet düşüncesinin arttığı, meşrutiyet fikrinin 

alevlendiği dönemlerde ortaya çıkması sebebiyle belli bir siyasetin, meşrutiyet karşıtlığının bir neticesi 

olarak kabul görmektedir. Kaleme alınan bazı metinlerde, İran hudut meselesinde Osmanlı 

hükûmetinin sınıra yönelik bazı hareketlerinin makul olabileceği zikredilmekle birlikte hükûmetin 

büyük bir dirayet koymaması ve problemi süratle halletmemesi açık bir eleştiri noktası olmakta475 ve 

padişahın bu tavrı cizvitçe bir davranış olarak telakki edilmektedir.476  

İTC’nin resmi yayın organı Şûrâ-yı Ümmet’te kaleme alınan bazı metinlerde, dikkat çekici 

bir şekilde iki devlet arasındaki çatışmalar sadece II. Abdülhamid dönemi ile değil, mutlak monarşinin 

hâkim olduğu tüm tarihi süreçle ilişkilendirilmekte; asırlarca süren çatışmalar, Türk ve Acem 

hükümdarların nefsî arzuları, cahilce takındıkları kibir ve gururlarının bir neticesi olarak telakki 

edilmektedir.477 Asırlardır dökülen kardeş kanları nedeniyle iki millet arasındaki üzüntünün ancak 

muhabbet ve uhuvvetle giderilebileceği savunulurken bu noktada iki millet arasındaki bağın 

kuvvetliliği bazı tarihi hadiselerin farklı  yorumlanması üzerinden anlatılmaktadır. Örneğin, Çaldıran 

seferinde erzak kıtlığı ve diğer meşakkatlerden dolayı yeniçerilerin seferden dönme talepleri ve bu 

sebeple sultanın çadırına ok fırlatma hadiseleri,478 ittihatçıların metninde Osmanlı askerinin İran ile 

savaş yapmama isteğinin bir tezahürü olarak gösterilmektedir.479 Bir zamanlar Viyana’ya ve 

Petersburg’a yürümekte olan Müslümanların, keyfi idareye sahip II. Abdülhamid ve Muzafferüddin 

Şah gibi hükümdarlar nedeniyle bugün bu hâle geldikleri de açıkça serdedilmektedir. Öyle ki 

büyüklükleri bir takım kuru unvanlardan ibaret olan Muzafferüddin Şah, II. Abdülhamid ve Molla 

Abdülazim bugün medeni insanlar nazarında Karadağ prensi kadar itibar sahibi değildirler. 

                                                 
474 “Acem – Türk İhtilafı”, Şûrâ-yı Ümmet, s. 3.  
475 “İcmail-i Siyasi”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 100 (15 Eylül 1906), s. 4. 
476 “Boy ölçüşmek diler bazen denizde İngilizlerle 
       Değil insanları bu, güldürür ormandaki tavşanı 
       Sebepsiz bazı asker sevk eder serhadd-ı İran’a 
       Ahalide karıştırmak için (cizvitçe) ezhânı 
       (Mikado) Müslüman olsaydı caydırmak hususunda 
       O saat gönderirdi Tokyo’ya Mithad’la Turhan’ı 
       Değildir Müslümanlık meselesi havf-ı hilafettir, 
       İmam-ı evvel eyler yoksa zâlim İbn- Süfyan’ı. 
       Zaman-ı padişahî sanki bir asr-ı garâibdir… 
      Şaşırtır yaptığı işler yazı yazmakta insanı”  
bkz. Eşref, Şah ve Padişah, s. 6.  
477 “İran”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 104 (30 Teşrin-i Sani 1906), s. 3; Mehmed Emin Resulzâde bu meseleye dair kaleme aldığı 
bir yazısında iki devlet arasındaki sınır problemini şöyle yorumlar: “Malum olduğu üzere Osmanlı ile İran arasında baş veren 
serhat meselesi, kanlı müsademelerle neticelenmektedir. Fakir fukaranın nâhak ve mâsum kanları zamane müstebitlerinin 
keyf ve isteklerine, politika dedikleri şeytanetlerine kurban edilmektedir.” Bkz. [Mehmed Emin] Resulzâde, “Ahvâl-i 
Zaman”, İrşad, Nu: 11 (24 Ocak 1908), s. 1.  
478 Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi II, s. 262-265.  
479 “İran”, Şûrâ-yı Ümmet, s. 3. 



105 
 

Hükümdarlarının bu vaziyetlerine rağmen önemli olanın Türk, Acem, Müslüman, Hıristiyan şark 

ahalisinin hürriyet ve adalet talep ediyor olmalarıdır. Bu düşüncedeki milletin, hürriyet ve adaletin de 

hükümdarların fermanları ile değil, meşveretle, şeriat ve akla ve zamanın ihtiyaçlarına uygun bir 

“hükûmet-i meşrûta” ile olabileceği bilincinde oldukları ve küçük hudud meseleleri sebebiyle 

fikrinden ve itikadından vazgeçmeyeceği kesin olarak ortaya koyulmaktadır.480 Tüm bu düşüncenin, 

keyfî iradenin, mutlak monarşinin bir devlette neye sebebiyet verdiğine yahut meşveretin 

bulunmamasının, devletleri neden mahrum bıraktığına dair farklı bir yorum tarzı olduğu elbette 

değerlendirilebilir.  

Söz konusu metinlerde vurgulanan; halkın hürriyet, adalet ve nihayetinde meşrutiyet 

talepleri II. Abdülhamid tarafından endişe ile karşılandığı ve hudut politikasını da buna göre 

belirlediği düşüncesi, Bahattin Şakir’in Tebriz Encümen-i Millisine gönderdiği yazısında daha açık bir 

şekilde izah edilmekte ve II. Abdülhamid’in neden bu politikayı benimsediği ortaya koyulmaktadır;  

“Birincisi tarif ettiğiniz veçhile dâhil-i İran’da başlayan ef’âl-i inkılabiyenin memâlik-i 

Osmaniyye’ye vehm-i sirayeti, ikincisi de şu son zamanlarda Anadolu’da ser-zede zuhur olan 

vakayi’-i kiyasiyenin saltanat-ı katilânesine nihayet vermeye müstaid olan dehşetidir.”481 

II. Abdülhamid’in hem İran’daki meşrutiyet ayaklanmaları hem de Anadolu’daki 

ayaklanmalardan dolayı halkı hudut meseleleri ile oyalayarak adalet ve hürriyet fikrinin yayılmasına 

mâni olmaya çalıştığı fikri İTC tarafından sıkça dillendirilen bir düşüncedir. Nitekim bu durumun 

hakikatini aktarmak maksadıyla cemiyetin, Osmanlı zabitanına hitaben bir beyanname neşredip 

hudutta bulunan ümera ve zabıtlara gönderdiği de görülmektedir.482  

Sınır meselesinde nihai çözüm, aradaki basit ihtilafların tam bir dikkatle halledilerek başta 

İngiltere ve Rusya olmak üzere bu ülkelere karşı silahlanmış birlik kuvvetleri tesis edilmesi 

gerektiğidir. İran halkı Osmanlılarla el ele verip ittihat ve ittifak etmelidirler. Fakat söz konusu 

ittihadın oluşması ve mazlum Müslümanların kurtulması için tek bir engel kalmıştır;  

“Sultan Abdülhamid’in saltanat-ı müstebide ve hainânesine nihayet verdikten sonra iki devlet-i 

İslâmiyye birbirinin karındaşı olacak ve bunların küşad ettikleri liva-i ittihad altında şimdi 

perişan bir surette Avrupalıların esir ve mahkûmu olarak yaşayan diğer dindaşlarımız da 

toplanacak ve İslâmiyet şevket-i kadimesini bulacaktır.”483 

                                                 
480 “Acem – Türk İhtilafı”, Şûrâ-yı Ümmet, s. 3. 
481 Muhaberat Kopya Defteri II…, Sıra Nu: 432 (10 Şevval 1325), s. 2. 
482 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 432 (10 Şevval 1325), s. 2. Söz konusu beyannamenin İranlı vatandaşlara da 
dağıtılması için Farsça’ya çevrilmesi ve dağıtılması da Tebriz Milli Encümenliğinden talep edilmektedir.  
483 Muhaberat Kopya Defteri II…, Nu: 432, s. 3.  



106 
 

Jön Türkler’in II. Abdülhamid’e yönelik ortak muhalefeti484 burada da ortaya çıkmakta ve 

dönemin önemli Jön Türklerinden olan Abdullah Cevdet’in Osmanlı-İran hudut meselelerine bakışı 

Paris merkeziyle aynı olduğu görülmektedir. İrşad gazetesinde söz konusu meseleye dair kaleme 

aldığı yazısında, kendisine ulaşan bazı telgraflarda İran’ın Osmanlı askerini huduttan uzaklaştırmak 

adına 400 bin lira topladığını belirtir. İki devlet arasında cereyan eden bu hadisenin yanlışlığını 

zikretmekle birlikte hudut tecavüzlerinin sebebinin gayet açık olduğunu savunur:  

“Bu tecavüz-i hudûdun sebebi pek âşikârdır: Türkiye’nin hükûmet-i hâzırı hürriyete, meşrutiye, 

şûrâ-yı millete düşmandır, (ve şavirhûm fi’l-emr) hadis-i şerifine485 düşmandır. İran’da başlayan 

devr-i hürriyeti sektedâr etmek için elinden gelen her hıyâneti yapıyor. Bunun için İran hududunu 

tecavüz etti İran ehl-i İslâmını iştigal ederek millet meclisini ihtilal etmek istiyor.”486   

Abdullah Cevdet, Osmanlı ve İran askerlerinin çatışmasını Victor Hugo’nun bir 

manzumesinde yer alan, bir sirkte çarpışan aslan ve kutup ayısının hikayesine benzetir.487 Aslan ve 

kutup ayısı aslında kendileri için değil, kendilerini izleyen ve onların birbirlerini öldürmelerinden zevk 

alan bir imparator için savaşmaktadırlar. Osmanlı ve İran askerlerinin de benzer bir durumda olduğunu 

zikrederek, iki devlet askerlerini ve milletini bu konuda uyarmaktadır. Uyarı bir noktadan sonra daha 

ciddi bir söyleme de dönüşmektedir. Öyle ki, Türk ve İran askerlerinin birbirlerine kurşun 

sıkmalarının sadece “katil” değil “kâfir” damgasını yemelerini de beraberinde getireceğini 

zikretmektedir. Cevdet’e göre, iki millet arasında yaşanan dalalette gayretsiz, merhametsiz 

hükümdarlar mesul olduğu kadar, bunları başından kovmaya teşebbüs etmeyen her bir Müslüman fert 

de mesuldür.488  

Abdullah Cevdet bu düşüncelerini son yıllarda devletlerin yaşamış olduğu toprak kayıplarına 

dikkat çekerek temellendirmeye çalıştığı da görülmektedir. II. Abdülhamid’in hükümdarlığı 

                                                 
484 Hanioğlu, Jön Türkler arasında II. Abdülhamid muhalifliği dışında ortak nokta bulmanın çok güç olduğunu belirtirken 
Ahmed Rıza’nın bu konudaki şu ifadelerini aktarmaktadır: “… hepimizin kendisine karşı savaşacağımız müşterek bir 
düşmanımız vardır. Genç Türk partisi [üyelerinden] bazılarının çok mutaassıp, diğerlerinin pozitivci olmaları ne ifade eder?” 
Bkz. Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1981, s. 33.  
485 Âl-i İmrân, 159. 
486 Abdullah Cevdet (Doktor), “Mısır’dan – Musâhabe”, İrşad, Nu: 118 (22 Kasım 1907), s. 3.  
487 Victor Hugo’nun L’Année terrible adlı eserinde yer alan “Dans le cirque” başlıklı manzumede, bir sirkte çarpışan aslan ve 
kutup ayısının diyalogları geçer. Aslan, kendisine saldırmak üzere harekete geçen kutup ayısına, sirkte olduğunu ve neden 
kendisine husumet beslediğini sorar. Kendilerini izleyen Roma İmparatoru Neron’u göstererek, kutup ayısına onun için 
dövüştüğünü ve kendi kanı akarken onun eğlenip alkışlar tuttuğunu söyler. Ayrıca, tabiatta birbirini rahatsız etmediğini, 
kardeş olduğunu, aynı semanın çatısı altında bulunduklarını kendisine hatırlatır. Aslana göre yapılması gereken, birbirlerini 
parçalamak değil, kendilerinin acısıyla zevk alan, onları oyuna getiren imparatoru yemektir. Bkz. Victor Hugo, L’Année 
Terrible, 4. Baskı, Paris: Michel Lévy Freres, 1872, s. 157-58.  
488 Cevdet, “Mısır’dan – Musâhabe”, s. 3; Şerefeddin Mağmûmî sınır meselesine dair kaleme aldığı yazısında söz konusu 
hadise karşısındaki halet-i ruhiyesini “Gülmek ile ağlamak arasında mütehayyir kalan ruhumuz gülmemenin azabıyla 
yanıyor” şeklinde açıklar. Sefaletle boğuşan her iki halkın neden birbirini boğazlamaya çalıştıkları, özellikle de “mahlukat-ı 
gayr-i mer’iye” kadar şeffaf zavallı Türk askerlerinin neden cellatlık hizmetinde bulunduklarını da sorgulamaktadır. Bkz. 
[Şerafeddin Mağmûmî], “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, Türk, Nu: 176 (5 Eylül 1907), s. 1. 



107 
 

döneminde ülke toprağının üçte birinin savaş olmadan Hıristiyan devletlerine terkedildiği gibi İran 

şahlarının da son seksen sene zarfında Serahs, Merv, Şahcan, Darband, Bakü, Şirvan, Karabağ, Şuşi, 

Erivan, Tiflis, Nahcivan gibi vilayetleri Rus çarlarına bıraktıklarını ortaya koyar. Bu toprakları 

ellerinden alınırken ortada bulunmayan “babayiğitlerin” sınırdaki birkaç metrekare toprak için 

Müslüman askerlerini birbirine kırdırmalarını “i’tisaf-ı vahşiyâne ve miskinâne” olarak tarif eder ve 

ekler;  

“Şimdi, biz Müslümanlarda, ismimizden gayri Müslümânâne hiçbir şey bulunmadığı gibi, 

Müslüman hükümdarların da hükümdar sıfatlarından mâada kendilerinde mulûkâne hiçbir şey 

meşhud olmuyor”489  

Siyasî kimliği yanında tarihçiliği ile de ön plana çıkan Ahmed Saib’in idaresinde Mısır’da 

neşredilen Sancak gazetesinde aynı dönemlerde kaleme alınan yazıda da -bazı tarihî hakikatlerden 

uzak- benzer düşünceleri görebilmekteyiz.  Sınır hadiselerine dair “Orada Ne Var?” başlıklı imzasız 

olarak neşredilen yazıda,490 Musul hududunun iki tarafında bulunan Kürt kabilelerinin yaklaşık dört 

asırdır sınır ötesine iltica ederek bazı hâdiseler çıkardıkları bu hadiselerin de yakın döneme kadar 

barışla halledildiği, lakin son dönemde ise İran’dan Osmanlı sınırına iltica eden küçük bir Kürt 

aşiretinin arazisinin Osmanlı ordusu tarafından “işgal” edilmesi durumu II. Abdülhamid’in 

“horozlanması” olarak ifade edilmektedir. Yaklaşık otuz senelik bir zaman zarfında Tunus, Mısır, 

Kıbrıs, Şark-i Rumeli vatan topraklarından koparılırken Yıldız “acz u meskenet” gösterdiği halde son 

meselelerde gayret ve kararlılıkla hareket etmesi II. Abdülhamid’in şahsi menfaatleri ile 

ilişkilendirilmektedir:  

“Bugün erbâb-ı dikkat ve basiretin hepsi bilir ki şu hudud münâzaası İran’da idare-i meşrûta vaz 

olunacağı haberinin şâyi’ olması üzerine meydana çıktı. Bugün istihbarat-ı mevsûkadandır ki 

İran’da kanûn-i esâsî meselesi Muzafferüddin Şah hazretleri cülus eder etmez ortaya 

konulmuştur. Bu madde Avrupa kibar meclislerinde beş seneden beri müzakere olunuyormuş. 

Hamid, İran’da bulunan sefiri ve diğer hafiyeleri vasıtasıyla meseleyi anlamış, şahı bu emr-i 

hayrdan men etmek için epey çalışmış, muvaffak olamadığını görerek tedâbir-i sâireye müracaat 

etmiştir ki bu da hududda münâzaa çıkararak bundan tevellüdü tabiî olan bürudetten istifade ile 

Türklerin nazar-ı dikkatlerini o taraftan çevirmek mülahazası olduğu muhakkaktır.”491  

Abdullah Cevdet, Rusya’daki meclisin açılması haberinden sonra hiddetinden bir hafta hasta 

yatan II. Abdülhamid’in, İran’daki hareketi bastırmak adına hudud ihtilafını da alevlendirerek 

esaretten kurtulmak isteyen “kardeş milleti” “esir Türk milleti”ne kırdırmak için de büyük bir heves 
                                                 
489 A[bdullah] C[evdet], “İran ve Türkiye İhtilafı”, İctihad, Nu: 2-1 (Temmuz 1906), s. 1. 
490 “Orada Ne Var?”, Sancak, Nu: 66 (15 Teşrin-i Evvel 1906), s. 3.  
491 “Orada Ne Var?”, Sancak, s. 3.  



108 
 

içinde olduğunun altını çizer. Ona göre hakikat ne kadar çirkin olursa olsun artık söylenmelidir.492 

Benzer şekilde Şerafeddin Mağmumî de Osmanlı devletinin İran hükûmetinden zapt edeceği bir “hiç” 

için harcadığı emek ve masrafın Bağdat, Rumeli ve Yemen gibi bölgelerde açlıktan can veren askere 

erzak tedariki için harcamasının daha “insaniyetkârâne” ve “vazife-şinâsâne” bir durum olacağı 

kanaatini taşır. Mağmumi’ye göre bu gereksiz mücadelenin nihayetinde İngiltere ve Rusya’nın da 

müdahaleleri sonucunda geriye kalacak olan, sadece dökülen Müslüman kanları ve Acemlerin Türkler 

hakkında kırgınlıkları olacaktır. Fakat son tahlilde Mağmumî de Abdullah Cevdet gibi Osmanlı 

devletinin sınır hareketinin altında yatan “fikr-i hafiyi” “ifrit-pesendâne” emeli istemeyerek de olsa 

açıklamak zorunda kaldığını belirtir:  

“Kalemimizin ucunu ısırıp bıraktığı zehir ile kalbimizi yakan işte bu cümle-i mel’uneyi kâğıt 

üzerine bırakıyoruz. Deniliyor ki hükûmet, Acemleri bu veçhile işgal ederek kanûn-i esâsîlerini 

yere çarpmak, bekâ-yı hayatın azv-i aslîsini perverde, hürriyet ve ikbali istibdadın üşütücü 

nefeslerinden muhafaza eden o binâ-yı muallayı yıkmak istiyor. Bu ne çirkin bir ithamdır ki 

yalnız isnadı bile insanın ruhunda ezici, bunaltıcı sıkletler tevlit ediyor!!!.. Ya bu sahih olursa… 

İnsan bilâ-ihtiyar derûnunda galeyan eden vahşi bir nefretle: Dünya’da yegâne vazifeniz 

medeniyete karşı silah çekmek, inzâr-ı insaniyyete kan ağlatmak mıdır diyor!.. Kendi halinde 

bizler gibi zavallı bir milletin terakkisine, saadet-i müstakbelelerine mâni olmak fikr-i çirkefiyle 

tarîka-i meşrûalarında silah çatmak… Ah bu manzara ne kadar mülevves ve korkunçtur!.. Bu 

emel o kadar katildir ki her biri bir canavarın dendân-ı zehr-i nâkından terekküb etmiştir!.. Bu ne 

derece zebunkeşliktir ki vaktiyle sıkleti altında inlediğimiz bir hareketi başkasına yapmakta 

vicdanımız titremiyor!..”493  

Mağmumî, tüm bu kötü düşünceye rağmen bir milletin canına kastedilse de fikrine tasallut 

edilemeyeceğini, hürriyet fikrinin dâim olacağını serdederek İran şahı ve milletinin hürriyet düşüncesi 

ve arzularından teselli bulur. Bu konuda İranlıların da dûçar oldukları felakete sabır ve metanetle karşı 

durarak vatanlarının tek kurtuluş yolu olan kanûn-i esâsîyi terk etmeyeceklerini savunur.494  

İran’da cereyan eden meşrutiyet hareketleri gibi sınır hadiselerini de yakından takip eden 

Ağaoğlu’nun bu konudaki fikirleri gerek Paris merkezinden gerekse Abdullah Cevdet ve Şerafeddin 

Mağmumî’nin düşüncelerinden çok farklı değildir. Ona göre, Osmanlı İran sınır bölgelerinde yaşanan 

hadiseleri, sadece iki devlet arasındaki bir mücadeleden ziyade meşrutiyete, hürriyet ve adalete 

yönelik bir entrika olup, Fransız inkılabının ortaya çıkışında Fransa’daki istibdat taraftarları, komşu 

                                                 
492 Abdullah Cevdet, “Japonya’da Müslümanlık”, İctihad, Nu: 2-1 (Temmuz 1906), s. 3; II. Abdülhamid’in sınır politikasının 
altına gizlenen “fikr-i hafiyi” ve “ifrit-pesendâne” emelini ortaya koyan Şerefeddin Mağmûmî’nin benzer fikirleri için bkz. 
[Şerefeddin Mağmûmî], “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, Türk, Nu: 176 (5 Eylül 1907), s. 1. 
493 Mağmûmî, “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, s. 1.  
494 Mağmûmî, “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, s. 1.  



109 
 

Avrupa devletlerini Fransa’ya (hürriyete, adalete, meşrutiyete) karşı nasıl kışkırttı ise İran’ın 

müstebitleri de komşu devletleri İran’a karşı kışkırtmaktadır. Çünkü onlar için aslolan “vatan, millet 

fikri” değil “Emirliğin”495 fikrinde olmaktır.496  

Osmanlı ve İran arasındaki sınır meselesinin gittikçe ehemmiyet kazandığını ifade eden 

Ağaoğlu, Savaçbulak ve civarında Osmanlı’nın günden güne ilerlerken İran’ın günden güne geri 

çekilmesini de bir oyun olarak görür. İranlıların, kendi vilayetlerine saldırıya gelenlere hiçbir 

müdavemet ve mukavemet göstermeden gitmelerinin mümkün olmadığını ifade eder497 ve bu hadisede 

iki tarafın arasında gizli bir anlaşmanın var olduğu şüphesini serdeder.498 İrşad sütunlarında Novoye 

Vremya499 gazetesinden alıntılanan bir yazıda da500, Osmanlı Rusya meselelerine dair sınır hadiseleri 

ele alınır. Bu yazıda Osmanlı’nın bazı askerleri ile Azerbaycan bölgesinde sınır ihlalleri yapması iki 

ihtimal üzerinden değerlendirilir. İlk ihtimal sınırın tam olarak belirli olmaması iken diğer ihtimal ise 

“Türkiye hükûmetinin bu tecavüzat ile İran memleketinde meşrutiyetin berpâ olunmasına mümanaat 

göstermek” şeklinde açıklanır. 

Ağaoğlu’nun sınır meselelerine dair Fransız inkılabından yapmış olduğu benzetmeyi 

Hüseyinzâde’nin metinlerinde de görebilmekteyiz.501 Hüseyinzâde Ali Turan Bey, sınır meselelerine 

dair Ağaoğlu ve diğer muhaliflerden farklı olarak, meseleye tek yönlü baktığı anlaşılmaktadır. Sınırda 

yaşanan hadiseler II. Abdülhamid’in bölgeye asker sevkiyatı, iki hükümdarın bir anlaşmasından 

ziyade “otuz seneden beri muannidâne bir keyf-i istibdad altında” halkını inleten II. Abdülhamid’in 

hürriyet ve kanûn-i esâsî korkusundan dolayı ortaya çıkmaktadır. Bu korku onu Muhammed Ali Şah’a 

nasihat ve tavsiyelerde bulunmaya dahi götürmektedir:  

“Acaba Sultan Hamid, Muhammed Ali Şah’ı da mı öz gününe duçar etmek istiyor? Abdülhamid 

istediği tavsiyelerde, nasihatlerde bulunsun lakin Muzafferüddin meğfurun mukaddes vasiyetleri 

                                                 
495 İran’da istibdat taraftarlarının sembolü olarak gösterilen Emir Bahadır’a atfen söylenmektedir. 
496 “(…) Bunlar için vatan ne olacak olsun, melik sultan kim olacak olsun! Tefâvüti yoktur. Fakat emirlik lazımdır. Odur ki 
bunlarda ne Osmanlı’nın ne Rusya’nın ne İngiltere’nin müdahalesinden asla vahime etmiyorlar! Ber-aks bu müdahaleye 
özleri için bir esbâb-ı felâhet, bir cadde-i necât gibi bakıyorlar. Ahmed Agayev, “Facianın Âhirinci Perdeleri”, İrşad, Nu: 55 
(22 Nisan 1908), s. 1.  
497 İran meclisinde, Osmanlı’nın sınır saldırılarına yönelik hükûmetin karşı harekette bulunmaması kınanmakta ve hükûmetin 
kesin bir tedbir alıp alamayacağını beyan etmesi gerektiği savunulmaktadır. Meclis tarafından verilen üç günlük mühlet 
nihayetinde hükûmetin sessizliği devam ederse, saldırının püskürtülmesi için halktan toplanacak para ile bir askeri kuvvet 
oluşturulacağı ifade edilmektedir. Bkz. “Havâdis – Hâriciye – Türkiye-İran Hududu Hâdisesi”, Türk, Nu: 180 (3 Ekim 1907), 
s. 3. Söz konusu kuvvetin oluşturulması için 400 bin İngiliz lirasının toplandığı ve şahın da gerekli tedbirlerin alınmasına 
tevessül edeceğini meclise bildirdiği hakkında bkz. “Havâdis – Dâhiliye – Türkiye-İran Hududu Münazaası”, Türk, Nu: 182 
(17 Ekim 1907), 3.  
498 Agayef, “İran ve Osmanlı İşleri”, İrşad, Nu: 12 (26 Ocak 1908), s. 2.  
499 1886-1917 yılları arasında Rusya’da Petersburg’ta neşredilen günlük bir gazetedir.  
500 “Elessiyya Osmanî – Novoye Vremya yazıyor”, İrşad, Nu: 52 (17 Nisan 1908), s. 3.  
501 “Abdülhamid Urumiye’ye kadar asker sevk etmiş imiş!.. Lakin bilmiyor ki bu suretle Fransa inkılab-ı kebiri esnasında, o 
ülkenin ilan ettiği hürriyete tecavüz eyleyen müstebitler gibi öz istibdad-ı mutlakıyetine uçurumlar, girdaplar hazırlıyor.”, 
Bkz. A[li] H[üseyinzâde], “Perde İniyor – Son Temâşâ”, Füyûzât, Nu: 32 (24 Ekim 1907), s. 476. 



110 
 

ortada dururken Muhammed Ali Şah, istibdad-ı menfûrun mülevves nasihatlerine kulak veren 

değildir.”502 

Öte yandan sınır meselelerinin devletler tarafından uluslararası seviyeye çıkarılması da 

muhalif metinlerindeki eleştiri noktalarından biridir.  Söz konusu metinlerde, iki Müslüman devletin 

aralarındaki hudut meselelerine gayr-i müslim devletleri dahil etmeleri,503 İslâm’a karşı yekpâre 

hareket eden Avrupa’ya bu meseleler için “ağlamaları” Yavuz ve Şah İsmail’in nesline yakışmayacak 

hareket olarak telakki edilir504 ve vaziyetleri “ahmaklık ve sersemlik” olarak görülür.505 

Müslümanların, Hıristiyan dünyası tarafından ayaklar altına alınmaya çalışıldığı bir dönemde 

aralarındaki meselelere Rusya ve İngiltere gibi Müslüman düşmanı devletlerin aracı kılınmasına “Yâ 

eyyühe’l-müslimun! Eleyse minkum raculun râşidûn”506 sözleriyle serzenişte bulunulur.507 İşin bu 

raddelere getirilmesi “hazin ve vahim” bir durum508 olarak kabul edilmekle birlikte iki İslâm 

devletinin “Kendi düşen ağlamaz” sözüne duçar olmadan akıllarını başlarına toplamaları ve 

aralarındaki anlaşmazlıklarını dışarıdan müdahaleye sebebiyet vermeyecek bir şekilde halletmeleri 

gerektiği düşüncesi benimsenir. Her ne kadar zaman zaman siyaseten dost gözükseler de kendi 

menfaatleri için hareket eden bu iki devletin (Rusya ve İngiltere), politikalarını509 uygulamak adına iki 

İslâm devletinin ahengini bozmayı aralarında bir muharebe çıkarmayı düstur edindikleri de 

                                                 
502 Hüseyinzâde, agm, s. 476. Hüseyinzâde, Muhammed Ali Şah’ın “mukkaddes vasiyetlere” riayet ederek II. Abdülhamid’in 
tavsiyelerini dikkate almayacağı düşüncesini serdetse de 7 Ağustos 1907 tarihli Füyûzât mecmuasında kaleme aldığı yazıda 
Şah’a dair kanaatleri -Eminussultan’dan kaynaklı olarak- daha farklı olduğu görülür: “Sultan Hamid dahilde “Yeni” Türklük 
[Jön Türklük] mahvına ve hariçte İran meşrutiyetinin lağvına çalışmakla, Muhammed Ali Şah ise Atabek-i Azam’ın fitne-
engiz nasihatlerine kulak vermekle, İran Meclis-i Millisi de bunlara karşı çare-i mukavemet aramakla meşguldür!” Bkz. A[li] 
H[üseyinzâde], “Kazablanka Faciası ve Osmanlı – İran Komedyası”, Füyûzât, Nu: 24 (7 Ağustos 1907), s. 387.   
503 Hudud komisyonu hakkında Türk komisyonundan şikayetçi olan İran sefirinin İngiltere ve Rusya sefirlerine müracaatı 
hakkında bkz. “Havâdis-i Dâhiliye – Türkiye-Acem Hududu”, Türk, Nu: 147 (15 Kasım 1906), s. 3; “İran Hudud Meselesine 
Avrupalıları Karıştırıyor”, Tuna, Nu: 193 (21 Nisan 1322), s. 4.  
504 Osmancık, “Türkiye – İran Hudut Meselesi”, Türk, Nu: 112 (4 Ocak 1906), s. 1-2.  
505 “Hârici”, Balkan, Nu: 280 (12 Teşrin-i Evvel 1323), s. 3-4.  
506 Hûd Sûresi 78. ayetten iktibas yapılmaktadır.  
507 “İran ile İhtilaf”, Doğru Söz, Nu: 1 (22 Mart 1906), s. 5; Rusya ve İngiltere devletlerinin bölgedeki politikaları 
bakımından kumar masasını kuran kahvecilere benzetilmesi de dikkat çekici bir teşbihtir. Bir kumar masasında her zaman 
kazananın kahveci olduğu zikredilerek Osmanlı-İran arasındaki “müsademe, münazaa, muharebe” durumlarında da 
kazananın daima başta oyunu kuran İngiltere ve Rusya olacağı savunulmaktadır. Bkz. “Mütalaât-ı Siyasiye – İran-Türkiye”, 
Ahâli, Nu: 45 (9 Kanun-i Evvel 1322), s. 1-2. 
508 “İcmâl-i Siyâsi – Türkiye ve İran”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 104 (30 Teşrin-i Sâni 1906), s. 4.  
509 İngilizlerin, Mısır’da bekalarını sağlamak adına Kızıldeniz sahilindeki ahaliyi ve Arapları hilafet meselesiyle Türklere 
karşı tahrike çalışmaları, Hindistan’ı zaptetmek için Rusya’yı zayıflatma ve tarafına çekme gayretleri, Almanya’nın Bağdat, 
Basra ve Acemistan kanalıyla açtıkları yolları kapama girişimleri bu politikalardan bazılarıdır. Bkz. “Mütalaât-ı Siyasiye – 
İran-Türkiye”, s. 1.  



111 
 

hatırlatılır.510  Fakat son tahlilde bazı metinlerde İngiliz-Rus muahedenamesi imzalanmadan iki devlet 

arasındaki ihtilafın ortadan kaldırılmayacağı fikrinin benimsenmesi de oldukça dikkat çekicidir.511 

Kahire’de cemiyetin önemli temsilcilerinden olan Şerefeddin Mağmûmî arkadaşlarıyla 

birlikte çıkarmış olduğu Türk mecmuasında sınır meselesine benzer yönlerden bakmakla birlikte 

milliyetçilik duygularını da zaman zaman ortaya koymaktadır. Acemlerin Osmanlı hükûmeti için 

mübalağada bulunabileceklerini zikrederken Türk milletini, iktidarla bir tutmanın, bu meselelerde 

hükûmet ile ayrıştırmamanın bir iftira olduğu açıkça beyan etmektedir:  

“(…) Bizde hükûmet ile millet pek başka manalar ifade eder. Şimdiye kadar millet ile hükûmet 

hiç barışmamış ve daima ayrı yaşamıştır. Yalnız her iki tarafın hayatına taalluk eden meselede 

muvakkaten birleşmişlerdir. Bunun için milletime sürülmek istenilen en ufak lekeyi olanca 

kuvvetimle reddetmek isterim; çünkü ben ondanım. Acemler, telgraflar ile akdar-ı cihana ilan 

ediyorlar ki Türkler tarik-i tecavüzlerine tesadüf eden köyleri yıkıp Hıristiyan kadın ve çocukları 

katlediyor. İşte bu sırf bir iftiradır.”512                   

Acemlerin bu iftiralarından maksatlarının, yabancı devletlerin müdahalesine açıkça davet 

girişimi olduğunu ifade eden513 Mağmûmî, İngiltere’nin Rusya’ya karşı bir “Hindistan Kalesi” olarak 

görülen İran’a bu davet olmadan da müdahalede bulunacaklerinden bu sebeple böyle bir bühtanın 

gereksizliğinden bahseder. İngiltere bakımından bu derece önemli olan bir bölgenin de Türklere 

kaptırılmayacağının altını çizerek İranlıların bu gibi iftiralarla mazlumluklarına “süflî bir leke” 

sürmekten kaçınırlarsa daha ahlaklı bir davranış sahibi olacaklarını vurgular.514 Benzer şekilde Rumeli 

                                                 
510 “Mütalaât-ı Siyasiye – İran-Türkiye”, s. 1-2.  
511 “Havâdis-i Dahiliye – Osmanlı İran İhtilafı”, Türk, Nu: 175 (26 Ağustos 1907), s. 3; “Türkiye-Acemistan İhtilafı”, Tuna, 
Nu: 91 (19 Kanun-i Evvel 1321), s. 1; Times gazetesinden aktarılan bir yazıda oryantalist bir bakış açısıyla Osmanlı ve İran 
devletlerinin “Şarklı” olmalarından ötürü “tahdid-i hudud” meselesinde bir şey yapamadıkları ve İngiltere ve Rusya 
komisyonlarının girişimleri ile aşamalar katettikleri bahsedilir. Bkz. “İran Ahvâli – Times’dan”, Türk, Nu: 187 (28 Kasım 
1907), s. 1-2.  Anlaşmanın imzalanmasının akabinde Türk askerinin sınır hareketlerine devam etmesi Şerefeddin Mağmûmî 
tarafından şaşkınlıkla karşılanır ve İngiltere-Rusya mukavelesinin henüz mürekkebi kurumadan yapılan bu askeri hareketler 
“cinnetin fevkinde bir cinnet” hâli olarak değerlendirilir. Mağmûmî, Türkiye’nin tek başına bu “cinnet hâline” 
giremeyeceğini zikrederek, arkasındaki gizli kahramana yani Almanya’ya işaret eder. Devletin, bütün şark meselelerinde 
Almanya’dan bir fayda görmemişken ona güvenerek İngiltere ve Rusya’yı karşısına almasını da eleştirmekten geri durmaz. 
Bkz. [Şerefeddin Mağmûmî], “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, Türk, Nu: 183 (24 Ekim 1907), s. 1.  
512 [Şerefeddin Mağmûmî], “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, Türk, Nu: 176 (5 Eylül 1907), s. 1. Söz konusu yazıda bir 
ayağı Avrupa’da bir ayağı Orta Asya’da bir eli kuzeyde bir eli güneyde olan muazzam bir Türk heykelinin himayesinde 
milyonlarca halkın yaşaması hayali kurulurken nihayetinde de Türkiye’nin riyaseti altında İran ve Afganistan’ın da içinde 
olduğu Almanya ittihadı gibi bir “hükûmet-i müttehide” teşkil edilmesi gerektiği savunulmaktadır. Her hükûmetin kendi şahı 
ve emiriyle idare olunduğu bu sistemde harici işlerin Türkiye’den idare edilmesi nihayetinde en büyük hasım olarak görülen 
Rusya’ya karşı büyük bir üstünlük sağlanacağı kanaatine de sahip olunmaktadır.  
513 Osmanlı idaresinin gazetelerde neşredilen İran’ın iddialarının inkâr edilmesi ve Sünni halka uygulanan zulmün 
zikredilmesi hakkında sefirlerine talimatlar gönderdiği hakkındaki bazı haber için bkz. “Havâdis – Dâhiliye – Türkiye-İran 
Hudud Vakası”, Türk, Nu: 176 (5 Eylül 1907), s. 2; “Havâdis – Dâhiliye – Türkiye-İran”, Türk, Nu: 179 (26 Eylül 1907), s. 
3. 
514 “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, s. 1; İki devlet arasındaki ihtilafın sebebinin sadece Osmanlı’ya yüklenilmesi 
reddedilmekle birlikte moskof votkasıyla kafalarını dumanlayarak çok ileriye gittikleri düşünülen Acemler de ikaz 
edilmektedir. Bkz. “Harici”, Balkan, Nu: 236 (10 Ağustos 1323), s. 3.  



112 
 

gazetesinde neşredilen imzasız bir yazıda da Acemlerin son dönemlerdeki sınır meselelerinde 

“ifratperestlik” ve “hayalperestlik”lerinden yakınılmakta bunun daha ileri boyutlara götürülmesinden 

endişe edilmektedir:  

“Allah vere de Acemler, bir takım hayalâta kapılıp da daha doğrusu bir sersemlik daha edip de, 

İngiltere veya Rusya’ya güvenerek Bağdad fethine veya Çaldıran ovası intikamını almaya kıyam 

etmeseler?!..”515 

Osmanlı ve İran’ın sınır çekişmelerini Balkan gazetesinde köşesine taşıyan Edhem Ruhi, 

meselenin ele alınmadan önce bu iki devletin tarihi ve coğrafi konumlarının ele alınması ve 

halihazırda nasıl bir siyasi emellere maruz kaldıklarının da düşünülmesi gerektiğini vurgular. Rusya ve 

İngiltere’nin açıkça İran’ı istila etmek üzere kurdukları siyasetlerinin mevcut İran hükûmeti tarafından 

görülmemesini de esefle karşılar. Ona göre İslâmiyet’in “inneme’l-mu’minune ihvetun” düsturunu 

unutturmayı ve İran milletini utanç duruma sokmayı amaç edinen İngiliz-Rus siyaseti Muzafferüddin 

Şah’ın kanûn-i esâsîyi ilan etmesiyle baltalansa da Muhammed Ali Şah’ın “cehalet ve idaresizliği” ile 

tekrar körüklenmiştir.516 

Nihai olarak baktığımızda Osmanlı muhaliflerine göre, Osmanlı ve İran arasındaki uzun 

senelerdir devam eden hudut meselesinin alevlenerek ihtilaf ve çatışmaların artmasının başlıca sebebi 

II. Abdülhamid ve biraz da dönemin İran şahlarının şahsi menfaatleri, keyfi idareleri yani meşveretsiz 

hüküm sürmeleridir. Vatanlarının hak ve menfaatlerini savunmak adına o zamana dek hiçbir girişimde 

bulunmayan despot hükümdarların, altmış seneden beri çözülmemiş meseleleri körüklemeleri onların 

“menâfi-i umumiye”ye göre değil “menâfi-i şahsiye”ye göre hareket ettiklerini gösterir. Doğal olarak 

meselenin çözümü onların şahsi menfaatlerinin ortadan kaldırılmasında yani meşrutiyetin ilanında 

aranmaktadır.517 

Kanaatimizce yaklaşık dört asır devam eden, siyasî, dinî, askerî, coğrafî ve tarihi birçok 

etkenlere bağlı olan sınır anlaşmazlığını II. Abdülhamid’in despotluğuna, istibdat anlayışına, 

meşrutiyet karşıtlığına indirgemek tarihsel bakımdan oldukça kısıtlı ve sığ bir yorum olarak 

okunabileceği gibi dönemin siyasal durumuna göre tahlil edilmesi de gayet tabiidir. Nitekim 1908 

sonrasında iktidarda söz sahibi olmaya başlayan ittihatçılar, İran’daki meşrutiyet hareketlerine 

desteklerini devam ettirseler de sınır meselelerinde daha merkeziyetçi bir tutum benimseyerek bir 

                                                 
515 “Osmanlı ve Acemistan İhtilafı”, Rumeli, Nu: 5 (23 Kanun-i Evvel 1321), s. 4.  
516 Edhem Ruhi, “Hep Fenâ Gidiş”, Balkan, Nu: 238 (14 Ağustos 1323), s. 1. Tebriz valisi Fermanferma’nın Savaçbulak’a 
saldırması ve orada Osmanlı’ya meyilli Acem köylerinin yakılması Balkan gazetesinde şu şekilde yorumlanır: “Ah zavallı 
biz sersem rical-i İslâmiyyemiz! İngilizlerin Rusların parmağıyla ahmakçasına yekdiğerinizin kanını dökeceksiniz ama çe 
sûd?! Mukteza-yı kanun-i İslâm bu mudur? Aklınızı başınıza alınız. Önünüze kurulan dâm-ı iğfale düşmeyin. Sonra bir gün 
gelecek ki beyninize hançer-i nedâmet saplanacak.” Bkz. “Osmanlı ve Acem İhtilafı”, Balkan, Nu: 350 (15 Kanun-i Sâni 
1323), s. 3-4.  
517 “Osmanlı ve Acem İhtilafı”, Balkan, s. 3. 



113 
 

bakıma II. Abdülhamid’in siyasetine yakınlaşmışlardır.518 Bu durumu II. Meşrutiyet’in ilanı peşisıra 

İttihatçıların bir nevi sözcülüğünü yapan Tanin sütunlarda rahatlıkla görebiliriz. Söz konusu gazetede, 

sınır meselesine dair kaleme alınan yazılarda sınır meselesinde her iki devletin dahili ve harici 

durumlarının dikkate alınması gerektiğinden bahsedilmektedir. İran hükûmetinin derebeyleri ve 

aşiretler ile ilgili problemleri; Osmanlı’nın Yemen, Akabe ve Rumeli gibi meseleleri de bu minval 

üzere değerlendirilmektedir. İran halkının zihinlerini iç meselelerden dış meselelere yöneltmek için 

gereğinden fazla sınır meselesinin büyütüldüğü, küçük aşiret isyanlarının başta çözülmeyip büyük 

meselelere dönüştürüldüğü ve bunların sonucunda da Osmanlı’nın müdahaleye mecbur bırakıldığı 

dahi savunulmaktadır.519 Ayrıca İran’daki aşiretler devletin tamamen kontrolü altına alınmadıkça İran 

sınır hadisesinin kesin bir şekilde çözülemeyeceği zikredilmekte ve Muhammed Ali Şah’ın, sınır 

boyundaki Osmanlı askerlerine güvenerek İran meclisini bombaladığı iddiaları da “Osmanlı askeri 

zulm ve istibdada -bilerek- alet olamaz; vatanlarında tesis-i hürriyete muvaffak olan Osmanlı ordusu 

komşusunda hür bir devlet ordusu görmekten haz alır. Yalnız hukuk-i Osmaniyyenin müdafii ve 

muhafızıdır. Başka mekasıda alet edilemez.” sözleriyle reddedilmektedir.520 

Nihai olarak meşrutiyetin yeniden tesisi hususunda yaklaşık otuz yıldır mücadelesini veren 

Osmanlı muhalifleri, Müslüman komşu devlet İran’da gerçekleşen meşrutiyet hareketini amaçları için 

önemli bir araç olarak görmüş, oradaki anayasal gelişmeleri bir “terakki” tavrı olarak algılamış ve bu 

sebeple ekseriyetle kendi coğrafyasındaki vaziyet ile karşılaştırmış yer yer örnek bir hareket olarak 

sunmuşlardır. Özellikle İran’da müçtehit ve mollaların meşrutiyet hareketlerindeki öncülüğü ve dini 

referansları, meşrutiyetin şer’iliği meselesinde önemli bir uygulama örneği olarak sunulmuştur. 

Kaleme aldıkları metinler ve saha faaliyetleri dikkatle incelendiğinde onların İran Meşrutiyeti’ne 

yönelik siyaset ve düşüncelerini belirleyen en önemli etkenin de rejim muhalifliği daha da özelde II. 

Abdülhamid idaresi karşıtlığı olduğu anlaşılmaktadır. Bunun en bariz göstergelerinden biri birkaç 

asırdır devam eden sınır meselelerinin muhalifler nazarında meşrutiyet meseleleri bağlamında ele 

alınması ve değerlendirilmesidir. İran’da meşrutiyetin ilanından II. Meşrutiyet’in ilanına kadarki 

süreçte bu genel düşünce ve tavrın değişmediği rahatlıkla ifade edilebilir.  

Her ne kadar İran Meşrutiyeti konusunda muhalifler arasında ortak bir tavır ve düşünce var 

olduğu gözükse de özellikle mezhep bakımından İran’a daha yakın duran muhaliflerin var olduğu, 

                                                 
518 İttihad ve Terakki’nin II. Meşrutiyet sonrası değişen yahut diğer bir ifadeyle II. Abdülhamid politikasıyla aynileşen sınır 
siyaseti için bkz. Gökhan Çetinsaya, “Tanzimat’tan Birinci Dünya Savaşı’na Osmanlı İran İlişkileri”, KÖK Araştırmalar 
Osmanlı Özel Sayısı, 2000, s. 17-22; M. Volkan Atuk, “İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin İran Politikası”, BELLETEN, 
LXXXIII/296 (Nisan 2019), s. 275-279;  
519 Müştak, “Hakayik-i Elimeden 2 – İran Mesele-i Hududiyesi”, Tanin, Nu: 12 (30 Temmuz 1324), s. 2-3; “Açık Sütunlar – 
İran Mesele-i Hududiyesi -Zeyl-”, Tanin, Nu: 19 (6 Ağustos 1324), s. 2; “İran Hududu Meselesi”, Tanin, Nu: 22 (9 Ağustos 
1324), s. 3; 
520  “İran Mesele-i Hududiyesi Suret-i Tesviye”, Tanin, Nu: 31 (18 Ağustos 1324), s. 1.   



114 
 

kaleme aldığı metinlerinde, İran’ın zaman zaman Osmanlı’dan daha üstün tutulduğu ve İran 

mollalarının diline daha yakın bir muhalefet dili kullanıldığı da görülmektedir. Bunun en bariz örneği, 

Kafkas bölgesinde bulanan muhaliflerde tebarüz etmektedir.  

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



115 
 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

RUSYA, İRAN VE OSMANLI ARASINDA BİR MUHALEFET; KAFKAS 
TÜRKLERİNİN İRAN MEŞRUTİYETİ’NE BAKIŞI (İRŞAD VE FÜYUZAT 

GAZETELERİ) 

 

1. Jön Türklerle İrtibatlar 

20. yüzyılın henüz başlarında birbirine çok yakın tarihlerde Rusya, İran ve Osmanlı’da 

gerçekleşen inkılap hareketleri incelendiğinde, inkılapçıların yakın temaslarda bulunduğu bölgenin 

Avrupa ve özellikle de Paris olduğu gözlenmektedir. Batı’da Paris’in önemli bir merkez olduğu kadar 

Doğu’da ise Azerbaycan bölgesi bu konuma sahip bölgelerden biridir.521 Kafkas Türklerinin ağırlıklı 

olarak bulunduğu bu bölgelerin, 20. yüzyılın başındaki inkılap hareketlerine doğrudan veya dolaylı 

olarak etki ettiği söylenebilir. Nitekim, Şûrâ-yı Ümmet gazetesinin 108. sayısında “Tahran’da bulunan 

bir ecnebi dostumuzdan” notuyla yayınlanan mektupta, Bakü’de bulunan İranlılar ve Kafkasya’nın 

diğer bölgelerinden gelen İslâm muhacirlerinin Rusya’da görülen hürriyet fikirlerinin İran’da 

yayılmasına hizmet ettikleri vurgulanmaktadır.522  1905 Rus Devrimi akabinde özellikle Bakü’de 

oluşan özgürlük ortamıyla -bilhassa basın özgürlüğüyle- “hürriyet”, “müsavat” ve “adalet” seslerinin 

daha çok yükseldiği görülebilir.523 Özellikle Kafkas Müslümanları arasında etkileşim büyük ölçüde 

böyle iken Osmanlıların Tanzimat politikaları çerçevesinde tartıştığı konular ve yürüttüğü siyasetler 

hem Arap memleketlerinde ve Balkan Müslümanları arasında hem de İran ve Kırım’da, Kafkaslar’da 

etkili olmuştur. İstanbul’u Müslüman aydınların Paris’i haline getiren de bu süreçlerdir.  

                                                 
521 Hüseyinzâde Ali Bey’in, Avrupa’nın çeşitli yerlerinde ve Osmanlı’da meşrutiyet hareketleri için faaliyetlerde bulunan Jön 
Türklere/İttihatçılara ve aynı zamanda İranlı meşrutiyetçilere yönelik çağrısını bu açıdan değerlendirmek mümkündür: “Ne 
İngiliz memâlikinde ve ne de Fransa ve Avusturya – Germanya’da İran ve Türkiye’yi uyandıracak bir hürriyet edebiyatı 
husule gelmedi ve gelemez de çünkü o akvâmın dili Türkiye ve İran’da söylenen dillerden başkadır. Lakin umum Rusya 
ülkesinde evvelkisinde hürriyet sayesinde bir millet terakkiye başlıyor ki onun dili Türkiye ve İran halkına bigâne değildir. 
Bu millet Kazan’dan Ufa’dan Semerkand’a, Mavera-yı Baykal’dan Kırım’a kadar münteşir olan Türk ve Tatar akvâmıdır. 
Bunların uyanıp husule getirecekleri hürriyet edebiyatı bir sel gibi İran ve Türkiye’yi istila edecektir. Bu selin de mecrası bilâ 
şek ve şüphe Kafkas berzahı olacaktır!.”  Bkz. [Hüseyinzâde], “Kaf ve Simurg”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 99 (31 Ağustos 1906), 
s. 3.  
522 [Tahran’dan bir Mektup], Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 108 (30 Kanun-i Sani 1906), s. 3. 
523 Ekim 1905’te Rusya’daki inkılap hareketlerinin başarıyla neticelenmesinin hemen akabinde, Bakü’de Zeynelabidin 
Tağiyev’in sahibi olduğu, Ağaoğlu ve Hüseyinzâde’nin başmuharrirlik yaptıkları Hayat mecmuasında “Hürriyet” başlıklı bir 
yazı göze çarpar.  Hüseyinzâde’nin kaleme aldığı söz konusu yazıda hürriyetin tesiri “o ne kuvvedir ki, yalnız zikri bile 
inşirah-ı deruna, sefa-yı kalbe badi oluyor. Zihinleri, fikirleri, hayalleri, beşerin bütün ruh ve maneviyatını ülviyata sevk 
eyliyor” şeklinde anlatılır ve yazının nihayetinde hürriyete olan sevgi şöyle ikrar edilir: “Bırakınız ben avazım çıktığı kadar 
bağırayım: Yaşa hürriyet, yaşa!” Bkz. A.H-zâde, “Hürriyet”, Hayat, Nu: 94 (3 Kasım 1905), s. 1; Bölgenin İran 
meşrutiyetine etkisine dair geniş bir değerlendirme için bkz. Mangol Bayat, Iran’s First Revolution, s. 76-105.      



116 
 

Bakü’de Hayat, İrşad ve Terakki gibi gazeteler neşrederek Kafkasya bölgesinin yanısıra İran 

ve Osmanlı’daki inkılap hareketlerinin takibini ve savunuculuğunu yapan Ahmed Ağaoğlu, bölgede 

Türkçe neşriyat konusundaki muvaffakiyetlerini Rus inkılabına borçlu olduklarını ifade eder.524 

Nitekim imtiyaz sahibi ve yazı işleri müdürü olduğu İrşad gazetesinin 17 Aralık 1905’te çıkan ilk 

sayısından 25 Haziran 1908 tarihli son sayısına kadar yaklaşık 530 sayısının her birinde İrşad 

serlevhasının altında büyük puntolarla “hürriyet”, “müsavat” ve “adalet” sloganları yer alır.525  

Ağaoğlu ile birlikte Hüseyinzade Ali Bey, Ahmed Kemal Akünal, Abdullah Cevdet, Üzeyir 

Hacıbeyli ve Mehmed Emin Resulzâde, Abdulla Sur526 gibi düşünürlerin yazılar kaleme aldığı bu 

gazetenin Osmanlı muhalifleri ve İran meşrutiyetçileri için önemli bir iletişim ve haberleşme kaynağı 

olduğu görülmektir. Ağaoğlu, Bakü’de yayınlanan Türkçe gazetelerin bölgedeki İranlı muhacirler 

tarafından yakından takip edildiğini belirtmekle birlikte gazetelerin İran Azerbeycan’ına da 

gönderildiğini, Tebriz, Hoy ve Selmas gibi merkezlerde birçok okuyucularının bulunduğunu aktarır.527 

Bu merkezlerin İran Meşrutiyet hareketlerinde meşrutiyetçiler için önemli “kaleler” olduğu 

düşünüldüğünde gazetelerin irtibatı, etkisi daha net olarak gözükür. Nitekim İran’da işçi sınıfında 

bulunan kişilerin İrşad gazetesine gönderdikleri mektuplarında gazetenin bölgede sıkı takip edildiğini 

söylemekte idiler.528 Benzer şekilde Hacı Zeynelabidin Tağıyev’in imtiyaz sahibi ve Hüseyinzade Ali 

                                                 
524 O günlerdeki şiarın “her millet kendi mukadderatını kendisi tayin eder” olduğunu yazan Ağaoğlu kendilerinin de bu şiarı 
benimsediklerini şu şekilde anlatır: “Rusya’da istibdat sarsılmış, koca devlet çözülmek üzere idi. Günün ‘şiarı’ her millet 
kendi mukadderatını kendisi tayin eder düsturu idi! Biz de tabiatıyla bu şiarı benimsedik, Türklüğümüzü ileri sürdük. 
Rusya’da sâkin her türlü hukuktan mahrum olan otuz kırk milyon Türkün de güneş altında yeri olduğunu ileri sürmeye 
başladık. Aynı zamanda istibdatla, istibdat usullerinin cebir ve zulmüne karşı Rusya’nın her tarafındaki hürriyetperver 
unsurlar gibi mücadeleye koyulduk!” Bkz. Ağaoğlu Ahmed, İran İnkılabı, (“Türk Tarihinin Ana Hatları” eserinin 
müsveddeleri, Seri:II, No: 13/A), Akşam Matbaası, İstanbul, t.y., s. 17.  
525 Mısır’da neşredilen Türk mecmuası İrşad gazetesinin sürmanşetine dair övgüsü dikkate değerdir: “Hürriyet, Müsavat, 
Adalet, tıraz-ı muhteşemini surname-i makâl ittihaz eden İrşad ise -el-esmâu tenezzelü mine’s-semâ- hepimizin müştâkâne 
ve müstefidâne okuya geldiğimiz bir mürşid-i kâmildir..” Bkz. “Matbuata Bir Nazar – Türklerde ve Tatarlarda Terakkiyat-ı 
Kalemiyye”, Türk, Nu: 136 (5 Temmuz 1906), s. 4.  
526 Azerbaycan bölgesinin önemli edebiyatçılarından Abdulla Sur (1883-1912), XX. yüzyıl başlarında Rusya 
Müslümanlarının eğitiminde tevhid-i lisan ve tevhid-i usul fikrini savunan bir mütefekkirdir. Yazılarında özellikle Türklük 
vurgusu ön plana çıkan bir düşüncedir. 1906 yılında İstanbul’a gelerek Darülfunûn Edebiyat derslerine devam eden Abdulla 
Sur bu süre zarfında İran meşrutiyeti meselesi de dahil olmak üzere ekseriyetle Osmanlı eğitim sisteminin taklit edilmesine 
dair yazılar kaleme alarak Hayat, İrşad ve Füyûzât mecmularına göndermiştir. İstanbul’da Abdülhamid idaresinin “ıslahat”, 
“meşrutiyet” ve “hürriyet” gibi söz ve fikirlere sıkı tedbirler uyguladığı bir dönemde “İran’ın en muhtaç olduğu şey ıslahat ve 
tanzimat maddesidir” şeklinde cümleler irad edip bu konuda Osmanlıların örnek alınması gerektiğinin kaleme alınması 
büyük bir cesarettir.  Bkz. A[bdullah] Sur, “İran’a Mahsus Bir Mülahaza”, İrşad, Nu: 210 (7 Eylül 1906), s. 1-2; Abdulla 
Sur’un kaleme aldığı bazı yazılar için bkz. A[bdulla] Sur, “Feyleton – Türk Hanımlarının Terakkiyâtı (İstanbul’dan)”, Nu: 96 
(23 Nisan 1906), s. 2-3; Nu: 97 (24 Nisan 1906), s. 2-3; Nu: 98 (26 Nisan 1906), s. 2; “Türkiye’de Mektepler Meramnâmesi”, 
Nu: 114 (16 Mayıs 1906), s. 4; “Mekteb-i Sultâni”, Nu: 115 (17 Mayıs 1906), s. 2; “Umumî Kütüphaneler”, Nu: 116 (18 
Mayıs 1906), s. 2-3; “Nefahât – Tavsiyeye Dair İzahat”, Nu: 215 (13 Eylül 1906), s. 2-3; “Eski İstanbul Hanımları”, Nu: 256 
(2 Kasım 1906), s. 4; “Feyleton – Nefahat – İstanbul’da Talebeler Kararı”, Nu: 264 (15 Kasım 1906), s. 2-3; “Nigar Hanım”, 
Füyûzât, Nu: 18 (25 Mayıs 1907), s. 280-82; “Fuzuli’ye Bir Nazar”, Füyûzât, Nu: 30 (19 Ekim 1907), s. 466-48; Nu: 31 (24 
Ekim 1907) s. 481-89.  
527 Ağaoğlu, İran İnkılabı, s. 17.  
528 İranlı bir işçi tarafından yazıldığı belirtilen, bölgedeki sorunları ve gazetenin etkisini ifade eden bir mektup için bkz. 
Ebu’l-Fazl Caferov, “Mektubât”, İrşad, Nu: 102 (1 Haziran 1907), s. 2; İrşad gazetesinde kaleme alınan İran’a dair yazıların 
Tebriz’de uyandırdığı tesir hakkında kaleme alınan bir başka mektup için bkz. T.M.R., “İran Ahvalâtı – Tebriz”, İrşad, Nu: 
176 (27 Temmuz 1906), s. 3. 



117 
 

Turan Bey’in müdür ve baş muharrir olduğu Füyûzât mecmuası da benzer görevi icra etmiştir.529 

“Edebi, fenni, siyasi, içtimaî musavver haftalık Türkçe mecmua-i İslâmiyye” serlevhasıyla çıkıp, 

kendi tuttuğu yolu “Türklük, Müslümanlık ve Avrupalılık”530 olarak tanımlayan bu mecmuada Ahmed 

Kemal, Abdullah Cevdet, Tevfik Fikret, Mirza Said Selmasî gibi önemli şahısların bir dizi şiir ve 

yazıları neşredilmiştir. Aynı zamanda bu mecmuada “Osmanlı kanûn-i esâsîsinin mücahid-i ekberi”531 

olarak tanıtılan Mithat Paşa’nın oğlu Ali Haydar Bey’in İran’da meşrutiyet sonrası kurulan meclis-i 

milliyi tebriklerini içeren mektubu da derç edilmiştir.532  

İran ve Osmanlı meşrutiyetçilerinin arasındaki haberleşmenin ortak noktalarından biri olan 

ve Paris cemiyet merkezi tarafından “Kafkasya’da hiss-i millînin uyanmasına ilm u edebin terakkisine 

burhan” sayılan İrşad gazetesi, İTC tarafından önemsenmekte hatta maddi yetersizlikten dolayı 

kapanma raddesine geldiğinde Paris’te cemiyet mensupları arasında toplanan 50 frank, yardım amaçlı 

gönderilmekte idi.533 Benzer şekilde Mısır’daki Jön Türklerin de İrşad gazetesi başta olmak üzere 

bölgedeki Müslümanlara yardımda bulunduğu görülmektedir.534 

Başta Paris cemiyet merkezi olmak üzere Osmanlı’nın birçok bölgesinde meşrutiyet 

taraftarlarının İrşad’ı yakından takip ettikleri ve daimî olarak irtibatta olduğu anlaşılmaktadır.535 

Nitekim, İrşad gazetesinde İran kanûn-i esâsî’si hakkında kaleme alınan “müfid” bir yazının Şûrâ-yı 

                                                 
529 Abdullah Cevdet, Kafkasya bölgesinde Müslümanların haklarını korumak ve terakki etmelerini sağlamak için sermayesi 
ile destekte bulunan Zeynelabidin Tağıyev ve kalemiyle bu desteği arttıran Hüseyinzâde Ali Bey’leri “ahyâ-i lâ-yemut” 
olarak tasvir eder. Kısa biyografilerine de yer veren Cevdet, Zeynelabidin Tağıyev’i şu sözleri ile anlatır: “Daima yaşayan 
ölüler bulunduğu gibi hiç ölmeyen diriler de vardır, ki bunlar aynı âlem-i ebediyette aynı hayat ile hayy ve zindedârdırlar. 
Türkler ve alelumum Rusya Müslümanları arasında intişar eden irfan için sarf ettiği semeredâr sa’y ve himmet-i 
hüdâpesendânesi ile nur-i dîde-i ehl-i İslâm olan Zeynelabidin Takiyof hazretleri işte bu ölmeyecek olan zindelerdendir. (…) 
Müslümanlar! Biz sizden Hacı Zeynelabidin Takiyof’lar isteriz Zeynelabidin Takiyof vücuduyla müftehir isek de 
yalnızlığından ve tekelliğinden pek şerm-sârız fakat biz, Türk kanındaki feyzden eminiz: demek istikbalden eminiz.” Bkz. 
Doktor Abdullah Cevdet, “Ahyâ-yı lâ yemût – Hacı Zeynelabidin Takiyof Hazretleri”, İctihad, Nu: 2-4 (Eylül 1907), s. 266-
269; Doktor Abdullah Cevdet, “Ahyâ-yı lâ yemût – Hekim Edip Ali Bey Hüseyinzâde”, İctihad, Nu: 2-5 (Şubat 1908), s. 
294-297. 
530 “Füyûzât’ın tuttuğu yol Türklük, Müslümanlık ve Avrupalılıktır. Türk hissiyatı ile mütehassis, İslâm dini ile mütedeyyin 
ve Avrupa medeniyet-i hâzırası ile mütemeddin olmaktır, yoksa Farslaşmak, Zerdüşt’ün sönmüş medeniyeti ile 
medenileşmek değildir” Bkz. A[li] H[üseyinzâde], “İntikâd ediyoruz intikâd”, Füyûzât, Nu: 23 (26 Temmuz 1907), s. 372.   
531 A[li] H[üseyinzade], “Nevruz-i İnkılab - 9 Mart 1907”, Füyûzât, Nu: 12 (15 Mart 1907), s. 180.  
532 Midhat Paşazade Ali Haydar, “Mektup”, Füyûzât, Nu: 12 (15 Mart 1907), s. 183.  
533 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 249 (8 Kanun-i Sani 1907), s. 231.  
534 “İran’da Hamiyyet ve İâne”, İctihad, Nu: 10 (31 Mart 1906), s. 158-59; “Kafkasya Müslümanlarına iâne”, İctihad, Nu: 2-
1 (Temmuz 1906), s. 24; “Kafkasya Müslümanlarına iâne”, İctihad, Nu: 2-2 (Teşrin-i Evvel [Ekim] 1906), s. 230; “Rusya 
Müslümanlarına iâne”, İctihad, Nu: 2-3 (Teşrin-i Sâni [Kasım] 1906), s. 264. İctihad gazetesinde Rusya’da bulunan 
Müslümanların okumaları için çeşitli muhalif gazeteler de tavsiye edilmektedir. Bunlar arasında Paris’te neşredilen Meşveret, 
Londra’da neşredilen Hilafet, Mısır’da neşredilen Şûra-yı Ümmet, Arafat, Türk, Doğru Yol Sebilürreşad, Hikmet, Kemâl ve 
Hindistan’da neşredilen Hablü’l-Metin gibi gazeteler yer almaktadır. Bkz. “Rusya’dan İctihad’a Mürsel Mektuba Dair”, 
İctihad, Nu: 9 (Teşrin-i Evvel [Ekim] 1905), s. 143-144.  
535 Bakü’den eğitim amaçlı olarak İstanbul’a gelen Kafkas Türklerinden Hüseyin Cavid, Abdulla Sur [Tevfik] gibi bazı genç 
talebeler, İranlıların yoğun olarak bulunduğu Valide Han’ı ikametgâh olarak tercih etmişlerdir. Bu talebelerden Hüseyin 
Cavid, Nahcivan’a Meşhedi Kurbanali Ağa Şerifov namına 2 Ekim 1906 tarihli gönderdiği mektubunda İstanbul’un diğer 
bölgelerine göre daha “gür ve hür”, aynı zamanda “bazı kuyudat ve can sıkıntısından âzad” olan Valide Han’a İrşad ve 
Hablü’l-Metin gibi “muzır neşriyatın” dahi geldiğini bildirmektedir. Bkz. Hüseyn Cavid Eserleri, tertip eden: Turan Cavid, 
C. 5, Bakı: Lider Neşriyyat, 2005, s. 254-55.  



118 
 

Ümmet gazetesinde de yayınlanması için Mısır’a gönderildiği zikredilmektedir. Ferit Efendi’ye 

hitaben yazılmış 30 Kasım 1906 tarihli mektupta ise Samipaşazâde Sezai Bey tarafından Mısır’a 

gönderilen söz konusu makalenin yayınlanmasında yaşanan aksaklık ele alınmakta ve makalenin Şûrâ-

yı Ümmet’te neşredilmesi için Fazlı Efendi ile irtibat sağlanması istenmekte idi.536  

3 Temmuz 1907 tarihine gelindiğinde Bahaeddin Şakir imzalı olarak, İrşad gazetesi 

sermuharrirliğine hitaben Ahmet Ağaoğlu’na gönderilen mektupta, Rusya bölgesinde Müslümanların 

haklarını koruma adına yaptıkları neşriyat övülmekte, kendilerine yardım amaçlı olarak gönderilen 

nakdî yardımın ulaşmamasının sebebinin Paris merkezinden kaynaklı bir problem olmadığı da 

belirtilmektedir. Ayrıca “mesleği537 mukaddes ve ilahî” kabul edilen gazetenin kesintisiz olarak 

faaliyetlerine devam etmesi memnuniyetle karşılanmaktadır. Mektupta, bazı makalelerin Şûrâ-yı 

Ümmet’te birebir neşredildiği bilgisi de verilmekte idi. Söz konusu gazeteler tarandığında bu konuda 

iki yazı dikkat çekmektedir. İktibaslardan en dikkat çekeni Ağaoğlu imzalı bir yazıdır. Sultan 

Abdülhamid’e yönelik İrşad sütunlarındaki muhalefet politikası bazı tenkitlere yol açmış ve Ağaoğlu 

tarafından söz konusu muhalefet Muhammed Ali Şah ile de kıyaslanarak izah edilmeye çalışılmıştır. 

İleride detaylıca değerlendirilecek bu yazıya İrşad’da yaptığımız detaylı taramalarda birebir metin 

olarak rastlamadık. Lakin bu metnin, Ağaoğlu’nun aynı mevzuda kaleme aldığı “Maksudumuz ne 

idi?” başlıklı, oldukça benzer içerikli olan yazıdan özetlendiği kanaatini taşımaktayız.538 İran’a dair bir 

diğer iktibas Şûrâ-yı Ümmet’in 15 Kanun-i Evvel [Aralık] 1906 tarihli 106 numaralı sayısında görülür. 

İrşad’ın farklı sayılarından iktibas yapıldığı anlaşılan bu sayıda öne çıkan metin Muzafferüddin Şah’ın 

Nizamî Medresesine gönderdiği şehzadeler için medrese müdürü Muhbirussaltana’ya yazmış olduğu 

hatt-ı hümayunudur. Söz konusu hatt-ı hümayunda şehzadelerin diğer talebelerle eşit şartlarda 

tutulması, kendilerine hiçbir ayrıcalık gösterilmemesi emredilmektedir.539 Gazetenin bu iktibasla 

Şah’ın “müsavat” düşüncesine dikkat çektiği rahatlıkla ifade edilebilir. 

                                                 
536 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 220 (30 Teşrin-i Sâni 1906), s. 187. Şûrâ-yı Ümmet gazetesinde yaptığımız taramalarda 
söz konusu yazıyı tespit edemedik.  
537 1928 yılında Ağaoğlu’nun en yakın arkadaşlarından Yusuf Akçura tarafından geniş bir Ağaoğlu biyografisi kaleme 
alınmış ve biyografide, Ağaoğlu’nun yayınlanmamış otobiyografisinden de alıntılar yapılmıştır. Söz konusu yazıda Akçura, 
Ağaoğlu’nun kendisine vermiş olduğu tercüme-i hâlinde İrşad gazetesinin mesleğini şöyle tarif ettiğini aktarır: “Bir taraftan 
Rus hükûmetine karşı mücadele ederek her nev’ hukuk-i siyasiye ve umumiyeden mahrum olan Türk unsuruna bu hukuku 
dahi temin etmekten, diğer taraftan Türk unsurunun kendisinde vahdet fikrini temin maksadıyla mezhep ihtilafını ve bilhassa 
Sünni-Şii husumetini kaldırmaya çalışmaktan ibaretti. Bununla beraber halkı ilm u irfana ısındırmak, Türkçe mektep ve sair 
irfan müesseseleri vücuda getirmek için uğraşmak lazımdı.” Bkz. Ağaoğlu’nun yayınlanmamış otobiyografisinden naklen 
Akçuraoğlu Yusuf, “Türkçülük – Ağaoğlu Ahmed Bey”, Türk Yılı, Yeni Matbaa, İstanbul, 1928, s. 428 
538 Söz konusu yazılar için bkz. Ahmed Bey Agayef, “Maksudumuz ne idi?”, İrşad, Nu: 40 (7 Mart 1907), s. 1-2; Ahmed Bey 
Agayef, “Matbuat-ı İslâmiyye – İrşad’dan”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 113 (15 Nisan 1907), s. 1. 
539 Bkz. “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 260 (9 Kasım 1906), s. 3; aynı sayıdaki bir diğer iktibas İrşad’ın 257 numaralı 
sayısındandır. Ebu Müslim Dağistâni’nin kaleme aldığı “Taze Hileler” başlıklı yazısı hulâsa edilerek aktarılmaktadır. Bkz. 
İrşad, Nu: 257 (3 Kasım 1906), s. 3-4; Şûrâ-yı Ümmet’teki diğer iktibaslar için bkz. “Harici Haberler – Türk Ahalisi ve Türk 
İdaresi”, İrşad, Nu: 281 (8 Aralık 1906), s. 4’ten iktibas “Matbuat-ı İslâmiyye”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 109 (15 Şubat 1907), s. 
2. 



119 
 

 İrşad sayılarının hasarsız olarak gönderilmesi konusunda daha dikkatli olunması talep 

edilmektedir. Mektup, “bâki yetim ve perişan kalan İslâmiyet’in husûl-i ittihadı ve ittifakına çalışan” 

gazetenin neşrinin daim olması temennisiyle bitmektedir.540 Nihayetinde bu mektup iki grup 

arasındaki ilişkinin irtibatın sadece manevi değil maddi boyutta da cereyan ettiğini göstermektedir.  

İrşad gazetesi ve yazı heyetinin başta da Ağaoğlu’nun İttihad ve Terakki cemiyetine 

yakınlığı ve münasebetleri541 söz konusu haberleşmeler ve Jön Türk yazılarının İrşad’da neşredilmesi 

üzerinden okunabildiği gibi gazetenin II. Abdülhamid yönetimine yönelik politikasından da görmek 

mümkündür. Gazetenin ilk dönemlerinde Abdülhamid idaresini direk hedef alan yazılar yer almasa da 

-hatta neşredilen bazı yazılar Osmanlı siyaseti açısından önemli görülerek Tiflis Şehbenderliği’nden 

Sadaret’e gönderilse de-542 özellikle 1906 sonları itibariyle II. Abdülhamid şahsında hükûmete yönelik 

sert yazılar kaleme alınmıştır. Ekseriyetle Ahmed Kemal Bey’in imzasız543 olarak kaleme aldığı, 

                                                 
540 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 304 (3 Temmuz 1907), s. 336-337.  
541 1889 senesinde Paris’e giden Ağaoğlu, sefaret müsteşarı Ali Ferruh Bey’in tavsiyeleri ile Jön Türklerin önemli 
simalarından Ahmed Rıza ile tanışır. Yakın arkadaşlarından Yusuf Akçura’nın kaleme aldığı biyografisinde Ağaoğlu’nun 
Ahmed Rıza’ya olan muhabbeti şöyle anlatılır: “Ağaoğlu da Ahmed Rıza Bey’e karşı, o zamanlar derin bir hiss-i hürmet 
duyar. Abdülhamid sefiri vasıtasıyla kendisine 100.000 frank teklif ettiği halde, fakir Ahmed Rıza’nın bunu kabul etmemesi, 
genç ve idealist Ahmed Bey’in muhabbet ve hürmetini coşturan esbabdandır.” (Akçuraoğlu Yusuf, “Türkçülük – Ağaoğlu 
Ahmed Bey”, s. 429) Ağaoğlu, kendi kaleme aldığı tercüme-i halinde, 1894’te Paris’ten ülkesine dönerken İstanbul’da 
kaldığı altı aylık süreçte yine Jön Türklerin önemli simalarından Mizancı Murad Bey’le görüştüğünü belirtir. Jön Türklerle 
olan bu yakın irtibatı, Mısır ve Paris’te bulunan Jön Türklerin göndermiş oldukları yazıların İrşad’da yayınlanmasının, 
Abdülhamid tarafından gazetenin yasaklanmasına neden olduğu kanaatini de taşır. (“A. Ağaoğlunun kendi eli[y]le yazdığı 
hayatı”, Cumhuriyet, Nu: 5396 (22 Mayıs 1939), s. 5)  1908 yılında Bakü’de artan Rusya idaresi takibatları ve aynı dönemde 
Osmanlı’da ilan edilen II. Meşrutiyet, Ağaoğlu’nu yeni bir yola sevk etmiştir. Kendi kaleminden bu süreci şöyle özetler: 
“Şiddetle takip edilenler meyanında idim. İş bir dereceye geldi ki artık yalnız nefsimin değil, ailemin dahi huzur ve sükûneti 
münselib olmaya başladı. 1908 senesinde Türkiye’de inkılap olmuştu. İş başına tanıdığım bazı zevât gelmişti. Aynı zamanda 
Kafkasya vali-i umumisi tayin olunan Kont Vorontsov Daşkov behemehâl beni tevkif ve nefyetmeye karar vermiş 
görünüyordu. Bunu öğrenir öğrenmez derhal ben de kaçmaya azmettim ve 1908 senesinin nihayetine doğru İstanbul’a 
kaçtım. [Cumhuriyet’te yayınlanan tercüme-i hâlinde Mayıs 1904 olduğunu belirtir]” (Ağaoğlu’nun yayınlanmamış 
otobiyografisinden naklen Akçuraoğlu Yusuf, “Türkçülük – Ağaoğlu Ahmed Bey”, s. 433-34) Ağaoğlu, hatıratında 
“tanıdığım zevat” olarak ifade ettiği Jön Türklerin tavassutuyla kısa sürede Maarif müfettişliği, Dârulfünûn Muallimliği gibi 
görevlere getirilmekle birlikte, “kâlen ve kalemen Devlet-i Aliyyeye” yapmış olduğu kabul edilen “hidemat-ı bergüzidesi” 
vesilesiyle de tabiiyyet şartlarına haiz olmasa da istisnaî olarak Osmanlı tabiiyetine kabul edilmektedir. (22 Eylül 1910 tarihli 
Şûrâ-yı Devlet Mazbatası için bkz. BOA, ŞD/2997-22-01). Ağaoğlu, İrşad gazetesi neşriyatına devam ederken 27 Aralık 
1907 tarihinde Paris’te İTC ve diğer muhalif fırkaların müştereken tertip ettikleri “Osmanlı Muhalif Fırkaları” kongresi 
gazete tarafından yakından takip edilmiş ve “azim” ve “mühim” bir hadise olarak zikredilen bu kongrenin detayları 
okuyucuya aktarılmaya çalışılmıştır. Bkz. “Osmanlı İnkılap Fırkalarının İttihad Kongresi”, İrşad, Nu: 20 (16 Şubat 1908), s. 
3.  
542 Nisan 1906 tarihli Tiflis Şehbenderliği’nden Sadaret’e gönderilen yazıda (BOA, Y.A. HUS/502-95) İrşad’da neşredilen 
iki metinden ve bunların öneminden bahsedilmektedir. Yazılardan ilki, II. Abdülhamid’in Panislamizm politikası açısından 
kıymetli görülen, Sibiryalı Hüccetu’l-Hâkim Mahmudov tarafından kaleme alınan “İttihad-ı İslâm ve Panislamizm” başlıklı 
yazısıdır. (İrşad, Nu: 86 (Nisan 1906), s. 2-3) İkinci yazı ise Kafkas sakinlerinden Meşhedi Mehdikli [?] Hacı Şerifoğlu 
imzalı bir mektuptur. Söz konusu mektupta Cevanşir bölgesinde bir takım Kazak grubunun yaptığı eziyetlerden 
bahsedilmektedir. (İrşad, Nu: 86 (1 Nisan 1906), s. 2-3). Şehbenderlikten gönderilen diğer bir yazıda da Ermenilerin 
Kafkasya bölgesindeki silahlanmaları ve Müslüman halkına yapmış oldukları eziyetler hakkında İrşad’da yer alan yazılara 
(İrşad, “Gözlerimiz açıp basiretle bakmalıyız”, İrşad, Nu: 25 (18 Ocak 1906), s. 1-2; “Kafkaz Haberleri – Gence 31 Mart”, 
İrşad, Nu: 85 (9 Nisan 1906), s. 3) dikkat çekilmektedir. Bkz. BOA, Y.A. HUS/502-114.  
543 Derginin ikinci dönemi olarak belirtebileceğimiz 116. sayısından itibaren bu yazıları, Jön Türk hareketinin önemli 
simalarından Ahmed Kemal Bey (Akünal) kaleme alacaktır. Bazı çalışmalarda Ahmed Kemal Bey’in derginin 13. sayıdan 
sonra kapatılması üzerine Varna’ya kaçtığı zikredilse de (Servet Tekin, Mısır’da Jön Türk Basın ve Edebiyatı, s. 131) 
Füyûzât’da Ahmed Kemal Bey’in yayın heyetine katıldığına dair verilen bilgilere bakıldığında Doğru Söz’ün 14. sayıdan 
itibaren kapandığı ve Ahmed Kemal Bey’in de davet üzerine Bakü’ye gittiği orada mecmuanın kapatılmasına kadar 
yazılarıyla destekte bulunduğu anlaşılmaktadır. Doğru Söz mecmuasının abonelerine kalan yıllık aboneliklerini tamamlamak 
için Füyûzât mecmuasının dahi gönderileceği belirtilmiştir. (Bkz. “Yeni Kalem Yoldaşımız”, Füyûzât, Nu: 18 (25 Mayıs 



120 
 

“Osmanlı’ya Dâir” başlıklı müstakil yazılarında, Osmanlı’daki devlet erkânının rüşvet olaylarından544 

zamanında iyi olan bahriyenin ve maliyenin kötü şekilde idare edilmesine,545 yabancılara bir çok 

iltimaslar/imtiyazlar tanınıp İstanbul’da ticaretin yabancılar eline bırakılmasından ehil olmayan 

kişilerin idarecilik makamına getirilmesine, vergilerin arttırılıp halkın fakirleştirilmesinden belediye 

memurlarının halka eziyetlerde bulunmasına kadar bir çok meselede sert bir dille eleştiriler 

yöneltilmiştir.546 Neredeyse her sayısında Osmanlı hükûmeti aleyhine kaleme alınan metinlerin sonucu 

da gazetenin II. Abdülhamid sansürüne takılması ile neticelenmiştir.547 Bu durum gazete tarafından da 

açıkça duyurulur. Ağaoğlu’nun kaleme aldığı yazıda, gazetenin yasaklandığının Mabeyn-i 

Hümayun’dan Rusya Sefareti’ne iş’ar edildiği ve bu sebeple de yaklaşık iki haftadır Rusya 

Postanelerinin548 kimseye bir şey vermediği belirtilir. Söz konusu sansür hadisesi Ağaoğlu tarafından 

sultanın bir “merhameti” olarak yorumlanırken kendi milletini ezen bir zâlimin böyle bir takdiri, 

gazetenin millet ve vatan yolunda doğru yolda gittiğine dair önemli bir delil kabul edilir.549 İran’ın 

yarı ölülerini hayata döndüren, harekete geçiren bir gazetenin, Osmanlı “gafillerini” daha da erken 

uyandırarak sultanın istemediği hadiselere vesile olacağı belirtilir.550 Gazetenin, Osmanlı’ya girişinin 

yasaklanmasına dair Trabzon’dan gönderilen bir mektuba verilen cevapta ise, hadisenin İranlı bir 

hükûmet yetkilisinin şeytanlığı neticesinde gerçekleştiği zikredilir.551  II. Abdülhamid idaresinin 

sansürü ise bir ülkeyi çeviren istibdat perdesinin yırtık ve delik yerlerinden hürriyet güneşinin 

girmesinin engellenmesi için yamanması olarak tavsif edilir. Abdülhamid idaresinin bu tür yasaklar ile 

İslâm toplumunu boğamayacağını söyleyen Ağaoğlu, daima Mithat Paşa’lar gibi fedailerin çıkacağını 

                                                                                                                                                         
1907), s. 275-76) Bakü’de ilk olarak Füyûzât gazetesinde yazılar kaleme alan Ahmed Kemal Bey, Füyûzât’ın kapatılması 
akabinde, uzun aradan sonra yeniden yayın hayatına başlayan İrşad’ın yazı heyetine de dahil edilir. Aynı zamanda maddi 
sıkıntılar yaşayan gazetenin bu problemlerini gidermek, matbaa vb. giderlerin karşılanması adına kurulan şirketin ortaklar 
listesinde yer alır. (Bkz. İrşad, “İrşad’ın İhyâsı”, İrşad, Nu: 116 (17 Kasım 1907), s. 1-2.) Yeni yazı heyetine dahil edilen 
Ahmed Kemal Bey, Füyûzât’ın kapatılması sonrasında halkın göndermiş olduğu mektupların kendisine bir şevk ve gayret 
bahşettiğini zikreder. “Osmanlı’ya Dair” ve “Matbuata Bir Nazar” başlıklı yazılar kaleme alacağını duyurur. Bkz. Ahmed 
Kemal, “Osmanlı’ya Dair”, İrşâd, S. 116 (17 Kasım 1907), s. 2-3.  
544 “Osmanlı’ya Dâir”, İrşad, Nu: 22 (9 Şubat 1907), s. 3.  
545 “Osmanlı’ya Dâir”, İrşad, Nu: 24 (13 Şubat 1907) s. 3.  
546 Hükûmetin para kazanması için kurulan fabrikaların kötü idare edilerek onların saray memurlarına ve hanımlara bedava 
eşyalar üreten bir imalathaneye döndüğü zikredilir. Bkz. “Osmanlı’ya Dâir”, İrşad, Nu: 30 (21 Şubat 1907), s. 3.  
547 Muzır neşriyattan dolayı yasaklandığı belirtilen İrşad gazetesinin İranlı tüccar Hacı Rıza Koli Ağa Horasanî tarafından 
Rusya Postanesi aracılığıyla Dersaadet’e sokulmaya çalışılması devletin adlî kayıtlarına yansımıştır. Söz konusu olayda Hacı 
Rıza’ya gerekli cezanın verilmesi ve postanenin önünde bir zâbıtın görevlendirilmesi karar kılınmıştır. Bkz. BOA, DH. 
MKT./1137-17; BOA, ZB./389-70 [30 Aralık 1906].  
548 Rusya Postanesi, Kafkas menşeli yasak gazetelerin ülkeye girişi için bir aracı olduğunu ifade edebiliriz. Hüseyin Cavid, 
Nahcivan bölgesine göndermiş olduğu bir mektubunda “muzır neşriyat” dolayısıyla yasaklanan Molla Nasreddin gazetesinin 
ülkeye girişi için yine Rusya Postanesinin kullanılmasını teklif etmektedir. Bkz. Hüseyn Cavid Eserleri, C. 5, s. 255 
549 Ahmet Agayef, “Sultan Abdülhamid’in ‘İrşad’a Merhameti”, İrşad, Nu: 32 (23 Şubat 1907), s. 1. İrşad ve Reşat (veliaht) 
isimlerinin aynı kökten türemelerinden, “İrşad” isminin “Reşat Efendi’yi tahta çıkarmak” anlamını çağrıştırabileceği 
sebebiyle gazetenin yasaklandığı yorumu için bkz. “Reşad ve İrşad”, Tuna, Nu: 189 (18 Nisan 1322), s. 2. 
550 Üzeyir [Hacıbeyli], “Böyle derke var”, İrşad, Nu: 35 (28 Şubat 1907), s. 2. 
551 Muhammed imzalı olarak Farsça kaleme alınan mektupta, İstibdat taraftarı bazı şahısların teşebbüsleri ile Osmanlı’da 
İrşad’ın yasaklanması ele alınır. “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 87 (11 Mayıs 1907), s. 3-4.  



121 
 

da belirtir. İdarenin bu sansürü vesilesiyle Osmanlı haricinde iftihar edilecek boyutta matbuatın 

genişlediği ve Abdullah Cevdet’ler, Abdülhak Hamid Beyler ve Ahmed Rıza’lar gibi vatanlarından 

zahiren uzak lakin kalben vatana daha yakın olan bu kimselerin vatan için çok daha fazla çalıştıkları 

ifade edilerek bu gayretlerinin ortaya çıkaracağı neticeler de şu minval üzere işaret ve temenni edilir:  

“Bu gazilerin, bu mücahitlerin vatan uğrunda ettikleri sa’ylerin neticesi olarak an-karib 

Türkiye’de büyük büyük hâdisat, işitilmemiş vukuat zuhur edip âhiru’l-emr vatan ve millet 

kasapların yed-i gaddarânesinden halas olacak.”552  

Ağaoğlu ve arkadaşlarının II. Abdülhamid’e dolayısıyla halifeye yönelik bu sert diline kimi 

zaman kınama yazıları da gönderildiğini Ağaoğlu’nun tepkisinden anlamak mümkündür. Millet 

arasına nifak sokmakla ve abone sayısının artmasıyla mütekebbir ve mağrur olmakla itham edildiğini 

belirten Ağaoğlu, bu eleştirilere yönelik cevapta, ittihat konusunda senelerden beri çağrılarda 

bulunurken kendilerini ayrıştırıcı olarak niteleyen devlet ve kötü niyetli kişilerin nerelerde olduğunu 

sorar.553 Ağaoğlu bu söylemiyle bir bakıma ittihat siyasetinin başlangıcında dahi kendilerinin 

olduğunu vurgulamakta idi. O, abone sayısında da söz edildiği gibi bir artışın olmadığını belirtmekle 

birlikte hiçbir abonenin, yazıların konusuna dahli olamayacağını da vurgular. İnsanları uyandırmak 

adına sövülmekten, dövülmekten ve ölmekten kaçmayacağını vurgulayan Ağaoğlu’nun II. 

Abdülhamid’le hilafet müessesini ayrıştırmaya çalışmasını bir Jön Türk siyaseti olarak yorumlamak 

mümkündür. Eleştirilerin hilafet makamına yönelik değil II. Abdülhamid idaresine yönelik anlaşılması 

gerektiğine ısrarla temas eden Ağaoğlu, bu konuda yani hilafet ve sultanın ayrı konumlandırılması 

gerektiği hususunda Hülefa-yı Râşidin dönemine işaret etmekte, örnek göstermektedir. Ona göre, 

insanların rahatlıkla eleştirilerini yönelttikleri halifeler sayesinde İslâm kısa sürede geniş coğrafyaya 

yayılmış olsa da çok geçmeden doğru yoldan sapılması, -her ne kadar açıkça zikretmese de- Emevi 

saltanatına girilmesi,554 toplum maslahatının dikkat edilmediği “keyfe mâ-yeşâ” bir durumu 

beraberinde getirmiştir.555  

Gazetenin Osmanlı idaresine yönelik eleştiri siyasetini kınama içerikli Nuha’dan gönderilen 

mektup mecmuada neşredilmiş,556 mektubun sonunda idare tarafından “Osmanlı’ya ve hilafete olan 

muhabbetimiz kimseden eksik değildir” söyleriyle mukabelede bulunulmuş ve “öz ayıbımızı özümüze 

demekle bu ayıpları görürüz” düşüncesiyle kötü idarenin de mutlaka zikredilmesi gerektiği 

belirtilmiştir. Ağaoğlu’nun bu konudaki düşüncesi oldukça nettir:  

                                                 
552 Ahmet Agayef, “Sultan Abdülhamid’in ‘İrşad’a Merhameti”, s. 1.  
553 Ahmet Bey Agayef, “Maksudumuz Ne İdi?”, İrşad, Nu: 40 (7 Mart 1907), s. 1-2 
554 Osmanlı’da II. Meşrutiyet öncesi ve sonrasında usûl-i meşveretin dini temellendirilmesi yapılırken ekseriyetle Hz. 
Peygamber ve hulefâ-yı râşidin dönemine atıfta bulunulmakta ve istibdad rejiminin başlangıcı olarak da Emeviler 
gösterilmektedir. Bkz. İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri 1, s. 122-123.  
555 Ahmet Bey Agayef, “Maksudumuz Ne İdi?”, s. 2. 
556 “Kafkas Haberleri – Nuha’dan”, Nu: 42 (9 Mart 1907), s. 4.  



122 
 

“Bizim en umde kasdımız en büyük âmalimiz İslâm’a ve Türk milletine -ki kendimiz de o 

milletteniz- hizmet etmektir. Böyle oldukta bizim için Abdülhamid Han hazretleri ile Şah 

hazretlerinin veya bir İslâm hâkiminin, İslâm raiyetinin tefavütü yoktur;557 ancak bu lazımdır ki 

hâkim her raiyyete, millete, İslâm’a kulluk edip milletin, İslâm’ın saa[de]t ve nik-bahtlığına 

gayret etsin.”558     

Ağaoğlu, istibdat ve keyfemayeşâ usulünü benimseyen İran Şahları ve hükûmetini de 

zamanında tenkitten geri kalmadığını, gerektiğinde de kınadığını belirtirken artık İran’ın meşrutiyete 

geçmekle “terakki yolunu” tuttuğunu zikreder. Osmanlı devleti “Bedbahthâne zulm ve istibdat” altında 

boğulurken “milletperest”, “Türk hayırhâhı” ve hilafetin en şiddetli taraftarlarının buna mâni olmak 

için çalışmamasının mümkün olmadığını savunur. Muhammed Ali Şah anlatılarak Osmanlı idaresinin 

zemmedildiği iddialarına da şöyle karşılık verir:   

“Heman bu yolda Mısır’da, Türkiye’de, gayri yerlerde Türk gibi, Şûrâ-yı Ümmet gibi İctihad gibi 

Osmanlı gazeteleri tab’ olunup mücâhede etmektedirler. Acaba bunlar da mı Muhammed Ali 

Şah’ın hâtırı için yazıyorlar?! Hayır! Hayır, efendiler! Biz Türk oğlu Türk’üz! Bizim yüreğimiz 

yandığından içerimizde olan ateşler dâd u feryâd suretinde zâhire çıkıyor. Yoksa başka bir 

kasdımız veya niyetimiz yoktur.”559  

Eleştiri mektupları sonrasında her ne kadar gazetenin fikri ve dilinin değiştiği iddia edilse 

de560 gazetenin eleştiri yazılarına devam ettiği anlaşılmaktadır. Nitekim Tiflis Şehbenderliği’nden 

Mayıs 1907 tarihinde Bâb-ı Âli’ye gönderilen tezkirede gazetenin hâlâ hükûmet aleyhine neşriyata 

devam ettiği haberi verilir.561 Ali Haydar Mithat’ın Abdülhamid’e hitaben gönderdiği mektup kendi 

talebi üzerine İrşad’ın 112 numaralı sayısında yayınlanmasının birkaç gün akabinde gazetenin 

                                                 
557 Ağaoğlu, Abdülhamid ile Şah arasında bir fark olmadığını zikretse de aynı metinde “biz Türk olduğumuzdan Osmanlı’ya, 
Sultan Abdülhamid Han’a daha ziyâde mâil ve yakınız, bu sebepten bizim Türkiye’ye, Türklere yüreğimiz, kalbimiz daha 
ziyâde yanar” sözlerini de sarf etmekten geri durmaz.  
558 Agayef, “Matbuat-ı İslâmiyye – İrşad’dan”, s. 1.  
559 Agayef, “Matbuat-ı İslâmiyye – İrşad’dan”, s. 1 
560 Nuha’dan gönderilen söz konusu mektuba atfen Tiflis Başşehbenderliği’nden Bâb-ı Âli’ye 7 Mayıs tarihli bir yazı 
gönderilmiştir. Tezkirede, gazetenin yayınından müteessir ve münfail olan Nuha ahalisinin gerek İrşad’ı gerek de Taze Hayat 
gazetesini neşrettikleri yazılarla kınadıklarından bunun üzerine de gazetenin, fikir ve dilini değiştirdiğinden 
bahsedilmektedir. Ayrıca Kafkasya umumi valisinden de bu tür iftira içeren yazıların engelleneceğine dair söz alındığı 
zikredilmektedir. Bkz. BOA, Y.A.HUS/513-17; BOA, HR.İD/2042-55. Söz konusu mektup hakkında İrşad gazetesinde yazı 
kaleme alan Abdullah Cevdet, Ağaoğlu’nun Abdülhamid’e yönelik politikasını savunmakta ve Nuha ahalisine de hilafetin 
mahiyetine dair bilgi vererek hilafet kurumu ile padişahı bir tutmamaları gerektiği konusunda tavsiyelerde bulunmaktadır. 
Bkz. Doktor Abdullah Cevdet, “Hilafet-i İslâmiyye Tehlikededir”, İrşad, Nu: 53 (27 Mart 1907), s. 3.  
561 BOA, HR.SFR.1../184-39; “Dünya’da her şey mâkabline tâbidir” düsturunca bir durumu anlamak için sebeplerinin ortaya 
konulmasının gerektiğini düşünen Ahmed Kemal, Osmanlı’nın halihazırdaki durumunun da anlaşılması için geçmişine en 
azından otuz kırk sene evveline gidilmesi gerektiğini belirtir. Fransa krallarından XIV. Louis’in “Devlet demek ben 
demektir” sözünü ifade ettiği gibi bugün II. Abdülhamid’in de aynı düşünceyi benimsediğini zikrederek, Osmanlı’nın son 30 
yılını, padişahın 30 yılından ibaret görür. Çünkü bu hükümranlık müddetince icra olunan her fiil onun emri ile 
gerçekleşmiştir. Bu yüzden bugünkü Osmanlı’yı/II. Abdülhamid’i anlamak için evvelki II. Abdülhamid’in anlaşılması 
gerekir. Ahmed Kemal Bey, bu minval üzere ilk sorulması, konuşulması gerekenlerin padişahın ilk yıllarında nasıl bir kalp 
ve ruha sahip olduğu, millet konusundaki fikrinin ne olduğu, çevresinde kimler olduğu onlardan ne derece etkilendiği, 
Abdülaziz vakasının nasıl tesir ettiği ve III. Selim’den o yana gerçekleşen vakaların ne derece etki yarattığı gibi sorular 
olduğunu zikreder ve tefrikalarını kaleme almaya başlar. Bkz. Ahmed Kemal, “Osmanlı’ya Dair”, İrşâd, Nu: 116 (17 Kasım 
1907), s. 3.   



123 
 

yayınına 20 Haziran 1907 tarihli 115. sayıyla birlikte yaklaşık beş ay ara verildiği görülür.562 17 

Kasım 1907 de yayın hayatına devam etmeye başlayan gazete, politikasından taviz vermediğini de 

kaleme alınan yazılarıyla açıkça ortaya koymaktadır. Tiflis Şehbenderliği tarafından da 9 Aralık 1907 

tarihinde Bâb-ı Âli’ye gönderilen tezkirede gazetenin uzun müddet kapatılmasının akabinde ilk kez 

neşrolunan 116. sayısında yine hükûmetin aleyhinde yazılar kaleme alındığı haberi verilmektedir. 

Henüz bir ay geçmeden Osmanlı Hariciye nezaretinden dahiliye nezaretine gönderilen yazıda ise 

“neşriyat-ı muzırrasına” binaen İrşad gazetesinin külliyen yasaklandığının yabancı sefarethanelere 

tebliğ edildiği bildirilmektedir.563 

Burada bir parantez açarak zikretmek gerekir ki gazetenin Osmanlı coğrafyası içerisinde 

önemli bir karşılığının olduğu da görülmektedir. Örneğin, maddi yetersizlikler ve iktidar baskıları 

neticesinde gazetenin yayınına ara verilmesinin ardından aradan geçen yaklaşık altı aylık süre sonunda 

tekrar yayına başladığında durum İstanbul’da sevinçle karşılanmakta, gazeteye İstanbul’dan 

gönderilen bir yazıda İrşad’ın yayın hayatına ara vermesi “âlem-i İslâm’ın her tarafını ihata eden 

musibetlerden biri” olarak değerlendirilmekte ve tekrar yayın hayatına başlamasında emeği geçen 

herkese de İstanbul’da bulunan “tarafdarân-ı İrşad” adına teşekkürler iletilmektedir.564 Bu bakımdan 

gazetenin, neşredildiği bölge ve irtibatları açısından dikkate alınması gerektiği kanaatini taşımaktayız. 

Zeynelabidin Tağıyev’in maddi destekleri ile İttihad ve Terakki Cemiyeti’ne mensup -hatta 

mensubiyetten öte kurucu kadrosu arasında bulunan-565 Hüseyinzâde Ali Turan Bey’in idaresi altında 

Bakü’de 32 sayı olarak yaklaşık bir yıl yayın hayatına devam eden Füyûzât mecmuasına baktığımızda 

ise benimsemiş oldukları yolu sadece birinci sayısını inceleyerek dahi görmek mümkündür.  İlk 

sayısının kapağında Osmanlı’da kanûn-i esâsî’nin sembol ismi Mithat Paşa tasvirine yer verilirken 

                                                 
562 Resmi olarak bir yasaktan söz edilemese de gazetenin yeniden neşre başladığı 116. sayısında “İrşad’ın İhyâsı” başlıklı 
yazıda (İrşad, “İrşad’ın İhyâsı”, İrşad, Nu: 116 (17 Kasım 1907), s. 2) gazetenin hem maddi yetersizlikten hem de iktidar 
baskısından dolayı kapatılmak zorunda kaldığı zikredilir. Nitekim son dönemlerde -ekseriyeti Müslüman- gazetelerin (Bakü, 
Füyûzat, Molla Nasreddin, Ülfet, Debistan, Progress) hükûmetçe kapatılmaları İrşad’da sıkça rastlanan haberler arasındadır. 
Bkz. “Bakü Haberleri – Progress’in Kapanması”, İrşad, Nu: 73 (Nisan 1907), s. 2; “Bakü Haberleri – Bakü Gazetesinin 
Bağlanması”, İrşad, Nu: 74, (22 Nisan 1907), s. 2; “Bakü Haberleri – Molla Nasreddin’in Bağlanması”, İrşad, Nu: 109 (12 
Haziran 1907), s. 2; “Ülfet Refikimizin Bağlanması”, İrşad, Nu: 113 (17 Haziran 1907), s. 3; Ayrıca aynı dönemlerde İrşad 
gazetesi yazı heyetine soruşturmaların açılıp evlerinin aranmasına ve gazetenin yayıncısı olan İsa Aşurbeyov’un 
tutuklanmasına dair haberlere yer verilerek eleştirilmektedir. Bkz. “Müslüman Urefâlarının Evlerinde Jandarma Teftişâtı ve 
Bazılarının Tutulması”, İrşad, Nu: 109 (12 Haziran 1907), s. 2.  
563 BOA, DH.MKT./1222-39. [2 Ocak 1908] 
564 “Osmanlı’ya Dair – İstanbul’dan”, İrşad, Nu: 130 (20 Aralık 1907), s. 4.  
565 Hüseyinzâde Ali Turan Bey, 1938 yılında dört sayı olarak tefrika ettiği “İttihad ve Terakki Nasıl Kuruldu? – Ubeydullah 
Efendinin Oynadığı Roller” başlıklı yazılarında kendisinin cemiyet ile ilk irtibatını anlatır. Mekteb-i Tıbbiyye’de bulunduğu 
dönemde (1890-1895) İshak Sukûti aracılığıyla Ubeydullah Efendi ile tanıştığını (1892) belirtir. Söz konusu tanışıklıktan 
birkaç gün sonra İshak Sukûti’nin bir gün mektepte yanına gelerek, “Terakki ve İttihad” adıyla tesis ettikleri cemiyete 
kendisini aza ettiklerini bu nedenle para talep ettiğini aktarır. İsminin herhangi bir yere yazılmaması şartıyla teklifi kabul 
ettiğini zikreden Hüseyinzâde, cemiyetin ilk kurucularının ekseriyetle tıbbiyelilerden oluştuğunu ve cemiyetin doğup 
organize olmasında da Ubeydullah Efendi’nin adeta “ebe” rolü oynadığını kaleme alır. Detaylı anlatımı için bkz. 
Hüseyinzâde Ali, “İttihad ve Terakki Nasıl Kuruldu? – Ubeydullah Efendinin Oynadığı Roller [-I]”, Tan, 4 Mart 1938, s. 2; 
Hüseyinzâde, Mekteb-i Tıbbiye’ye girerken karşılaştığı zorluklara dair Hayat gazetesinde bir yazı dizisi kaleme alır. Söz 
konusu yazıları için bkz. A.H., “Numûne Mektebi”, Hayat, Nu: 184 (18 Ağustos 1906), 187 (22 Ağustos 1906), 188 (23 
Ağustos 1906), 190 (25 Ağustos 1906), s. 1-2. Söz konusu tefrika Ali Haydar Bayat tarafından latinize edilmiştir. Bkz. Ali 
Haydar Bayat, Hüseyinzâde Ali Bey, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, 1998, s. 46-56.  



124 
 

ayrıca kendisi hakkında da Hüseyinzâde tarafından kaleme alınan bir biyografi tefrika edilir.566 

Bununla birlikte İran’da kanûn-i esâsî’nin önemli simâlarından Tabatabâi’nin de tasvirine yer 

verilerek ileriki sayılarda kendisinin tercüme-i hâline yer verileceği ifade edilir.567  Mecmuanın iki 

numaralı sayısının kapağında ise İran’da İngiltere Sefareti’ne sığınan meşrutiyet taraftarlarının 

fotoğrafına yer verilir. Fotoğrafın hikayesi ise Hüseyinzâde’nin kaleme aldığı “Vekâyi-i Âleme Bir 

Nazar” başlığı altında anlatılır.568  

Cemiyete mensubiyeti dolayısıyla bir süre İstanbul’da gizlenip 1903 yılında Azerbaycan’a 

kaçan Hüseyinzâde Ali Bey’in569 fikriyatının Paris merkezi tarafından da önemsenmiş olduğunu, 20 

Temmuz 1906 yılında Şûrâ-yı Ümmet’in editörlüğüne getirilen570 Sezaî Bey’e verilen tavsiyelerde 

görmek mümkündür.571 Ayrıca, Bahaeddin Şakir’in Hüseyinzâde’ye gönderdiği düşünülen 

mektubunda İran Meşrutiyet hareketine dair ilgisinin övgüyle karşılanması ve kendisinden İranlı 

meşrutiyetçilerle bir aracı olması talebinde bulunulması Hüseyinzâde’nin konumunu daha net bir 

şekilde göstermektedir:  

                                                 
566 Turâni, “Mithat Paşa [-I]”, Füyûzât, Nu: 1 (1 Kasım 1906), s. 11-12; “Mithat Paşa [-II]”, Nu: 2 (13 Kasım 1906), s. 27-28; 
“Mithat Paşa [-III]”, Nu: 4 (8 Aralık 1906), s. 61-63; “Mithat Paşa [-IV]”, Nu: 5 (18 Aralık 1906), s. 72-73. Hüseyinzâde’nin 
kaleme aldığı söz konusu biyografi Ali Haydar Mithat Bey’in, babası hakkında kaleme aldığı Mithad Paşa’nın Hayat-ı 
Siyasiyesi, Hidemâtı ve Şahadeti (Matbaa-i İctihad, Kahire 1322) adlı eseri esas alınarak yazılır. Hüseyinzâde söz konusu 
kitap hakkında, Şûrâ-yı Ümmet’te yapılan “bu kitap millet-i Osmaniyyenin bir bükâ-yı ebedisi” yorumunun eksik ve yanlış 
olduğunu belirterek bir tashihte de bulunur: “Bizim itikadımızca bu kitap Türkler için ve bilhassa kanûn-i esâsî mücahidi 
Türkler için daimî bir menbâ-i feyzdir”. Hüseyinzâde’nin bu yorumu kitabı sadece Osmanlı’daki kanûn-i esâsî taraftarları 
için değil coğrafyadaki Rusya, İran gibi bölgelerdeki kanûn-i esâsî taraftarları için de feyiz alınabilecek bir eser olarak kabul 
ettiğini göstermektedir. Bkz. Turâni, “Mithat Paşa [-I]”, s. 11. Ali Haydar Bey Tan gazetesinde tefrika ettiği hatıralarında söz 
konusu kitabının yayınlanması akabinde Avrupa’da ve Osmanlı’da birçok yankı uyandırmakla birlikte Rusya ve Kafkasya 
Türklerinin de büyük bir alaka gösterdiklerini aktarır. Bkz. Ali Haydar Mithat, “Mithat Paşa’nın Oğlunun Hatıraları – İki 
Kitabın Her Tarafta Uyandırdığı Alâka (-39)”, Tan, 8 İkincikanun [Ocak] 1938, s. 2. 
567 Füyûzât, Nu: 1, s. 10; Mecmuanın yaklaşık bir yıl süren yayın hayatı boyunca çıkan 32 sayıda, kullanılan kapak 
fotoğrafları ve iç görseller arasında Mithat Paşa, Abdullah Cevdet, Tabatabâi, Mithatpaşazâde Ali Haydar Bey, 
Muzafferüddin Şah, İran meclis-i millisinin ilk başkanı Saniuddevle Murtaza Kuli Han, Namık Kemal ve Ali Suavi gibi 
Osmanlı ve İran’da hürriyet, meşrutiyet ve kanûn-i esâsî ile isimleri özdeşen simâlar yer almıştır.  
568 A[li], H[üseyinzâde], “Vekâyi-i Âleme Bir Nazar”, Füyûzât, Nu: 2 (13 Kasım 1906), s. 17-21.  
569 Ali Haydar Bayat, Hüseyinzâde’nin taşraya tayinini kabul etmediğinden veya İttihatçıların tavsiyeleri doğrultusunda 
Azerbaycan’a döndüğüne dair farklı rivayetler bulunduğunu belirtmekle birlikte hakikatin Hüseyinzâde’nin İTC mensubu 
olmasından mütevellid takibattan kurtulmak adına Azerbaycan’a dönüş yaptığı şeklinde olduğunu aktarır. Bkz. Ali Haydar 
Bayat, Hüseyinzâde Ali Bey, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, Ankara 1998, s. 13; Yusuf Akçura, Safes imzalı 
olarak Türk Yurdu mecmuasında kaleme aldığı Hüseyinzâde’nin tercüme-i hâl metninde “devr-i sabık”ın Ali Bey’i 
İstanbul’da rahat bırakmadığını “büyük ümitlerle geldiği İstanbul’u, Dâru’l-fünûn tıp şubesi muallim muavinliğini terk edip 
eski vatanı olan Kafkasya’ya dönmek mecburiyetinde” olduğunu zikreder. Bkz. Safes [Yusuf Akçura] “Tercüme-i Hâl – 
Hüseyinzâde Ali Bey”, Türk Yurdu, VIII/3 (2 Nisan 1331), s. 46 (2556); Ayrıca Mekteb-i Tıbbiye sınıf arkadaşlarından 
Abdullah Cevdet’in benzer ifadeleri için bkz. Doktor Abdullah Cevdet, “İhyâ-i lâyemut – Hekim Edip Ali Bey 
Hüseyinzâde”, İçtihad, Nu: 5 (Kanun-i Sani [Ocak] 1908), s. 296.  
570 M. Şükrü Hanioğlu, “Şûrâ-yı Ümmet”, DİA, XXXIX, s. 241.  
571 “… Bu [Hayat] gazetenin başmuharriri Ali Hüseyin Bey Rus darülfünunlarında ikmal-i tahsilden sonra İstanbul Tıbbiye-i 
Askeriyesi’ne dahil olmuş ve efkâr-ı gayretperverânenin tıbbiye talebesi arasında tamimine pek büyük hizmet eylemiştir. 
Bütün emeli Adriyatik Denizi’nden Çin’e kadar olan memâlikte bir Türk ittihadı husûle getirmektir. Bu emel-i mukaddesin 
husûlü için en evvel atılacak hatvenin tevhid-i lisanda olduğunu derk eden bu gayretperverin Rusya’daki hürriyet-i 
matbuattan bi’l-istifade efkârını kendi vatandaşlarına kabul ettirmek için gazetesinde hiçbir fırsatı gaib etmiyor. Eğer Şûrâ-yı 
Ümmet bu zâtın efkâr-ı milliyesine iştirak edecek olursa hem vatanımıza hizmet etmiş ve hem de mir-i mumaileyhi teşci 
eylemiş olur.” Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 54 (6 Ağustos 1906), s. 82; Hüseyinzâde’nin Osmanlı’da Türkçülük 
fikrinin yayılması ve özellikle Ziya Gökalp üzerindeki büyük bir etkisi hakkında ayrıca bkz. Ali Canip Yöntem, “Ziya 
Gökalp’e Türkçülüğü Aşılayan Adam”, Yakın Tarihimiz, I/9 (26 Nisan 1962), s. 259-260.  



125 
 

“Füyûzât’ın dilnişîn bir kisvede zuhuru, mündericatının ciddiyeti, bahusus Mithat Paşa ve İran 

usul-i meşveretinin müessisi gibi zevatın resimleriyle müzeyyen bulunması hakikaten, onu 

nadirü’l-emsâl kılmaktadır. Devam-ı muvaffakıyetini cümlemiz can ü dilden temennî etmekteyiz. 

(…) İranlıların Cemiyet-i Hayriyeler tesis ettiklerinden bahsediyorsunuz. Buna cidden mesrur 

olduk. İslâmların, Türklerin uyanması, Avrupa ehlisalibine karşı kendilerini müdafaa edebilecek 

bir hale gelmeleri bizim, sizin, İranîlerin yegâne emeli olmalıdır. Bunlar hakkında sizden 

malûmat isterim. Acemlerin hürriyetperver fırkaları orada varsa ve onlarla aramızda bir rabıta 

teşkil etmek mümkünse, buna himmet buyurmanızı rica ederim. Çünkü bizim Acem ve sair 

İslâmlarla yekvücut olarak kuvvetli ve samimi bir ittihat vücuda getirmemizin esaslarını temin 

etmek, Türklerle Acemler arasında cehalet yüzünden mevcut ihtilâfları kaldırmak bize ve 

Acemlere farzdır.”572 

 İdareciliğini üstlendiği Füyûzât mecmuasının daha ilk sayılarından itibaren Osmanlı ve İran 

meşrutiyet hareketlerine dair vurguları, işaretleri ve tavırları gazetenin iki bölgenin meşrutiyet 

taraftarları için ortak noktalardan biri olduğu kanaatine de sevk etmektedir. Nitekim ilk sayısındaki bu 

yayın politikası çok kısa sürede Yıldız Sarayı’nın sansür politikasına takılarak “evrak-ı muzırra” 

olması sebebiyle ülkeye girişi yasaklanır573 ve gelen sayıların toplatılmasına karar verilir.574 Lakin 

karara rağmen gazetenin İstanbul’da ilgiyle takip edilip okunmaya devam ettiğini de söyleyebiliriz. 

Kendisini Rusyalı bir Müslüman talebe olarak tanıtan Muhammed Vaiz Nevruzî gazeteye gönderdiği 

mektubunda, mecmuanın ilk sayılarından itibaren Türkler arasında son derece dikkat çektiğini ve 

elden ele dolaştığını ifade eder.575  

Hüseyinzâde, Avrupa’da bulunan, vatanlarından uzak kalmış Osmanlı ve İran 

meşrutiyetçilerini faaliyetlerini sürdürmeleri için Kafkasya bölgesine davet ederken bölgenin irtibat 

gücüne de işaret eder. Özellikle kaleme alacakları yazıların, matbuatın hiçbir sansür memurunun, 

bürokratın engeline uğramadan merkezlere ulaştırılabileceğini ifade eder. Hatta bu konuda İstanbul’da 

çıkan yangınlara işaret eder. Söz konusu yangınların Kafkas petrolünden ileri geldiğini belirterek 

                                                 
572 Arif Cemil, “Bahaeddin Şakir…”, Milliyet, 11 Temmuz 1934, s. 2; Milliyet, 12 Temmuz 1934, s. 2. Arif Cemil’in 
tefrikalarında Bahaedddin Şakir’e ait yayınlanan mektupların ekseriyeti Muhaberat Kopya Defterleri’inde olmasına rağmen 
bu mektupla karşılaşılmamıştır.  
573 Posta ve Telgraf Nezâreti’nden 15 Teşrin-i Sâni 1322 (28 Kasım 1906) tarihli, Hariciye ve Dahiliye Nezâretlerine yazılan 
yazılarda Bakü’de Zeynelabidin adlı bir şahsın Füyûzât adıyla risale şeklinde Türkçe musavver ve muzır gazeteyi neşrettiği 
ve postaya gelen gazetenin ilk sayısının incelenmesiyle bu gazetenin de diğer “evrak-ı muzırra” gibi tamamen memlekete 
girişinin yasaklanması gerektiği aktarılmış, 16 Teşrîn-i Sâni 1322 (29 Kasım 1906) tarihli başkitabet dairesinden çıkan yazıda 
da gazetenin girişinin yasaklandığına dair irade-i seniyyenin sadır olduğu bildirilmiştir. Bkz. BOA, HR.TH./340-131; BOA, 
DH.MKT./1131-51 
574 BOA. ZB./593-124.  
575 Muhammed Vaiz Nevrûzî, “Huzur-i Âlilerine”, Füyûzât, Nu: 7 (12 Ocak 1907), s. 17-18. Nevrûzî ayrıca gazetenin 
İstanbul muhabiri olmak konusunda teklifini de iletir. Sarayın her türlü esrarına vâkıf şahıslarla samimiyetinin bulunduğunu 
da belirterek kabul edildiği takdirde haftalık olarak İstanbul ahvâline dair bilgiler gönderebileceğini zikreder. Yazıların 
konusuna dair kendisinin ayrıca bilgilendirilmesini de talep eder. Lakin devam eden sayılara bakıldığında bu konuda bir 
gelişmenin olmadığı görülmektedir.  



126 
 

İstanbul’daki “harik-i maneviyelerin” de ancak Kafkas’ın “ateş-i fikrî”sinden çıkabileceğini 

savunur.576  

2. Bölgenin Jeopolitik Önemi  

XIX. yüzyıl sonu ve XX. yüzyıl başında Kuzey Azerbaycan bölgesi ve özellikle Bakü’deki 

İranlıların sayısı azımsanmayacak derecededir. Kaleme alınan bazı çalışmalarda İran Azerbaycan’ı 

bölgesinden ağırlıklı olmak üzere Transkafkasya bölgesine çok sayıda İranlı işçinin göç ettiği ortaya 

koyulmuştur. Bu konuda kalem oynatanlardan Hakimian’a göre, 1855 yılında ilk göçlerin 

başlamasıyla sayıları 3000 civarında olan göçmen hareketi, 1880 yılında hız kazanmış ve I. Dünya 

Savaşı hemen öncesinde Rusya’da bulunan İranlıların sayısı yarım milyona ulaşmıştır. Rusya’da 1897 

yılında yapılan ilk resmi nüfus sayımına göre Rusya’da ikamet eden İranlıların sayısının 75.000 

olduğu kaydedilmiştir.577  

Tebriz, Reşt, Esterâbâd ve Meşhed’te bulunan Rus Konsolosluklarına yapılan göçmenlik 

başvurularına göre Rusya’daki İranlıların sayısının zikredilenlerden daha çok olduğu düşünülebilir. 

Örneğin 1876-1890 yılları arasında Rusya’ya her yıl ortalama 13.000 İranlının girdiği kaydedilirken, 

1896 yılına kadar da bu ortalamanın yıllık 55.000’i bulduğu belirtilmektedir. Araştırmaya göre 1913 

yılına gelindiğinde bu sayının 274.000 kişi olduğu zikredilmektedir. İran ve Rusya arasındaki bu 

geçişin ekseriyetle Rusya’da mevsimlik işçi olarak çalışan Tebrizlilerden ve civarındaki köylülerden 

oluştuğu aktarılmaktadır. Geçici olarak gittikleri zikredilse de578 özellikle 1900-1913 yılları arasında 

sınır geçişinde sürekli olarak İran’dan geçen insan sayısının daha fazla olduğu görülmektedir. Söz 

konusu tarihlerde İran’dan Rusya’ya pasaport veya izin belgeli olarak geçenlerin toplam sayısına 

baktığımızda 1.765.334 iken Rusya’dan İran’a geçenlerin sayısı 1.411.591 kişidir. Her ne kadar 

mevsim işçilerinin ekseriyetle döndüğü zikredilse de 350.000 civarında bir nüfusun Transkafkasya 

bölgesinde -özellikle Bakü’de- daimî olarak yerleştiği ifade edilebilir. Söz konusu rakamlara kaçak 

                                                 
576 “Kaf ve Simurg”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 99 (31 Ağustos 1906), s. 3. 
577 Hassan Hakimian, “Wage Labor and Migration: Persian Worker in Southern Russia, 1880-1914”, IJMES, 17/4 (1985), s. 
443.  
578 Hakimian, agm, s. 446; Söz konusu mevsimsel göç hareketi hakkında zikredilen tarihlerin ekseriyetinde bölgede bulunan 
Resulzâde’nin gözlemleri de önemlidir: “Azerbaycan kıtasında, bütün mevcudiyetiyle çalıştığı halde sefil bir hayat yaşayan 
Türk, ekmeğini biraz daha bolca çıkarmak ve ailesine bir “ak gün” kazanmak için terk-i vatan etmek mecburiyetinde kalır. 
Her sene birçok Azerbaycan köylüsü Hazer Denizi sevahiline, Rusya içlerine, İstanbul’a gelir. Bakü petrol ocaklarında en 
ağır hizmetleri gören, Hacı Tarhan (Ejderhan) vesaire gibi limanlarda en ağır yükleri taşıyan vatanını terke mecbur kalmış 
Azerbaycanlıdır. Bakü vilayetinin tarlalarını biçen, İstanbul’da tacir, kitapçı, tütüncü, bakkal vesaire gibi kesb u kâr ile 
meşgul olan yine bu Azerbaycan Türk’üdür. Ekmeklerini kazanmak için ecnebi memleketlerine gitmeye mecbur olan 
Azerbaycanlılar, bir müddet sonra bir miktar para toplayarak çoluk çocuğunun yanına avdet etmek mecburiyetinde 
kaldıklarından her türlü meşakka[te] tahammül eder ve kemâl-i kanaatle geçinirler.” bkz. Resulzâde Mehmed Emin, “İran 
Türkleri – II”, Türk Yurdu, II/14 (17 Mayıs 1328), s. 431.    



127 
 

geçişlerin579 de eklenmesi gerektiği göz önüne alındığında büyük bir göç hareketinin yaşandığı fikrini 

benimsemek yanlış olmayacaktır. 

Rusya bölgesine yapılan göçün sebebi temelde iki başlık altında ele alınmaktadır. Bunlardan 

ilk ve en etkili sebep, ekonomik şartlar diğeri ise siyasi baskılardır.580 Başta tarım olmak üzere 

endüstrileşen Rusya bölgesinde her geçen gün İranlıların istihdamı artmış ve iki bölge arasında 

etkileşim gün geçtikçe artmaya başlamıştır. Kafkas Azerbaycan’ı ile İran Azerbaycan’ı arasında hiçbir 

kültürel, dinî fark olmadığını ifade eden Ağaoğlu, Rus nizam ve teşkilatının sunmuş olduğu refahtan 

ötürü İran Azerbaycan’ındaki halkı Kafkas Azerbaycan’ına çektiğini belirtir.581 Hükûmetin zulmünden 

kaçan, sayıları yüzbinleri bulan İran Azerileri akın akın gittikleri Kafkasya bölgesinde cüz’î bir gelir 

karşılığında şehirlerde ve kasabalarda hamallık yapmakta, köylerde toprak işlemekte kısacası 

Kafkasya’nın imârında temel taşı olmaktadırlar.582  

İran’daki söz konusu ekonomik ve politik sıkıntılar ve bunun neticesinde gerçekleşen göç 

hareketleri, dönemin önemli müelliflerinden Hacı Zeynelâbidin-i Merâgaî’nin Seyahatnâme-i İbrahim 

Beg “ya Belâ-yı Teassub-i Û” adlı edebi eserine de yansımıştır. İran halkının uyanmasında ciddi 

tesirler yarattığı ifade edilen583 bu eser her ne kadar bir roman tarzında kaleme alınsa da muhteviyat 

olarak Nadir Şah’ın son dönemi ve Muzafferüddin Şah’ın ilk dönemlerinde İran’ın siyasi, toplumsal 

ve kültürel hayatına dair önemli bilgiler sunmaktadır. Uzun yıllar çektiği vatan hasreti sonrasında 

Mısır’dan İran’a giden romanın kahramanı İbrahim Bey, İran seyahati esnasında Batum’da karşılaştığı 

manzara karşısında şaşkınlık duyar. İranlı işçilerin sayısının küçük bir şehirde dört-beş bine vardığı 

bilgisi ile hayrete düşen İbrahim Bey, bu durumun sadece Batum’la sınırlı kalmayıp Kafkasya’nın 

genelinde olduğunu öğrenir ve nedenini sorgular. Söz konusu hâlin sebebini ise yine İranlı bir 

göçmenden duyar: 

“(…) Evvela İran’da güvenlik yok, iş yok, ekmek yok, biçâreler ne yapsınlar. Bazı hâkimlerin 

haksızlıklarından, bazı beylerbeyi, valiler ve köy kethüdaların zulümlerinden, bu soysuzlar her 

                                                 
579 Sadece 1911 yılında Rusya’ya 200.000 civarında kaçak göçmenin geçtiği zikredilmektedir. Bkz. Hakimian, agm, s. 447.  
580 Hakimian, kaleme aldığı çalışmasında göçe sebep olan etkenlerin İran içerisindeki fakirlik ve siyasi baskının olduğunu 
zikretmekle birlikte Rusya’nın giderek büyüyen ekonomisinin de burada önemli bir etken olduğunu savunmuştur. Sadece 
İran’daki durumlar açısından göç hareketinin değerlendirilmesinin eksik ve yetersiz olacağı kanaatini dile getirmiştir. Detaylı 
bilgi için bkz. Hakimian, agm, s. 451-57; Ekonominin göç hareketlerine etkisinin önemli olduğu kanaatini benimsemekle 
birlikte 1900-1913 yıllarındaki geçişlerin döneme göre farklılık göstermesi politik meselelerin de önemli bir tesiri olduğunu 
göstermektedir.   
581 Ağaoğlu, İran İnkılabı, s. 16.  
582 “İddia olunabilir ki Kafkasya’nın mamuriyetini gösteren bütün müesseseler bu biçarelerin [İran Azerilerinin] mesailerinin 
mahsülüdür. Şimendiferlerde, fabrikalarda, petrol kuyularında, tramvay işlerinde, yazın sıcaklarında mahsulleri biçmek, 
kaldırmak gibi ağır işlerde kullanılan amele hep bunlardı. Sabırlı, çalışkan, dayanıklı olan ve aynı zamanda her türlü 
himayeden mahrum bulunan bu biçareler -her türlü meşakkat ve azaba tahammül ediyorlar, ta ki biraz para toplayıp 
ailelerinin imdadına koşabilsinler. Fakat zâlim hâkimler bunların geldikleri zamanı bildiklerinden hududa bekçi koyuyorlar 
ve ellerindeki paraların kısm-ı azamını cebren alıyorlardı!” Bkz. Ağaoğlu, İran İnkılabı, s. 16. 
583 Bkz. Bu çalışma dipnot 72-73.   



128 
 

kimde beş şahi para olduğunu fark ederlerse, bin çeşit sebeplerle onun üzerine saldırıyorlar. 

Birine senin kardeşin askerdi, bölükten kaçtı diyorlar. Bir diğerine senin amcanın oğlu bir süre 

önce şarap içmiş veya senin yakınlarından biri kumar oynamış diye sataşıyorlar. Hatta komşunun 

işlemediği günahın bedeli olarak komşuyu hapsediyor ve ceza veriyorlar. Eğer bunlardan 

hiçbiriyle bir iş yapmazlarsa, o zaman kendisinin üzerine bin türlü suçlama yapıyor ve iftira 

ediyorlar. İnsanların terk-i vatan edip Osmanlı, Rus ve Hindistan memleketlerine 

dolmaları/kaçmaları bundandır.”584 

Merâgaî’nin aktarmış olduğu bu vaziyeti, İrşad gazetesine de çekilen mektuplarda görmek 

mümkündür. Muhammed Tabâtabaî’nin, yabancı devletlerin müdahalesi söz konusu olmadan idare 

tarafından meclisin bir an evvel tesis edilmesi konusunda Atabek-A’zam’a göndermiş olduğu mektup 

gazetenin 127. sayısında neşredilmiş585 ve yazı hakkında gelen bazı mektuplara da ileriki sayılarda yer 

verilmiştir. Abdullah Mazlum imzalı bir yazıda, Tabâtabaî gibi ulemalar “mazlum raiyetin rûhânî 

ağaları” olarak görülmüş ve onun kaleme aldığı mektup da “garipler ve vatan-ı azizden uzak 

düşmüşler” için cesaret verici bir yazı olarak nitelendirilmiştir.586 Şah’a karşı bir serzenişin de 

bulunduğu mektupta, memleketlerinden uzakta petrol madenlerinde çalışarak, amelelik veya çobanlık 

yaparak bin bir türlü sıkıntı ve eziyetlerle kazanılan cüzi bir paranın da memlekete döndüklerinde 

idareciler tarafından ellerinden alınmaları eleştirilmektedir.587 

Bölgeler arasındaki bu geçiş ve hareketlerin sadece ekonomik hareket olarak kaldığı 

söylenemez. Azerbaycan Cumhuriyeti’nin kurucusu ve aynı zamanda ilk cumhurbaşkanı olan 

Mehmed Emin Resulzâde, İran’ın “elemlerine iştirak ve emellerine hizmet etmiş” bir İran gazetecisi 

olarak588 Türk Yurdu mecmuasında İran Türklerine dair kaleme aldığı yazılarında, İran’daki inkılabın 

gerçekleşmesinde rol oynayan üç sınıf ve etkisinden bahsetmektedir. İlk sıraya yerleştirdiği sınıf, 

yabancı devletlerle ilişkilerde bulunan tüccar sınıfıdır. Bölgenin jeopolitik konumu sayesinde Rusya, 

İstanbul ve Avrupa gibi çeşitli bölgelere giden tüccar sınıfı oralarda görmüş olduğu kanun ve nizamın 

etkisinde kalarak yahut farklı bir ifadeyle gözleri açılarak589 İran’daki idare tarzından şikayetçi olmaya 

başlamışlardır.590  

                                                 
584 Farsça orijinal metin için bkz. Hacı Zeynelâbidin-i Merâgaî, Seyahatnâme-i İbrahim Beg “ya Belâ-yı Teassub-i Û”, 
Kahire, t.y., s. 21.  
585 “Tahran’dan”, İrşad, Nu: 127 (31 Mayıs 1906), s. 3-4; Söz konusu mektubun farklı bir tercümesi için bkz. “Müctehit Ağa 
Tabâtabâi Hazretlerinin Mektubu”, trc: M. Hâdi, Füyûzât, Nu: 6 (29 Aralık 1906), s. 85-86.  
586 Abdullah Mazlum, “Gözümüz Aydın”, İrşad, Nu: 133 (7 Haziran 1906), s. 2.  
587 Abdullah Mazlum, agm., s. 2.  
588 Resulzâde Mehmed Emin, “İran Türkleri – I”, Türk Yurdu, I/4 (29 Kanun-i Evvel 1327), s. 107.  
589 A[li] H[üseyinzâde], “Muzafferüddin”, Füyûzât, Nu: 7 (12 Ocak 1907), s. 100. 
590 Hüseyinzâde Ali Turan Bey bu meseleyi biraz daha somutlaştırarak, İran meşrutiyet ayaklanmalarında kullanılan bir 
usulün Rusya inkılabında kullanılan bir usule benzerliğinden dahi bahsetmektedir. Ona göre, İranlı tüccarların meşrutiyet 



129 
 

Hüseyinzâde bu noktada tüccar sınıfının Rusya bölgesine ticari seyahatler düzenlemelerine 

daha fazla dikkat çeker. İranlı tüccarların denizden ziyade karayolu ticaretini daha çok tercih edip 

“akın akın” Rusya’nın her bölgesine gittikleri bir dönemde onların Rusya’daki hürriyet hareketlerine 

karşı “bi-hiss” kalmalarını mümkün görmemektedir.591 İran’da tüccar sınıfının muhalifler arasında 

mühim bir yekûn oluşturması ve nitekim meşrutiyet ayaklanmalarının yaşandığı sırada İngiliz 

konsoloshanesine sığınanların önemli bir kısmının tüccarlardan oluşması ve onların, sığınmacıların 

ihtiyaçlarının karşılanmasında bizzat rol oynamaları,592 İran meşrutiyetinde tüccar sınıfının rolü 

hakkında iki düşünürün fikirlerini doğrular niteliktedir.593  

Resulzâde, İkinci sınıf olarak köylülerin -özellikle İran Azerbaycan’ındaki köylülerin- 

Kafkasya ve Rusya bölgelerinden dönerken maişetlerini sağladıkları gibi Rus İnkılabından da 

özgürlük fikirlerini beraberinde getirdiklerini söyler. Rusya’daki işçi sınıfını, -daha genel anlamda 

ifade edersek- Rusya’daki sosyalizmi takip eden İranlıların, sosyalist fırkalar teşkil etmelerini de buna 

bağlar. Son olarak zikrettiği mütefekkir sınıfı da İran’da terakki bayrağını taşıyanlar olarak 

gösterilmekte ve bu kişilerin arasında Cemaleddin Efgani, kitapçı ve aynı zamanda Ahter gazetesinin 

kurucusu Tebrizli Muhammed Tahir Bey, Abdürrahim Efendi ve Hacı Zeynelabidin Merâgâi gibi 

isimler zikredilmektedir.594 Resulzâde’nin bahsettiği tüm bu zümre ve kişilerin ilişki kurdukları 

bölgeler dikkate alındığında da İran Meşrutiyet hareketinde iki merkeze işaret edilmektedir: 

                                                                                                                                                         
hareketlerinde Pazar ve dükkanları kapatma eylemleri, Rusya İnkılabından bir taklittir. Bkz. Hüseyinzâde, “Muzafferüddin”, 
s. 100.  
591 Her ne kadar Hüseyinzâde Ali Turan Bey, Resulzâde ile tüccar sınıfının inkılap düşüncesini taşıyıcılığı konusunda benzer 
fikirler zikretse de o düşüncesinin bölgeye taşınmasında ayrı bir “vasıta”dan da bahseder. Rusya ahalisinin bir kısmının Türk 
olduğu gibi İran ahalisinin de ekseriyetinin Türk olması ona göre önemli bir noktadır. “Kavmiyet” olarak tanımladığı bu 
“Türk kanı”, Rusya’dan İran’a geçen inkılap düşüncesinin ikinci taşıyıcısı/vasıtasıdır: “Bizim itikadımızca İran’daki ahvâl bir 
taraftan İranlıların hadd-i büluğ-i ictimaiyyeye yetişmeleri ile diğer taraftan Rusya inkılabının aks-i sedasının neticesidir. İran 
ehlinin ihtilatı öteden beri iki vasıta ile vuku bulmaktadır. Bunlardan biri ticaret ve diğeri de kavmiyettir. İranlıların çoğu 
tüccar olup gurbetle me’lufturlar bunların meyilleri ticaret-i bahriyeden ziyade ticaret-i berriyedir. Onların Umman-ı Hind 
korkutup Hind seferine o kadar rağbet etmedikleri halde kesb-i kâr emeliyle akın akın hem-hudûd olan Rusya toprağına 
gelmektedirler.” Bkz. A[li] H[üseyinzâde], “Vakâyi-ı Âleme Bir Nazar”, Füyûzât, Nu: 2 (13 Kasım 1906), s. 20.  
592 Ağaoğlu, İngiliz Sefaretine ilk olarak 800 tâcirin iltica ettiğini akabinde bu sayının toplamda 16 bine ulaştığını, İngiliz 
Sefaretinin bahçesinin adeta göçebe bir il manzarası aldığını aktarır. Bkz. Ağaoğlu, İran İnkılabı, s. 21; İngiltere Sefaretinde 
ortamı tasvir eden bir başka metinde de tüccarın büyük desteğinden bahsedilmekte ve sefarette nasıl bir maneviyat olduğu 
şöyle tasvir edilmektedir: “Mülteciler ikamet ve temin-i istirahatleri için sefarethane bahçesine kurulan çadırların hepsi gece 
esnasında yakılan ışıklar ile aydınlık oluyor idi. Halk sıkış, sıkış yekdiğerinin yanına oturmuş meddah dinlerler ve ekseriyetle 
Hazret-i Hasan ve Hüseyin’in duçar olduğu felakete ağlarlar idi. Hak ve hürriyetin galeyânı, istibdad ve zulmün azraili olan 
bu mültecilerin bir sükûnet-i âmika içinde hikâye dinleyişleri veya için için ağlayışları kalbe hazîn fakat inbisat-perver bir his 
veriyor idi” Bkz. “İngiltere – Acem İhtilalcileri”, Türk, Nu: 141 (4 Ekim 1906), s. 1-2.  
593 Meşrutiyet döneminde Tahran Sefareti Ateşemiliterliği görevini (1899-1908) icra eden Cemil Said Dikel, İran 
meşrutiyetçilerini üç sınıfa (Devleti yeni bir idareye sevk etmek isteyen Müşirüddevle, Nasırülmülk, Sa’düddevle ve 
Mümtazüddevle gibi bazı devlet ricali; Seyyid Abdullah Behbehânî ve Seyyid Muhammed Tabatabaî gibi ulema sınıfı; 
Eminüddarb ve Erbab Cemşid gibi muteber tüccar sınıfı) ayırırken “meşrutiyet usulünden en ziyade müstefid olacak” tüccar 
sınıfının sefarete sığınan on bin mülteciyi yirmi gün boyunca iaşe etme fedakarlığını da ihtiyar ettiklerini aktarır. Bkz. 
C[emil] S[aid], “İran Mektupları -I- İran’da Meşrutiyet Nasıl Başladı (Temmuz 1322)”, Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 4 (3 Haziran 
1909), s. 5.  
594 Resulzâde Mehmed Emin, “İran Türkleri – IV”, Türk Yurdu, II/21 (30 Ağustos 1328), s. 650-51. 



130 
 

“Fikir ve kalemleriyle İran devre-i intibahına hizmet edenlerin miktarı bi’t-tabi bu kadar değildir. 

Biz yalnız Türk olanlarından ve en meşhurlarını zikrettik. Şurası da şâyan-ı dikkattir ki Şeyh 

Ahmed-i Ruhî, Mirza Ağa Han Kirmanî gibi Fars mütefekkirîn-i inkılabiyyûnu dahi İstanbul’da 

ikamet etmiş ve buradan kesb-i feyz eylemişlerdir. Zaten İran intibah ve harekât-ı ahrarânesini 

ihzar eden kuvvet ve âmiller iki merkezde toplanmıştır: Bakü’de ve İstanbul’da.”595 

Ağaoğlu’nun da İran inkılabının etkenleri konusundaki düşünceleri Hüseyinzâde ve 

Resulzâde’den farklı değildir. İnkılabın sebeplerini maddi ve manevi olarak ikiye ayıran Ağaoğlu, 

maddi sebepler başlığı altında idari uygunsuzluklar, suiistimal, cebir ve zulüm, fakr u ihtiyaç ve ecnebi 

tasallutu gibi alt başlıkları sıralar. Manevi sebepleri de üç başlıkta toplar: 1. İranlıların hariçle 

irtibatlarının artması ve bunun nihayetinde biraz olsun Avrupalılaşmaları, 2. Fikrî tesirler, 3. Rusya’da 

ve özellikle İran’ın yanı başındaki Kafkasya ve Azerbaycan’daki uyanma hareketleri.596 

İttihad ve Terakki’nin söz konusu bölgedeki Kafkas Türkleriyle din ve milliyet bakımından 

sıkı bir irtibatının bulunduğu ve aralarında maddi yardımlaşmanın597 yanında fikir alışverişinin de 

yoğun olduğu görülmektedir. Nitekim, cemiyetin muhaberat defterinde “Aziz Kardaşlarımız” hitabıyla 

Kafkasya bölgesine gönderilen 2 numaralı mektupta ayda bir düzenli olarak haberleşmenin gerekliliği 

ve Şûrâ-yı Ümmet ve Fransızca Meşveret gazetesinin muntazam bir şekilde gönderileceği 

belirtilmektedir.598 Yine kendilerine ve Avrupa’nın diğer çeşitli gazetelerine gönderilecek yazılar için 

metinlerin Fransızca, Almanca veya İngilizce’ye çevrilmesi için Ahmet Ağaoğlu gibi şahıslardan 

yardım alınabileceği de bildirilmektedir.599  

Cemiyetin özellikle Azerbaycan ve diğer Kafkasya bölgelerine gönderdiği mektupları 

dikkatle incelendiğinde din ve milliyet birliği vurgusunun haricinde fikir birliğinden bahsedilmekte ve 

ne yapılması gerektiğine dair teklifler sunulmaktadır: 

“İki Müslüman millet arasında hukuk-i uhuvvet tesis etmek ve dinen, cinsen kardeş olan kavmi 

tekrar, kalben, ruhen birleştirmek lazım ve bu yolda çalışmak en büyük hizmettir. Bunun için 

evvel-be-evvel aralarda tekâmül etmiş fennî ve edebî bir lisan-ı tam haline girmiş olan Osmanlı 

Türkçesinin tâmimine çalışmak ve etfâle o yolda tahsil vermek ve mümkünse Türkiye’den 

muallimler celp etmek esastır. Şimdilik bu kadar ile iktifa eder ve Azerbaycan’da bulunup 

                                                 
595 Resulzâde Mehmed Emin, agm., s. 651.  
596 Ağaoğlu Ahmed, İran İnkılabı, s. 3.  
597 Ermeniler tarafından zulmedilen Kafkas Türklerine ve yetim kalan çocuklara cemiyet tarafından yapılan yardım için bkz. 
Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 2 (26 Mart 1906), s. 5-6;  
598 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 2 (26 Mart 1906), s. 6.  
599 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 74 (22 Eylül 1906), s. 124.  



131 
 

kalpleri, fikirleri bizimle bir olan siz ve rüfekanız kardeşlerimizi kucaklar selam ve uhuvvet 

ederiz.”600  

Yapılan haberleşmelerde en çok vurgulanan nokta maarifin, yeni mektepler açarak 

ilerletilmesidir.601 Bu konuda kendilerine ellerinden gelen her türlü yardımın da eksik edilmeyeceği 

bildirilmektedir.602 Nitekim henüz bir sene geçmeden bölgede mekteplerin açılmaya başladığı 

haberleri Paris’e ulaştığında, son derece sevinçle karşılanmakta ve Türkiye’den kitap603 ve muallim 

getirme ve Osmanlı Türkçesinin aynen kabul edilmesi için yapılan çalışmaları, büyük bir hizmet 

olarak görülmektedir.604  

Ayrıca cemiyetin o bölgelerdeki vatandaşlara yönelik yaptığı çağrılarda, Ermenilere karşı 

teyakkuzda olmaları da hatırlatılmaktadır. Bölgenin üçte birini bile oluşturmayan Ermenilerin 

kendilerini tehdit etmelerinde en önemli sebebin maarifteki ilerlemeleri ve teşkilatlanmadaki başarıları 

gösterilmektedir. Bunun için yapılması gereken de bellidir; “cemiyetler teşkil etmek”, “neşriyata 

ehemmiyet vermek”tir. Böyle bir hareketin sadece Ermenileri değil Rusları dahi tedirgin edeceği, 

korkutacağı vurgulanmaktadır. Bu yolda kendilerine her türlü yardımın yapılacağı, gazete ve 

dergilerin aralıksız olarak gönderileceği haber verilmekle birlikte bir emelden de bahsedilmektedir;  

                                                 
600 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 254 (2 Şubat 1907), s. 242-43.  
601 Kafkasya bölgesinde eğitim alanındaki yenilik arayışları konusunda ilk hareketin Gaspıralı İsmail Bey’in 1884 yılında 
Bahçesaray’da kurmuş olduğu usul-i cedit mektebi ile başladığı söylenebilir. İsmail Bey’in kurmuş olduğu bu mektep 
sonrasında bölgede Kafkas Türkleri arasında “ceditçilik” olarak tanımlanan yeni bir hareketi doğurmuştur. 1895 yılında 
bölgedeki usul-i cedit mekteplerinin sayısı 100’ü aşarken, 1915 yılına gelindiğinde bu sayının 5000’i mütecaviz bir sayıya 
ulaştığından bahsedilmektedir. Bu hareket, Hacı Zeynelabidin Takiyev’den Hüseyinzâde Ali Bey’e, Yusuf Akçura’dan 
Ağaoğlu’na kadar birçok düşünürü etkisi altına almıştır. 19. Yüzyıl sonunda ortaya çıkıp 20. Yüzyılın ilk çeyreğinde artarak 
devam eden başta medreselerin ve ulemanın ıslahı gibi konular olmak üzere eğitimdeki bu ıslahat hareketleri hakkında 
detaylı bilgi için bkz. Ali Ferhadov, “XX. Asrın Başlarında Azerbaycan’da İslam Düşünce, Eğitim ve Islahat Anlayışı”, 
BELLETEN, 78/281 (2014), s. 273-286; Hakan Kırımlı, “Gaspıralı İsmail Bey”, DİA, XIII, s. 392-395; Taha Akyol, 
“Cedîdcilik”, DİA, VII, s. 211-213. Ağaoğlu’nun 1905 yılında Rusya’da bulunan Müslüman Türklerin haklarını korumak 
adına kurduğu “Umum Kafkas Müslüman Fırkası” Difâi teşkilatı, Müslüman Türklerin haklarını korumak adına iki vasıtadan 
bahseder bunlardan biri “ilim” diğeri de düşmana karşı kullanılacak “zor[güç, silah]”’dur. Söz konusu gizli teşkilatta 
Ağaoğlu haricinde Refibeyli Elekber, Yusuf Beyli Nesip Bey, Ali Ekber ve Ali Asker gibi şahıslar da bulunmuştur.  
Teşkilatın bazı beyannameleri için bkz. “Bakü Haberler – İdaremizin Nazırı Cemalov’a Gelen Mektup”, İrşad, Nu: 241 (21 
Ekim 1906), s. 2; Difâi, “Difâi”, İrşad, Nu: 280 (7 Aralık 1906), s. 2; Alaattin Uca, İttihad ve Terakki Cemiyeti 
Kurucularından Türkçülük Fikrinin Ünlü Mütefekkiri Ali Bey Hüseyinzade (Turan), Konya: Kömen Yayınları, 2017, s. 46.   
İran’da kanûn-i esâsînin ilanından sonra mekteplerin de ıslah edilmesi gerektiğine dair bir yazı için bkz. Hacı Ağa Alibekov, 
“İran’da Mektepler Lüzumu”, İrşad, Nu: 192 (15 Ağustos 1906), s. 2-3.  
602 Dinî ve milli sevgiyi alan gençlerin Avrupa’daki Darülfünûn’lara gönderilmesi teklifi için bkz. Muhaberat Kopya Defteri 
I…, Nu: 74 (22 Eylül 1906), s. 117.  
603 Kitap temini konusunda iki adres verilmektedir. Biri İstanbul’da Bâb-ı Âli Caddesinde bulunan, Tüccarzâde İbrahim 
Hilmi beyin Kitabhâne-i İslâm ve Askerî diğeri de Selanik’te Kasaplar içinde olduğu belirtilen Osmanlı Kitabhânesi’dir. Bkz. 
Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 372 (23 Eylül 1907), s. 423; Çiğdem Önal Emiroğlu – Kudret Emiroğlu mektupta 
zikredilen Osmanlı Kitabhânesi’nin, Selanik’te “Aziz Midhat ve Şurekâsı” ve bazen de Asır Matbaası adıyla yayın yapan 
kitabevi olduğunu zikrederler. Bkz. Osmanlı Terakki ve İttihat Cemiyeti Paris Merkezi Yazışmaları Kopya Defterleri (1906-
1908), İstanbul: Türk Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2017, s. 226, dipnot: 218.  
604 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 372 (23 Eylül 1907), s. 423; “Muallimsiz bir mektebin, dilsiz bir insan” gibi olduğu 
zikredilerek, açılan mekteplere Avrupa’da bulunan gençlerin maişetleri karşılanmak şartıyla o bölgelere gönderilebileceği de 
bildirilmiştir. Bkz. Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 469 (3 Kanun-i Sani 1907), s. 66-67.   



132 
 

“Eğer kısmet olur da vatanımıza gidersek o vakit hizmet-i muavenette daha ileri gidebiliriz. 

Sizinle muhabere de ahass-ı âmâlimizdir. İhvânımızdan birini tahsil veya ticaret maksadıyla 

buraya gönderebilirseniz münasebetlerimizi daha ziyade ileri götürür bu suretle belki size daha 

faydalı olabiliriz.”605   

Bahaeddin Şakir’in “Kafkasya’da Müslüman Kardeşlerimize” ithafıyla kaleme aldığı 

mektubunda bölge halkına, II. Abdülhamid ve idaresi tarafından uzatılacak bir yardım eline kesinlikle 

uzak durmaları uyarısı da dikkat çekicidir. Hatta bölge ahalisine yapılan bu uyarı bir derece daha ileri 

götürülerek, “hamiyet-i milliye ve diniyeden tamamıyla bî-nasip bu hâin hükûmet”in kendilerine 

yardım etmekten öteye, hürriyet düşüncesinin Osmanlı Türklerine de sirayet edeceği düşüncesiyle 

saldırılarda bulunacağı fikri telkin edilmektedir.606 Bu ifadeler daha önceden zikredilen İran sınır 

meselesinde İranlı Müslümanlara yapılan uyarılardan hiç de farklı değildir. II. Abdülhamid’in 

hastalandığı haberlerinin Paris’e ulaşması akabinde, söz konusu hadise Kafkasya bölgesindeki 

Türklere “her vakit ele geçmez bir fırsat” olarak haber verilmekte ve şu çağrıda bulunulmaktadır:  

“Kalb-i İslâm’ı cerihadar eden zâlim, ölüm döşeğindedir. Millet-i İslâmiyye’nin hayrını isteyen 

ihvan ‘Halife-i İslâm’ adını taşıyan hainin hâl-i marazîsinden istifade etmeye mecburdur. 

Kardeşler bu fırsat her vakit elimize geçmez. Onun için var kuvvetimizi husûlü karib olan 

tahavvül-i saltanattan istifadeye hasr ediyoruz. Vatandaşlarımızı ikaza, düşmanlarımızı kahr u 

tenkile çalışıyoruz. Bu yolda bize edeceğiniz muavenet doğrudan doğruya Kafkasya’daki din 

kardeşlerinizedir. Sizden beklediğimiz, muavenet-i maddiye değildir. Anadolu’ya yakın 

olduğunuz için ahalinin gözünü açacak neşriyatı Türkler arasında dağıtmaya gayret ediniz. İla 

maşallah Rusya’da çıkan gazeteler vatandaşlarının uyanmasına güzel çalışıyorlar. Bu yoldaki 

neşriyat hiçbir vakit semeresiz kalmaz. Osmanlı Türklerinin gözleri açılır da Kanûn-i Esasi’mizin 

ahkâmı meriyyü’l-icrâ olursa Türkiye kesb-i şevket etmiş olacağından dolayısıyla Kafkasya 

Müslümanlarının iktitaf edecekleri menâfi pek büyük olacaktır.”607 

Bu çağrı aynı zamanda, Osmanlı’da bir inkılap hareketini başarıyla neticelendirmek isteyen 

ittihatçıların, yakın coğrafyadaki irtibatlarını da bu hedef üzerine kurmuş olduklarını gösterir.608 

                                                 
605 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 184 (27 Teşrin-i Evvel 1906), s. 141.  
606 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 215 (22 Teşrin-i Sani 1906), s. 180-81.  
607 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 278 (9 Nisan 1907), s. 287.  
608 Cemiyetin, “Aziz Kardeşlerimiz” hitabıyla yine Kafkasya bölgesine gönderildiği kanaatini taşıdığımız bir başka 
mektubunda söz konusu düşünce daha net bir şekilde görülmektedir: “(…) Şevket-i Osmaniyye’nin umum İslâm’ın 
selametine mebde olacağına emin olduğumuz için bütün kuvvetimizi her şeyden evvel hükûmet-i Osmaniyye’nin bir idare-i 
muntazama ve makuleye münkalib olmasına hasretmek istiyoruz. Osmanlı hükûmeti bir defa saray istibdadından kurtulursa 
terakki yolunda büyük adımlar atacak ve elbette dest-i muavenetini komşusu bulunan din ve milletdaşlarına uzatacaktır.” 
Bkz. Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 74 (22 Eylül 1906), s. 119-120. Ağaoğlu 15 Nisan 1907 tarihli Şûrâ-yı Ümmet’te yer 
alan bir yazısında benzer düşünceyi ortaya koyar ve Osmanlı’nın istibdad pençesinden kurtulması durumunda Asya’daki 
birçok millet ve topluluğun öncüsü olacağını ileri sürer: “(…) Biz bunu da biliriz ki Türkiye gibi bir büyük, bir kuvvetli, bir 
muazzam millet eğer zulm ve istibdad çenglinden kurtulsa değil parça parça olmak, İran nedir, Afgan nedir Asya’da mevcud 
bilcümle büyük milletlerin, kavimlerin serâmedânı olurdu.” Bkz. Ahmed Bey Agayef, “Matbuat-ı İslâmiyye – İrşad’dan”, 



133 
 

Osmanlı’daki “kokmuş hükûmet”i değiştirmeden, hilafet makamını güçlendirmeden yani usul-i 

meşveret ile iç içe geçmeden Türkiye haricindeki din kardeşlerine yardım etme şerefinden 

mahrumiyetine mecbur olunduğu vurgusu609 bu açıdan değerlendirilmelidir.  

Azerbaycan bölgesinin en önemli yayınlarından ve daha önceden de zikrettiğimiz İrşad ve 

Füyûzât gazetelerini bu bakımdan incelemenin doğru olacağı kanaatini taşımaktayız.610 Bahaeddin 

Şakir’in, Ağaoğlu’na gönderdiği mektupta bu ortak düşünceyi görmek mümkündür:  

“(…) aynı âmâl-i mesaimiz aynı sevda-yı müşterek ile birleşiyor. Kıble-i efkârımız birdir. Aynı 

güneş yolumuzu tenvir ediyor. Müştereken ve merbuten çalışarak maksadımızı feth edelim.”611 

İttihad ve Terakki Cemiyetinin, başta Erzurum olmak üzere Anadolu’daki ayaklanmaları 

idare etmesi için sahaya gönderdiği Ömer Naci’nin İran üzerinden Erzurum’a varmadan faaliyette 

bulunduğu alanların başında Azerbaycan bölgesi gelmektedir. İstanbul ve Anadolu’daki örgütlenmeler 

hakkında Talat Bey’e gönderilen yazıda, Ömer Naci’nin Erzurum’da hareket merkezi oluşturmak için 

Kafkasya ve Azerbaycan’daki Rusya ve İran Türkleriyle ilişki kurarak hareket edeceği 

bildirilmektedir. Hatta bu konuda Talat Bey’den bölgede tanıdığı güvendiği kişilerin tavsiye edilmesi 

istenmektedir.612  

Söz konusu bölge üzerinde durmamızın en önemli sebebi, İTC’nin İran Meşrutiyet hareketini 

takibinde Azerbaycan bölgesinin, irtibat merkezi olduğu kanaatidir. Nitekim yukarıda da bahsi geçen 

Azerbaycan bölgesindeki önemli mecmuaların kurucu ve yazar kadrosuna baktığımızda en başta 

isimleri zikredilen Ahmed Ağaoğlu, Hüseyinzâde Ali Turan Bey ve Mehmed Emin Resulzâde gibi 

düşünürler, 1908 sonrası İstanbul’unda neşredilen gazetelerin İran’a dair yazılarını kaleme alanların 

başında da gelmektedirler.613   

                                                                                                                                                         
Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 113 (15 Nisan 1907), s. 1. Ağaoğlu, İran’da meşrutiyetçilerin muhalefetlerini arttırıp İngiliz elçiliğinde 
best yaptıkları [sığındıkları] dönemde kaleme aldığı bir yazısında Doğu’da Osmanlı’dan ziyade İran’ın daha merkezi bir 
konuma sahip olduğunu belirtmektedir. Bkz. Ahmed Bey Ağayef, “Tahran Şehitleri”, İrşad, Nu: 167 (7 Temmuz 1906), s. 2.  
609 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 184 (27 Teşrin-i Evvel 1906), s. 140.  
610 İran’da cereyan eden meşrutiyet hareketlerine dair gazetenin politikası İranlı meşrutiyetçiler tarafından da takdir ile 
karşılanmış ve yazıların halkı oldukça hoşnut ettiği zikredilmiştir. Bkz. A.[ع], L.[ل], “Tebriz’den Mektup”, İrşad, Nu: 122 
(25 Mayıs 1906), s. 4.  
611 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 304 (3 Temmuz 1907), s. 336-37; Füyûzât’ın neşre başlaması akabinde Türk 
mecmuasında yayınlanan alınan tebrik metninde şu ifadelere yer verilmektedir: “Bunları [Füyûzât, Hurşid], bu enîs-i 
vicdanımızı bir hiss-i meslektaşî ile değil belki milletimizin mübeşşir-i terakkisi sıfatıyla seve seve okuduk. Füyûzât’ın ihtiva 
eylediği tesavirin nefâseti ile makâlâtı cidden şayan-ı takdirdir. Milletimizin intibah ve teyakkuzasına bir hüccet-i metîndir.” 
Bkz. “Tebrik”, Türk, Nu: 150 (13 Aralık 1906), s. 2. 
612 Muhaberat Kopya Defteri I…, Nu: 433, s. 8-9.  
613 Mehmet Emin Resulzâde, Türk Yurdu mecmuasında kaleme aldığı “İran Türkleri” başlıklı tefrikalarıyla Osmanlı’da, 
İranlılara yönelik yeni bir bakış getirmiştir. Milliyetçilik rüzgarının da artmaya başladığı bu dönemde İran’a, Acem bir ülke 
olmaktan ziyade nüfusunun büyük bir kısmı Türk olan bir ülke nazarıyla bakılmaya başlanmıştır. Bkz. Yavuz Akpınar vd., 
Mehmet Emin Resulzade Seçme Eserler 1, İstanbul: Ötüken Neşriyat: 2020, s. 22.  



134 
 

3. Meşrutiyet Hareketlerine Bakışları 

Ahmed Ağaoğlu’nun Bakü’de çıkarmış olduğu İrşad gazetesi gerek bölgenin gerekse 

dönemin fikri hareketini gösteren önemli bir yayındır. Henüz ilk sayılarından itibaren ciddiyetle 

üzerinde durulan konunun “hürriyet” meseleleri olduğu görülür. XIX. yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren Müslüman dünyasına matbuat, yasaklı yayınlar, yeni mektepler ve yabancı sefaretler 

aracılığıyla yayılmaya başlayan siyasi manadaki “hürriyet/liberté” düşüncesi zamanla Müslüman 

aydınların dilinde ve metinlerinde yer etmeye başlamış ve modern siyasi anlamda kullanımı en yaygın 

kullanım hâlini almıştır.614 Konumuzla irtibatlı olarak “hürriyet” söylemleri XX. yüzyıla doğru 

gelinirken meşrutiyet düşüncesiyle daha sık, içi içe ve neredeyse birbiri yerine kullanılacak bir 

noktaya gelmiştir. Nitekim II. Meşrutiyet’in “İlân-ı Hürriyet” olarak anılması bu nazariyeden 

okunabilir. Bunda elbette II. Abdülhamid döneminin o dönemde hürriyetin karşıt kavramı olarak 

kullanılan “istibdad” ile tanımlanması da etkilidir.615 Bu bakımdan XX. yüzyılın başında kaleme 

alınan metinlerde “hürriyet” düşüncesine yapılan atıfları meşrutiyet meselesiyle doğrudan 

ilişkilendirmek mümkün hatta gereklidir. Dolayısıyla Ağaoğlu’nun kaleme aldığı metinlere de bu 

hususu dikkate alarak bakmak icap eder.   

Ağaoğlu’nun Müslümanlık ile hürriyet/azatlık düşüncesinin münasebetini ele alan 

yazılarında hürriyet düşüncesinin Hz. Peygamber döneminden itibaren var olan, İslâm’ın temel direği 

olduğu vurgulanır. Ağaoğlu’nun gazetenin ilk sayılarında kaleme aldığı “İslâm ve Hürriyet” başlıklı 

tefrikalarında bu tez savunulur. İslâm’ın hürriyet düşüncesiyle çeliştiğine yönelik fikirlere şu şekilde 

karşı durulur:  

“Bu fikirleri [İslâm’ın hürriyete karşı olduğu] câri edenler eğer Müslüman ise İslâm’a hıyanet 

edip din-i mübin-i Muhammedî’ye kizb u iftira etmekle beraber leke vurur. Çünkü hürriyet ve 

azatlık insanlığın en âlâ mertebesidir: neûzu-billah İslâm, şeriat, insanlığa zıt mıdır? Hayır, hayır! 

Nice ki zeylde sübut edeceğiz azatlık özü İslâm’ın rüknü ve binasıdır! Cebbar ve zalimlere, Allah 

bendelerinin can ve mallarına, ırz ve namuslarına el atanlara, halâyıkları esir ve kul edenlere 

zıllullah (Allah’ın gölgesi) diyen herifler, sübhanallah Cenâb-ı Hak hazretlerinin özüne leke 

vururlar.”616 

                                                 
614 Kelimenin tarihsel kullanımı hakkında bir değerlendirme için bkz. İsmail Kara, İslâmcıların Siyasî Görüşleri 2 – Hürriyet 
Müsavat Uhuvvet, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2019, s. 107-122.  
615 Kara, İslâmcıların Siyasî Görüşleri 2, s. 114-115.  
616 Ahmed Bey Agayef, “İslâm ve Hürriyet”, İrşad, Nu: 1 (17 Aralık 1905), s. 2; İran’da kanûn-i esâsînin ilan edilmesi 
akabinde buna vesile olanlara dua etmek ve İran konsolosuna tebriklerini iletmek maksadıyla Tiflis’te 4 Ağustos 1906 
tarihinde bölgenin ayan ve eşrafı ve Müslüman, Rus, Gürcü ve Ermeni gazetecilerin bir araya geldiği bir toplantı icra 
edilmiştir. Söz konusu toplantıda İrşad yazarlarından Ömer Faik Numanzâde kanûn-i esâsîyi şer’an ispat etme gayretiyle 
serdettiği şu ifadeler oldukça dikkat çekicidir: “Esaretten azat olup hür olmak, insanca öz ihtiyarıyla, öz hukukunu muhafaza 
ile yaşamak, ne inki tabiî olan dünya emirlerimizde, hatta ahiret emirlerimizde, ibadâtımızda bile dâhildir. Meselâ: Bir 
Müslüman farz olan Ramazan orucunu yese gerek ya altmış gün kefaret orucu tutsun veyahut bir kul azat etsin. Demek ki 



135 
 

Ayrıca Ağaoğlu’nun, yazısında Darü’n-Nedve’yi “meclis-i maslahat” ve “şûrâ evi” olarak 

tavsif etmesi oldukça dikkat çekicidir. Meclis ve meşveretin temelleri olduğu düşünülen bu durumun 

Hz. Ali sonrasında, Emevilerle birlikte yıkıldığı görüşü, Osmanlı Türkleri arasında da üzerinde 

durulan bir meseledir.617 İslâm’ın o günden beri bir arşın ilerleyememesi, şûrâ ve maslahatın saltanata, 

hevâ ve hevese dönmesi; adalet, müsâvât, hürriyet ve azadlıkın yerlerini cebir, zulme bırakması bunun 

en önemli sebepleri olarak gösterilmektedir.618 Ağaoğlu’nun tefrikalarında kullanmış olduğu üslup 

dikkatle takip edildiğinde, öncelikle hürriyet ve müsavat düşüncelerinin İslâm dininin temellerinde var 

olduğunu okuyucuya benimsetmeye gayret ettiği gözlemlenir. Bu temellendirme, sonrasında ortaya 

koyulacak düşüncenin yani “söz hürriyeti”nin önemini vurgulama gayreti olarak yorumlanabilir. 

Nitekim, ona göre İslâm’ın çok kısa sürede, akılları hayran bırakacak derecede terakki etmesinin 

altında yatan şey “söz azadlığı”dır. İslâm dininin en önemli düsturlarından gördüğü “emr-i bi’l-marûf 

ve nehyi ani’l-münker” de ancak “söz azadlığı/hürriyet-i kelam” sayesinde olabilecektir.619 “Gaflet 

uykusunda olanlar” da ancak bu sayede uyanacaklardır.620 Gaflet uykusundan uyanılmaya başladığı bu 

dönemde Hüseyinzâde ise zulm ve istibdad altında kalarak vereme tutulmuş “kalemine” hitap eder:  

“Nice ki sen benim yüreğime, hayatıma tercümansın, ben de senin yüreğindekileri bilirim. Sen 

diyorsun ben veremli olduğum halde yine bir nice yıl yaşardım. Lakin Emir Bahadırların, vezir-i 

cenglerin senetleri marazımı şiddetlendirdi. Bir nice güne terk-i hayat ederim. Yok yine 

sehvdesin,621 O ki, vezirlerdi, gam yeme. Trepov’dan, Vitte’den, Durnov’dan çok çalışanı 

olmadı, ne elediler? Görürsen şimdi umumun nazarında haindirler. Millet onları hemîşe nefretle 

yad edecek. Gelelim senin marazına. Müjde veririm sana, bir hekim-i muhterem senin ve 

bizlerin, belki umum-u İslâmiyyetin marazının davası için çalışır, bilir misin kimdir? O fâzıl-ı 

                                                                                                                                                         
insanlık hukuk ve ihtiyarından mahrum olan bir şahsı azâd edip öz insanlık hukukunu öz ihtiyarına vermek altmış gün riyazet 
çekmek ibadetiyle beraber olan da bir bakın mükemmel kanûn-i esâsî ilanıyla milyonlarca esir cemaatin öz insanlık 
hukukunu öz ihtiyarına vermek Allah ve insan indinde ne kadar âlî hizmet ve ne derecede bî-had sevaptır… Şükürler olsun ki 
böyle bir şer’î ve tabiî hakkımızı yine öz ruhanilerimiz ruhlarını feda ile aldılar.” Bkz. Bir İranlı, “Hürriyet Bayramı”, İrşad, 
Nu: 191 (15 Ağustos 1906), s. 3-4. 
617 İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri 1, s. 122-123. 
618 Agayef, agm,, s. 2.  
619 28 Nisan 1905 tarihli Petersburg’dan İctihad gazetesine gönderilen mektupta benzer ifadeler yer alır. Söz konusu 
mektupta ayrıca yakın zamanda sansürden uzak bir şekilde Türkçe bir gazetenin (Hayat) neşredileceği haberi de 
verilmektedir. Bkz. “Rusya Mektubu”, İctihad, Nu: 6 (Mayıs 1905), s. 90-91.   
620 Ahmed Bey Agayef, “İslâm ve Hürriyet [-III]”, İrşad, Nu: 5 (24 Aralık 1905), s. 1  
621 Metnin başında “kalem”in yabancı diyarlarda kalarak kendilerine bigâne kalmalarını eleştirir: “Senin yüreğindekini ben 
bilirim. Sen de ecnebiler gibi Müslümanlık terakkiye manidir desen, benim sevgili kalemim, senden bu sözü ummazdım. Sen 
dünya görmüş kahramanlar yola salmış, filozoflar elinde işlemiş, nurdan yaratılmış mukaddes bir vücutsun. Senin kuvve-i 
hafızan çoktur. O vakit ki, Avrupalılar senin ne olduğunu bilmiyordular, seni biz onlara tanıttık. O vakit biz Avrupalılara 
sarmaş değil mi idik. Dünyanın üç hissesine malik biz değil mi idik. Gırnata’da hükûmet eden kim idi? Müslümanlıkta günah 
yoktur, sevgili kalemim.” Bkz. A. H. “Ey Kalem!”, Hayat, Nu: 127’den aktaran: Ofeliya Bayramlı (haz.) Əli bey Hüseynzadə 
- Seçilmiş əsərləri, Çaşıoğlu Neşriyatı, Bakü: 2007, s. 155.  



136 
 

şehir Tabatabâî hazretleridir. Görür ki, şimdi vatan, din ve nice asırlardan beri kazanılmış şeref-i 

milliyemiz tehlikededir. Can ve malından geçip ister bunların ihyasına çalışsın.”622  

Hürriyet düşüncesinin benimsenmeye/yaşanmaya başlandığı dönem “devr-i cedid” olarak 

tanımlanmakta623 ve 1905 yılı sonlarında İran’da hükûmete yönelik artan protestolar da bu “devr-i 

cedid”in yani hürriyet devrinin bir tezahürü olarak yorumlanmaktadır. Çünkü artık insanlar hürriyet, 

müsavat ve adaletin anlamını kavramaya başlamışlardır:  

“Şehrimizde bu günlerde görünür ki her bir şahsı müsavat, adalet ve hürriyet sözlerinin ne demek 

olduğunu anlamaya başladılar. Hatta bazıları hakikaten onu yürekten istemeye başladılar.”624 

Hürriyet yolunda özellikle Avrupa’nın aksine Doğu’da artan mücadeleler takdirle 

karşılanmakta hatta bir noktada Avrupa’dan daha iyi bir mücadelenin söz konusu olduğu vurgusu 

yapılmaktadır. Resulzâde’nin “İran’da Hürriyet” başlıklı yazısında, İranlılar için son derece kıymetli 

bu hürriyetin, Rusya ve Avrupa devletlerinin neredeyse tümünde zahmetler çekilerek, kanlar dökülüp 

yıllarca süren gayretlerden sonra elde edilirken, İran milletinin bunu sadece “cüz’i teşebbüs”ü ile 

almaya muvaffak oldukları vurgulanır.625 Özellikle Rusya inkılabı ile arasındaki en önemli ve şayan-ı 

dikkat farkın da bu olduğu zikredilir.626   İran’da gerçekleşen hürriyet hareketlerine dair haberlere 

inanmayan, “bu millet öldü dahi dirilmez” diye yorumda bulunan insanların bu kanaate sahip 

olmalarının sebebi, İranlıların kabiliyet ve fıtratlarına bakmamaları, medeniyet tarihine dikkat 

kesilmemeleri olduğu belirtilir.627 Başta İran’da meşrutiyetçilerin “adalethâne” taleplerinin karşılık 

                                                 
622 Əli bey Hüseynzadə - Seçilmiş əsərləri, s. 156.  
623 Muallim, “Devr-i Cedîd”, İrşad, Nu: 6 (25 Aralık 1905), s. 3; “Rusya’dan başlayıp Asya’nın her tarafını istila edecek bu 
efkâr-ı âliye-yi hürriyetperverâne seli mukabilinde hiçbir şey durabilmeyecek, hatta ne Tahran’daki ve ne de İstanbul’daki 
dârâ ve kostantenin taht-i bülendleri, küre-yi arz üzerinde bidâd ve istibdadların o son ve ahirinci istinâdgâhları!.. Devr-i 
cedid ne İstanbul’un binâsı ile ne de onun fethiyle başlıyor. Devr-i cedid ikinci ve üçüncü Roma’nın yani İstanbul ve 
Moskova’nın hürriyet sayesinde tazeden “Gülistân-ı İrem” olması ile başlıyor!..” Bkz. A. H. “Sola, Sola, Sol Tarafa”, Hayat, 
Nu: 142 (30 Temmuz 1906), s. 2’den Əli bey Hüseynzadə - Seçilmiş əsərləri, s. 161. 
624 Münir İbrahimof, “Hâlimizden Şikâyet”, İrşad, Nu: 12 (1 Ocak 1906), s. 3. 
625 M[ehmet] E[min] R[esulzâde], “İran’da Hürriyet”, İrşad, Nu: 51 (20 Şubat 1906), s. 3-4; Ağaoğlu, İran’da 
meşrutiyetçilerin kısa sürede ve kolaylıkla hedeflerine ulaşmalarını yekvücut olmalarına bağlar: “(…) İran’ın bir millet, bir 
unsurdan, bir mezhepten, bir halktan olduğundan orada en müşkil şeyler çok âsanlık ile husûle gelir. Millet bir ten-i vahid 
gibi şeydir. Bir uzvunda, bir hissesinde bir hareket, bir fiil zuhur ettikte fi’l-fevr cümle tene, cümle uzuvlara sirâyet ediyor. 
Bu sebepten gayri yerlerde bu kadar işkâl ve zehamatıyla husule gelen millet meseleleri burada çok âsanlıkla husule 
gelebilir.” Bkz. Ahmed Bey Agayef, “Îd-i Kübra-yı İslâm”, İrşad, Nu: 181 (2 Ağustos 1906), s. 1.  
626 Hüseyinzâde’nin İran ve Rusya İnkılapları arasında başlıca fark olarak gördüğü bu durum da, İran inkılabının geleceği 
için aslında bir tehlike olarak da kabul etmektedir: “Rusya inkılabı ile İran inkılabı arasında fevkalâde mühim ve şâyân-ı 
dikkat bir fark vardır: Rusya inkılabına bir devr-i tekâmül tekaddüm edip bu tekâmül şimdi cereyan eden hâdisâta dahi hâkim 
olduğu halde, İran inkılabı ansızın ve bilâtekâmül vuku’a gelmektedir. İşte Rusya inkılabındaki intizam ve ıttıradın ve İran 
inkılabında görünen tereddüdün, nizamsızlığın başlıca sebebi budur. Bu hal ise şüphesiz İran inkılabı için muhâtara, bir 
tehlike teşkil ediyor.” Bkz. A[li] H[üseyinzâde], “Ahvâl-i Âlem ve Diri Müstehâseler”, Füyûzât, Nu: 19 (12 Haziran 1907), s. 
291-92.  
627 Resulzâde, “İran’da Hürriyet”, s. 4.  



137 
 

bulması olmak üzere bölgede -özellikle Asya’da- hürriyet yolundaki adımlar, insanların artık terakki 

ve aydınlığa yüz çevirdiklerinin bir delili olarak yorumlanır.628 

1905 sonları ve 1906 başlarında İran’da cereyan eden protestoların sonuç vermesi 

neticesinde Adalethânenin tesisi, Tahran valisi Alâüddevle ve gümrük işlerinden sorumlu Belçikalı 

Növis’in görevden alınması, bazı vergilerin kaldırılması yönündeki ısrarlı taleplerinin Şah nezdinde 

kabul edilmesi gibi yeni gelişmeler yorumlanırken yapılan tavsiyelerin ekseriyetle uyarıcı nitelikte 

olduğu görülmektedir. Bunlar aynı zamanda söz konusu kazançların kaybedilmemesi için İranlılara 

yapılan bir tembihtir:  

“Ey gaflet uykusuyla meşhur olan kardaşlar, âhiri ki ayıldınız! Sabahlarınız hayrolsun! 

Lakin bu cümbüş, bu hareket ki ona akdem etmeseniz pes [yeterli] değil, dahi ayaklanıp 

yürümeye başlayın! Cümle kervanlar ser-menzil-i maksuda yavuklaşıptırlar [yaklaşıyorlar] ama 

siz imdi yerinizden hareket etmeye başladığınızda bir kadem yerine iki kadem, belki on kadar 

vurmalısınız ki kabak gidenlere çatıp [önde gidenlere ulaşıp] millet ve devleti mezemmet ve 

zilletten kurtarıp menzil-i maksuda çatasınız! 

Ey İranlı kardaşlarımız! Sizin maksuda yetmenizde herkes şek eder ise etsin, ben özlüğümde şek 

etmiyorum: Sizin eslafınızın tarihi bunu gösterip alâniye diyor ki Dahhâklar629 zülmüne dûçar 

oldukta Gâveler,630 efgânlar talanına giriftar olanda Nadirler olduğu gibi bu defa dahi istibdad 

belasına âlude varsanız sade ittihad-ı milliye, mahsusat-ı âmmiye sak olsun! 

Yaşasın İran’da hürriyet! 

Yaşasın İran’da kanûn-i esâsî!”631 

İran’ın tarihinde birçok ayaklanma ve hareketin olduğu zikredilmekle birlikte bu hareketlerin 

hiçbirinin son dönemde yaşanan ayaklanmalara benzemediği yorumu ısrarla vurgulanan bir 

düşüncedir. Amaç, meşrutiyet yolunda edinilen kazanımların daha mükemmel bir şekilde 

savunulmasını sağlamaktır. Kendilerine şah tarafından vadedilen sözlerin632 fiiliyata geçmesi için daha 

çok çalışmaları gerektiği vurgulanmaktadır:  

                                                 
628 “Görünür ki Asya özünün köhne âlemini yâde salıp tazeden hayata, medeniyete, terakki ve revnaka yüz döndürmüştür. 
Japon’un dünkü hâleti, İran’ın bugünkü teşebbüsü, Çin, Afgan ve Hindistan memâlikinin terakkiye olan meyli cümle 
memâlikte müşahede olunan terakki, hürriyet ve saadet-cuyâne olan hissiyat-ı âmmiye, teşebbbüsât-ı âliye iddiamıza şahid 
değil de nedir?!” Bkz. Resulzâde, agm, s. 4; Ağaoğlu da İran’ın artık “medeni ve müterakki milletlerin” arasında olduğunu 
vurgular. Bkz. Agayef, “Îd-i Kübra-yı İslâm”, s. 1.  
629 İran mitolojisinde şeytani görünümlü bir figür. Bkz. Kürşad Demirci, “Dahhâk”, DİA, VIII/408-409.  
630 İran mitolojisinde Dahhâk’ın zulmüne karşı halkı ayaklandıran bir demirci. Bkz. Demirci, agm, s. 408.  
631 Resulzâde, agm, s. 4.  
632 Muzafferüddin Şah’ın kanûn-i esâsî hususunda ilan ettiği hatt-ı hümayun tercüme edilerek Farsça metniyle birlikte 
gazetede neşredilir. Bkz. “İran”, İrşad, Nu: 183 (5 Ağustos 1906), s. 2; Meclis için yapılacak seçimler ve detaylarına dair ilan 
edilen hatt-ı hümayun da benzer şekilde tercüme edilerek Farsça metniyle birlikte gazetede yayınlanır. Bkz. Üzeyir 
[Hacıbeyli], “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 184 (6 Ağustos 1906), s. 1-2.  



138 
 

“Adalethane esası İran’da da karar koyulacağı ilan olundu, çok güzel! Şart [olan], istifade ve icra 

etmektir. Kâğıtta, dilde olmak ile iş aşmaz. Amel lazım! Çok ülkelerde kanûn-i esâsî ilan olundu! 

Ama âhiri “fıs” çıktı!... Doğrusu İran’dan da korkmalıdır!... Korkarım ki gene idare taraftarı 

ümera ve Şah’ın dostları “sultanlar” mâni olalar. Ve Şah hazretleri müsaade verdiğine pişman 

ola!..”633 

Mutlakıyet idaresi altında ezildikleri, dağlara taşlara düşüp gurbete gitme mecburiyetinde 

kaldıkları, ailesinden uzak kalıp zillet içinde geçinmeye çalıştıkları ve emirlerden ve hanlardan birçok 

zulümler gördükleri zikredilen İranlılara, medeniyet ve maariften uzak kalarak neredeyse vatanlarının 

da elden gideceği hatırlatılır. Babalarının kendilerine tevdi etmiş oldukları kıymetli bir emanetin yani 

vatanlarının bu dereceye neden düştüğünü de sorgulamaları istenir.634 Bütün bu sorulara verilen cevap 

da neredeyse tektir; ülkenin yönetim şekli. Cemaat ve millet tarafından yönetilen bir idare yerine, 

kendisini “mâlik-i rikâbu’l-ümem” bilen tek bir kişinin idaresi altında kalmak; “kanûn-i esâsî” ve 

“cumhuriyet” yerine “idare-i mutlaka”yı tercih etmek bu durumun başlıca ve tek sebebi 

gösterilmektedir.635 İran’da adalethâne ile gelen yeniliklerin de beraberinde kanûn-i esâsîyi getireceği, 

bu nedenle vadedilen adalethânenin kıymetinin bilinip kuvveden fiile çıkarılması tavsiye edilmektedir. 

İran’ın tarihine bakıldığında Muzafferüddin Şah’ın bugün vadettiği adalethânenin birçok kez 

kurulduğu belirtilerek, burada yapılması gerekenin kanunlara her şartta herkesin riayet etmesi 

gerekliliğidir. Kendilerine vadedilenlerin kuvveden fiile geçmesi için “Ağlamayan çocuğa süt 

vermezler” ve “himmetü’r-ricâl tekla’u’l-cibâl” sözleri hatırlatılarak iki çare sunulmaktadır: “ittihad” 

ve “umumi tatil”. Başarıya ulaşabilmeleri için yapılan çağrı da gayet açıktır:   

“Âzad memlekette âzâde olmalı! Adalet âleminde hıfz-ı hukuka çalışmak ile “maarif kesbi” 

yolunu tutmalı! Kelâmda hürriyet, ittihatta hürriyet, itikad ve vicdanda hürriyet… Hukukta 

müsavat… İşte bu yol ile gidiniz necat taparsınız. Haydi kardaşlar, haydi gidiniz, Hüdâ size yâr 

olsun.”636 

Daha önceden zikredildiği gibi, meşrutiyet ayaklanmaları sırasında ulemanın taleplerinin 

karşılık bulmaya başlamasıyla şaha karşı söylemlerin de -ittihatçılarda görüldüğü gibi- yumuşamaya 

                                                 
633 A[bdulla] Sur, “İran Ulemâsında Cümbüş”, İrşad, Nu: 59 (3 Mart 1906), s. 3 
634 İranlıların yaşadıkları zorlukların ve vaziyetlerin neden ecnebi devletlerde yaşanmadığı sorusu da yöneltilmektedir: 
“Acaba bunu da düşünüyordunuz mu ki sayir ecnebiler niçin öyle terakkidedirler, maarifmenddirler. Ticarette, sanatta, ulûm 
ve funûnda kabaktadırlar [öndedirler]. Saadet ve istirahat ile ömür geçiriyorlar, zillet nedir bilmezler, cehalet nedir 
bilmezler!!! Onların hikmet ve illetini hiç bilmek istediğiniz oldu mu? Siz niçin böyle, onlar niçin öyle? Ve hal ânki sizin de 
toprağınız var onlarınki de, sizin de raiyetiniz var, onlarınki de. Elhasıl tabiî ve maddi şeylerden onlarda ne var ise sizde de 
var.” Bkz. A[bdulla] Sur, agm, s. 3  
635 A[bdulla] Sur, agm, s. 3 
636 A[bdulla]. Sur, agm, s. 3; Benzer bir vurguyu Üzeyir Hacıbeyli’nin İran’da Şah’ın yazılı olarak ilan ettiği kanûn-i esâsî 
sonrasında da görmek mümkündür: “Hürriyet-i Matbuat, hürriyet-i içtima ve ittifak ve emniyet-i şahsiye olmayınca millet 
meclisine layıkıyla nümayendeler seçmek nâkabildir.” bkz. Üzeyir [Hacıbeyli], “İran – Hükûmet-i Meşrûta”, İrşad, Nu: 183 
(4 Ağustos 1906), s. 2.  



139 
 

başladığı müşahede edilmektedir. Muzafferüddin Şah, ölü bir kabir olan İran’ın üzerinden istibdad ve 

mutlakıyet taşını kaldırıp kabrin üzerindeki güllerin, çiçeklerin tekrar açılmasına vesile olmasıyla artık 

adaletleri ve güçleriyle meşhur Sâsânî hükümdârı Hüsrev Nüşirevân-ı Âdil ve Keyânî hanedanı 

hükümdarı Keyhüsrev olur.637 Kısacası şah artık şehinşah yani şahlar şahı olur:  

“Şaha [Ey Şahım]! Çok Yaşa!... Çok yaşa ki “adalet” hürriyet” kadri bilen şahlardan oldunuz. 

Hakikaten “Şehinşâh”sınız imiş. Bu iftihar size kâfidir ki cümle Müslümanları şâd ettiniz, 

hürriyet ve adalet ilan buyurdunuz. Şaha! Sultanlara uymayınız. Onlar hâin-i millet çıktılar 

seleflerinin “adalethâne”lerini “zulmethâne”ye tahvil ettiler. Sizi onun ile mukayese etmek 

olmaz, siz veraset meselesinde de ondan efdalsiniz. Sizin veliahdınız âzade yaşamış öz oğlunuz, 

şahane terbiye ve talim almış öz bâlânızdır. Onunki ise Allah bilir ne cevr adamlar ve kimler 

olacak…”638 

Her ne kadar şahın kanûn-i esâsîyi kabul etmesi dolayısıyla kendisine yönelik olumlu 

düşünceler söz konusu olsa da şüphenin tamamen ortadan kalktığı söylenemez.639 Ahmet 

Ağaoğlu’nun, şahın sadrazam aracılığıyla bast eylemleri gerçekleştirenlerin taleplerinin kabul 

edildiğine yönelik haberlerini “ümidvarız ki aklen bu defa bu haberler yalan olmayacaklar”640 şeklinde 

karşılaması bu düşünceyi doğrular niteliktedir. İran’da son yıllarda verilen birçok vaatlerin karşılık 

bulmaması bu düşünceye sevk eden en önemli sebep olarak gösterilir:  

“İran’da o kadar yalan görmüşüm ki doğru bir şey olup da insan inanabilmiyor. Şah-ı mağfur 

Nasırüddin Şah hazretlerinin elli yıl padişahlık müddetinde tanzimat ve reforma baresinde o 

kadar şâyialar çıkıp âhirde yalan çıktı (…) Şah hazretlerinin her frengistan seferine gitmeden 

evvel ve sonra böyle şâyialar bırakıp âleme İran’ın terakkiyatı baresinde ve Şah hazretlerinin 

terakkiperver, vatan-dust, hürriyet-silk olmalarını beyan ediyordular. Seferden avdet ettikten 

sonra halayık bir iki üç ayda ümidvâr olup âhirde gene nâümidlik meydana çıkardı. Bu da güya 

rumuz-u siyasetten birisidir!”641 

                                                 
637 “Şimdi bu azametli kabrin üzerinden gülleri, çiçekleri ezen, ışıklara, nurlara hâil olan mezar taşı kaldırılır. Ravza-i 
münevvere-i İran, adı istibdad ve mutlakıyet olan o taşın zulmetinden, tazyikinden, ezâ ve cefasından halas ediliyor!.. Türk 
neslinden olan yeni bir hükümdarın, Teymur’un bütün zaferlerine bedel büyük bir muzafferiyete nail oluyor!... Yaşa 
Muzafferüddin, yaşa! Şaha, şehinşâha, Husreve, Keyhusreve çok yaşa!... Şimdi senin tacında parlayan yakutları, zümrütleri, 
elmasları kopar at!.. O taşlar neye lazımdır?... Hak ve adalet, insaniyet, müsavat ve hürriyet kadar parlak, revnak-dâr, pertev-
efzâ, şâşaapaş cevâhir mi olur!.. Koy bu cevâhir senin tacında berk vursun!...” Bkz. A.H., “Hürriyet ve Vatan-ı Firdevsî”, 
Hayat, Nu: 173 (6 Ağustos 1906), s. 1-2’den Əli bey Hüseynzadə - Seçilmiş əsərləri, s. 166-167.  
638 A[bdulla]. Sur, agm, s. 3;  
639 İran’da kanûn-i esâsînin ilan edildiğine dair haberlerin İrşâd gazetesine ulaşmasına rağmen Ağaoğlu, kanûn-i esâsînin 
ilanına dair şüphesinin kalmadığını, farklı şehirlerdeki muhabirlerden aldığı haberler ve Petersburg ve Tiflis gibi bölgelerdeki 
sefaretlerin resmi telgrafları sonrasında beyan etmektedir. Bkz. Ahmed Bey Agayef [Ağaoğlu], “Îd-i Kübra-yı İslâm”, İrşad, 
Nu: 181 (2 Ağustos 1906), s. 1.  
640 A[hmed] A[ğaoğlu], “İran’da Reforma [-I]”, İrşad, Nu: 101 (30 Nisan 1906), s. 3.  
641 Ağaoğlu, “İran’da Reforma [-I]”, s. 3.  



140 
 

Yaklaşık elli yıldır benimsenen bu siyasetin, milletin hukukunu ortadan kaldırmaktan ve 

sanayi, ticaret ve ziraatta her şeyi zâyi etmekten başka bir işe yaramadığı belirtilerek, Emir Bahadır ve 

benzeri idareciler, İran’ın viranlığına sebep olanlar ve İran’ı dış müdahalelere tamamen açanlar olarak 

gösterilmektedir. İran’ı “hor ve zelil edenlerin” başında gelenlerin bu kişiler olduğu 

zikredilmektedir.642 

 Ağaoğlu’na göre, insanların hâkimlerden, emirlerden görmüş oldukları zulümler 

nihayetinde onların ellerinde ümitsizlikten başka bir şey bırakmamıştır. Bu ümitsizlik içerisinde iken 

Rusya’daki hareketler, çaresiz kalan İranlılara, ittihat ve ittifakının gücünü öğretmiştir.643 İran 

muhalefetinin eleştirileri hedefinde yer alanlar arasında şah ve şahlık sisteminin parantez dışında 

tutulması gerektiği fikrini Ağaoğlu’nda da görmek mümkündür. Ona göre, İran’da muhalefetin hedefi 

şah veya şahlık sisteminden ziyade, insanlara zulmeden ve halkın taleplerinin şaha ulaşmasına mâni 

olan hâkimler ve emirlerdir:644  

“Asl-ı hakikatte İran’da padişahlık eden şah hazretleri değil bu cefakâr, hunhâr hâkimler, 

emirlerdirler. Herkes öz dairesinde, öz saht-ı hükûmetinde mutlak bir şahdırlar! Bir şahın 

ıv[a]zında İran’ın binlerce şahları var!. Ancak tefavüt bundadır ki asıl şah millet reisi olup da 

bizzat millete hıyanet edemez. Bu vilayet şahları ise öz şahlıklarını muayyen vakte ve muayyen 

kıymete alıp memleketin celladları olurlar.”645  

İran’da halkın yeni bir yasa sayesinde bu “cellatlardan” kurtulabileceği fikrine sahip 

Ağaoğlu’na göre yapılması gereken asıl siyaset, sağlam bir yasanın çıkarılmasıdır. Çıkarılacak yasa ile 

bir taraftan zulüm ve istibdat engellenmeli bir taraftan da insanlar mutluluğa, adalete ve vatan 

sevgisine sevk edilmelidir. Peygamberlerin, kutsal kitapların indirilmesindeki asıl maksat da budur.646 

Ona göre İslâm dünyasının yakın tarihe kadar sahip olduğu “fâsid akide”, cemaati bir “koyun 

sürüsü”ne döndürmüş ve hâkimlerin, emirlerin zulmüne uğratmıştır:  

                                                 
642 Ahmed Bey Ağayef, “Tahran Şehitleri”, Nu: 167 (7 Temmuz 1906), s. 1-2. Millet ve Padişah arasındaki “perde” olarak 
gösterilen bu zümre olmasaydı İran’da çoktan ıslahatın gerçekleşmiş olacağı düşünceleri için bkz. Üzeyir [Hacıbeyli], “İran – 
Hükûmet-i Meşrûta”, s. 2; Ahmed Agayef, “Facianın Âhirinci Perdeleri”, İrşad, Nu: 55 (22 Nisan 1908), s. 1-2.   
643 Ağaoğlu, 1905 Rus Devrimi sonrasında İranlıların ittihat ve ittifak konusunda önemli adımlar attığını vurgular: “Orada 
burada meclisler, mahfiller tertip olunup ciddi bir surette millet kaydına kalmaya başladılar. Orada burada ahali şûriş ettiler.” 
Ağaoğlu, “İran’da Reforma [-I]”, s. 3; Resulzâde’nin, İran’da kanûn-i esâsînin ilanına dair kaleme aldığı yazısında, İranlı 
meşrutiyet taraftarları/hürriyet mücahitlerini “Rusya inkılab-ı aziminin destperverdesi” olarak tasvir etmesi söz konusu tesire 
yapılan önemli bir atıftır. Bkz. M[ehmet] E[emin] Resulzade, “İran’da Kanûn-i Esâsî”, İrşâd, Nu: 180 (1 Ağustos 1906), s. 1-
2. 
644 İskender Zülkarneyn sonrasında, İskender’in emir ve hâkimlerinin İran’ı aralarında bölüştürüp kendi “müstebid” 
hükûmetlerini kurmaları ile Kaçar dönemi İran’ında yaşanan hadiselerin önemli bir benzerliği olduğu vurgulanır. Bkz. 
Ahmed Bey Agayef, “İran’da Reforma ve Tanzimat”, İrşad, Nu: 107 (8 Mayıs 1906), s. 1.  
645 Ağaoğlu, “İran’da Reforma [-I]”, s. 3. 
646 Ağaoğlu, “Tahran Şehitleri”, s. 2.  



141 
 

“Biz Müslümanlar bu âhir vakte dek bu noktaya [istibdat ve zulme engel olacak kanun ve 

kaidelerin tanzim edilmesine] asla dikkat ve itina etmemişik. Bazı fâsid akidelerin sayesinde biz 

öyle fikir etmiştik ki güya cemaat koyun sürüsü olup vatan da bir mezrâ olup hâkimler çoban gibi 

her ne isteseler cemaatle vatan ile edebilirler. Küllü zaman ihtiyârı birtakım şahısların ellerine 

verip her ne cefâ, sitem, zulm gördükse sabrettik! ve bu hâletin neticesini küllü İslâm’ın perişan 

olmasıyla, Müslümanların yüzde doksanı özgelere esir olmakla, Müslüman vilayetleri harabe ve 

virân olup ecnebilerin ellerinde bâzice [oyuncak] olmalarıyla müşahede ettik.”647 

Bütün bu “virane” ve “harap” vaziyetten ilk olarak, Osmanlı’da “Yeni Türkler” olarak 

tanımladığı Jön Türkler’in müsavaat, adalet ve hürriyet yolunda meydanlarda mücadeleleri ile 

uyandıklarını ifade eder. Jön Türklerin dökülen kanları sayesinde istibdat yapısı kırılıp “usul-i keyfe-

mâ-yeşâ” sarsılmaya başlamıştır. Fakat Osmanlı’nın gerek coğrafi konumunda ve gerekse Asya 

Müslümanlarından uzak kalmasından ötürü ortaya çıkan fikir ve hareketlerin İslâm dünyasına 

yayılamadığını düşünür. Bu nedenle, daha merkezde olduğu savunulan648  İran’da söz konusu fikri 

hareketlerin ortaya çıkması daha önemli ve elzemdir.649 Bu konudaki benzer düşünceyi 

Hüseyinzâde’nin metinlerinde de görmek mümkündür.650 Hüseyinzâde, insanlık tarihinde gerçekleşen 

en büyük siyasi inkılap olarak gördüğü Fransız ihtilalinin, İslâm âleminde hiçbir tesiri olmadığını, 

Mithat Paşa’nın kanûn-i esâsîsinin bir inkılap tarzında vücuda gelmediğini savunur. Ona göre 

Osmanlı’da Mithat Paşa’nın önderliğinde gerçekleşen kanûn-i esâsî hareketi, “bir küçük fırkanın 

efkarca mazhar-ı tekâmül olmasının neticesi” idi. Burada İran’ı inkılap hareketlerini Osmanlı’ya 

kıyasen konumlandırdığı yer daha farklıdır:   

“Zaten ne Türkiye inkılap memleketidir ve ne de Türklerin tabiatı inkılabat-ı dâhiliyeye 

müsaiddir. Türkler İngilizler gibi tekâmül tarîki ile terakki eden bir kavimdir. İnkılâbâtın âlem-i 

İslâm’da kadimden beri yuvası Asya Fransa’sı olan İran’dır. Ancak Fransa inkılab-ı siyasisi 

esnasında İran öyle bir derin uykuya dalmış idi ki, bu inkılabın velvelesini asla işitmedi bile.”651  

Hüseyinzâde, Avrupa diplomatlarının şarkta diledikleri gibi hareket edebilmeleri ve millet 

ile hükûmet arasında fitne ve fesada yol açabilmeleri adına mutlakıyetin bekasını savunduklarını, bu 

durumu ilk anlayan ve hürriyet ve kanûn-i esâsî ile çare bulmaya çalışanın Mithat Paşa olduğunu da 

                                                 
647 Ağaoğlu, “Tahran Şehitleri”, s. 2. 
648 Kafkasya Türklerinin İran’a olan irtibatını Ağaoğlu daha detaylı olarak şöyle aktarır: “Tahran’da ‘hürriyet, müsavat, 
adalet hıfz-ı hukuk ve şan ve namus-u millet için’ kesilen kurbanlar tenha [sadece] İran için kesilmeyip cümle İslâm için ve 
alelhusus biz Kafkaslılar için kesilip çünkü Kafkas Müslümanları ruhen ve mânen İran’a bağlıdırlar. Bizim cümle 
âdetlerimiz, ahlakımız, harekât ve sekenâtımız, terbiye ve tedrisimiz İran’dan gelir. İran ayılmayınca biz de ayılmayacağız!”, 
Ağaoğlu, “Tahran Şehitleri”, s. 2 
649 Ağaoğlu, “Tahran Şehitleri”, s. 2. 
650 A[li] H[üseyinzâde], “Ahvâl-i âlem ve diri müstehâseler”, Füyûzât, Nu: 19 (12 Haziran 1907), s. 290-96.   
651 Hüseyinzâde, “Ahvâl-i âlem ve diri müstehâseler”, s. 19 



142 
 

ifade etmekten geri durmaz. Lakin hürriyet ve kanûn-i esâsînin kuvveden fiile çıkarılmasına İran 

ülkesinin mazhar olduğunu ortaya koyar. Ona göre İranlılar “hem dâhilen Dahhakların marlarından, 

hem hâricen Nemrudların nârlarından ancak gâve-i hürriyet ile ve İbrahim-i meşrutiyet ile halas 

etmek” mümkün olduğunu anlamışlardır.652  

Ağaoğlu’nun, İran’daki meşrutiyet hareketlerine dair gerek Muzafferüddin Şah ve gerekse 

selefi Nasırüddin Şah hakkındaki görüşleri İran’da şaha yönelik muhalefet açısından dikkat çekicidir:  

“Şimdi siz ne diyorsunuz?! Meğer sizin şahs-ı şahîs-i şahâne ile işiniz var?! Meğer siz a’lâ-

hazret-i Muzafferüddin Şah halledallahu mulkehu ve saltanehu [Allah padişahlığını, saltanatını 

ebedi kılsın] hazretlerini özünüze peder-i manevî hesap etmiyorsunuz? Meğer sizin dediğiniz ve 

aktardığınız ancak o değil mi ki hem bu şahınızı ve hem aziz vatanınızı bir takım zâlim ve 

cabbarların yed-i gaddarânelerinden hıfz edesiniz?! Siz bilirsiniz ki bu zâlim ve cabbarlar hem 

şahın ihtiyaratını gasb edip hem vatanınızın izzet ve namusunu payimâl ediyorlar ve saltanatın ve 

milletin en evvelinci düşmanları bunlardır! Meğer cümle İran’ın yâdında değil ki Mirza Rıza şah-

ı mağfuru ne için katl etti? Mirza Rıza’nın iki kızının ve bir oğlunun izzetini ve namusunu döken 

hemen bu hâkimler değil idiler mi? Meğer Mirza Rıza, şah huzuruna arızaya gidende ona mâni 

olan onu cevr be cevre belalara, ukubata dûçar edenler heman o fırka-i zulm değil idi mi? Meğer 

heman onlar değil idiler [mi] ki Mirza Rıza’yı âhirde cünunluk hâletinde şah-ı mazlume su-i kasd 

etmeğe ve vâdar ettiler [tahrik ettiler]!”653 

Ağaoğlu’nun bu söylemleri, Jön Türklerin genelinde olduğu gibi İran’daki muhalefetin, şaha 

yönelik değil alt yöneticilerine yönelik olduğu fikrini benimsediğini açıkça gösterir.654 Bu yöneticiler 

sadece milletin hak ve hukuklarını değil aynı zamanda “mülayim, rauf ve hoş-sülûk”655 Muzafferüddin 

                                                 
652 A[li] H[üseyinzâde], “Perde İniyor – Son Temâşâ”, Füyûzât, Nu: 32 (24 Ekim 1907), s. 455.  
653 Ağaoğlu, “Tahran Şehitleri”, s. 2. 
654 Şaha yönelik kısıtlı da olsa bazı eleştirilerin söz konusu olduğunu belirtmemiz gerekmektedir. 4 Ağustos 1906’da kanûn-i 
esâsîyi kutlama amaçlı Tiflis’te düzenlenen toplantıda, Tiflis Gubernia Kadısı Hacı Muhammed Hasan Mollazâde’nin kanûn-
i esâsîyi İran milletine bahşeden kişi olarak şah ve vezirlere dua etmesi ve gerekliliğinden bahsetmesi yine aynı mecliste 
minbere çıkan Mir Muhammed Hüseyin’in şaha övgüler sıralaması, İrşad muharirlerinden Ömer Faik Numanzade’nin sert 
eleştirilerine neden olmuştur. Numanzâde, İran’da halka eziyetler yapan yönetici sınıfını kendilerine şahın bahşettiğini 
belirterek şöyle devam eder: “Biliniz ki kanûn-i esâsîyi bize veren ne şahdır ne de onun vüzerasıdır. Belki Tahran kuçelerini 
[sokaklarını] al kanlarıyla bezeyen Tahran toprağını kanlı gömlekleriyle örten mücahidlerin semere-i sa’yleridir.” 
Numanzade’nin bu eleştirilerine İran konsolosunun karşı çıkarak, şahın aslında hürriyete taraftar olduğu fakat vezirlerin 
engelinden dolayı kanûn-i esâsînin geciktiği mealindeki sözlerine şu minval üzere mukabelede bulunmuştur: “Madem ki şah 
hazretleri vezirlerin mümanaatına ve maslahatına göre öz kalbî hâhişini tehir edirdi, eğer Tahran şehitleri ve İran’ın 
umumiyetle ulemasının şiddetli talepleri, ittifakları olmasa idi tabiîdir ki şah hazretlerinin hâhişi ilâ nihaye meydana 
çıkabilmeyecekti. İnsan ve vicdana müracaat olunacak olsa, anlaşılar ki İran kanûn-i esâsîsini şühedanın kanı, ulemanın 
ittifakı, halka mihreban ve raûf olan şah hazretlerinin akl-ı selimi, bu üç sebep birlikte meydana getirdiler. Buna göre 
lazımdır ki kadirşinas olup hâmini sebeplere dua eyleyek” Bkz. Bir İranlı, “Hürriyet Bayramı”, İrşad, Nu: 191 (15 Ağustos 
1906), s. 3-4.  
655 Ağaoğlu, “İran’da Reforma [-I]”, s. 3; Muzafferüddin Şah’ın kanûn-i esâsîyi ilan etmesi akabinde İrşad gazetesi 
sütunlarında Ağaoğlu’nun “Yaşasın milletin hahiş ve temennasına amel eden İran’ın raûf ve mihreban şahı Muzafferüddin 
Şah” nidaları görülmektedir. Bkz. Ahmed Bey Agayef, “İran’a Selam”, İrşad, Nu: 179 (31 Temmuz 1906), s. 1.  



143 
 

Şah’ın da hak ve hukukunu gasp etmektedirler.656 Ona göre, yaklaşık beş bin yıldan beri şahlık 

sistemini kendine âdet edinmiş ve hatta onu Allah’ın bir ihsanı olarak görmüş olan İranlıların Şah’a 

yönelik bir muhalefeti söz konusu olamaz.657 Aksine İran halkının en büyük arzusunun “kanun ve 

kaide üzere bir padişaha kulluk ve itaat etmek” olduğu ifade edilir.658 İranlı meşrutiyet taraftarlarının 

gazeteye göndermiş oldukları bazı mektuplarda şaha yapmış oldukları serzenişleri de mazlum bir 

çocuğun, annesine yapmış olduğu gözü yaşlı şikayetine benzetilir.659 Yine gazeteye, şahın hastalandığı 

haberleri gelmeye devam ettiği sırada sıhhatinin iyiye meylettiği telgrafları ulaştığında haber gazete 

tarafından sevinçle karşılanır.660 

Hüseyinzâde’nin, Muzafferüddin Şah’ın vefatı üzerine661  kaleme aldığı yazı yukarıda ifade 

ettiğimiz düşünceyi, şahın muhalefet dışı tutulmasını, net bir şekilde gösteren bir başka yazıdır. Söz 

konusu metinde Hüseyinzâde, şah ile İstanbul’da ilk karşılaşmasını662 anlatmakla birlikte özellikle 

                                                 
656 Muzafferüddin Şah’ın 1902 yılında çıkmış olduğu Avrupa seyahati İstanbul ziyareti ile başlar. Söz konusu ziyareti 
sırasında kendisini uzaktan da olsa görme imkânı bulan Hüseyinzâde Ali Turan Bey, o günkü hatıralarını şahın vefatı 
akabinde kaleme aldığı uzun bir yazısında anlatır. Halk tarafından şahı görmek için yoğun bir teveccühün olduğu söz konusu 
günde, Hüseyinzâde beraberinde -isimlerini zikretmediği- edebi eserleri ile meşhur mekteb-i âli muallimi, uzman bir hekim, 
asker zâbıtı ve son olarak bir hoca efendi olmak üzere dört arkadaşı ile bu ana tanıklık eder. Söz konusu durumu aktaran 
Hüseyinzâde kısa süre de olsa onu gören dört arkadaşının şah hakkında yorumlarını aktarır. Şah hakkındaki fikirlerin küçük 
farklılıklar olsa da genel olarak “temiz/saf yürekli”, “hayırhâh”, “müşfik ve mülayim bir kalp sahibi”, “kuvve-i iradesi zayıf” 
ve “ne dahi ne de bir isti’dad ve zekâ-yı fevkalâdeye sahip” şeklinde olduğu görülürken, şahı takip eden maiyeti, vükela ve 
vüzerası hakkında ortak bir dil söz konusu olduğu müşahede edilmektedir: “(…) müttefikan beyan ettiler ki, nasiyelerine 
[alınlarına] bakılırsa şahın maiyetinde liyakatli âdemler yoktur. Hatta bir nicesinin yüzünden hile ve tabasbus âsârı yağıyor.” 
Bkz. A[li] H[üseyinzâde], “Muzafferüddin”, Füyûzât, Nu: 7 (12 Ocak 1907), s. 98-99. 
657 Hüseyinzâde Ali Turan Bey, benzer düşünceye sahip olmakla birlikte şahlık makamına yönelik bir muhalefet şerhi 
koymaktadır: “Bugün meşrutiyet, hatta cumhuriyet usul-i idaresine nail olmuş hangi ülkenin ahalisi vaktiyle hükümdâr-ı 
mutlaklarını sevmiyorlar idi? Onlara itaatte kusur ediyorlar idi? Ancak zaman geldi ki, hükümdarlar mutlakıyetten, idare-i 
keyfiyeden el çekmedikçe, hürriyet vermedikçe, kanûn-i esâsîye riayette bulunmadıkça tekâmül saikasıyla büluğ-i 
medeniyeye ermiş milletlerinin mahbub-i kulûbu olamadılar… Bugün taht-i saltanat ele kılıç almakla değil, kulûbu elde 
etmekle paydar olabilir!” Bkz. “Siyaset-i Fürûset – Kaçarlar”, Əli bey Hüseynzadə - Seçilmiş əsərləri içinde, s. 393-394.  
658 Ahmet Bey Agayef, “İran’da Reforma [-II]”, İrşad, Nu: 104 (4 Mayıs 1906), s. 1. Kanûn-i Esâsî’nin ilanından birkaç ay 
sonra İrşad gazetesinde “Yaşasın Muzafferüddin Şah” başlıklı bir yazı kaleme alan Ağaoğlu yazısında, Fransız inkılabı 
sırasında halka sırtını dönüp, ailesi ile kaçmaya çalışan Fransız hükümdarı XVI. Louis’in aksine milleti ile bir olan 
Muzafferüddin Şah’a övgülerini esirgememektedir: “Yaşasın Muzafferüddin Şah ki öz vaktinde bu nekaza-yı tarihi, bu 
kanun-u terakkiyi düşünüp hem özünü hem öz henevâdesini ve hem millet ve vatanını sahil-i necâta çıkarıp dünyalar 
durdukça bir unutulmaz, tükenmez, ad ve şânı kazandı. Daha doğrusu Muzafferüddin Şah hazretleri âl-i Kaçar’ın cümle 
günahlarını, cümle taksirlerini öz hamiyet-mendâne hareketi ile yiyip safa çıkarttı. (…) Muzafferüddin Şah hazretleri kuru 
unvan değil hakiki müeyyed min indillah oldular, âl-i Kaçar’ın şan ve ihtiramını kal[d]ırmakla beraber nazara ölmüş gelen 
İran milletini de ihya ettiler, elân demek olur ki yeryüzünde Muzafferüddin Şah gibi öz milleti tarafından dost tutulan, 
mahbûb-u kulûb olan, reis-i hakiki olan bir millet sergerdesi, bir devlet sultanı yoktur.” Bkz. Ahmed Bey Agayef, “Yaşasın 
Muzafferüddin Şah”, İrşad, Nu: 251 (25 Ekim 1906), s. 1-2; Ağaoğlu’nun söz konusu bu metni Osmanlı muhaliflerinin 
önemli yayın organlarından biri olan Balkan gazetesinde de aynen derç edilir. Bkz. “Muzafferüddin Şah”, Balkan, Nu: 97 (12 
Teşrin-i Sâni 1322), s. 2-3.  
659 “Sana kurban olak! Biz istiyoruz ki bizim sultanımız Japon sultanı gibi olsun! Bu istibdadı kökten götürek; saltanat öz 
eteğini istibdat murdarından pâk etsin.” Bkz. Abdullah Mazlum, “Gözümüz Aydın”, İrşad, Nu: 133 (7 Haziran 1906), s. 2. 
660 “Harici Haberler”, İrşad, Nu: 120 (23 Mayıs 1906), s. 4.  
661 Füyûzât mecmuası, Muzafferüddin Şah’ın vefatının akabinde çıkan ilk sayısının kapağında Muzafferüddin Şah’ın 
fotoğrafına yer verir. Bkz. Füyûzât, Nu: 7 (12 Ocak 1907), ön kapak.  
662 Hüseyinzâde Ali Bey söz konusu olaydaki genel izlenimi gerek Osmanlı gerek İran ve gerekse diğer Müslüman tebaasının 
şahtan memnun olduğu yönündedir. Bu memnuniyetin başlıca iki sebebi olduğunu belirten Hüseyinzâde bunları sırasıyla 
şöyle açıklar: “(…) Şah-ı mağfurun Avrupa’ya seferi maarif-i garbiyyeden şarkın haberdar olmasına bir vasıta olduğu gibi, 
İstanbul’a da seyahati ittihad-ı İslâma büyük bir çığır hazırlıyordu” Bkz. Hüseyinzâde, “Muzafferüddin”, s. 98-99 



144 
 

“büyük bir şan ve şeref kazanıp dünyadan giden”, “nâmı meşrutiyet, kanûn-i esâsî ve meclis-i milli ile 

merbut olan” şahın vefatını yorumlayışı dikkat çekicidir:  

“İran’ın memâlik-i İslâmiyyenin, cihan-ı medeniyyetin, bütün beşeriyetin her taraftan üzerine 

avuç avuç, deste deste, demet demet attıkları, yağdırdıkları güllerin, şekûfelerin içinde vefat 

etti… Muzafferüddin Şah vefat etti. Çünkü milletini ihyâ ederek dünyada olan vazife-i 

insaniyyesini tamam eyledi… Berpâ şah için hayat-ı taze bulan bir milletin eyâdi-i şükran ve 

ihtiramı üzerinde vefat etmekten büyük bir saadet olamaz!.. İnsanlar vardır ki, onların vefatında 

kalpler handân olduğu halde çehreler giryân gibi görünmek ister, lakin Muzafferüddin Şah’ın 

vefatında bütün kalpler giryan olduğu halde, çehreler handân, emin, parlak bir istikbale karşı 

handân idi. Çehrelerin sürur-i hürriyeti üzerine gözlerden ışk-ı iftirak akıyordu… Cemşid’in, 

Feridun’un, Keykavus’un Behram’ın Nuşirevan’ın Sultan Mahmud’un, Melikşah’ın, Şah 

İsmail’in, Şah Abbas’ın devirlerinde yaşamış İranîlere gıpta eder idim. Lakin artık etmiyorum. 

Muzafferüddin Şah devrinde yaşamış olduğuma fahr ederim.”663 

Ağaoğlu’nun söylemlerinde olduğu gibi Hüseyinzâde de İran’da meşrutiyete mâni olanların 

şahın maiyetindeki başta Aynüddevle664, Emir Bahadır ve Şua’us-saltana665 ve benzeri idareciler 

olduğu fikri hâkimdir. Ona göre, bu istibdat taraftarı idareciler şahın “marazından, za’f-ı iradesinden” 

istifade etmiş ve kendi menfaatleri doğrultusunda çalışmışlardır. Hatta Muzefferüddin Şah’a yönelik 

en çok eleştiri noktalarından olan dış borçlanma ve bütçenin yanlış şekilde kullanılması hadiseleri de 

bu kapsamda değerlendirilir.666 Bunlardan mütevellid Muzafferüddin Şah’ın, meşrutiyetin ilanının 

gecikmesi konusunda bir suçla itham edilmesi onlara göre problemlidir. İran’ın kana boğulduğu bir 

dönemde, kendisinin durumlardan haberdâr edilmediği bir vaziyette ve aynı zamanda güçlü bir irade, 

ilim ve vukufîyete sahip değilken şah baş sorumlu olarak görülmemelidir. Çünkü o “nâz-i dârat ve 

                                                 
663Hüseyinzâde, “Muzafferüddin”, s. 97-98.  
664 Muzafferüddin Şah döneminde çeşitli valiliklere ve son olarak da sadrazam makamına getirilen Aynüddevle, 1906 yılında 
meşrutiyetçilerin artan baskıları neticesinde görevinden azledilmiş, 1908 yılında meclisin bombalanması akabinde 
Muhammed Ali Şah tarafından da Tebriz’deki ayaklanmaları bastırması için bölgeye vali olarak gönderilmiştir. Ekseriyetle 
istibdad sisteminin sembollerinden kabul edilen Aynüddevle Abdülmecid Mirza’nın hayatı için bkz.  Muhammed Muin, 
Ferheng-i Fârisi: Mutavassıt, C. V, Tahran: Müessese-i İntişarat-ı Emir-i Kebir, 1345/1966, s. 1226-27; J. Carlmard, “Ayn-
al-dawla, Abd-al Majid”, EIr, III/137-140.  
665 Muzafferüddin Şah’ın ikinci oğlu olan Şua’us-saltana, babasının hükümdarlığı döneminde Fars valiliğini icra etti. İran 
meşrutiyeti hareketlerinin başlangıcında anayasal hareketten yana tavır alsa da ilk meclisin bütçe kısıtlamasına gittiği 
dönemde kendisinin maaşını indirmesinden dolayı Muhammed Ali Şah ile hareket etmeye başlamış, meşrutiyet aleyhine 
çalışmıştır. Bkz. Muhammed Muin, Ferheng-i Fârisi: Mutavassıt, C. V, s. 903.   
666 “1900 senesinde Muzafferüddin Şah’ın tedbirleriyle ilk defa bir istikraz-ı hariciyeye müracaat olundu. Bu münasebetle 
neşredilen fermanda İran’ın usul-i idare-i maliye ve iktisadiyesinde olan kusurlar bir bir zikredilip va’d olunan ıslahat şahın 
hüsn-ü niyetine delalet ediyor idiyse de lakin çe faide ki bu ıslahat İran vükelâ ve memurlarının fesad-ı ahlâkı ve zulmet-i 
efkârı yüzünden kuvveden fiile çıkamayıp istikraz edilen milyonlar da bâd-ı hevâya gitti. Bâd-ı hevâya gitti ama İran 
cemaatini ikaz eden sebeplerin biri de bu oldu.” Bkz. Hüseyinzâde, “Muzafferüddin”, s. 102.  



145 
 

şükûh ile büyütülmüş, hükm-i mutlak ile, mutlakıyetle ülfet etmiş” birisidir. Nihayetinde o yaşlarında 

mutlakıyetten el çekmesi çetin ve güç bir durum olduğu da kabul edilmelidir.667 

Yukarıda değindiğimiz yazılardan da hareketle İrşâd ve Füyûzât gazeteleri özelinde 

bakıldığında, İran Meşrutiyet hareketlerinde eleştirinin hedefinde yer alan isimlerin ekseriyetle 

sadrazam ve himayesindeki devlet ricali olduğu net bir şekilde görülmektedir.668 Şubat 1908 yılında 

Şah’a yönelik gerçekleştirilen suikast haberi İrşad gazetesine telgraflarla bildirilirken669 söz konusu 

durum hakkında Ağaoğlu, “Şahın Canına Suikast” başlıklı müstakil bir yazı kaleme almış ve İran’ın 

bekâ ve hayatını tehlikeye sokan bu gibi hadiselerin müsebbibi olarak da Emir Bahadır gibi istibdat 

taraftarlarını göstermiştir:  

“Acaba bunlara sebep ne ve kimlerdir? Eğer bu meseleyi bî-tarafâne mahz-ı insaf ve hakkaniyet 

nokta-i nazarından tahkik ve tedkik olunsa âşikar olur ki bu işlerin cümlesine ve hatta şahın 

canına suikast eden ve bomba atanlara sebep vâkiada Emin Bahadır gibi şahın etrafını almış 

irticaiyyun muhafazakârlardır ki mahz öz garaz-ı şahsiyeleri, menâfî’-i zâtiyeleri için şahı 

meclisin, milletin aksine hareket ve muamele etmeye vâdar ederler. Görünüyor ki bu şahıslar öz 

hareketlerinde Rus ricalini imtisal ederler. Lakin … [okunamadı] bunu düşünmüyorlar ki İran 

hükûmeti Rus hükûmeti gibi muktedir ve muntazam bir polisiye, büyük, mutî’ fermanberdâr bir 

kuşuna [askere] mâlik değil.”670 

 Ağaoğlu’nun şahı hariç tutarak İran bürokrasisine yönelik bu muhalefetinin/eleştirilerinin 

yansımalarını yaşanan bazı hadiselere İrşad gazetesinin politikasından da görmek mümkündür.  

Meşrutiyetçilerin ısrarlı talepleri sonrasında Aynüddevle’nin azledilmesi haberleri gazetede “İran’da 

birinci muvaffakiyet” olarak yorumlanmaktadır.671 Şahın masumiyetinin sıklıkla tekrarlandığı 

yazılarda, sadrazam başta olmak üzere altında yer alan hâkimler ve emirler yaşanan zulüm ve istibdad 

ortamının sorumluları olarak gösterilmekte, 22 sene sadrazamlık ettiği belirtilen Eminussultan Mirza 

                                                 
667 Hüseyinzâde, “Muzafferüddin”, s. 100. 
668 “Rusya Devlet dumasının teşkili aks-i tesirini İran’da dahi göstermektedir. Hatta şah öz milletin serbestî ve hürriyeti 
hususundaki fikrini terviç ve tasvip edermiş. Çünkü şah hür ve azat olan Avrupa-yı garbî devletlerinin nice kuvvetli ve 
satvetli olduğunu görüp ders etmekte imiş. Diyorlar ki şahın vermek istediği hürriyete, azatlığa sadrazam mâni olduğu için 
ahali de heyecana, galeyana gelip ihtilal çıkartmakta imiş.” Bkz. “Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye -London”, İrşad, 
Nu: 169 (19 Temmuz 1906), s. 1; Muzafferüddin Şah’ın kanûn-i esâsîye dair hatt-ı hümayunu ilan edilmesi akabinde Şah’ın 
“millet-perver” ve “ıslahat taraftarı” olduğu da te’kid ve te’yid edildiği görüşü zikredilir. Bkz. Üzeyir [Hacıbeyli], “İran’a 
Dair”, İrşad, Nu: 184 (6 Ağustos 1906), s. 1; Hüseyinzâde’nin de şah hakkındaki, gördüğü Avrupa medeniyetinden ve 
duyduğu Japon terakkisiden ve son olarak Rusya’daki inkılap hareketlerinden müteessir olduğu ve İslâm âleminin 
gerileyişinin nedenlerini böylelikle idrak edebildiği yorumları için bkz. Hüseyinzâde, “Muzafferüddin”, s. 100.  
669 “Telgraf Haberleri – Tahran”, İrşad, Nu: 21 (19 Şubat 1908), s. 1.  
670 Ahmed [Ağaoğlu], “Şah’ın Canına Suikast”, Nu: 21 (19 Şubat 1908), s. 1.  
671 Hacı Ağa Alibekov, “İran’da Birinci Muvaffakiyet”, İrşad, Nu: 170 (20 Temmuz 1906), s. 3-4; Ayrıca hadiseye dair 
İran’dan gönderilen haberlerde halkın durumu sevinçle ve “Aynüddevle ma’zul şod, be cehennem be cehennem” nidalarıyla 
karşıladığı bildirilir. Bkz. Meşrikî, “İran Ahvâlâtı”, İrşad, Nu: 176 (27 Temmuz 1906), s. 3.  



146 
 

Ali Asgar Han’ın672 millete yapmış olduğu ihanetlerin hala unutulmadığı da zikredilmektedir. Buradan 

hareketle sadrazamlık sisteminin varlığının devletin ilerleyişine engel olduğu savunularak İran ve 

Osmanlı devletlerinin gerileme ve akabinde çöküşü “hükm-ü mutlak” olarak gösterilen sadrazamlık ile 

ilişkilendirilmektedir.673 Osmanlı’da sadaret son zamanlarda saray tarafından kontrol edildiği görülse 

de İran’da durum daha vahimdir.674 Yapılması gereken Avrupa’da meşrutiyet idaresi altındaki 

ülkelerde olduğu üzere vezirlerin direk olarak padişahın/şahın riyaseti altında bulunup devletin idare 

edilmesidir. Devletin daha güçlü ve milletin bahtiyar olması için milletle padişah/şah arasında bir 

başka irade olmamalıdır. Bir aileye benzetilen devlette, padişah/şah ailenin pederine, millet evlada ve 

memleketse eve teşbih edilmektedir.675 Bu sebeple milletin ve vatanın ahvalinden sorumlu olacak tek 

kişi de padişah gösterilmektedir.676  

Ağaoğlu’na göre yaşanan kanunsuzluklara rağmen İran milletinin hala ayakta kalabilmesi, 

ilahi bir ikram olan yetenek ve kabiliyetlerinin bir tezahürüdür.677 Ona göre, birçok eziyetlere rağmen 

hayatlarına devam edebilen İranlıların yaşadıklarını başka bir millet tecrübe etse yok olmaya mahkûm 

kalacak idi.678 Her ne kadar yetenek ve kabiliyet İran’ın ayakta kalmasında büyük bir etken olsa da 

sahip oldukları gayret ve hamiyetin de bunda tesiri olduğu vurgulanmaktadır. İran milletinin bu 

vasıflara sahip olması ise farklı milletlerle karışarak kanının tazelenmesiyle mümkün olabilmektedir: 

“Fâris kanı, ale’d-devam gayri taze vü ter taifelerin kanları ile mahlut olup inhidam ve izmihlal 

zamanı millete taze bir kuvvet ve taze bir ruh verir idi. Elan İranlıların kanı en umde iki unsurdan 

ibarettir. Birisi Türk kanı, birisi de Fâris kanı, bu iki millet birbirine ahlâken, dinen, lisânen öyle 

karışıp, öyle mahlut olmuş ki onları aralamak, onlara tefâvüt koymak şimdi mümkün değil”679 

                                                 
672 Son üç Kaçar Şah’ına sadrazamlık yapan Eminussultan, İran tarihine geçen önemli bir sadrazam olmuş ve Selçuklu’da da 
kullanılan Atabek-i A’zam ünvanı kendisine de verilmiştir. Hayatı hakkında bkz. J. Carlmard, “Atabak-e A’zam, Amin-Al-
Soltan”, EIr, II/878-890.  
673 H. [ح], K. [ک], “İran Sadaretine Dair”, İrşad, Nu: 175 (26 Temmuz 1906), s. 3. 
674 “Pes sath-i arzda fevk-i âdet olarak Sadrazam taht-ı hükûmet-i müstakillesinde yaşayan devlet fakat [sadece] İran’dır. 
İran’da şuûnât-ı devleti idare eyleyen vüzeranın re’y ü meşvereti sadaret vucüdu ile bâtıldır. Sadrazam tenha [tek] başına 
temam-ı umûrât-ı devlete müstebidden dehalet eder.” Bkz. H. K., “İran Sadaretine Dair”, s. 3. 
675 Şahın meclisi bombalaması akabinde yaklaşık 11 ay süren (Haziran 1908-Mayıs 1909) Tebriz direnişini kırmak adına 
şahın Tebriz’e erzak temini de dahil giriş çıkışı engellemesi Rusya’nın, bölgedeki vatandaşlarını korumak adına askeri 
müdahalesine bir gerekçe olmuştur. Rusya’nın müdahalesine maruz kalma tehlikesiyle karşılan Tebrizli meşrutiyet 
taraftarları şaha bu müdahaleyi durdurması için talepte bulunurken şahın bir baba, halkın da onun çocuğu gibi olduğu 
aralarındaki sorunlara komşuların karışmaması gerektiğini belirtmişlerdir. Bkz. Ahmed Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 
903. 
676 Bkz. H. K., “İran Sadaretine Dair”, s. 3. 
677 “Lakin İran’ın tarihine beled [vâkıf] olanlara İranlıların havariku’l-âde müsta’id, kâbil, mütefâil olduğunu bilenlere 
malumdur ki İran üç bin yıllık tarihinde defaatiyle esnâ-yı mahv u nâbudluğunda birdenbire, güya bir kisve-i semâviyenin 
bereketiyle ihyâ-yı hayat edip virân vatan, hor ve perişan millet def’aten âbad ve aziz olurlar” Bkz. Ahmed Bey Ağayev, “Îd-
i Kübra-yı İslâm”, İrşad, Nu: 181 (2 Ağustos 1906), s. 1.  
678 Ahmet Bey Agayef, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 240 (12 Ekim 1906), s. 1; Benzer bir ifadeler için ayrıca bkz. Ahmet Bey 
Agayef, “Âlem-i İslâm’a Bir Nazar”, İrşad, Nu: 130 (20 Aralık 1907), s. 2. 
679 Ağaoğlu, “Îd-i Kübra-yı İslâm”, s. 1.  



147 
 

Ağaoğlu gibi Türk ve Şii olan bir aydının söz konusu karışımdaki Türk kanı vurgusu, İran’da 

yaşanan her yenilenmede/ıslahatta/terakkide Türklerin doğrudan veya dolaylı yoldan bir müessir 

olduklarının farklı bir beyanıdır. Ağaoğlu’na göre tüm bu vasıflar ve etkileşimler var olsa da İran’da 

zulmün devam etmesi, nihayetinde mizaç olarak diri olan toplumu da perişanlığa ve harabiyete 

götüreceği muhakkaktır:  

“Lakin hayfâ! Sad hayfâ! Hezar hayfâ! Bu kadar isti’dâd ve kabiliyet, bu kadar hüdâ-dâdî dirilik 

ve hissîlik zulm, sitem ve bî-kaidelik sayesinde mahv u puç [boş, yararsız] olup İran günü 

günden viran olmaktadır.  

Ve harabelik tenhâ milletin bir noktada dayanıp terakki etmemesinde, gayri hem-sâyelerden geri 

kalmasında, ecnebilerin aralarında zebun ve hâr [zelil, itibarsız] olmakta değil, harabelik her 

taraftan, her cihettendir; harabelik hemi dâhilî, hemi hâricî, hemi kalbî, hemi ruhanî, hemi adedî 

hemi sathîdir.!!”680 

Zalim ve gaddar vezirlerin baskılarıyla perişan duruma düşmüş İran milletinin hâli “virane” 

olarak nitelendirilmektedir.681 1906 ortalarına gelindiğinde başta Tahran olmak üzere İran’da artan 

meşrutiyet hadiseleri İrşad gazetesi müdürlüğüne de mektuplarla bildirilmektedir. Ulemanın, 

minberlerden hürriyet, adalethâne ve kanûn-i esâsîye dair söylemlerinin sertleşmeye başladığını, can 

ve mal pahasına da olsa bu yoldan dönülmeyeceğine dair nutuklar verdiklerini ihtiva eden bu 

mektuplarda aynı zamanda hükûmetin artan baskıları da zikredilmektedir.682 Söz konusu haberler 

karşısında kayıtsız kalmadığı gözlenen gazetenin, İran’da başta ulema olmak üzere meşrutiyet yolunda 

zulüm gören herkesi eylemlerinde cesaretlendirmeye çalıştıkları anlaşılmaktadır. Gazetenin önemli 

yazarlarından Mehmet Emin Resulzâde’nin “İran’da İnkılap” başlığıyla kaleme aldığı yazısında bu 

durumu net bir biçimde müşahede etmek mümkündür.  Resulzâde, İran’da son yıllarda hükûmetlerin 

politikalarından dolayı yaşanan hadiselerin, insanların İran algısını menfi manada değiştirdiğini ifade 

etmekle birlikte683, Rusya’da gerçekleşen inkılap hareketini de İran için önemli bir dönüm noktası 

sayar:  

                                                 
680 Ağaoğlu, “İran’da Reforma [-II]”, s. 1. 
681 M[ehmed] E[min] R[esul]zade, “İran’da İnkılap”, İrşad, Nu: 145 (21 Haziran 1906), s. 1.  
682 İran’dan yazılan haberlere göre halkın 20 gündür kanûn-i esâsî ve hürriyet için artan heyecan ve hareketlerine hükûmet 
tarafından oldukça sert bir şekilde karşılık verilmektedir. Şehrin pazar ve caddelerinin Kazak askerler ve jandarmalarla 
muhasara edildiği, saat ondan sonra dışarı çıkışların yasaklandığı, görülenlerin hapsedildiği yahut sorgusuz sualsiz 
öldürüldüğü bildirilmektedir. Öldürülenlerin sayısının da 100’ü aştığı zikredilmektedir. “Harici Haberler – Tahran’dan 
Yazıyorlar”, İrşad, Nu: 144 (20 Haziran 1906), s. 4.  
683 “ ‘İran’da hissiyat ölüp’, ‘İran nizam ve kanuna müstaid değil’, ‘İran ölmüş’, ‘İran viran olmuş’ gibi sözler bu ahir vakitte 
âdi bir sözlerden olup aramızda mütedavildir. Herkes İran dedikte mahrûbe [harap olmuş], sekenesi bî-his, hukuk ve kanun 
kanmıyan, her bir zulm ü teaddîye sabr u tahammül eden bir heyet nazara getirir. Herkes ‘İran’ dedikte ‘viran’ sözünü âşikar 
ilave etmese de yüreğinden geçiriyor.” Bkz. Resulzâde, “İran’da İnkılap”, s. 1.  



148 
 

“Rusya inkılabının cemi’ âlemleri titreten bir darbe-i iktisadiye ve siyasiyesinin bereketinden 

İranlılar da almaya başladılar; başladılar da garibe bir sürat, acibe bir himmet ile iş görmeye 

tevessül ettiler. Bu hareketi, bu teşebbüsü İranlılardan gördükte İran hususunda zîşt-bîn olanlar 

öz akidelerinin aksini görüp de mahcup olup dayandılar, sükût ettiler.”684  

Tarihin genelinde ayaklanmaların ekseriyetle hürriyet üzerinden geldiği düşüncesini ortaya 

koyan Resulzâde, bu bakımdan inkılapların benzerlik taşıdığını savunur. Fransa’da gerçekleşen inkılap 

Rusya’da görülür, Rusya’da ortaya çıkan vakalar İran’a yansır. Bu nedenle, bölgelerin iktisadi ve 

sosyal farklılıkları inkılabın suretine tesir etse de genelde ortak bir form üzere olduğunu iddia eder. 

Örneğin, Rusya inkılabı ile İran inkılabı arasında birçok benzerlik görünmekle birlikte en büyük 

farklılığın İran inkılabının başında ruhanilerin bulunmaları olduğunu söyler.685  

Resulzâde’ye göre İran’da hürriyet taraftarlarının muhalefet dili de değişmiştir. Hükûmete 

yönelik sözlü muhalefet yerini çatışmaya, aktif muhalefete bırakmıştır. Hiçbir yerde hürriyetin kansız 

elde edilmediğini de belirterek, “Hayat – müsademede mücadelede ittihat ve ittifak” sloganıyla İranlı 

meşrutiyet taraftarlarına şöyle seslenir: 

“(…) Allah cemaat ilendir, bereket de cemaattedir. Cemaat öyle bir kuvvedir ‘müttehid olsa’ ki 

hiçbir mania ve işkâlin kabakında dayanmayıp tuttuğu yoluyla gidecek, gidip de ser-menzile 

yetişecektir. 

Ey İranlı kardaşlar! Meydan-ı mübarezeye kadem koydunuz, cehl ile akl mukabele etti. Bir az da 

cüret ediniz, biraz da gayret, ta hürriyet işi hal olunup İran ve İranlılar saadet-mend olsunlar.  

Rusya hükûmetinin istibdad ve zulmü altında ezilen hürriyet-perestler adından İran hürriyet-

perestlerini bu evvelminci kademleri münasebetiyle tebrik edip diyoruz ki; Ey hürriyet yolunda 

çalışan İranlılar başladığınız işte muhkem durunuz! Fukara ve miskini hânların, vezirlerin yed-i 

cabbârane ve gaddârânelerinden kurtarmak için candan maldan muzâyeka etmeyiniz 

[esirgemeyiniz]. Var olunuz, sâk [sağ] olunuz yoldaşlar!”686  

İran’da hürriyet günlerinin doğuşunu müşahede etmeye başlamalarıyla “İran’da hürriyet” 

başlıklı yazıları kaleme aldıklarını belirten Resulzâde, hürriyet taraftarlarının sayesinde de “İran’da 

inkılap” serlevhalı yazıları yazabildiklerini zikreder. Artık temennileri ise, “İran’da Kanûn-i Esâsî” 

başlıklı yazı kaleme almaya muvaffak olmaktır.687  

                                                 
684 Resulzâde, “İran’da İnkılap”, s. 1 
685 Resulzâde, “İran’da İnkılap”, s. 2;  
686 Resulzâde, “İran’da İnkılap”, s. 2. 
687 Nitekim şahın kanûn-i esâsîyi ilan ettiğine dair haberlerin bölgeye ulaşmasıyla birlikte gazetenin 1 Ağostos 1906 tarihli 
sayısında Resulzâde’nin “İran’da Kanûn-i Esâsî” başlıklı yazısı görülür. Bkz. M[ehmet] E[emin] Resulzade, “İran’da Kanûn-
i Esâsî”, İrşâd, Nu: 180 (1 Ağustos 1906), s. 1-2.  



149 
 

Muzafferüddin Şah’ın İran’da kanûn-i esâsîyi ilan etmesi akabinde özellikle Ahmet Ağaoğlu 

ve Resulzâde ve Hüseyinzâde Ali Turan Bey gibi kalemlerin kanûn-i esâsînin mahiyeti hakkında 

yazılar kaleme aldıkları görülmektedir. Allah’ın bir nimeti -ki bu nimet Avrupa milletlerinin refah 

içinde olmalarını sağlamakta- olarak izhar edilen kanûn-i esâsînin İran’a nasip olması, sadece İran için 

değil tüm Müslüman toplumların ihyası için bir vesile, ahenk ve muhabbeti arttıracak bir vasıta kabul 

edilir.688 Kanûn-i Esâsî’nin çerçevesine dair Ağaoğlu’nun ortaya koyduğu düşünce aynı zamanda 

İran’ın geleceğinde görülmesi temenni edilen bir durumdur:   

“Kanûn-i esâsî ibarettir devlet ve millet işlerinin şûrâ üzere idare olunup memlekette hürriyet, 

müsavat ve adalet nimetlerinden behre-mend olmasından, usûl-u idarenin istibdad ve keyfe-

mâyeşa avzına akl u zeka ve adalet üzere olmasından, milletin hükûmet işlerine nezaret etmek 

ihtiyarından, hâkimlerin ve hükûmetin milletvekilleri tertip ettikleri kavânin ve kavâid üzere 

muamele etmelerinden, her bir efrad-ı milletin hâkimlerin ve kadıların işlerine ve amellerine 

serkeşlik edip her ânde, her vakitte zulm, cevr u cefanın kabağını [önünü] almaya  hakkı 

olmasından, millet verdiği vergiler fakat [sadece] vatana ve milletin hayrına sarf olunup hain 

hâkimlerin heva vü hevesine bezl olunmamasından.”689  

Bu ifadelerde görüleceği üzere, kanûn-i esâsî bir bakıma İran’da şikâyet edilen her türlü 

durumun devâsı olarak gösterilmektedir. Kamu menfaatini şahsi menfaatine, milletin isteklerini kendi 

şahsi menfaatlerini düşünen grupların vesveselerine tercih ederek, kavga ve karışıklık yaşanmadan 

İran milletine kanûn-i esâsîyi layık görmesinden ötürü Muzafferüddin Şah tebrik de edilmektedir.690 

Lakin bu “nimet”in elde edilmesinde en büyük gayreti olanların da dönemin isteklerine dikkat kesilip, 

millet ve vatan yolunda canından, malından vazgeçip vatanın ihyasına çalışan İran uleması olduğu 

vurgulanmaktadır. İran meşrutiyet hareketi, ulemanın bir toplumu mahv ve perişanlığa sevk 

edebileceği gibi yükseltip bahtiyarlığa da eriştirebileceğinin bir örneği kabul edilmektedir.691 

                                                 
688 Ahmed Bey Ağayef, “İran’a Selam”, İrşad, Nu: 179 (31 Temmuz 1906), s. 1; Resulzâde, “İran’da Kanûn-i Esâsî”, s. 1 
A[li] H[üseyinzâde], “Necât Muhabbettedir”, Füyûzât, Nu: 6 (29 Aralık 1906), s. 84; Şah’ın vermiş olduğu “nimet-i 
hürriyet”ten daha büyük bir nimetin olamayacağı da zikredilir. Aynı zamanda bu nimetin şükrü de eda edilmelidir: “Biz imdi 
bu mevhibet-i uzmanın kadrini bilelim. İslâmiyet’in bir şartı da budur ki Müslüman gerek nimet-şinas olsun, bizim nimet-
şinas olduğumuzu kuru sözle isbat etmek olmaz, bizim içindir ki imdi hami el birliğiyle bu nimet-i uzmanın hüsn-ü istimaline 
çalışak, umuma nâfî’ hayr işler vücuda getirek, ictimâlar edip derdimizi ihtiyacâtımızı danışak. Fakir ve fukaramızı âsude 
kılak mektepler medreseler açak. Zîra ki şer’-i mutahharemizin hükmü budur, dinimiz böyle buyurur; Kur’an’ımız “teâvenû 
ale’l-birri ve’t-takva” emreder. Hususen bugün bize ilim ve maarif lazımdır. Bugünde ilim ve maarif bizi sahil-i selâmete 
yetirebilir. Her memlekette ilim ve maarif olsa devlet de intizam ve kuvveti mükemmel olur. Bizim bugün maarife eşedd 
ihtiyacımız vardır. İnsan fazilet-i ilm u maarife malik olmasa ziraattan, ticaretten, sanattan, hülasa hiçbir şeyden bile ki 
lazımdır müstefid olabilmez. Bu işlerin de cümlesi ittifak ve ittihad ile olabilir.” Bkz. “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 285 (14 
Aralık 1906), s. 3.  
689 Ağaoğlu, “İran’a Selam”, s. 1.  
690 Başta Rusya inkılabında olmak üzere birçok ihtilalde kanûn-i esâsînin elde edilmesi için birçok kanların döküldüğü ve çok 
uzun süreler karışıklığın devam ettiği vurgulanır. Bu bakımdan İranlıların elde ettikleri bu kanûn-i esâsî büyük bir nimet 
olarak görülmelidir. Bkz. Resulzâde, “İran’da Kanûn-i Esâsî”, s. 1.   
691 Ağaoğlu, “İran’a Selam”, s. 1. 



150 
 

İran’da kanûn-i esâsînin ilan edilmesi her ne kadar sevinçle karşılansa da meşrutiyet 

taraftarlarına daimî olarak teyakkuzda bulunmaları uyarıları yapılmaktadır. Yakın tarihlerde komşu 

coğrafyalarda yaşanan hadiseler de ibret hadiseleri olarak sunulmaktadır:  

“Ey İran mücahitleri, ey millet yolunda canından ve malından geçen ulemalar! Bilin ki siz 

özünüzün bu himmet ve gayretinizle bir İran’ı değil, küll-ü alem-i İslâmiyyeti istibdad ve zulüm 

altından kurtarıp saadet ve refahete çıkardınız. Çalışınız, vuruşunuz ki kesb ettiğiniz bu 

muvaffakiyet-i uzmâ elinizden çıkmasın, Abdülhamidler tapulup [bulunup, ortaya çıkıp] kanûn-i 

esâsîyi büküp altına koymasın veyahut Stolipinler692 çıkıp heyet-i milliyeyi kovdurmasınlar. Bu 

sizin tutmaya gayret ettiğiniz sayddır. Servakt olunuz ki bu saydı elinizden kaçırmayasınız!”693 

Buradan hareketle İran’da oluşturulacak kanûn-i esâsînin, Ekim 1905’te Rusya’da veya 

1876’da Osmanlı’da ilan edilen kanûn-i esâsîler gibi olmaması gerektiğine dikkat çekilmektedir. 

İran’da kanûn-i esâsî mahiyetinin hükûmet tarafından değil millet meclisi tarafından belirlenecek 

olması ve İran’ın Osmanlı ve Rusya’ya nispeten genel olarak farklı ırkları içerisinde bulundurmaması 

duruma daha iyimser bakılacağının da işareti kabul edilmektedir.694 Her ne kadar şah tarafından 

kanûn-i esâsî ilan edilse de hükûmet adamlarına itimadın olmayacağı da belirtilerek, toplum 

menfaatlerini şahsi menfaatlerine kurban etmeyi adet edinmiş vezirlere hiçbir zaman fırsat 

verilmemesi gerektiği zikredilmektedir. Ayrıca şah tarafından ilan edilen hatt-ı hümayunda görülen bir 

noksandan da bahsedilmektedir; Hatt-ı hümayunda rütbe sahipleri ve âyanın temsil hakkından 

bahsedilirken kanûn-i esâsînin ilanına kadar söz konusu grupların zorbalığı ve baskısı altında kalan 

fakir köylülerin temsil sınıfları arasına dahil edilmemesinin, diğer devletlerde düşülen yanlışlığın bir 

tekrarı olacağı belirtilmektedir. Bu nedenle, kanûn-i esâsîyi oluşturacak mecliste çoğunluk Emir 

Bahadır taraftarı olan “istibdad-hâhlar” değil hürriyet taraftarları olmalıdır.695 Resulzâdeye göre, vakit 

                                                 
692 Pyotr Arkadyevich Stolipin, 8 Temmuz 1906’da birinci dumanın feshedilmesiyle birlikte 1905 Rus Devrimi sonrasında 
sarsılan imparatorluğu, monarşiyi yeniden güçlendirmek adına Çar II. Nikola tarafından başbakanlık görevine getirilmiştir. 
Bazı tarihçiler tarafından 1905 Rus Devriminin sonu olarak gösterilen 1907 Haziran’ında meclisi kapatmaya giden darbenin 
başrolünde görülür. Stolipin’in inkılap hareketlerine yönelik politikalarına dair detaylı bilgi için bkz. Mustafa Tanrıverdi, 
“Rusya’da İhtilal Hareketleri Karşısında Başbakan P. A. Stolipin’in Politikaları (1906-1911)”, 100. Yılında Sovyet İhtilali ve 
Türk Dünyası içinde, ed. Yunus Koç – Mikail Cengiz, Ankara: Hacettepe Üni. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Yayınları, 
2018, s. 37-46.  
693 Resulzâde, “İran’da Kanûn-i Esâsî”, s. 1-2; İran’da meşrutiyet hareketinin öncülerinden Seyyid Muhammed Tabâtabâî’nin 
İran meclisine hitaben yapmış olduğu konuşmada da benzer bir ikazı görmek mümkündür. Özellikle mebusana, kendilerine 
verilen sorumluluğun farkında olmalarını belirtmekle birlikte yapılacak bir hatanın neye tekâbül edeceğine dair sözleri de 
dikkat çekicidir: “İşte bu emirdeki mesuliyet bir milyon pul mesuliyeti değildir. Şu kadar parayı yoluna koymak imkân 
dahilindedir. Bu mesuliyet ise milyonlarca mahlukun mesuliyetidir. Ve şeref-i insaniyet ve vicdan-ı mesuliyettir. Burada hata 
etmek Allah’ın, Resul-i Ekrem’in, padişahın huzurunda mûcib-i mesuliyettir. Nazar-ı dikkatten uzak tutmamalıdır ki: teşkil 
olunmuş bu ‘meclis-i milli’nin gerek dâhil-i memleket ve gerek hâric-i memleket olsun aleyhinde ne kadar cemiyetler, 
meclisler vardır.” Bkz. “Matbuat-ı İslâmiyye”, Füyûzât, Nu: 8 (25 Ocak 1907), s. 121.  
694 M[ehmet] E[min] Resulzâde, “İran İşleri”, İrşad, Nu: 186 (8 Ağustos 1906), s. 1; Üzeyir [Hacıbeyli], “İran’da Kanûn-i 
Esâsî”, İrşad, Nu: 189 (11 Ağustos 1906), s. 1.  
695 Resulzâde, “İran İşleri”, s. 1-2; Kanun çıkarılma yetkisinin meclise ait olması, meclisin padişahla irtibatının daim olması 
ve vezirlerin meclise karşı sorumlu olmaları gerektiğine dair düşünceler için bkz. Üzeyir [Hacıbeyli], “İran – Hükûmet-i 
Meşrûta”, İrşad, Nu: 183 (4 Ağustos 1906), s. 2. 



151 
 

“tekâhül” vakti değil “himmet” vaktidir. Meşrutiyet idaresinin kurulmasına dair sâdır olan iradenin 

önemli bir başlangıç olduğu belirtilerek, mecliste çoğunluğun oluşturulmasından,696 toplumun her 

kesiminin birlik içerisinde hareket etmesine, matbuatın serbest bırakılmasından fikir hürriyetinin 

sağlanmasına dek devamında birçok işin daha yapılması gerekliliği zikredilir. Aksi takdirde, “biz 

hürriyet verdik lakin millet hazır olmadığı için idare edemedi” denilerek ellerinden alınmasının 

kaçınılmaz olacağı vurgulanır.697   

Millet meclisinin ve kanûn-i esâsînin teşkilinde milletin ön planda olması vurgulansa698 da 

meselenin diğer ve daha mühim bir boyutu ıslahatın ya da anayasanın hangi esasa ve örneğe göre icra 

edileceğiydi. Bu konuda ortak bir fikrin olduğu söylenemez. Bir taraftan Abdulla Sur gibi bazı 

mütefekkirler başta maarif alanında olmak üzere yapılacak tüm ıslahatlarda ve anayasanın 

teşekkülünde Avrupalılardan kaçınılması gerektiğini belirtirken699 diğer taraftan kurmuş olduğu 

“Tebriyat” adlı mektep ve kitapevi ile Batı düşüncesinin İran’a taşınmasında önemli rol oynayan ve 

meşrutiyetin ilanı akabinde Azerbaycan mebusu olarak girdiği mecliste bu düşüncenin sözcülüğünü 

yapan Seyyid Hasan Takizâde700 gibi düşünürler ıslahat hareketlerinde, meşrutiyetin ve meclisin 

kaynağı olarak gördükleri Avrupa’nın örnek alınması gerektiğini savunmuşlardır. 

 Takizâde’nin kanûn-i esâsînin teşekkülüne ve meclis mahiyetine dair üç eleştirisi olur. 

Bunlardan ilki, nizamnâmelerin seçilecek meclis-i mebusan tarafından tertip edilmesidir. İkinci eleştiri 

konusu ise seçilme şartlarının arasında bin tümen (iki bin menat) servet sahibi olma şartıdır. 

Takizâde’ye göre bu durum İran’da alt gelirli insanları insan haklarından mahrum bırakacaktır. Bunu  

zulmün farklı bir tezahürü olarak anlatır. Üçüncü eleştiri ise, bölge vekil sayılarının nüfuslara göre 

belirlenmemesidir. Tahran’dan 60 kadar vekil seçilirken ondan çok daha yoğun nüfusa sahip 

Azerbaycan ve Horasan bölgelerinden toplamda 20 vekil seçilecek olması İran birliğine bir zarar 

olarak telakki edilir.701 Tahran’a seyahati akabinde izlenimlerini kaleme alan Takizâde bu 

                                                 
696 Seçilecek vekillerin de şahsi menfaatleri için hareket etmeyecek, modern çağın usul ve esaslarına vâkıf, Avrupa’da var 
olan kanunlara dair bilgiye sahip kişiler olması hususlarına özen gösterilmesi gerektiği de vurgulanmaktadır. Bkz. Şefi 
Refizâde Tebrizî, “Teşekkürler Olsun”, İrşad, Nu: 185 (7 Ağustos 1906), s. 3.  
697 Resulzâde, “İran İşleri”, s. 2.  
698 “Millet nümayendesi ne kadar âmme cemaatten olsa bir o kadar memlekette adalet ve müsavat artık olacaktır.” Bkz. 
Resulzâde, “İran’da Kanûn-i Esâsî”, s. 1.  
699 A[bdulla] Sur, “İran’a Mahsus Bir Mülahaza”, İrşad, Nu: 210 (7 Eylül 1906), s. 1-2; Abdulla Sur’un, ıslahat konularında 
Osmanlı’nın takip edilmesi gerektiğine dair düşüncelerine yer verdiği yazısının ikinci bölümünün, Mısır’da Jön Türklerin 
önemli yayın organlarından ve aynı zamanda Türk milliyetçiliği ideolojisiyle dikkat çeken Türk gazetesinde yayınlandığı 
görülmektedir. Bkz. Türk, Nu: 143 (18 Ekim 1906), s. 1-2.  
700 İran’da modern batı düşüncesinin taşıyıcılarından biri olan Takizâde, 1905 yılında İstanbul, Kafkasya, Mısır ve Şam gibi 
eyaletleri ziyaret etmiş, Corci Zeydan ve Muhammed Abduh gibi düşünürlerle görüşmüştür. İran’da meşrutiyet 
hareketlerinde önemli katkılarda bulunmuş ve kurulan mecliste Azerbaycan temsilcisi olarak görev almıştır. Kaleme aldığı 
hatıralarında Şûrâ-yı Ümmet gibi, İran’a sokulması yasak Jön Türk neşriyatını gizlice alıp okuduğunu ve düşüncelerinin 
olgunlaşmasında etkili olduğunu aktarmakta, II. Meşrutiyetin ilanı sonrasında ziyaret ettiği Osmanlı meclisinde Ahmed Rıza 
Bey’le temas kurduğunu nakletmektedir. Bkz. Takizâde, Zendegi-yi Tufanî (Hatırat), s. 38, 123-124. 178-179.  
701 İran Kendlisi Seyyid Hasan Takizâde, “İran”, İrşad, Nu: 233 (4 Ekim 1906), s. 1-2. 



152 
 

eleştirilerine, sınırlı sayıdaki vekillerin hazırladığı nizamnamenin geçici olmak yerine daimî olarak 

kabul edilmesini, meclisteki konuşma ve hareket usulsüzlüğünü (ağaların gelmesiyle diğer vekillerin 

ayağa kalkması, vekillerin birbirini dinlemeden konuşmaları vb.), meclisin sözüne hükûmet nazarında 

itina gösterilmemesini ve son olarak sadrazamlık makamının gereksizliğini de ekler.702 

Kan emici bir “hevâm/haşerat” takımı olarak gösterilen Avrupalılardan uzak kalınmasını 

savunanlar ise ıslahatlar ve tanzimatlar konusunda muhakkak bir usûlün de tatbik edilmesi 

gerekliliğinden bahsederler. Bunun için merci Avrupalılar değil Osmanlılardır. Onlara göre, en 

muktedir ve muntazam bir İslâm devleti olan Osmanlı, Avrupa kanun ve usulünü en iyi şekilde 

İslâmiyet’e tatbik etmişlerdir.703 Osmanlılarla görülen en temel ortaklığın yani İslâm’ın dışında bir 

yola bakılmaması elzemdir:  

“Esas-ı İslâmiyyet ve istiklal-i millet nokta-i nazarlarından, İran’ın ‘hürriyetine’ dokunmamak704 

şartı ile ıslahat ve tatbikat icrasından Osmanlılardan, yani medeniyet ve maarifte en ileride 

bulunan kardaşlarımızdan mâadasının işe müdahalesi makul ve caiz görülemez. Şer’-i şerîf de 

buna cevaz vermez, değil mi? İran, mutlakan birisine müracaatta mecburdur. O merci’in ‘İslâm’ 

olması daha müreccah değil midir? Biz İslâm’ın İslâm’a muhtaç olmasını isteriz!”705  

Osmanlı’da ilk batılılaşma hareketleri sonucunda ortaya çıkan Mühendishane-i Berrî-i 

Hümayun, Mekteb-i Harbiye-i Şahane, Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane gibi mekteplerin bir benzerinin 

İran’da var olması için gerekli olan sadece İstanbul kütüphanelerinden fünûn-u harbiye ve tıbbiyeye 

dair Türkçe kitapların getirilmesi706 değil kendileri ile aynı din, cins ve lisana sahip olan muallimlerin 

getirilmesidir. Söz konusu bu düşüncenin, Avrupa’dan alınması gerekenler konusunda gösterdiği 

“istisnalar” ise Osmanlı modernleşmesi boyunca daha çok muhafazakâr cenahtan, yer yer kısmî 

garpçılardan sıkça duyulan vülgarize bir tabirle “Batının tekniğini alalım, kültürünü, ahlakını değil” 

tarzındaki ifadelerdir:  

                                                 
702 İran Kendlisi, “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 274 (29 Kasım 1906), s. 3. 
703 “Âlem-i İslâm’a büyük hizmetler etmiş, İslâmiyet’in müstakilâne bekâsı vücuduna mütevakkıftır. Yine bu devlet-i 
İslâmiyye kâffe – takrib itibari ile- ulûm ve funûnu Türkçeye nakl eylemiş. Hele kanun-u harbiye ve tabiiyede iyice terakki 
etmiştir. Belâ nev-i beşerin hayatı ile mematına bâis birbirine zıd olan şu iki fende birer mevki-i mümtaz işgal eylemiştir. 
Maarif ve edebiyat âleminde derece-i kisvâda değil ise de hal-i ibtidaîde dahi değildir.” A[bdulla] Sur, “İran’a Mahsus Bir 
Mülahaza”, s. 2.  
704 İran ile Osmanlı arasında yaşanan sınır politikalarına atıf yapılmaktadır.  
705 A[bdulla] Sur, “İran’a Mahsus Bir Mülahaza”, s. 2. 
706 İrşad gazetesinin 24 Ağustos 1906 tarihli sayısında, Tahran ve Tebriz’e celb edilen birçok kitaptan haber verilmektedir. 
Haberin detayında, Osmanlı devletinin Mecelle, kanun ve nizamâtına dair ayrıca fünûn ve mektep kitaplarının bulunduğu 
eserlerin Farsçaya tercüme edildiği zikredilmektedir. Bin bir zahmet ile İslâmiyete tatbik edilen kanunların İran devleti için 
de hazırlanan bir kanunname olabileceği vurgulanır. Nitekim İran devletinin, “Kavanin-i Adliye” ile “Fenn-i Harb”da 
doğrudan Osmanlı usulünü kabul etmek fikrinde olduğundan söz edilir. Söz konusu haberde Türkçe eserlerin haricinde yine 
İstanbul’dan Fransızca eserlerin de getirildiği bahsedilmektedir. Bkz. “Harici Haberler – Türkiye”, İrşad, Nu: 200 (24 
Ağustos 1906), s. 4.  



153 
 

“Tanzimatı Osmanlı muallimlerine tevdi etmelidir ki nihayette yine müstakil kalsın! 

Avrupalılardan ise fakat erbab-ı sanayi celb etmelidir. Onların sınaatını, usul-u ziraiye ve 

ticariyesini öğrenmelidir, mutlaka öğrenmelidir. Lakin kendilerine imtiyaz, ihtiyar mebâdâ 

[sakın] vermemelidir. Onlara emniyet asla caiz değildir. Onların ahlakını götürmemeli fakat 

kendimizinkini de İslâmiyet’e uydurmalı!”707 

Anayasanın oluşturulması ve meclis işleyişi hususlarında Avrupa’yı merkeze alan 

düşünceler, İran’da özellikle ilk yıllarda yaşanacak sıkıntıların aşılmasında Avrupa devletlerindeki 

sistemin takip edilmesinin büyük bir kolaylık sağlayacağı fikrini taşır. Ayrıca İran’da meşrutiyetin 

akabinde yaşanan sıkıntılara dair yapılması gerekenin geçmiş dönemde Japonya’da ve yakın dönemde 

Çin’de olduğu üzere Avrupa’da yetişmiş devlet adamları kazanmak olduğu ifade edilir.708 Tahran’da 

meclisin açılmasına rağmen vekillerin anlaştıkları meselelerde tekliflere hazırlanmamaları şaşkınlıkla 

karşılandığı İrşad gazetesine bildirilirken, Ağaoğlu binlerce yıldır istibdat ile yaşayan milletin 

birdenbire kendini bağımsız bir şekilde idare etmeye hazır olmamasının tabiî olduğunu zikreder.709 

Ona göre, Nasirüddin Şah’ın iktidarında Avrupa’ya gidip orada ilim tahsilinin yasaklandığı ve yine II. 

Abdülhamid’in de Osmanlılara aynı şekilde yasak koyduğu bir durumda Müslümanların hazırlıksız 

yakalanmaları kadar doğal bir hâl olamaz. Bu sebeple karşılaşılan küçük zorluklardan mütevellid 

ümitsizliğe kapılmamalıdır.710 Millet, kendini idare etme tecrübesine sahip oldukça tecrübe kazanacak 

ve istibdat idaresinden kat ve kat daha iyi olacaktır. Ağaoğlu’nun yukarıda da ifade ettiğimiz gibi 

soruna çözüm teklifi Avrupa menşelidir:  

“Meclis-i Vükelâ için en evvel lazımdır ki dânâ ve makul şahıslardan bir heyet-i tahkikiye teşkil 

edip Avrupa’ya göndersin. Bu heyet bir yıl müddetinde Avrupa hükûmetlerini devr u gerdîş edip 

onlarda mecra olan kavânin ve usul-u idareyi mütalaa ettikten sonra Tahran’a müracaat edip 

İran’ın tıbakına, mukteziyâtına, ahvâl ve evzâına münasib kavaid ve usul tertip ve va’z 

ederler.”711  

                                                 
707 A[bdulla] Sur, “İran’a Mahsus Bir Mülahaza”, s. 2. 
708 “İran’da boşboğazlık edip bu gûne aşikâr ve aydın mesele bâresinde temam üç sene müddetinde mübahase ve münakaşa 
ile tazyî’-i vakt ettikleri esnada İran gibi usul-i meşrûta, ıslahat ve intizâmat fikrine düşen Çin bîdûn-i mübahase ve münakaşa 
[tartışmasız] kat’ etmiş ki bugünlerde Çin’in beş vezaretin her birisinden sekiz âdem Amerika’ya İngiltere’ye, Almanya’ya 
ve Fransa’ya gönderip şu munazzam ve mesud memleketlerde ma’mul olan ve hükûmet işlerine umûr-i maliyeye muârefe ve 
umûr-i belediyeye dair binaları mütalaa etsinler ve lazımınca kesb-i ıttılâ’at ettikten sonra Çin’e müracaat edip Çin’in evza’ 
ve ahvâlini de nazara almakla beraber hemen kesb ettikleri ıttılâ’attan istifade edip Çin’in umûr-i idare ve hükûmetini ıslah 
etsinler. Kırk yıl bundan akdem Japonya da hemen bu minval hareket etti ve şimdi neticesi de gün gibi âşikârdır. (…) Eğer 
şah-i mağfur meşrûtayı ilan ettiği gün 20 İranlı Avrupa’ya gönderilmiş olsaydılar şimdi kaydıp berbat olan vatana bir çare 
arardılar. Lakin hayfa… üç yıldır danışılır [konuşulur, müzakere edilir] ve yakın ki sûr-i İsrafil’e dek de danışılacak.” Bkz. 
“Çin Hükûmeti ve İran”, İrşad, Nu: 53 (19 Nisan 1908), s. 4.   
709 Ahmet Bey Agayef, “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 240 (12 Ekim 1906), s. 1.  
710 İleriki sayfalarda zikredeceğimiz üzere, Ağaoğlu’nun bu düşünceleri 1908 yılına geldiğinde değişmekte ve encümenlerin 
ve meclisin anayasanın teşkili konusundaki başarısızlığı sert bir dille eleştirilmektedir. Bkz. Ahmed Agayef, “İran İşleri”, 
İrşad, Nu: 74 (25 Mayıs 1908), s. 1-2; [Ahmed Agayef], “Facianın Âhirinci Perdesi”, İrşad, Nu: 80 (4 Haziran 1908), s. 2.  
711 Agayef, “İran’a Dâir”, s. 2.  



154 
 

Ağaoğlu’nun meclis sistemine dair Avrupa usulünün benimsenmesi gerektiği fikriyatını daha 

spesifik durumlarda da görmek mümkündür. İran’da henüz meclis faaliyetlerinin ilk aylarında 

hükûmet ile meclis arasında yaşanan borçlanma hususundaki yetki tartışması Ağaoğlu’nun yazılarına 

da yansımıştır. Ağaoğlu, gelişmiş milletlerde mâli idare işlerinde söz sahibinin milletvekillerinin 

olmasını, anayasanın esaslarından kabul etmektedir. Meşrutiyet idarelerinde hükûmetin iç ve dış bütçe 

harcamalarının meclis iznine bağlı olmasını, hükûmetin bütçeyi kötü kullanmasını engellemek adına 

vekiller için büyük bir fırsat olarak telakki etmektedir.712 Nitekim bu konuda örnek gösterdiği yer yine 

Avrupa’dır: 

 “Ale’l-umum Avrupa’da kanûn-i esâsînin tekazasınca havâriku’l-âde meselâ dava vakti gibi 

hâletlerden başka hükûmetin vükelâdan bî-izn bir kepik713 haraç etmeye, bir kepik karz etmeye 

veya inki bir kepik taze vergi koymaya ihtiyarı yoktur. Ve her taze yılda hükûmet gelecek yılın 

bütçesini yani medâhil ve mehâricini tahminen hazırlayıp şûrâ-yı millete takdim ediyor ve şûrâ-yı 

millet bu bütçenin her maddesine tek tek bakıp ya icâze veriyor veya inki red ediyor.”714  

İran meclisinin de bu bilinçle hareket ettiğini ifade ederek, yine Avrupa’da olduğu üzere 

gerektiğinde milletin ihtiyaçlarına -mektepler, medreseler, yollar, düzenli ordu tertibi- yönelik 

borçlanmanın mümkün olduğu kanaatini ortaya koyar. Ona göre, bu çeşit bir harcama için 

hükûmetinin talebinin onaylanması “lazım” ve “vacip”tir. Burada dikkat edilmesi gereken borcun 

hangi şartlarla alınacağının, nereye ve nasıl harcanacağının net bir şekilde belirlenmesidir.715  

Meşrutiyet taraftarlarına hitaben kaleme alınan yazıların ekseriyetinde yakın tarih veya yakın 

coğrafyada yaşanan hadiselerin daimî olarak göz önünde tutulması, ibret alınması düşüncesinin yaygın 

olduğu söylenebilir. Yukarıda zikrettiğimiz meselelerde Avrupa devletlerinin örnekliği gösterildiği 

gibi hürriyet ortamının nasıl korunması gerektiğine dair de Osmanlı’da ve Rusya’da meşrutiyet 

aleyhinde cereyan eden hadiseler ibretlik olarak sunulmaktadır:  

“Osmanlı mücahidlerinden Ahmed Mithat, Hüseyin Avni, Ahmed ve Süleyman Paşalar ve 

Hayreddin Efendiler ve gayri yoldaşları Sultan Aziz’i tahttan düşürüp idare-i meşrûtayı tesis 

ettiklerinden sonra, eğer hem-re’y olup saray-ı şahaneyi hürriyet kurtlarından temizleye idiler ve 

                                                 
712 Hüseyinzâde, 29 Aralık 1906 tarihli Füyûzât mecmuasında kaleme aldığı “Necât muhabbettedir” başlıklı yazısında, İran 
meclisinin bütçe ve borçlanma konularında tam yetki sahibi olacağı, hazineyi yöneteceği ve vezirler heyetinin meclise karşı 
sorumlu olacaklarını aktarmaktadır. Buradan hareketle İran kanûn-i esâsîsinin Belçika anayasasına benzer olacağını ortaya 
koymaktadır. Hüseyinzâde’ye göre meclisin tüm bu gelişmeler konusunda tek memnuniyetsizliği, azalarının bir kısmının 
seçimle bir kısmının da Şah tarafından seçilecek meclis-i ayan olarak tanımlanan bir ikinci meclisin kurulacağı fikridir. Bu 
tarz bir memnuniyetsizlik olsa da yukarıda zikredilen meclis yetkileri, İran’da hürriyet ve adalet yolunda büyük teşebbüslerin 
tezahürü görülür. Bkz. A[li] H[üseyinzâde], “Necât Muhabbettedir”, Füyûzât, Nu: 6 (29 Aralık 1906), s. 84.  
713 Manat’ın 100’de biri değerindeki para birimidir. Günümüz Türkiye Türkçesi açısından kuruş ifadesinin karşılığı olarak 
zikredebiliriz.  
714 A[hmet] A[ğayev], “İran’a Dâir [-II]”, İrşad, Nu: 265 (16 Kasım 1906), s. 3.  
715 Agayef, “İran’a Dâir [-II]”, s. 3.  



155 
 

nüfuzlu istibdad taraftarlarını güçten sala idiler, şek yok ki Sultan Hamid o tizlikle, alçak 

haşeratı, menfaat-perest vüzerayı başına yığıp idare-i meşrûta binasını o az vakitte yıkabilmez 

idi. Bununla beraber, burasını da iztırab ile tasdik etmekten geçemem ki asker, sahib-i hükm ve 

devletliler gibi istibdadın tabiî aletleri olan kuvvetlerin çoklu bulunduğu memleketlerde, kuvvetli 

ve devamlı idare-i meşrûta için ekser cemaatin iştirakiyle mutlak-ı bî-rahmâne ve kanlı inkılap 

lazımdır. Yoksa Osmanlı’da olduğu gibi beş on havasın fedakârlıkıyla alınan hürriyet hiç vakit 

kemâliyle devam edebilmez. Çünkü hürriyet ve idare-i meşrûtanın derece-i devamı efkâr-ı 

umumiyyenin derece-i iştirakına bağlıdır.”716   

Hürriyetin çokluğu ve kuvveti toplumun harekete iştiraki nispetinde görülmekte ve istibdat 

taraftarlarının yoğun bulunduğu yerlerde inkılabın da ancak mutlak kamuoyu ile mümkün olduğu 

düşünülmektedir. Numanzâde, İran’da kanlı bir devrimin olmamasını,717 ulema ve askerin 

ekseriyetinin müstebitlere tabi bulunmamasına bağlamakta dolayısıyla hareketin daha farklı olduğunu 

zikretmektedir. Bu nedenle genel inkılap kaidelerinin uygulanması konusunda da İran’da bir 

mecburiyet görmemektedir. Fakat yeri geldiğinde de İran’da meşrutiyetten hoşlanmayan, onu yıkmaya 

çalışan -az da olsa- cahil menfaatperest hâkimlere, mollalara ve hanlara toplumsal adalet adına zulüm 

ve adaletsizliğin yapılabileceğini savunmaktadır. Ona göre inkılaptan sonra istibdat taraftarlarına 

edilen zulüm ve adaletsizlik, toplumsal menfaatler adına yapılan “en büyük adalet, en insaniyet-

perverâne, en makulâne tedbir” sayılmaktadır.718 Bu veçhile Kirmanşah’ta istibdat taraftarı bir toprak 

sahibine yapılan bombalı saldırı da hürriyet yolunda önemli bir hakikat olarak telakki edilmektedir.719 

Meşrutiyet taraftarlarının artan şiddetli eylemleri, onların hürriyet yolunda daha bilinçli olduklarına 

dair şüphelerin ortadan kalkmasında önemli etken olarak gösterilmektedir. Hatta, söz konusu eylemleri 

“İran’da hürriyetçi yoktur fakat açlar vardır” şeklinde yorumlayanlar da hürriyet taraftarlarının 

itibarına tecavüz etmekle itham edilmektedirler. Çünkü aslında her inkılap aynı zamanda iktisadi 

sebeplerle de ilgili bir hadisedir.720 

1906 yılının sonlarında Muzafferüddin Şah’ın hastalığının şiddetlenmesiyle Tebriz’den 

Tahran’a gelen veliaht Muhammed Ali Şah, kanûn-i esâsînin devamlılığı konusunda millette büyük 

endişeler yaratmıştır. Hüseyinzâde Ali Turan Bey, Şark’ta var olan endişelerin başında gördüğü bu 

durumun, kanûn-i esâsînin henüz muhkemleşmediği bir dönemde şahın rahatsızlanmasından 

                                                 
716 Numanzâde, “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 269 (22 Kasım 1906), s. 2.  
717 Bu durumun İran meşrutiyet hareketi için aleyhte bir hâl olarak telakki eden görüşler de vardır. Üzeyir Hacıbeyli ileride 
de değineceğimiz yorumlarında bu durum, İran’da inkılabın eksik gerçekleştiğine dair bir işaret olarak gösterilir. Bkz. 
Üzeyir, “İran’da İhtilal”, İrşad, Nu: 48 (20 Mart 1907), s. 2. 
718 Numanzâde, “İran’a Dâir”, s. 2-3.   
719 Mehmed Emin [Resulzâde], “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 272 (26 Kasım 1906), s. 2. 
720 Mehmed Emin [Resulzâde], “İran’a Dâir”, s. 2.  



156 
 

mütevellit ortaya çıktığını ifade eder.721  Ağaoğlu’na göre ise yaşanan bu kaygının sebebi Muhammed 

Ali Şah’ın meşrutiyet taraftarı olmadığına dair Tebriz’den vârid olan haberlerdir.722 Henüz meşrutiyet 

idaresinin beklenen bir seviyeye ve güce ulaşmadığı bir dönemde hükümdar değişikliği ihtimali bütün 

vatanperestleri ve İran’ı dost kabul edenleri bir “dehşet”e uğratacağını düşünür. Ağaoğlu, meşrutiyet 

idaresine karşıt bir kişinin hükümdarlığa gelmesini, İran’da yeniden bir inkılap hareketini 

uyandırmanın yanında İran’ı özellikle yabancı devletlerin müdahalesine açık bir konuma getireceği ve 

bunun da devletin bağımsızlığını yıkması gibi ihtimalleri barındırdığını savunur. Şu vakitten itibaren 

ise yapılması gereken -millet tarafından ümit ve rica edilen- meclisin her türlü durumdan korunacak 

şekilde güven altına alınmasıdır.723 

Gerek meclisin güvence altına alınması ve gerekse halkın kanûn-i esâsî konusunda daha da 

bilinçlendirilmesi düşüncesi daimî olarak yazılarda vurgulanan bir fikirdir. Halkın henüz bilgi sahibi 

olmadığı kanûn-i esâsî hakkında da çok kolay bir şekilde aldatılabileceği kanaati hâkimdir.724 Bu 

yüzden zamanında çok iyi “mal” üreten “İslâm fabrikasının” bozulduğunun ve “çürük mal” 

çıkardığının ve bunlarla “dünya ve ahireti kazanmanın, insanca yaşamanın” mümkün olmadığının 

farkına varılmalıdır. Yapılması gereken de fabrikanın müdürü (ruh) ve makinalarının (ahlakların) 

değiştirilmesidir.725  Bu eylemlerin gerçekleşmesinde, başarıya ulaşılabilmesinde de en önemli adım 

ittihat ve ittifak fikri kabul edilmektedir. 726  

Muhammed Ali Şah’ın özellikle ilk döneminde meclisin varlığını koruyacağına dair 

beyanatları ve hükümleri727  memnuniyetle karşılansa da hatta bu tavrından ötürü Hz. İbrahim misali 

                                                 
721 A[li] H[üseyinzâde], “İcmâl”, Füyûzât, Nu: 4 (8 Aralık 1906), s. 51. 
722 Ağaoğlu, Tebriz’i istibdadın ve avamlığın en muhkem yuvası olarak tasvir etmekle birlikte, “usul-i istibdadî” ve “idare-i 
keyfe-mayeşâ”ya Muhammed Ali Şah’ın tabiatlarının daha müsait ve muvafık olmasını “tabiî bir emir” kabul eder. Bkz. 
Ahmed Bey Agayef, “İran’ın Hâli [-III]”, İrşad, Nu: 279 (6 Aralık 1906), s. 2; Muhammed Ali Şah’ın veliahdlığı sırasında 
İran’da seçimlere karşı olduğuna dair bir haber için bkz. Maşrikî, “Harici Haberler – İran”, Nu: 253 (29 Ekim 1906), s. 4.  
723 Ahmed Bey Agayef, “İran’ın Hâli [-III]”, s. 2; Ahmed Bey Agayef, “Hakayik”, İrşad, Nu: 43 (13 Mart 1907), s. 2.  
724 S.[س] H.[ح] S. [ص], “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 13 (18 Ocak 1907), s. 2; Benzer ifadeleri dönemin İngiliz diplomatlarının 
yazışmalarında da görmek mümkündür. Bkz. Kitâb-ı Âbî…, C. I, Nu: 54, s. 90-92.  
725 Faik Numanzâde, “Çâre-i Terakkimiz”, İrşad, Nu: 27 (16 Şubat 1907), s. 2; Benzer ifadeleri Mısır’da çıkan Türk 
mecmuasında da görebilmekteyiz. Söz konusu yazıda, İslâm’ın mâni-i terakki olduğuna dair kaleme alınan yazılara özellikle 
“sarıklı hocaların” sert tepkiler vererek bu fikri çürütmeye dair ayet ve hadisler zikretseler de onların hâli ve dönemi iyi 
anlamadıkları vurgulanır. Bu minval üzere öne sürülen argüman da şu şekilde olur: “Vaktiyle iyi mal yapan bir fabrika sonra 
fenâ eşya çıkarmaya başlasa, bu fabrika evvelce güzel eşya yapıyor idi; binaenaleyh şimdiki yaptığı fenâ malı da evvelki 
malın bahasına satın almalısınız denilebilir mi? Ve dense de kim dinler? O halde İslâmiyet denilince o din altında yaşayan 
akvâmın efkâr ve harekâtına icra eylediği tesir anlaşılmalıdır. Şimdi İslâmiyetin hâl-i hazırdaki tesiri nasıl olduğunu tedkîk 
etmek icab eder.” Bkz. “Din ve Medeniyet”, Türk, Nu: 150 (13 Aralık 1906), s. 4.  
726 Kurtuluşun ittihat ve ittifakta olduğuna dair yazılar için bkz. “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 285 (14 Aralık 1906), s. 3; İbn-i 
Salik Erdebîli, “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 29 (20 Şubat 1907), s. 3-4; Aynı müellif, “İran’a Dâir – İran’da Ekicilerin Ahvali”, 
İrşad, Nu: 30 (21 Şubat 1907), s. 2; Üzeyir, “Teessüfler Olsun”, İrşad, Nu: 32 (23 Şubat 1907), s. 2. 
727 Muhammed Ali Şah’ın meclisi dağıtmayacağına dair verdiği söz ve meclisin görüş ve onayı olmadan hükûmetin 
yabancılara hiçbir imtiyaz tanımayacağı haberleri, halk tarafından memnuniyetle karşılanmış ve Şah’ın babasının ıslahatlarını 
devam ettireceği şeklinde yorumlanmıştır. Bkz. “Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye”, İrşad, Nu: 289 (20 Aralık 
1906), s. 2; “Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye”, Nu: 292 (24 Aralık 1906), s. 1. 



157 
 

“halilullah” “dost-i hüdâ” olacağına dair yorumlar yapılsa728 da ilerleyen aylarda bu sözlerinin aksine 

benimsediği yeni siyaset politikası kendisini İrşad ve Füyûzât sütunlarında açık eleştiri noktasına 

getirmiştir. Özellikle memleketin geleceğini yabancılara satmakla,729 İran milletinden aldığı paralarla 

cebini doldurmakla ve kendi kabilesinden insanları makam ve mevki sahibi yapmakla tenkit edilen 

Eminussultan’ın tekrar sadrazamlık makamına getirileceği haberleri meşrutiyet sistemine bir darbe 

olarak yorumlanmaktadır.730 Ağaoğlu’nun söz konusu hadiseye dair kaleme aldığı yazısında, 

Muzafferüddin Şah’ın en büyük hizmeti olarak telakki ettiği Eminussultan’ın azlini, İran tarihi 

bakımından dönüm noktası kabul etmektedir. Bir “cani” olarak nitelenen Eminussultan’ın sadrazamlık 

makamında bu vakitten sonra yer alması şu neticeyi doğuracaktır:  

“Eğer bizim bu ihtimalatımız sahih ise İran’ın hürriyeti ve idare-i meşrûtası büyük bir 

tehlikededir. Milletin bu kadar fedakârlık ve zahmet ile alınmış hukuk ve ihtiyaratı paymâl 

olunup İran’ın istikbali tazeden kara bulutlar altına girecektir. 

Çünkü Eminussultan tab’an ve hulken müstebid ve istiklaliyet-perest bir şahıstır. Bununla 

beraber çok müdebbir, çok hilekârdır. Tahran’a müracaat ettikte usûl-i hâzıradan nâ-razı 

olanların cümlesi, kavaid-i sabıkadan behredâr ve menfaat-berdâr olanların kâffesi onun etrafına 

cem’ olup nev’ be nev’ fitneler, hileler meydana atılacak”731  

Ağaoğlu’nun bu meselede endişeye kapılmasında önemli sebep de -daha önce de çeşitli 

yazılarda sıklıkla dile getirilen- İran’da henüz yeni olan meşrutiyet idaresinin fitne ve hilelere karşı 

güçlü bir konumda bulunmadığı ve halkın -hatta seçilmiş encümenlerin- meşrutiyet ve hürriyetin 

mahiyetine dair bilgi sahibi olmadıkları fikriyatıdır.732 Sahip olduğu paraların ve dilinin gücüyle, 

hilekârlıklarıyla birçok İran ulemâsını aldatmış olan bu tür insanların İran’dan uzak tutulmasında en 

büyük sorumluluk da meclise yüklenmektedir. Şahın da bu tür bir fikre sahip olması, İran milletine ve 

meşrutiyet idaresine yönelik bir ihaneti olarak yorumlanmaktadır. Kendisine yapılan çağrıda 

                                                 
728 A[li] H[üseyinzâde], “Şûra-yı Ümmet ve Şûra-yı Ümem”, Füyûzât, Nu: 8 (25 Ocak 1907), s. 115. 
729 Hacı Ağa Alibekov, “İran’da Birinci Muvaffakiyet”, İrşad, Nu: 170 (20 Temmuz 1906), s. 3.  
730 Ağaoğlu, Müşirüddevle’nin azledilip yerine bir kişinin getirilmemesini ve İran meclisinin durumdan haberdar olup 
protestolarda bulunmasını, Şah’ın Eminussultan’ın sadrazamlığı konusunda istekli olduğu düşüncesine yormaktadır. Bkz. 
Ahmed Bey Agayef, “Eminussultan’ın Ric’ati”, İrşad, S. 41 (6 Safer 1325 – 8 Mart 1907), s. 1; Bu düşüncelerin, gazetenin 
bir önceki sayısında Sadrazam Müşirüddevle’nin istifa haberi hakkındaki yorumlarla kıyaslandığında ciddi bir farklılık 
olduğu da görülmektedir. Söz konusu haber yorumunda istifa hadisesi, Şah’ın sadrazama karşılık meclisten yana hareket tavır 
alması ve İran’da meclisin gün geçtikçe kuvvetlenmesi şeklinde yorumlanmaktadır. Ayrıca vezirlerin azledilmemesi onların 
da meclisle hemfikir olduğu şeklinde değerlendirilirken birkaç gün sonra vezirlerin de azledildiği telgrafı gazetede yer alır. 
Bkz. “Sadrazamın İstifası”, İrşad, Nu: 40 (7 Mart 1907), s. 3; “Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye Tahran”, İrşad, Nu: 
44 (14 Mart 1907), s. 1.  
731 Ahmed Bey Agayef, “Eminussultan’ın Ric’ati”, s. 2.  
732 “(…) Tenha Tahran’da diyorlar yüz yetmiş encümen var. Bu encümenler kimlerden ibaret olduğunu herkes düşünebilir. 
Onlar her mahallenin âdemlerinin bir mevkie cem’ olup da heman mahalle dairesinin cümle işlerini güya idare edenlerdirler. 
Âvam, câhil, nadân-ı hürriyet, müsavat, adalet ne olduğunu düşünmeyen, meşrûtanın manasını bile anlamayan bî-ser ü pâlar 
[baldırı çıplaklar] özlerine encümen deyip de her işe karışıyorlar.” Bkz. Ahmed Agayef, “İran İşleri”, İrşad, Nu: 74 (25 
Mayıs 1908), s. 2.  



158 
 

Eminussultan’ı davet etmeden önce babası Muzafferüddin Şah’ın kendisine yaptığı nasihatleri de iyice 

düşünüp hareket etmesi ve babası sayesinde milletin Kaçar ailesine olan sevgi ve muhabbet hislerinin 

bozulmasına sebep olmaması tavsiye edilmektedir.733 Eminussultan meselesi ile birlikte aynı 

dönemlerde Rusların da Tahran’a asker sevkiyatları, gazetenin şaha yönelik eski bir kanaatinin tekrar 

canlanmasına neden olduğu da görülmektedir:  

“Nece ki biz Muhammed Ali Şah hazretlerinin Tebriz’den Tahran’a âzim olduğu sırasında 

yazmıştık Muhammed Ali Şah’ın hürriyet ve meşrûta taraftarı olduğuna baver etmiyorduk 

[inanmıyorduk]. Lakin sonra Tahran’da vukua gelen ve zahiren hürriyet ve azadlıkla müsaid 

vakalar bizi bu fikrimizden çevirtmişti. Biz hesap ettik ki şah hazretleri İran’ın ahval ve evzâını 

düşünüp, İran’ın ve milletin necâtını ve âl-i Kaçar’ın saâdet ve devamını heman idare-i 

meşrûtanın, azadlığın devamında bilecek ve bu surette millet ve vatan ve silsile-perestlik onu 

vâdâr edecek [mecbur edecek] ki idare-i meşrûtanın takviyet ve devamına çalışsın. 

Lakin bu âhirde zuhura gelen vakalar tazeden bizi köhne akidemize bâki olmaya vâdâr 

ediyor.”734 

Yaklaşık yirmi yıllık yöneticiliği döneminde İran’da halka birçok eziyetlerde bulunduğu ve 

yakınlarını büyük mevkilere getirdiği belirtilen Eminussultan’la Muhammed Ali Şah’ın yapmış 

olduğu zikredilen yazışmaya, İran’da cereyan eden ciddi bir hadise olarak dikkat çekilmektedir. 

Meclisin tepkisiyle şahın geri adım attığı haberleri aktarılsa da Eminussultan’ın Paris’te bulunduğu 

sırada dahi aslında bir taraftan İran’da gizli bir şekilde “haşerat” olarak tanımlanan ayân, eşraf ve bazı 

ulemalar ile ilişkide bulunduğu vurgulanmaktadır. Söz konusu haberlerin asılsız olduğuna dair İran 

mücahitlerinden de bizzat gazeteye hususi telgraflar gönderilse de gazete idaresi yine meseleye şüpheli 

yaklaşmakta ve bir ay evvel Daily Mail gazetesinde İran’da bir darbenin hazırlandığı haberine binaen 

İran’ın hâlâ tehlikede olduğunu ifade etmektedir.735 Özellikle sağlam kaynaklardan aldıkları belirtilen 

bilgilere göre Eminussultan’ın tebdil-i kıyafetle Bakü’den İran’a gideceği, Şahın bu konuda haberdar 

olduğu ve İran’da istibdat taraftarlarının onun etrafında toplanıp “köhne” usul ve kaideyi geri 

getirmeye hazır oldukları zikredilmektedir. Gazete, “öz vazife-i mukaddesemiz” olarak telakki ettiği 

bu meselede İran meşrutiyetçilerine ve İran’ın hürriyetini düşünenlere ısrarlı bir şekilde, şimdiden 

hızlı adımlar atıp savundukları şeyleri korumalarını tavsiye etmektedir.736  

Nitekim Eminussultan’ın dahiliye nazırı ve sadrazamlık görevine getirildiğine dair 

haberlerin resmi kanallar yoluyla gazeteye ulaşmasının akabinde Ağaoğlu yakın tarihte en önemli 

                                                 
733 Ahmed Bey Agayef, “Eminussultan’ın Ric’ati”, s. 1-2. 
734 Ahmed Bey Agayef, “İran tehlikededir!”, İrşad, Nu: 44 (14 Mart 1907), s. 1-2. 
735 “Tahran’dan İdaremize Gelen Hususi Telegramma”, İrşad, Nu: 49 (21 Mart 1907), s. 3. 
736 “Eminussultan’ın Müracaati”, İrşad, Nu: 58 (2 Nisan 1907), s. 2.  



159 
 

hadise olarak gördüğü bu meselede “Eminussultan’ın Sadareti” başlıklı bir yazı kaleme alır.737 

“İranlılar nazarında istibdadın ve usul-u keyfe-mayeşânın en muhkem, en kavi taraftarı ve hâdimi” 

kabul edilen Eminussultan’ın şah tarafından bu derece önemli bir mevkiye getirilmesi hürriyet 

taraftarlarını ve İran mücahitlerini bir telaşa sevk ettiğini zikreder ve İran’ın geleceğine dair iki 

ihtimalden bahseder. Ağaoğlu’nun gördüğü ilk ihtimal, yeni sadrazam Eminussultan’ın istibdat 

düşüncesinin sabit kalması durumudur ki bu ihtimalin, İran Meşrutiyeti’ni açık bir tehlikeye 

götüreceğini savunur. İkinci ihtimal ise Eminussultan’ın düşüncesinin değişip meşrutiyet usulü ve 

meclis taraftarı olmasıdır. Bu olasılığı çok mümkün görmese de böyle bir durumun İran’a fayda 

sağlayacağını da düşünür.738 Ona göre, ikinci ihtimalin gerçekleşmesi için diğer bir ifadeyle 

Eminussultan gibi güçlü bir karakterin iktidarı kendi eline almasını engellemek için meclis aktif rol 

oynamak zorundadır. Bu konuda da İran meclisine iki teklif sunar.  İlk teklifi, vezirler heyetinin en 

azından yarısının meclisten veya meclis ve meşrutiyet taraftarlarından seçilmesidir. Bu düşüncesinin 

reeldeki karşılığı olarak da Fransız devrimini gösterir ve orada vezirlerin parlamento tarafından tayin 

edilmesini başarının en temel noktalarından sayar. İkinci teklif ise vilayetlerde olan meclislerin 

güçlendirilip oralara tayin edilen hâkimler ve âmirlerin meclis tarafından onaylanmasıdır. Bu durumun 

gerçekleşmesi durumunda İran meclisinin her türlü tehlikeden korunmuş olacağına inanır. 

Nihayetinde, İran’ın saâdet ve felaketinin, İran meclisi ve Eminussultan’ın ellerinde olduğunu belirtir. 

Geçmiş geçmişte kalmıştır, dünyada herkes hata yapabilir vurgularıyla milletin ihyasının elinde 

bulunduğu zikredilen Eminussultan’a iki yol çizer; ya Muzafferüddin Şah gibi milletin kalbinde daima 

yaşayan küçük bir gruba dahil olacak yahut geçmişte vezirlik makamlarını işgal eden ve sonunda bir 

kefenle gidip unutulan birçok vezirler gibi olacaktır.739  

Ağaoğlu, 1907 Mayıs ayında gittikçe artan Tebriz merkezli ayaklanmaları740 da 

Eminussultan’ın sadrazamlık meselesi içinde değerlendirir. Ayaklanmaların halkın “can ve mal ile 

aldığı hürriyetin husule gelmesine teminat hâsıl etmek” niyetiyle gerçekleştiğini belirterek meşru bir 
                                                 
737 A[hmed] A[gayef], “Eminussultan’ın Sadareti”, İrşad, Nu: 76 (25 Nisan 1907), s. 2.  
738 “Diyorlar ki Eminussultan bu bârede Paris’te bazı mehâfil ve dairelere iltizam verip ve ber-uhde edip, ki eğer o usul-u 
meşrutiye ve meclise hıyanet etse heman mehâfil ve daireler ona tenbih etsinler. Eğer bu şuûnat hile değil ise 
Eminussultan’ın cüreti anlaşılır. Onda malum olur ki Eminussultan kalben ve sıdkan meşrûta taraftarı olup hem millet 
tarafından ve hem meclis tarafından muavenet ve takviyet isteyecek ve bu surette hem millet hem meclis ona muavenet 
edecekler ve gerek de etsinler, çünkü Eminussultan gibi müdebbir ve kârkon [faal] şahsın usul-u meşrutiyeye hizmeti daha 
artık olabilir. Beş yıl müddetinde Avrupa’nın en hür, en âzad ve en mesud olan İsviçre gibi bir kıtasında oturup da, bu 
hürriyet, bu azadlık ne nev’ idare olunur, ne derecede halayıka lazım ve mühimdir meselelerini düşünen bir müdebbir şahıs 
İran’ın bu evzaında huluskarâne ve samimane iş görürse İran ihyasına sebep olabilir.” Bkz. Agayef, “Eminussultan’ın 
Sadareti”, s. 2.  
739 Agayef, “Eminussultan’ın Sadareti”, s. 2.  
740 Tebriz’de telgrafhaneyi işgal eden büyük bir kalabalık Şah’ın kanûn-i esâsîyi tasdik etmesine dair taleplerde bulundu. 
Günlerce süren hadiselerin, Reşt, Kirmanşah ve Şiraz gibi eyaletlere de sıçradığı görülmüştür. “Telgraf Haberleri – Memâlik-
i Ecnebiyye”, İrşad, Nu: 84 (8 Mayıs 1907), s. 2. Tebriz’de özellikle topluluk içerisinde caddelerde okunan Tahran gazeteler 
ile birçok mektupların Tebriz ahalisi üzerinde, hükûmetin takip ettiği yolun meşrutiyet ve hürriyete muhalif olduğu yönünde 
kanaat sahibi olmalarında etkili olduğu da ifade edilir. Bkz. “İran’daki hareket-i hürriyetperverânenin tafsili”, Füyûzât, Nu: 
11 (3 Mart 1907), s. 165.  



160 
 

karşılığı olduğunu izah etmeye çalışır.741 Ağaoğlu’na göre söz konusu ayaklanmaların en önemli 

sebebi halkın, yakın zamanda İran’da dahiliye vezirliği ile birlikte sadrazamlık makamına getirilen 

Eminussultan’a olan güvensizliğidir. Her ne kadar Eminussultan İran meclisinde, Şah’ın, kendisinin 

ve vezirlerin meclis ile birlikte hareket edeceklerini, meşrutiyet taraftarı olduklarını,742 hatta geçmiş 

günahlarından dolayı af dileyerek Avrupa’da edindiği tecrübe ile İran’ı din ve meşrutiyete bağlı bir 

devlet konumuna getireceğini743 beyan etse de halk nazarında ondan istenen söz değil eylemdir:  

“Bu isbat [sözlerinin doğruluğu ve niyetinin hâlis olması], ahalinin itimad ve itibarı fakat o vakit 

husule gelir ki Eminussultan söz ile değil doğrudan doğruya ta’cîl ve sürat ile meşrûtanın ne 

olduğunu, kanûn-i esâsîlerin neden ibaret olmasını tertip edip şah hazretlerinin imzasıyla cemaate 

ve umum âleme ilan ede.”744  

İran’da gerek vezirlerin gerekse de meclisin henüz halkı ikna edecek ve meşrutiyet idaresini 

sağlamlaştıracak bir iş yapmamaları745 ve bunun yanında ahali arasında da Eminussultan ve şahın 

meşrutiyet aleyhinde teşebbüslerine dair haberlerin yayılması halkın hoşnutsuzluğunun artmasında 

önemli etken kabul edilir. Şah ve Eminussultan’la birlikte meclis de artık eleştiri oklarına maruz 

kalmaya başlar. Halkın perişanlığının devam etmesine rağmen bir icraatta bulunmamaları dolayısıyla 

meclis de vatan sevgisinden uzak kalmakla itham edilir. Bu vatan sevgisinin görülmesi için yapılması 

gereken de gayet nettir; meşrutiyetin bir meyvesi olan kanûn-i esâsîsinin tüm maddelerini ilan ederek 

memleketin nizama koyulmasına ve ıslahına başlamaktır.746   

İran inkılabını “inkilab-ı tezelzülî” olarak tanımlayan Hüseyinzâde, son dönemde özellikle 

Eminussultan’ın da sadaret makamına dönmesiyle birlikte İran’da meşrutiyet ve kanûn-i esâsî adına 

bir belirsizlik yaşandığı ve beraberinde de bir kaosun geldiğini zikreder. “Tezelzül”ün bir neticesi 

olarak gördüğü İran’daki “kaos” ve “heyula” halini de şöyle açıklar:  

“Malum ya, heyula her bir şekl-i muayyenden müberrâdır. Şekli olmayan bir maddeyi tavsif ve 

tarifin ne kadar müşkül olduğunu tasavvur buyurunuz. Ne kanun-i esâside bir şekl-i muayyen 

var, ne de intizam-ı dahiliden mahrum olan meclis-i millinin mücahedâtından bir netice ve ne de 

ruhsuz ve odsuz olan Meclis gazetesinde yazılan şeylerden bir mana çıkarmak oluyor. İkide bir 

de şehirlerde ihtilaller, gurultular, patırtılar, tatiller oluyor. Dükkân pazar bağlanıyor. Halk 
                                                 
741 Ahmed Bey Agayef, “Âlem-i İslâm – İran ve Hindistan”, İrşad, Nu: 84 (8 Mayıs 1907), s. 2.  
742 “Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye”, İrşad, Nu: 77 (26 Nisan 1907), s. 1. 
743 “Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye”, İrşad, Nu: 78 (27 Nisan 1907), s. 1. 
744 Ahmed Bey Agayef, “Âlem-i İslâm – İran ve Hindistan”, s. 2.  
745 İran’da kısa süreli olarak yapmış olduğu sadrazamlık döneminde meşrutiyet adına önemli ıslahatlara (Meclis-i Milli’nin 
açılması, şehirlerde meclislerin/encümenlerin kurulması gibi) vesile olduğu zikredilen Müşirüddevle’nin makamından 
azledilmesinin İran meşrutiyeti bakımından önemli bir kırılma olduğuna dair bir yazı için bkz.  A. M. İbrahim, “İran”, İrşad, 
Nu: 93 (20 Mayıs 1907), s. 2.  
746 Ahmed Bey Agayef, “Âlem-i İslâm – İran ve Hindistan”, s. 2.  



161 
 

postahanelere, telgraf başlarına koşuyor, sabırsızlıkla Tahran’dan bir haber gözlüyor. Sonra bir 

telgraf geliyor ki, şah “kanûn-i esâsîyi imzaladı” Anlamıyoruz ki, bu kanûn-i esâsî kaç defa daha 

imzalanacaktır! Hükûmet bir gün meşrûta, bir gün meşrua oluyor. Daha sonra ne meşrûta ve ne 

de meşrua oluyor. İran heyula-yi ihtilaliyyesi içinde hayal-meyal seçilen bir şey varsa, o da 

köhne tabakanın enkaz-ı tezelzülî altında kalmaktan korkan müstehaselerin çabalayıp durması, 

yani henüz canlı, zî-hayat bulunmasıdır. Bu müstehaselerin en irisi şimdiki Sadrazam Atabek-i 

A’zam Mirza Ali Asgar Han’dır. Bu müstehase-yi istibdad Paris müzehanelerini tezyin etmek 

lazım gelirken İran toprağına nakl olundu.”747  

Hüseyinzâde Ali Bey, istibdad fosili/kalıntısı olarak tavsif ettiği Eminussultan’ın, henüz 

İran’a ayak basmadığı sırada İran’da teceddüd ve ıslahat-ı nizami dairesinde yavaş yavaş, gürültüsüz 

ve kansız bir şekilde ilerleme kaydedildiği görüşünü benimser. Ona göre, ne zaman ki bu “müstehase-

yi azîm” İran’a ayak basmış, İran’da her tarafta ihtilal ateşleri alevlenmiş ve bu ateşlerin harareti ile de 

diğer istibdad fosilleri/kalıntıları da canlanıp rol almaya başlamışlardır.748  

Şah hakkındaki kanaatin değişmesine sebep olan bir diğer etken de İngiltere ve Rusya 

devletlerinin İran’a dair anlaşma durumudur. Ağaoğlu, iki devletin ortak menfaat güderek yaptıkları 

anlaşmayla, yabancıların korunması bahanesiyle İran’a müdahalenin açık bir duruma getirildiğini 

savunur.749 Bu anlaşmanın da ilk tezahürü olarak Kazak askerlerinin Tahran’a sevk edilmesini ve 

İngiltere’nin Hindistan’da bulunan askerlerini İran’a yönlendirmesini kabul eder. İran’da bulunan 

“haşerat”ın kendi eski saltanatlarını yeniden kurmak adına daimî olarak halkı saptırmaya çalışıp 

hâricilerin bu arzularına çalışacaklarına inanır.750 İran’da hürriyet, adalet ve meclisin ortadan 

kaldırılmasını sadece eski müstebitlerin değil yabancı devletlerin de istekleri olarak görür. Ona göre 

İran’ın tehlikesi olarak gördüğü bu iki durum için yapılması gereken tek şey meclisin “âlâ derecede 

dakik âlâ derecede basiretli, ihtiyatlı” olmasıdır. Aynı şekilde yabancıların müdahalesine yol açacak 

herhangi bir karışıklık engellenmeli ve ona yol açanlar en ağır şekilde cezalandırılmalıdır.751 Bu 

meselelerde görülecek rehaveti vatana ve millete hıyanet telakki eder. Amaç, o topraklarda aklen bile 

                                                 
747 A[li] H[üseyinzâde], “Ahvâl-i âlem ve diri müstehâseler”, Füyûzât, Nu: 19 (12 Haziran 1907), s. 294-95.  
748 Hüseyinzâde, “Ahvâl-i âlem ve diri müstehâseler”, s. 295.  
749 1907 yılının sonlarına doğru İran’da karışıklıkların artması, söz konusu antlaşmadan haberdar olduğu ifade edilen, şahın 
muhafızı Emir Bahadır’ın girişimleri sonucunda gerçekleştiği zikredilir. Bkz. Ağaoğlu, Ahmed Agayef, “İran’a Dair”, İrşad, 
Nu: 124 (6 Aralık 1907), s. 2.   
750 Gazetenin 25 Mayıs 1907 tarihli sayısında Tebriz bölgesinde görev almış Mefahiruddevle ünvanlı bir devlet adamının 
Rusya devletinin politikasına yönelik çalıştığı zikredilir ve kendisinin bu konu ile ilgili bir mektubu ele geçirilip yayınlanır. 
Bkz. N. Fevzi, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 97 (25 Mayıs 1907), s. 3.   
751 Ağaoğlu, Sebzevar bölgesindeki karışıklıklara özellikle dikkat edilmesi gerektiğini belirtir. İleriki sayılarında gazeteye 
Sebzevar ve Meşhed gibi bölgelerden gelen hususi telgraflara göre İran’da yabancıların saldırı altında olduğu, bir Rus ticaret 
şirketinin temsilcisinin öldürülmesi sonucunda Sebzevâr’da ciddi karışıklıkların yaşandığı, yabancıların mallarının tehlikeye 
düştüğü, İran ve Rus hükûmetinin askeri müdahalelerde bulunmaya çalıştığı ve başarısız oldukları zikredilir. Bkz. “İran’dan 
Hususî Telegramalar”, İrşad, Nu: 46 (16 Mart 1907), s. 3.  



162 
 

hainlik edecek bir kişinin kalmamasıdır.752 Bu noktada en dikkat edilmesi gerekenler de halkı çeşitli 

yollarla meşrutiyetçiler aleyhine kışkırtma görevini üstlenen holiganlardır. “Bir Hürriyetperver 

İslamoğlu” imzasıyla gazetede “Holiganlık nedir?” başlıklı kaleme alınan yazıda da, holiganların 

istibdat taraftarları tarafından parayla satın alınan, bilgi ve düşünceden mahrum ve halkı birbirine 

düşürmek görevini edinmiş kişiler olduğu belirtilir ve özellikle mezhep ve din üzerinden yapacakları 

ayrıştırmalara dikkat çekilir:  

“(…) Holiganlar hayali ve mevhum bir düşman kayırıp güya cemaat ve din tarafından heman 

düşmanlara hücum ederler. Meselâ hürriyet ve âzâdelik taraftarlarını İslâm’a düşman karar koyup 

İslâm’ı müdafaa ederler. Halbuki bu ahirinci iki yıldan beri İran’da, Rusya’da bu kadar nev-

zuhur olan hürriyet-perverlerde ve İslâm matbuatının birisinde bile biz mugayir-i İslâm, aks-ı 

şer’-i şerif bir söz bile görmemişik. Ber-aks cümle erbab-ı kalemimiz, cümle ashab-ı irfan ve 

zekâmız ale’d-devam İslâm’ın, şer’-i şerifin terakki ve teâli ile hürriyet ve âzâdelikle, ilm ü 

hikmetle muvafık olmasını sübut edipler ve hatta terakkinin, teâlinin hürriyetin üss-ü esası İslâm 

ve şeriat olduğunu beyan edipler.” 753 

 İrticacılar olarak da nitelenen bu kişilerin özellikle Eminussultan’ın İran’da tekrar görev 

almaya başlamasıyla arttığı da zikredilmektedir. Her ne kadar Eminussultan’ın itidal vurgusu ve 

geçmiş günahlardan tövbe ettiğine dair beyanları754 olsa da onlarla elele verdiği savunulmaktadır.755 

 İran’da Rusya ve İngiltere politikalarının aksine meclisten yana tavır sergileyen 

Almanya’nın dahi bir müttefik olarak algılanmaması ifade edilir. Bu noktada yine Osmanlı devleti 

örnek olarak gösterilir. Osmanlı’da İngilizlerin bin bir türlü hilelere başvurmasının müsebbibi 

Almanlar ve Abdülhamid’in onlara olan hüsn-ü niyeti kabul edilir. İran meclisine de bütün bu 

durumları hesaba katarak, üç devlete karşı “ne hüsn-ü tevcih, ne ademu’l-iltifat” siyaseti ile hareket 

edip kendi menfaatini ön planda tutması tavsiye edilir.756  

                                                 
752 Ahmed Bey Agayef, “İran tehlikededir!”, s. 2.  
753 Bir Hürriyetperver İslam Oğlu, “Holiganlık Nedir?”, İrşad, Nu: 93 (20 Mayıs 1907), s. 1-2.  
754 Hüseyinzâde Ali Turan Bey, Eminussultan’ın sadrazamlığının ilanı akabinde meclisteki beyanatını şu şekilde hicveder: 
“Bir müddet sonra işittik ki Atabek-i A’zam yeniden Muhammed Ali Şah tarafından sadrazam nasb olundu ve yeni bir kisve 
ile meclis-i milliye gelip mebusâna dedi ki: Ben artık mamut müstehasesi değilim, şimdi fil oldum. Hortum ve dişlerime 
dikkat ediniz. Bunlar istibdad devrine ait şekilden çıkıp hürriyet tabakasına mahsus bir hâle girmiştir. Ben de hürriyet ve 
meşrutiyet devri mahlûkatından oldum… Artık mamut gibi vahşilik etmeyip fil gibi yük taşıyacağım. Meclis de buna 
inandı.” Bkz. Hüseyinzâde, “Ahvâl-i âlem ve diri müstehâseler”, s. 295.  
755 Rahim Han ve oğlunun hükûmetten aldıkları desteklerle meşrutiyetçiler arasında karışıklık çıkarmaya yönelik politikaları 
hakkında detaylı bilgi için bkz. Mehmed Emin [Resulzâde], “İran İrticaiyunları”, İrşad, Nu: 95 (23 Mayıs 1907), s. 3.  
756 Üzeyir [Hacıbeyli], “Üçüncü Rakip”, İrşad, Nu: 61 (5 Nisan 1907), s. 2; Hacıbeyli, aynı sayıda kaleme aldığı farklı bir 
yazısında, İran’ı İngiltere, Rusya ve Almanya karşısındaki durumunu Karabağlı üç tellakın eline düşen bir kişiye benzetir. 
Bkz. Filankes [Üzeyir Hacıbeyli], “Ordan – Burdan, Üçüncü Tellak”, İrşad, Nu: 61 (5 Nisan 1907), s. 4. 



163 
 

İran’da yabancıların müdahalesine yol açacak karışıklıkların bir “ihtilal” olarak 

tanımlanırken, bu ihtilaller aynı zamanda inkılabı durduran hadiseler olarak gösterilir.757 Üzeyir 

Hacıbeyli, İran’da kan dökülmeden hiçbir zaman gerçek manada inkılabın gerçekleşmeyeceğini 

savunarak, özellikle kendisinin bu fikrine karşı çıkan, inkılabın tam anlamıyla gerçekleştiğine inanan 

kişilere şu uyarıyı yapar:  

“Gözlerini açıp, her yanda ağalık ve kolluk gören ve bu gûne bir evzâda terbiye tapup âhirde 

hâkim-i mutlak ve müstebid olmuş ve bu tavrıyla yaşamaktan başka özge bir tarik-i maişeti 

tanımayan İran âyânı hiçbir vakit razı olabilmez ki öz elinde olan bî-had ihtiyarâtı götürüp bu 

vakte kadar ağası olduğu millete vermekle özünün onun yanında mesul olmasına mütehammil 

ola.”758  

Her ne kadar meclisin açılışına âyânın râzı olması bir vâkıa kabul edilse de böyle bir 

harekette bulunmaları onların, meşrutiyetin mahiyetine tam olarak vakıf olmamalarından mütevellit 

olduğu söylenir. Âyânın, meşrutiyeti hiçbir zaman iradelerinin sınırlandırılması ve icraatlarından 

sorumlu tutulmaları nazarından değerlendirmedikleri zikredilir. Ne zaman ki meşrutiyetin ilanı 

akabinde bu durumlar ortaya çıkmaya başlamıştır, onların da hâkimiyetleri hakkında ümitsizliğe 

düştükleri savunulur. Bu sebeple kendilerinin başa çıkamayacağını düşündükleri milleti, yabancı 

devletlere karşı ayaklandırmaya çalışarak eski sistemlerini tekrar inşa etmeye çalışırlar. Buradan 

hareketle Hacıbeyli, istibdat taraftarı yöneticilerin arzu ettikleri bu durumun İran’ı gerek kendileri için 

gerekse yabancı devletler için ileride daha pişman olacakları bir vaziyete düşüreceğine inanır. Çünkü, 

hürriyet ve adalet adına çatışan bir millet, vatan uğruna can vermekten hiç geri durmayacaktır. 

Japonya’da görülen başarı ve Rusya’da cereyan eden hürriyet hareketleri de kendileri için en açık 

numune-i imtisaldir.759 

Gazete sütunlarında gün geçtikçe şah daha açık bir şekilde sorgulanmakta ve İran halkına bir 

hükûmet ve kuvvetin artık olup olmadığı sorulmaktadır. Ülkede anarşizmin arttığı ve bunun 

nihayetinde İngiliz bayraklarının ve Rus kazaklarının görüleceği savunulmaktadır.760 Hatta şimdiden 

şahın Şemsü’l-İmare sarayında oynanan oyunların birinci aktörleri arasında bazı mösyö ve 

                                                 
757 Üzeyir [Hacıbeyli], “İran’da ihtilal” başlığıyla kaleme aldığı yazısında inkılabı, “milletin hükûmet ile mübarezesi” 
şeklinde tanımlarken, ihtilali de “hükûmetin iğvâ ve iğfaliyle meydana atılan bir sûriş ve iğtişaş” şeklinde izah eder. Bkz. 
Üzeyir, “İran’da İhtilal”, İrşad, Nu: 48 (20 Mart 1907), s. 2.  
758 Üzeyir, “İran’da İhtilal”, s. 2  
759 Üzeyir, “İran’da İhtilal”, s. 2; Üzeyir Hacıbeyli, “Filankes” imzalı olarak kaleme aldığı bir başka yazısında İran’da 
meşrutiyet hareketlerinin tamamen Rusya’da yaşananların bir yansıması olarak değerlendirip kaleme alır. Bkz. Filankes, 
“Oradan Buradan”, İrşad, Nu: 140 (15 Haziran 1906), s. 4.  
760 İran’ın sınır bölgelerinden biri olan Culfa’dan gazeteye gönderilen 9 Aralık 1907 tarihli yazıda, bölgede hareketliliğin 
bulunduğu ve İran’da bir kişinin Rus tebaasına saldırması söz konusu olduğunda Rus askerlerinin direk sınırı geçecekleri 
bildirilmektedir. Bkz. Fevzi, “İran’a Dair – Culfa’dan”, İrşad, Nu: 128 (15 Aralık 1907), s. 3.   



164 
 

gospodinlerin bulunduğu iddia edilmektedir.761 Bu yüzden memleketi idare edenler, kendi 

istikballerini düşünmekten vazgeçip masrafların sınırlandırılması ve askeriyenin düzenlenmesi gibi 

maddi ıslahatlarda bulunmalıdırlar. İran içerisindeki istibdat taraftarlarına yapılan en önemli ikâz da, 

İran’ın bir İngiltere vilayetine dönüştüğü takdirde kendilerinin de bir mevki sahibi olmayacaklarıdır.762 

İran’da meşrutiyetin ilanı sonrasında 1907 yılına gelindiğinde ulema arasında ayrılığa dahi 

sebep olan hükûmet-i meşruâ ve hükûmet-i meşrûta tartışmalarının İrşad ve Füyûzât gazeteleri 

tarafından da yakından takip edildiği görülür. 1 Haziran 1907 tarihli İrşad gazetesinde Üzeyir 

Hacıbeyli’nin “Filankes” imzalı yazısında İran’da üç grup düşüncenin varlığından bahsedilir. Burada 

“meşrûa” ve “meşrûta” haricinde bahsedilen üçüncü grup ise Avrupa hükûmetlerinin, kendi 

maslahatlarına uygun gördükleri ve şahın da onlar ile hareket etmesini istedikleri “meşrûbe” 

grubudur.763 Hacıbeyli’nin üçüncü grup olarak ortaya koyduğu “meşrûbe” ile kastedilenin Avrupa 

sömürgesi taraftarları olduğu açıktır.  

İttihad ve Terakki mensupları ile yakın münasebette bulunan ve özellikle Ömer Naci ile 

birlikte İran meşrutiyetinde sahada faaliyet gösteren Said Selmasi de “meşruâ” ve “meşrûta” 

kavramları üzerinden gerçekleşen fikir ayrımının, istibdat taraftarı İran bürokrasisi tarafından 

çıkarıldığını düşünür.764 Tebriz’de ve Tahran’da gittikçe artan çatışmaların bir “anarşi” görüntüsünü 

ortaya koyduğunu zikretmekle birlikte bunların kimler tarafından çıkarıldığından ziyade hangi yollara 

başvurularak gerçekleştiğinin iyi takip edilmesi gerektiğini belirtir. Ona göre, hiçbir müstebit hürriyet 

vermez. Dâimî olarak umumi fikirleri uyutur ve hürriyet taraftarlarının önüne engeller çeker. Bu 

düşünceyle -komşu devletlerdekileri de taklit ederek- hareket eden İran bürokrasisinin şu ana kadar 

çok başarısı söz konusu olmasa765 da artık yeni politikalar takip etmektedirler. Politikaların ilki, halkı 

Avrupa tebaasına karşı ayaklandırarak özellikle cahil insanları onlara karşı tahrik etmeye sevk 

etmeleridir. Selmasî’ye göre bununla arzulanan, Avrupa devletlerinin İran halkına yönelik hüsn-ü 

zannını ortadan kaldırıp kendileriyle hemfikir olmalarını, meseleye dahil olmalarını ve nihayetinde de 

İran mücahitlerini Rus Kazaklarına ve İngiltere askerlerine kırdırmayı sağlamaktır.766 Diğer politika 

ise yukarıda da zikrettiğimiz halk arasında bir ihtilaf zuhur etmek adına “meşrûa” ve “meşrutâ” 

ayrımının yaratılmasıdır. Bir takım “bî-hamiyet” âlimlerin devletin de tahrikiyle “biz meşrûta değil 

                                                 
761 A. M. İbrahim, “İran”, İrşad, Nu: 96 (24 Mayıs 1907), s. 2.  
762 Ahmed Agayef, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 124 (6 Aralık 1907), s. 2. 
763 Filankes [Üzeyir Hacıbeyli], “Ordan-Burdan – İran’a Dair”, İrşad, Nu: 102 (1 Haziran 1907), s. 4.  
764 Said Selmasî, “İran’a Dair – İran’da Ne Var?”, İrşad, Nu: 103 (1 Haziran 1907), s. 3.  
765 Söz konusu başarısızlığın sebebi halkın direnci olduğu gibi aynı zamanda halktan toplanan vergilerin güvenlik sahalarına 
harcamak yerine konyaklara, şampanyalara ve fahişelere saçılmasıdır. Bkz. Selmasî, agm., s. 3. 
766 Said Selmâsi kaleme aldığı yazısında genel kanaatin aksine İngiltere özelinde Avrupa devletlerinin İran meşrutiyet 
taraftarları ile aynı düşüncede olduğunu savunur. İngiliz askerlerinin hükûmet taraftarı olmalarına, onlara yardımda 
bulunmalarına ihtimal vermez. Bkz. Selmasî, agm., s. 3.  



165 
 

meşruâ talep ederiz” sözlerini serdettiklerini ifade eden Said Selmâsi, bürokrasinin bu hilelerine mâni 

olmak için gerçek âlimlere, matbuata ve cemaate birtakım sorumluluklar yükler:  

“Böyle vakitte matbuatın ve muhterem ulemâmızın vazifesi odur ki ahaliye kandırsınlar 

[inandırsınlar]: O âdemler ki bu gûne işlere sebeptir. Onların maksadı İran’ı ve şeriatı 

mahvetmektir. O cevr şahıslara ‘boykot’ etmek lazımdır. Cemaate lazımdır ki İran’da olan 

ecnebilere hürmet etsinler ki müstebitlerin arzuları gönüllerinde kalıp kurduğu entrikaları 

mahvolsun. Hergâh biz İranlılar bu iki meseleyi nazar-ı dikkate alırsak, artık bürokratyanın bize 

karşı yapacak mühim bir ‘entrika’sı kalmayacaktır.”767  

Hüseyinzâde Ali Bey de Müslüman ve Türk milletlerinin hürriyet ve istibdat problemlerini 

işlediği, özellikle de İran mutlakıyet rejimini eleştirmek adına tefrika olarak kaleme aldığı “Siyaset-i 

Fürûset” başlıklı hiciv dolu edebi eserinde “meşrûa” ve “meşrûta” kavramları üzerinden İran’da 

yaratılan ihtilaflara da atıfta bulunur:  

“Ah! Efendim Ah! Biz bu yolda çalışmadık değil! Üç aydan bundan akdem ne kadar bilerci 

mekkareci, katırcı, eşekçi var ise, doğru yoldan sapıttık. Doğruya, doğru söze düşman ettik. 

Bunlara ‘meşrûta’ ‘meşrûa’ değil dedik ve cümlesini Tahran’ın Tophane meydanında başımıza 

toplayıp oradan meclis-i milli adalethânesinin üzerine kurşun yağdırdık, amma kâr etmedi.”768  

“(…) Var kuvvetinizi sarf edip bu zeminde bir hayli efsunlar okuyup efsaneler uydurduk. Dedik 

ki ey cemaat meşrutiyetin ط’sı ile meşrûiyetin ع’ı arasında dağlar kadar azim bir fark vardır. Biri 

[ebced hesabına göre] 9 diğeri 70’tir. Bunlar arasında tevafuk bulunmadığı âşikârdır. Bu kadar 

büyük bir fırkaya ehemmiyet vermemek ancak 19 rakamındaki dokuza heves etmekten ileri 

gelir… 768F

769 Lakin rüzgâr-ı teceddüdün tesiriyle ahalinin hendeseye, cebre, cebr-i a’lâya heves edip 

ebced hesabını unutmalarından mı, ya nedir mi bu gibi safsatalarla kimseyi kandıramadık. 

Nihayet, bu cihetten fesâd çıkarmak modası geçtiğini anlayarak Babîlerin yakasından el çekip 

yapıştık Zerdüştilerin gırtlağına..” 769F

770  

Eserde Pruşkeviç’in gölgesi ve heyet arasında İran matbuatı hakkında geçen bazı diyaloglar, 

Hüseyinzâde’nin Said Selmâsi ile aynı endişeleri taşıdığını da göstermektedir. Heyetin, “bahtiyar 

memleket” olarak tanımladığı Rusya’da matbuatın nasıl engellendiğine dair Pruşkeviç’in gölgesinden 

tavsiye talep ederken matbuatı konumlandırdığı yer dikkat çekicidir:  

                                                 
767 Selmasî, agm., s. 3. 
768 A. Hüseyinzâde, “Feylaton – Siyaset-i Fürûset”, İrşad, Nu: 18 (12 Şubat 1908), s. 2.  
769 Ofeliya Bayramlı’ya göre buradaki mânâ şudur: Ruhanilerin anayasayı imzalamaktan kaçınmaları halkın ayaklanmasına 
sebep olmuş ve onlar inkılabı harekete geçirerek onun menfaatlerini korumaya çalışmıştır. Hüseyinzâde bu hadiseyi de 
sembollerle ifade ederek, besmeledeki 19 harfe atfen mutlakiyeti müdafa eden ruhanileri 19, inkılapçıları da 9 rakamı ile 
gösterir. 9 aynı zamanda İnkılap komitesinde bulunan azaların sayısıdır. Bkz. Əli bey Hüseynzadə - Seçilmiş əsərləri, s. 543-
44.  
770 A. Hüseyinzâde, “Feylaton – Siyaset-i Fürûset”, İrşad, Nu: 23 (23 Şubat 1908), s. 2.  



166 
 

“Halkın gözünü açıp fikrini tenvir ve tecdid ederek bizim melce ve penahımız olan o köhne 

binalarımızı, güzel uykuya davet eden o karanlık evlerimizi temelinden yıkan şeylerin biri de şu Frenk 

icadı olan dinsiz imansız matbuattır ki uhdesinden bir türlü gelemiyoruz.”771 

Bu sözlere yönelik Pruşkeviç’in gölgesinin İran matbuatı hakkındaki yorumları ise 

Hüseyinzâde’nin, İran matbuatına yönelik yetersizlik eleştirilerini ihtiva eder:  

“İran matbuatı, kalben hürriyet ve terakki taraftarı olmakla beraber, ilimsizliği, vukufsuzluğu, 

beceriksizliği cihetiyle irtica-pesendân için o kadar tehlikeli olmayıp hatta hâletleri bunlar için bir 

az teselli-bahşdır böyle: 

Çünkü bunların yazılarında, ulûm ve fünuna ve bilhassa ulûm-u iktisadiye, ictimâîye ve 

tarihiyeye dair malumat çok az olup, çoğu bağırıp çağırmadan, feryaddan, nâle u figandan 

ibarettir. Çok kere gazetelerin adları da buna delalet ediyor: Feryâd772, Sûr-i İsrafil773, Nida-yı 

Vatan774 ilh. Bu gidişle “Nâle”, “Gerir”, “Garrân” ya “Şîr-i Garrân”, “Vaveyla” hatta “Yaygara” 

namıyla dahi gazetelerin meydan-ı intişara çıkması ihtimalden baîd değildir. İranlıların hangi 

makalelerini ele alsanız mutlak mersiyeye benziyor. Cümlesinde bir ağlamak havası vardır. İran 

muharrirleri her neye dair yazı yazsalar mutlak ağlamak [ve]ya ağlatmaya heves ediyorlar 

diyorlar ki ‘biz ağlamasak kuşlar mı [ve]ya balıklar mı hâlimize ağlayacak!?’ bunlar ‘ağlamayan 

çocuğa meme vermezler’ darb-ı meselini bir fâide-i külliye ittihaz etmişler.  

Lakin atadan babadan kalma bütün köhne darb-ı mesellerimiz gibi bu söz dahi bir intikad-ı selim 

karşısında duramaz.   

Evvelen şarkın usul-u terbiye-i etfâle adem-i vukufundandır ki çocuk ağlamayınca meme 

vermiyorlar. Avrupalılar meme vermeyi bir kaide tahtına alıp asla çocuğun ağlayıp 

ağlamamasına ehemmiyet vermezler. Saniyen unutmamalıdır ki bu darb-i meselde çocuktan yani 

tıfıldan bahs olunuyor. Yoksa gazete muharrirleri [ve]ya sâyir mücahid-i ictimâîler gibi bıyıklı, 

sakallı kocaman âdemlerden bahs olunmuyor!..  

İran muharrirlerinin diğer bir kusuru da budur ki, bunlar bir şahıstan, [ve]ya bir fırkadan [ve]ya 

koca bir heyet-i ictimaiyeden bahsederken haklarında edebe, edebiyata tamamıyla mugayir elfaz-

ı galize istimalinden asla çekinmiyorlar (…)”775 

Ağaoğlu’nun kaleminden çıkan yazılarda da benzer düşünceleri görmek mümkündür.776 Ona 

göre, İran’da birkaç yılın akabinde elde edilen meşrutiyet, her ne kadar tarihin hiçbir döneminde ve 
                                                 
771 A. Hüseyinzâde, “Feylaton – Siyaset-i Fürûset”, İrşad, Nu: 26 (1 Mart 1908), s. 2.  
772 1907 yılında Urmiye’de Mirza Mahmud Hânizade editörlüğünde yarı Farsça yarı Türkçe çıkan haftalık gazete. Bkz. 
Browne, The Press and Poetry…, s. 122.  
773 Mirza Cihangirhân Şirâzî’nin 1907 yılında Tahran’da çıkarmaya başladığı haftalık gazete. Şirâzi’nin akabinde gazetenin 
editörlüğünü Mirza Kasım Han Tebrizî yürütmüştür. Bkz. Browne, age., s. 115-16.  
774 Mecidulislâm Kirmanî tarafından 1906-1907 yıllarında ilk olarak haftalık akabinde de günlük olarak yayınlanan gazete. 
Bkz. Browne, age., s. 148.  
775 A. Hüseyinzâde, “Feylaton – Siyaset-i Fürûset”, İrşad, Nu: 26 (1 Mart 1908), s. 2-3.  



167 
 

yerinde emsali görülmemiş bir kolaylıkla elde edilmiş olsa da bu durum meşrutiyetçileri tembelliğe 

sevk etmemelidir. Çünkü İran’da halihazırda açıkça istibdat taraftarlığı yapan “hainler” ve “kafirler” 

bulunmasa da hissiyatlarını gizleyen ve hürriyet ve adaletperver görünenler söz konusudur. Yakın 

tarihte Eminussultan gibi bir istibdat taraftarının İran’a dönmesini de bu minval üzere değerlendirir. 

Aslında olan, bir hissiyatın vakıada gerçekleşmesidir. Meclis içerisinde çıkan “meşrûta” ve “meşrûa” 

çatışması da Eminussultan’ın Saniüddevle vasıtasıyla çıkartmış olduğu bir nifaktır.777 Ağaoğlu’na göre 

her ne kadar Eminussultan, Abbas Ağa isimli bir İranlı’nın “fedakârâne” hareketiyle öldürülse de ve 

bu durum istibdat taraftarlarını bir ümitsizliğe sevk edip mecburen meşrutiyete biat ettirse de İran 

meşrutiyet sistemi henüz yolun başındadır. Problemler bundan sonra zuhur edecektir. Asıl iş, duvarları 

çürümüş harabe bir binayı yıkmak değil onu yeniden en güçlü bir şekilde ihyâ etmektir. Ağaoğlu 

buradan hareketle, İran’da “meşrutâ” kelimesinin “consitution” ile karıştırılmasını doğru bulmamakta 

ve yüklenen anlamı yanlış kabul etmektedir. O, “consitution” kelimesini semantik bir bakış açısıyla 

yorumlar:  

“Constitution kelimesinin manası bu [meşrutâ] değil; bu kelime Fransa sözüdür. Asıl manası 

tamir, dikmek, bina etmek demektir. ‘Felan tâifenin hükûmeti konstitüsyon usulündedir’ demek 

yani felan taifenin öz umur-u millet ve memleketini özü tamir ve özü bina etmeye ihtiyat ve 

hakkı var demektir. İran milleti konstitüsyon aldı, yani İran milleti özü için ihtiyâr hâsıl etti ki öz 

vekillerinin, öz nümayendelerinin vasıtasıyla umûr-u hükûmet ve milleti tamir etsin.”778 

Ağaoğlu, “constitution” kelimesine yüklenen yanlış anlamın aynı zamanda farklı problemleri 

de beraberinde getirdiğini düşünür. İran’da meşrutiyetin geldiği durum itibariyle artık millet ve 

hükûmetin tamirine başlanması/ıslah edilmesi gerekirken hâlihazırda yapılanlar sadece konuşmaktan 

ibarettir. Henüz üç dört yıl önce “constitution” ve hürriyetin meziyet ve ulviyetinin bilinmediği bir 

dönemde “danışmak/konuşmak” anlamlı ve büyük bir eylem iken artık “constitution” ve hürriyetin, 

ulviliğinin anlaşıldığı ve onlar uğruna canlar ve kanlar verilerek elde edildiği bir vakitte ihtiyaç 

duyulan şey, hürriyet veya constitution üzerine konuşmak değil hürriyet ve adaleti tamir etmek, bina 

etmektir:779 

“Hürriyet, müsavat, adalet denilen şeyler sırf makuliyat değil, bunların bir vücûd-u zâhirîsi, bir 

mahall-i ıtlakı var ki bu vücûd-u zâhirî ile bu mahall-i ıtlakı ile millet doğrudan doğruya hürriyet, 

müsavat ve adalete mâlik olunur, vâlâ [fakat] bu vücûd-u zahirî, bu mahall-i ıtlak olmasa 

                                                                                                                                                         
776 A[hmed] A[ğaoğlu], “İran’a Dair – İran’a Ne Lazımdır?”, İrşad, Nu: 116 (17 Kasım 1907), s. 4.  
777 Ağaoğlu, İran İnkılabı, s. 22.  
778 Ağaoğlu, “İran’a Dair – İran’a Ne Lazımdır?”, s. 4. 
779 “Tahran’da Millet meclisi veya inki Tebriz’de felan gazete hürriyet, adalet ve müsavat baresinde derin, derin âli fikirler 
irad ettiği bir zamanda Makü’de Şucauddevle’ler öz yerlerinde kalıp ahali ile kadimki usul tarzında idare ettikte bu hürriyet, 
adalet ve müsavattan millete ne faide??” Bkz. Ağaoğlu, İran’a Dair – İran’a Ne Lazımdır?”, s. 4. 



168 
 

meşrûta, konstitüsyon anka gibi adı var özü yok bir şey olur. Onda Tahran’da bir meclis değil 

yüz meclis olsun ve yüz meclisler günde bir defa değil yüz defalarca meşrûta, konstitüsyon 

baresinde mübahase ve müzakere etsin İran milleti hür olup adalete, müsavata malik olamaz! Hür 

olup müsavat ve adalete mâlik olan taifenin gerek cemi’-i umûr-u memleket ve kavaid-i saltanatı 

bu üç kelimenin ruhu ile ruhlanıp onlar ile sirişt olsunlar [yoğrulsunlar]”780 

İran’da meşrutiyetin fiiliyata yansımaması veya daha spesifik olarak tam bir kanunun ortaya 

koyulmaması Ağaoğlu için önemli bir problem kabul edilmektedir. Çünkü İran devleti, komşuları 

Osmanlı ve Rusya devletlerindeki gibi herkesin uymakla zorunlu olduğu bir kanuna, nizâma 

meşrutiyetin ilanı öncesinde de sahip değildir. Orada her hâkimin/valinin kendi hükümranlığını 

kurduğu ve halkın haklarını koruyacak bir merciin bile bulunmadığı “keyfe-mayeşâ lâ yus’elu amma 

yef’alu”781 bir sistem câridir. İran devletinde diğer devletlerdekinden daha farklı bir istibdat sistemi 

söz konusudur.782 Meşrutiyetin ilan edilmesine rağmen her şeyin sözde kalarak bir kanunun ortaya 

koyulmaması Şucaüddevle783 gibi hâkimlerin ortaya çıkıp geçmiştekinden daha çok zulümler 

yapmasına neden olacaktır. Buna binaen halkın isyan etmesi ve nihayetinde karışıklık ve inkılap 

arasında yaşamaktan saltanatın bina ve temellerinin yıkılması da muhtemeldir. Bu yüzden Ağaoğlu’na 

göre “meşrûta”nın temel noktası, halka “emniyet-i mal, emniyet-i can ve emniyet-i ırz ve namus 

bahşedip ahaliye itminan” vermektir. Bu da ancak şahtan dilenciye kadar herkesin eşit olduğu, millet 

meclisinin tertip ettiği bir yasa ile olabilecektir. Bu meyanda Avrupa’da usul-u meşrûta ile yönetilen 

Almanya, İngiltere ve Fransa gibi devletlerin yasalarından İran’a yarayan tarafların alınıp İran 

idaresinde uygulanması bir “müşkil” olarak da görülmemektedir. İran halkı da bu sayede yavaş yavaş 

adalet, hürriyet ve müsavatı kendine âdet edinmeye başlayacaktır. Ağaoğlu, İran’da asıl konuşulması, 

tartışılması ve üzerinde durulması gereken mevzunun Avrupa devletlerinden kanunlar alıp 

almamaktan ziyade meşrutiyetten önce idareci olarak bulunan hâkimlerin, meşrutiyetin ilanı 

sonrasında da halen aynı makamlarda bulunmaları olduğunu ifade eder. Emir Bahadır gibi istibdat 

                                                 
780 Ahmed [Ağaoğlu], “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 117 (20 Kasım 1907), s. 3; Benzer bir vurgu için bkz. Aynı yazar, “İran’a 
Dair”, İrşad, Nu: 124 (6 Aralık 1907), s. 2. 
781 Ağaoğlu’nun İran’daki eski sisteme koyduğu bu adlandırma, Enfâl sûresi 23. ayetinden “لا یسئل عما یفعل وھم یسئلون” (O 
[Allah] yaptığından sorumlu değildir, onlar sorumlu tutulacaklardır” iktibastır. Ağaoğlu bu isimlendirmesiyle, İran’da her 
hâkimin/valinin kendilerini konumlandırdıkları yerin din nazariyatından neye tekabül ettiğine bir işaret verdiğini de ifade 
edebiliriz.  
782 “İran’da usul-u keyfe-mayeşâ ve idare-i müstebidde özü bî-kaide ve bî-nizâm idi. Gayri yerlerde bu gûne usul ve idare ile 
dolanan taifeler arasında istibdad bir şahıstan ibaret olup cümle millet, cümle taife o şahsa itaat eder ve bu şahıs bir nev’ 
kaide, nizam koyup bu kaide ve nizamın amale gelmesine nezaret eder. Lakin İran’da usul-u keyfe-mayeşâ bu nev’ değil idi. 
Burada bu usul derebeylik suretini ahz etmiş idi. Zahiren müstebid ve hâkim şah idi ise de bâtınen yüzlerce müstebidler 
yüzlerce müstakil şahlar var idi. Asıl şah ve asıl şahın etrafını tutan, onun inayet ve lütfuna nail olup da hâkimlik unvanını 
kazanmış bâlâca şahlar her ne isterler idiyse ederdiler. Öldürmek ve diriltmek can, mal, ırz ve namus, vatan ve gayri gayri 
bunların heva ve heveslerine fedâ olmakta idiler” Bkz. Ahmet Bey Agayef, “Âlem-i İslâm’a Bir Nazar”, İrşad, Nu: 130 (20 
Aralık 1907), s. 2.  
783 Muhammed Ali Şah’ın önemli valilerinden biridir. Meclisin kapatılması sonrasında Tebriz’de çıkan ayaklanmaları 
bastırmak üzere oraya gönderilmiştir.  



169 
 

taraftarlarının meşrutiyetin ilanıyla birlikte hemen makam ve mevkiden uzaklaştırılmaları yerine 

onların devlet idaresinde hâlâ barındırılmaları, yılanı öldürüp başını sinede beslemeye 

benzetmektedir.784 Ağaoğlu’na göre, meşrutiyet öncesindeki zâlim hâkimler aslında koyun 

görünümüne bürünmüş kurtlardır. Fırsat ellerine geçtiğinde kendi tabiatlarını yine göstereceklerdir. Bu 

yüzden tehlikede olan İran meşrutiyeti için yapılması gereken gayet nettir; meclisin ivedilikle istibdat 

dönemlerinde idareci olarak görev yapanları azledip yerlerine kendilerinin güvendiği ve meşrutiyetin 

en azından kalben taraftarı olan şahısları tayin etmesidir.785  

Haziran 1908’ına gelindiğinde şahın meclisi bombalatıp, encümenler de dahil binlerce kişiyi 

öldürtüp786 meşrutiyeti askıya alması yukarıdan itibaren ortaya koyulan bütün endişelerin bir tezahürü 

görülerek, karşılaşılan vaziyetin beklenen bir durum olduğuna da işaret edilmektedir. Fakat burada 

önemle altı çizilen ısrarla üzerinde durulan, şahın meclise/anayasaya/hürriyete yönelik saldırısında 

İranlı meşrutiyet taraftarlarının kanları ve canları pahasına koruma çabalarıdır. Ağaoğlu, meclisin 

bombalanması sırasında dökülen kanların, sadece kendisinin değil birçok erbab-ı kalemin düşünce ve 

görüşlerinin tamamen değişmesine etken olduğunu zikreder. Bunu İrşad gazetesinin son sayılarında 

kaleme aldığı yazılarına vermiş olduğu “Ye’s mi Şe’if mi” başlığı ile de gösterir. Her ne kadar arzu 

edilen bir durum olmasa da meclisi korumak adına dökülen kanlar, “tekâmül” yolunda ciddi adımlar 

olarak görülmektedir. Çünkü artık millet “akide ve meslek yolunda ölüme hazır” bir hâl almıştır. Bu 

da o milletin ölümüne değil diriliğine işaret etmektedir. Asıl kıymetli olan “bir tâcidârın ulviyet-i 

kalbi” sayesinde “bahş ve ita” olunan hürriyet değil “kesb” edilen hürriyettir.787 Bu noktada 

Ağaoğlu’nun vermiş olduğu misal Fransız ihtilali sonrasında Avrupa’nın yaşamış olduğu “tekâmül” 

sürecidir: 

“İşte Avrupa tarih-i ahrârânesine sathî de olsa attığımız bir nazardan istinbat olunacak netice 

budur ki bir milletin arasında harekât-ı ahrârâne ve usul-i meşrûta gökten düşme bir şey olmayıp 

millet-i mezkûrenin efkâr ve hissiyatının tebdilât ve tağyiratı sayesinde ve tabakat-ı ahâli 

meyânında zuhur etmiş kavânin, tekâmül ve tenevvu’ gücü ile neşv ü nemâ ederler.”788 

                                                 
784 Ahmed Agayef, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 124 (6 Aralık 1907), s. 2.  
785 Ahmed [Ağaoğlu], “İran’a Dair”, İrşad, S. 117 (3 Kasım 1907), s. 3.  
786 Tahran’dan Bakü’ye gelen iki tacir İrşad gazetesine gelerek İran’da meclisin bombalanmasıyla neticelenen olayları bizzat 
müşahade ettikleri ve bunları gazeteyle paylaştıkları beyan edilir. Söz konusu beyanatlarına göre, yaşanan hadiselerde asker 
hariç ölen insanlarının sayısı tam olarak bilinmemekle birlikte 2000 ile 6000 arasında farklı sayılar söylendiği 
aktarılmaktadır. Bkz. “İran İğtişaşına Dair – Göz ile Görüşmüş Hâdiseler”, İrşad, Nu: 95 (25 Haziran 1908), s. 2.  
787 Ahmed Agayef, “Ye’s mi Şe’ef mi! [-I]”, İrşad, Nu: 88 (15 Haziran 1908), s. 1.  
788 Ahmed Agayef, “Ye’s mi Şe’ef mi [-III]”, İrşad, Nu: 93 (22 Haziran 1908), s. 1; Ağaoğlu’nun Avrupa özelinde gösterdiği 
örnek ekseriyetle Fransız ihtilali sonrasında Fransa’daki yaşanan süreçlerdir. Detaylı bilgi için bkz.  Ahmed Agayef, “Ye’s 
mi Şe’ef mi [-II]”, İrşad, Nu: 90 (18 Haziran 1908), s. 2.  



170 
 

Meclisin bombalanması ve binlerce insanın kanının dökülmesi İran tarihi açısından elim bir 

hadise olarak telakki edilse de İran halkının fiilî muhalefet direnci bir “şe’ef [sevinç, mutluluk” kabul 

edilmektedir. Bir nevi mutluluğa sevk eden bu duruma yüklenen dinî anlam da oldukça dikkat 

çekmektedir. Şah ve taraftarları Yezid ve Şimr bin Zi’l-Cevşen’lere, meşrutiyet taraftarları Hz. 

Hüseyin ve Habib b. Mezâhir’lere ve son olarak da meclisin bombalanması Kerbelâ hadisesine 

benzetilmekte ve ilişkilendirilmektedir.789 Yezid ve Şimr bin Zi’l-Cevşen’in Hz. Hüseyin’i şehit 

etmeleri akabinde “hakikat-i âlem-gîri”790 de unutarak artık kendilerinin zevk ve sefahat içinde 

yaşayacakları, kimsenin onların saadetine engel olamayacağı düşüncesine kapıldıkları 

zikredilmektedir. Ağaoğlu bu noktada, Hz. Hüseyin’in beden ve başı cansız kalsa da “hakikat-i 

hüseyniye” “ruh-u hüseynî”nin zîhayat olduğunu ifade etmekte ve zahiren mağlup, bâtınen galip olan 

“hakikat-i hüseyniye”nin “insanı secdegâh-ı melâike ettiren cevher-i insaniyetten ve bu yolda candan, 

maldan, dünyadan izzet ve şevketinden geçtiren hak ve hakkaniyet-perestlikten” ibaret olduğunu 

ortaya koymaktadır. Ona göre, İran’da son günlerde yaşananlar da aslında Kerbelâ vakasının bir 

tekrarıdır.791 

Ağaoğlu bu metninde meşrutiyetin, meclisin yahut diğer bir ifadeyle kanûn-i esâsînin dinî 

temellendirmelerini tıpkı İranlı müçtehitler gibi792 Şii tarihinin en önemli olayı olarak kabul edilen 

Kerbelâ hadisesi üzerinden yaparak, söz konusu olaylarda meşrutiyet taraftarlarını mezbep ve din 

üzerinden hem teselli etmekte hem de ileriye dönük olarak açıkça müjdelemektedir. Ağaoğlu’nun bu 

söylem tarzı Kafkas Türkleri’nin ekseriyetinde görülen benimsenen ve kullanılan bir üslup olmuştur. 

Dinî olarak kendilerini daha yakın hissettikleri İran’ın siyasi gelişmelerini, milliyetçilik bakımından da 

irtibat kurarak değerlendirmeleri farklı bir muhalif söylemi ortaya çıkarmıştır. Onların İran’a yönelik 

ekseriyetle müspet tavırlarını, yaklaşımları hiç şüphe yok ki II. Meşrutiyet sonrasında Osmanlı’dan 

İran’a bakışta önemli bir etken olmuş ve dinin yanında milliyet üzerinden de yeni bir paydaşlık kurma 

girişi söz konusu olmuştur. İlk iki bölümde ele alınan her iki muhalif grubun İran Meşrutiyeti’ne 

yönelik ortak tavırlarının, özellikle İran münasebetleri konusunda Osmanlı idaresine yönelik 

iddialarının siyasi amaç doğrultusunda ortaya konulan düşünceler olduğu, Osmanlı idaresinin söz 

konusu dönemdeki siyasetini yakından incelemekle daha iyi anlaşılacağı şüphesizdir.  

 

                                                 
789 Ahmed [Ağaoğlu], “Rey ve Kerbela”, İrşad, Nu: 95 (25 Haziran 1908), s. 1. 
790 Burada, “hakikat-i âlem-giri” olarak Bakara Sûresi 154’te yer alan “ َامَْوَاتٌۜ  بَلْ احَْیَٓاءٌ وَلٰ كِنْ لاَ تشَْعرُُون  ِ  ”وَلاَ تقَوُلوُا لِمَنْ یقُْتلَُ ف۪ ي سَب۪ یلِ �ّٰ
(Allah yolunda öldürülenler için “ölüler” demeyin. Hayır, onlar diridirler. Fakat siz bilemezsiniz) ayet-i celîlesine yer verilir.  
791 “Bin iki yüz yıl evvel âlem-i İslâm’ı titreten vaka-i Kerbelâ heman o belâlı Kerbelâ vakası ile alakadar olan Tahran’da bir 
nice gün bundan akdem tekrar olunmadı mı?! (…) Dikkatle mütalaa buyurunuz. Zamanemiz bir taraftan Yezid ve Şimr’ler ile 
öbür taraftan Peygamber’in koca sahabesi Habib bin Mezahiri, bin iki yüz yıl bundan akdem olan Yezid ve Şimr’leri ve 
Habib bin Mezâhir’leri ile mukabele ediniz! Bu mukabeleden netice nedir?” Ağaoğlu, “Rey ve Kerbela”, s. 2.  
792 Bkz. Bu çalışma dipnot 162. 



171 
 

  

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

OSMANLI İDARESİNİN İRAN MEŞRUTİYETİ’NE YÖNELİK SİYASETİ 

1. Yıldız’dan Gülistan’a; II. Abdülhamid’in İran Şahları ile Münasebetleri 

Osmanlı ve İran arasında asırlardır süren hâkimiyet kurma mücadeleleri, sınır kavgaları ve 

mezhep çatışmaları zaman zaman devletleri savaş meydanlarında karşı karşıya getirse de XIX. 

yüzyılda her iki devlette ağırlık kazanan modernleşme hareketleri, merkeziyetçilik düşüncesi 

beraberinde diplomatik ilişkileri getirmiş nihayetinde de üst düzey ziyaretlerin yapıldığı bir 

yakınlaşma dönemine sevk etmiştir. Bunda hiç şüphesiz sanayi devrimi sonrasında iyice yaygınlaşan 

sömürgecilik tehditlerine karşı birleşme (ittihad), jeopolitik güç kazanma düşüncesinin de önemli bir 

etken olduğu vurgulanmalıdır. Bu süreç aynı zamanda asırlardır süren Sünni-Şii çatışmasını, 

yakınlaşmaya götüren dönemin de bir başlangıcı olmuştur. 1870 yılından itibaren Osmanlı’da İttihad-ı 

Osmanî siyasetinin İttihad-ı İslâm politikalarına doğru yönelmesi bu sürecin en önemli dönüm noktası 

olmuştur.793 

1872 yılında Tahran Sefareti fevkalade orta elçilik unvanı Eşref Paşa’ya tevcih olunduğunda 

dönemin İran şahı, Nasirüddin Şah’a gönderilen nâme-yi hümâyunda bunun “beyne’d-devleteyn 

teyemmünen müstekar ve payidar olan münâsebât-ı hakîkanın yevmen fe yevmen tezâyüd etmesi arzu-

yi halisânesiyle” gerçekleştirildiği bildiriliyordu.794 Her ne kadar askeri alanda başarılı bir geçmişe 

sahip olsa da795 İran hususunda böyle bir isteği karşılayacağı düşünülen Eşref Paşa’yı farklı kılan 

neydi?! Resmi kayıtlarda herhangi bir detay verilmese de ilk akla gelen, Paşa’nın düşünce dünyasıdır. 

Kaleme aldığı Pâk-i Divân-ı- Eşrefü’ş-Şuarâ’sında (İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1278) Hz. Ali ve Hz. 

Hüseyin hakkında methiye ve mersiyeler kaleme alması, “Namık” mahlasını verdiği Namık Kemal’e 

yazdığı mahlasnâmesinde “Muhibb-i [âl-i] abâ” olduğunu zikretmesi796 onun neden bu görev için 

tercih edildiğine dair en azından bir kanaat oluşturmaktadır.  

                                                 
793 İsmail Kara, Müslüman Kalarak Avrupalı Olmak, s. 180-181.  
794 BOA, A.}DVN.NMH./20-10 (23 Şevval 1288); Eşref Paşa’nın sefirliği hakkında kaleme alınan iradede Tahran sefaretinin 
bir müddetten beri maslahatgüzarlık ile idare edilmesi “şeref-i sefaretçe hafif görünmekte olduğundan” sefir tayininin elzem 
olduğu belirtilmiştir. BOA, İ.HR./253-15013 (12 Şevval [1]288).  
795 Biyografisi için bkz. İbnülemin Mahmut Kemal İnal, Son Asır Türk Şairleri, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, C. I, s. 331-
333; Alim Kahraman, “Eşref Paşa, Mustafa”, DİA, XI/475-476.   
796 İbnülemin, Son Asır Türk Şairleri, C. I, s. 333; Divanına ise şu dizeler ile başlıyordu; 



172 
 

Eşref Paşa’nın İran’daki görev süresi bir yılı bulmasa da kısa süre içerisinde gerçekleştirdiği 

diplomatik faaliyetler iki devlet münasebetleri bakımından oldukça kıymetlidir. 1873 yılında 

Nasirüddin Şah’ın -ilk olmak bakımından da mühim- Avrupa seyahatinin Osmanlı ayağı Eşref Paşa 

üzerinden görüşülmüştü. Dönemin İran sadrazamı, Nasirüddin Şah’ın Avrupa seyahat rotasını797 

İran’daki mukim sefirlere iletmesiyle, Eşref Paşa söz konusu haberi Hariciye Nezareti’ne ulaştırmış, 

bunun üzerine de bir nevi resmî davet olarak şahın Dersaadet’e ziyarette bulunmasının “mahzuziyet-i 

seniyyeyi istilzam edeceğinin” sefaret aracılığıyla sadrazama bildirilmesinin uygun olacağı 

kararlaştırılmıştır.798 Kararın “musâfat-ı mevcûde-i devleteyne muvâfık” olarak belirtilmesi de iki 

devletin söz konusu dönemdeki yakınlaşmasına dair önemli bir emâre idi. Eşref Paşa’nın sadrazama 

resmî davet mektubunu iletmesi sonrasında şah tarafından makamına davet edilmesi, İran cephesinden 

de bu ziyaretin önemsendiğini göstermektedir. Eşref Paşa, şahın bu ziyarete nasıl baktığını şu 

sözleriyle aktarmıştır:  

“Şah-ı müşarünileyh seyahat-ı mezkûreden ve sadr-ı İran tarafına edilen ber-vech-i mâruz 

tebligat-ı aliyyeden bahs açarak zât-ı hazret-i hilafetpenâhi ile öteden beri mülâkat arzusunda 

bulunduklarını beyanıyla işbu seyahatlerinde icrâ-yı arzusuna muvaffak olacaklarından dolayı 

felka’l-gâye memnun olduklarını ve mülâkat-ı mezkûrenin yek-cihet-i tarafeynin bir kat daha 

tekîdine vesile olacağı ifade buyurmuşlar”799   

İki devlet arasındaki ittihat ve ittifakın artmasıyla “muvâlât-ı mevcûde”nin gün be gün 

artacağı ve bunun da aradaki tüm ihtilafları ortadan kaldıracağına dair şahın beyanlarını da nakleden 

Eşref Paşa, Osmanlı’da da benzer hislerin taşındığının şaha iletildiğini aktarmıştır.  

Söz konusu görüşmede dikkat çeken hususlardan biri ise şahın, Eşref Paşa’ya bu ziyaret 

vesilesiyle Mekke-i Mükerreme’ye de gitme düşüncesini ne suretle gerçekleştirilebileceğini, seyahat 

yollarının güvenliğini sormasıdır. Eşref Paşa, söz konusu suallere cevap verse de görüşme sonrasında 

yaptığı tahkikat ve edindiği gizli bilgilere binaen aslında şahın Mekke’yi ziyaret niyetinin arka 

planında başka düşünceler olduğunu belirtir. Şahın, Mekke’yi ziyaret düşüncesini izhar etmesi, 

Avrupa seyahatine “nazar-ı hoşnûdî ile bakmayan ulema ve müçtehidin tatyib-i hatırları için derpiş 

olunmuş bir tedbir”den ibarettir. İran’da ekonomik olarak problemlerin, kıtlığın yaşandığı bir 

dönemde, Reuter İmtiyazının gölgesinde şahın Avrupa’ya gidişi elbette büyük tepkilere yol 

                                                                                                                                                         
     “Yâ Rab be-Muhammed ü Alî vü Zehrâ             Pûşîde kılup âsitân-ı afvundan  
       Yâ Rab be-Hüseyn ü Hasen ü âl-i abâ              İsyânumı urma yüzüme rûz-i cezâ” 
797 Tahran Sefareti’nin hariciye gönderdiği telgrafa göre, Petersburg’tan başlayacak seyahat sırasıyla Berlin, Viyana, Paris, 
Londra’yı dolaştıktan sonra İtalya üzerinden Dersaadet’e ulaşıp oradan da Tiflis yoluyla İran’a dönülmesiyle 
neticelenecektir. Bkz. BOA, İ.HR./256-15276 (21 Ağustos 1872)  
798 Söz konusu karar hakkında Tahran Sefaretine gönderilen yazı için bkz. BOA, HR.MKT./761-45 (18 Recep 1289) 
799 BOA, İ. HR./257-15372.  



173 
 

açmıştır.800 İşte bu noktada şah, en iyi savunma yöntemi olarak düşündüğü din üzerinden tedbir 

almaya çalışmıştır. Bu hareketle bir nebze olsun ulemanın tepkisini azaltabileceğini düşünse de bunun 

çok karşılığı olmadığı, ulemanın her geçen gün merkezi idareye karşı artan tepkisinden 

anlaşılmaktadır.801 Her türlü tepkilere rağmen gerçekleştirilen bu seyahatten şahın yine de memnun 

kaldığını, kaleme aldığını seyahatnâmesinden öğrenmek mümkündür.802  

1876’da II. Abdülhamid’in iktidara gelmesi akabinde İttihad-ı İslâm politikasının daha 

merkezi bir konum alması, İran’la irtibatları daha da artırmış, ittihat ve ittifak vurgularının daha çok 

duyulmasını sağlamıştır.803 Ocak 1877’de Tahran Büyükelçisi Münif Bey’in Maarif Nezareti’ne 

getirilmesi, ilk kez II. Abdülhamid idaresi döneminde İran’a en üst düzey memur atama durumunu 

ortaya çıkarmıştı. Münif Bey’den boşalan makama daha önceden de Tahran Sefareti’nde görev yapan, 

bölgeyi ve siyaseti iyi bildiği düşünülen Haydar Efendi getirilse de yaklaşık beş ay (Haziran 1877 – 

Kasım 1877) sonra sunduğu istifasıyla Tahran’da tekrar bir büyükelçilik sorunuyla karşılaşılmıştır. Üç 

aylık bir aradan sonra ise “Devlet-i Aliyye ve İran devleti beyninde câri olan musâfat ve müvâlatın bir 

kat daha te’kîdi” için ehliyet ve kabiliyet bakımdan “hâtıra gelenlere müreccah” olan Varna 

mutasarrıfı Fahri Bey, yedi yıl sürecek olan büyükelçilik görevine atanmıştır.804 Fahri Bey’in, 

Tahran’da göreve başlamasından itibaren iki devlet arasında devam etmekte olan “hubb u muvâlât ve 

müsâlemâtın üs ü esâsî-i kaviyesi bulunan ittihad-ı İslâm’ın derece-i âlâya îsali zımmında” her türlü 

girişimlerde bulunduğu ve bu amaca uygun düşen faaliyetlerden geri durmadığı beyanı805 bölgedeki 

siyasete dair en açık ifadelerdir.  

                                                 
800 1872 yılında bir İngiliz vatandaşı Baron Julius von Reuter’e verilen ve Reuter İmtiyazı olarak adlandırılan bu anlaşmada, 
yetmiş yıllığına İran’ın tüm doğal kaynaklarını çıkarıp işletme, tarımsal faaliyetleri yürütme, demiryolu ve posta teşkilatı 
kurma ve banka tesis etme hakkı tanınmıştı. Gerek bölgedeki hâkimiyetini azaltması bakımından Rusya’nın baskıları ve 
gerekse maddi olarak kayıp yaşayacağını düşünen ulemanın sert muhalefeti imtiyazın belirlenen süreden erken (1889) iptal 
edilmesine yol açmıştır. Dönemin İran sadrazamı, şahın Avrupa’ya ziyaretinde önemli bir rol oynayan Mirza Hüseyin Han 
Sipehsalar ile ulema arasında bu süreçte ciddi mücadeleler gerçekleşmiştir. Sipehsalar, Mirza Ali Kani gibi bazı müçtehitleri 
stokçuluk yapmakla itham ederek onların güçlerini kırmaya çalışırken, Kani de Sipehsalar’ı Batılılaşma faaliyetleri, 
imtiyazlar sebebiyle dinsizlikle itham etmekte ve azledilmesi gerektiğine dair fetva vermekte idi. Nasirüddin Şah’ın ilk 
Avrupa seyahati ile başlayan ulema muhalefeti hakkında geniş bilgi için Algar’ın eserine başvurulabilir. Bkz. Hamid Algar, 
Religion and State in Iran…, s. 169-183.  
801 Nikki R. Keddie, “The Roots of the Ulama’s Power in Modern Iran”, Scholars, Saints and Sufis Muslim Religious 
Institutions in the Middle East since 1500, ed. Nikki R. Keddie, Berkeley: University of California Press, 1972, s. 214-215. 
802 Arşiv vesikalarında bu seyahatnamesinin bir nüshasının, padişaha iletilmek üzere Tahran Sefaretine teslim edildiği 
görülmektedir. Bkz. BOA. İ.HR./265-15914 (10 Safer 1291). Nasirüddin Şah’ın seyahatnâmesindeki İstanbul gözlemleri 
hakkında bkz. Turgay Şafak, “Kaçar Şahlarının Seyahatnâmelerinde İstanbul”, Geçmişten Günümüze Seyahat Edebiyatı 
Bildirileri, İstanbul: Kitabevi, 2019, s. 161- 170; Mabeyn başkâtibi Mehmet Âtıf Efendi’nin şahın ziyaretine dair gözlemleri 
için bkz. Hâtıra-i Âtıf, (haz. Nurettin Gemici-Hikmet Toker), İstanbul: TBMM Milli Saraylar Yayını, 2016, s. 115-116.  
803 II. Abdülhamid döneminde önemli bir politika hâline getirilen İttihad-ı İslam bir diğer ifadeyle Panislamizm’in İran ile 
ilişkilerde nasıl kullanıldığı iki devleti münasebetlerine nasıl yansıdığı konusunda geniş bir çalışma için bkz. Akın Kiren, “II. 
Abdülhamid Dönemi Pan-İslâmist Uygulamaları Ekseninde Osmanlı-İran İlişkileri”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul: 2017.  
804 BOA, İ.HR/276-16787 (14 Şubat 1878)  
805 Göreve başladığı senenin Ramazan ayında İran’da devletin en üst kademelerinden memurlarına, şehzadelerden ulema ve 
müçtehitler gibi toplumun ileri gelenlerine kadar birçok sınıf iftarlara davet ediliyor ve ittihad-ı İslâm siyasetine dair vurgular 
yapılıyordu. Fahri Bey’in vermiş olduğu bir iftar daveti hakkındaki raporu için bkz. BOA, Y.A.HUS./159-86 (12 Eylül 



174 
 

Nasirüddin Şah’ın ilk kez 1873’te ve akabinde 1878 ve 1889’da gerçekleşen Avrupa 

ziyaretleri Osmanlı ile kurulacak ittihat ve ittifak için bir vesile olarak görülse806 de ekseriyetle bu 

seyahatler Rusya ve İngiltere’nin bölgede imtiyazlar kazanmaları ile sonuçlanmıştır. Bu sebepledir ki 

yüzyılın sonuna doğru gelindiğinde II. Abdülhamid idaresi, 1896’da babasının vefatı akabinde tahta 

geçen Muzafferüddin Şah’ın Avrupa ziyareti öncesinde bir heyet göndererek şaha imtiyaz nişanı 

sunmakta807 ve seyahatine İstanbul’dan başlamasını teklif etmekteydi.808 Heyetin öncülüğünü yapan 

Mehmed Rebiî Paşa’nın ziyarete dair kaleme aldığı layihalar bu konuda önemli bilgiler ihtiva 

etmektedir. Söz konusu layihalarda şah ve dönemin hariciye nazırı, aynı zamanda uzun seneler 

İstanbul’da İran sefirliği yapmış Muhsin Han ile görüşmelerini de aktaran Rebiî Paşa, dönem 

siyasetine dair bazı önemli ipuçları da sunmaktadır. Yaptığı görüşmelerde ekseriyetle üzerinde durulan 

konu Osmanlı topraklarına saldırmak için birkaç zamandır Osmanlı-İran sınırında toplanan 

Ermenilerdir.809 Rebiî Paşa, çoğunluğu Rusya üzerinden gelen Ermenilerin faaliyetlerinin 

engellenmesi hususunda hem Muzafferüddin Şah’tan hem de Muhsin Han’dan Osmanlı’yla birlikte 

hareket edecekleri sözü alsa da “İrânilerin icraatları tahkik edildiği ve ef’âlleri dürbin-i hakikatle 

sencîde-i nazar-ı tedkik kılındığı halde akvâl ve mevaîdleriyle ef’âl ve icraatları yekdiğeriyle kâbil-i 

tevfik” olmaması hasebiyle bazı endişelerini ve kanaatlerini payitahta açıkça iletmekteydi:   

“Memâlik-i İraniyye her türlü tanzimat ve tensikattan külliyen mahrum ve muamelatta dahi 

müçtehid ve ahund nâmında olan mollaların reylerine bağlı olduklarından hükûmet-i İraniyye ile 

bir vifâk-ı tâm husûlünden ecânibe karşı saltanat-ı seniyye-i hilafet-penâhîlerince bir faide-i 

ciddiye husûlü pek de me’mûl değildir. Şu kadar ki memâlik-i İraniyye ile memâlik-i mahrûse-i 

şahanelerinin hem-civar olması ve İran ahalisinin her türlü teşvikâta alet olacak tıynet ve 

cibillette bulunması hasebiyle memâlik-i mahrûse-i şahanelerinde gavail ihdas ettirmemek ve 

                                                                                                                                                         
1878); Fahri Bey göndermiş olduğu raporlarında ayrıca Atebât-ı Âliye Muharrem etkinlikleri dolayısıyla yapılan 
programlarda İranlı hacılara gösterdiği kolaylıklar sebebiyle II. Abdülhamid’e dualar edildiği de görülmektedir.  
806 Dönemin Osmanlı gazetelerinden, idareye yakınlığı ile de bilinen Basiret, küçük problemler bulunsa da Osmanlı ve İran 
arasındaki dünyevi (sınır) ve uhrevi (İnnemel mu’minune ihvetun) rabıtaların, söz konusu devletler beyninde ittihat ve ittifakı 
lüzumlu kıldığını belirtir. Bu bakımdan şahın ziyaretinin de buna vesile olacağını ortaya koyar. Bkz. “Devlet-i Aliyye ve 
İran”, Basiret, Nu: 988 (16 Temmuz 1289), s. 1-2.   
807 XIX. ve XX. yüzyılda Osmanlı ve İran idaresi arasındaki hediyeleşmeler ve nişan takdimleri hakkında yapılan bazı 
çalışmalar için bkz. Akın İken, “Osmanlı-Kaçar Münasebetlerine Nişânlar Üzerinden Bakmak: II. Abdülhamid Dönemine 
Dair Bir Deneme”, OTAM, S. 45 (2019), s. 147-185; Fehminaz Tokmak, “19. Yüzyılda ve 20. Yüzyılın Başlarında Osmanlı 
ve İran Devletleri Arasındaki İyi Münasebetlerin Göstergesi Olarak Hediyeler ve Nişanlar”, Modern İran Tarihi – Kaçar 
Hanedanı’ndan İslam Devrimi’ne, ed. Osman Karacan, İstanbul: Selenge Yayınları, 2021, s. 291-283.  
808 Mehmed Rebiî Paşa, Mazhar Bey ve yeni Tahran Sefiri Şemseddin Bey’den oluşan heyetin, Muzafferüddin Şah’a devlet 
nişanı takdim ettikleri İran programı Nejat Göyünç tarafından mufassal olarak kaleme alınmış, Mehmed Rebiî Paşa’nın bu 
seyahate dair raporları da bu çalışmada neşredilmiştir. Nejat Göyünç, “Muzafferüddin Şah ve II. Abdülhamid Devrinde Türk-
İran Dostluk Tezahürleri”, İran Şehinşahlığı’nın 2500. Kuruluş Yildönümüne Armağan, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 
1971, s. 137-193.  
809 İran’ın Ermenileri Osmanlı’ya karşı bir müttefik olarak gördükleri ve zaman zaman kışkırttıkları hususu Nasirüddin Şah 
döneminde de iki devlet arasındaki önemli meselelerden biri olmuştur. Osmanlı tebaasından Dadyan ailesi mensubu Vahram 
Dadyan’a İran tarafından hediyeler sunulması ve kendisinin de İran hizmetine girmek istemesi Osmanlı idaresi tarafından son 
derece rahatsız edici bir hadise olarak kabul görmüş ve bu konuda müzakereler söz konusu olmuştur. Bkz. Akın Kiren, “II. 
Abdülhamid Dönemi Pan-İslâmist Uygulamaları Ekseninde Osmanlı-İran İlişkileri”, s. 237-238.   



175 
 

bahusus şekâvet ve ifsadâta mahal verdirmemek üzere İran ile yalnız münâsebât-ı hasene-i hem-

civarîde bulunularak başka türlü bir ittihad tesisi cihetine gidilmemesini menâfi-i mukaddese-i 

saltanat-ı seniyyelerine daha muvafık gibi zan etmekte ve bu suretle idare-i maslahat edildiği 

takdirde İran memâlikinde yekdiğeri aleyhine gayret-i rekâbetkârâneden bir an hâli kalmayan 

Rusya ve İngiltere’ye dahi ser-rişte verilmemiş olacağını itikad etmekteyim.”810  

Paşa’nın, Ermeniler meselesindeki taleplerinin karşılıksız kaldığını yahut görmezden 

gelindiğini Muzafferüddin Şah’ın 1902 yılında sağlık problemleri nedeniyle gerçekleştirdiği ikinci 

Avrupa seyahatinde görmek mümkündür. Söz konusu tarihte Paris Sefiri bulunan Salih Münir Paşa’ya 

Yıldız’dan gönderilen mektupta, Rusya ve Osmanlı’dan çıkan Ermeni komitacılarının İran’a kabul 

edilmesi ve hudutta iskanlarına izin verilmesi hususunda şahtan talepte bulunulacağı istihbaratı 

aldıkları, bazı İranlı devlet adamlarının da Ermenilere açık destekte bulundukları ve hatta Osmanlı 

tebaasından bulunan bazı komitacı Ermenilere Şir-i Hurşid nişanı verildiği bildirilmekte, bu sebeple 

kendisinden Contrexeville Kaplıcası’nda bulunan şah ile bu hususu görüşmesi emredilmekte idi.811 

Münir Paşa, bu emir üzerine yaptığı görüşmesinde gerek sadrazam Atabek-i Azam’ın812 gerekse 

Muzafferüddin Şah’ın, padişahın talebini son derece olumlu karşıladığı ve bu minval üzere Tahran’a 

telgraf çekilmesini emrettiğini aktarmaktadır.813 Lakin II. Meşrutiyet hareketlerinin yaşandığı 

dönemlerde Ermeni komitacılarının İran üzerinden gerçekleştirdikleri faaliyetler göz önüne 

alındığında, şahın bu tavrında iyi niyetli olmadığı ve hatta Ermenileri Osmanlı’ya karşı bir tehdit 

olarak kullandığı ifade edilebilir.   

Rebiî Paşa’nın, yukarıda zikredilen İran’a güvensizlik meselesi, II. Abdülhamid’in bölge 

siyasetindeki etkenlerinden biri olarak zikredilebilir. Söz konusu dönemde İran tehdidine karşı bir 

taraftan Irak’taki Şii ulema ön plana çıkartılırken Rusya ve İngiltere tehditlerine karşı ise İran’la ittihat 

ve ittifak düşüncesi ileri sürülmekteydi. Bu açıdan XX. yüzyılın başında Muzafferüddin Şah’ın 

İstanbul’da ağırlanmak istenmesi, bu siyasetin bir neticesi olarak rahatlıkla okunabilir. Osmanlı 

basınında Muzafferüddin Şah’ın İstanbul’u ziyareti “menâfi-i kudsiyye-i İslâmiyyeye müteallik nice 

                                                 
810 BOA, Y.EE./63-40 (28 Nisan 1314)  
811 Salih Münir Paşa, söz konusu mektup üzerine Şah ile gerçekleştirdiği mülakata hatıralarında yer vermektedir. Bkz. Salih 
Münir Paşa [Çorlu], Geçmiş Zamanlar – II. Abdülhamid Devri Osmanlı Diplomasisi, İstanbul ve Paris Hatıraları, haz. Ali 
Birinci – Selma Günaydın, Ankara: TTK Yayınları, 2015, s. 356-358. (Bundan sonra Geçmiş Zamanlar…) 
812 1885’ten “hürriyet fedâisi” Abbas Ağa tarafından vurularak öldürüldüğü 1907 tarihine kadar üç farklı dönemde yaklaşık 
17 yıl sadrazamlık görevi yapan, İngiltere’ye Tömbeki imtiyazı, Ruslara borçlar karşısında gümrük gelirlerinin verilmesi gibi 
İran’da yabancı devletlere verilen imtiyazlarda başrol oynayan, meşrutiyet hareketinde istibdadın sembol isimlerinden biri 
kabul edilen Atabek-i Azam Mirza Ali Asgar Han Eminussultan’ın, Münif Paşa nazarında “hamiyetli, dirayetli ve gerek 
kendi milletinin ve gerek bizim hayır ve selametimizi arayan ve ecnebilerin her tatlı sözlerine inanmayan ve müdahalelerine 
nüfuzlarının revacına yol açmak istemeyen âkil ve hamiyetli bir devlet adamı” olarak görülüp oldukça övülmesi dikkat çeken 
bir husustur. Bkz.  Salih Münir Paşa, Geçmiş Zamanlar…, s. 356.  
813 Münir Paşa’nın Şah ile yaptığı mülakat neticesinde Ermenilerle ilgili hususu “dil-hâh-ı âlî ve emr u ferman-ı padişahiye 
muvafık olarak” hallettiğine dair Yıldız Başkitabet Dairesi’ne gönderdiği şifreli telgraf için bkz. BOA, Y.PRK.EŞA./41-2 (11 
Ağustos 1902).   



176 
 

netâyic-i müstahsene hâsıl edeceği” şeklinde yorumlanırken814 Avrupa ve Amerika basınında ziyaret 

öncesi ve sonrasında “Is Islam Revining”815 “The Growht of Islamism”816 yazıları neşrediliyor ve II. 

Abdülhamid politikası olarak zikredilen Sünni-Şii yakınlaşmasına dikkat çekiliyordu. Paris’in önemli 

gazetelerinden Le Temps 2 Ekim 1900 tarihli sayısının ilk sayfasında, bu ziyaretin önemine işaret 

ederken tüm Sünnî Müslümanların (Musulmans orthodoxes) gözünde Peygamberin halifesi olarak 

kabul edilen bir Sultan ile Hz. Ali’nin evinin tahrip edilmesinden ve Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in 

katledilmesinden bugüne İslâm dünyasını ikiye bölen büyük ayrılığın temsilcisi görülen bir Şah’ın bir 

araya geldiği bu buluşma, İslâm dünyasında büyük bir tesire sahip olacağı şeklinde 

değerlendirilmekteydi.817  

Osmanlı’nın, şahı yanına çekme politikasının benzerini bölgede hâkimiyet kurmak isteyen 

İngiltere siyasetinde de görmek mümkündür. XX. yüzyılın başında İngiltere’nin Tahran Sefareti 

Sekreterliği akabinde Maslahatgüzarlığı görevlerini icra eden Evely Grant Duff, Nisan 1906’da 

Dışişleri bakanı Edward Grey’e, Tebriz Başkonsolosu Wratislaw’ın da tavsiyelerini içeren bir yazı 

göndermekte idi. Söz konusu yazıda henüz tahta oturmayan, Azerbaycan Valisi, veliaht Muhammed 

Ali’nin -diğer Azerbaycan valileri gibi- doğuştan itibaren zorunlu bir şekilde Moskov etkisi altında 

kaldığından, lakin son zamanlarda Rusya’nın iç ve dış siyasetindeki problemlerin (Mançurya’da 

yenilgisi, Meşrutiyet’in ilanı ile Duma’nın açılması), veliahdı Rusya’ya karşı uyandırdığından 

bahsetmektedir. Bu noktada tavsiye ettiği siyaset ise, sağlıklı olsa da pek çok rahatsızlığından dolayı 

uzun bir ömre sahip olmayacağı düşünülen mevcut şahın yerine geçecek veliahdı İngilizlere 

yanaştırmaktır. Bunun için de ilk tavsiye edilen güçlü bir iradeye sahip, siyasi meselelerde saray 

çevresini dinlemeyen ve kendi çizgisini izleyen veliahda kraliyet nişanı verilmesidir. Maslahatgüzar, 

tahta geçtiğinde kendisine yaklaşılması daha zor olacak bir veliahda böyle bir nişanın verilmesini, 

İngiliz siyaseti açısından geleceğe bir yatırım olarak görmekte ve şimdi ekilen tohumların biraz uzak 

bir tarihte meyve verebileceği yorumunu yapmaktadır.818 

II. Abdülhamid idaresinin yukarıda zikredilen siyaseti Muhammed Ali Şah döneminde de 

devam ettirdiği onun tahta geçtiği ilk günlerde görülmektedir. 30 Aralık 1906 yılında İran’da kanûn-i 

esâsîyi imzalanmasının birkaç gün akabinde hayata gözlerini yuman Muzafferüddin Şah’ın vefat 

haberi II. Abdülhamid’e ulaştığında, tahta yeni geçen oğlu Muhammed Ali Şah’a hem taziye hem de 

                                                 
814 “Şah-ı Şehâmetpenâh-ı İran Şehâmetlü Muzafferüddin Şah Hazretlerinin Dersaadeti Ziyaretleri”, Tercüman-ı Hakikat, 
Nu: 1780-6980 (17 Eylül 1316), s. 1; Söz konusu sayıda Muzafferüddin Şah’ın kısa bir tercüme-i hâline de yer verilmiştir.    
815 “Is Islam Reviving”, The Sun, 9 December 1900, s. 7; “Is Islam Reviving”, The Arizona Republican, 15 December 1900, 
s. 9; “Islam Reviving”, The Irish İndependent, 27 December 1900, s. 3.  
816 “The Growht of Islamism”, The Evening Star, 12 January 1901, s. 10.  
817 “Bulletin de l’étranger – Le Chah a Constantinople”, Le Temps, 2 Octobre 1900, s. 1. 
818 F.O./800-70, s. 41-42 (11 Nisan 1906)  



177 
 

tebrik mesajları iletmiş ve karşılıklı temennilerde bulunulmuştur. Muhammed Ali Şah, 9 Ocak 1907 

tarihinde babasının vefatını “kemal-i teessür ve teessüfle” padişaha bildirdiğinde, II. Abdülhamid 

tarafından söz konusu haber büyük bir üzüntü ile karşılanmış ve müteveffa şahın İstanbul’a 

ziyaretinde kendisinde gördüğü “asâr-ı nezâket ve meveddet”ten oğlu Muhammed Ali Şah’a 

bahsedilmiştir. Babası hakkındaki hatıraların muhafaza edilmesinden büyük bir memnuniyet duyan 

Muhammed Ali Şah, II. Abdülhamid’e iltifatlarından dolayı teşekkür ederken ayrıca “memleketlerimiz 

için ol derece mûcib-i fevâid olagelen revâbıt-ı dostînin teşyîdine taraf-ı eşref-i şahanelerinden kemâ-

fissâbık devam buyurulacağını” ümit ettiğini de beyan etmiştir.819 Burada şahın geçmişe yönelik 

vurgusu özellikle babası Muzafferüddin Şah dönemi ilişkilerine bir atıf olarak da yorumlanabilir. 

Nitekim ilerleyen günlerde şahın taç giyme merasimi dolayısıyla yapılan yazışmalarda ve mevcut 

Dersaadet Tahran Sefiri Erfaüddevle’nin makamında kalması iki devletin ittifakının, irtibatının artması 

ve devamlılığı için bir gösterge olarak telakki edilmiş, bu doğrultuda karar icra edilmiştir.820 

Erfauddevle’nin hatıratına müracaat edildiğinde ise kendisinin Muhammed Ali Şah tarafından 

azledilmek istendiği lakin II. Abdülhamid’in girişimiyle bunun engellendiği gözükmektedir.821 

Muhammed Ali Şah idaresinin bu hareketi Osmanlı idaresi tarafından memnuniyetle karşılanırken 

ittihat ve ittifakın devam etmesine dair temenniler bir kez daha dile getirilmiş ve sefire her daim 

yardımda bulunulacağı bildirilmiştir.822 Nitekim Erfauddevle’nin sefareti sırasında iki devletin karşı 

karşıya gelmelerini engellemeye yönelik bazı diplomatik faaliyetlerde bulunduğu da görülmektedir. 

Örneğin; Erfauddevle, İran’da bir topluluk olarak hulefa-yi râşidine lanet edildiğine dair bazı 

istihbaratın Bâbıâli’ye ulaştığında diplomatik ilişkilerin neredeyse kopma noktasına geldiğini ve 

kendisinin Tevfik Paşa nezdindeki girişimleri sayesinde hadisenin büyümeden çözüldüğünü 

anlatmaktadır.823 

                                                 
819 BOA, Y.PRK.NMH./10-24 [9-12 Ocak 1907] 
820 Muhammed Ali Şah, Erfaüddevle’nin İran sefaretinde devam etmesi konusunda göndermiş olduğu güven mektubunda iki 
devlet arasındaki irtibatın ve dostluğun devamı için böyle bir karar aldığını izhar etmektedir. BOA, Y.A.RES./146-52; BOA, 
Y.A.RES./145-103 [14 Şubat 1907]; Payitahtın son İran sefiri Han Melik Sasanî kaleme aldığı hatıralarında Erfaüddevle’yi 
tam bir barış taraftarı olarak tanıtmakta ve iki devlet arasında çıkan bazı problemlerin onun sayesinde halledildiğini ifade 
etmektedir. Bkz. Han Melik Sasanî, Payitahtın Son Yıllarında Bir İran Sefiri, s. 219.  
821 Bir Cuma selamlığı sonrasında II. Abdülhamid ile yaptığı görüşmede, bu durumun kendisine ikrar edildiğini söyleyen 
Erfauddevle, bu teşebbüse teşekkürlerini arz etmekle birlikte esas olarak Savaçbulak’taki Osmanlı askerlerinin vermiş olduğu 
rahatsızlığı açıkça izhar ettiğini ve bu askerlerin geri çekilmesi hususundaki taleplerini ilettiğini aktarır. Bkz. Hatırat-ı Prens 
Erfa, s. 436.  
822 “Cihet-i câmia-i İslâmiyye iktizasınca devlet-i aliyyemizle hükûmet-i muhteremeleri beyninde pâyidar olan revâbit-i dostî 
ve yek-cihetînin bir kat daha teekküd ve terakkisi matlub-i hümâyunlarımız olup cânib-i haşmet-calib-i hükümdârilerinden 
hükûmet-i seniyyemiz hakkında ibraz buyurulacağı me’mûl-i hâlisî olan temayülât-ı muhaleset-kâraneye tamamıyla 
muamele-i mütekâbilede bulunulacağı beyanıyla teşyîd-i bünyan ve hubb u meveddet siyakında terkîmname-i hâlisanemize 
ibtidar kılınmış ve sefir-i müşarünileyh memuriyetinde ibkâsı başkaca müstelzim-i memnuniyet, mühibbânemiz olarak 
kendisinin münasebât-ı hâlise-i devleteyne müteallik vukubulacak mesaisinde saltanat-ı seniyyemiz cânibinden daima 
mazhar-ı muavenet olacağı şüpheden vareste bulunmuş idüği mâlum-i hükümrânileri oldukta savb-ı muhibbânemiz her bâr 
âsâr-ı dostî ü meveddet şiarlarıyla meşmûl olmak tevakku-kerde-i hâlisânemizdir.” BOA, Y.PRK.BŞK./77-21 (2 Rabiulevvel 
1325 [15 Nisan 1907]).  
823 Hatırat-ı Prens Erfa, s. 431-433.  



178 
 

Nihayetinde tüm bu süreç dikkate alındığında II. Abdülhamid’in İran şahlarıyla müspet 

ilişkilerinin, ekseriyetle İngiliz ve Rusların bölgede hâkimiyet kurma girişimlerinin bir neticesi olarak 

arttığı söylenebilir. Osmanlı’da ilk resmî gazetenin (Takvim-i Vekâyi) idareciliğini yapan, devletin 

çeşitli kademelerinde görevlerde bulunan ve II. Abdülhamid döneminde farklı tarihlerde altı kez 

sadrazamlık görevini üstlenen Mehmed Said Paşa’nın, hatıratında kaleme aldığı şu ifadeler bu siyaseti 

gayet açıkça beyan etmektedir:  

“Etrafımızı ihâta eden Hıristiyan devletlerine karşı sırf kendi kuvvetimizle kendimizi muhafaza 

etmek bir emr-i mumteni’ olduğundan devlet-i Hıristiyaniyeden hangilerinin menâfii 

menâfiimize muvafıksa onlarla ittifaka mecburiyetimiz bedihiyu’l-luzûm olduğu gibi 

zamanımızda milletlerin talihlerini tedvir ve taklib etmek ellerinde olan düvel-i azîme-i 

Hıristiyaniyenin dikkat ve itirazlarını davet etmeyecek surette İslâm hükûmetleriyle i’tizâddan 

müstefîd olabileceğimiz ve bu hususta izâ’a-i fırsattan maddî ve manevî mutazarrır olduğumuz 

meydandadır. İran devletinin celb-i hoşnûdîsine vech-i meşrûh üzere ve alâ-kaderi’l-imkân 

çalıştığım gibi Devlet-i Aliyye’nin Fas ve Afgan hükûmetleriyle bir râbıta-i münasebât hâsıl 

etmesini pek arzu ederdim.”824 

II. Abdülhamid idaresi, İngiliz – Rus siyasetinin İran’da her geçen gün etkisini göstermesi ve 

Şii nüfusun her geçen gün Bağdat özellikle de Atebat-ı Aliyye bölgesinde etkisini arttırması 

sorunlarıyla uğraşırken, 1906 yılında İran’da meşrutiyetin de ilan edilmesiyle birlikte yeni bir 

problemle daha karşılaşmış ve siyasetini tüm bu sorunları dikkate alarak yürütme zorunluluğu altına 

girmiştir.    

2. II. Abdülhamid İdaresinin İran Meşrutiyetine Yönelik Siyaseti 

2.1. Muhalif Bir Bürokrat yahut Tahran Sefiri Mehmed Şemseddin Bey’in İran 

Meşrutiyeti’ndeki Siyaseti   

“İran devletinin zevâli Devlet-i Osmaniyye menâfi’ine muzır olduğuna ve benaberin onun bekası 

ve hatta ıslah-ı ahval etmesi esbabının tarafımdan hasebu’l-imkân teshil ve temini lüzumuna 

öteden beri şahsen mu’tekid bulunduğum cihetle İran’da güzerân eden müddet-i memuriyetimde 

bu nokta üss-i harekât ve muamelat ittihaz edilmiş idi.”825 

                                                 
824 Said Paşa’nın Hâtırâtı, Dersaâdet: Sabah Matbaası, 1328, C. I, s. 36; Said Paşa, ayrıca Avrupa basınında yer alan 
Rusya’nın İran’daki siyasetine dair haberleri yakinen takip ettiği ve bu yazılarda genel olarak ortaya konulan Rusya’yı 
engelleme kanaatini benimsediği de görülmektedir. Nitekim Le Temps’de yayınlanan “Bulletin de l’étranger – Méthode 
Russe En Asie” başlıklı yazıyı (17 Novembre 1902, s. 1.) bir “mev’ize-yi maneviye” görerek tercümesiyle birlikte padişaha 
arz ettiğini ifade etmektedir. Bkz. Said Paşa’nın Hâtırâtı, Dersaâdet: Sabah Matbaası, 1328, C. II, s. 282-283.  
825 Dönemin Hariciye Nâzırı Mehmed Rıfat Paşa imzalı mütalaa talebi (17 Mart 1325) ve Mehmed Şemseddin Bey’in cevabî 
yazısı (28 Mart 1325) için bkz. BOA, HR.HMŞ.İŞO./ 9-37.    



179 
 

Tahran Sefirliğinden azledilmesinden yaklaşık 14 ay sonra, İran’daki Osmanlı tebaasının 

haklarının ihlal edilmesi mevzusunda devletçe alınacak acil bir karar için kendisinden mütalaa istenen 

Mehmed Şemseddin Bey826 yazısına bu sözlerle başlamaktaydı. 1907 Aralık ayında neredeyse 

meclisin dağılmasıyla neticelenecek Şah-Meclis çatışmasına yaptığı arabuluculuk azline sebep 

olurken827 Şemseddin Bey bu hareketinin aslında kendi itikadınca “şiar-ı ubudiyet ve sadakate ve 

menâfi-i sahiha-i devlet-i ebed-müddet-i aliyyeye tamamıyla muvafık” olduğunu savunan uzun bir 

izahat da sunmaktaydı.828 

Söz konusu izahatında gayet şaşırtıcı bir şekilde, İran’da sefaret görevine getirildiği 

dönemde orada icra edilecek siyasete dair bir talimatın olmadığını ortaya koyan Şemseddin Bey, mazi 

ve istikbali göz önünde bulundurarak bir siyaset takip etmenin mecbur kılındığını ifade etmekte ve 

kendisinin bu memuriyeti döneminde benimsediği politikayı da şu sözlerle aktarmaktaydı: 

“İran’ın kaffe-i meâyib ve nekayisiyle ve münazaat ve ihtilafatıyla beraber muhafaza-i bekâsına 

ve lokma-i ağyar olmamasına ikdam etmek menâfi-i sahiha-i saltanat-ı seniyye iktizasından 

olduğuna ve kendisini muhafazadan aciz olan İran’ın devlet-i ebed-müddet-i aliyyeye maddeten 

veya mânen irâs-ı mazarrat etmeye hiçbir vakit muktedir olamayacağına ve İran’ın kuvve-i 

kahriye ile tamamen terbiye ve teshîri taht-ı karara alınmadıkça ecnebiye bir kat daha 

temayüllerini müstelzim olacak âsâr-ı hasmâneden ictinab etmek muktezi idüğini ve mamafih 

kaviyu’ş-şekime iki devlet-i müteâhide [İngiltere-Rusya] İran’ı kâmilen benimsemiş 

                                                 
826 Çerkes asıllı Hacızâde Osman Bey’in oğlu olarak 1854/55 (1271) yılında Ubih bölgesinde dünyaya gelen Mehmet 
Şemseddin Bey, daha sonrasında ailesi ile 1862’de İstanbul’a göç ederek sırasıyla Fatih’te Hafız Paşa Sıbyan Mektebi, Fatih 
ve Beşiktaş Rüşdiye mektepleri ve Mahrec-i Aklam’da okumuştur. 1879’da Mekteb-i Sultanî ve 1880’de Mekteb-i İ’dadi-i 
Mülkiye yüksek kısımlarından mezun olan Şemseddin Bey, bu okullarda talebeliği sırasında kısa süreli olarak Türk Dili, 
Hesap ve Hendese eğitmenliği görevlerini icra etmiştir. Mezuniyeti akabinde de ilk olarak 20 Recep 1394 (28 Haziran 1880) 
tarihinde Mabeyn-i Hümayun Kitabetine tayin edilmiştir. Mart 1884 tarihinde Atina Sefareti Başkatipliğine getirilen 
Şemseddin Bey’in bir sonraki sefaret durağı ise Kasım 1892’de atandığı Bükreş Sefareti olmuştur. Bir senesi ma’zul sıfatıyla 
olmak üzere yaklaşık iki sene bu sefarette görevine devam ettikten sonra Eylül 1894 Bükreş’ten ayrılmış ve Eylül 1895’te de 
Hariciye Müsteşar Muavinliğine getirilmiştir. Aynı yılın sonunda da İran hükûmetinin de müspet kanaatiyle Tahran Sefirliği 
görevi kendisine tevdi edilmiştir. (BOA, Y.A.RES./73-9). Bir buçuk yıllık bir görev süresinin akabinde ise Van Valiliğine 
getirilen (Haziran 1896) Şemseddin Bey’in bu görevi de çok uzun sürmemiş ve Eylül 1897 tarihinde Mehmet Tahir Münif 
Paşa’nın görevden alınmasıyla ikinci kez getirildiği Tahran Sefirliğini yaklaşık 11 yıl icra ettirmiştir. II. Meşrutiyet’in ilanı 
sonrasında Mülkiye Memurları Komisyon Başkanlığı ve son olarak da Kamil Paşa kabinesinde Evkâf-ı Hümayun Nâzırlığı 
görevini ifa etmiştir. Bkz. İbnülemin Mahmut Kemal, Evkâf-ı Hümayûn Nezareti’nin Tarihçe-i Teşkilatı ve Nuzzarların 
Teracim-u Ahvâli, Dârulhilafetilaliyye: Evkâf-ı İslâmiyye Matbaası, 1335, s. 212-215; Ali Çankaya, Yeni Mülkiye Târihi ve 
Mülkiyeliler, C. III, Ankara: Mars Matbaası, 1968-69, s. 83-85.  
827 25 Kanun-i Sani 1323 [7 Şubat 1908] tarihli iradede Şemseddin Bey’in azledildiği bildirilirken azil sebebine dair bir 
malumat verilmemektedir. Bkz. BOA, İ.HUS./163-88  Azil sebebine dair en net bilgiyi ise Tahran Sefareti Maslahatgüzarı 
Remzi Bey’in Muhammed Ali Şah ile yapmış olduğu görüşme detaylarını Hariciye Nezareti’ne bildirdiği yazısında 
görebilmekteyiz. Söz konusu yazıda Remzi Bey “İrade-i seniyye-i Hazret-i Padişahî mucebince ve bilmünasebe Şemseddin 
Bey hazretlerinin sair süfera-yı ecnebiyye ile müttefikan idare-i hazıra-i hükûmete müteallik olarak zât-ı şehamet-penâhiye 
vuku bulan tebligatı nezd-i akdes-i hazret-i mulûkânede begayet mucib-i teessüf olmakla müşarünileyh hazretlerinin hemen 
azlini ferman buyurdukları”nı şaha ilettiğinden bahsetmektedir. Bkz. BOA, Y.MTV./307-192. (25 Muharrem 1326 [28 Şubat 
1908]). 
828 Tarihler II. Meşrutiyet sonrasını gösterdiğinde benzer bir durum bu kez farklı bir politika ile karşılık bulmaktaydı. İran’da 
meşrutiyetin iadesi konusunda Avusturya sefiri öncülüğünde şaha beyanatta bulunmak için sefirler ortak karar alırken İran 
maslahatgüzarı ne şekilde hareket edilmesi gerektiği sualine, diğer sefirler gibi hareket etmenin muvafık-ı maslahat olacağı 
cevabı verilmekteydi. Bkz. BOA, BEO/3510-263242 (25 Teşrin-i Sâni 1324 [8 Aralık 1908]).  



180 
 

olduklarından İran’a karşı ittihaz olunacak kâffe-i tedâbir ve muamelatta zikrolunan iki devleti 

dâhil-i hesab etmek lazım geleceğine tamamıyla mu’tekid bulunuyorum ve müddet-i medîde 

İran’da devam eden memuriyet-i çakerânem esnasında kâffe-i harekat ve muamelatım iş bu nukat 

ve nikâta matuf ve müstenid bulunmuştur.”829   

Anadolu’nun güvenliği açısından İngiltere ve Rusya’yı İran’dan uzak tutma gayretinde 

olduğu açıkça görülen Şemseddin Bey,830 kendisinin azline sebep olan şah ile meclis taraftarları 

arasındaki tavassut girişimini de bu minval üzere açıklamaktaydı. Söz konusu tarihte şah ve meşrutiyet 

taraftarları arasındaki karışıklıklar nedeniyle yabancı sefirler (İngiltere, Rusya, Fransa ve Avusturya, 

İtalya, Almanya, Hollanda, Belçika, Amerika) arasında sefarethanelerin muhafazası ve kısa süre önce 

sefarethanelerden alınan Kazak askerlerin iadesi için şah nezdinde girişimde bulunulması 

kararlaştırıldığında Şemseddin Bey de bu heyetin içerisinde yer almıştı. Yabancı sefirler tarafından 

alınan ortak kararın831 şaha arzı sırasında kendi namına istirham ettiği, ülkede akan kanın 

durdurulması talebinin,832 Osmanlı devletinin menfaatlerini korumak gayesiyle olduğunu ifade 

etmektedir. Tahran’daki ayaklanmaların, şah ile meclis taraftarları arasındaki çatışmanın bir sonraki 

aşamada İran’da can ve mal güvenliğini tehlikeye atacağı umumi ticareti bozacağı833 ve bunun da 

                                                 
829 BOA, Y.EE./10-20 (1 Rabiü’l-Evvel 1326 [3 Nisan 1908])   
830 1 Kanun-i Sâni 1320 [15 Ocak 1905] tarihli Mabeyn-i Hümayun’a gönderdiği raporunda Rusya’nın İran’da başta ticaret 
olmak üzere birçok konuda menfaatlerinin arttığına dikkat çekmektedir. Bkz. BOA, Y.PRK.EŞA./47-8; Yine 20 Mart 1907 
tarihli mahremane olarak Bâbıâli’ye Tahran Sefaretinden gönderilen yazıda Rusya’nın İran’daki karışıklıkları bahane ederek 
sefaret ve konsoloshanelerinin muhafazası adına 60 kazak askerini habersizce Tebriz ve Horasan sınırlarına doğru sevk 
ettiğini haber vermektedir. Bkz. BOA, Y.A.HUS./510-23. Yaklaşık bir ay sonra Tiflis Şehbenderliğinden varid olan tahriratta 
aynı meseleye dikkat çekilmekte ve 100 kazak askerinin İran’a sevk edildiği bilgisi aktarılmaktadır. Bkz. BOA, 
HR.SYS./742-30; Şemseddin Bey’in, İngiltere ve Rusya’nın İran politikalarının Anadolu için bir tehlike arz edeceği fikrini, 
1892 yılında II. Abdülhamid huzuruna çıkan Fransa Sefiri M. Paul Cambon’dan da duymak mümkündü. Osmanlı’yı 
Fransa’nın yanına çekmek isteyen sefir, kendi devleti haricindeki tüm Avrupa’nın Osmanlı’ya karşı iyi niyetli olmadıklarını 
aktarırken Rusya’nın da İran’daki siyasetinden şöyle bahsediyordu: “Rusya’ya gelince Çarların ananevi politikaları, 
İstanbul’a doğru yürümektir. Cenubî Kafkasya’nın Moskoflar elinde bulunması Anadolu için daimî bir tehlikedir. İran, 
Rusya’nın hüküm ve nüfuzu altındadır. Rusya gerek orada ve gerek sizin taraflardaki Ermenileri istediği anda ayaklandırıp 
müdahaleye bahane bulabilir. Bu takdirde Anadolu’nun feyizli, bereketli şarkî vilayetleri tehlikeye düşer.” Bkz. Salih Münir 
Paşa, Geçmiş Zamanlar…, s. 376-378.  
831 Şemseddin Bey, kendisinin sunmuş olduğu, bölgede akan kanın durdurulması için teşebbüste bulunma teklifinin ise 
İngiltere ve Rusya tarafından kabul görmediğini ifade eder. Bkz. BOA, Y.EE./10-20. Dönemin Tahran Sefareti Ateşemiliteri 
Cemil Said Bey, Osmanlı Sefaretinde toplanan sefirlerin söz konusu toplantısında kitabet vazifesinin kendisine verildiğini ve 
bu toplantıda İngiltere ve Rusya hariç “Avusturya ve Fransa sefirleri  birlikte olarak resmen büyük üniforma ile şahın 
huzuruna gidilmesine ve kan dökülmeyip Meclis-i Mebusan ile şah beyninde sulhen bir suret-i tesviye bulunması hakkında 
nesayih-i dostâne i’tâ edilmesine dair mazbata tanzim ve imza edildiğini” belirtir. Bkz. [Cemil Said], “İran Mektupları -7- 
Meclisin Dağıtılmasına İlk Teşebbüs ve Tavassut-i Süfera (12 Kanun-i Evvel 1323)”, Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 36 (5 Temmuz 
1909), s. 6. 
832 Bir üst dipnotta da belirtildiği üzere bu talep sadece Osmanlı Sefirinin değil İngiltere ve Rusya harici ekser sefirin talebi 
olduğu ve hatta böyle bir girişimde bulunulması için ilk olarak Sefaretlerin muhafazası mevzusunun bahane edildiği hakkında 
Cemil Said Bey’in beyanları için bkz. C[emil] S[aid], “İran Mektupları – 8 – Sefir-i Osmaniyye’nin Oynadığı Rol (31 
Kanun-i Evvel 1323)”, Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 50 (19 Temmuz 1909), s. 7; 18 Kanun-i Evvel [Aralık] 1907 tarihli Tahran 
Sefaretinden gönderilen telgrafnamede de “Heyet-i süferanın tensibi üzerine Avusturya ve Fransa süferası birlikte bugün şah 
ile mülâkat ederek sefarethanelerin temin-i muhafazası talep ve şah tarafından dahi deruhte edildiği ve bu sırada da izhar 
olunan temenni üzerine kan dökülmemesine son derece ikdam ve mamafih meclis-i hazırı ilga eyleyeceğini beyan ettiği” arz 
edilmekteydi. Bkz. BOA, Y.A.HUS./517-51. 
833 19 Mayıs 1323 [1 Haziran 1907] tarihli Tahran Sefaretinden gönderilen yazıda Tebriz’de bir Osmanlı tacirinin 
mağazasının yağmalanması üzerine failler hakkında işlem yapılması talebinin İran’daki karışıklıklar bahane edilerek mahalli 
idare tarafından karşılıksız bırakıldığı iletilmekte ve bu konuda sefaretin her türlü girişimde bulunacağı zikredilmektedir. 



181 
 

nihayetinde “İran’ın hayat-ı siyasiyesinin en büyük tehlikesi Rusya ve İngiltere’nin işgal-i 

müştereki”ne sebebiyet vereceği kanaatini taşıyan Şemseddin Bey, yukarıda zikrettiğimiz söz konusu 

teşebbüsünü de şu minval üzere beyan etmekteydi:  

“Şu hâlde zikrolunan teşebbüsat-ı çâkerânemin İran’da bais-i iğtişaş ve herc u merc olan 

eşirranın kahr u tenkilinden şahı men’ etmek idi yolunda tefsiri muvafık-ı nefsu’l-emr değildir. 

Belki bilâhire kendi velinimet-i bîminnetimin devlet-i aliyesine muzır gördüğüm bir netice-i 

vahimeyi intaç edecek olan hâlâtın men’-i vukuuna elimden geldiği kadar çalışmaklığım vâcibe-i 

zimmetim idi.”834 

Şemseddin Bey’in bu endişelerinin yersiz olmadığını dönemin İngiliz maslahatgüzarı Cecil 

Spring Rice raporlarında görmek mümkündür. 6 Şubat 1907 tarihli İngiliz Dışişleri Bakanı Edward 

Grey’e gönderdiği mektubunda, İngiltere ve Rusya’nın İran’ın içişlerine müdahale konusunda geri 

durmalarını lakin askeri ve mali tedbirlerini ve gerekirse kendi vatandaşlarını korumak için planlarını 

hazır tutmaları gerektiğini iletmekteydi.835 Şahın meclisi feshedeceği haberleriyle çatışmaların arttığı 

1907 sonlarına doğru ise İngiliz Dışişlerine gönderilen raporda benzer şekilde, karışıklıklardan dolayı 

İngiliz çıkarlarının zarar görmesinin muhtemel olduğu bu sebeple bu karışıklıkları engelleyecek bir 

kabinenin kurulması için bahara kadar beklenilmesi aksi takdirse ise kamuoyunu tedirgin etmeyecek 

şekilde gerekli tedbirlerin alınması gerektiği bildiriliyordu.836 

Şemseddin Bey, kitabete arz ettiği söz konusu yazısında İran meclisini tebrik ve teşvik 

ettiğine dair söylentilere de cevap verirken bu durumun temelinde de yine yukarıda olduğu üzere 

İngiltere ve Rusya’nın İran’da menfaat sağlamalarına mâni olmanın bulunduğunu beyan etmektedir. 

Şemseddin Bey’in aktardığına göre, şah ile meclis taraftarlarının karşı karşıya gelmesi akabinde 

sefirler ve yabancı vatandaşlar korku ve telaşa kapılmış, bunun üzerine meclis tarafından da sefirlere 

gönderilen bir beyannamede kendi hükûmetlerini ıslah ve iç işlerini tanzim etmek konusunda her türlü 

                                                                                                                                                         
(BOA, Y.A.HUS./512-9) Nitekim 2 Haziran 1323 [15 Haziran 1907] tarihli Tahran Sefaretinden gönderilen yazıda 
“hükûmetin hüsn-ü ifa-yı vazifeye ve ekseriyet-i ârâya tabi bir idare tesis fikriyle kıyam eden ahalinin dahi ihkak-ı hak ve 
te’mîn-i hüns-ü idareye muvaffak olamamalarından dolayı elyevm İran’da sâkin olan ve bahusus seyr u seyahat edenlerin 
muhafaza-i can ve malları zımnında teminat-ı kâfiye-i adliye ve inzibatiye görülememekte olduğundan” İran’a seyr u seyahat 
veya ticaret amaçlı gidecek Osmanlı tebaasının can ve mallarının muhafazası için vaziyetin tekrar düzelinceye kadar seyahat 
etmelerinin yasaklanması tavsiyesi Bâbıâli tarafından uygun görülerek, yasak kararı vilayet ve maslahatgüzarlıklara 
bildirilmektedir. Lakin söz konusu yasağın halk üzerinde iktisadi olarak büyük zayiat yaratacağı yolunda Bağdat valisinin 
gönderdiği yazılar (24 ve 28 Temmuz 1907) neticesinde yasak kısa sürede kaldırılarak İran’a gitmek isteyen Osmanlı 
tebaasına vaziyet arz edilerek ihtiyari bırakılması karar kılınmıştır. Bağdat Valisinin göndermiş olduğu yazıda ayrıca Bağdat 
İngiliz Konsolosluğu ve Bank-ı Osmanî memurlarının da bu yasağın kaldırılması yönünde beyanatları aktarılmaktadır. Bkz. 
BOA, DH.TMIK.M./249-38; Kasım 1907 yılında İran’daki İngiliz Büyükelçisi Charles Murray Marling, Dışişleri Bakanı 
Edward Grey’e sunduğu aylık raporunda Hoy’da artan ayaklanmaların ciddi bir tehlike oluşturmaya başladığı Trabzon ticaret 
yolunun kapanmasıyla ticaretin Tebriz’de durma noktasına geldiği İngiliz ticaretinin de ciddi bir zarar görmeye başladığını 
bildirmektedir. Bkz. Kitâb-ı Âbi…, C. I, Nu: 61, s. 110.   
834 BOA, Y.EE./10-20. 
835 Kitâb-ı Âbî…, C. I, Nu: 10, s. 17; 14 Şubat 1907 tarihli farklı bir mektup için bkz. Kitâb-ı Âbî…, C. I, Nu: 14, s. 18 
836 İngiliz Maslahatgüzar Cecil Spring Rice’ın Dışişleri Bakanı Edward Grey’e gönderdiği 13 Eylül 1907 tarihli yazısı için 
bkz. Kitâb-ı Âbî…, C. I, Nu: 43, s. 79-80. 



182 
 

fedakarlığı yapmaya hazır oldukları, yabancı vatandaşlar, sefirler ve memurlarına karşı kötü bir niyet 

ve düşmanlığın olmadığı bu konuda yabancıların müsterih olmaları gerektiği yolunda beyanlar 

verilmiş ve teminatta bulunulmuştur. Söz konusu bu beyanname akabinde Rusya ve İngiltere 

sefaretlerinin öne atılarak meselenin hüsn-i suretle halledilmesi nedeniyle meclisi tebrik etmeleri ve 

daha da ileri giderek şah nezdinde kendilerinin de teşebbüsatta bulunduklarını açıkça beyan etmeleri837 

sulhun mimarı838 Şemseddin Bey’i bu konuda yeni bir adım atmaya mecbur bırakmıştır. Bu noktada o, 

“öteden beri müttehiz olan meslek-i i’tilafkâraneye muhalif” hareket etmemek adına cevap vermekten 

kaçınmamış ve bundan sonra İran’ın siyasi hayatını tehlikeye atacak bu tür hareket ve karışıklıklardan 

kaçınmalarını zımnen meclise tavsiye etmiştir.839  

Hadiselerin yakın şâhidi Cemil Said Bey de Şemseddin Bey’in tavassutunun İran’da 

meşrutiyet taraftarlarının dilinde “Yaşasın Osmanlı Sefiri” nidalarını dolaştırdığını ve hudud 

meselelerini unutturduğunu ifade etmekle birlikte bu tavassut sebebiyle yakın gelecekte sefir hakkında 

vaki olacak muhtemel bir azil sürecine de işaret etmekteydi. Şemseddin Bey’in meclise yazdığı 

takririn, aslında bir sürecin gerekliliği olduğunu aktaran Cemil Bey, İran mebuslarının tavassut 

konusunda gayretlerini bildikleri Osmanlı sefirine bir teşekkürnâme yazmak adına kendisinden bir 

takrir beklediklerini bunun üzerine de Şemseddin Bey’in başlanılan işi yarım bırakmamak adına takriri 

kaleme aldığını nakletmektedir.840 

Meşrutiyet meselesi bakımından Osmanlı hükûmetinin politikasına uygun olmayan bir 

davranış sergilese de hadiselere bir diplomat nazarıyla yaklaşan Şemseddin Bey841, İran’da 

                                                 
837 Dönemin İngiliz Büyükelçisi Charles Murray Marling, Dışişleri bakanı Edward Grey’e gönderdiği yazısında (22 Aralık 
1907), Rus elçisiyle birlikte gittikleri şahın huzurunda kendilerine kanûn-i esâsîye riayet edileceği konusunda söz verildiğini 
ve bu sözün geçerliliğinin büyükelçiler sorumluluğunda olduğunun meşrutiyetçilere iletilmesi gerektiğini belirtmiştir. Bkz. 
Kitâb-ı Âbi…, C. I, Nu: 80, s. 121.  
838 Olaylara bizzat şahit olan Cemil Said Bey, Şemseddin Bey’in söz konusu girişimini şu sözleriyle takdir ediyordu: “1323 
senesi Kanun-i Evvelin 5. günü, Devlet-i Aliyye-i Osmaniyye tarihinde parlak bir sahife işgal etmelidir. Vakanüvis beyefendi 
bugünü derç etmezler ise vazifelerinde tekâsül etmiş olurlar. Pek çok mefahir-i milliyemiz gibi bu da unutulur gider. 
Seyyiâtını bilmek bir milleti mütenebbih ettiği gibi efradının fedakârlıklarını teşhir eylemek dahi halkı teşci ve teşvik eder. 
Bugünü nasıl takdir etmeyeyim ki dünyada ilk defa olarak Devlet-i Osmaniyye’nin sefiri hürriyet ve meşrutiyeti sıyanet ve 
komşumuz bulunan bir millet-i İslâmiyyeyi büyük bir felaketten muhafaza için Rusya ve hususiyle İngiltere sefaretlerine 
rağmen ve hatta kendi hükûmet-i metbûası rıza ve mesleğinin hilafına olarak resmen tavassuta cesaret ediyor ve her ümidin 
fevkinde bir muzafferiyete nâil oluyor!” Bkz. Cemil Said, “İran Mektupları – 8 –”, s. 5.  
839 BOA, Y.EE./10-20. 
840 “Bu muvaffakiyetimiz [Şah ve meclis arasındaki anlaşmaya tavassut] ne güzel bir fırsat idi. Ah! İstanbul’da söz dinler bir 
hariciye nezaretimiz ola idi İran’daki mevkimiz ne kadar tahkim edilmiş olurdu. Halbuki biz şimdi Şemseddin Bey’in başına 
neler gelecek diye düşünüyoruz. Rusya ve İngiltere sefaretleri işin ehemmiyetini anladılar. (…) Maamafih başlanılan bir işi 
yarıda bırakmamak üzere o da [Şemseddin Bey] takririni yazdı ve gelen teşekkürnâmenin en ciddisi sefaret-i Osmaniyye’ye 
yazılanı oldu. Şimdi Şemseddin Bey’in azlini bekliyoruz. Zira Ruslar ve İngilizler Avrupa efkâr-ı umumiyesi önünde hakikati 
tebdil ile şeref ve şanı kendilerine hasrettikleri halde İstanbul hükûmet-i müstebidesine işi olduğu gibi anlatmışlar ve şu 
müz’ic sefirin Tahran’dan kaldırılması esbabını istikmal eylemişler idi. Acaba serkârda bulunan memurin-i hariciyemiz şu 
satırlara bir nazar-ı ibret atf etmeyecekler mi?...” Cemil Said, “İran Mektupları – 8 –”, s. 6-7.  
841 İngiliz Diplomat Arthur Henry Hardinge A Diplomatist in the East adlı hatıratında, Tahran’da görev yaptığı sırada 
yakından tanıdığı Şemseddin Bey’in Panislamizm konusundaki gayret ve başarılarından bahsetmektedir. Şemseddin Bey’in 
farklı sahalardaki vukufiyetinin İran ulemasıyla kolay ilişki kurmasında da önemli bir etken olduğunu aktarmaktadır. İslâm 
Teolojisi, hukuk ve metafizik konusunda engin bir bilgiye sahip bir Türk Beyefendisi olarak tanıttığı Şemseddin Bey’le 



183 
 

meşrutiyete giden süreci gayet iyi tetkik etmiş ve karışıklıkların başlaması akabinde kendisinden 

düzenli olarak talep edilen raporlarına da bu gözlemlerini yansıtmıştır. İran’da ulema sınıfını “gerek 

adetçe ve gerek tesir cihetiyle en mühim fırka” olarak değerlendirirken İran ahalisinin de “kavaid-i 

mezhebiyeleri iktizası olarak daima ulemaya tâbi ve onların peyrev ve hevâdarı” olduğunu bu sebeple 

de ulemanın fevkalade nüfuz ve ehemmiyet kazanarak memleketin menfaat ve faydalarını kendilerine 

tahsis etmeye önem verdiklerini, menfaatlerine uygun düşmeyen, hükûmetin emir ve icraatlarını da 

neticesiz bırakmaya çaba gösterdiklerini ortaya koyar. “Henüz teşkilat-ı adliye ve mülkiye ve 

tanzimat-ı askeriye ve sair tertibat ve ahval-i idareden mahrum” olan İran hükûmetini de vilayetleri ve 

devlet hizmetlerini müzayede suretiyle en faydalı şartlar sunana ihale etmesinin, hukuk davalarının da 

şer’ ve örf bakımından ulema ve hükkama devredilmesinin neticesinde birçok kararların çeşitli 

sebeplerle problemlere sevk ettiğini düşünür. Hükûmetin gümrük idaresini Avrupalılara tahsis 

etmesiyle oradaki menfaatlerden mahrum kalan zengin İranlıların ve ulemanın, gümrük işleyişinin 

tekrar İranlıların istifadesine sunulması için açıktan ve gizliden girişimlerde bulunduklarını aktarır. Bu 

noktada yapılan girişimlerin “unf, kibir ve hiddet” mizaçlı sadrazam Aynüddevle tarafından kabul 

görmemek bir yana buna tevessül edenlerin sürgüne gönderilmesinin ulemayı ayaklandırdığı ve daimî 

bir kıtlığa düşen çarşı esnafını da greve sevk ettiğini belirtir. Bir taraftan ulema ve halk Şah 

Abdülazim türbesi, Mescid-i Cuma ve İngiliz sefarethanesi gibi yerlere sığınarak başta adalethanenin 

kurulması olmak üzere talep ettikleri ıslahatları icraya koydurmaya çalışırken, diğer taraftan sadrazam 

başta olmak üzere hükûmetin, ölümlerle sonuçlanan sert tedbirlere başvurmasının “naire-i fesadı” 

alevlendirdiğini ve ülkenin geneline yayılan bir ayaklanmaya götürdüğünü savunur. Şemseddin Bey, 

sadrazamın ve Avrupalı gümrük memurlarının istifa etmesi ve adli ıslahatlar yapılması konusundaki 

halkın taleplerinin bir süre sonra meşrutiyet talebine nasıl evrildiğini de şu sözleriyle nakleder:  

“İngiltere maslahatgüzarı dahi bunların metaliblerinden meşru olanlarının kabulüyle bu fitnenin 

teskini lüzumunu beyanıyla teşebbüsat-ı müessirede bulunması üzerine Sadrazam Aynüddevle 

istifaya mecbur olarak yerine Müşirüddevle tayin edilmiş ve ba’dehu ulemanın Kum’dan 

Tahran’a avdet ve halkın dahi İngiltere sefarethanesini terk etmeleri talep ve teklif edilmiş ise de 

şûrişin ehemmiyetine ve ihraz ettikleri muvaffakiyete mukarrerdir ve belki bazı taraftan vâki olan 

ilkaat ve teşrifata müncezib ve o esnada Rusya ahval-i iğtişaşiyesinden dahi müteessir bulunan 

ehl-i kıyam ol vakte kadar telaffuzuna cesaret etmedikleri bir matlabı izhar yani müntehab 

azadan mürekkeb bir meclis-i milli teşkili hususu şah tarafından kabul edilmedikçe şûrişe nihayet 

                                                                                                                                                         
kendisinin de ilmi münakaşalarda bulunduğunu da ifade etmektedir. Akt. Gökhan Çetinsaya, II. Abdülhamid Döneminde 
Irak’ta Osmanlı İdaresi, s. 254-255; Mülkiye mezunlarından Süleyman Sami Evranosoğlu’nun Şemseddin Bey hakkında 
verdiği bilgiler de benzer şekildedir. Şemseddin Bey’i “nevi’ şahsına münhasır bir insan-ı kâmil” olarak tanıtırken gerek 
İslâmî ilimlere gerek Batı felsefesi ve fennine vukûfiyetini övgüyle bahsetmekte ve İran’daki görevi sırasındaki politikasını 
şu sözlerle aktarmaktadır: “İran’da bulunduğu vakit en meşhur müctehidler ile temaslarda bulunarak onların üzerinde ciddi 
tesirler yapmış ve İslâm âlemini ikiye ayıran “Ehl-i Sünnet” ve “Şia”nın birleşmesi yolunda ehemmiyetli bir adım atmış ise 
de, memuriyetine son verilmesiyle bu teşebbüs akîm kalmıştır.” Evranosoğlu’dan aktaran Ali Çankaya, Yeni Mülkiye Târihi 
ve Mülkiyeliler, C. III, s. 84-85.   



184 
 

vermeyeceklerini beyan ve ısrar ettiklerinde ashab-ı hükûmet tarafından merkumunu manasını 

bile iyice bilemedikleri bir matlab-ı cedideden vazgeçirmek üzere her gûne tedabir-i teşvikiye ve 

tehdidiyeye müracaat edilmiş ise de ıslahat taraftaranı şûrişe devam ve matlablarında sebat 

ettikleri (…)”842 

Şemseddin Bey’e göre ıslahat taraftarlarının bu talepleri “ağır hastalığa mübtela ve devleti 

her türlü intizamdan mahrum ve sadakatine itimat edeceği askeri mefkud ve müzayaka-i şedide-i 

maliyeye giriftar bulunan” şah tarafından kabul edilmesi kaçınılmaz olmuş ve süreç meşrutiyetin ilanı 

ve meclisin açılmasıyla neticelenmiştir.843 Fakat son raddede, ulema ve ekser ricalin devletler 

arasındaki ilişkilere vakıf olmaması, hâkimlerin “keyfe mâ ittafak” idareye alışmış olması, ahalinin de 

geçmişten beri böyle bir idareyle ülfet etmiş olması sebebiyle İran’da kurulan bu yeni sistemin 

devamlılığı da oldukça meşkûktur.844 Ayrıca yeni şahın (Muhammed Ali Şah), meclisin kabulü 

konusundaki dest-i hattın babasının hastalığından istifade edilerek çıkarıldığı kanaatini benimseyerek 

buna karşı harekette bulunması da Şemseddin Bey’e göre bu sürecin devamlılığı konusunda 

şüphelerini arttırmaktadır. Ona göre böyle bir ortamda “meclisin devamı şekûk ve bahusus ifa-yı 

hizmet ve icra-yı ıslahata muvaffakiyeti gayr-i me’mul”dür.845 

Nitekim bu durumun göstergelerinden biri de “kaffe-i umur-i hükûmete müdahale ve nüfuz-i 

şahiyi kesr eden meclis ve taraftarânından tahlis-giriban etmeye daima muterassid bulunan” 

Muhammed Ali Şah’ın meclisin ilgası için dış müdahaleyi dahi davet etme düşüncesine sahip Emir 

Bahadır Ceng’i saray muhafız birliği başına getirmesidir.846 İran’daki sürecin her geçen gün dış 

müdahaleye daha açık bir noktaya götürülmesi,847 Osmanlı ile İran arasındaki sınır anlaşmazlıklarının 

                                                 
842 BOA, Y.PRK.EŞA/49-83; Bazı araştırmalarda Şemseddin Bey’in İran’daki ilk meşrutiyet ayaklanmaları sırasında ulema 
ve şah arasında arabuluculuk yaptığı bilgilerine yer verilse de Osmanlı arşiv belgelerinde ve dönemin süreli yayınlarında bu 
konuda ulaşılmış net bir bilgi bulunmamaktadır. Osmanlı elçisinin ulema ile şah arasında arabuluculuk yaptığı hakkındaki 
bazı yorumlar için bkz. Abdolvahid Soofizadeh, Kaçar Hanedanlığı Döneminde Osmanlı – İran Siyasi İlişkileri (1795-1925), 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2020, s. 173-174. 
843 Şemseddin Bey, Şah’ın Avrupa seyahatlerinin de kanûn-i esâsîyi ilanında önemli bir etken olduğunu  düşünmektedir: 
“(…) Muzafferüddin Şah’ın zayıf ve alil bulunması ve ol vakitte makam-ı sadarette bulunan Aynüddevle’nin tedbirsizliği 
sebebiyle bazı muamelat-ı tazyikiyeden dolayı heyecana gelmiş olan ulema Kum şehrinde içtima ve Tahran ahalisinden bir 
cemm-i gafir dahi İngiltere sefarethanesine iltica ederek meclis teşkili talebinde bulunmaları üzerine her türlü esbab-ı 
mukavemetten mahrum ve belki de Avrupa’ya vâki olan seyahatlerden müteessir bulunan Muzafferüddin Şah ulema ve 
avamın talebini kabul ve meclisin teşkilini emretmiştir.” Bkz. BOA, Y.EE./10-20.  
844 İngiliz Büyükelçisi Charles Murray Marling’in raporlarında benzer ifadeleri görmek mümkündür. Marling göre, İran 
modernleşmesinin önündeki engellerden biri, meclis üyelerinin çok azının parlamenter sisteme dair bilgiye sahip olmalarıdır. 
Çeşitli sınıflardan oluşan meclis üyelerinin ekseriyetinin hukuk kitaplarını dahi anlayacak bir seviyede bulunmadıklarını 
belirtmektedir. Marling’in 10 Ekim 1907 tarihli Edward Grey’e gönderdiği raporu için bkz. Kitâb-ı Âbî…, C. I, Nu: 54, s. 90-
92.  
845 Şemseddin Bey’in bu öngörülerini İngiliz Maslahatgüzarı Cecil Spring Rice’ın kaleme aldığı raporlarda da görmek 
mümkündür. Rice, şahın henüz tahta geçmeden meclisi ortadan kaldırmak niyetinde olduğunu fakat Rusların, meclis ile 
anlaşmazlığa düşmesi durumunda tacını ve hayatını kaybedebileceği yönündeki telkinleri ile bu düşüncesini ertelediğini 
aktarmaktadır. F.O./800-70, s. 71, 77.    
846 BOA, Y.EE./10-20. 
847 BOA, Y.A.HUS./513-3.  



185 
 

son senelerde artması Şemseddin Bey’i bu konuda daha da endişe ettirmekte848 ve sürece müdahil 

olma konusundaki kararlılığını arttırmaktadır.  Özellikle meşrutiyetin önemli simalarından Seyyid 

Abdullah Behbehanî’nin meclis kürsüsünde sınır meseleleri konusunda şah ve Osmanlı hükûmeti 

aleyhinde meclisi, halkı ve gazeteleri tahrik etmesi849 Şemseddin Bey nazarında son derece önemli bir 

hadise olarak kabul görmüş ve durumun ciddiyeti Bâbıâli’ye arz edilmiştir.  

Söz konusu tahrirata göre Behbehanî meclis kürsüsünde; Osmanlı askerleri ve aşiretleri 

tarafından Rumiye bölgesine vuku bulan saldırılar ile İran’ın farklı bölgelerinde zuhur eden 

karışıklıklara İran hükûmetinin padişah ile olan manevi ittifakından dolayı kasıtlı olarak müdahalede 

bulunmadığını, Osmanlı askerinin sınırdan defedilmesi için meclis tarafından hükûmete üç gün mühlet 

verildiğini, gerekli tedbirler alınmazsa kendisinin, berberindeki İslâm ahalisi ile birlikte sınır bölgesine 

giderek Osmanlı askeriyle cihat edeceğini irâd etmiştir. Behbehâni’nin bu beyanatlarına bir süre hudud 

komisyonu riyasetinde bulunan, Berlin eski sefiri ve Meclis başkanı İhtişamussaltana tarafından ciddi 

anlamda karşı çıkılmış ve hatta “benim İran ahalisi ve umum İslâm âlemi için yapacak en hayırlı bir 

işim devleteyn-i aliyeteyni daire-i silm u safa ve ittihada koyabilmekten ibaret olup bunu 

yapamadığım halde benden, başka yapacak hiçbir iş beklememeniz lazım gelir” şeklinde izahatta 

bulunulmuştur.850 

Şemseddin Bey, İran meclisinin birinci dereceden müessisi olarak gördüğü Behbehani’yi 

“ele geçirdiği riyaset-i kavmiye ve fevkalade hâris bulunduğu menâfi-i şahsiyyesinin devamını idame-

i iğtişaşa mütevakkıf” görmekle ve Rus menfaatlerine hâdim olmakla itham etmekte ve yukarıda 

aktardığı beyanatlarını da bu minval üzere değerlendirmektedir. Ona göre, İhtişamussaltana, 

Behbehanî’nin şahsi menfaatleri uğruna nifak çıkarma gayretinde olduğunu idrak etmesinden 

mütevellit onun “beyanat-ı aşub-cuyâne”lerine şiddetle karşı çıkmıştır. Her ne kadar meclis başkanının 

girişimleriyle Behbehanî’nin “tesirat ve telkinat-ı muzırrasından” halk bir nebze olsun kurtarılmış olsa 

da ulemanın sahip olduğu nüfuzdan dolayı meclis başkanının, Behbehanî ve ulema sınıfına gösterdiği 

mukavemet tarzı yeterli bir kuvvet olarak görülmemekte ve bu sebeple İran’ın zaten vahim olan 

vaziyetinin bir kat daha kötüye gideceği ihtimali verilmektedir.851 Aslında Şemseddin Bey, İran’a dair 

                                                 
848 Şemseddin Bey, Bâbıâli’ye sunmuş olduğu arzuhalde yaklaşık 13 senelik görev süresinde takip ettiği siyasetle Osmanlı 
sultanının İran’da hayırla yâd edildiğini lakin son iki senesinde devletler arasında yaşanan bazı hadiselerden (Kerbela’dan 
bazı İranlıların uzaklaştırılması, Lahican, Pesve ve Rumiye bölgelerinde sınır anlaşmazlığı) mütevellid “sekiz on sene takip 
edilen ve şayan-ı taaccüb derecede neticesi görülmüş olan meslek-i i’tilafkârâneden hâsıl olan fevaid ve semeratın” zayi 
olduğunu ortaya koymaktadır. Bkz. BOA, Y.EE./10-20. 
849 Tahran Sefareti’nin bazı mollaların teşvikiyle basılacağı, tehdit altında olduğu yönündeki Tahran sefirinin arzı üzerine 9 
Eylül 1323 [22 Eylül 1907] tarihli iradede Hariciye nezaretine gerekli tedbirlerin alınması emredilmekteydi. Bkz. BOA, 
İ.HUS./158-44, BOA, BEO./3150-236216.  
850 11 Eylül 1323 [24 Eylül 1907] tarihli Hariciye Nezareti’ne Tahran Sefiri Şemseddin Bey tarafından sunulan rapor için 
bkz. BOA, Y.MTV./302-99.  
851 BOA, Y.MTV./302-99. 



186 
 

bu öngörüsünü Meşrutiyet Fermanı’nın ilan edildiği ilk andan itibaren dillendirmekte ve “kavl u fi’l 

arasında bevn-i azîm olduğundan ciddiyat-ı a’bâd-ı sakilesinin altına girmek zamanı geldikte envaî 

müşkilatın zuhuru akva-yı ihtimalden göründüğünün ilaveten iş’arına mücaseret eylerim” ifadeleriyle 

Bâbıâli’ye işar etmekteydi.852  

Şemseddin Bey’in raporları ve Cemil Said Bey’in bu meselelerdeki kanaatleri dönemin 

İngiliz raporları ile kıyaslandığında, Tahran’da yabancı devletler için -en azından İngilizler için- 

rahatsız edici bir politika takip edildiği söylenebilir. Rice, kaleme aldığı raporlarında İran’daki siyasi 

karışıklıklarda herhangi bir kesime taraf olmanın bazı problemleri beraberinde getireceğini ifade 

ederken Şemseddin Bey’in bu meselelerin perde arkasında önemli bir rol oynadığına dikkat 

çekmiştir.853 Netice olarak, memuriyeti azil ile neticelense de Şemseddin Bey’in İran’da bulunduğu 

sırada meşrutiyet hareketlerinde "menâfi-i sahiha-i devlet-i ebed-müddet-i aliyyeye tamamıyla 

muvafık” bir şekilde önemli aracılık faaliyetlerinde bulunduğu görülmektedir.    

2.2. İltica ve Teb’id Arasında İran Meşrutiyetçileri ve Muhaliflerine Yönelik Politikalar  

“Necef’teki müçtehidin-i İraniyye’den Seyyid Kazım Yezdî birkaç gün evvel sahn-ı şerifte iken 

Tahran’da müteşekkil meclis taraftarı olan İranlı talebeden birkaç yüz kişi güya meclis-i mezbur 

lehinde i’mal-i nüfuz etmediği için tecavüzat-ı lisaniyeden başka itâle-i yede dahi mutesaddi 

oldukları halde mumaileyhin muhafaza altında hânesine gönderildiği ve buna tebea-i şahaneden 

olan Acemlerin de iştirakiyle muhill-i asayiş ahval zuhuru melhuz bulunduğu mutasarrıflıktan 

bildirilmesiyle her türlü tedabir-i mânia ve inzibatiyeye tevessül olunarak bu yüzden ahvâl-i 

gayr-i marziyyeye meydan verilmemesi zımnında ser-i kârperdazedeye tebligat-ı lâzime ifâ 

olunmuş idi. Bu kere mutasarrıflıktan gelen cevapta mumaileyh Seyyid Kazım muvakkaten 

Kufe’ye giderek mesele kesb-i sükûn eylediği bildirilmiş ise de ahiren alınan diğer telgrafnâmede 

meclis-i mezbur [İran Meclisi] lehinde ve hükûmet-i İraniyye aleyhindeki teşebbüsat ve 

harekattan dolayı Memâlik-i İraniyyece berdevam olan iğtişaşın başlıca mürettiblerinden Şeyh 

Fazlullah namında birinin orada ibkası hükûmet-i İraniyyece tecviz olunmamasından nâşi bir 

müddet için tebaüd-i zaruri suretinde Atebât-ı Aliye’ye geleceği istihbar kılındığı ve bunun Ziya 

ismindeki oğlu da Necef’teki İranî talebeden ve erbab-ı fesaddan olduğu cihetle Atebât’a gelmesi 

                                                 
852 İran’da Meşrutiyet Fermanının sadır olması akabinde Bâbıâli’ye gönderilen yazı için bkz. BOA, Y.A.HUS./506-79 [7 
Eylül 1906]; Şemseddin Bey, Posta ve Gümrük işlerinden sorumlu Belçikalı Növis’in azli için 1905’in sonunda Şah 
Abdülazim türbesine sığınan muhaliflerin bu bast eylemi sonucunda şaha kabul ettirdikleri Meclis’in açılması ve birçok 
devlet anayasalarından seçilerek bir kanûn-i esâsî oluşturulmasının kolay olmayacağını da Bâbıâli’ye aktarmaktaydı. Bkz. 
BOA, Y.A.HUS/502-91 [14 Nisan 1906]; İngiliz maslahatgüzarı Cecil Spring Rice, Dışişleri Bakanı Edward Grey’e 
gönderdiği raporunda (3 Ocak 1907) ise meşrutiyet ilan edilse de anayasanın tam olarak ortaya çıkmadan bir şey 
yapılamayacağını ve her geçen gün kaos ve düzensizliğin çıkma ihtimalinden bahsetmekteydi. Bkz. Kitâb-ı Âbi…, C. I, Nu: 
9, s. 16.  
853 F.O./800-70, s. 101.  



187 
 

bi’l-vucûh gayr-i caiz bulunduğu bildirilmiş idüğinden haber-i vaki sahih ise mumaileyhin 

hükûmet-i İraniyyece men-i azimeti esbabının istikmal buyurulması ma’ruzdur”854 

Bağdat vilayetinden Dahiliye Nezareti’ne gönderilen bu şifreli telgraf, Osmanlı idaresince 

İran’daki meşrutiyet hareketlerinin nasıl yakından takip edildiğini ve ne tür siyaset benimsendiğini 

gösteren örnek metinlerden biridir. 1907 yılı İran’ında en önemli siyasi tartışmalardan biri 

meşrutiyetin, meşrutî idarenin şer’îliği, diğer bir ifade ile İslâm’a aykırı olup olmadığı meselesi idi. 

“Meşrûta-i Meşruâ” kavramı etrafında ele alınan bu mesele tarih araştırmalarında ekseriyetle 

meşrutiyete, hürriyete karşı istibdat taraftarlarının gösterdiği bir ayaklanma türü olarak 

yorumlanmıştır.855 Şeyh Fazlullah Nuri’nin önderliğindeki ulema, kanûn-i esâsînin hazırlanma 

sürecinde ciddi bir muhalefet ortaya koyarak meclisin daima ulemanın “taht-ı emr ve teftişinde” 

bulunmasını ve çıkarılacak kararların “şer’e muvafık olup olmadığını tahkik ve hilaf-ı şer olanları 

reddetmesi” için beş müçtehidin seçilip mecliste daimi olarak görev almasını talep etmişlerdir.856 Şeyh 

Fazlullah Nuri ve beraberindekilerinin bu tavrı meclisi ortadan kaldırmak isteyen şah idaresi için bir 

fırsat görülerek857 el altından maddi olarak destek verilmiş858 ve meselenin daha da kızıştırılması 

sağlanmıştı.859 Nitekim Bağdat vilayetinden gönderilen ve yukarıda alıntıladığımız şifreli telgrafta da 

görüleceği üzere mesele Necef’e kadar sirayet etmiş ve orada ulema sınıfı arasında bir mücadeleye de 

dönüşmüştür. Seyyid Kazım Yezdî ve Seyyid Ahmed Tabâtabâî860 gibi müçtehitler meclise karşı 

hareket ederken Kazım-ı Horasanî (Ahund-i Horasanî), Hacı Şeyh Mazenderanî gibi müçtehitler ise 

meclisin bekâsını savunmuşlardır.861 

Zikredilen meseleler çerçevesinde, Bağdat Valisi Ebubekir Hâzım (Teperyan) Bey’in 

göndermiş olduğu şifreli telgraf dikkatle incelendiğinde bazı problemler, soru(n)larla karşı karşıya 

kalınmaktadır. Örneğin, aynı düşünceye sahip ve aynı maksada yönelik hareket eden iki müçtehitten 

                                                 
854 BOA, DH.ŞFR/384-22 [16 Temmuz 1907] 
855 Mehdi Melikzâde, Tarih-i İnkılab-ı Meşrutiyet-i İran, I/III, s. 477; Ervand Abrahamian, Iran Between Two Revolutions, 
New Jersey: Princeton University Press, 1983, s. 94-95.  
856 Tahran Sefiri Mehmed Şemseddin Bey’in ulemanın meşrutiyete yönelik muhalefeti hakkında başkitabete göndermiş 
olduğu tahrir için bkz. BOA, Y.PRK.EŞA/50-55 [22 Haziran 1907] 
857 Şemseddin Bey, ulemanın meşrutiyet muhalefetinin nihayetinde onları “muterassıd-ı fırsat olan erbab-ı hükûmetle” 
ittifaka sevk ettiğini aktarır. BOA, Y.PRK.EŞA/50-55.  
858 Melikzâde, Tarih-i İnkılab-ı Meşrutiyet-i İran, s. 477-478.  
859 İran’da şeriatı ön planda bulunduran ulema ile meşrutiyet tarafları arasındaki mücadele hakkında daha detaylı bilgi için 
bkz. Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 285-296; 358-438.  
860 Meşrutiyetin en önemli simalarından ve destekçilerinden Muhammed Tabâtabâî’nin kardeşi olup meşrutiyetin 
başlangıcında abisine destek verirken meclisin kurulması sonrasında Şeyh Fazlullah Nuri ile hareket etmiştir. Aynı zamanda 
Bağdat valisinin gönderdiği telgrafta Necef’te “ehl-i fesaddan” olduğunu zikredilen Şeyh Fazlullah Nuri’nin oğlu Ziyaeddin 
Nuri de Seyyid Ahmed Tabâtabâî’nin damadıdır.  
861 Daha önceden de zikrettiğimiz üzere Ahund-i Horasanî, Şeyh Mazenderani, Hacı Mirza Halil gibi müçtehitler meclise 
muhalefet ve mukavemeti, şeriata ve şeriatın efendisine savaş açmak olarak değerlendirmiş ve bu minval üzere meclise 
telgraf çekmişlerdir. Bkz. Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 382.  



188 
 

Seyyid Kazım Yezdî, meclis taraftarlarının saldırılarına karşı Osmanlı hükûmeti tarafından himaye 

edilirken, İran’da devam eden “iğtişaşın başlıca mürettiblerinden” Şeyh Fazlullah Nuri’nin Osmanlı 

idaresi altındaki Atebât-ı Âliye’ye gelmesi uygun görülmemektedir.862 Vali Hâzım Bey’in almış 

olduğu, Şeyh Fazlullah Nuri’nin meclis lehinde ve hükûmet-i İraniyye aleyhinde teşebbüslerde 

bulunduğu şeklindeki yanlış istihbarat863 Tahran sefaretince düzeltilse de söz konusu kararın devam 

ettiği görülmektedir.864  Burada açıkça ifade edilebilir ki Osmanlı idaresi meseleyi tamamen 

meşrutiyet taraftarlığı veya karşıtlığı üzerinden değerlendirmemiş aksine bölgede oluşabilecek her 

türlü kargaşa865 ve Şii propagandasına karşı tedbir almayı866 aynı zamanda ittihad-ı İslâm politikasını 

idame ettirmeyi amaçlamıştır.867 Bu bakımdan Kesrevi’nin iddia ettiği gibi Seyyid Kazım Yezdî’nin 

meşrutiyet aleyhtarı olduğu için henüz meşrutiyetini ilan etmeyen Osmanlı idaresi tarafından himaye 

edildiğini söylemek güçtür.868 Henüz birkaç ay öncesinde meşrutiyet taraftarı ve Kaçar hanedanından 

                                                 
862 Dahiliye Nezaretinden Hariciye nezaretine gönderilen tahrirde valinin ilgili telgrafına binaen Şeyh Fazlullah Nuri’nin 
bölgeye gitmesinin engellenmesi adına gerekli girişimlerin yapılması talep edilmekteydi. (BOA, DH.TMIK.M./254-12) 
Nitekim Hariciye Nezareti bu konuda sefaretten bilgi talep etmiş ve sefaretin ilgili yazısında Şeyh Fazlullah Nuri’nin 
Atebât’a gitmeyeceği şayet ilerleyen tarihlerde gidecek olursa da engelleneceği bildirilmiştir. Bağdat vilayetine de bu konuda 
iş’ar edilmiştir. (BOA, BEO./3111-233302) 
863 Meclis ile şeriat taraftarı ulema arasında çatışmaların yaşandığı dönemde Tabatabaî ve Behbehanî, Şeyh Fazlullah Nuri ile 
bir görüşme gerçekleştirerek kendisini meclise karşı muhalefet etmemesi konusunda ikna etmeye çalışmışlar ve meclisin 
şeriata aykırı bir kanun çıkarmayacağı konusunda da teminatta bulunmuşlardır. Söz konusu görüşmelerde yazılı bir 
mutabakat sağlanmasına rağmen Şeyh Fazlullah Nuri’nin devam eden muhalefeti, bu kez meclis tarafından sertçe eleştirilmiş 
ve şehirlere gönderilen telgraflarla, kişisel menfaatleri sebebiyle meşrutiyete karşı çıkan, şehirleri ayaklandırmaya çalışan 
Şeyh Fazlullah Nuri ve beraberindekilerin hile ve fesatlarına karşı halk uyarılmıştır. Söz konusu yazılı mutabakat metni ve 
meclisin ilgili telgrafı için bkz. Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 371, 389. 
864 BOA, DH.TMIK.M/254-12.  
865 4 Eylül 1907 tarihli 4. Ordu-yu Hümayun’dan Seraskerlik makamına gönderilen şifreli telgrafta İran’daki iç karışıklığın, 
Osmanlı sınırında büyük bir yığılmaya sebep olduğu bildirilmektedir. Bkz. BOA, Y.PRK.ASK/249-148.   
866 Osmanlı idaresinin Sünnilik aleyhine ve Şii propagandasına yönelik en önemli tedbirlerden biri de neşriyata yönelik 
teftişlerdir. Gerek Osmanlı sınırları dışından sokulmaya çalışılan gerekse Osmanlı sınırları içerisinde bastırılıp dağıtılan Şii 
neşriyata yönelik devletin takındığı politikalar ve yasaklanan neşriyat hakkında Filiz Dığıroğlu ve Güllü Yıldız’ın arşiv 
kaynaklarına dayanarak müştereken yayınladıkları makale oldukça kıymetlidir. Geniş bilgi için bkz. Filiz Dığıroğlu - Güllü 
Yıldız, “Osmanlı Devleti’nin Şii Neşriyata Bakışı ve Acem Kitapçılar”, Müteferrika, S: 54 (2018/2), s. 117-134.    
867 Nüfusunun %80’inin Şiilerden oluştuğu ve İranlılarca mukaddes sayılan Atebât-ı Aliye (Necef, Kerbela, Kazımiye, 
Samerra) bölgesi Osmanlı Devleti için son derece önemli bir konuma sahiptir. 1880 sonrasında artan bölgedeki Şii nüfus 
Osmanlı idaresi için ciddi bir tehdit teşkil etmiş ve bu tehdide karşı çeşitli reformlar yapılmaya çalışılmıştır. Dönem dönem 
bölge ulemasının destekleriyle Sünni-Şii ittihadının teşvik edildiği bölgede bu siyasetin yetersiz görüldüğü durumda da Sünni 
İslâm’ı teşvik edici kimi zaman da zorlayıcı tedbirler alınmıştır. Şii hâkimiyetine karşılık sünni itikadını kuvvetlendirmek 
için mekteplerin ıslah edilmeye çalışılması bu minval üzere değerlendirilebilir. Bağdat Valisi Mecid Bey, 1906 yılının hemen 
başında Başkitabet dairesine gönderdiği şifreli telgrafında, İranlı ulema ve müçtehitlerin bazı aşiretleri Şiiliğe meyl 
konusunda etkin oldukları bu sebeple hem bunların devlete ve padişaha bağlılığını arttırmak hem de bölgede karışıklığa engel 
olmak adına taltif ve tatyip edilmelerinin en iyi yol olduğunu bildiriyordu. (BOA, Y.PRK.UM/79-36 [21 Ocak 1906]) Bağdat 
vilayetinden gönderilen bir başka yazıda da yine İran’daki karışıklıkların Necef’e tesiri konusunda duyulan endişe aktarılıyor 
ve bu konuda gerekli tedbirlerin alınmaya başladığı ifade ediliyordu. (BOA, DH.ŞFR/367-35 [31 Temmuz 1906]) Bu 
bakımdan İran ile sınır problemlerinin arttığı ve İran’da siyasi krizlerin meydana çıktığı bir dönemde Osmanlı idaresi, 
bölgedeki hâkimiyetini sağlamlaştırmak aynı zamanda İngilizlerin, vasiyet akçesi (Avaz Mirası) ile bölgede artan nüfuzunu 
engellemek adına siyasetini ince eleyip sık dokumaya çalışmıştır. Bölgedeki Şii meselesine dair iktidarın siyaseti hakkında 
daha geniş bilgi için bkz. Gökhan Çetinsaya, II. Abdülhamid Döneminde Irak’ta Osmanlı İdaresi, s. 215-270.  
868 Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 381; Nitekim II. Meşrutiyet’in ilanı sonrasında Muhammed Ali Şah, Tahran Sefareti 
aracılığıyla Bâbıâli’den Kazım-ı Horasanî’nin teşvik ve mefsedetiyle tahkir ve tehdid edilen Seyyid Kazım Yezdî’nin can ve 
şerefinin muhafaza altına alınmasını talep etmekteydi. Şah’ın söz konusu talebi üzerine de Bağdat Vilayeti’ne gönderilen 
tahrirde gerekli muamelenin yapılması emredilmiştir. Bkz. BOA, DH.MKT./2656-80 [8 Kasım 1908] 



189 
 

Şeyhu’r-Reis-i Kaçar Ebu’l-Hasan Mirza’nın Tahran Sefareti’ne iltica etmesi ve iyi bir şekilde 

ağırlaması bu düşünceyi teyit etmektedir.  

Nasirüddin Şah’ın istibdadî yönetimine ve Batı sömürüsüne karşı ciddi bir muhalefet ortaya 

koyan Şeyhu’r-Reis 1884/85 yılında İran’dan Aşkabat’a oradan da İstanbul’a iltica etmiş ve İran 

iktidarına yönelik muhalefetini İstanbul’dan devam ettirmiştir. Özellikle o dönemde ittihad-ı İslâm 

siyasetinin önemli bir destekçisi olan Şeyhu’r-Reis’e, Osmanlı idaresi tarafından önce ikinci rütbeden 

mecidiye nişanı869 yaklaşık on ay sonra da birinci rütbeden mecidiye nişanı870 ihsan edilmiştir. 

Muzafferüddin Şah döneminde de dış borçlanma ve istibdat konusunda eleştirilerine devam eden ve 

meşrutiyet, adaletin faydası konusunda İran’da tekrar nutuklar vermeye başlayan Şeyhu’r-Reis bu kez 

dönemin sadrazamı Aynüddevle tarafından ciddi bir şekilde tehdit ve baskıya maruz kalmaya 

başlamış, 1906 yılında adalethanenin kurulması ve Tahran valisinin azli ile başlayan akabinde 

meşrutiyet talebi ile devam eden ayaklanmalar sırasında sadrazamın hedefinde yer almıştır.871 İşte bu 

noktada meşrutiyetin açık destekçisi olmasına rağmen sığındığı Tahran Sefaretinde 15 gün boyunca 

izzet ve ikramda bulunulmuş ve kendisinin can ve mal güvenliği sağlanana kadar sefarette 

ağırlanmıştır.872 Sonuç olarak, İran Meşrutiyeti’nin açıkça destekçisi olsa da II. Abdülhamid’in ittihad-

ı İslâm siyasetinin, bunun paralelindeki Sünni-Şii yakınlaşmasının Şii nüfus arasında yayılması 

konusunda önemli bir yere sahip873 Şeyhu’r-Reis “idare-i maslahat” açısından Osmanlı idaresi için 

korunması gereken bir figür olmuştur.874 

                                                 
869 BOA, İ.DH./998-78863 [15 Ağustos 1886]  
870 BOA, İ.DH./1033-81349 [24 Mayıs 1887] Söz konusu nişanın verilmesi vesilesiyle padişaha teşekkür yazısı gönderen 
Şeyhu’r-Reis, yakın zamanda bir oğlunun vefat etmesi sebebiyle Mekteb-i Harbiye’de bulunan diğer oğlu Bahaeddin 
Mirza’nın kısa süreli olarak Meşhed’e yanına gitmesi için izin talep etmekteydi. Bkz. BOA, İ.HR./310-19817 [21 Haziran 
1888]   
871 İbrahim Safaî, Rehberan-ı Meşrûta, Tahran: İntişarat-ı Cavidan, 1363, C. I, s. 563-583; Masume Karadağî & Muhammed 
Emir Şeyh Nuri, “Şeyhu’r-Reis-i Kaçar ve İttihad-ı İslâm”, Moskuya, V/15 (1389/2010), s. 76-86; Aynı yazarlar, “Şeyhu’r-
Reis-i Kaçar ve İnkılab-ı Meşrûta”, Tarihname-i İran Ba’de ez İslâm, III/5 (2012), s. 144-148.  
872 Dönemin Tahran Sefiri Şemseddin Bey, 15 Haziran 1906 tarihli Başkitabete gönderdiği raporunda daha önceden 
Dersaadet’e gelerek Padişahın atıfetine mazhar olan Şeyhu’r-Reis’in “üç gece mukaddem takibattan tahli-i girîban etmek 
üzere bağteten sefaret-i seniyyeye dehalet ve iltica etmesi hükûmet-i hazırayı teemmül ve teenniye mecbur etmiş ve şimdiye 
kadar ulema hakkında bir gûna şiddet istimal edilmediği gibi vesait-i sulh-cuyâneye temayül edildiği anlaşılmakta 
bulunulmuş olduğu ve saye-i merahim-vâye-i hazret-i padişahîye mülteci müşarünileyhin dahil-i sefaret-i seniyyece esbab-ı 
emn u istirahatının tedarik edildiği” ve hanesine güvenli bir şekilde iadesi için de gerekli teşebbüslerin uygun bir surette icra 
edildiği aktarılmıştır. Bkz. BOA, Y.MTV./287-144 [15 Haziran 1906]; Yaklaşık bir buçuk ay sonra Tahran Sefaretinden 
gönderilen telgrafta her ne kadar Şeyhu’r-Reis’in 15 gün boyunca sefarette izaz edilmesi akabinde güvenli bir şekilde 
hanesine gönderilse de karışıklıklığın devam ettiği ulemanın İngiliz sefaretine ve Atebât’a iltica etme girişimlerinde 
bulunduğu iş’ar edilmiştir. Bkz. BOA, Y.A.HUS./506-1 [28 Temmuz 1906]; Şeyhu’r-Reis’in sefarete sığınması İngiliz 
raporlarına da yansımakta idi. Bkz. Kitâb-ı Âbi…, C. I, Nu: 3, s. 9.   
873 İttihad-ı İslâm siyasetine dair Farsça olarak kaleme aldığı İttihad-ı İslâm (Bombay, 1312) adlı risalesi en önemli 
eserlerinden biridir. Söz konusu risalede İslâm dünyasındaki siyasi ayrılığın çözümü için Şii ve Sünni halkın, Osmanlı ve 
İran’ın Sultan Abdülhamid’in idaresi altında birleşmesini öneriyor ve bu duruma İslâm’ın ilk dönemlerinde Hz. Ömer ve Hz. 
Ali’nin birlikte hareket etmelerini örnek gösteriyordu. Bkz. Hamid Algar, Religion and State in Iran 1785-1906: The Rule of 
the Ulama in the Qajar Period, Berkeley and Los Angeles: University of California Press, s. 227-229; Burada ayrıca 
zikredilmesi gerekir ki Tahran sefareti aracılığıyla risalesinin Osmanlı’da tab’ ve neşri talep edildiğinde Maarif Nezaretince 
yapılan tedkikte risalede her ne kadar “İttihad-ı İslâm’a hizmet arzusu ima edilse” de “Şiiliği tahkim ve te’yid” edilmesi, 
“Tahran’a Dâru’l-Hilafe denilmiş” olması, “Ehl-i sünnet hakkında efkâr-ı vâhiyeler” içermesi gibi konular gerekçe 



190 
 

Atebât’a ve Tahran Sefareti’ne sığınma konusunda bu gelişmeler yaşanırken Osmanlı 

dahilinde bazı İranlı meşrutiyetçilerin faaliyetlerde bulunmalarına ise müsaade edilmemiş ve bu 

konuda sınır dışı uygulamalarına dahi başvurulmuştur. İran’da petrol ticaretiyle meşgul olan ve 

İstanbul’da da uzun süre ticari faaliyetlerde bulunan ve bu sebeple de İstanbulî olarak da tanınan 

Mirza Aga Isfahanî bu uygulamaya maruz kalanlardandır.875 Sürgün edildiği Kelat Kalesinden 

İstanbul’a geldiğinde876 Valide Han’da cemiyetler akdiyle bir meclis-i milli teşkiline girişmesi877 

Bâbıâli’nin dikkatlerini üzerine çekmiştir. Söz konusu hadise hakkında Sadrazam Ferid Paşa, 

“Tahran’da cemiyet-i fesedeye dahil olmasıyla hükûmet-i mahalliye tarafından Kerat Kalesine tağrib 

edilmiş olan” Isfahanî’nin siyasi faaliyetleri dolayısıyla Osmanlı’dan def’i için konsolosluğa 

müracaatta bulunulduğunu ifade ederken, Osmanlı topraklarında bu gibi “hilaf-ı ahval bir hareket-i 

asayiş-şikenânede bulunan” tüm şahısların da bu uygulamaya tabi tutulması konusunda Zabtiye 

Nezareti’ne bildirildiğini de aktarmaktadır.878  

                                                                                                                                                         
gösterilerek söz konusu talep uygun görülmemiştir. Bkz. BOA, MF.MKT./838-13 [15 Mart 1905], Şeyhu’r-Reis’in 
nazarından ise eserin basılmaması burada zikredilen Şiiliği tahkim ve tey’id meselesi değil, II. Abdülhamid’in “İslâmiyetin 
esasatından bulunan kavaid-i meşrutiyet ve icabat-ı hürriyetten” uzak durmalarıdır. Bkz. “Şeyhu’r-Reis Hazretleriyle 
Mülâkat”, Tasvir-i Efkâr, Nu: 1306 (31 Kanun-i Evvel [Aralık] 1914), s. 2.   
874 Safaî, Şeyhu’r-Reis’in Cemaleddin Afgani ve İttihad-ı İslâm Cemiyeti ile yakın ilişki içerisinde bulunduğunu ve bu 
siyaseti sayesinde her ay Tahran Sefareti’nden 100 Türk lirası aldığını ortaya koymaktadır. Safayi, Rehberan-ı İran, s. 579; 
Kiren’in hazırlamış olduğu doktora tezinde Şeyhu’r-Reis-i Kaçar, tömbeki imtiyazına karşı tütün kullanımını yasaklayan 
fetvanın sahibi Hacı Mirza Hasan eş-Şirâzi (ö. 1895) ile karıştırılmakta ve bu sebeple yer yer Şeyhu’r-Reis Şirazî olarak 
bahsedilmektedir. Bkz. Akın Kiren, agt, s. 107; Kaçar Hânedanı mensubu olan Şeyhu’r-Reis’in kendi kaleme almış olduğu 
terceme-i hâline bakıldığında onun Tebriz’de dünyaya geldiği ve hatta Mirza Hasan Şirazî’nin talebesi olduğu açıkça 
görülmektedir. Bkz. Hazret-i Şeyhu’r-reis, Muntehab-ı Nefîs, Bombay: 1312’den tıpkı basım Tahran: Mahmudî Matbaası, 
1960, s. 5-11. 
875 1865 yılında Isfahan’da dünyaya gelen Mirza Aga Isfahanî, uzun süre Tahran’da petrol ticaretiyle uğraşmış bu sebeple 
Mirza Aga Neftî olarak da isimlendirilmiştir. Ticaret amaçlı Bakü ve İstanbul’da da bulunan Mirza Aga Isfahanî, 
İstanbul’daki ticari faaliyetleri sırasında Ahter ve Hablu’l-Metin gibi gazetelerle tanışmış, bu gazetelerin modernleşme 
konusundaki düşüncelerinden etkilenmiştir. Hablu’l-Metin gazetesinde kaleme aldığı “Müdafaa-i Vatan” serlevhalı 
tefrikasında İran’ın geri kalışını ele almış ve bu soruna çeşitli çözümler sunmaya çalışmıştır. Söz konusu yazı dizisinde, 
İran’da Arap işgali ve din egemenliğinin aynı zamanda milliyetçilik ve vatanseverlik duygusunun eksikliğinin İran 
toplumunu gerilettiğini savunmuş, Avrupaî tarzda dinin siyasetten ayrılmasını bir çözüm olarak görmüş ve etnisite 
toplumlarda bu uygulamanın dinin de yücelmesini sağlayacağını ortaya koymuştur. Siyasetçilerin yetersizliği ve ehil 
olmayanların idari görev alması konusunda eleştirilerini de yönelten Isfahanî, İran toplumunun gelişimi ve aynı zamanda 
saltanatın bekası için “Meşverethâne”nin gerekliliğini savunmuştur. İran’da bulunduğu dönemde özellikle Aynüddevle’ye ve 
İran idaresine karşı Tabatabaî, Ahmed Mecidülislam, Behbehanî gibi ulema ile ciddi bir muhalefet sergilemiş ve bu 
muhalefetinin nihayeti de Tahran’dan Kelat kalesine sürülmesiyle neticelenmiştir. Bkz. Fatıma Muazzi, “Mirza Aga 
Isfahanî”, Tarih-i Muasır-i İran, S. 18 (1380 [2001]), s. 123-130; Melikzâde, Tarih-i İnkılab-ı Meşrutiyet-i İran, C. I/I, s. 
224-25.  
876 Osmanlı Arşiv belgelerinde Kelat Kalesinden firar ederek İstanbul’a geldiği ifade edilirken (BOA, Y.A.HUS./510-139 [15 
Nisan 1907]) Bazı İran kaynaklarında bir daha siyasi faaliyetlere bulaşmaması ve Tahran’a geri dönmemesi şartıyla 
Müşirüddevle tarafından serbest bırakılması akabinde İstanbul’a gittiği aktarılır. Bkz. Muazzi, “Mirza Aga Isfahanî”, s. 130.  
877 25 Rabiulevvel 1325 tarihli Tebriz’de neşredilen Encümen gazetesine İstanbul’dan gönderilen mektupta 28 Safer 1325 [12 
Nisan 1907] gecesi Mirza Aga Isfahanî’nin evinde toplanıldığı ve İstanbul’da ikamet eden İranlıların arasındaki nifakı 
ortadan kaldırıp ittifak ve ittihadı oluşturmak için bir ahidname imzalandığı aktarılmaktadır. Bkz. Encümen, Nu: 76 (25 
Rabiulevvel 1325 [8 Mayıs 1907]), s. 3/255.  
878 BOA, Y.A.HUS./510-139; Zabtiye Nezaretine gönderilen yazı için bkz. BOA, BEO/3034-2227509. 



191 
 

Bazı kaynaklarda Mirza Aga Isfahanî’nin dönemin İran Sefiri Erfaüddevle’nin girişimleri 

üzerine Osmanlı’dan sınır dışı edildiği zikredilse de879 Erfaüddevle, Isfahanî’nin sınır dışı edilmesi 

akabinde İran Meclisine göndermiş olduğu yazısında Valide Han’daki polis muhasarasının 

kaldırılması ve Isfahanî’nin sınır dışı edilmemesi konusunda padişah nezdinde girişimlerde 

bulunduğunu ifade etmektedir.880 Öte yandan hatıratında Mirza Aga Isfahanî’nin Trabzon 

Konsolosluğu talebini, başarısız bir tüccar olması dolayısıyla Bâbıâli’nin bu profildeki bir kişiyi uygun 

görmeyeceği kanaatiyle reddettiğini aktarır. Bu olumsuz cevap karşısında da Isfahanî’nin kendisini 

tehdit ederek Odesa, Bakü, Tebriz’de iştirak ettiği meclislerde kendisi aleyhinde Abdülhamid idaresi 

ile ortak hareket ettiği şeklinde propaganda faaliyetlerinde bulunduğunu, hatta bu faaliyetlerden 

etkilenen yirmili yaşlarda bir Selmaslı gencin kendisini öldürmek için İstanbul’a kadar geldiğini, 

başarısız bir suikast girişimi sonrasında da İran’a sınır dışı edildiğini nakleder.881  

Isfahanî’nin sınır dışı edilme kararının alındığı dönemde Erfaüddevle, çeşitli konuları da 

ihtiva eden bir arizasında bu meseleye de atıfta bulunmaktadır. Söz konusu arizasında “Fesededen 

Isfahanî Mirza Aga ile bazı rüfekası çend yevm ekdam Dersaadet’ten hareket ettikleri mumaileyh 

Mirza Aga, Erivan’dan yazdığı tehdid-âmiz mektubunda kulları katl etmek üzere mahsus âdem 

göndereceğini beyan” ettiği aynı zamanda “Tahran meclis-i millide dahi kullarının İran parlamentosu 

aleyhinde bulunduğundan bahisle” tebdili için birçok müzakerelerin cereyan ettiği bilgisini 

vermektedir.882 Nitekim dönemin Tebriz menşeli Encümen gazetesine bu durumun hemen yansıdığı 

görülmektedir. İstanbul’dan isimsiz olarak gönderilen mektupta “Sefir-i bî-basîr” “bî-kifayet” olarak 

nitelenen Erfaüddevle sert bir dille eleştirilmekte, İstanbul’daki İranlıların ittifak girişimini bozmak, 

devlet ve milletin hukukunu savunmamak ve hatta Osmanlı devletine hafiyelik yapmakla itham 

edilmektedir.883  

Erfaüddevle hakkındaki bu muhalefetin sonuçsuz kalmadığı henüz bir yıl geçmeden görülmüş 

ve iki devlet arasında İran sefirliğinin değişimi konusunda çeşitli yazışmalar cereyan etmiştir. 

Erfaüddevle’nin yerine tayin edilmesi düşünülen Hariciye eski veziri Prens Alaussaltana’nın saltanat 

tarafından hüsn-ü kabul olup olmayacağı Tahran Sefareti aracılığıyla sual edildiğinde padişahın iradesi 

                                                 
879 Kesrevi, Tarih-i Meşrûta-i İran, s. 351; Isfahanî’nin sınır dışı edilmesi akabinde İran’da encümenlerin Erfaüddevle’ye 
yönelik eleştirileri hakkında bkz. Muazzi, agm, s. 131.  
880 Ittıla, 27 Cemaziye’l-Sâni 1325’ten aktaran; Muazzi, agm, s. 132.  
881 Hatırat-ı Prens Erfa, der: Ali Dehbâşi, Tahran: İntişarat-ı Şehab-ı Sakib, 1378, s. 440-443.   
882 BOA, Y.EE./14-131. [Rabiulevvel 1325]  
883 Söz konusu mektupta Erfauddevle’nin yapmış oldukları anlatılsa “Frengistan kağıtları” bile kifayet etmeyeceği ifade 
edilmekte ve durumunun tüm İran gazetelerine derç edilmesi talep edilmektedir. Gazetede, söz konusu mektup hakkında 
Azerbaycan vekillerinin kanaatlerine de yer verilmekte ve onların bir an önce Erfaüddevle’nin yanlış siyasetinin 
engellenmesini talep ettikleri nakledilmektedir. Encümen, Nu: 76, s. 3-4/255-256. Tüm bu gelişmeler Bâbıâli tarafından da 
takip edilmekte söz konusu haber tercüme edilmekte ve Erfaüddevle’nin bu konudaki üzüntüleri Maarif Nezareti Mekatib-i 
Âliye ve Hususiye tahkik memuru Mehmed Şerif Bey tarafından arz edilmektedir. Bk. BOA, Y.PRK.MF./5-19. 



192 
 

“müddet-i medideden beri sefaret-i mezkurede bulunarak devleteyn arasındaki münasebat-ı hasenenin 

vikaye ve idâmesine çalışmakta ve hüsn-i niyât ibraz eylemekte bulunmasına nazaran memuriyetinde 

ibkası hakkında Bâbıâli’ce teşebbüsat-ı münasibe icrası” şeklinde zuhur etmiştir.884 Söz konusu 

teşebbüsler İran vezaret-i hariciyesinden “İran şahının Erfaüddevle’yi hüsn-i hizmetine binaen 

Tahran’da istihdam ve onun yerine Alaussaltana’yı tayin ve i’zam etmek arzusunda  bulunduğu cihetle 

bu cihetin canib-i hükûmet-i seniyyeden kabulü münasib ve mütemenna” olduğu şeklinde karşılık 

bulsa da geri adım atılmamış ve görevde bulunduğu süre boyunca daima “münasebat-ı devleteyni 

te’yide çalışarak kendini sevdirmiş” olan Erfaüddevle hakkında “bir müddet için olsun memuriyet-i 

hazırasında ibkası pek muvafık olacağından ona göre bir kere daha teşebbüsat ifası” irade 

olunmuştur.885 Lakin şahın “vukuf ve tecribesinden istifade” etmek istediği Erfaüddevle konusunda 

arzu ve iradesinde yine bir değişiklik olmaması hasebiyle Alaussaltana’nın tayini bu kez “karin-i 

tensib-i âli” buyurulmuştur.886 Söz konusu görev değişikliği konusundaki yazışmalar 1908 yılının 

başında yapılsa da Erfaüddevle yaklaşık bir sene daha görevinde devam etmiş ve 1909 yılında 

görevden alınmıştır.887 Bunun sebebine dair bir malumata ulaşılamasa da 1908 ortasında iki devlette 

görülen rejim değişikliklerinin888 önemli bir etken olduğu düşüncesi ağır basmaktadır.  

1908 yılının ortalarına gelindiğinde Osmanlı ve İran arasındaki iltica hareketlerinin daha da 

arttığı söylenebilir. Haziran 1908 yılında meclisin topa tutulup şah tarafından örfî idarenin ilan 

edilmesi akabinde İranlı meşrutiyetçiler için en güvenli sığınak, meşrutiyetini ilan etmeye ramak kalan 

Osmanlı olmuştur. Kimileri kendi iradeleri ile sığınsa da889 kimi de karışıklık çıkarma ihtimallerine 

karşılık şah tarafından Osmanlı topraklarına, Atebât’a teb’id edilmeye çalışılmıştır. Bu durumun 

yansımalarını dönem yazışmaları üzerinden de okuyabilmekteyiz. Meclisin bombalanmasının birkaç 

gün akabinde Tahran Sefareti’nden gönderilen tahrirde, Muhammed Ali Şah’ın Tahran Maslahatgüzarı 

Mehmed Remzi Bey890 vasıtasıyla II. Abdülhamid’den birtakım taleplerde bulunduğu görülmektedir. 

                                                 
884 BOA, İ.HUS./162-27  [21 Ocak 1908]. Söz konusu iradenin icrası için Hariciye Nezaretine gönderilen tahrir için ayrıca 
bkz. BOA, BEO./3233-242441 [22 Ocak 1908]  
885 BOA, İ.HUS./162-38 [26 Ocak 1908]. Hariciye Nezaretine tekrar teşebbüste bulunması için yazılan yazı için bkz. BOA, 
BEO./3236-242696 [27 Ocak 1908].   
886 BOA, İ.HUS./ 162-63. [3 Şubat 1908] Hariciye nezaretine gönderilen yazı için ayrıca bkz. BOA, BEO./3242-243136 [4 
Şubat 1908].  
887 1909’un henüz başında Erfaüddevle’nin yerine görevlendirilecek Alaussaltana hakkında Tahran Sefareti’nden gönderilen 
telgrafta evvelce zikredilen hakkındaki kanaatin geçerli olup olmadığı sorulduğunda nezaret tarafından Sadaret makamına 
verilen cevapta “mukaddema verilen cevapta muvafakat hükmü bâki olunsa bile burada bulunan tebea-i İraniyye’nin kâffesi 
meşrutiyet taraftarı oldukları cihetle mumaileyhi kabul etmeme ihtimalinden sarf-ı nazar kendisinin muhafazası hususunda 
devletçe müşkilâta tesadüf olunacağı kaviyyen melhuz olduğundan bunun vakt-i münasibe ta’liki yolunda cevap i’tası” 
tavsiye edilmiştir. Bkz. BOA, BEO./3471-260317 
888 İran’da meclisin askıya alınarak örfî idarenin, Osmanlı’da da II. Meşrutiyet’in ilan edilmesi.  
889 Çalışmamızda ele aldığımız Ömer Naci ve Said Selmasî’nin hareketlerini de bu çerçevede değerlendirmek gerekmektedir.   
890 İlk Osmanlı Güney Afrika Sefiri olarak Johannesburg’a gönderilen Mehmed Remzi Bey, Birinci Cihan Harbi döneminde 
Osmanlı – Güney Afrika ilişkilerinde son derece önemli bir yere sahiptir. İngiliz politikalarına karşı halkı uyandırmaya 



193 
 

 Mehmet Remzi Bey, Şah’ın, Emir Bahadır’ı kendisine göndererek görüşme talebini iletmesi 

üzerine ikamet ettiği Bağ-ı Şah’a gittiğini ve orada “suret-i mahremanede ve enderunda yalnız olarak” 

şahın huzuruna kabul edildiğini aktarır. Şahla yaptığı gizli görüşmenin tüm detaylarını aktaran Remzi 

Bey, şahın “memâlik-i İraniyye’de cereyan etmekte bulunan ahvâl-i hâzıradan dolayı hakpay-i âliden” 

bulunduğu “bazı iltimas ve müsted’ayâtları”nı891 şöyle aktarır:  

“(…) Evvela İran’da mucib-i fitne ü fesad olan kesandan olup Atebât-ı Âliyât’ta ikamete memur 

edilen ve elli kadar süvariye terfikan Tahran’dan hududa doğru yola çıkarıldığı 14 Haziran sene 

1324 tarihli ve 107 ve 216 numaralı arıza-i bendegânemle892 huzur-i âli-i nezaret-penahîlerine arz 

olunan müçtehit Aga Seyyid Abdullah’ın [Behbehâni] Necef’te taht-ı nezarette bulundurulması 

ve eğer mümkün olursa ihtilattan men’ ettirilmesi hususunun lazım gelenlere emr u ferman 

buyurulması saniyen Necef’te mukim müçtehitlerden ve İran’da cereyan etmekte olan politika 

harekatına ziyadesiyle müdahale ederek buralara irsal ve tahrir etmekte oldukları telgraf ve 

muharrerat ile memleketi herc u merc edenlerden Molla Kazım Horasanî ve Abdullah 

Mezenderanî ve Hacı Mirza Hüseyin Beşer, Hacı Mirza Halil nâm şahısların Bağdat valiliği 

marifetiyle veya diğer tensib buyurulacak bir memur vasıtasıyla mümkün olduğu takdirde bazı 

mevâid ve mülayemetle bu gibi ahvalden mücanebet etmelerinin kendilerine tebliğ ve tefhimi ve 

muvaffakiyet hâsıl olmadığı takdirde de kendilerinin memâlik-i şahaneden ihraç ve teb’id 

olunmak üzere tehdidleri ve belki de mevki-i icraya vaz’ının emr u irade buyurulması”893 

Muhammed Ali Şah’ın bu taleplerini iletmesi haricinde, taleplerin uygun bir şekilde icra 

edilmesi hususunda Osmanlı memuruna Necef’te yardımda bulunabilecek müçtehitlerden “istikamet-i 

fikriye ve şah hazretlerine sadakatiyle müştehir” Seyyid Kazım Yezdî ve Seyyid İsmail Isfahanî’ye 

işaret etmesi kendisinin bölge ile nasıl bir irtibat kurduğunu göstermesi açısından da dikkat çekicidir. 

Her ne kadar söz konusu taleplerin kabul buyurulması durumunda “fevkalade müteşekkir ve 

minnettar” olunacağı Remzi Bey aracılığıyla iletilse de Bâbıâli’nin kanaati şahı memnun etmeyecek 

türdendir. Yabancı devletlerden firar ve iltica suretiyle Osmanlı’ya gelenlerin kabulü padişah ve 

devletler teamülü gereğince olsa da İran hükûmetinin kovup sürgüne gönderdiği şahısların kabul edilip 

bunları koruma altına almanın “memâlik-i şahaneyi, İran’ın bir menfâsı [sürgün yeri] hükmüne 

koymak demek olacağı” sebebiyle uygun görülmemiş ve netice olarak da Abdullah Behbehâni ve 

                                                                                                                                                         
çalışan aynı zamanda son Osmanlı diplomatlarından olan Mehmed Remzi Bey’in hayatı için bkz. Halil Gencoğlu, “Birinci 
Dünya Savaşı Yıllarında Osmanlı – Güney Afrika İlişkileri ve Suikaste Kurban Giden Osmanlı Konsolosu Mehmed Remzi 
Bey”, Yedikıta, S. 97 (Eylül 2016), s. 22-35.  
891 Dersaadet İran Sefareti’nin bile hakkında malumatı olmadığı bu taleplerin padişah nezdinde “mazhar-ı lütf ve muavenet” 
buyurulacağı ümidi de taşınmaktaydı. Bkz. BOA, DH.MKT./ 1277-54 [7 Temmuz 1908]  
892 Tahran Sefareti’nden gönderilen söz konusu arıza için bkz. BOA, Y.A.HUS./523-127.  
893 BOA, DH.MKT./ 1277-54.  



194 
 

beraberindekilerin koruma altında Osmanlı vilayetine getirilmesi ve gözlem altında tutulması 

konusunda bir taahhüt verilmesinin uygun olmayacağı belirtilmiştir.894  

Söz konusu mesele hakkında Bâbıâli’nin kanaati kesin olarak zikredilse de gerek Kirmanşah 

Başşehbenderliği’nden ve gerekse Bağdat vilayetinden gönderilen telgraflarda meselenin tam olarak 

nihayete ermediği anlaşılmaktadır. 16 Temmuz 1908 tarihinde Kirmanşah’tan gönderilen telgrafta 

“İran şahı aleyhine meclisler teşekkülüne sebebiyet vermiş” “eşhas-ı muzırradan” olan Seyyid 

Abdullah [Behbehanî] ile iki oğlu, damadı ve isimleri zikredilmeyen iki kişinin Kerbela’ya nefy 

edilmek üzere koruma altında Tahran’dan Kirmanşah’a ulaştırıldıkları ve söz konusu şahısların 

Osmanlı hududuna gönderileceğine dair mahalli hükûmetten “mevsukan istihbar kılındığı” 

bildirilmiştir. Söz konusu habere binaen idarenin tutumu yine değişmemiş ve Seyyid Abdullah 

Behbehânî’nin “hususiyet-i hal ü hareketlerine nazaran” Osmanlı sınırından kabul edilmemesi 

“muvafık-ı maslahat” görülmüştür.895 Benzer istihbaratı alan Bağdat vilayetinden de Vali Vekili 

Nazım Bey imzalı şifreli telgrafta Seyyid Abdullah’ın Osmanlı sınırına gelmesi takdirde ne gibi bir 

muamelede bulunulacağı sual edildiğinde, “memâlik-i şahaneye adem-i kabulleri” bulunan Seyyid 

Abdullah’ın “iş’ar-ı ahire kadar” hududdan geçirilmemesi buyurulmuştur.896 Lakin bu karar çok uzun 

sürmemiş, adeta beklenilen “iş’ar-ı âhire” II. Meşrutiyet sonrası, 2 Ağustos 1908 tarihinde Bağdat 

Vilayetinin gönderdiği şifreli telgraf üzerine çıkmıştır. Nazım Bey, evvelki kararı da hatırlatarak Necef 

ulemasından kendisine gönderilen telgrafta “sâye-i seniyye-i mülûkânede teessüs eden kaideye 

tevfikan mumaileyhin [Seyyid Abdullah’ın] li-ecli’z-ziyâre Atebât-ı Âliyât’a gelmelerine mümâneat 

olunmaması” talep edildiği bildirilmiş ve söz konusu yazıya cevaben Behbehanî’nin Atebât’a 

gelmesine engel olunmaması emredilmiştir.897 Bu karar değişikliği II. Meşrutiyet sonrasında 

Osmanlı’da meydana gelen yeni siyasi konjonktürün bir sonucu olarak rahatlıkla okunabilir. Nihaî 

olarak II. Abdülhamid idaresinin tüm bu uygulamaları, idari olarak baskın durumda olduğu II. 

Meşrutiyet öncesinde Osmanlı topraklarında özellikle de Şii ağırlıklı Atebât bölgelerinde gerek siyasî 

gerekse dinî olarak karışıklığa sebebiyet vereceği düşünülen iltica ve sürgünlere yönelik önlem alma 

gayreti içerisinde olduğunu göstermektedir. Söz konusu dönemde İran neşriyatına yönelik uygulanan 

politikaları da dikkatle incelendiğinde bu düşüncenin teyit edileceği rahatlıkla ifade edilebilir.  

                                                 
894 Gerek Dahiliye nezaretinin gerekse Hariciye nezaretinin görüşlerinde Osmanlı Devleti’nin ancak kendi hududuna iltica 
edip girenlere mülteci muamelesi yapılacağı zikredilmiştir. Bkz. BOA, DH.MKT./ 1277-54. 
895 BOA, Y.HUS./ 523-140. [20 Temmuz 1908] 
896 BOA, BEO./3359-251917 [20 Temmuz 1908]  
897 BOA, BEO./3370-252680 [2 Ağustos 1908]  



195 
 

2.3. Fârisî Matbuata Yönelik Bazı Sansürler 

İmparatorluğun en uzun yüzyılı olarak kabul edilen XIX. yüzyılda gerçekleştirilen önemli 

reformlardan biri de matbuat nizamnamesinin çıkarılmasıdır. İlk defa 1857’de ortaya konulan 

Matbaalar Nizamnamesi898 1872 ve 1888’de bazı düzenlemelere tabi tutulmuş ve nihayet 1894 

tarihinde düzenlenen 47 maddelik nizamname ile II. Meşrutiyet’in ilanına kadar devam edecek son 

halini almıştır.899 Söz konusu nizamnamenin “Kütüb-i Ecnebiyye” başlığını taşıyan üçüncü faslın 26 

ve 27. maddesinde yürürlüğe konan hükümlerle yurtdışından getirilen her türlü matbu eserin hangi 

çerçevede evrak-ı muzırra kapsamında değerlendirileceği şu şekilde belirtilir: 

“Evvela zât-ı akdes-i hazret-i mülkdâri ile hükûmet-i seniyye ve memâlik-i şahane müessesatı ve 

resmen tanınmış olan mezahib-i muhtelife haklarında alenen izhar-ı adaveti mutazammın siyasî 

ve dinî hicviye ve hezeyannâmeler gibi âsâr-ı matbua. Saniyen, her nevi cünha ve cinayete 

müteallik iğvaâtı hâvi âsâr-ı matbua. Salisen âdâba mugayir resimler ile tasvirat-ı müstehcene. 

Râbian, memâlik-i şahaneye men-i idhali muayyen bir müddet evvel umuma resmen ilan kılınmış 

olan her türlü âsâr-ı matbua idareten zabt ve müsadere olunacaktır.”900 

Devlet-i Âliye’nin ve özellikle de saltanatın korunması için hükûmet tarafından sıkça 

müracaat edilen bu kanun, İran meşrutiyet hareketleri sırasında da başvurulan önemli yasalardan biri 

olmuştur. İran’da meclisin açılmasının üzerinden henüz iki ay geçmesine rağmen siyasî süreç Babıâli 

tarafından titizlikle takip edilmiş, tehlikeli görülen etkileşimler kesilmeye çalışılmıştır. Aralık 1906 

tarihinde Bağdat vilayetinden gönderilen yazıda “Tahran’da teşekkül eden meclis-i şûrâ-yı milliyenin 

fevâidi hakkında sual ve cevabı mutazammın olarak hükûmet-i İraniyye’nin marifetiyle” basılıp 

dağıtılan Farsça bir risalenin kendilerine ulaştığı zikredilmekte ve söz konusu risalenin “muhteviyatına 

ve bahusus on ikinci sahifesindeki düvel ve hükûmat-i İslâmiyyenin diğer hükûmetlerden geri 

kalmakta olduğunun esbabına dair bazı ifadâttan” ötürü Osmanlı’ya girişinin yasaklanması gerektiği 

bildirilmektedir.901 Nitekim süreç hızlıca işlettirilerek Dahiliye Nezareti’nden çeşitli nezaret ve 

                                                 
898 Şubat 1857’de düzenlenen bu nizamname aynı zamanda ilk sansür düzenlenmesi olarak da kabul edilmektedir. Bkz. 
Fatmagül Demirel, II. Abdülhamid Döneminde Sansür, 2. Baskı, İstanbul: Bağlam Yayınları, 2020, s. 30-31.   
899 Ali Birinci, “Osmanlı Devletinde Matbuat ve Neşriyat Yasakları Tarihine Medhal”, TALİD, IV/7 (2006), s. 297-299; 
Fatmagül Demirel, 1852 yılında III. Napolyon döneminde Fransa’da hazırlanan basın kanunundan mülhem 1864 tarihli 
matbuat nizamnamesini II. Abdülhamid dönemi sansür politikasının temel dayanağı kabul eder. Bkz. Demirel, age., s. 33.   
900 Salname-i Nezaret-i Maarif-i Umumiye, 1. Def’a, Daru’l-Hilafeti’l-Aliyye: Matbaa-i Âmire, 1316, s. 180-181.  
901 BOA, DH.MKT./1133-38 [7 Aralık 1906]; II. Meşrutiyet sonrasında Osmanlı’da bu tür risalelerin İttihad ve Terakki 
Cemiyeti’ne yakınlığı bulunan ulema tarafından kaleme alındığı da görülmektedir. İslâm’da Usûl-i Meşveret ve Hürriyet 
(İstanbul, 1324) başlıklı küçük bir risale kaleme alan Musa Kazım Efendi, usûl-i meşveret, müsavat ve hürriyeti İslâm 
nazarından değerlendirirken bunları “âyât-ı Kuraniyye” ile ispata çalışmakta idi. Bkz. İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi 
Görüşleri 1, s. 103-104; Musa Kazım Efendi’nin II. Meşrutiyet sonrasında şeyhülislamlık makamına getirilmesi göz önünde 
bulundurulursa kendisinin cemiyet ile ne derece yakın olduğuna dair bir fikir sahibi olunabilir.   



196 
 

valiliklere gönderilen tebligatta mevzubahis risalenin men-i idhali ve gelen varsa toplattırılarak imha 

edilmesi tebliğ edilmektedir.902  

İran matbuat tarihinde son derece önemli bir yere sahip olan ve 1908 öncesi hem Tahran’da 

hem de Kalküta’da yayınlanan Hablü’l-Metin903 gazetesi sansüre tabi olan neşriyatlardan biridir. 1906 

yılının ortasında İran’da meşrutiyet tartışmalarının alevlendiği bir dönemde Beyrut valisi İbrahim 

Halil Paşa tarafından Dahiliye Nezareti’ne gönderilen telgrafta Kalküta’da Farsça neşr olunan 

Hablü’l-Metin gazetesinin 11 Mayıs 1906 tarihli 35 numaralı nüshasının “mündericat-ı muzırrasına” 

mebni olarak vilayete sokulmasının yasaklandığı arz olunmaktaydı. Akabinde Dahiliye Mektubi 

Kalemi’nden de bazı vilayet ve nezaretlere gönderilen tezkirede ilgili yasak bildirilmekteydi. Söz 

konusu telgraf ve tezkirede “Mündericat-ı muzırra”dan dolayı yasaklandığı belirtilse de içeriğe dair 

herhangi bir malumat verilmemektedir.904 Söz konusu gazetenin ilgili sayısı incelendiğinde ise 

muhtevanın ekseriyetle İran’daki Meşrutiyet gelişmeleri üzerine olduğu görülse de özellikle “Te’sir-i 

Matbuat ve Fevâid-i Âzâdî”905 başlıklı yazının II. Abdülhamid idaresini rahatsız edecek bir içeriğe 

sahip olduğu kanaati hâsıl olmaktadır. Müslüman devletlerin ittihad ve ittifakına sıklıkla vurgu yapılan 

metinde gerek İran gerekse Osmanlı idareci ve ulemasına nifakı ortadan kaldırmaları, birlik için 

uğraşmaları çağrısında bulunulmaktadır. Özellikle idarecilerinin saltanatlarının bâki kalmasının dinin 

bekâsına merbut olduğu zikredilirken dinin bekâsı için gerekli görülen ittihad ve ittifak konusunda bir 

gaflete düşülmesi durumunda da “sözde Müslümanlık” vasıflarının dahi kalmayacağı belirtilmektedir. 

İttihat ve ittifaka koşmak, düşmanlık ve fitnenin ortadan kalkmasına çalışmak bir farz-ı ayn 

görülmekte bu yolda en önemli aşama da matbuatın özgürlüğü kabul edilmektedir. Bu noktada eleştiri 

okları ise özellikle Osmanlı hükûmetine yöneltilmektedir. “Bir akıl bin akıl gibi değildir” vurgusu 

yapılarak halkın aydınlatılmasında matbuatın, özellikle faydalı yazılarla büyük bir fayda sağladığı 

savunulmakla birlikte ittihat ve ittifak konusunda dinin rayiç olması ve adaletin vurgulanması 

meselelerinin Türkçe matbuatta bir kelime dahi yer verilmemesi önemli bir eksiklik kabul 

                                                 
902 BOA, DH.MKT./1133-38, s. 6. [10 Aralık 1906] 
903 Kalküta, Tahran ve Reşt olmak üzere üç farklı bölgede Farsça olarak neşredilen bir gazetedir. Kalküta’da neşredilen 
haftalık gazete 1893 yılında başlayıp 1930 yılına kadar yayın hayatını sürdürmüş ve Fars dilinde en etkili gazetelerden biri 
olmuştur. Seyyid Cemaleddin Müeyyidulislam Keşhanî tarafından neşredilen gazetede panislamist bir eğilim gösterilmiş, 
meşrutiyet süresince de İran’daki ekonomik ve siyasi durum eleştirilmiştir. İran kamuoyunun aydınlatılmasında etkin bir rol 
oynayan, dinî çevrelerde de önemli bir konuma sahip gazete despotik yönetimin restorasyonunu savunan gruplarla da 
mücadele ederek İran Meşrutiyet tarihinde önemli bir iz bırakmıştır. Tahran ve Reşt’te neşredilen günlük Hablü’l-Metin 
gazetesi ise İran’da meşrutiyet sonrası gelen basın özgürlüğü neticesinde Seyyid Cemaleddin Müeyyidulislam Keşhanî’nin 
kardeşi Seyyid Hasan Keşhâni tarafından neşredilmiştir. İlk olarak 1907-1908 tarihlerinde Tahran’da yayınlanan gazete 
meclisin bombalanması sonrasında kapatılmış daha sonrasında 1909’da tekrar meclisin açılmasıyla Reşt’te yayınlanmaya 
başlamıştır. Liberal, reformist ve vatansever bir gazete olarak kabul edilen bu mecmuada anayasa karşıtı Şeyh Fazlullah Nuri 
gibi ulemadan bazı kişilere yönelik sert eleştiriler de yapılmıştır. Nitekim despotik idareye karşı takınılan sert tavırlar 
gazetenin farklı sebeplerden dört kez askıya alınmasına da neden olmuştur. Bkz.  Edward G. Brown, The Persian Revolution 
of 1905-1909, s. 73-75; Nassereddin Parvin, “Habl al-Matin”, EIr, XI/431-434.     
904 BOA, DH.MKT/1095-92. [2 Temmuz 1906] 
905 “Te’sir-i Matbuat ve Fevâid-i Âzâdi – Kalem ve Semere-i Ceraid”, Hablu’l-Metin, Nu: 35 (11 Mayıs 1906), s. 5-9.  



197 
 

edilmektedir. Hürriyet ve adalet düşüncelerine Osmanlı Devleti’nin İran’dan daha fazla ihtiyaç 

duyduğunun da altı çizilmekte ayrıca İran’ın tek millet olmasına karşılık Osmanlı’nın bundan mahrum 

olduğu bu yüzden gerek dış saldırılar ve gerekse içerdeki fitnelere karşı İran’ın daha korunaklı olduğu 

zikredilmektedir.906  

Metinde yer alan, İran şahının bir seslenişi sonrasında halkının can ve malını feda edeceği, 

hıyanet etmeyeceği, buna karşılık Osmanlı sultanının bir seslenişinin ise tamamen karşılıksız kalacağı 

hatta halkın devlete aykırı olarak hareket edeceğine yönelik vurgular ise son derece dikkat çekici, 

payitaht için huzur kaçırıcı ifadelerdir.907 Tarihî bazı örneklerden de hareketle serdedilen ifadeler ise 

gazetenin sansüre tabi tutulması için son derece yeterli gerekçelerdir. Bu ifadeler; Osmanlı’nın mağlup 

veya galip olsun İran’la yaptığı tüm savaşlarda hiçbir menfaat görmediği, Osmanlı’nın İran’la 

savaşmasının onu “Cihangirlik”ten ettiği, Sultan Selim’in Çaldıran savaşı sonrasında aldığı Tebriz’de 

bir hafta dahi duramayarak geri döndüğü faydasız zahmetler çektiği, Osmanlı askeri terakki etse de 

milletinin tedenni ettiği şeklindeki sözlerdir. Ayriyeten, İran matbuatının, İslâm’ın payidar kalması ve 

Müslümanlığın şerefi için gayret gösterirken hiçbir zaman yağcılık için konuşmadığı ve nifak 

meydanında at koşturmadığı şeklindeki beyanlar ise dikkat çekici olduğu kadar yanlı ifadelerdir. Tüm 

bunlardan hareketle yazının nihayetindeki çağrı, biraz olsun iman sahibi olan herkesin birlik için 

çalışması ve devlet ricalinin kibir ve gururu bir tarafa bırakarak var olan savaşma kudretlerini yabancı 

devletlere karşı müttefik olarak göstermeleridir.908  Yukarıda da beyan edildiği üzere tüm bu ifadeler 

gazetenin Osmanlı’da yasaklanmasını kaçınılmaz kılmış, hatta gazetenin yabancı postahaneler 

üzerinden alınması ve dağıtılmasını engellemek için girişimlerde bulunulmuştur.909  

Sansüre takılan sadece Kalküta’da neşredilen Hablu’l-Metin değildir. Tahran’da neşredilen 

gazetenin de Osmanlı idaresi tarafından takip edildiği ve o mecmuanın da ülkeye girişinin 

yasaklandığı görülmektedir. Bâbıâli Tercüme Odası tarafından Hablu’l-Metin’in 119 numaralı 

sayısından yapılan bir çeviride meşrutiyet yolunda birçok canlar feda edilmesine rağmen halen İran’ın 

bir karışıklık içerisinde bulunması, sınırlarda Osmanlı askeri ve aşiretler tarafından saldırılara 

uğramasından yakınılmakta ve artık son raddeye gelmiş, canları boğaza dayanmış millet için şahtan 

yardım çağrısında bulunulmaktadır. Son olarak kendisi hakkındaki su-i zannı hüsn-i zanna çevirmesi 

ve halkının umutlarını tekrar yeşertmesi istenilmektedir.910 Yazının evrak odasına iletilmesinin birkaç 

                                                 
906 “Te’sir-i Matbuat ve Fevâid-i Âzâdi”, Hablu’l-Metin, s. 8.   
907 Nitekim bu tür kıyasları II. Meşrutiyet’in arifesinde Osmanlı muhaliflerinin yazılarında görmek de mümkündür. 
Ekseriyetle Muzafferüddin Şah’ın vefatı üzerine kaleme alınan metinlerde yapılan bu tür kıyaslar için bu çalışmadaki 
“Hürriyet ve İstibdadın Sembolleri Olarak Şah ve Padişah” bölümüne bakılabilir.  
908 “Te’sir-i Matbuat ve Fevâid-i Âzâdi”, Hablu’l-Metin, s. 8.   
909 Hablu’l-Metin gazetesinin alıp dağıtılmaması konusunda İngiltere’nin Bağdat Postahanesine yapılan talep hakkında bkz. 
BOA, HR.İD./2026-119. [20 Aralık 1906]  
910 BOA, HR.SYS./742-25. Çevirinin 9 Aralık 1907’de Bâbıâli evrak odasına iletildiği notu düşülmüştür.  



198 
 

gün akabinde ise Sadaretten Zabtiye Nezareti’ne gönderilen tezkirede “İran’da tab’ olunan ve Mısır ve 

Hindistan’dan İngiliz postasıyla gelmekte olan Hablu’l-Metin namındaki gazetenin mündericat-ı 

muzırrasına binaen men-i idhali” buyurulmaktadır.911  

Yasaklanan gazetelerin yabancı devlet makamları tarafından ülkeye sokulmaması için 

gösterilen gayretler de yazışmalara yansımaktadır. Tahran’da neşr olunan Hablu’l-Metin hakkındaki 

kararın üzerinden bir ay geçmemişken İran’dan Trabzon postahanesine gelen bir posta çantasının 

içerisinde bulunan “memâlik-i şahaneye idhali ba-irade-i seniyye-i cenâb-ı hilafetpenâhi memnu’ 

bulunan Meclis, Hablu’l-Metin ve Kanûn-i Esâsî nâm gazete ve risaleler” Bâbıâli’yi harekete 

geçirmiştir. Dahiliye Nezareti’nden Hariciye Nezareti’ne gönderilen yazıda, “Bakü tarikiyle doğruca 

Rus postahanesine gönderilmek istenildiği halde her nasılsa bizim posta çantasına va’z olunduğu ve 

matbuat-ı mezkurenin Rus postahanesindeki mazbut adresler üzerine tevzi kılınacağı anlaşılmasına912 

binaen” alıkonulduğu ve söz konusu durumun “matbuat-ı memnua ve muzırranın idhal ve tevziine 

ecnebi postalarının tavassut eylediklerine” bir delil teşkil ettiği aktarılmaktadır.913  

İran’da meclisin açılması akabinde ilk yayınlanan gazete olarak bilinen Meclis gazetesi de II. 

Abdülhamid’in sansüründen payını alanlardandır. Meşrutiyetin en önemli simalarından Tabatabaî’nin 

oğlu Seyyid Muhammed Sadık tarafından neşredilen bu mecmua her ne kadar meclisin resmi yayın 

organı olmasa da gazetede ekseriyetle meclis tutanakları işlenmekteydi.914 27 Nisan 1907 tarihinde 

Erzurum vilayetinden gönderilen şifreli telgrafta söz konusu gazetenin birçok sayısının Erzurum ser-i 

karperdâzhanesinde (İran Konsolosluğu) müstahdem Mirza İbrahim adına gelmekte olduğu aktarılır. 

Yabancı devlet konsolosları adına gelen bu gibi gazetelerin kendilerine verilmesi özel emirlere bağlı 

olduğu zikredilse de postahanede alıkonulan gazetelerin bir nüshasında “meşveretin farziyetine dair 

âyât-ı kerime ile çeheryâr-i güzin hazretlerinin zamanlarına ait rivayetler münderiç bulunmasına” 

dikkat çekilmekte ve bölgede birçok İranlının bulunması ve “münakaşat-ı milliye ve mübahasat-ı 

serbestâneyi hâvi gazeteler ellerine verildiği halde tebea-i Osmaniyye’ye dağıtılmasının muhtemel 

olması” sebebiyle söz konusu gazetelerin Mirza İbrahim’e verilmesinin uygun olmayacağı 

belirtilmektedir.915 Buradan da hareketle, ayet ve hadislerle farziyeti dahi vurgulanan meşveret 

                                                 
911 BOA, ZB./46-91. [12 Aralık 1907] 
912 Söz konusu on kıta paketin üzerinde asılı matbu etiketlerde Türkçe ve Fransızca “Bakü tarikiyle Trabzon postahanesine” 
ifadesi ve üçünün köşesinde de “Ağa Muhammed” işareti bulunduğu belirtilmektedir.  
913 13 Ocak 1908 tarihli söz konusu belgenin arka yüzünde “30 Kanun-i Sani [Ocak] 1908 tarihiyle Rusya Sefaretine 
yazılmıştır” ibaresi yer almaktadır. BOA, HR.TH./357-51.   
914 Muhammed Ali Tarbiat, söz konusu gazetenin meclis görüşmelerini içermesi nedeniyle büyük bir ün kazandığını ve 
taşrada da gazetenin meclisin bir yayın organı olarak görüldüğünü aktarır. Bkz.  Edward G. Browne, The Press and Poetry…, 
s. 132.  
915 BOA, DH.ŞFR./379-16  



199 
 

meselelerinin devlet nazarında oldukça hassas, kaçınılan ve bir noktasıyla sansürlenen mevzular 

olduğu rahatlıkla söylenebilir.  

Erzurum’dan gönderilen telgrafın üzerinden çok geçmeden Van vilayetinden gönderilen bir 

başka telgrafta ise Tebriz’de taşbaskı olarak neşredilen Encümen916 gazetesinin 17 Muharrem 1325 

tarihli nüshasının “mündericat-ı muzırrasına mebni men-i duhul ve intişarı vilayetçe icab edenlere 

yazılmış olmakla vilayet-i mütecavireye tebligat icrası arz” olunmaktadır.917 Söz konusu nüshayı 

incelediğimizde ekseriyetle meşrutiyet konusunda esnaf, encümen azaları ve vekillerin tekliflerinin yer 

aldığı görüşmeler ele alınmakta, meşrutiyetin getirdiği imkanla neler yapılması gerektiği konusundaki 

beyanatlara yer verilmektedir. Gazetenin son satırlarında yer alan ifadelerde ise millet mezaliminin 

kaldırılmasında tek yürek olarak hareket ederek Kafkas Müslümanlarının ittihadına işaret edilmekte ve 

diğer Müslüman milletlerin de bu konuda bir gayret göstermesi temennisinde bulunulmaktadır.918 

Kanaatimizce Osmanlı milletine bir atıf olarak değerlendirilen bu ifadeler “mündericat-ı muzırra” 

kapsamında değerlendirilmekte ve nihayetinde de ilgili vilayetlere ve nazırlıklara gazetenin 

yasaklanması ve toplattırılması kararı iletilmektedir.919  

Tarihler Ağustos 1907’yi gösterdiğinde de Beyrut Valisi Halil Efendi’nin Dahiliye 

Nezaretine yazdığı telgrafta içerik olarak sıkıntılı gördüğü ve bu sebepten vilayete sokulmasını 

yasakladığı gazetelerden Bâbıâli’yi haberdar kılmaktadır. Sıkıntılı gördüğü gazeteler arasında Tahran 

merkezli iki gazete ismi zikredilmektedir. Birincisi, Tahran’da 1907 yılında haftalık olarak Mirza 

Muhammed Hüseyin İsfahanî editörlüğünde yayınlanan, içerisinde dönemin önemli hatiplerinden, 

anayasa taraftarı Seyyid Cemaleddin Vaiz-i İsfahâni’nin920 de nutuklarının yer aldığı el-Cemâl921 

gazetesi ve ikincisi de taşbaskının gelmesi ardından haftalık olarak 1906-1907 yıllarında yine 

Tahran’da yayınlanan Vatan922 gazetesidir. Söz konusu gelişmeler Dahiliye Nezareti tarafından da 

                                                 
916 Meşrutiyetin ilanından sonra Ekim 1906 yılında Ruzname-i Milli adı altında neşredilen mecmua akabinde Ceride-i Milli 
ve son olarak da Encümen ismini almıştır. Tebriz’de meşrutiyet sonrası yayınlanan ilk gazete olma özelliğini ihtiva eden bu 
mecmuanın kurucu ve editörlüğünü ise Mirza Ali Ekber Han yapmıştır. Haftada iki ile dört sayı arasında çıkan bu gazete 
Tebriz Encümen-i Milli’nin destekleriyle neşredilmekteydi. Bkz. Edward G. Browne, The Press and Poetry…, s. 46, 97-98.  
917 BOA, DH.MKT./1165-41 [4 Mayıs 1907] 
918 Encümen, Nu: 49 (17 Muharrem 1325 [2 Mart 1907]), s. 148.  
919 BOA, DH.MKT./1165-41 [4 Mayıs 1907] 
920 Seyyid Cemaleddin Vaiz-i İsfahâni (1862/63-1908), İran Meşrutiyeti’nin önemli simalarından olup, meşrutiyet öncesinde 
İran’da anayasaya yönelik önemli faaliyetlerde bulunmuştur. Mirza Nasrallah Melikü’l-Mütekellimin ile birlikte kurmuş 
oldukları Encümen-i İslâm cemiyeti, Nazimulislâm Kirmanî’nin kurmuş olduğu Encümen-i Mahfî cemiyetiyle birlikte İran 
Meşrutiyeti’nin ilanında en önemli pay sahibi olan gizli cemiyetlerden görülmektedir. Bkz. M. Bayat-H. Algar-W. L. 
Hanaway, “Anjoman (Organization)”, EIr, II/78.  
921 Edward G. Brown, The Persian Revolution of 1905-1909, s. 69-70.  
922 Edward G. Brown, The Persian Revolution of 1905-1909, s. 151. 



200 
 

takip edilerek Hicaz, Yemen, Trablusgarp ve Bingazi bölgelerine de ilgili gazetelerin girişinin 

yasaklanması ve varsa acilen imha edilmesi bildirilmektedir.923  

Zikrettiğimiz tüm bu sansür faaliyetleri haricinde ayrıca bazı arşiv belgeleri incelendiğinde 

Osmanlı idaresinin kendi tebaası ile İran meşrutiyetçileri arasında kurulan muhaberatı da yakından 

takip ettiği gözlenmektedir. Muzafferüddin Şah’ın 5 Ağustos 1906 tarihinde meşrutiyeti ilan etmesi 

akabinde Osmanlı tebaasından gönderilen bir tebrik telgrafı Bâbıâli’nin dikkatini celp etmekte ve bu 

konuda tahkikat yapılmasını emretmektedir. Söz konusu telgraf hakkında Mısır Fevkalade 

Komiserliğine gönderilen 15 Ağustos 1906 tarihli yazıda, meclisi açmasından dolayı İran şahına 

Mısır’dan gönderilen telgrafta isimleri yer alan Cevdet, Hakkı, Refik, Hüsnü, Kemal, Saadeddin, Ziya 

Beylerin kimler olduğu sorulmakta ayrıca Kemal isminin yakın zamanda affedilip ve Dersaadet’e 

gelmesi için kendisine harcırah verilen Doktor Kemal924 olup olmadığı sual edilmektedir.925    

Benzer şekilde Osmanlı Muhalefet Fırkaları kongresi sonrasında alınan karar ile İran Meclis-

i Mebusanı’na gönderilen tebrik telgrafı dolaylı yoldan Bâbıâli’ye bildirilmektedir. Hariciye 

Nezareti’ne 8 Ocak 1908 tarihli Tahran Sefaret-i Seniyyesi’nden gönderilen yazıda, söz konusu tebrik 

telgrafının Meclis gazetesinde neşredildiği bildirilmekte ve aynı zamanda ilgili telgraf metni tercüme 

edilerek yazıya eklenmektedir.926 Sonuç olarak bu politikalar Bâbıâli’nin İran’daki hadiseleri ne 

derece dikkatle ve titizlikle takip ettiğini göstermektedir. Yukarıda zikredilen neşriyata yönelik 

uygulamalar incelendiğinde Osmanlı idaresinin uyguladığı sansür politikasını sadece meşrutiyet 

düşüncesi çerçevesinde ele almak eksik değerlendirme olacaktır. Her ne kadar Meşrutiyet düşüncesi 

sansür için önemli bir sebep olsa da devleti, padişahı veya milleti küçültücü ifadeler, Şii propagandası 

içeren metinler de dikkate alınmış, “mündericat-ı muzırra” kapsamında değerlendirmiş ve sansür için 

bir başka önemli gerekçe olmuştur. Özellikle gerek Şii nüfusun yoğun olduğu Bağdat’ta gerekse 

neşriyat faaliyetlerinin Acemlerin elinde bulunduğu İstanbul’da Şiilik propagandasına dair daima 

teyakkuzda kalmış ve sert önlemler almıştır.927  1907 yılında yayınlanan “muzır neşriyat” listesine928 

bakıldığında ekseriyeti Meclis, Terakkî, Cihad-ı Ekber, el-Cemâl, Muhâkemat, Sûr-i İsrafil, Keşkül, 

Subh-i Sâdık, Muzaffer ve  Kevkeb-i Dürri-yi Nevruz (Nâsıri) gibi tamamen meşrutiyet taraftarı 

gazeteler olsa da 1908’de İran’da meclisin bombalanması akabinde meşrutiyetçileri yargılayanlardan 

                                                 
923 BOA, DH.MKT./1197-03. [5 Eylül 1907]  
924 “Etıbba-i Askeriyeden olup birkaç sene evvel Avrupa’ya firar etmiş ve ahiren ba-irade-i seniyye-i hazret-i hilafetpenâhi 
mazhar-ı afv-ı âli olması” üzerine İstanbul’a gelen Doktor Kemal Bey, bir süre sonra da taşra da istihdamı uygun görülerek 
Konya’ya gönderilmiştir.     
925 BOA, A.}MTZ(05)/18-15. 
926 BOA, HR.SYS./742-53.  
927 Bu konuda yapılmış müstakil bir çalışma için bkz. Filiz Dığıoğlu ve Güllü Yıldız, “Osmanlı Devleti’nin Şii Neşriyata 
Bakışı ve Acem Kitapçılar”, Müteferrika, 54 (2018), s. 117-134 
928 Söz konusu liste için bkz. Güllü Yıldız, “Farsça Neşriyat Bağlamında İstanbul ve Ahter Matbaası”, s. 79-80.  



201 
 

Mirza Abdulmuttalib Yezdî’nin çıkarmış olduğu Âdemiyyet, şah otokrasisini destekleyen Heratlı 

Yusuf Han’ın neşrettiği Kilid-i Siyâsi gibi meşrutiyet ve anayasa karşıtı gazetelerin de yer aldığı 

görülmektedir. Bu durum da yukarıda ifade edildiği üzere dönemin Farsça neşriyata yönelik sansür 

uygulamalarında birkaç farklı hususun göz önünde bulundurulduğuna işaret etmektedir.  

II. Abdülhamid idaresinin yukarıda zikrettiğimiz tüm bu politikaları, devletin dış meselelerde 

özellikle asırlardır komşu olan, aynı dinî kimliği taşıyan İran gibi bir devlete yönelik tek tip bir 

politikadan ziyade bir denge siyaseti güttüğü anlaşılmaktadır. Bunda hiç şüphesiz hem Osmanlı hem 

de İran için bölgenin en önemli tehditlerinden olan ve XVIII. yüzyılın başından itibaren bölgede kesin 

bir hakimiyet kurmak isteyen ve bunun için birbirleriyle de mücadele eden İngiltere ve Rusya gibi 

devletlerin etkisi olduğu da yadsınamaz bir gerçektir. Ayrıca her iki devletin zaman zaman birbirlerine 

karşı bir silah olarak kullandıkları Şii ve Sünni nüfus hareketlerinin de bu hususta tesiri olduğunu 

belirtmek gerekir. II. Abdülhamid idaresinin İran Meşrutiyet hareketine yönelik siyasetini zikredilen 

meseleleri dikkate almadan sürdüremeyeceği, bir devamlılığı olmayacağı ve hatta ilerleyen 

dönemlerde tehlike arz edeceği hususunda bir farkındalık sahibi olduğu, gerek diplomatlarının gerekse 

merkezi idarenin uyguladığı politikalardan anlaşılmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



202 
 

 

SONUÇ 

 
Osmanlı ve İran’daki meşrutiyet hareketleri, din, zaman ve mekân olarak birbirlerine yakın 

olması münasebetiyle her iki coğrafyada da karşılıklı ilgi uyandıran takip edilen bazı noktalarıyla 

müdahil olunan meseleler olmuştur. Türkiye’de Cumhuriyet devriminin ve İran’da 1979 devriminin 

temel siyasi meseleleri dahi o döneme yapılan atıflar üzerinden açıklanmaya, soru(n)lara çözümler 

bulunmaya çalışılmıştır. 

 XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Müslüman toplumlarda başlayan anayasal 

hareketlerde Osmanlı modernleşmesinin, bir ilham kaynağı olduğu şüphesizdir. Osmanlı ve İran 

özelinde bakıldığında da bu hususun geçerli olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. XIX. yüzyılda Farsçanın 

modern siyasi kelime dağarcığının ekseriyetinin Osmanlı’dan geçmesi bunun bir göstergesidir. Hal 

böyle iken XX. yüzyılın başına gelindiğinde, Osmanlı’da meşrutiyetin henüz askıda bulunduğu sırada, 

muhalefet söylemiyle “gayet perişan ve virâne kalmış”, iktidar deyimiyle “her türlü tanzimat ve 

tensikattan mahrum” İran’ın anayasal monarşiye geçmesi yeni bir siyasal konjonktür oluşturmuştur. 

Bu çalışmada da Osmanlı muhalefet ve iktidarın bu yeni konjonktüre nasıl reaksiyon gösterdikleri 

ortaya koyulmuştur.   

İlk olarak muhalefet nazarından incelendiğinde dönem metinlerinde İran Meşrutiyeti, ibretle 

bakılan, bakılması istenen, örnek gösterilen ve yer yer “ihtilal dersleri” olarak tasvir edilen bir hareket 

olmuştur. Hemhudud ve dindaş “bir Devlet-i İslâmiyye’nin ahkâm-ı mukaddese-i diniyyeye” uygun 

bir “usûl-i idare-i meşveret ve meşrutiyeti mülkünde vaz’ ü tesis eylemesi” elbette büyük bir hâdise 

olarak kabul görmüş ve bu durum iç siyasette önemli bir argüman olarak kullanılmıştır. Örneğin, aktif 

muhalefete katılması istenen ulemaya, meşrutiyetin şer’iliğine dair fetva veren İranlı müçtehitlerin 

örnek gösterilmesi; “memur olmak” derdine düştüğü söylenen Osmanlı ilmiye talebelerine, İranlı 

talebelerin meşrutiyet mücadelelerinin işaret edilmesi ve anlatılmasını bu bakımdan değerlendirmek 

mümkündür. Benzer şekilde II. Abdülhamid’e, meşrutiyete bağlılık hususunda Muzafferüddin Şah’tan 

ders çıkarması çağrısı yapılırken, bunun kendisi için günahlarının affına ve son nefeste imanla 

gitmesine vesile olacağının söylenmesi aynı düşüncenin tezahürüdür. Her iki devletin farklı mezhepler 

olsa da aynı dini benimsemeleri dolayısıyla muhalif metinlerinde meşrutiyet, hürriyet ve adalete ve 

bunların mücadelesine dair dinî referansların sıkça yapıldığı da görülmüştür.  

Bu çalışmada Jön Türklerin II. Abdülhamid muhalifliği konusundaki ortak tavırlarının, İran 

Meşrutiyeti’ne yönelik düşüncelerine açık bir şekilde destek olarak yansıdığı da görülmektedir. II. 

Abdülhamid’in İran’daki meşrutiyet hareketlerinin Osmanlı’ya sirayet etmemesi için İran sınırında 



203 
 

anlaşmazlık çıkardığı iddiası döneme ait muhalif metinlerde ortak söylem hâlini almıştır. Osmanlı ve 

İran arasında siyasî, dinî, askerî, coğrafî ve tarihi birçok etkenlere bağlı olarak asırlardır devam eden 

sınır meselelerine bu tür kısır, bir anlamıyla dar bir izahat getirmeleri tamamıyla ana gündemleri olan 

Abdülhamid muhalifliği, rejim karşıtlığı siyasetinden ileri geldiği anlaşılmaktadır. Nitekim söz konusu 

dönem aralığında taranan muhalif neşriyatın neredeyse tamamında sınır meselesinin tek bir sebep 

(istibdad), tek bir müsebbib (II. Abdülhamid) üzerinden açıklanması da bunun bir göstergesidir. Bu 

meselede zaman zaman, Muzafferüddin Şah sonrasında iktidara gelen, meclise, meşrutiyete karşıt bir 

tavır sergileyen, hatta anayasal monarşiyi yıkmak için sultanla anlaştığı söylenen Muhammed Ali Şah 

da tenkitlerden nasibini alsa da eleştiri oklarının hedefinde daima II. Abdülhamid gelmiştir.  

Osmanlı muhalifleri bir taraftan İran Meşrutiyet hareketlerini, kendi mücadeleleri için 

tetikleyici bir unsur olarak metinlerinde işlerken bir taraftan da bölge ile münasebet kurmaktan geri 

durmadıkları da gözlemlenmiştir. Bu durumun en net somut göstergesi İttihad ve Terakki 

Cemiyet’inin sembol isimlerinden Ömer Naci’nin 1907 sonlarında başlayıp II. Meşrutiyet’in ilanına 

kadar devam eden İran faaliyetleridir. Cemiyet, onun üzerinden hem İran’daki gelişmeleri takip etmiş 

hem de Anadolu’da propaganda faaliyetlerini, aktif muhalefeti yürütmüştür. Naci Bey aracılığıyla bir 

taraftan İranlı meşrutiyetçiler ve Ermeni komitacılarla irtibat kurulurken, bir taraftan Şûrâ-yı Ümmet 

gibi cemiyetin yasaklı yayın organı Anadolu içerisine sızdırılmıştır. Kısacası Ömer Naci’nin 

deyimiyle meşrutiyet rejimine geçen İran, Osmanlı meşrutiyet hareketleri için bir “nokta-i istinad” 

hâline getirilmiştir. Naci’nin bu dönemdeki faaliyetleri aynı zamanda, araştırmalarda ekseriyetle 

gözden kaçırılan ve bu çalışmada önemle vurgulanan İran Meşrutiyeti ve meşrutiyetçilerinin II. 

Meşrutiyet’in ilanında tesirleri olduğu fikrine açık bir delil teşkil etmektedir. Bu bakımdan Naci’nin II. 

Meşrutiyet öncesindeki İran faaliyetleri ile II. Meşrutiyet sonrasındaki İran faaliyetleri ayrıştırılmalı ve 

farklı nazariyelerden ele alınmalıdır.  

Muhalif metinlerinde İran Meşrutiyeti’ne yönelik ortak söylemler sıkça görülse de zaman 

zaman ayrışmanın bulunduğu söylem tarzları ve düşünceler de mevzuubahis olmuştur. Bu hususta en 

net ayrışmayı Şii muhaliflerin metinlerinde görülmektedir. Ahmed Ağaoğlu, Hüseyinzâde Ali Turan 

ve Mehmed Emin Resulzâde gibi kalemler milliyetçilik düşüncesi bakımından Osmanlı’ya yakınken 

dinî-mezhebî düşünce bakımından İran’a yakın olmaları meselelere bakışlarına gayet tabii olarak 

yansımıştır. İran’da meşrutiyetin ilan edilmesi, ağırlıklı olarak Türk ve İran kanının karışımı, imtizacı 

üzerinden izah edilmiş, zaman zaman da İran’ın Osmanlı’ya nazaran İslam dünyasında daha merkezi 

konumda bulunduğu vurgusu yapılmıştır. Ayrıca hadiseleri yorumlarken kullandıkları dil onların Şii 

düşüncesine yakınlığını da ortaya koymuştur. İranlı müçtehitler ile Ağaoğlu’nun meclisin 

bombalanması hadiselerini Kerbela üzerinden izah etmeleri bu bakımdan şaşırtıcı değildir.  Bazı 

muhalif neşriyatta (Türk, Şûrâ-yı Ümmet) İran’daki meşrutiyet hareketlerinin İngilizlerle 



204 
 

ilişkilendirilmesi ve onların sayesinde vuku bulduğunun iddia edilmesine Hüseyinzâde ve Ağaoğlu 

gibi muhaliflerin sert tepki koyması aynı noktadan rahatlıkla değerlendirilebilir.  

Yukarıda da ifade edildiği üzere muhaliflerin İran Meşrutiyeti’ne yönelik ana siyaseti, 

yıllardır Osmanlı’da mücadelesini verdikleri anayasal hareketlerde istenilen sonuca ulaşmak için onu 

bir vasıta hâline getirmek olmuştur. Her ne kadar çalışmanın kapsamı dışında kalsa da yer yer yapılan 

atıflarla ortaya konulan, muhaliflerin 1905-1908 yılları arasında İran Meşrutiyeti’ne yönelik müspet 

tavır ve düşüncelerinin Temmuz 1908 (II. Meşrutiyet) sonrasında da artarak devam ettiği gözükse de 

özellikle Osmanlı muhaliflerinin sınır meselesi gibi Osmanlı devlet çıkarlarının söz konusu olduğu 

bazı hususlarda II. Abdülhamid siyasetine yakınlaşmaları ve hatta neredeyse benzer siyaseti 

uygulamaları onların 1905-1908 tarihleri arasında İran’a yönelik farklı bir siyaset takip ettikleri 

düşüncesini doğrulamaktadır. Bu dönem bir noktasıyla Osmanlı muhaliflerinin, İran Meşrutiyeti’ni 

araçsallaştırılması olarak da okunabilir.  

Muhalefet nazarından hâl böyle iken devlet tarafından incelendiğinde ise meselenin 

muhaliflerin iddia ettiği gibi tek yönlü -meşrutiyet karşıtlığı üzerinden- ele alınmadığı farklı hususlar 

dikkate alınarak birkaç farklı siyaset takip edildiği görülmüştür. İran’daki meseleleri yakından takip 

etmekle birlikte bölgenin dış siyaset bağlantılarını da gayet dikkatlice izleyen Osmanlı Devleti 

ekseriyetle konjonktüre göre hareket etmiştir. Bir taraftan yaklaşık bir buçuk asırdır bölgede hakimiyet 

kurmaya çalışan Rusya ve İngiltere siyasetine karşı İran’la bir ittifak kurarken bir taraftan Bağdat 

bölgesinde İran tarafından kışkırtılabileceği düşünülen Şii nüfus kontrol altında tutulmaya, neşriyat 

faaliyetleri engellenmeye Sünni politikalarla bastırılmaya ve hatta İran’a yönelik bir tehdit olarak 

kullanılmaya çalışılmıştır. Bunların yanında kendi iktidarını sarsacak, kısıtlayacak meşrutiyet 

düşüncesine de mâni olmaya çaba sarf etmiştir. Dönemin sefaret raporları, elçi layihaları gibi arşiv 

belgeleri dikkatle incelendiğinde bu siyasetleri görmek gayet mümkündür.  

Dönemin Tahran Sefiri Şemseddin Bey’in 1905-1908 raporlarına bakıldığında özellikle 

İngiltere ve Rusya’nın bölgede etkin konuma gelmeleri, dolayısıyla Anadolu için bir tehlike arz 

etmelerini engellemek adına ciddi faaliyetlerde bulunduğu görülmüştür. Kaleme aldığı raporlarda, 

kendisinin azliyle neticelenen, İran’da meşrutiyet mücadeleleri sırasında akan kanı durdurmak için 

İran meşrutiyet taraftarları ile Muhammed Ali Şah arasında arabuluculuk yapma girişimlerini de bu 

siyasetiyle ilişkilendirmiştir.    

İran meşrutiyet taraftarları ve karşıtlarının Osmanlı’ya sığınma veya sürgün edilme 

durumlarını da tahlil ettiğimizde de yine devletin birden çok politika aracını benimsediği anlaşılmıştır. 

Bunu çalışmada etraflıca ele aldığımız, Kaçar hanedanı mensubu, İttihad-ı İslâm siyaseti savunucusu 

ve meşrutiyet taraftarı Şeyhu’r-reis’e yönelik uygulanan siyaset üzerinden tespit etmek mümkündür. 



205 
 

İran’da İttihad-ı İslâm siyasetinin önemli figürlerinden olan Şeyhu’r-reis, bu siyaseti benimsemesinden 

ötürü II. Abdülhamid idaresi tarafından iltifat ve nişanlara ve hatta maddi desteğe mazhar olurken bir 

taraftan da Şiiliği meyleden ifadeleri kaleme almasından dolayı sansüre tabi tutulmaktan nasibini 

almıştır. Bununla birlikte İran’da meşrutiyet döneminde dış borçlanma ve istibdad meselelerine dair 

verdiği nutuklar ile idarenin hedefinde yer aldığında Osmanlı sefarethanesine sığınmasına “idare-i 

maslahat” düşüncesiyle müsaade edilmiş can ve mal güvenliği sağlanana dek sefarette misafir 

edilmiştir. Benzer şekilde meşrutiyet düşüncesine karşı aynı maksada yönelik faaliyetlerde bulunan 

Seyyid Kazım Yezdî ile Şeyh Fazlullah Nurî hakkında Osmanlı idaresi tarafından farklı siyasetler 

uygulanması, Yezdî’nin koruma altına alınması Nurî’nin ise karışıklığa sebebiyet vereceği 

düşüncesiyle Necef’e kabul edilmemesi yine devletin konjonktürel hareket etme politikasını ortaya 

koymuştur.    

II. Abdülhamid iktidarının son yıllarında sıkça başvurulan matbuattaki sansür uygulamasının 

İran meselesindeki tatbikine dikkatle bakıldığında yukarıda zikredilen düşüncesinden farklı bir sonuç 

ortaya çıkmamıştır. Ulaşılan bazı sansür evraklarında uygulamalarının gerekçeli kararları ekseriyetle 

açıkça zikredilmese de sansüre tabi olan gazeteler incelendiğinde genel bir kanaat oluşmaktadır. Söz 

konusu dönemde bazen meşrutiyet, bazen Şiilik bazen de Osmanlı devletine hakaret dolayısıyla hem 

meşrutiyet taraftarı hem de aleyhtarı İran gazetelerinin sansüre tabi tutulduğu görülmüştür. Farklı bir 

örnek vermek gerekirse çalışmada ele alınan İrşad gazetesi dahi İttihad-ı İslâm konusunu ele aldığında 

önemli yazılar içermesiyle zikredilirken rejim karşıtı yazılar neşrettiğinde gayet tabiî olarak da evrak-ı 

muzırra kapsamına girmiştir.  

Ortaya konulan tüm bu hususlar, II. Abdülhamid’in dönem siyasetini sadece meşrutiyet 

karşıtlığı üzerinden açıklamanın mümkün olmadığını göstermektedir. Meşrutiyet karşıtlığı merkezli 

bir siyasetin var olduğunu savunmanın özellikle onun döneminde çıkan, meşrutiyet, Kanun-i Esasî ve 

hürriyet düşüncelerinin İran’a taşınmasında önemli bir konuma sahip Ahter gazetesinin Osmanlı’da 

hatta padişahın desteğiyle nasıl yayımlandığı ve faaliyetlerini sürdürdüğü sorularını cevapsız 

bırakacağı muhakkaktır. Dolayısıyla ele alınan kaynaklar çerçevesinde, dönemin Jön Türklerinin 

vurguladığı şekliyle II. Abdülhamid’in ideolojik tek tip bir dış siyaset takip ettiğini söylemek oldukça 

güçtür. Kısmî olarak kullanabildiğimiz İngiliz arşivlerindeki kayıtlar da bu düşünceyi 

doğrulamaktadır. Elbette bu meselede bölgenin önemli iki aktörü olan İngiltere ve Rusya’nın devlet 

arşivlerinin daha detaylı ve geniş çerçevede ele almanın bu hususta elzem olduğu kanaati de 

benimsenmektedir. Bu noktada çalışmanın eksik kalan bu bölümünün özellikle Rusça’ya ve dönem 

siyasetine hâkim yeni araştırmacılar tarafından incelenmesinin gerektiği de şüphesizdir. Aynı zamanda 

çalışmada yeterince ele alınamayan, İran’da meşrutiyetin ilanı akabinde neşvünema bulan süreli 



206 
 

neşriyat üzerinden bu meselelere dair bir okuma yapmanın daha kıymetli sonuçlar doğuracağı inancı 

da hâkimdir.    

Sonuç olarak 1905-1908 tarihleri Osmanlı-İran meşrutiyet hareketleri ilişkisi tarihi 

bakımından, özellikle de Osmanlı’dan İran’a bakış noktasından istisnaî bir dönem olduğu fikri ortaya 

çıkmıştır. Osmanlı muhalifleri İran Meşrutiyeti’ni kendileri için yeni bir destek ve örnek hareket 

görürken, devlet ise İngiliz ve Rus siyasetinin, Şiilik meselesinin gölgesinde hassas bir mesele olarak 

görmüş ve son derece titiz bir siyaset uygulamaya çalışmıştır. Bu çalışmanın nihayetinde, İran 

Meşrutiyet hareketi (1905-1911) Osmanlı nazarından özellikle de Jön Türkler cephesinden ele 

alınırken tek bir dönem olarak değil değişen konjonktür sebebiyle iki farklı dönem olarak incelenmesi 

kanaati de hâsıl olmuştur. Çalışmanın hacmi bakımından ele alınamayan ikinci döneme (1908-19011) 

dair yapılacak yeni çalışmalar bu düşünceyi daha net bir şekilde ortaya koyacağı düşünülmektedir. 

Aynı zamanda ele alınacak böyle bir çalışma sayesinde, Jön Türklerin II. Meşrutiyet öncesi ve 

sonrasında İran Meşrutiyeti’ne destek verseler de İran meselesinde hangi noktalarda fikir değişikliğine 

gittikleri de açıkça görülecektir.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 

 

 
 
 



207 
 

 

KAYNAKÇA 
 

A- Arşiv Belgeleri 

Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA), Bâb-ı Âli 

Evrak Odası (BOA, BEO.): 3510-263242; 3150-236216; 3111-233302, 3034-2227509; 

3233-242441; 3236-242696; 3242-243136; 3471-260317; 3359-251917; 3370-252680. 

________, Bâb-ı Âsafi, Nâme-i Hümayun Defterleri (BOA, A.{DVNSNMH.d): 3; 9. 

________, Dahiliye, Mektubi Kalemi (BOA, DH.MKT.): 1144-18; 1255-44; 1137-17; 122-39; 1131-

51; 2656-80; 1277-54; 1133-38; 1095-92; 1165-41; 1165-41; 1197-03. 

________, Dahiliye, Muamelat (BOA, DH.TMIK.M.): 249-38; 254-12. 

________, Dahiliye, Şifre Kalemi (BOA, DH.ŞRF.): 384-22; 367-35; 379-16. 

________, Hariciye Nezareti, İdare (BOA, HR.İD.): 2042-55; 2026-119. 

________, Hariciye Nezareti, İstişare Odası (BOA, HR.HMŞ.İŞO.): 9-37. 

________, Hariciye Nezareti, Londra Sefareti (BOA, HR.SFR.3.): 162-62. 

________, Hariciye Nezareti, Mektubi Kalemi (BOA, HR.MKT.): 761-45. 

________, Hariciye Nezareti, Petersburg Sefareti (BOA, HR.SFR.1.): 184-39. 

________, Hariciye Nezareti, Siyasi (BOA, HR.SYS.): 742-30; 742-25; 742-53.  

________, Hariciye Nezareti, Tahrirat (BOA, HR.TH.): 363-36; 363-49; 340-131; 357-51. 

________, Haritalar (BOA, HRT.h.): 103. 

________, Hatt-ı Hümayun (BOA, HAT.): 7-200. 

________, İrade, Dahiliye (BOA, İ.DH.): 998-78863; 1033-81349. 

________, İrade, Hâriciye (BOA, İ.HR.): 273-16587; 273-16587; 253-15013; 256-15276; 257-15372; 

276-16787; 310-19817. 

________, İrade, Hususi (BOA, İ.HUS.): 163-88; 158-44; 162-27; 162-38; 162-63. 

________, İrade, Meclis-i Vala (BOA, İ.MVL.): 162-4735. 

________, Maarif Nezareti, Mektubi Kalemi (BOA, MF.MKT.): 1057-16; 838-13. 

________, Sadaret, Mısır (BOA, A.}MTZ(05)): 18-15.  

________, Sadaret, Nâme-i Hümâyun Evrakı (BOA, A.}DVN.NMH.): 22-4; 20-10. 

________, Şûrâ-yı Devlet (BOA, ŞD.): 2997-22.   



208 
 

________, Yıldız Esas Evrakı (BOA, Y.EE.): 91-17; 63-40; 10-20; 14-131. 

________, Yıldız Evrakı, Hususî Maruzat (BOA, Y.A.HUS.): 159-113; 506-38; 506-79; 502-95; 502-

114; 513-17; 159-86; 510-23; 517-51; 512-9; 513-3; 502-91; 596-79; 506-1; 510-139; 523-

127; 523-140. 

________, Yıldız, Askeri Maruzat (BOA, Y.PRK.ASK.): 249-148. 

________, Yıldız, Başkitabet Dairesi Maruzatı (BOA, Y.PRK.BŞK.): 77-21. 

________, Yıldız, Elçilik, Şehbenderlik ve Ateşemiliterlik (BOA, Y.PRK.EŞA.): 41-2; 47-8; 49-83; 

50-55. 

________, Yıldız, Müfettişlikler ve Komiserlikler Tahriratı (BOA, Y.PRK.MF.): 5-19. 

________, Yıldız, Mütenevvi Maruzat (BOA, Y.MTV.): 307-192; 302-99; 287-144. 

________, Yıldız, Nâme-i Hümayunlar (BOA, Y.PRK.NMH.): 10-24. 

________, Yıldız, Resmi Maruzat (BOA, Y.A.RES.): 73-9. 

________, Yıldız, Umumi (BOA, Y.PRK.UM.): 79-36. 

________, Zabtiye (BOA, ZB.): 389-70; 593-124; 46-91. 

İstanbul Belediyesi Kütüphanesi Arşivi, İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin 15 Teşrin-i Sani 1907-28 

Mart 1908 Senelerine Ait Muhaberatının Kayıt Defteri. 

Türk Tarih Kurumu Kütüphanesi Arşivi, Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti Merkezi’nin 1906-1907 

Senelerinin Muhaberat Kopyası. 

The National Archive, Foreign Office 800/70.   

 

B- Birinci El Süreli Yayınlar 

“[İngilizlerin Ültimatomu Münasebetiyle İran Hakkında] Ömer Naci Beyefendi’nin Nutku”, 

Sırâtımüstakîm, V/112 (15 Teşrîn-i Evvel 1326), s. 144. 

“Abdülhamid-i Sâni ve İkinci Nikola”, Tuna, Nu: 267 (24 Temmuz 1322), s. 1-2. 

“Acem – Türk İhtilafı”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 96-97 (15 Ağustos 1906), s. 2-3. 

“Acemistan’da İdare-i Meşruta”, Tuna, Nu: 275 (2 Ağustos 1322), s. 2-3. 

“Açık Sütunlar – İran Mesele-i Hududiyesi -Zeyl-”, Tanin, Nu: 19 (6 Ağustos 1324), s. 2. 

“Âlem-i İslâm’a Matem”, Balkan, Nu: 480 (14 Haziran 1324), s. 1-2. 

“Anadolu Ahvâline Dair”, Füyuzât, Nu: 25 (14 Ağustos 1907), s. 408-409.  

“Âzâde-i Efkâr”, Ahter, Yıl: 2, Nu: 12 (29 Ocak 1876), s. 1.  

“Âzâdi ve Hürriyet”, Ahter, Yıl: 2, Nu: 13 (31 Ocak 1876), s. 1. 



209 
 

“Azerbaycan Türkleri”, Tuna, Nu: 413 (26 Zilhicce 1324), s. 2-3. 

“Bakü Haberler – İdaremizin Nazırı Cemalov’a Gelen Mektup”, İrşad, Nu: 241 (21 Ekim 1906), s. 2. 

“Bakü Haberleri – Bakü Gazetesinin Bağlanması”, İrşad, Nu: 74, (22 Nisan 1907), s. 2. 

“Bakü Haberleri – Molla Nasreddin’in Bağlanması”, İrşad, Nu: 109 (12 Haziran 1907), s. 2. 

“Bakü Haberleri – Progress’in Kapanması”, İrşad, Nu: 73 (Nisan 1907), s. 2. 

“Bari Çin’den İbret Alalım!”, Balkan, Nu: 22 (12 Ağustos 1322), s. 2-3. 

“Basiret-i Siyasiye”, Balkan, Nu: 57 (22 Eylül 1322), s. 1.  

“Basiret-i Siyasiye”, Tuna, Nu: 407 (20 Kanun-i Sâni 1322), s. 3 

“Bende-i Mahsus – Kanûn-i Esasî – Rusya”, Türk, Nu: 134 (21 Haziran 1906), s. 2. 

“Bir Türk Diplomatının Sözleri”, Tuna, Nu: 69 (23 Teşrin-i Sani 1321), s. 2. 

“Bu Sefaletin Sonu Karanlıktır”, Balkan, Nu: 152 (23 Şubat 1322), s. 1-2.  

“Bu Şâyia Şayan-ı Dikkattir”, Balkan, Nu: 108 (25 Teşrin-i Sani 1322), s. 1-2. 

“Bulletin de l’étranger – Le Chah a Constantinople”, Le Temps, 2 Octobre 1900, s. 1. 

“Bulletin de l’étranger – Méthode Russe En Asie”, Le Temps, 17 Novembre 1902, s. 1. 

“Büyük Bir Ziyâ”, Tanin, Nu: 2759 (18 Ağustos 1916), s. 3. 

“Cemiyet Hakkında Bir Re’y ve Cevabı”, Şûrâ-yı Osmanî, Nu: 4 (15 Mart 1907), s. 1-2. 

“Cemiyetin Programı Şudur”, Şûrâ-yı Osmanî, Nu: 1 (1 Şubat 1907), s. 2. 

“Controverses Persanes – Le livre In Cha Allah! Réfuté par Séyyéd Borhan ed-Din Balkhi”, (çev. 

A.L.M. Nicolas), Revue du Monde Musulman, XXI (Decembre 1912), s. 238-260. 

“Çin Bile Uyanıyor”, Balkan, Nu: 95 (10 Teşrin-i Sâni 1322), s. 3.   

“Çin Hükûmeti ve İran”, İrşad, Nu: 53 (19 Nisan 1908), s. 4.   

“Çin Uyanıyor [-II]”, Tuna, Nu: 98 (27 Kanun-i Evvel 1321), s. 1-2. 

“Çin Uyanıyor!”, Tuna, Nu: 97 (26 Kanun-i Evvel 1321), s. 1 

“Çin ve İran”, Sancak, Nu: 65 (1 Teşrin-i Evvel 1906), s. 4. 

“Çin’de İdare-i Meşruta”, Tuna, Nu: 260 (20 Ağustos 1322), s. 3 

“Çin’in Uyanmaya Başlaması”, Tuna, Nu: 139 (15 Şubat 1321), s. 1. 

“Devlet-i Aliye ve İdare-i Meşruta”, Tuna, Nu: 400 (9 Kanun-i Sâni 1322), s. 1-2. 

“Devlet-i Âliye ve İran”, Basiret, Nu: 988 (16 Temmuz 1289), s. 1-2.  

“Din ve Medeniyet”, Türk, Nu: 150 (13 Aralık 1906), s. 4. 

“Elessiyya Osmanî – Novoye Vremya yazıyor”, İrşad, Nu: 52 (17 Nisan 1908), s. 3. 



210 
 

“Encümen-i İttihad-ı Tebriz”, Balkan, Nu: 434 (22 Nisan 1324), s. 4. 

“Erzurum İğtişaşı”, Balkan, Nu: 310 (23 Teşrin-i Sani 1323), s. 4 

“Fikir ve Maksadımıza Dair”, Şûrâ-yı Osmanî, Nu: 1 (1 Şubat 1907), s. 3. 

“Genç Osmanlıların İstihsal-i Meşrutiyette Ahrar-ı İran’a İmdadı [-I]”, Yeni Tasvir Efkâr, Nu: 3 (2 

Haziran 1909), s. 6-7. 

“Genç Osmanlıların İstihsal-i Meşrutiyette Ahrar-ı İran’a İmdadı [-II]”, Yeni Tasvir Efkâr, Nu: 4 (3 

Haziran 1909), s. 5-6. 

“Genç Osmanlıların İstihsal-i Meşrutiyette Ahrar-ı İran’a İmdadı [-III]”, Yeni Tasvir Efkâr, Nu: 7 (6 

Haziran 1909), s. 4-5. 

“Genç Osmanlıların İstihsal-i Meşrutiyette Ahrar-ı İran’a İmdadı [-IV]”, Yeni Tasvir Efkâr, Nu: 11 (10 

Haziran 1909), s. 6-7. 

“Gözlerimiz açıp basiretle bakmalıyız”, İrşad, Nu: 25 (18 Ocak 1906), s. 1-2. 

“Hâdisat-ı Siyasi”, Ahali, Nu: 128 (6 Mart 1323), s. 1. 

“Hâdisat-ı Siyasiye – Acemistan”, Ahali, Nu: 93 (30 Kanun-i Sani 1322), s. 1-2 

“Hâdisat-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 110 (16 Şubat 1322), s. 1-2. 

“Hâdisat-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 122 (28 Şubat 1322), s. 1-2. 

“Hâdisat-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 131 (9 Mart 1323), s. 1-2 

“Hâdisat-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 70 (3 Kanun-i Sani 1322), s. 1-2. 

“Hâl ve Müstakbel”, Sancak, Nu: 70 (15 Nisan 1907), s. 1. 

“Hâl ve Müstakbel”, Sancak, Nu: 70 (15 Nisan 1907), s. 1. 

“Harici Haberler – Erzurum Vakiatı”, İrşad, Nu: 125 (8 Aralık 1907), s. 4. 

“Harici Haberler – Tahran’dan Yazıyorlar”, İrşad, Nu: 144 (20 Haziran 1906), s. 4. 

“Harici Haberler – Türkiye”, İrşad, Nu: 200 (24 Ağustos 1906), s. 4. 

“Harici Haberler”, İrşad, Nu: 120 (23 Mayıs 1906), s. 4. 

“Harici”, Balkan, Nu: 236 (10 Ağustos 1323), s. 3. 

“Hârici”, Balkan, Nu: 280 (12 Teşrin-i Evvel 1323), s. 3-4.  

“Hârici”, Balkan, Nu: 283 (16 Teşrin-i Evvel 1323), s. 3. 

“Hârici”, Balkan, Nu: 341 (31 Kanun-i Evvel 1323), s. 3. 

“Hatt-ı Hümâyun”, Balkan, Nu: 34 (26 Ağustos 1322), s. 1. 

“Havâdis – Dâhiliye – İngiltere-Rusya Mukavelesi”, Türk, Nu: 181 (10 Ekim 1907), s. 3.  

“Havâdis – Dâhiliye – Türkiye-İran Hudud Vakası”, Türk, Nu: 176 (5 Eylül 1907), s. 2-3.  



211 
 

“Havâdis – Dâhiliye – Türkiye-İran Hududu Münazaası”, Türk, Nu: 182 (17 Ekim 1907), 3. 

“Havâdis – Dâhiliye – Türkiye-İran”, Türk, Nu: 179 (26 Eylül 1907), s. 3. 

“Havâdis – Hâriciye – Türkiye-İran Hududu Hâdisesi”, Türk, Nu: 180 (3 Ekim 1907), s. 3. 

“Havadis-Hariciye-İran’da cemiyât-ı hafiye”, Türk, Nu: 186 (21 Kasım 1907), s. 3. 

“Havadis-i Dahiliye – İstanbul’dan çekilen bir telgrafa nazaran”, Türk, Nu: 97 (14 Eylül 1905), s. 3. 

“Havâdis-i Dâhiliye – Türkiye-Acem Hududu”, Türk, Nu: 147 (15 Kasım 1906), s. 3 

“Havadis-i Hariciye – Acemistan”, Ahali, Nu: 138 (16 Mart 1323), s. 3-4.  

“Havadis-i Hariciye – Fırka-yı Ruhaniye”, Türk, Nu: 186 (21 Kasım 1907), s. 3. 

“Havâdis-i Hariciye – Teessüf-i Azîm”, Türk, Nu: 153 (10 Ocak 1907), s. 2-3. 

“Havadis-i Hariciye”, Ahali, Nu: 119 (25 Şubat 1322), s. 3. 

“Havadis-i Hariciye”, Ahali, Nu: 33 (27 Teşrin-i Sani 1322), s. 2.  

“Havadis-i Hâriciye”, Ahali, Nu: 63 (27 Kanun-i Evvel 1322), s. 3. 

“Havâdis-i Hariciye”, Ahali, Nu: 68 (1 Kanun-i Sâni 1322), s. 2. 

“Havâdis-i Hâriciye”, Ahali, Nu: 99 (2 Şubat 1322), s. 3 

“Havadis-i Hariciye”, Türk, Nu: 83 (1 Haziran 1905), s. 3. 

“Hayye ale’l-Felâh”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 118 (15 Temmuz 1907), s. 4. 

“Hayye ale’l-Felâh”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 119 (30 Temmuz 1907), s. 4. 

“Hubbu’l-Vatan mine’l-Îman”, Ahter, Yıl: 13, Nu: 33 (18 Mayıs 1887), s. 264-265. 

“Huzur-u Me’âli-neşûr Hazret-i Hilafetpenâhiye Açık Arzuhal”, Türk, Nu: 107 (23 Kasım 1905), s. 1 

“Hürriyet Nasıl Kazanılıyor”, Balkan, Nu: 86 (28 Teşrin-i Evvel 1322), s. 1-2. 

“Is Islam Reviving”, The Arizona Republican, 15 December 1900, s. 9 

“Is Islam Reviving”, The Sun, 9 December 1900, s. 7. 

“Islam Reviving”, The Irish İndependent, 27 December 1900, s. 3. 

“İcmâl-i Siyâsi – Türkiye ve İran”, Şûrâ-yı Ümmet, S. 104 (30 Teşrin-i Sâni 1906), s. 4. 

“İfade-i Mahsusa”, Sancak, Nu: 71 (1 Ağustos 1908), s. 1. 

“İhtilal Dersleri”, Doğru Söz, Nu: 10 (26 Temmuz 1906), s. 3. 

“İngiltere – Acem İhtilalcileri”, Türk, Nu: 141 (16 Şaban 1324 - 4 Ekim 1906), s. 1-2. 

“İngiltere – Acem İhtilalcileri”, Türk, Nu: 142 (23 Şaban 1324 - 4 Ekim 1906), s. 1 

“İran Ahvâli – Times’dan”, Türk, Nu: 187 (28 Kasım 1907), s. 1-2.   

“İran Ahvali”, Balkan, Nu: 12 (26 Temmuz 1322), s. 3. 



212 
 

“İran Fâciaları”, İctihad, Nu: 2-8 (Temmuz-Ağustos 1908), s. 299. 

“İran Haberleri – Müctehidin-i İraniyyenin Fetvaları”, Tanin, Nu:2187 (22 Kanun-i Sani 1915), s. 1.   

“İran Havâdisi”, Tuna, Nu: 260 (11 Temmuz 1322), s. 1-2. 

“İran Hudud Meselesine Avrupalıları Karıştırıyor”, Tuna, Nu: 193 (21 Nisan 1322), s. 4. 

“İran Hududu Meselesi”, Tanin, Nu: 22 (9 Ağustos 1324), s. 3-4.  

“İran İğtişaşına Dair – Göz ile Görüşmüş Hâdiseler”, İrşad, Nu: 95 (25 Haziran 1908), s. 2. 

“İran ile İhtilaf”, Doğru Söz, Nu: 1 (22 Mart 1906), s. 5. 

“İran Meclis-i Mebusanında”, Balkan, Nu: 146 (13 Şubat 1322), s. 3-4. 

“İran Mesele-i Hududiyesi Suret-i Tesviye”, Tanin, Nu: 31 (18 Ağustos 1324), s. 1.   

“İran Şah-ı Cedidi ve Siyaset-i Müstakbelesi”, Balkan, Nu: 120 (5 Kanun-i Sâni 1322), s. 1-2.    

“İran ve Osmanlı”, Balkan, Nu: 391 (2 Mart 1324), s. 3-4. 

“İran ve Türkiye”, Şûrâ-yı Osmanî, Nu: 19 (1 Teşrin-i Sani 1907), s. 2. 

“İran’a Dair”, İrşad, Nu: 260 (9 Kasım 1906), s. 3 

“İran’a Dair”, İrşad, Nu: 262 (13 Kasım 1906), s. 3. 

“İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 285 (14 Aralık 1906), s. 3.  

“İran’a Dair”, İrşad, Nu: 87 (11 Mayıs 1907), s. 3-4. 

“İran’da bir katl-i siyasî”, Türk, Nu: 181 (10 Ekim 1907), s. 2. 

“İran’da gizli cemiyetler”, Balkan, Nu: 339 (28 Kanun-i Evvel 1323), s. 3-4. 

“İran’da Hamiyyet ve İâne”, İctihad, Nu: 10 (31 Mart 1906), s. 158-59.  

“İran’da Hukuk-i İntihab”, Balkan, Nu: 48 (13 Eylül 1322), s. 2. 

“İran’da Hürriyet”, Balkan, Nu: 116 (15 Kanun-i Evvel 1322), s. 2-3. 

“İran’da Islahat ve Nutk-u Şâhi”, İctihad, Nu: 2-1 (Temmuz 1906), s. 2-3.  

“İran’da İntibah-ı Efkâr”, Türk, Nu: 135 (28 Haziran 1906), s. 2. 

“İran’daki hareket-i hürriyetperverânenin tafsili”, Füyûzât, Nu: 11 (3 Mart 1907), s. 164-168. 

“İran’dan Hususî Telegramalar”, İrşad, Nu: 46 (16 Mart 1907), s. 3. 

“İran’ın Muhterem ve Zi-Asalet Sîması”, Tasvir-i Efkâr, Nu 1307 (1 Kanun-i Sâni 1914[5]), s. 1 

“İran”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 104 (30 Teşrin-i Sani 1906), s. 3. 

“İrşad’ın İhyâsı”, İrşad, Nu: 116 (17 Kasım 1907), s. 1-2. 

“İslâm Matbuâtı”, İrşad, Nu: 13 (29 Ocak 1908), s. 4. 

“İstanbul gazeteleri okurken”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 85 (29 Teşrin-i Evvel 1905), s. 2-3. 



213 
 

“İttihad-ı İslam ve Panislamizm”, İrşad, Nu: 86 (Nisan 1906), s. 2-3.  

“Japonlar Yirminci Asrın Mader-i Hürriyetidir”, Balkan, Nu: 441 (30 Nisan 1324), s. 1. 

“Kafkas Haberleri – Nuha’dan”, Nu: 42 (9 Mart 1907), s. 4.  

“Kafkasya Müslümanlarına İâne”, İctihad, Nu: 2-1 (Temmuz 1906), s. 2.  

“Kafkasya Müslümanlarına iâne”, İctihad, Nu: 2-2 (Teşrin-i Evvel 1906), s. 230. 

“Kafkaz Haberleri – Gence 31 Mart”, İrşad, Nu: 85 (9 Nisan 1906), s. 3. 

“Kanûn-i Esâsî”, İstikbal, S. 3 (10 Teşrin-i Sâni 1897), s. 1.  

“Küstahlık”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 75 (20 Mayıs 1905), s. 1-2.  

“Makâm-ı Hükûmet Mukaddes Est”, Ahter, Yıl: 2, Nu: 55 (6 Nisan 1876), s. 1. 

“Matbuat-ı İslamiye”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 109 (15 Şubat 1907), s. 2-3. 

“Matbuat-ı İslamiyye”, Füyuzât, Nu: 8 (25 Ocak 1907), s. 121. 

“Matbuata Bir Nazar – Türklerde ve Tatarlarda Terakkiyat-ı Kalemiye”, Türk, Nu: 136 (5 Temmuz 

1906), s. 4. 

“Mektup: İstibdad, hürriyet – gayet-i emel – iki müteradif kelime: Tekâmül ve ihtilaf”, Şûrâ-yı 

Ümmet, Nu: 76 (4 Haziran 1905), s. 3-4. 

“Memalik-i Osmaniye’de Kardeşlik”, Balkan, Nu: 226 (17 Temmuz 1323), s. 1-2. 

“Millet Yolunda”, Tanin, Nu: 2760 (19 Ağustos 1916), s. 1 

“Muvaffakiyetle Neticelendiğini Tebşir Ettiğimiz Osmanlı Muhâlifin Fırkaları Kongresinin 

Beyannamesi – Kongrenin Kabul Ettiği Tekâlif-i Mütenevvia” Terakki, Nu: 17, s. 4. 

“Muzafferüddin Şah Hazretlerinin Vefatı”, Sancak, Nu: 69 (15 Şubat 1907), s. 2. 

“Mülahâza – İran’da Hürriyet Uğrunda Fedakârlıklar”, Tuna, Nu: 327 (2 Teşrin-i Evvel 1322), s. 1. 

“Müsavat-ı Berâberi”, Ahter, Yıl: 3, Nu: 15 (28 Mart 1877), s. 1-2. 

“Müslüman Urefâlarının Evlerinde Jandarma Teftişâtı ve Bazılarının Tutulması”, İrşad, Nu: 109 (12 

Haziran 1907), s. 2.  

“Mütalaât-ı Siyâsiye – Acemistan”, Ahali, Nu: 24 (18 Teşrin-i Sâni 1322), s. 1-2. 

“Mütalaât-ı Siyasiye – İran-Türkiye”, Ahâli, Nu: 45 (9 Kanun-i Evvel 1322), s. 1-2. 

“Mütalaât-ı Siyasiye”, Ahali, Nu: 16 (10 Teşrin-i Sani 1322), s. 1. 

“Ne Şahane Necâbet”, Balkan, Nu: 112 (12 Kanun-i Evvel 1322), s. 3. 

“Orada Ne Var?” Sancak, Nu: 65 (1 Teşrin-i Evvel 1906), s. 2-3. 

“Osmanlı Hürriyetperverânı”, Tercümân-ı Ahval-i Zaman, Nu: 3 (15 [28] Ocak 1908), s. 3. 

“Osmanlı İnkılap Fırkalarının İttihad Kongresi”, İrşad, Nu: 20 (16 Şubat 1908), s. 3. 



214 
 

“Osmanlı Terakki ve İttihad Cemiyeti tarafından varid olan beyannamelerdir”, Servet-i Fünûn, Nu: 12 

(24 Temmuz 1324), s. 4.   

“Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyetinden – Vesaik-i Tarihiyeden”, Haftalık Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 220 

(23 Nisan 1326), s. 3.  

“Osmanlı ve Acem İhtilafı”, Balkan, Nu: 350 (15 Kanun-i Sani 1323), s. 3-4.  

“Osmanlı ve Acemistan İhtilafı”, Rumeli, Nu: 5 (23 Kanun-i Evvel 1321), s. 4. 

“Osmanlı-Acemistan Muhasamatı”, Balkan, Nu: 233 (27 Temmuz 1323), s. 4. 

“Osmanlı’ya Dair – Erzurum Vukuatı”, İrşad, Nu: 7 (15 Ocak 1908), s. 2. 

“Osmanlı’ya Dair – İstanbul’dan”, İrşad, Nu: 130 (20 Aralık 1907), s. 4. 

“Osmanlı’ya Dair”, İrşad, Nu: 132 (25 Aralık 1907), s. 4. 

“Osmanlı’ya Dâir”, İrşad, Nu: 22 (9 Şubat 1907), s. 3. 

“Osmanlı’ya Dâir”, İrşad, Nu: 24 (13 Şubat 1907) s. 3. 

“Osmanlı’ya Dâir”, İrşad, Nu: 30 (21 Şubat 1907), s. 3. 

“Otuz Sene Ertesi – II”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 103 (1 Teşrin-i Sani 1906), s. 1. 

“Relation de l’entree de l’ambassadeur Extraordinaire du Grand Seigneur a Paris”, Gazette, Nu: 15 

(Nu: 14’e ek 29 Mart 1721), s. 161-172.   

“Reşad ve İrşad”, Tuna, Nu: 189 (18 Nisan 1322), s. 2. 

“Rus İhtilalinin Mânâ-yı İctimaîsi”, Terakki, Nu: 1 [Nisan 1906], s. 4.  

“Rusya Mektubu”, İctihad, Nu: 6 (Mayıs 1905), s. 90-91.   

“Rusya Müslümanlarına İâne”, İctihad, Nu: 2-3 (Teşrin-i Sâni 1906), s. 264. 

“Rusya’da Fikir ve Asker”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 71 (21 Mart 1905), s. 1-2. 

“Rusya’dan İctihad’a Mürsel Mektuba Dair”, İctihad, Nu: 9 (Teşrin-i Evvel 1905), s. 143-144.  

“Sabahu’l-Hayr”, Balkan, Nu: 260 (13 Eylül 1323), s. 2-3.   

“Sadrazamın İstifası”, İrşad, Nu: 40 (7 Mart 1907), s. 3. 

“Saltanat ve Millet”, Yeni Fikir, Nu: 1 (28 Haziran 1906), s. 3.   

“Son Telgraflar”, Ahali, S. 7 (29 Teşrin-i Evvel 1322), s. 3-4. 

“Şah-ı İran”, Türk, Nu: 154 (10 [25] Ocak 1907), s. 2. 

“Şah-ı İran”, Türk, Nu: 156 (14 Şubat 1907), s. 2.  

“Şah-ı Şehâmetpenâh-ı İran Şehâmetlü Muzafferüddin Şah Hazretlerinin Dersaadeti Ziyaretleri”, 

Tercüman-ı Hakikat, Nu: 1780-6980 (17 Eylül 1316), s. 1 



215 
 

“Şeyhu’r-Reis Hazretlerinin Bir Manzume-i Garra ve Tercümesi”, Tasvir-i Efkâr, Nu: 1336 (30 

Kanun-i Sâni 1915), s. 1. 

“Şeyhu’r-Reis Hazretleriyle Mülâkat”, Tasvir-i Efkâr, Nu: 1306 (31 Kanun-i Evvel 1914), s. 2. 

“Şundan Bundan”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 73 (20 Nisan 1905), s. 4. 

“Şundan bundan”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 81 (31 Ağustos 1905), s. 3-4. 

“Şuûn – Şeyhu’r-Reis Hazretleri”, Tanin, Nu: 2164 (30 Kanun-i Evvel 1914), s. 3. 

“Şuûn-i Dahiliye – Şeyhu’-Reis”, Tasvir-i Efkâr, Nu: 1305 (30 Kanun-i Evvel 1914), s. 1. 

“Şuûnat – Osmanlı ve İran”, Tuna, Nu: 173 (27 Mart 1322), s. 1-2. 

“Şuûnat”, Tuna, Nu: 46 (24 Teşrin-i Evvel 1321), s. 3. 

“Tahran’dan İdaremize Gelen Hususi Telegramma”, İrşad, Nu: 49 (21 Mart 1907), s. 3. 

“Tahran’dan”, İrşad, Nu: 127 (31 Mayıs 1906), s. 3-4. 

“Te’sir-i Matbuat ve Fevâid-i Âzâdi – Kalem ve Semere-i Ceraid”, Hablu’l-Metin, Nu: 35 (11 Mayıs 

1906), s. 5-9. 

“Telgraf – Tahran’da Karışıklık”, Tuna, Nu: 254 (4 Temmuz 1322), s. 4. 

“Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye -London”, İrşad, Nu: 169 (19 Temmuz 1906), s. 1. 

“Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye Tahran”, İrşad, Nu: 44 (14 Mart 1907), s. 1.  

“Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye”, İrşad, Nu: 289 (20 Aralık 1906), s. 2. 

“Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye”, İrşad, Nu: 77 (26 Nisan 1907), s. 1. 

“Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye”, İrşad, Nu: 78 (27 Nisan 1907), s. 1. 

“Telgraf Haberleri – Memâlik-i Ecnebiyye”, Nu: 292 (24 Aralık 1906), s. 1. 

“Telgraf Haberleri – Tahran”, İrşad, Nu: 21 (19 Şubat 1908), s. 1. 

“Telgraf”, Tuna, Nu: 51 (29 Teşrin-i Evvel 1321), s. 3. 

“Temenni-i Hamîdi”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 115 (1 Haziran 1907), s. 2.  

“Teşekkür”, Şûrâ-yı Ümmet, S. 115 (1 Haziran 1907), s. 2. 

“Teyakkuz-i İslam”, Balkan, Nu: 278 (10 Teşrin-i Evvel 1323), s. 2 

“The Growht of Islamism”, The Evening Star, 12 January 1901, s. 10. 

“Türkiye-Acemistan İhtilafı [-I]”, Tuna, Nu: 91 (19 Kanun-i Evvel 1321), s. 1 

“Türkiye-Acemistan İhtilafı [-II]”, Tuna, S. 92 (20 Kanun-i Evvel 1321), s. 1. 

“Türkiye’de İnkılap Başladı”, Balkan, Nu: 496 (3 Temmuz 1324), s. 1. 

“Türkiye’de İnkılap Mukaddimeleri”, Balkan, Nu: 416 (1 Nisan 1324), s. 1. 



216 
 

“Ulemamızın nazar-ı dikkat ve himmetine”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 118 (15 Temmuz 1907), s. 1-2.  

“Utanmayacak mıyız”, Feryad, Nu: 24 (17 Mayıs 1322), s. 3. 

“Ülfet Refikimizin Bağlanması”, İrşad, Nu: 113 (17 Haziran 1907), s. 3. 

“Vazife-i Şahsiye”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 76 (4 Haziran 1906), s. 2-3. 

“Yeni Kalem Yoldaşımız”, Füyûzât, Nu: 18 (25 Mayıs 1907), s. 275-76. 

“Yeni Şah”, Tuna, Nu: 398 (5 Kanun-i Sani 1322), s. 3.  

“Zât-ı Şahânenin Kanaat-ı Fikriyesi!”, Balkan, Nu: 504 (12 Temmuz 1324), s. 4. 

“Zavallı Şah”, Balkan, Nu: 110 (27 Teşrin-i Sâni 1322), s. 3.  

“Ziyâ-i Azîm – İrtihal-i Muzafferüddin Şah”, Tuna, Nu: 394 (30 Kanun-i Evvel 1322), s. 1. 

 (Şûrâ-yı Osmanî), “İran Fedaileri”, Balkan, Nu: 287 (30 Teşrin-i Evvel 1323), s. 3. 

[Tahran’dan bir Mektup], Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 108 (30 Kanun-i Sani 1906), s. 2-3. 

A. M. İbrahim, “İran”, İrşad, Nu: 93 (20 Mayıs 1907), s. 2. 

A. M. İbrahim, “İran”, İrşad, Nu: 96 (24 Mayıs 1907), s. 2.  

A. T., “İran’dan -Tebriz’den”, İrşad, Nu: 223 (22 Eylül 1906), s. 3. 

A. T., “İran’dan”, İrşad, Nu: 222 (21 Eylül 1906), s. 3. 

A.[ع], L.[ل], “Tebriz’den Mektup”, İrşad, Nu: 122 (25 Mayıs 1906), s. 4.  

AĞAOĞLU, Ahmed (Agayef), “A. Ağaoğlunun kendi eli[y]le yazdığı hayatı”, Cumhuriyet, Nu: 5396 

(22 Mayıs 1939), s. 5 

________, “Âlem-i İslâm – İran ve Hindistan”, İrşad, Nu: 84 (8 Mayıs 1907), s. 2-3. 

________, “Âlem-i İslâm’a Bir Nazar”, İrşad, Nu: 130 (20 Aralık 1907), s. 2. 

________, “Alem-i İslam’a Bir Nazar”, İrşad, Nu: 3 (5 Ocak 1908), s. 1-2. 

________, “Eminussultan’ın Ric’ati”, İrşad, S. 41 (6 Safer 1325 – 8 Mart 1907), s. 1-2.  

________, “Eminussultan’ın Sadareti”, İrşad, Nu: 76 (25 Nisan 1907), s. 2. 

________, “Facianın Âhirinci Perdeleri”, İrşad, Nu: 55 (22 Nisan 1908), s. 1.  

________, “Facianın Âhirinci Perdesi”, İrşad, Nu: 80 (4 Haziran 1908), s. 2. 

________, “Hakayik”, İrşad, Nu: 43 (13 Mart 1907), s. 2. 

________, “Îd-i Kübra-yı İslâm”, İrşad, Nu: 181 (2 Ağustos 1906), s. 1.  

________, “İran İşleri”, İrşad, Nu: 74 (25 Mayıs 1908), s. 1-2. 

________, “İran tehlikededir!”, İrşad, Nu: 44 (14 Mart 1907), s. 1-2. 

________, “İran ve Osmanlı İşleri”, İrşad, Nu: 12 (26 Ocak 1908), s. 2.  



217 
 

________, “İran’a Dair – İran’a Ne Lazımdır?”, İrşad, Nu: 116 (17 Kasım 1907), s. 4. 

________, “İran’a Dâir [-II]”, İrşad, Nu: 265 (16 Kasım 1906), s. 2-3. 

________, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 117 (20 Kasım 1907), s. 3 

________, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 124 (6 Aralık 1907), s. 1-2. 

________, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 240 (12 Ekim 1906), s. 1. 

________, “İran’a Selam”, İrşad, Nu: 179 (31 Temmuz 1906), s. 1.  

________, “İran’da Reforma [-I]”, İrşad, Nu: 101 (30 Nisan 1906), s. 3. 

________, “İran’da Reforma [-II]”, İrşad, Nu: 104 (4 Mayıs 1906), s. 3. 

________, “İran’ın Hâli [-III]”, İrşad, Nu: 279 (6 Aralık 1906), s. 2. 

________, “İslam ve Hürriyet [-III]”, İrşad, Nu: 5 (24 Aralık 1905), s. 1. 

________, “Maksudumuz ne idi?”, İrşad, Nu: 40 (7 Mart 1907), s. 1-2. 

________, “Matbuat-ı İslâmiyye – İrşad’dan”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 113 (15 Nisan 1907), s. 1. 

________, “Rey ve Kerbela”, İrşad, Nu: 95 (25 Haziran 1908), s. 1. 

________, “Sultan Abdülhamid’in ‘İrşad’a Merhameti”, İrşad, Nu: 32 (23 Şubat 1907), s. 1-2. 

________, “Şah’ın Canına Suikast”, Nu: 21 (19 Şubat 1908), s. 1. 

________, “Tahran Şehitleri”, İrşad, Nu: 167 (7 Temmuz 1906), s. 1-2. 

________, “Ya Ölüm veya İstiklal – Ya Merg veya İstiklal”, Tercüman-i Hakikat, Nu: 11020 (9 

Aralık 1911), s. 1. 

________, “Yaşasın Muzafferüddin Şah”, İrşad, Nu: 251 (25 Ekim 1906), s. 1-2.  

________, “Ye’s mi Şe’ef mi [-II]”, İrşad, Nu: 90 (18 Haziran 1908), s. 2. 

________, “Ye’s mi Şe’ef mi [-III]”, İrşad, Nu: 93 (22 Haziran 1908), s. 1. 

________, “Ye’s mi Şe’ef mi! [-I]”, İrşad, Nu: 88 (15 Haziran 1908), s. 1. 

AKÇURA, Yusuf [Safes], “Tercüme-i Hâl – Hüseyinzâde Ali Bey”, Türk Yurdu, VIII/3 (2 Nisan 

1331), s. 40-46.  

________, “Türkçülük – Ağaoğlu Ahmed Bey”, Türk Yılı, İstanbul: Yeni Matbaa, 1928, s. 419-434.  

AKİF, Mehmet - Mithat Cemal, “Safahat-ı Hayattan – Âcem Şahı”, Sıratımüstakim, Nu: 11 (23 

Teşrin-i Evvel 1324), s. 164-165. 

AKÜNAL, Ahmed Kemal, “Osmanlı’ya Dair”, İrşâd, S. 116 (17 Kasım 1907), s. 2-3.  

________, “Zaman Kötü Oldu”, Balkan, Nu: 294 (3 Teşrin-i Sâni 1323), s. 2. 

ALİBEKOV, Hacı Ağa, “İran’da Birinci Muvaffakiyet”, İrşad, Nu: 170 (20 Temmuz 1906), s. 3-4.  



218 
 

________, “İran’da Mektepler Lüzumu”, İrşad, Nu: 192 (15 Ağustos 1906), s. 2-3.  

ANADOLULU, “Gençlerimiz Nerede?”, Şûrâ-yı Osmânî, Nu: 23 (30 Kanun-i Evvel 1907), s. 1-2. 

BALKAN, Edhem Ruhi, “Bu İnkılap, Fecr-i Hürriyettir”, Balkan, Nu: 341 (31 Kanun-i evvel 1323), s. 

1-2. 

________, “Hep Fenâ Gidiş”, Balkan, Nu: 238 (14 Ağustos 1323), s. 1. 

________, “Hidayet Cenab-ı Hak’tandır”, Balkan, Nu: 69 (7 Teşrin-i Evvel 1322), s. 1-2. 

________, “İran Ahvali ve Asya’da Avrupa İlkaâtı (-II)”, Balkan, Nu: 325 (11 Kanun-i Evvel 1323), 

s. 2-3. 

________, “İran Ahvali veya Asya’da Avrupa İlkaâtı (-III)”, Balkan, Nu: 326 (12 Kanun-i Evvel 

1323), s. 2. 

________, “İran Ahvali veya Asya’da Avrupa İlkaâtı [-I]”, Balkan, Nu: 324 (9 Kanun-i Evvel 1323), 

s. 2-3.  

________, “Padişah ve Millet”, Balkan, Nu: 509 (18 Temmuz 1324), s. 1-2. 

________, “Paris’te Müceddidîn-i Osmaniyye Kongresi”, Balkan, Nu: 343 (7 Kanun-i Sani 1323), s. 

1-3. 

________, “Şimdi gözümüzü açmazsak, akıbet mahv-ı mutlaktır”, Balkan, Nu: 410 (25 Mart 1324 [7 

Nisan 1907]), s. 1-2. 

________, “Vatan’da Tekâmül veya Mukaddime-i İnkılap”, Balkan, Nu: 309 (22 Teşrin-i Sani 1323), 

s. 1-2. 

Bir Hürriyetperver İslam Oğlu, “Holiganlık Nedir?”, İrşad, Nu: 93 (20 Mayıs 1907), s. 1-2. 

Bir İranlı, “Hürriyet Bayramı”, İrşad, Nu: 191 (15 Ağustos 1906), s. 3-4. 

CAFEROV, Ebu’l-Fazl, “Mektubât”, İrşad, Nu: 102 (1 Haziran 1907), s. 2 

CEMİL, Arif, “Bahaeddin Şakir Beyin Bıraktığı Vesikalara Göre İttihad ve Terakki”, Milliyet, Nu: 

2925 (4 Nisan 1934) – 3196 (31 Kanun-i Evvel 1934).   

CEVDET, Abdullah (Doktor), “Hilafet-i İslâmiyye Tehlikededir”, İrşad, Nu: 53 (27 Mart 1907), s. 3. 

________, “Mısır’da Necm-i Terakkiü’l-İslâmî Medresesi”, İctihad, Nu: II/1 (Temmuz 1906), s. 16-

17. 

________, “Ahyâ-yı lâ yemût – Hacı Zeynelabidin Takiyof Hazretleri”, İctihad, Nu: 2-4 (Eylül 1907), 

s. 266-269 

________, “Ahyâ-yı lâ yemût – Hekim Edip Ali Bey Hüseyinzâde”, İctihad, Nu: 2-5 (Şubat 1908), s. 

294-297. 

________, “İran ve Türkiye İhtilafı”, İctihad, Nu: 2-1 (Temmuz 1906), s. 1. 



219 
 

________, “Japonya’da Müslümanlık”, İctihad, Nu: 2-1 (Temmuz 1906), s. 3.  

________, “Mısır’dan – Musâhabe”, İrşad, Nu: 118 (22 Kasım 1907), s. 3. 

________, “Rusya ahvâline bir nazar”, İctihad, Nu: 3 (Şubat 1905), 1-8.  

Difâi, “Difâi”, İrşad, Nu: 280 (7 Aralık 1906), s. 2. 

DİKEL, Cemil Said (C.S.), “İran Mektupları – I – İran’da Meşrutiyet Nasıl Başladı (Temmuz 1322)”, 

Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 4 (3 Haziran 1909), s. 5. 

________, “İran Mektupları – II – İran’da Kanûn-i Esâsî”, Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 7 (6 Haziran 

1909), s. 7.  

________, “İran Mektupları – VII – Meclisin Dağılmasına İlk Teşebbüs ve Tavassut-ı Süfarâ (12 

Kanun-i Evvel 1323)”, Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 36 (5 Temmuz 1909), s. 5-6.  

________, “İran Mektupları – VIII – Sefir-i Osmaniye’nin Oynadığı Rol (31 Kanun-i Evvel 1323)”, 

Yeni Tasvir-i Efkâr, Nu: 50 (19 Temmuz 1909), 5-7.  

Encümen, Nu: 49 (17 Muharrem 1325), s. 148. 

Encümen, Nu: 76 (25 Rabiulevvel 1325), s. 3/255. 

ERDEBÎLİ, İbn-i Salik, “İran’a Dâir – İran’da Ekicilerin Ahvali”, İrşad, Nu: 30 (21 Şubat 1907), s. 2.  

________, “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 29 (20 Şubat 1907), s. 3-4. 

EFGANÎ, Cemaleddin [Es-Seyyid el-Hüseynî], “Ahvalu Farisi’l-Hazıra”, Ziya’u’l-Hakifayn, Nu: 1 (1 

Şubat 1892), s. 8. 

________, “Biladu Faris”, Ziya’u’l-Hakifayn, Nu: 2 (1 Mart 1892), s. 14-16. 

FERİD, Ahmed, “İcmal-i Siyasî”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 100 (15 Eylül 1906), s. 3-4. 

________, “İcmal-i Siyasî”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 101 (1 Teşrin-i Evvel 1906), s. 4. 

H. [ح], K. [ک], “İran Sadaretine Dair”, İrşad, Nu: 175 (26 Temmuz 1906), s. 3. 

H.H., “Kanûn-i Esâsî”, Meşveret, Nu: 1 (13 Cemaziyelâhir 1313), s. 2-3.  

HACIBEYLİ, Üzeyir [Filankes], “Böyle derke var”, İrşad, Nu: 35 (28 Şubat 1907), s. 2. 

________, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 184 (6 Ağustos 1906), s. 1-2.  

________, “İran’da İhtilal”, İrşad, Nu: 48 (20 Mart 1907), s. 2. 

________, “İran’da Kanûn-i Esâsî”, İrşad, Nu: 189 (11 Ağustos 1906), s. 1-2.  

________, “Oradan Buradan”, İrşad, S. 140 (5 Haziran 1906), s. 4. 

________, “Ordan – Burdan, Üçüncü Tellak”, İrşad, Nu: 61 (5 Nisan 1907), s. 4. 

________, “Ordan-Burdan – İran’a Dair”, İrşad, Nu: 102 (1 Haziran 1907), s. 4. 

________, “Teessüfler Olsun”, İrşad, Nu: 32 (23 Şubat 1907), s. 2. 



220 
 

________, “Üçüncü Rakip”, İrşad, Nu: 61 (5 Nisan 1907), s. 2. 

________, İran – Hükümet-i Meşruta”, İrşad, Nu: 183 (4 Ağustos 1906), s. 2. 

HALİD, Halil (Horasânî), “Makale-i Mahsusa – Ahalimizi Uyandıracak Bir İki Yol”, Türk, Nu: 158 

(14 Mart 1907), s. 1. 

HAŞMET, Râsim, “Ö[mer] Naci”, Bağçe, Nu: 24 (30 Kânun-i Evvel 1324), s. 8. 

HOCA MUHYİNDDİN, Şeyh Ali Efendizâde, “Maksad-Meslek”, Kanûn-i Esâsî, Nu: 1 (21 Kanun-i 

Evvel 1896), s. 1-3.  

İBRAHİMOF, Münir, “Hâlimizden Şikâyet”, İrşad, Nu: 12 (1 Ocak 1906), s. 3. 

KADRİ, Hüseyin Kâzım, “Zavallı İran”, Tercüman-ı Hakikat, Nu: 10549 (14 Ağustos 1910), s. 1. 

KEMAL, Namık, “Ve şâvirhum fi’l-emr”, Hürriyet, Nu: 4 (20 Temmuz 1868), s. 1-4. 

________, “Usul-i Meşveret hakkında dördüncü nüshamızdaki bend üzerine îrad olunan bazı itirazlara 

cevaben bir zâta yazılmış mektuptur”, Hürriyet, Nu: 12 (14 Eylül 1868), s. 6. 

________, “Küllüküm râ’in ve küllüküm mes’ûlün an ra’iyyetihi”, Hürriyet, Nu: 13 (21 Eylül 1868), 

s. 1-4. 

KIZILDOĞAN, Hüsrev Sami, “Vatan ve Hürriyet = İttihat ve Terakki”, Belleten, C. I, S. 3-4 

(Temmuz – İlkteşrin 1937), s. 619-25. 

SABRİ, M., “Anadolu Kıyamları”, Terakki, Nu: 11 [Nisan 1907], s. 2-5. 

M.N., “Şark ve Arap”, İrşad, S. 56 (24 Nisan 1908), s. 3.  

MAĞMÛMÎ, Şerafeddin [Oğuz], “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, Türk, Nu: 176 (5 Eylül 1907), s. 

1. 

________, “Bende-i Mahsus – Türkiye-İran”, Türk, Nu: 183 (24 Ekim 1907), s. 1 

________, “Düşündüm ki”, Türk, Nu: 63 (12 Ocak 1905), s. 1 

MAZLUM, Abdullah, “Gözümüz Aydın”, İrşad, Nu: 133 (7 Haziran 1906), s. 2. 

MEŞRİKÎ, “Harici Haberler – İran”, Nu: 253 (29 Ekim 1906), s. 4. 

________, “İran Ahvâlâtı”, İrşad, Nu: 176 (27 Temmuz 1906), s. 3. 

MİDHAT, Ali Haydar [Paşazâde], “Mektup”, Füyuzât, Nu: 12 (15 Mart 1907), s. 183. 

________, “Mithat Paşa’nın Oğlunun Hatıraları – İki Kitabın Her Tarafta Uyandırdığı Alâka (-39)”, 

Tan, 8 İkincikanun 1938, s. 2. 

MUALLİM, “Devr-i Cedîd”, İrşad, Nu: 6 (25 Aralık 1905), s. 3 

MÜŞTAK, “Hakayik-i Elimeden 2 – İran Mesele-i Hududiyesi”, Tanin, Nu: 12 (30 Temmuz 1324), s. 

2-3. 



221 
 

FEVZİ, N., “İran’a Dair – Culfa’dan”, İrşad, Nu: 128 (15 Aralık 1907), s. 3.   

________, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 97 (25 Mayıs 1907), s. 3.   

NACİ, Ömer, “Bacon’un Şakird-i Marifeti Rıza Tevfik Bey’e”, Çocuk Bahçesi, Nu: 43 (1 Kanun-i 

Evvel 1321), s. 1-8. 

________, “İran İnkılabı Hatıralarından -II”, Bağçe, Nu: II/45 (30 Haziran 1325), s. 292-294. 

________, “İran İnkılabı Hatıralarından [-I]”, Bağçe, Nu: II/42 (9 Haziran 1325), s. 244. 

________, “İran İnkılabı Hakkında”, Tercüman-i Hakikat, Nu: 10119 (2 Haziran 1909), s. 3. 

NEVRÛZÎ, Muhammed Vaiz, “Huzur-i Âlilerine”, Füyûzât, Nu: 7 (12 Ocak 1907), s. 17-18. 

NUMANZÂDE, Ömer Faik, “Çâre-i Terakkimiz”, İrşad, Nu: 27 (16 Şubat 1907), s. 1-2.  

________, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 269 (22 Kasım 1906), s. 2-3.   

OSMANCIK, “Türkiye – İran Hudut Meselesi”, Türk, Nu: 112 (4 Ocak 1906), s. 1-2. 

ÖREN, Nazım, “Eski Hatıralar Serisi – İki Hatipten Öteki”, Dünya, 11 Mayıs 1953, s. 2. 

________, “Eski Hatıralar Serisi – Şair Ömer Naci”, Dünya, Nu: 395 (3 Nisan 1953), s. 2.  

________, “İki Hatîbden Biri”, Dünya, Nu: 427 (5 Mayıs 1953), s. 2, 6 

________, “İki Paşadan Biri, Vehib Paşa”, Dünya, S. 451 (29 Mayıs 1953), s. 2, 5. 

ÖZBEK, “İttihad-ı İslâm”, Türk, Nu: 88 (6 Temmuz 1905), s. 1.  

RAGIP, Mustafa, “Rusya’da Meclis-i Meşveret”, Feryâd, Nu: 24 (17 Mayıs 1322), s. 1-2 

RESULZÂDE, Mehmet Emin, “Ahvâl-i Zaman”, İrşad, Nu: 11 (24 Ocak 1908), s. 1. 

________, “İbret Almalı”, İrşad, Nu: 102 (1 Haziran 1907), s. 1-2. 

________, “İran İrticaiyunları”, İrşad, Nu: 95 (23 Mayıs 1907), s. 2-3. 

________, “İran İşleri”, İrşad, Nu: 186 (8 Ağustos 1906), s. 1-2.  

________, “İran Türkleri – I”, Türk Yurdu, C. I, S. 4 (29 Kanun-i Evvel 1327), s. 106-111.   

________, “İran Türkleri – II”, Türk Yurdu, C. II, S. 14 (17 Mayıs 1328), s. 428-432. 

________, “İran Türkleri – IV”, Türk Yurdu, C. II, S. 21 (30 Ağustos 1328), s. 648-656. 

________, “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 272 (26 Kasım 1906), s. 2-3.  

________, “İran’da Hürriyet”, İrşad, Nu: 51 (20 Şubat 1906), s. 3-4. 

________, “İran’da İnkılap”, İrşad, Nu: 145 (21 Haziran 1906), s. 1-2. 

________, “İran’da Kanûn-i Esâsî”, İrşâd, Nu: 180 (1 Ağustos 1906), s. 1-2. 

S.[س] H.[ح] S. [ص], “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 13 (18 Ocak 1907), s. 2. 

SAİB, Ahmed, “Biz ve Onlar”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu 94 (24 Mayıs 1906), s. 2-3. 



222 
 

SAMİPAŞAZÂDE, Sezai, “Rusya’da Harekât-ı Fikriye”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 68 (6 Şubat 1905), s. 1-

2. 

SELMASÎ, Said “İran’a Dair – İran’da Ne Var?”, İrşad, Nu: 103 (1 Haziran 1907), s. 3. 

SUR, Abdullah, “İran Ulemâsında Cümbüş”, İrşad, Nu: 59 (3 Mart 1906), s. 2-3. 

________, “İran’a Mahsus Bir Mülahaza”, İrşad, Nu: 210 (7 Eylül 1906), s. 1-2. 

SYLVANUS, Urban, “M. Belanger’s Journey to Persia”, The Gentleman’s Magazine and Historical 

Chronicle, London: John Nichols and Son, XCV (1825), s. 300-301.  

T.M.R., “İran Ahvalâtı – Tebriz”, İrşad, Nu: 176 (27 Temmuz 1906), s. 3. 

TAKİZÂDE, Seyyid Hasan [Bir İran Kendlisi], “İran’a Dâir”, İrşad, Nu: 274 (29 Kasım 1906), s. 3. 

________, “İran”, İrşad, Nu: 233 (4 Ekim 1906), s. 1-2 

Takvîm-i Vekâyi, Nu: 13 (25 Şaban 1247).  

Takvîm-i Vekâyi, Nu: 4 (21 Cemaziyelâhir 1247).  

TEBRİZÎ, Şefi Refizâde, “Teşekkürler Olsun”, İrşad, Nu: 185 (7 Ağustos 1906), s. 3.  

TURAN, Hüseyinzâde Ali [A. Hayati, Turani], “Rusya İnkılâbının Ehemmiyet-i Alemiyesi”, Hayat, 

Nu: 120 (18 Aralık 1905), s. 1-2. 

________, “Mithat Paşa”, I-IV, Füyuzât, Nu:1-5 (1 Kasım 1906 – 18 Aralık 1906). 

________, “<İttihad ve Terakki> Nasıl Kuruldu? Ubeydullah Efendi’nin Oynadığı Roller [I-IV]”, Tan, 

4-7 Mart 1938, s. 2. 

________, “Ahvâl-i Âlem ve Diri Müstehâseler”, Füyûzât, Nu: 19 (12 Haziran 1907), s. 290-96.  

________, “Feylaton – Siyaset-i Fürûset”, İrşad, Nu: 18 (12 Şubat 1908), s. 2. 

________, “Feylaton – Siyaset-i Fürûset”, İrşad, Nu: 23 (23 Şubat 1908), s. 2-3. 

________, “Feylaton – Siyaset-i Fürûset”, İrşad, Nu: 26 (1 Mart 1908), s. 2. 

________, “Hürriyet”, Hayat, Nu: 94 (3 Kasım 1905), s. 1.  

________, “İcmâl”, Füyûzât, Nu: 4 (8 Aralık 1906), s. 51. 

________, “İntikâd ediyoruz intikâd”, Füyûzât, Nu: 23 (26 Temmuz 1907), s. 369-375.  

________, “İran – Hükûmet-i Meşrûta”, İrşad, Nu: 183 (4 Ağustos 1906), s. 2. 

________, “İran’a Dair”, İrşad, Nu: 184 (6 Ağustos 1906), s. 1-2.  

________, “Kaf ve Simurg”, Şûrâ-yı Ümmet, Nu: 99 (31 Ağustos 1906), s. 3. 

________, “Mecnun ve Leyla-yi İslam”, Füyuzât, Nu: 20 (23 Haziran 1907), s. 305-308. 

________, “Mithat Paşa”, I-IV, Füyuzât, Nu:1-5 (1 Kasım 1906 – 18 Aralık 1906), s. 11. 

________, “Muzafferüddin”, Füyuzât, Nu: 7 (12 Ocak 1907), s. 97-102. 



223 
 

________, “Necât Muhabbettedir”, Füyûzât, Nu: 6 (29 Aralık 1906), s. 84. 

________, “Nevruz-i İnkılab - 9 Mart 1907”, Füyûzât, Nu: 12 (15 Mart 1907), s. 176-183.  

________, “Perde İniyor – Son Temâşâ”, Füyuzât, Nu: 32 (24 Ekim 1907), s. 473-77. 

________, “Şûrâ-yı Ümmet ve Şûrâ-yı Ümem”, Füyûzât, Nu: 8 (25 Ocak 1907), s. 113-116. 

________, “Vakâyi-ı Âleme Bir Nazar”, Füyuzât, Nu: 2 (13 Kasım 1906), s. 17- 21. 

________, Kazablanka Faciası ve Osmanlı – İran Komedyası”, Füyûzât, Nu: 24 (7 Ağustos 1907), s. 

386-89. 

UYGUR, “Gördüm ki”, Türk, Nu: 105 (9 Kasım 1905), s. 2.  

VATAN HÂDİMİ, “İran Hakkında”, Tuna, Nu: 296 (26 Ağustos 1322), s. 3. 

YEK NEFER-İ TÜRK-İ AZERBAYCANÎ, “İran’a Dair – Hablü’l-Metin’in bir bendine cevap”, İrşad, 

Nu: 14 (19 Ocak 1907), s. 3.  

YÖNTEM, Ali Canip, “Selanik’te Bir Edebiyat Çekişmesi”, Yakın Tarihimiz, II/14 (31 Mayıs 1962), 

s. 3-4. 

________, “Ziya Gökalp’e Türkçülüğü Aşılayan Adam”, Yakın Tarihimiz, I/9 (26 Nisan 1962), s. 259- 

260.  

 

C- Kitap  

a. Birinci El Kaynaklar 

AĞAOĞLU, Ahmed [Agayef], İran İnkılabı, (“Türk Tarihinin Ana Hatları” eserinin müsveddeleri, 

Seri:II, No: 13/A), Akşam Matbaası, İstanbul, t.y., 

BAYAR, Celâl, Ben de Yazdım: Milli Mücadeleye Gidiş I, Sabah Kitapları, İstanbul 1997. 

BAYRAMLI, Ofeliya (haz.), Eli Bey Hüseynzade Seçilmiş Eserleri, Bakü: Çaşıoğlu Neşriyatı, 2007. 

________, Əli bey Hüseynzadə - Seçilmiş Əsərləri, I-II, Bakü: Çaşıoğlu, 2008. 

BROWNE, Edward G., A Descriptive Catalogue of the Oriental MSS, (haz. Reynold A. Nicholson) 

London: Cambridge University Press, 1932.  

________, Materials for the Study of the Babi Religion, London: Cambridge University Press, 1918. 

________, The Persian Revolution of 1905-1909, Cambridge: Cambridge University Press, 1910.  

________, The Press and Poetry of Modern Persia, Cambridge: Cambridge Univesity Press, 1914.  

BURSALI, Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1333. 

CEVAT, Ali, İkinci Meşrutiyetin İlânı ve Otuzbir Mart Hâdisesi, (haz. Faik Reşit Unat), Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Basımevi, 1985. 



224 
 

CEVDET, Abdullah, Kahriyât, 2. Baskı, Mısır: Matbaa-i İctihad, 1906. 

________, Uyanınız! Uyanınız!, Mısır: Matbaa-i İctihad, 1907. 

CEVDET, Ahmet (Paşa), Tarih-i Cevdet, C. I-XII 2. Baskı, Dersaadet: Matbaa-i Osmaniye, 1309.  

Devletâbadi, Yahya, Hayat-ı Yahya, (haz. Furuğ Devletâbadi), C. I-III, Tahran: İntişarat-ı Firdevsi, 4. 

Baskı, 1362. 

DURU, Kazım Nami, İttihad ve Terakki Hatıralarım, İstanbul: Sucuoğlu Matbaası, 1957. 

El-yevm Paris’te İkamet Üzere Bulunan Devletlü Fazıl Mustafa Paşa Hazretleri Tarafından Hak-Pay-

i Hazret-i Şahaneye Takdim Olunan Arızanın Tercemesidir, y.y, [1282] 

ERFA, Rıza, Hatırat-ı Prens Erfa, (haz. Ali Dehbâşi), Tahran: İntişarat-ı Şehab-ı Sakib, 1378. 

ERKİN, Behiç, Hâtırat 1876-1958, (haz. Ali Birinci), Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2010. 

EŞREF (Şair), İran’da Yangın Var, İstanbul: Yeni Gazete Matbaası, 1324. 

________, Şah ve Padişah, Mısır: Matbaa-i İctihad, 1906.  

HALİD, Halil, Bir Türkün Ruznamesi ve İngiliz Siyaseti Üzerine Yazıları içinde, (trc. Refik 

Bürüngüz), İstanbul: Klasik Yayınları, 2008. 

Hâtıra-i Âtıf, (haz. Nurettin Gemici-Hikmet Toker), İstanbul: TBMM Milli Saraylar Yayını, 2016. 

Hatırat-ı Prens Erfa, (der. Ali Dehbâşi), Tahran: İntişarat-ı Şehab-ı Sakib, 1378. 

KESREVİ, Ahmed, Tarih-i Meşrûta-i İrân, Tahran: Müessese-i İntişarat-ı Emir-i Kebir, 14. Baskı, 

1363.  

KİRMANİ, Nazimulislam, Tarih-i Bidâri-yi İraniyân, (haz. Ali Ekber Saîdi Sircâni) Tahran: İntişârat-

ı Bünyâd-ı Ferheng-i İran, I-II, 1357. 

Kitâb-ı Âbi – Gozareşhâ-yi Mahremâne-i Vezaret-i Umur-i Hârice-i İngiliz Der-bâre-i İnkılab-ı 

Meşrûta-i İran, (haz. Ahmed Beşîrî), Tahran: Çaphâne-i Ketîbe, 2. Baskı, 1363. 

KUT, Halil (Paşa), Bitmeyen Savaş, haz. Taylan Sorgun, Yedigün Neşriyat, İstanbul, 1972. 

MELİKZÂDE, Mehdi, Tarih-i İnkılâb-ı Meşrutiyet-i İran, I-III, Tahran: İntişarat-ı İlmî, 2. Baskı, 

1363. 

MERÂGAÎ, Hacı Zeynelâbidin, Seyahatnâme-i İbrahim Beg “ya Belâ-yı Teassub-i Û”, Kahire, t.y.  

Muâhedat Mecmuası, C. III, Ceride-i Askeriye Matbaası, 1297. 

Osmanlı Terakki ve İttihad Cemiyeti Umur-i Dahiliye [Ömer Naci], Hayye ale’l-Felâh, [Paris], 1325. 

Paris’ten Bir Mektup, Dersaadet: Artin Âsaduryan Matbaası, 1326. 

Said Paşa’nın Hâtırâtı, Dersaâdet: Sabah Matbaası, 1328.  



225 
 

SALİH MÜNİR PAŞA [Çorlu], Geçmiş Zamanlar – II. Abdülhamid Devri Osmanlı Diplomasisi, 

İstanbul ve Paris Hatıraları, haz. Ali Birinci – Selma Günaydın, Ankara: TTK Yayınları, 

2015. 

Salname-i Devlet-i Aliyye-i Osmaniyye, Dersaadet: Matbaa-i İhsan, 1322. 

Salname-i Devlet-i Aliyye-i Osmaniyye, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1291. 

Salname-i Nezaret-i Maarif-i Umumiye, 1. Def’a, Daru’l-Hilafeti’l-Aliyye: Matbaa-i Âmire, 1316. 

SASANÎ, Han Melik, Payitahtın Son Yıllarında Bir Sefir, trc: Hakkı Uygur, İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2006.  

Sultan Abdül Hamid, Siyasî Hatıratım, İstanbul: Dergâh Yayınları, 3. Baskı, 1975. 

ŞAKİR, Bahaeddin, Şûrâ-yı Ümmet – Ali Kemal Davası, İstanbul, 1325.  

ŞEYHU’R-REİS, Mirza Hasan Kaçar, Müntehab-ı Nefîs, Bombay: 1312.  

TABERÂNÎ, el-Mu’cemu’l-Evsat, (thk. ve nşr.: Ebu Muaz Tarık b. Ivzullah b. Muhammed -  Ebu’l-

Fazl Abdulmuhsin b. İbrahim el-Hüseyni), Kahire: Dâru’l-Haremeyn, 1995. 

TAKİZÂDE, Seyyid Hasan, Zendegi-yi Tufanî (Hatırat), (haz. Azizullah Alizade(, Tahran: İntişarat-ı 

Firdevsi, 1379. 

VASSAF, Osmanzâde Hüseyin, Sefine-i Evliyâ, (haz. M. Akkuş-A. Yılmaz), İstanbul: Kitabevi, 2015.  

Victor Hugo, L’Année Terrible, 4. Baskı, Paris: Michel Lévy Freres, 1872. 

VON KOTZEBUE, Moritz, Narrative of a Journey into Persia in the Suite of the Imperial Russian 

Embassy in the Year 1817, Philadelphia: M. Carey and Son, 1820. 

YİRMİSEKİZ, Çelebi Mehmet Efendi, Fransa Sefaretnâmesi, (haz. Abdullah Uçman), İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 2017. 

 

b. İkinci El Kaynaklar 

ABRAHAMİAN, Ervand, Iran Between Two Revolutions, New Jersey: Princeton University Press, 

1983. 

ABRAHAMİAN, Ervand, Modern İran Tarihi, (çev. Dilek Şendil), İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 4. Baskı, 2017.  

ADEMİYET, Feridun, Emir-i Kebir ve İran, Tahran: Şirket-i Sihami-yi İntişarat-ı Harizmi, 7. Baskı, 

1362. 

________, Endişehâ-yi Mirzâ Âga Han Kirmanî, Tahran: İntişarat-ı Peyam, 1357. 



226 
 

AHAVİ, Şahruh, İran’da Din ve Siyaset – Pehlevi Devrinde Ulema ve Devlet İlişkileri, (trc. Selahattin 

Ayaz), İstanbul: Yöneliş Yayınları, 1990. 

AKDAĞ, Mustafa Celâlî İsyanları (1550-1603), Ankara: Ankara Üni. DTC Fakültesi Yayınları, 1963.  

ALGAR, Hamid, Mirza Malkum Khan – A Biographical Study in Iranian Modernism, Berkeley: 

University of California Press, 1973.  

________, Religion and State in Iran 1785-1906: The Rule of the Ulama in the Qajar Period, 

Berkeley: University of California Press. 1980.  

AKPINAR, Yavuz – İrfan Murat Yıldırım – Sabahattin Çağın, Mehmet Emin Resulzade Seçme 

Eserler, I-II, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2020.   

ANDREASYAN, Hrand D., (trc. ve haz.) Osmanlı-İran- Rus İlişkilerine Ait İki Kaynak (I- Petros di 

Sarkis Gilanentz’in Kronolojisi II- Nadir Şah Devrine ait bir Anonim Kronoloji), İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1974.  

ASCHER, Abraham, The Revolution of 1905 – Russia in Disarray, Stranford: Stranford University 

Press, 1994 

ATEŞ, Abdurrahman, “Avşarlı Nadir Şah ve Döneminde Osmanlı-İran Mücadeleleri”, Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Isparta 2001. 

ATEŞ, Sabri, Osmanlı – İran Sınır Bölgeleri – Bir Sınır Yapmak (1843-1914), (trc. Devrim Kaya), 

İstanbul: Küre Yayınları, 2020.  

AXWORTHY, Michael, İran: Aklın İmparatorluğu, (çev. Özlem Gitmez), İstanbul: Say Yayınları, 

2016. 

________, Devrimci İran – İslam Cumhuriyeti’nin Tarihi, (çev. Ali Karatay), İstanbul: Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, 2020.  

AYKUN, İbrahim, “Erzurum Konferansı (1843-1847) ve Osmanlı-İran Hudut Antlaşması”, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum: 

1995.  

BAYAT, Ali Haydar, Hüseyinzâde Ali Bey, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, 

1998. 

BAYAT, Mangol, Iran’s First Revolution – Shi’ism and the Constitutional Revolution of 1905-1909, 

New York: Oxford University Press, 1991. 

BAYUR, Yusuf Hikmet, Türk İnkılâbı Tarihi, C. I-I, 4. Baskı, Türk Tarih Kurumu, Ankara: 1991.  

BİLGEGİL, M. Kaya, Yeni Çağ Türk Kültür ve Edebiyatı Üzerine Araştırmalar I - Yeni Osmanlılar, 

Ankara: Baylan Matbaası, Atatürk Üniversitesi Yayınları, 1976. 



227 
 

CAVİD, Turan (haz.), Hüseyn Cavid Eserleri, C. 5, Bakı: Lider Neşriyyat, 2005. 

ÇANKAYA, Ali, Yeni Mülkiye Târihi ve Mülkiyeliler, Ankara: Mars Matbaası, 1968-69. 

ÇETİNSAYA, Gökhan, II. Abdülhamid Döneminde Irak’ta Osmanlı İdaresi, çev: Zehra Savan, 

İstanbul: Küre Yayınları, 2020 

DABASHİ, Hamid, İran: Ketlenmiş Halk, (çev. Emine Ayhan), İstanbul: Metis Yayınları, 2008. 

SHAYEGAN, Daryush, Yaralı Bilinç – Geleneksel Toplumlarda Kültürel Şizofreni, (çev. Haldun 

Bayrı), İstanbul: Metis Yayınları, 3. Baskı, 2012. 

DEMİREL, Fatmagül, II. Abdülhamid Döneminde Sansür, 2. Baskı, İstanbul: Bağlam Yayınları, 2020. 

DEMİREL, Muammer, İkinci Meşrutiyet Öncesi Erzurum’da Halk Hareketleri, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara: 1990.  

DERİNGİL, Selim, İktidarın Sembolleri ve İdeoloji – II. Abdülhamid Dönemi (1876-1909), (çev. Gül 

Çağalı Güven), İstanbul: Doğan Kitap, 2014. 

DESMET-GREGOİRE, Helene, Büyülü Divan XVIII. Yüzyıl Fransa’sında Türkler ve Türk Dünyası, 

(çev. Mehmet Ali Kılıçbay), İstanbul: Eren Yayıncılık, 1991. 

DİYANET, A. Ekber, İlk Osmanlı – İran Anlaşması (1555 Amasya Musalahası), İstanbul: Edebiyat 

Fakültesi Basımevi, 1971. 

DÜZDAĞ, M. Ertuğrul (haz.), Safahat – Eski ve Yeni Harflerler Karşılaştırmalı Neşir ve Safahat 

Dışında Kalmış Şiirler, İstanbul: İz Yayıncılık, 2016.  

EMİROĞLU, Çiğdem Önal– Kudret Emiroğlu, Osmanlı Terakki ve İttihat Cemiyeti Paris Merkezi 

Yazışmaları Kopya Defterleri (1906-1908), İstanbul: Türk Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2017.  

EMİROĞLU, Kudret, Anadolu’da Devrim Günleri – II. Meşrutiyet’in İlanı, İstanbul: İmge Kitabevi, 

1999. 

ERASLAN, Cezmi, II. Abdülhamid ve İslam Birliği, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 3. Baskı, 2019.  

ERDEM, Yahya Müteferrika’nın İzinde – Kitap ve Matbuat Tarihi Yazıları, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

2021. 

EYYÜPOĞLU, İsmail, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Bit İttihatçı – Kâzım Yurdalan (1881/2- 1962), 

Atatürk Üni. Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü Yayınları, Erzurum 2009. 

HAKYEMEZ, Cemil, Osmanlı-İran İlişkileri ve Sünni-Şii İttifakı, İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2. 

Baskı, 2016. 

HANİOĞLU, M. Şükrü, Preparation for a Revolution The Young Turks 1902-1908, Oxford: Oxford 

University Press, 2001. 



228 
 

________, Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve Dönemi, İstanbul: Üçdal Neşriyat, 

1981. 

________, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük (1889-1902), 

İstanbul: İletişim Yayınları, 1985 

________, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e – Zihniyet, Siyaset ve Tarih, İstanbul: Bağlam Yayınları, 2006. 

HUYUGÜZEL, Ö. Faruk– Şerife Çağın (haz.), Eşref Bütün Eserleri, İstanbul: Dergâh Yayınları, 

2006. 

İBNÜLEMİN, Mahmut Kemal (İnal), Evkâf-ı Hümayûn Nezareti’nin Tarihçe-i Teşkilatı ve 

Nuzzarların Teracim-u Ahvâli, Dârulhilafetilaliyye: Evkâf-ı İslâmiye Matbaası, 1335. 

İBNÜLEMİN, Mahmut Kemal İnal, Son Asır Türk Şairleri, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1969.  

İVANOV, Mihail Sergeyeviç (ed.), İran Tarihi, (çev. Hasan Demiroğlu), İstanbul: Selenge Yayınları, 

2021.  

KANSU, Aykut, 1908 Devrimi, İstanbul: İletişim Yayınları, 8. Baskı, 2017.  

KARA, İsmail, Amel Defteri, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2. Baskı, 2015. 

________, Din ve Modernleşme Arasında Çağdaş Türk Düşüncesinin Meseleleri, İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 3. Baskı, 2012. 

________, Müslüman Kalarak Avrupalı Olmak – Çağdaş Türk Düşüncesinde Din Siyaset Tarih 

Medeniyet, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017.  

________, Türkiye’de İslâmcılık Düşüncesi 1 Metinler Kişiler, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2. Baskı, 

2014.  

________, İslâmcıların Siyasi Görüşleri 1 – Hilafet ve Meşrutiyet, İstanbul: Dergâh Yayınları, 3. 

Baskı, 2014 

________, İslâmcıların Siyasî Görüşleri 2 – Hürriyet Müsavat Uhuvvet, İstanbul: Dergâh Yayınları, 

2019.   

KARPAT, Kemal H., Osmanlı Nüfusu (1830-1914), İstanbul: Timaş Yayınları, 2. Baskı, 2010.  

KASHANİ-SABET, Firoozeh, Sınır Kurguları – İran Ulusunun Şekillenmesi (1804-1946), (çev. 

Duygu Şendağ), İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2018.    

KEDDİE, Nikki R., Religion and Rebellion in Iran – The Tobacco Protest of 1891-1892, New York: 

Frank Cass&CO.LTD, 1966. 

________, Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani” – A Political Biography, Berkeley: University of 

California Press, 1972.  



229 
 

________, Modern Iran – Roots and Results of Revolution, New Haven & London: Yale University 

Press, 2. Baskı, 2006. 

KÉVORKİAN, Raymond, The Armenian Genocide: A Complete History, London: I. B. Tauris, 2011. 

KILIÇ, Remzi “Kanuni Sultan Süleyman Devri Osmanlı – İran Münâsebetleri (1520-1566)” 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri: 1994. 

KİREN, Akın, “II. Abdülhamid Dönemi Pan-İslâmist Uygulamaları Ekseninde Osmanlı-İran 

İlişkileri”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul: 2017. 

KOÇ, Yener, “Nomadic Pastoral Tribes at the Intersection of the Ottoman, Persian and Russian 

Empires (1820s-1890s)”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Boğaziçi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul: 2020. 

KURAN, Ahmed Bedevi, İnkılâb Tarihimiz ve İttihad ve Terakki, İstanbul: Tan Matbaası, 1948.  

KURTULUŞ, Rıza, “1906-1911 İran Meşrutiyet Hareketinde Osmanlı Etkisi”, Yayınlanmamış 

Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Ortadoğu Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul: 2010. 

KÜTÜKOĞLU, Bekir, Osmanlı – İran Siyâsî Münasebetleri (1578 – 1612), İstanbul: İstanbul Fetih 

Cemiyeti, 1993. 

________, Şah Tahmasb’ın III. Murad’a Cülus Tebriki, İstanbul: İstanbul Edebiyat Fakültesi 

Basımevi, 1960.  

MARDİN, Şerif, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908, İstanbul: İletişim Yayınları, 22. Baskı, 

2019.  

METİN, Celal, “Türk Modernleşmesi ve İran (1890-1936)”, Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi 

Atatürk İlke ve İnkılapları Enstitüsü, 2006.  

MUİN, Muhammed, Ferheng-i Fârisi, C. I-VI, 7. Baskı, Tahran: Müessese-i İntişarat-ı Emir-i Kebir, 

1364.  

NİYA, Rahim Reis, İran ve Osmanî der Âsitane-i Karn-i Bistom, Tahran: İntişarat-ı Setûde, 3 Cilt, 

1374.  

NİYA, Samed Serdari, Meşahir-i Azerbaycan, Tebriz: İntişarat-ı Danyal, 1377. 

ORTAYLI, İlber, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul: Timaş Yayınları, 43. Baskı, 2016. 

ÖZALP, Ömer Hakan, Ulemadan Bir Jöntürk Mehmed Ubeydullah Efendi, İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2005. 

ÖZCAN, Azmi, Panislamizm – Osmanlı Devleti, Hindistan Müslümanları ve İngiltere (1877-1924), 

İstanbul: İSAM Yayınları, 3. Baskı, 2020.  



230 
 

ÖZGÜDENLİ, Osman G., Ortaçağ Türk-İran Tarihi Araştırmaları, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2006.  

ÖZTÜRK, Serdar, Cumhuriyet Türkiyesinde Kahvehane ve İktidar (1930-1945), Kırmızı Yayınları, 

İstanbul: 2005. 

SAFAÎ, İbrahim, Rehberan-ı Meşrûta, C. I-II, Tahran: İntişarat-ı Cavidan, 1363.  

SARIKÇIOĞLU, Melike, “Osmanlı – İran Hudut Anlaşmazlıkları (1847-1913) ve 1913 İstanbul 

Protokolü”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, Isparta: 

2009. 

SOOFİZADEH, Abdolvahid, Kaçar Hanedanlığı Döneminde Osmanlı – İran Siyasi İlişkileri (1795-

1925), Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2020. 

SOHRABİ, Nader Revolution and Constitutionalism in the Ottoman Empire and Iran, New York: 

Cambridge University Press, 2011. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi, On Dokuzuncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, İstanbul: Dergâh Yayınları, 

31. Baskı, 2020.  

TEVETOĞLU, Fethi, Ömer Naci, İstanbul: Başbakanlık Kültür Müsteşarlığı Kültür Yayınları, 1973. 

TİKEN, Servet Mısır’da Jön Türk Basın ve Edebiyatı, İstanbul: Fenomen Yayınları, 2017. 

UCA, Alaattin, İttihad ve Terakki Cemiyeti Kurucularından Türkçülük Fikrinin Ünlü Mütefekkiri Ali 

Bey Hüseyinzade (Turan), Konya: Kömen Yayınları, 2017. 

UZUNÇARŞILI, İsmail Hakkı, Osmanlı Tarihi I-IV, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 5. Baskı, 

1988. 

 

D- Makaleler ve Maddeler 

ABBASLI, Mirza, “Safevilerin Kökenine Dair”, BELLETEN, XV/158 (Nisan 1976), s. 287-329.  

AKYOL, Taha, “Cedidcilik”, Türkiye Diyanet Vakıfı İslam Ansiklopedisi, C. 7, s. 211-213, İstanbul: 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

ALGAR, Hamid, “The Oppositional Rule of the Ulama in Twentieth-Century Iran”, Scholars, Saints 

and Sufis Muslim Religious Institutions in the Middle East since 1500, (ed. Nikki R. Keddie), 

Berkeley: University of California Press, 1972. 

ALKAN, Necmettin, “1908 Jön Türk İhtilalinin Başlamasında Reval Buluşmasının Önemi”, 

Toplumsal Tarih, S. 175 (Temmuz 2008), s. 48-52. 

ARIKAN, Zeki, “Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 

43, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013, s. 551-552.  



231 
 

ARİF, Mehmet, “Humbaracıbaşı Ahmed Paşa (Bonnevel) [-II]”, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası, 

IV/19 (1 Nisan 1329), s. 1220-1224.  

________, “Humbaracıbaşı Ahmed Paşa (Bonnevel) [-III]”, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası, 

IV/20 (1 Haziran 1329), s. 1282-1286.     

________, “Humbaracıbaşı Ahmed Paşa (Bonnevel)”, Tarih-i Osmanî Encümeni Mecmuası, III/18 (1 

Şubat 1328), s. 1153-1157. 

ATUK, M. Volkan, “İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin İran Politikası”, BELLETEN, LXXXIII/296 

(Nisan 2019), s. 261-288. 

AVERY, Peter, “Printing, The Press and Literature in Modern Iran”, The Cambridge History of Iran, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2008, VII/815-869.  

BAHŞİPOR, Celil, “Selmas ve Devre-i Meşrutiyet”, Fasılname-i Mutalaat-ı Tarihî, Nu: 12 (1385), s. 

225-269. 

BALCI, Mustafa, “Finkesten Antlaşması ve Tarihî Bir Vesika Olarak Antlaşmanın Türkçe Metni”, Dil 

ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, S. 15 (2017), s. 7-28. 

BAYAT, Mangol-Hamid Algar-William Lippincott Hanaway, “Anjoman (Organization)”, EIr, II/78.  

BAYUR, Y. Hikmet “Osmanlı Devleti’nin Nadir Şah Afşar’la Barış Yapmasını Önlemek Amacını 

Güden Bir Gurkanlı Denemesi”, BELLETEN, XIII/49 (Ocak 1949), s. 91-95.     

BİRİNCİ, Ali, “Osmanlı Devletinde Matbuat ve Neşriyat Yasakları Tarihine Medhal”, TALİD, IV/7 

(2006), s. 291-249 

________, “Sultan Abdülhamid’in Hâtıra Defteri meselesi”, DİVAN, S. 19 (2005/2), s. 177-194. 

BUSSE, Heribert, “Abbas Mirza Qajar”, EIr, I/79-84.  

BUZPINAR, Ş. Tufan “‘Öteki’ üzerinden hesaplaşma: Celâl Nuri ve Abdullah Cevdet’in Avrupa 

tartışmaları hakkında bir değerlendirme”, DİVAN, S: 19 (2005/2), s. 151-176.  

CARLMARD, Jean, “Atabak-e A’zam, Amin-Al-Soltan”, EIr, II/878-890. 

________, “Ayn-al-dawla, Abd-al Majid”, EIr, III/137-140.  

________, “Gardane Mission”, EIr, V/292-297.  

CÜNDİOĞLU, Dücâne “Bir Kur’an Mütercimi; Cemil Said’in Kendi Kaleminden Özgeçmişi”, 

Dergâh, IX/100 (Haziran 1908), s. 46-48. 

ÇETİNŞAYA, Gökhan, “Sultan Abdülhamid’in Hatıratı Meselesine Bir Zeyl”, Toplumsal Tarih, S. 

301 (Ocak 2019), s. 54-58. 

________, “Tanzimat’tan Birinci Dünya Savaşı’na Osmanlı İran İlişkileri”, KÖK Araştırmalar 

Osmanlı Özel Sayısı, 2000, s. 11-23.  



232 
 

DAVİNSON, Roderic H., “The Question of Fuad Paşa’s “Political Testament””, BELLETEN, 

XXIII/89 (Ocak 1959), s. 119-136.  

DEMİRCİ, Kürşad “Dahhâk”, Türkiye Diyanet Vakıfı İslam Ansiklopedisi, C. 8, s. 408-409, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

DERİNGİL, Selim, “19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’na Göç Olgusu Üzerine Bazı Düşünceler”, 

Prof. Dr. Bekir Kütükoğlu’na Armağan, İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1991, s. 435-

442.  

DIĞIROĞLU, Filiz – YILDIZ, Güllü, “Osmanlı Devleti’nin Şii Neşriyata Bakışı ve Acem Kitapçılar”, 

Müteferrika, 54 (2018), s. 117-134. 

DIĞIROĞLU, Filiz, “Osmanlı Matbuatında Acemler: Şirket-i Sahafiye-i İraniye”, Osmanlı 

Araştırmaları, 56 (2020), s. 225-258. 

________, “XIX. Yüzyıl Osmanlı Başkentinde Entelektüel Bir Acem: Mirza Habib İsfehanî ve 

Terekesi”, Osmanlı Araştırmaları, S. 49 (2017), s. 293-341. 

________, Dersaadet’te Bir Acem Kitapçı: Kitap-Füruş Hacı Hüseyin Ağa, İstanbul: Turkuaz 

Yayınları, 2014.  

EMECEN, M. Feridun, “Osmanlı Devleti’nin ‘Şark Meselesi’nin Ortaya Çıkışı İlk Münasebetler ve İç 

Yansımaları”, Tarihten Günümüze Türk-İran İlişkileri Sempozyumu 16-17 Aralık 2002, 

Konya, TTK Yayınları, Ankara: 2003, s. 34-38. 

FARDYAR, Mehrdad, “Matbaa-i Ümid-i Terakki-i Tebriz ve Müessesat-ı Meşrutahân-ı ân”, Payam-i 

Baharestan, Nu: 112 (1396), s. 73-92.  

FERHADOV, Ali, “XX. Asrın Başlarında Azerbaycan’da İslam Düşünce, Eğitim ve Islahat Anlayışı”, 

BELLETEN, 78/281 (2014), s. 273-286. 

GENCOĞLU, Halil, “Birinci Dünya Savaşı Yıllarında Osmanlı – Güney Afrika İlişkileri ve Suikaste 

Kurban Giden Osmanlı Konsolosu Mehmed Remzi Bey”, Yedikıta, S. 97 (Eylül 2016), s. 22-

35. 

GÖYÜNÇ, Nejat, “Muzafferüddin Şah ve II. Abdülhamid Devrinde Türk-İran Dostluk Tezahürleri”, 

İran Şehinşahlığı’nın 2500. Kuruluş Yildönümüne Armağan, İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1971, s. 137-193. 

GÖZTEPE, Tarık Mümtaz, “Yakın Tarihten – Milli Hatibimiz Ömer Naci”, Ankara Bayram Gazetesi, 

31 Ağustos 1952, s. 4.  

HAKİMİAN, Hassan “Wage Labor and Migration: Persian Worker in Southern Russia, 1880-1914”, 

IJMES, 17/4 (1985), s. 443-463.  



233 
 

HANİOĞLU, M. Şükrü, “Abdullah Cevdet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 1, s. 90-

93, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1988. 

________, “Şûrâ-yı Ümmet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 39, s. 240-242, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010. 

________, “Genesis of The Young Turk Revolution of 1908”, Osmanlı Araştırmaları, S. 3, İstanbul: 

Enderun Kitabevi, 1982, s. 277-300.  

HASANÎ, Ataullah, Atâullah-i Hasanî, “İranlı Tarihçilere Göre Osmanlı İran İlişkilerindeki Krizin 

Nedenleri (975-1049/1577-1639)”, (çev. Derya Örs), Tarihten Günümüze Türk-İran İlişkileri 

Sempozyumu 16-17 Aralık 2002, TTK Yayınları, Ankara: 2003, s. 15-31. 

İKEN, Akın, “Osmanlı-Kaçar Münasebetlerine Nişânlar Üzerinden Bakmak: II. Abdülhamid 

Döneminde Dair Bir Deneme”, OTAM, S. 45 (2019), s. 147-185 

İŞİMTEKİN, Soner, “Merâgaî’nin ‘Seyahatnâme-yi İbrahim Beg’i Üzerine Bir Değerlendirme”, Dil 

ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, S. 17 (Bahar 2018), s. 57-77.  

JAHN, Kral, “Doğu ile Batı Arasında bir Ortaçağ Kültür Merkezi: Tebriz”, İslâm Tetkikleri Enstitüsü 

Dergisi, IV/3-4 (1971), s. 29-33.  

KAHRAMAN, Alim, “Eşref Paşa, Mustafa”, Türkiye Diyanet Vakıfı İslam Ansiklopedisi, C. 11, s. 

475-476.  İstanbul: Diyanet Vakfı Yayınları, 1995.   

KARA, İsmail, “Ulema-Siyaset ilişkilerine dair önemli bir metin: Muhalefet yapmak/Muhalefete 

katılmak”, DİVAN, Nu: 4 (1998/1), s. 1-25. 

________, Ulema-siyaset ilişkilerine dair metinler -II- Ey Ulemâ! Bizim gibi konuş!”, DİVAN, Nu: 7 

(1992/2), s. 65-134.  

KARADAĞÎ, Masume – Muhammed Emir Şeyh Nuri, “Şeyhu’r-Reis-i Kaçar ve İttihad-ı İslâm”, 

Moskuya, V/15 (1389/2010), s. 76-86. 

________, “Şeyhu’r-Reis-i Kaçar ve İnkılab-ı Meşrûta”, Tarihname-i İran Ba’de ez İslâm, III/5 

(2012), s. 144-148.  

KARADENİZ, Yılmaz, “İran Meşrutiyet Hareketinde Tebriz’in Rolü”, Tebriz Başkonsolosluğunun 

Kuruluşunun 100. Yılı içinde, Ankara: T.C. Dışişleri Bakanlığı, 2021, s. 233-285. 

________, “Kaçar İdaresi Döneminde İran’da Askeri Alanda Yapılan Islahatlar (1795-1925)”, Modern 

İran Tarihi – Kaçar Hanedanı’ndan İslam Devrimine, İstanbul: Selenge Yayınları, 2021, s. 

85-118.  

KARAL, Enver Ziya, “Tanzimattan Evvel Garplılaşma Hareketleri (1718-1839)”, Tanzimat I: 

Yüzüncü Yıldönümü Münasebetiyle, İstanbul: Maarif Matbaası, 1940, s. 13-30.  



234 
 

KAZUHİRO, Takii, “Meiji Anayasası: Japonların Batı Deneyimi ve Modern Devletin Oluşumu”, 

(çev. Mehmet Emin Baş), DÎVÂN, XIII/25 (2008/2), s. 149-174.   

KEDDİE, Nikki R., The Roots of the Ulama’s Power in Modern Iran”, Scholars, Saints and Sufis 

Muslim Religious Institutions in the Middle East since 1500, ed. Nikki R. Keddie, Berkeley: 

University of California Press, 1972, s. 211-229.  

KILIÇ, Remzi “Osmanlı – İran Arasında Kasr-ı Şirin Barış Antlaşması (1639)”, Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 5 (2000), 265-283.  

KIRIMLI, Hakan, “Gaspıralı İsmail Bey”, Türkiye Diyanet Vakıfı İslam Ansiklopedisi, C. 13, s. 392-

395, İstanbul: Diyanet Vakfı Yayınları, 1996.  

KOLOĞLU, Orhan, “Un Journal Persan D’Istanbul: Akhtar”, Les Iraniens d’Istanbul (ed. Thierry 

Zarcone ve Fariba Zarinebaf-Shahr), Paris-Téhéran-İstanbul: Institut Français de Recherches 

en Iran, 1993, s. 133-140. 

KUZUCU, Kemalettin, “Türk Kültür ve Düşünce Tarihinde Sarafim Kıraathanesi”, Türk Yurdu, S. 

289 (Eylül 2011), s. 281-291.  

MELİKZADE, Tohid, “Osmanlı ‘İttihad ve Terakki Cemiyeti’ ile Azerbaycan Meşrutiyet Liderleri 

Arasındaki İlişkiler (1905-1909)” Varlık, S. 3 (1394), s. 123-130.  

MUAZZİ, Fatıma, “Mirza Aga Isfahanî”, Tarih-i Muasır-i İran, S. 18 (1380), s. 123-142.  

PARVİN, Nassereddin, “Habl al-Matin”, EIr, XI/431-434.     

PİSTOR-HATAM, Anja, “The Persian Newspaper Akhtar as a Transmitter of Ottoman Political 

Ideas”, Les Iraniens d’Istanbul (ed. Thierry Zarcone ve Fariba Zarinebaf-Shahr), Paris-

Téhéran-İstanbul: Institut Français de Recherches en Iran, 1993, s. 141-147. 

POLAT, Nâzım H., “Şerafeddin Mağmûmî (1869-1927) Hayatı Eserleri Dil ve Edebiyat Görüşleri”, 

Tıp Araştırmaları Dergisi, S. 8 (1999), s. 62-160. 

SARISAMAN, Sadık, “Birinci Dünya Savaşı’nda Osmanlı Devleti’nin Bahtiyarî Politikası”, OTAM 

Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, VIII/8 (1997), 

s. 295-318. 

________, “Ömer Naci Bey Müfrezesi”, Atatürk Yolu Dergisi, IV/16 (1995), s. 501-513. 

ŞABÂNÎ, Rızâ, “Efşâriye ve Zendiye Döneminde (h. 1135-1210/M. 1723-1796) İran- Osmanlı 

İlişkileri”, (çev. Hicabi Kırlangıç), Tarihten Günümüze Türk-İran İlişkileri Sempozyumu 16-

17 Aralık 2002, TTK Yayınları, Ankara: 2003, s. 79-86. 

ŞAFAK, Turgay, “Kaçar Şahlarının Seyahatnâmelerinde İstanbul”, Geçmişten Günümüze Seyahat 

Edebiyatı Bildirileri, İstanbul: Kitabevi, 2019, s. 159- 177. 



235 
 

ŞAKUL, Kahraman, “Nizâm-ı Cedid düşüncesinde batılılaşma ve İslâmî Modernleşme”, DİVAN, S. 

19 (2005/2), s. 117-150. 

ŞAPOLYO, Enver Behnan, “Hatip Ömer Naci (1880-1916)”, Türk Kültürü, IX/100 (1971), s. 372-

376.  

TANRIVERDİ, Mustafa, “Rusya’da İhtilal Hareketleri Karşısında Başbakan P. A. Stolıpin’in 

Politikaları (1906-1911)”, 100. Yılında Sovyet İhtilali ve Türk Dünyası içinde, ed. 

Yunus Koç – Mikail Cengiz, Ankara: Hacettepe Üni. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Yayınları, 2018, s. 37-46.  

TEKİNDAĞ, Şehabeddin (M.C.), “Yeni Kaynak ve Vesikalar Işığı Altında Yavuz Sultan Selim’in 

İran Seferi”, İstanbul Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi, XVII/22 (Mart 1967), s. 49-78.  

TOKMAK, Fehminaz, “19. Yüzyılda ve 20. Yüzyılın Başlarında Osmanlı ve İran Devletleri 

Arasındaki İyi Münasebetlerin Göstergesi Olarak Hediyeler ve Nişanlar”, Modern İran 

Tarihi – Kaçar Hanedanı’ndan İslam Devrimi’ne, ed. Osman Karacan, İstanbul: Selenge 

Yayınları, 2021, s. 291-283. 

TUNAYA, Tarık Z., “Türkiyenin Siyasî Hayatında Batılılaşma Hareketleri ve Kaynakları”, Yeni 

Türkiye, İstanbul: Nebioğlu Yayınevi, 1959, s. 151-167.  

ULUÇAY, Çağatay, “Yavuz Sultan Selim Nasıl Padişah Oldu? [-I]”, İstanbul Edebiyat Fakültesi 

Tarih Dergisi, VI/9 (Mart 1954), s. 53-90. 

________, “Yavuz Sultan Selim Nasıl Padişah Oldu? [-II]”, İstanbul Edebiyat Fakültesi Tarih 

Dergisi, VII/10 (Eylül 1954), s. 117-142.  

________, “Yavuz Sultan Selim Nasıl Padişah Oldu? [-III]”, İstanbul Edebiyat Fakültesi Tarih 

Dergisi, VIII/11 (Eylül 1955), s. 185-200.  

UZUNÇARŞILI, İsmail Hakkı, “İran Şahına İltica Etmiş Olan Şehzade Bayezid’in Teslimi için Sultan 

Süleyman ve Oğlu Selim Taraflarından Şaha Gönderilen Altınlar ve Kıymetli Hediyeler”, 

BELLETEN, XXIV/93 (Ocak 1960), s. 103-110.  

ÜNAL, K. Yusuf, “Türkçe Matbû Hüsn-i Hat Kitapları için Bir Bibliyografya Denemesi”, Derin 

Tarih, Özel Sayı 13 (Aralık 2018), s. 178-191.  

ÜSTÜN, İsmail Safa, “İran – Safevîler’den Günümüze Kadar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. XXII, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000, s. 400-404.  

ÜZÜM, İlyas, “Hüsniyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XIX, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1999, s. 34-35.  

YILDIZ, Güllü, “Farsça Neşriyat Bağlamında İstanbul ve Ahter Matbaası”, Kebikeç, 52 (2021), s. 69-

104. 



236 
 

________, “İstanbul’da Bir Acem Matbaası: Kitapçı Tahir ve Ahter”, Osmanlı Araştırmaları, 50 

(2017), s. 175-218.  

YÜCE, Sefa, “Bir Devrin Parlayan Yıldızı Ömer Nâci”, Turkish Studies, X/3 (2010), s. 2014-2026. 

ZARCONE, Thierry, “İranlılar”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, İstanbul: Türkiye Ekonomi 

ve Toplumsal Tarih Vakfı Yayınları, 1994, IV/190-192. 

ZARİNEBAF, Fariba, “Alternatif Moderniteler: Osmanlı İmparatorluğu ve İran’da Meşrutiyetçilik”, 

(çev. Hatice Uğur), DİVAN, XIII/24 (2008), s. 47-78.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



237 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



238 
 

 
Ek 1: Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin Paris’i Ziyareti Dolayısıyla La Gazette’in 29 Mart 1721 

tarihli 14 numaralı sayısına ek yayımladığı sayı 

 
 



239 
 

 

Ek 2: İstanbul’da kurulan Encümen-i Saâdet tarafından hazırlanıp basılan hürriyet temalı bir 

kartpostal. (1- Aga Seyyid Cemaleddin Esedâbadi, 2- Aga Seyyid Cemaleddin Vaiz [Isfahanî], 3- 

Hacı Seyyid İbrahim Aga Vekil-i Tebrizî, 4- Melikulmütekellimin, 5- Aga Hasan Şerifzâde, 6- 

Mirza Rıza Kirmanî, 7- Mirza Cihangir Han, 8- Abbas Aga [Tebrizî]) (İBB Atatürk Kitaplığı 

Arşivi)  

 
 

 
4 – 3 – 2 

6 – 1 – 8 

5 - 7 

 



240 
 

Ek 3: 5 Ağustos 1906 Tarihinde İlk Neşredilen Meşrutiyet Fermanı (BOA, Y.A.HUS./506-38) 

 



241 
 

Ek 4: İtirazlar Üzerine Tashih Edilerek Yeniden Neşredilen Meşrutiyet Fermanı (BOA, 

Y.A.HUS./506-79) 

 



242 
 

 
 

Ek 5: Ömer Naci’nin vefatı üzerine Foto Resne’de 1332’de basılan bir hatıra fotoğrafı929 

 
 

                                                 
929 Görselin kullanılmasına müsaade eden başta Uğur Yeğin bey olmak üzere İstanbul Müzayade’ye müteşekkirim.  



243 
 

Ek 6: Ömer Naci’nin İran’da Bulunduğu Sırada Çekilmiş, “Ruhu’l-Ahrar” Ahmed Rıza Bey’e 

İthafen 5 Teşrin I 1326 tarihi düşülen İmzalı Fotoğrafı (Taha Toros Arşivi)  

 
 

 

 

 

 

 



244 
 

Ek 7: İbrahim Müteferrika Tarafından İlk Kez Basılan 1142 [1729-30] Tarihli Osmanlı İran 

Sınırı Gösteren Memâlik-i İran Haritası (Yale Map Collection)930 

 
 

 

 

 

 

 

 

                                                 
930 Osmanlı Arşivinde de söz konusu haritanın bir nüshası bulunmasına rağmen daha vasıflı olması sebebiyle Yale Map 
Collection’da yer alan nüsha kullanılmıştır. Osmanlı Arşivindeki harita için bkz. BOA, HRT.h../103. 


	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR
	GİRİŞ
	1. Konu ve Amaç
	2. Literatür Değerlendirmesi
	3. Yöntem ve Kaynaklar
	4. XIX. Yüzyıl Osmanlı-İran İlişkilerinde Meşrutiyet Düşüncesinin Taşıyıcıları

	BİRİNCİ BÖLÜM
	İRAN MEŞRUTİYETİ’NE YÖNELİK OSMANLI MUHALİFLERİNİN DÜŞÜNCE VE POLİTİKALARI
	1. İran Meşrutiyeti’ne “İbret”le Bakmak
	1.1. Hürriyet ve İstibdadın Sembolleri Olarak Şah ve Padişah

	2. İran’da Bir “Revolüsyoner”: Ömer Naci (1878-1916)
	2.1. Bir Muhalifin Yetişme Yılları
	2.2. İran Meselesine Dahil Olması
	2.3. Ömer Naci’nin Said Selmasî ile Münasebetleri

	3. Meşrutiyet Hareketleri Çerçevesinde Osmanlı-İran Sınır Meselesi
	3.1. Sınırın Meselesinin Tarihî Seyri
	3.2. Bir Siyasi Argüman Olarak Sınır Meselesi


	İKİNCİ BÖLÜM
	RUSYA, İRAN VE OSMANLI ARASINDA BİR MUHALEFET; KAFKAS TÜRKLERİNİN İRAN MEŞRUTİYETİ’NE BAKIŞI (İRŞAD VE FÜYUZAT GAZETELERİ)
	1. Jön Türklerle İrtibatlar
	2. Bölgenin Jeopolitik Önemi
	3. Meşrutiyet Hareketlerine Bakışları

	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	OSMANLI İDARESİNİN İRAN MEŞRUTİYETİ’NE YÖNELİK SİYASETİ
	1. Yıldız’dan Gülistan’a; II. Abdülhamid’in İran Şahları ile Münasebetleri
	2. II. Abdülhamid İdaresinin İran Meşrutiyetine Yönelik Siyaseti
	2.1. Muhalif Bir Bürokrat yahut Tahran Sefiri Mehmed Şemseddin Bey’in İran Meşrutiyeti’ndeki Siyaseti
	2.2. İltica ve Teb’id Arasında İran Meşrutiyetçileri ve Muhaliflerine Yönelik Politikalar
	2.3. Fârisî Matbuata Yönelik Bazı Sansürler


	SONUÇ
	KAYNAKÇA
	EKLER



