
 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

 

Resim Anasanat Dalı 

 

 

 

 

RESİMDE GÖSTERİ VE GÖSTERİŞ İMGELERİ 

 

 

Hakan BALABAN 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Ankara, 2022 



 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

 

Resim Anasanat Dalı 

 

 

 

 

RESİMDE GÖSTERİ VE GÖSTERİŞ İMGELERİ 

 

 

Hakan BALABAN 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Ankara, 2022 



  

i 
 

RESİMDE GÖSTERİ VE GÖSTERİŞ İMGELERİ 

Danışman: Dr. Ögr. Üyesi Havva Demircan 

Yazar: Hakan BALABAN 

 

ÖZ 

 

Bu tez kapsamında gösteri ve gösterişçi tüketim kavramları aralarında bir ilişki 

olduğu varsayılarak, „moda‟, „kitsch‟, „fetişizm‟ gibi başka kavramlar üzerinden 

incelenmiş ve sanat tarihindeki bazı örnekler üzerinden değerlendirilmiştir. 

İnsanoğlu, tarih boyunca toplumsal ilişkileri içerisinde itibarını kanıtlama biçimi 

olarak tükettiği nesnelere ve gerçekleştirdiği eylemlere değer atfetmiş, gösteriş 

yaparken itibarını bu şekilde sergilemiştir. Bu durumun, bir resmin imgesel 

yapısında ne şekilde karşımıza çıktığı bu tez bağlamında incelenmiştir.  Eylemlerin 

ve nesnelerin kendini ön plana attığı, görünür olmanın önemli olduğu bir dünyada 

değerler, işlevselliklerin önüne geçmiş ve sonunda edilgen insanoğlunu etkisi 

altına alarak onun kontrolünden çıkıp, ilişkilerini etkilemiştir. Gösteri sahnelenen bir 

oyuna benzetilebilir. Sahne, bir nesne veya insanın üzerine kurulur ve karşısında 

edilgen izleyiciler ister. Gösteri, onların duygu ve arzularını talep ederken sanatı 

bir araç olarak kullanır ve izleyicilerinin yönlerini istediği biçimde tayin eder.  

 

Anahtar sözcükler: Gösterişçi tüketim, gösteri, fetişizm, moda, kitsch. 

  



  

ii 
 

SPECTACLE AND SHOW-OFF IMAGES IN PAINTING 

Supervisor: Dr. Ögr. Üyesi Havva Demircan 

Author: Hakan BALABAN 

 

ABSTRACT 

 

In this thesis, concepts of spectacle and conspicuous consumption have been 

explored through other concepts such as „fashion‟, „kitsch‟, „fetishism‟ by assuming 

there is a relationship between them and interpreted through some examples in art 

history. Throughout history, humankind has attributed a value to its actions and 

consumed objects as a method of proving dignity in its social relations, signaling 

this dignity ostentatiously. In this study, how this situation arises in the image 

structure of a painting is examined. Values preceded functionality in a world where 

being conspicuous is important, actions and objects come to the foreground, and 

eventually, by influencing passive human beings, they were released from 

humankind‟s control and affected their relations. The spectacle can be likened to a 

stage play. The stage is built on an object or a person and demands passive 

audiences before it. While the spectacle demands their feelings and desires, it 

uses art as a tool and determines the audience‟s direction as it wishes. 

 

Keywords: Conspicuous consumption, spectacle, fetishism, fashion, kitsch 

  



  

iii 
 

TEŞEKKÜR 

 

Öncelikle tez yazım sürecinde bilgi ve birikimi ile bana yol gösteren tez 

danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Havva Demircan‟a, eğitim hayatım boyunca yaptığı 

yapıcı yorumlar ve tez jürimdeki değerli katkıları ile Prof. Hüsnü Dokak‟a, yine tez 

jürimde yaptığı yorumlar ile ufkumu açan Doç. Kutlu Gürelli‟ye teşekkürlerimi 

sunarım. Bunun yanında önerdiği kitaplar ve yaptığımız konuşmalar ile teze katkısı 

olan Arş. Gör. Sebahattin Yüce‟ye, her zaman her şekilde benden desteğini hiçbir 

şekilde esirgemeyen biricik sevgilim Selen İrem Sandalcı‟ya ve eğitim hayatım 

boyunca üzerimde emeği olan tüm hocalarıma, aileme ve arkadaşlarıma teşekkür 

ederim.   



  

iv 
 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ 

 

ÖZ ............................................................................................................................ i 

ABSTRACT ............................................................................................................. ii 

TEŞEKKÜR ............................................................................................................ iii 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ ............................................................................................. iv 

GÖRSEL DİZİNİ ...................................................................................................... v 

GİRİŞ ..................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: GÖSTERİ ............................................................................................ 2 

2.BÖLÜM: GÖSTERİ VE GÖSTERİŞÇİ TÜKETİM İLİŞKİSİ ............................... 22 

2.1. İtibarın Göstergesi Eylemler ve Nesneler ................................................... 26 

2.2. Moda .......................................................................................................... 42 

2.3. Kitle Kültürü ve Kitsch ................................................................................ 52 

KAYNAKLAR ....................................................................................................... 60 

ETİK BEYANI ....................................................................................................... 63 

YÜKSEK LİSANS TEZ ORJİNALLİK RAPORU .................................................. 64 

MASTER’S THESIS ORIGINALITY REPORT ..................................................... 65 

YAYIMLAMA VE FİKRÎ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI ................................ 66 

  



  

v 
 

GÖRSEL DİZİNİ 

 

Görsel 1. Miss India 2019 Yarışmacıları. Erişim: 10.04.2021 

https://pbs.twimg.com/media/D7oObdWXsAECgyl?format=jpg&name=large ........ 7 

Görsel 2. Jacob Jordaens ve Pieter Boel. Vanitas. 1660. (Tuval Üzerine Yağlı 

Boya, 141 x 199 cm). Erişim: 26.02.2022 

https://c8.alamy.com/zoomsit/9/170ce023653245159399141b54aa78c2/drr7e9.jpg

 ............................................................................................................................. 10 

Görsel 3. Philippe de Champaigne. Vanitas. 1671. (Panel Üzerine Yağlı Boya, 

28,6 x 37,5 cm). Erişim: 26.02.2022 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Dosya:StillLifeWithASkull.jpg ..................................... 11 

Görsel 4. Damien Hirst. Tanrı Aşkına. 2007. (Platinyum ve Elmas Kaplama 

Kafatası). Erişim: 20.04.2022 https://www.wikiart.org/en/damien-hirst/for-the-love-

of-god ................................................................................................................... 12 

Görsel 5. Ambrosius Benson. Okuyan Magadalene. 1520. Erişim: 26.02.2022 

https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Benson_Magdalen_Reading_NGa.jpg ........ 13 

Görsel 6. Paul-Jacques-Aimé Baudry. Tövbekâr Magdalene. 1858. (Tuval Üzerine 

Yağlı Boya, 98,3 x 146 cm). Erişim: 26.02.2022 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Penitent_Magdalene_Baudry.jpg .......... 13 

Görsel 7. Genç Hans Holbein. Mezarındaki İsa. 1521/1522. (Panel Üzerine 

Badana Boyası, 30,5 x 200 cm). Erişim: 26.02.2022 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Hans_Holbein-

_The_Body_of_the_Dead_Christ_in_the_Tomb.JPG .......................................... 14 

Görsel 8. Carlo Saraceni. Ikarus‟un Düşüşü.1607. (Bakır Üzerine Yağlı Boya). 

Erişim: 26.02.2022 https://soundslikenoise.files.wordpress.com/2013/06/fall-of-

icarus.jpg .............................................................................................................. 15 

Görsel 9. Yaşlı Pieter Bruegel. Ikarus‟un Düşüşü Sırasında Manzara. 1558. (Tuval 

Üzerine Yağlı Boya, 73,5 x 112 cm). Erişim: 26.02.2022 

https://en.wikipedia.org/wiki/Landscape_with_the_Fall_of_Icarus#/media/File:Piete

r_Bruegel_de_Oude_-_De_val_van_Icarus.jpg.................................................... 16 



  

vi 
 

Görsel 10. Andy Warhol. Önce ve Sonra. 1961. (Serigrafi Baskı Üzerine Kalem, 

137,2 x 177,5 cm).  Erişim: https://www.moma.org/collection/works/78921 ......... 18 

Görsel 11. Margaret Bourke-White. Amerikan Yolu. 1937. (Fotoğraf). Erişim: 

06.09.21 

https://www.facebook.com/TheMuseumWithoutWalls/photos/a.191696953840840

6/1916971051741588/?type=3 ............................................................................. 20 

Görsel 12 Johann Zoffany.  III. Ricmond Dükü Charles. Erişim: 30.01.2022 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Duke_Richmond_by_Zoffany.jpg .......... 24 

Görsel 13. Hakan Balaban. Değiş Tokuş. 2019. (Video, 01‟20”). ........................ 25 

Görsel 14. Diego Velazquez. IV. Philip Yaban Domuzu Avlıyor. 1638. (Tuval 

Üzerine Yağlı Boya, 182 x 302 cm). Erişim 05.02.2022 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Velasquez_philip-iv-hunting-wild-boar-la-

tela-real.jpg........................................................................................................... 27 

Görsel 15. Jan Weenix. Ölü Kuğu. 1716. (Tuval Üzerine Yağlı Boya, 173 x 154 

cm). Erişim: 31.10.2021 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/9/98/Jan_Weenix_-

_Dead_Swan_-_1716_-_Boijmans_1962-%28ok%29.jpg .................................... 28 

Görsel 16. Leonard Da Vinci. Leda ve Kuğu. 1510. Erşim: 31.10.21 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/3/3d/Leda_and_the_Swan_1505-

1510.jpg ............................................................................................................... 29 

Görsel 17. Jan Weenix. Bir Köpek Bir Gine Tavuğunu Koruyor. 1680. Erişim: 

31.10.2021 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b0/Een_hond_bewaakt_een_p

arelhoen_Centraal_Museum_29837.jpg .............................................................. 30 

Görsel 18. Hakan Balaban. İsimsiz.  2019. (Tuval Üzerine Akrilik Boya, 50 x 50 

cm). ...................................................................................................................... 32 

Görsel 19. Amerika Birleşik Devletleri 101. Hava İndirme Tümeni Arması. Erişim: 

10.11.2021 

https://en.wikipedia.org/wiki/101st_Airborne_Division#/media/File:US_101st_Airbo

rne_Division_patch.svg ........................................................................................ 33 



  

vii 
 

Görsel 20. Nazi Almanyası 510. Ağır Tank Tümeni Arması. Erişim: 10.11.2021 

https://en.wikipedia.org/wiki/File:510th_heavy_tank_battalion_insignia.svg ......... 33 

Görsel 21. Hakan Balaban. Güvercinler Gibi Aptalız. 2021.  (Kâğıt Üzerine Kurşun 

Kalem, 42 x 30 cm). ............................................................................................. 34 

Görsel 22. Hakan Balaban. Oturma Koltuğu ve Çalışma Sandalyesi.  2019. (Kâğıt 

Üzerine Kurşun Kalem, 35 x 50 cm). .................................................................... 35 

Görsel 23. Hakan Balaban. İsimsiz. 2021.(Kağıt Üzerine Kurşun Kalem, 46 x 33 

cm). ...................................................................................................................... 36 

Görsel 24. Joos van Cleve. Otoportre. 1519. (Panel Üzerine Yağlı Boya, 38 x 27 

cm). Erişim: 06.04.2022  https://www.museothyssen.org/en/collection/artists/cleve-

joos-van/self-portrait#tab-pane-1 .......................................................................... 39 

Görsel 25: Otto Dix. Otoportre. 1912. (Panel Üzerine Yağlı Boya, 73,7 x 49,5 cm). 

Erişim: 05.03.2022 https://uploads7.wikiart.org/images/otto-dix/self-portrait-

1912.jpg ............................................................................................................... 39 

Görsel 26. Hakan Balaban. Oto Portre/Balaban 19. 2019. (Tuval Üzerine Akrilik 

Boya, 120 x 90 cm). ............................................................................................. 40 

Görsel 27. Andy Warhol‟un Bonwit Teller vitrinindeki kişisel sergisi. 1961. Erişim: 

24.04.2022 https://www.illustrationhistory.org/illustrations/bonwit-teller-window-

display-featuring-artwork-by-andy-warhol ............................................................ 44 

Görsel 28. Andy Warhol. Elmas Tozu Pabuçlar. 1980. (Serigrafi Baskı). Erişim: 

23.04.2022 https://www.sothebys.com/en/buy/auction/2021/contemporary-art-day-

auction-2/diamond-dust-shoes ............................................................................. 45 

Görsel 29. Hakan Balaban.  Kıymetlimiz.  2019. (Tuval Üzerine Akrilik Boya, 60 x 

60 cm). ................................................................................................................. 46 

Görsel 30. Hakan Balaban. Burnum Kaf Dağında. 2018. (Tuval Üzerine Akrilik 

Boya, 25 x 25 cm). ............................................................................................... 48 

Görsel 31. Justin Trudeau‟nun Çorapları. Erişim: 20.04.2022 

https://im.haberturk.com/2021/06/14/3103834_e36063de89049c3e0c9bd52b00c8

b4e2_640x640.jpg ................................................................................................ 49 

Görsel 32. Hakan Balaban. Aylak Sınıfın Gösterisi. 2021. (Kağıt Üzerine Kurşun 

Kalem, 26 x 45 cm). ............................................................................................. 50 



  

viii 
 

Görsel 33. Hakan Balaban. Spora Gidiyorum Çantası. 2019. (Kâğıt Üzerine 

Kurşun Kalem, 47 x 35 cm). ................................................................................. 51 

Görsel 34. Andy Warhol. İntihar Atlayışı. 1964. (Serigrafi Baskı). Erişim: 

08.05.2022 https://www.wikiart.org/en/andy-warhol/suicide-1964 ........................ 54 

Görsel 35.John Heartfield.  İşçilerin Resimli Haberlerinden Taklit. 1934. (Kolaj). 

Erişim: 08.05.2022 https://www.fostinum.org/john-heartfield.html ........................ 55 

Görsel 36. Barabara Kruger. Tüketiyorum Öyleyse Varım. 1987. (Kolaj ). Erişim: 

08.05.2022 https://www.wikiart.org/en/barbara-kruger/untitled-i-shop-therefore-i-

am-1987 ............................................................................................................... 56 

Görsel 37. Asger Jorn, Rahatsız Edici Ördek Yavrusu. 1954. Erişim: 08.05.2022 

https://www.wikiart.org/en/asger-jorn/le-canard-inqui-tant-1959 ........................... 57 

 



  

1 
 

GİRİŞ 

 

İnsanları diğer canlılardan ayıran özelliklerden biri, diğer canlılara göre daha 

karışık ve çeşitli olan iletişim biçimidir.  İnsan sadece ağızdan çıkan ses ve vücut 

hareketleri ile iletişim kurmaz, başka anlamlara işaret eden göstergeleri de iletişim 

aracı olarak kullanır. Gündelik hayatın içerisinde karşılaşılan trafik levhaları, 

billboardlar, reklamlar ve afişler gibi iletişim araçları insanları yönlendiren belli 

anlamlara sahiptirler. Bunun yanında tüketim nesneleri ve tüketim biçimleri de bir 

iletişim şekli olarak belli anlamlara işaret eder. Anlamların dolayısıyla iletişimin 

tasarlanması „gösteri‟nin etki alanına girer.  

 

Gösteri, meta fetişizmi ve yabancılaşma kavramları üzerinden açıklanır. Metanın 

değerinin insan ilişkilerinde değil de metanın kendinde olduğu inancı 

yabancılaşmanın bir türüdür. İnsan ilişkilerinin bir sonucu olan soyut değer, belli bir 

grubun özelliğini yansıtırken, nesnenin ayırt edici özelliğini de güçlendirir. 

Nesnenin fetiş bir hale bürünmesi ve onun ayırt ediciliğine sahip olma isteği sınıflar 

arası yüzeysel rekabet ortamı yaratır. İtibarın göstergesi olan nesneler ve onların 

kullanım biçimleri „gösterişçi tüketim‟ şeklinde kendini gösterir. Bir iletişim biçimi 

olarak gösterişçi tüketim, gösterinin aracı haline gelir. Gösteri, ayrımı gizlemek için 

gösteriş yapabilmeyi herkes için mümkün kılar.  

 

Toplumun bütün sınıfları için mümkün olan gösterişçi tüketim,  „moda‟nın da içine 

dâhil olduğu bir gösteriye döner. Moda olan bir eylem veya nesne, sınıflar arası 

yukarıdan aşağı doğru tükettirilirken, sınıflar arasında sahte, yüzeysel bir 

yakınlaşma sağlar. Yukarıdan aşağı, taklide dayanan bu tüketimin sonucunda 

„kitsch‟ ortaya çıkar. Bahsedilen kavramların hepsinin birbiriyle bir ilişkisi olduğu 

varsayılır. Gösteriş, gösterinin bir kullanım alanı olarak sanatın özelliklerinden de 

yararlanarak bir etki alanı oluşturur. 

  



  

2 
 

1. BÖLÜM: GÖSTERİ 

 

Gösteri kavramı daha çok Guy Debord ile anılsa da aslında birçok düşünürün farklı 

konu başlıkları altında ele aldığı bir kavramdır. Derinliğin yerini yüzeyselliğin aldığı 

gösteride, sergilemenin önemi büyüktür. Gösteri, iktisadın toplum üzerindeki 

tahakkümü ve bu tahakküm için kullandığı yolların tamamıdır. Bu yollar, tüketimde 

fetişisttik hale gelen gösterge nesneler, moda, reklam ve teknoloji şeklinde 

sıralanabilir. Debord gösteriyi: “Sorumsuz bir egemenlik statüsüne ulaşmış 

otokratik pazar ekonomisinin hükümranlığı ve bu hükümranlığa eşlik eden yeni 

hükmetme tekniklerinin tamamı.” (2018, s. 164) şeklinde tanımlamaktadır. Sınıflar 

arasındaki ayrımın gizleyicisi olan gösterinin, günümüzde her yere, her şeye 

sirayet ettiği söylenebilir.  Her çeşit medya onun için paha biçilmez bir araç iken 

iletişim ve duyuru tekniklerinde ise tasarım ile yakın bir ilişki içine girer. Gösteride 

amaç, gösteriyi etkin kılan araçların devam etmesidir.   

 

Gösterinin daha anlaşılabilir olmasını sağlamak adına, gösteri kelimesini, tiyatro ve 

sinema gösterisindeki anlamıyla düşünmek yerinde olacaktır. Burada önemli olan 

gösterinin edilgen izleyiciler üzerindeki etkisidir. 

 

Bu açıdan ele alındığında, gösterinin özelliğini açıklamada hiçbir şey edilgen 

sinema izleyicisi ile filmin kendisi arasındaki ilişkiden daha etkili olamaz gibi 

görünüyor. “Gösteri Toplumu” Amerikan baskısının kapağında görüldüğü gibi, 

sinemaya gidenler duygu ve istemlerinin önceden hazırlanmış olduğu ve kendi 

istemleri dışında oluşturulmuş bir dünyanın benliklerini yok etmesine izin veren bir 

süreçte, gözlerinin önüne sürülen düşsel dünyayı edilgen bir biçimde izlerler. Yine 

de, gösteri kavramının sinemanın imgesel sürecine indirgemek, gösterinin 

karmaşıklığının göz ardı edilmesi anlamına gelecektir  (Macdonald, 2018, s. 204). 

 

Kapitalizm ile paralel şekilde ilerleyen gösteri, üretim ve tüketim ilişkileri sonucu 

doğmuş, sanayileşme süreci sonrası üretim ve tüketimdeki artış ile daha etkin bir 

hale gelmiştir. Avcılık-toplayıcılık zamanlarında doğadan buldukları ile var olan 

insanların, günlük işlerin ve doğadan elde edilenin paylaşımı konusunda 



  

3 
 

günümüzdekine benzer bir sınıfsal ayrıcalıkları yoktur. Yerleşik hayata geçen 

insanlar alet yapıp, doğayı kendi kurallarına göre şekillendirdikçe doğaya sahip 

olmaya başladılar. Tarım arazilerini işleyerek ürettiler ve biriktirdiler.  Üretilen 

malların başka ihtiyaçlar doğrultusunda değiş tokuşu ile ticaret başladı. Üretim 

başlangıçta doğaya karşı bir hayatta kalma eylemiydi ve bu eylem, açlığa karşı 

açılan savaşta başarı sağladı. İnsan nüfusunun hızlı bir artış yaşadığı bu 

dönemde, açlık yerini bolluğa bıraktı. Fakat metaların bolluğu gösterinin temellerini 

attı. “İktisadi büyüme, toplumları, ayakta kalmaları için doğrudan doğruya 

mücadele etmelerini isteyen doğal baskıdan kurtarmıştır; ama bu noktada 

toplumlar kurtarıcılarından kurtulmayı başaramamışlardır” (Debord, 2018, s. 49). 

 

Büyüme sayesinde doğadan elde edilen ve üretilen nesnelerin, fetiş göstergelere 

dönüşerek insan ilişkilerini etkiledikleri ve gösterinin aracı haline geldikleri 

söylenebilir. Bu durum, insanlar ve nesneler arasındaki bir anlaşma gibidir. 

Nesneler, insanların refahı için sağlayacağı faydaya karşılık, insanlardan farklı bir 

değer görmenin sözünü ister. İnsanlar nesnelere onların faydaları dışında 

bağlanırlar. Bu fetiş değer, nesnelerin kendilerinde, onların faydalarına yönelik gibi 

gözükse de aslında soyut olarak onların dışında, yani insan ilişkilerinde ortaya 

çıkar. 

 

Gösterge değerin ilişkilerde değil de nesnenin fiziksel yapısında olduğu inancı, 

kişiyi nesnelere yabancılaştırır. Nesnedeki değer gizemli bir hal alır, kişi ile arasına 

bir set çeker. Buna ek olarak gelişen teknolojiler ve üretimdeki ilerlemeler de 

yabancılaşmaya katkı sağlar. Bir işçinin tek başına bir otomobil üretmesindense, 

parçaların ayrı üretilmesi ve işçilerin ürettikleri parçalarda uzmanlaşması daha hızlı 

sonuç ve daha az emek demektir. Fakat işçinin, ürünün tamamı yerine 

parçalarında uzmanlaşması, ürünün üzerine düşünmesini ve ona bir şeyler 

katmasını engeller. İşçi ürüne kendi fikrini dâhil edemez. 

 

 
 



  

4 
 

Ürettiği şeyden ayrılmış olan insan, kendi dünyasının bütün ayrıntılarını giderek 
daha güçlü bir şekilde bizzat üretir ve böylece kendini dünyasından giderek daha 
fazla ayrılmış hisseder. Yaşamı kendi ürünü olduğu ölçüde yaşamından ayrı 
düşmektedir  (Debord, 2018, s. 44). 

 

Üstelik kendi emeğini metalaştırıp satarken ve gündelik hayatında da verileni 

uygularken kendisine yabancılaşır. Yabancılaşma, meta fetişizminin ateşini 

körükler. 

 

Meta fetişizmi kavramı, gösterinin önemli bir parçasıdır. Nesnelerin tüketiminin 

toplumsal bir ilişki haline bürünüp, yer yer ayrıcalıklı sınıfların ayrıcalıklarını 

gösterdikleri bir oyuna dönüşmesi, nesnelerin anlamlarına fetiş bir değer eklenerek 

mümkün olmuştur. Fetiş kelimesi TDK ‟da „put‟, „uğurlu sayılan şey‟ anlamlarına 

gelmektedir (https://sozluk.gov.tr/). Pietz‟den aktaran Dant, kelimenin kökeninin 

Portekizce “feitico” (çekicilik, büyücülük) kelimesinden türediğini belirtir (2019). 

Marx da fetiş kelimesini dini anlamda, yapıldıktan sonra tapılan nesne anlamında 

kullanır (Ritzer, Stepsinky, 2018, s. 57). Meta ise içinde değişim ve kullanım değeri 

bulunduran ticari mal, üründür. Marx‟a göre meta, farklı nitelikleri ile insan 

ihtiyaçlarını “…örneğin ister mideden, ister hayalden çıkmış olsun…” karşılayan 

şeydir (2003, s. 45). Nesnenin iki değerini, nitelik ve nicelik olarak belirleyen Marx, 

bir nesnenin yararını, kullanım değeri olarak belirtir. Kullanım değeri nesnenin 

fiziksel özelliklerine bağlıdır ve keşfedilip tüketilmesinden sonra değer kazanır. 

Diğer değer ise nesnenin değişim değeridir. Değişim değerleri metaların ilişkisel 

boyutlarıyla ilgilidir ve nesnenin dışındadır. Fakat meta, değişim değerinin maddi 

taşıyıcısıdır. Niteliksel olarak farklı olduğu için nesnenin kullanım değeri birbirine 

eşitlenemez. Bir ekmeğin açlığı gidermesi veya bir paltonun soğuktan koruması 

gibi yararlar birbiri ile nitelikleri üzerinden kıyaslanamaz. Bu niteliksel değerlerin 

ticareti sırasında değişim değeri kullanılır. Meta fetişizmi, insan ilişkileri sonucunda 

ortaya çıkan değişim değeri üzerinden doğar.  

 

Fiziksel şeyler arasında fiziksel bir ilişki vardır. Ama metalarda, bu farklıdır. 
Şeylerin, ki bu metaların varlığı, ve bunlara meta damgasını vuran emek ürünleri 
arasındaki değer ilişkisi ile bunların fiziksel özellikleri ve bu özelliklerden doğan 
maddi ilişkiler arasında mutlak bağ yoktur. Burada, insanlar arasındaki toplumsal 
ilişki, onların gözünde, şeyler arasında düşsel bir ilişki biçimine dönüşüyor (Marx, 
2003, s. 77). 

https://sozluk.gov.tr/


  

5 
 

 

İktisadi büyümenin getirdiği bolluk bazı ayrıcalıklı sınıfları oluşturur. Bu sınıflar 

bolluktan kendilerine daha fazla pay çıkartarak zenginleşirler. Fakat malların tek 

başına var olması yetmez, ayrıcalıklı sınıfların onları göstermesi de gerekir. Fazla 

mallar bir statü göstergesi haline gelir. Ayrıcalıklılar sadece malların kendisini 

değil, onları tüketme biçimlerini de eylemlerine yansıtarak gösterir. Böylelikle 

eylemler de, nesneler gibi statü gösteren bir gösterge halini alır. Eylemlerin ve 

nesnelerin değerleri, işlevselliklerinden ziyade gösterge değerleridir. 

 

İktisadın toplumsal yaşam üzerindeki tahakkümünün ilk aşaması, bütün insan 
gerçekleştirmelerinin tanımlanmasında var olmaktan sahip olmaya geçen bariz bir 
bayağılaşmaya yol açmıştır. Toplumsal yaşamın, iktisadın birikmiş sonuçları 
tarafından bütünüyle işgal edildiği bugünkü aşama ise sahip olmaktan, gibi 
görünmeye doğru genel bir kaymaya neden olmuştur;  öyle ki bütün fiili “sahip 
olmak”lar, dolaysız itibarlarını ve nihai işlevlerini bu “gibi görünmek” ten almak 
zorundadır (Debord, 2018, s. 38). 

 

Gösterinin bir yandan, tamamen tüketimdeki bu gösterge haline gelen değerlerin 

üzerine kurulu bir sistem olduğu söylenebilir. Nesnelerin fiziki yapısına 

atfedilmeyen, soyut bir değer üzerine kurulu olan gösterge değeri, nesnelerin 

yüzeyselliği üzerindeki etkisi ile onları gerçekliğinden uzaklaştırmakta diğer bir 

deyişle işlevselliklerini arka plana atmaktadır. Nesnelere karşı dikkati yüzeysel 

detaylara, gösterilene çekmektedir. 

 

Gerçekliğin manipülesi ya da diğer bir deyişle farklı yönlere çekilen dikkat ile 

nesnelerin değerlerini veya insanların ihtiyaçlarını da etkilemek mümkün gibi 

gözükmektedir. Tüketimde bu etkilerin yeri önemlidir ve gösterinin etkin 

araçlarından reklam bunun en basit örneğidir. Reklam afişinde görülen bir 

hamburgerin aslında gerçeği ile pek alakası yoktur. Burada önemli olan nesnenin 

kendisi değil gösterinin, yüzeyselliğin kendisidir. Amaç görülen ile arzuları 

tetiklemektir. Baştan çıkartılan arzular ile sermaye kendi adına birikim yapar. Daha 

fazla bolluk ve daha fazla sermaye biriktirmek için ihtiyaca yönelik yapılan üretim 

önceliğini kaybetmiştir. Üretimden önce yaratılan ihtiyaçlar sayesinde artık ihtiyaç 

sonrası üretim yerini, üretim sonrası ihtiyaca devretmiştir. Üretilen nesneler 



  

6 
 

gösterinin etkisi ile ihtiyaçmış gibi tüketilir. Fakat nesnelerin fiziksel işlevlerinin 

değeri, değişim veya sonrasındaki evrimi ile gösteri değerinin yanında ikinci plana 

atılan bir değer haline gelir. Gösteri, üretimden önce tasarlanan idealin, üretim 

sonrasında kabul edilmesine çaba sarf eder. “O (gösteri), üretimde önceden 

yapılmış seçimin her alanda onaylanması ve bunun sonucu olan tüketimidir” 

(Debord, 2018, s. 35). Gösterinin, dolayısıyla tasarımın, önem kazandığı bu 

durumu Ali Artun ise şu şekilde özetler; “Çağdaş tüketim ekonomilerinde üretim 

aşaması tasarıma göre ikincil ve daha ucuzdur” (2018, s. 69). 

 

İdeali tasarlamak sadece nesnelerin tasarısı ile sınırlı değildir. Gösteri, sadece 

nesnelerin yüzeyselliğine etki etmekle kalmaz, toplumun öykünebileceği örnek 

kişilerin yüzeyselliğine de etki eder.  Gösteri, kendini devam ettirmesi ve kendini 

saklaması için tasarladığı örnek kişileri topluma göstererek, ulaşılabilirmiş gibi 

duran bir hayat modelini izleyicilere sunar.  Gerek tükettikleri, gerek eylemleri ile 

örnek olan model kişiler, gösterinin dikkat çekmek istediği yüzeyselliğin detaylarını 

üzerlerinde taşır. Ama bu sadece gösterilenin yüzeyselliğidir. “Ünlü kişi olmanın 

koşulu görünüşte yaşanmış olanda uzmanlaşmaktır; ünlü kişi fiilen yaşanmış olan 

üretken uzmanlaşmalardaki parçalanmayı telafi etmek zorunda olan derinliksiz ve 

görünür yaşamla özdeşleşme nesnesidir”  (Debord, 2018, s. 60). 

 

Küreselleşmenin etkisi ile kıtalar arası bir kültür alışverişi artık mümkündür. Ünlü 

kişi olarak tarif ettiğimiz bireyler de küresel çapta örnek alınabilecek bir imkâna 

ulaşmaktadır. BBC‟nin 30 Mayıs 2019 tarihli bir haberinde bir Twitter paylaşımı 

gündeme getirilmiştir. Bir kullanıcı Miss India güzellik yarışmasına katılan 

yarışmacıların tam sayfa gazete fotoğraflarının (Görsel 1) üstüne “Bu resimde 

yanlış olan ne?” yazarak bunu paylaşır ve sonrasında altına başka kullanıcıların 

şaka yollu; yarışmacıların birbirine benzediği veya hepsinin aynı kişi olduğu gibi 

yorumlar ile bahsi geçen tweet gündem olur (BBC Türkçe. 2019). Haberin 

sonunda da Hindistanlı çoğu kadının açık ten saplantısı olduğunun notu 

düşülmüştür.  

 



  

7 
 

 

Görsel 1. Miss India 2019 Yarışmacıları. https://bit.ly/3tpzLYn 

 

Haberde daha önce bu yarışmadan galip çıkan  Priyanka Chopra adlı Bollywood 

yıldızının diğer yarışmacılara örnek olduğuna dikkat çekilmiştir. Bu yıldızı bu kadar 

özel yapan ulaştığı hayat kalitesi ve statüsüdür. Bu başarıya ulaşan kadınların 

genelde açık tenli olması ise diğer yarışmacılar tarafından örnek alınan bir durum 

haline gelir ve beyaz ten artık bir göstergeye dönüşür. Görünür olmanın ve 

gösterinin etkileri bu örnekte açıkça hissedilmektedir. Ünlü kişi, hayatının tüm 

derinlikleri ile değil sadece yüzeyselliğinin bir detayı ile ön plana çıkar.  

 

Günümüzde ünlü kişilerin, özellikle siyasi bir gelecek bekleyenlerin, kendilerine 

sağlam, sempatik bir imaj yaratmak için de gösteriyi kullandığı görülmektedir. 

Douglas Kellner‟a göre Donald Trump, medya gösterisini ustaca kullanan bir 

https://bit.ly/3tpzLYn


  

8 
 

siyasetçidir. Medya gösterisi sayesinde elde ettiği şöhret, onun iktidar adaylığına 

büyük katkı sağlamıştır (2017). Politikacılar kendi idealini ve ilgilendiği konuların 

idealini tasarlayarak bununla ilgili yüzeysel televizyon reklamları veya afişler 

hazırlayabilirler. Neil Postman, kitabında siyasi reklamların yasaklanması isteği ile 

ilgili örneklerden bahseder (2018, s. 160). Bunun sebebi gösteri sayesinde siyasi 

liderlerin dikkat çekmek istedikleri detaylar ile ön plana çıkmalarıdır. Kendilerini 

göstermek istedikleri şekilde sunar, verdikleri vaatlerin detaylarına inmezler. 

Reklamların karmaşıklık yerine, hızlı ve net bir anlatıma gerek duyduğu 

düşünülürse Postman‟ın; “Söz gelimi bir milyon televizyon reklamı izlemiş olan 

birisi, bütün politik problemlerin basit önlemlerle hızla çözüleceğine –ya da 

çözülmesi gerektiğine- inanabilir” (2018, s. 162)  savı, doğrulanabilir. Gösterinin 

siyaset üzerindeki etkisi günümüzde daha net anlaşılmaktadır.  

 

Trump‟ın başkanlığa aday olmaya cüret etmesi, medya gösterilerinin Amerikan 
siyasetinde başlıca etkenlerden biri haline gelmesi sayesindedir. Medya 
gösterileri seçimlere ve hükümete etki etmekle kalmaz,  çok daha geniş anlamda, 
kültür ve siyaset alanının mahiyeti ve ethos‟u üzerinde belirleyici olur (Kellner, 
2018).  

 

Gösteri, eylemler ve nesneler üzerindeki sahnelenen yüzeysellik ve gösterge 

değeri üzerinden ortaya koyar kendini. Tasarlanan ideal yüzeysellik, edilgen 

izleyicilerden arzularını ve duygularını talep ederken tıpkı gösterinin içinde yer 

bulduğu gibi bazı sanat eserlerinin içerisinde de kendine yer bulabilmektedir. Fetiş 

bir imge olarak sergi değerine teslim olmaktadır. Byung-Chul Han‟nın Walter 

Benjamin‟nin varlık değeri ve sergi değeri kavramları adına söyledikleri bu 

anlamda değerlidir.  Meryem resimlerinin bazı kiliselerde yılın büyük bölümü üstü 

kapalı şekilde beklerken değerini, varlığından ve gizli kalmasından aldığından 

bahseden Han, sonrasında bu değerin yerini sergi değerine bıraktığından 

bahseder: “Sergi değeri açısından salt varoluş hiçbir anlam taşımaz. Kendi içinde 

kalan, kendinde oyalanan bir şeyin değeri yoktur artık. Şeyler ancak görüldükleri 

zaman değer kazanırlar” (2019, s. 25).  Fetiş kelimesi, varlığına tapılan nesne 

şeklinde dini bir anlamdan gelse de, tapınma değeri yerini sergileme/sergilenme 

değerine bırakır. Fetiş bir nesnenin değeri artık varlığında değil, görünür 

olmasındadır. 



  

9 
 

Yağlı boya resim tekniği ile bir nesnenin kendisini neredeyse dokunulabilecekmiş 

hissi ile kopya etmek mümkündür. John Berger‟in “Yağlı boya gerçek nesneleri 

elimizle dokunabilecekmişiz gibi gösterir” (2015, s. 88). şeklindeki yorumu, bu 

gelenekten gelen resimlerin yanında, resimlerde yer alan imgelerin de bir nesne 

gibi göründüğünün tespitidir. Gösterge değere sahip nesnenin imgesi de nesnenin 

kendisi gibi sahibine veya izleyicisine işaret ettiği değer ile görünebilir. Yaratılan 

aldatıcı derinlik (tromperie oil) sayesinde, imgenin sergilenmesi önem kazanabilir 

ve fetiş imgeler işaret ettiği değerleri kaybederek sadece bakmanın hazzına 

hizmet edebilir. İmgelerin asıl işaret ettiklerinin varlığı da sergilemenin öne çıkması 

ile tehlikeye girebilir. 

 

Sanatın ticarileşmesi, kilise ve aristokrasi tekelinde ilerlerken daha sonraki 

kapitalist düzende söz sahibi olan varlıklı burjuvaların da hizmetine girmesi gösteri 

lehine sanatın seyrini değiştirmiştir. Bu seyir değişikliğinin başında tam anlamıyla 

gösteriden bahsedilemese de gelişinin habercisi sayılması yerinde olacaktır. 

Derinliğin yerini alan yüzeysellik, bazı resimlerde kendini gün yüzüne 

çıkartmaktadır. Kalvinist düşünceler ışığında hayatın gelip geçiciliğini anlatmayı 

amaçlayan bir natürmort türü olan vanitasın işaret ettiği fikirler, sanatın 

ticarileşmesi sonucu anlamlarını kaybetmiştir. Ölüm düşüncesinin derinliğini 

yansıtması beklenen kurukafa, sönmüş mum, solan çiçek gibi imgeler, bazı 

örneklerde göz zevkine hitap eden imgelerin arasına gizlenmektedir.  Richard 

Leppert‟in dikkat çektiği, Jacob Jordaens ve Pieter Boel‟in ortak bir vanitası 

(Görsel 2) bu duruma iyi bir örnek teşkil etmektedir. Araya gizlenen kurukafa ile 

hayatın gelip geçiciliğini imletmeyi amaçlayan resim, işlevsel amacından 

kopartılarak, göz zevkine hitap edecek biçimde yüzeyselliğe teslim edilmektedir. 

Bunun sebebi beğeni üzerinden dönen ticari rekabettir. “Dolayısıyla evinin 

duvarına asacak bir resim arayan müşteri herhalde, örneğin, ölümün ve fiziksel 

çürümenin katı bir temsilini sunarak görsel hazzı ve dekoratif potansiyeli bastıran 

bir resmi değil de böyle bir resmi tercih eder” (2017, s. 104).  

 



  

10 
 

 

Görsel 2. Jacob Jordaens ve Pieter Boel. Vanitas. 1660. (Tuval Üzerine Yağlı Boya, 141 x 199 
cm). https://bit.ly/3NHm5A8 

 

Hayatın gelip geçiciliğini hatırlatmak yerine göz zevkinin yüzeyselliğine yenik 

düşen diğer bir örnek ise Philippe de Champaigne'a ait bir vanitastır (Görsel 3). 

Resimdeki imgelerin işaret etmesi gereken derinlik bakma zevkinin yüzeyselliği ile 

yer değiştirmektedir. İzleyicinin gözü, hayatın kısalığına ve geçiciliğine vurgu 

yapan kum saatine nerdeyse hiç takılmazken kurukafa ve lalenin arasında gidip 

gelir.  “Gelgelim, lalenin canlı rengi, vazodan yansıtılan parlak ışıltının da 

yardımıyla, bakışlarımızı merkezden alıyor” (Leppert, 2017, s. 95). Bu örnekte lale, 

dikkati ölüm düşüncesine götürecek olan kurukafa imgesinden kendine doğru 

çekmektedir. Lale göze hitap eden fetiş bir nesnedir. 

https://bit.ly/3NHm5A8


  

11 
 

 

Görsel 3. Philippe de Champaigne. Vanitas. 1671. (Panel Üzerine Yağlı Boya, 28,6 x 37,5 cm). 
https://bit.ly/3zvs1rQ 

 

Günümüzde, ölümü imleten kurukafa imgesinin arka plana atılarak saklanması 

yerine kurukafanın direkt olarak fetiş bir nesne veya imge olarak sunulması 

örnekleri ile karşılaşılabilir. Damien Hirst‟in “Tanrı Aşkına” (Görsel 4) isimli 

elmaslarla kaplı heykeli buna iyi bir örnektir. Kafatasının küçük elmaslarla kaplı 

olması sebebiyle nesnenin fetiş değeri daha da ön plana çıkar.  

 

https://bit.ly/3zvs1rQ


  

12 
 

 

Görsel 4. Damien Hirst. Tanrı Aşkına. 2007. (Platinyum ve Elmas Kaplama Kafatası). 
https://bit.ly/3zvt3DS 

 

Berger, yağlı boya resim türünün gelişmesi nedenleri arasında üst sınıfın 

zenginliğinin ve itibarının sergilemesinin itici gücüne değinir. Tekniğin görme 

duyusunun yanında dokunma duyusuna da ulaşabilmedeki uygunluğu sebebi ile 

„satın alınabilecek şeylerin istenirliğini gösteren‟ resimler fetiş imgelerin önünü 

açabilir (Berger, 2014, s. 91). Fetiş bir hale sokularak derinliği kaybedilen diğer bir 

örnek ise Mary Magdalene resimleridir (Görsel 5, Görsel 6). Dini bir resim olarak 

ortaya çıkan Magdelene tasvirleri, zamanla arzu talebinde bulunan fetiş bir 

nesneye bürünmektedir. “Magdalene her şeyden önce dokunulabilir, istenir bir 

kadın olarak gösterilmiştir. Burada Magdalene resim yöntemine boyun eğmiş bir 

nesne durumundadır” (Berger, 2014, s. 92). Magdalene‟nin varlığının ve işaret 

ettiklerinin değeri, arzunun yüzeyselliğine yenik düşer. 

 

https://bit.ly/3zvt3DS


  

13 
 

 

Görsel 5. Ambrosius Benson. Okuyan Magadalene. 1520. https://bit.ly/3twCG1p 

 

 

Görsel 6. Paul-Jacques-Aimé Baudry. Tövbekâr Magdalene. 1858. (Tuval Üzerine Yağlı Boya, 
98,3 x 146 cm). https://bit.ly/3mx56Vj 

 

https://bit.ly/3twCG1p
https://bit.ly/3mx56Vj


  

14 
 

Fetiş imgelerin yer yer bazı sanat eserlerinde tam tersi konuma getirildikleri de 

gözlenmektedir. Hans Holbein‟in İsa‟yı bir mezar içinde resmettiği eser (Görsel 7) 

bu konuda ilklerdendir. Holbein‟in bu resmi tapılası bir İsa imgeleyen diğer 

eserlerden, onu sıradanlaştırması sebebiyle ayrılmaktadır. Holbein resminde İsa, 

elleri ve yüzü morarmış, ağzı ve gözleri açık şekilde fetişleştirilmeden 

resmedilmiştir. İsa‟nın kapladığı sıkışık ve dar alan, diğer tasvirlerinde yer verilen 

geniş alanların tam karşıtı bir konumdadır. Arzulara hitap eden bir nesne olmadığı 

gibi dini anlamda tapılası konumundan da indirilmektedir.  

 

 

Görsel 7. Genç Hans Holbein. Mezarındaki İsa. 1521/1522. (Panel Üzerine Badana Boyası, 30,5 x 
200 cm). https://bit.ly/3NK4yqY 

 

Fetişleştirmenin tersine işlediği diğer bir örnek olarak Ikarus‟un düşüşünün farklı iki 

görünümüne karşılaştırmalı olarak bakılabilir. Bu karşılaştırma Carlo Saraceni‟nin 

1607 yılında resmettiği “Ikarus‟un Düşüşü” (Görsel 8) ile Pieter Bruegel‟in 

“Ikarus‟un Düşüşü Sırasında Manzara” (Görsel 9) isimli eserleri arasında 

yapılabilir. Saraceni, resminin temelini Ikarus‟un düşüşü üzerinden kurar. Bruegel 

ise, resmin isminden de anlaşılabileceği gibi, Ikarus‟un gösterişli düşüşünü ve 

hikâyesini tapılası bir konumdan indirerek bir manzara resminin arasına 

gizlemektedir. İlk örnekte Ikarus, babası ile resmin tam ortasına yerleştirilmiştir. 

İzleyicinin bakış açısından uzakta ve küçük bir biçimde yerleşmesi daha uygun 

iken normalden daha büyük resmedilmiştir. Güneş ışığından dolayı kanatlarındaki 

bal mumumun erimesi ile aşağı düşen Ikarus‟un yüzünde bir endişe belirtisi yok 

gibidir. Ikarus gösterişli ve estetik bir şekilde düşerken tüm ilgi onun üzerindedir. 

Resmin izleyicisi tıpkı resimdeki balıkçı ve ata binen adam gibi gözlerini Ikarus‟tan 

alamaz. Nehrin karşısında en arkadaki iki figürün ilgisi de Ikarus‟un üzerindedir. 

 

https://bit.ly/3NK4yqY


  

15 
 

 

Görsel 8. Carlo Saraceni. Ikarus‟un Düşüşü.1607. (Bakır Üzerine Yağlı Boya). https://bit.ly/3xfJrps 

 

Brueghel‟in resminde bu ilgiler tamamıyla tersine çevrilmektedir. Yakından 

incelenecek olursa, resimdeki hayvanlar dâhil, Ikarus‟un düşüşü kimsenin 

umurunda değildir. En ortada köpek ile bekleyen figürün havaya bakar şekilde, 

yönünün Ikarus‟un düşüşünün aksi yönünde resmedilmesi, bu umursamazlığı 

daha da güçlendirmektedir. Umursamazlık o denli nettir ki Ikarus, resmin ilk 

bakışta fark edilemeyecek köşesinde ufak bir yer kaplamakta ve bakanı 

yabancılaştırmaktadır. 

  

Brecht‟in, tiyatroda yapmak istediği „yabancılaştırma efekti‟nin resim düzlemindeki 

karşılığını Brueghel‟de bulduğu ve resimleri üzerine yazdığı bilinmektedir. 

Kendisi, Brueghel‟in The Procession to Calvary (Calvari Alayı) ya da Landscape 
With The Fall of Icarus (İkarus‟un Düşüşü Sırasında Manzara) gibi bazı 
resimleriyle ilgili notlar almıştır. Bunlar kapsamlı metinler olmasa da Brecht‟in 
bakış açısına dair ilginç bilgiler sunmaktadır. Brecht bu tablolarda, insan 
figürlerinin jestlerine ve davranışlarına (gesten ve haltungen) odaklanır, aynı 
zamanda bu figürlerin neredeyse habersizmiş gibi gözüktükleri geniş ve güzel 
doğa ile olan ilişkileri üzerine de yorumlarda bulunur  (Demircan, 2020, s. 110). 

Resmin tam ortasında köpek ile bekleyen figürü iki şekilde yorumlamak 

mümkündür. Ya Ikarus‟un büyük düşüşünü beklemektedir –ama sandığının aksine 

https://bit.ly/3xfJrps


  

16 
 

büyük düşüş fark edilmeden gerçekleşmiştir- ya da resmin isminde dikkat çeken 

manzaraya dalmaktadır. En önde tarlayı sürmekte olan köylü günlük işinin 

meşguliyetindedir. Ikarus bu figürün pek de umurunda değil gibi durmaktadır. 

Dahası resimdeki çoğu figür hatta sağdaki büyük yelkenli gemi bile Ikarus‟a sırtını 

dönmektedir. Düşüşün hemen önünde gerçekleştiği balıkçı bile Ikarus‟u fark 

etmez. Ikarus ise Saraceni‟nin Ikarus tasvirinden farklı olarak çoktan düşmüştür. 

Gösterişli Ikarus‟tan eser yoktur.  

 

 

Görsel 9. Yaşlı Pieter Bruegel. Ikarus‟un Düşüşü Sırasında Manzara. 1558. (Tuval Üzerine Yağlı 
Boya, 73,5 x 112 cm). https://bit.ly/3zLK6SD 

 

Meta fetişizmi, gösterişin kurbanıdır. Nesnenin üzerindeki niceliksel soyut değer 

diğerlerinden ayrılan gösterişi sayesinde ortaya çıkar. Bu gösteriş insan ilişkilerinin 

bir sonucudur. Gösterinin temel yapı taşlarından olan meta fetişizmi ve fetişizm, 

gösteri ve gösteriş arasındaki bağdır. Gösteri ve gösterişçi tüketim arasındaki ilişki 

sonraki bölümde detaylandırılacaktır. İmgenin fetiş hale getirilmesi ile gösteri 

edilgen izleyiciden arzularını talep edebilir. İmgeler çekici kılınır ve izleyiciye hayal 

kurdurur. Kurdurulan hayaller gösterinin araçları üzerinden, yüzeysellik üzerinden 

işlenir. 

https://bit.ly/3zLK6SD


  

17 
 

Yüzeysellik üzerinden gösteri ile yakın bir ilişkisi bulunan reklamlar, gösterinin 

sadık bir hizmetkârı gibidir. Andy Warhol, “Önce ve Sonra” isimli baskısında 

(Görsel 10), gösterinin ve reklamın bu ilişkisine atıfta bulunurken reklamın gücünü 

de sorgulamaktadır. Aslı, bir gazetede estetik cerrahi reklamı olan baskıda, biri 

düzgün diğeri kemer burunlu olmak üzere profilden gösterilen iki kadın, izleyiciye 

güzellik ve çirkinlik seçenekleri olarak sunulurken, seçenekler sadece bu ikisi ile 

sınırlandırılır. Reklamlar izleyicilerinin şimdi ile bağlantısını koparır ve geleceği 

hayal ettirirken onu arzulamasını da sağlar. Buradaki amaç gelecekteki bu olası 

halin yararından çok kazanılan, kıskanılası çekiciliktir. “Reklam, yüzeysel görünüşü 

değişmiş, bunun sonucu olarak kıskanılacak duruma gelmiş insanları göstererek 

bizi bu değişikliğe inandırmaya çalışır. Kıskanılacak durumda olmak, çekici olmak 

demektir. Reklamcılık çekicilik üretme sürecidir” (Berger, 2014, s. 131). Warhol, 

reklamdaki bu iki imgenin geleceğe gönderme yaptığına işaret eder. Soldaki 

kemer burunlu kadın imajı, hayali bir gelecekten geçmişe bakılana denk gelir. 

Sağdaki daha küçük burunlu kadın gelecekteki halin hayalidir. Eserin adındaki 

önce ve sonra ifadeleri de bunu destekler niteliktedirler. Önceye denk gelen kemer 

burun, izleyicisine bunun geçmişte kalacağını söylerken sonraya denk gelen minik 

burunlu kadın geleceğin bir tasavvurudur. Bir gazete reklamının bu özellikleri 

Warhol‟un baskısı sayesinde sorgulanabilmektedir. Popüler ve sıradan olan bir 

reklamı sanat eserine çeviren Warhol, reklamın bu çekicilik üretme özelliğini 

sıfırlayarak, izleyiciye bunu en saf hali ile sunar. Birbirine karşıt iki imge barındıran 

baskının artık bir reklam olarak değil de sanat eseri olarak sergilenmesi, 

izleyicilerine çekici olma arzusunu sorgulatabilir. Warhol gösteriyi, onun araçlarını 

kullanarak ortaya çıkarır. 

 



  

18 
 

 

                Görsel 10. Andy Warhol. Önce ve Sonra. 1961. (Serigrafi Baskı Üzerine Kalem, 137,2 x 
177,5 cm).  https://mo.ma/3NEY6la 

 

Reklam, kitleleri yönlendirmek ve manipüle etmek için iyi bir araçtır.  Reklamın bu 

gücü keşfedildikten sonra satılacak ürünün ne olduğu değil izleyicinin hayallerinin 

ne olduğu daha önemli hale gelmiştir. Sunulan reklamlarda insanların ulaşmak 

istediği ürünün direkt kendisinin bir önemi yoktur. Ürünün önemi, onunla olmak 

istediğiniz kişi ya da diğer bir deyişle gösterinin  belirlediği kişi olmanızı 

sağlamasıdır. Aslında bu gerçek değildir. Günümüzde reklamların içeriği yok 

denecek kadar azdır. Şampuan reklamındaki örnek gösterilen saçların gerçekte 

öyle olmayacağını biliriz. Ama yine de bu iyi süslenmiş, içeriksiz reklamlar insanları 

etkilemek için iyi bir yöntemdir. Medyada gösterilen kişiler izleyici ile aynı statüde 

değildir; onlar izleyenlerin olmak istediği kişilerdir. Reklamlar izleyiciye popüler 

olanın ve görünenin iyi olduğunu söyler. Bu sayede topluma rol model olarak 

gösterilen kişileri örnek alan izleyiciler, bulundukları statüden kurutulup bir üst 

seviyeye atlamayı beklerler. Değişim değerinin yerini alan gösteri değeri, ideal tipe 

ulaşmak için kullanılan sahte bir yoldur. İdeal tipe duyulan haz ise aynılaştırır. 

“Yaşayan insanın gösterideki temsili olan ünlü kişi, olası bir rolün imajını kendinde 

https://mo.ma/3NEY6la


  

19 
 

toplayarak, aslında bu bayağılığı somutlaştırır” (Debord, 2018, s. 60). Sermaye ise 

herkes için seçenek sunmaktansa herkes için tek bir seçenek sunar. Böylesi 

üretim için de daha kolaydır. Toplumda çekici bir biçimde ön planda olmak isteyen 

izleyici, tüketim ile olmayı düşlediği ideal kişi olmaya çalışır. 

 

Gösterideki amaçlardan bir tanesi de toplum arasında bu ayrılığı ve eşitsizliği, 

tüketimle ulaşılabilirmiş gibi kılarak gizlemesidir. Ulaşılabilirmiş gibi duran ayrı, 

üstün bir modele tüketim ile yakınlaşmak mümkün gibi gözükmektedir. Ancak bu 

sadece ayrı olanın yüzeyselliğinin yakalandığı bir yanılsamadır. Georg Simmel bu 

yakınlaşmanın, para ile ulaşılabilir olan ve dışsal olarak nitelendirdiği moda 

nesneleri ile daha kolay olacağından söz eder. Ancak para ile elde edilemeyen 

diğer alanlar ile karşılaştırıldığında diye de ekler (2019, s. 117). Diğer alanlar, 

kısaca kültür ve iktidar alanları olarak değerlendirilebilir. 

 

„Amerikan Rüyası‟ reklamlarının, Amerika‟nın sunduğu yaşam şartlarını göstermesi 

ve bunu yüceltmesi, aslında bunun toplumun tamamı için mümkün olmadığını 

gizlemesi, ayrılığı da gizlediği anlamını taşımaktadır. Margaret Bourke-White‟ın bir 

fotoğrafında sırada bekleyen bir grup siyahi, ailedeki her bireyin gülerek bir 

otomobil içinde seyahat ettiği ve üstünde “Dünya‟nın en yüksek hayat standarttı” 

yazdığı bir afişin önünde yer almaktadırlar (Görsel 11). Debord, “Gösteride, 

dünyanın bir kısmı kendisini dünya karşısında temsil eder ve bu kısım dünyadan 

üstündür” (Debord, 2018, s. 43) demektedir. Afişte gösterilen standart, herkese 

aynı mesafede, ulaşılabilirmiş gibi bir his yaratmaktadır. Afişteki aile üstündür ve 

kıskanılası bir çekiciliğe sahiptir. Yaşam standartlarının yüksek olsa bile herkese 

eşit şekilde paylaştırılmadığı ama yine de bunun yerine sadece yüksek hayat 

standartı reklamının gösterildiği bu fotoğrafta, ayrılığın açık şekilde sergilendiği 

söylenebilir. White da, Warhol gibi reklamın gücünü, önünde sıra bekleyen grup ile 

sıfırlamış ve reklamı, dolayısıyla gösteriyi etkisiz kılmıştır. Gösterinin tutarsızlığı, 

White‟ın karesinde iki tezat imge ile ortaya çıkmaktadır. Fotoğraftaki reklam artık 

sorgulanabilir bir yalınlıktadır. 

 



  

20 
 

 

Görsel 11. Margaret Bourke-White. Amerikan Yolu. 1937. (Fotoğraf). https://bit.ly/3zyXo4y 

  

Sınıfsal farklılıkların, diğer bir deyişle ayrılığın gizlenmesi, gösterinin kendini 

devam ettirmesi ve sermaye için çalışacak yeni alt sınıfların oluşmasına katkı 

sağlar. Yönetici sınıfın ihtiyaç duyduğu bolluğu üretecek olan alt sınıf, tüketici 

kisvesi altında yüceltilerek kendi boş zamanında özgür olduğuna inandırılır 

(Debord, 2018, s. 51). Baudrillard da tüketiciyi, etkin rol oynamasınlar diye 

demokrasi tarafından pohpohlanan halka benzetmektedir (2018, s. 101).Tüketim 

ve tüketim gerçekleştirilirken ona uygun hal, tavır ve eylemlerin, sınıflar arasındaki 

ayrımı gizlediği düşünülmektedir.   

 

 
Alt ve orta sınıflarda rastlanan biraz da budur. Bu sınıflarda “nesne yoluyla 
kanıtlama”, tüketim yoluyla kurtuluş, içinde bulunduğu sonsuz ahlaki kanıtlama 
sürecinde bir kişisel Tanrı lütfu, Tanrı vergisi ve kader statüsü edinmek için 
ümitsizce tıkanıp kalır. Oysa bu statü, kendi mükemmelliklerini başka yerde, kültür 
ve iktidar yoluyla kanıtlayan üst sınıfların ayrıcalığıdır (Baudrillard, 2018,  s. 67).  

  

https://bit.ly/3zyXo4y


  

21 
 

Alt sınıfın gösterilene öykünerek gerçekleştirdiği tüketim, onu üst sınıfa daha yakın 

hissettirmekte fakat üst sınıfın neden daha çok itibar sahibi olduğu sorusunu 

gizlemektedir. Nesnelerin birikimi, gösterişli tüketimi ve sergilenmesi üst sınıfın 

saygınlığının bir kanıtı olmaktadır fakat aynı eylemlerin itibarın asıl nedeni 

olmadığı alt sınıfın gözünden kaçmaktadır.  

  



  

22 
 

2.BÖLÜM: GÖSTERİ VE GÖSTERİŞÇİ TÜKETİM İLİŞKİSİ 

 

Daha önce de bahsi geçen kıskanılası bir çekicilik yaratan gösterinin, şöhret ve 

gösteriş ile ilişkisi dikkat çekicidir. Gösteriş, ayrımı kavrayabildiğimiz kıskanan ve 

kıskanılan arasındaki bir ilişkiden doğar. Kıskananın kıskanılana ulaşabileceği 

yanılsamasını yaratan “gösteri”, gösterişin çekiciliği ve kullandığı araçlar ile ayrımı 

gizleyerek devam ettirir. Kıskanılası bir çekicilik yaratmak için yapılan taklitçi 

tüketim, bireyleri temeli rekabete dayanan sahte bir mücadelenin içine sokar. 

Farklılığa ve özgünlüğe ulaşmak için verilen bu mücadele içerisinde, ayrımın 

sebepleri gözlerden kaçarken tıpkı gösterinin istediği gibi bütün yakınlaşmalar en 

yüzeysel kısımlarda gerçekleşir. Kısacası gösterişçi tüketim „gösteri‟nin temellerini 

atar. 

 

Ayrım ve taklide dayanan tüketim için Thorstein Bunde Veblen‟e bakmak faydalı 

olacaktır. Veblen‟e göre bugünkü ayrım (temayüz), geçmişteki angarya ve 

kahramanlık olarak yapılan işlerin devamındaki çeşitlenmedir. Bu çeşitlenme 

sonrasında yönetim, savaş, din gibi daha onurlu işlerle uğraşan bir aylak sınıfın 

doğuşuna sebep olacaktır.  

 

Veblen‟nin toplumdaki endüstriyel işlerden muaf şekilde yaşayan sınıf olarak 

tanımladığı „Aylak Sınıfı‟, insanlığın daha küçük gruplar halinde yaşadığı barışçıl 

gruptan savaşçı bir hale geçtiği zaman adım adım ortaya çıkar (2020, s. 14). Aylak 

sınıf için gerekli olan koşullar grubun yağmacı olması ve toplumdaki geçimin 

sağlanması için gerekli faaliyetlerin başlamasıdır. Savaşın ve yağmanın onurlu 

sayıldığı bu sınıfta, günlük faaliyetler angarya uğraştır. Emeğin karşıtı yağmacılık 

ve savaş ise itibarlı faaliyetlerdir. Karşıt iki meşguliyetin öncesini, insanlığın daha 

erken aşamasındaki kadın ve erkek arasındaki uğraşların farkı oluşturur.  Ataerkil 

toplumlarda kadının uğraştığı günlük faaliyetler erkekler tarafından aşağı işler 

olarak görülür.  “Yağmacı kültür aşamasındaki erkeğin düşünme biçiminde emek, 

zayıflık ve efendiye tabi olmayla ilişkilendirilmiştir” (Veblen, 2020, s. 40). Aylak sınıf 

üretken emekten muaf şekilde yağmacı ve kahramanca işlerle meşgul olur. 



  

23 
 

Emeğin karşıtı olan yağmacı tavrın itibarı, sonrasında elde edilen ganimet ile 

sergilenir. İtibarın göstergesi yağmalanan ganimetler, özel mülkiyet ile kalıcı hale 

gelerek aylak sınıfın yerini sağlamlaştırır. Kahramanca yapılan eylemin itibarı 

nesnelere geçer. Ele geçirilen ganimetin itibarı arttırması, sonrasında mal 

varlığının getirdiği itibar şeklinde devam eder. Kahramanlık ve mülkiyetin getirdiği 

itibar birbirini takip eder. Mal mülk biriktirmenin işlevsel değerinin olduğu aşikârdır. 

Fakat işlevselliğin daha önemli olduğu alt sınıf için bile işlevsel ve gösterge 

değerinin sınırları bazen belirsizleşmektedir. Mülkiyetin biriktirilmesinin işlevsel 

yararları olsa dahi her zaman içinde bir parça gösteriş ve öykünme taşır.  

 

Mülkiyetin kökeninde yatan güdü öykünmedir ve aynı öykünme güdüsü, kurumun 
sonraki gelişmesinde de, mülkiyet kurumunun temas ettiği toplumsal yapının 
bütün hususiyetlerinin gelişiminde de sürekli olarak aktif olmuştur. Mal varlığı onur 
bahşeder; bu haksız bir temayüzdür (Veblen, 2020. s. 30). 

 

Kahraman sınıfın itibar gösteren ganimetlerinin, biriktirme haline dönen sonraki 

aşamasında aylak sınıfa bağlı şekilde üretken emekten muaf bazı sınıflar ortaya 

çıkar. Bu sınıfın en erken aşamasındaki örnek, angarya işlerden efendinin isteği ile 

muaf tutulan hizmetçilerdir. Ataerkil toplumlarda evin hanımı da hizmetçiler gibi 

angarya işlerden muaf tutulur ve itibarın göstergesi olarak aylak sınıfa dâhil edilir. 

Mal varlığının sahibi tüketimi tek başına gerçekleştiremez ve üretken emekten 

muaf tuttuğu hizmetçiler ile itibarını pekiştirir. “Hizmetçi sınıfın, başlıca uğraşı 

temsili aylaklık olan kişilerden oluşan kısmı, yeni, tali bir görevler silsilesinin 

sorumluluğunu üstlenir - malların temsili tüketimi” (Veblen, 2020. s. 67). Dolaysıyla 

hizmetçilerin yaptığı tüketim ile de itibar gösterilir. Bu noktada hizmetçinin yaptığı 

işte ne kadar uzmanlaşmış olduğu, vaktinin üretken emekten muaf biçimde 

efendinin rahatına ve konforuna harcandığının kanıtıdır. 

 

Johann Zoffany III. Richmond Dükü Charles‟ı yaptığı kompozisyonda (Görsel 12), 

efendisinin izni ile aylak olan bir hizmetkârı, efendisi ile yan yana resmetmiştir. 

Sağa doğru koşuşturan köpekten ve elindeki tüfekten Charles‟ın avda olduğunu 

anlıyoruz. İzleyiciye tam cepheden, ciddi bir ifade ile aylak sınıfın bir üyesi olarak 

resmedilmiş. Kompozisyonun tam ortasında olmasından dolayı resimdeki ana 



  

24 
 

figürün o olduğu rahatlıkla anlaşılmakta. Hizmetkâr ise öne doğru bir adım atarken 

yönü efendisine bakar şekilde, efendisinin avladığı avı ona getirmektedir. 

Şapkasını efendisine saygıdan ötürü çıkartmaktır. Dikkat edilmesi gereken husus 

hizmetkâr bir şapkaya ve efendisi gibi bir giyime sahiptir. Bu hizmetkârın konforu 

ve faydası için değildir,  efendinin itibarını gösterme biçimdir. 

 

 

Görsel 12 Johann Zoffany.  III. Ricmond Dükü Charles. https://bit.ly/3NI2YFV 

 

Aylak sınıf, zamanını üretken emekten muaf şekilde zaman içinde şekillenen 

adaba ve tüketimdeki uzmanlaşmalara harcar. Verilen ziyafetler ve sergilenen 

adap da bu itibarın göstergeleri haline gelir. Bu adap ve eylemler 

gelenekselleşerek ve hiç sorgulanmadan devam eder. Bahsedilen hizmetçilerin ya 

da kölelerin günümüzde pek kalmadığı doğrudur ama hayat standartları eskiye 

göre artmış olan bir sınıfın halen bu kategoriye dâhil olduğu düşünülebilir. 

Yükselen standart ile alt sınıflarda, üst sınıfların taklit edilerek onların 

ayrıcalıklarına ve aylaklığına ulaşılabileceği fikri ortaya çıkar.  

 

https://bit.ly/3NI2YFV


  

25 
 

Değiş Tokuş” isimli video (Görsel 13), nesnelerin değişimi sırasındaki ilişkilerin 

nereye gidebileceği konusunda izleyiciye fikirler sunar. Sağdan ve soldan farklı 

nesnelerin bir el yardımıyla sırasıyla gösterildiği videoda karşılıklı bir ilişkiye, 

ticarete, nesneler üzerinden kurulan bir iletişime vurgu yapılır. İlerleyen 

saniyelerde niteliksel değerlerinin önemli olduğu nesnelerin yerini para gibi insan 

tarafından değer atfedilen nesneler alır. Para niteliksel değerinin olmadığı her 

şeyin ona eşitlendiği bir değerdir. Bu bir anlamda paraya fetiş bir değer yüklenildiği 

anlamına gelmektedir. Nesnelerin de yerini itibar sahibi olduğunu düşündüğümüz 

eller alır; emreden ya da itaat edilen eller. Videonun sonunda öpülmeyi bekleyen 

yüzüklü bir el artık bir nesne teklif etmez. Bu el, değiş tokuş sayesinde kazandığı 

itibarı gösterir sadece. Nesnelerin faydaları üzerinden başlayan iletişim, nesnelerin 

işaret ettiği göstergeler üzerinden devam eder. Yüzüklü el izleyiciye, bolluğun 

getirdiği ayrıcalıklıları işaret eder.  

 

 

Görsel 13. Hakan Balaban. Değiş Tokuş. 2019. (Video, 01‟20”). 

 

 



  

26 
 

2.1. İtibarın Göstergesi Eylemler ve Nesneler 

 

Aylak sınıfın kahramanca görülen yağmacı eylemleri, başlangıçta her ne kadar alt 

sınıfın angarya işleri gibi, grup için hayati ve işlevsel öneme sahipse de 

sonrasında geçimin endüstriyel faaliyetlerden sağlandığı dönemde işlevselliğini 

kaybeder. Fakat değerini kaybetmez. Geçmişi yağmacı eylemlere dayanan 

kahramanlık eylemleri faydasız, ancak önceki değerinin devamı olarak onurlu 

sayılır. Buradaki yağmacı eylemler geçmişten kazandığı gösterge değeri ile üst 

sınıfın bir ayrıcalığıdır. 

 

Av etkinliğini ikiye ayıran Veblen‟nin yaptığı analiz bu durumu daha açıklayıcı hale 

getirir.  Av, ilk aşamada grup için hayati öneme sahip, onurlu bir eylemdir. Fakat 

insanlığın geçimini daha farklı yollardan sağladığı dönemde av, ikiye ayrılır. 

Bunlardan geçim sağlamaya yönelik olanı angarya işlere dâhil edilir. Fakat geçim 

sağlamaya yönelik olmayanı, spor olarak keyfi yapılanı, geçmişteki değerini devam 

ettiren bir iştir. Diğer bir deyişle üretken zaman etkinliğinden muaf aylaklık, değerli 

olarak kabul edilir  (Veblen, 2020, s. 43).  

 

Aylak sınıf, üretken emekten muaf tuttuğu avcılık eylemini kalıcı olarak görmek 

ister. Üst sınıf için yapılan resimler bunun için biçilmiş birer kaftandırlar. Bir geçim 

eylemi olmaktan çıkartılan bu av türü, itibarın kanıtı niteliğindedir. Bu sebeple 

sanat tarihinde av sporu ve avlanmış hayvanların sahnelendiği resimler, efendinin 

itibarının göstergesi olarak ortaya çıkar. Aylak sınıfın iktidarının ve aylaklığının 

kanıtıdır.  

 

Veblen‟nin dikkat çektiği konuya Richard Leppert de Diego Velazquez‟in bir resmi 

ile dikkat çeker (Görsel 14). Leppert‟e göre avcılığın ayrıcalığı, Velazquez‟in Kral 

IV. Philip‟i domuz avında gösterdiği resminde açıkça ortadır. Burada geçimden 

uzak bir şekilde yapılan av, ihtiyaç gibi gösterilmemektedir. “Çünkü böyle bir 

tüketimi kabul etmek, spor olarak avlanmanın getirdiği iktidarı öldürecek ve 



  

27 
 

avlanmayı zorunlu bir etkinlik haline dönüştürecektir” (2017, s. 123). Kralın bu 

itibarlı etkinliği onu diğerlerinden ayıran bir ayrıcalığıdır. Buradaki av etkinliği ile 

resim, izleyicisine av etkinliğinin itibarlı gösterge değerini hatırlatır. 

 

 

Görsel 14. Diego Velazquez. IV. Philip Yaban Domuzu Avlıyor. 1638. (Tuval Üzerine Yağlı Boya, 
182 x 302 cm). https://bit.ly/3O63ZYf 

 

“Bir nesnenin resmini yaptırıp aldığınızda onu beze geçirtmek o şeyi satın alıp 

evinize koymaktan pek de değişik bir şey değildir. Böylece bir resmi satın 

aldığınızda o resimde gösterilen nesnelerin görünüşünü de satın almış olursunuz” 

(Berger, 2014, s. 83). Resmin sahipleri, nesnelerin görüntüsüne sahip olurken 

işaret ettiği değerlere de sahip olur. Av gibi avcılıktan elde edilenler de itibar 

göstergesidir. Bu ganimetler resmedilirken farklı anlamlara bürünebilirler. Bir başka 

yorumunda Leppert, Jan Weenix‟in avlanmış bir kuğuyu gösterdiği eserinde 

(Görsel 15), ölü kuğunun, alt edilmiş düşmanın metaforu olduğunu söyler (2017, s. 

117). Bu alt edilenin göstergesi geçmişteki yağmacılığın, savaşın, düşmana galip 

gelmenin bir ifadesidir. Bu eylemler aylak sınıfın değerlerdir. Resimdeki alt edilen 

kuğunun Zeus olduğu iddia edilebilir. Avlanan kuğunun arkasındaki sütunda dans 

eden keçi ayaklı Pan, izleyiciyi Yunan Mitolojisi‟ne götürmektedir. Mitolojide 

https://bit.ly/3O63ZYf


  

28 
 

Zeus‟un kuğu şekline bürünerek Sparta Kralı Tyndareos eşi Leda ile birlikte olduğu 

bir hikâye vardır. (Görsel 16). Aylak sınıfın keyfi olarak yaptığı av, onun aylaklığını, 

ölü kuğu imgesiyle de iktidarının gücünü yansıtmaktadır.  Resmin yapıldığı dönem 

düşünülürse kuğunun alt edilmişliği Tanrıların alt edilmişliği şeklinde 

yorumlanabilir. Din merkezli bir dönemden insan merkezli bir döneme geçildiği 

Aydınlanma Çağı‟nda, Tanrının alt edilişi insan iktidarını daha da etkin kılar.  

 

 

Görsel 15. Jan Weenix. Ölü Kuğu. 1716. (Tuval Üzerine Yağlı Boya, 173 x 154 cm). 
https://bit.ly/3O63X2z 

  

 

 

https://bit.ly/3O63X2z


  

29 
 

 

Görsel 16. Leonard Da Vinci. Leda ve Kuğu. 1510. https://bit.ly/3xBWBhQ 

  

Weenix‟in başka bir eserinde bir köpek, Gine Tavusu avlamış gibi tek ayağı onun 

üzerinde diğer kuşlara diş gösterirken resmedilmiştir (Görsel 17). Sağdaki kuşun 

oradan uzaklaşırken köpeğin saldırgan ve öfkeli tasviri, izleyiciye baskıcı bir 

köpeğin imgesini sunar. Avlanan köpek Kral IV. Philip (Görsel 14) gibi itibarlı bir 

eylem gerçekleştirmektir. Renginin beyaz oluşu, kuyruğunun gösterişi onu üst 

sınıfa daha yakın hissettirmektedir. Gösterişçi tüketim örneği olarak izlenen bu av 

sahnesinin altında insanlık tarihinin zorba döneminden izlere de rastlanır. 

Köpekteki saldırgan ve baskıcı tavır geçmişteki yağmacılığın devamı gibidir fakat 

resmin ismindeki „koruyor‟ fiili bu av etkinliğinin barbarlığını naifçe tıraşlamaktadır. 

Köpek efendisi için yağmacı değil onurlu, kahramanca bir eylem 

gerçekleştirmektedir. Sahnede avcı köpeğin aylak sınıf ile kurduğu bağın yanında, 

efendinin izni ile aylaklığı tadan,  efendiye itaat eden hizmetkârlar ile de bağ 

https://bit.ly/3xBWBhQ


  

30 
 

kurduğu söylenebilir. Resmin sahibi köpeği kendisiyle özdeşleştirebileceği gibi 

itaatkâr hizmetçileri ile de özdeşleştirebilir. Her ne olursa olsun köpeğin burada 

iktidar olduğu su götürmez bir gerçektir. İster korumacı olsun ister saldırgan, 

avlarda aylak sınıfın en önemli yardımcısı olan köpek, buradaki alt edilmişliğin 

karşıtı bir güç olarak tasvir edilmiştir. Resimde yağmacı eylemin itibarı, resimle 

beraber resmin sahibine aittir.  

 

 

Görsel 17. Jan Weenix. Bir Köpek Bir Gine Tavuğunu Koruyor. 1680. https://bit.ly/3mAzv4Z 

 

Geçmişteki yağmacılığın devamı bugün onurluca savaşmaktır. Başka toplulukların 

ürettiklerine el koymak, sahiplenmek ve savaşmak üretken emekten daha değerli 

sayılmaktadır. Saldırgan tavrı desteklemek iktidarın kendi menfaatlerini korumak 

adına kullanabileceği bir yöntemdir. Burada saldırganlığın geçmişten gelen bir 

itibar, yüzeysel bir gösterge değeri kazandığı görülmektedir. Bu anlamda gücün bir 

simgesi haline dönüşen saldırgan tavır, bireyleri iktidarın istediği ölçüde 

birleştirerek ayrımı gizler ve gösteriye hizmet eder. İktidar grubu, topluma başka 

https://bit.ly/3mAzv4Z


  

31 
 

toplumların faydalarını yağmalama fikri ile nefret aşılarken kendi derinliğine 

inilmesine izin vermeyerek yüzeyselliği bu çerçevede oluşturabilir. 

 

İtibarlı saldırgan imgelerin daha sonraki teknik gelişmeler ile duygulara istenildiği 

şekilde ulaşılabilecek şekilde tasarlanması gösteriye katkı sunmaktadır. Gelişen 

teknoloji sayesinde imajların herkese ulaştığı bir dünyada gösterge değerlerin ve 

efendiye ait olan itibarın herkes için olabileceği kurmacası, gösteri lehine 

kullanılabilecek bir gerçek olur. Walter Benjamin‟in sermaye sömürüsüne boyun 

eğmiş sinema için söyledikleri kayda değerdir.  

 

Nicedir kendi metasal niteliğinin kokuşmuş büyüsünden ibaret olan bu kişilik 
büyüsünü teşvik eden film yıldızı tapınması ve onun eşlikçisi olan seyirci 
tapınması yozlaşmayı pekiştirmekte, böylelikle faşizm kitlelerin sınıf bilincinin 
yerine bu yozlaşmayı geçirmeye uğraşmaktadır  (2015, s. 39). 

 

Dünyada gösteriyi kullanan liderlerin iktidara gelirken derin konuları işlemelerinin 

yanında kendi tabanına aylak sınıfın savaş uğraşını, saldırganlığı ve yağmacılığı 

pompaladığı söylenebilir. Görsel 18‟deki saldırgan köpek imgesini, başka 

toplumları yağmalamaya özenen bir sınıfı düşünerek resmettim. Burada köpeğin 

dehşet verici imgesinden daha çok korkulması gereken köpeğin işaret ettiği kör ve 

itaatkâr sınıftır. Kime, neye havladığı belli olmayan köpek, saldırganlığa 

yönlendirilen sınıfı imgeler. Havladığı şeyin belirsizliği, onun bu eylemini sebepsiz 

ve yönlendirilerek gerçekleştirdiği anlamına gelebilir. Mavi bir mekânda tek başına 

ve ortada olması, dikkati köpeğin saldırganlığına çeker. Zemindeki beyazlar 

mekânın geriye doğru gitmesi ve mekâna bir derinlik katması amacıyla 

sürülmüştür. Sarı gözler, diş gösteren salyalı bir ağız, köpeği daha şuursuz yapar. 

Köpekteki tasmalar onun itaatkârlığına ve edilgenliğine işaret etmektedir. 

Tasmalarında kimin tarafından tutulduğu belli değildir. Aylak sınıfın saldırganlığının 

gösterişi, yönlendirdiği alt sınıf ile uyum içinde ilerler. Onun geçmişte kendisine ait 

olan saldırganlığın gösterge değeri artık alt sınıflar içinde kendilerine itaat etmesi 

için vardır. 



  

32 
 

 

Görsel 18. Hakan Balaban. İsimsiz.  2019. (Tuval Üzerine Akrilik Boya, 50 x 50 cm). 

 

Veblen‟nin aylak sınıfının onurlu ve kahramanca uğraşları, içerisinde zorluğa karşı 

boyun eğmeme ve zorluktan yarar elde etme gibi saldırgan bir tutum sergiler. Bu 

tavırların, armalardaki zorba hayvan ve yırtıcı kuşlar gibi (Görsel 19, Görsel 20), 

zaman içinde farklı görünümlerle temsil edildiği gözlenmektedir (2020, s. 22). Bu 

göstergeler aylak sınıfın itibarının göstergeleridir. Eğitim, yoksulluk veya insan 

refahı yerine savunma sanayiye yapılan dünya çapındaki harcamalar bunun kanıtı 

niteliğindedir. Bu harcamaların da insanlığın yararına getirisi olduğu tamamıyla 

inkâr edilemez, fakat insanlık tarihinin en başında sergilenenden farklı olarak bu 

saldırgan tutum, günümüzde sanki aylak sınıfın oynadığı bir oyun gibidir. 



  

33 
 

                   

Görsel 19. Amerika Birleşik Devletleri 101. Hava İndirme Tümeni Arması. https://bit.ly/3Mz9lu5 

Görsel 20. Nazi Almanyası 510. Ağır Tank Tümeni Arması. https://bit.ly/3aMYYW9 

 

İtibarlarını geleneksel biçimde somutlaştıran aylak sınıf, alt sınıfın gözünde tapılası 

bir konumdadır. İlgi ve alakayı artırırken sorgulamayı azaltan iki sınıf arasındaki 

ilişki, güvercinler ve bir heykel imgesinin beraber resmedildiği örnekte (Görsel 21) 

tarif edilmeye çalışılmaktadır.  Somutlaşmış itibara gönderme yapan heykel 

imgesi, resmin tam ortasına yerleştirilmiş ve izleyiciye yukarıdan bakmaktadır. 

Kaidenin zemine bağlantısı olmadığı için yüksekliği belli değildir. İzleyici öndeki 

kuşun bakışına yakın bir yerden heykele bakmaktadır. Neredeyse kuşun hizasında 

olan bakış ile izleyici, aylak sınıfa aşağıdan bakan sınıfın yanında 

konumlandırılmaya çalışılır.  Kuşların uçuş yönünden ve ortadaki konumundan 

anlaşılacağı üzere ilgi heykeldir. Gerideki, gökyüzü üzerindeki çizimlerin yönü ile 

de heykel merkeze alınmaktadır. Kuşlar, aylak sınıfı göklere çıkartan sınıfa işaret 

eder. Her yere uçabilecekken ilgileri ve yönleri aylak sınıfa doğrudur. 

 

https://bit.ly/3Mz9lu5
https://bit.ly/3aMYYW9


  

34 
 

 

Görsel 21. Hakan Balaban. Güvercinler Gibi Aptalız. 2021.  (Kâğıt Üzerine Kurşun Kalem, 42 x 30 
cm). 

 

Görsel 22‟de günlük hayatta kullandığımız tekerlekli sandalye ve berjer koltuk, 

işlevsellikleri açısından ele alınmaktadır. Solda ön planda duran parlak berjer 

koltuk, gösterişi ve aylaklığı ile ön plana çıkar. Onu güzel büyük bir evde, şömine 

başında hayal edebiliriz. İşlemeli ayakları ve pahalı görüntüsü ile gösterge değeri, 

konforundan daha önemli durmaktadır. Arkada duran diğer koltuğun ise tekerlekli 

ayaklarından ve yıpranmış halinden çalışmak için kullanılmaya daha uygun olduğu 

görülmektedir. Öndekine benzerliğine rağmen işlevselliğine fayda sağlaması için 

eklenen tekerlekler ile ondan ayrılır. İkisinin de işlevsel faydası olduğu aşikârdır 

fakat sol öndekinin gösterge değeri daha fazladır. İkisi arasındaki mesafeden ve 

ön arka ilişkisinden hangisinin rol model olduğu çıkarılabilir. Bu koltuk ve sandalye, 

Veblen‟nin aylak sınıfına ve üretken sınıfına gönderme yapmaktadırlar.   

 



  

35 
 

 

Görsel 22. Hakan Balaban. Oturma Koltuğu ve Çalışma Sandalyesi.  2019. (Kâğıt Üzerine Kurşun 
Kalem, 35 x 50 cm). 

  

Geçmişteki itibarlı eylemlerin ve ganimetlerin tasvirleri (Görsel 14, Görsel 15, 

Görsel 17), sahiplerine içinde bulunduğu durumu hatırlatırlar, sahip olduklarını 

gösterirler. Berger, “Bunlar efendiye özel görünüler sunar: Onun sahip olduğu 

görünüleri sunar” (2014, s. 86) demektedir.  Bu durum en azından aylak sınıfa 

yapılan bu resimler için söylenebilmektedir. İzleyiciler resimlere sahip olurken 

resmin içindeki imgelenen öğelere de sahip olmaktadır. Bu gelenekte yapılan 

resimlerin içindeki gösterişçi tüketim tasvirleri ve işaret ettiği gösterge değerler, 

efendilere aittir. Resimlerin izleyicisine hayal kurdurtma gibi bir derdi yoktur. “Bu 

resimlerin amacı seyirci-sahipleri kendilerinden geçirerek yeni yaşantılara 

götürmek değil, zaten yaşadıkları şeyleri süsleyip püsleyerek onlara yeniden 

göstermekti” (Berger, 2014, s. 101).  

 

Aylak sınıf geçmişte kendine ait olan gösterge değerleri daha sonraki kapitalist 

düzende, alt sınıf ile kendi arasındaki ayrımı gizlemek için kullanır. Bunu, sanatın 

hayal ettirici bir biçime sokulması sayesinde gerçekleştirir.  Sanat her zaman 

izleyicisine sahip olduklarını göstermez, sahip olabileceklerini de gösterir. “Henüz 



  

36 
 

tatmin olma zamanı gelmemiş bir gereksinim yaratmak, sanatın öncelikli 

görevlerinden biri olmuştur” (Benjamin, 2015, s. 51). Gösteri sanatın içindeki bu 

yüzeyselliği kullanır. 

 

Geçmişteki gösterişin günümüzdeki gösterişten farkı, günümüzdekinin artık 

herkese hitap ediyor olmasıdır. Kapitalizmin olmadığı bir dönemde sermaye, iş 

gücünü zorla çalıştırılabilen hizmetkârlardan bulabilmekteydi. Ama artık üreten 

sınıfın sermayenin kazancı için ürettiğini de tüketmesi gerekmektedir. „Gösteri‟ bu 

gösterişi,  ayrımı kavramamaları için üreten alt sınıfın kullanabileceği bir şekle 

sokmaktadır. Gösteri herkesin üst sınıfa dâhil olabileceğini ya da en azından onun 

gibi görünebileceğini gösterir. 

 

 

Görsel 23. Hakan Balaban. İsimsiz. 2021.(Kağıt Üzerine Kurşun Kalem, 46 x 33 cm). 

 



  

37 
 

Aylak sınıfın toplumun en üst kesiminde olması ve bu adaplarda belirleyici rol 

oynaması sebebiyle onların gösterişçi tüketimi ve gösterişçi aylaklığı alt sınıflar 

tarafından taklit edilir. Veblen bu konuya şöyle dikkat çeker: “Sonuçta her bir 

tabakadakiler, kendilerinden sonraki daha yüksek tabakada moda haline gelen 

yaşam tertibini kendilerine uygun bir edep olarak kabul ederler ve enerjilerini bu 

ideale uygun yaşamak için harcarlar” (2020. s. 79). Sonrasında şöyle devam eder: 

“Toplumun hiçbir sınıfı, en sefil fakirler bile, geleneksel gösterişçi tüketimin 

tümünden vazgeçmez” (2020. s. 80). 

 

Sahip olmadan gibi görünmeye doğru geçen bayağılaşma, sosyal medyanın da 

icadı ile bugün daha farklı bir boyut kazanmaktadır. Gösteri sayesinde toplumun 

her kesimine gösteriş yapma imkânı doğmakta ve kişilerin birbirlerini bu anlamda 

giderek daha çok etkilediği bir döneme geçilmektedir. İmajların kolaylıkla 

kopyalanabildiği ve her yere ulaşabildiği günümüzde gösterişçi tüketim, herkes 

tarafından taklit edilebilmekte, gösterinin desteği ile kulaktan kulağa oyunu gibi 

genele doğru yaygınlaşabilmektedir. Reklam gibi tek bir yerden gelen gösterişin 

bugün sosyal medya ile daha fazla noktadan gelmesi, kişileri „gibi görünmeye‟, 

özenmeye ve gösterişe sürükleyebilmektedir. 

 

Sosyal medyada paylaşılan fotoğrafların bazıları izleyiciyi kendine çekmeyi 

amaçlar. Bu fotoğrafların değeri, zamana meydan okuyan bir anı olarak varlığında 

değildir, görünür olmasındadır. Benjamin‟e göre tapınma değerinin son kalesi ölü 

insanların çehreleridir (2015, s. 26). Ölen kişiden kalan eşyalar gibi, değerlerini anı 

olmalarından alırlar. Tapınma değeri, imajın sergileme değerinden değil, varlık 

değerinden gelir. Tıpkı ölmüş kişilerin çekilen portreleri gibi, anı olarak çekilen 

fotoğraflar da sergilenmek için değil kişinin görüntüsünün bir kopyası, anısı olarak 

vardır. Benzer biçimde anı olarak saklanması için çekilmiş dijital olmayan bir 

fotoğraf albümünde saklanan fotoğraflar Benjamin‟nin tanımladığı alanın 

yakınlarında gezinmektedir. Buradaki fotoğraflar yılın belli bölümlerinde bakılır ve 

tekrar eski yerine konur. Varlık değerinden sergi değerine geçiş dönemi gibidir. 

Sosyal medyanın bir fotoğraf albümüne dönüştüğü günümüzde ise çekilen 

fotoğraflar çoğu zaman orada bir anı olarak saklanmaz. Amaç görünür olmaktır ve 



  

38 
 

sosyal medya da zaten bunun için kurulan bir pazardır. Buraya eklenecek 

fotoğraflar birçok kez çekilir ve çekilenlerin arasından özenle seçilir. Poz verirken 

içten içe bunun sergilenmek için değil bir anı olarak çektirildiğinin farkında olan 

eski fotoğraflardaki figürler, kendini sergileme düşüncesinden kısmen uzaktırlar. 

 

 

Otto Dix‟in 1912 yılında yaptığı oto portresi (Görsel 25), gösterişsiz duruşu ile 

sergileme değerinden çok varlık değeri yakınında gezinen bir resim gibi 

durmaktadır. Dix, elinde evliliği veya nişanı simgeleyen pembe karanfil ile gayet 

ciddi belki de biraz sert bir biçimde izleyicisine bakmaktadır. Dix kendisini Albrecht 

Dürer, Lucas Cranach ve Matthias Grünwald gibi önceki büyük ustaların öğrencisi 

olarak tanımlar. Fakat Dix, bu otoportresinde esas olarak Joos van Cleve‟in bir 

otoportresini  (Görsel 24) temel alır (Kopitzki, 2016). 1519 tarihine yerleştirilen 

portrede Cleve elinde bir karanfil ile durmaktadır. Thyssen-Bornemisza Müzesi‟nin 

açıklamasına göre Cleve‟nin elindeki karanfil evliliğe atıfta bulunur (Thyssen-

Bormemizsa National Museum). Cleve yüzü izleyiciye dönük biçimde resmin 

dışına taşan siyah bir giysi ile durmaktadır. Siyah kumaşların aşağıdan yukarı 

doğru üçgen bir biçimde azalması resme bir gösteriş katar. Karanfili hafif bir el 

hareketiyle sevgiliye uzatmakta gibidir. Dix ise hafif yan dönmüş ve çiçeği vermek 

konusunda biraz tereddütte kalmış gibidir. Dix kendisini sanki daha az sergiler.   

Yine de bu durum sergi değerinin hiç olmadığı anlamına gelmez. Tıpkı Cleve‟in 

siyah giyimi ile ortaya çıkardığı yüzünü ve çiçeği Dix de koyu renkli kadife gömleği 

ile ortaya çıkarır. Kalın fitilli kadife gömleğin ve sert bakışın gerginliği fondaki açık 

mavi ile yumuşatılmaktadır. Dix‟in resmi hem üst sınıfın bir ifadesi olan hafif 

tebessümün karşıtı olan ifadesi ile hem de Cleve‟in itibarını gösteren yüzüklü elinin 

tersine elini resmin dışında tutması ile ondan ayrılır. Burada gösterişe ve statüye 

dair en ufak bir ipucu yok gibidir. Bu perspektiften bakılacak olursa Dix gösterişli 

bir biçimde kendini sergileme düşüncesinden uzaktır.  



  

39 
 

 

Görsel 24. Joos van Cleve. Otoportre. 1519. (Panel Üzerine Yağlı Boya, 38 x 27 cm). 
https://bit.ly/3NLtPB5 

Görsel 25: Otto Dix. Otoportre. 1912. (Panel Üzerine Yağlı Boya, 73,7 x 49,5 cm). 
https://bit.ly/3aPqO4g 

 

Dix‟in resmini gördükten sonra yapmaya karar verdiğim oto portremde de (Görsel 

26) benzer fikirler bulunmaktadır. Boş bir bakış ile gülme ve ciddiyet arasında bir 

duygu durumu yakalanmak istenmektedir. Yüzyıllarca resimlerde dişlerinin 

neredeyse tamamı gözüken figürler alt sınıfa işaret etmekteydi. 

 

Gülümsemeyi bir toplumsal sorumsuzluk işareti ve kendine hâkim olamamanın 

göstergesi olarak gören Batı resmi, gülümseyen insanları genellikle küçümsemiş 

ve ayıplamıştır… Kısacası, önemli insanların önemliliklerine halel getirecek şeyler 

söylüyordu gülümseme (Leppert, 2017, s.  274-275).  

 

Üst sınıfa ait kişiler resimlerde asla bu şekilde gülmezler. Bugün fetiş halde çekilen 

fotoğraflarda da benzer şekilde hafif bir tebessüm veya ciddi ifadeler yakalarız. 

https://bit.ly/3NLtPB5
https://bit.ly/3aPqO4g


  

40 
 

Aslında bu mimikler için geçmişteki aylak sınıfın ifadelerinin devamı denilebilir. Oto 

portremdeki boş bir ifade ile itibarlı sınıfın gösterişli ifadesi arasına bir set çekmeye 

çalıştım. Figürün arkasındaki gölge, gösterişçi ve taklitçi tüketim sergileyen sınıfa 

gönderme yapar. Gölge sanki figürden bağımsız biçimde ona karşıt olarak 

gösterişi sergilemektedir. Fakat aynı zamanda gölge, figürün bir parçasıdır. Figür 

ve gölge arasında gösteriş üzerinden bir gerilim hissedilmektedir. Her bir insan ne 

kadar uğraşsa da taklitçi tüketimden ya da gösterişçi tüketimden tam anlamıyla 

kurtulamaz. 

 

 

Görsel 26. Hakan Balaban. Oto Portre/Balaban 19. 2019. (Tuval Üzerine Akrilik Boya, 120 x 90 
cm). 

 



  

41 
 

Taklitçi tüketimin oluşmasında boşa harcama kavramı önemlidir. Taklit edilecek bir 

tüketimde değer, bu ister bir nesneyi isterse de bir eylemi tüketmek olsun, 

işlevsellikten çok tüketimin üzerindeki soyut anlamındadır. Boşa harcama ile geri 

plana atılan işlevsellik, yerini gösterge değerine bırakır. Aynı etki metaya fetişisttik 

bir değer katan süreçte de gözlenir. Boşa harcamanın önemi faydasından çok 

kazandırdığı itibardadır. Gösteri kavramı da bu fikirlerin üzerine oturmaktadır. 

Toplum içindeki uzlaşılan boşa harcama değerleri üzerinden çekişme yaratılarak 

bireyler arasında mücadele yaratır. Gösteri günümüzde sakladığı ayrımı, 

geçmişten getirdiği nesnelerin ve eylemlerin üzerine kazınmış gösterge 

değerlerinin yardımı ile gerçekleştirir.   

 

Burada faydaya yönelik kullanışlı harcamanın ve gösterişe/keyfiliğe yönelik boşa 

harcamanın arasında bir ayrım varmış gibi gözükmektedir. Bu hususa bir parantez 

açacak olursak aslında boşa harcama ve kullanışlı harcama iç içe geçmektedir. 

Her iki tüketim şekli de miktarı farklı olmak kaydıyla içinde işlevsellik ve fayda 

taşımaktadır. En kullanışlı harcamanın içinde bile keyfiliğin ve gösterişin izine 

rastlanabileceği gibi bunun tam tersi de mümkündür. Gelenekselleşerek bir adap 

haline bürünen gösterişçi tüketim, içinde taşıdığı, birbirine karşıt, işlevsel değerin 

ve gösterge değerinin gerilimi ile var olmaktadır. Veblen, boşa harcamayı olumsuz 

anlamda değerlendirmez. 

 
 
Buna “boşa harcama” denmesinin sebebi, bunu seçen bireysel tüketicinin 
bulunduğu noktadan görüldüğü gibi, çabanın ya da harcamanın yanlış 
yönlendirilmesi ya da boşa harcanması değil, bu harcamanın bir bütün olarak 
insan yaşamına ya da insan refahına hizmet etmemesidir (2020, s. 90). 

 

Fakat faydanın az olduğu etkinliklerde insanın içindeki çalışma içgüdüsünden 

ötürü en aylak etkinlikler bile aklın/faydanın kılıfına uydurulmaktadır. Dolayısıyla 

nesne içindeki işlevsellik ve gösterge arasındaki sınır da kaybolmaktadır. 

Nesnelerin gösterge değerleri, akılcı bir düşünce sistemi tarafından ayakta tutulan 

işlevsel değeri ile birlikte moda olgusunda bir arada görülmektedir. Aslında moda 

her ne kadar işlevsellikten yararlansa da esasen keyfidir. Simmel şöyle 

söylemektedir; 



  

42 
 

Genelde, örneğin giyimimiz, nesnel açıdan ihtiyaçlarımıza uygun olur; oysa moda, 
sözgelimi eteklerin dar mı geniş mi, saçların kısa mı uzun mu, kravatların renkli mi 
siyah mı olması gerektiğine hükmederken, herhangi bir amaç gözetmez. Kimi 
zaman öyle çirkin ve itici şeyler “modern” olur ki, sanki moda, kudretin gösterme 
arzusuyla, sırf moda oldukları için en berbat şeyleri sırtımıza geçirmemizi 
istiyordur (2019, s. 115-116).  

 

İşlevselliğin ve keyfiliğin bir arada bulunduğu moda da, keyfiliğin getirdiği gösterge 

değerler modanın bir dil gibi gözükmesine neden olur. Moda sembolik anlamlara 

sahip olur. 

 

2.2. Moda 

 

Modanın keyfiliğinin içinde bireyleri sınıflandırıcı bir tutum mevcuttur. Moda, 

bireylerin öykünerek kendilerini konumlandırdıkları bir uzlaşı bütünüdür. Birey, 

kendini grubundan ayırmak için farklılaşırken öykündüğü gruba dâhil olmak için 

aynılaşır. Bu yer değiştirme için kullanılan moda, tıpkı dildeki kelimelerin üzerindeki 

anlaşma gibi, nesnelerin ve eylemlerin gösterge değerleri üzerindeki toplumsal 

anlaşmalardan doğar. Toplumdaki herhangi bir bireyin bir kelime üretmesi toplum 

için bir şey ifade etmez. Kelime ancak toplum tarafından uzlaşı sonucu kabul 

edilirse toplum içinde kendine bir yer bulur. Aynı şekilde moda olan nesne veya 

eylem de, toplumun en azından belli kesiminden onay alırsa moda haline gelir. 

Moda içindeki bu gösterge değerlerinin alışverişi, bireyin tüketirken kendi benliğini 

oluşturması ve diğer taraftan bunu başka bireylere göstermesi şeklinde ortaya 

çıkan bir iletişim biçimdir. Birey, metaları işlevselliğinin yanında sembol olarak da 

tüketir. Burada kullanılan tüketim fiili, moda olan eylemlerin tüketimini de kapsar.  

Moda sayesinde gösterge haline gelen nesne veya eylem, sınıfının göstergesi 

haline gelir. 

 

Modanın başlangıcı ve bitişi arasındaki fark müphemdir. Belli bir kesim arasında 

filizlenen şey, genele yayılmaya başladığı anda moda olurken geneli ele geçirdiği 

anda moda olmaktan çıkar. Simmel, modanın gelip geçiciliğinin onun değerini 

azaltmayacağını aksine değer katacağına dikkat çeker (2019, s. 120).  Aylak 



  

43 
 

sınıfın boşa harcaması onu nasıl değerli yapıyorsa aynı şekilde modanın gelip 

geçiciliği ve keyfiliği onu değerli kılmaktadır.  

 

Kendini tüketerek ve tükettiğini göstererek belli grubun içine dâhil etmek veya belli 

gruptan ayırmak, modanın sınıflandırıcı etkisinin bir sonucudur.  Farklı olmak, ayırt 

edilmek için yapılan bu tüketimin, ihtiyacın tatmini olduğu iddia edilmektedir. Fakat 

Baudrillard‟ın Tüketim Toplumu isimli kitabında, Farklılaşma ve Büyüme başlıklı 

bölümünde, işlevselliğin ön plana çıkartılarak, onu öven bu iddiaların doğru 

olmadığı belirtilmektedir. Tatmin, tüketimin ilişkisel boyutundan ötürü 

sağlanamamakta aksine sürekli bir tatminsizlik durumu yaratılmaktadır. Bireysel 

olarak herhangi bir nesne ile tatmin olursak bu onun niteliksel özelliğinden ötürü 

gerçekleşir. Fakat tüketimde niteliksel özelliğin arka planda kaldığı günümüzde, 

gösterilenin fetişisttik bir halde göstergeye dönüştüğü, toplumsallaştığı ve 

anlamının değiştiği görülmektedir. Gösterge nesne, bireyi diğerlerinden 

farklılaştırırken bunu toplum içinde karşılaştırmalı olarak yapar ve temeli rekabettir. 

Farklılaşma ve sıradanlaşma arasındaki çatışma rekabeti doğurur. Anlamlar 

sürekli değişir ve dolayısıyla insanı tatmin edecek niteliksel değer yerine sürekli 

değişen gösterge değerleri tatminsizliği daim kılar (2018, s. 68-69). Modanın 

lokomotifi bu rekabettir. Burada karşılıklı bir ilişki bulunmaktadır. Moda olan bir 

nesnenin sıradanlaşarak kaybettiği değeri, arkasından moda olacak nesneye 

devretmesi tatminsizliği getirirken, bu tatminsizliğin oluşturulduğu rekabet ortamı 

da modayı ayakta tutar. Bu sonu gelmez, yapay mücadelenin içerisinde asıl 

görülmesi gereken ayrım ise ortadan kalkar.  Değişen değerler, tüketimi sürekli 

kılarak gösteriye hizmet eder. 

 

Gösterge değerlerin tüketimi ile istenilen grupla bütünleşmek mümkün gibi 

gözükmektedir. Moda, sınıflar arasında bir bağ kurar. Fakat bu bağ sınıflar 

arasındaki ayrımın da gizleyicisidir. Herhangi bir nesneye sahip olmak, bireyi 

sadece yakınlaştığı grubun bir parçası gibi gösterir. Üstelik birey, gösterinin ona 

izin verdiği ölçüde tüketebilir.  Alt sınıf, üst sınıfın tüketimine ne zaman yaklaşırsa, 

üst sınıf belirleyici olarak bu değeri değiştirecek ve daha üst seviyeye taşıyacaktır. 

Değişen seviyeler, ayrımı hep daim kılacak ama her zaman da aradaki farkın 



  

44 
 

kapatılacağı umudunu aşılayacaktır. Moda, ayrımın olmadığı yerde var olamaz. 

“Sınıf oluşumunun hiç vuku bulmadığı Buşmanlar‟da ise, hiçbir moda ortaya 

çıkmamıştır, yani onlarda giyim ve süs eşyalarını değiştirmeye dönük hiçbir ilgi 

gözlenmemiştir” (Simmel, 2019, s. 119). Fetiş hale gelen nesnelerin, toplumdaki   

farklılaştırma ve sıradanlaştırma üzerinden çevirdikleri yüzeysellik ile ayrımın 

derinliği gizlenir. Moda bu anlamda gösteriye hizmet edebilir. 

 

Arthur Danto, bir giyim mağazası olan Bonwit Teller‟ın vitrininde açtığı sergideki 

işlerin (Görsel 27), Andy Warhol‟un kafasındaki problemlerin yansıması olduğunu 

söyler. Bunun yanında eserlerdeki imgeler Amerikan toplumunun sıradanlıktan 

farklılaşmaya doğru duyduğu özlemin de bir anlatısıdır. 

 

Warhol, eksikliklerimizin ve umutlarımızın sergilendiği reklamları resmetmeye 
başladı. (…) Hepsi beş tanedir. Reklam, siyah-beyaz gazete ilanlarından yapılmış 
montaja dayanır: Saç boyası, güçlü kollar ve geniş omuzlara sahip olmak, burun 
düzeltimi, yırtıklar için protetik yardım ve(“Bundan Hoş İçecek Yok”) Pepsi-Cola. 
1960‟ta Pepsi-Cola “Genç düşünenler için” diye ilan ettiği bir reklam 
kampanyasına başlamıştı, sanki Ponce de Leon‟un Yeni Dünya‟ya gelip de 
keşfettiği gençlik iksiriymiş gibi (2018, s. 34- 35). 

  

 

Görsel 27. Andy Warhol‟un Bonwit Teller vitrinindeki kişisel sergisi. 1961. https://bit.ly/3ttYpab 

 

Sergilenen eserler, farklılaşmayı vurgulayan imgeleri içinde barındırırlar. İmgelere 

bu açıdan bakılırsa moda içindeki farklılaştırma özelliği ile ilişki kurulabilir. 

https://bit.ly/3ttYpab


  

45 
 

Nesneler, moda sayesinde toplum için önemli bir hale gelirken sıradanlıktan 

kurtulmanın ve kendini arzulatmanın bir çaresi olarak belirir.  

  

Warhol‟un bu sergiden yaklaşık 20 yıl sonra yaptığı Elmas Tozu Pabuçlar isimli 

eserindeki (Görsel 28) ışıltılı ayakkabılar da modaya dair fetiş imgelerdir. Fakat bu 

imgeler bir reklam fotoğrafındaki yüzeysel çekiciliği konu edinmemektedir.    

Fredric Jameson “Postmodernizm ya da Geç Kapitalizmin Kültürel Mantığı” isimli 

kitabında „Elmas Tozu Pabuçlar‟ ile „Köylü Pabuçları‟nı karşılaştırırken, Warhol‟u, 

Van Gogh‟un ütopik birer renk patlamasına evrilen gidişatının tam tersi konumuna 

yerleştirir (1991, s. 9). Ayakkabılar fotoğrafın negatifi kullanılarak tersi yönde bir 

değişime uğrar. Warhol‟un ayakkabıları içerik anlamında fetiştir. 

 

 

Görsel 28. Andy Warhol. Elmas Tozu Pabuçlar. 1980. (Serigrafi Baskı). https://bit.ly/3mzvcH1 

 

“Kıymetlimiz” isimli resmimdeki ayakkabılar benim istek ve arzularımı 

yansıtmaktadır (Görsel 29). Sahip olduğum ayakkabılar ile hangi sınıfa veya gruba 

https://bit.ly/3mzvcH1


  

46 
 

dâhil olmak istediğimi, kim olmak istediğimi belirlerim. Bu bir noktada kendi 

kandırmacamdır denebilir. Ayakkabının televizyonun içerisinde olması, gösterinin 

istediği şekilde ilerlediğim anlamına gelmektedir. Kendime aynadan bakmak yerine 

televizyondan bakmak gibidir. Bu şu anlama gelmektedir; televizyonun gösterdiği 

gibi olmak istemekteyim. Ayakkabılar, modanın nesnelere kattığı fetişisttik değeri 

ve sınıflandırıcı etkisini işlemektedir. Ayakkabıyı işlevsel amacı için 

kullanmamaktayım. Sehpa üzerinde tam ortada duran ayakkabı, bu amacının 

dışında, onun gösterge değerini yansıtacak şekilde gösterilmektedir. Bu 

ayakkabının seçimine,  modanın sınıflandırıcı etkisi neden olur. Başkalarına 

öykünerek seçilen ayakkabı ile bir gruba dâhil olmak istenmektedir. Ayakkabıya 

fetişisttik bir değer atfedilir. Ayakkabının üretiminden önce satılması için tasarlanan 

gösterge değeri açık bir şekilde işlevsel değerin önüne geçmektedir.  

 

 

Görsel 29. Hakan Balaban.  Kıymetlimiz.  2019. (Tuval Üzerine Akrilik Boya, 60 x 60 cm). 

 



  

47 
 

Moda esasen bireyin genelden farklılaşma ve genel ile bütünleşme ihtiyacını bir 

arada karşılar ve bunu yaparken, farklılaşmanın hazzını yaşayan bireyin genele 

itaatini mümkün kılar. Modaya tabi olan bireyin özgünlük ve genel ile uyumu, 

niteliksel başlayan bir farkın abartılması sayesinde gerçekleşir. 

 

Sivri uçlu pabuçlar modaysa, moda tutkunu kendininkileri mızrak ucu gibi yaptırır; 
yüksek yaka modaysa onun yakaları kulağına dayanır; bilimsel tebliğ dinlemek 
modaysa artık onu başka yerde bulmak mümkün olmayacaktır vs. Böylelikle 
moda tutkunu, tamamen bireysel bir tutumu temsil eder: Nitel açıdan söz konusu 
çevrenin ortak malı olan unsurların, nicel bakımdan artırılmasına dayanan bir 
tutumdur bu (Simmel, 2019, s. 123). 

 

Birey, nitel kılığına bürünen nicel unsurlar ile hem bireyselliğini yaşar hem de 

genel ile bütünleşir. Tek ve benzersiz olma kaygısını taşıyan güdüler niceliksel bir 

abartıyı sahiplenmenin yanında genele muhalefet yoluyla da tatmin edilebilir. 

Fakat unutulmamalıdır ki genele muhalefet etmek de bireyi yine genelden daha 

küçük bir grubun içerisine yerleştirir. “Bireysel sivrilme güdüsünün, önce salt 

toplumsal taklidin tersine çevrilmesiyle tatmin olduğu, ardından da aynı şekilde 

karakterize olmuş daha dar bir çevreye yaslanarak güç aldığı durumdur bu” 

(Simmel, 2019, s. 125). “Burnum Kaf Dağında” isimli resme (Görsel 30) bu açıdan 

bakıldığında farklılaşmaya duyulan öfkenin eleştirisi ile sıradanlığa 

ulaşılamayacağıdır. Bu resmi yapmadan önce şunları düşündüm; “farklılaşmanın 

üstünlüğünü kabul etmeyip onlara muhalefet ederken aslında ben de 

farklılaşmanın farklı bir türünü arıyorum. Farklılaşmanın üstünlüğünü kabul 

etmezken aslında ben de üstünlük taslıyorum.” Resimde kendime yukarıdan 

bakıyor olmam kendimi sıradan olanın arasına yerleştirdiğim anlamına gelirken; 

bakan kişinin ben olması, farklılaşmanın üstünlüğünü de taşıdığım anlamına 

gelmektedir. İki fikir de bir arada erimektedir. 

 



  

48 
 

 

Görsel 30. Hakan Balaban. Burnum Kaf Dağında. 2018. (Tuval Üzerine Akrilik Boya, 25 x 25 cm). 

 

Farklılaşmadan kaçılamayacağı bir gerçektir fakat farklılaşma ön plana çıkarsa 

derinlik yerini yüzeyselliğe bırakabilir. 14 Haziran 2021 tarihli bir Ntv haberinde 

şunlar yazar: “NATO genel sekreteri Jens Stoltenberg ile görüşen Kanada 

Başbakanı Justin Trudeau, yine dikkatlerin tüm bu kritik konulardan renkli 

çoraplarına yönelmesini sağladı” (Ntv. 2021). Renkli çorapların dikkat çekiciliği 

haberin içeriği olurken, görüşmenin detayları es geçilir. Haberin kendisi de dikkat 

çektiği duruma katkı sağlar. 

 



  

49 
 

 

Görsel 31. Justin Trudeau‟nun Çorapları. https://bit.ly/3toUr2E 

  

“Aylak Sınıfın Gösterisi” isimli çalışmada (Görsel 32) gösterinin içindeki 

yüzeyselliğin eleştirisi yapılmaya çalışılmaktadır. Resimde, takım elbise içerisinde 

iktidara ait olduğu açıkça belli olan iki figür oturarak el sıkışmaktadır. El sıkışmak 

iki taraf arasında bir anlaşmanın, barışın veya birbirine bağlı kalmanın işaretidir. 

Bu anlaşma üst sınıfa ait iki kişi arasında yapılırken kendilerinin yanında alt 

sınıftan birçok kişinin hayatını da etkileyebilir. Fakat burada önemli olan bu 

anlaşmanın derinliği değildir, resmin merkezindeki birleşen iki elin sağında ve 

solunda yer alan renkli çorapların göze çarpan yüzeyselliğidir. Zaten iki figür de 

aralarındaki konuşmanın ne kadar geneli etkilese de şeffaf ve bilinir olmasını 

istemez. Çoraplara takılan göz sonrasında daha da aşağıda yozlaşmanın bir 

işareti olan sineğe takılır. Dünyada var olan büyük görüşmeler ve anlaşmalar 

gösterinin yüzeyselliğine takılırken, derinliği kavranamadan hafızalardan silinen 

birer eğlence unsuruna dönerler.  

https://bit.ly/3toUr2E


  

50 
 

 

Görsel 32. Hakan Balaban. Aylak Sınıfın Gösterisi. 2021. (Kağıt Üzerine Kurşun Kalem, 26 x 45 
cm). 

 

Daha önce bahsi geçen aylaklığın ve keyfiliğin, içinde bir parça fayda ile moda 

içerisinde kendine yer bulduğu söylenebilir. Veblen, itibarı gösteren giyimin 

üretken emekten muaf olma yolunda şekillendiğini ve çalışmaya engel olacak 

şekilde giyilen eteklerin,  topuklu ayakkabıların, korselerin, takılan perukların veya 

şapkaların kişinin üretken emekten muafiyetini gösterdiğini aktarır. Bunun yanında 

itibara destek için modaya da tabi olunması gereklidir der (2020, s. 154). Modada 

bir işlevsellik yoktur, keyfidir. Yani bir anlamda aylaklık demektir. İnsanların 

aylaklıkları nesnelere geçer tıpkı bir sehpanın üzerindeki heykelcik ve vazolar gibi. 

Modanın aylaklığı da insanın aylaklığı ile kol kola ilerler. 

 

Nesnelerdeki aylaklık, işlevselliklerinin arka plana atılarak gösterge değerine önem 

verilmesiyle ortaya çıkar. “Oturma Koltuğu ve Çalışma Sandalyesi” adlı resimdeki 

(Görsel 22) berjer koltuk ile “Spora Gidiyorum Çantası” adlı resimdeki (Görsel 33) 

çantanın arasında gösterge değeri üzerinden bir bağ kurulabilir. Bana göre ikisi de 

aylaktır. İkisinde de niteliğinden öte bir gösterge değeri vardır. Nitelik gösterge 

değerinin önündeki paravan bir uydurmaca gibidir. Tabii ki bu niteliğinin hiç 

olmadığı anlamına gelmez. Bu nesneler itibarın veya bir grupla yakınlaşmanın 

gösterge değerini imgeler. Nesnelere sahip olunarak elde edilen itibarın yanında 



  

51 
 

belli eylemlerin tüketimiyle de itibar sahibi olunacağı düşlenir. Bu eylemlerle aylak 

nesnelerin nasıl kullanılacağına, nasıl bir adaba uyulacağına karar verilir. 

Baudrillard günümüzde sahip olunan nesneler ile gelen ayrımın nesnelerin 

kullanımı biçimine de kaydığını söyler (2021, s. 26). Nesnelerin kullanımında da 

taklitçi eylem kendini gösterirken, işlevsel ve faydaya yönelik olan nitelikleri bir 

tarafa bırakılarak toplum içinde bir iletişim halini alan gösterge değerlerine 

odaklanılır.  “Spora Gidiyorum Çantası” adlı resim bu duruma dikkat çekmektedir. 

Elindeki çantadan spora gittiği belli olan kişi spora gitmeden önce çantayı kullanış 

biçimiyle çevresindekilere bunun sinyalini vermektedir. Çantanın takılış biçimindeki 

yüzeysellik, spora gitmekten daha önemlidir. İzleyicilerin aşağıdan baktığı rol 

model olan figür, kendini bu duruşuyla onlardan ayırmaktadır. Çanta izleyicilerin 

göz hizasına daha yakındır. Zaten figürün de göstermek istediği çantası ve 

işlevsellikten uzak bir biçimde onu kullanış biçimidir.   

 

 

Görsel 33. Hakan Balaban. Spora Gidiyorum Çantası. 2019. (Kâğıt Üzerine Kurşun Kalem, 47 x 35 
cm). 

 



  

52 
 

Moda içindeki farklılaşma ve sıradanlaşma arasında ince bir çizgi vardır. Farklı 

olmak adına edinilen bir nesne, yapılan bir eylem gün geçtikçe sıradanlaşır ve 

yerine bir farklısının geçmesini bekler. Buradaki farklılaşmayı yaratacak şey 

bireysel bir kıvılcımdır. Marjinalin eylemi, toplumun belli bir kesimi tarafından 

benimsenirse sıradanlığa doğru yaygınlaşabilir.  

 

2.3. Kitle Kültürü ve Kitsch 

 

Kitsch teriminin genel özellikleri ve taşıdığı anlam konusunda az çok fikir birliği 

olsa da kelimenin kökeni konusunda ihtilaflar bulunmaktadır. Thomas Kulka, 

kitschin nereden türediği üzerine dönen akademik tartışmalar içerisinde İngilizce 

“sketch”, Almanca “kitschen” ve “verkitschen” ve son olarak Fransızcada şık, zarif 

anlamına gelen “Chic” üzerinde durur (2014, s. 32-33). Kelimenin kökeni 

üzerinden dönen tartışmalara rağmen, kelimenin anlamı konusunda genel bir 

görüş birliği var gibidir; kitsch bayağıdır, ucuzdur ve ticaridir.  Kitsch Benjamin‟e 

göre tüketime dönük sanattır, Adorno‟ya göreyse her sanatın içinde pusuya yatmış 

bir zehirdir (Artun, 2018, s. 28-29). Kitschin özellikleri arasında eleştirel olmaması, 

genel bir beğeniye hitap etmesi ve duyguları en kolay yoldan, hızlıca talep etmesi 

onun neden bu kadar genele yayılıp sahiplenildiğinin bir yanıtı olabilir. 

 

Clement Greenberg‟e göre Kitschin tam anlamda ortaya çıkışı kültürün 

endüstrileşmesine ve kentleşmeye rastlar (Artun, 2018, s. 29). Köyden kente 

göçenlerin geride bıraktıkları halk kültürünün yerine koydukları kitle kültürü 

sayesinde kitsch ortaya çıkar. Alt sınıf, kendi kültürünü yaratırken üst kültürü taklit 

eder ve kendi zevkine göre bir ürün ortaya çıkarır. Burada Veblen‟nin taklitçi 

tüketim kavramı devreye girer gibidir. Greenberg kitschi avangard ile 

karşılaştırarak açıklarken onu avangardın yeni ve heyecan vericiliğinin karşıtı 

olarak sıradanlaştırır. Thomas Kulka‟ya göre kitsch terimi elitist bir kavramdır 

(2014, s. 24). Üst sınıfın kendi beğenisini yüceltirken aşağı gördüğü alt sınıf 

beğenisi için kullandığı bir terimdir. Baudrillard‟a göre de toplumun hiyerarşik 

düzeni içerisindeki yer değiştirmeler kitsch için bir koşuldur. Kitsch-nesneyi klas-



  

53 
 

nesnenin karşısında konumlandıran Baudrillard; üstün ayırt ediciliğe sahip klas 

nesnenin nadirliğine karşılık daha az ayırt ediciliğe sahip kitsch‟in çokluğuna dikkat 

çeker. Kitsch ve klasın arasındaki fark estetik değerinden değil ayırt ediciliğinden 

gelir. Kapitalizm ve gösterinin etkinlik kazanmasıyla doğru orantılı olarak 

sanayileşmenin de yardımıyla, burjuva talebi doğrultusunda, ayırt ediciliğe sahip 

klasın taklidi yeni bir tür olarak kitsch doğar. Ona göre kitsch büyük mağazaların 

açıldığı 19. Yüzyıl‟ın son çeyreğinde Almanya‟da ortaya çıkar (2018, s. 137). 

Kitsch klası takip etmektedir. 

 

1950‟lerde yüksek kültür ve kitle kültürü üzerine dönen tartışmalar, New York ve 

Londra çevresinde bir başkaldırıya ve kitle kültürünün sahiplenilmesine sebebiyet 

verir.  Aslında kitschi içinde barındıran kitle kültürü o dönem için politik bir arayış, 

bir alternatiftir. “Bu çerçevede “popüler kültür”, 19. Yüzyıldaki yoğun 

kentleşme/endüstrileşme hareketleri sırasında işçi sınıfının yarattığı devrimci, 

dayanışmacı, isyankâr kültürü ifade eder” (Artun, 2018,  s. 36). Tartışmalar en 

mükemmeli aramak yerine çoğulcu bir kültürü sahiplenme ve elit tavrı reddetmek 

üstünden dönerken pop sanatın sıradanlığı benimsemesini, kitle kültürünü ve 

kitschi araç olarak kullanmasını eşitlikçi bir tavır olarak görmek yerinde olacaktır. 

Warhol‟un “Herkes birbirine benzeseydi sanırım harika olurdu.” cümlesi sıradanlık 

ve farklılık üzerinden kafasını meşgul eden düşüncelerin ifadesi gibidir. Sıradanlık 

eşitliktir, farklılık ise hiyerarşidir. Herkesin aynı Coca-Cola‟yı içtiğini söylerken 

Amerikan kapitalizminin eşitlikçi tavrını atıfta bulunur. Gösterinin gündelik hayatın 

ve popüler kültürün içerisinde olduğu varsayılırsa, pop sanat bu alanlardan 

beslenirken tüketim kültürüne bir yorum getirir.  Warhol‟un Facialar serisi bir 

eğlence unsuru haline gelen trajik haberlerdeki imgelerin yan yana tekrar 

edilmesiyle oluşur. “Tüyler ürperten bir resmi üst üste gördüğünüzde, gerçekten 

hiçbir etkisi kalmıyor” gözlemi doğrultusunda Warhol‟un kitle iletişim araçlarında 

yineleyerek göstermek suretiyle sebep olunan hissizleşme hakkında yorum yaptığı 

da ileri sürülebilir” (Hopkins, 2018, s. 134). Warhol‟un, haberlerin ölümün trajikliğini 

ortadan kaldırarak, hemen tüketilebilir hale sokmasını gözlemlemesi dikkat 

çekicidir.  

 



  

54 
 

 

Görsel 34. Andy Warhol. İntihar Atlayışı. 1964. (Serigrafi Baskı). https://bit.ly/3zv3vXt 

 

Yine de pop sanatın, sanat ve hayatı birleştirmesi üzerine kurulu cılız etkisi 

başarısız olur ve onu ticarileşmekten kurtaramaz. Karşı alternatif kültür arayışı, 

kendi içinde de ayrılarak zamanla eleştiri yeteneğini, özerkliğini kaybederek moda 

ve eğlence sektörüne bağlanır. Johanna Drucker‟dan aktaran Artun, güzel 

sanatların, tüketimin ve gösterişin tekelindeki kitle kültürünü desteklediğinden 

bahseder (2018, s. 41). İşçi sınıfının devrimci kültürü olarak başlayan kitle kültürü, 

bugün kültür endüstrisi güdümünde popüler kültüre evrilir. Artık belirleyici halk 

değil üst sınıftır. Alt sınıf ile arasındaki mesafeyi korumak adına belirleyiciliğe sahip 

olan üst sınıf avangarda el attığı gibi kitsche de el atar ve belirleyiciliğini korur. 

“Şimdi popüler olan zamane elitinin beğenisidir” (Artun, 2018, s. 42).  

 

Sitüasyonistler de pop sanatın filizlendiği aynı dönemlerde kültür endüstrisinin 

temellerine saldırır. “Sürüklenme” ve “saptırma” dedikleri kavramları gündelik 

https://bit.ly/3zv3vXt


  

55 
 

hayatın ve popüler kültürün içine yerleşen gösteriyi ekarte etmek için kullanırlar. 

“Sürüklenme, üç aşağı beş yukarı, daha önce var olan kent uzamlarının gelip 

geçici tutku çevrelerini, daha sonra yeni olasılıklara yönelecek diyalektik uygulama 

alanları yaratmak suretiyle, ele geçirmeye adanmış bir oyun ise, yön değiştirme 

(saptırma) de daha önce var olan öğelere yeni isteklerin yaratılması amacıyla yeni 

bir bağlam kazandırılmasıdır” (Macdonald, 2018, s. 215). Bu anlamda saptırma 

gösteriye ait unsurların onun aleyhine işleyecek şekilde gasp edilmesidir. Kolaj ve 

dekolaj birer saptırma tekniğidir. Zaten dekolaj, daha sonra sitüasyonistlere 

katılacak olan letristlerin de uygulama alanıdır. Bir imgenin yerinden sökülerek 

yeni bir anlamda diğer imgeler ile birleştiği kolaj da dadanın sitüasyonistlere 

mirasıdır. 

 

 

Görsel 35.John Heartfield.  İşçilerin Resimli Haberlerinden Taklit. 1934. (Kolaj). 
https://bit.ly/3zza7nR 

 

https://bit.ly/3zza7nR


  

56 
 

Barbara Kruger da tüketim toplumuna eleştiri denemelerinde kolaj tekniğini 

kullanmaktadır. “Alışveriş yapıyorum öyleyse varım” isimli eserinde (Görsel 36)  

saptırma deneyimi sunarken, Descartes‟ın ünlü sözü “Düşünüyorum öyleyse 

varım”ı gasp ederek anlamını değiştirir. Toplumu aydınlatmak adına eleştirel bir 

yapıt ortaya koyar.  Nitekim bu tür saldırılar sadece sanatın içinden yapıldığı 

sürece etkisini kaybeder. Gösteriye yapılan bu müdahaleler gösterinin aracı 

olmaktan kurtulamaz.  

 

Jenny Holzer ve Barbara Kruger‟ın halk sanatı da aynı kaderi paylaştı; onlarınki 
küçük bir toplumsal tiyatro görüntüsündedir; ama bir kavrayış sunmaktan çok, 
insanların ilgisini dağıtır. Eserleri öznel yankıdan yoksun olduğu için halk 
eğlencesine dönüşür. Sonuçta araç olarak kullandığı şeye benzemekten 
kurtulamaz (Kuspit, 2018, s. 109). 

 

 

Görsel 36. Barabara Kruger. Tüketiyorum Öyleyse Varım. 1987. (Kolaj ). https://bit.ly/3xNyCwx 

 

Sitüasyonistler popüler kültürü ciddiye alıp, onun araçlarını kullanmaya çalışmış ve 

onu kitle kültüründen saptırmayı denemişlerdir. Sitüasyonistlerin kurucu üyeleri 

arasında yer alan Asger Jorn‟nun “Rahatsız Edici Ördek Yavrusu” (Görsel 37) 

isimli eseri, kitsch bir tablonun üzerine müdahale edilmesiyle oluşur. Burjuva 

https://bit.ly/3xNyCwx


  

57 
 

sınıfın güç elde etmesi sayesinde sanattaki beğenileri etkileyebildiğinin kanıtı olan 

küçük peyzaj resim, Asger Jorn‟nun tadilatı ile yeniden hayat bulur. Ticari değer 

kazanıp güçlenen peyzaja müdahale demek kitsch üzerinden sıradanı 

yüceltmektir. “Kitschi göklere çıkartan Jorn, eşzamanlı olarak, sıradanlaşmış 

estetiğe de hayat verdi” (David Hopkins, 2018, s. 185).  

 

 

Görsel 37. Asger Jorn, Rahatsız Edici Ördek Yavrusu. 1954. https://bit.ly/3zvlBc8 

 

“Debord ve öteki sitüasyonistler gündelik yaratıcılığın sanattan beklenenlerin yerini 

alması gerekliliğini öne sürüyorlardı” (Macdonald, 2018, s. 202). Gösteriye 

yapılacak müdahaleler sadece sanat üzerinden olursa etkili olamaz. Çünkü sanat 

da sonunda tüketim toplumu içerisinde tüketilebilir bir şeye döner. Dolayısıyla 

sitüasyonistler sanatın hayatın içinde sindirilmesini savunur. Yabancılaşmanın bu 

şekilde ortadan kalkacağına inanır. Zaten Debord‟un 1962 yılında sitüasyonistlerin 

yönünü sanattan siyasete çevirmesi bu yüzdendir. Bugün kitsch zevksizliği ve 

sıradanlığının da, avangardın heyecan vericiliğinin de bir önemi kalmamaktadır. 

Bu tür hareketler, kavramlar ve denemeler hayatın içinde sindirilmedikçe gösteriye 

teslim olur.   

https://bit.ly/3zvlBc8


  

58 
 

SONUÇ 

 

Bu tezde yapılan araştırmalar ve incelemeler sonucunda gösterişçi tüketim ve 

gösteri kavramları arasında meta fetişizmi, moda ve kitsch üzerinden bağlantılar 

kurulmuştur. İtibarı kanıtlama girişimi olarak başlayan gösterişçi tüketimin, daha 

sonra itibarın asıl nedenlerini gizlediği ve toplum içerisinde gösterinin bir aracı 

olarak ayrımı ortadan kaldırdığı keşfedilmiştir. Endüstri devrimi, köyden kente göçü 

tetiklemiş ve sonucunda alt sınıfın üst sınıfı giderek daha çok taklit ettiği bir ortam 

doğmuştur. Sonuç olarak sanatın hissesi bölünerek alt sınıfın da belirleyici olduğu 

ve yeni bir kültürün doğduğu döneme geçilmiştir.  

 

Verilen örneklerde, üst sınıfın ayrıcalığının bir kaydı olan eserler itibarını, yapıldığı 

sınıfa iade etmiş, fakat değişen düzen sonunda alt sınıf içinde bir itibar kaynağı 

olabileceğini belli etmiştir. İncelemeler sırasında resimlerde imgelerin anlamlarının 

da insan ilişkilerine göre değiştiği ve sanat tarihinde kendine yer bulan bazı 

eserlerde gösterişin, bakmanın hazzı ile fetiş birer imgeye dönüştüğü ve 

ticarileştiği gözlemlenmiştir. Buradan hareketle işaret ettikleri anlamlardan sıyrılıp, 

yeni işlevler kazanmışlardır.  

 

Gösteri, gösterişi kendi lehine araç olarak kullanmış ve sanatla yakın bir ilişki içine 

girmiştir. Kendini devam ettirmesi, sistemin işlemesi ve tüketime yönelik özendirme 

için sanatın gücüne başvurmuştur. Tüketim toplumuna yapılan eleştiriler yine 

sanatın gücü kullanılarak tersine çevrilmeye çalışılmıştır. Gösterişin temel alınarak 

gösterinin bir aracı olduğu ve eleştirilerin bu yönden yapıldığı belirlenmiştir. Fakat 

bu eleştirirler tüketim toplumu içerisinde bir tüketim malzemesine dönüşmektedir. 

İmgenin görünür olması, popüler olması, gösterişli olması gibi özellikleri onu asıl 

işaret ettiği anlamlardan sıyrılarak farklı bir işlevin aracı haline getirmiştir.  

 

Tez sonunda; hayatın içine dâhil edilemeyen bir sanatla gösteriye müdahale 

etmenin faydasız olacağı hem incelenen sanatçı örneklerinde hem de kendi eser 



  

59 
 

üretme pratiğimde görülmüştür. Kendi çalışmalarımda da üretilen imgeler 

üzerinden gösteriye bir müdahalede bulunmanın onları gösteriye dönüşmekten 

kurtaramadığını fark ettim. Bu anlamda hayatın içine dâhil olamayan her sanat 

eseri gösterişli bir hale büründüğü anda gösterinin aracı olmaktan 

kurtulamayacaktır. 

  



  

60 
 

KAYNAKLAR 

Artun, Ali. (2018). Çağdaş Sanatın Örgütlenmesi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Baudrilard, Jean. (2018). Tüketim Toplumu. (Nilgün Tutal, Ferda Keskin, Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baudrilard, Jean. (2021). Gösterge Ekonomi Politiği Hakkında bir Eleştiri. (Oğuz 

Adanır, Çev.). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

BBC Türkçe. (2019). Hindistan'da Miss India Güzellik Yarışması finalistleri tartışma 

yarattı: 'Hepsi birbirine benziyor'.  https://bbc.in/3a0cXVx 

Benjamin, Walter. (2015). Teknik Olarak Yeniden-Üretilebilirlik Çağında Sanat 

Yapıtı. İstanbul: Zeplin Yayınları. 

Berger, John. (2014). Görme Biçimleri. (Yurdanur Salman, Çev.). İstanbul: Metis 

Yayınları 

Dant, Tim. (2019). Fetişizm ve Nesnelerin Toplumsal Değeri (Türker Körük, Çev.). 

Doğu Batı Düşünce Dergisi, Erişim: 19.10.2021 

https://www.academia.edu/40440353/Feti%C5%9Fizm_ve_nesnelerin_toplumsal_

de%C4%9Feri_Fetishism_and_the_social_value_of_objects_ 

Danto, Arthur. (2018). Andy Warhol (Süha Sertabiboğlu,  Çev.). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Debord, Guy. (2018). Gösteri Toplumu (Ayşen Ekmekçi, Okşan Taşkent, Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Demircan, Havva. (2020). Tiyatrodan Resim ve Fotoğrafa: Berolt Bretch‟in 

Yabancılaştırma Efektinin Yüzeydeki Olasılıkları. Sanat Yazıları, 42. s. 105-118. 

Ankara: Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Yayınları. 

Han, Byun-Chul. (2019). Şeffaflık Toplumu (Haluk Barışcan, Çev.). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Hopkins, David. (2018). Modern Sanattan Sonra 1945-2017 (Firdevs Candil 

Erdoğan, Çev.). İstanbul: Hayalperest Yayınevi. 

https://bbc.in/3a0cXVx
https://www.academia.edu/40440353/Feti%C5%9Fizm_ve_nesnelerin_toplumsal_de%C4%9Feri_Fetishism_and_the_social_value_of_objects_
https://www.academia.edu/40440353/Feti%C5%9Fizm_ve_nesnelerin_toplumsal_de%C4%9Feri_Fetishism_and_the_social_value_of_objects_


  

61 
 

Jameson, Fredric. (1991). Postmodernism, or, the Cultural Logic of Late 

Capitalism. Londra: Duke University Press. 

Kellner, Douglas. (2018). Guy Debord, Donald Trump ve Gösteri Siyaseti (Nur 

Altınyıldız Artun, Çev.). e-skop. Erişim: 05.01.2022. https://www.e-

skop.com/skopbulten/guy-debord-donald-trump-ve-gosteri-siyaseti/3663  

Kulka, Thomas. (2014). Kitch ve Sanat (Gonca Gülbey, Çev.). İstanbul: Altıkırkbeş 

Yayın. 

Kuspit, Donald. (2018). Sanatın Sonu (Yasemin Tezgiden, Çev.). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Leppert, Richard. (2017). Sanatta Anlamın Görüntüsü (İsmail Türkmen, Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Macdonald, Bradley J. . (2018).  Gösteriden Birleştirici Kentleşmeye: Sitüasyonist 

Kuramın Yeniden Değerlendirilmesi. Cogito, 14. s. 201-225. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Marx, Karl. (2003). Kapital Birinci Cilt (Alaattin Bilgili, Çev.). Erçiş Yayınları. 

Ntv. (2021). Kanada Başbakanı Justin Trudeau‟nun NATO zirvesine damga vuran 

çorapları. Erişim: 20.04.2022 https://www.ntv.com.tr/yasam/kanada-basbakani-

justin-trudeaunun-nato-zirvesine-damga-vuran-

coraplari,moAEgMZvfUWbVgEfRO5Z6A 

Postman, Neil. (2018). Televizyon Öldüren Eğlence. (Osman Akınhay, Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Ritzer, George. Stepnisky, Jeffery. (2018). Sosyoloji Kuramları (Himmet Hülür 

Çev.). Ankara: De Ki Yayınları. 

Simmel, Georg. (2019). Modern Kültürde Çatışma (Tanıl Bora, Çev.). İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Siegmund Kopitzki. (2016).  Selbstporträt als Selbstgespräch. Südkruier Erişim: 

06.04.2022 https://www.suedkurier.de/ueberregional/kultur/Selbstportraet-als-

Selbstgespraech;art10399,8651253 

https://www.ntv.com.tr/yasam/kanada-basbakani-justin-trudeaunun-nato-zirvesine-damga-vuran-coraplari,moAEgMZvfUWbVgEfRO5Z6A
https://www.ntv.com.tr/yasam/kanada-basbakani-justin-trudeaunun-nato-zirvesine-damga-vuran-coraplari,moAEgMZvfUWbVgEfRO5Z6A
https://www.ntv.com.tr/yasam/kanada-basbakani-justin-trudeaunun-nato-zirvesine-damga-vuran-coraplari,moAEgMZvfUWbVgEfRO5Z6A
https://www.suedkurier.de/ueberregional/kultur/Selbstportraet-als-Selbstgespraech;art10399,8651253
https://www.suedkurier.de/ueberregional/kultur/Selbstportraet-als-Selbstgespraech;art10399,8651253


  

62 
 

Thyssen-Bormemizsa National Museum Erişim: 06.04.2022 

https://www.museothyssen.org/en/collection/artists/cleve-joos-van/self-portrait 

Veblen, Thorstein Bunde. (2020). Aylak Sınıfın Teorisi: Kurumların İktisadi 

İncelemesi (Eren Kırmızıaltın, Hüsnü Bilir, Çev.). Ankara: Heretik Yayın. 

https://www.museothyssen.org/en/collection/artists/cleve-joos-van/self-portrait


  

63 
 

ETİK BEYANI 

Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Tez/Sanat Çalışması 

Raporu Yazım Yönergesi‟ne uygun olarak hazırladığım bu Tez/Sanat 

Çalışması Raporunda, 

 Tez/Sanat Çalışması Raporu içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik 
kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

 
 görsel, işitsel ve yazılı bütün bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

 başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere 

bilimsel normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, 

 atıfta bulunduğum eserlerin bütününü kaynak olarak gösterdiğimi, 
 

 kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, 

 
 bu Tez/Sanat Çalışması Raporunun herhangi bir bölümünü bu 

üniversitede veya başka bir üniversitede başka bir Tez/Sanat 

Çalışması Raporu çalışması olarak sunmadığımı 

beyan ederim. 
 
 
 
 

 
17/06/2022 

 

 
Hakan BALBAN 



  

64 
 

YÜKSEK LİSANS TEZ ORJİNALLİK RAPORU 

 
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

Güzel Sanatlar Enstitüsü 
 

RESİMDE GÖSTERİ VE GÖSTERİŞ İMGELERİ 

 
Yukarıda başlığı verilen Tezin tamamı aşağıdaki filtreler kullanılarak 

Turnitin adlı intihal programı aracılığı ile Tez Danışmanım tarafından 

kontrol edilmiştir. Kontrol sonucunda aşağıdaki veriler elde edilmiştir: 

 
Raporlama Tarihi Sayfa 

Sayısı 
Karakter 
Sayısı 

Savunma Tarihi Benzerlik 
Oranı (%) 

Gönderim Numarası 

21.04.2022 66 57600 23.05.2022 9 1816143079 

 
Uygulanan filtreler: 

1. Kaynakça hariç 

2. Alıntılar dâhil 

3. 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Tez/Sanat Çalışması 

Orijinallik Raporu Alınması ve Kullanılması Uygulama Esasları‟nı 

inceledim ve çalışmamın herhangi bir intihal içermediğini; aksinin tespit 

edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu 

kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu 

beyan ederim.  

17/06/2022 

 

Hakan BALABAN 

 

Öğrenci No.:N18134499 

Anasanat/Anabilim Dalı: Resim 

Program: 

Yüksek 

Lisans  

Sanatta 

Yeterlik  

Doktora Bütünleşik 

Doktora 

      x    

 
 

     DANIŞMAN ONAYI 
 

UYGUNDUR. 

                                          Dr. Öğr. Üyesi Havva Demircan 



  

65 
 

MASTER’S THESIS ORIGINALITY REPORT 

 
HACETTEPE UNIVERSITY 

Institute of Fine Arts 
 

 
SPECTACLE AND SHOW-OFF IMAGES IN PAINTING 

 
The whole thesis is checked by my supervisor, using Turnitin plagiarism 

detection software taking into consideration the below mentioned filtering 

options. According to the originality report, obtained data are as follows. 

 
Date 

Submitted 
Page 
Count 

Character 
Count 

Date of 

Thesis 
Defence 

Similarity 
Index (%) 

 
Submission ID 

21.04.2022 66 57600 23.05.2022 9 1816143079 

 
Filtering options applied are: 

1. Bibliography excluded 

2. Quotes included 

3. Match size up to 5 words excluded 

 
I declare that I have carefully read the Hacettepe University Institute of Fine 

Arts Guidelines for Obtaining and Using Thesis Originality Reports; that my 

thesis does not include any form of plagiarism; that in any future detection of 

possible infringement of the regulations, I accept all legal responsibility; and 

that all the information I have provided is correct to the best of my knowledge. 

I respectfully submit this for approval.  

17/06/2022 

 

Hakan BALABAN 

 

Student No.:N18134499 

Department: Painting 

Program/Degree:  

Master‟s  Proficiency in 

Art  

PhD Joint Phd 

        x    

 
 

SUPERVISOR APPROVAL 
 

APPROVED 

Dr. Öğr. Üyesi Havva Demircan



  

66 
 

YAYIMLAMA VE FİKRÎ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin/raporumun tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı 
(kâğıt) ve elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe 
Üniversitesi‟ne verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversite‟ye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikrî 
mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin/raporumun tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki 
çalışmalara (makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 
Tezin/Sanat Çalışması Raporunun kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal 
etmediğimi ve tezimin/sanat çalışması raporumun tek yetkili sahibi olduğumu beyan ve taahhüt 
ederim. Tezimde/sanat çalışması raporumda yer alan, telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı 
izin alınarak kullanılması zorunlu metinleri yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde 
suretlerini Üniversite‟ye teslim etmeyi taahhüt ederim. 
Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda 
Toplanması Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge* kapsamında tezim/sanat 
çalışması raporum aşağıda belirtilen haricinde YÖK Ulusal Tez Merkezi/ H.Ü. Kütüphaneleri Açık 
Erişim Sisteminde erişime açılır. 
 

☐ Enstitü/ Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet 

tarihimden itibaren … yıl ertelenmiştir. (1) 
 

☐ Enstitü/ Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden 

itibaren … ay ertelenmiştir. (2) 
 

☐ Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 

 
                    17/06/2022 

          
                  

 Hakan BALABAN 
     

 
 

*Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına 
İlişkin Yönerge 
 
 

(1) Madde 6.1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam 
etmesi durumunda, tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine 
enstitü veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar 
verebilir.  

 
(2) Madde 6.2.  Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya 

patent gibi yöntemlerle korunmaını ş ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya 
kurumlara haksız kazanç imkanı oluşturabilecek bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez 
danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte 
yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması engellenebilir. 

 
(3) Madde 7.1. Ulusal çıkarlan veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, 

sağlık vb. konulara ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından 
verilir. Kurum ve kuruluşlarla yapılan işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü teziere 
ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü 
üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen tezler Yükseköğretim 
Kuruluna bildirilir. 
 
Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik 
kuralları çerçevesinde muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon 
Sistemine yüklenir.  

 
Tez Danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte 
yönetim kurulu tarafından karar verilir



 

 

 




