
 

 

 
 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 RESİM ANASANAT DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

             

Danışman 

Doç. Dr. Tamer ASLAN 

      

 

ANADOLU KÜLTÜRÜNDE VE SANATINDA SOSYOLOJİK 

BİR İMGE OLARAK KADIN 

 

 

 
 

SAMSUN 

2022 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Seldanur ÇİÇEK 

 

 

 



 

 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 RESİM ANASANAT DALI 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           

           

           

           

           

   

 

 

 

SAMSUN 

2022 

 

Seldanur ÇİÇEK 

 

 

      

 

ANADOLU KÜLTÜRÜNDE VE SANATINDA SOSYOLOJİK 

BİR İMGE OLARAK KADIN 

 
 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Danışman 

Doç. Dr. Tamer ASLAN 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

TEZ KABUL VE ONAYI 

 

Seldanur ÇİÇEK tarafından, Doç. Dr. Tamer ASLAN danışmanlığında 

hazırlanan “ANADOLU KÜLTÜRÜNDE VE SANATINDA SOSYOLOJİK BİR 

İMGE OLARAK KADIN”  başlıklı bu çalışma, jürimiz tarafından  20.5.2022 

tarihinde yapılan sınav sonucunda oy birliği ile başarılı bulunarak Yüksek  Lisans Tezi 

olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

 
Unvanı Adı Soyadı 

Üniversitesi 

Ana Bilim/Ana Sanat Dalı 

 

 

İmza 

 

 

Sonuç 

Başkan 

 

Doç. Dr. Engin GÜNEY 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Resim Ana Bilim Dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 
(Danışman) 

Doç. Dr. Tamer ASLAN  

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Seramik Cam Ana Bilim Dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 

Doç. Dr. Ü. Hasan BALTACI  

Amasya Üniversitesi  

Temel Eğitim Ana Bilim Dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunca belirlenen ve yukarıda adları yazılı jüri 

üyeleri tarafından uygun görülmüştür. 

 

 

ONAY 

… / … / … 

Prof. Dr. Ali BOLAT 

Enstitü Müdürü 

 

 

 



 

 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI  
 

Hazırladığım Yüksek Lisans tezinin bütün aşamalarında bilimsel etiğe ve 

akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı olarak 

kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin 

Kaynaklar’da gösterilenlerden oluştuğunu, her unsurun enstitü yazım kılavuzuna 

uygun yazıldığını ve TÜBİTAK Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu Yönetmeliği’nin 3. 

bölüm 9. maddesinde belirtilen durumlara aykırı davranılmadığını taahhüt ve beyan 

ederim. 

    

 

İmza 

20 /05 / 2022 

Seldanur ÇİÇEK 

 

 

 

 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI 

Tez Başlığı : ANADOLU KÜLTÜRÜNDE VE SANATINDA SOSYOLOJİK 

BİR İMGE OLARAK KADIN  

 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışması için şahsım tarafından 12.01.2022 

tarihinde intihal tespit programından alınmış olan özgünlük raporu sonucunda;  

Benzerlik oranı   : % 7 

Tek kaynak oranı  : % 1    çıkmıştır.  

 

 

 

İmza 

12/01/2022 

Doç. Dr. Tamer ASLAN 

 

 



iii 

 

ÖZET 

 

ANADOLU KÜLTÜRÜNDE VE SANATINDA SOSYOLOJİK BİR İMGE 

OLARAK KADIN 

 

Seldanur ÇİÇEK 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Resim Ana Sanat Dalı  

Yüksek Lisans, Mayıs/2022  

Danışman: Doç. Dr. Tamer ASLAN 

 

Bu çalışmada, Anadolu kültüründe ve sanatında sosyolojik bir imge olarak 

kadın konusu incelenmektedir. Ayrıca Anadolu kültüründe kadın imgesinin sanat 

sosyolojisi bağlamında incelenmesi ve araştırılması gerekliliği ile kadının 

toplumdaki statüsünü etkileyen problemlere yönelik yeni yorumlamalar getirilmesi 

amaçlanmaktadır. Bu amaçla tarih öncesi dönemlerde Anadolu’da kadının toplumsal 

konumundan esinlenilerek, günümüz kadınının imajı ile sanat eserleri üzerinden 

karşılaştırmalar yapılmıştır. 

Birinci bölümde; Anadolu kültüründe ve sanatında kadın imgesinin tasniflerine 

sosyolojik analizler yapılarak farklı dönemlerde aldığı farklı sıfatlara ışık 

tutulmuştur. İkinci bölümde, sanat sosyolojisinin sanat olgusuna yaklaşımı 

araştırılarak, sanat eserlerindeki kadın imgesine sosyokültürel yaklaşımlarla bir bakış 

açışı sunulmuştur. Üçüncü ve son bölümde ise, kavramsal anlatım çerçevesinde 

sanatın kadın imgesine olan yeni yaklaşımları ve yeni çağrışımlarla çağdaş 

sanatçılardan oluşan örneklemlerle kadın teması ele alınmıştır.  

Sanatçılar tarihin her döneminde sosyal olayları sanat yapıtlarına aktarmakla 

büyük katkıda bulunmuşlar ve dönemlerinin toplumsal sosyal yapısını, toplumsal 

olay ve durumlarını, toplumun kültürünü anlatır nitelikte eserler bırakmışlardır. 

Anadolu kadınının yeri ve önemi, Anadolu kültür ve sanatında yer alan eserlerde 

“ana tanrıça” sembolleri olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu sembollerin günümüz 

sanat eserlerinde yeniden kullanılması ve çağdaş yorumlamalarla sunulmasının 

nedenini araştırmak, tanrıça inancının Anadolu kültür ve sanat alanındaki etkilerini, 

günümüz sanat eserlerindeki kadın imgesinin sosyolojik anlamlarını tespit etmek 

çalışmanın amacını oluşturmaktadır. 

Bu çalışmada kadın imgesi, sanat sosyolojisi ekseninde değerlendirilmiştir. 

Kadının Anadolu medeniyetlerindeki sosyal statüsünü çözümledikten sonra ana 

tanrıça tasvirlerinin/heykellerinin sanatta kullanımı incelenerek ana tanrıça 

sembollerinin günümüz sanat eserlerinde yeniden yorumlanmasına sebebiyet 

gösteren nedenler üzerinde sosyokültürel yaklaşımlarda bulunulmuş ve son olarak da 

seçilen sanat eserleri örneklemleri üzerinden kadın imgesinin günümüzde değişen 

yeni yorumlamaları üzerinde durulmuştur. 

 

 

 

Anahtar Sözcükler: Anadolu Kültürü, Kadın İmgesi, Sanat Sosyolojisi, Sanat.  



iv 

 

ABSTRACT 

 

WOMEN AS A SOCIOLOGICAL IMAGE IN ANATOLIAN CULTURE AND 

ART  

 

Seldanur ÇİÇEK 

Ondokuz Mayıs University 
Institute of Graduate Studies 

Department of Painting 

Master, May/2022  

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Tamer ASLAN 

 

This study examines the issue of women as a sociological image in Anatolian 

culture and art. In addition, it is aimed to introduce new interpretations of the 

problems affecting the status of women in society with the need to study and 

investigate the image of women in Anatolian culture in the context of art. For this 

purpose, inspired by the social position of women in Anatolia in prehistoric times, 

comparisons were made with the image of today's women through works of art. 

In the first part; by making sociological analyzes on the classification of the 

women image in Anatolian culture and art, the different adjectives women received 

in different periods have been shed light. In the second part, the approach of art 

sociology to the phenomenon of art is investigated and a perspective on the image of 

women in works of art is presented with socio-cultural approaches. In the third and 

last part, the new approaches of art to the image of women within the framework of 

conceptual expression and the theme of women with new connotations and samples 

of contemporary artists are discussed. 

Artists have made a great contribution by transferring social events to works of 

art in every period of history and they have left works that describe the social 

structure, social events and situations, and the culture of the society of their time. The 

place and importance of Anatolian women appear as symbols of "mother Goddess" 

in the works of Anatolian culture and art. The aim of the study is to investigate the 

reason why these symbols are reused in today's works of art and presented with 

contemporary interpretations, to determine the effects of goddess belief in Anatolian 

culture and art, and to determine the sociological meanings of the women image in 

today's works of art. 

In this study, the image of woman has been evaluated on the axis of art 

sociology. After analyzing the social status of women in Anatolian civilizations, the 

use of mother goddess depictions/sculptures in art has been examined. Socio-cultural 

approaches have been made on the reasons that cause the mother goddess symbols to 

be reinterpreted in today's works of art and finally, the new interpretations of the 

women image, which are changing today, are emphasized through the selected 

samples of works of art. 

 

 

Keywords:  Anatolian Culture, Women Image, Sociology of Art, Art.   

 

 



v 

 

ÖN SÖZ VE TEŞEKKÜR 

 

Tez hazırlama sürecimin başından itibaren araştırma yapmam için beni 

yönlendiren, bilgi birikimiyle beni aydınlatan; sabrı ve yardımlarıyla bana yol 

gösteren değerli danışmanım Doç. Dr. Tamer Aslan’a ve Lisans- Yüksek Lisans 

eğitim sürecimde engin bilgileriyle ufkumun genişlemesinde katkısı olan başta Prof. 

Dr. Metin Eker ’e ve Doç. Dr. Engin Güney hocama emeklerinden dolayı teşekkür 

ederim. 

Eğitim hayatım boyunca beni destekleyerek bu günlerime gelmemi sağlayan 

annem Göksel Çiçek, babam Mustafa Çiçek, abilerim Sefa ve Emre Çiçek’e bütün 

kalbimle sonsuz teşekkür ederim. 

 

 

 

        Seldanur ÇİÇEK 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ KABUL VE ONAYI  ..................................................................................................... i 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI  ...................................................................... ii 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI  ...................................................... ii 

ÖZET  .................................................................................................................................... iii 

ABSTRACT  .......................................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR  ..................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................................... vi 

ŞEKİLLER DİZİNİ  ........................................................................................................... viii 

1. GİRİŞ .............................................................................................................................. 1 
1.1. Problem ......................................................................................................................... 3 

1.2. Alt Problemler ............................................................................................................... 3 

1.3. Araştırmanın Amacı ...................................................................................................... 4 

1.4. Araştırmanın Önemi ...................................................................................................... 4 

1.5. Araştırmanın Yöntemi .................................................................................................. 5 

1.6. Araştırmanın Sınırlılıkları ............................................................................................. 5 

1.7. Tanımlar ........................................................................................................................ 6 

2. ANADOLU MEDENİYETLERİNDE KADIN ........................................................... 8 
2.1. Hitit Kültüründe Kadın ............................................................................................... 10 

2.2. Urartu Kültüründe Kadın ............................................................................................ 14 

2.3. Frig Kültüründe Kadın ................................................................................................ 17 

2.4. Anadolu’da Ana Tanrıçalar ......................................................................................... 19 

2.4.1. Toprak Ana Kybele .............................................................................................. 20 

2.4.2. Av ve Hayvan Tanrıçası Artemis ......................................................................... 21 

2.4.3. Aşk ve Güzellik Tanrıçası Afrodit ....................................................................... 22 

3. SANAT SOSYOLOJİSİ İLİŞKİSİNDE KADIN İMGESİ ...................................... 24 
3.1. Sanat Sosyolojisi ......................................................................................................... 24 

3.1.1. Sanat Eseri ve Sanat Sosyolojisi .......................................................................... 27 

3.1.2. Sanatçı ve Sanat Sosyolojisi ................................................................................ 29 

3.1.3. Alıcı ve Sanat Sosyolojisi .................................................................................... 30 

3.2. Sosyolojik İmge Olarak Kadın .................................................................................... 31 

3.2.1. Avcı Toplayıcı Toplumda Kadın ......................................................................... 34 

3.2.2. Göçebe Ve Yerleşik Toplumda Kadın ................................................................. 35 

3.2.3. Tarım Toplumunda Kadın .................................................................................... 36 

3.2.4. Sanayi Toplumunda Kadın................................................................................... 36 

3.2.5. Enformasyon Toplumunda Kadın ........................................................................ 37 

3.3. Sanat Eserlerinde Kadın İmgesi .................................................................................. 38 

4. ÇAĞDAŞ VE KAVRAMSAL AÇIDAN KADIN İMGESİNE YENİ 

YAKLAŞIMLAR ................................................................................................................. 43 
4.1. İbrahim Çallı (1882-1960) .......................................................................................... 44 

4.2. Namık İsmail (1890-1935) .......................................................................................... 45 

4.3. Cemal Tollu (1899-1968)............................................................................................ 46 

4.4. Malik Aksel (1903-1987) ............................................................................................ 47 



vii 

 

4.5. Nurullah Berk (1906-1982) ......................................................................................... 48 

4.6. Turgut Zaim (1906-1974) ........................................................................................... 49 

4.7. Nuri İyem (1915-2005) ............................................................................................... 50 

4.8. İbrahim Balaban (1921-2019) ..................................................................................... 50 

4.9. Neşet Günal (1923-2002) ............................................................................................ 51 

4.10. Mehmet Aksoy (1939-) ............................................................................................. 52 

4.11. Nur Koçak (1941-) .................................................................................................... 54 

4.12. Gülsün Karamustafa (1946-) ..................................................................................... 55 

4.13. Tomur Atagök (1939-) .............................................................................................. 56 

4.14. Beril Anılanmert (1942-) .......................................................................................... 57 

4.15. Hülya Vurnal İkizgül (1967-) ................................................................................... 58 

4.16. Mehtap Baydu (1972-) .............................................................................................. 59 

4.17. Seldanur Çiçek (1996-) ............................................................................................. 60 

5. SONUÇ ......................................................................................................................... 65 
KAYNAKÇA ........................................................................................................................ 68 
ÖZ GEÇMİŞ......................................................................................................................... 72 



viii 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil 2.1. Çatalhöyük’te Ana Tanrıça Heykeli, Anadolu Medeniyetler Müzesi, 

Ankara, MÖ 6.Binyıl (Roller, 2004: 51)........................................................ 8 

Şekil 2.2. Yan Yana Oturan Karı Koca Heykeli, Adana Arkeoloji Müzesi, MÖ 8-7 

Binyıl. (Darga, 2018: 236). .......................................................................... 11 

Şekil 2.3. Çocuğunu Emziren Kraliçe, Adana Arkeoloji Müzesi, MÖ 700. (Darga, 

2018: 234). ................................................................................................... 11 

Şekil 2.4. Kargamış Tanrıçası Kubaba Kabartması, Anadolu Medeniyetleri 

Müzesi, MÖ 9. yüzyıl. (Roller, 2004: 66).................................................... 12 

Şekil 2.5. Çorum Yazılıkaya Tapınağında Kral ile Kraliçe’nin karşılaşmasından 

bir kesit, MÖ 1275- 1250. (Darga, 2018: 209). ........................................... 12 

Şekil 2.6. Bitik Vazosu, Kutsal Evlilik Sahnesi, MÖ 2. Binyıl, Anadolu 

Medeniyetler Müzesi. (Darga, 2018: 210). .................................................. 13 

Şekil 2.7. İnandık Vazosunun Çizimi, Kutsal Evlilik Sahnesi, M.Ö. 2. Binyıl, 

Anadolu Medeniyetler Müzesi. (Akurgal, 2005: 134). ................................ 14 

Şekil 2.8. Urartu Kadınına ait kemerlerden bir kesit. (Darga, 2018: 255). ................ 15 

Şekil 2.9. Toprakkale ’de Bulunan Gümüş Gerdanlık, Doğu Berlin Müzesi, MÖ 

7000. (Darga, 2018:251). ............................................................................. 15 

Şekil 2.10.  Ucu, Doğu Berlin Müzesi, MÖ 7000. (Darga, 2018:251). ..................... 15 

Şekil 2.11. Altın Madalyon, Doğu Berlin Müzesi, M.Ö. 7000-6000. (Darga, 

2018:250). .................................................................................................... 16 

Şekil 2.12. Boğazköy’de bulunmuş Ana Tanrıça Kibele Heykeli, Anadolu 

Medeniyetler Müzesi. M.Ö. 6. Yüzyıl Başı. (Roller, 2004: 75). ................. 18 

Şekil 2.13.  Bayındır - Elmalı Tümülüs’ünde Bulunan Fildişi Heykelcik, Antalya 

Müzesi, M.Ö. 6000. (Darga, 2018: 258). ..................................................... 19 

Şekil 2.14. Artemis, Mermer Antalya Müzesi, M.Ö. 500–600. ................................. 21 

Şekil 2.15. Afrodit, Mermer, Yunan Uygarlığı, MÖ 240-200. .................................. 23 

Şekil 2.16. Demeter, Mermer,  Roma Uygarlığı MÖ 350-300. ................................. 23 

Şekil 3.1. Avcı Toplayıcı Toplumda Kadınların Avlanma Sahnesi, İllüstrasyon. ..... 34 

Şekil 3.2. Sanayi Toplumlarında Fabrikada Çalışan Kadınlar. .................................. 37 

Şekil 4.1. İbrahim Çallı, Yeşil Elbiseli Kadın Prenses Vicdan Moralı, Tuval 

Üzerine Yağlıboya, İstanbul Resim ve Heykel Müzesi, 145 x 116 cm, 

1932.............................................................................................................. 44 

Şekil 4.2. Namık İsmail, Köylü Aile, Tuval Üzerine Yağlıboya, 71 x 89 cm, Özel 

Koleksiyon. .................................................................................................. 45 

Şekil 4.3. Cemal Tollu, Ana Ve Çocuk, Tuval Üzerine Yağlıboya, 86x116 cm, 

İstanbul Resim ve Heykel Müzesi. .............................................................. 46 

Şekil 4.4.  Malik Aksel, Eğlence, Kağıt Üzerine Suluboya, 25 x 34,5 cm, 1953. ..... 47 

Şekil 4.5. Nurullah Berk, Ütü Yapan Kadın, Tuval Üzerine Yağlıboya, 99x99 cm, 

1977.............................................................................................................. 48 



ix 

 

Şekil 4.6. Turgut Zaim, Yaylada Yörükler, Tuval Üzerine Yağlıboya, 137 x173 

cm, 1962. ...................................................................................................... 49 

Şekil 4.7. Nuri İyem, Tarlada Köylü Kadınlar, Tuval Üzerine Yağlıboya, 100x151 

cm, 1975. ...................................................................................................... 50 

Şekil 4.8. İbrahim Balaban, Fırın, Tuval Üzerine Yağlıboya, 80x110 cm, 1993. 

(galerisoyut.com.tr). ..................................................................................... 51 

Şekil 4.9. Neşet Günal, Köylü Kadın ve Çocuklar, Tuval Üzerine Yağlıboya, 150 

x 168 cm, 1977, Özel Koleksiyon. (istanbulsanatevi.com). ........................ 52 

Şekil 4.10. Mehmet Aksoy, Genç Kibele, Metal Yayladığı Taş Mermer, 20 x 13 x 

70 cm (magnet.istanbul)............................................................................... 53 

Şekil 4.11. Nur Koçak, Ruj Mihrabı, 1988. (Antmen, 2014:98). .............................. 55 

Şekil 4.12. Gülsün Karamustafa, Örtülü Medeniyet, 1975. (Antmen, 2014). ........... 56 

Şekil 4.13. Gülsün Karamustafa, Çifte Hakikat, 1987. (Antmen, 2014). .................. 56 

Şekil 4.14. Tomur Atagök, Anadolu tanrıçaları,  4(200 x 45), 2006. (Atagök, 

2015:31). ...................................................................................................... 57 

Şekil 4.15. Beril Anılanmert, Kadının Halleri, 2008. (baksi.org). ............................. 58 

Şekil 4.16. Hülya Vurnal İkizgül, Gör Beni Kubela, 35 x 65 cm, Heykel Karışık 

Teknik. (scontent.fesb4-2.fna.fbcdn.net). .................................................... 59 

Şekil 4.17. Mehtap Baydu, 43 Çift Kırmızı Kadın Ayakkabısı,  Enstelsyon, 2008. .. 60 

Şekil 4.18. Seldanur Çiçek, Kamuflaj 1, 50 x 50 cm, tuval üzerine yağlıboya, 

2020.............................................................................................................. 61 

Şekil 4.19. Seldanur Çiçek, Kamuflaj 2, 50 X 40 cm 2020. ...................................... 62 

Şekil 4.20. Seldanur Çiçek, Kamuflaj 3,  36 X 25 cm, 2020. .................................... 63 

Şekil 4.21. Seldanur Çiçek, Tinsel Beden 1, 33 X 35 cm, Kağıt Üzerine Kara 

Kalem Ve Marker, 2021. ............................................................................. 63 

Şekil 4.22. Seldanur Çiçek, Tinsel Beden 2, 33 X 35 cm, Kağıt Üzerine Kara 

Kalem ve Marker, 2021. .............................................................................. 64 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

1. GİRİŞ 

Sanatın ortaya çıkışı, bilimsel keşifler neticesinde bilinen ve her geçen gün 

kendini yenileyen tarihi süreçte insanın varoluşuyla birlikte görülmektedir. 

Dolayısıyla insanın yaşam sürecinde varlığına dair değişen yeni bulgular neticesinde, 

sanatın da tarihi değişmektedir. Tarih boyunca insanı etkilemeyen hiçbir şey 

resmedilmemiştir. Bu yüzden sanat için insan önemli bir unsurdur. Tarihteki 

sosyolojik toplumsal olgular birey sayesinde günümüze aktarılmış ve insan bu 

anlamda toplumda aktarıcı özne durumunda olmuştur. Tam olarak burada birey ile 

toplumun etkileşim halinde bulunmasıyla birlikte sanatsal olguların oluşumundan 

bahsedebilmekteyiz. Tüm bu toplumsal fenomenlerin ortak paydada birleşmesi 

sürecini incelemek sanat sosyolojisinin tartışma alanını oluşturmaktadır.  

Erinç’e göre (2013), sanat sosyolojisi, sanat eserlerine bilim yoluyla 

yaklaşmanın bir aracısı olup sanatla toplum arasındaki ilişkileri değerlendirmektir. 

Belli bir sanat eserini kendi bulunduğu dönemin şartlarına göre değerlendirmek, ne 

zaman ve niçin sanat eseri olarak betimlendiğini kestirebilmek sanat sosyolojisinin 

görevidir. 

Sanat sosyolojinin inceleme alanı başta sanat eseri olmak üzere sanatçı ve 

izleyici şeklinde üç başlıkta değerlendirilmektedir. Bu üç unsurun sanat olgusunu 

oluşturmasıyla birlikte sosyal yapıların etkisinde sanatın da gelişip değiştiği 

görülmektedir.  

Çalışmamızda sanat sosyolojisinin sanat olgusuna yaklaşımı araştırılarak, sanat 

eserlerindeki kadın imgesine sosyokültürel yaklaşımlarla bir bakış açışı sunulmuştur.  

Toplumsal algılar neticesinde değişen kadın imgesinin tezahürlerini sanat 

eserlerinde görmekteyiz. Anadolu’nun gizemli toprakları, elverişli coğrafi konumu 

ve çok kültürlü yapısıyla, farklı disiplinlere kaynaklık eden birbirlerinin örf ve 

adetlerinden etkilenen birçok medeniyetin uğrak yeri ve yerleşkesi olmuştur.  İçinde 

bulunduğu coğrafi bölge olarak Anadolu, kültüründe özellikle kadına verdiği önemle 

nitelik kazanmış medeniyetler beşiğidir. Tarım toplumunun oluşmasında büyük rol 

üstlenen kadın, aynı zamanda bolluk ve bereketin temsili olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Ana tanrıça heykellerindeki güçlü kadın göstergesi dönemin kadınına 

yüklemiş olduğu anlamlarla şekillenmiştir. Dolayısıyla toplumun düşünce sistemi 

yüklemiş olduğu anlamlarla sanatı etkilediği gibi sanatsal faaliyetlerde toplumsal 



2 

 

sorunlara dikkat çekerek toplumu bilinçlendirmeyi amaçladığı düşünülmektedir. 

Buna bağlı olarak tarih öncesi çağlarda Anadolu’da bulunan kazılarda elde edilen ana 

tanrıça örnekleri büyük önem taşımaktadır. Günümüzdeki kadınların statü sorununa 

ilişkin olarak Anadolu da ki kadın imgesinin kökeni araştırılmak istenilmiştir. 

Arkeolojik bulgular ışığında anadolunun tarih öncesi sosyal yapısı içindeki kadınına 

ilişkin yorumlamalar yapılabilmektedir. 

Toplumun bilinçlenmesi ne derece artarsa o toplumun kültür ve sanat seviyesi 

de o denli gelişme göstermektedir. Bir ülkenin sanat ve kültür düzeyi, o ülkenin 

kadına verdiği değerle anlaşılabilmektedir. “Toplumda kadın konusu, toplumların 

düzeyleri ve kültürel yapıları ile alakalıdır. Bir toplumun kadına biçtiği rol, onun 

gelişmişlik düzeyi ile doğru orantılıdır” (Aydın ve Karakelle, 2019: 3790). Bu 

nedenle toplum yapısı içinde kadının statüsü büyük önem kazanmaktadır. Sosyal 

yapı dinamikleri ele alındığında, kadın imgesine kültürün aktarıcı öznesi olarak 

sosyolojik açıdan yaklaşılmaktadır. Bu bağlamda çok kültürlü topraklara şahit olmuş 

Anadolu kültüründeki ana tanrıça sembollerinden yararlanılmış, sanata yansıyan bu 

sembollerde anlam kazanan kadın imgesi araştırılmıştır.  

Sanat eserleri üzerindeki kadın imgesi sosyolojinin alt dallarından biri olan 

sanat sosyolojisi ışığında ele alınarak yorumlanmıştır. Kadın imgesi, bulunduğu 

dönemin kültürü, sosyal yapısı ve toplumun algılayış şekline göre değişiklikler 

göstermektedir. Bu değişiklikler sanat eserleri üzerinden değerlendirilerek ilişki 

kurulmaktadır.  

Toplumun sanatı etkilediği gibi sanatta içinde bulunduğu toplumu 

etkilemektedir. Toplumun sanata etkisi incelendiğinde sosyal değişkenler ön plana 

çıkmaktadır. Sanatın topluma etkisi incelendiğinde ise sanatçının toplumsal sorunlara 

ilişkin kendi bireysel yorumunu eserine yansıtması önem kazanmaktadır. Sanat 

olgusunun üç unsurundan biri olan sanatçı ögesi hem toplumun aynası niteliğini 

taşımasıyla hem de kendi bireysel yorumu ile toplumun gelişmesi yönünde katkı 

sağlamaktadır. Böylelikle sanat ile toplum hem birbirleriyle ilişkili hem de 

birbirlerini etkileyen olgulardır. 

Çağdaş sanatın beraberinde gelişen kavramsal anlatımın kadın imgesine yeni 

yaklaşımlar sunması, yeni anlamlar getirmesi, kadın imgesine olan yeni çağrışımları 

getirmesi gibi olanakların sanattaki kadın temsili sorununa yeni bir bakış sunmuştur. 



3 

 

Çağdaş sanatta, yeni yaklaşımların beraberinde sanatta doğrudan anlatımın yerine 

dolaylı anlatım almıştır. Kadın imgesini sanat eserlerinde konu alan sanatçılar 

yapıtlarında kadın bedenini değil de, kadına atıf yapan nesneler, objeler kullanmaya 

başlamışlardır. Burada yapıtını yeni açılımlara yönlendiren sanatçı, sanat nesnesine 

de bir anlam yüklemeye başlamıştır. Bu nedenle sanatçılar ana tanrıça sembolünden 

yararlanarak günümüz kadın temsiline yeniden bir güç katmıştır. Anadolu’daki kadın 

sembollerinden bir çıkış noktası oluşacak şekilde sosyolojik bağlamda sanat 

eserlerindeki kadın imgesine yeni yorumlamalar yapılmıştır. 

Sosyolojik bir imge olan kadın başta, Anadolu’daki arkeolojik kazılardan elde 

edilen arşivler ışığında incelenmiştir. Bu arşivlerdeki kadın sembolleri Anadolu 

sosyal yaşamı, kültürü ve sanatı ilişkisinde çözümlenmiştir. Bu çözümlemenin 

sosyoloji biliminin bilgisi ışığında ele almanın gerekçesi üzerinde durulmuştur. Bu 

nedenle çalışmanın ikinci kısmını sanat sosyolojisi oluşturmaktadır. Çalışmanın 

temel amacına kavuşan nokta ise Anadolu kültüründe kadının temsili olan ana tanrıça 

sembollerinin günümüzdeki kadının konumunu yüceltici bir simge olarak tekrardan 

sanat eserlerine konu olmasıdır. 

1.1. Problem 

Kadın, çeşitli medeniyetlerin ve o medeniyetleri var eden toplumların gelecek 

nesillere aktarımı olan kültürel belleklerinde saygın bir konumda yer almıştır. 

Sanatın da içinde bulunduğu tarihin kültürel değişkenleri içerisinde hep en önemli 

konumda bulunan kadın; estetiğin temsilcisi, yuvayı kuran, doğurganlığın simgesi, 

ocağın alevi, hatta tanrıçadır. Günümüzde ise cinsiyet eşitsizliğinin mağduru ve 

şiddetin öznesi durumuna gelmiştir ve toplumsal sorunların en başta çözüme 

kavuşturulması gereken problemi haline gelmiştir. 

Bu çalışmanın ana problemi, sanatçıların günümüzde yaşanılan kadın sorununa 

karşı bir bilinç uyandırmak amacıyla Anadolu kültüründe güçlü kadın imajını temsil 

eden ana tanrıça ve toprak ana sembollerini eserlerinde yansıtıp yansıtmadıklarının 

araştırılmasıdır. 

1.2. Alt Problemler 

“Anadolu Kültüründe ve Sanatında Sosyolojik Bir İmge Olarak Kadın” konulu 

bu çalışma, aşağıdaki sorulara cevap aramaktadır.  

 Kadını kültürün aktarıcı öznesi olarak düşünebilir miyiz? 



4 

 

 Kadın sosyolojik bir imge midir? 

 Tarih öncesi anadolu kültüründe kadının değeri ne derecede görülmektedir? 

 Sanat sosyolojisi sanat eserlerini sosyo-kültürel açıdan çözümlemeye ne kadar 

katkı sağlamaktadır?  

 Günümüzde sanatsal etkinliklerde kullanılan kadın temasının yoğunluğunun 

sebebi nedir?  

 Toplumsal olaylar sanatı ve sanatçıyı ne yönde etkilemektedir?  

 Sanatın işlediği konular toplumu ne yönde bilinçlendirmektedir? 

 Ana tanrıça sembollerinin günümüz sanat eserlerindeki yeri nedir? 

 Toplumsal konulara ilişkin sanat eseri üreten sanatçılar sosyal yapı dinamiklerini 

kadın imgesi üzerinden nasıl yansıtmışlardır? 

 Toplum tiplerine göre kadın algısı nasıl şekillenmektedir? 

1.3. Araştırmanın Amacı 

Cinsiyete ilişkin toplumsal sorunların halen aşılamadığı bu dönemde, sanatın 

ve sanatçının da kadın imgesine olan bakışı incelenmiştir. Sanatın ve sosyolojinin iç 

içe olması ve aynı paralellikte ilerlemesini esas alarak oluşturulan bu araştırmanın 

amacı, tarih öncesi çağlardan günümüze kadar gelen süreçte sanatta kadın imgesinin 

var oluşunu, gelişimini ve yeni anlamlar kazanmasını sanatçıların eserlerine nasıl 

yansıttığı konusunda ışık tutacaktır. Amacımız sosyal gelişmelerle belirlenen kadın 

algısını ve imgesini; arkeolojik buluntular, mitler ve sanat eserleri ile birlikte analiz 

etmektir. Postmodern süreçteki sanatçılar kadının geçmişle olan bağını mitolojik 

unsurları kullanarak imgelemişlerdir. Sanatçı ile kadın imgesi arasındaki ilişkinin 

dönemin sosyokültürel gelişmelerini içerecek şekilde ele alınması hazırlanan 

çalışmanın temel amaçlarından biridir. Mitlerde önemli bir yer teşkil eden ‘anne’ 

figürünün, bulunduğumuz çağda nasıl bir dönüşüme uğradığını, ne şekilde 

değerlendirildiğini ortaya koymakla beraber; metaforlar, özdeşleştirmeler ve 

imgelerle kuşatılan kadını sanat eserleri üzerinden incelemek bu araştırmanın 

amaçlarından biridir. 

1.4. Araştırmanın Önemi 

İnsanlık tarihinin şekillendiği ilk dönemlerden günümüze dek gelen süreçte 

değişimlere uğrayan kadın algısı ve imgesi en başta kutsal gücü, fizyolojik 

görünümü, üretkenliği, çalışkanlığı gibi birçok özelliğiyle sanata yansımıştır. 

Geçmişte kadın, analığı, üremeyi, dişiliği, hayatın sürmesini ve dolayısıyla bereketi 



5 

 

simgeleyen tanrıçadır. Türk Müziğinde adına türküler yakılan sevdadır, Anadolu’da 

Paleolitik ve Neolitik dönemlerin ana tanrıçası Kibele’dir. Anadolu’da Kadın, 

toprağın anası, tarımın mucididir. Doğurgan özelliği nedeniyle evrene temsili adını 

veren Gaia (Toprak Ana), Yunan mitolojisinde aşk ve güzellik tanrıçası (Afrodit), 

bilgelik tanrıçası Metis, Sümerlerde Kubaba ana tanrıçası olan ancak günümüzde 

şiddetin sembolü haline gelen kadının toplumdaki konumu sorgulanır hale gelmiştir. 

Bu değişimlerin sanata da nasıl yansıdığını ele almak kadına yüklenen görevlerin 

sanat eserleri üzerinden nasıl yorumlandığını incelemek bu çalışmanın önemini 

ortaya koymaktadır. 

Kadının değişen sembolizmini dönemine ait ortaya konulan sanat eserlerindeki 

görsel imgelerden yorumlayabilmektetiz. Kadının hangi kültüre ait olduğunu, hangi 

sosyal yapının etkisinde kalmış olduğunu sanatçıların kullandıkları semboller, 

işaretler ve çağrışımlar aracılığıyla gözlemleyebilmekteyiz. Bu anlamda 

araştırmamız, Anadolu kültüründe kadın imgesine dair sosyolojik analizleri 

incelemek açısından önem taşımaktadır. 

1.5. Araştırmanın Yöntemi 

Bu çalışmada nitel araştırma yöntemi ile literatür taramaları yapılmıştır. 

İncelenen kaynaklardan bu araştırmada önemli veri sağlayan tespitler 

değerlendirilerek incelemeye konu olan başlıklar ve içerikler tartışmaya açılarak 

değerlendirilmiştir. Elde edilen bilgi ve veriler dâhilinde amaca uygun metin haline 

getirilerek, araştırmaya konu olan seçilmiş sanatçılar ve eserlerin örneklemleriyle 

“Anadolu Kültüründe ve Sanatında Sosyolojik Bir İmge Olarak Kadın” başlığında 

bütüncül olarak sunulmuştur.  

1.6. Araştırmanın Sınırlılıkları 

“Anadolu Kültüründe ve Sanatında Sosyolojik Bir İmge Olarak Kadın” konulu 

çalışma, arkeolojik veriler ve sanat sosyoloji ışığında yapılandırılmış olup, kadın 

imgesine getirilen farklı sıfatların araştırılmasıyla sınırlı tutulmuştur. Çalışma genel 

anlamda sosyal yapı değişkenleri doğrultusunda değişen kadın algısının sanat 

üzerindeki etkilerini ve nitelik değerlerini Anadolu kültürü referans alınarak 

günümüzdeki kadın imgesini incelemiştir. Bu çalışma; yorumlama, analiz etme, 

çözümleme ve inceleme çalışması olarak değerlendirilmelidir. 



6 

 

Bu çalışmada Anadolu medeniyetlerindeki kadın imgesine dair arkeolojik 

kazılar ve tarihi kaynaklardan yararlanılarak bir çözümleme yapılmıştır. Sanatta 

kadın imgesini Anadolu coğrafyası içerisinde ele alabilmek için Kibele ve Kibele 

sembolünün değişime uğrayan diğer sembolleri üzerinden sosyolojik analizler 

yapılmıştır. Sanat eserleri üzerinden sosyolojik analizler yapabilmek için ise, 

sosyolojinin alt dalı olan sanat sosyolojisinin kuramsal bilgisinden yararlanılmış ve 

araştırılmıştır. 

1.7. Tanımlar 

Kültür: “Sosyal bilimde kültür, insan toplumunda biyolojik olarak değil, 

toplumsal araçlarla aktarılıp iletilen her şeyi anlatır. Oysa bazen kültürün yaygın 

kullanımının yalnızca sanatlarla sınırlı kaldığı göze çarpmaktadır. Bazı hayvan 

»davranışçıları şimdilerde kimi primatların da en azından kültürel yeteneklere sahip 

olduklarını iddia etmelerine rağmen, kültür, insan toplumunun sembolik ve 

öğrenilmiş yönlerini anlatan genel bir terimdir” (Marshall, 1999: 442). 

Sanat: Artık eskimiş bir formülleştirmeyle sanat, insanoğlunun “yarattığı 

yapıtlarda güzellik ülküsünün ifadesi” biçimde tanımlanır. Oysa güzellik ülküsünün 

sanat için bir zorunluluk olmadığı çağdaş sanat düşüncesi evrelerinde bir yeri 

kalmadığı kesindir. Dolayısıyla sanatı bugün Thomas Munro’nun tanımıyla, 

doyurucu estetik yaşantılar oluşturmak amacıyla dürtüler yaratma becerisi diye 

nitelemek olanaklıdır. Doyurucu bir estetik yaşantı ise mutlaka güzellik etkisi 

oluşturmak zorunlu değildir. Örneğin; ilkel toplumların ya da Azteklerin sanatları 

güzel olmaktan uzak olduğu gibi bunu amaçlamış olduklarını kanıtlayarak bir 

ipucundan da yoksundur. Çoğu kez ve çoğu toplumda sanat yapıtının yarattığı estetik 

yaşantı korkutma tiksindirme irkiltme boyutlarına sahip olabilmektedir.  

Sosyoloji: “Sosyoloji" sözcüğünün Latince “socius” ile Yunanca “logy” 

sözcüklerine dayanan kökenlerinin, onun, hiçbir zaman bir »sosyal bilim statüsü ya 

da bütünlüklü bir bilgi yapısına yönelemeyeceğini, melez bir disiplin doğasına sahip 

olduğunu gösterdiği ileri sürülmüştür. Sosyoloji disiplininin muğlak bir soyağacı 

olduğu gibi, İngilizce konuşulan dünyadaki üniversitelere kendini kabul ettirmeye 

çalışan en yeni sosyal bilim olarak yakın tarihi de bir hayli tartışmalıdır. Örneğin 

Britanya'da, bu durumun, genellikle öğrencilerin hoşnutsuzluklarını kışkırtmakla 

suçlandığı 1960’lı yıllara kadar geniş bir çapta gerçekleşmediğine tanık oluruz. 

Tarihsel açıdan bakıldığında, toplumun doğasına duyulan ilgi Batı düşüncesinin tüm 



7 

 

tarihinde gözlemlenen bir eğilim olmakla birlikte, sosyoloji sözcüğünü ilk kullanan 

Auguste Comte'dur” (Marshall, 1999).  

Sanat Sosyolojisi: Erinç’e (2013) göre sanat sosyolojisi, sanat ile sosyal yapı 

arasındaki ilişkiyi araştıran bir bilim dalıdır. Sosyoloji sözlüğünde Seyrek’e (2018) 

göre ise, “sanatı toplumsal süreç olarak, diğer toplumsal fenomenlerle bağlantı içinde 

ele alır ve analiz eder” şeklinde tanımlamaktadır.  

Sembol: “Sembol (symbol) Sembol, en genelde, başka bir şeyi temsil eden bir 

edim ya da şey demektir. Daha özele inildiğinde, ritüel, rüya ya da mitin anlam-

bilimsel (semantik) alanlarındaki en küçük anlam birimidir” (Marshall, 1999: 647). 

Toplum: Belli amaçla, belli inançla belli insanların oluşturduğu, belli bir 

kimliği olan bir kuruluştur, bir örgüttür. Üyeleri arasında sözlü ya da sözsüz dil 

birliği vardır (Erinç, 2008: 13). 

Zoon Politikon: “Aristoteles'in siyaset felsefesinin temel kavramıdır ve 

insanın toplumsal bir varlık olduğunu ifade eder” (Soykan, 2021:17). 

 

 



8 

 

2. ANADOLU MEDENİYETLERİNDE KADIN 

Anadolu’nun gizemli toprakları, elverişli coğrafi konumu ve çok kültürlü 

yapısıyla, farklı disiplinlere kaynaklık eden birbirlerinin örf ve adetlerinden etkilenen 

birçok medeniyetin uğrak yeri ve yerleşkesi olmuştur.  İçinde bulunduğu coğrafi 

bölge olarak Anadolu, kültüründe özellikle kadına verdiği önemle nitelik kazanmış 

medeniyetler beşiğidir. Tarım toplumunun oluşmasında büyük rol üstlenen kadın, 

aynı zamanda bolluk ve bereketin temsili olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Ana tanrıça inanışı kadın bedeninin fizyolojik özelliklerine göre şekillenmiştir. 

Anadolu toplum yapısında bu özelliğiyle dikkatleri üzerine toplayan kadın, aynı 

zamanda lider ve tanrıça olarak da saygınlık kazanmıştır.  

Kadın bedeni, doğurganlığından olsa gerek, daha fazla ilgi görmüş olmalı. 

İnsan neslinin sürekliliğini, doğurduğu bebeğini göğüslerindeki sütle besleyip 

hayata katan kadın, sağlar, bu yüzden daha fazla kutsallaştırmayı hak etmesi de 

normal sayılmalı kanımızca. Tıpkı kendi içinden, bedeninden çıkardıklarıyla 

doğadaki tüm canlıları besleyen toprak gibi… (Darga, 2018: 49).  

Kadın, doğurgan bir varlıktır. Bu yüzden daha fazla yüceleştirilmeyi hak eder. 

Tarih öncesi insanının kadın imgesini ana tanrıça olarak kutsallaştırmasının sebebi 

kadının doğurgan olması hatta toprağı verimli hale getirmesi ile bağlantılıdır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 2.1. Çatalhöyük’te Ana Tanrıça Heykeli, Anadolu Medeniyetler 

Müzesi, Ankara, MÖ 6.Binyıl (Roller, 2004: 51). 



9 

 

Anadolu kültüründe toprak ile kadın birbiriyle ilişkilendirilmektedir. Toprakta 

yetişen tohum ve kadın bedeninde gelişip dünyaya gelen tohum birbirine 

benzetilmektedir. Toprakta olduğu gibi rahmine düşen tohumu canlandırıp, 

yeryüzüne çıkaran kadın,  doğurgan bir anadır. Bu nedenle Anadolu’da kadın tohuma 

hayat veren özelliğiyle “Toprak Ana” olarak bilinmektedir.  

Uygarlığın beşiği Anadolu’nun binlerce yıl öteye giden tüm kültürlerinde 

kadının güçlü imgesi, yaratıcılığı ve üretkenliği daima öne çıkmıştır. Çağında 

Anadolu’da çok büyük bir devlet kuran Hititlerde kadın; tanrıça, kraliçe, eş ve 

ana kimlikleri ile tarihte kalıcı izler bırakmıştır. Bugünkü Anadolulu kadını ise 

bu birikimin ürünüdür (Çelebi, 2007:3).  

“Tanrıça doğanın ve toprağın kendisidir, mevsimlerle birlikte titreşir, 

ilkbaharda yaşam, kışın ölüm getirir. Ayrıca yaşamın sürekliliğini daimi bir 

yenileyici, koruyucu ve besleyici olarak temsil eder” (Gimbutas, 2001: 112). 

Ayakta duran çıplak Ana Tanrıça (Şekil 2. 1.) ellerini göğüs altında 

kavuşturmuştur. Başında gözler ve burun işlenmiş, kulaklar birer çıkıntı olarak 

gösterilmiştir. Göğüsler belirtilmiş, bacaklar, pubis (kasık) bölgesinin üçgeni ile 

birbirinden ayrılmıştır. Leoparlı bir taht üzerinde oturan seramik ana Tanrıça 

heykelciğidir. Ana tanrıçanın başı ile soldaki leoparın başı tamamlanmıştır. Ana 

tanrıça ellerini leoparların başlarına koymuştur. Yanında aslan ya da leoparlarla 

birlikte görülen kadın heykelcikleri onların koruyucu durumdaki otoriter 

konumlarını da ortaya koymaktadır. Vücut hatları abartılı betimlenmiştir. Ana 

tanrıçanın bacakları arasında göze çarpan bebek, Ana tanrıçanın doğum yaptığını 

göstermektedir (Aslan, 2010: 28). 

“Ana tanrıçanın taht üzerinde oturtulmuş olması aynı zamanda kadının 

toplum içindeki ayrıcalıklı yerini ima ederken bu toplumun da anaerkil bir 

toplum yapısında olduğu düşünülebilir” (Aktan, 2015: 11). 

“Kadının özünü oluşturan ilk imge ana tanrıça imgesidir ve bu imge ve inanca 

eşlik eden çok güçlü semboller içermektedir. Ana Tanrıçanın asıl yurdu Anadolu’dur 

ve hem tasvirlerine hem de ismine ilk olarak Çatalhöyük ve Frigya’da rastlanır” 

(Barın, 2019: 98-99). Hititlerde Kubaba, Friglerde Kibele olarak değişmiştir. 

Yunanlılarda av ve hayvan tanrıçası Artemis, Romalılarda aşk ve güzellik tanrıçası 

Afrodit olarak anılmıştır. Toprak ana Kybele değişen her uygarlığın kültür yapısına 

göre farklı sıfatlarla anılmasına karşılık her yerde aynı şekilde tapınılan sembol 

olarak görülmektedir. 

Anadolu uygarlıkları, kültür ve sanatta büyük bir zenginliğe sahiptir. 

Anadolu’nun siyasi ve politik güce sahip olan Hitit, demir çağında demiri işlevsel 

kullanan Urartu ve Anadolu kültüründeki ana tanrıça inanışının devamlılığını 



10 

 

sağlayan Frig uygarlığı araştırılmıştır. Anadolu medeniyetlerdeki kadın tasvirlerine, 

tanrıça, kraliçe ve halk kadınları şeklinde rastlanılmaktadır.  

2.1. Hitit Kültüründe Kadın 

Hititler, Kayseri-Kültepe’de kurulmuştur. Hititlerin Asurlulardan etkilenmesine 

rağmen kendilerine özgü bir devlet biçimi geliştirmişlerdir. Hititlilerin Asurlularla 

olan ilişkisi çoğunlukla ticari ve ekonomi ilişkilere dayanmaktadır. Bu bilginin 

kaynağı ise çivi yazısı tabletlerindeki mektuplaşmalardan anlaşılmaktadır. Ayrıca iş 

alanının ticari ve ekonomi kısmında çalışan kadınlara da rastlanılmıştır. Hitit 

kültüründe kadın, kendini bu alanda da göstermiştir. 

Çağının toplumunda özgür kadının, sadece ana ve ev kadını olmayıp tek başına 

veya ortaklarıyla ticarete girişen ve özellikle soylu kadının, krallığının başında, 

memleketini yöneten, devlet otorite ve iktidarını yüklenmiş kişiliği ile erkeğe 

paralel bir yeri kapsadığını görüyoruz. Böylece Asurlu tüccarların ticari alanda 

çok aktif olduğu bu parlak dönemde, Anadolu kadınının, çağdaş Ön Asya’da 

görülmeyen geniş kitleleriyle önemli, sosyal bir yeri olduğu ortaya çıkıyor. Bunu 

da, Hitit kökenli kadınların ekonomik alanda aktif yer alması, modern anlayışla 

ekonomik özgürlüklerine sahip olmalarıyla açıklayabiliriz kanısındayım (Darga, 

2018: 92). 

Hitit devleti, insan hakları, adalet ve eşitlik ilkelerini toplum yapısında 

görülmesiyle öne çıkmaktadır.  “Günümüzden 4 bin yıl önce çağının en büyük 

devletlerinden biri olarak tarihe geçen Hitit Devleti dönemine göre 

değerlendirildiğinde çağının en büyük hukuk devletidir” (Darga, 2018: 137). Hitit 

uygarlığının en önemli özelliklerinden biri insan haklarına saygılı bir devlet kurmuş 

olmalarıdır. “Hitit kanunları kadınları evlilik, verasete boşanmaya gibi konularda 

koruma altına almaktadır. Kadınların çeyizi güvence altında tutulmakta; kadınlar 

mirastan pay alabilmekte; evliliğin gerçekleşmemesi durumunda başlık ödeyen 

ailenin mağduriyeti tazmin ettirilmektedir” (Cengiz, 2014: 212). Bu nedenledir ki 

Hitit toplumunda kadının da hak sahibi olduğunun bir kanıtıdır. 

Anadolu da hukuk devleti olan Hititlerde kadın ve erkek eşitliğinden 

bahsedecek olursak, Devletin yönetimi eşit şekilde kral ve kraliçe ile birlikte 

sürdürülmekteydi “Hitit devletini yöneten kralın adı ‘Tabarna’, kraliçenin ise 

‘Tavananna’dır” (Darga, 2018: 137). Yazılı kaynaklar da kralın adının yanında 

kraliçenin de adının geçmesi, kral gibi kraliçelerinde mühür damgalarının olması 

yönetim kısmında söz sahibi olabildiklerinin göstergesidir. Hitit toplumunda bunun 

gibi eşitlikçi bir yönetimin sergilenmesi kadının toplum içindeki gelişmesine büyük 

katkı sağlamıştır. 



11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hitit sanatında, sadece tanrıça Kubaba tasviri ile karşılaşmamaktayız. “Hitit 

sosyal yaşam içindeki kadınına dair; aile ortamını andıran kadın ile erkek, anne ile 

oğul betimlemeleri, karı koca ilişkisini ve sevgisini yansıtan çok güzel örnekler 

(Şekil 2. 2. ve 2. 3.) vardır” (Darga, 2018: 235). Hitit arkeoloji kazılarında tanrıça ve 

kraliçe dışında halktan kadınlara, rahibelere, tüccar kadınlara ve anne rolünü temsil 

eden kadın tasvirlerine de rastlanılmaktadır. 

Hitit kültüründe tanrıçalar güç temsili olan hayvan betimleri ile birlikte 

kullanılmıştır. Tercih edilen hayvanlar genelde aslan, leopar, kurt ve geyiktir. 

Tanrıça tasvirlerinde hayvan betimlerinin yanı sıra kadının döngüselliğini temsil 

eden ay sembolü ile birlikte ve bolluğu bereketi temsil eden nar sembolü ile hatta 

güzelliğini sembolize eden ayna ile birlikte kullanılmıştır. 

 

 

 

  

Şekil 2.5. Çocuğunu Emziren Kraliçe, Adana 

Arkeoloji Müzesi, MÖ 700. 

(Darga, 2018: 234). 

Şekil 2.2. Yan Yana Oturan Karı Koca 

Heykeli, Adana Arkeoloji 

Müzesi, MÖ 8-7 Binyıl. 

(Darga, 2018: 236). 

 
Şekil 2.3. Çocuğunu Emziren Kraliçe, 

Adana Arkeoloji Müzesi, 

MÖ 700. (Darga, 2018: 

234).Şekil 2.4. Yan Yana 

Oturan Karı Koca Heykeli, 

Adana Arkeoloji Müzesi, 

MÖ 8-7 Binyıl. (Darga, 

2018: 236). 



12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Roller (2004) göre, “Kargamış tanrıçası Kubaba kabartmasında (Şekil 2.4.) 

görünen tanrıçanın elinde tuttuğu nar sembolü kadının dişiliğini, doğurganlığını 

sembolize etmektedir. Kargamış tanrıçasına ait bir kabartmada, tanrıçanın üst üste 

boncuk dizileri, şeritler ve rozet motifleriyle işlenmiş karmaşık bir başlığı vardır”. 

Tanrıçanın süslü, ihtişamlı gözükmesini sağlayan takı ve aksesuarlar dahi rölyeflerde 

belirgin olarak göze çarpmaktadır.    

Çorum Yazılıkaya tapınağındaki rölyeflerde Hitit kadını giysileri hakkında bize 

bilgi vermektedir. Rölyeflerdeki genel konu kral ile kraliçenin karşılaşmasıdır (Şekil 

2. 5.).  Hitit kültüründe kadınlar dış görünümüne dikkat ederlerdi. Hatta giysi ve 

Şekil 2.7. Çorum Yazılıkaya Tapınağında Kral ile Kraliçe’nin 

karşılaşmasından bir kesit, MÖ 1275- 1250. (Darga, 

2018: 209). 

 
Şekil 2.8. Bitik Vazosu, Kutsal Evlilik Sahnesi, MÖ 2. Binyıl, 

Anadolu Medeniyetler Müzesi. (Darga, 2018: 

210).Şekil 2.9. Çorum Yazılıkaya Tapınağında Kral ile 

Kraliçe’nin karşılaşmasından bir kesit, MÖ 1275- 

1250. (Darga, 2018: 209). 

Şekil 2.6. Kargamış Tanrıçası Kubaba Kabartması, 

Anadolu Medeniyetleri Müzesi, MÖ 

9. yüzyıl. (Roller, 2004: 66). 



13 

 

takılardan üst sınıfa mensup birey olduğu anlaşılmaktadır. Evlilik sahnelerinin 

tasvirlerinde ve dini tören sahnelerinde kraliçelerin, gelinlerin giysilerinde sadelik 

mevcuttur. Başörtülerinin muntazam bir şekilde ayak bileklerine kadar uzanması 

giyim kuşamda özendiklerinin bir göstergesidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Törenler genelde resmi bir eylem içerdiği için kıyafetler de bu gözle görülür 

ciddiyette tercih edilmiştir. Arkeolojik buluntularda Hitit kadınlarının giyim 

kuşamlarıyla beraber takı ve aksesuarlar kullanarak da törenlere özendikleri 

düşünülmektedir.  

Hitit erkeği ve kadını ilişkilerini gösteren tasvirlerden birisi olan Bitik 

Vazosundaki (Şekil 2. 6.) kabartmadır. Vazodaki tasvir konusu kadın ve erkeğin 

kutsal evlilik sahnesini oluşturmaktadır. Evlilik sahnesinde kadın ve erkeğin oturma 

seviyeleri eşittir. Bitik vazosundaki kutsal evlilik sahnesi üzerine Hitit döneminde 

kadın ve erkeğin eşit olduğunun bir göstergesi olarak çıkarım yapabiliriz. 

 

 

 

 

 

 

Şekil 2.10. Bitik Vazosu, Kutsal Evlilik Sahnesi, MÖ 2. Binyıl, 

Anadolu Medeniyetler Müzesi. (Darga, 2018: 210). 



14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diğer bir vazo olan İnandık vazosu (Şekil 2. 7.) Bitik vazosu ile kutsal evlilik 

sahnelerini ele almış olması açısından benzerlik taşımaktadır. Fakat İnandık 

vazosunu Bitik vazosundan farklı olarak ele alacak olursak kadınların eğlenceli bir 

atmosferde olduklarını, ellerinde tef benzeri bir enstrüman kullandıkları 

görülmektedir. İnandık vazosunda evlilik sahnesine ek olarak kadın ve erkek 

figürlerin dans ettikleri görülmektedir. Hitit dönemine ait bu eserlerde kutsal 

ritüellerin yanında eğlence faktörününde yer alıyor olması sosyal bir toplum 

olduklarını düşündürmektedir. 

2.2. Urartu Kültüründe Kadın 

Akurgal (2005) göre “Urartu Devleti, Van Gölü ve çevresinden Antakya’ya 

kadar uzanan bir uygarlık kurmuşlardır” (Akurgal, 2005: 247). Şimdiki Türkiye 

haritasının Güneydoğu Anadolu Bölgesi ve Doğu Anadolu Bölgesi’nin güney 

kesimlerini kapsamaktadır. 

Urartu sanatında kadının konumuna dair bilgilere demir levhalardan yapılma 

kemerlerden öğrenebilmekteyiz. Demir kemerler kadınların belini saracak şekilde 

tasarlanmıştır. “Uzunluğu 79 cm, 2 cm, genişliği ise 7 cm olan kemerler üzerinde 

tamamı neredeyse kadın figürlerden oluşmaktadır” (Darga, 2018: 248). Maden 

işleme becerileri gelişmiş bir uygarlık oldukları için demir levhalar üzerine çakma ve 

kakma teknikleri uygulamışlardır.  

Şekil 2.11. İnandık Vazosunun Çizimi, Kutsal Evlilik Sahnesi, 

M.Ö. 2. Binyıl, Anadolu Medeniyetler Müzesi. 

(Akurgal, 2005: 134). 



15 

 

Urartu devletleşme sürecinde demiri işlemesiyle, madeni gündelik yaşamda 

kullanılabilir hale getirmesiyle dikkat çekmiştir. Hatta bilezik, madalyon, taç ve 

kemer gibi takı malzemelerinin yanı sıra miğfer, kalkan ve kılıç gibi savunma 

aletlerini de üretmişlerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Demir kemer üzerinde işlenen konular, düğünden bir sahne, kutlama sahneleri, 

kral ve kraliçeyi karşılama seremonisi, gelin çeyizini taşıyan süslü at arabaları, 

ziyafet sahneleri, çalgıcı ve oyuncular, sunu sahneleri şeklindedir. Kemerler üzerinde 

(Şekil 2. 8.) tahtta oturan kadın betiminin ise tanrıçaya ait olduğu düşünülmektedir. 

Tanrıçaya hizmet eden figürler de tanrıça beraberinde resmedilmiştir.  

Urartularda ince kemer üzerine işlenen konularda daha çok ziyafet sahneleri 

bulunan kadının öne çıkması ve zarafetlerinden ötürü bu kemerlerin de kadınlara 

ait oldukları akla gelmektedir. Kemerler üzerinde ana sahnede arkalıklı bir tahtta 

oturan kadın figürü karşısında olasılıkla ona sunu yapan ayakta bir kadın figürü 

vardır. Kadınlar bileklere kadar uzanan bezemeli bir tunik giyerler ve başları 

üzerinden bellerinin altına kadar bir başörtüsü uzanır. Gerek tek parça elbise, 

gerekse başörtüsü geometrik desenlerle bezelidir. Tahtta oturan olasılıkla 

tanrıçayı temsil etmektedir ve elinde bir dal tutmaktadır. Karşısında ayakta duran 

ve "dua eder pozisyonda" bir kadın bulunur. Bu sahne özellikle kadının 

betimlendiği kompozisyonlarda standart olarak uygulanmıştı (Darga, 2018: 247-

248). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 2.12. Urartu Kadınına ait kemerlerden bir kesit. (Darga, 2018: 255). 

Şekil 2.14.  Ucu, Doğu Berlin Müzesi, MÖ 

7000. (Darga, 2018:251). 

Şekil 2.13. Toprakkale ’de Bulunan 

Gümüş Gerdanlık, Doğu 

Berlin Müzesi, MÖ 7000. 

(Darga, 2018:251). 



16 

 

Tanrıça tasvirlerini demirden işleme kolye ucu ve madalyonlarda 

görebilmekteyiz. Kolye ucu takılarında (Şekil 2. 9. ve 2. 10.) ana tanrıça ile beraber 

kadın figürlerde yer almaktadır. Tanrıça tahtında oturur vaziyetteyken kadın figürler 

ona tapar şekilde tasvir edilmiştir. Kolye ucu takılarında belli başlı motifler yer 

almaktadır. Bunlar; güneş motifi ve ağaç motifidir. Anadolu’nun eski inanç 

sisteminde güneş ve ağaç kutsal sayılırdı. Kolye uçlarında tanrıça ile beraber güneş 

ve ağaç motiflerini birlikte işlemeleri kutsallığı nitelemektedir. Şekil 8’de tanrıça ile 

kadın figürünün arasında kurban edilen keçi vardır. Urartularda ana tanrıçaya adak 

adamak gelenek haline gelmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Kemerler ve madalyonlarla (Şekil 2. 11.) tunç levhalar üzerindeki tasvirlerden 

hareketle Urartu kadınının giyim kuşamına, gündelik yaşamına ve sosyal statüsüne 

değin çeşitli çıkarımlar yapılabilir” (Darga, 2018:254). Tanrıçanın elbisesinde 

geometrik bezemeler mevcuttur. Ana Tanrıça da kadın figürde de başörtüsü vardır. 

“Ana Tanrıça Kültü, Geç Hitit ve Urartu uygarlıklarında da kültürel etkileşime 

dayalı benzer semboller gösterse de karakteristik özelliklerini Frigya‘da bulmuştur” 

(Özmen, 2016: 388). Bütün bezeme ve süslemelerde kadın figürlerine 

rastlanılmaktadır. Genel itibariyle işlenen konular dini, mitolojik, kutsal sayılan 

evlilik sahneleri, Tanrıçaya sunu yapılan sahneler bezenmiştir. Urartu kültüründe 

kadının cinsel kimliğini yansıtan anıtlara rastlanılmamıştır. 

 

Şekil 2.15. Altın Madalyon, Doğu Berlin Müzesi, M.Ö. 7000-6000. (Darga, 2018:250). 

 
Şekil 2.16. Boğazköy’de bulunmuş Ana Tanrıça Kibele Heykeli, Anadolu Medeniyetler 

Müzesi. M.Ö. 6. Yüzyıl Başı. (Roller, 2004: 75).Şekil 2.17. Altın Madalyon, 

Doğu Berlin Müzesi, M.Ö. 7000-6000. (Darga, 2018:250). 



17 

 

2.3. Frig Kültüründe Kadın 

“Frigler M.Ö. 1190 sıralarında Anadolu’ya gelen Balkan kökenli boylardan 

biridir” (Akurgal, 2005: 265). Anadolu’da egeye yakın bölgede yerleşim gösteren 

Frig uygarlığı, Romalılar ve Yunanlılardan hem etkilenmiş hem de etkilemiştir. 

Bölgesel olarak yakınlık Friglerin kültüründe, sanatında ve toplum yapısında 

etkilenmelere sebep oluşturmuştur. “Günümüzde Eskişehir, Afyon ve Kütahya’nın 

bulunduğu topraklarda yaşayan Frigler, aynı topraklarda yaşayan Yunan halkı 

üzerinde de büyük etki sahibi olmuşlardır. Bu etkileşim sonucunda Frig kültürü, 

Roma ve Yunan kültürü içinde kendi etkisini de katmıştır” (tarihiolaylar.com). 

 Frig kadını üzerine maddi kültür kalıntılarının en çarpıcı örneklerini Kaya 

Anıtları, Ana Tanrıça yontuları oluşturur. İnsan biçimli olarak tasvir edilen tek 

tanrı/tanrıça adı, Frigce anne anlamına gelen “matar” yine “dağ” anlamına gelen 

Kibele ismidir. Kabartma, yontu ve figürlerde tanrıça yüksek, birkaç kattan 

oluşan başlığıyla dikkat çeker. Birkaç bölümden oluşan başlık “pholos” 

biçimlidir (Çaylı, 2008). 

Roller (2004), göre “Frigler, Ana Tanrıçalarını betimlerken Hitit dönemi 

tanrıçası Kubaba'nın görüntüsünden esinlenseler de farklılık olarak Friglerde tanrıça 

heykellerinde daha çok kabartmalardan boyutlaşmaya ve anıtsallaştırmaya 

gidilmiştir” (Roller,  2004:63). Frigler kayalara büyük kabartmalar yapmakta 

becerikliydiler. Bu anlamda diğer uygarlıklardan farklılaşmıştırlar. “Friglerin 

ekonomileri tarım temellidir. Bu durum dinlerini de etkilemiştir. Tarıma çok büyük 

önem verdikleri için bereket tanrıçası Kibele onların en önemli tanrıçası olmuştur” 

(Bağdere, 2021: 18).  Ana tanrıça betimlemelerine bu dönemde daha belirgin şekilde 

görülmektedir. Kabartma biçimleri biraz daha şekil alarak üç boyutla hale 

getirilmiştir.  

Hitit devleti tek bir din etrafında bütünlük kurmamış ve bin tanrılı uygarlık 

olarak zikredilen Hititler ’in bu inanış sistemi sosyal yaşantılarına, dini 

ritüellerine ve bayramlarına yansımıştır. Hitit ve Urartu uygarlıklarında görülen 

çok tanrılı inanç sistemi, Frig dininde görülmez. Frig dinsel inancına egemen 

olan öğe, Ana Tanrıça Kültür’dür (Demirdağ, 2015: 32).  

Bu nedenledir ki ana tanrıça yapıtlarında anıtsallık mevcuttur. 

Darga (2018) göre diğer Anadolu medeniyetlerine kıyasla Frig dönem kadını 

daha aktif bir toplumsal rol oynadığını söylenmektedir. Frig dönemine kadar ki 

süreçte tasvir edilen kadın betimlemeleri Frig dönemi betimleri kadar anıtsal değildir. 

(Darga 2018: 255). 



18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Boğazköy’de bulunmuş Kibele heykelinin (Şekil 2.12.), yalnız olmayışı, 

kendisine küçük boyutlu iki erkek figürünün eşlik edişi bakımından biraz 

farklıdır. Erkek figürlerin boyu hemen hemen tanrıçanın kalçaları hizasındadır. 

Her iki figür de giydikleri peştamallar dışında çıplaktır. Tanrıçanın sağındaki 

figür çifte flüt, solundaki ise lir ya da kitara çalmaktadır (Roller, 2004: 87-88).  

Boğazköy kabartması, Kubaba kabartmasında da görüldüğü gibi tanrıçanın 

elinde bir nar sembolü yer almaktadır. Anlaşıldığı üzere Friglerde Hitit etkisi 

görülmektedir. Bunun yanı sıra Friglerin heykellerinde yunan etkisi de sezilmektedir. 

Çünkü Hitit dönemindeki geometrik şekillerin yerine daha çok bitkisel motiflere 

doğal çizgilere bırakmıştır. 

 “Kibele yontularının anıtsallığı ve bu süreçte oluşan kamusallığı ve de Kibele- 

kadın koşutluğu göz önüne alındığında, Frig dünyasında kadının çağdaş diğer 

Anadolu toplumlarına nazaran daha aktif bir toplumsal rol oynadığını söyleyebiliriz” 

(Darga, 2018: 257). Kadının kendisini hem toplumda hem de sanat yapıtlarında bu 

denli belirgin şekilde tasvir edilmesi Anadolu uygarlıklarının sanatta gelişmişliğini 

göstermektedir. “Hititler ve Frigler döneminde kadının hem işlevsel hem de sanatsal 

ürünlerde doğurganlığı göz önünde bulundurularak “Ana Tanrıça” olarak sembolize 

edildiği bilinmektedir” (Demirdağ, 2017: 7). 

 

Şekil 2.18. Boğazköy’de bulunmuş Ana Tanrıça Kibele Heykeli, Anadolu 

Medeniyetler Müzesi. M.Ö. 6. Yüzyıl Başı. (Roller, 2004: 75). 

 
Şekil 2.19.  Bayındır - Elmalı Tümülüs’ünde Bulunan Fildişi Heykelcik, 

Antalya Müzesi, M.Ö. 6000. (Darga, 2018: 258).Şekil 2.20. 

Boğazköy’de bulunmuş Ana Tanrıça Kibele Heykeli, Anadolu 

Medeniyetler Müzesi. M.Ö. 6. Yüzyıl Başı. (Roller, 2004: 75). 



19 

 

2.4. Anadolu’da Ana Tanrıçalar 

Anadolu coğrafyasında yer alan kazılarda silindirik şekillerle damga ve 

mühürler üzerine, taş veya maden kalıplar üzerine yontulmuş Tanrıça idolleri, 

figürünleri, heykelleri yer almaktadır. Anadolu uygarlıkları bulundukları coğrafyanın 

elverdiği şartlara göre sanatını icra etmiş ve yakın civardaki uygarlıkların sanatından 

etkilenmeler olmuştur. Her uygarlık kendi etkilenim şekline göre ana tanrıca inancını 

betimlemiştir. Kimi uygarlıklarda hayvanlarla betimlerken kimi uygarlıklardaysa 

kadını temsil eden motif veya sembollerle ana tanrıça olan inançlarını belli etmek 

istemişlerdir. 

Anadolu da aslan ve leopar gibi hayvanlar gücü temsil etmekteydi. Ana tanrıça 

bu güçlü hayvanlarla birlikte yer almaktadır. Anadolu kadının başlıca tasvirlerinden 

biri olan Çatalhöyük’te iki yanında leoparlarla oturmuş tanrıça heykeli bulunmuştur. 

Leoparların arasına konuşlanmış tanrıça için doğum yapıyorken betimlendiği de 

söylenmektedir. Paleolitik ve neolitik çağlarda toprağın verimliliği ile kadının doğum 

yapıp insan ırkının devamlılığını sürmesi eş değer tutulmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kazılardaki buluntularda tanrıça heykellerinde maden malzemeleri (gümüş, 

altın, tunç, mermer) kullanılmıştır. Değerli madenlerin tanrıça heykellerinde 

Şekil 2.21.  Bayındır - Elmalı Tümülüs’ünde Bulunan Fildişi Heykelcik, Antalya 

Müzesi, M.Ö. 6000. (Darga, 2018: 258). 



20 

 

kullanılması Anadolu’da kadına verilen değerin de bir göstergesidir. Örneğin 

Kayseri- Kültepe kazılarında bulunan kadın heykelciği (Şekil 2. 13.) fildişi 

malzemesiyle yapılmıştır.  

Anadolu uygarlıklarında Kibele’nin tasvir ve özellikleri dönüşerek çeşitlilik 

göstermektedir. Keyik (2019) göre “kendi döneminden bir önceki uygarlığın ürettiği 

kültür ve sanat yapıtları tümüyle yok olmaz, değişimlere uğrayarak dönüşür” (Keyik, 

2019: 5). Anadolu tanrıçalarının, sadece anne özelliğiyle sınırlı kalmadığı; av ve 

hayvan tanrıçası Artemis, aşk ve güzellik tanrıçası Afrodit gibi özellikleriyle de öne 

çıktığı görülmektedir.  

“Anadolu’nun her çağında ve her bölgesinde farklı sıfatlarla ve formlarla 

tapınılan tanrıçaların arkasında tüm bu farklılıklara rağmen aslında hep aynı inancın 

devam ettiği görülmektedir” (Erhat, 2008).  

Anadolu’da ana tanrıça inancı sırasıyla Mezopotamya'da İştar, Anadolu'da 

Kibele, Ege'de Artemis ve Afrodit’e,  son olarak Hıristiyanlık düşüncesiyle birlikte 

Meryem Ana'ya doğru ilerlemiştir. 

2.4.1. Toprak Ana Kybele  

Kybele Anadolu kökenli bir tanrıça olup tüm dünyaya yayılmış ve evrensel bir 

dile kavuşmuştur. “Kybele, Büyük Ana ya da sadece Ana olarak bilinen tanrıçadır. 

Ana tanrıçaya yazılmış şiirlere, övgülere, dinsel anıtlara Antik Yunan ve Roma’da da 

rastlanır ama anavatanı Anadolu’dur. En kalıcı ve en karakteristik özellikleri Orta 

Anadolu’da Frigya’da şekillenmiştir” (Huntürk, 2016: 32).  

“Anadolu’da matriyarkal toplumun baş tanrısı dişiydi, yani Kybele idi. Bu 

tanrıça Anadolu’dan hemen hemen bütün Yakındoğu'ya yayıldı. Hayat ve bereketin 

tanrıçası ve bütün tanrıların, insanların ve vahşi doğanın anası sayılıyordu. İşte bunun 

için kendisine çoğu kez “Büyük Ana” diye yalvarılırdı” (Kabaağaçlı, 1983: 92-98). 

Sanat yapıtlarında Kybele'de güçlü ve kuvvetli bir doğuruculuk özelliği göze 

çarpar. Başındaki taç, yeryüzünün bereket tanrıçası olduğu için yer üzerinde inşa 

edilen bir kule biçimindedir. Ephesos Artemis’i de Kybele’- den pek değişmediği 

için, başı kuleli ve şiddetli analığını simgelediğinden de birçok memelidir. 

Tanrıçanın arabasına iki aslan koşuludur. Gelelim Kybele’nin ay tanrıçalığına: 

Yeryüzü sürülüp ekilmese de, hem bitkiler, hem de hayvanlar bakımından 

verimlidir. Kybele yeryüzünün tarımsız olarak verimliliğini simgeler. Yeryüzü 

ilkbaharda kızdır, sonra güneş dolayısıyla ürüne gebe kalır yazın ya da 

sonbaharda ürününü doğurur. Bundan dolayı Kybele, aynı zamanda bir ay 

tanrıçasıdır. Hilal biçimindeki genç ay kızlığını, dolgun ay kadınlık ve 

gebeliğini, küçülen ay ise analığını simgeler (Kabaağaçlı, 1983: 93). 



21 

 

Ana Tanrıça Kibele’nin kullanımına yaygın olarak Frig uygarlığında 

rastlamaktayken, benzer özelliklerine ise Yunan uygarlığında Artemis ve Roma 

uygarlığındaki Afrodit’te rastlamaktayız. Kibele, her uygarlıkta olduğu gibi yunan ve 

roma uygarlığında doğayla özdeşleştirilmiş ve vahşi hayvanlarla ilişkilendirilmiştir. 

2.4.2. Av ve Hayvan Tanrıçası Artemis 

Erhat (2008), göre “Artemis, tarih öncesi çağlarda Akdeniz bölgesinde tapım 

gören tanrıçaya verilen isimdir” 

Tanrıça Artemis adına ilk türbe M.Ö. 800’lü yıllarda Efes’teki nehrin 

yakınındaki bataklık kıyıya yapılmıştı. Bazen Diana da denen Efes tanrıçası 

Artemis, Yunan Artemis’iyle aynı değildi. Yunan Artemis’i av tanrıçasıydı. 

Anadolu’daki Artemis ise belinden omuzlarına kadar birçok göğüsle 

resmedildiği gibi verimlilik, bereket ve doğurganlık tanrıçasıydı (Ak, 2015). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Homeros’un vahşi doğa olarak tanımladığı Klasik Yunan mitolojisinde 

Artemis (Şekil 2. 14.) tanrıların babası Zeus’un kızıdır. Çok memeli ünlü figür av ve 

hayvan tanrıçası, bakirelerin ve bekâretlerin koruyucusudur” (Gündüz, 2020: 70).  

Yunan ve Roma uygarlıklarında Kibele heykelinde mitolik unsurlarla betimlenmiştir. 

Artemis heykelinde Anadolu uygarlıklarından farklı olarak gerçeküstücü bir 

anlayışla betimlendiğini görmekteyiz. Çatalhöyük heykelinde tarımın verimliliğiyle 

ilişkilendirilen tanrıça heykelciğinde gerçekte olduğu gibi iki göğüslüyken, Artemis 

heykelinde ise birden çok göğüslü şekilde tasvir edilmiştir. 

Şekil 2.22. Artemis, Mermer Antalya 

Müzesi, M.Ö. 500–600. 



22 

 

Böylece haklı olarak arının, doğanın dişil ilkesini simgelediğine inanılır. 

Kraliçe arıyla, Demeter, Artemis ve Persephone arasında bir ilişki kurulur; 

analığı ve durup dinlenmek bilmeyen yaratıcılığıyla yeryüzü özdeğinin bir 

örneği, dolayısıyla Demeterci yeryüzü canlılığının en katışıksız imgesidir. 

Hayvansal ve bitkisel üretimin çok sıkı bir biçimde iç içe geçerek birleştiği 

örgensel doğanın bu en katışıksız ürünü, analar için de en katışıksız besindir. En 

ilkel insanlar da bunu kullanmıştı; Pythagorcular, Melchizedek, St. John gibi din 

adamları da böyle söylemişti. Süt ve bal analarla, şarapsa doğanın eril Dionysos 

ilkesiyle ilişkilidir (Bachofen, 1997:171). 

“Ana Tanrıçanın bir imgesi olan Efesli Artemis, Tanrıça Kybele'nin Batı 

Anadolu'da devamı niteliğinde çok etkili bir tanrıçadır. Çatalhöyük'teki ana 

tanrıçalardan Kybele'ye, Kybele'den Artemis'e sürdürülebilen Ana Tanrıçanın izinin, 

Artemis'ten sonra Meryem Ana'ya uzandığı görülmektedir” (Erbil, 2015: 123). 

Efes'teki Artemis Anadolu’nun Ana tanrıçası Kybele’nin kendisi değilse bile, 

onun pek az değişmiş biçimidir ve başında Kybele'nin kulesini taşımaktadır. 

Başının arkasında tam ay, yani toparlak ay görünmektedir. Yunan Artemis'i 

bakire kalacağı için, başında alnının üzerinde ince bir hilali taşımaktadır. Artemis 

gibi o da derelerin, tepelerin, ormanların yani vahşi doğanın bir tanrıçasıdır, 

avcıdır (Kabaağaçlı, 1983: 92-98).  

“Yunan-Helen toplumunda kadına dair bilgilere ise Homeros’un İlias 

destanından ulaşabilmekteyiz” (Darga, 2018: 275). Destana göre yunan kadını 

şiirlere, tiyatrolara ve destanlara konu olmuştur. Destanda kadınların yaptığı işlerin 

başında; yün eğirmek, kumaş dokumak, dini törenlerde rahibe olarak yer almak ve 

ebelik gelmektedir. 

Her Anadolu toprağında olduğu gibi yunan kadınında da görülen özellik, 

bebeklerine sevgi ve şefkatle yaklaşması, onlara bakıp besleyen büyüten anne 

olmasıdır. “Yunan toplumunda erkeğin baskınlığı hissedilmekteydi. kadınların dışarı 

çıkması yasaktı” (Darga, 2018: 275).  Diğer uygarlıklara nazaran yunan toplumunda 

kadının pek söz hakkı yoktur. fakat yunan devlet yapılanmasında aile kurumuna çok 

önem verildiği için aile içi huzura ve düzenine dikkat edilmekteydi. dolaysıyla yunan 

kadınına medeni kanun çerçevesinde boşanma hakkı verilmekteydi. “dul kadınların 

ve yetimlerin mal mülklerinin idaresi devletin güvencesi altına alınıyordu” (Darga, 

2018: 277). 

2.4.3. Aşk ve Güzellik Tanrıçası Afrodit 

Evrenin canlılığını ve sevginin güzelliğini simgeleyen Afrodit 'in doğuşu 

hakkında iki kaynak vardır: Biri Hesiodos, diğeri Homerostur. “Yunanca “Aphros” 

köpük anlamına gelmektedir. Kelimenin kökünden de anlaşılacağı üzere “Aphrodite” 



23 

 

Hesiodos’a göre denizin köpüklü dalgalarından doğduğunu söylenmektedir. 

Homeros’a göre ise, Zeus’un kızıdır” (Erhat, 2008).  

“Afrodit-Venüs, Yunan Mitolojisindeki Afrodit, Roma Mitolojisinde Venüs 

olarak bilinmektedir” (Keyik, 2019: 26). “Aşk ve güzellik tanrıçası olan Afrodit’inin 

çıplak görünümlü heykeli Yunan-Helen dönemin en can alıcı yapıtlarındandır. Roma 

ve Yunan dönemi heykellerde tanrıçanın erotik çağrışımları vücuda yapışan 

giysilerle anlatılmaya çalışılmıştır” (Erkanı, 2007: 13). 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Afrodit (Şekil 2. 15.) aşk, güzellik ve eğlencenin, Demeter tarımın ve yaşamın 

yenilenmesinin tanrıçalarıdır” (Erbil, 2015: 124). Roma uygarlığında toprak ana 

Demeter olarak bilinmektedir. Demeter (Şekil 2. 16.) genelde elinde meşale veya 

başak demetiyle, bereket boynuzuyla,  saçları uzun şekilde tasvir edilmiştir. 

Roma uygarlığına kadar gelen süreçte yontma aletlerinin geliştiğini fark 

etmekteyiz. Yapılan heykellerde ince titizlikle tasvir edilen kumaş detayları vardır. 

Roma uygarlığında mimari çok gelişmiştir. Tanrıça heykelleri adeta tapınakların 

nizamlarında kullanılmıştır. Hitit, Urartu ve Frig heykellerindeki geometrik şekillerin 

yerini daha gerçekçi siluetler ve anatomi almıştır. 

  

Şekil 2.23. Afrodit, Mermer, Yunan 

Uygarlığı, MÖ 240-200. 

Şekil 2.24. Demeter, Mermer,  Roma 

Uygarlığı MÖ 350-300. 

 
Şekil 2.25. Avcı Toplayıcı Toplumda 

Kadınların Avlanma 

Sahnesi, 

İllüstrasyon.Şekil 2.26. 

Demeter, Mermer,  

Roma Uygarlığı MÖ 

350-300. 



24 

 

3. SANAT SOSYOLOJİSİ İLİŞKİSİNDE KADIN İMGESİ 

3.1. Sanat Sosyolojisi 

Sanatın ilk ortaya çıkışı insanlığın doğuşu ile beraber gelmektedir. Bu 

yüzdendir ki sanat ve toplumun ortak aktarıcısı insan olmuştur. Sanat ve toplum için 

insan vazgeçilmez bir unsurdur. Sanat, sosyal yapılanmanın bir göstergesidir. 

Toplum bilinci çağa ne kadar ayak uydurabilirse sanattaki gelişmişlikte kendisini bir 

o kadar gösterecektir. “Sanat ile sosyolojinin ilişkilerini her ikisi açısından 

birbirleriyle olan bağlantılarını Sanat Sosyolojisi irdeler ve bu, Sanat bilim alanının 

en önemli dallarından biridir” (Erinç, 2008). 

Sanat başlarda büyü ile ortaya çıkmış, sonraları ortaçağ estetik düşüncesine 

göre ilahi dünya ile bağ kurmak amaçlı dinin etkisi altına girmiş, Rönesans estetik 

düşüncesine göre ise bilimin gelişim göstermesiyle dünyayı keşfetmek gibi çağlar 

boyunca toplumsal olgulara göre şekil almıştır. Böylelikle sanat, her çağda ve her 

zamanda toplumun yaşadığı sosyal durumların etkisi altında kalmıştır. 

Toplumdaki teknolojik gelişmeler sanatı etkilemiştir. “Teknikle Üretilebilirlik 

Çağında Sanat Eseri (1936) adlı ünlü denemesinde Benjamin teknik yeniliklerin 

sanatın algılanmasına etkileri üzerinde durmuştur. Fotoğrafın icadı sanatın 

büyüsünün bozulması ve orjinalliğini yitirmesi gibi durumlara sebebiyet 

vermiştir. Fotoğrafın reprodüksiyon tekniklerinde kullanılmasının hızlı sonuçlar 

verdiği kadar çoğaltılan eserin orjinaliği bir o kadar ayrıcalık statüsü kazanmıştır 

(Heinich, 2013: 31). 

Sanatın tanımını yaparken bazı düşünürlerin görüşlerini ele aldığımızda; 

Aristoteles’e göre, “Sanat gerçeği olduğu gibi tasvir eder” sözü ile yansıtma 

(mimesis) teorisini işaret etmekteyken, Platon’a göre “Sanat bize gerçekliği değil, 

bir görünüşü bir kopyayı gösterir” sözü ile doğayı sanattan üstün kılmaktadır. 

Platon’un aksine Hegel, “sanattaki güzellik doğadaki güzellikten üstündür. Sanat 

insan aklının ürünüdür” sözünü savunmuştur. “Karl Marx’a göre ise, “yaratıcı 

eylem, insanın ve doğanın karşılıklı etkileşiminin bir aşamasıdır” sözü ile sanatın 

düşünürlere göre faklı yorumlandığı görülmektedir” (Ersoy, 2016: 37-80).  

Türk sosyologların sanat tanımlarına ve sanata bakış açılarına baktığımızda, 

Erinç’in sanatı, “bir toplumu özgün yapan ve diğer toplumlardan farklı kılan 

özelliklerinden en etkin olanının ve en evrensel dile sahip bulunanın kuşkusuz ki 

sanat olduğunu iddia ederek tanımlamaktadır” (Erinç, 2008: 155). 



25 

 

Türk sosyologlarından biri olan Baltacıoğlu sanat eserlerinin sosyal analizini 

belirlerken üç başlık altınca incelemektedir. 

Baltacıoğlu, sanat yapıtlarının sosyal karakterlerini yine üç başlık altında 

toplar: birincisi, sanat yapıtlarının toplum içindeki insanın estetik vicdanında 

yaşamasıdır. “insan artist bir hayvandır.” Onların sanatçıların insanın dışında bir 

varlık olmalarıdır. Buna göre sanat duygusu, yalnızca onun toplumsal ve kolektif 

bir yönü olmakla objektifleşme karakteri taşır. İkincisi, sanat zevkinin göreceli 

olması, topluma bağlı olmasıdır. Güzellik, iyilik ve doğruluk, sosyal vicdana 

göre değişir. Bir toplumsal gerçeklik olan artistik gerçekliğin zorlayıcı yönü 

olmasıdır. Bu zorlayıcılık, toplumun belli zamanlarında, belli dönemlerinde sanat 

zevkinin bu döneme göre oluşmuş olmasıdır. Üçüncüsü, sanatsal yaratmanın 

toplumsal kişiliğin kazanılması yoluyla gerçekleştirilebileceğidir. Bunun için de 

eğitim gerekir. “insanı artist yapan sosyal duyuş ve duyuşun nakil aracı olan 

eğitimdir.” Artistik gerçekliğin yabancı etkiler karşı dayanma ve karşı koyma 

gücü olarak belirliyor (Soykan, 2021: 17).  

İsmail Hakkı Baltacıoğlu Türk resim sanatının başlarda gerçekçi anlayışa bağlı 

olsa da bu anlayıştan giderek uzaklaştığını, daha sonraları gerçeküstücü bir anlayışla 

ilerlediğini öne sürmüştür. Baltacıoğlu, bu akımın Türk resim sanatındaki etkisinin 

olumlu yönde etki ettiğini söylemiştir. Buna bağlı olarak “ilham almak için akıl gözü 

ile dış âleme değil, gönül gözü ile iç âlemi gören resimlerdir” (Aslan, 2019: 60) 

diyerek Türk resim sanatının güzelleştiğini ifade etmiştir.  

Ulusoy’un (1993) Sanat Sosyolojisinde Temel Yaklaşımlar adlı kitabında sanat 

ile sosyal yapının birbiri ile olan etkileşimini üç temel yaklaşımla anlatmaktadır. Bu 

üç temel yaklaşımdan birincisi nedensel, ikincisi anlatımcı, üçüncüsü ise hikâye edici 

yaklaşımdır. Nedensel yaklaşım, sanat eserlerinin içinde bulundukları sosyal koşullar 

tarafından belirlendiği veya onların sonuçları olduğunu ileri süren yaklaşımdır. 

Sanatı sosyal bir kurum olarak ele alan anlatımcı yaklaşımda sanat eserleri, içinde 

bulundukları sosyal şartların anlatımcıları veya yansımaları olarak görülür. Hikâye 

edici yaklaşım, sanatçının sosyal rolüne, statüsüne ve konumuna göre değişiklik 

gösteren biçim veya özün, bulunduğu sosyal ortamla etkileşimini yansıtan eserlerde 

görülmektedir. 

Hilmi Ziya Ülken’e göre, sanat toplumsal bir işleve sahip olarak gelişme 

gösterdiğini söylemektedir. Ülken’in sanat tanımı, “gerçek dünya ile ideal 

arasındaki zıtlıktır” (Aslan, 2019: 95). Sanatın akıldışı alan ile doğrudan ilişkili 

olduğunu öne süren Ülken, sanatın genele hitap etme özelliğine sahip olduğunu 

vurgulamış ve sanat eserinin halka açık ölçüde değerlendiğini eklemiştir. Ülken göre, 

sanat duyguların toplumsallaşmasıdır.  



26 

 

Sanat ile toplumun karşılıklı ayrılmaz bir ilişkisi vardır. Buna ilişin olarak 

Erinç (2008: 155), şöyle demiştir: “Sanat, kim tarafından, ne zaman, hangi yöntemle 

yapılmış olursa olsun toplumun malıdır. Sanat, toplum tarafından var edildiğine göre 

toplum da sanat tarafından var edilir.” Sonuç olarak sanat; sosyal yapı ve 

yapıtaşlarından etkilenmemiş bir şekilde asla kendisini var edememiştir. Bireyi 

toplumun dışında düşünemediğimiz gibi sanatı da toplumun sınırları dışında var 

edememekteyiz.  

“İyi bir toplum iyi bir sanatla, iyi bir sanat ise iyi bir toplum ile oluşmaktadır. 

Burada ki “iyi” sıfatından kastedilmek istenilen özgün, tek, yeni ve evrensel olabilme 

durumunu taşımasıdır” (Erinç, 2008: 155). İyi bir toplum ve sanat için yapılan bu 

tanımlamalara Erinç iki açıdan bakmaktadır. “Biri; toplumu diğer toplumlardan 

ayırırken, diğeri ise, çağdaş ve modern değerler ve kültür seviyesi açısından bütün 

toplumu ortak paydada birleştiren sanattır” (Erinç, 2008: 156-157).  

Birinci tür sanat, yerel sanat, toplumun kendi kimlik öğelerine göre 

oluşturduğu sanat iken, ikinci tür sanat yani evrensel, çağcıl olan sanat ise, sanatın 

toplumu oluşturduğu geliştirdiği sanattır. 

Sosyolojinin sözlükteki tanımına gelirsek, toplum ya da insanın etkileşimi 

üzerinde çalışan bir bilim dalıdır. ‘Sociology’ kelimesi, Yunanca ‘bilim’ anlamına 

gelen ‘logy’ eki ve Latincede, genel anlamda insanı işaret eden, üye, arkadaş veya 

dost anlamındaki, ‘socius’ kelimesinden gelen ‘socio’ kökünden oluşur” (Seyrek, 

2018). Sosyoloji araştırmaları farklı bireyler ve toplumlar arasındaki ilişkilerden 

sosyal yapılarına kadar geniş bir alanı kapsamaktadır. Toplum bilimi geniş bir alan 

olduğu için sosyologlar bu disiplinin tanımını yaparlarken güçlük çekmektedirler. Bu 

disiplini kolaylıkla tanımlayabilmek için toplumu farklı yönlerden inceleyen 

sosyolojinin alt dallarından yararlanılmaktadır. Bu disiplin insanların toplum içinde 

neden ve nasıl yaşadığını araştıran bir bilimdir. 

Erinç Sanat sosyolojisinin tanımını, “sanata sanat-bilim yoluyla bakmanın bir 

aracı olup sanatla sosyal yapı arasındaki ilişkileri araştırır ve değerlendirir” (Erinç, 

2013: 55) şeklinde yapmaktadır. 

“Bourdieu’nun sanat alanı kavramı tanımında, sanat sosyolojisinin büyük 

katkısı olduğu söylenilmektedir. Bu kavram sanatçı ve sanat eserini ortak bir eylem 

ile gerçekleştirerek, sanat ile toplum arasındaki gizemli perdeyi ortadan kaldırdığı 



27 

 

savunulmaktadır. Bourdieu’nun sanat alanı kavramı yeni bir sosyoloji bakış açısı 

sağlamaktadır. Sanat sosyolojisinin görevi sanat ile toplum ilişkisini yapılandırarak 

muhafaza etmenin yeni bir sosyoloji bakış açısı sunduğu düşünülmektedir” (Ülker, 

2010: 46). 

Ahmet Murat Seyrek ’in tanımına göre Sanat Sosyolojisi, “Sosyolojinin alt 

dallarından biridir ve sanatı toplumsal bir süreç olarak, diğer toplumsal fenomenlerle 

bağlantı içinde ele alır ve analiz eder” Frankfurt Okulu düşünürlerinden Teodor 

Adorno ve Max Horkheimer ‘in katkılarıyla 20. yüzyılın ortalarında sanat sosyolojisi 

kendisine önemli bir alan oluşturmaya başlamıştır” (Seyrek, 2018: 155). 

Sanatın belirli üç temel unsuru vardır: Sanatçı, sanat eseri ve alıcıdır. Bu üç 

unsur birbirileriyle kendi aralarında bir bağ oluşturup sanatın süreçlerini meydana 

getirmektedir. Sanat süreçleri içerisinden de belli başlı sanatsal olgulara kavuşuruz. 

Bu sanatsal olguları sanat sosyolojisi değerlendirerek yorumlayabilmektedir. “Zaman 

ve mekân ilişkisi içerisinde sanatın üç temel unsurundan olan sanatçı ve alıcı 

değişkenlik göstermektedir. Fakat sanat eseri bir yapıt olarak her yerde ve her zaman 

durağandır ve değişiklik göstermez. Bu nedenledir ki sanat sosyolojisi yapmaya sanat 

eseri ile başlanmaktadır” (Erinç, 2013). Çünkü değişkenlik göstermeyen unsur 

üzerinden analiz yapmak sabit verilere erişmemizi sağlayacaktır. Böylelikle de sanat 

eserlerindeki belirli imge ve sembollerden yola çıkılarak tarihsel saptamalar 

yapılagelmektedir. 

3.1.1. Sanat Eseri ve Sanat Sosyolojisi 

Toplumsal kültürün, maddi ve manevi değerlerine sahip olan ve ilk akla gelen 

öğesi sanattır. Erinç (2004), göre sanat eserleri toplumun aynası gibidir ve tek 

yansıtıcısı gibidir. Böylelikle sanat eserleri toplumun aynası olduğu gibi gelecek 

kuşaklara da ışık tutan kültürel bir mirastır. 

“Sanat eseri sanatçılar tarafından toplumda meydana getirilmiş bir üründür ve 

böylelikle toplumun ürünü sayılmaktadır” (Soykan, 2021: 17). “Toplumun bir ürünü 

olarak kabul ettiğimiz sanat eserinin içinde toplumsal yargılarla oluşmuş toplumsal 

beğeniler vardır. Yani toplumun beğenisine göre oluşmuş sanat eseri var olmaktadır. 

Böylelikle bir ürünün toplumsal yapıdaki geçerliliğini sağlayabilmesi için onun özü 

ve biçimi önem arz etmektedir” (Erinç, 2013). 

“Marxizm için bütün tarihsel- toplumsal gelişme, sınıflar arasında meydana 

gelen çatışmaların ürünüdür. Şimdiye kadar bütün toplum tarihi bir sınıf kavgaları 



28 

 

tarihi olduğuna ve sanat etkinliği de bir toplumsal etkinlik olduğuna göre, bu 

etkinliğinde sınıf çatışmaları içinde yerini alması gerekir” (Tunalı, 2016: 83-84). 

Sanat eseri toplumsal etkinliğin üretimi sonucu ortaya çıkan bir üründür. 

“Bir süje, bir objeyi salt duyusal somut bir obje olarak kavrar ve ondan bir 

estetik haz duyarsa, ancak o zaman o obje bir estetik obje olabilir. Ancak bir estetik 

obje estetik süje tarafından estetik obje olabilmektedir” (Tunalı, 2016: 78). Doğal bir 

objeden estetik objeye geçişi sağlayan süjeye, sanatçı diyebilirken toplumu da 

ekleyebiliriz. Ancak burada salt toplum değil, kendini geliştirmiş belli kültür 

seviyesine ulaşmış bir toplumdan söz edilmektedir.  

“Bir yapıtın sanat eseri sayılabilmesi için yapıtın insanda estetik haz yaratıp bir 

mesaj iletiyorsa ve toplum yapıta bu işlevleri yüklüyorsa o zaman sanat eseridir” 

(Erinç, 2013). Sanata yüklenen işlevleri anlayabilmek için sanat eserinin bulunduğu 

o dönemin sosyal yapısını kavramak gerekir. 

Her çağın kendine ait bir sosyal düşüncesi ve bu düşünceyi temsil eden bir 

simgesi vardır. “Sanat eserlerinde o toplumu yansıtan simgelerin alt yapısındaki 

imgeleri anlamak, sanat eserinin çağını ve o çağın sosyal yapısını incelemek sanat 

sosyolojisinin araştırma alanıdır” (Erinç, 2013: 61). 

“Bir çağın sanatının ve sanat eserinin toplumsal niteliğini anlamamız için, o 

çağın toplumsal koşullarını, akımlarını ve ilişkilerini, bunların sonucunda meydana 

gelen dinsel ve siyasal düşünce sistemlerini inceleyip bilmemiz gerekmektedir ki bir 

sanat eseri analizi yaparken bu düşünce sistemlerinin simgeleşmiş hallerini 

yorumlayabilelim” (Tunalı, 2016: 83-84). 

Marxist teoriye göre, sanata ister istemez toplumsal açıdan bakmak 

gereğindeyiz. Çünkü sanatın gidişi, bir genel diyalektiğin özel bir yansıması 

olduğuna göre, sanatı, genel tarihsel-toplumsal gelişmenin dışında düşünmemiz 

olanak dışıdır. Yalnız sanata toplumbilimi uygulamazsak –sanatta, biçim ve öz 

değişmelerinin toplumsal nedenlerini araştırmıyorsak- gerçeklikten çok uzak bir 

soyutlamanın ve estetizmin düş ülkesinde buluruz kendimizi. Bir üslup 

çözümlemesi, sanatta üslubu belirleyen etkenin öz, yani eninde sonunda 

toplumsal öğe olduğunu görmedikçe, ne kadar keskin olursa olsun, en ince 

sorunları ve ayrıntıları anlamakta ne kadar ustalık gösterirse göstersin yanılmaya 

mahkûmdur (Tunalı, 2016: 83-84). 

Bir sanat eserinin belirli bir kesime hitap etmesi ve bu kesimin beğenisine 

sunulması için topluma İhtiyaç duyulduğu gibi topluma kazandırmak için de onu 

üreten sanatçıya da ihtiyaç duyulmaktadır. “Sembolik etkileşimciliğin en önemli 

temsilcilerinden biri olan Becker, Sanat eserlerinin bireysel yaratılardan ziyade 



29 

 

kolektif çalışma ürünleri olarak görmektedir. Sanat eserlerinin toplumsal beğeni 

karşısında yer alış sürecini kolektif bakış açısı ile incelemektedir. Sanat eserlerini tek 

başına değil kendisini etkileyen etmenlerle beraber düşünülmesi gerektiğini öne 

sürmüştür” (İlhan, 2019: 63). 

3.1.2. Sanatçı ve Sanat Sosyolojisi 

Sanat sosyolojisinin incelediği bir diğer yapıcı ögesi sanatçılardır. Dolayısıyla 

sanatçı, içinde yaşadığı toplumun bir üyesidir. “Toplumun her ferdi gibi bir bedene 

sahip olmasıyla fiziksel bir varlıktır. Biyolojik olarak, düşünebilen akıl sahibi bir 

varlıktır. Türsel yönden ise o, bir zoonpolitikondur, toplumsal bir varlıktır” (Soykan, 

2021: 17) 

Günümüze kadar tarihsel süreçlerde sosyal yapının din, aile, ekonomi 

dinamikleri sanatçıyı yönlendirmektedir. “Sanatçının kendi kişiliğini göstermesi bu 

dinamiklerin etkisi ile sanat eserine yansıtmasıyla ortaya çıkar. Bu sebepledir ki 

sanat sosyolojisi ilişkisinde sanatçıyı değerlendirebilmek ancak onun sanat eseriyle 

olanaklıdır” (Erinç, 2013: 83). Sanatçının her çocuk gibi ilk sosyal ortamı ailedir. Bu 

sosyal ortamın sağlayabildiği olanaklar dâhilinde, (ailenin kültür seviyesi, ailenin 

ekonomik durumu gibi) kişiliğini ve sanat üslubunu oluşturabilmektedir. 

 “Sanatçı, içinde yetiştiği toplumsal değerlere, toplumsal yaptırımlara göre 

yetişir ve sanatçı olur. Bazı konular onun için sanat alanı dışındadır ve bu konular ele 

alındığında çıkan ürün sanat sayılmaz” (Erinç, 2013: 20). Çünkü o toplum da 

yetiştiği için otomatikman o toplumun değerleri doğrultusunda sanat eserini üretmiş 

olacaktır.  

“Nasıl insan toplumsal görevleri yerine getirirken neyse o oluyorsa, sanatçı da 

ancak kişilerarası ilişkilere girdiğinde sanatçı olur. Sanatsal yaratmaya yönelik 

dürtünün kendini göstermesi ve buna karşılık gelen toplumsal ihtiyaç ve taleplerin 

varlığı olmadan sanat eserlerinin doğuşu söz konusu değildir” (Hauser, 1982: 215-

216). Böylece, sanatın tarihi, sanatçıya düşen görevlerin tarihi olarak düşünülebilir. 

“Sanatçı eserinde her ne kadar bireysel düşünce ve yorumlarını yansıtmış olsa 

da, toplumun bir parçası olduğu gerçeğinden yola çıkarak sanatçı eserlerinde 

istemeden de olsa toplumsal olayları yansıtan veya mesajlar veren iletileri aktarmış 

bulunmaktadır” (Kagan, 2008: 349). 



30 

 

Sanatçının sosyal yapıdaki konumunun belirsizliğine ilişkin araştırmalarda 

bulunurken birçok bakış açısıyla yaklaşılmaktadır. Bu yaklaşımlardan biri 

psikolojik yaklaşım diğeri ise sosyolojik yaklaşımdır. Sanatçının yaratım gücüne 

ve bu yaratım gücünün bilinçaltındaki sebepleri araştırmak psikolojik 

yaklaşımdır. Sanatçının eserlerine biçilen değerin çağdaşları tarafından 

değerlendirilmesi ise sosyolojik yaklaşımdır. Sanat eserlerine sosyolojik bir 

değerlendirme yapabilmek için eserin yapıldığı dönem önemlidir (Kris ve Kurz, 

2016: 9). 

Bayram Akdoğan (2001), göre sanatçı düşünebilen, gerçeği görebilen, toplumu 

anlayabilendir. Sanatçı yaşadığı toplumun düşünce sistemine dair bilgi sahibi olan 

kişidir. Toplumda yaşanan olayların insanları ne gibi yönlerden etkilediğini düşünüp 

kavrayabilen bir kabiliyettedir. Toplumunu temsil eden sanatçı yaşadığı toplumun 

kültürüne ve maddi manevi değerlerine saygı duyandır. 

Sosyolojik açıdan sanatçı toplumsal bir varlıktır. Sanatçının üretimi ise 

toplumun kültürünü yansıtan bir bilgi niteliği taşımaktadır. “Yaşadığı toplumun 

sosyal gerçekliğinin yorumlayıcısı olan sanatçı, yapıtlarında o toplumun özelliğini ve 

genel sanat anlayışını vurgular” (Ersoy, 2016: 69). Sanatçı yaşadığı toplumun kültürü 

ile yetişmektedir. Sanatçı sanat eserlerinde bulunduğu toplumun kültürünü yansıtan 

imgeler kullanabilmektedir. Özellikle de Asker ressamlarında Anadolu kültürünü ve 

yaşam şeklini yansıttığı düşünülen Anadolu kadın imgesini eserlerinde sıkça 

resmettikleri görülmektedir. 

3.1.3. Alıcı ve Sanat Sosyolojisi  

Alıcı estetik bilince sahip sanatseverlerdir. Alıcı ruhsal bir doyuma erişmek 

için sanat etkinliklerine gören göz olarak katılım sağlar. Bu etkinliklerde sanat 

eserlerini çözümleme yoluna girip bir bağ oluşturur. Sanat olgusunun üçüncü inşasını 

oluşturma da önemli unsurdur. 

Sanatçı sanat eserini alıcısı (sanatseverler) ile kavuştarabilmesi için sanat 

galerinde sergilemektedir. Bunun için Ömer Naci Soykan “Hiçbir sanatçı, yalnızca 

kendisi için bir yapıt meydana getirmez; tersine o, yapıtının başkalarınca görülmesi, 

okunması, dinlenilmesi, şu veya bu biçimde alımlanmasını bekler” (Soykan, 2016: 

17) demiştir. 

“Bir sosyal yapının her sınıfı kendi alıcısını yaratır” (Erinç, 2013: 95). Buna 

bağlı olarak da alıcıların zihinsel gelişimi ne kadar ileri seviyeye ulaşırsa sosyal 

yapıda bir o kadar yükselme fark eder. Böylelikle de alıcı dediğimiz toplumun 

beğenileri, zevkleri de yenilenip gelişir ve değişir. Bu gelişim ve değişim sayesinde 

de o toplumun iyi sanat eserlerini belirlemede ki önemli faktörünü oluşturur. 



31 

 

 Alıcının sanata olan yaklaşımında sosyal yapı dinamiklerinin büyük etkisi 

olduğu düşünülmektedir. Bunlar; inançlar, din, aile, kültür, yönetim, siyaset ve 

ekonomi şeklinde sıralanmaktadır Bir toplumda sanata gereksinme duyulması 

ihtiyacı alıcının eğitimi, kimliği ve karakteri ile doğrudan ilişkilidir. “Sanatı teşvik 

eden, sanatçıyı güdüleyen alıcıdır, alıcının sanata yaklaşımıdır. Alıcının sosyal 

statüsü ve sosyokültürel seviyesine bağlı olarak sanatı okuyup değerlendirmesi 

yorumlaması da o derece ileridedir” (Erinç, 2013: 99). 

“İzleyicinin düşünce yapısı ile birlikte sanat eserine dönük oluşturduğu soru 

sorma eylemi, izleyici ile sanat eserinin ilk karşılaştığı an olarak adlandırılabilir. 

Ancak izleyicinin bu soruları sanatın disiplinler arası yaklaşım metoduna dayanan 

eserin yargı safhasında ele alınıp değerlendirilmesi gerekir. İzleyicinin sanat eseri 

karşısında dile getirdiği bu soruların sanatın betimleme, çözümleme, yorumlama ve 

yargı aşamalarında ne tür bir yaklaşım ile esere yaklaşıldığı ve ne tür cevaplar 

alındığı, eseri doğru anlama ve tanımlamada izleyicisine sağlıklı cevaplar verecektir” 

(Adam, 2015: 16). 

3.2. Sosyolojik İmge Olarak Kadın 

“Sanat ve toplumun karşılıklı etkileşime dayanan ilişkilerini incelemek kadar, 

sanat ve toplumun gelişimine katkıda bulunabilecek doğru bağlantı noktalarını 

aramak da sanat sosyolojisinin başlangıçtaki düşüncelerinin merkezindeydi. Sanatın 

toplum üzerinde olumlu bir etki bırakacak konumda olmasını isteyen temel düşünce, 

tüm 20. yy. boyunca o ya da bu şekilde teorilerde yerini yeniden buldu.” (Danko, 

2017: 34-35). Sanatın iyileştirici boyutu toplumun bilinçlenmesini sağlamaktadır. 

Sanat toplum içerisinde yaşanan iyi olayları da kötü olayları da yansıtıcı bir ayna 

gibidir. Yansıtma eylemini gerçekleştiren ise o toplumun insanı olan sanatçılardır.  

“Sanatçının içinde yaşadığı toplumsal ve kültürel ortam sanat eserinin 

oluşumunda belirleyici rol oynamaktadır. Bir toplumun sanatını anlamak, toplumla 

sanat arasındaki etkileşimi çözebilmek için, önce toplumsal yapıyı anlamak 

gerekmektedir. Öte yandan sanat eserinin çözümlenmesi de toplumsal yapıdaki kimi 

gerçeklerin daha iyi anlaşılması konusunda ipuçları verecektir. Çünkü sanat yapıtı 

çevresindeki toplumsal ve düşünsel etkinliklerin tümünden oluşan koşullar tarafından 

belirlenmektedir” (Uzunoğlu, 2008: 1). Nuri iyem ve Nurullah Berk’ in eserlerinde 

toplumsal yapıdaki kadına ilişkin bilgileri betimlemelerinden çıkarabilmekteyiz. 

Özellikle Nuri İyem eserlerinde Anadolu kadınını çok belirgin şekilde yansıtmıştır. 



32 

 

Anadolunun toplumsal yapısında kadın annedir. Analığa ilişkin, dokuma yapan, testi 

taşıyan, tarlada çalışan kadın imgelerini sıkça görebilmekteyiz. 

Bir toplumun sanatına ilişkin sosyolojik bir yaklaşımı sergileyebilmek sosyal 

yapı tanımını irdelemeyi gerektirecektir. Erinç’in (2013), tanımına göre sosyal yapı 

iki temel öge olan tarih ve düzenin birlikteliğiyle oluşmaktadır. Tarihin geçmişe, 

düzenin ise sürece dayanması ile beraber bu iki ögenin birbirleri ile olan ilişkisel 

durumlarının sosyal yapıyı tanımladığını belirtmektedir. Sosyal yapının ilişkiler 

düzeninin devamlılığı ve kalıcılığı ise belli kurumlar sayesinde oluşmaktadır. Bunlar: 

aile, eğitim, ekonomi, hukuk, politika, inanç ve sanattır. Kadının sosyal yapı 

içerisindeki yeri tüm bu kurumlarda kendini göstermektedir. Anadolu kültürü 

temelinde kadının aile içerisinde büyük bir rolü var iken sanayi devrimi, endüstri 

devrimi ve günümüzde birçok değişkenlerle birlikte gelişerek diğer kurumlarda da 

kadın, gücünü göstermiştir. 

Toplumun kültür ögesi olan sanat eserleri ve bu sanat eserlerindeki kadını 

anlamlandırabilmek o toplumun sosyal yapısındaki kadının yerini açıklamaktadır. 

Sanat eserlerindeki kadın imgesine sosyolojik bir bakış açısıyla yaklaşabilmek 

tarihsel dönemlerin kültürel bilgisine erişmekle mümkün olabilmektedir. Bu 

yaklaşımı sergilerken sosyolojik imgelem kavramı araştırılarak, toplumsal bellekte 

kadın imgesin simgeleştiği noktalara dair analizler yapılmak istenmiştir. 

Sosyolojik imgelem; olaylar, olgular veya maddelerde normal insanların 

göremediği bağlamları anlamları görebilme yetisidir. Mills (2000), sosyolojik 

imgelemi, insanlara dünyada neler olduğunu ve bunlar sonucunda kendi başlarına 

neler geleceğini görebilmelerini sağlayan bir kavram olarak açıklamıştır. Sosyolojik 

imgelem, tüm toplum kültürlerinin kolektif belleğini oluşturan bir bütündür. 

Sosyolojik imgelem kolektif belleğin özünü oluşturmaktadır. İnsanlar kendi 

tarihindeki bir sorunu anlamlandırabilmek için kolektif belleğin özüne inmeleri 

gerekmektedir. Bireyin kendi varlığının toplumsal ve tarihsel anlamını bilme dürtüsü, 

dünyada olup bitenleri kavrama isteği öz bilinçle ortaya çıkmaktadır. Sosyolojik 

imgelem, bu öz bilincin en verimli şeklidir. 

Mills’e (2000) göre sosyolojik imgelem, sosyolojik vizyondur; bireyin 

görünüşe göre özel olan problemleri ile önemli toplumsal meseleler arasındaki 

bağlantıları görebilen bir dünya görüşüdür. “Mills, yaşamlarımızın toplumsal, kişisel 

ve tarihsel boyutlarını birbirine bağlayan, soyutlanmış ampirizm ile ona benzer 



33 

 

büyük kuramlara eleştirel mesafeyle yaklaşan hümanist bir sosyolojiyi savunmuştur” 

(Marshall,  1999: 506). Sosyolojik imgelem, tarihsel dönem içerisindeki toplumların 

ve toplumların sosyal yapılarına, ortak payda da bakabilme yeteneği 

kazandırmaktadır. 

Klasik sosyal analistler sosyolojik imgelem kavramını açıklarken üç soru 

sormuşlardır. Bunlar; toplumun bir bütün olarak yapısı nedir, toplumun insanlık 

tarihi içindeki yeri nedir ve bu toplumun her bir özelliğinin insan doğası için anlamı 

nedir sorularıdır. İnsanın bu sorulara yönelmesi kendi konumunu tarih içinde 

araştırma merakından ileri gelmesiyle oluşmaktadır. “Mills’e göre bu meraktan 

doğan sosyolojik imgelem insanlık kültürünün en verimli ifadesidir” (Bostan, 2012: 

100). 

Sanat tarihi boyunca sanat eserlerinde bir anlatımı gerçekleştirebilmek 

amacıyla kadın imgesi sıkça tercih edilmektedir. Kadının varoluşu sebebiyle getirdiği 

zenginlik sanat eserlerinde konu olmaya değer görülmüş estetik ve kültürel aktarım 

öznesi olmuştur. Kadın Anadolu kültüründe toprak ile özdeşleştirilmesiyle beraber 

yaşanılan toplumun kültürel özelliklerini de kapsayan bir varlık olmuştur. Bu 

nedenledir ki Anadolu kültüründe kadına çok büyük değer biçilmektedir. Dolayısıyla 

sanat eserleri üzerinden kadın imgesinin anlattığı iletilerden çıkarımlar 

yapabilmekteyiz. Sanat tarihi boyunca kadın kimliği üzerinden sanat eserlerine 

aktarılan mesajlar bizlere sosyolojik veriler sunduğu düşünülmektedir. Yapılan 

analizler doğrultusunda da kadına sosyolojik bir imge olarak yaklaşılmaktadır. 

Kadının sosyolojik bir imge olarak analizini yaparken toplum tiplerine göre 

değerlendirmeler yapılmıştır. Kadının sosyal yapıdaki statüsünü anlamlandırabilmek 

için bulunduğu çevre, ortam ve bulunduğu topluluğun getirmiş olduğu sosyal 

değişkenlerin incelenmesi gerekmektedir. Sosyal değişkenler olarak, toplumun 

yaşam tarzını değiştiren unsurların olmasıdır. Örneğin göçebe yaşam tarzından 

yerleşik yaşam tarzına geçişte tarımın çağ atlatması ve insanların bu değişken unsura 

ayak uydurup ona göre uyum sağlamalarıdır. Dolayısıyla toplum içerisinde gelişip 

değişen olaylar insanları etkilemiştir. Tüm bu değişikliklerin karşısında kadın her 

zorluğa rağmen ayak uydurabilmiş, çağın getirdiği yeniliklerle eş zamanda 

ilerleyebilmiştir. 

Toplumun değişen yapısıyla beraber kadının yer aldığı statüsü de aynı 

paralellikte değişim göstermiştir. Tarım toplumunda tarlada yer alan kadın, 



34 

 

makinelerle dolu fabrikada çalışan işçi statüsüne geçmiştir. Kadın imgesi, tarihsel 

süreçlerde değişiklik gösteren toplum tiplerine göre sosyolojik analiz yapılmıştır. 

Toplum tipleri beş türde ele alınmaktadır. Bunlar; avcı-toplayıcı toplum, göçebe-

yerleşik toplum, tarım toplumu, sanayi toplumu ve enformasyon toplumudur. 

3.2.1. Avcı Toplayıcı Toplumda Kadın 

“Paleolitik çağlardaki Anadolu kadınını hemen hemen hiç tanımıyoruz. 

Arkeolojik malzemenin sadece taş ve pek az kemik aletlerden ibaret olduğu bu 

devirde kadının mağaralarda domestik işlerle uğraştığı ve çocuklarına baktığı tahmin 

edilmektedir” (Darga, 2018: 19). 

“Avcı-toplayıcı toplumlardaki görev dağılımında kadın, toprak ve bitkiler 

konusunda edindiği bilgi ve barındıkları ortamda yetişen çocuklar üzerindeki hükmü 

sonucu, sürekli bir sonraki neslin şekillenmesini sağlamıştır. Bu anlamda elinde 

bulunan güç ile kadın, erkekten farklı bilgilere sahip olan kişi konumuna gelmiştir” 

(Duran, 2015: 13).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Avcı toplayıcı toplumda (Şekil 3.1.) kadın ve erkek eşit şekilde görev ve 

sorumluluklara sahipti. Yaşamlarını idame ettirebilmeleri için temel ihtiyaçları 

sağlamaları gerekiyordu. Dışarıdan içeri yiyeceği getiren genelde erkeklerdi. 

Avlanmak ve keskin aletleri kullanmak erkeğin sorumluluklarındandı. Yemek 

yapmak ve ev içi düzeni sağlamak kadının görevlerindendi. Özellikle bu dönemde 

aletlerin en ilkel olduğu zamanlarda kadın el becerisi ile bütün işleri görmekte 

başarılıydı. Ev ekonomisini idare etmek ve istikrarını sağlamakta önemli 

konumdaydı. El becerisine dayalı işlerde de avlanılan hayvanların derilerinden kürk 

giysiler yapmaktaydı. Çatalhöyük kazılarında dokumacılık aletlerine dair kalıntı 

eserlere rastlanılmaktadır. 

Şekil 3.1. Avcı Toplayıcı Toplumda Kadınların Avlanma Sahnesi, İllüstrasyon. 

 
Şekil 3.2. Sanayi Toplumlarında Fabrikada Çalışan Kadınlar.Şekil 3.3. Avcı 

Toplayıcı Toplumda Kadınların Avlanma Sahnesi, İllüstrasyon. 



35 

 

3.2.2. Göçebe Ve Yerleşik Toplumda Kadın 

Uygarlık tarihi dönemlerinde göçebe yaşam şeklinden yerleşik yaşam şekline 

geçiş Neolitik çağı kapsamaktadır. Göçebe toplumlar zor şartlar altında 

yaşamaktadırlar. Sürekli evini taşıyan topluluk hayatta kalmak için avlanmak ve göç 

ettiği yeri korunaklı hale getirmekteydi. Avcılık için alet (mızrak ve kapan) 

geliştirmişler, bütün bu şartlar doğrultusunda göçebe yaşam insanı aynı zamanda 

kendisini de geliştirmiştir.  

Göçebe yaşam tarzında insan göç ettiği yere uyum sağlamak zorundayken, 

yerleşik yaşam tarzında ise yerleştiği yeri kendi istek ve doğrultusunda organize 

etmiştir. Yerleşik yaşam bu nedenle belli bir istikrar ve düzeni gerektirmiştir. 

Yerleşik yaşamda kadın bu istikrar ve düzeni sağlamada bebeğine baktığı gibi tarımı 

da işleyip meyve vermesi için emek sarf etmiştir. 

Neolitik çağda tarımın keşfiyle yerleşik hayata geçilmiştir. Tarım işleri 

çoğunlukla kadının sorumlulukları arasındaydı. Ekip, biçen, diktiği tohumu büyüten 

ve o tohumun meyvesinden evdeki ailenin diğer üyelerini besleyen anne yerleşik 

toplumlarda kendisini göstermektedir. “Neolitik çağda Anadolu’da yaşayan insan 

toplulukları mağara yaşantısından yeni çıkmış, küçük köyler kurmuş ve avcılık ile 

besin toplayıcılığı yerine kendisini besleyecek sulu tarıma bırakmıştır. Tarım ile 

yerleşik düzene geçiş, İnsanlığın modernleşmesinde çağ atlamadaki en büyük 

ilerleme olarak bilinmektedir” (Darga, 2018:44). Yerleşik yaşamda “tarımsal üretimi 

başlatan kadınlar, bereket kültüyle ilgili bir inanç kavramının da ortaya çıkmasına 

yol açmış olabilirler” (Darga, 2018: 44). Kadınların kutsal vazifelerde çokça yer 

almasının bir sebebi olarak düşünülebilir.  

Göçebe düzendeki vahşi hayvandan hem besin almak hem de korunmak amaçlı 

mağaradan uzaklaştırmak için avlanılırken yerleşik düzende insanların yaşam 

alanları düzenli olarak vahşi hayvanlardan korumaya dönüşmüştür. Bu sistem 

ilerleyen süreçlerde uygarlıklarda askeri sistemin temelini de oluşturmaya 

başlamıştır. Böylelikle git gide kadının konumu daha içeriye çekilmeye başlamıştır. 

Avcı-toplayıcı toplum ve göçebe- yerleşik toplum yapısında her ne kadar kadının ve 

erkeğin üstlendiği görevler farklılık gösterse de hepsi bulundukları çevrenin getirmiş 

olduğu şartlara göre şekillenmiştir. 



36 

 

“Kadınla erkek arasında, birbirinden üstün gelme mücadelesi değil, koşulların 

gerektirdiği bir dayanışma olmalıdır. Neolitik çağların bütün anaerkil toplumlarının 

inanç merkezinde yer alan ana tanrıça ile insanlar arasındaki ilişkinin, ‘kulluk’ 

mantığından değil, sevgi ve şükran duygusundan kaynaklandığı düşünülüyor” 

(Darga, 2018: 45). 

3.2.3. Tarım Toplumunda Kadın 

Evcilleştirilen hayvanların gücünden yararlanılarak tarımsal faaliyetler gelişme 

göstermeye başlamıştır. Böylelikle üretimin artmasıyla beraber insan gücüne ihtiyaç 

duyulmuştur. Tarlasını eken kadınlar tarla da çalışan işçilere yemek de yapmaktadır. 

“Tarım toplumlarında toplumsal eşitsizlik vardır. Toprak sahipleri ile topraksız 

köyler arasında büyük uçurumlar oluşmuştur. Tarım ekonomisinin hâkim olduğu 

tarım toplumlarında işgücü olarak insanlardan faydalanılması tarihin en katı 

tabakalaşma tiplerinden biri olan köleliği doğurmuştur” (Bahar, 2009: 26). İnsan 

nüfusunun artması, üretimin çoğalması, işgücünün artması gibi sorunlar kadını 

etkilemiş ve zor şartlar altında çalışmak durumunda kalmıştır. İnsan gücünün 

yetmemesi, çoğalma ve artış gösteren sorunlara karşılık getirilen çözüm makinelerin 

icadı ile beraber sanayi devriminin başlaması olmuştur. 

Tarımda makineleşmenin artması, köylerden ve yerel yönetimlerden yüksek 

fiyatla kiralanan otlakların giderek azalmasına yol açmıştır. Kadının üretime 

katkısı çok yüksektir. Hayvancılığa dayalı ekonomide taşıdıkları ekonomik 

değerden ötürü, çok sayıda çocuk doğurmalıdır. Yiyecek hazırlar, kilometrelerce 

yürümesini gerektiren yakacak odunu ve suyu taşır, hayvanları besler, ahırları 

temiz tutar, tüm ailenin giyeceklerinin yanı sıra, sürekli yenilenmesi ve 

korunması gereken çadır dokur. Çadır kurup kaldıran, mevsimlik göç için 

hazırlık yapan, takasa dayalı alışverişi yürüten kadındır (Kandiyoti, 2013: 25). 

3.2.4. Sanayi Toplumunda Kadın 

Kullanılan araç ve gereçlerin gelişmesi iş gücünü kolaylaştırmaya başlamıştır. 

Toplum yapısı bu gelişmeye göre yapılanıp değişmiştir. Sanayi toplumlarında iş 

bölümü mantığı değişim göstermeye başlamış ve toplumun isteklerine göre yeniden 

şekillenmiştir. Sanayi devrine kadarki süreçte kadın hep ev içi işlerde yer 

alabilmekteyken, artık ev dışında işlerde görev alabilmektedir. “Sanayi ve hizmet 

sektörünün gereksinim duyduğu emeği üretmek için çaba gösteren kadın, 

gerçekleştirdiği iş neticesinde artık ücret almaya başlamıştır. Sanayi Devrimi, ilk kez 

ücretli kadın emeği kavramının ortaya çıkmasına katkı sağlayan tarihsel süreçteki en 

önemli gelişim olarak ele alınmaktadır” (Sağlık ve Çelik, 2018: 100). 



37 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Kent yaşamının bireyi ön plana çıkaran yapısı ve rahat yaşam olanakları, 

kente göçü arttırmıştır. Feodal beyler ve topraklarında çalıştırdıkları çiftçilerin yerini 

yavaş yavaş kapitalizmin getirisi olan proleterya sınıfı (işçi sınıfı) almıştır” (Uçar, 

2020: 35). Sanayi devrimiyle birlikte tarladaki kadın şehre göçmüş, şehirde kadınlar 

fabrikalarda (Şekil 3. 2.) dokuma sektörü, hizmet sektörü gibi alanlarda çalışmaya 

başlamıştır. Dokuma sektörlerinde çalışan annelere çalışma saatlerinde esneklik 

sağlanmış ve bu kadın istihdamı artışını sağlamıştır. “Tarım toplumlarında kadın ve 

erkekler evlerinde veya evlerine yakın yerlerde çalışırlarken, sanayi toplumlarında 

insanlar daha uzun mesafelerdeki işlerine gitmeye başlamıştı. Ev ile iş yeri ayrılmış, 

kadınlar da üretimin önemli bir parçası haline gelmeye başlamıştır” (Bahar, 2009: 

26).  

3.2.5. Enformasyon Toplumunda Kadın 

“Enformasyon toplumu bilginin kullanımın yaygınlaştığı ya da insanların 

bilgiye ulaşmasının kolaylaştığı bir toplumdur. Sanayi toplumunun amacı maddi 

değerlerin üretilmesi olarak tespit edildiğine göre bilgi toplumunun amacı ise 

bilginin üretilmesidir” (Fidan, 2000). Bilgi iletişim teknolojileri bu dönemde önemli 

gelişmelere yol açmıştır. İnsanlar kitle iletişim araçlarıyla birçok mecraya 

ulaşabilmektedirler. 

Enformasyon toplumunda teknolojilerin ulaşım, sağlık, eğitim, tarım gibi 

alanlara büyük çap da katkısı olmuştur. “Teknolojinin gelişmesiyle ev işlerini hafife 

indiren elektronik ürünlerin yapılması, kadın üzerindeki yükü bir nebze hafifletir ve 

bu sayede kadın, sosyal yaşama daha fazla zaman ayırmaya başlar” (Kozlu, 2008: 3). 

Şekil 3.4. Sanayi Toplumlarında Fabrikada Çalışan Kadınlar. 

 
 



38 

 

Bu alanlarda ki gelişmelerle birlikte insanların yaşam standartları yükselmiştir. 

Enformasyon toplumunda kadın tüm bu gelişmeleri kendisine fayda sağlayacak 

şekilde kullanarak fırsata çevirebilmiştir. Sosyal medya kullanan kadınlar, el 

emeklerini sundukları bir mecrada satış yapabilmekte ve ekonomisini 

sağlayabilmektedir. 

Kitle iletişim araçlarının kadına yansıyan olumlu etkilerinin yanında olumsuz 

etkileri de vardır. Dergilerde veya reklamlarda ticari amaçla kadının güzelliğinden 

yararlanılmaktadır. Güzellik algısının değişmesinde bir eşik yaratan kitle iletişim 

araçları, kadın bedenini teşirleştirmiştir. “Geleneksel yapı içerisinde geçim 

ekonomisinin bir parçası olan ve iş gücüne dâhil edilen kadın, modernleşme ve 

kapitalizmle birlikte, köyden kente göç gibi faktörlerin de etkisiyle, tüm karar alma 

süreçlerinden dışlanarak, sistem içerisinde hiçbir kapital değer taşımayan nesneye ev 

hanımına dönüşmüştür” (Kaya, 2015: 91). “Kadınların toplum içinde ikincil konuma 

düşmüş olmalarının sebebini Berktay (1996), kent devletlerinin ortaya çıkmasıyla 

gerçekleştiğini düşünmektedir. Kent devletlerinin oluşumundan önce ise arkeolojik 

kanıtlardan anlaşılacağı üzere kadıın konumu yüksektir” (Berktay, 1996: 37-38). 

“Postmodern dönemde sanatın kültürel potansiyeli üzerinden görsel medya 

üretimleri gerçekleşmektedir” (Eker ve Aslan, 2010: 260). Son zamanlarda kadın 

imgesinin medyada kullanımı kadını tüketilen meta konumuna yerleştirmiştir. 

Kadın her zaman üreten bir varlık olagelmiştir. Fakat son yıllarda kapitalizm ve 

materyalizmin “bireyin arzusu dışında gelişen etkenlerin yönlendiricilik gücü, 

bireyin tüketime odaklanmasına da etki etmektedir. Ve aynı zamanda bireyin 

tercihlerin çaresizliğini davranışlarında yaşamasına zemin hazırlamaktadır” (Aslan, 

2010: 84-85). Böylelikle üreten kadın hem tüketmekte hem de tüketilmektedir.  

3.3. Sanat Eserlerinde Kadın İmgesi 

Ahmet Cevizci felsefe sözlüğünde imge kavramını “Dış dünyadaki nesnelerin 

zihinsel resim, kopya ya da tasarımı; gerçek ya da gerçek dışı bir şey ya da olgunun 

zihindeki tasarımı” olarak tanımlamaktadır” (Cevizci, 1997: 462). Diğer bir sözlük 

olarak Webster ’da imgeyi, “zihinsel bir resim: bir şeyin nasıl göründüğü veya 

görünebileceği düşüncesi”  şeklinde tanımlanmıştır. 

Hayal ürünü olan imgelerin sonsuz bir düşünme alanına sahip olduğunu 

söyleyen Leppert (2009), imgenin tanımıyla ilgili olarak şöyle demiştir: 



39 

 

İmgeler bize asıl dünyayı değil. Dünyalardan bir dünya gösterir. Gösterilen 

şeyler değil. Bunların temsilleridir imgeler: Temsil, yani yeniden-sunum. 

Hakikaten. İmgelerin temsil ettiği şeyler "gerçek" dünyada olmayabilir: sadece 

muhayyile. Kuruntu. Arzu. Rüya ya da fantezi dünyasında var olabilir. Fakat 

tabii, öte yandan, dünyaya şu ya da bu şekilde dâhil olan bir nesne olarak vardır 

her imge. İster fotoğraf, ister film ya da video, isterse de resim olsun, imgelere 

baktığımızda gördüğümüz şey insan bilincinin ürünüdür. İnsan bilinci ise kültür 

ve tarihin ayrılmaz bir parçasıdır. Buradan şu sonuç çıkıyor: imgeler. Maden 

cevheri gibi kazılıp çıkarılan şeyler değil, belli bir sosyokültürel ortam içerisinde 

belli bir işlev görmesi için inşa edilen şeylerdir. 

Leppert ‘e göre imgeler somut nesnelerdeki görünüm değil o nesnenin 

görünüm halini alana kadarki düşünme sistemidir. İmgeler gerçek dünyada bir kimlik 

biçemez ancak somut bir nesne de kendilerini var edebilirler. Gerçek dünyada 

görmüş olduğumuz somut nesnelerde insan bilincinin oluşturmuş olduğu imgeleri 

görebiliriz.  

Kaya’ya (2003) göre imge “sanat dilinin imge dili olduğu  ve bu dilin 

sanatçının iç duyumla kendinden, dış duyumla doğadan ve dünyadan getirdiği, özel 

bir biçime sokularak özgünleştirilmiş biçimlerden oluşturduğu”  (Kaya, 2003: 5) 

söylemektedir. 

“Bir imge, yeniden yaratılmış ya da yeniden üretilmiş görünümdür. İmge ilk 

kez ortaya çıktığı yerden ve zamandan, birkaç dakika ya da birkaç yüzyıl için, 

kopmuş ve saklanmış bir görünüm ya da görünümler düzenidir. Her imgede bir 

görme biçimi yatar” (Berger, 2014: 10). John Berger imgeyi zihindeki ilk düşünüş 

şeklinde tanımlamaktadır. Bir sanatçı izleyicisine seçmiş olduğu kareyi gösterir. 

İzleyici de ancak sanatçının imgelem dünyasındaki düşünceyi yansıttığı kadar 

görebilmektedir.  

“İmgelerle düşünme ve imgeler tasarlama insanlığın en eski düşünsel 

süreçlerindendir. Duyularla algılanan veya zihinde tasarlanan imgeler, sanatı var 

eden temel kavramlardandır. Sanat, imgeler tasarlama ve oluşturma sürecidir. Bu 

süreç sanatçıya ve döneme göre şekillenir” (Şayık, 2015: 15). 

Toplumun bir parçası olan sanatçılar sanatını icra ederken döneminin sosyal 

yapısı ve sosyokültürel nesnelerini temsil eden semboller kullanmaktadır. Sanatçı bu 

sembolleri belli bir içerik doğrultusunda mesaj iletmek amaçlı kullanmaktadır. 

Yüzyıllardır sanatın büyüyle başlayıp günümüze kadar gelen süreçlerinde 

sembollerin mutlaka bir şeyleri temsil ettiği açıktır. “Sanatçı için imge, yaratım 

sürecinin büyük bir kısmını kaplamaktadır. Hatta bir sanat eserinin ilk doğduğu yer 



40 

 

sanatçının imgelem dünyasıdır. Sanatçı için imge, yaratımın ilk basamağıdır” (Şayık, 

2015: 15). 

İmge kendini tek başına gerçek dünya da var edemediği için belli bir forma ve 

dış görüntüye ihtiyacı vardır. “İmge sözcüğü, benzer olma ya da taklidi gibi olma ve 

andırma olarak da tanımlanır. Görme, gözlemleme ve anlamın farkındalığı ve 

çözümlemeyle oluşur. İmge; grafik, optik, algısal, zihinsel, sözlü imgeler, olarak 

gruplandırılabilir” (Öztürk, 2019: 79). 

Sanatçılar eserlerinde doğrudan bir anlatımı değil de dolaylı bir anlatımı tercih 

ederler. Bu tercihlerini iç dünyalarındaki imlerini dışa vururken simgesel yöntemi 

seçerler. Her simge sanatçının kişisel yorumuna göre değişiklik gösterebilir ve farklı 

mesajlar iletebilir. Simgeler gizemli mesajlar içermektedir. Sanat eserinde şekil almış 

simgesel formlar sanatçının imgelemindeki içerik ve biçimin somut halidir. 

Böylelikle sanatta simge anlatım yolu olarak sıklıkla tercih edilen bir yöntem ola 

gelmiştir. 

Jung’un simge tanımı “gündelik yaşamımızdan bilip tanıdığımız ama 

alışılagelen, açık anlamına ek olarak özgün bağlantılar da sunan,  bir terim,  bir ad 

hatta bir resimdir” (Jung, 2009: 18).  

 Belirli bir insan, nesne, gurup ya da düşünceyi veya bunların birleşimini temsil 

eden, ya da bunların yerine geçen iletişim öğesidir. Osmanlıcası remiz, alamet, 

bir başka deyişle, bir nesnenin imajı olan veya soyut bir şeyi göz önüne seren bir 

nesne yaratık veya objedir canlıdır. Örneğin köpek sadakatin, terazi adaletin 

simgesidir (Ersoy, 2000: 12).  

“İmge ile simge arasındaki bu geçişli durumda simgenin gücünün asıl olarak 

imgenin gücünden ileri geldiği ve imge ne kadar güçlüyse simgenin de o kadar güçlü 

olduğunu söyleyebiliriz. Simge, imge üzerinden metafor yaratmaktır. Simge, anlatım 

açısından yetkin, içerik açısından karmaşıklaşmış imgedir. O, bir ilişkide bir başka 

şeyi açıklar. Simgenin karmaşık yapısı, dışlaştırmak zorunda olduğu anlamdan ileri 

gelir” (Okan, 2020: 43).  

İmgeler, toplumların dünya görüşünü, kültürünü, sosyal yapısını ve bu sosyal 

yapı içerisindeki bireylerin konumunu özellikle de kadının konumunu temsil etmesi 

açısından önemlidir. “Dünyaya karşı bakışın sonuçlarıdırlar” (Ümer, 2017: 1540). 

İmgeler o toplumun kültür öğeleriyle simgeleşmektedir. Bu simgeleşme hali o 

toplum sanatı ile şekillenmektedir. Sanatın bu anlamda imgeleri yansıtma gücü, 



41 

 

iletim gücü vardır. Sanatta sembolik değer taşıyan imgeler o toplumun zamanına 

ilişkin mesajlar vermektedir. 

“Tarih boyunca kadının her toplumda almış olduğu roller büyük sorumlulukları 

gerektirmiş ve kendisini o toplumlarda önemli konumlara yükselterek etkili hale 

getirmiştir. Kadının bu etkisi sanatçılar üzerinde büyük tesirleri doğurmuştur” 

(Aslan, 2019: 17). Tarihsel süreçte kadın varlığıyla ve toplumun ona biçtiği rolleriyle 

her ne kadar değişmiş olsa da hiç bir zaman kutsallığını kaybetmemiştir. Özellikle 

Anadolu topraklarında anne özelliğiyle değerinin paha biçilemeyişiyle tekrardan 

sanatçıların eserlerinde kendini göstermektedir. 

Sanat eserlerinde sıkça resmedilen kadın imgesi, tarih boyunca üzerine düşen 

sorumluluk ve yükümlülüklerini yerine getirmesine dair Atatürk, Anadolu Kadınını 

şöyle anlatmaktadır:  

"Dünyada hiçbir milletin kadını, milletini kurtuluşa ve zafere götürmekte, 

Anadolu kadınından daha fazla çalıştım diyemez." "Dünyanın hiçbir yerinde, hiçbir 

milletinde, Anadolu köylü kadınının üstünde kadın mesaisi zikretmek imkânı yoktur 

ve dünyada hiçbir milletin kadını 'Ben Anadolu kadınından daha fazla çalıştım, 

milletimi kurtuluşa ve zafere götürmekte Anadolu kadını kadar emek verdim' 

diyemez." 

Anadolu kadını emekçiliğiyle ve ona biçilen zor rollerin üstesinden gelerek 

kendisini toplum içinde başarısıyla hep var olmuştur.  

Her çağın getirdiği yeniliklerle hem savaşıp hem ayak uydurmak zorunda olan 

kadın kendisini yenilemiş ve geliştirmiştir. Tarım kültüründen tüketim kültürüne 

kadarki gelişen süreçte kadın çağın getirdiği yeniliklerle hem savaşıp hem ayak 

uydurmak zorunda kalmış ve bu gelişme süreçlerinde de kadın imgesi de farklı 

sıfatlarla anılmıştır. Masumiyetin, saflığın, bereketin, bekâretin, bilgeliğin, aşkın ve 

güzellik gibi sıfatların sembolü olmuştur.  

Sanat tarihi boyunca sanat yapıtlarında işlenen kadın imgesi sürekli karşılaşılan 

bir konu olmuştur. Büyü yapan, çocuğunu emziren, toprağı ekip biçen, dini 

törenlerde ritüel yapan, gelişi güzel günlük yaşam biçimlerinde yer alan konularda 

sıkça yer almaktadır. “Kadın imgesi; geleneksel anlamda tapınılan kadın ve kutsal 

olan (Tanrıça), doğurgan ve koruyucu olarak (Anne), erkeğin mülkiyetinde olan 



42 

 

(Tüketim kültürünün öğesi) ve hatta savaş meydanında erkeğin yanında savaşçı 

olarak sanat yapıtında betimlenmiştir” (Bagherifam, 2019: 2). 

“Kadın imgesini betimleme birçok ressam için aranılan konu olmuştur. Sanat 

tarihi sürecini incelediğimizde bunun ne kadar etki alanına sahip olduğunu görürüz. 

Her dönemin sahip olduğu özel bir kadın imgesi vardır. Bu imaj o dönemin 

toplumsal yapısının kadına biçtiği rolle doğru orantılıdır” (Aydın, 2019: 60). 

Kadın imgesi toplumun kültür ve inanç sistemini yansıtan bir göstergedir 

aslında. Kadın imgesine bakarak o toplumun sosyal yapı özelliklerini ve kültürünü 

anlayabilmekteyiz. Kadın bulunduğu toplumun sosyal dinamiklerine göre şekil 

almıştır. Toplumun algısına ve sosyal yapının dinamiklerine göre şekil alan kadın 

imgesi sanatsal üretimlerde kendini göstermektedir. “Sanatın kültürle, inançla, 

etnisiteyle, coğrafyayla ve daha pek çok sosyal unsurla olan etkileşimi o topluma ait 

olan sanatçının kadın imgesine olan bakış açısının şekillenmesinde söz sahibidir. Bu 

nedenle, tarihteki ilk sanat eserlerinden itibaren görülen kadın imgesi toplumların 

kadına olan yaklaşımını yansıtmaktadır” (Özensoy, 2017: 13). 

Her toplumda dikkatleri üzerine çeken kadın, sanatçının imgelem dünyasında 

resmedilmeye değer bir estetik varlıktır. Güzelliğiyle, başarısıyla, şifacı yaklaşımıyla 

her derdi iyileştirici gücü ve kutsi özellikleriyle toplumun vazgeçilemez ana 

kaynağıdır. Böylelikle “tarihsel değişim içinde kendine ayrılan yeri hep korumuş, 

tarihin değişim ve gelişimine ayak uydurmuş, önemini kaybetmeden en baş öğe 

olmayı başarmıştır” (Şayık, 2015: 15-22). Toplumun her gelişim evresinde sanattaki 

değişmelerle birlikte sanat eserlerindeki kadın imgesi de değişmektedir. 

Oral’a göre (2014), tarihin farklı dönemlerinde ve çeşitli kültürlerinde ortaya 

çıkan ana tanrıça inanışları günümüzde evrensel bir kavram olarak kültürel 

devamlılığı göstermesi bakımından oldukça dikkat çektiği görülmektedir. Sanatçılar 

evrensel konuları seçerek kötülüklere karşı insanlığı iyileştirmek, daha güzel 

mesajlar iletmek istemişlerdir. Bu nedenledir ki günümüz sanat anlayışında ve sanat 

eserlerinde kadın imgesi sık sık kullanılmaktadır. “Kadın her dönemde sosyal ve 

kültürel yapıya göre birçok anlam karmaşası içinde kendine yer bulma ve bir birey 

olduğunu kanıtlamak çabası içine girmiştir. Bu çabası günümüzde de sürmektedir” 

(Ölçer, 2017: 2). 



43 

 

4. ÇAĞDAŞ VE KAVRAMSAL AÇIDAN KADIN İMGESİNE 

YENİ YAKLAŞIMLAR 

Cumhuriyetin ilk yıllarında Türk ressamları devlet tarafından yurtdışına sanat 

eğitimi görmeleri için gönderilmiştir. Dolayısıyla Türk resim sanatı eserlerinde Batı 

sanat akımlarının etkisi görülmektedir. Türk ressamları batıdan ne kadar etkilenmiş 

olsalar da, eserlerinde Anadolu kültürünü simgeleyen sembollerin izleri 

görülmektedir. Türk ressamları üretimlerinde Batının teknik bilgisinden faydalanmış 

içerik veya konu olarak Anadolu’yu anlatan eserler üretmişlerdir. Anadolu’ya 

döndüklerinde aldıkları eğitim ile birlikte toplumsal olayları yeni teknik ve yeni 

stillerle eserlerine yansıtarak farklı bir bakış açısı ile yaklaşmışlar ve Türk resim 

sanatına katkıda bulunmuşlardır.  

Genelde tercih edilen konular toplumcu gerçekçi konular olup Anadolunun 

yöresel dokusu, motifleri, yaşam şekillerine dair konular ele alınmıştır. Dolayısıyla 

bir açıdan da anadolunun değişen sosyal yapısına ilişkin bilgilere erişebilmemize 

olanak sağlamışlardır. ‘Kadın İmgesi’ çalışmamızın odak noktasını oluşturması 

sebebiyle Anadolu kadınını betimleyen ressamların sanat eserleri ele alınmıştır.  

Kadın; sanat tarihi boyunca eserlerde estetik bir form, güzelliğin öznesi, 

tüketim kültüründe reklamlarda ayartıcı ikna edici özne olarak ele alınmış olsa da 

Türk ressamları eserlerinde Anadolu kadınının güçlü yanını betimlemeleriyle dikkat 

çekmektedirler. Kadının bu özelliğini eserlerinde ana tanrıça sembolünü kullanarak 

yeniden günümüze aktarmaları çalışmanın manevi boyutunu göstermektedir. 

Dolayısıyla tarih öncesi çağlarda Anadolu’daki kadının varlığına ve gücüne ilişkin 

araştırmalar yapılarak günümüz sanat eserlerine nasıl bir şekilde aktarıldığı 

yorumlanmıştır. 

Erinç’in ifadesine göre “Türkiye de çağdaşlaşma hareketlerinin Mühendishane-

i Hümayun ’un açılması ile Tanzimat Fermanının ilanı ile başladığı düşünülmüş olsa 

da, ulusal ve yöresel sanatların yerine evrensel sanatın gerekliliğinin toplumu 

modernleşmeye götürdüğünü” (Erinç, 2004: 111) savunmuştur. 

Modernleşen toplum yapısında kadın imgesini betimleyen ressamlar 

örneklemini İbrahim Çallı, Namık İsmail, Cemal Tollu, Malik Aksel, Nurullah Berk, 

Turgut Zaim, Nuri İyem, İbrahim Balaban, Neşet Günal ve Mehmet Aksoy, Nur 



44 

 

Koçak, Gülsün Karamustafa, Tomur Atagök, Beril Anılanmert, Hülya Vurnal ve 

Mehtap Baydu oluşturmaktadır.  

4.1. İbrahim Çallı (1882-1960) 

Çallı eserlerinde, konu olarak toplumsal olayları işlemektedir. Yaşadığı 

toplumun kültürüne ait ögeleri, dekoratif nesneleri detaylı bir şekilde betimlemiştir. 

Eserlerindeki bu detaylarda sanatçının hangi döneme dair ipuçları vermek istediği 

çözümlenebilmektedir. “İbrahim Çallı, Paris’teki sanat eğitiminden sonra 1. Dünya 

Savaşı sebebiyle Anadolu’ya geri dönmüştür” (Tansuğ, 1991: 370). Yurdun işgali 

zamanlarında Çallı, savaş sahnelerini konu alan eserler üretmiştir. Savaş sahnelerinin 

yanında osmanlı kadın portreleri de resimlemiştir. İbrahim Çallı’nın eserlerinde 

Kadın imgesiyle beraber toplumun kültürünü yansıtan unsurlara da yer vermiştir. 

Böylelikle o dönem kadını hakkında, toplumun hangi kesimine ait olduğunu, giydiği 

kıyafetinden ve kadın imgesiyle birlikte resimlenen objelerle ilişkisinden 

yorumlayabilmekteyiz. Sanatçı, yaşadığı dönemin sosyal olaylarını, kültürel 

ögelerini, eserlerine yansıtmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yeşil elbiseli kadın (Şekil 4. 1.) Edirnekâri işlemeli divanda oturmaktadır. 

Divandaki yastıklar gelişi güzel kompozisyonun birer tamamlayıcı parçasını 

oluşturmaktadır. Figürün bulunduğu mekânda divan, halı ve sehpa üzerindeki 

motifler yöresellik bakımından dikkat çekmektedir. Vicdan Moralı’ nın çiçek oyalı 

başlığı, ana tanrıça heykellerindeki mitolojik bir nesne olan taç (polos) biçimini 

Şekil 4.1. İbrahim Çallı, Yeşil Elbiseli Kadın Prenses Vicdan Moralı, Tuval Üzerine 

Yağlıboya, İstanbul Resim ve Heykel Müzesi, 145 x 116 cm, 1932. 



45 

 

andırır şekilde resmedilmiştir. Bu başlıkların özellikleri kadının önemli biri olduğuna 

ve soylu aileden biri olduğuna işaret etmektedir. Renk kompozisyonu olarak sarı ve 

yeşilin baskın birlikteliği figür üzerinde uygulanmıştır. “Kadın portrelerinde, 

Osmanlı toplumunun değişen değerlerini ve çağdaşlaşan kadınını kendisiyle birlikte 

değişen mekânı içinde izleme olanağı buluruz” (Şahin, 2014: 29). 

4.2. Namık İsmail (1890-1935) 

“Samsunlu ressam Sanayi-i Nefise Mektebi’nde eğitimini tamamladıktan sonra 

öğretmen olarak Anadolu’da bir köyde görevlendirilmiştir” (Tansuğ, 1991). 

Öğretmenlik yaptığı dönemdeki eserlerinde yaşadığı köyün atmosferini ve köy 

insanının yaşamını betimlemiştir. Namık İsmail’in eserlerinde yerel yaşam 

kesitlerinden yaşadığı coğrafyaya dair çıkarımlar yapabilmekteyiz. Sanatçı genelde 

eserlerinde Anadolu kadınının geleneksel görünümünü betimlemiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Köylü aile tablosunda (Şekil 4. 2.) sıcak renkler arasına sıkışmış iki mavi 

kazağın biri annede biri ise babada yer almaktadır. Kadının evin kocasının yanında 

oturuyor olması, babanın bir eliyle kızının saçlarını okşuyor olması sıcak bir 

Anadolu aile tablosunu gözler önüne sermektedir. İzlenimci tavır sergileyen İsmail, 

hareket ögesini de sedirdeki örtü ve figürlerin kıyafetlerindeki detaylarda öne 

çıkarmıştır. İç mekanın üst köşesinde yer alan turunç meyvesi gölgede olgunlaşmaya 

bırakılmıştır. Konu olarak anadolunun iç kesimlerine ait köylü kesim ailelerini ve ev 

içindeki mimari dokuyu yansıtmıştır. Genelde peyzaj resimleri işleyen ressam, 

Şekil 4.2. Namık İsmail, Köylü Aile, Tuval Üzerine Yağlıboya, 71 x 89 cm, 

Özel Koleksiyon. 



46 

 

figürlerinde bulunduğu eserlerinde iç mekândaki detayları yansıtmaktan geri 

çekilmemiştir.  

4.3. Cemal Tollu (1899-1968) 

“Sanayi-i Nefise’de öğrenim görürken milli mücadeleye katılmak için 

Anadolu’ya geçmiştir” (Tansuğ, 1991: 378). Cemal Tollu Anadolu kültüründe kadın 

imgesini betimlerken anaç bir tavır sergileyen kadın figürleri kullanmıştır. Kibeleden 

esinlendiği düşünülmektedir. Anadolu kadınının besleyici, koruyan ve seven 

niteliklerine dikkat çekmek istemiştir. Cemal Tollu, Fernand Leger ve Andre Lhote 

atölyelerinde kübizm akımına dair eğitim almıştır. Kunt, keskin çizgiler, belirgin 

hatlarla şekillendirdiği resimlerinde kübizm akımının etkisi görülmektedir. Aldığı 

eğitim, çalıştığı iş ortamı bu anlamda sanatçının üretimlerine etki ederek 

yansımaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kucağında çocuğuna somun ekmek yediren anne emziren anne karakteri çıplak 

(nü) şekilde resmedilmiştir. “Annenin göbeğinin bu kadar büyük resmedilmesinin 

Tollu’nun bir zamanlar Ankara Medeniyetler Müzesinde görev almasıyla Çatalhöyük 

kazılarında bulunan tanrıçadan etkilendiği ile ilişkilidir” (Tansuğ, 1991: 190). Eserin 

renk parselasyonunda sıcak tonlar tercih edilmiştir. “Tollu’ nun resimlerinde desenle 

birlikte kübist bir altyapı göze çarpar. Ana Ve Çocuk (Şekil 4. 3.) isimli eserinde 

daha duyarlı olduğu görünür. Ayrıca Tollu’nun heykel konusundaki yetkinliği 

resimlerindeki desenin güçlü olmasını sağlamıştır” (Yüksek, 2020: 32). Eserlerinde 

Şekil 4.3. Cemal Tollu, Ana Ve Çocuk, Tuval Üzerine Yağlıboya, 

86x116 cm, İstanbul Resim ve Heykel Müzesi. 



47 

 

sert çizgi detaylarıyla belirttiği anatomik yapılarda kübizm ve fütürizm akımından 

etkilendiği anlaşılmaktadır. 

4.4. Malik Aksel (1903-1987) 

Malik Aksel yerel konuları işleyen resimler yapmıştır. Anadolu gezilerinde 

üretmiş olduğu halk resimlerinde kadınları, kız çocuklarını betimlemiştir. Malik 

Aksel’in “Eğlence” adlı eseri, Hitit dönemindeki İnandık vazosundaki eğlenen kadın 

figürleriyle ilişkilendirilebilir. Anadolu kadınının sosyal ortamda eğlenmek amacıyla 

da dans ettiğini gözlemleyebiliriz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aksel kadınların bir arada olduğu ve dans ettiği sahneyi (Şekil 4. 4.) suluboya 

tekniği ile resimlemiştir. Eserlerinde çoğunlukla suluboya tekniğini kullanmaktadır. 

Sarı puantiyeli modern elbiseli kadın figürü ile kırmızı çiçekli kadın figürü dans 

ederlerken beyaz başörtülü oturan kadın ise onlara tef çalmaktadır. Anadolu’ da 

kadınların eğlence ve sosyal amaçlı panayır günlerinde folklorik hareketler dâhilinde 

dans ettikleri bilinmektedir. Halk oyunları Malik Aksel’in ilgilendiği alanlardandır. 

Suluboya tekniğinin vermiş olduğu silik etkilere karşılık Malik Aksel kadınların 

kıyafetlerindeki detaylara yer vermiştir. Puantiye ve çiçek desenli kumaşlar Anadolu 

kıyafetlerinde yer alan yöresel ve geleneksel motiflerden farklı olarak dikkat 

çekmektedir. Önde ayakta oynamakta olan iki kadın figürünün hemen arkasında 

bulunan oturan kadını tamamen saran çizgili örtü Karadeniz kadını geleneksel 

giyimini (peştamal) anımsatmaktadır. 

 

Şekil 4.4.  Malik Aksel, Eğlence, Kağıt Üzerine Suluboya, 25 x 34,5 cm, 1953. 



48 

 

4.5. Nurullah Berk (1906-1982) 

Nurullah Berk’in eserlerinde Osmanlı döneminde ortaya çıkan minyatür 

sanatın etkileri gözlemlenebilmektedir. Kübizm akımı ve minyatür sanatın etkilerini 

eserlerinde kullanması yaşadığı dönemin sanat anlayışıyla ilişkilendirilebilir. 

Nurullah Berk hem Osmanlı döneminin son zamanlarını yaşamış hem de Cumhuriyet 

döneminin yeni zamanlarına şahit olmuş bir sanatçı olarak, siyasi değişikliğin 

toplumda yaratmış olduğu sosyal yapı farklılıklarını kadın figürü üzerinden 

eserlerine aktardığı düşünülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nurullah Berk başörtülü Anadolu kadının günlük yaşamında ev işlerinde 

ilgilendiği bir sahneyi resmetmiştir. Eserin (Şekil 4. 5.) ön planında kadın figürü ütü 

yapmaktadır. Eserin arka planında yer alan kırmızı fon perde ile pencerenin başladığı 

ahşap tahta yatay ve dikey çizgiler olarak kompozisyonu bölmektedir. Eserin biçim 

özelliklerinde kübizm akımı etkisini keskin hatlarla belli ettiği çizgilerle 

görmekteyiz. Pencerenin dışındaki ağaç dalları Anadolu’ya ait bir köy görüntüsünü 

vermektedir. Pencere duvarına yaslı duran çiçek motifli işleme ise Anadolu sanatına 

ilişkin bilgi vermektedir. Belki de Anadolu kadınının ev işleri dışında el nakış, 

dokuma gibi el sanatları işleriyle de meşgale olduğunun da bir göstergesi olabilir. 

Şekil 4.5. Nurullah Berk, Ütü Yapan Kadın, Tuval Üzerine 

Yağlıboya, 99x99 cm, 1977. 



49 

 

4.6. Turgut Zaim (1906-1974) 

Erken dönem Cumhuriyetinde kırsal kesimin kalkınması için yurt gezilerine 

ressamlar gönderilmiştir. Cumhuriyet döneminin  başlarında böyle bir politika 

izlemeleri, sanatçıyı, sanatçının betimlediği eseri ve sanatın gelişim süreclerini 

etkiler boyutta olmuştur. Dolayısıyla sosyo-politik ilerlemeler sanata bu anlamda yön 

verebilmektdir. Yurt gezilerine gönderilen ressamların çoğunda görülen özelliklerin 

başında kırsal kesimlerden manzaralar, köy halkının betimlendiği sahneler ve 

Anadolu kadını gelmektedir. Turgut Zaim yurt gezilerinde görevlendirilen 

ressamlardandır. Bu nedenle Zaim eserlerinde Anadolu coğrafyasını ve  etnik 

kültürünü yansıtan nesneleri kullanmıştır. “Eserlerinde işlediği konular çoğunlukla 

Anadolu kadını, köylü kadınları, köy manzaraları, Anadolu kadınının günlük 

yaşantısını yansıtan sahneler olmuştur” (Tansuğ, 1991: 165). Genel olarak folklorik 

ve pastoral eserler üretmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anadolunun yöresel izlenimini doğanın gerçekliğini eserlerinde betimlemeyi 

esirgemeyen Zaim, toplumun gerçekliğini de aktarmaktadır. Anadolu’da ilkbaharın 

gelişiyle yaylaya göç edilir. ‘Yaylada Yörükler’ adlı eserinde (Şekil 4. 6.) Anadolu 

kadını kışlık için hazırlık yapıyorlardır. Soldaki kadın figürü bir yandan kucağında 

bebeğini eğlerken bir yandan da yün eğirmektedir. Ayakta duran kadın figür sağılmış 

sütü çocuklara içirmek için getirmiştir. Sağdaki kadın figür ise sofrayı kurmak için 

hazırlık yapmaktadır. Eserin arka planında da pastoral renklerle doğanın gerçekliği 

Şekil 4.6. Turgut Zaim, Yaylada Yörükler, Tuval Üzerine 

Yağlıboya, 137 x173 cm, 1962. 



50 

 

yansıtılmıştır. Turgut Zaim anadolunun geleneksel halk sanatının etkisi altında 

kalmış ve Yörüklerin yaşam tarzını Anadolu kadını üzerinden resimlemiştir. 

4.7. Nuri İyem (1915-2005) 

Anadolu’da demokrasinin geliştiği zamanlarda toplumcu gerçekçi sanat 

anlayışının benimsendiği görülmektedir. Köy halkının ve Anadolu kadının ilerlemesi 

bir toplum için önemlidir. Sanatçıların kadın figürünün günlük yaşantılarındaki halini 

eserlerine konu olarak işlemeleri dönemin kadın imgesi hakkında yorumlama 

yapabilmemizi sağlamaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sanat anlayışı toplumcu gerçekçi olan Nuri İyem anadolunun köy dokusunu 

resimlemiştir. “Nuri İyem için sanatın öncelikli görevi, topluma anlayabileceği 

şekilde ileteceği mesajları estetik değerlerle sunmaktır. Bu amaca ulaşmak için, 

figüratif bir anlayışta halk kültürünün kökenlerini irdelemeyi en etkili yol olarak 

kabul etmiştir” (Yener, 2020: 3240). Eserde (Şekil 4. 7.) üç tane köylü kadının 

tarlada mola verip birbirleriyle sohbet ederken halleri resmedilmiş. Arkadaki iki figür 

birbirine bakarken öndeki figür bizlerle göz teması kurmaktadır. Ortadaki figürün 

elinde çapa tutar pozisyonda olması tarlada olduklarının göstermektedir. 

4.8. İbrahim Balaban (1921-2019) 

“İbrahim Balaban, Türk resminin toplumsal içerikli sorunları yönünden ele 

aldığı ilk sergisinde köy yaşamından dramatik konuları işlemiştir” (Tansuğ, 1991: 

Şekil 4.7. Nuri İyem, Tarlada Köylü Kadınlar, Tuval Üzerine Yağlıboya, 100x151 

cm, 1975. 



51 

 

228). Balaban sanat eserlerinde köy yaşamından kesitler, tarlada çalışan köy insanı, 

köyden kente göç eden halktan insanlar, köy yaşamının yoksulluğunu, Anadolu 

bereket anaları gibi işlediği konuları toplumcu gerçekçi üslupla ele alan ressamdır. 

Balaban’ın eserlerinde kadın, köy sokaklarından mahalle sokaklarına evrilen 

mekanda gelenekselliğini hala korumaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İbrahim Balaban eserlerinde genellikle Anadolu kadınını çalışırken, çocuğuna 

bakarken, tarlada ekin biçerken resmetmiştir. ‘Fırın’ adlı (Şekil 4.8.) eserinde kadın 

hem ekmek yapmakta hem de çocuğunu emzirmektedir. Eserde sol taraftaki kadın 

figürü ise yardım etmektedir. Eserin sağ tarafında sırtında çocuğuyla ekmek almaya 

gelen bir kadın figürü vardır. Eserin arka planında Bursa yöresine ait evleri 

resmederek Anadolunun sosyal yapısını betimlemiştir. Renk kompozisyonunda sıcak 

ve soğuk renklerin hakim olduğu eserinde Balaban, figürlerini illüstratif biçimle ele 

almıştır. 

4.9. Neşet Günal (1923-2002) 

“Eğitimini zor şartlarla tamamlayan Neşet Günal eserlerinde hayatının içinde 

var olan problemleri konu olarak işlemektedir” (Tansuğ, 1991: 381). Anadolu’nun 

zorlu geçmini ve insanını bulunduğu zaman ve mekanla ilişkilendirerek 

anlatmaktadır. Eserlerinde kadın imgeleri doğa ile bütünleşen bir varlıtır. Kadın 

figürleri ile doğayı iç içe resmetmesi Toprak Ananın üretkenliği ile 

Şekil 4.8. İbrahim Balaban, Fırın, Tuval Üzerine Yağlıboya, 80x110 cm, 1993. 

(galerisoyut.com.tr). 



52 

 

ilişkilendirilmektedir. Neşet Günal figür çizimlerindeki el ve ayakları anıtlaşan bir 

biçimlemeyle resmederek dikkatleri çekmek istemiştir. Emek harcayan, toprak ile 

bütünleşen Anadolu kadınının belirginleşen bu özelliğini tablolarında abartılı bir 

şekilde resimlemiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Günal, eserinde (Şekil 4. 9.) Anadolunun kerpiçten yapılma evlerinin kapı 

önünde ayakta duran kadın ile iki çocuk figürü ayakları çıplak şekilde resmetmiştir. 

Kapı ahşap malzemesinden derme çatma bir şekilde dikilmiş, duvarın sıvasında 

döküntüler detaylandırılmıştır. Duvarda ayrıca asılı duran koyun postu asılıp 

kurutulmaya bırakılmıştır. Hayvanın etinden yararlanıldığı gibi postundan da 

yararlanılmak istenilmiş olabilir. Anadolu’ da koyun postunu işleyip temizledikten 

sonra seccade olarak kullanıldığı düşünülmektedir. Ayakta duran figürlerden dikkat 

çekeni ise kadın figürüdür. Çünkü peçesiyle ağzını kapatmakta olması yabancılara 

karşı utanç duygusundan dolayıdır.  

4.10. Mehmet Aksoy (1939-) 

Anadolu’nun kültürel mirası olan Kibele’den esinlendiği briden fazla 

heykelleri vardır. Sanatçı çoğunlukla mermer malzemesinden oyulmuş anıt heykeller 

üretmektedir. Mermer malzemesine ek olarak metal levha parçalarını da eklemiştir. 

Şekil 4.9. Neşet Günal, Köylü Kadın ve Çocuklar, Tuval Üzerine 

Yağlıboya, 150 x 168 cm, 1977, Özel Koleksiyon. 

(istanbulsanatevi.com). 



53 

 

Sanat üslubu olarak kullandığı malzeme dayanıklık açısından metal ve mermerden 

oluşmaktadır. Fakat Mehmet Aksoy’un Kibele adlı sergisinde ürettiği seri işleri 

içerik bakımından kadının güçlü bir varlık olması ilişkisiyle metal ve mermer 

malzemesi kullandığı düşünülmektedir. Eserlerinde kadın imgesini çağrıştıran 

uzuvları Kibele formuna benzer şekilde aktarması, kollektif bilinçdışının yansıması 

olarak okunabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mehmet Aksoy’un heykellerinde kadının kutsal görünümünün anıtsal 

büyüklükte şekillendiği görmekteyiz. Kadının güçlü duruşuna temsilen mermer ve 

metal malzemesi kullandığı düşünülmektedir. Sanat eserinde (Şekil 4.10.) Frig 

dönemi Kibele’sinin özelliklerini taşıyan tasvirlerde bulunmuştur. Heykelin 

detaylarında göğüsleri açıkça betimlenilmiştir. Heykelin alt kısmında ise Anadolu 

tanrıçasının bolluk ve bereketi temsil etmesine ilişkin olarak delikli metal ile 

biçimlendirilmiştir. Heykellerinde Anadolu kültürüne, mitoloji ve tarihine dair 

konularını anıtsal, yapısal bir şekilde biçimleyerek ele almıştır. 

1950’ye kadarki süreci kapsayan dönemlerde İbrahim Çallı, Namık İsmail, 

Cemal Tollu, Malik Aksel, Nurullah Berk, Turgut Zaim, Nuri İyem, İbrahim 

Balaban, Neşet Günal ve Mehmet Aksoy gibi usta ressamlarımız biçim ve içerik 

bakımından Türk Resim Sanatının çağdaşlaşmasında büyük anlamda katkı 

sağlamışlardır. 

Şekil 4.10. Mehmet Aksoy, Genç Kibele, Metal Yayladığı Taş 

Mermer, 20 x 13 x 70 cm (magnet.istanbul). 



54 

 

Ressamlarımızın yurt dışında aldıkları sanat eğitimi ve bu sanat eğitimini 

Anadolu toplumunun özelliklerini ortaya çıkaracak şekilde uyarlamaları Türk resim 

sanatının özgün yapısının oluştuğunu göstermektedir. Türk ressamlar Anadolu’ya 

döndüklerinde siyasi değişkenlikler, köyden kente göç, sanayi devriminin toplumda 

yarattığı karmaşa, 1. Dünya Savaşı gibi sosyal olaylarla karşı karşıya kalmışlardır. 

Yaşanan sosyal olaylar karşısında sessiz kalamayan Türk ressamlarımız 

etkilendikleri durumu sanat üretimlerine yansıtmışlardır. Bu zorluklar dâhilinde 

ressamlarımız eğitimlerine ve sanat üretimlerine ara vermemişlerdir hatta 

anadolunun kırsal kesimlerine giderek göç eden köylü ailelerini dahi tablolarına konu 

olarak ele almışlardır. Kırsal kesimde en çok dikkatlerini çeken durum ise Anadolu 

kadınının bu zorluklar altında ayakta kalabilmesi olmuştur.  

Modernleşen Türk resim sanatında kadın sanatçılarımızın eserlerini konu 

bakımından incelediğimiz zaman daha farklı üsluplarla yaklaşmışlardır. Öncelikle 

kullandıkları malzemede değişiklik olup aynı konuya farklı bakış açılarıyla 

yaklaşmışlardır. Kadının toplumsal cinsiyet rolüne ilişkin üretimlerinde doğrudan bir 

yaklaşım yerine dolaylı anlatım olan kavramsal bir yaklaşım sergilemişlerdir. 

Kavramsal anlatım izleyiciyi sorunun derinliklerine götürüp bilinçlenmeyi 

artırmaktadır. Bireyin toplumsal sorunlara yaklaşımında sanat üretimleri bu anlamda 

fayda sağlayıcı olmaktadır. İşlenen konularda ise kadının geleneksel görünümünün 

yerini modernleşen kadın imgesi almıştır. Kırsal yaşamı arkada bırakmış olan kadın 

şehir yaşamına ayak uydurmaya çalışmaktadır. Sanat eserlerinde geleneksel cinsiyet 

rollerinin kalıplarından sıyrılmaya çalışan kadının kendi görünümüyle değil de, kadın 

ile özdeşleştirilmiş (dantel, ruj vs.) nesnelerle anlatımı yoluna girmişlerdir. Bu 

konuları ele alan sanatçılara örnek olarak başta Nur Koçak, Gülsün Karamustafa, 

Tomur Atagök, Beril Anılanmert, Hülya Vural yer almaktadır.  

Sanatçının yaşadığı toplumun sosyal durumlarına vakıf olması toplum ile 

bağını artırmaktadır. Her sanatçı kendi çağının çağdaşı olarak gelecek kuşaklara 

kültür aktarımında bulunarak toplumsal bilinçlenmeyi sağlamışlardır. 

4.11. Nur Koçak (1941-) 

Nur Koçak feminizm akımı etkisiyle kadına ait objeleri kavramsal bir biçimde 

sunmuştur. Toplumsal algının kadına yüklediği görevleri kadının günlük hayatta 

kullandığı eşyalarla imgeleyerek eserlerinde işlemiştir. 



55 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Türk sanatında Hiperreaslist figüratif akımın temsilcisi olan Nur Koçak kadını 

çağrıştıran ve kadın ile özdeşleştirilen (ruj, topuklu ayakkabı, parfüm, iç çamaşırı vs.) 

nesneleri (Şekil 4. 11.) kavramsal üslupla ele almıştır. Toplumda kadın algısını 

canlandıran nesnelerin sosyo-kültürel kalıntılarını foto-gerçekçi üslupla yansıtmıştır” 

(Antmen, 2014: 98). Nur Koçak toplumsal cinsiyet rollerinin toplumsal belirlenimine 

karşı çıkarak kadının toplum içindeki özerkliğini yansıtan işler üretmiştir. 

“Türkiye’deki modernleşme süreci sosyal yapının en küçük kurumu olan aileyi 

etkilediği gibi Nur Koçak bu süreçte geleneksel aile yapısını incelemiştir. Kendi aile 

üyelerinin kimliklerine dair unsurları ürettiği işlerinde gerçekçi üslupla ele almıştır. 

Koçak toplum içindeki kadın kimliğinin şekillenmesine kadının karar veremediğini 

düşünmektedir” (Antmen, 2014: 100). 

4.12. Gülsün Karamustafa (1946-) 

Zamanın sorunları olan göç ve göçebeliğe ilişkin konular, pop kültür ile 

geleneksel kültür arasındaki ikilem, feminizm ve toplumsal cinsiyet gibi konuları 

sanatçı eserlerine aktarmıştır. 20. yüzyılın Türkiye’sinde en etkin sanatçılardan biri 

olan Gülsün Karamustafa’nın resim, enstalasyon, performans ve video gibi çağın 

sanatına uyan çeşitli anlatım araçlarıyla oluşturduğu yapıtları, Türkiye’deki hem 

genç kuşak sanatçıları hem de sanatseverleri etkisi altına almıştır. Kadının günümüz 

Türkiye’sinde bir ikilem yaşadığı ve bu ikilemin yarattığı kaosdan dolayı belirli bir 

kimlik oluşturamadığı toplumsal olarak iredelenmesi gereken bir sosyal sorun halini 

almıştır. Gülsün Karamustafa bu durumu açıkca anlatan işler üretmiştir. 

Şekil 4.11. Nur Koçak, Ruj Mihrabı, 1988. (Antmen, 2014:98). 



56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Karamustafa, sanat malzemesi olarak tuvalin dışında kumaş parçalarını 

kullanmaktadır. Kumaş parçalarıyla kalmayıp eli işi nakışlar, dantel örgüler tam da 

ürettiği işlerle yakından ilişkilidir. “Nur Koçak gibi Karamustafa’da kadının 

geleneksel cinsiyet rollerine göre şekillenmesine karşı tepkilidir. Bunula ilgili ürettiği 

‘Çifte Hakikat’ (Şekil 4. 13.) adlı eserinde erkek manken üzerine kadına ait bir elbise 

giydirilmiştir. Karamustafa tepkisini sanatıyla mütevazı bir şekilde iletmektedir. 

Modern şehir hayatına ayak uydurmaya çalışan ve geleneksel cinsiyet rollerinin 

baskısı altında kalmış olan kadının (Şekil 4. 12.) bu ikilem arasındaki sıkışmışlığını 

betimlemektedir.  

4.13. Tomur Atagök (1939-) 

Sanat aracılığıyla toplumsal mesajlar vermeyi amaçlayan Tomur Atagök, 

1970’lerden bu yana kadın hakları ve çevre korumacılığı konularında işler üretmiştir. 

Atagök genelde Anadolu tanrıçaları, kimlik ve din sorunları, savaş ve barış temalı 

konuları incelemektedir. Kadın hakları hareketinin başlaması, sanatçıları daha da çok 

bu konuya yönelmelerine yol açtığı düşünülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 4.12. Gülsün Karamustafa, Örtülü 

Medeniyet, 1975. (Antmen, 

2014). 

Şekil 4.13. Gülsün Karamustafa, Çifte Hakikat, 

1987. (Antmen, 2014). 



57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anadolunun ana tanrıçalarını (Şekil 4. 14.) kadına bir yol gösterici olarak 

resimleyen Atagök kadına kendi gücüne inandırmak istemiştir. İnsanoğlunu tek parça 

olan omurga gibi düşünerek kadın ve erkeği eşit haklara sahip olduğunu 

belirtmektedir. Pembe rengi kadının kimliğinin ortaya çıkmasında daha etkili olması 

sebebiyle kullanmıştır. Kadının toplumsal konumunu sorgulayan nitelikte ürettiği 

işlerinde tanrıça karakterlerini yeniden izleyiciye sunması kadınlarımıza örnek 

oluşturan bir yaklaşım olarak görmüştür. Louise Bourgeois ’in kadın sanatçıların 

eylemlerinde giydiği çok göğüslü Artemis yeleğiyle bunu bir güç simgesi olarak 

kullanması Atagök’ü etkilemiştir. “Günümüz kadınında kendi kimliğini sorgularken 

geçmişe bakıp oradan bir şeyler aktarmayı amaçlamıştır.” (Kıyar, 2012: 364). 

4.14. Beril Anılanmert (1942-) 

Malzeme kullanımı sanatçılar tarfından bir konuyu aktarmada önemli bir unsur 

olmuştur. Beril Anılanmert seramik malzemesi ile kadın idollerini yeniden 

yorumlayarak geçmişin güçlü kadın algısını günümüze taşımak istemektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 4.14. Tomur Atagök, Anadolu tanrıçaları,  

4(200 x 45), 2006. (Atagök, 

2015:31). 



58 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Çağdaş seramik sanatçısı Beril Anılanmert sanat eserlerinde kadının günlük 

yaşam döngüsünü, kültürün başlıca öznesi olan kadının taşıyıcılığını ve rolünü, 

geleneksel cinsiyet rollerinin baskısı altında kalmış olan kadının güçlü duruşunu 

betimlemiştir. Bu betimlemeleri gerçekleştirirken Kibele tanrıçayı andıran küçük 

kadın heykelcikler kullanmıştır. Baksı müzesi içinde yer alan depo müzede ‘Kadının 

Halleri’ (Şekil 4. 15.) adlı eserinde büyük seramik kapların içerisine küçük Kibele 

kadın heykelcikleri yerleştirmiştir. Her kabın içinde yer alan kadın heykelcikleri, 

sırasıyla kadının çeşitli özelliklerini anlatan nesnelerle birlikte seramik kaplara 

yerleştirmiştir. Anılanmert düşüncenin ve düşünüş süreçlerinin malzemeyi 

değiştirdiğini ve malzemeyi olduğu halden başka bir hale dönüştürdüğünü 

düşünmektedir. Seramik malzemesini geleneksel kuralların dışında kullanmayı tercih 

etmiştir. 

4.15. Hülya Vurnal İkizgül (1967-) 

Hülya Vurnal mozaik taşlarla Antikçağın ruhunu yansıtan eserler üretmiştir. 

Kadın figürü betimlemeleri çağının modern anlayışları kapsamında biçim 

değişikliklerine uğramıştır. 2000’li yıllarda sanatsal üretimlerde daha serbest 

biçimler yapılabilmektedir. Sanatçı bu açıdan kadın imgesini oluştururken daha 

özgün bir biçimde şekillendirmiştir  

 

 

Şekil 4.15. Beril Anılanmert, Kadının Halleri, 2008. (baksi.org). 



59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hülya Vurnal ‘Gör Beni Kubela’ (Şekil 4. 16.) adlı eserinde Anadolu 

tanrıçalarından esinlenmiş, antik çağ efsanelerinden ve mitolojik unsurlardan 

beslenmiştir. Tek gözlü, göğüslerinin büyüklüğü abartılmış olan kadın heykeli 

gerçekçi anlayıştan uzak bir üslup ile biçimlendirilmiştir. Eski çağın kültür dokusu 

etkisinde kalan Vurnal, eserlerinde terracota renk kullanımıyla bunu belli etmek 

istemiştir. Kubela heykelinde yine kadınlığı temsil eden kısım ters üçgen şeklindeki 

rahimdir. Ters üçgen içinde beyaz mozaik taş kakmalarla belirlenen noktacıklar ise 

kadının doğurganlık özelliğini anlatmaktadır. 

4.16. Mehtap Baydu (1972-) 

Performans ve kavramsal sanatçı Mehtap Baydu sanat izleyicisi ile etkileşimli 

üretimler yapmıştır. Seçtiği konularda toplumsal kadın sorununu ele alarak toplumla 

etkileşimli hale getirmiştir. İzleyici kadın sorununa daha yakın bakabilmektedır. 

Kadının rengi kırmızıdır, kadının giydiği ayakkabı topuklu ayakkabıdır gibi 

toplumun dayattığı bu algıyı erkek izleyicileri de içine alarak kırmak istemiştir. 

Sanatçılar, toplumsal algının yarattığı tek tipleşmiş fikirlerini eleştirel bir bakış 

açısıyla sanat eserlerine yansıtarak izleyicinin toplumsal olaylara her açıdan 

bakabilmesini aşılamayı hedeflemişlerdir.  

 

Şekil 4.16. Hülya Vurnal İkizgül, Gör Beni Kubela, 35 x 65 cm, Heykel 

Karışık Teknik. (scontent.fesb4-2.fna.fbcdn.net). 



60 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Heykel ve performans sanatçısı Mehtap Baydu,  çalışmalarında toplumsal 

cinsiyet, gündelik hayatın kültürel kodları, kimlik ve kadınları öne çıkarıyor. 

Anadolu efsanelerini, geleneksel yiyecekleri, sözlü kültür öğelerini 

performanslarında sergileyen ve bunları dünyanın farklı coğrafyalarına taşıyan 

Baydu, kültürler arasılık kavramına da işaret etmiş olmaktadır. Kırmızı ayakkabılar 

performansında (Şekil 4. 17.) erkek katılımcılardan kadın ayakkabılarıyla, kadın 

katılımcılardan ise erkek ayakkabılarıyla takas ederek değiştirmeleri istenilir. Bu 

performansta cinsiyet rollerinin takas hali bireyin sosyal rolünü değiştirmede ki 

güçlülüğünü ortaya çıkartmaktadır. Nesneleri günlük kullanımından çıkarıp sıra dışı 

bir anlam katarak topluma belli bir mesaj iletmektedir. Performans üretimlerinde 

izleyicilerin katılımıyla birlikte etkileşimli bir sergi ortamı oluşturmaktadır. 

4.17. Seldanur Çiçek (1996-) 

Sanat anlayışı soyut figüratif olup topluma faydacı bir yaklaşım sergilemek 

olmuştur. Evrensel mesajlar ileten sanatçının toplum ile sanat arasında bir ayna 

görevi gördüğünü düşünmektedir. Çalışmalarında toplumsal kimlik sorunları, 

insanlığın varoluşsal sıkıntıları, toplumsal sorunlar, göçün insanın varoluşunda 

yarattığı tahribatlar ve buna bağlı olarak gelişen kimlik oluşumu, kadının güç temsili 

sorunu gibi konuları işlemektedir. 

 

 

 

Şekil 4.17. Mehtap Baydu, 43 Çift Kırmızı Kadın Ayakkabısı,  Enstelsyon, 2008. 



61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sanatçının ürettiği çalışmasında (Şekil 4. 18.)  kendi oto portresi yer 

almaktadır. kadın kimliğinin toplumsal baskılar altında gizli görünümünü kamuflaj 

etkisiyle görünür hale getirmiştir. Kamuflaj kadının güçlü duruşunu gizlememiştir. 

Kadın toplum içerisinde uyum sağlamak zorunda kalan bir ruha büründüğü için 

tepkisiz biçimde resmedilmiştir. Kadının kimliğine dair bilgi veren boyunluk belli bir 

sınıfa ait olduğunu düşündürmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 4.18. Seldanur Çiçek, Kamuflaj 1, 50 x 50 cm, tuval üzerine yağlıboya, 2020. 



62 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kız çocuklarının yetişirken kendilerine rol model olarak annelerini seçtikleri 

düşünülmektedir. Çiçek ‘Kamuflaj 2’ adlı çalışmasında (Şekil 4. 19.) annesinin 

portresini resmetmiştir. Anne olmayı ve oyuncak bebeklerine anneymiş rolüyle 

davranmaları kız çocuklarına yüklenen bir misyon olmuştur. Anne kız çocuğunun 

kimlik oluşumunda başrolde yer almaktadır. Rengin kullanımı ve uygulanışı 

kamuflaj etkisini ortaya çıkartmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

Şekil 4.19. Seldanur Çiçek, Kamuflaj 2, 50 X 40 cm 2020. 



63 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Şekil 4. 20.) Kamuflaj 3 adlı eserinde kadın bedenini tüm çıplaklığıyla ele 

almıştır. Toprağın katmanları arasında kamufle olan kadın kimliğini uyum içinde 

resmetmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Şekil 4.21. Seldanur Çiçek, Tinsel Beden 1, 33 X 35 cm, Kağıt 

Üzerine Kara Kalem Ve Marker, 2021. 

Şekil 4.20. Seldanur Çiçek, Kamuflaj 3,  36 X 25 cm, 2020. 



64 

 

Tin evreni açıklamak için her şeyin özü, temeli veya yapıcısı olarak 

benimsenen madde dışı varlıktır. Alman filozof Hegel'in Tin, Geist, İde, Mutlak, 

Mutlak Zihin adını verdiği bu tinsel varlık, tüm bireysel, sonlu insan ruhlarının 

dışındaki nesnel bir varlık olup, Tanrı'dan başka bir şey değildir. Yeni ontolojide 

varlık tabakalarını Nicolai Hartmann dört başlıkta isimlendirmiştir. İlki İnorganik 

Tabaka: En alt tabaka, en geniş olan, canlı cansız bütün evreni kapsayan alanda 

birbiri içine erimiş yapıların farklı derecelendiği düzendir. İkincisi Organik Tabaka:  

İnorganik tabakanın bir üst tabakasıdır. (burada ise bütün canlı varlıkların olduğu 

insanlar bitkiler ve hayvanları kapsayan alan). Üçüncüsü Ruhani Tabaka:  Organik 

tabakanın bir üstü bilinci oluşturan tabakasıdır. Dördüncüsü Tinsel Tabaka: En 

üstteki tabaka olandır. Tinsel olan tabaka, bireyüstü var olandır. Tinsel varlık bir 

ortaklığı, bir kollektivliği gösterir. İnsan varlığının en özeli olan kadın, bütün bu 

tabakaların en üstünde olanıdır. Dördüncü tabakada yer almalıdır. Tekil bedenin 

varlığı aslında tüm evreni kapsamaktadır.  

Eserde (Şekil 4. 21.), kadın bedeni bu katmanların en üstüne anıtsal bir 

görüngüyle yerleştirilmek istenmiştir. İnsanüstü birey olan kadının Postmodern ironi 

yaşam içindeki zıt görüntüsü ise kanayan beden özelliğiyle dikkatleri çekmek 

istemiştir.  Kısacası eserde kadının toplumda kendini var ederken yaşadığı tüm 

baskıların görünmez görünürlüğünü kadın bedeninin anıtsallığıyla tasvir edilmiştir. 

 

  

Şekil 4.22. Seldanur Çiçek, Tinsel Beden 2, 33 X 35 cm, Kağıt 

Üzerine Kara Kalem ve Marker, 2021. 



65 

 

5. SONUÇ 

Bu çalışma öncelikle Anadolu kültüründe, kadının üretkenliği, besleyiciliği ve 

çalışkanlığıyla önemini vurgulamaktadır. Anadolu kültüründe kadının ana tanrıça 

inancından doğan yüceliği onu kutsal kılmış, böylelikle Anadolu kadını, temsil ettiği 

toplumun kültüründe tanrıça olmanın yanı sıra aldığı diğer sıfatlarda da değer 

görmüştür. 

M.Ö. Anadolu medeniyetlerinde sanata yansıyan kadın imgesi başta anne 

olmak üzere, ticaretle uğraşan tüccar, düğün merasimlerinde tef çalan kadın, anne 

kraliçe ve hatta devleti yöneten güç olarak tasvir edilmiştir. Ancak kadının en 

belirgin özelliğine tanrıça tasvirlerinde rastlanılmaktadır. Tanrının yaratıcılık vasfı 

daha çok erkekten ziyade kadında olduğu sebebiyle kutsal sayıldığına ilişkin ana 

tanrıça olarak betimlenildiği düşünülmektedir. Çalışmanın bu bölümünde kadının 

kutsallığına örnek teşkil edecek şekilde ana tanrıça tasvirleri çözümlenmiştir. 

Günümüzde kadının konumu ve değeri sorununa arketipsel yorumlamalar ve kadının 

kökeni olan ana tanrıça imgesini başat bir örnek olarak sunulmuştur. 

Anadolu kültüründe ve sanatında yer alan ana tanrıça ve kadın imgesinin 

sembolik olarak Çağdaş Türk sanatına yansımasına ilişkin sosyolojik analizler 

yapılmıştır. Bu sosyolojik analizler doğrultusunda kadının sosyal değişkenler 

dâhilinde almış olduğu sıfatları da değişiklik göstermiştir. I. Dünya savaşının 

Anadolu toplumunu etkilediği dönemde kadının da çok etkilendiği ve etkilendiği 

kadar da katkı sağlamaya çalıştığı da görülmüştür. Eğitim faktörünün geliştiği 

dönemlerde kadının kendisini yetiştirip geliştirdiği ve bir meslek erbabına sahip 

olduğu görülmüştür. Bu anlamda değişen ve gelişen toplum içerisinde kadının da 

değiştiği düşünülmektedir. 

Avcı toplayıcı toplum düzeninde yaşamlarını sağladıkları evlerinin düzeninden 

sorumlu olan kadın, yerleşik toplum yapısına geçtikleri dönemde tarım ile ilgilenip 

evine ekonomik anlamda destek olmaktadır. Evinin yanında bahçıvan olan kadın 

yetiştirdiği meyvelerini tüccar sıfatı ile yakın uygarlıklara pazarlayan roldedir. Kadın 

her toplum yapısında kendisini göstermiştir. 

Anadolu medeniyetlerinde (Hitit, Urartu ve Frig) bulunan arkeolojik ve 

etnolojik verilerden yararlanılarak sosyolojik analizlerde bulunulmuştur. Kadın 



66 

 

imgesinin her toplumun yapısına göre şekil alıp değiştiği sonucuna varılmıştır. Bu 

analizleri yaparken sanat sosyolojisi alanının yönteminden yararlanılmıştır. 

Sanat sosyolojisi, sosyolojinin bir alt disiplini olup kültürel ve manevi değerleri 

olan sanat eserlerini yorumlayarak ve sosyo-kültürel çıkarımlarda bulunmamıza katkı 

sağlamaktadır. Toplum tipleri ele alınarak her toplum tipinin kendi oluşturduğu 

sosyal, siyasi ve ekonomi şartları doğrultusunda kadının toplum içerisinde aldığı 

statüsü ve konumu bilgisine erişilmek istenilmiştir. Sosyolojik bir imge olan kadın 

her toplum tipinin geliştirmiş olduğu şartlar doğrultusunda o dönemin eserlerinde ne 

şekilde yansıdığı sorusuna yanıt aranmıştır. 

Sanat eserlerine kadın imgesinin sanatçılar aracılığıyla o dönemin sosyo-

kültürel etkileri kapsamında nasıl yansıdığı ve anadolunun kültürel yapısı eşliğinde 

kadının ne şekilde aktarıldığını inceleyerek bir sonuca varılmak istenilmiştir. 

İnsanın yaşadığı toplumdaki sanat faaliyetlerini daha iyi anlaması ve 

değerlendirebilmesi için arkeoloji ve etnoloji gibi tarihi bilgilerin önemi büyüktür. 

Araştırmamızda, sanat tarihi ve arkeolojik kazılardaki verilerden yola çıkarak tarih 

öncesi Anadolu’da kadının rolüne, konumuna ilişkin sosyolojik yaklaşımlarda 

bulunulmuştur. Kadın imgesi Anadolu medeniyetlerinde ona yüklenilen anlamlar 

doğrultusunda geçmişten günümüze sanat üretimlerine yansımıştır. Bu yansımalar 

kadının saygınlığı ve ona verilen değerin bir göstergesi olarak yer almıştır. 

Efsane ya da gerçek olsun kadınların toplumdaki yerleri, yaşanılan zamana, 

kültürel inanç sistemlerine, sosyal yaşam tarzlarına, mesleki dağılımlara ve coğrafya 

ile olan ilişkilerine paralel olarak şekillenmiş ve değişik simgelerle tasvir edilmiştir. 

Bu eserlerde, kadının nasıl algılandığı, bu algılayışın sanata nasıl yansıdığı ve ne 

şekilde biçimlendirildiği Anadolu medeniyetlerinden özellikle Hitit, Urartu ve Frig 

dönemleri örneklerinden hareketle incelenmiştir. 

Kadın öteden beri insanlığı etkileyen ve onun temsil gücü olan estetik, yarı 

kutsal, çok değerli bir varlık olarak simgeleşmiştir. Kadının imgesine dair her 

topluma özgü algılama biçimi ve onu ifade etme tarzı o toplumun kültürel mirasında, 

sanatında görülmüştür. 

Sanat eserleri üzerinden sosyolojik anlamlandırmalarla çıkarımlar 

yapılabilmektedir. Örneğin: Kadının toplumdaki yasal konumu, değerler dünyasında 

kendisine ayrı bir önem verilip verilmemesi, yönetimde yer alıp almaması, kadın 



67 

 

erkek eşitliğinin olup olmaması, kadının kurban olarak sunulmaması insan hayatına 

verilen önemi göstermesi gibi çıkarımlar yapılabilir. Mayalar ve Aztekler gibi 

uygarlıklarda kadınların kurban edilmesiyle ayinler düzenlenmiştir. Ancak Anadolu 

kültüründe tanrıça için kadın kurbanı yerine hayvanların kurban edilmesi insan 

sevgisinin ve insanın kutsal değerinin ne denli önemli olduğunun göstergesidir. 

Ana tanrıça sembolünün kadın imgesi olarak günümüz sanat eserlerinde de 

rastlanılması sosyolojik bağlamda incelediğimizde gündemde yaşanan olaylardan 

kaynaklandığını söyleyebiliriz. Kadına maddi ve psikolojik şiddet uygulanması, 

ekonomik istismarı, çeşitli vesilelerle aşağılanması gibi toplumsal algı ve olaylar, 

günümüz sanatçıları tarafından ana tanrıça ve anne sembolü gibi kutsal ve saygın 

motifleri kullanarak dikkat çekmek istenilmiştir. Böylece Sanatçı toplumun bir üyesi 

olarak kadınla ilgili sosyal olaylar karşısında sessiz kalamayıp ürettiği eserlerle sesini 

duyurmaya çalışmıştır. Sanat eserleri de her toplumun kendi tarihinde yaşanan 

olaylarına, değerlerine, algılara ilişkin ölümsüz birer kanıt durumundadırlar. 

Kadın imgesinin tanrıça vasfından, arzu nesnesi, şiddet ögesi olarak anılması 

Türk çağdaş ressamlarının ilgilendiği bir konu olmuş ve Anadolu uygarlıklarındaki 

ana tanrıça sembollerini eserlerine konu edinmeleriyle kadın konusuna ilişkin 

farkındalık yaratmak istemiş olabilirler. Sanatın evrensel dili geçmişten günümüze 

dek her dönemde bir öncekinden etkilenmiş, çağdaş sanat olarak kabul edilen 

eserlerin sanatçıları, geleneksel anlayış içerisinde kültürel boyutta kadının temsil 

ettiği kutsal değerlerler simgelerinden etkilenmiş ve eserlerinde kullanmışlardır.  

Cemal Tollu’nun “Ana ve Çocuk” adlı eseri ile Hitit dönemine ait bulunan bir 

rölyefte ana ve çocuk tasviri arasında benzerlik görülmektedir. Cemal Tollu’nun 

Ankara Medeniyetler Müzesinde çalıştığı dönemlerde Çatalhöyük kazılarında 

bulunan eserlerden etkilendiği ve esinlendiği düşünülmektedir. Hitit döneminde 

bulunan İnandık vazosunun üst frizinde betimlenmiş tef çalan ve dans eden kadın 

figürleri ile Malik Aksel’in “Eğlence” adlı eserindeki tef çalan ve dans eden kadın 

figürleri arasında benzerliği dikkat çekicidir. 

Bu çalışmada sanatçıların kadın imgesini ele alırken geçmişin güçlü kadın 

sembolllerinden faydalandıkları, günümüz kadın sorununa karşı üretimlerinde kadın 

imgesine sık sık yer vermeleriyle ve toplumsal bir bilinç oluşturmayı hedefledikleri 

sonucuna varılmıştır. 



68 

 

KAYNAKÇA 

Adam, A. (2015). Toplumsal ve sosyal içerikli olayların sanatçı tarafından algılanışı ve 

sanat eserine yansıması. Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü, Ankara. 

Akdoğan, B. (2001). “Sanat sanatçı sanat eseri ve ahlakı”. A.Ü. İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 

Cilt: 42, s. 213-245. 

Ak, S. (2015, 17 Aralık). “Analar diyarı Anadolu’da yaşayan Tanrıçalar”. İndigo Dergisi. 

https://indigodergisi.com/2015/12/tanrica-analar-diyari-anadoluda-yasayan-

tanricalar/. Erişim: 08 Ocak 2022. 

Aktan, G. (2015). Resim sanatında kadın figürü betimlemeleri. Sanatta Yeterlilik Tezi, 

Anadolu Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Resim Anasanat Dalı, Eskişehir. 

Akurgal, E. (2005). Anadolu kültür tarihi. Ankara: TÜBİTAK. 

Antmen, A. (2014). Kimlikli bedenler. İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Aslan, A. (2010). Steatopijik ana tanrıça heykelcikleri ve 20.yy heykel sanatına etkileri. 

Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, İzmir. 

Aslan, T. (2010). Kültürel Yeniden-Üretim Süreçlerine Etkisinde Postmodern Tüketim 

Estetiği. Yayımlanmamış Sanatta Yeterlik Tezi, Ondokuzmayıs Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Güzel Sanatlar Eğitimi Anabilim Dalı, Samsun. 

Aslan, B. N. (2019). 1950 sonrası çağdaş Türk resim sanatında estetik bir form olarak 

kadın imgesi yorumları. Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimleri Enstitüsü Resim Anasanat Dalı, Konya. 

Aslan, Ç. (2019). Türk sosyologlarının sanata bakışı. Doktora Tezi, İnönü 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Malatya. 

Atagök, T. (2015). Retrospektif sergi kataloğu. İstanbul: Beltaş Beşiktaş Belediyesi 

İşletmmecilik San. ve Tic. A.Ş. http://tomuratagok.com/katalog/. Errişim: 02 Ocak 

2022. 

Aydın, K. (2019). Modern sanatta kadın imgesinin değişimi (resim sanatı örneğinde). 

Yüksek Lisans Tezi, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Güzel 

Sanatlar Eğitimi Ana Bilim Dalı, Hatay. 

Aydın, K. & Karakelle, A. (2019). “Kadın imgesine resimsel ve toplumsal açıdan bakış”. 

Journal of Social and Humanities Sciences Research, 6(45), 3790-3799. 

Bachofen, J. J. (1997).  Söylence din ve anaerki. Nilgün Şarman (çev.). İstanbul: Payel 

Yayınları. 

Bagherifam, P. (2019). Postfeminist yaklaşımla çağdaş sanatta kadın imgesi. Yüksek Lisans 

Tezi, Akdeniz Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Resim Anasanat Dalı, Antalya. 

Bağdere, K. (2021). Eski Anadolu ve eski Mezopotamya’da tanrıça kültleri. Yüksek Lisans 

Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı, 

Eskiçağ Tarihi Bilim Dalı, Konya.  

Bahar, H. İ. (2009). Sosyoloji. Dilek Aydemir (ed.). Ankara: Uluslararası Stratejik 

Araştırmalar Kurumu Uşak Yayınları.  

Barın, T. G. (2019). Ana tanrıça kültünün sembolik ifadelerle günümüz heykel sanatında 

yansımaları. Yüksek Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü 

Heykel Ana Sanat Dalı, Erzurum. 

Berger, J. (2014). Görme biçimleri. Yurdanur Salman (çev.). İstanbul: Metis Yayıncılık.  

https://indigodergisi.com/2015/12/tanrica-analar-diyari-anadoluda-yasayan-tanricalar/
https://indigodergisi.com/2015/12/tanrica-analar-diyari-anadoluda-yasayan-tanricalar/
http://tomuratagok.com/katalog/


69 

 

Berktay, F. (1996). Tek tanrılı dinler karşısında kadın. İstanbul: Metis Yayınları. 

Bostan, M. (2012). C. Wright Mills’in sosyoloji anlayışı. Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim Dalı, İstanbul. 

Cengiz, T. (2014). Hitit Çağ’ında Anadolu’da anaerkil izler. Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Cevizci, A. (1997). Felsefe Sözlüğü. Ankara: Paradigma Yayınları. 

Çaylı, P. (2008). “Prehistoryadan günümüze kadın sembolünün sanata yansıması”. 

Alpaslan, M. D.- Alpaslan, M.- Peker, H.- Ergin, Y. G. (ed.).  Türk Eskiçağ Bilimleri 

Enstitüsü Anadolu Sohbetleri VII. (s. 137-155). İstanbul. 

Çelebi, B. (2007). Anadolu’da Hitit sosyal yaşamında kadının yeri ve önemi. Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Darga, M. (2018). Anadolu’da kadın on bin yıldır eş anne tüccar kraliçe. İstanbul: Yky.  

Danko, D. (2017). Sanat sosyolojisi. Nesibe Zeynep Arslanoğlu (çev.). Ankara: Hece 

Yayınları.  

Demirdağ, M. F. (2015). İslam öncesi toplumlarda örtünme. Yüksek Lisans Tezi, Hitit 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çorum. 

Demirdağ, M. F. “Anatanrıça ikonografisi ve anaerkillik”. Bilge Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 1/1, 2017, ss. 6-18. 

Duran, G. E. (2015). Vahşi kadın arketipi ve heykel. Yüksek Lisans Eser Metni, Mimar 

Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, İstanbul.  

Eker, M. ve Aslan, H. (2010). “Görsel kültür ve medya okuryazarlığı: sanat eğitiminin 

kamusal açılımı”. Milli Eğitim Dergisi, Cilt 40, Sayı 187, 2010, 251 – 268. 

Erbil, P. (2015). Kibele’den Pandora’ya kadının tarihsel yenilgisi. Ankara: Arkadaş 

Yayınevi.  

Erhat, A. (2008). Mitoloji sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Erinç, S. M. (2004). Kültür sanat-sanat kültür. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Erinç, S. M. (2008). Toplum ve insan. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Erinç, S. M. (2013). Sanat sosyolojisine giriş. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Erkanı, B. (2007). 20. Yüzyıl’da heykelde kadın figürünün değişimi. Yüksek Lisans 

Tezi, Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Heykel Anasanat Dalı, 

İstanbul. 

Ersoy, A. (2016). Sanat kavramlarına giriş. İstanbul: Hayalpereset Yayıınevi. 

Ersoy, N. (2000). Semboller ve yorumları. İstanbul: Dönence Yayınları. 

Fidan, F. (2000). Kapitalizmin Gelişme Sürecinde Kadının Çok Yönlü Konumu (Medya 

Örneği). Bilgi Sosyal Bilimler Dergisi, (1), 117-133. 

Gimbutas, M. (2001). The living goddesses. Miriam Robbins Dexter (ed.). England: 

University of California Press. 

Gündüz, H. (2020). Kibele’den Meryem Ana’ya Efes’te ana tanrıça kültü. Yüksek Lisans 

Tezi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Turizm Rehberliği Anabilim Dalı, 

İzmir. 

Hauser, A. (1982). The Sociology of Art. Kenneth J. Northcott (ed.). The University of 

Chicago Press. 

Heinich, N. (2013). Sanat sosyolojisi. Turgut Arnas  (çev.).  Ankara: Bağlam Yayıncılık. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/milliegitim


70 

 

Huntürk, Ö. (2016). Heykel ve sanat kuramları. İstanbul: Hayalperest Yayınevleri. 

İlhan, Z. (2019). Bir üretim biçimi olarak sanat, toplumsal beğeni – sermaye ilişkisi: 

İstanbul örneği. Doktora Tezi, Maltepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

Jung, C. G. (2009). İnsan ve sembolleri. Ali Nahit Babaoğlu (çev.). İstanbul: Okuyanus 

Yayıncılık.  

Kabaağaçlı, C. Ş. (1983). Anadolu efsaneleri Halikarnas balıkçısı. Ankara: Bilgi Yayınevi.  

Kagan, S. M. (2008). Estetik ve sanat notlar. A. Çalışlar (çev.). İzmir: Karakalem Kitabevi.  

Kandiyoti, D. (2013). Cariyeler bacılar yurttaşlar. İstanbul: Metis Yayınları. 

Kavrakoğlu, F. (2016). Çağdaş sanata varış. https://kavrakoglu.com/cagdas-sanata-varis-

275cagdas-kavramsal-sanat-6/ 

http://baksi.org/assets/images/content/slider/sergi/baksi-sergi-gelecek-ve-sanat-4.jpg 

Erişim: 02 Ocak 2022.  

Kaya, B. (2003). Ana tanrıça motifleri üzerine plastik yorumlamalar. Sanatta Yeterlilik Tezi, 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.  

Kaya, C. İ. (2015). “Akademilerde kadın sayısındaki artış bir başarı mı, eşitsizliğin 

görünmeyen yüzü mü?”. Gülseren Ağrıdağ (ed.). Türkiye’de ve Dünyada Kadın 

Araştırmaları. Adana: Çukurova Üniversitesi Basım Evi.S. 90-97. 

Kıyar, N. (2012). “Kybele’nin sanat nesnesi olarak kullanımı”. İnönü Üniversitesi Sanat Ve 

Tasarım Dergisi. Cilt/Vol. 2 Sayı/No. 6 (2012): 355-371. 

Keyik, M. (2019). Anadolu tanrıçalarının çağdaş Türk resmine etkisi. Yüksek Lisans Tezi, 

Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Güzel Sanatlar Eğitimi Anabilim Dalı 

Resim Bilim Dalı, Konya.  

Kozlu, D. (2008). Bedenini sanat nesnesi olarak kullanan kadın sanatçıların sosyolojik 

açıdan irdelenmesi. Sanatta Yeterlilik Tezi, Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü Resim Anasanat Dalı, İstanbul. 

Kris, E. ve Kurz, O. (2016). Sanatçı imgesinin oluşumu: efsane, mit, büyü. Sabri Güneş 

(çev.). İstanbul: İthaki Yayınları. 

Leppert, R. (2009). Sanatta anlamın görüntüsü. İsmail Türkmen (çev.).  İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji sözlüğü, Osman Akınhay, Derya Kömürcü (çev.). Ankara: 

Bilim ve Sanat Yayınları. 

Mills, C. Wright. (2000). The sociological imagination. New York: Oxford University Press. 

Okan, B. (2020). “Sanatta ana tanrıça imgesi ve günümüzdeki dönüşümü: bir imgenin 

evrimi”. Sanat-Tasarım Dergisi. Sayı.11,  ss. 41-51. 

Oral, E. (2014). “Anadolu’da ana tanrıça kültü”. Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

Yıl: 2, Sayı: 8, Aralık 2014, s. 154-164. 

Ölçer, N. (2017). Özgün biçimlemelerle seramik formlarda kadın imgesi, Yüksek Lisans 

Tezi Sanat Çalışma Raporu, Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Seramik 

Anasanat Dalı, Ankara. 

Özensoy, E. (2017). Modern sanatın doğuşunda kadın imgesi: Türk ve Avrupa resim sanatı 

karşılaştırması. Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Sanat Tarihi Anabilim Dalı Sanat Tarihi Programı, İstanbul. 

Özmen, S. S. (2016). “Anadolu’da ana tanrıça Kybele kültü”. Humanitas, 4(7): 381-397. 

https://kavrakoglu.com/cagdas-sanata-varis-275cagdas-kavramsal-sanat-6/
https://kavrakoglu.com/cagdas-sanata-varis-275cagdas-kavramsal-sanat-6/
http://baksi.org/assets/images/content/slider/sergi/baksi-sergi-gelecek-ve-sanat-4.jpg


71 

 

Öztürk, A. (2019). Grafik tasarım ve sanatta kadın imgesi: dirim esin tutku. Sanatta 

Yeterlilik Tezi, İstanbul Arel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Grafik Tasarımı 

Anasanat Dalı, İstanbul. 

Roller, E. L. (2004). Ana tanrıçanın izinde Anadolu Kybele kültürü. Betül Avunç (çev.). 

İstanbul: Homer Kitabevi.  

Sağlık, B. ve Çelik, H. Y. (2018).  “Küreselleşen çalışma hayatında kadının rolü”. Fırat 

Üniversitesi İİBF Uluslararası İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi. Cilt. 2, Sayı. 2, ss. 

95-120. 

Seyrek, A. M. (2018). Sosyoloji sözlüğü. Yasemin Güler (ed.). İstanbul: Yediveren 

Yayınevleri.  

Soykan, Ö. N. (2021). Sanat sosyolojisi kuram ve uygulama. İstanbul: Bilge Yayıncılık. 

Şahin, M. (2014). Çağdaş Türk resminde kadın imgesi (1960 - 1980). Yüksek Lisans Tezi, 

Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sanat Tarihi Anabilim Dalı Sanat Tarihi 

Bilim Dalı, Ankara. 

Şayık, İ. (2015). Kadın portresi ve “Mabel” örneğinde nesne-kadın imgesinin resimsel 

çözümlemesi. Yüksek Lisans Tezi, Akdeniz Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü 

Resim Anasanat Dalı, Antalya. 

Tansuğ, S. (1991). Çağdaş Türk sanatı. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Tunalı, İ. (2016). Estetik. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Uçar, S. (2020). Kadın düşün dünyasında Türk modernleşmesi ve kadın imgesi. Yüksek 

Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü, Ankara. 

Ulusoy, D. (1993). “Sanat sosyolojisinde temel yaklaşımlar”. Hacettepe Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, Cilt. 10, Sayı. 1, s. 247.259. 

Uzunoğlu, M. (2008). Cumhuriyetten günümüze toplumsal değişimin Türk resim sanatında 

kadın imgesine yansıması. Sanatta Yeterlik Tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Resim Ana Sanat Dalı Resim Programı, 

İstanbul. 

Ülker, Ö. (2010). Sanat sosyolojisine giriş, kavramlar yaklaşımlar temel ayrımlar. Yüksek 

Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji  Anabilim Dalı, 

Bursa.  

Ümer, E. (2017). “Görsel Kültür ve Resim Sanatında İmge”. İdil Dergisi, 6 (33), s.1535-

1553. 

Yener, E. (2020). “Nuri İyem tuvallerinde toplumsal gerçekçilik ve Anadolu kadını” 

International Social Sciences Studies Journal, (e-ISSN:2587-1587) Vol:6, Issue: 66; 

pp:3235-3249. 

Yılmaz, O. (2010). “Sanatın Arketipi Olarak Anne İmgesi”. Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, Aralık 2010, Cilt: 34, Sayı: 2, 47-59.  

Yüksek, Ö. (2020). Cumhuriyetin ilanından günümüze Türk resminde kadın imgesi ve 

biçimsel yaklaşımlar. Yüksek Lisans Tezi, Namık Kemal Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Resim Anasanat Dalı,Tekirdağ. 

 

  



72 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

Seldanur Çiçek, 2014 yılında Balıkesir Kadriye Kemal Gürel Güzel Sanatlar 

Lisesinden mezun oldu. 2018 yılında Samsun Ondokuz Mayıs Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Fakültesi Resim bölümünde lisans eğitimini dereceyle tamamladıktan sonra 

aynı üniversitede yer alan Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Resim Ana Sanat Dalı Tezli 

Yüksek Lisans programında eğitim almaya başladı. 

 

İletişim Bilgileri 

ORCID ID : 0000-0001-9211-9591 

 

Yayınlar: 

1. Omü Gse Yüksek Lisans Karma Sergisi, Gsf Sanat Galerisi, Samsun Türkiye, 02-

10.12.2019 

Kazanılan Ödüller, Teşvikler ve Burslar  

1. 7. Artankara Çağdaş Sanat Fuarı 2021 Yarışması “Paradoks”  

Katıldığı Sanat Fuarları: 

29. İstanbul Sanat Fuarı ARTİST, Tüyap Fuar ve Kongre Merkezi, İstanbul, 2019 

14. Contemporary, İstanbul, 2020 

15. Contemporary, İstanbul, 2021 

Katıldığı Sergiler ve Etkinlikler:  

Temel Tasarım Karma Sergisi, Samsun Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat Galerisi,  

2015 

II. TÜSGAD (Ankara Sanat buluşması kapsamında Prof. Gülten İmamoğlu ile) 

Soundpainting- Neoperformans Etkinliği 2015 

Sıcak Cam Etkinliği, Beykoz Cam Ocağı, İstanbul 2017 

Mezuniyet Sergisi, Samsun Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat Galerisi 2018 

Rotary Kulüp Etkinlik Sergisi, Anemon Otel, Samsun, 2019 

Anadoludan İzlenimler II, İyilik İçin Sanat Derneği, İstanbul, 2019, (Devam 

etmektedir) 

Karma Sergi, 39 Galeri Kalamış, İstanbul, 2021 

“Tectum” Karma Sergi, Corpus Galeri, İstanbul, 2021  

 

 

 

 

 

 

 

 


