
T.C. 

TRAKYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

KUR’ÂN-I KERÎM BAĞLAMINDA 

PEYGAMBERLERİN KARŞILAŞTIĞI 

ORTAK BİR OLGU OLARAK HİCRET 

AHMET KIVRAK 

1188253105 

TEZ DANIŞMANI 

DOÇ.DR. MUSTAFA ŞENTÜRK 

EDİRNE 2022 



I 

 

 

 

Tezin Adı: Kur'ân-ı Kerîm Bağlamında Peygamberlerin Karşılaştığı Bir Olgu Olarak 

Hicret  

Hazırlayan: Ahmet Kıvrak 

ÖZET 

 Hicret; göç etmek, terk etmek veya firar etmek kelimeleriyle yakın anlam 

ilişkisi içerisindedir. Geçmişten günümüze kadar süre gelen bu durum, her dönemde 

insanlığın karşılaştığı önemli bir husus olmuştur. 

 Hz. Âdem (as) ve Havvâ'dan çoğalan insanoğlunun, yeryüzündeki her bir 

kara parçasına dağılmış oldukları halde hayatlarını devam ettirmeye çalıştıklarını 

görmekteyiz. İnsanların Dünya coğrafyasının her bir parçasına dağılmaları ve 

gittikleri yerlerde yeni medeniyetler kurmalarının neredeyse hemen hepsi hicret (göç) 

ile olmuştur. 

Hicret Kur'ân ve hadisler bağlamında incelendiğinde; kişinin yaşadığı yeri, 

sırf Allah rızası için dinî kaygılarından dolayı terk etmesi anlamına gelmektedir. 

"İnsanlar niçin hicret (göç) ederler?" diye bir soru sorduğumuzda, bu soruya 

alacağımız cevap genellikle yaşamlarını tehlikede gördükleri için, yaşamlarını devam 

ettirebilmek için veya dinî kaygılar gibi birçok sebepler sıralayabiliriz. 

 Bu çalışma bir giriş ve üç ana bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde 

konunun kapsamı, amacı, yöntemi ve istifade ettiğimiz kaynaklar belirtilmiştir. 

Birinci bölümde, hicret kelimesinin lügat ve terim yönünden kavramsal 

analizi yapılmış, ayrıca hicret ile yakın anlam ilişkisi içinde olan ve Kur'ân-ı 

Kerîm'de de kullanılan “çevre lafızlar” ele alınmıştır.   

İkinci bölümde, âyetler bağlamında isimleri Kur'ân'da geçen peygamberlerin 

hicretleri kaynaklara dayalı olarak işlenmiş; peygamberlerin hicretlerinin sebep ve 

sonuçları değerlendirilmiştir.  

Üçüncü bölümde ise müstakil olarak Hz. Peygamber'in hicreti ele alınmıştır. 

Bu çerçevede hicret öncesi, hicret ve hicret sonrası tefsir ve siyer kaynaklarına göre 

işlenmiştir. 

 Anahtar Kelimeler: Hicret, Göç, Peygamber, Hz. Muhammed, Kur’an, 

Tefsir. 

 

 



II 

 

 

 

Name of the Thesis: In the Context of the Qur'an Hejira as a Common Event 

Prophets Encounter 

Prepared by: Ahmet Kıvrak 

  

ABSTRACT 

 The world hejira has a close semantic relationship with the words 

immigration, abandonment or desertion. This situation, having been going on from 

the past to the present day, has been an important issue faced by humanity in every 

period. 

 Although the human race that multiplied from his holiness Hz. Adem (as) and 

her holiness Havvâ eve is scattered over every piece of land on earth, we see that 

they are trying to continue their lives. The fact that people dispersed to every part of 

the world's geography and established new civilizations wherever they went, almost 

all of these were realized by the hejira (immigration). 

 The hejira means that a person abandons his place of residence because of his 

religious concerns just for the sake of Allah. When we ask a question like "why do 

people immigrate?" we can list many reasons for this question such as they see their 

lives in danger and are able to continue their lives or have religious concerns. 

This study consists of an introduction and three main parts. In the 

introduction topics content and purpose, method and used sources are indicated.   

 In the first section the notion hejira's meaning in the dictionary and the 

meaning as a term has been resolved also the derived wording which has "close 

meaning to the word hejira" and has been used in the Qur'an is adressed.  

In the second section, in the context of ayas the hejiras of prophets whose 

names are written in the Qur'an are processed based on the sources; the reasons and 

the consuquences of hejiras of the prophets are resolved. 

In the third section only Islam's prophet Muhammed's hejira is processed. The 

topic hejira is explained based on the prophetic biography and tafseer sources 

enlisted before, during and after the hejira.   

Key words: Hejira, İmmigration, Prophet, Muhammed, Qur’an, Tafseer. 

      

 



III 

 

 

 

ÖNSÖZ 

 İnsanlık tarihini, yaşamını ve gelişmesini etkilemiş, nice tesbit edilmiş veya 

edilememiş hicretler (göçler) vardır. İlk çağlardan beri insanlık daima bir hicret 

sürecinin içinde olmuştur. Bu sürece etki eden sebepler genellikle belli başlı ana 

kaygılar üzerinden oluşmuştur. İnsanları kaygıya iten sebeplerin başında; can 

güvenliği, hayatı idame ettirmenin zorlaşması ve inancını yaşayamama gelmektedir. 

Hicret etmeye yön veren bu kaygılar, günümüzde de devam etmekte ve gelecekte de 

devam edecek gibi gözükmektedir.  

Biz tezimize, tarihte gerçekleşmiş olan bütün bu hicret(göç)lerin içerisinden, 

Kur'ân-ı Kerîm'de isimleri geçen peygamberlerin, tevhid merkezli yapmış oldukları 

hicretlerini, Kur'ân bağlamında ele aldık. Peygamberlerin hicretleri incelendiğinde, 

daima odağında tevhid olan yeni bir toplum oluşturma gayesinin olduğu görülür. 

Tevhidin elçileri, hicret yolculuğuna bazen kendilerine inananlarla beraber, bazen de 

yalnız başlarına çıkmışlardır. 

Tezimiz bir giriş ve üç ana bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde konunun 

kapsamı, amacı ve yöntemi belirtildikten sonra üzerinde çalıştığımız konunun 

yazımında istifade ettiğimiz kaynaklar belirtilmiştir. 

Birinci bölümde, hicret kelimesinin lügat ve terim yönünden kavramsal 

analizini yaptık ve devamında Kur'ân'da 17 sûrede 31 defa zikredilmiş olan hicret 

kelimesinin kelime ve terim yönünden hangi anlam ilişkisi içinde kullanıldığını 

inceledik. Hicret ile yakın anlam ilişkisi içinde olan ve Kur'ân-ı Kerîm'de de zikri 

geçen çevre lafızları tesbit ettik.  

İkinci bölümde ise isimleri Kur'ân'da geçen peygamberlerin hicretlerini tesbit 

edebildiklerimizi, âyetler bağlamında tefsir kaynaklarına dayanarak kısmen de hadis 

ve siyer kaynaklarından elde ettiğimiz bilgilerle, peygamberlerin hicrete çıkmalarına 

sebep olan olayları ve hicretlerini açıklamaya çalıştık.   

Üçüncü bölümde ise müstakil olarak Hz. Peygamber'in hicretini işledik.  Hz. 

Peygamber'in hicret konusunu; hicret öncesi, hicret ve hicret sonrası bölümlerine 



IV 

 

 

 

ayırarak konunun özünden ayrılmadan, âyet merkezli olacak şekilde tefsir 

kaynaklarıyla ve siyer kaynaklarıyla beraber bir bütünlük içinde konuyu ele aldık. 

Tez yazım sürecinde, zamanımın çoğunu araştırmaya ve kitaplara vermemden 

dolayı aile içinde oluşan eksikliğime sabır gösteren kıymetli eşime ve evlatlarım 

Ahmet Kâmil, Mehmet Selim ve Gülsima'ya Rabbimden hayırlar talep ediyorum. 

Tezimin başlamasından tamamlanmasına kadar geçen süreç içerisinde ilgisini 

ve yardımını gördüğüm tez danışmanım Doç. Dr. Mustafa Şentürk Hocama 

teşekkürlerimi arz ederim. Bu süreçte bilgi ve kaynak temininde yardım ve 

desteklerini gördüğüm dost ve arkadaşlarıma hususi teşekkür ederim.  

Ahmet Kıvrak 

Edirne - 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... I 

KISALTMALAR .................................................................................................... VII 

ÖZET............................................................................................................................ I 

ABSTRACT ............................................................................................................... II 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... III 

 

GİRİŞ 

 

I. Araştırmanın Konusu, Amacı, Yöntemi ve Kaynakları ........................................ 1 

II. Kur’ân-ı Kerîm’de Hicret Olgusu ....................................................................... 5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

HİCRETİN KAVRAMSAL ANALİZİ 

VE KUR’ÂN-I KERÎM’DE KULLANILIŞI 

 

1.1. Hicretin Kavramsal Analizi ............................................................................... 7 

1.1.1. Lügat Olarak Hicret.................................................................................... 7 

1.1.2. Terim Olarak Hicret ................................................................................. 10 

1.2. Hicret Lafzının Kur'ân-ı Kerim’de Kullanılışı ................................................ 12 

1.2.1. Kelime Manası Olarak Kullanılışı ........................................................... 13 

1.2.2. Terim Manası Olarak Kullanılışı .............................................................. 15 

1.3. Kur'ân-ı Kerim’de Hicretle İlgili Çevre Lafızlar ............................................ 18 

1.3.1. “İhrâc / 18 ........................................................................................... ”إخراج 

1.3.2.“Firâr / 19 .............................................................................................. ”فرار 

1.3.3. “İsrâ' / 20 ............................................................................................. ”إسراء 

1.3.4. “Hatf / 21 ............................................................................................ ”خطف 

1.3.5. “İstifzâz / 23 ...................................................................................... ”استفزاز 

1.3.6. “Haşr / 23 ............................................................................................. ”حشر 

1.3.7. “Celâ’  / 24 ............................................................................................”جلاء 

1.3.8. “Hübût / 25 .......................................................................................... ”هبوط 

1.3.9. “Murâgam / 27 .................................................................................... ”مراغم 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’ÂN-I KERÎM’DE ÖNCEKİ PEYGAMBERLERİN 

HİCRET OLGUSU 

 

2.1. Kur’ân-ı Kerîm’de İsmi Geçen Önceki Peygamberlerin Hicreti .................... 29 

2.1.1. Hz. Âdem’in (as) Hicreti .......................................................................... 29 

2.1.2. Hz. Nûh’un (as) Hicreti ............................................................................ 32 

2.1.3. Hz. Hûd’un (as) Hicreti ............................................................................ 37 

2.1.4. Hz. Sâlih’in (as) Hicreti ........................................................................... 41 

2.1.5. Hz. İbrâhim ve Hz. İsmâil’in (as) Hicretleri ............................................ 46 

2. 1. 5. 1. Hz. İbrâhim (as) ............................................................................. 46 

2. 1. 5. 2. Hz. İbrâhim'in (as) Eşi Sâre ile Beraber Mısır'a Hicreti ................ 50 

2. 1. 5. 3. Hz. İbrâhim'in (as) Şam'a Hicreti ................................................... 52 



VI 

 

 

 

2. 1. 5. 4. Hz. İsmâil (as) ................................................................................ 52 

2. 1. 5. 5. Hz. İbrâhim (as) ile Hz. İsmâil (as) ve Annesi Hâcer'in Hicretleri 54 

2.1.6. Hz. Lût’un (as) Hicreti ............................................................................. 56 

2.1.7. Hz. Ya'kûb ve Hz. Yûsuf ’un (as) Hicretleri ............................................ 60 

2.1.7.1. Hz. Yûsuf'un (as) Mısır'a Hicreti ...................................................... 63 

2.1.7.2. Hz. Ya'kûb'un (as) Mısır'a Hicreti ..................................................... 67 

2.1.8. Hz. Şuayb'ın (as) Hicreti .......................................................................... 69 

2.1.8.1. Hz. Şuayb'ın (as) Medyen'den Hicreti............................................... 70 

2.1.8.1. Hz. Şuayb'ın (as) Eyke'den Hicreti ................................................... 73 

2.1.9. Hz. Mûsâ ve Hz. Hârûn’un (as) Hicretleri ............................................... 75 

2.1.9.1. Hz. Mûsâ'nın (as) Kundaktaki Hicreti ............................................... 75 

2.1.9.2. Hz. Mûsâ'nın (as) Medyen'e Hicreti .................................................. 77 

2.1.9.3. Hz. Mûsâ'nın (as) Mısır'a Dönüşü ..................................................... 79 

2.1.9.4. Hz. Mûsâ ve Hz. Hârûn'un (as) Mısır'dan Hicretleri......................... 81 

2.1.10. Hz. Yûnus’un (as) Hicreti ...................................................................... 83 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KUR’ÂN-I KERÎM’DE SON PEYGAMBER 

HZ. MUHAMMED’İN (SAS) HİCRETİ 

 

3.1. Hicret Öncesi Durumun Kur’ân-ı Kerîm’deki Tasviri .................................... 90 

3.1.1. İlk Vahiyden Umûmî Tebliğe Kadar olan Dönem .................................... 90 

3.1.2. Umûmî Tebliğden Habeşistan’a Hicrete Kadar Olan Dönem .................. 94 

3.1.3. Mekkeliler'in Boykotundan Medine’ye Hicrete Kadar Olan Dönem .... 103 

3.2. Kur’ân-ı Kerîm’de Hicrete İzin Verilmesi ve Hicret .................................... 115 

3.2.1. Hicrete İzin Verilmesi, Hicrete Teşvik ve Muhacirlerin Övülmesi ........ 115 

3.2.2. Hicretten Geri Kalanların Durumları ..................................................... 125 

3.2.2.1. Hicrete Katılmayanların Yerilmesi .................................................. 125 

3.2.2.2. Hicrete Yol Bulamayanlar (Müstaz‘aflar) ....................................... 128 

3.2.3. Ensarın Övülmesi ................................................................................... 129 

3.3. Kur'ân’da Hicret Sonrası Durumun Tasviri ................................................... 132 

3.3.1. İslâm Kardeşliğinin Tesis Edilmesi (Muâhât) ........................................ 133 

3.3.2. Barışın Tesis Edilmesi (Muvâdea) ......................................................... 135 

3.3.3. Kıblenin Değişmesi ................................................................................ 136 

3.3.4. İslâm Toplumu'nda Sorumluluk Bilincinin Yerleştirilmesi .................... 137 

3.3.5. Düşman Saldırılarına Karşılık Vermeye İzin Verilmesi ......................... 138 

3.3.6. Alkollü İçeceklerin ve Kumarın yasaklanması ...................................... 139 

3.3.7. Faizin Yasaklanması ............................................................................... 140 

 

SONUÇ .................................................................................................................... 143 

EKLER .................................................................................................................... 151 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 153 

 

 

 

 



VII 

 

 

 

KISALTMALAR 

a.g.e  : Adı Geçen Eser 

a.s.  : Aleyhisselâm 

AÜ  : Ankara Üniversitesi 

b.  : Bin, İbn 

bkz.  : Bakınız 

bs.  : Basım, Baskı 

c.  : Cilt 

c.c.  : Celle Celâluh 

d.  : Doğumu 

DİA  : Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

h.  : Hicrî 

haz.  : Hazırlayan 

Hz.  : Hazret 

İFD  : İlâhiyat Fakültesi Dergisi 

m.  : Milâdî 

md.  : Madde 

ö.  : Ölümü, Ölüm Tarihi 

r.a  : Radıyallahu Anh, Anhâ  

s.  : Sayfa 

sy.  : Sayı 

s.a.s  : Sallallahü Aleyhi ve Sellem 

SBE  : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

TDK  : Türk Dil Kurumu 

Thk.  : Tahkik Eden 

Trc.  : Tercüme Eden 

vb.  : Ve Benzeri 

y.  : Yıl 

Yay.  : Yayın, Yayınları    

 

 



1 

 

 

 

GİRİŞ 

I. Araştırmanın Konusu, Amacı, Yöntemi ve Kaynakları 

 Hicret, insana mahsus olan zorunlu bir tercih değildir. Olgusal bağlamda 

baktığımızda çevremizde gerçekleşen bütün tabiat olayları ve canlıların döngüsel 

yaşamları hep birer hicrettir. Aynı ortamı paylaştığımız canlıların bazıları hayatlarını 

devam ettirebilmek için hicret ederken, bazıları da neslini devam ettirebilmek için 

hicret ederler. Hicreti insan ve toplum çerçevesinden ele aldığımızda ise tarihe 

damga vuran birçok medeniyetin hicretle doğduğunu söyleyebiliriz. İnsanlık tarihinin 

başlangıcı olan Hz. Âdem (as) ile Havvâ'nın cennetten çıkarıldıktan sonra, onların 

devamı olan nesillerin yeryüzünde çoğalmaları ve medeniyet olmaları bir nevi 

hicretin ürünüdür. Hicret insanın, yaşamında daima karşısına çıkan, bazen farkında 

olarak bazen de farkında olmayarak sürekli gözlemlediği bir durumdur. 

 İnsanlık ilk ataları olan Hz. Âdem'den üreyip çoğalmış iken, aynı zamanda ilk 

peygamber olan babalarının hakikati anlatan sözlerini ve nasihatlerini unutup, yanlış 

yollara saparak, farklı oluşumlar içine girmişlerdir. Allah Teâlâ; kulların hak yoldan 

sapanları hidayete döndürmek, iman üzere olanları da sabit kılmak için yeryüzüne 

birçok elçiler göndermiştir. Gelen elçilerin, kavimlerine tebliğ ettikleri; "Tek olan 

Allah'a ve peygamberine itaat edin" ilâhi davetine toplumun bir kısmı icâbet ederken, 

bir kısmı (ki bunlar çoğunluğu oluşturan kısım) da bu davete uzak durmuşlardır.  

 Bizim bu çalışmayı yapmaktaki amacımız, Kur'ân'da isimleri zikredilen ve 

hicret ettiklerine dair bilgiler bulunan peygamberlerin (as), kıssalarından yola çıkarak 

onların hangi toplumlara gönderildiklerini, elçisi oldukları toplumlara hangi 

mesajları ilettiklerini ve o toplumlardan da kendilerine nasıl karşılıklar verildiğini, 

onların davet metotlarını, karşılaştıkları zorlukları ve sabırlarını geniş bir şekilde ele 

almaktır. Devamında onların hicret ettikleri yerleri Kur'ân bağlamında ele alıp 

hadisler ve tefsir kaynaklarıyla açıklamaya çalışmaktır. Ümidimiz her bir İslâm 

davetçisine ışık olmak ve çıktıkları yolda sabır ve metanet göstererek başarıya 

ulaşabileceklerini müjdelemektir. Bu çalışmamız ile Müslümanların yaşadıkları 

toplumlarda kendileri ve aileleri için inançlarını yaşama hususunda kaygıya 



2 

 

 

 

düştüklerinde, hiçbir girişimde bulunmaksızın çaresizce beklemek yerine, hicretin 

tercih edilmesi gereken bir yol olabileceğini gösterebilmektir. 

 Çalışmamızda lazım olan bilgi ve verileri toplarken, konumuzla ilgili tesbit 

edebildiğimiz tez ve makalelerde, hicret kelimesinin lügat ve terim yönünden 

kavramsal analizinin doyurucu bir şekilde yapılmadığını fark ettik. Bunun için 

öncelikle bu alanda geniş bir çalışma yaptık. Daha sonra Kur'ân-ı Kerîm'de hicret 

kelimesinin geçtiği bütün âyetleri tesbit ederek bu kelimenin, kelime manası ve terim 

manası yönünden Kur'ân'da nasıl kullanıldığını inceledik ve şablon bir liste halinde 

de tezimizin sonuna koyduk.  

Hicret kelimesinin haricinde, anlam yönünden yakınlığı olan başkaca lafızlar 

tesbit ettik. Anlam yönünden yakın olan bu kelimelere, "çevre lafızlar" diye isim 

verdik. Tesbit ettiğimiz çevre lafızları, tezimize alabilmek için bir kıstas oluşturduk. 

Kıstasımız, Kur'ân'da lügat anlamlarıyla kullanılıyor olmak idi. Günlük kullanımda, 

anlam yönünden yakın olan fakat Kur'ân'da mecaz anlamlarıyla kullanılan kelimeler 

için bölümün sonunda kısa bir bilgilendirme yaptık ve açıklamalarını dipnota 

koyduk.  

Kur'ân-ı Kerîm'de ismi geçen peygamberlerin; doğrudan ya da çevre lafızlarla 

hicret ettiklerine Kur'ân'da işaretler olan peygamberler ile tefsir âlimlerinin 

kitaplarında hicret ettiklerini belirttikleri peygamberleri tesbit ettik. Ve onlar 

hakkında Kur'ân'da verilen bilgileri, hicretlerine konu olan kıssaları ve hicret ettikleri 

yerleri tefsir kitaplarını kaynak göstererek açıklamaya çalıştık. Bu çalışmalarımıza 

Hz. Peygamber'in hadislerinden de delil getirerek desteklemeye çalıştık. 

Peygamberler ve onların kıssalarını konumuza alırken İsrâiliyat'a girmemeye ya da 

en az olacak şekilde yer vermeye özen gösterdik.    

 Hz. Peygamber'in (sas) hicrete kadar Mekke'de geçirdiği süreci, bölümlere 

ayırdık. Peygamberlik öncesi hayatıyla ilgili kısa bilgiler verdikten sonra, vahyin 

gelmesiyle başlayan elçilik hayatını, âyetlerin nüzul sırasını dikkate alarak yazmaya 

çalıştık. Vahy dilinin Hz. Peygamber'e, mü'minlere ve müşriklere ilerleyen süreçte 

nasıl olduğundan bahsettik. Kur'ân'da muhataplara verilen cevaplar ile müşriklerin 

taptıkları putlar için âyetlerdeki sert üslûba dikkat çektik. Mekke döneminde inzâl 



3 

 

 

 

olan kıssalardaki ortak nüansı ifade etmeye çalıştık. Süreci yazarken akademik 

kariyeri olan siyer âlimlerinin kaynaklarından yaralandık, bununla birlikte ana 

kaynaklarımızın genellikle tefsir kaynakları olmasına özen gösterdik. Hz. 

Peygamber'in hicret sonrası Medine'de Kur'ân temelli yaptığı köklü değişimlere 

değindik.  

Konumuzun araştırma ve yazım safhasında lügat alanında; Halil b. Ahmed'in 

(ö. 175/791) "Kitâbü’l-Ayn"ı,
1
 İbn Fâris el-Kazvinî'nin (ö. 395/1004) "Mu’cemü 

Mekâyîsi’l-Lüga"sı,
2
 Cevherî'nin (ö. 400/1009) "Tâcü’l-Lüga"sı,

3
 İbn Manzûr'un (ö. 

711/1311) "Lisânü’l-Arab"ı,
4
 Fîrûzâbâdî'nin (ö. 817/1415) "el-Kâmûsü’l-Muhît"ı,

5
 

Vankulu'nun (ö. 1000/1592) "Lügat-ı Vankûlî"si,
6
 Zebîdî'nin (ö. 1205/1791) "Tâcü’l-

Arûs"u
7
 ve Mütercim Âsım Efendi'nin (ö. 1235/1819) "Okyanusu’l-Basît"i

8
 

başvurduğumuz kaynaklardandır. 

Kur'ân kavramları yönünden ise Râgıb el-İsfahânî'nin (ö. 409/1018) "el-

Müfredât"ı,
9
 Dâmegânî'nin (ö. 478/1085) "Kâmûsü’l-Kur’ân"ı,

10
 Seyyid eş-Şerîf 

Cürcânî'nin (ö. 816/1413) "et-Ta‘rîfât"ı
11

 ve Hasîrîzâde Elif Efendi'nin (ö. 

1850/1927) "en-Nûru’l-Furkân"ı
12

 çalışmamızda yararlandığımız kaynaklardır. 

                                                 
1
 Ebû Abdurrahmân Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, (Thk. Abdü’l-Hamîd Hendâvî), Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2003. 
2
 Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ İbn Fâris el-Kazvinî, Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga, (Thk. Abdü’s-Selâm 

Hârûn), Dâru’l-Fikr, Beyrut 1979.  
3
 İsmâil b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâhu Tâcü’l-Lüga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, (Thk. Ahmed Abdu’l-

Gafûr Attâr), Beyrut 1990. 
4
 Ebu’l-Fadl Cemâluddîn b. Muhammed İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, Dâr-u Sâdır, Beyrut 2010. 

5
 Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, (Thk. Muhammed Naîm el-

Arksûsî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2005. 
6
 Vankulu Mehmed b. Mustafa el-Vânî, Lügat-ı Vankûlî (Tercüme-î Sıhâh-ı Cevherî), Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2014. 
7
 Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcü’l-Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, (Thk. Abdu’l-Alîm et-Tehâvî), 

Beyrut 1974. 
8
 Mütercim Âsım Efendi, Okyanusu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît, Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2013.  
9
 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, (Thk. Safvân Adnân Dâvûdî), Daru’l-Kalem, 

Beyrut 2009.  
10

 Hüseyin b. Muhammed ed-Dâmegânî, Kâmûsü’l-Kur’ân, Dârul İlim, Beyrut 1980. 
11

 Ali b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, et-Ta‘rîfât, (Thk. Muhammed Sıddîk Minşâvî), 

Dâru’l-Fazîlet, Beyrut 2011. 
12

 Hasîrîzâde Elif Efendi, en-Nûru’l-Furkân fî Şerhi Lugati’l-Kur’ân, (Hzr. Mustafa Koç, Eyyüp 

Tanrıverdi), Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2015. 



4 

 

 

 

 Tefsir alanında genellikle ilk dönem kaynaklardan yaralanmaya gayret ettik. 

Müracaat ettiğimiz kaynaklar içerisinde Mukâtil b. Süleymân'ın (ö. 150/767) "et-

Tefsîru’l-Kebîr"i,
13

 Taberî'nin (ö. 310/923) "Câmiu’l-Beyân"ı,
14

 Mâtürîdî'nin (ö. 

333/944) "Te’vîlâtü’l-Kur’ân"ı,
15

 Ömer en-Nesefî'nin (ö. 537/1142) "et-Teysîr fî’t-

Tefsîr"i,
16

 Zemahşerî'nin, (ö. 538/1144) "el-Keşşâf"ı
17

 ve Fahreddin er-Râzî'nin (ö. 

606/1210) "Mefâtîhu’l-Gayb"ı
18

 çoğunlukla başvurduğumuz kaynaklardan olmuştur. 

 Âyet meallerinde ise ilmî bir heyet'in kaleme aldığı, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınlarından çıkmış olan "Kur'an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir"inden
19

 istifade 

edilmiştir. Ayrıca Osmanlı dönemi âlimlerinden İsmâil Hakkı Bursevî'nin (ö. 

1137/1725) "Rûhu'l-Beyân"ından
20

 faydalandığımız gibi günümüz âlimlerinden olan 

Süleyman Ateş (d. 1933) hocamızın "Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri"i
21

 de faydalandığımız 

eserler arasında sayılabilir.  

Zebîdî'nin "et-Tecrîdü’s-Sarîh"i
22

 ile Ahmed Davudoğlu'nun (ö. 1912/1983) 

"Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi"
23

 hadis alanında yararlandığımız 

kaynaklardandır. 

Hz. Peygamber'in hicrete kadar olan Mekke hayatını yazmakta, siyer kaynağı 

olarak yakın dönem âlimlerin kitaplarına başvurduk. Özellikle âyetlerin nüzûl süreci 

için Muhammed İzzet Derveze'nin (ö. 1984) "Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in 

                                                 
13

 Ebu'l-Hasan Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru’l-Kebîr / Tefsîru Mukâtil, (Thk. Abdullah Mahmûd 

Şehhâte), Müessesetü’t-Târîhi’l-Arabî, Beyrut 2002.  
14

 Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, (Thk. Abdullah b. 

Abdülmuhsin et-Türkî), Dirâsetü'l-Arabiyye ve'l-İslâmiyye, Kâhire 1970.  
15

 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed el-Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, (Thk. H. İbrâhim Kaçar), 

Dâru’l-Mîzân, İstanbul 2007. 
16

 Ebû Hafs Necmüddîn Ömer b. Ahmed en-Nesefî, et-Teysîr fî’t-Tefsîr, Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2019. 
17

 Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, (Thk. ve Trc. Heyet), Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2018. 
18

 Ebû Abdullâh Fahreddin er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1981. 
19

 Heyet, Kur'an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 2008. 
20

 İsmâil Hakkı Bursevî, Rûhu'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, Dersaadet Matbayı Osmaniye, İstanbul 

1330/1911. 
21

 Süleyman Ateş, Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1988. 
22

 Ahmed b. Ahmed ez-Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh li-Ehâdîsi’l-Câmi‘i’s-Sahîh, (Trc. Babanzâde 

Ahmed Naim), Diyanet İşleri Başkanlığı Yay. sy. 55-2, Semih Ofset 8. Baskı, Ankara 1985. 
23

 Ahmed Davudoğlu, Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi, Kitâbü'l-Kader, Hadis No. 2652, Sönmez 

Neşriyat, İstanbul 1983. 



5 

 

 

 

Hayatı"
24

 adlı eserinden çok faydalandık. Bununla birlikte Muhammed 

Hamidullah'ın (ö. 2002) "İslâm Peygamberi"
25

 ile İbrahim Sarıçam'ın (ö. 2017) "Hz. 

Muhammed ve Evrensel Mesajı"
26

 siyer alanında yararlandığımız kaynaklar 

arasındadır. 

Son olarak tezimizin genelinde TDV İslam Ansiklopedisi'nin "Hicret" 

maddesinden, peygamberler ile kavimleri hakkındaki maddelerden geniş bir şekilde 

faydalanılmıştır. Tezimizin yazımında imlâ olarak DİA'ya bağlı kalınmıştır.  

Ayrıca yararlandığımız eserlerin dipnot bilgilerini Giriş bölümüne koyduk. 

Bu şekilde yapmaktaki amacımız; her bir eser için bir dipnot oluşturmak ve o 

dipnotta eser hakkındaki bilgileri diğer kaynak eserlerle iç içe geçmeyecek şekilde 

tafsilatlı olarak verebilmektir.    

II. Kur’ân-ı Kerîm’de Hicret Olgusu 

 Hicret” kelimesi, Kur'ân'da / هجرة“ Hicrân” mastarından bir isim olan / هِجْران“

doğrudan hicret lafzıyla kullanılmazken; 'mâzî, muzârî, masdar, ism-i fâil, ism-i 

mef’ûl ve emir kipi’ formlarında; 17 sûrede, 27 âyette, 31 defa geçmektedir. Lügatta, 

"terk etmek" temel anlamının yanında bu kelime, Kur'ân'da "ilişkiyi kesmek, 

uzaklaşmak, yüz çevirmek, yapmaz olmak ve göç etmek" manalarında da 

kullanılmıştır. Hicret kelimesinin Kur'ân'da kullanımının yer aldığı kelimeler, tezin 

sonunda ek olarak bir şablon halinde verilmiştir.  

Kur’ân-ı Kerîm’de hicret lafzı; kelime manasıyla kullanılmakla beraber terim 

manasıyla da kullanılmaktadır. Kelime anlamında kullanıldığı âyetlerin altısı Mekkî 

biri ise Medenîdir. Bu yedi âyette kelime anlamıyla kullanılanlardan tesbit ettiğimiz 

kelimeler ve anlamları şu şekildedir: (Nisâ 4/34) "واهجروهن / ve’hcürûhünne" onları 

yalnız bırakın, (Meryem 19/46) “واهجرنى / ve’hcürnî” benden uzaklaş, (Mü’minûn 

“ Tehcürûn” hezeyanlar savururdunuz, (Furkân 25/30) / تهجرون“ (23/67 امهجور  / 

                                                 
24

 Muhammed İzzet Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, (Trc. Mehmet Yolcu), Yöneliş 

Yay., İstanbul 1995. 
25

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, İmaj Yay., İstanbul 2003. 
26

 İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, 7. bs., Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., Ankara 

2014. 

 



6 

 

 

 

Mehcuran” terkedilmiş, (Ankebut 29/26) “مهاجر / Muhâcir” gidici, (Müzzemmil 

 / فاهجر“ Hecran” ayrıl ve (Müddessir 74/5) / هجرا“ ve’hcür” ve / واهجر“ (73/10

Fe’hcür” uzak dur. 

Hicret kelimesinin terim anlamıyla Kur’ân'da geçtiği yerler daha çok Medenî 

âyetlerdir. Tesbit edebildiğimiz terim anlamlı âyetlerin adedi yirmi olup genellikle 

birbirleriyle yakın anlamda oldukları için, biz bu âyetlerden bazılarını örnek 

kabilinden zikredeceğiz. (Âl-i İmrân 3/195) "هاجروا / Hâcerû" hicret edenler, (Nisâ 

4/97) “ اجروافته  / Fetühâcirû” hicret etseydiniz, (Nisâ 4/100) “مهاجرا، يهاجر / Yühâcir, 

mühâciran” hicret ederse ve hicret etmek, (Nûr 24/22)  “والمهاجرين / ve’l-mühâcirîn" 

muhacirler ve (Mümtehine 60/10) “مهاجرات / Mühâcirât” hicret etmiş kadınlar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

HİCRETİN KAVRAMSAL ANALİZİ 

VE KUR’ÂN-I KERÎM’DE KULLANILIŞI 

1.1. Hicretin Kavramsal Analizi 

 1.1.1. Lügat Olarak Hicret 

Hicret kelimesi, “ رانو هِج ،هجْر ،جُريه ،رهج   / Hecera, yehcüru, hecr, hicrân” fiili 

formunda olup
27

“ .Hicrân” mastarından bir isimdir / هِجْران“  ةهجر  / Hicret” kelimesi; 

'kavuşmak, avdet etmek' anlamındaki “ لوص  / Vasl” kelimesinin zıddıdır
28

 

Lügat anlamı bakımından hicret; "terk etmek,
29

 uzlete çekilmek,
30

 mevsimin 

en sıcak günlerinde gündüzün ortası,
31

 bir adamdan dostluk ve ülfeti kesmek,
32

 

hezeyan,
33

 başkasını bedenen, lisanen ve kalben terk etmek,
34

 karşılıklı olarak ilişkiyi 

kesmek,
35

 bir işi kesmek ve terkedip yapmaz olmak, bir mekândan başka bir mekâna 

göç etmek
36

 hanımından yüz çevirmek,
37

 nikâhlı eşinden oruçlu iken uzaklaşmak
38

 

ve çölden şehre göç etmek"
39

 anlamlarına gelmektedir. Bu zikrettiğimiz anlamlar, 

genel olarak "terk etmek" manasıyla aynı ilişki içindedirler. 

Sarf bakımından yirmiden fazla farklı türevi olan hicret kelimesinin, "terk 

etmek" manasına gelen veya bu manaya yakın olan kelime ve manaları şu şekildedir: 

“ رهج  / Hecr” kelimesi; "terk etmek, yüz çevirmek
"40

 anlamında kullanılır. 

Hadiste zikredildiği gibi “ه  جْ ر  ا  Kur’ân-ı Kerîm’i (Müşrikler) / و  لّي  سْ م  عون القرآن الّا

                                                 
27

 Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 14, s. 396. 
28

 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c. 5, s. 250. 
29

 Muhammed b. Yûsuf Ebû Hayyân el-Endelüsî, Tuhfetü’l-Erîb Bimâ fi’l-Kur’âni mine’l-Garîb, 

(Thk. Semîr el-Meczûb), Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 1983, s. 306. 
30

 Dâmegânî, Kâmûsü’l-Kur’ân, s. 471.  
31

 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 4, s. 292.  
32

 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 495.  
33

 İbn Fâris, Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga, c. 6, s. 34.  
34

 İsfahânî, el-Müfredât, s. 833. 
35

 Cevherî, es-Sıhâh-u Tâcü’l-Lüga, c. 2, s. 851.  
36

 Serdar Mutçalı, Arapça Türkçe Sözlük, Dağarcık Yay., İstanbul 1995, s. 935.   
37

 Dâmegânî, Kâmûsü’l-Kur’ân, s. 471. 
38

 Firuzâbâdî,  el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 495.  
39

 Vankulu Mehmed, Lügat-ı Vankûlî, c. 1, s. 480.  
40

 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 4, s. 292; İbn-i Faris, Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga, c. 6, s. 34; Ebu 

Hayyan, Tuhfetü’l-Erîb, s. 306; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 495; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 14, s. 

396.  



8 

 

 

 

dinlemediler ancak onu terkettiler.”
41

 İrilik ve yükseklik cihetiyle bir ağaç çok 

boylandığında "arzı terk etti"
42

 anlamında ( ار  جْ ه   جرةت الشب  ه  ذ   ) denir. Cevherî, “هجر / 

Hecr” kelimesini, "gündüzün en sıcak vakti için veya hezeyan ifade eden lafızlar için 

kullanılır"
43

 diye belirtmiştir. Zebîdî ise "oruçlu iken eşinden uzaklaşmak"
44

 diye 

açıklamıştır. Kur’ân-ı Kerîm’de ise “ا هْجُور  ا الْقرُْاٰن  م  ذُوا هٰذ  بِّ انَِّ ق وْمِي اتَّخ  سُولُ ي ا ر  ق ال  الرَّ  / و 

Peygamber, ‘Ey Rabbim! Kavmim şu Kur'ân'ı terkedilmiş bir şey haline getirdi’ 

dedi”
45

 bu âyette de terk manasına “مهجورا / Mehcûrâ” lafzı zikredilmektedir. 

 İhcâr” kelimesi de "terk etmek" anlamında kullanılır. Büyüyüp / اهجار“

serpilmiş bir gencin, çocukluk evresini terk etmesine “ الشباب حسنا ر  ج  هْ ا    / Genç, 

çocukluk evresini terkedip olgunluğa erdi” denir.
46

 Bir adamın edebi terk etmesinden 

dolayı istihza için “ رج  هْ ا   لانفُ بِ    / Edebi terk eden kimse (ağzı bozuk adam) ” 
47

 denir. 

“ جاره  / Hicâr” kelimesi; serkeşlik eden erkek develerin huysuzluklarından 

korunmak ve dişi develeri rahatsız etmemeleri için burunlarına geçirilen yular için 

kullanılır ve şöyle denir: “هجر البعير بالهجار / Erkek deve ip sebebiyle, (dişi develeri) 

terk etti.”
48

 

“ ةهاجر  ve جيره  / Hecîr ve hâcira” kelimeleri; genellikle sıcak yaz günlerinde, 

insanların sıcaklık sebebiyle yolculuklarını bırakıp yürümeyi terk ettiklerinde 

kullanılır.
49

 Cevherî ise "Sıcağın hararetinin çoğaldığı öğle ile ikindi arasındaki 

zaman
50

 için kullanılır" demiştir. Zebîdî ise "Öğle namazının diğer bir adıdır"
51

 

                                                 
41

 Ebü’l-Ferec İbnu’l-Cevzî, Garîbü’l-Hadîs, (Thk. Abdu’l-Mu‘tî Emîn Ka’acî), Dâru’l-Kütübi’l-

Ilmiyye, Beyrut 2004, c. 1, s. 202;  Zebîdî , Tâcü’l-Arûs, c. 14, s.396. 
42

 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 495; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 14, s. 399.   

 
43

Cevherî, es-Sıhâh-u Tâcü’l-Lüga, c. 2, s.851; Vankulu, Lügat-ı Vankûlî, c. 1, s. 480.   
44

 Zebîdî, a.g.e., c. 14, s. 397. 
45

 Furkân 25/30; (Bkz. Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru’l-Kebîr, c.3, s. 233); (Bkz. Ebû Mansûr el-

Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 10, s. 247.) 
46

 Mütercim Âsım Efendi, Okyanusu’l-Basît, c. 3, s. 2417. 
47

 Mütercim  Âsım Efendi, a.g.e., c. 3, s. 2417. 
48

 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 4, s. 293; İsfahânî, el-Müfredât, s. 834; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 495. 
49

 İsfahânî, a.g.e., s. 834. 
50

 Cevherî, es-Sıhâh-u Tâcü’l-Lüga, c. 2, s. 851; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c. 5, s. 254; Zebîdî, 

Tâcü’l-Arûs, c. 14, s. 410. 
51

 İbn Manzûr, a.g.e., c. 5, s. 254; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 14, s. 410. 



9 

 

 

 

diyerek şu hadîsi misal getirmiştir: “ضُ الشامْس لاى اله جير   حِين  ت دْح   Güneş (tam / كان يصُ 

tepeden)batıya meylettiği zaman (Peygamber) hecir (öğle) namazını kılardı.”
52

 

“ جاراهت  ve رتهاج  / Tehâcür ve ihticâr” kelimeleri; iki kişi birbirini kin ve 

düşmanlık duygusuyla terk ettiklerinde kullanılır ve “ رانهاج  ت  ران و ي  جِ ت  هْ ي   ماهُ   / Onlar 

birbirlerini terk ettiler”
53

 denir. 

 Mühâcera” kelimesi; yaşadığı ve sevdiği beldeyi dönmemek üzere / مهاجرة“

terk etmek manasına kullanılır.
54

 Şehirlileşmek maksadıyla çölü terk edip şehre 

yerleşmeyi ifade için kullanılmıştır.
55

 

“ رةجمه  / Mühcira” kelimesi; gösterişi ve uzunluğu vasıf haline gelmiş olan 

hurma ağacı
56

 için kullanılmıştır. 

“ رهج  ve جار اه  / İhcâr ve hücr” kelimeleri; çirkin ve galiz olduğundan dolayı 

terk edilmiş müstehcen lafızlar
57

 için kullanıldığı gibi; “ ةاهجور  / اهجيرى، هجيرى، 

İhcîriyyün, hiccîriyyün ve ühcûra” kelimeleri de “hücr” anlamında kullanılmıştır. 

Peygamber'in (sas) hadisinde bu kelime şu şekilde geçmektedir: “  بورِ القُ  ةِ يار  كم عن زِ هيتُ ن  و  

لّت قولوا هجُْرا    Sizi kabirleri ziyaret etmekten menetmiştim. Artık kabirlerinizi /  ف  زوروها و 

ziyaret edebilirsiniz ancak galiz )söz( söylemeyin.”
58

 Uykusunda ve hastalığında 

kendisinden geçip müstehcen ve galiz sözler sayıklayan kişilere; “ فى نومه و بفلان  رهج

جيرىو اه يرىمرضه هجرا و هج  / Adam uykusunda ve hastalığında (edebi) terk etti 

(ağzını bozdu)” denir.
59

 Müstehcen kelimeleri kasıtlı ve çokça kullananlara “ رمهج  / 

                                                 
52

 Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 14, s. 410; (Bkz. Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb en-Nesâî, es-Sünenü’l-

Kebîr, (Thk. Mektebü Tahkîku't-Türâsi'l-İslâmî) Bölüm. Kitâbü'l-Mevâkît, Hds No. 524, Dâru'l-

Ma'rife, Beyrut, c. 1, s. 284).  
53

 Cevherî, es-Sıhâh-u Tâcü’l-Lüga, c. 2, s.851; Mütercim Âsım Efendi, Okyanusu’l-Basît, c. 3, s. 

2417. 
54

 İsfahânî, el-Müfredât, s. 833; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c. 5, s. 251; Vankulu, Lügat-ı Vankûlî, c. 

1, s. 480.  
55

 İbn Manzûr, a.g.e., c. 5, s. 252.  
56

 Mütercim Âsım Efendi, a.g.e., c. 3, s. 2418.  
57

 İbn-i Faris,  Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga, c. 6, s. 35; Cevherî, a.g.e., c. 2, s.851; İsfahânî, a.g.e., s. 

833;  İbn Manzûr, a.g.e., c. 5, s. 253; Ebu Hayyan, Tuhfetü’l-Erîb, s. 306; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 495; Vankulu, a.g.e., c. 1, s. 480; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 14, s. 400.    
58

 İsfahânî, a.g.e., s. 833; (Bkz. Ahmed b. Hüseyin el-Beyhakî, es-Sünenü’l-Kebîr, Kitâbü’l-Cenâiz, 

Kabir Ziyareti Babı, Hds No. 7198, (Thk. Muhammed Abdu'l-Kâdir Attâ), Dâru'l-Kütübü'l-Ilmiyye, 

Beyrut 2003, c. 4, s. 129). 
59

 İbn Manzûr, a.g.e., c. 5, s. 253; Fîrûzâbâdî, a.g.e., s. 495; Zebîdî, a.g.e., c. 14, s. 401. 



10 

 

 

 

Mühcir” denir.
60

 Edebe uymayan terk edilmiş müstehcen lafızlara ise “ رمهج  / 

Mehcür” denir.
61

 

“ رتهاج  / Tehâcür” kelimesi; güneşin zeval vaktinde iken, insanların sıcaktan 

dolayı evlerine çekilip, ortalıkta hiç kimsenin kalmaması sebebiyle “insanlar 

birbirlerini terk ettiler”
62

 manasında kullanılır. 

“ جيرته  / Tehcîr” kelimesi; Hicaz lügatında bir işe erkenden yani ilk olarak 

başlamak anlamında kullanılır.
63

 Hadisi şerifte Hz. Peygamber şöyle buyurdu: “  مُ ل  عْ ي   وْ ل  

 Şâyet insanlar, cemaate erkenden varmanın fazîletini / النا اسُ  ما فى التا هْ جيرِ  لّ  سْ ت  ب  قوا اِ ليه

bilmiş olsalardı, birbirleriyle yarış ederlerdi.”
64

 

ىهجور “  / Hecûriyyün” kelimesi; uzun yaz günlerinde açlığın verdiği ıstırabı 

kesen öğle yemeği anlamında kullanılır.
65

 

H-c-r kökünden türeyen ve yukarıda aktardığımız bütün ifade ve kalıpların 

“terk etmek” ortak anlamı etrafında birleştiğini söylemek mümkündür. 

1.1.2. Terim Olarak Hicret 

Terim manası olarak hicret; "Küfür beldesi olan vatanını terk edip, İslâm 

beldesine göç etmek
"66

 yani Dârul Harb’i terk etmektir.
67

 İnancının selâmeti ve Allah 

Teâlâ’ya olan itaatini yerine getirmeye devam edebilmek için, daha huzurlu bir 

beldeye intikal etmektir.
68

 

İsfehânî’ye göre hicret lafzı; lügat olarak "Kişinin beden, dil ve kalp ile 

başkasından uzaklaşıp, onu terk etmesidir." Terim olarak ise "İnsanın şehveti, kötü 

                                                 
60

 El-İsfahânî, a.g.e., s. 834. 
61

 Vankulu, a.g.e., c. 1, s. 480. 
62

 Fîrûzâbâdî, a.g.e., s. 495; Zebîdî, a.g.e., c. 14, s.402.   
63

 İbn Manzûr, a.g.e., c. 5, s. 255; Mütercim Âsım Efendi, a.g.e., c. 3, s. 2419. 
64

 İbn Manzûr, a.g.e., c. 5, s. 255; Fîrûzâbâdî, a.g.e., s. 495; Zebîdî, a.g.e., c. 14, s.403. (Bkz.                                                                                                                                                                         

Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, Hadis No: 366, c. 2, s. 366).  
65

 Firuzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 496; Zebîdî,  Tâcü’l-Arûs, c. 14, s. 408. 
66

 Cürcânî, et-Ta‘rîfât, s.214.  
67

 Ebû Bekir İbnu’l-Arabî, Muhammed b. Abdullah, Ahkâmu’l-Kur’ân, (Thk. Muhammed Abdulkâdir 

Attâ), Daru’l-Kütübi’l-Ilmiyye, 3. bs., Beyrut 2003, c. 1, s. 101. 
68

 Dâmegânî, Kâmûsü’l-Kur’ân, s. 472.  



11 

 

 

 

ahlakı ve günah işlemeyi terk edip hayatından uzaklaştırmasıdır."
69

 İbn Manzûr göre 

hicret; lügat olarak "kavuşmanın zıddı" terim olarak ise "Dinin tasvip etmediği 

sohbet ve oturmayı kısaltmak, hevâ ve bid’at ehlini zâhir olan hatalarından Hakk’a 

dönmedikleri müddetçe onları terk etmektir."
70

 Firuzâbâdî’ye göre hicret lafzı; lügat 

olarak "Kişinin yaşadığı yerden başka bir yere çıkmasıdır veya başkasından dostluğu 

ve muhabbeti kesmesidir." Terim olarak ise "Kalbin ve dilin Allah’ı (cc) zikretmeyi 

terk etmesidir"
71

 diye tarif etmiştir. 

Tasavvufî bir terim olarak hicret; "Kalp kâbesini fethedip onu, hevâ ve gizli 

şirkten temizlemek için; kötülüğü emreden nefsi-emmâre makamından çıkıp Allah 

Teâlâ'ya doğru yapılan manevi yolculuktur" diye tarif edilmiştir.
72

 

Özelde ise hicret; Hz. Peygamber’in (sas) ve Mekkeli Müslümanların sırf 

Allah rızası için Mekke'den Medine’ye zorunlu olarak göç etmeleri hadisesidir.
73

 

Sonuç olarak; hicreti terim ve özel bağlamında zikrettikten sonra, "hicrette 

gaye ve maksat kime olmalı" ve "hakiki muhacir kimdir" cevaplarını âyet ve 

hadislerle zikretmeye çalışalım. 

“ ِ
ا الِ ى اللّاٰ نْ ي خْرُجْ مِنْ ب يْتهِ مُه  اجِر  م    و 

ة   ع  س  ا و  ثير  ا ك  م  اغ  ِ  ي جِ دْ فيِ الّْ رْضِ مُر 
بيلِ اللّاٰ نْ يهُ اجِرْ  في س  م  و 

سُولهِ ر  ا  و  فوُر  ُ غ 
ان  اللّاٰ ك  ِ  و 

ل ى اللّاٰ ق ع  ا جْرُهُ ع  وْتُ ف ق دْ و  حثمَُّ يدُْرِكْهُ الْم  ا۟ ر  يم   / Kim Allah yolunda hicret 

ederse, yeryüzünde gidecek çok yer de bulur, genişlik de. Kim Allah'a ve 

Peygamberine hicret etmek amacıyla evinden çıkar da sonra kendisine ölüm 

yetişirse, şüphesiz onun mükâfatı Allah'a düşer. Allah çok bağışlayıcıdır, çok 

merhamet edicidir.”
74

 Zemahşerî âyette geçen Allah’a ve Resûlüne hicreti 

tanımlarken; "Bir kimsenin dînî bir maksat ve gayeyle ilim talep etmek, haccetmek, 

cihat etmek veya daha itaatkâr, daha kanaatkâr ve daha zâhid olarak yaşabileceği bir 

                                                 
69

 İsfahânî, el-Müfredât, s. 833. 
70

 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c. 5, s. 250. 
71

 Firuzâbâdî, a.g.e., s. 495; Zebîdî, a.g.e., c. 14, s: 409. 
72

 Bursevî, Rûhu'l-Beyân, c. 1, s. 337.  
73

 Ahmet Önkal, a.g.m., c. 17, s. 458.  
74

 Nisâ 4/100. 



12 

 

 

 

beldeye firar etmesi ya da temiz rızık kazanmak için yapılan bütün hicretler, Allah’a 

ve Resûlüne yapılmış hicretten sayılır” şeklinde bir izahat yapmıştır.
75

  

Âyette zikredilen hicretin yapılış gayesini teyit eden bir hadîs-i şerifte, “ انِاما

 نْ م  ه و  سولِ ر   ى اللّ و  ل  ه اِ تُ ر  جْ هِ ه ف  سولِ ر   ى اللّ و  ل  ه اِ تُ ر  جْ هِ  تْ كان   نْ م  ى ف  و  ما ن   ئ  رِ مْ ا لِّ كُ ما لِ نا ات واِ يا النِّ بِ  مالُ عْ الّْ  

ليهاِ ر  ى ما هاج  ل  ه اِ تُ ر  جْ هِ ها ف  حُ كِ نْ ي   أة  ر  مْ اِ  وْ ها ا  بُ يصيُ يا نْ ى دُ ل  ه اِ تُ ر  جْ هِ  تْ كان    / Amellerin kıymeti ancak 

niyetlere göredir. Herkese niyet ettiği şeyin karşılığı vardır. Kimin hicreti, Allah’a ve 

Resûlüne ise o kimse, Allah’a ve Resûlüne hicret etmiştir. Kim de bir dünyalık veya 

bir kadınla nikâh yapmak niyetiyle hicret etmişse, o kimsenin hicreti de niyet ettiği 

şeyedir”
76

 buyuran Hz. Peygamber, yapılan hicret hangi sebebe dayanıyorsa, ancak 

onun karşılığının bulunacağını belirtmiştir.    

Hz. Peygamber, hadîs-i şerifinde muhaciri açıklarken; “ ُّر  ما ن ه ى الل نْ ه ج  ا لْمُهاجِرُ  م 

نْه ”Muhacir, Allah’ın yasakladığı şeyleri terk eden kimsedir / ع 
77

 şeklinde tarif etmek 

suretiyle hicretin sadece bir mekân değişikliği değil, olumsuzdan olumluya bir tutum 

ve davranış değişikliği olduğuna, muhacirin de aslında Allah'ın yasakladığı olumsuz 

davranışları terk eden kimse olduğuna dikkat çekmiştir.  

1.2. Hicret Lafzının Kur'ân-ı Kerim’de Kullanılışı 

Kur’ân-ı Kerîm’de hicret kelimesi, "hicret" formuyla geçmemekle beraber; 

17 sûrede, 27 âyette, 31 defa “هجر / Hecr” kökünden türemiş ‘mâzî, muzârî, masdar, 

ism-i fâil, ism-i mef’ûl ve emir kipi’ olmak üzere toplam 6 farklı formda
78

 

zikredilmektedir. Mekkî sûrelerde 8 yerde, Medenî sûrelerde 23 yerde;
79

 farklı 

formlarda zikredilmektedir. Fiil-i mâzî
80

 olarak 11 yerde,
 
fiil-i muzârî

81
 olarak 6 

yerde, masdar
82

 olarak 1 yerde, ism-i fâil
83

 olarak 8 yerde, ism-i mef’ûl
84

 olarak 1 

yerde ve emir
85

 olarak da 4 yerde zikredilmektedir. 

                                                 
75

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 248. 
76

 Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, c. 1, s. 1. 
77

 Zebîdî, a.g.e., Hadis no: 10, c. 1, s. 29. 
78

 Ahmet Sait Sıcak-Necmettin Çalışkan, “Kur’ân’da İhraç Kavramı Özelinde Göç Olgusu”, Kilis 7 

Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 5, sy. 9, Kilis 2018/2, s.487.   
79

 İlhami Güler-Ömer Özsoy, Konularına Göre Kur'ân, Fecr Yayınevi, Ankara 2011, s. 797. 
80

 Bakara 2/218; Âl-i İmrân 3/195; Enfâl 8/72, 74, 75; Tevbe 9/20; Nahl 16/41, 110; Hac, 22/58; 

Ahzâb 33/50; Haşr 59/9. 
81

 Nisâ 4/89, 97, 100; Enfâl 8/72, 72; Mü’minûn 23/67. 
82

 Müzzemmil, 73/10. 



13 

 

 

 

1.2.1. Kelime Manası Olarak Kullanılışı 

Kur’ân-ı Kerîm’de hicret lafzı; kelime manasıyla yedi âyette geçmekte olup 

bunun altısı Mekkî
86

, biri de Medenî
87

 sûrelerdedir. Hicretin kelime manasıyla 

geçtiği âyetler şöyledir: 

اجِعِ …“ ض  اهْجُرُوهنَُّ  فيِ الْم  هنَُّ ف عِظوُهنَُّ و  افوُن  نشُُوز  تي ت خ  الاٰ  Evlilik)…/…و 

yükümlülüklerini reddederek) başkaldırdıklarını gördüğünüz kadınlara öğüt verin, 

onları yataklarında yalnız bırakın…”
88

 Âyette geçen “  ”ve’hcürûhünne /  واهجروهن

kelimesine; serkeşliğinden korkulan kadınlarla cima yapmayı terk etmek,
89

 yatakta 

onlara sırt dönmek veya onlarla aynı yerde gecelemeyip yalnız bırakmak,
90

 onları 

evlerine bağlı hale getirmek
91

 ve onlarla konuşmayı kesmek
92

 manaları verilmiştir. 

ليِا ا“ اهْجُرْني م  نَّك  و  نْ اٰلهِ تي ي َٓا ابِْرٰهيمُُۚ ل ئنِْ ل مْ ت نْت هِ۟ لّ  رْجُم  اغِبٌ ا  نْت  ع   Ey‘ (Babası) / ق ال   ا ر 

İbrâhim! Sen benim ilâhlarımdan yüz mü çeviriyorsun? Eğer vazgeçmezsen, mutlaka 

seni taşa tutarım. Uzun bir süre benden uzaklaş!’ dedi.”
93

 Âyette zikredilen “ ىنواهجر  

/ ve’hcürnî” kelimesine; konuşmayı terk etmek, yanından uzaklaştırmak,
94

 ayrılmak, 

uzun müddet uzaklaşmak
95

 ve göze gözükmemek
96

” manaları verilmiştir. 

ا ت هْجُرُون  “ امِر  لَٰٓى ا عْق ابكُِمْ ت نْكِصُون َۙ ﴿66﴾ مُسْت كْبِرين  بهِ   س  ل يْكُمْ ف كُنْتمُْ ع  ان تْ اٰي اتي تتُْلٰى ع   / ق دْ ك 

Âyetlerim size okunurdu da siz buna karşılık büyüklük taslayarak arkanızı döner, 

geceleyin toplanıp hezeyanlar savururdunuz.”
97

 Âyette zikri geçen “تهجرون / 

                                                                                                                                          
83

 Nisâ 4/100; Tevbe 9/100, 117; Nûr 24/22; Ankebût 29/26; Ahzâb 33/6; Haşr 59/8, Mümtehine 

60/10. 
84

 Furkân, 25/30. 
85

 Nisâ 4/34; Meryem 19/46; Müzzemmil 73/10; Müddessir 74/5. 
86

 Meryem 19/46; Mü’minûn 23/67; Furkân 25/30; Ankebût 29/26; Müzzemmil 73/10; Müddessir 

74/5.   
87

 Nisâ 4/34. 
88

  Nisâ 4/34. 
89

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 1, s. 371. 
90

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 124.   
91

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 6, s. 707. 
92

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 10, s. 93.  
93

 Meryem 19/46.  
94

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 21, s. 229; Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 5, s. 337. 
95

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c.2, s. 630; Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 15, s. 552; 

Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el-Câmî‘ lî Ahkâmi’l-Kur’ân, (Thk. Abdullah b. Abdulmuhsîn et-

Türkî), Müessetü’r-Risâle, Beyrut 2006, c. 13, s. 458; Nâsıruddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer el-

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, Müessesetü Târîhi’l-Arabî, Beyrut 1418/1998, c. 4, s. 12.  
96

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 188. 
97

 Mü’minûn 23/66, 67. 



14 

 

 

 

Tehcürûn” kelimesine; ileri geri konuşmak, saçmalamak, ağzı bozmak,
98

 batıl söz,
99

 

şirk ve bühtanda bulunmak
100

 manaları verilmiştir. 

ا“ هْجُور  ا الْقرُْاٰن  م  ذُوا هٰذ  بِّ انَِّ ق وْمِي اتَّخ  سُولُ ي ا ر  ق ال  الرَّ  !Peygamber, ‘Ey Rabbim / و 

kavmim şu Kur'ân'ı terkedilmiş bir şey haline getirdi’ dedi.”
101

 Âyetteki “ امهجور  / 

Mehcuran” lafzına; iman etmeyi terk etmek, uzaklaşmak,
102

 Kur'ân'ın eskilerin 

masalları, sihir ve şiir olduğunu iddia etmek,
103

 yüz çevirmek ve onunla amel etmeyi 

terk etmek
104

 manalarıyla açıklanılmıştır. 

با ي  …“ ق ال  انِا ي مُه اجِرٌ  الِٰى ر   و 
ن  ل هُ لوُطٌٌۢ  Bunun üzerine Lût, ona (İbrâhim'e) iman / ف  اٰم 

etti. İbrâhim, ‘Ben, Rabbime (gitmemi emrettiği yere) hicret edeceğim’…”
105

 

Âyetteki “مهاجر / Muhâcir” lafzının tefsirinde Mukatil b. Süleyman “Ben Rabbim’e, 

onun rızasına gidiyorum”
106

 diye tefsir etmiştir. 

Aşağıda zikrettiğimiz âyette Peygamber’e karşı zaman geçtikçe müşriklerin 

şiddetlenmekte olan olumsuz davranışları karşısında, Peygamber'in takınacağı tavır 

öğretilmektedir. “  ميلا ا ج  اهْجُرْهمُْ  ه جْر  ا ي قوُلوُن  و  لٰى م  اصْبرِْ ع   Onların (müşriklerin) / و 

söylediklerine sabret ve onlardan güzellikle ayrıl.”
107

 Âyette geçen “واهجر / ve’hcür” 

ve “هجرا / Hecran” lafızları için Mâtürîdî bu âyeti "İlişkiyi güzel bir şekilde kes, 

onlar üzerine olan şefkatini terk etme, onların helâkı için beddua etme ve onların 

hidâyet bulmaları için de dua etmekten kaçınmamalısın"
108

 diye tefsir etmiştir. 

                                                 
98

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 642.  
99

 Ebu’l-Fidâ İmâdüddîn İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, (Thk. Heyet), Müessesetü Kurtuba, 1. 

bs., Kahire 2000, c. 10, s. 132.    
100

 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. es-Süyûtî, ed-Dürru’l-Mensûr fî’t-Tefsîri bi’l-Me’sûr, 

(Thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî), 1. bs., Kahire 2003, c. 10, s. 605. 
101

 Furkân 25/30. 
102

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 3, s. 233; Ebu’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. 

Mahmûd en-Nesefî, Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl, Darul Kelimetit-Tayyib, Beyrut 1998, c. 

2, s. 535.   
103

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 848; Beyzâvî, c. 4, s. 121; Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî eş-

Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, Dâru Tayyibe, Riyad 1994, c. 4, s. 98. 
104

 Muhyi’s-Sünne el-Ferrâ el-Begavî, Meâlimü’t-Tenzîl, Daru Tayyibe, Riyad 1988, c. 6, s. 82. 
105

 Ankebut 29/26.   
106

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 3, s. 380. 
107

 Müzzemmil 73/10. 
108

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 16, s. 207. 



15 

 

 

 

Kurtubî (ö. 657/1273) tefsirinde; "Onlara cevap vermek için taarruzda 

bulunmamak"
109

 diye tefsir etmiştir. 

جْز  ف اهْجُرْ “ الرُّ ثيِ اب ك  ف ط هِّرَْۙ ﴿4﴾ و  بِّرَْۙ ﴿3﴾ و  بَّك  ف  ك  ر   ﴿1﴾ قمُْ ف ا نْذِرَْۙ ﴿2﴾ و 
ثِّرَُۙ  Ey örtünüp / ي َٓا ا يُّه ا الْمُدَّ

bürünen (Peygamber!) Kalk da uyar. Rabbini yücelt. Nefsini arındır. Şirkten uzak 

dur.”
110

 Âyette zikredilen “فاهجر / Fe’hcür” lafzı emir formunda gelmiş olup 

tefsirlerde; putlardan kaçın, ma‘siyeti terket,
111

 kötü şeyleri ve günahı bırak
112

 

(günahsız oluşunu devam ettir), azaba götürecek amelleri işlemekten kaçın,
113

 

bâtınını temiz tut
114

 ve kalbinden dünya sevgisini at
115

 manaları verilmiştir.  

Yukarıda aktardığımız âyetlerde görüldüğü gibi, "hicret kelimesi" ilgili 

âyetlerde "terk etmek, gitmek, uzaklaşmak ve ayrılmak" gibi kelime anlamlarında 

kullanılmıştır. 

1.2.2. Terim Manası Olarak Kullanılışı 

Hicret lafzının; Kur’ân-ı Kerîm’de terim manasıyla zikrinin geçtiği yerler 

daha çok Medenî olan âyetlerdedir. Biz burada âyetlerin tamamını zikretmekten 

ziyade örnek kabilinden bazılarının zikriyle iktifa edeceğiz: 

“… بُّهمُْ ا ناي لّ َٓ اضُف ا اب  ل همُْ ر  ر  ا وْ انُْثٰىُۚ سْت ج  ك  امِل  مِنْكُمْ مِنْ ذ  ل  ع  م  ين  ب عْضُكُمْ مِنْ ب عْض ُۚ ف الَّذيعُ ع 

يِّ ـ اتهِِمْ  نْهمُْ س  نَّ ع  فِّر  كُ  قتُلِوُا لّ  ق ات لوُا و  بيلي و  اوُ۫ذُوا في س  اخُْرِجُوا مِنْ دِي ارِهِمْ و  رُوا و   Rableri onlara şu / ه اج 

karşılığı verdi: ‘Ben, erkek olsun, kadın olsun, sizden hiçbir çalışanın amelini zayi 

etmeyeceğim. Sizler birbirinizdensiniz. Hicret edenler, yurtlarından çıkarılanlar, 

yolumda eziyet görenler, savaşanlar ve öldürülenlerin de andolsun, günahlarını 

elbette örteceğim’…"
116

 Bu âyetin sebebi nuzûlü hakkında Zemahşerî tefsirinde: 

                                                 
109

 Kurtubî, el-Câmî‘ lî Ahkâmi’l-Kur’ân, c. 21, s. 334. 
110

 Müddessir 74/1, 2, 3, 4, 5. 
111

Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 4, s. 490; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6, s. 253; Ebû 

Muhammed İbn Atıyye el-Endelüsî, el-Muharraru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-Azîz, Dâru’l-Kütübi’l-

Ilmiyye, Beyrut 2001, c. 5, s. 393; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, c. 14, s. 178; Süyûtî, ed-

Dürru’l-Mensûr fî’t-Tefsîri bi’l-Me’sûr, c. 15, s. 64; Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, c. 5, s. 430. 
112

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 30, s. 193.  
113

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 23, s. 410. 
114

 Şehâbeddin Mahmûd el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabiyye, Beyrut 1985, c. 29, 

s. 119. 
115

 Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed es-Sa‘lebî, el-Keşf ve’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân, (Thk. İmâm 

Ebî Muhammed b. Âşûr), Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabiyye, Beyrut 2002, c. 10, s. 70.  
116

 Âl-i İmrân 3/195. 



16 

 

 

 

Ümmü Seleme (ra) (ö. 62/681) “Ya Rasûlâllah! Hz. Allah’ın hicret hususunda 

erkekleri zikredip kadınları anmadığını görüyorum” demesi üzerine içerisinde 

“ رواهاج  / Hâcerû;” yani "hicret edenler" lafzının zikredildiği bu âyetin nâzil olduğunu 

belirtmiştir.
117

 

“… ةُ ظ   لَٰٓئكِ  يهمُُ الْم 
فاٰ ف۪ين  فيِ الّْ رْضِ  ق الَُٓوا ا ل مْ ت كُنْ انَِّ الَّذ۪ين  ت و  ي ا نْفسُِهِمْ ق الوُا ف۪يم  كُنْتمُْ  ق الوُا كُنَّا مُسْت ضْع  المَِ۪ٓ

ة  ف تهُ اجِرُوا ف۪يه ا   اسِع  ِ و 
 Melekler onlara şöyle derler: ‘Ne durumdaydınız? (Niçin / ا رْضُ اللّاٰ

hicret etmediniz?)’ Onlar da, ‘Biz yeryüzünde zayıf ve güçsüz kimselerdik’ derler. 

Melekler, ‘Allah'ın arzı geniş değil miydi, oradan hicret etseydiniz ya!’ derler…”
118

 

Taberî, içerisinde “ روافتهاج  / Fetühâcirû” muzâri formundaki emir manasına gelen 

“hicret etseydiniz!” kelimesinin zikredildiği bu âyetin tefsirinde; ‘Mekke halkından 

bir kısım kimseler Müslüman oldular fakat Müslüman olduklarını da gizliyorlardı. 

Müşrikler, Bedir harbi için onları da beraberlerinde götürünce, onlardan bazıları 

harpte öldürüldüler. Bunun üzerine o, öldürülenler için gizliden iman etmiş 

Müslümanlardan oldukları, harp meydanına da zorla getirildiklerini söyleyenler oldu. 

Hz. Peygamber’e gelerek onlar için af dilemesini talep ettiler. Bunun üzerine bu 

âyetler nazil oldu’ diye beyan edilmiştir.
119

 

“… ِ ا الِ ى اللّاٰ نْ ي خْرُجْ مِنْ ب يْتهِ مُه  اجِر  م    و 
ة   ع  س  ا و  ثير  ا ك  م  اغ  ِ ي جِ دْ فيِ الّْ رْضِ مُر 

بيلِ اللّاٰ نْ يهُ اجِرْ  في س  م  و 

سُولهِ ر  ِ   و 
ل ى اللّاٰ ق ع  ا جْرُهُ ع  وْتُ ف ق دْ و  ثمَُّ يدُْرِكْهُ الْم   / Kim Allah yolunda hicret ederse, yeryüzünde 

gidecek çok yer de bulur, genişlik de. Kim Allah'a ve Peygamberine hicret etmek 

amacıyla evinden çıkar da sonra kendisine ölüm yetişirse, şüphesiz onun mükâfatı 

Allah'a düşer…”
120

 İçinde “امهاجر يهاجر،  / Yühâcir, mühâciran” kelimelerinin geçtiği 

bu âyetin sebebi nüzûlü hakkında şu rivâyet aktarılır: Mekke’de kalan Müslümanlara, 

hicret emrini bildiren âyet gelince Cündeb b. Damrâ (ö. 3/625) çocuklarına, “Beni 

hicret yolculuğuna çıkarın, çünkü ben müstaz‘aflardan değilim ve Medine’nin yolunu 

da biliyorum. Eğer ki hicret etmeden ölüm bana ulaşırsa, ben de o tehdit 

edilenlerden olurum” dedi. Ten‘îm denilen yere gelince, ağır hasta olan Cündeb vefat 

etti. Haberi Medine’ye ulaşınca; mü'minler ‘keşke Medine’de ölseydi mükâfatı daha 

                                                 
117

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 13, s. 322; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 1, s. 1175.  
118

 Nisâ 4/97. 
119

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 7, s. 381. 
120

 Nisâ 4/100. 



17 

 

 

 

fazla olurdu’ dediler. Müşrikler de 'adam umduğuna ulaşamadı' diye gülüşmüşlerdi. 

Bunun üzerine bu âyet nâzil oldu.
121

 

 “… ِِۖ
بيلِ اللّاٰ الْمُه اجِرين   في س  اكين  و  س  الْم  وا اوُ۟ليِ الْقرُْبٰى و 

ةِ ا نْ يؤُْتَُٓ السَّع  لّ  ي أتْ لِ اوُ۟لوُا الْف ضْلِ مِنْكُمْ و   / و 

İçinizden varlık ve servet sahibi kimseler yakınlarına, düşkünlere ve Allah yolunda 

hicret edenlere (kendi mallarından bir şey) vermeyeceklerine yemin etmesinler...”
122

 

Âyette zikri geçen “والمهاجرين / ve’l-mühâcirîn” yani "muhacirler" lafzıyla kast edilen 

kişinin; Bedir harbine katılmış muhacirlerden, Hz. Ebu Bekir’in akrabası Mistâh b. 

Üsâse (ö. 34/654) olmakla beraber bütün muhacirleri de içine aldığı rivâyet 

edilmiştir.
123

 

ي نْصُرُون  …“ رِضْو  ان ا و  ِ و 
الهِِمْ ي بْت غُون  ف ضْلا  مِن  اللّاٰ ا مْو  اءِ الْمُه اجِرين   الَّذ۪ين  اخُْرِجُوا مِنْ دِي ارِهِمْ و  للِْفقُ ر َٓ

سُول هُ   ر    و 
 Bu mallar özellikle, Allah'tan bir lütuf ve hoşnudluk ararken ve Allah'ın / اللّاٰ

dinine ve peygamberine yardım ederken yurtlarından ve mallarından uzaklaştırılan 

fakir muhacirlerindir…”
124

 Âyetin zikrinde geçen “المهاجرين / el-muhâcirîn” yani 

"muhacirler" lafzı; dünyalık bütün varını bırakıp, fakir kalmayı göze alarak Allah 

rızası için Mekke’den Medine’ye hicret etmiş olan mü’minlerdir.
125

 

ات   ف امْت  حِنوُهنَُّ  …“ كُمُ الْمُؤْمِن اتُ مُه اجِر  اء  ا ج َٓ نَُٓوا اذِ   Ey iman edenler! Mü'min / ي َٓا ا يُّه ا الَّذين  اٰم 

kadınlar muhacir olarak size geldiklerinde, onları imtihan edin…”
126

 Âyette 

zikredilen “مهاجرات / Mühâcirât” yani "hicret etmiş kadınlar" lafzından murat; 

müşrik olan ailelerini Mekke’de bırakıp iman etmiş oldukları halde Allah rızası için 

Medine’ye hicret etmiş olan kadınlardır.
127

 

Sonuç olarak; yukarıda zikrettiğimiz âyetlerde geçtiği gibi, hicret kelimesinin 

terim anlamında kullanılması, daha çok medenî sûrelerde olmuştur. 

 

                                                 
121

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 1, s. 402; Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 7, s. 403; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2; s. 140; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 11; s. 14. 
122

 Nûr 24/22. 
123

  Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 3, s. 193; Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 10, s. 123; 

İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, c. 6, s. 31; Begavî, Meâlimü’t-Tenzîl, c. 6, s. 26; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, c. 4, s. 102.  
124

 Haşr 59/8. 
125

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 15, s. 72; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 29; s. 287. 
126

 Mümtehine 60/10. 
127

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6; s. 95. 



18 

 

 

 

1.3. Kur'ân-ı Kerim’de Hicretle İlgili Çevre Lafızlar 

"Merkeze" alınan bir kelime ile aralarında anlam ilişkisi bulunan kelimeler 

için "çevre lafız" tabirini kullanmayı tercih edeceğiz. "Terk etmek, göç etmek" 

anlamlarına gelen "hicret" merkez kelimesi, hoşa gitmese de kişinin iradesi ile 

yaptığı terk etme eylemidir. Ancak aşağıda tesbit etmeye çalıştığımız "çevre lafızlar" 

ise daha çok zorlanarak kişinin iradesinin dışında yapılmış birer terk eylemidir. 

1.3.1. “İhrâc / إخراج” 

 İhrâc kelimesi; kök olarak “خرج، يخرج، خروجا / Harace, yahrucü, hurûc” 

lafzından türemiştir. Lügatta; "bulunduğu yerden çıkmak, ücret, arazi vergisi ve 

kıyâmet günü" manalarına
128

 gelmektedir. “إخراج / İhrâc” lafzı; Kur’ân'da 11 ayrı 

formda, 157 âyette 182 defa zikredilmektedir. Sülâsî fiil formunda 53 defa tekrar 

edilirken, if’âl vezni formunda ise 99 defa zikredilmektedir
129

. İf’âl babı vezninde 

gelen “إخراج / İhrâc” kelimesinin formu ile sülâsî fiilin emir kipi olan “اخرج / Ühruc” 

formunda gelen lafızlar ekseriyetle; vatanından zorlanarak çıkmak veya çıkar(ıl)mak 

manasında
130

 kullanılmaktadır. 

Şimdi vatandan zorla çıkar(ıl)mak anlamındaki ihrâc kelimesinin; Kur’ân-ı 

Kerîm’de zikredildiği âyetler den bir kısmını inceleyeceğiz. 

يِّ ـ اتهِِمْ …“ نْهمُْ س  نَّ  ع  فِّر  كُ  قتُلِوُا لّ  ق ات لوُا و  بيلي و  اوُ۫ذُوا في س  اخُْرِجُوا مِنْ دِي ارِهِمْ و  رُوا و  ذين  ه اج 
ف الَّ

…/…Hicret edenler, yurtlarından çıkarılanlar, yolumda eziyet görenler, savaşanlar 

ve öldürülenlerin de andolsun, günahlarını elbette örteceğim…”
131

 Âyette zikredilen 

“ جواواخر  / ve ühricû” kelimesi; "çıkarılanlar" manasına olup âyette hicret lafzıyla 

beraber zikredilmiştir. Kâfirler tarafından, yurtlarından zorlanarak çıkarılan 

mü’minler manasınadır.
132

 

                                                 
128

 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 1, s. 396; İsfahânî, el-Müfredât, s. 278; Mütercim Âsım Efendi, 

Okyanusu’l-Basît, c. 1, s. 943 
129

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres li-elfâzı’l-Kur’ân-i’l-Kerîm, Çağrı yay., 

İstanbul 1990, s. 227. 
130

 İsfahânî, el-Müfredât, s. 278. 
131

 Âl-i İmrân 3/195. 
132

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 6, s. 322; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 9; s. 156. 



19 

 

 

 

ك  مِنْ ق رْي تنِ َٓا…“ ع  نوُا م  الَّذين  اٰم  يْبُ و  نَّك   ي ا شُع  ُ الَّذين  اسْت كْب رُوا مِنْ ق وْمِه ل نخُْرِج  لا   Şuayb'ın / ق ال  الْم 

kavminden büyüklük taslayan ileri gelenler dediler ki: ‘Ey Şuayb! Andolsun, ya 

kesinlikle bizim dinimize dönersiniz ya da mutlaka seni ve seninle birlikte inananları 

memleketimizden çıkarırız’..."
133

 Âyette zikredilen “لنخرجنك / Le-nuhricenneke” lafzı; 

"elbette seni çıkaracağız" manasınadır. Burada müşriklerin, kendileriyle beraber 

bulunan ve sonradan iman etmiş olan mü’minleri ve Hz. Şuayb’i yurtlarından 

çıkarmak ile ilgili bir tehdit vardır.
134

 

Aşağıdaki âyette zikredeceğimiz hicret; Allah ve Resûlü için olmayıp, sadece 

Allah ve Resûlüne düşmanlık yapmak maksadıyla çıkılan "karşı hicretten" bahseden 

bir âyettir. 

“…  ِ
بيلِ اللّاٰ نْ س  ون  ع  ي صُدُّ رِئ َٓاء   النَّاسِ و  ا و  جُوا مِنْ دِي ارِهِمْ ب ط ر  ر  الَّذين  خ  لّ  ت كُونوُا ك   Şımarıp / و 

böbürlenmek, insanlara gösteriş yapmak ve (halkı) Allah yolundan alıkoymak için 

yurtlarından çıkanlar (Mekke müşrikleri) gibi olmayın…”
135

 Bu âyette zikredilen 

“ جواخر  / Haracû” lafzı; "çıktılar" manasına gelmektedir. Mekke’den Bedir’e doğru, 

mü’minlerle savaşmak için çıkan müşriklerden bahsetmektedir.
136

 Müşriklerin, 

İslâm'ı yok etmek için yaptıkları "karşı hicreti" açıklamaktadır. 

Konumuza yakınlığı sebebiyle yukarıda zikrettiğimiz âyetlerde de görüldüğü 

gibi “إخراج / İhrâc” lafzı; 'çıkmak veya çıkar(ıl)mak' anlamında kullanılmıştır. 

1.3.2.“Firâr / فرار”  

Firâr kelimesi; “فرارا ، ، يفرِا  ,Ferra, yefirru, firâr” kökünden türemiş olup / فرا

"büyükbaş hayvanların yaşını bilmek için dişlerine bakmak, korktuğu şeyden ürküp 

kaçmak, sığınmak ve kurtulmak için kaçmak, sıvışmak" manalarına
137

 gelmektedir. 

Firâr” lafzı; Kur’ân-ı Kerîm’de on âyette, onbir defa / فرار“
138

 farklı formlarda
139

 

zikredilmektedir. Bu âyetlerde kullanılan firâr lafzı; genellikle Kur’ân'da ölümden 

                                                 
133

 A‘raf 7/88. 
134

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2; s. 474; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, c. 6, s. 350. 
135

 Enfâl 8/47. 
136

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 2, s. 119. 
137

 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 3, s. 311; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 13, s. 311; Vankulu, Lügat-ı 

Vankûlî, c. 1, s. 878; Mütercim Âsım Efendi, Okyanusu’l-Basît, c. 3, s. 136/2250.  
138

 Kehf 18/18; Şuarâ 26/21; Ahzâb 33/13,16; Zâriyât 51/50; Cum‘a 62/8; Nûh 71/6; Müddessir 74/51; 

Kıyâme 75/10; Abese 80/34.  
139

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 514. 



20 

 

 

 

kaçmak,
140

 imandan kaçmak
141

 veya (kıyamet günü) kaçacak yer
142

 anlamında terim 

manalarıyla kullanılmıştır. Ancak aşağıda zikredeceğimiz âyet ise bizim konumuz 

olan hicret lafzına yakın olarak zahirî manasında kullanılmıştır. 

ا خِفْتكُُمْ …“ رْتُ  مِنْكُمْ ل مَّ الا ين   ﴿22﴾ ف ف ر  ا ن ا۟ مِن  الضََّٓ ا و  لْتهُ َٓ ا اذِ   Mûsâ şöyle dedi: 'Ben / ق ال  ف ع 

onu, o vakit kendimi kaybetmiş bir halde iken (istemeyerek) yaptım. Sizden 

korktuğum için de hemen aranızdan kaçtım'…”
143

 Âyette ki; “ فررتف  / Feferartü” lafzı 

"hemen kaçtım, terk ettim" manasınadır. Bilindiği gibi Hz. Mûsâ tokat atarak 

istemeden bir kıptiyi öldürmüş ve bunun neticesinde kendisinin de askerler 

tarafından öldürülmek için arandığını öğrenince; korkup Mısır diyarını terk etmiş ve 

Hz. Şuayb'in yaşadığı beldeye kaçmıştır.
144

 

1.3.3. “İsrâ' / إسراء” 

İsrâ kelimesi; kök olarak “   س رى، و مسرى، و سرية، و سراية\ى، يسرى، سُرىرس  / Serâ, 

yesrî, sürâ/serâ, ve mesrâ, ve seryet, ve sirâyet” lafızlarından türemiştir. İsrâ 

kelimesi, "geceleyin yapılan yolculuk veya ağaç köklerinin toprak altında sürüyüp 

uzaması" manalarına
145

 gelmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’de yedi âyette zikredilmektedir. 

Bu âyetler, altı yerde if’âl
146

 formunda, bir yerde de sülâsî
147

 formdadır. Biz bu 

âyetlerden Hz. Lût, Hz. Muhammed ve Hz. Mûsâ için olan kısmını zikredeceğiz. 

Kur'ân'da azap emri ile gelen melekler Hz. Lût'a şöyle hitap ettiler: "… ق الوُا ي ا

دٌ  لّ  ي لْت فتِْ مِنْكُمْ ا ح  وا الِ يْك  ف ا سْرِ  باِ هْلكِ  بقِطِْع  مِن  الَّيْلِ و 
بِّك  ل نْ ي صِلَُٓ  :Konukları şöyle dedi / لوُطُ انَِّا رُسُلُ ر 

'Ey Lût! Biz Rabbinin elçileriyiz. Onlar sana asla ulaşamayacaklar. Geceleyin bir 

vakitte aileni al götür. İçinizden hiç kimse ardına bakmasın'…"
148

 Bu âyette 

zikredilen “فأسر / Feesri” lafzı; "gece terk etmek" manasınadır. Âyet; Hz. Lût’a 

                                                 
140

 Bkz. Ahzâb 33/16; Cum'a 62/8. 
141

 Bkz. Nûh 71/6. 
142

 Bkz. Kıyâme 75/10. 
143

 Şuarâ 26/20, 21. 
144

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 17, s. 559.  
145

 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 3, s. 320; Cevherî, Tâcü’l-Lüga, c. 6, s. 2376; İsfahânî, el-

Müfredât, s. 409; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c. 14, s. 377; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 38, s. 261; 

Mütercim Âsım Efendi, Okyanusu’l-Basît, c. 6, s. 770/5796; Hasîrîzâde Elif Efendi, en-Nûru’l-

Furkân, c. 1, s. 101. 
146

 Hûd 11/81; Hicr 15/65; İsrâ 17/1; Tâhâ 20/77; Şuarâ 26/52; Duhân 44/23. 
147

 Fecr 89/4; (Bkz. Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 350) 
148

 Hûd 11/81.  



21 

 

 

 

üzerlerine helak yazılmış olan kavmini geceleyin yürüyerek terk et manasına bir 

emirdir.
149

 

وْل هُ …“ كْن ا ح  ا الَّذي ب ار  سْجِدِ الّْ قْص  امِ الِ  ى المْ  ر  سْجِدِ الْح  بْدِه ل يْلا  مِن  الْم  ان  الَّذَٓ ي ا سْرٰى بعِ   / سُبْح 

Kulunu (Muhammed'i) bir gece Mescid-i Haram'dan çevresini bereketlendirdiğimiz 

Mescid-i Aksa'ya götüren Allah'ın şanı yücedir…”
150

 Bu âyetteki “ ىرسأ  / Esrâ” lafzı; 

"gecenin bir anında yürütmek" manasınadır. Hz. Peygamber’in gecenin kısa bir 

anında yürütülmesidir diye tefsir edilmiştir.
151

 

ى ا نْ ا سْرِ  بعِِب ادي…" يْن َٓا الِٰى مُوسَٰٓ ل ق دْ ا وْح   (Firavun'un imana yanaşmaması üzerine) / و 

Mûsâ'ya, 'Kullarımı (İsrailoğulları'nı) geceleyin (Mısır'dan) yürütüp çıkar'…"
152

 Bu 

âyetteki “ سرأن أ  / En esri” lafzı; "geceleyin yürümek" manasına isimdir. Burada Hz. 

Mûsâ'ya, Firavun'un zulmünden kurtulmaları için; İsrailoğulları'nı Mısır'dan gece 

gizlice çıkarmasının vahyedildiğinden bahsedilmektedir.
153

 

1.3.4. “Hatf / خطف” 

Hatf kelimesi; iki farklı sarf kökünden gelmektedir: “ خط ف، )خطِف، يخط ف 

خطف ( يخطِف  / Hatıfe, yahtafü (hatafe, yahtıfü), hatf” köklerinden
154

 türemiş olan bu 

lafız, "kapıp kaçmak, söz çalmak, gayb haberlerini kapmak ve kaçırmak" 

manalarına
155

 gelmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’de altı âyette,
156

 yedi defa 

zikredilmektedir. Biz aşağıda zikrettiğimiz üç âyeti, lafız bakımından konumuza daha 

yakın bulduk. 

Müslümanlara; Mekke'de iken hangi korkular içinde bulundukları şöyle 

hatırlatılıyor: "…طَّف كُمُ  النَّاس افوُن  ا نْ ي ت خ  فوُن  فيِ الّْ رْضِ ت خ  وا اذِْ ا نْتمُْ ق ليلٌ مُسْت ضْع  اذْكُرَُٓ  O vakti / و 

hatırlayın ki siz yeryüzünde güçsüz ve zayıf idiniz. İnsanların sizi kapıp 

götürmesinden korkuyordunuz...”
157

 Âyette zikredilen "ان يتخطفكم / En 

yetehattafeküm” lafzı; "kaçırılmak" manasına gelmektedir. Hicretten önce 

                                                 
149

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 12, s. 519.  
150

 İsrâ 17/01.  
151

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3; s. 492. 
152

 Tâhâ 20/77. 
153

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 22; s. 99. 
154

 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c. 9, s. 75.  
155

 İsfahânî, el-Müfredât, s. 286; Hasîrîzâde Elif Efendi, en-Nûru’l-Furkân, c. 1, s. 386.  
156

 Bakara 2/20; Enfâl 8/26; Hac 22/31; Kasas 28/57; Ankebût 29/67; Sâffât 37/10. 
157

 Enfâl 8/26. 



22 

 

 

 

Müslümanlar az ve zayıf olduklarından dolayı müşrik Arapların, kendilerini kaçırıp 

esir etmelerinden veya zarar vermelerinden korktukları için yaşadıkları o duygu 

kendilerine hatırlatılmaktadır.
158

 

İman ettikleri takdirde başlarına bir takım sıkıntılar gelmesinden korkan 

kimseler, Hz. Peygamber'e gelerek şöyle dediler: “… ْطَّفْ مِن ك  نتُ خ  ع  وا انِْ ن تَّبعِِ الْهدُٰى م 
ق الَُٓ و 

 Onlar, ‘Sizinle beraber doğru yolu tutarsak, kendi yurdumuzdan koparılıp / ا رْضِن ا  

çıkarılırız’ dediler…”
159

 Âyette zikredilen “نتخطف / Nütehattaf” lafzı için tefsir 

âlimleri, "sürgün edilip çıkarılma" manası vermişlerdir. Mekke’de Harem ehlinden 

bazı kimseler Peygamber’e (sas) gelerek; "senin doğru kimse olduğuna inanıyoruz 

ancak müşriklerin bizi sürgün etmelerinden, bize zarar vermelerinden veya bizi sürüp 

çıkarmalarından korkuyoruz" dediler.
160

 

Harem bölgesinde yaşayan Mekkelilere verilen nimetler şöyle hatırlatılıyor: 

وْلهِِمْ  …" طَّفُ  النَّاسُ مِنْ ح  يتُ خ  ا اٰمِن ا و  م  ر  لْن ا ح  ع  ل مْ ي ر  وْا ا نَّا ج   Çevrelerindeki insanlar kapılıp / ا و 

götürülürken, bizim, onların yurtlarını saygın ve güvenlikli bir yer kıldığımızı 

görmediler mi?..."
161

 Bu âyette zikredilen "و يتخطف / ve yütehattafü" kelimesi, "can 

ve mal emniyeti olmamak, mallarının yağmalanmasıyla beraber yurtlarından sürgün 

edilip atılmak" manalarına gelmektedir. Zemahşerî tefsirinde bu âyeti şöyle 

açıklamaktadır: "Mekke dışında yaşayan Arap toplulukları, birbirleriyle hep bir 

mücadele içinde idiler. Birbirlerine her türlü zulmü yapıyorlar, mallarını talan 

ediyorlar ve güçlü olanlar ise zayıf olanları yaşadıkları topraklardan sürgün ediyordu. 

Mekke halkı ise diğer Araplara göre azınlık olmalarına karşın; Allah'ın bir lütfu 

olarak, esenlik içinde yaşadıkları ve ticaretlerinde hiçbir güçlükle karşılaşmadıkları 

kendilerine hatırlatılmakta ve şirk üzere olduklarından dolayı kınanmaktadırlar.
"162

 

 

 

                                                 
158

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 11, s. 296; Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 6, s. 198; Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, c. 12; s. 199.  
159

 Kasas 28/57. 
160

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4; s. 515; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, c. 10, s. 474; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, c. 4, s. 180 
161

 Ankebût 29/67. 
162

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4; s. 561. 



23 

 

 

 

1.3.5. “İstifzâz / استفزاز” 

İstifzâz kelimesi; asılda “ زف   ز   / Fezeze” kökünden türemiş olup, “ا ، فزا ، يفزِا  / فزا

Fezze, yefizzü, fezz” bâbından gelir. "Tek başına kalmak, şaşırtmak, ineğin yavrusu, 

rahatsız etmek ve korkutarak yerinden çıkarmak" manalarına
163

 gelmektedir. Kur’ân-

ı Kerîm’de istif’âl vezni formunda gelen bu lafız, üç âyette
164

 zikredilmektedir. 

Biz; konumuza uygun olmaları sebebiyle Hz. Peygamber'in ve Hz. Mûsâ'nın 

yurtlarından sürgün edilmelerinden bahseden iki âyeti zikredeceğiz. 

Hz. Muhammed'in sürülmek istendiğini ifade eden âyet şöyledir: “… ادُوا انِْ ك  و 

ون ك   مِن   الّْ رْضِ ليِخُْرِجُوك  مِنْه ا  Seni o yerden (Mekke'den) sürüp çıkarmak için / ل ي سْت فزُِّ

neredeyse seni sıkıştıracaklardı…”
165

 Âyette zikri geçen “ل يستفزونك / Le 

yestefizzûneke” lafzı, "zorlamak" manasına kullanılmıştır. Mekke müşrikleri, Hz. 

Peygamber’i isteğinin dışında çıkarmak ve sürgün etmek gibi bir sıkıntı ve 

rahatsızlık verdikleri beyan ediliyor.
166

 

Hz. Mûsâ'nın ve İsrâiloğulları'nın sürgün edilmek istendiğini ifade âyet 

şöyledir:“… ِهمُْ مِن  الّْ رْض اد  ا نْ ي سْت فزَِّ  Bunun üzerine (Firavun) (işkence etmek ve / ف ا ر 

öldürmek suretiyle) o yerden onların kökünü kazımak istedi…”
167

 Âyetteki “ فزهمتان يس  

/ En yestefizzehüm” lafzı, "sürüp çıkarmak" manasına olup; Firavun'un, Hz. Mûsâ ve 

kavmi İsrâiloğulları'nı çöle sürgün ederek öldürmek ve yok etmek istediği beyan 

ediliyor.
168

 

1.3.6. “Haşr / حشر” 

Haşr kelimesi; “ يحشِر، حشرا/حش ر، يحشُر  / Haşera, yahşüru-yahşiru, haşr” 

kökünden türemiş olup "kıtlık sebebiyle bütün malların telef olması, insan ya da 

kuşların toplanıp bir araya gelmesi, harp yoluyla bir topluluğu yerinden çıkarıp 

                                                 
163

 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 3, s. 320; İsfahânî, el-Müfredât, s. 635; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, c. 5, s. 391; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, c. 15, s. 270; Mütercim Âsım Efendi, Okyanusu’l-Basît, c. 3, s. 

401/2515.   
164

 İsrâ 17/64,76,103; (Bkz. Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 518). 
165

 İsrâ 17/76. 
166

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3; s. 540; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 21; s. 24.   
167

 İsrâ 17/103. 
168

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3; s. 558; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 21; s. 67.   



24 

 

 

 

sürmek, yeniden dirilme günü ve küçük olup yerde gezinen mahlukât" manalarına
169

 

gelmektedir. “حشر / Haşr” lafzı; Kur’ân-ı Kerim’de 43 âyette zikredilmektedir.
170

 Bu 

âyetlerdeki farklı formlarda zikredilen haşr lafzı; Kur'ân'da ekseriyetle mecaz 

anlamında "huzurda toplanmak,
171

 mahşerde bir araya toplanmak,
172

 kıyamet 

günü,
173

 ve yeniden diriltilmek"
174

  manalarına kullanılmış olup, aşağıda zikrettiğimiz 

bir âyeti konumuza daha uygun bulduk.  

شْرِ  …“ لِ الْح  ف رُوا مِنْ ا هْلِ الْكِت ابِ مِنْ دِي ارِهِمْ لِّ وَّ ج  الَّذ۪ين  ك   O, kitap ehlinden / هوُ  الَّذَٓ ي ا خْر 

inkar edenleri ilk toplu sürgünde yurtlarından çıkarandır…” Bu âyette zikredilen 

 el-haşr” lafzı; "sürgün" manasına olup, âyetin tefsirinde Medine’de ikamet / الحشر“

eden Nadiroğulları’nın Müslümanlara karşı, tarafsız kalma yeminlerini bozdukları 

için Hz. Peygamber tarafından yaşadıkları kaleden çıkartılıp sürgün edildikleri beyan 

ediliyor.
175

 

1.3.7. “Celâ’  / جلاء” 

Celâ’ kelimesi; “ وجل  / Celâ” kökünden türemiş olup "açıkta olanı keşfetmek, 

açmak veya bir topluluğu yerinden etmek" manalarına
176

 gelmektedir. Bu formda 

gelen lafızlar, Kur’ân-ı Kerîm’de beş âyette
177

 zikredilmektedir. Bu âyetlerde 

zikredilen “جلو / Celâ” kökünden türemiş olan lafızlar; genellikle mecaz anlamlarıyla 

"tecelli etmek,
178

 ve açığa çıkmak"
179

 manalarında kullanılmış olup; konumuza yakın 

olarak sadece “اخراج / İhrâc” lafzı manasına gelen, aşağıdaki bir âyeti tesbit 

edebildik. 

                                                 
169

 İsfahânî, el-Müfredât, s. 237; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c. 4, s. 190; Vankulu, Lügat-ı Vankûlî, c. 

1, s. 728; Mütercim Âsım Efendi, Okyanusu’l-Basît, c. 2, s. 784/1866.  
170

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 205. 
171

 Bkz. Bakara 2/203. 
172

 Bkz. Yunus 10/28,45. 
173

 Bkz. Hicr 15/25. 
174

 Bkz. İsrâ 17/97. 
175

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6; s. 73. 
176

 İsfahânî, el-Müfredât, s. 200; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c.14, s. 200; Mütercim Âsım Efendi, 

Okyanusu’l-Basît, c. 6, s. 659/5685.    
177

 A’râf 7/143,187; Haşr 59/3; Şems 91/3; Leyl 92/2. 
178

 Bkz. A'râf 7/143 
179

 Bkz. Şems 91/3; Leyl 92/2.   



25 

 

 

 

نْي ا  …“ ب همُْ فيِ الدُّ ذَّ ء   ل ع  لا َٓ ل يْهِمُ الْج  ُ ع 
ت ب  اللّاٰ ل وْلّ َٓ ا نْ ك   Eğer Allah, onlar hakkında / و 

sürülmeye hükmetmemiş olsaydı, muhakkak kendilerine dünyada azap edecekti…”
180

 

Bu âyette ki “الجلاء / Celâ’ ” lafzı, "bir yerden çıkarılıp başka bir yere gönderilmek 

yani sürgün edilmek" manasına
181

 yorumlanmıştır. 

1.3.8. “Hübût / هبوط” 

Hübût kelimesi; “ يهبطِ، هبوطاهب ط،   / Hebeta, yehbitu, hübût” kökünden 

türemiştir. Lügat manası olarak; "aşağıya inmek, kovulmak, satılan bir eşyanın 

kıymetini indirmek veya bir beldeye girmek ya da o beldeden çıkmak" manalarına
182

 

gelmektedir. Bu lafız; yedi âyette
183

 emir formunda zikredilmekte olup, bir âyette ise 

muzâri formunda
184

 zikredilmektedir.
185

 

Hübût kelimesinin içinde zikredildiği âyetlerden bazılarını; "Hz. Mûsâ'nın 

cevabını, İblis'in kovulmasını, Hz. Âdem ve Havvâ'nın yeryüzüne indirilmelerini ve 

Hz. Nûh'un ve beraberindekilerin tufandan kurtarılmalarını" aşağıda zikredeceğiz. 

İsrâiloğulları'nın talebine, Hz. Mûsâ'nın verdiği cevabı ifade eden âyet 

şöyledir: “…  ُْا لْتم ا س  ا ف انَِّ ل كُمْ م  يْرٌ  اهِبْطِوُا مِصْر   O da… / …ق ال  ا ت سْت بْدِلوُن  الَّذي هوُ  ا دْنٰى باِلَّذي هوُ  خ 

size, 'İyi olanı düşük olanla değiştirmek mi istiyorsunuz? Öyle ise inin şehre! 

İstedikleriniz orada var' demişti…”
186

Âyette zikri geçen “اهبطوا / İhbitû” lafzının 

 Üdhulû” manasına gelmektedir. İsrâiloğulları çölde kaldıkları zaman içinde / ادخلوا“

Allah’ın (cc) ikramı olarak yediklerinden başka bakliyat türü şeyler yemeyi talep 

ettiler. Bu isteklerinden dolayı şehre inmeleri emredilmiştir.
187

 

Allah Teâlâ'nın rahmetinden İblis'in kovulduğunu ifade eden âyet şöyledir: 

بَّر  فيه ا…“ ا ي كُونُ ل ك  ا نْ ت ت ك   Allah, 'şimdi in aşağı oradan. Çünkü senin / قال ف اهْبطِْ  مِنْه ا ف م 

                                                 
180

 Haşr 59/3.  
181

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6; s. 75; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 29, s. 283; İbn Kesîr, Tefsîru’l-

Kur’âni’l-Azîm, c. 13, s. 476.   
182

Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 4, s. 286;  İsfahânî, el-Müfredât, s. 832; Mütercim Âsım Efendi, 

Okyanusu’l-Basît, c. 4, s. 159/3227; Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Imâd el Karâfî, et-Tibyân fî 

Tefsîri Garîbi’l-Kur’ân, (Thk. Dâhî Abdülbâkî Muhammed), Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, Kahire 2003, s. 

68.   
183

 Bakara 2/36,38,61; A‘râf 7/13,24; Hûd 11/48; Tâhâ 20/123.  
184

 Bakara 2/74. 
185

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 730. 
186

Bakara 2/61.  
187

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 1, s. 142; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 3, s. 105. 



26 

 

 

 

orada büyüklük taslamak haddine değil!' dedi…"
188

 Âyette zikri geçen “فاهبط / 

Fe’hbit” lafzı, "çık-terket" manasına İblis’e yapılmış bir emirdir. İsyanı ve kibri 

sebebiyle cennet veya semada bulunan makamından zelil ve perişan bir halde, daha 

aşağı mekân olan dünya'ya inmesi emredilmiştir.
189

 

Yeryüzüne indirilme emrini ifade eden diğer bir âyette şöyledir: " ق ال  اهْبطِوُا 

ل كُمْ فيِ الّْ رْضِ   و 
دُو ُۚ ت اعٌ الِٰى ح مُسْت ق ر   ب عْضُكُمْ لبِ عْض  ع  م  ين  و   / Allah dedi ki: 'Birbirinizin düşmanı 

olarak inin (oradan). Size yeryüzünde bir zamana kadar yerleşme ve yararlanma 

vardır'."
190

 Âyette zikredilen "اهبطوا / İhbitû" yani "ininiz" emri, içinde bulunduğunuz 

nimetleri terkedip cennetten çıkınız manasınadır. Bu emir cemi' bir lafız olup hitap, 

Hz. Âdem ve Havvâ ile birlikte İblis'e yapılmıştır.
191

 

Hz. Nûh ve beraberindekilerin tûfandan selâmete çıkışlarını ifade eden âyet 

şöyledir: “…   ك ع  نْ م  م  مِمَّ ى امُ 
لَٰٓ ع  ل يْ ك  و  ات  ع  ك  ب ر  م  مِنَّا و   Ona denildi ki: ‘Ey / قيل  ي ا نوُحُ اهْبطِْ  بسِ لا 

Nûh! Sana ve seninle birlikte bulunanlardan birçok ümmete bizden esenlik ve 

bereketlerle (gemiden) in’…”
192

 Bu âyette ki “اهبط / İhbit” emri "inmek" manasınadır. 

Hz. Nûh ve beraberindekilere gemiden veya dağdan aşağıya inip, yeni bir yaşam 

kurmaları emredilmiştir.
193

 

Hz. Âdem ve Havvâ'nın cennetten çıkarılışlarını ifade eden âyet ise şöyledir: 

لّ  ي شْقٰى" اي  ف لا  ي ضِلُّ و  نِ اتَّب  ع  هدُ  ا ي أتْيِ نَّكُمْ مِنا ي هدُ ى ف م    ف امَِّ
دُو ُۚ ا ب عْضُكُمْ لبِ عْض  ع  ميع   Allah /  ق ال  اهْبطِ ا مِنْه ا ج 

şöyle dedi: 'Birbirinize düşman olarak hepiniz oradan inin. Eğer tarafımdan size bir 

yol gösterici (kitap) gelir de, kim benim yol göstericime uyarsa artık o, ne (dünyada) 

sapar ne de (âhirette) sıkıntı çeker.'"
194

 Âyette zikri geçen "قل اهبطا / Kâle'hbitâ" emri 

tesniye bir kelime olup; Hz. Âdem ile Havva'nın yeryüzüne inmeleri için yapılmış bir 

emirdir.
195

 

                                                 
188

 A‘râf 7/13.  
189

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 10, s. 89; Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 5, s. 300; Zemahşerî, el-

Keşşâf, c. 2; s. 426.  
190

 A‘râf 7/24. 
191

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2; s. 434. 
192

 Hûd 11/48. 
193

 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, c. 7, s. 446; Kurtubî, el-Câmî‘ lî Ahkâmi’l-Kur’ân, c. 11, s. 

138. 
194

 Tâhâ 20/123.  
195

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4; s. 117. 



27 

 

 

 

Yukarıdaki âyetlerde de görüldüğü gibi hübût kelimesi, "aşağıya inmek, 

indirilmek, yerleşmek ve kovulmak" anlamlarında kullanılmıştır. 

1.3.9. “Murâgam / مراغم” 

“Murâgam kelimesi; “ م م، رغام(رغِم)رغ  ، يرغ   / Ragame(ragıme), yergamü, 

ragâm” kökünden
196

 türemiştir. Kelime manası olarak; "toz, toprak, öfke ve burnu 

yere sürtmek"
197

 manalarına geldiği gibi "mecbur etmek, istemediği şeyi yapmaya 

zorlamak"
198

 manalarına da gelmektedir. “Murâgam / مراغم” kelimesi; Kur’ân-ı 

Kerîm’de bir âyette ismi mekân formunda
199

 zikredilmiştir. 

ة   …“ ع  س  ا و  ثير  ا ك  م  اغ  ِ ي جِ دْ فيِ الّْ رْضِ مُر 
بيلِ اللّاٰ نْ يهُ اجِرْ في س  م   Kim Allah yolunda hicret / و 

ederse, yeryüzünde gidecek çok yer de bulur, genişlik de...”
200

 Bu âyette zikredilen 

 Murâgamen” lafzının tefsirinde Taberî, "değiştirilen, intikal edilen veya / مراغما“

hicret edilen yerdir"
201

 diye tefsir etmiştir. Mâturîdî ise "hoşlanmadığı yerden 

uzaklaşıp daha selametli bir yere (mekâna) yerleşmektir"
202

 diye tefsir etmiştir. 

Sonuç olarak buraya kadar tesbit edip zikrettiğimiz çevre lafızların, hicret 

lafzıyla lügat ve terim yönünden yakınlıkları vardır. Bizim tesbit ettiğimiz lafızlardan 

başka da yakınlığı olan lafızlar olabilir. Biz, Kur’ân'da zikredilen ve kullanılışı 

bakımından zahirî yönleriyle hicret lafzına yakın olan lafızları almaya çalıştık. Bazı 

lafızlar ise hicret lafzına lügat bakımından yakın iken, Kur'ân'da mecaz manalarda 

kullanıldıkları için tezimize alamadık. Bunlardan; “ترك / Terk”
203

 ve “صدود / 

Sudûd”
204

 lafzı gibi bazı lafızlar; lügat yönleriyle hicret lafzına yakındırlar fakat 

                                                 
196

 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, c. 12, s. 247. 
197

 Cevherî, es-Sıhâh-u Tâcü’l-Lüga c. 5, s.1934; İsfahânî, el-Müfredât, s. 359.  
198

 Serdar Mutçalı, Arapça Türkçe Sözlük, s. 330. 
199

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 323.  
200

 Nisâ 4/100. 
201

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 7, s. 400. 
202

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 3, s. 431.  
203

 “Terk / ترك” lafzı, lügat manası olarak 'bir şeyden feragat etmek, uzaklaşmak veya vazgeçmek' 

manasınadır. (Bkz. Mütercim Âsım Efendi, Okyanusu’l-Basît, c. 5, s. 160/4214) Kur’ân-ı Kerîm’de 43 

âyette zikredilmektedir. (Bkz. Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 154) 

Genellikle Kurân-ı Kerîm'de kullanıldığı manalar bakımından; 'kişinin öldükten sonra geriye bıraktığı 

miras (bkz. Nisâ 4/7), aklını kullananlar için alametler (bkz. Ankebût 29/35), insanların başıboş 

bırakılmayacağı (bkz. Kıyâme 75/36) v.b.' manalara gelmektedir.   
204

 “Sudûd / صدود” lafzı lügatta 'uzaklaştırmak, reddetmek, mani olmak ve engel olmak' manalarına 

gelmektedir. (Bkz. Serdar Mutcalı, Arapça – Türkçe Sözlük, s. 473) Kur’ân-ı Kerîm’de genellikle; 



28 

 

 

 

Kur’ân-ı Kerîm’deki kullanımları bakımından daha çok mecaz manasında 

kullanılmışlardır. Bu sebepten dolayı açıklamaya çalıştığımız çevre lafızları 

içerisinde zikredemedik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                          
'Allah yolundan alıkoyanlar (bkz. Muhammed 47/1), yüz çevirip uzaklaşmak (bkz. Nisâ 4/61), 

engellemek (bkz. Bakara 2/217)' manalarına kullanılmıştır.  



29 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’ÂN-I KERÎM’DE ÖNCEKİ PEYGAMBERLERİN 

HİCRET OLGUSU 

2.1. Kur’ân-ı Kerîm’de İsmi Geçen Önceki Peygamberlerin Hicreti 

  Tevhidi, tebliğ için gönderilmiş olan peygamberlerin yapmış oldukları 

tebliğleri, içinde bulundukları toplumlar tarafından bir şekilde karşılık bulmuştur. Bu 

karşılık, ya iman ederek ya da küfürlerinde inat ederek olmuştur. Çoğu zaman 

peygamberler ve onlara inanan mü’minler, imanları sebebiyle, beraber yaşadıkları 

kavimleri tarafından çeşitli işkence ve eziyetlere maruz kalmışlardır. Bunun sonucu 

olarak, kendi iradeleriyle veya iradeleri olmaksızın yaşadıkları toprakları terk etmek 

zorunda kalmışlardır.  

Kur’ân-ı Kerîm’de isimleri geçen peygamberlerin, kavimlerine ilâhî mesajı 

tebliğ etme mücadelelerine ve onlardan gelen karşılıklara uzun uzadıya 

girmeyeceğiz. Fakat peygamberlerin, konumuzla ilgili olan doğrudan ya da çevre 

lafızlarla, Kur’ân'da ifade edilen hicretlerini açıklamaya çalışacağız.       

 2.1.1. Hz. Âdem’in (as) Hicreti 

 Hz. Âdem; insanoğlunun babası, atası
205

 ve de ilk insan
206

 olması sebebiyle 

İslâm kaynaklarında "Ebü’l-Beşer," "Ebü’l-Halk" ve "Ebü’n-Nâs" unvanlarıyla 

anılmıştır.
207

 Kur’ân-ı Kerîm’de ise Allah Teâlâ’nın onu seçkin kıldığı
208

 belirtilmiş 

ve seçilmiş peygamberler arasında zikredildiği için "Safiyyullah"
209

 unvanıyla 

anılmıştır. Kur'ân'da, hitaplarla beraber Hz. Âdem'in ismi 17 âyette geçmektedir.
210

   

                                                 
205

 Bkz. Nisâ 4/1; A'râf 7/3, 27, 35, 172; İsrâ 17/70; Yâsin 36/60;  (Bkz. Ahmed Davudoğlu, Sahîh-i 

Müslim Tercüme ve Şerhi, Kitâbü'l-Kader, Hadis No. 2652, Sönmez Neşriyat, İstanbul 1983, c. 10, s. 

627). 
206

 Bkz. Hicr 15/28. 
207

 Süleyman Hayri Bolay, “Âdem”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, c. 1, s. 358. 
208

 Bkz. Tâhâ 20/122. 
209

 Bkz. Âl-i İmrân 3/33. 
210

 Bakara 2/31, 33, 34, 35, 37; Âli İmrân 3/33, 59; Mâide 5/27; A'râf 7/11, 19; İsrâ 17/61; Kehf 

18/50; Tâhâ 20/ 115, 116, 117, 120, 121; (Kur'ân-ı Kerîm'de, Benî Âdem olarak ise sekiz âyette zikri 

geçmektedir. A'râf 7/26, 27, 31, 35, 172; İsrâ 17/70; Meryem 19/58; Yâsin 36/60; Muhammed Fuâd 

Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 24). 



30 

 

 

 

 Biz tezimizin bu bölümünde; Hz. Âdem’in yaratılış kıssalarını ve 

meziyetlerini, meleklerin tamamının ona secde etmelerini, Hz. Âdem ve eşinin 

cennete konulmaları ve oradaki yaşantıları ile ilgili konulara girmeden, tezimize 

uygunluğu bakımından sadece Hz. Âdem'in cennetten çıkarılıp yeryüzüne indirilişi 

konusunu işlemeye çalışacağız. 

 Kur'ân-ı Kerîm'de, Hz. Âdem'in cennetten çıkarılıp yeryüzüne indirilişi 

"hübût" lafzıyla ifade edilmektedir. "H-b-t / هبط" kökünden türeyen "hübût" lafzına 

tefsirlerde "sürgün" yani bir nevi hicret anlamı verildiği için, biz bu kelimeyi hicret 

kelimesinin çevre lafızları arasına aldık. Aşağıda zikrettiğimiz âyetler, Hz. Âdem ve 

eşi Havvâ'nın cennetten yeryüzüne indirilişlerini konu alan âyetlerdir:    

“ يْثُ شِئْتمُ   ا ح  د  غ  كُلا  مِنْه ا ر  نَّة  و  وْجُك  الْج  ز  مُ اسْكُنْ ا نْت  و  قلُْن ا ي َٓا اٰد  ة  ف ت كُون ا مِن  و  ر  ب ا هٰذِهِ الشَّج  لّ  ت قْر  اِۖ و 

ل كُمْ فيِ الّْ رْضِ   و 
دُو ُۚ قلُْن ا اهْبطِوُا ب عْضُكُمْ لبِ عْض  ع  ان ا فيهِِۖ و  ا ك  ا مِمَّ همُ  ج  نْه ا ف ا خْر  يْط انُ ع  ا الشَّ لَّهمُ  الظَّالمِين  ﴿33﴾ ف ا ز 

ت اعٌ الِٰى حين   م   Dedik ki: ‘Ey Âdem! Sen ve eşin cennete yerleşin. Orada / مُسْت ق ر  و 

dilediğiniz gibi bol bol yiyin, ama şu ağaca yaklaşmayın, yoksa zâlimlerden 

olursunuz.’ Derken, şeytan ayaklarını oradan kaydırdı. Onları içinde bulundukları 

konumdan çıkardı. Bunun üzerine biz de, ‘birbirinize düşman olarak inin. Sizin için 

yeryüzünde belli bir süre barınak ve yararlanma vardır’ dedik.”
211

 

ت اعٌ الِٰى ح۪ين  " م  ل كُمْ في الّْ رْضِ مُسْت ق ر  و   و 
دُو ُۚ  Allah: 'Birbirinizin /  ق ال  اهْبطِوُا ب عْضُكُمْ لبِ عْض  ع 

düşmanı olarak inin (oradan). Size yeryüzünde bir zamana kadar yerleşme ve 

yararlanma vardır' dedi."
212

 

لّ   ي شْقٰى " اي  ف لا  ي ضِلُّ و  ب ع  هدُ  نِ اتّـَ ا ي أتْيِ نَّكُمْ مِناي هدُ ى ف م   ف امَِّ
دُو ُۚ ميعا  ب عْضُكُمْ لبِ عْض  ع   ق ال   اهْبطِ ا مِنْه ا ج 

/ Allah: 'Birbirinize düşman olarak hepiniz oradan inin. Eğer tarafımdan size bir yol 

gösterici (kitap) gelir de, kim benim yol göstericime uyarsa artık o, ne (dünyada) 

sapar ne de (âhirette) sıkıntı çeker' dedi. "
213

  

Kur’ân'da, Hz. Âdem ve eşi Havvâ'nın cennetten çıkarılıp yeryüzüne 

indirilmelerini ifade eden dört âyet
214

 vardır. Bu âyetlerin üçünde “اهبطوا / ihbitû” 

                                                 
211

 Bakara 2/35, 36. 
212

 A'râf 7/24. 
213

 Tâhâ 20/123. 
214

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 730. 



31 

 

 

 

diye cemi' sıgasıyla,
215

 bir âyette ise “اهبطا / ihbitâ” diye tesniye sıgasıyla
216

 

zikredilmiştir. Kavram olarak, “هبط / hebeta” kökünden türemiş olan bu kelimeler 

lügatta ‘yukarıdan aşağı inmek, bir beldeye girmek veya oradan çıkmak’
217

 

manalarına gelmektedir. Mâtürîdî; "Âyetlerde geçen 'هبوط / hübût' kelimesi, yüksek 

bir yerden bir mekâna inmek manasına geldiği gibi bir mekândan çıkıp, diğerine 

girmek manasına da gelebilir. Bunun örneği, Bakara Sûresi'nin 61. âyetinde ' اهِْبطِوُا

ا  ihbitû misran,' 'şehre inin' âyetinde, İsrâiloğulları'na şehre girmeleri / مِصْر 

emredildiği gibi Hz. Âdem ve eşine de cennetten çıkıp dünyaya girmeleri 

emredilmiştir"
218

 şeklinde açıklamıştır.    

Ömer Nesefî’ye göre; "İhbitû" kelimesinin cemi‘ olmasında veya tesniye 

olmasında bir fark yoktur. Burada hitap, Hz. Âdem ile Havvâ içindir. Hitabın cemi‘ 

olması ise onlara ta'zîm için böyle gelmiştir. Bu âyetlerdeki emirler, Hz. Âdem ve 

eşiyle birlikte onlardan gelecek olan bütün zürriyetinin de yeryüzüne inmeleri 

içindir.
219

 

Günümüz müfessirlerinden Süleyman Ateş'e göre; Allah Teâlâ'nın "hepiniz 

oradan inin" hitabının, Hz. Âdem ile beraber onun soyundan gelecek olan bütün 

çocuklarına yapılmıştır. Çocukları görünürde mevcut olmasalar dahi onlar, bilkuvve 

Hz. Âdem'in belindedirler. Bu hitap sebebiyle Âdem soyu da bilkuvve Hz. Âdem ile 

beraber yeryüzüne inmiş oldular.
220

      

Hz. Âdem'in yeryüzüne indirilmesi ile ilgili İsmâil Hakkı Bursevî, "Hz. 

Âdem'in yeryüzüne indirilmesi ve orada iskân edilmesi ezelî hikmetin bir gereğidir. 

Çünkü Allah ezelde meleklerine; "Ben, yeryüzünde bir halîfe yaratacağım"
221

 diye 

haber vermiştir. Halîfelik vazifesinin yerine getirilmesi için Hz. Âdem ve zürriyetinin 

                                                 
215

 Bakara 2/36, 38; A’râf 7/24; (İlhami Güler-Ömer Özsoy, Konularına Göre Kur’an, s. 673). 
216

 Taha 20/123. 
217

 İsfahânî, el-Müfredât, s. 832; Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, c. 4, s. 286. 
218

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 1, s. 106. 
219

 Ömer en-Nesefî, et-Teysîr fî’t-Tefsîr, c. 1, s. 816.  
220

 Süleyman Ateş, Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri, c. 1, s. 134. 
221

 " اذِْ ق ا  ةِ انِا و  لَٰٓئكِ  بُّك  للِْم  لل  ر  اعِلٌ فيِ الّْ رْضِ خ  نْ يفُْسِدُ فيف ة    ق الَُٓوا ا ت جْ ي ج  لُ فيه ا م  مْدِك  ع  بِّحُ بحِ  ن حْنُ نسُ  اء ُۚ و  م َٓ ي سْفكُِ الدِّ نقُ دِّسُ ل ك    يه ا و  و 

ا لّ  ت عْل مُون   ق ال  انِآَ  ي ا عْل مُ م   / Hani, Rabbin meleklere, 'Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım' demişti. 

Onlar, 'orada bozgunculuk yapacak, kan dökecek birini mi yaratacaksın? Oysa biz sana hamdederek 

daima seni tesbih ve takdis ediyoruz' demişler, Allah da, 'Ben sizin bilmediğinizi bilirim' demişti." 

(Bakara 2/30). 



32 

 

 

 

yeryüzüne inmeleri gerekiyordu. Hz. Âdem ve eşinin yasaklanan ağaca yaklaşmaları, 

onların yeryüzüne indirilmeleri için sebep kılınmıştır"
222

 şeklinde izahatta 

bulunmuştur.  

Halîfelik konusuyla ilgili olarak Süleyman Ateş ise şu şekilde; "Hz. Âdem'in 

işlemiş olduğu zelle, hakikatte suç ise de gerçek manada Hz. Allah'ın iradesinin bir 

tecellisidir. Çünkü Allah Teâlâ, yeryüzünü imar ettikten sonra orada adaleti tesis 

edecek, doğru yolda olanlar ile sapıklık içinde bulunanları ayırt edip adaletle hüküm 

verecek ve yönetimde Allah'ı temsil edecek bir halîfe yaratmayı ezelde murâd 

etmişti. Halîfenin bu vazifeleri yapabilmesi için yeryüzüne inmesi gerekiyordu. 

İnmenin sebebi de yasaklanılmış olan ağaca yaklaşmak ile olmuştur. İşledikleri 

hatayı anlayan Hz. Âdem ve eşi Havvâ, tevbe ettikleri halde ve tevbeleri de Allah 

(cc) tarafından kabul olunduğu halde,
223

 ilâhi takdir olarak yeryüzüne 

indirilmişlerdir. Görüşümüzü beyan ettiğimiz bu âyetler mecazi anlamda da 

olabilir"
224

 der. 

Netice olarak Kur'ân'da Hz. Âdem'in yeryüzünde nerelerde yaşadığı ve 

yaşadığı yerler arasında bir hicretinin olup olmadığı hususunda bir bilgi mevcut 

değildir. Ancak Hz. Âdem'in yeryüzüne indirildiğini anlatan âyetler mevcuttur. Bu 

âyetlerde cennetten çıkarılıp yeryüzüne indirilme, "هبُوط / hübût" lafzıyla ifade 

edilmiştir. Hübût lafzı; anlam bakımından, bir mekândan çıkarılıp diğerine girdirilme 

manasına geldiğinden dolayı merkez kelime olan hicret kelimesiyle yakın anlam 

ilişkisi içindedir. Hz. Âdem'in yeryüzüne indirilmesi, Allah Teâlâ tarafından verilmiş 

kutsal bir vazifeyi yerine getirmek için olduğundan dolayı hicrete yakın olarak 

görülmüş ve bu sebeple tarafımızca Hz. Âdem'in hicreti olarak değerlendirilmiştir.       

2.1.2. Hz. Nûh’un (as) Hicreti 

İslâm kaynaklarında isminden geniş bir şekilde bahsedilen Hz. Nûh "ülü'l-

azm"
225

 peygamberlerin ilkidir.
226

 Kur'ân-ı Kerîm'de ismi 43 yerde geçmekte
227

 ve 28 

                                                 
222

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 1, s. 93. 
223

ح۪يمُ "  ابُ الرَّ ل يْهِ  انَِّهُ هوُ  التَّوَّ ات  ف ت اب  ع  لمِ  بِّه۪ ك  مُ مِنْ ر  ى اٰد 
َٓ  Derken, Âdem (vahy yoluyla) Rabbinden birtakım / ف ت ل قاٰ

kelimeler aldı, (onlarla amel edip Rabb'ine yalvardı. O da) bunun üzerine tövbesini kabul etti. 

Şüphesiz O, tövbeleri çok kabul edendir, çok bağışlayandır." Bakara 2/37. 
224

 Süleyman Ateş, Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri, c. 1, s. 128, 135. 
225

 Bkz. Ahzâb 33/7; Şûrâ 42/13.  



33 

 

 

 

sûrede de hakkında bilgi verilmektedir. Tamamıyla onun tevhid mücadelesinden ve 

tebliğ metotlarından bahseden 71. sûre, Nûh Sûresi'dir.
228

 Kur'ân-ı Kerîm'de, 

kavminin içinde bulundukları durumlardan genişçe bir şekilde bahsedilir; fakat Hz. 

Nûh'un hangi kavme peygamber olarak gönderildiğine değinilmez. Kur'ân'da; Hz. 

Nûh'un tevhide yanaşmayan kavminin içinde, dokuz yüz elli sene davette 

bulunduğundan söz edilmektedir.
229

 Hz. Nûh'un; kavmini Hakk'a davet edişi, tevhidi 

kavmine ulaştırma ve yayma çabası, kavminin de göstermiş olduğu tepki Kur'ân'da 

genişçe bir şekilde anlatılmaktadır. Gemiye binerek, müşriklerin zorbalıklarından ve 

tûfandan kurtulma hadisesi; Hz. Peygamber'in Mekkeli müşriklerin öldürme 

teşebbüslerinden kurtulmak için çıktığı hicret yolculuğuna benzemektedir. Biz bu 

yönüyle tûfan hadisesine, "Hz. Nûh'un hicreti" diyoruz.      

Bir nevi hicret olarak telakkî ettiğimiz tûfan hadisesine geçmeden önce; 

Kur'ân-ı Kerîm'de genişçe bir şekilde anlatılan Hz. Nûh'un kavmini Hakk'a davet 

ederken karşılaştığı olguları, konunun özünden uzaklaşmadan ifade etmeye 

çalışacağız.       

Hz. Nûh'un kavmine ilâhi mesajı tebliğ için gönderilişi Kur'ân'da; " لْن ا انََِّٓا ا رْس 

ا الِٰى ق وْمِهِ ا   ابٌ ا ل۪يمنوُح  ذ  ك  مِنْ ق بْلِ ا نْ ي أتْيِ همُْ ع  نْ ا نْذِرْ ق وْم   / Şüphesiz biz Nûh'u kavmine, 

'kendilerine elem dolu bir azap gelmeden önce kavmini uyar' diye peygamber olarak 

gönderdik"
230

 şeklinde zikredilmiştir. 

Hz. Nûh'un elçi olarak gönderildiği kavminin genel durumu hakkında şu 

bilgiler verilmektedir: " م۪ين     انوُا ق وْما  ع  انَِّهمُْ ك   / Onlar (vicdanları hakka kapalı) kör bir 

kavim idiler."
231

 " وْء    انوُا ق وْم  س  انَِّهمُْ ك   / Şüphesiz onlar kötü bir toplumdu."
232

 " انوُا   انَِّهمُْ ك 

ين ۟ ق وْما  ف اسِقِ   / Onlar fâsık bir toplum idiler."
233

ا طْغٰى  "  انوُا همُْ ا ظْل م  و   Şüphesiz onlar / انَِّهمُْ ك 

daha zâlim ve daha azgın kimselerdi."
234

 "   
اعا َۙ لّ  سُو   و 

داا  رُنَّ و  لّ  ت ذ  رُنَّ اٰلهِ ت كُمْ و  ق الوُا لّ  ت ذ  و 

                                                                                                                                          
226

 İsmail L. Çakan-N. Mehmed Solmaz, Kurân-ı Kerîm'e Göre Peygamberler ve Tevhid Mücadelesi, 

Ensar Neşriyat, İstanbul 2014, 9. Baskı, s. 46. 
227

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 722, 723. 
228

 Ömer Faruk Harman, “Nûh”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, c. 33, s. 226. 
229

 Bkz. Ankebût 29/14. 
230

 Nûh 71/1. 
231

 A'râf 7/64. 
232

 Enbiyâ 21/77. 
233

 Zâriyât 51/46. 
234

 Necm 53/52. 



34 

 

 

 

لّ     و 
ن سْرا ُۚ ي عُوق  و  ي غُوث  و  / Şöyle dediler: ‘Sakın ilâhlarınızı bırakmayın. Hele hele Vedd'i, 

Süvâ'ı, Yeğus'u, Ye'ûk'u ve Nesr'i hiç bırakmayın."
235

 

Hz. Nûh'un peygamber olarak gönderildiği kavim hakkında Taberî; "Hz. 

Nûh'un peygamber olarak gönderildiği kavim, gerçekten azgınlaşmış, azabı hak 

etmiş bir kavimdi. Onlarda o güne kadar, Âdemoğullarından hiç kimsenin işlemediği 

bir isyan olan, puta tapma fiili başlamıştı. İlk puta tapan kavim, Kur'ân'da 

azgınlıklarından bahsedilen bu kavimdir"
236

 diye görüş beyan etmiştir. 

Kavmini, delâlet çukurundan çıkarıp, hidâyete ulaştırmak için onlara 

gönderilmiş bir tebliğci olarak Hz. Nûh, kavmine şu ikazlarda bulundu: " لْن ا   ل ق دْ ا رْس  و 

ا الِٰى ق وْمِهِ انِاي ل كُمْ ن ذيرٌ مُبينٌَۙ  افُ  ﴾23﴿نوُح     انِِّي ا خ 
وا الَِّّ اللّاٰ ل يْ  ا نْ لّ  ت عْبدَُُٓ اب  ي وْم  ا لع  ذ  يم  كُمْ ع   / Andolsun, biz 

Nûh'u kavmine peygamber olarak gönderdik. Onlara: 'Ben sizin için apaçık bir 

uyarıcıyım. Allah'tan başkasına ibadet ve kulluk etmeyin. Doğrusu ben sizin adınıza 

elem dolu bir günün azabından korkuyorum' dedi."
237

 Hz. Nûh'un yaptığı tevhid 

davetine, kavmi içindeki statüsü genellikle zayıf olanlar icabet ediyordu. Bu duruma, 

kavminin büyükleri küçümseyerek bakıyorlar, kendilerince; onun seçkin birisi 

olması, göğe çıkıp kendilerine kitaplar getirmesi, melekleri onların önüne saf saf 

dizmiş olması veya içinden nehirlerin aktığı geniş bahçelere sahip olması gerektiği 

gibi boş konuşmalar yapıyorlardı. Kendi arzuladıkları bu hususların bulunmayışından 

dolayı onu, yalancı olmakla itham ediyorlardı. Bir de kendi aralarında Hz. Nûh'a 

iman etmemek üzere karar almışlardı. Hz. Nûh, onlara ne kadar çok nasihatlarda 

bulunmuş olmasına karşın, ona iyi davranmıyorlardı. Sonunda "Gerçekten doğru 

sözlü, vaadi gerçek olan birisi isen eğer, bizi tehdit ettiğin o azabı getir de görelim" 

diyerek söylenmeye başladılar.
238

        

Kavmi; gizli ya da açık, münferit olsun veya topluluk olsun, her yerde Hakk'a 

davette ısrar eden Hz. Nûh'u, bu çabadan vazgeçiremeyeceklerini anladıkları zaman, 

onu öldürmekle tehdit ettiler. Çünkü zâlimlerin en belirgin özellikleri, tehdit ve 

                                                 
235

 Nûh 71/23. 
236

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 23, s. 303. 
237

 Hûd 11/25, 26. 
238

 Bkz. A'râf 7/61, 62; Hûd 11/27-32; (Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 163). 



35 

 

 

 

zulüm ile baskı altına almaktır: "   رْجُومِين  Ey Nûh! (Bu / ق الوُا ل ئنِْ ل مْ ت نْت هِ۟ ي ا نوُحُ ل ت كُون نَّ مِن  الْم 

işten) vazgeçmezsen mutlaka taşlananlardan olacaksın!"
239

  

Az kişinin iman etmesine karşılık, çoğunluğun küfürlerinde ve 

düşmanlıklarında ileri gitmesi üzerine Hz. Nûh'un ümidi tükenmiş ve Allah'a, " ق ال   

بوُنُِۚ  ذَّ بِّ انَِّ ق وْمِي ك  عِي  مِن  الْمُؤْمِنين   ﴾111﴿ر  نْ م  م  ني و  ن جِّ ا و  ب يْن همُْ ف تْح  ف افتْ حْ ب يْني و  / Nûh: 'Ey Rabbim! 

Kavmim beni yalanladı. Artık onlarla benim aramda sen hükmet. Beni ve benimle 

birlikte olan mü'minleri kurtar"
240

 diye dua da bulundu. Duasında, kâfirler ve 

onlardan gelen nesillerle ilgili hiçbir umudunun kalmadığını, " ل ى   رْ ع  بِّ لّ  ت ذ  ق ال  نوُحٌ ر  و 

افرِ ا الّْ رْضِ مِن  الْك  يَّار  ا  ﴾26﴿ين  د  فَّار  ا ك  وا الَِّّ ف اجِر  لّ  ي لدَُِٓ رْهمُْ يضُِلُّوا عِب اد ك  و  انَِّك  انِْ ت ذ  / Nûh: 'Ey 

Rabbim! Kâfirlerden hiç kimseyi yeryüzünde bırakma! Çünkü sen onları bırakırsan, 

kullarını saptırırlar; sadece ahlâksız ve kâfir kimseler yetiştirirler' dedi"
241

 şeklinde 

dile getirdi. Hz. Nûh'un duaları kabul olmuş, zâlimlerin sonu olan tûfanın 

başlayacağı haber verilmişti. Tûfana hazırlık için yapacağı gemi ve o gemiye 

bindirilecek olan insanlar ve hayvanlarla ilgili bilgi olarak kendisine, " يْن َٓا الِ يْهِ ا نِ   ف ا وْح 

يْ  وْج  ف ار  التَّنُّورَُۙ ف اسْلكُْ فيه ا مِنْ كُلٍّ ز  اء  ا مْرُن ا و  ا ج َٓ حْينِ ا ف اذِ  و  ل يْهِ اصْن عِ الْفلُْك  باِ عْينُنِ ا و  ب ق  ع  نْ س  ا هْل ك  الَِّّ م  نِ اثْن يْنِ و 

اطِبْني فيِ الَّذين   لّ  تخُ  قوُن   الْق وْلُ مِنْهمُُْۚ و  ظ ل مُواُۚ انَِّهمُْ مُغْر   / Bunun üzerine Nûh'a: 'Bizim gözetimimiz 

altında ve vahyimize göre o gemiyi yap' diye vahyettik. Bizim emrimiz gelip de tandır 

kaynamaya başlayınca, (sular coşup taştığında Nûh'a): 'Her cins canlıdan (erkekli 

dişili) birer çift, bir de kendileri aleyhinde daha önce hüküm verilmiş olanlardan 

başka aileni gemiye al ve zulmeden kimseler hakkında bana hiç yalvarma! Şüphesiz 

onlar suda boğulacaklardır' dedik"
242

 buyrularak ona, inen âyette ifade edildiği gibi 

ne yapacağı tafsilatlı bir şekilde açıklanmıştır. 

Tûfanın başlaması Hz. Nûh ve mü'minler için kurtuluş, müşrikler için ise 

helâk edici bir hadisesidir. Tûfanın nasıl başladığı ile ilgili âyette "  اء اءِ بمِ َٓ م َٓ اب  السَّ ف ف ت حْن َٓا ا بْو 

رْن ا الّْ رْ  ﴾11﴿مُنْه مِر ٍۘ  ف جَّ ى ا مْر  ق دْ قدُِر ُۚ و 
لَٰٓ اءُ ع  دُسُر َۙ  ﴾12﴿ض  عُيوُن ا ف الْت ق ى الْم َٓ اح  و  اتِ ا لْو  لٰى ذ  لْن اهُ ع  م  ح   ﴾13﴿و 

ان  كُفِر   نْ ك  اء  لمِ  ز َٓ  ج 
 Biz de göğün kapılarını dökülürcesine yağan bir / ت جْرِي باِ عْينُنِ اُۚ

yağmurla açtık. Yeryüzünü pınar pınar fışkırttık. Derken sular takdir edilmiş bir iş 

için birleşti. Biz Nûh'u çivilerle perçinli levhâlârdan oluşan gemiye bindirdik. Gemi, 

                                                 
239

 Şuarâ 26/116. 
240

 Şuarâ 26/117, 118. 
241

 Nuh 71/26, 27. 
242

 Mü'minûn 23/27. 



36 

 

 

 

inkâr edilen kimseye (Nuh'a) bir mükâfat olarak gözetimimiz altında yüzüyordu"
243

 

şeklinde genişçe anlatılmaktadır. Rivayete göre; tûfandan önce gemiye, iman eden 

kırk erkek ve kırk kadın binmişti. Hayvanlardan ise birer çift bindirilmişti. Kadınlar 

ve erkekler arasına da Hz. Âdem'in tabutu konulmuştu. Tûfanın başlaması ile gemi, 

dağlar kadar yüksek dalgaların arasında Allah'ın izniyle hiçbir zarara uğramadan 

yüzüp gidiyordu.
244

 

Her hicretin sonunda, sabrın karşılığı olarak bir selâmet vardır, esenlik vardır, 

Hakk'ın vaad ettiğine kavuşmak vardır. Hz. Nûh ve beraberindekilerin de azgın 

dalgalar içinden, " ع   نْ م  م  يْن اهُ و  شْحُونُِۚ ف ا نْج  هُ فيِ الْفلُْكِ الْم   / Derken biz onu ve beraberindekileri 

dolu geminin içinde (taşıyıp) kurtardık"
245

 buyrularak "  ات ك  ب ر  م  مِنَّا و  لا  قيِل  ي ا نوُحُ اهْبطِْ بسِ 

ك    ع  نْ م  م  مِمَّ ى امُ 
لَٰٓ ع  ل يْك  و   Ona: 'Ey Nûh! Sana ve seninle birlikte bulunanlardan birçok / ع 

ümmete bizden esenlik ve bereketlerle (gemiden) in' denildi"
246

 âyette anlatıldığı gibi 

esenliğe çıktıkları haberi verilmiştir 

Tûfan hadisesinin bitimi ve sonrası için Bursevî; "Allah'ın (cc) emri üzere 

yağan yağmurlar durdu, yer de suyunu çekmeye başladı. Beş ay veya daha fazla 

zaman geçmesinden sonra gemi, Cûdî dağı üzerine oturdu. Hz. Nûh ve gemide 

bulunanlar selâmetle gemiden yere inerek, Cûdî dağının bulunduğu Musul şehri 

bölgesine yerleştiler. Böylece Allah'ın bir lutfu olarak müminler, Hz. Nûh başlarında 

olduğu halde, kendilerinden sonra gelecek nesillerin ataları olacakları, yeni bir hayat 

kurduklarını" söyler.
247

    

Allah (cc), peygamberine iman etmiş olan müminleri, gözetimi altında 

yaptıkları gemi yolculuğuyla onları tûfandan korumuş, fakat Hz. Nûh'u inkâr edip 

yalanlayanları ise " بوُا باِٰي اتِ  ذَّ قْن ا الَّذِين  ك  ا غْر  ئفِ  و  لا َٓ لْن اهمُْ خ  ع  ج  هُ فيِ الْفلُْكِ و  ع  نْ م  م  يْن اهُ و  بوُهُ ف ن جَّ ذَّ ن اُۚ ف انْظرُْ ف ك 

رِين   اقبِ ةُ الْمُنْذ  ان  ع  يْف  ك   Onu yine de yalanladılar. Biz de onu ve onunla beraber gemide / ك 

bulunanları kurtardık ve onları ötekilerin yerine geçirdik. Âyetlerimizi 

yalanlayanları da suda boğduk. Bak, uyarılan (fakat söz anlamayan)ların sonu nasıl 

                                                 
243

 Kamer 54/11, 12, 13, 14. 
244

 Bkz. Hûd 11/40-43; (Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 175; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 406).   
245

 Şuarâ 26/119. 
246

 Hûd 11/48. 
247

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 4, s. 134. 



37 

 

 

 

oldu!"
248

 diye inkâr edenler hakkında yerine getirilen hükmün bilgisini veriyor. Hz. 

Nûh'un kıssasının Kur'ân-ı Kerîm'de anlatılmasıyla ilgili Râzî tefsirinde; "Allah 

Teâlâ, Hz. Peygamber'e 'Sen ve inananlar yeise kapılmayın. Nûh'un müşriklerin 

şerrinden kurtulup selâmete eriştiği gibi sizde esenliğe, selâmete erişeceksiniz. 

Sabırlı olun, umutsuzluğa kapılmayın' diye onları, ilâhî yardıma mazhar olacaklarını 

müjdeliyor"
249

 şeklinde görüşünü açıklar. 

Bizce tûfan; kâfir ve müşrik bir toplumun baskısından kurtulup, mü'minler 

olarak ibadet ve itaatlerini serbestçe icra edebilecekleri yeni bir toplum 

oluşturabilmeleri yönüyle hicrete benzemektedir.  

Sonuç olarak Kur'ân-ı Kerîm'in beyanına göre; Hz. Nûh uzunca bir süre 

kavminin hidâyeti için gayret etmiş bir peygamberdir. Kavmini, davet ederken 

durmadan, yorulmadan, bıkmadan ve usanmada Hakk'ın yoluna çağırmış, bazen fert-

fert, bazen de topluca kulluğa davet etmiştir. Davetini zaman-zaman gizli, zaman-

zaman da açıktan yapmıştır. Zulümlerini iyice artıran müşrikler, helâklerine sebep 

olan tûfanı, meydan okurcasına bizzat kendileri talep etmişlerdir. Bu tûfan hadisesi, 

Hz. Nûh ve inanlar için zorba bir kavmin şerrinden kurtuluş vesilesi olmuştur. Bu 

yönüyle tûfan; Hz. Peygamber'in, Mekkeli müşriklerin şerrinden kurtulmasına vesile 

olan hicrete benzemektedir. Hz. Nûh ve tûfandan kurtulan mü'minler, rivayete göre 

Cûdî dağının yakın bölgesi olan Musul şehri civarlarına yerleşmişler ve orada 

kendilerinden sonra gelecek olan insanların, ataları olacakları bir toplum 

oluşturmuşlardır.    

2.1.3. Hz. Hûd’un (as) Hicreti  

Hûd ismi; Kurân-ı Kerîm'de 7 âyette geçmektedir.
250

 Hz. Hûd'un peygamber 

olarak gönderildiği Âd kavminden 8 sûrede bahsedilir.
251

 Kurân'da ki 11. sûre Hûd 

ismiyle ve 46. sûre de Ahkâf ismiyle bilinen sûrelerdir. 

                                                 
248

 Yûnus 10/73. 
249

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 18; s. 9. 
250

 A'râf 7/65; Hûd 11/50, 53, 58, 60, 89; Şuarâ 26/124. 
251

 Â'raf, Hûd, Şuarâ, Ahkâf, Zâriyât, Kamer, Fecr, Fussilet. 



38 

 

 

 

Hz. Hûd'un peygamber olarak gönderildiği Âd kavmi, Ahkâf denilen bölgede 

yaşıyordu.
252

 Başka memleketlerde benzeri olmayan yüksek yerlerde, sütunlar 

üzerine inşa edilmiş köşklere sahip İrem adında bir şehirde oturuyorlar ve müreffeh 

bir yaşam sürüyorlardı.
253

 Âd kavmi; Nûh kavminden sonra onların yerine getirilmiş, 

yaratılış itibariyle de güçlü ve kuvvetli kılınmış bir topluluktu.
254

 Devamlı 

kalacaklarını umarak, yüksek yerlere sağlam temeli olan büyük saraylar yapmışlardı. 

Zenginlik içerisinde mallara, evlatlara, sürülere ve eşsiz bağ ve bahçelere 

sahiptiler.
255

 

Âd kavmine, helâk isabet etmezden önceki hallerini ve peygamberin onları 

azgınlıklarından vazgeçirip onları, Allah'a itaate davet için Hz. Hûd'un yaptığı 

nasihatleri, ayetlerle ifade etmeye çalışacağız. 

Âd kavminin durumu Kur'ân-ı Kerîm'de şu şekilde ifade edilmektedir: " ٌاد ا ع  ف ا مَّ

  الَّذي خ  
وْا ا نَّ اللّاٰ ل مْ ي ر   ا و 

ة   دُّ مِنَّا قوَُّ نْ ا ش  ق الوُا م  قِّ و  يْرِ الْح  انوُا ف اسْت كْب رُوا في الّْ رْضِ بغِ  ك   و 
ة   دُّ مِنْهمُْ قوَُّ ل ق همُْ هوُ  ا ش 

دُون    Âd kavmi ise yeryüzünde haksız olarak büyüklük taslamış, 'Bizden daha / باِٰي اتنِ ا ي جْح 

güçlü kim var?' demişlerdi. Onlar, kendilerini yaratan Allah'ın onlardan daha güçlü 

olduğunu görmediler mi? Onlar bizim âyetlerimizi inkâr ediyorlardı."
256

 Genel 

manada kavimlerin inkâr ve isyanları hususunda Kur'an Yolu Türkçe Meal ve 

Tefsiri'nde; "Arap kavimlerinden olsun ya da eski kavimlerden olsun, putperest 

toplumların semavî dinlere inanmamalarının temelinde; aklî ve fikrî sebeplerden 

ziyade kibir, makam ve mevki endişesi veya kabileden kopma gibi duygusal ve 

menfaate dayalı sebepler yatar"
257

 açıklaması geçmektedir.  

Her bir toplum için Allah'ın koyduğu hadleri aştıkları zaman onlara uyarıcı 

bir peygamber gelmiştir. Hz. Hûd'un kavmine uyarıcı bir peygamber olarak 

gönderilmesi ve onları Hakk'a kul olmaya daveti, " الِٰ     و 
ا  ق ال  ي ا ق وْمِ اعْبدُُوا اللّاٰ اهمُْ هوُد  اد  ا خ  ى ع 

يْرُهُ  ا ف لا  ت تَّقوُن   ا ل كُمْ مِنْ الِٰه  غ   Âd kavmine de kardeşleri Hûd'u peygamber olarak /م 

gönderdik. Onlara: 'Ey kavmim! Allah'a kulluk edin. Sizin için ondan başka hiçbir 

                                                 
252

 Ahkâf 46/21; (Zemahşerî; Ahkâf'ın enlemesine uzun, yüksek ve eğimli kum yığınları anlamına 

geldiğini söylemiştir. Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6, s. 172).   
253

 Fecr 89/6, 7, 8. 
254

 A'râf 7/69.  
255

 Şuarâ 26/128-134. 
256

 Fussilet 41/15.  
257

 Heyet, Kur'an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, s. 3012. 



39 

 

 

 

ilâh yoktur. Allah'a karşı gelmekten sakınmaz mısınız?' dedi"
258

 şeklinde olmuştur. 

Âyette zikredilen "kardeşleri" kelimesinin tefsirinde Mâtürîdî, "Hz. Hûd için 

kardeşleri diye ifade edilmesi, onlarla din birliği olduğundan değil de aynı kabileden 

olmaları sebebiyle belirtilmiş olabilir"
259

 şeklinde görüşünü belirtmiştir.    

Hak yoldan çıkmış her kavim gibi Âd kavmin ileri gelenleri de kurdukları 

düzenin bozulmasını istemedikleri için Hz. Hûd'a karşı, "  ف رُوا مِنْ ق وْمِهَ۪ٓ انَِّا ُ الَّذين  ك  لا  ق ال  الْم 

اذِبين  ل ن رٰيك  في  انَِّا ل ن ظنُُّك  مِن  الْك  ف اه ة  و  س   / Kavminin ileri gelenlerinden inkâr edenler dediler 

ki: 'Şüphesiz, biz seni akıl kıtlığı içinde görüyoruz. Biz senin mutlaka yalancılardan 

biri olduğuna inanıyoruz"
260

 gibi ağır iftiralarda bulunuyorlardı. Sabırla kavmine 

nasihatler edip kendilerine verilen nimetleri hatırlatarak, onların hidâyeti için 

çabalayan Hz. Hûd; onlara, Nûh kavminin başına gelenleri hatırlatarak şöyle ikaz 

ediyordu: " ا ت عْل مُون ُۚ   كُمْ بمِ  دَّ ي ا م  اتَّقوُا الَّذَٓ كُمْ  ﴾132﴿و  دَّ ب نين َۙ  ا م  ام  و  عُيوُن ُۚ  ﴾133﴿باِ نْع  نَّات  و  ج  انِآَي  ﴾134﴿و 

افُ  ظ ا خ  اب  ي وْم  ع  ذ  ل يْكُمْ ع  يم   ع   / Bildiğiniz her şeyi size veren, size hayvanlar, oğullar, 

bahçeler ve pınarlar veren Allah'a karşı gelmekten sakının. Çünkü ben, sizin adınıza 

büyük bir günün azabından korkuyorum."
261

 Hz. Hûd'un kavmine sürekli nasihatlar 

etmesi ve Allah'ın onlara verdiği nimetleri hatırlatması, ayrıca kendilerinden önce 

geçmiş olan Nûh kavminin başına gelenleri bilmelerinden dolayı onların nasıl bir 

cezaya ile karşılaştıklarını dile getirmesi, hep bunlar Âd kavmini düşünmeye sevk 

etmek ve iman etmelerine yol aramak içindir.
262

 

Hz. Hûd, Âd kavmine sadece Allah'a ibadet ve itaat edin, tapmakta olduğunuz 

şeylerden dönmezseniz eğer, sizde Nûh kavmi gibi cezalandırılırsınız diye ikaz 

ettikçe onlar, cahilce meydan okumaya devam ettiler: " ان    ا ك  ر  م  ن ذ  هُ و  حْد    و 
ق الَُٓوا ا جِئْت ن ا لنِ عْبدُ  اللّاٰ

ا ت عِدُ   ف أتْنِ ا بمِ 
ن اُۚ ادِقي عْبدُُ اٰب َٓاؤُ۟ ين  ن َٓا انِْ كُنْت  مِن  الصَّ  / Onlar, 'Sen bize tek Allah'a ibadet edelim, 

atalarımızın ibadet edegeldiklerini bırakalım diye mi geldin? Eğer doğru 

söyleyenlerden isen haydi bizi tehdit ettiğin azabı bize getir' dediler."
263

  

                                                 
258

 A'râf 7/65; (Bkz. Hûd 11/50; Ahkâf 46/21). 
259

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 5, s. 398; Heyet, Kur'an Yolu, s. 1711. 
260

 A'râf 7/66. 
261

 Şuarâ 26/132, 133, 134, 135. 
262

 Heyet, Kur'an Yolu, s. 1314. 
263

 A'râf 7/70; (Bkz. Ahkâf 46/22). 



40 

 

 

 

Hz. Hûd'un onların akıllarına hitap eden deliller getirmesi, Hz. Allah'ın 

verdiği nimetleri onlara hatırlatması, geçmiş kavmin başına gelenlerden ibret alıp 

biran önce yaptıklarından dolayı tövbe etmeye çağırmasına karşılık, Âd kavminin 

cevabı ise " اعِظين َۙ   ظْت  ا مْ ل مْ ت كُنْ مِن  الْو  ع  ل يْن َٓا ا و  اءٌ ع  و َٓ ا الَِّّ خُلقُُ الّْ   ﴾136﴿ق الوُا س  لين َۙ انِْ هٰذ َٓ ا  ﴾131﴿وَّ م  و 

ذَّبين ُۚ   Dediler ki: 'Sen ister öğüt ver, ister öğüt verenlerden olma, bize göre / ن حْنُ بمُِع 

birdir. Bu, öncekilerin geleneklerinden başka bir şey değildir. Biz azaba uğratılacak 

da değiliz"
264

 diyerek meydan okudular. Âd kavmine göre; gittikleri atalarının yolu 

doğru, taptıkları putlar hak ve bunlara yapılan ibadetlerin bir karşılığı vardı. İşte 

onlar içine düştükleri bu yanlış saplantıları yüzünden "Atalarımızda mı yanlış 

yoldaydılar?" diyerek peygamberlerini yalanlıyorlardı. Peygamberin onlara anlatmış 

olduğu geçmiş Nûh kavminin durumu için ise "Bunlar eskilerin masalları" 

diyorlardı.
265

    

Allah'ı inkâr etmeleri ve O'nun peygamberini de yalancılıkla itham etmeleri 

sebebiyle haddi aşmış olan Âd kavmine, öncesin de çok kez ikaz edilmiş oldukları o, 

korkunç helâk hadisesinin gerçekleşmesi ve helâk edildikten sonra ki durumları 

hakkında, " فْتوُنُ   بَّك  هوُ  ا عْ  ﴾6﴿باِ يِّكُمُ الْم  بيلهِِۖ انَِّ ر  نْ س  لَّ ع  نْ ض  هوُ  ا عْل مُ باِلْمُهْت دين   ل مُ بمِ  ف لا  تطُِعِ  ﴾1﴿و 

بين   ذِّ  Âd kavmine gelince onlar da uğultulu ve dondurucu şiddetli bir rüzgârla / الْمُك 

helâk edildi. Allah onu kesintisiz olarak yedi gece, sekiz gün onların üzerine musallat 

etti. Öyle ki (eğer orada olsaydın), o kavmi, içi boş hurma kütükleri gibi oracıkta 

yere serilmiş halde görürdün. Şimdi onlardan geri kalan bir şey görüyor musun?"
266

 

buyuran Allah, onlara isabet eden belâdan böylece bahsetmiştir. 

Allah Teâlâ, peygamberi kavminin içerisinde olduğu halde hiçbir toplumu 

azap etmediğinden, helâk emri geldiğinde Hz. Hûd ve inanan mü'minlerin durumları 

âyette şöyle; " ليظ    اب  غ  ذ  يْن اهمُْ مِنْ ع  ن جَّ ة  مِنَّاُۚ و  حْم  هُ بِر  ع  نوُا م  الَّذين  اٰم  ا و  يْن ا هوُد  اء  ا مْرُن ا ن جَّ ا ج َٓ ل مَّ و   / Helâk 

emrimiz gelince, Hûd'u ve beraberindeki iman etmiş olanları, tarafımızdan bir 

rahmetle kurtardık. Onları ağır bir azaptan kurtardık"
267

 müjdesiyle haber veriyor. 

                                                 
264

 Şuarâ 26/136, 137, 138. 
265

 Bkz. Hûd 11/59; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 984). 
266

 Hâkka 69/6, 7, 8; (Bkz. Fussılet 41/16; Ahkâf 46/25; Zâriyât 51/41, 42; Kamer 54/19, 20, 21). 
267

 Hûd 11/58; (Bkz. A'râf 7/72). 



41 

 

 

 

Rivayet edildiğine göre; Hz. Hûd ve kendisine inananlar, Allah'ın rahmetinin 

tecellisi olarak, azab edilmekten kurtarıldıktan sonra beraberce Mekke'nin kurulduğu 

beldeye hicret ettiler. Hz. Hûd ise ölünceye kadar o beldede ibadet ile meşgul olarak 

yaşamış ve öldükten sonra da Kâbe'nin yanına defnedilmiştir.
268

 Ayrıca Kâbe 

duvarının Rüknülyemânî ile Rüknülhacerülesved arasında, Hz. Hûd'dan başka Hz. 

Şuayb, Hz. Sâlih ve Hz. İsmâil'in kabirlerinin de bulunduğu rivayet edilmiştir.
269

 

Netice olarak, Hz. Nûh'un kavminden sonra onların yerine getirilen Âd 

kavmi, kendilerine verilen nimetlere şükretmek yerine onlar, sadece azgınlık ve 

isyanlarını artırdılar. Kendilerine gönderilen Hz. Hûd'u yalanladıkları için, siyah 

bulutlar içinde gelen uğultulu ve dondurucu rüzgâr ile helâk edildiler. Hz. Hûd ve 

inananlar; hem helâktan hem de azgın olan zorba kavmin şerrinden kurtarıldılar. 

Rivayetlere göre Hz. Hûd, kendine inananlarla beraber Mekke'ye hicret etmiş ve 

orada vefat etmiştir. Bu hususu destekleyen delil ise Hz. Peygamber'in vedâ haccı 

için çıktığı yolculukta, Usfân vadisinden geçerken zikrettiği hadisidir: "  اد يا أبا ب كْر ، أيُّ و 

اد ي عُسْفان: هاذا؟ قال   ل يْهِ و  . و  سُلُ اللِّ ع  لَّمقال  ر  ل ى ب كْرات  حُمْر  : س  ل يْهِما السَّلامُ ع  رَّ بهِِ هودٌ و  صا لحٌِ ع  ل ق دْ م 

تيِق   ون  الْب يْت  الْع  با ءُ، و  ا رْدِي تهُمُُ النِّما رُ، يلُ باون  ي حُجا  Ey Ebû Bekir! Bu, hangi' / خُطمُُها اللِّيفُ، أزُُرُهمُُ الْع 

vadidir?' Ebû Bekir cevap olarak: 'Usfân vadisidir.' Hz. Peygamber, 'Hûd ve Sâlih'i 

ellerinde liften yapılmış yuları tuttukları halde, kırmızı renkli genç dişi devenin 

üzerinde, bellerine abadan yapılmış peştamalı sarmış, alacalı ridalarına bürünmüş 

olarak, hac için telbiye getirerek bu vadiden geçtiklerini,' haber verdi."
270

  

Bu hadis, bize Hz. Hûd ve Hz. Sâlih peygamberlerin Beytullah'ın yerini 

bildikleri ve o beldeye zaman zaman ibadet için gelmiş olduklarını gösteriyor.            

2.1.4. Hz. Sâlih’in (as) Hicreti 

Hz. Sâlih'in ismi, Kur'ân-ı Kerîm'de 9 âyette tekrar edilmektedir.
271

 

Kendisinden ve Semûd kavminden 21 sûrede bahsedilmektedir.
272

 Hz. Sâlih'in 

                                                 
268

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 882; Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 4, s. 149; Ebû İshâk Ahmed b. 

Muhammed es-Sa'lebî, Arâisü'l-Mecâlis (Kısasü'l-Enbiyâ), Mektebetü'l-Cumhûriyyeti'l-Arabiyye, 

Kâhire 2002, s. 71; M. Asım Köksal, Peygamberler Tarihi, s. 122.  
269

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 4, s. 150. 
270

 Ebû Abdullah Ahmed b. Hanbel eş-Şeybânî, el-Müsned, (Tahk. Şuayb el-Arnaût ve heyet), 

Müessetü'r-Risâlet, Beyrut 1991, c. 1, s. 232. 
271

 Bkz. A'raf 7/73, 75, 77; Hûd 11/61, 62, 66, 89; Şuarâ 26/142; Neml 27/45.  



42 

 

 

 

peygamber olarak gönderildiği Semûd kavmi,
273

 Hicr denilen bölgede yaşayan ve 

Kur'ân-ı Kerîm'de "Ashâbü'l-Hicr" diye anılan bir topluluktur.
274

 Bu topluluk; 

vadilerde kayaları yontarak evler,
275

 düz arazilerde de kendilerine saraylar ve köşkler 

yapan, Âd kavminden sonra tarih sahnesine çıkan,
276

 Arap kavimlerinden bir kavim 

idi.
277

 

Haktan ve doğruluktan sapmış, putperest bir kavim olan Semûd kavmine, 

Hakk'ı tebliğ için gönderilen Hz. Sâlih, kavmini Allah'a kulluk yapmaya davet 

ederken onlara, " ا كُمْ مِن   يْرُهُ  هوُ  ا نْش  ا ل كُمْ مِنْ الِٰه  غ    م 
اٌۢ ق ال  ي ا ق وْمِ اعْبدُُوا اللّاٰ الحِ  اهمُْ ص  الِٰى ث مُود  ا خ   الّْ رْضِ و 

كُمْ فيه ا ر  اسْت عْم  باي ق ريبٌ مُجيبٌ  و  ف اسْت غْفرُِوهُ ثمَُّ توُبَُٓوا الِ يْهِ  انَِّ ر   / Semûd kavmine de kardeşleri Sâlih'i 

peygamber gönderdik. (O da): 'Ey kavmim! Allah'a kulluk edin. Sizin O'ndan başka 

hiçbir ilâhınız yok. O sizi yeryüzünden (topraktan) yarattı ve sizi oranın imarında 

görevli (ve buna donanımlı) kıldı. Öyle ise O'ndan bağışlanma dileyin; sonra da 

O'na tövbe edin. Şüphesiz Rabbim yakındır ve dualara cevap verendir' dedi"
278

 bu 

güzel nasihatları yaptı. Semûd kavmi, Âd kavminden sonra onların yerlerine 

yerleştirilmiş bir topluluktu. Kayaları oyarak dağlarda evler yapıyor, bağ ve 

bahçelerle çevrili düzlüklerde de saraylar yapıyorlardı. Allah (cc), onları ustalık 

isteyen bu işlerde yetenekli kılmıştı. Hz. Sâlih, ilâhi mesajı hem nasihatler ederek 

hem de kavminin sahip olduğu bu nimetleri, onlara hatırlatarak yapıyordu. Belki 

kavmi, bu nimetlere şükrederek kulluklarını sadece Allah Teâlâ'ya yaparlar da 

kurtulurlar, diye ümit ediyordu.
279

 

Peygamberlik gelmezden önce Hz. Sâlih, kişiliği ile kavminin dikkatini çeken 

bir kimse idi. Kişilik olarak olgun, doğru sözlü ve isabetli fikirlerinden dolayı 

ferasetli birisiydi. Bu özelliklerinden dolayı kavminin ileri gelenleri, onun için 

gelecekte faydalanalabilecekleri bir yönetici veya  istişare edebilecekleri bir bilgin 

olacağı konusunda beklenti içinde idiler. Ne var ki peygamberlik verildikten sonra, 

                                                                                                                                          
272

 Celal Kırca, “Semûd”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, c. 36, s.500. 
273

 Bkz. A'râf 7/73; Hûd 11/61; Neml 27/45. 
274

 Bkz. Hicr 15/80. 
275

 Bkz. Hicr 15/82; Şuarâ 26/149; Fecr 89/9. 
276

 Bkz. A'râf /74. 
277

 Heyet, Kur'an Yolu, s. 1316. 
278

 Hûd 11/61. 
279

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 5, s. 401. 



43 

 

 

 

Hz. Sâlih'in davetine önce bu kimseler karşı çıkıyor ve ona, "Biz, senin getirdiğin bu 

hususlarda gerçekçi olmadığını düşünüyoruz" diyorlardı.
280

    

Her topluluğun içinde şerrin kuvvetlenmesi için çalışanlar olabileceği gibi 

Semûd kavmi içinde de küfrün kuvvet bulması için çalışanların var olduğu " ان  فيِ   ك  و 

لّ  يصُْلحُِون   هْط  يفُْسِدُون  فيِ الّْ رْضِ و  ةُ ر  دين ةِ تسِْع   Şehirde dokuz kişilik bir çete vardı. Bunlar /الْم 

yeryüzünde bozgunculuk yapıyorlar ve ıslaha çalışmıyorlardı"
281

 şeklinde ifade 

edilmektedir. Şehirde çıkardıkları fesatları yüzünden halkı inkâra teşvik edenler, Hz. 

Sâlih'i yalnızlaştırmak için, ona iman etmiş mü'minlerin kalplerini şüpheye 

sevketmeye çalışıyorlardı. Onun Allah'a kul olma davasından vazgeçmeyeceğini 

anladıklarında, " رين ُۚ  ا ا نْت  مِن  الْمُس حَّ وا انَِّم َٓ
ادِقين   ﴾133﴿ق الَُٓ رٌ مِثْلنُ اُۚ ف أتِْ باِٰي ة  انِْ كُنْت  مِن  الصَّ ا ا نْت  الَِّّ ب ش  م َٓ / 

(Ona) Dediler ki: 'Sen ancak büyülenmişlerdensin. Sen de ancak bizim gibi bir 

beşersin. Eğer doğru söyleyenlerden isen haydi bize bir mûcize getir"
282

 diyerek 

kendilerince yapılması zor isteklerde bulundular. 

Rivayete göre Semûd kavmi'nin ileri gelenleri, şehrin toplanma gününde Hz. 

Sâlih'i halkın önünde yalancı durumuna düşürmek için ondan mûcize talebinde 

bulundular. Mûcize olarak da kayadan, doğumu yaklaşmış hamile bir deve 

çıkarmasını ve hamile olan bu dişi devenin, doğuracağı yavrusununda erkek olmasını 

istediler.
283

 Hz. Sâlih'den kavminin istediği mûcizenin Hz. Allah'ın izniyle 

gerçekleştiği şu şekilde ifade ediliyor: " لّ    ِ و 
ِ ل كُمْ اٰي ة  ف ذ رُوه ا ت أكُْلْ في ا رْضِ اللّاٰ

ي ا ق وْمِ هٰذِه ن اق ةُ اللّاٰ و 

ابٌ ق ريبٌ  ذ  كُمْ ع  وء  ف ي أخُْذ  وه ا بسَُِٓ سُّ  Ey kavmim! İşte size mûcize olarak Allah'ın dişi bir /ت م 

devesi. Bırakın onu, Allah'ın arzında yayılıp otlasın. Ona kötülük dokundurmayın, 

yoksa sizi yakın bir azap yakalar."
284

 

Hz. Sâlih'in nübüvvetine, delil olması için mûcize olarak kayadan çıkan iri 

cüsseli dişi deve, bilinen develerin boyutlarından daha büyük idi. Su içtiğinde, bütün 

belde halkının içtiği kuyudaki suyu bir içişte bitiriyordu. Böyle olunca Hz. Sâlih, 

kavminden bir gün devenin, bir gün de kendilerinin su içmeleri konusunda bir sıra 

                                                 
280

 Bkz. A'râf 7/74; Hûd 11/62; Şuarâ 26/146-150; (Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 3, s. 

275; Zemahşerî, el-Keşşâf, c.2, s. 882; Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 4, s. 154). 
281

 Neml 27/48. 
282

 Şuarâ 26/153, 154. 
283

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 17, s. 627. 
284

 Hûd 11/64; (Bkz. A'râf 7/73). 



44 

 

 

 

belirledi. Onlardan bu sıraya mutlaka uymalarını, bunun Allah'ın emirlerinden bir 

emir olduğunu bildirdi.
285

 

Râzî tefsirinde; Semûd kavminin isminin "suyu az" manasına gelen "Semed" 

kelimesinden müştak bir isim olduğunu, suyu kısıtlı olan Hicr vadisinde 

yaşadıklarından dolayı kendilerine bu isim verildiğini ve Semûd kavminin 

imtihanının da su ile olduğunu,
286

 belirtir.  

Semûd'un ileri gelenleri, Hz. Sâlih'in nübüvvetinin desteklendiği deve 

mûcizesinden sonra insanların etkide kalmaması ve kurdukları düzenin bozulmaması 

için suyun yetmeyişini bahane ederek, haince bir icraatta bulundular: " احِب همُْ   وْا ص  ف ن اد 

ق ر   اطٰى ف ع   Derken, (kavmin en azgını olan) arkadaşlarını çağırdılar. O da işe /ف ت ع 

koyuldu ve deveyi kesti."
287

 Deveyi kesen o azgın topluluk, şımarıkça ve haddi 

aşarak, Allah'ın peygamberine; " ت   ع  ا ت عِدُن َٓا انِْ كُنْت  مِن  و  الحُِ ائْتنِ ا بمِ  ق الوُا ي ا ص  بِّهِمْ و  نْ ا مْرِ ر  وْا ع 

لين    Rablerinin emrine karşı geldiler ve 'Ey Sâlih! Sen eğer (dediğin gibi) / الْمُرْس 

peygamberlerden isen, haydi bizi tehdit ettiğin azabı getir' dediler"
288

 cahilce 

meydan okudular. 

Deveyi kesen küçük bir topluluk iken, Allah'ın emrine çoğunluğun karşı 

gelmiş olması hususunda Zamahşerî; "Deveyi kesme fiilini belki bir kişi ya da küçük 

bir topluluk yapmış olabilir, ancak kavmin geneli bu yapılan kötü işe rıza 

gösteriyordu. Deveyi kesenlere de hiç kimse engel olmamıştı. Bu iki sebepten dolayı 

hepsi, Hz. Allah'ın emrine fiilen karşı gelmiş gibi oldular"
289

 der.  

Deveyi kestikten sonra, "Sen gerçekten peygamber isen, tehdit ettiğin o azabı 

getirde görelim" diyerek meydan okuyan kavmi hakkında, yazılmış olan o dehşetli 

helâkı Hz. Sâlih, " تَّعُوا ف  كْذُوب  ف ق ال  ت م  يْرُ م  عْدٌ غ  ارِكُمْ ث لٰث ة  ا يَّام   ذٰلكِ  و  ي د  / Sâlih: 'Yurdunuzda üç 

gün daha yaşayın. (Sonra helâk olacaksınız.) İşte bu, yalanlanamayacak bir 

tehdittir,' dedi"
290

 onlara gerçeği bu şekilde haber verdi. Râzî; âyette geçen üç günlük 

süre ile ilgili olarak, "Hz. Allah, Semûd kavminin işlemiş oldukları deveyi kesme 

                                                 
285

 Bkz. Kamer 54/28; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 990). 
286

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 14; s. 168. 
287

 Kamer 54/29; (Bkz. A'râf 7/77; Hûd 11/65; Şems 91/14). 
288

 A'râf 7/77. 
289

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 892. 
290

 Hûd 11/65. 



45 

 

 

 

fiiline, hemen ceza vermeyip onların helâkını üç gün daha tehir etti. Belki onlar, bu 

süre zarfında hatalarından dolayı pişman olup tövbe ederler de kulluğa dönerler diye, 

süreleri uzatılmış olabilir"
291

 şeklinde görüşünü belirtir.  

Hz. Sâlih'in helâkı hak eden o kavme üç günlük süreyi bildirmesinden sonra 

zâlimler, pişman olup tövbe etmek yerine, kötü fiillerinin daha ağırını yapmak için; 

" ا هْل هُ  ِ ل نبُ يِّت نَّهُ و 
مُوا باِللّاٰ هْلكِ  ا هْلهِ ق الوُا ت ق اس  هِدْن ا م  ا ش  ليِِّه م  ادِقوُن   ثمَُّ ل ن قوُل نَّ لوِ  انَِّا ل ص  و   / Aralarında Allah 

adına and içerek dediler ki: 'Mutlaka onu ve ailesini geceleyin öldüreceğiz sonra da 

velisine; biz onun ailesinin öldürülüşüne şahit olmadık. Biz kesinlikle doğru 

söyleyenleriz diyeceğiz,"
292

 diyerek zâlimce bir plan yaptılar. Semûd kavmi, 

yaptıkları isyanlarından ve haddi aşmışlıklarından dolayı tövbe etmek yerine, 

Allah'ın peygamberini öldürmek için haince bir arayış içine girdiler. Onların, Hz. 

Sâlih için kurdukları tuzağı boşa çıkartan
293

 Allah (cc), onların üç günün sonunda 

sabaha karşı
294

 nasıl bir azap ile azaplandırıldıklarını, " ذ  الَّذين  ظ ل مُوا الصَّ   ا خ  ةُ ف ا صْب حُوا و  يْح 

اثمِين َۙ  ا لثِ مُود ۟  ﴾61﴿في دِي ارِهِمْ ج  بَّهمُْ  ا لّ  بعُْد  ف رُوا ر  ا۟ ك  ا نْ ل مْ ي غْن وْا فيه ا  ا لّ َٓ انَِّ ث مُود  ك   / Zulmedenleri o 

korkunç uğultulu ses yakaladı da yurtlarında diz üstü çökekaldılar. Sanki orada hiç 

yaşamamışlardı. Biliniz ki Semûd kavmi Rablerini inkâr etti. (Yine) biliniz ki Semûd 

kavmi Allah'ın rahmetinden uzaklaştı"
295

 buyurarak onların nasıl bir şeyle 

karşılaştıklarını açıklıyor. 

Zâlimlerin ve hainlerin silinip gittikleri o şiddetli azap geldiğinde, Hz. Sâlih 

ve ona iman etmiş olanların durumunu Allah Teâlâ, " نوُا   الَّذ۪ين  اٰم  ا و  الحِ  يْن ا ص  اء  ا مْرُن ا ن جَّ ا ج َٓ ف ل مَّ

ز۪يزُ  بَّك  هوُ  الْق وِيُّ الْع  مِنْ خِزْيِ ي وْمِئِذ   انَِّ ر  ة  مِنَّا و  حْم  هُ برِ  ع   emrimiz geldiğinde Sâlih'i ve (Helâk) / م 

beraberindeki iman etmiş olanları tarafımızdan bir rahmetle helâktan ve o günün 

rezilliğinden kurtardık. Şüphesiz Rabbin mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet 

sahibidir"
296

 diye bidiriyor. Semûd kavminin Çarşamba günü deveyi kestikleri, Pazar 

günü sabah vaktinde de helâk edildikleri, Hz. Sâlih'in ise iman etmiş olan yüz yirmi 

kadar mü'minle beraber, helâk hadisesinden evvel bu beldeyi terkettikleri rivayet 

edilmiştir. Hz. Sâlih'in hicret edip çıktığı, o helâk olan kavmin beldesine tekrar 

                                                 
291

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 18; s. 21. 
292

  Neml 27/49. 
293

 Bkz. Neml 27/50, 51. 
294

 Bkz. Hicr 15/83, 84. 
295

 Hûd 11/67, 68; (Bkz. A'râf 7/78; Şuarâ 26/158). 
296

 Hûd 11/66; (Neml 27/53). 



46 

 

 

 

dönmediği; kendisine iman etmiş olan müminlerle beraber, bir rivayete göre Şam 

civarında ki Filistin'e hicret edip orada yaşayıp orada öldüğü,
297

 diğer bir rivayete 

göre ise Mekke'ye hicret edip orada vefat edinceye kadar ibadet ve zikir ile ömrünü 

geçirdiği ve öldükten sonra da Kâbe'nin yanına defnedildiği rivayet edilmiştir.
298

  

 Netice olarak; Hz. Sâlih, Semûd halkıyla akrabalık bağı olan, o kavmin bir 

ferdi idi. İçinde yetiştiği halkı tarafından kendisi, iyilik vasıfları ile tanınan ve 

herkesin de onu bu vasıflarla kabul ettiği bir şahsiyetti. Fakat elçilik görevi 

verildikten sonra halkını, Hakk'a ve ilâhi hakikatlere davet etmeye başlayınca kavmi, 

onu yalanladı ve onu küçük düşürmek için çabaladılar. Zor olduğunu düşündükleri 

kayadan deve çıkartılma istekleri gerçekleşmesine rağmen, azgınlıklarından 

dönmediler. Su sıkıntısını sebep göstererek deveyi kestiler. Bunun neticesinde, 

kendilerine tövbe edip hatalarından dönmeleri için üç günlük süre verildiği halde o 

azgınlar, bu defa Allah'ın elçisini de öldürmek için plan yaptılar. Onların yaptıkları 

planlarını boşa çıkartan Allah (cc), onları dördüncü günün sabahında helâk ediverdi. 

Hz. Sâlih ve inananlar, helâk olan kavmin Hicr diye isimlendirilen beldesini terk 

ederek; bir rivayete göre Şam civarında ki Filistin'e, diğer bir rivayete göre Mekke 

topraklarına hicret ettiler. Hz. Peygamber, Usfân vadisinden geçerken haber verdiği 

hadisinde Hz. Sâlih'in de telbiye getirerek hac için bu vadiden geçtiğini 

bildirmiştir.
299

 Özetle; Hz. Sâlih ve ümmeti için hakikat olan şey, helâk olan Semûd 

kaviminin yaşadıkları beldede yaşamaya devam etmeyip Hz. Allah'ın rızasına uygun 

nesillerin yetişeceği başka bir beldeye hicret ettikleridir.  

2.1.5. Hz. İbrâhim ve Hz. İsmâil’in (as) Hicretleri   

 2. 1. 5. 1. Hz. İbrâhim (as)  

Hz. İbrâhim, Kur'ân'da ismi çokça zikredilen "ülü'l-azm"
300

 

peygamberlerdendir. İbrâhim ismi, 25 sûrede 69 defa tekrar edilmektedir.
301

 

Kur'ân'daki 14. sûre İbrâhim ismiyle anılmaktadır. Kur'ân-ı Kerîm'de Hz. İbrâhim'in 

                                                 
297

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 18, s. 95; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 888. 
298

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 4, s. 150; Heyet, Kur'an Yolu, s. 1316; Sa'lebî, Arâisü'l-Mecâlis 

(Kısasü'l-Enbiyâ), s. 79; Ebu'l-Fidâ İmâdüdddîn İbn Kesîr, el-Bidâye ven-Nihâye, Mektebetü'l-Meârif, 

Beyrut 1990, c.1, s. 138; M. Asım Köksal, Peygamberler Tarihi, s. 122.  
299

 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, c. 1, s. 232. 
300

 Bkz. Ahzâb 33/7; Şûrâ 42/13.  
301

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 1, 2. 



47 

 

 

 

sıddîk bir nebî olduğu,
302

 kendisine sahifeler verildiği,
303

 neslinden kitap sahibi 

peygamberler geldiği,
304

 Allah'ın (cc) onu seçip doğru yola ilettiği,
305

 yumuşak huylu 

(halîm), yüreği yanık (evvâh) ve kendisini Allah'a adamış (münîb),
306

 Allah'ın 

dostu,
307

 hanîf
308

 bir mü'min
309

 olduğu beyan edilir.   

Hz. İbrâhim'in fertlere, topluluklara ve yöneticilere tevhidi tebliğ etmekteki 

gayretlerinden, Kur'ân-ı Kerîm'de çok yerde bahsedilmektedir. Fakat peygamberlik 

vazifesini yaparken hidâyete davet ettiği kavimlerden, beldelerden ve liderlerden 

ismen bahsedilmemektedir. Olayların oluşları hakkındaki bilgileri Kur'ân-ı 

Kerîm'den ve hadislerden, isimleri ve mekân adlarını ise tefsir kitaplarından alıyoruz. 

Kur'ân'da peygamberlerden sadece Hz. İbrâhim'in ismi, hicret lafzıyla beraber 

zikredilir.
310

 Denilmiştir ki: "Her peygamberin bir hicreti var, ancak Hz. İbrâhim'in 

ise iki hicreti var."
311

 Biz; tezimize Hz. İbrâhim'in Mısır'a, Şam'a (Filistin ve Kudüs 

bölgesi) ve oğlu Hz. İsmâil ile Mekke'ye yaptığı hicretlerini aldık. Hz. İbrâhim'in 

hicretleri, tamamen tevhid merkezli bir toplum oluşturma gayesiyle olmuştur. 

Putperest olan toplum ve bireylere tevhidi yerleştirebilme çabasından Kur'ân'da 

çokça bahsedilir.  

Hz. İbrâhim'in kavmine, tevhidi tebliğ eden bir elçi, bir peygamber olarak 

gönderildiği, "    
ابِْرٰهيم  اذِْ ق ال  لقِ وْمِهِ اعْبدُُوا اللّاٰ يْرٌ ل كُمْ انِْ كُنْتمُْ ت عْل مُون  و  اتَّقوُهُ  ذٰلكُِمْ خ  و  / İbrâhim'i de 

peygamber olarak gönderdik. Hani o kavmine: 'Allah'a kulluk edin, O'na karşı 

gelmekten sakının. Eğer bilirseniz, bu sizin için daha hayırlıdır,' demişti"
312

 diye 

beyan ediliyor. 

  Hz. İbrâhim, her davetçinin yaptığı gibi ilâhî mesajı iletmeye, önce 

ailesinden başladı. Babasını şefkatle ve yumuşak bir üslûpla hanîf olması için, "  اذِْ ق ال

                                                 
302

 Bkz. Meryem 19/41. 
303

 Bkz. Necm 53/37; A'lâ 87/19. 
304

 Bkz. Nisâ 4/54; Hadîd 57/26. 
305

 Bkz. Bakara 2/130. 
306

 Bkz. Tevbe 9/114; Hûd 11/75. 
307

 Bkz. Nisâ 4/125. 
308

 Bkz. Âli İmrân 3/67. 
309

 Bkz. Saffât 37/111. 
310

 Bkz. Ankebût 29/26. 
311

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 154.  
312

 Ankebût 29/16; (Bkz. Nahl 16/121; Meryem 19/41). 



48 

 

 

 

يْ ـ ا  نْك  ش  لّ  يغُْني ع  لّ  يبُْصِرُ و  عُ و  ا لّ  ي سْم  ا ل مْ ي أتْكِ   ﴾42﴿لِّ بيهِ ي َٓا ا ب تِ لمِ  ت عْبدُُ م  ني مِن  العِْلْمِ م  اء  ي َٓا ا ب تِ انِاي ق دْ ج َٓ

وِيا ا اط ا س   Hani babasına demişti, 'Babacığım! İşitmeyen, görmeyen ve / ف اتَّبعِْنَٓي ا هْدِك  صِر 

sana bir faydası olmayan şeylere niçin tapıyorsun? Babacığım! Doğrusu, sana 

gelmeyen bir ilim bana geldi. Bana uy ki, seni doğru yola ileteyim,"
313

 davetinde 

bulunduğu rivayet edilir. Hz. İbrâhim'in şefkat dolu üslûbuna karşılık, babasının 

cevabı ise " نَّك    نْ اٰلهِ تي ي َٓا ابِْرٰهيمُُۚ ل ئنِْ ل مْ ت نْت هِ۟ لّ  رْجُم  اغِبٌ ا نتْ  ع  ليِا ا ق ال  ا ر  اهْجُرْني م  و  / Babası, 'Ey 

İbrâhim! Sen benim ilâhlarımdan yüz mü çeviriyorsun? Eğer vazgeçmezsen, mutlaka 

seni taşa tutarım. Uzun bir süre benden uzaklaş!' dedi"
314

 şeklinde çok sert oldu. 

Hz. İbrâhim'in metodu, sorular sorarak kavmini düşünmeye sevketmeye 

dayanıyordu. Sorularında, "Siz putlara dua ettiğinizde sizi duyarlar mı?" veya 

"Onlara ibadet ettiğinizde size bir fayda verirler mi, yada onları ihmal edip 

ibadetlerinizi terk ettiğinizde size bir zararları olur mu?" şeklinde ifadeler yer alırdı. 

Onlar da "Hayır ama biz babalarımızı böyle yapar bulduk" derler, yapageldikleri 

şeyleri hiç sorgulamazlardı. Aslında taptıkları putların hayır ve şerlerinin olmadığını 

putperestler de biliyorlardı. Ancak kendilerinden önce geçen atalarının yaptıklarını 

taklit etmekten de bir türlü vazgeçmek istemiyorlardı.
315

 

Hz. İbrâhim, kavmine bir ve tek olan âlemlerin Rabbine iman ettiğini ilân etti 

ve onlara, Allah Teâlâ'nın üstün niteliklerini şu şekilde anlattı: " دُ   بَّ ف انَِّهمُْ ع  و  لَٓي الَِّّ ر 

ال م ل ق ني ف هوُ  ي هْدينَِۙ  ﴾11﴿ين َۙ الْع  ي سْقينَِۙ  ﴾17﴿ا لَّذي خ  الَّذي هوُ  يطُْعِمُني و  رِضْتُ ف هوُ  ي شْفينِِۖ  ﴾17﴿و  ا م  اذِ   ﴾72﴿و 

الَّذي يمُيتنُي ثمَُّ يحُْيينَِۙ  ينِ   ﴾71﴿و  طَٓي ـ تي ي وْم  الدا عُ ا نْ ي غْفرِ  لي خ  ي ا طْم  ذَٓ
الَّ و   / 'Şüphesiz onlar (putlar) 

benim düşmanımdır. Ancak âlemlerin Rabbi olan Allah dostumdur. O, beni yaratan 

ve bana doğru yolu gösterendir. O, bana yediren ve içirendir. Hastalandığımda da O 

bana şifa verir. O, benim canımı alacak ve sonra diriltecek olandır. O, hesap 

gününde, hatalarımı bağışlayacağını umduğumdur"
316

 

Kavmi ise sürdürdükleri eski alışkanlıklarının yanlışlığını düşünüp 

sorgulamak yerine, Hz. İbrahim'e itiraz ve tehdit yolunu tercih ettiler. "  هُ ق وْمُهُ  ق ال اجَّ ح َٓ و 

افُ  لّ َٓ ا خ  ق دْ ه دٰينِ  و  ِ و 
وناي فيِ اللّاٰ اجَُّٓ ا  ا ف لا   ا تحُ َٓ يْء  عِلْم  باي كُلَّ ش  سِع  ر  يْ ـ ا  و  باي ش  اء  ر   ا نْ ي ش َٓ

ا تشُْرِكُون  بهَِٓ الََِّّٓ م 

                                                 
313

 Meryem 19/42, 43. 
314

 Meryem 19/46. 
315

 Bkz. Şuarâ 26/71-78; (Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 3, s. 268,269; Bursevî, Rûhu’l-

Beyân, c. 8, s. 311). 
316

 Şuarâ 26/77, 78, 79, 80, 81, 82. 



49 

 

 

 

كَّرُون    Kavmi onunla tartışmaya girişti. Onlara, 'Beni doğru yola iletmişken Allah / ت ت ذ 

hakkında benimle tartışmaya mı kalkışıyorsunuz? Hem sizin O'na ortak 

koştuklarınızdan ben korkmam, ancak Rabbim'in bir şey dilemiş olması başka. 

Rabbim'in ilmi her şeyi kuşatmıştır. Hâlâ düşünüp öğüt almayacak mısınız?' dedi."
317

 

Kavmi Hz. İbrâhim'e, "Yeryüzünde her şeyi, tek bir ilâh mı yapmış?" diye itiraz 

ediyorlardı. Onlar, bu kadar büyüklükteki karmaşık işleri tek bir ilâh'ın yardımcısız 

yapamayacağını kendi akıllarınca iddia ederek, onunla tartışıyorlardı.
318

   

Halkı yöneten üst tabakadaki eşrafı da Allah'a kul olmaya, islâm olmaya 

davet eden Hz. İbrâhim; ilâhlık iddiasında bulunan kavmin liderine, Allah'ın (cc) 

nasıl bir kudret ve kuvvet sahibi olduğunu şu sözlerle hatırlattı: " اجَّ   ا ل مْ ت ر  الِ ى الَّذي ح َٓ

يمُيتَُۙ  بِّي  الَّذي يحُْي۪ و  ُ الْمُلكْ ٌۢ اذِْ ق ال  ابِْرٰهيمُ ر 
بِّهَٓ ا نْ اٰتٰيهُ اللّاٰ    ابِْرٰهيم  في ر 

 ق ال  ابِْرٰهيمُ ف انَِّ اللّاٰ
امُيتُ  ق ال  ا ن ا۟ احُْي۪ و 

ُ لّ  ي هْدِي الْق وْم  الظَّ 
اللّاٰ ف ر   و  غْرِبِ ف بهُِت  الَّذي ك  شْرِقِ ف أتِْ بهِ ا مِن  الْم  مْسِ مِن  الْم  المِين ُۚ ي أتْي باِلشَّ  / Allah, 

kendisine hükümdarlık verdi diye (şımarıp böbürlenerek) Rabbi hakkında İbrâhim ile 

tartışanı görmedin mi? Hani İbrâhim, 'Benim Rabbim diriltir, öldürür' demiş, o da, 

'Ben de diriltir, öldürürüm' demişti. (Bunun üzerine) İbrâhim, 'Şüphesiz Allah güneşi 

doğudan getirir, sen de onu batıdan getir' deyince, kâfir şaşırıp kaldı. Zaten Allah 

zâlimler topluluğunu hidâyete erdirmez."
319

 Râzî, âyette konu edinilen ve Hz. 

İbrâhim ile tartışmaya giren kişinin "Nemrûd b. Ken'ân" olduğunu söyler ve onun 

ilâhlık iddiasında bulunan zâlim bir kişi olduğunu belirtir.
320

           

  Hz. İbrâhim; kavmine, taptıkları putların kendilerini dahi savunamayacak 

kadar çaresiz nesneler olduklarını, onlara nasihat ederek, misaller getirerek hep 

anlatmaya çalıştı. Sonunda sözlerinin gerçekliğini göstermek için harekete geçmeye 

karar verdi. Yapacağı şeyler için kavminin bayram gününü seçti. Kavmi, bayram 

eğlenceleri için puthane ve çevresini boşalttıkları bir vakitte, Hz. İbrâhim, puthaneye 

girerek en büyükleri hariç hepsini kırdı. Bayram yerinden dönenler, putlarına yapılan 

bu saldırıyı Hz. İbrâhim'in yapmış olabileceğini düşünerek, "Putlarımıza bunu sen mi 

yaptın?" diye sordular. Hz. İbrâhim ise onlara, boynunda balta asılı olan büyük puta 

                                                 
317

 En'âm 6/80. 
318

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 13; s. 62.  
319

 Bakara 2/258. 
320

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 7,  s. 23. 



50 

 

 

 

sormalarını işaret edince, onlar da putların konuşamayan âciz nesneler olduğunu 

itiraf etmek zorunda kaldılar.
321

  

Kavminin hem gözlerine, hem de akıllarına hitap eden hakikatler karşısında, 

onların ileri sürebilecekleri bir cevapları kalmamıştı. Onlar ise hakikatleri kabul edip 

iman etmek yerine, zâlimlerin yaptığı gibi Hz. İbrâhim'den kurtulma yolunu seçtiler; 

" ُ مِن  النَّارِ  انَِّ في ذٰلِ 
قوُهُ ف ا نْجٰيهُ اللّاٰ رِّ اب  ق وْمِهَٓ الََِّّٓ ا نْ ق الوُا اقْتلُوُهُ ا وْ ح  و  ان  ج  ا ك  ي ات  لقِ وْم  يؤُْمِنوُن  ف م  ٰ ك  لّ   / 

(İbrâhim'in) kavminin cevabı, 'Onu öldürün veya yakın' demekten ibaret oldu. Allah 

da onu ateşten kurtardı. Şüphesiz bunda inanan bir toplum için ibretler vardır."
322

 

2. 1. 5. 2. Hz. İbrâhim'in (as) Eşi Sâre ile Beraber Mısır'a Hicreti  

Allah Teâlâ'nın yardımıyla, ateşten kurtulan Hz. İbrâhim'in kendisini ateşe 

atarak, öldürmek isteyen ve o büyük mûcizeye şahit oldukları halde iman etmeyen, 

kalpleri mühürlenmiş, imandan nasipleri kalmamış kavmi terk edip; başka beldelerde 

ki insanları islâm olmaya çağırmak için hicrete çıkışı Kur'ân'da şu şekilde 

anlatılmaktadır: " ق ال  ف     و 
ن  ل هُ لوُطٌٌۢ ك اٰم  زيزُ الْح  باي  انَِّهُ هوُ  الْع  يمُ انِاي مُه اجِرٌ الِٰى ر  / Bunun üzerine Lût, 

ona (İbrâhim'e) iman etti. İbrâhim, 'Ben, Rabbime (O'nun gitmemi emrettiği yere) 

hicret edeceğim. Şüphesiz o mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir,' 

dedi."
323

 Hz. İbrâhim, "Ben Rabbime (O'nun gitmemi emrettiği yere) hicret 

edeceğim" dedikten sonra, nerelere hicret ettiğini Târîhu'l-Ümem ve'l-Mülûk adlı 

eserinde Taberî; Hz. Allah'ın yardımı ile ateşten kurtulan Hz. İbrâhim, eşi Sâre ve 

yeğeni Lût olduğu halde önce Harran şehrine, oradan da Mısır'a hicret ettiğini, 

rivayet eder.
324

  

Hz. Peygamber'in (sav); Ebû Hüreyre'den (ra) (ö. 58/678) rivayet edilen, bu 

husustaki hadisi şöyledir: " لكٌِ مِن  الْمُلوكِ  ل  بهِا ق رْي ة  فيها م  ة ، ف د خ  ر  إبْراهيم عليه السلام بسِار  ا وْ هاج 

ل  إليه أ نْ ي ا إبْراهي نِ النِّسآءِ، ف ا رْس  أ ة  هِى  مِنْ ا حْس  ل  إبراهيمُ باِمْر  ةِ، ف قيل  د خ  بابرِ  باارٌ مِن  الْج  ، ج  ك  ع  نْ ه ذِهِ الَّتىِ م  مُ م 

                                                 
321

 Bkz. Enbiyâ 21/ 58-65; Sâffât 37/85-93; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 452).  
322

 Ankebût 29/24; (Bkz. Enbiyâ 21/68, 69). 
323

 Ankebût 29/26; (Bkz. Sâffât 37/99). 
324

 Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîhu'l-Ümem ve'l-Mülûk, Dâru'l-Meârif, Beyrut 1967, c.1, s. 244. 

(Taberî; Târîhu'l-Ümem'de Hz. İbrâhim'in Mısır'a yaptığı hicretini ve Firavun ile aralarında 

gerçekleşen diyaloğu geniş bir şekilde işlemişken; Câmiu’l-Beyân adlı tefsirinde Hz. İbrâhim'in 

hicretini izah ettiği Ankebût Sûresî 26. ayette önce Harran'a sonra Şam'a hicret etti diye zikretmiş, 

Saffât Sûresî 99. âyette ise sadece Şam'a hicret etti diye zikretmiştir. Hz. İbrâhim'in Mısır'a yaptığı 

hicretine ise hiç değinmemiştir. Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 18, s. 384, 385/ c. 19, s. 576, 577). 



51 

 

 

 

دِيثِى ف إنِِّى أ خْب رْتهُمُْ أنَّكِ أُ  تكُْذِبىِ ح  ع  إليها ف قال  لّ  ج  يْرِى قال  أخُْتىِ، ثمَُّ ر  جْهِ الْْ رْضِ مُؤْمِنٌ غ  ل ى و  اللِّ إنِْ ع  خْتىِ و 

ل  بهِا إليه   يْرُكِ، ف أ رْس  غ   İbrahim (as), Sâre ile beraber zorba bir melikin beldesine / و 

hicret etti. Melik'e; 'İbrâhim yanında kadınların en güzeli ile şehre dâhil oldu,' diye 

bildirdiler. Melik (İbrâhim'e): 'Yanındaki kadın kimdir?' diye sorunca: İbrâhim de 

'kız kardeşimdir,' dedi. Sonra Sâre'nin yanına dönünce: 'Ben, senin için kız 

kardeşimdir dedim, beni yalanlama. Allah'a yemin ederim ki, yeryüzünde senden ve 

benden başka mü'min yoktur!' dedi ve eşi Sâre'yi melik'e gönderdi."
325

 Hz. 

Peygamber'in hadisinde beyan ettiği, Hz. İbrâhim'in eşi ile beraber hicret ettikleri 

beldenin, Mısır olduğu rivayet edilir. Mısır melik'i zorba bir hükümdar idi. Zorbalığı 

ise arzuladığı şeye, zorla el koymasından dolayı idi. Hz. İbrâhim; zorba melik'in 

kendisini öldürtüp, eşini savunmasız ve kimsesiz bırakarak, elinden almasından 

korktuğundan dolayı yada kocasıyım diyerek melik'in dikkatini üzerine çekmemek 

için melik'e eşi için, "kız kardeşimdir" dediği  rivayet edilir. Eşi Sâre'ye bu durumu 

izah ederken, "Şuan senden ve benden başka evli mü'min yoktur, biz evli olsak da 

Allah'ın kitabına göre kardeşiz" demek istediği rivayet edilmiştir.
326

 

Hz. İbrâhim Sâre'yi, zorba olan melik'e gönderdikten sonra, eşi gelinceye 

kadar dua ve namaz ile Allah'tan yardım istedi. Melik, Sâre'ye elini her uzattığında 

Allah'ın yardımıyla taş gibi oluyor, melik özür dileyince eski haline geliyordu. Bu hal 

üç kere tekrar etti. Sâre'de olağanüstü bir durumun varlığından dolayı korkuya 

kapılan zorba melik'in şöyle dediği;  " ل مْ ت أتْنِى بإِنِْسان  : ف قال  ل هُ  ، و  يْطان  ف أخْرِجْها . إنَّك  إنِاما أ ت يْت نى بشِ 

ر    أ عْطِها هاج   Melik, Sâre'yi getiren adama: 'Sen bana insan değil, ancak / مِنْ أ رْضى، و 

bir şeytan getirmişsin. Onu hemen benim şehrimden çıkarın ve ona Hâcer'i verin,' 

dedi" diye nakledilmiştir. Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi adlı kitapta; Melik'in 

Sâre'deki olağanüstü halden tedirgin olup onun, cin taifesiyle bir ilgisinin 

olabileceğinden korktuğu, zorbaca yaptığı hareketlerinden dolayı Sâre'nin, kendisine 

bir kötülük yapmaması için Hâcer'in hediye olarak verilmesini istediği ve 

                                                 
325

 Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, Hadis No: 1017, c. 6, s. 516. 
326

 Taberî, Târîhu'l-Ümem ve'l-Mülûk, c.1, s. 244, 245, 247; Sa'lebî, Arâisü'l-Mecâlis, s. 87; İbn Kesîr, 

el-Bidâye ven-Nihâye, c.1, s. 152. 



52 

 

 

 

yönetimindeki Mısır'dan, Hz. İbrâhim ve ailesinin hemen çıkarılmasını istediği, 

beyan edilir.
327

 

Mısır'daki melik'in tavırlarından rahatsız olan Hz. İbrâhim, onun kendisine ve 

ailesine zarar vermesinden korktuğu için, ailesiyle beraber hemen Mısır'ı terk 

etmiştir.
328

    

 2. 1. 5. 3. Hz. İbrâhim'in (as) Şam'a Hicreti  

Hz. İbrâhim'in; Mısır melikinin zülmünden korktuğu için, melikin 

topraklarını terk edip çıktıktan sonra, Hz. Allah'ın işaret ettiği beldeye hicret etti. 

Hicret ettiği bu belde, Kur'ân-ı Kerîm'de: " يْن اهُ  ن جَّ ال م و  كْن ا فيه ا للِْع  لوُط ا الِ ى الّْ رْضِ الَّتي ب ار  ين  و   / 

Onu Lût ile beraber kurtarıp, içinde âlemler için bereketler kıldığımız yere 

ulaştırdık"
329

 buyrularak Hz. İbrâhim'in yapmış olduğu İkinci hicretinden haber 

verilmektedir. Hz. İbrâhim ve yeğeni Hz. Lût'un kurtarıldıktan sonra ulaştırıldıkları 

fakat işaret edilip de ismi bidirilmeyen "(Hz. Allah'ın) âlemler için bereketli kıldığı 

topraklar" diye ifade edilen belde için Zemahşerî; "Hz. Allah, Hz. İbrâhim'i 

Mısır'dan sonra Şam civarının topraklarına ulaştırdı. Çünkü Şam beldesi, hem 

madden hem de manen çok bereketli olan topraklardır. Her çeşit yiyeceğin bolluğu 

sebebiyle madden bereketlidir. İnsanlığa tebliğ için gönderilen peygamberlerin 

ekserisi Şam ve civarına (Kudüs ve Filistin bölgesi) gönderilmişlerdir. Onların 

getirdikleri şeriatları ve dinî tesirleri buradan yayıldığı için de mânen bereketlidir"
330

 

der. 

2. 1. 5. 4. Hz. İsmâil (as) 

Hz. İbrâhim, zürriyetini devam ettirecek erkek evladı olmadığı için Hz. 

Allah'a; " الحِ  بِّ ه بْ لي مِن  الصَّ ين  ر  / Ey Rabbim! Bana sâlihlerden olacak bir çocuk 

bağışla"
331

 diye dua ediyordu. Allah (cc), Hz. İbrâhim'in duasını kabul etti, " ن اهُ ف ب شَّرْ  

                                                 
327

 Ahmed Davudoğlu, Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi, Kitâbü'l-Fedâil, Hadis No. 2371, c. 10, 

s.169.  
328

 Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh li-Ehâdîsi’l-Câmi‘i’s-Sahîh, Hadis No: 1017, c. 6, s. 516. 
329

 Enbiyâ 21/71. 
330

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 16, s. 310; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 462; Fahreddin er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, c. 22; s. 190. 
331

 Sâffât 37/100. 



53 

 

 

 

ل م  ح  يم  بغُِلا   / Biz de ona uysal bir oğul müjdeledik"
332

 buyurarak, onun duasına icabet 

ettiğini böylece bildiriyor.  

Hz. İbrâhim'e müjdelenen ve sonra onun da kurban etmek istediği evladının, 

Hz. İsmâil veya Hz. İshak olduğu hususunda Taberî'nin tefsirinde aktardığı bilgilere 

göre, âlimler arasında iki görüş vardır: 

Abdullah b. Mes'ûd (ö. 32/652), Ahnef b. Kays (ö. 67/686), Abdullah b. 

Abbas (ö. 68/687) ve İkrime el-Berberî'ye (ö. 105/723) göre; müjdelenen ve sonra da 

kurban edilmek istenen çocuğun Hz. İshak olduğudur. Delilleri ise Kur'ân da 

müjdelendikten sonra ismi âyetlerde açıkça zikredilen ve bu ifadelerden sonra da 

kurban edilmek istenen çocuk olabilir ki Hz. İshak'dır. 

 Abdullah b. Ömer (ö. 73/693), Ebu Tufeyl (ö. 100/718), Mücâhid b. Cebr (ö. 

103/721), Hasân-ı Basrî (ö. 110/728) ve Atâ b. Ebû Rebbâh (ö. 114/732) gibi zatlara 

göre; müjdelenen ve sonra da kurban edilmek istenen Hz. İsmâil'dir. Bu grup, 

görüşlerine delil olarak; Hûd Sûresi'nin 71. âyetinde Hz. İbrâhim'e Hz. İshak 

müjdelenirken, Hz. İshak'ın oğlu Hz. Ya'kub da müjdelenmektedir. Allah Teâlâ, Hz. 

İbrâhim'e çocuğunun ve ondan sonra gelecek cocuğunu da müjdelemişken, ona 

oğlunu kurban etmesini emretmez. Bu âyetten anlıyoruz ki, müjdelenen ve kurban 

edilmesi emredilen çocuk Hz. İsmâildir.
333

  

Hz. İsmâil'in ismi, Kur'ân-ı Kerîm'de 12 yerde geçmektedir.
334

 Kur'ân'da 

verilen bilgilere göre, Hz. İsmâil varlık âleminde üstün bir makam sahibidir.
335

 Sabır 

sahibi olup,
336

 Allah'ın rahmetine nâil olmuş sâlih
337

  ve hayırlı
338

 kullardandır. 

Babasıyla beraber Beytullâh'ın temellerini yükseltmiş
339

 ve o kutsal beyti temiz 

tutmakla vazifelendirilmiştir.
340

 Kavmine peygamber olarak seçilmiş ve diğer 

                                                 
332

 Sâffât 37/101. 
333

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 19, s. 578. 
334

 Bkz. Bakara 2/125, 127, 133, 136, 140; Âli İmrân 3/84; Nisâ 4/163; En'âm 6/86; İbrâhim 14/39; 

Meryem 19/54; Enbiyâ 21/85; Sâd 38/48; (Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 

33). 
335

 En'âm 6/86. 
336

 Enbiyâ 21/85. 
337

 Enbiyâ 21/86. 
338

 Sâd 38/48. 
339

 Bakara 2/127.  
340

 Bakara 2/125. 



54 

 

 

 

peygamberler gibi vahye mazhar olmuştur.
341

 Ehline namazı ve zekâtı emretmiş ve 

Allah'ın rızasına ulaşmış bir peygamberdir.
342

  

2. 1. 5. 5. Hz. İbrâhim (as) ile Hz. İsmâil (as) ve Annesi Hâcer'in 

Hicretleri 

Hz. İsmâil'in süt emme yaşında iken, gelecekte Allah'ın dinini insanlara 

anlatıp öğreteceği beldeye, babası Hz. İbrâhim tarafından getirildiğini âyet ve 

hadisten öğreniyoruz.  

Bu hususu ifade eden ve Abdullâh ibn Abbâs'dan rivayet edilen hadiste, Hz. 

Peygamber şöyle buyuruyor: "  ة  ف وْق وْح  ا عِنْد  الْب يْتِ عِنْد  د  همُ  ع  ض  تَّى و  ، ح  عِيل  باِبْنهِ ا إسِْم  اهِيمُ و  اء  إبْر  ج 

سْجِدِ  م  فى أعْل ى الْم  مْز  ل يْس  بمِ  . ز  اءٌ و  ل يْس  بهِا م  دٌ و  ئذِ  ا ح  ة  ي وْم  اب ا فيِهِ ت مْرٌ . كَّ ا جِر  همُ  ع  عِنْد  ض  و  ، و  ا هنُ الكِ  همُ  ع  ض  ف و 

اءٌ  سِق اء  فيِهِ م  ، ف ق ال تْ . و  عِيل  تْهُ أمُُّ إسِْم  اهِيمُ مُنْط لقِ ا، ف ت بعِ  ت تْ : ثمَُّ ق فَّ إبِْر  اهِيمُ أ يْن  ت ذْه بُ و  ادِى الَّذِى ي ا إبِْر  ا الْو  رُكُن ا بهِ ذ 

ا ار  لكِ  مِر  ىْءٌ، ف ق ال تْ ل هُ ذ  ش  لّ  ي لْت فتِْ إلِ يْه ا. ل يْس  فيِهِ إنِْسٌ و  ل  لّ  ع  ج  ا، ق ال  . و  ك  بهِ ذ  ر  مْ : ف ق ال تْ ل هُ االلُّ أ م  ا : ق ال تْ . ن ع  إذِ 

تْ  ع  ج  يِّعُن ا ثمَُّ ر  يضُ  اهِ . لّ  ا     ف انْط ل ق  إبِْر  ع  جْهِهِ الْب يْت  ثمَُّ د  وْن هُ اسْت قْب ل  بوِ  ي ر  يْثُ لّ  ان  عِنْد  الثَّنيَِّةِ ح  ا ك  تَّى إذِ  يمُ ح   / 

İbrâhim, (emzikte olan) oğlu ismâil ve annesiyle beraber (Mekke'ye) geldi. Mescidin 

üst tarafında, zemzem kuyusunun yukarısında yüksekçe bir yere, beytin yanına her 

ikisini yerleştirdi. O tarihte Mekke'de kimse yoktu, içmek için su dahi yoktu. İşte 

İbrâhim, oğlu İsmâil ile Hâcer'i buraya yerleştirdi. Yanlarına içinde hurma olan bir 

kap ile içinde su bulunan birer kap bıraktı. Sonra İbrâhim dönmek için ayrıldı. 

İsmâil'in annesi onu takip etti ve dedi ki:  

- Ey İbrâhim! Hiçbir şeyin ve hiçbir insanın olmadığı, bu vadiye bizi 

bırakıp da nereye gidiyorsun? Bu sorusunu birkaç kez tekrarladı ama 

İbrâhim'den bir cevap alamadı. 

- (Bizi buraya bırakmanı) Allah mı emretti? diye sordu. 

- Evet, Allah emretti, diye cevap verdi İbrâhim. 

- (Hâcer) O zaman Allah bizi korur, dedi ve geri döndü.  

                                                 
341

 Bakara 2/136; Âli İmrân 3/84; Nisâ 4/163; Meryem 19/54. 
342

 Meryem 19/54. 



55 

 

 

 

Seniyye mevkiinde kimsenin kendisini görmeyeceği yere gelinceye kadar 

uzaklaşan İbrâhim, yüzünü beytin olduğu tarafa çevirip dua etti."
343

   

Allah (cc), Kurân-ı Kerîm'de Hz. İbrâhim'in Mekke'den ayrılırken, " بَّن َٓا انِآَ  ي ر 

يْرِ ذ اد  غ  يَّتي بوِ  نْتُ مِنْ ذُرِّ رْع  عِنْد  ب يْتِ ا سْك  بَّن ا ليِقُي ز  مَِۙ ر  رَّ لْ ا  ك  الْمُح  لٰوة  ف اجْع  ة  مِن  النَّاسِ ت هْوَٓ يمُوا الصَّ  ـدِ  ل يْهِمْ ي اِ فْ

لَّهمُْ ي شْكُرُون   اتِ ل ع  ر  ارْزُقْهمُْ مِن  الثَّم   Rabbimiz! Ben çocuklarımdan birini, senin kutsal / و 

evinin (Kâbe'nin) yanında ekin bitmez bir vadiye yerleştirdim. Rabbimiz! Namazı 

dosdoğru kılmaları için (böyle yaptım). Sen de insanlardan bir kısmının gönüllerini 

onlara meylettir, onları ürünlerden rızıklandır, umulur ki şükrederler"
344

 diye ettiği 

dua böylece haber veriliyor. Bu âyette Hz. İbrâhim'in "Çocuklarımdan birini senin 

beytinin yanına yerleştirdim" ifadesi Zemahşerî'ye göre, Hz. İsmâil ve ondan 

çoğalacak olan evlatlarıdır. Hz. İbrâhim, evlâdı Hz. İsmâil'i gelecekte imar edecekleri 

Beytullâh'ın yanına, Allah'a ibadet etmeleri için Mekke'ye getirip yerleştirmiştir.
345

 

Netice olarak Hz. İbrâhim'in kavmi, putlara tapan ve yıldızlara bakarak çeşitli 

bilgi çıkarımlarında bulunan bir kavimdi. Putperest oluşlarına gösterdikleri asıl 

sebep, babalarını da böyle yaparken görmüş olmalarıdır. Yani babalarının 

yapageldiğini hiç sorgulamadan taklit etmeleridir. Kendilerinin de kabul ettiği bir 

gerçek ise putların hiçbir şeye gücünün yetemeyeceğidir. Diğer bir gerçek de 

alışkanlıklarından bir türlü vazgeçmek istememeleridir. Çünkü Hz. İbrâhim onlara, 

putların birer âciz nesneler olduğunu hem akıl ile hem de fiil ile göstermiştir.  

'Her peygamber hicret etmiştir ama Hz. İbrâhim iki kere hicret etmiştir' 

kavline göre, Hz. İbrâhim, önce Mısır bölgesine sonra da Şam bölgesine hicret 

etmiştir. Rivayet edilen bu hicretlerinde yanında eşi Sâre ve yeğeni Hz. Lût da 

bulunmuştur.  

Hz. İbrâhim, Mekke'ye oğlu Hz. İsmâil ile onun annesi Hâcer'i getirmiştir. 

Hz. İsmâil, peygamberlik vazifesini yapmak için Mekke'den başka beldelere hicret 

etmemiştir. Sadece çocukluğunda insanın yaşamadığı, suyun bulunmadığı bu beldeye 

getirilmek onun hicreti olmuştur. Hz. İbrâhim'in duası ile bu belde "Harem" olmuş ve 

                                                 
343

 Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, Hadis No: 1381, c. 9, s. 1115. 
344

 İbrâhim 14/37. 
345

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 844. 



56 

 

 

 

bereketlenmiştir. Hz. İsmâil, babası ile beraber Kâbe'yi inşâ edip, onun hizmetkârı 

olmuştur. Mekke ve çevresinde oturan, Beytullah'ı ziyarete gelen insanlara, Allah 

Teâlâ'nın dinini tebliğ etmiştir.    

2.1.6. Hz. Lût’un (as) Hicreti 

Hz. İbrâhim'in yeğeni olan Hz. Lût'un ismi, Kur'ân-ı Kerîm'de 27 yerde 

zikredilmektedir.
346

 Dolaylı veya doğrudan 16 sûrede, kavmi ve kıssalarından 

bahsedilmektedir.
347

 Hz. İbrâhim'e iman etmiş, onunla beraber kurtarılanlardan 

olmuştur.
348

 Rivayetlere göre; Hz. İbrâhim'in Mısır ve Şam beldelerine yaptığı 

hicretlerinde bulunmuştur.
349

 İnsanlar arasında daha önce görülmemiş bir fiil olan 

livâta fiilini işleyen kavme, peygamber olarak gönderilmiştir. Gönderildiği kavmin 

kıssaları birçok sûrede zikredilmekte, fakat bahsi geçen o kavmin ismi ve nerede 

yaşadıkları Kur'ân-ı Kerîm'de belirtilmemektedir. Kur'ân'da Hz. Lût'un hidâyete 

erdirilenlerden olduğu ve âlemlere üstün kılındığı,
350

 kendisine kitap, hikmet ve 

peygamberlik verildiği, 
351

 doğru yola iletilenlerden olduğu
352

 ve Hz. Allah'ın 

rahmetine nâil olan sâlihlerden
353

 olduğu zikredilmektedir. Hz. Lut'un, Hz. İbrâhim 

ile yaptığı hicretlerinden başka, kendisinin de yaptığı bir hicreti vardır. Peygamber 

olarak gönderildiği kavmin helâk haberini getiren melekler, aynı zamanda Hz. Lût ile 

beraber ona inananların da hicret etmeye izin verildiğinin haberini getirdiler.            

Hz. İbrâhim'in yanında yetişen Hz. Lût'un, i'lâ-yi kelimetullah'ı tebliğ için 

gönderilen bir peygamber olduğu Kur'ân'da hususiyetle şu şekilde, " انَِّ لوُط ا ل مِن    و 

ل ين   الْمُرْس   / Şüphesiz Lût da peygamberlerdendi"
354

 diye özellikle ifade edilmiştir. Hz. 

Lût'un da peygamber olduğuna ve peygamber olarak gönderildiğine dair birkaç 

âyette vurgular yapılmaktadır. Bu vurguların sebebinin muharref Tevrat'ta, Hz. Lût 

için Kûr'ân'da kıssası zikredilen kavmin beldesine, mümbit arazilerinde hayvanlarına 

                                                 
346

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 33. 
347

 Bkz. En'âm, A'râf, Tevbe, Hûd, Hicr, Enbiyâ, Şuarâ, Neml, Ankebût, Saffât, Sâd, Kâf, Zâriyat, 

Kamer, Tahrîm, Hakka. 
348

 Bkz. Enbiyâ 21/71. 
349

 Sa'lebî, Arâisü'l-Mecâlis, s. 114. 
350

 Bkz. En'âm 6/86. 
351

 Bkz. En'âm 6/89. 
352

 Bkz. En'âm 6/90. 
353

 Bkz. Enbiyâ 21/75. 
354

 Saffât 37/133; (Bkz. A'râf 7/80; Şuarâ 26/161; Ankebût 29/28). 



57 

 

 

 

daha iyi otlaklar bulmak gayesiyle, amcası Hz. İbrâhim'den ayrılarak gittiği gibi iftira 

niteliğinde ifadeler olduğu, bu ifadeleri reddetmek için olabileceği rivayet edilir.
355

 

Hz. Lût; gönderildiği kavme, kendisinin Allah tarafından tebliğ için 

vazifelendirilmiş bir elçi olduğunu şu şekilde haber verilmekte, " اذِْ ق ال  ل همُْ ا خُوهمُْ لوُطٌ ا لّ   

سُولٌ ا م ﴾161﴿ت تَّقوُن ُۚ  ا طف اتَّقُ  ﴾162﴿ينٌَۙ انِاي ل كُمْ ر    و 
يعُونُِۚ وا اللّاٰ  / Kardeşleri Lût onlara: 'Allah'a karşı 

gelmekten sakınmaz mısınız? Bilin ki ben, size gönderilmiş güvenilir bir elçiyim. 

Artık Allah'a karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin"
356

 diye kavmini aşırılıktan 

kaçınmaya davet etmiştir.    

Hz. Lût'un, peygamber olarak gönderildiği kavmin işledikleri aşağılık bir 

fiilleri vardı. O, kavmine içine battıkları bu günahın ne kadar çirkin, zâlimce bir şey 

olduğunu, onlara şu ifadelerle anlattı: " لوُط ا اذِْ ق ال  لقِ   ب ق كُمْ بِ ا ت أتْوُن  الْف احِ  وْمِهَٓ و  ا س  ة  م  د  مِن  ش  ه ا مِنْ ا ح 

ال م اءِ  ب لْ ا نْتمُْ ق وْمٌ مُسْرِفوُن   ﴾72﴿ين  الْع  ة  مِنْ دُونِ النِّس َٓ هْو  ال  ش  ج  انَِّكُمْ ل ت أتْوُن  الرِّ  / Lût kavmine; 'Sizden 

önce âlemlerden hiçbir kimsenin yapmadığı çirkin işi mi yapıyorsunuz? Hakikaten 

siz kadınları bırakıp, şehvetle erkeklere yaklaşıyorsunuz. Hayır, siz haddi aşan bir 

toplumsunuz' demişti."
357

 Zemahşerî bu hususta; "Tabiatları gereği insanlar, erkeğin 

erkeğe yaklaşması diye tabir edilen livâta fiilinden iğrenip, nefret ettikleri için 

bundan önce hiç kimse bu işe tevessül etmemişti. Lût kavmi tabiatları gereği pis, 

habis karakterli olduklarından dolayı sadece  onlar bu fiile tevessül etmişlerdir"
358

 

der.  

Hz. Lût, kavmini işledikleri bu iğrenç fiilden vaz geçirmek için yılmadan ve 

usanmadan sürekli ikaz ediyor, onları bu işten döndürmeye çalışıyordu. Kavmi ise 

onun bu ikazlarından dolayı ciddi anlamda rahatsızlık duyuyorlardı. Kendilerini 

rahatsız etmemesi için Hz. Lût'a, " جن نَّ مِن  الْمُ وطُ ل ت كُولوُا ل ئنِْ ل مْ ت نْت هِ ي ا لُ ق ا  ين  خْر  / Dediler ki; 'Ey 

Lût! (İşimize karışmaktan) vazgeçmezsen mutlaka (şehirden) çıkarılanlardan 

olacaksın!"
359

 diye tehditte bulundular. 

                                                 
355

 Ömer Faruk Harman, “Lût”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, c. 27, s. 228. 
356

 Şuarâ 26/161, 162, 163. 
357

 A'râf 7/80, 81. 
358

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 156. 
359

 Şuarâ 26/167. 



58 

 

 

 

Zemahşerî, Lût kavminin Hz. Lût için söyledikleri âyette geçen "  جين  / مِن  الْمُخْر 

çıkarılanlardan olacaksın!" ifadesi için yaşadığı vatanından çıkartılma tehdidi 

hakkında, 'Zâlimler kızdıkları kimseleri azarlayarak, aşağılayarak ve mallarına el 

koyarak en kötü şekilde yaşadıkları şehirden çıkartırlardı. Bu durum çıkartılan kimse 

için yalnız başına hiçbir varlıksız çölde ölmek ya da köle olarak başkalarının yanında 

hayat sürmek manalarına geliyordu. Hicret eden Müslümanlar, hicret esnasında 

Mekkeli müşriklerin saldırılarına ve el koymalarına bizzat şahit oldukları için âyette 

anlatılmak istenen sürgün edilmek meselesini çok iyi biliyorlardı'
360

 şeklinde bir 

açıklama yapmıştır.   

Hz. Lût, kavmine işledikleri aşırı derecede çirkin olan livâta fiiline bir son 

vermelerini, aksi takdirde kendilerine şiddetli bir azabın gelmesinin yakın olduğunu, 

gecikmeden tövbe edip dönmeleri gerektiğini, onlara uzun uzun ifade etmesine 

rağmen onlara son bir ikaz olarak: " با ئنَِّكُمْ ل ت أتْوُن   ت قْط عُون  السَّ ال  و  ج  ت أتْوُن  فيالرِّ ر   ل  و  ي ن اد۪يكُمُ الْمُنْك 

اب  ق وْمِهَٓ  و  ان  ج  ا ك  ِ  ف م 
ابِ اللّاٰ ذ  ادِق الََِّّٓ ا نْ ق الوُا ائْتنِ ا بعِ  ين  انِْ كُنْت  مِن  الصَّ  / Siz hâlâ erkeklere yanaşacak, 

yol kesecek ve toplantılarınızda edepsizlik yapacak mısınız? Kavminin cevabı; 'eğer 

doğru söyleyenlerden isen, haydi Allah'ın azabını getir bize' demekten ibaret 

oldu."
361

 

Lût kavmi, icat ettikleri bu ahlaksızlığa, gönüllü veya gönülsüz diğer insanları 

da teşvik ederek onların da ifsatlarına sebep oluyorlardı. Fakat Lût'un kavmine ettiği 

nasihatler, onları son derece rahatsız ettiği için, inananların memleketten 

kovulmalarını istemişlerdi. Kendilerince işledikleri pislik ve çirkefliklerle iftihar 

ederek, "Alın başımızdan bu temizleri" diye alay ediyorlardı. Onların yaptıkları 

işlerden, aralarında bulunmaktan nefret eden Hz. Lût; kavminin kötülüklerinden 

döneceklerine ümidi kalmayınca Allah Teâlâ'ya; "Şu bozguncu kavme karşı bana 

yardım et" diye dua etti. Allah'dan onlara karşı kendisine vaat ettiği azabı indirerek 

yardım etmesini beklemeye başladı. Duası kabul olunan Hz. Lût'a melekler düzgün 

simalı gençler olarak geldiler. Evine gelmiş olan müsafirleri tanıyamayınca 

"Gerçekten siz pek bilinmeyen kimselersiniz" diyerek, kendilerini tanıtmalarını 

                                                 
360

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 994. 
361

 Ankebût 29/29. 



59 

 

 

 

istedi. Melekler, kendilerinin görevli olarak gelen melekler olduklarını açıklayınca 

ona, kavmi ile ilgili getirdikleri Hz. Allah'ın emrini haber verdiler. 
362

  

Hz. Lût'a, düzgün simalı gençler şeklinde gelen melekler; Allah'ın men ettiği 

iğrenç livâta fiilinden dönmeyen kavim için helâk'ın gerçekleşeceği haberini verdiler. 

Hz. Lût ve ailesinden iman edenler için ise " انوُا ف ق الوُا ا ك  ا ت يْن اك   ﴾63﴿مْت رُون  يهِ ي  ب لْ جِئْن اك  بمِ  و 

ادِقوُن   انَِّا ل ص  قِّ و  رُ  ﴾64﴿باِلْح  يْثُ تؤُْم  امْضُوا ح  دٌ و  لّ  ي لْت فتِْ مِنْكُمْ ا ح  همُْ و  اتَّبِعْ ا دْب ار  ون  ف ا سْرِ باِ هْلكِ  بقِطِْع  مِن  الَّيْلِ و   

/ Dediler ki; 'Evet,biz sana (kavminin) şüphe etmekte olduğu azabı getirdik. Biz sana 

gerçeği getirdik. Şüphesiz biz doğru söyleyenleriz. Gecenin bir bölümünde aile 

fertlerini yola çıkar, sen de arkalarından git. Hiçbiriniz arkaya bakmasın. 

Emrolunduğunuz yere (doğru) geçin gidin" 
363

 dediler ve hicret iznini getirdiklerini 

söylediler. Hz. Lût ve ailesi, helâk edilmeleri kesinleşen kavmin beldesini geceleyin 

terk ettiler. Meleklerin, "Emrolunduğunuz yere gidin!" ifadesi için tefsir âlimlerinin 

bazısı hicret için emredilen yerin "Mısır" bölgesi olduğunu söylemişler, bazıları ise 

amcası Hz. İbrâhim'in ikamet ettiği "Şam" bölgesinin olduğunu söylemişlerdir.
364

 

Bizim kanaatimiz, "Şam" diyarının olabileceği yönündedir. Çünkü helâk 

edilen kavmin hidayetine vesile olmaya, amcası Hz. İbrâhim'in yanından ayrılarak 

gemişti. İhtimal ki tekrar geldiği yere dönmüş olmasıdır.      

Allah'ın (cc) hak emri gelince, batılın nasıl zail olduğu âyette şu şekilde ifade 

ediliyor: " ن جَّ   ا و  عِلْم  ا و  لوُط ا اٰت يْن اهُ حُكْم  ب َٓائثِ   انَِّ يْن اهُ مِن  الْق رْي ةِ الَّتو  لُ الْخ  ان تْ ت عْم  وْء  ف اسِقهُ ي ك  انوُا ق وْم  س  ين َۙ مْ ك 

لْن اهُ ف ﴾14﴿ ا دْخ  تنِ ا  انَِّهُ مِن  الصَّ و  حْم  ين ۟ الحِي ر   / Biz Lût'a da bir hikmet ve bir ilim verdik ve onu 

çirkin işler yapan memleketten kurtardık. Gerçekten onlar kötü bir toplum idiler, 

fâsık (Allah'ın emrinden çıkan kimseler) idiler.  Onu rahmetimizin içine soktuk. 

Çünkü o, gerçekten sâlih kimselerdendi."
365

 

Netice olarak Hz. Lût, dünyanın en alçak beldesine ve aşırı derecede iğrenç 

fiili işleyen topluma, peygamber olarak gönderildi. Gönderildiği toplumdan önce Hz. 

                                                 
362

 Bkz. Hicr 15/61, 62; Şuarâ 26/168; Neml 27/56; Ankebût 29/30; Kamer 54/37; (Mâtürîdî, 

Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 10, s. 331; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 898; Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 6, s. 

466). 
363

 Hicr 15/63, 64, 65. 
364

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 2, s. 433; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 904; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, c. 19; s. 205. 
365

 Enbiyâ 21/74, 75. 



60 

 

 

 

İbrâhim ile beraber iken diğer toplumların küfür hallerine de şahit olmuştu. Ancak 

tebliğ ve ikaz için gönderildiği kavim; iman ve inanç cihetinden tam bir küfür ehli 

oldukları gibi kimsenin daha önce işlemedikleri livâta fiilini işlemeye cüret 

ediyorlardı. Hem kendileri bu fiili işliyorlar, hem de zorbaca başkalarına da bu çirkin 

işi uyguluyorlardı. Erkek erkeğe yaklaşma fiilinin, kendilerinden sonraki kavimlere 

yaygınlaşmaması için, dünya durdukça diğer toplumlara da ders olması için, Allah 

Teâlâ'nın onlara helâk emri çok sert oldu. Lût kavminden tek bir kimse geriye 

kalmayacak derecede helâk edildiler. Mekkeliler'e de ticaret için geçerken 

kalıntılarını gördüğünüz o toplumların hallerinden, size de ibretler var denilerek, 

Allah tarafından ikaz ediliyorlardı.
366

 Hz. Lût, kendine iman etmiş olan ev halkıyla 

beraber, helâk gerçekleşmeden önce bulundukları beldeden, gece yarısı yürüyerek 

çıktılar. Hicret ettikleri yerin bir rivayete göre Mısır, diğer bir rivayete göre ise 

amcası Hz. İbrâhim'in bulunduğu Şam'a olduğu söylenmiştir.     

2.1.7. Hz. Ya'kûb ve Hz. Yûsuf ’un (as) Hicretleri 

Kur'ân-ı Kerîm'de, Hz. Ya'kûb'dan hem "Ya'kûb" hem de "İsrâil" diye 

bahsedilmektedir. Ya'kûb ismi 10 sûrede, 16 defa zikredilmektedir.
367

 İsrâil adı ise 2 

yerde geçmektedir.
368

 Allah Teâlâ, Hz. Ya'kûb'u melekler vasıtasıyla, dedesi Hz. 

İbrâhim'e daha Dünya'ya gelmemiş olan babası Hz. İshâk ile beraber müjdeledi.
369

 

Hz. Ya'kûb, vahye mazhar olmuş bir peygamberdi.
370

 Kendisi hidâyete erdirilmiş,
371

 

bitmeyen bir sabra sahip,
372

 sâlih ve âbid bir kul idi.
373

 Dininde kuvvetli, basîretli ve 

ihlâs sahibi olup Allah katında seçilmiş hayırlı kimselerdendi.
374

 

                                                 
366

 Hicr 15/77, 78. 
367

 Bakara 2/132, 133, 136, 140; Âl-i İmrân 3/84; Nisâ 4/163; En'âm 6/84; Hûd 11/71; Yûsuf 12/6, 38, 

68; Meryem 19/6, 49; Enbiyâ 21/72; Ankebût 29/27; Sâd 38/45; (Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-

Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 773). 
368

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, a.g.e., s. 33. 
369

 Hûd 11/71; (Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 204). 
370

 Bakara 2/136; Âl-i İmrân 3/84; Nisâ 4/163. 
371

 En'âm 6/84.  
372

 Yûsuf 12/83. 
373

 Enbiyâ 21/72, 73. 
374

 Sâd 38/45, 46, 47.  



61 

 

 

 

Yûsuf ismi, Kur'ân-ı Kerîm'de; 3 sûrede, 27 defa geçmektedir.
375

 Kıssaların 

en güzeli, "Ahsenü'l-kasâs" diye isimlenmiş olan, Yûsuf kıssasının anlatıldığı 12. 

sûre'nin ismi "Yûsuf Sûresi" olarak isimlendirilmiştir. Hz. Yûsuf; olgunluk yaşına 

geldiğinde, kendisine rüyaların yorumu öğretilmiş,
376

 ilim ve hikmet verilmişti.
377

 

Sâlih
378

 bir kul olarak Allah Teâlâ'nın kendisine bahşettiği güzel bir yaratılışa 

sahipti.
379

 Mülk ve saltanata nâil olmuş
380

 bununla beraber vahye mazhar olmuş bir 

peygamberdi.
381

 Hz. Yûsuf, genç yaşında Mısır'a hicret etmiştir. Bu hicreti âyetle 

sabittir. Ancak bu durum, onun arzusuyla gerçekleşmemiştir. Hür iken köle 

muamelesi görmüş, satıldığı beldede Allah'ın yardımıyla idare makamına kadar 

yükselmiştir ve Allah'ın dinini Mısırlılar'a tebliğ etmiştir. 

Hz. İbrâhim'in dördüncü kuşaktan torunu
382

 olan Hz. Yûsuf, henüz çocukluk 

çağında iken,
383

 bir rüya görür ve gördüğü rüyasını babasına anlatır. Babası Hz. 

Ya'kûb da oğluna, gördüğü rüyasıyla ilgili ikazda bulundu, " ي ي َٓا ا ب تِ انِا  يهِ اذِْ ق ال  يوُسُفُ لِّ ب 

الشَّ  ب ا و  وْك  ر  ك  ش  د  ع  ا يْتُ ا ح  اجِدر  ا يْتهُمُْ لي س  ر  ر  الْق م  ى اِ ق ال  ي ا بنُ يَّ لّ  ت قْصُصْ رُ  ﴾4﴿ين  مْس  و 
لَٰٓ تكِ  ءْي اك  ع  خْو 

يْ ف ي ك ا  انَِّ الشَّ يْد  دُو  مُبيدُوا ل ك  ك  انِ ع  نْس  ذٰلِ  ﴾3﴿ينٌ ط ان  للِْاِ ك  اديك  ر  ك  ي جْت بو  لِّمُك  مِنْ ت أوْيلِ الّْ ح  يعُ  ت هُ بُّك  و  يتُمُِّ نعِْم  يثِ و 

لَٰٓى ه ا ع  ا ا ت مَّ م َٓ ى اٰلِ ي عْقوُب  ك 
لَٰٓ ع  ل يْك  و  يْك  مِنْ ق بْ  ع  ك يم  لُ ابِْرٰها ب و  ليمٌ ح  بَّك  ع  اسِْحٰق   انَِّ ر  يمٌ۟ و   / Hani Yûsuf 

babasına; 'Babacığım! Gerçekten ben (rüyada) on bir yıldız, güneşi ve ayı gördüm. 

Gördüm ki, onlar bana boyun eğiyorlardı' demişti. Babası; 'Yavrucuğum! Rüyanı 

kardeşlerine anlatma. Yoksa, sana tuzak kurarlar. Çünkü şeytan, insanın apaçık 

düşmanıdır. İşte Rabbin seni böylece seçecek, sana (rüyada görülen) olayların 

yorumunu öğretecek ve daha önce ataların İbrâhim ve İshak'a nimetlerini 

tamamladığı gibi sana ve Ya'kûb soyuna da tamamlayacaktır. Şüphesiz Rabbin 

hakkıyla bilendir, hüküm ve hikmet sahibidir,' dedi"
384

 ona müjde mahiyetinde 

açıklamalarda bulundu. 

                                                 
375

 Bkz. En'âm 6/84; Yûsuf 12/4, 7, 8, 9, 10, 11, 17, 21, 29, 46, 51, 56, 58, 69, 76, 77, 80, 84, 85, 87, 

89, 90 (2), 94, 99; Mü'min 40/34; (Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 773).    
376

 Bkz. Yûsuf 12/21. 
377

 Bkz. Yûsuf 12/22. 
378

 Bkz. Yûsuf 12/24. 
379

 Bkz. Yûsuf 12/32. 
380

 Bkz. Yûsuf 12/56. 
381

 Bkz. En'âm 6/84; Yûsuf 12/15; Mü'min 40/34.  
382

 Heyet, Kur'an Yolu, s. 1751. 
383

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 276. 
384

 Yûsuf 12/4-6. 



62 

 

 

 

 Hz. Ya'kûb, oğlu Hz. Yûsuf'un anlatmış olduğu rüyasından; oğluna hüküm ve 

hikmet verileceğini, onun peygamberlik için seçileceğini, ileride büyük bir makama 

getirileceğini ve ataları gibi dünya ve âhiret şerefine nail olacağını anlamıştı.
385

 

Rüyadan sonra Hz. Ya'kûb'un oğlu Hz. Yûsuf'a karşı muhabbet ve şefkati, iki kat 

fazlalaşmıştı. Sürekli onunla olmak istiyor, yanından ayrılmasını istemiyordu.
386

  

Babalarının Hz. Yûsuf'a karşı olan aşırı tutkunluğu, aynı zamanda rüyayı da 

öğrenmiş olmaları, diğer kardeşlerde, kendini hissettirir derece bir kıskançlığa sebep 

olmuştu.
387

 Kıskançlık neticesinde Hz. Yûsuf'un kardeşleri, babaları Hz. Ya'kûb'un 

muhabbetini tekrar kendilerine çekebilmek için şöyle, " ُا ي خْل حُوهُ ا رْض  اقُْتلُوُا يوُسُف  ا وِ اطْر 

الحِ ل كُمْ  ا ص  ت كُونوُا مِنْ ب عْدِه ق وْم  جْهُ ا بيكُمْ و  ا لْقوُهُ فق ال  ق َٓائلٌِ مِنْهمُْ لّ  ت   ﴾7﴿ين  و  ي اب تِ الْجُبِّ ي لْ قْتلُوُا يوُسُف  و  ت قطِْهُ ي غ 

ةِ انِْ كُنْتمُْ ف اعِلب عْضُ السَّ  ين  يَّار   / (Aralarında dediler ki): 'Yûsuf'u öldürün veya onu bir yere 

atın ki babanız sadece size yönelsin. Ondan sonra (tövbe edip) sâlih kimseler 

olursunuz.' Onlardan bir sözcü şöyle dedi: 'Yûsuf'u öldürmeyin, onu bir kuyunun 

dibine bırakın ki geçen kervanlardan biri onu bulup alsın. Eğer yapacaksanız böyle 

yapın"
388

 diye bir plan sundu. 

Kardeşleri, Hz. Yûsuf'u öldürmek üzere hemfikir oldular ancak, "Ruben" veya 

"Yahuda" isimli olan kardeş, "Öldürmek ağır bir sorumluluktur!" dediği için 

vazgeçtiler. Fakat Hz. Yûsuf'dan da kurtulmak istiyorlardı. Bunun için kardeşlerini 

öldürme fikrinden vazgeçiren Hz. Yûsuf'un abisi, teklif olarak onu kuyuya atmayı 

alternatif bir plan olarak sundu. Kabul gören bu plana göre; Hz. Yûsuf, uzak yol 

kervanlarının geçtiği kuyuya atılacak, oradan geçen kervancılar onu bulup çıkaracak, 

sonra da onu işlerinde çalıştırmak üzere alıp uzak yerlere götüreceklerdir. Böylece 

çok sevdiği oğlundan ayrı kalan ve onu zamanla unutan Hz. Ya'kûb da kendileriyle 

ilgilenmeye devam edecektir.
389

      

Hz. Yûsuf'u kırlarda gezdirmek, hava aldırmak bahanesiyle, babaları Hz. 

Ya'kûb dan izin alan abileri (kardeşleri), ona ciddi derecede fiziksel şiddet 

                                                 
385

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 273; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 528; Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, c. 18; s. 92; Heyet, Kur'an Yolu, s. 1754. 
386

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 532. 
387

 Yûsuf 12/7, 8; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 532). 
388

 Yûsuf 12/9, 10. 
389

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 538, 540. 



63 

 

 

 

uyguladılar. Onun üzerindeki gömleği de aldıktan sonra onu, kervancıların çok 

kullandığı bir kuyuya terk ettiler. Hz. Yûsuf'u kuyuya terk etme planlarını 

gerçekleştirdikten sonra, babalarına ağlayarak geldiler. İzin esnasında babalarının 

"Gitmek istediğiniz yerin kurtları çoktur. Siz oyuna dalmışken, kurtlar kardeşinize 

zarar vermesin!" dediği, yani istemeden onlara telkin ettiği bu söz, onların akıllarına 

geldi ve onlar da Hz. Yûsuf'un kanlı gömleğini babalarına getirdiklerinde 

"Kardeşimizi kurt yedi!" dediler. Hz. Ya'kûb, getirilen gömleğin yırtılmamış 

olduğunu görünce bunun bir tuzak oldunu anlayarak, sabırla Allah'ın (cc) yardımına 

sığındı.
390

  

2.1.7.1. Hz. Yûsuf'un (as) Mısır'a Hicreti  

Hz. Yûsuf, kardeşlerinin yaptıkları bir planın sonucu olarak, derin bir 

kuyunun içinde terk edilmiş halde beklerken; Allah Teâlâ'nın yardımı ile atıldığı 

kuyudan kurtuluşu âyette, " ا س    مٌ  و  ا غُلا  هُ  ق ال  ي ا بشُْرٰى هٰذ  لْو  ارِد همُْ ف ا دْلٰى د  لوُا و  ةٌ ف ا رْس  يَّار  تْ س  اء  ج َٓ وهُ و  رُّ

ل ُ ع 
اللّاٰ  و 

ة   اع  لوُن  بضِ  ا ي عْم  يمٌ بمِ   / Bir kervan gelmiş sucularını suya göndermişlerdi. Sucu 

kovasını kuyuya salınca: 'Müjde! Müjde, İşte bir oğlan!' dedi. O'nu alıp bir ticaret 

malı olarak sakladılar. Oysa Allah, onların yaptıklarını biliyordu"
391

 şeklinde 

anlatılır. Hz. Yûsuf'u kuyudan çıkaran kervancılar, onu Mısır'a götürüp, köle 

pazarında az bir rakam da olsa satıp ellerinden çıkarmak istiyorlardı. Çünkü 

buldukları şeyin kıymetini bilmiyorlardı.
392

 Allah Teâlâ, ailesiyle kölelerin satıldığı 

pazar yerini gezen ve Mısır yönetiminde söz sahibi olan azizin kalbini, Hz. Yûsuf'a 

meylettirdi. O kimse hanımına şunları söyledi: " ق ال  الَّذِي اشْت   ا تهَِٓ و  ي ا كْرِم رٰيهُ مِنْ مِصْر  لِّمْر 

نَّا ليِوُسُف  فيِ الّْ رْ  كَّ ذٰلكِ  م  ك   و 
ا  ل د  هُ و  ن َٓا ا وْ ن تَّخِذ  ى ا نْ ي نْف ع  سَٰٓ ثْوٰيهُ ع  هُ مِنْ ت أوْم  لِّم  لنِعُ  اد۪يثِ  و  ضٍِۘ و  ُ يلِ الّْ ح 

لَٰٓى اللّاٰ البٌِ ع   غ 

لٰكِنَّ ا كْث ر  النَّاسِ لّ  ي عْل مُون   ا مْرِه و   / O'nu satın alan Mısırlı kişi hanımına dedi ki: 'Ona iyi bak. 

Belki bize yararı dokunur veya onu evlat ediniriz.' İşte böylece biz Yûsuf'u o yere 

(Mısır'a) yerleştirdik ve ona (rüyadaki) olayların yorumunu öğretelim diye böyle 

yaptık. Allah işinde galiptir, fakat insanların çoğu bunu bilmezler."
393

 Kölelerin 

satıldığı pazar yerinde, Hz. Yûsuf'u görüp onu keşfeden kişinin, Mısır hazinelerinin 

ziraî mahsul depolarından sorumlu aziz, "Kıtfir b. Mîşâ" veya "Itfir" olduğu, hanımı 

                                                 
390

 Yûsuf 12/15- 18; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 546; Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 13, s. 34, 35, 36). 
391

 Yûsuf 12/19. 
392

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 18; s. 110. 
393

 Yûsuf 12/21. 



64 

 

 

 

ise "Züleyhâ bt. Yemlihâ" veya "Zelîhâ" olduğu rivayet edilir. Azizin hiç çocuğu 

yoktur. Fakat feraset sahibi bir kimse olan aziz, Hz. Yûsuf'un gelecek vaad eden bir 

genç olduğunu anladığı için, onu hem evlat edinmek hem de yetiştirip devlet 

işlerinde ondan faydalanmayı düşünmüş olabilir.
394

  

Âyette geçen " لَٰٓى ا مْرِ   البٌِ ع  ُ غ 
اللّاٰ هو   / Allah işinde galiptir " lafzını tefsir eden 

âlimler; Hz. Yûsuf'un kardeşleri, onun rüyasında görmüş olduğu ayın, güneşin ve 

yıldızların ona secde etmesini boşa çıkarma arzuları sebebiyle ve kendilerinde 

oluşan, gün geçtikçe de artan kıskançlığın verdiği saik sebebiyle, onu öldürmek veya 

ondan kurtulmak için ona, büyük belalar tertip ettiler. Halbuki kardeşlerinin onun 

başına açmış oldukları bu belalar, Hz. Yûsuf'un Mısır'a ulaşmasına ve o beldeye 

yerleşmesine vesile olmuştu. Mısır'a ulaştırıldıktan sonra onu iyi bir makam sahibi 

kılan Allah, onun rüyada gördüklerini de ona Mısır topraklarında lutfetmişti. 

Kardeşleri, onun şerrini isterlerken, Allah ise onun hayrını dilemişti. Geleceğin 

peygamberini yetiştirmekte ve onu dilediği yere yerleştirmekte Allah'a engel olacak 

hiç kimse yoktur. Bu durum, Allah'ın (cc) işinde galip olduğunun delilidir, diye 

yorumlamışlardır.
395

     

Allah Teâlâ; Hz. Yûsuf'u, kardeşlerinin canını kasdeden saldırılarından 

kurtarmış ve onu selametli bir şekilde Mısır'a yerleştirmişti. Onu satın alan Aziz 

Kıtfir'in kalbini ona meylettirerek, onun sarayda yetişmesinin yolunu açmıştı. Hz. 

Yûsuf'a verilen bir başka nimetin de " هَُٓ اٰت يْن اهُ حُكْ   ا ب ل غ  ا شُدَّ ل مَّ ذٰلكِ  ن جْزي الْمُحْسِنو  ك  ا  و  عِلْم  ا و  ين  م   / 

Olgunluk çağına erişince o'na hikmet ve ilim verdik. İşte biz, iyi davrananları böyle 

mükâfatlandırırız."
396

 olduğu açıklanır. Râzî tefsirinde, Hz. Yûsuf'a verilen "Hikmet 

ve ilim" ile ilgili olarak Hasan-ı Basrî'nin yapmış olduğu açıklamanın şu şekilde 

olduğunu, "Hz. Yûsuf, kardeşleri tarafından kuyuya atıldığında Allah Teâla'nın ona; ' 

همُْ لّ  ي شْ  ا و  يْن َٓا الِ يْهِ ل تنُ بِّئ نَّهمُْ باِ مْرِهِمْ هٰذ  ا وْح  عُرُون  و  / Biz de o'na, 'Andolsun, (senin Yûsuf 

olduğunun) farkında değillerken onların bu işlerini sen kendilerine haber vereceksin' 

                                                 
394

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 2, s. 327; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 558; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, c. 18; s. 112. 
395

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 13, s.64; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 560; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 18; 

s. 109; Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'an Tefsîri, Bayraklı Yay., İstanbul 2007, c. 

9, s. 396.  
396

 Yûsuf 12/22. 



65 

 

 

 

diye vahyetti'
397

 buyurduğu vakitten itibaren nebî idi. Fakat daha sonra gelen; ' اٰت يْن اهُ  

ا  حُكْ  عِلْم  ا و  م   / Biz, o'na hikmet ve ilim verdik' âyetiyle artık o, bir resul oldu. Çünkü Hz. 

Yûsuf'a verildiği haber verilen 'Hikmet ve ilim'  şeriat ve idare etme bilgisidir" diye 

nakleder.
398

 

Bizim kanaatimiz ise Hz. Yûsuf'un kardeşlerinin ona düşmanca saldırılarda 

bulunduğu beldeden Allah'ın yardımıyla kurtarılıp, ilahi mesajı insanlara ulaştırmak 

üzere vazifelendirileceği Mısır topraklarına yerleştirilmesi, bir hicrete benzemektedir. 

Hz. Yûsuf da Allah'ın (cc) dilemesiyle; hiç bir can güvenliğinin kalmadığı 

kardeşlerinin arasından çıkarılarak, yetişip söz sahibi olacağı, hikmet ve ilim sahibi 

olacağı Mısır beldesine hicret ettirilmiştir.     

Hz. Yûsuf olgunluk çağına geldiğinde kendisine verilen hikmet ve ilim 

sebebiyle, zina teklifi yapan azizin karısını reddetmişti. İsteğine ulaşmakta hırslanan 

azizin hanımı Züleyhâ ise Hz. Yûsuf'u zindana attırmakla tehdit etmiş, tehdit ve baskı 

ile onu zina fiilini işlemeye zorlamıştı. Bu durumda Hz. Yûsuf, kadınların 

tuzaklarından kurtulmak için zindana girmek hususunda Allah'a dua etti. Allah da 

onun duasını kabul ederek, onu bir müddete kadar zindanda iskan etti.
399

 

Hz. Yûsuf'un hapiste bulunduğu esnada, Mısır  kralı Reyyân b. Velîd 

kendisini dehşete düşüren bir rüya görmüştü.
400

 Kralın, etkisinde kaldığı ve 

yorumlanmasını istediği rüyası şu şekilde idi: " لكُِ انِآَ  ق ال  الْم  ان  ي أكُْلهُنَُّ و  ات  سِم  بْع  ب ق ر  ي ا رٰى س 

ات   ي َٓ  ر  ي ابسِ  اخُ  ت  خُضْر  و  بْع  سُنْبلُا  س  افٌ و  بْعٌ عِج  ُ ا فْتوُني فس  لا  ءْي ا ت عْبرُُون  ا ا يُّه ا الْم  ي رُءْي اي  انِْ كُنْتمُْ للِرُّ  / Kral: 

'Ben rüyamda yedi semiz ineği, yedi zayıf ineğin yediğini; ayrıca yedi yeşil başak ve 

yedi de kuru başak görüyorum. Ey ileri gelenler! Eğer rüya yorumluyorsanız, rüyamı 

bana yorumlayın' dedi."
401

 Ülkenin tanınmış rüya yorumlayanları, kralın gördüğü 

rüya için "Bunlar karmakarışık rüyalardır. Bu tür rüyalar, sahih olmayan basit, 

                                                 
397

 Yûsuf 12/15. 
398

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 18; s. 216  
399

 Yûsuf 12/22-34; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 592). 
400

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 610.  
401

 Yûsuf 12/43. 



66 

 

 

 

önemsiz şeylerdir" diyerek, kralın gördüğü rüyanın yorumunu bilemeyişlerini bu 

sözlerle gizlemeye çalıştılar.
402

  

Uğradığı iftira sebebiyle Hz. Yûsuf ile beraber bir müddet zindanda kalan 

kralın hizmetkârlarından bir genç; tekrar kralın hizmetine döndükten sonra, kimsenin 

yorumlayamadığı kralın rüyasını zindana gelip Hz. Yûsufa anlatır. Hz. Yûsuf da ona, 

rüyanın tabirini, " بْع  سِن عُون  س  ا ب  ق ال  ت زْر  رُوهُ في سُنْبلُهَِٓ ين  د  دْتمُْ ف ذ  ص  ا ح   ف م 
ا ت أكُْلوُن  ق ل الَِّّ  اُۚ ثمَُّ  ﴾41﴿يلا  مِمَّ

اي أتْ ادٌ ي أكُْلْن  م  بْعٌ شِد  مْتمُْ ل هنَُّ الَِّّ ق ل ي مِنْ ب عْدِ ذٰلكِ  س  ا تحُْصِنوُن  ق دَّ يلا  مِمَّ  / Yûsuf; 'Yedi yıl âdetiniz üzere 

ekin ekeceksiniz. Yiyeceğiniz az bir miktar hariç, biçtiklerinizi başağında bırakın. 

Sonra bunun ardından yedi kurak yıl gelecek, saklayacağınız az bir miktar hariç bu 

yıllar için biriktirdiklerinizi yiyip bitirecek,' dedi"
403

 şeklinde yapar. Rüyasının tabir 

edilişinden memnun kalan kral, Hz. Yûsuf'u zindandan çıkartılıp kendisine 

getirilmesini istedi. O'na, yanında saygı duyulacak bir makam vermeyi düşündüğünü 

açıklayınca, Hz. Yûsuf, ondan hazinelerin yönetimini talep etti. Çünkü bu hususta 

hem güvenilir bir idareci olduğunu ve hem de hazinelerin yönetimiyle ilgili bilgi 

sahibi bir kimse olduğunu beyan etti. Bunun üzerine Allah'ın yardımı ile Hz. 

Yûsuf'un isteğini kabul eden kral, onu yönetimde söz sahibi yaptı ve onu "Aziz" ilân 

etti.
404

 

Rüyada işaret edilen yedi bereketli yıldan sonra kurak yıllar gelmişti. Hz. 

Yûsuf'un hikmetli ve isâbetli yönetimiyle Mısır'da zahire çokça stoklanmış olduğu 

için, civar ülkelerde yaşayan milletlere de satış yapılıyordu.
405

 Hz. Yûsuf'un babası 

Hz. Ya'kûb'un yaşadığı beldede kuraklık hüküm sürdüğü için çocuklarını, Mısır'a 

zahire almaya göndermişti. Hz. Yûsuf, kardeşleri ile karşılaştı, " لوُا   خ  ةُ يوُسُف  ف د  اء  اخِْو  ج َٓ و 

همُْ ل هُ مُنْكِرُون   ف همُْ و  ر  ل يْهِ ف ع   .Yûsuf'un kardeşleri çıkageldiler ve yanına girdiler (Derken) /ع 

Yûsuf onları tanıdı, onlar ise Yûsuf'u tanımıyorlardı"
406

 o büyüyüp serpildiği için 

seçememişlerdi. Hz. Yûsuf (as), kardeşlerinin kendisini kuyuya attıkları esnada Allah 

Teâlâ'nın kendisine; "Andolsun, (senin Yûsuf olduğunun) farkında değillerken 

                                                 
402

 Bkz.Yûsuf 12/44; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 614). 
403

 Yûsuf 12/47, 48. 
404

 Bkz Yûsuf 12/54-56; (Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 2, s. 340). 
405

 Sa'lebî, Arâisü'l-Mecâlis, s. 135. 
406

 Yûsuf 12/58. 



67 

 

 

 

onların bu işlerini sen kendilerine haber vereceksin"
407

 vahyini hatırlayarak 

kardeşlerine, kendini tanıttı. Allah Teâlâ'nın kendisini ulaştırdığı bu makama 

hamdetti ve kardeşlerine karşı müşfik bir ifadeyle şöyle; "   ُ
ل يْكُمُ اليْ وْم   ي غْفرُِ اللّاٰ ق ال  لّ  ت ثْريب  ع 

احِمل   مُ الرَّ هوُ  ا رْح  ين  كُمٍْۘ و  /  Yûsuf dedi ki: 'Bugün size kınama yok. Allah sizi bağışlasın. O, 

merhametlilerin en merhametlisidir"
408

 diyerek kardeşlik duygusuyla onları 

sahiplendi. 

Hz. Yûsuf; kardeşlerini şefkatle karşıladı ve onları sarayda müsafiri ederek 

izzet ve ikramda bulundu.
409

 Daha sonra bütün ailesinin Mısır'a getirilmesi için 

onları, babasının yanına gönderdi. Hz. Yûsuf'un hasretinden gözlerini kaybeden 

babasına teselli olması için de gömleğini gönderdi. Kardeşleri, Hz. Yûsuf'un 

gömleğini getirip babalarına teslim ettiklerinde, Hz. Yâkub'un gözleri Allah'ın izniyle 

açılıverdi.
410

  

2.1.7.2. Hz. Ya'kûb'un (as) Mısır'a Hicreti 

Hz. İbrâhim'in üçüncü kuşaktan torunu olan Hz. Ya'kûb; kendi ile beraber 

bütün oğullarını ve onların ailelerini de yanına alarak Mısır'a hicret etti. Bu hicret, 

İsrâiloğulları'nın Mısır'a ilk adımları oldu. Hz. Yûsuf'un babası ve annesi ile 

buluşmaları âyette şöyle ifade edilir: " ق ال  ادْخُلوُا مِ   يْهِ و  ى الِ يْهِ ا ب و  لٰى يوُسُف  اٰوَٰٓ لوُا ع  خ  ا د  صْر  انِْ ف ل مَّ

ُ اٰمِن
اء  اللّاٰ ين   ش َٓ / (Mısır'a gidip) Yûsuf'un huzuruna girdiklerinde; Yûsuf ana babasını 

bağrına bastı ve 'Allah'ın iradesi ile güven içinde Mısır'a girin' dedi."
411

 

Hz. Yûsuf, yıllar önce çocukluğunda bir rüya görmüştü. Gördüğü rüyasını 

babasına anlattığında, babası "Rüyanı kardeşlerine anlatma" demişti. Yıllar sonra, 

gizli kalması istenen o rüyanın gerçekleşmesi şöyle oldu: " ُوا ل ه رُّ خ  رْشِ و  ل ى الْع  يْهِ ع  ف ع  ا ب و  ر  و 

اُۚ  د  ا ت أوْسُجَّ ق ال  ي َٓا ا ب تِ هٰذ  ن  بَٓ يلُ رُءْي اي  مِ و  ق دْ ا حْس  قا ا  و  باي ح  ل ه ا ر  ع   ق دْ ج 
ننْ ق بْلٍُۘ ج  جْنِ و  ي اذِْ ا خْر  اء  بكُِمْ ي مِن  السِّ ج َٓ

باي ل ط مِن  الْب دْوِ مِنْ ب عْدِ  تي  انَِّ ر  ب يْن  اخِْو  يْط انُ ب يْني و  غ  الشَّ كيفٌ لمِ  ا نْ ن ز  ليمُ الْح  اءُ  انَِّهُ هوُ  الْع  يمُ ا ي ش َٓ  / Ana 

                                                 
407

 Yûsuf 12/15. 
408

 Yûsuf 12/92. 
409

 Zemahşerî kitabında şöyle bir rivayet zikreder: Hz. Yusûf (as), kardeşlerine en güzel ikram ve 

itibarda bulununca kardeşleri: "Biz yaptıklarımızdan dolayı senin yanına çıkmaya utanıyoruz" dediler. 

Hz. Yusûf (as) ise: "İnsanlar yirmi dirhemlik bir köleye, böyle bir saltanat bahşeden Allah ne yücedir! 

diyerek, onlar ilk günkü bakışlarından bir şey değiştirmemişlerken; siz geldikten sonra benim Hz. 

İbrâhim'in torunu olduğumu anladılar. Böylece benim itibar ve değerim sizin sayenizde arttı" dedi. 

(Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 690)    
410

 Bkz.Yûsuf 12/93-96; (Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 7, s. 403). 
411

 Yûsuf 12/99. 



68 

 

 

 

babasını tahtın üzerine çıkardı. Hepsi ona (Yûsuf'a) saygı ile eğildiler. Yûsuf; 

'Babacığım! İşte bu, daha önce gördüğüm rüyanın yorumudur. Rabbim onu 

gerçekleştirdi. Şeytan benimle kardeşlerimin arasını bozduktan sonra; Rabbim beni 

zindandan çıkararak ve sizi çölden getirerek bana çok iyilikte bulundu. Şüphesiz 

Rabbim, dilediği şeyde nice incelikler sergileyendir. Şüphesiz O, hakkıyla bilendir, 

hüküm ve hikmet sahibidir' dedi."
412

  Bu âyette zikredilen, "hepsi ona saygı ile 

eğildiler" ifadesindeki eğilme (secde) hususunda iki görüş vardır: Bir kısım tefsir 

ulemâsına göre; Hz. Ya'kûb ve ailesinin eğilmesi, Hz. Âdem'den Hz. İsâ'ya kadar 

gelen peygamberlerin şeriatında mevcud olan bir durum idi. Bu şekilde eğilmek, 

tazim için selamlamak gayesiyle yapılıyordu ve caizdi. Ancak İslâm dini geldikten 

sonra, insanın başka bir insanı selamlamak gayesiyle eğilmesi, yasaklanmış bir âdet 

oldu. Diğer bir kısım tefsir ulemâsına göre ise burada zikri geçen secdenin, uzun 

yıllar ayrı kalmış bir ailenin buluşmasından dolayı Allah'a teşekkür için topluca 

yapılmış bir secdedir. Yoksa Hz. Yûsuf'a tazim için yapılmış bir secde değildir.
413

 

 Netice olarak; Allah Teâlâ'nın dilemesiyle henüz peygamberlik verilmezden 

evvel Hz. Yûsuf'un, kendisini öldürme girişiminde bulunan kardeşlerinden kurtarılıp 

Mısır'a getirilmesi ve oraya yerleştirilmesi yönüyle, hicrete benzemektedir. 

Çocukluğunda gördüğü rüyanın karşılığına, Allah tarafından hicret ettirildiği Mısır 

topraklarında ulaşmıştır. Allah (cc) onu seçmiş, ona hikmet ve ilim vermiştir. Mısır 

topraklarında hem peygamberlik yapmış hem de yönetimde söz sahibi olmuştur. Hz. 

Ya'kûb ise yıllarca ayrılı kalışına sabrettiği evladı Hz. Yûsuf'a, hicret ettiği Mısır da 

kavuşmuştur. Evlât hasretine karşılık gösterdiği Allah'a olan tevekkül ve teslimiyeti 

sebebiyle, kendisinden sonra gelecek ümmetlerin dilinde "sıdk" ile anılmıştır. Yıllar 

önce Hz. İbrâhim'in hicret ettiği ve sonra çıkmak zorunda kaldığı rivayet edilen 

Mısır'a, onun torunları olan Hz. Ya'kûb ve ailesi (İsrâiloğulları) hicret ettiler. Hicret 

eden bu torunlar, Mısır halkına hanîf dinîni tebliğ ettiler ve nice insanların 

hidâyetlerine vesile oldular. 

 

                                                 
412

 Yûsuf 12/100. 
413

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 13, s. 355; Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 363; Zemahşerî, el-

Keşşâf, c. 3, s. 698; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 18; s. 216; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, c. 8, s. 

74. 



69 

 

 

 

 

2.1.8. Hz. Şuayb'ın (as) Hicreti 

Kur'ân-ı Kerîm'de Hz. Şuayb'ın ismi 11 yerde zikredilmektedir.
414

 Şuayb 

peygamber'in Medyen halkını
415

 ve Eyke halkını
416

 dîne davetmek için onlara 

Allah'ın elçisi olarak gönderildiği rivâyet edilir. 

 Hz. Şuayb'ın peygamber olarak gönderildiği Medyen halkı ve Eyke halkı için 

müfessirlerin beyan ettiği üç görüş vardır:  

Birinci kısım tefsir ulemâsının görüşüne göre; Medyen halkı ve Eyke halkı 

ayrı ayrı topluluklardır. Hz. Şuayb, her iki topluma da ayrı ayrı tebliğde bulunmuştur. 

Hz. Şuayb'ın kendisi, Medyen halkındandır. Çünkü Kur'ân-ı Kerîm'de Hz. Allah, 

"Medyen'e kardeşleri Şuayb'ı peygamber olarak gönderdik"
417

 diye beyan ederken, 

Eyke ismi geçtiğinde böyle bir beyanda bulunmamıştır. Hz. Allah; Medyen halkını 

جْف ة" ة" er-racfe" "şiddetli bir deprem" ve / الرَّ يْح   es-sayha" "korkunç bir ses" ile / الصَّ

helâk etmiştir. Eyke halkını ise "ابُ  ي وْمِ الظُّلَّة ذ   azâbü yevmi'z-zulle" "gölge gününün / ع 

azâbı"
418

 ile helâk etmiştir. Mukatil, Taberî ve Zemahşerî'de bu görüştedir.
419

 

 İkinci kısım tefsir ulemâsına göre; Medyen halkı ile Eyke halkı aslında aynı 

toplumlardır. Çünkü her ikisinin de âyetlerdeki uyarılma konularının içeriği aynıdır. 

Ayette geçen Medyen halkı zikredildikten sonra Hz. Şuayb için gelen "kardeşleri" 

lafzının zikredilmiş olması, manaya hususîlik katmaz. Çünkü herkes Hz. Âdem'in 

çocukları olmakla, hükmen kardeştirler.
420

 

                                                 
414

 Bkz. A'râf 7/85, 88, 90, 92 (2); Hûd 11/84, 87, 91, 94; Şuarâ 26/177; Ankebût 29/36; (Muhammed 

Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 383). 
415

 Bkz. A'râf 7/85; Hûd 11/84; Ankebût 29/36. 
416

 Bkz. Şuarâ 26/176. 
417

 Bkz. A'râf 7/85; Hûd 11/84; Ankebût 29/36. 
418

 Rivayete göre; Eyke halkı, yedi gün boyunca devam eden ve hiçbir esintinin olmadığı aşırı 

sıcaklardan dolayı çok bunalmışlardı. Çölden, içinde serin yellerin estiği bir bulutun belirmesi üzerine 

kadın, erkek, yaşlı ve genç hepsi onun altında toplaştılar. Serinleyip, gölgelenmek için toplaştıkları 

buluttan, üzerlerine inen ateş sebebiyle hepsi orada helâk oldular. (Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 17, s. 

638; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 1004)         
419

 Bkz. A'râf 7/91; Hûd 11/94; Şuarâ 26/189; Ankebût 29/37; (Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru 

Mukâtil, c. 3, s. 278; Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 14, s. 100; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 914 / c. 4, 

1004). 
420

 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, c. 10, s. 366. 



70 

 

 

 

 Üçüncü kısım tefsir ulemâsına göre ise Medyen halkının Eyke, Eyke 

halkınında Medyen olup olmadığı; Hz. Şuayb'ın her ikisi de aynı olan topluluğa tek 

seferde mi ya da nisbet edildiği topluluğa önce gönderilip sonra da diğer topluluk 

olan Eyke'ye mi gönderildiğini sadece Allah bilebilir. Çünkü âyetlerde bu hususu 

belirten açık bir ayrım yapılmamıştır.
421

  

 Biz ise Hz. Şuayb'ın hem Medyen halkına hem de Eyke halkına ayrı ayrı 

olarak gönderildiği kanaatindeyiz. Tezimizi, Hz. Şuayb'ın her iki topluma ayrı ayrı 

gönderilmiş olabileceği şekliyle ele almaya çalışacağız. Çünkü âyetlerde ki ifadelere 

bakıldığında hem Medyen'den hem de Eyke'den bahsedilirken bazı farklı noktalardan 

bahsediliyor. Fakat aynı anda mı, yoksa ardı ardına mı olduğu belirtilmiyor. Bu 

hususa açıklık getiren yorum Bursevî'nin olup onun görüşü ise "Hz. Şuayb önce 

Medyen halkına sonra da Eyke halkına olmak üzere iki farklı topluma,  ayrı ayrı 

zaman diliminde peygamber olarak gönderilmiştir"
422

 şeklindedir. 

2.1.8.1. Hz. Şuayb'ın (as) Medyen'den Hicreti   

Her peygamber; kavmini, Allah'ın tek ve bir olduğuna onları iman etmeye ve 

O'ndan başka kulluk yapmaya lâyık bir mâbudun bulunmadığını kavmine bildirmek 

üzere gönderilir.
423

 Hz. Şuayb'ın kavmine peygamber olarak gönderilişi ve onları 

Hakk'a daveti şöyle; " تْكُمْ ب    اء  يْرُهُ  ق دْ ج َٓ ا ل كُمْ مِنْ الِٰه  غ    م 
يْب ا  ق ال  ي ا ق وْمِ اعْبدُُوا اللّاٰ اهمُْ شُع  دْي ن  ا خ  الِٰى م  ةٌ يِّن  و 

بِّكُمْ   :Medyen halkına da kardeşleri Şuayb'ı peygamber olarak gönderdik. Dedi ki / مِنْ ر 

'Ey kavmim! Allah'a kulluk edin. Sizin için O'ndan başka hiçbir bir ilâh yoktur. 

Rabbinizden size açık bir delil gelmiştir"
424

 demek oldu. Medyen halkı; alışverişte 

insanları hilelerle aldatan, kötü bir ticaret ahlakına sahip kimseler idi. Bunlar 

insanları haraca bağlamak, yağmacılık, çalmak ve yol kesmek gibi kötü fiillerde ün 

yapmışlardı. Memleketlerine gelen tüccarların değerli mallarını alıp "bunlar sahte" 

                                                 
421

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 10, s. 333.  
422

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 6, s. 304; (Mevdûdî (ö. 1979), ismi geçen bu iki şehir hakkında "Medyen 

ve Eyke; aynı soydan gelen fakat ayrı iki kola mensup olan kişilerin kurduğu şehirlerdir. Dilleri ve 

kültürleri aynı olan bu iki milletin, ticaret ahlakları da neredeyse birbirlerinin aynısıdır. Medyenliler, 

Akabe körfezi bölgesinde yaşıyorlardı. Başkentleri de Medyen idi. Eykeliler ise bu gün Tebük diye 

isimlendirilen şehrin eski sakinleridir" der. Ebu'l-A'lâ Mevdûdî, Tefhîmü'l-Kur'ân, (Trc. Heyet), İnsan 

Yay., 2. bs., İstanbul 1996, c. 4, s. 65). 
423

 Mâtürîdî, a.g.e., c. 5, s. 416. 
424

 A'râf 7/85. 



71 

 

 

 

diyerek veya kesip eritip sahteleriyle değiştirerek onların mallarını ve paralarını 

değersizleştiriyorlardı. insanlara alım satım hususunda çok zulmediyorlardı.
425

  

Hz. Şuayb, Medyenliler'i doğruluk üzere olmaları konusunda ikaz edince, 

toplumun tepkisi; " ا ي عْبدُُ اٰب َٓ  ق الوُا  لٰوتكُ  ت أمُْرُك  ا نْ ن تْرُك  م  يْبُ ا ص  ل  فَٓ ي ا شُع  ن َٓا ا وْ ا نْ ن فْع 
ا ن شَٰٓ اؤُ۟ النِ ا م  ا  ي ا مْو  ؤُ۟

ل شيدُ انَِّك  لّ  نْت  الْح  يمُ الرَّ  / Onlar; 'Ey Şuayb! Babalarımızın taptığını, yahut mallarımız 

hakkında dilediğimizi yapmayı terk etmemizi sana namazın mı emrediyor. Oysa sen 

gerçekten yumuşak huylu ve aklı başında bir adamsın' dediler"
426

 ona karşı alaycı bir 

tavır almak olmuştu. Zemahşerî; "Namaz, kişinin dinine olan bağlılığının bir 

göstergesidir. Rivayete göre Hz. Şuayb'ın çok namaz kılmasından dolayı kâfirler hem 

alay etmek, hemde küçümsemek için "Bunu sana namazın mı emrediyor?" diyorlardı. 

Medyenliler burada onunla alay etmek için "namaz" kelimesini, "dinden" kinâye 

olarak kullanıyorlardı"
427

 der.    

Hz. Şuayb'ın kavmini küfür ve bozuk ahlaklarından döndürmek için yaptığı 

mücadelesinden, kavmi içinde rahatsız olan bir kısım kuvvet sahibi kimseler vardı. 

Onlar, Hz. Şuab'ı davasından döndürmek için sert bir tehdit ile ona; " ُ الَّذ  لا  ين  ق ال  الْم 

نَّك  ل   اسْت كْب رُوا مِنْ ق وْمِه الَّذ نخُْرِج  يْبُ و  ك  مِنْ ق  ي ا شُع  ع  نوُا م  ارِهي مِلَّتنِ  رْي تنِ َٓا ا وْ ل ت عُودُنَّ فين  اٰم  ل وْ كُنَّا ك  ين  ا  ق ال  ا و   / 

Şuayb'ın kavminden büyüklük taslayan ileri gelenler dediler ki: 'Ey Şuayb! Andolsun, 

ya kesinlikle bizim dinimize dönersiniz ya da mutlaka seni ve seninle birlikte 

inananları memleketimizden çıkarırız"
428

 dediler. Hz. Şuayb'ı yaşadığı vatanından 

çıkarmakla tehdit eden kâfirler, aynı şekilde iman edenlere de "Şuayb'a uyarsanız 

mutlaka zarar edenlerden olursunuz!" diye tehditler ediyorlardı. Medyenliler'in bu 

davranışlarına karşılık Hz. Şuayb, onlara geçmiş kavimlerin başlarına gelenleri; " ي ا   و 

نَّكُمْ شِق اقَٓ ق وْ  ا ي ا نْ يصُمِ لّ  ي جْرِم  م  الحِ   و  اب  ق وْم  نوُح  ا وْ ق وْم  هوُد  ا وْ ق وْم  ص  ا ا ص  يد  وط  مِنْكُمْ ببِ عق وْمُ لُ يب كُمْ مِثْلُ م َٓ  / 

Ey Kavmim! Bana karşı olan düşmanlığınız, Nûh kavminin veya Hûd kavminin, yahut 

Sâlih kavminin başına gelenin benzeri gibi bir felaketi sakın sizin de başınıza 

                                                 
425

 Bkz. Hûd 11/85; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 902. 
426

 Hûd 11/87. 
427

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 698; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 18; s. 44. 
428

 A'râf 7/88. 



72 

 

 

 

getirmesin. (Ve unutmayın ki) Lût kavmi sizden uzak değildir"
429

 şeklinde hatırlatarak 

onları ikaz ediyordu. 

Hz. Şuayb'ın kabilesi, kendilerinden önceki helâk olan kavimlerin hallerinden 

haberdar idiler. Hem mekân olarak hem de zaman olarak yakın olan Lût kavmine 

olanları biliyorlardı. Hz. Şuayb, kavmine yaptıkları bu kötü fiilerinden dolayı tövbe 

etmeleri için sürekli nasihat etti. Çünkü tövbe edip hatadan dönmek, gelecek belâdan 

kurtulmalarına sebep olabilirdi.
430

 Medyen halkının ileri gelenleri Hz. Şuayb'a, 

"Senin kabilenin bizim yanımızda değeri olduğu için seni taşlayarak öldürmedik. 

Bundan sonra senin konuşmalarının bize bir faydası yoktur" dedikleri için
431

 Hz. 

Şuayb onlara; " ي ا ق وْمِ اعْ   ان تكُِمْ انِا و  ك  لٰى م  لوُا ع  امِلٌ  م  ابٌ يخُْز ي ع  ذ  نْ ي أتْيهِ ع  نْ هُ س وْف  ت عْل مُون َۙ م  م  اذِبٌ  يهِ و  و  ك 

ارْت قبَُِٓوا قيبٌ انِا  و  كُمْ ر  ع  ي م   / Ey Kavmim! Elinizden geleni yapın. Şüphesiz ben de (elimden 

geleni) yapacağım. Rezil edici azabın kime geleceğini ve kimin yalancı olduğunu 

yakında bileceksiniz. Gözleyin. Şüphesiz ben de sizinle beraber gözlüyorum"
432

 

diyerek onlara dönüşü olmayan o korkunç azabın yaklaşmakta olduğunun haberini 

verdi. 

Hakk'dan iyice uzaklaşan Medyen halkı,  peygamberlerini de yalanladılar. Hz. 

Şuayb'ı davet ettiği hak yoldan dönmediği takdirde öldürmekle tehdit ettiler. Çok 

kere ikaz edildikleri halde, gelmesini yalanladıkları o helâk hadisesi; " اء  ا مْرُن    ا ج َٓ ل مَّ ا و 

الَّذ يْب ا و  يْن ا شُع  هُ بِر  ن جَّ ع  نوُا م  تِ الَّذين  اٰم  ذ  ا خ  ة  مِنَّا و  اثمِين  ظ ل  حْم  ةُ ف ا صْب حُوا في دِي ارِهِمْ ج  يْح  ين  مُوا الصَّ  / (Azap) 

emrimiz gelince, Şuayb'ı ve onunla birlikte iman edenleri, katımızdan bir rahmetle 

kurtardık. Zulmedenleri ise o korkunç (uğultulu) ses yakaladı da yurtlarında dizüstü 

çökekaldılar"
433

 şeklinde bir azap ile tarih sahnesinden silinip gittiler. Medyen halkı,  

uğultulu bir ses ve şiddetli yer sarsıntısıyla helâk edildiler. Hz. Şuayb ve ona iman 

edenler ise helâk edici korkunç sesin isabet etmesinden, Allah'ın bir lütfu olarak 

kurtuldular.
434

  

                                                 
429

 Hûd 11/89. 
430

 Bkz. Hûd 11/90; A'râf 7/96;  (Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 14; s. 188). 
431

 Bkz. Hûd 11/91. 
432

 Hûd 11/93. 
433

 Hûd 11/94. 
434

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 12, s. 559. 



73 

 

 

 

Tefsir kitaplarında, Medyen halkının helâk hadisesinden sonra, Hz. Şuayb'ın 

ve inananların yaşamları hakkında geniş bilgiler verilmemektedir. Ancak Bursevî'nin 

tefsirinde Hz. Şuayb'ın, Medyen'den sonra Eyke'ye hicret ettiği rivayet edilmiştir.
435

 

Bu hicret rivayetiyle ilgili geniş bir malumat bulunmamaktadır.  

2.1.8.1. Hz. Şuayb'ın (as) Eyke'den Hicreti  

Eyke halkı, sık ve birbirine geçmiş ormanlarla kaplı bir bölgede yaşıyorlardı. 

Rivayete göre bu halk, ağaca tapan bir topluluktu. Yol kesen, alım ve satım için 

kullandıkları tartıda, sürekli hile ve haksızlık yapan, helâk olan Medyen halkı gibi 

kötü bir ticaret ahlakına sahiptiler.
436

 Böyle bir topluluğa, hidayetlerine rehber olması 

için Hz. Şuayb gönderilmişti. O ise onları, Allah'ın yoluna davet etmek için şu 

şekilde hitap etti: " يْبٌ ا لّ  ت تَّقوُن ُۚ   سُولٌ ا مينٌَۙ انِا  ﴾111﴿اذِْ ق ال  ل همُْ شُع  ا ط ﴾117﴿ ي ل كُمْ ر    و 
يعُونِ ف اتَّقوُا اللّاٰ / 

Hani Şuayb onlara: 'Allah'a karşı gelmekten sakınmaz mısınız? Şüphesiz ben size 

gönderilmiş güvenilir bir peygamberim. Artık Allah'a karşı gelmekten sakının ve 

bana itaat edin,' demişti."
437

 

Hz. Şuayb, Eykeliler'e alırken fazla fazla tartıp, satıcının hakkını 

gaspetmekten; satarken de eksik tartarak, alıcıların hakkını yemekten men ediyordu. 

Öderken parayı eksilterek vermemelerini, sürekli doğruluk üzere olmalarını tavsiye 

ediyor, "Sizi ve sizden öncekileri yaratan Hz. Allah'ın gazabını üzerinize çekmeyin" 

diye onları uyarıyordu.
438

 Fakat onlar, bu ikaz ve uyarılara karşılık peygambere şu 

karşılıkta bulunuyorlardı: " وا اِ  
رق الَُٓ ا ا نْت  مِن  الْمُس حَّ رٌ مِثْلنُ ا و   ﴾173﴿ين َۙ نَّم َٓ ا ا نْت  الَِّّ ب ش  م َٓ ل مِن   اِنْ ن ظنُُّك  و 

اذِب ين  الْك  / Onlar da: 'Sen ancak büyülenmişlerdensin. Sen sadece bizim gibi bir 

insansın. Biz senin yalancılardan olduğunu sanıyoruz,' dediler."
439

 Hz. Şuayb'ı, 

sıradan  bir insan görüp onu zengin ve itibarlı bir kimse değil diye küçümseyen 

Eykeliler'e, zulüm ve isyanda ileri giden toplumların, sonlarının nasıl olduğu 

hatırlatılınca
440

 onlar, " م َٓ   ف ا مِن  السَّ ل يْن ا كِس  ادِقف ا سْقطِْ ع  ين  اءِ انِْ كُنْت  مِن  الصَّ / Eğer doğru 

söyleyenlerden isen, haydi gökten üzerimize bir parça düşür"
441

 dediler. Eyke 

                                                 
435

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 6, s. 304. 
436

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 17, s. 634. 
437

 Şuarâ 26/177-179. 
438

 Bkz. Şuarâ 26/181-184; (Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 10, s. 334). 
439

 Şuarâ 26/185, 186. 
440

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 10, s. 335. 
441

 Şuarâ 26/187. 



74 

 

 

 

halkının Hz. Şuayb'ı inkâr etmeye ve yalanlamaya devam etmekte israrcı olmaları, 

onların kalplerinde iman etmeye artık bir meyillerinin kalmadığını gösterir. Eğer 

onlar böyle olmasaydı, belânın getirilmesi için cahilce meydan okumazlardı.
442

  

Eykeliler'in, Hz. Şuayb'e "Doğru sözlüysen eğer, bize haber verdiğin o azabı 

getir de görelim" diyerek meydan okudukları azap, " ان    ابُ ي وْمِ الظُّلَّةِ  انَِّهُ ك  ذ  همُْ ع  ذ  بوُهُ ف ا خ  ذَّ ف ك 

ظ۪يم   اب  ي وْم  ع  ذ   Onlar Şuayb'ı yalanladılar. Derken gölge gününün azabı onları /ع 

yakaladı. Şüphesiz o, büyük bir günün azabı idi"
443

 şeklinde oldu. Kavmi helâk 

edilen Hz. Şuayb'ın ve ona iman edenlerin; helâk hadisesinden kurtarıldıktan sonra ki 

yaşamlarıyla ilgili olarak, Kur'ân-ı Kerîm'de açık bir bilgi mevcut değildir. 

İncelediğimiz İlk dönem tefsir kaynaklarından da Hz. Şuayb'ın nereye hicret ettiği 

hususunda bir açıklamaya ulaşamadık. Ancak Bursevî'nin; 'Kavmi helâk olan 

peygamberler, Mekke'nin kurulduğu beldeye gelerek, ömürlerinin sonuna kadar 

burada ibadet ve zikir ile meşgul olurlar. Sonra da vefat ettiklerinde, Beytullah'ın 

civarına defnedilirlerdi. Hz. Şuayb da buraya defnedilen peygamberlerdendir'
444

 diye 

yaptığı bir rivayete ulaşabildik. Bizce de Medyen ve Eyke beldeleri, Mekke'ye 

ulaşılabilecek mesafede olan yerler oldukları için, Hz. Şuayb da helâk hadisesinden 

sonra hicretini Mekke'ye yapmış olabilir.  

Netice olarak; Hz. Şuayb, Kur'ân-ı Kerîm'de isimleri Medyen ve Eyke olarak 

zikredilen iki ayrı belde halklarına peygamber olarak gönderilmiştir. Bu iki ismin, tek 

bir halkın ismi olduğu veya iki ayrı halkın ismi olduğu hususunda tefsir âlimleri 

ihtilaf etmişlerdir. İsimleri geçen bu toplulukların uyarıldıkları hususlar her ikisinin 

de aynıdır. Bu her iki toplum; Allah'a isyan etmemek, peygambere isyan etmemek, 

yol kesmemek, alırken ve satarken tartıda hile yapmamak (ticareti ifsad etmemek) ve 

yol üstlerine oturup iman etmek isteyenlere engel olmamak hususlarında çok ciddi 

bir şekilde uyarılmışlardır. Uyarıları dikkate almayıp, meydan okumalarından dolayı 

her iki şehir halkı kuvvetli bir ses, yer sarsıntısı ve gölge gününün azabıyla 

azaplanarak helâk edilmişlerdir. Hz. Şuayb'ın kavminin kıssası ve onun hakikati 

ikame etme mücadelesi, Kur'ân'da ayrıntılı bir şekilde anlatılmış iken; helâkdan 

                                                 
442

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 1002. 
443

 Şuarâ 26/189. 
444

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 4, s. 151; İbn Kesîr, el-Bidâye ve'n-Nihâye, c. 1, s. 191; M. Asım Köksal, 

Peygamberler Tarihi, c.1, s. 335. 



75 

 

 

 

sonraki hayatı ve nereye hicret ettiği belirtilmemiştir. Müfessirlerden Bursevî; Hz. 

Şuayb'ın Mekke'ye hicret ettiğini ve Beytullah'ın yakınına defnedildiğini, tefsirinde 

rivayet etmiştir. 

2.1.9. Hz. Mûsâ ve Hz. Hârûn’un (as) Hicretleri 

Hz. Mûsâ, Kur'ân-ı Kerîm'de ismi en çok zikredilen peygamberlerdendir. İsmi 

136 defa, 34 sûrede geçmektedir.
445

 Kendisi hem nebî ve hemde ihlâsa erdirilmiş bir 

resuldür.
446

 Hz. Allah ile doğrudan konuştuğu için seçkin insanlardan kılınmıştır.
447

 

Bu kanuşmalarda fısıldayan kimse kadar Allah'a yaklaştırılmıştır.
448

 Allah (cc), ona 

tarafından bir sevimlilik vermiş ve onu kendi gözetimi altında yetiştirmiştir.
449

 Onu, 

"ülü'l-azm" peygamberler içinde zikretmiştir.
450

 O seçilmiş, güçlü ve güvenilir bir 

elçidir.
451

 Göstermiş olduğu mûcizelerden dolayı "sihirbaz" olmakla itham 

edilmiştir.
452

  

Biz tezimizin bu bölümünde; Hz. Mûsâ'nın yapmış olduğu ve Kur'ân-ı 

Kerîm'de de zikredilen üç hicretini izah etmeye çalışacağız. Birincisi; yeni doğan 

erkek çocukları tesbit edip onları öldürmek için her yeri kontrol eden Firavun'un 

askerlerinden kurtarılıp, kundağıyla nehir üzerine bırakıldıktan sonra saraya 

yerleştirildiği hicretidir. İkincisi; istemeden Kıptîlerden birisini öldürdüğünden 

dolayı Firavun'un adamları tarafından öldürülmek için arandığı esnada, gizlice 

Medyen'e çıktığı hicretidir. Üçüncü hicreti ise peygamber olarak seçilip tebliğ için 

gittiği Mısır'dan, geceleyin kardeşi Hz. Hârûn ve İsrâiloğulları'nı da yanlarına alarak 

Firavun'dan kurtulmak için yaptıkları hicretidir.  

2.1.9.1. Hz. Mûsâ'nın (as) Kundaktaki Hicreti  

Hz. Ya'kûb ve Hz. Yûsuf'dan sonra İsrâiloğulları'nın yaşamakta oldukları 

Mısır da nüfusları her geçen gün artmış ve hatırı sayılır bir topluluk haline 

                                                 
445

 Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 680.  
446

 Bkz. Meryem 19/51. 
447

 Bkz. A'râf 7/144. 
448

 Bkz. Meryem 19/52. 
449

 Bkz. Tâhâ 20/39. 
450

 Bkz. Ahzâb 33/7; Şûrâ 42/13. 
451

 Bkz. Tâhâ 20/13, 41; Kasas 28/26;  Duhân 44/17-18. 
452

 Bkz. Kasas 28/48 



76 

 

 

 

gelmişlerdi. Firavun, kendisine başkaldırmamaları için onları sınıf-sınıf ayırarak, en 

ağır işlerde çalıştırmaya başlamış, onları köle haline getirmişti.
453

 Firavun'un zulmü 

iyice artmış, artık İsrâiloğulları için Mısır da can güvenliği kalmamıştı. Bu durum da 

kendilerine; " بِّحُون  ا بْ   ابِ يذُ  ذ  وء  الْع  وْن  ي سُومُون كُمْ سَُٓ يْن اكُمْ مِنْ اٰلِ فرِْع  اذِْ ن جَّ كُمْ و  و  فن َٓاء  كُمْ  و  اء  ي ي سْت حْيوُن  نسِ َٓ

ظذٰلكُِ  بِّكُمْ ع  ءٌ مِنْ ر  يمٌ مْ ب لا َٓ  / Hani, sizi azabın en kötüsüne uğratan, kadınlarınızı sağ bırakıp, 

oğullarınızı boğazlayan Firavun ailesinden kurtarmıştık. Bunda, size Rabbinizden 

(gelen) büyük bir imtihan vardı"
454

 buyurularak, onların çok sıkıntı çektikleri 

durumdan nasıl kurtarıldıkları hatırlatılıyor. 

 Mısır kıralı Firavun'un gördüğü rüyayı tabir edenler; ona, İsrâiloğulları 

neslinden dünyaya gelecek olan bir erkek çocuk sebebiyle, sahip olduğu mülk ve 

saltanatını kaybedeceğinin haberini verdiler. Bunun üzerine Firavun da tedbir olarak, 

İsrâiloğulları'nın erkek çocuklarını öldürtüyor, kız çocuklarına ise köle olarak 

kullanılmak üzere dokunmuyordu. Firavun'un gözcüleri, doğumu yaklaşan kadınları 

tesbit ediyorlar, doğumu yaptıran ebeler de doğan çocuk erkek olursa, askerlere 

teslim ediyorlardı. İşte böyle bir ortamda Hz. Mûsâ'nın annesi, çocuğunun 

öldürülmemesi için onu mağarada dünyaya getirmişti.
455

 Fakat askerler, yeni 

doğumların olması ihtimaline karşın, bölgeyi ciddi derecede kontrol ediliyorlardı. Bu 

sebepden annesine, daha yeni doğumunu yaptığı çocuğuyla ilgili bir endişe 

yaşadığında yapması gerekenler, " يْن َٓا اِ   ا وْح  ى ا نْ ا رْضِعو  ى امُِّ مُوسَٰٓ
ل يْهِ ف ا لْقيهُِۚ لَٰٓ ا خِفْتِ ع  مِّ يهِ فيِ الْي  ف اذِ 

لّ  ت خ   نو  لّ  ت حْز  وهُ الِ يْ افي و  ادُّ ليُۚ انَِّا ر َٓ اعِلوُهُ مِن  الْمُرْس  ج  ين  كِ و   / Mûsâ'nın annesine: 'Onu emzir, 

başına bir şey gelmesinden korktuğun zaman onu denize (Nil'e) bırak, korkma, 

üzülme. Çünkü biz onu sana döndüreceğiz ve onu peygamberlerden kılacağız,' diye 

ilham ettik"
456

 buyurularak annesi teselli ediliyor. 

Hz. Mûsâ'nın annesi, çocuğuyla ilgili endişesi artmaya başlayınca kendisine 

ilham edildiği gibi, onu bir sandığa koyarak Nil nehrine bıraktı. Firavun'un askerleri, 

suda yüzmekte olan sandık içinde ki kundağa sarılı çocuğu, getirerek Firavun 

ailesine teslim ettiler. Firavun'un karısına Hz. Mûsâ'ya karşı muhabbet tesis ettiren 

                                                 
453

  Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 3; s. 73.  
454

 Bakara 2/49. 
455

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 18, s. 156. 
456

 Kasâs 28/7. 



77 

 

 

 

Hz. Allah, onu sarayda korumaya aldırdı.
457

 Kundaktaki Hz. Mûsâ, düşmanının 

sarayında koruma altına alındıktan sonra; annesine, "O'nu sana döndüreceğiz" diye 

verilen ilham, şu şekilde gerçekleşti: " لَٰٓى ا هْلِ   اضِع  مِنْ ق بْلُ ف ق ال تْ ه لْ ا دُلُّكُمْ ع  ر  ل يْهِ الْم  مْن ا ع  رَّ ح  و 

همُْ ل هُ ن اصِحُون   دْن اهُ الَِٰٓى اُ  ﴾12﴿ب يْت  ي كْفلُوُن هُ ل كُمْ و  د  لٰكِنَّ ف ر  ق  و  ِ ح 
عْد  اللّاٰ لتِ عْل م  ا نَّ و  ن  و  لّ  ت حْز  يْنهُ ا و  يْ ت ق رَّ ع  ه ك  مِّ

همُْ لّ  ي عْل مُون ۟   Biz, daha önce onun, sütanalarının sütünü emmemesini sağladık. Kız / ا كْث ر 

kardeşi: 'Size onun bakımını, sizin adınıza üslenecek ve ona içtenlik ve şefkatle 

davranacak bir aile göstereyim mi?' dedi. Böylece biz, anasının gözü aydın olsun ve 

üzülmesin, Allah'ın va'dinin hak olduğunu bilsin diye onu anasına geri döndürdük"
458

 

Hz. Mûsâ'nın askerlerce öldürülmekten kurtulup, koruma altına alınacağı 

saraya doğru, sandık içinde kundağa sarılı olarak Nil nehri üzerinde yaptığı 

yolculuğu, bizce hicrete benzemektedir. Bu benzerlikten dolayı biz bu yolculuğu, 

"Hz. Mûsâ'nın kundaktaki hicreti" diye isimlendirdik.  

2.1.9.2. Hz. Mûsâ'nın (as) Medyen'e Hicreti  

Hz. Mûsâ'ya sarayda dünya ilimleri, devlet ve toplum idaresinin incelikleri 

talim ediliyordu. Hz. Allah tarafından da ona, atalarının dini olan tevhid dininin 

öğretildiği, " ا    عِلْم  ا و  ى اٰت يْن اهُ حُكْم  اسْت وَٰٓ هُ و  ا ب ل غ  ا شُدَّ ل مَّ ذٰلكِ   و  ك  ين  ن جْزِي الْمُحْسِن و  / Mûsâ olgunluk 

çağına ulaşıp gelişimini tamamlayınca biz ona ilim ve hikmet verdik"
459

 ifadesinden 

anlamış oluyoruz. Müfessirlerce, bu âyette geçen "biz ona ilim ve hikmet verdik" 

ifadesinin; Hz. Mûsâ'ya, atalarının dîninin öğretildiği ve öğrendikleriyle de amel 

ettirildiği manasına olduğu ifade edilmiştir.
460

   

Şehre dolaşmak için çıktığında biri Kıptî diğeri de İsrâiloğulları'ndan olan iki 

kişinin kavga yaptığını gören Hz. Mûsâ; Kıptî'yi bir yumruk darbesiyle vurup 

öldürünce, pişmanlık duygusuyla
461

 Allah Teâlâ'ya yalvararak şu şekilde O'ndan 

affını istedi: " ف ر  ل هُ  بِّ انِاي ظ ل مْتُ ن فْسي ف اغْفرِْ لق ال  ر    ح ي ف غ  فوُرُ الرَّ ا ا نْع   ﴾16﴿يمُ انَِّهُ هوُ  الْغ  بِّ بمِ َٓ مْت  ق ال  ر 

ا للِْمُجْرِم ل يَّ ف ل نْ ا كُون  ظ هير  ين  ع   / Mûsâ, 'Rabbim! Şüphesiz ben nefsime zulmettim. Beni 

affet' dedi. Allah da onu affetti. Şüphesiz o, çok bağışlayandır, çok merhamet edendir. 

                                                 
457

 Bkz. Tâhâ 20/38-40; Kasâs 26/8-11; (İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, c. 10, s 444). 
458

 Kasâs 28/12, 13. 
459

 Kasâs 28/14. 
460

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 11, s. 20; Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 18, s. 182; Zemahşerî, el-

Keşşâf, c. 5, s. 24.  
461

 Bkz. Kasâs 28/15. 



78 

 

 

 

'Rabbim! Bana verdiğin nimetle asla suçlulara arka çıkmayacağım,' dedi."
462

 Hz. 

Mûsâ, öldürdüğü adamdan dolayı tövbe etmiş ve Allah da onun tevbesini kabul edip 

affetmişti. O da Allah'ın kendisini cezalandırmayıp affetme nimetine şükretti.
463

 

Hz. Mûsâ şehir de korku içinde dolaşırken bir adam gelerek, Firavun'un ileri 

gelen adamlarının, kendisini öldürmek için sarayda görüşme yaptıklarını haber verdi 

ve şehri terk etmesi için ona nasihat etti.
464

 Bu olağan dışı durumdan tedirgin olan 

Hz. Mûsâ, Allah'dan yardım isteyerek; " ائفِ ا   ج  مِنْه ا خ َٓ ر  ني مِن  القْ وْمِ الظَّالمِف خ  بِّ ن جِّ قَّبٍُۘ ق ال  ر  ين ۟ ي ت ر  / 

Mûsâ korku içinde etrafı gözetleyerek şehirden çıktı ve 'Ey Rabbim! Beni bu zâlim 

kavimden kurtar' dedi"
465

 kendisini uzak bir yere çıkarması için dua etti. Bilmediği 

bir yön olan Medyen'e doğru yola çıkan Hz. Mûsâ, çıktığı yönün gerçekten kendisini 

Firavun'un beldesinden uzaklaştıracak bir yer olması için şu şekilde dua etti:  " ا   ل مَّ و 

ه  تلِْق َٓ  جَّ بآَ ت و  سٰى ر  دْي ن  ق ال  ع  اء  السَّباء  م  و َٓ يلِ ي ا نْ ي هْدِي ني س  / (Şehirden çıkıp) Medyen'e doğru 

yöneldiğinde: 'Umarım Rabbim beni doğru yola iletir' dedi. "
466

 

Uzun bir yolculuktan sonra vardığı belde de koyunlarını sulamak için 

bekleyen iki kıza yardım eden Hz. Mûsâ, kendisinin iyiliğine karşılık davet edildiği 

evde, başından geçenleri Hz. Şuayb'a anlattı. Hz. Şuayb da ona, "Korkma! Burası 

Firavun'un yönetiminde olmayan bir beldedir" diyerek onu teselli etti.
467

 Hz. 

Mûsâ'nın güçlü ve kuvvetli birisi olması sebebiyle Hz. Şuayb'ın kızı, babasına onu 

ücretini vererek tutması için teklifte bulundu.
468

 Hz. Şuayb da Hz. Mûsâ'ya yanında 

kalıp, işlerinde kendisine yardımcı olması için ona teklifte bulundu: " يدُ ا نْ ي ارُق ال  انِآَ 

ك  احِْد ى ابْن ت يَّ  نانُْكِح  ى ا نْ ت أجُْر 
لَٰٓ شْ ه ات يْنِ ع  مْت  ع  ج ُۚ ف انِْ ا تْم  انيِ  حِج  ا ارُي ث م  م َٓ ا ف مِنْ عِنْدِك ُۚ و  ل يْك   يدُ ا  ر  نْ ا شُقَّ ع 

ت جِدُنَٓ  الحِ ي انِْ س  ُ مِن  الصَّ
اء  اللّاٰ ين  ش َٓ  / Şuayb: 'Ben, sekiz yıl bana çalışmana karşılık şu iki 

kızımdan birisini sana nikahlamak istiyorum. Eğer sen bunu on yıla tamamlarsan o 

da senden olur. Ben seni zora koşmak da istemiyorum. İnşallah beni sâlih 

kimselerden bulacaksın,' dedi."
469

  

                                                 
462

 Kasâs 28/16, 17. 
463

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 26. 
464

 Bkz.Kasâs 28/20. 
465

 Kasâs 28/21. 
466

 Kasâs 28/22. 
467

 Bkz. Kasâs 28/23-25; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 36). 
468

 Bkz. Kasâs 28/26. 
469

 Kasâs 28/27. 



79 

 

 

 

2.1.9.3. Hz. Mûsâ'nın (as) Mısır'a Dönüşü 

Hz. Şuayb'ın kızlarından biriyle evlendikten ve on yıl süreyle hizmetinde 

bulunduktan sonra Hz. Mûsâ'nın,
470

 Mısır'a doğru yaptığı yolculuğu şu şekilde 

anlatılır: " ا ق ضٰى مُوس   ار  باِ هْلهَِٓ ف ل مَّ س  ل  و  اُۚ ق   اٰن س  مِنْ  ى الّْ ج  انبِِ الطُّورِ ن ار  ا ال  لِّ هْلهِِ امْكُثَُٓوا انِآَ ج  ي اٰن سْتُ ن ار 

لآَ  لَّكُمْ ت صْط لوُن  ي اٰتل ع  ة  مِن  النَّارِ ل ع  ذْو  ب ر  ا وْ ج  يكُمْ مِنْه ا بخِ   / Mûsâ süreyi tamamlayıp ailesiyle yola 

çıkınca, Tûr tarafında bir ateş görmüş ve ailesine: 'Siz burada kalın, ben bir ateş 

gördüm, (oraya gidiyorum). Umarım oradan size bir haber ya da ısınmanız için 

ateşten bir kor getiririm,' dedi."
471

 Hz. Mûsâ, ateşi gördüğü dağa yaklaştığında, 

kendisine Allah (cc) tarafından seslenildi. Kendisinin peygamber olarak seçildiği, 

namaz kılması ve kıyamet gelmeden ona hazırlık yapması emredildi. Hareket eden 

bir yılana dönüşebilen ve günlük işlerinde kullandığı değneği ile dilediğinde lekesiz 

bembeyez bir nur olan eli, kendisine peygamberlik alameti olarak verildi. Dilindeki 

tutukluktan dolayı ailesinden ona yardımcı olması için kardeşi Hz. Hârûn ile 

güçlendirildi.
472

 

Hz. Hârûn'dan Kur'ân-ı Kerîm'de 13 sûrede 20 defa ismen 

bahsedilmektedir.
473

 Hayatı ve doğumu ile ilgili bilgi olmamakla beraber, kendisine 

vahiy geldiği ve hidayete erdirilenlerden olduğu,
474

 Hz. Allah'ın ihsânına mazhar 

olmuş,
475

 konuşması düzgün,
476

 Hz. Mûsâ ile beraber, Hakk'ı batıldan ayıran 

Tevrat'ın kendilerine verildiği
477

 bir peygamberdir. Hz. Mûsâ, dilindeki tutukluktan 

dolayı ailesinden Hârûn'un kendisine yardımcı olarak verilmesini Allah Teâlâ'dan 

talep etmiş, onun da bu isteği kabul edilerek Hz. Hârûn'a hem peygamberlik hem de 

yardımcılık verilmiştir.
478

 

Allah (cc) tarafından, Tûr dağındaki Tuvâ vadisinde kendisine seslenilen, 

çeşitli mûcizelerle desteklenen ve kardeşi Hârûn ile de güçlendirilen Hz. Mûsâ'ya, 

                                                 
470

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 18, s. 321. 
471

 Kasâs 28/29. 
472

 Bkz. Tâhâ 20/11-23; Şuarâ 26/13; Kasâs 28/30-32; (Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 18, s. 241-248). 
473

 Bkz. Bakara 2/248; Nisâ 4/163; En'âm 6/84; A'râf 7/122, 142; Yûnus 10/75; Meryem 19/28, 53; 

Tâhâ 20/30, 70, 90, 92; Enbiyâ 21/48; Mü'minûn 23/45; Furkân 25/35; Şuarâ 26/13, 48; Kasâs 28/34; 

Saffât 37/114, 120; (Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 736).  
474

 Bkz. Nisâ 4/163; En'âm 6/84. 
475

 Bkz. Saffât 37/114 
476

 Bkz. Kasas 28/34. 
477

 Bkz. Enbiyâ 21/48. 
478

 Tâhâ 20/29-36; Furkân 25/35; Meryem 19/53. 



80 

 

 

 

" لّ  ت نيِ ا في ذِكْراذِْ  ا خُوك  باِٰي اتي و  وْن  انَِّهُ ط غٰىُۚ  ﴾42﴿يُۚ ه بْ ا نْت  و  لَّهُ  ﴾43﴿اذِْه ب َٓا الِٰى فرِْع  ف قوُلّ  ل هُ ق وْلّ  ل يِّن ا ل ع 

رُ ا وْ ي خْشٰى كَّ  Sen ve kardeşin mûcizelerim ile (desteklenmiş olarak) gidin ve beni  / ي ت ذ 

anmakta gevşeklik göstermeyin. Firavun'a gidin. Çünkü o azmıştır. Ona yumuşak söz 

söyleyin. Belki öğüt alır, yahut korkar."
479

 buyurularak Firavun'a gitmeleri 

emredilmişdir. Âyette, "ona yumuşak söz söyleyin" ifadesi için Râzî; "Firavun, Hz. 

Mûsâ'yı çocukluğundan itibaren büyütüp, yetiştirdiği için onun üzerinde babalık 

hakkı vardı. Analık-babalık hakkı, büyük bir hak olduğundan dolayı Allah, bu hakka, 

bu hassasiyete dikkat çekmek için böyle bir emir vermiş olabilir"
480

 der. 

Hz. Mûsâ; Firavun'un sarayına varıp, mûcizelerle desteklenmiş bir peygamber 

olarak onu, Hakk'a davet etmek için gönderildiğini söyleyince Firavun, alaycı ve 

küçümser bir tavırda bulunarak, " ادِقانِْ كُ  ق ال  ف أتِْ بهَِٓ   ا هِي  ثعُْب انٌ ف ا لْقٰى ع ص   ﴾31﴿ين  نْت  مِن  الصَّ اهُ ف اذِ 

هُ ف اِ  ﴾32﴿ينٌُۚ مُب ع  ي د  ن ز  اءُ للِنَّاظِرو  ا هِي  ب يْض َٓ ين ۟ ذ   / Firavun: 'Doğru söyleyenlerden isen haydi getir 

onu,' dedi. Bunun üzerine Mûsâ, asâsını attı, bir de ne görsünler asâ açıkça kocaman 

bir yılan olmuş. Elini koynundan çıkardı, bir de ne görsünler, bakanlara bembeyaz 

olmuş"
481

 böylece Firavun'un istediği mûcizeleri ona gösterdi.  

Olağanüstü halleri gördüğü halde, gurur ve kibrinden dolayı kendilerine köle 

ettikleri İsrâiloğulları'nın iki ferdi olan Hz. Mûsâ ve kardeşi Hârûn'a tabi olmak 

istemeyen ve saltanatının elinden çıkacağından korkan Firavun'un, " يْن اهُ اٰي اتنِ ا كُلَّه ا   ل ق دْ ا ر  و 

ا بٰى  ذَّب  و  ن ا مِنْ ا رْضِن ا بسِِحْرِك  ي ا مُوسٰى ﴾36﴿ف ك  ق ال  ا جِئْت ن ا لتِخُْرِج  / Andolsun, biz ona (Firavun'a) 

bütün mûcizelerimizi gösterdik de o bunları yalanladı ve reddetti. Şöyle dedi: 'Ey 

Mûsâ! Sihrin ile bizi yurdumuzdan çıkarmak için mi geldin?"
482

 diye iftirada 

bulunarak, davet edildiği Allah'a kul olmaya yanaşmadı.  

Müfessirler; Hz. Mûsâ, kendisine verilen mûcizeleri göstermesine ve diğer 

peygamberlere verilen mûcizelerin hepsinin Allah Teâlâ'nın varlığına dair apaçık 

birer deliller olduğunu anlatmasına rağmen Firavun, Allah'ı kabul etmeye ve O'nu 

tasdik etmeye yanaşmadı. Onun bu tasdike yanaşmaması, asılda zevk ve sefa içinde 

                                                 
479

 Tâhâ 20/42-44 
480

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 22; s. 58. 
481

 Şuarâ 26/31-33. 
482

 Tâhâ 20/56, 57. 



81 

 

 

 

yaşamasına sebep olarak gördüğü saltanatını kaybetme korkusundan olduğunun, 

yorumunu yaparlar.
483

        

Firavun ve ileri gelenlerinin küfürlerinden hidayete dönmeleri için Allah (cc), 

Firavun'un beldesine bir takım belâlar vermişti. O, belâlardan bazıları şunlardır: 

Tûfan, çekirge, haşere, kurbağa, kan ve karanlık gibi belâlardı. Onlar, bu geçen 

belâlardan başka uzun süren kuraklık ve mahsul kıtlığı gibi belâlar ile de ikaz 

edildiler. Bir iyiliğe kavuştuklarında "Bu bizim hakkımız" derlerdi. Başlarına gelen 

belâları ise Hz. Mûsâ ve ona inanların uğursuzluğu olarak kabul ederlerdi.
484

    

Bütün hakikatler kendisine anlatılmasına ve bir çok mûcizeye de şahit 

olmasına rağmen, Firavun'un iman etmemesi  üzerine Hz. Mûsâ, Allah'a; " ق   ال  مُوسٰى و 

لا  هُ  م  وْن  و  بَّن َٓا انَِّك  اٰت يْت  فرِْع  نْي اَۙ ز ر  يٰوةِ الدُّ الّ  فيِ الْح  ا مْو  ب ين ة  و  نْ س  بَّن ا ليِضُِلُّوا ع  الهِِمْ ر  ى ا مْو 
لَٰٓ بَّن ا اطْمِسْ ع  يلكِ ُۚ ر 

لٰى قلُوُبهِِمْ ف لا  يؤُْمِنوُا ح   اشْدُدْ ع  اب  الّْ  و  ذ  وُا الْع  ى ي ر  يم  لتاٰ  / Mûsâ şöyle dedi: 'Ey Rabbimiz! Gerçekten 

sen Firavun'a ve onun ileri gelenlerine dünya hayatında nice zinet ve mallar verdin. 

Ey Rabbimiz, yolundan saptırsınlar diye mi? Ey Rabbimiz, sen onların mallarını silip 

süpür ve kalplerine darlık ver, çünkü onlar elem dolu azabı görünceye kadar iman 

etmezler"
485

 diye dua etti. 

2.1.9.4. Hz. Mûsâ ve Hz. Hârûn'un (as) Mısır'dan Hicretleri 

"Bize ne kadar mûcize getirirsen getir, sana inanmayız" diyerek küfürlerinde 

inat eden Firavun ve ailesi'nin, iman etmelerine dair hiçbir ümit kalmamıştı. 

İsrâiloğulları'na yaptıkları zulüm ve işkencelerini daha da artırmışlardı.
486

 Bunun 

üzerine Allah Teâlâ daha önce Hz. Lût'a emrettiği gibi
487

 Hz. Mûsâ'ya da şöyle; " 

يْن َٓا الِٰ  ا وْح  ى ا نْ ا سْرِ بعِِب ادَٓ و  تَّب عُون  ي انَِّكُمْ مُ ى مُوسَٰٓ / Biz Mûsâ'ya, 'Kullarımı geceleyin yola çıkar, 

muhakkak ki takip edileceksiniz' diye vahyettik"
488

 şeklinde hicret etmeleri için emir 

verdi. 

                                                 
483

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 9, s. 207; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 316; Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, c. 22; s. 70. 
484

 Bkz. A'râf 7/130, 131, 133; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 950. 
485

 Yûnus 10/88. 
486

 Bkz. Bakara 2/49; İbrâhîm 14/6; A'râf 7/127; (Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 940, 948). 
487

 Hûd 11/81; Hicr 15/65. 
488

 Şuarâ 26/52. 



82 

 

 

 

Firavun, İsrâiloğulları'nın gece gizlice Mısır'dan çıktılarını haber aldıktan 

sonra, hemen şehirlere haber göndererek büyük bir ordu topladı. Onun, Hz. Mûsâ'yı 

takip etmek için ordusu ile yola çıkış vakitleri şu şekilde: " ين  ف ا تْب عُوهمُْ مُشْرِق   / Firavun ve 

adamları gün doğarken onları takibe koyuldular"
489

 ifadesiyle haber verilmektedir. 

Firavun ve askerlerinin arkalarından hızlıca geldiğini gören İsrâiloğulları, büyük bir 

endişeye kapıldılar. Hz. Mûsâ'ya, telaş ile gelerek "Eyvah yakalandık!" dediler. 

Bunun üzerine Hz. Mûsâ onlara; "Rabbim benimle beraberdir, bana yol 

gösterecektir" diyerek, Hz. Allah'ın yardımını bekledi.
490

 Kendisine, Allah Teâlâ 

tarafından şöyle bir emir verildi: " ان    اك  الْب حْر   ف انْف ل ق  ف ك  ى ا نِ اضْرِبْ بعِ ص  يْن َٓا الِٰى مُوسَٰٓ كُلُّ فرِْق  ف ا وْح 

ظ الطَّوْدِ الْع  ر ﴾63﴿يمُِۚ ك  خ  ا زْل فْن ا ث مَّ الّْٰ يْن   ﴾64﴿ين ُۚ و  ا نْج  عا مُ و  هَُٓ ا جْم  ع  نْ م  م  ر ﴾63﴿ين ُۚ وسٰى و  خ  قْن ا الّْٰ ين   ثمَُّ ا غْر   / 

Bunun üzerine Mûsâ'ya: 'Asân ile denize vur' diye vahyettik. Deniz derhal yarıldı. 

Her parçası koca bir dağ gibiydi. Ötekileri de oraya yaklaştırdık. Mûsâ'yı ve 

beraberindekilerin hepsini kurtardık. Sonra ötekileri suda boğduk."
491

  

Hz. Mûsâ ve İsrâiloğulları'na Hz. Allah'ın yardımı gelince, zâlim Firavun ve 

askerleri suda boğuldular. İsrâiloğulları sabretmelerinin karşılığı olarak köle 

muamelesi gördükleri Mısır'dan, sancılı bir hicret ile çıkıp, hürlüğe kavuştuktan 

sonra onlara verilen nimetler âyette; " أْن ا ب نَٓ   ل ق دْ ب وَّ اءو  قْن اهمُْ مِن  الطَّيِّب اتُِۚ ي اسِْر َٓ ز  ر  ا  صِدْق  و  يل  مُب وَّ  / 

Andolsun, biz İsrailoğullarını çok güzel bir yurda yerleştirdik ve onlara temiz rızıklar 

verdik"
492

 şeklinde anlatılmaktadır. Hz. Mûsâ, kardeşi Hz. Hârûn ve İsrâiloğulları, 

denizi geçtikten sonra Firavun korkusu olmaksızın bir müddet çölde kaldılar. Çölde 

kaldıkları zaman içerisinde kendilerine, lezzetli meyveler ile beraber Hz. Allah'ın bir 

ikramı olarak bıldırcın eti ve kudret helvası ikram edildi.
493

  

Netice olarak Hz. Mûsâ; bebekliliğinde öldürülmekten kurtarılarak daha iyi 

yetişmesi için Allah tarafından su üzerinde hicret ettirilerek, Firavun'un sarayına 

yerleştirildi. Kendisine orada ilim ve hikmet verildi. Gençliğinde ise Hz. Şuayb'ın 

yanına, Medyen'e hicret ettirildi ve orada Hz. Şuayb'a damat oldu. Medyen'den 

Mısır'a dönüşte Tûr dağının Tuvâ vadisinde, Allah Teâlâ kendisiyle konuştu ve onu 

                                                 
489

 Şuarâ 26/60. 
490

 Bkz. Şuarâ 26/61, 62; (Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 10, s. 301). 
491

 Şuarâ 26/63-66. 
492

 Yûnus 10/93. 
493

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 107; Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 12, s. 284. 



83 

 

 

 

peygamber olarak seçtiğini bildirdi. Allah'a iman etmesi ve İsrâiloğullarına yaptığı 

zulüme son vermesi için kardeşi Hz. Hârûn ile beraber Firavun'a gönderildi. 

Saltanatını kaybetme korkusundan, kibir ve gururundan dolayı o, bu davete icabet 

etmedi. Bir gece vakti, İsrâiloğulları ile beraber Mısır'dan hicret yolculuğuna çıkan 

Hz. Mûsâ, Firavun tarafından takip edildi. Bu gece yolculuğu Hz. Mûsâ, Hz. Hârûn 

ve İsrâiloğulları için kurtuluş olurken; Firavun ve onun yolunda gidenler için kötü bir 

son oldu. Mü'minler sabretmelerinin karşılığını görürken, iman etmeyenlerin hali 

kendilerinden sonra gelecek ümmetlere de ibret oldu. Denizi geçtikten sonra 

İsrâiloğulları bir müddet çölde kaldılar. Bu zaman zarfında kendilerine, Allah 

tarafından bıldırcın eti ve kudret helvası ikram edildi. Bir müddet kaldıkları çölden 

sonra bir kısmı Mısır topraklarına, bir kısmı da Şam topraklarına yerleştirildiler.   

2.1.10. Hz. Yûnus’un (as) Hicreti 

Hz. Yûnus; Kur'ân-ı Kerîm'de 4 yerde "Yûnus" ismi ile anılırken,
494

 bir yerde 

"Zünnûn" (balık sahibi) olarak,
495

 bir yerde ise "Sâhibü'l-hût" (büyük balığın dostu) 

olarak
496

 anılmaktadır. Kur'ân'ın onuncu sûresi, "Yûnus Sûresi" olarak 

isimlendirilmiştir. Hz. Yûnus'a vahiy indirilmiş
497

 hidâyete erdirilip, âlemlere üstün 

kılınmıştır.
498

 Tebliğ görevi için seçilmiş sâlih peygamberlerdendir.
499

 Tebliğ için 

gönderildiği kavmin ismi ve yaşadığı beldeyle ilgili bir bilgi Kur'ân'da 

bulunmamaktadır. Tebliğ için gönderildiği kavminin işlemekte oldukları hangi 

günahları sebebiyle uyarıldığı da açıklanmamıştır. 

Biz bu bölümde, Hz. Yûnus'un Allah Teâlâ'dan bir izin olmaksızın, öfkeyle 

kavmini terk etmesini; helâkı haketmiş bir kavmin beldesinden daha huzurlu bir 

beldeye hicret eden diğer peygamberlerin hicreti gibi değerlendireceğiz.     

Hz. Yûnus'un insanları, Hz. Allah'a itaate davet etmek, inanmışları da itaate 

devam ettirmek üzere vazifelendirildiği, Kur'ân-ı Kerîm'de şu şekilde ifade 

                                                 
494

 Bkz. Nisâ 4/163; En'âm 6/86; Yûnus 10/98; Sâffât 37/139; (Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-

Mu‘cemü’l-Müfehres, s. 774). 
495

 Bkz. Enbiyâ 21/87. 
496

 Bkz. Kalem 68/48; (İsfahânî, el-Müfredât, s. 261). 
497

 Bkz. Nisâ 4/163. 
498

 Bkz. En'âm 6/86. 
499

 Bkz. Kalem 68/50. 



84 

 

 

 

edilmektedir: " لْن اهُ الِٰ   ا رْس  يدُون ُۚ ى مِائ ةِ ا لْف  ا وْ ي زو  / Biz onu yüz bin, yahut daha fazla insana 

peygamber olarak gönderdik."
500

 Hz. Yûnus'un gönderildiği topluluk, Semûd 

kavminden geriye kalıp zamanla nüfusları çoğalmış ve yüz binleri geçmiş bir 

topluluk idi. İmanları sebebiyle helâkdan geriye bırakılmış bir topluluğun nesli iken, 

zamanla inanç cihetinden zayıflayıp, putperestliğe döndükleri için onlara, Hz. Yûnus 

gönderildi. Onları hidayete ulaştırabilmek için Hz. Yûnus'un da kırk sene gibi bir 

müddet tebliğde bulunduğu, fakat kendisine iman edenlerin adedinin az olduğu 

rivayet edilmiştir.
501

 

Hz. Yûnus'un kavmine peygamber olarak gönderilmesinin balığın 

yutmasından önce mi veya sonra mı olduğu hususunda tefsir âlimleri arasında iki 

görüş vardır: 

Hasan-ı Basrî ve Mücâhid b. Cebr'den yapılan rivayate göre; Hz. Yûnus, balık 

tarafından yutulmazdan önce Ninova halkına peygamber olarak gönderilmiştir. 

Çünkü kavminin, kendilerine yaklaşmakta olan azabı görünce tövbe edip hidâyete 

ulaştıklarının zikredildiği âyetlerde, Hz. Yûnus'un ismi geçmemektedir. Balığın 

karnından kurtulduktan sonra da kavminin yanına dönmemiştir. 

Abdullah b. Abbas'dan yapılan rivayete göre; Hz. Yûnus, balık tarafından 

yutulup Allah'ın (cc) izniyle balığın karnından kurtulduktan sonra, Ninova halkına 

peygamber olarak gönderilmiş ve onların azaptan kurtulmalarına vesile olmuştur.
502

  

Hz. Yûnus'un balık tarafından yutulduktan sonra mı veya önce mi kavmine 

peygamberlik yaptığı hususunda Zemahşerî'nin değerlendirmesi; 'Peygamberler 

hicret edip çıktıkları beldelere tekrar gelip hayatlarını orada ikame etmezler. Olabilir 

ki Hz. Yûnus da balığın, kendisini yutma hadisesinden önce Ninova şehrine 

peygamber olarak gönderilmiş ve sonra da oradan hicret etmiştir. Böylece balığın 

karnından kurtulduktan sonra tekrar hicret ettiği o beldeye dönmemiştir'
503

 

şeklindedir. 

                                                 
500

 Sâffât 37/147. 
501

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 7, s. 486.  
502

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 19, s. 638. 
503

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 764. 



85 

 

 

 

Uzun yıllar hidayetleri için çabaladığı şehir halkının, hidayete 

gelmemelerinden dolayı Hz. Yûnus'un kavminin arasından çıkıp gitmesi şu şekilde, " 

شْحُونَِۙ  "Hani o kaçıp yüklü gemiye binmişti /اذِْ ا ب ق  الِ ى الْفلُْكِ الْم 
504

 denilerek onun, izinsiz 

olarak yaptığı hicreti ayıplanır. Hz. Yûnus için âyette, "kaçma" diye tabir edilen ifade 

için Taberî; "Peygamberler; içinde bulundukları kavimleri hakkında, helâkın geleceği 

kesinleştiği zaman, bulundukları yerden başka yerlere, ancak Allah'ın çıkmalarına 

izin vermesiyle hicret ederler. Fakat Hz. Yûnus, helâk haberinden hemen sonra izin 

gelmesini beklemeden hicret ettiğinden, onun yaptığı bu fiili kınamak için 'kaçma' 

diye ifade edilmiş olabilir
505

 şeklinde görüşünü ortaya koymuştur.  

Gemi, ağır yükler sebebiyle batmak gibi bir tehlikeye girince; gemi ve 

içindekilerin tamamının batıp helak olmaması için yüklerden ve yolculardan 

bazısının denize atılmasına karar verilir. Ancak kimin atılacağını belirlemek için şu 

şekilde bir yöntem uyguladılar: " ضف   ان  مِن  الْمُدْح  اه م  ف ك  ين ُۚ س   / Gemidekilerle kur'a çekmiş ve 

kaybedenlerden olmuştu."
506

 Kura sonucunun kendisine çıkması sebebiyle, geminin 

karşılaştığı bu tehlikeli durumun, kendi hatası sonucunda oluştuğunu düşünen Hz. 

Yûnus, denize kendi isteğiyle atlar:
507

 " هوُ  مُلف    هُ الْحُوتُ و  يمٌ الْت ق م  / Böylece, Yûnus kendini 

kınayıp dururken balık onu yuttu."
508

 

Kuranın her seferinde kendisine çıkması, gemi ve içindekilerin başına böyle 

bir belanın gelmesinin kendi hatasından dolayı olduğunu anlayan Hz. Yûnus, 

yaptığına çok pişman oldu. İri bir balık tarafından yutulduğunda, hatasının affı için; " 

اضِب ا ف ظ   ه ب  مُغ  ا النُّونِ اذِْ ذ  ذ  اتِ ا نْ لّ َٓ الِٰه  اِ و  ل يْهِ ف ن ادٰى فيِ الظُّلمُ  ان ك   انِاي كُنْتُ مِن  نَّ ا نْ ل نْ ن قْدِر  ع  لََّّٓ ا نْت  سُبْح 

ين ُۚ الظَّالمِ  / Zünnûn'u da hatırla. Hani öfkelenerek (halkından ayrılıp) gitmişti. Kendisini 

asla sıkıştırmayacağımızı sanmıştı. Derken karanlıklar içinde: 'Senden başka hiçbir 

ilâh yoktur. Seni eksikliklerden uzak tutarım. Ben gerçekten (nefsine) zulmedenlerden 

oldum' diye dua etti"
509

 diye pişman oluşundan haber verilir. 

                                                 
504

 Sâffât 37/140. 
505

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 12, s. 185. 
506

 Sâffât 37/141. 
507

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 760. 
508

 Sâffât 37/142. 
509

 Enbiyâ 21/87. 



86 

 

 

 

Hz. Yûnus'un balığın karnında yapmış olduğu dua, Allah tarafından nasıl 

karşılık bulduğu âyette; " ذٰلكِ    ك  ِ و  ما  يْن اهُ مِن  الْغ  ن جَّ  و 
بْن ا ل هَُۙ ين  الْمُؤْمِن ننُْجِيف اسْت ج  / Biz de duasını 

kabul ettik ve kendisini kederden kurtardık. İşte biz mü'minleri böyle kurtarırız"
510

 

şeklinde ifade edilir. 

Bir süreye kadar balığın karnında kalan Hz. Yûnus, Allah'ın bir lütfu olarak 

balık tarafından sahile bırakılmıştı. Hasta ve bitkin olması sebebiyle, kuvvet bulması 

için onun üzerine geniş yapraklı bitkiler bitiren Allah (cc),
511

 Hz. Yûnus'un öfkeyle 

terk ettiği kavminin durumu hakkında, " تَّعْن اهمُْ الِٰى حف اٰ   نوُا ف م  ين   م  / Nihayet onlar iman 

ettiler. Biz de onları bir süreye kadar geçindirdik"
512

 beyanıyla affedildiklerini 

bildirmektedir. Hz. Yûnus'un ikaz edip aralarından öfkeyle çıkıp gitmesi üzerine, 

azap alametlerini gören şehir halkı; çocuk, yaşlı bütün herkes, çöle çıkarak 

durumlarına tövbe edip, iman ettiler. Tövbe edip iman etmeleri sebebiyle,  Allah 

Teâlâ da onlardan takdir ettiği azabı kaldırdığı rivayet edilmiştir.
513

   

Hz. Yûnus'un aralarından çıkıp gitmesinden sonra iman edip, tövbe eden bu 

topluluk hakkında Allah, " ان تْ ق    ه َٓا اف ل وْلّ  ك  ن تْ ف ن ف ع  نْهمُْ رْي ةٌ اٰم  فْن ا ع  ش  نوُا ك  ا اٰم  انهُ َٓا الَِّّ ق وْم  يوُنسُ   ل مََّٓ يم 

يٰوةِ الدُّ  اب  الْخِزْيِ فيِ الْح  ذ  تَّعْن اهمُْ الِٰى حع  م  ين  نْي ا و   / Yûnus'un kavminden başka, keşke (azabı 

görmeden) iman edip, imanı kendisine fayda veren bir tek memleket halkı olsaydı! 

(Yûnus'un kavmi) iman edince, dünya hayatında (sürüklenebilecekleri) rezillik 

azabını onlardan uzaklaştırmış ve onları belli bir zamana kadar 

yararlandırmıştık"
514

 buyurarak diğer kavimlerin bu şekilde pişman olup dönüş 

yapmadıklarını bildiriyor. Bu âyette Allah (cc); Hz. Yûnus'un kavminin üzerlerine 

azap isabet etmezden önce onların samimi bir şekilde iman ettiklerini bidiriyor. 

"Keşke helâk edilen kavimlerin de kendilerine azap gelmezden evvel, Hz. Yûnus'un 

kavmi gibi iman etmiş olsa idiler, bu durum onlar için daha hayırlı olurdu!" 

buyurarak Hz. Peygamber'in ümmetine de yol gösteriyor.
515

 

                                                 
510

 Enbiyâ 21/88. 
511

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 764. 
512

 Sâffât37/148. 
513

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 342. 
514

 Yûnus 10/98. 
515

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 112. 



87 

 

 

 

Netice olarak tefsir âlimleri; Hz. Yûnus'un kavmine, balık tarafından 

yutulmazdan önce mi veya sonra mı peygamber olarak gönderildiği hususunda, ortak 

bir karara varamamışlardır. Hz. Yûnus, kavminin hidayeti için çok çabalamış fakat 

başarılı olamamış. Bunun üzerine kavminin başına azabın geleceğini ilân ettikten 

sonra, hicretine izin verilmesini beklemeden kavmini terk etmiştir. Yaptığı hatayı 

anlayıp balığın karnında iken Allah'ı tesbih edip, tövbe ederek affa mazhar olmuş ve 

af edildikten sonra da balık tarafından sahile çıkarılmıştır. Kavmi ise Hz. Yûnus'un 

yokluğunda, kendilerine azap isabet etmezden önce tevbe etmişler böylece Allah 

Teâlâ da onların yaptığı bu samimi tevbeyi kabul ederek, üzerlerine yazılmış olan 

azabı kaldırmıştır. "Keşke diğer helâk olan kavimlerde, azap gelmezden önce tevbe 

etmiş olsa idiler!" buyurarak, af kapısının her toplum için açık olduğunu beyan 

etmiştir.  

Sonuç olarak, buraya kadar zikrettiğimiz Kur'ân'da ismi geçen 

peygamberlerin, her türlü zorluğa ve baskıya rağmen ilâhi mesajı tebliğ etmeye 

gayret ettiklerini biz âyetlerle açıklamaya çalıştık. Âyetlerde tebliğ edilen ilâhî 

mesaja, fertlerin ve toplumların nasıl bir karşılık verdiklerini gördük. Toplumların 

verdiği bu karşılık bazen iman ve itaat olurken, bazen de isyan ve inkâr olmuştur. 

İnkâr edenlerin genel sebeplerine baktığımızda:  

* Atalardan beri gelen yanlış inançların, sorgulanmadan alışılagelen şekliyle 

devam ettirme arzusu. Yani körü körüne sebebini bilmeden sahip çıkma arzusu.  

* Yönetimi ellerinde tutan üst tabakanın, elde ettikleri refahı ve saltanatı 

paylaşmaktan kaçınmaları veya kaybetme korkuları. 

* Kabileyi oluşturan fertlerin ise toplumdan kopma korkusu, kabilecilik 

ruhunu devam ettirme arzuları vb. sebepleri sayabiliriz.  

Yukarıda saydıklarımız bu sebepler gibi daha başkaca sebeplerden dolayı 

toplumun bir kısmı inkâr ve isyan yolunu seçmişken, diğer bir kısmı ki genellikle 

azınlık olan kısmı da imanı ve itaati seçmiştir. Azınlıkta kalan mü'minler ve onların 

hidayetine vesile olan peygamberler, uğradıkları zulüm ve baskılar neticesinde, 

imanlı bir toplum oluşturma arzusuyla, beraber bulundukları inatçı ve zorba 



88 

 

 

 

toplulukları terk edip, daha selâmetli yerlere hicret etmişlerdir. Genel manada ifade 

edecek olursak hicret; peygamberlerin ve inananların neredeyse tamamı için 

karşılaştığı veya gelecekte de karşılaşacakları ortak bir olgu haline gelmiştir. Bu 

olgunun sonuncunda dejenere olmuş toplumların içinden ayrılıp çıkan Müslümanlar, 

yapısında adalet, hak ve inancın olduğu yeni toplumlar ve medeniyetler kurmuşlar ve 

bu medeniyetlerde sonraki gelecek olan toplumlara ışık olmuştur. Günümüzde Dünya 

devletlerinin imza koydukları "İnsan Hakları Evrensel Beyannamesini" 

incelediğimizde, o beyannamede gördüğümüz bütün maddelerin ana konusunun 

insanlığa tebliğ edilen İlâhî Mesajın neredeyse aynısı olduğudur. Allah'ın yeryüzüne 

gönderdiği bütün elçiler, ümmetlerine bu mesajı iletmişlerdir. 

Bu bölümde isimlerini zikrettiğimiz peygamberlerden Hz. İsmâil, Hz. Yûsuf 

ve Hz. Mûsâ kendilerine peygamberlik verilmezden önce hicret et(tiril)mişlerdir.  

Hz. Nûh, Hz. Hûd, Hz. Sâlih, Hz. Lût, Hz. Şuayb, Hz. Mûsâ, Hz. Hârûn ve 

Hz. Yûnus'un hicretleri kavimlerinin helâkıyla ilgilidir. İsimlerini hicret bağlamında 

zikrettiğimiz peygamberlerin genelinde, Müslümanlardan oluşacak homojenize bir 

İslâm devleti kurma arzuları mümkün olmamıştır. 

Biz bu çalışmamızda; Kur'ân'da ismi geçen peygamberlerin hicretlerini, 

âyetlerde açık lafızlarla zikredilenleri ve çevre lafızlarla zikredilenleri aldığımız gibi, 

müfessirlerin kitaplarında hicret ettiğini rivayet ettikleri peygamberleri de almaya 

çalıştık. Ancak Hz. İdrîs
516

 ve Hz. İsâ'yı
517

 hicret eden peygamberler arasında 

zikredemedik. Çünkü her iki peygamberin âyetlerde geçen ref' edilmelerini, hicret 

olarak yorumlayan bir müfessire ulaşamadık. Sadece Kâdiyâniliğin kurucusu Mirza 

Gulam Ahmed'in, "Allah Teâlâ, Hz. Îsâ'yı öldürmeyip Hindistana hicret ettirdi. Hz. 

Îsâ, orada hak dinî insanlara tebliğ etti ve orada vefat etti. Mezarı da şuan 

Hindistan'dadır" diye bir beyanına rastladık.
518

 

    

 

                                                 
516

 Bkz. Meryem 19/57. 
517

 Bkz. Nisâ 4/158. 
518

 Ali Arslan, Büyük Kur'an Tefsiri (Hulâsatü't-Tefasir), Arslan Yay., İstanbul 1996, c. 3, s. 539.  



89 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KUR’ÂN-I KERÎM’DE SON PEYGAMBER 

HZ. MUHAMMED’İN (SAS) HİCRETİ 

Cenâb-ı Hak, peygamberleri (as) ortak ve tek bir gaye üzerine göndermiştir. 

Bundaki tek gaye ise hitap ettikleri toplulukları eşi ve benzeri olmayan bir tek 

yaratıcıya kul olmaya yöneltmek ve Allah'tan başka ilâh diyerek taptıkları şeyleri 

bırakmaya davet etmektir. Peygamberlerin davet ediş metodlarında farklılıklar olsa 

bile, onların ulaşmak ve ulaştırmak istedikleri sonuçları hep aynıdır. "Ulaşmak ve 

ulaştırılmak istenen sonuç nedir?" denilirse buna cevap olarak, "İman ve ahlâk sahibi 

toplumlar oluşturmaktır" denilebilir. 

Biz bu bölümde ise Hz. Peygamber'in (sas) Medine'ye hicret edinceye kadar 

Mekke'de geçirdiği on üç yıllık zaman dilimini, dönem dönem ele alarak, hicrete 

yönelten sebep ve olayları ana ekseninde işlemeye çalışacağız.  

Kur'ân-ı Kerîm'de Hz. Peygamber'in Ahmed ve Muhammed isimlerinden beş 

yerde bahsedilmektedir. Ahmed ismi bir yerde
519

 geçerken, Muhammed ismi ise dört 

yerde
520

 geçmektedir. Kur'ân'ın 47. sûresi'nin adı Muhammed Sûresi'dir. Kur'ân'da 

Hz. Peygamber'e birçok hitap şekilleriyle hitap edilmiş fakat "Resul ve Nebî" 

hitapları daha fazla kullanılmıştır.
521

 

Hz. Peygamber, genel kabul gören şekliyle Fil Vak'ası'nın gerçekleştiği sene 

Rebîülevvel ayının 12'si Pazartesi günü Mekke'de dünyaya geldi. Babası Abdullah b. 

Abdülmuttalib, annesi Âmine bt. Vehb'dir. Babası ve annesi tarafından Kureyş 

kabilesine mensup bir aileden gelen Hz. Muhammed, kendisine peygamberlik 

vazifesi verilinceye kadar yaşamını Mekke'de sürdürmüştür. Kırk yaşına ulaştığı 

senenin Ramazan ayında, zaman zaman inzivaya çekildiği Hira mağarasında Cebrâil 

kendisine gelerek, Kur'ân âyetlerinden bir kısmını tebliğ etmesi neticesinde Hz. 

                                                 
519

 Saff 61/6. 
520

 Âl-i İmrân 3/144; Ahzâb 33/40; Muhammed 47/2; Feth 48/29. 
521

 Mesut Okumuş, "Mekkî Sûre ve Âyetlerde Hz. Peygamber'e Yönelik Hitaplar", Kur'ân Nüzûlünün 

Mekke Dönemi Sempozyumu, Çorum 2012, s. 326. 



90 

 

 

 

Peygamber (sas) 23 yıl sürecek olan elçilik vazifesini yüklenmiş oldu.
522

 Böylece her 

peygamber gibi Hz. Peygamber de insanları Hak yola davet edecek; sinelere, 

kültürlere, beldelere ve memleketlere yerleşmiş olan küfrü kaldırmaya çalışacaktır. 

3.1. Hicret Öncesi Durumun Kur’ân-ı Kerîm’deki Tasviri 

3.1.1. İlk Vahiyden Umûmî Tebliğe Kadar olan Dönem 

Hz. Aişe (ö. 58/678); Hz. Peygamber'e gelen vahyin başlangıcının genellikle 

geceleri kendisine gösterilen "rü'yâ-yı sâdıka, rü'yâ-yı sâliha" şeklinde olduğu, Hz. 

Peygamber'in gece rüyasında gördüklerinin gündüz açık bir şekilde gerçekleştiğini, 

bu durumun Hira'da Cebrâil ile karşılaşıncaya kadar devam ettiğini, rivayet 

etmiştir.
523

 Vahyin başlangıcının sâdık rüyalarla olması konusunda Bursevî, 'Beşerin 

tahammül gücü meleği görmeye yetmez. Hz. Peygamber de bir beşerdir. Allah Teâlâ, 

Hz. Peygamber'in Cebrâil ile ilk karşılaştığında büyük bir korku yaşamaması için 

onu Cebrâil'den vahiy almaya hazır hale getirmek ve onu rahatlatmak için ilk 

vahiylerin sadık rüyalarla başlamış olması muhtemeldir,' der.
524

 

Peygamberliğin ilk müjdelerinden biri olan doğru ve hasen rüyaların yaklaşık 

altı ay kadar devam ettiği rivayet edilir. Hz. Peygamber bu süreçte günlerini daha çok 

halktan uzakta, şehrin dışında, yalnız kalarak ve tefekkür ederek geçiriyordu.
525

 610 

yılının Ramazan ayında yine Hira mağarasında inzivaya çekildiği bir esnada, Cebrâil 

gelerek, " ل ق ُۚ   بِّك  الَّذي خ  أْ باِسْمِ ر  ل ق ُۚ  ﴾1﴿اقِْر  ان  مِنْ ع  نْس  ل ق  الِّْ مَُۙ  ﴾2﴿خ  بُّك  الّْ كْر  ر  أْ و  لَّم  باِلْق ل مَِۙ  ﴾3﴿اقِْر  ا لَّذي ع 

ا ل مْ ي عْل مْ   ﴾4﴿ ان  م  نْس  لَّم  الِّْ ع   / Yaratan Rabbinin adıyla oku! O, insanı 'alak' dan yarattı. 

Oku! Senin Rabbin en cömert olandır. O, kalemle yazmayı öğretendir, insana 

bilmediğini öğretendir"
526

 âyetlerini vahyetti. 

İlk inen âyetler, içerik bakımından davet edilen muhataplara hiç bir emir 

ihtiva etmemektedir. Bu bakımdan da Hz. Peygamber'e tebliğ yapma hususunda bir 

sorumluluk yüklenmemiştir. Âyetler, Hz. Peygamber'i hem rûhen, hem fikren ve hem 

                                                 
522

 Ebû Muhammed Cemâlüddin Abdülmelik b. Hişâm, es-Sîretü'n-Nebeviyye, Dâru'l-Kitâbi'l-Arabî, 

Beyrut 1990, c. 1, s. 183; Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 39, 78; Mustafa Fayda, 

"Muhammed", DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, c. 30, s. 408. 
523

 Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, Hadis No: 3, c. 1, s. 3. 
524

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 10, s. 471. 
525

 İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 81. 
526

 Alak 96/1-5. 



91 

 

 

 

de bedenen ileride yükleneceği sorumluluğa hazırlama, uyarı ve telkin kabilinden bir 

kapsama sahiptirler.
527

 

Müfessirlerin vahyolunan Alak Sûresi'nin ilk âyetleri hususundaki görüşleri 

şu şekildedir: Gelen ilk âyetlerin Allah'ın ismiyle başlaması, Kur'ân okumaya 

başlarken besmele ile başlanılmasının gerekliliğini ifede etmek için olabilir. Bu 

sûrede " أْ   اقِْر  / Oku!" emrinin iki kez tekrar edilmesi, Kur'ân'ın hem namaz içinde hem 

de namaz dışında okunmasının gerekliliğini haber vermek için olabilir. Okumanın 

kalem ile beraber zikredilmesinin sebebi ise Hz. Peygamber'in yazı ilmine dikkatini 

çekmek için olabilir. Bu durum kendisine gelen vahyi yazdırmaya ihtimam 

göstermesi ve daha sonra o âyetleri okuyup tebliğ etmesi için de birer emir olabilir.
528

 

İlk inen âyetlerden sonra vahyin bir müddet kesildiği, Hz. Peygamber'in de bu 

kesintiden dolayı kaygılanmaya başladığı rivayet edilir. Âlimler, vahyin kesildiği bu 

zaman aralığını "fetret'ül-vahiy" diye ifade etmişlerdir. Kesintinin süresi hususunda 

âlimler arasında ihtilaf vardır. Bu durum üç yıl veya en az bir yıl kadar sürmüştür 

diyenlere, Derveze itiraz etmiştir. Ona göre vahiyde meydana gelen kesinti, bir veya 

iki ay sürmüş olabilir. Çünkü tebliğ ve eğitim faaliyetlerine bakıldığında üç yıl 

gerçekten çok uzun bir zaman dilimidir.
529

 Tefsir âlimlerinden Zemahşerî, vahiyde 

yaşanan bu kesilmenin Hz. Peygamber'i nübüvvete hazırlama evresi olabileceği 

görüşündedir. Çünkü verilen görevin mahiyetini anlamak için o göreve fikren ve 

mânen hazırlanmak gerekir.
530

 

Kaynaklarda, ilk vahiyden sonra kesintinin yaşandığı o süreç içerisinde, Hz. 

Peygamber'in yine Hira mağarasına gitmeye devam ettiği haber verilir. Hira da 

bulunduğu bir esnada, Cebrâil ile karşılaşınca korku ve heyecan içinde evine geldiği, 

                                                 
527

 Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 142, 165. 
528

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6, s. 1362; -Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 32; s. 16; Elmalılı Muhammed 

Hamdi Yazır, Hak Dîni Kur'ân Dili, Eser Neşriyat, İstanbul 1971, s. 5954, (c. 8); Süleyman Ateş, 

Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri, s. 3084, (c. 6).   
529

 İbn Kesîr, el-Bidâye ven-Nihâye, c.3, s. 17; Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 88; 

İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 83; Burhan Çonkor, Boykotun Bitiminden 

Hicrete Kadar Olan Dönemde İnen Sürelerin Tahlili, (Doktora Tezi), A. Ü. S. B. E., Ankara 2015, s. 

14. 
530

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6, s. 1006.  



92 

 

 

 

eşi Hatice'den (ö. m.620) kendisini örtmesini istediği belirtilir.
531

 Cebrâil, Hira da Hz. 

peygamber'e göründüğü gibi evinde de görünerek şu âyetleri okumuştur: " ثِّرَُۙ ي َٓا ا يُّه    ا الْمُدَّ

بِّرَْۙ  ﴾2﴿قمُْ ف ا نْذِرَْۙ  ﴾1﴿ بَّك  ف ك  ر  ثيِ اب ك  ف ط هِّرَْۙ  ﴾3﴿و  جْز  ف اهْجُرَْۙ  ﴾4﴿و  الرُّ و  / Ey örtünüp bürünen 

(Peygamber!) Kalk da uyar. Rabbini yücelt. Nefsini arındır. Şirkten uzak dur."
532

 

Müfessirler, Hz. Peygamber'e âyette hitap olarak zikredilen, " ثِّرُ   ي َٓا ا يُّه ا الْمُدَّ / Ey 

örtünüp bürünen " ifadesini; "Ey nübüvvet elbisesine bürünen peygamber!" olarak 

mecâzi anlamda yorumlamışlardır.
533

 Ayrıca ilâhi mesajın devamında ki sorumluluk 

yükleyen " قمُْ ف ا نْذِرْ   / Kalk da uyar" emrinin gerçekleştirilmesinde inzâra ilk kimlerden 

başlanılması gerektiği hususunda ise Şuarâ Sûresi'nin; " ب  ت ك  الّْ قْر  شير  ا نْذِرْ ع  ين َۙ و  /(Önce) en 

yakın akrabanı uyar"
534

 âyeti ile Hz. Peygamber'e akrabalarından başlaması 

gerektiğine bir işaret olabileceğini belirtmişlerdir.
535

 

Fetret'ül-vahy döneminin ardından Cebrâil'in tekrardan inerek âyetleri Hz. 

Peygamber'e yeniden getirmeye başlamasına âlimler, nübüvvetin ikinci evresi yani 

"gizli davet devresi" adını vermişlerdir. Bu devrede Hz. Peygamber kendisine en 

yakın olan kişileri ve akrabalarını Allah yoluna davet etmiş; itaat edip uyanların 

dünya ve âhirette huzura kavuşacaklarını müjdelemiş, yüz çevirip düşmanlık 

edenlerin ise öldükten sonra cehennemde acıklı bir azap ile azaplanacaklarını haber 

vermiştir. Bu şekilde yapılan gizli davetin, süreç olarak peygamberliğin dördüncü 

yılına kadar sürdüğü rivayet edilmektedir.
536

 

Hz. Peygamber, ilâhi mesajı duyurmaya ilk önce en yakın akrabalarından 

başlamıştır. Akrabalarından sadece Abdülmuttaliboğulları'nın bulunduğu bir yemek 

                                                 
531

هوُ   نْهمُا و  ضِى  اللُّ ع  بْدِاللِّ الّ نْصارِىِّ ر  نْ جابرِِ بْنِ ع  حْىِ  ع  ةِ الْو  نْ ف تْر  ثُ ع  دِّ وْت ا مِن  . يحُ  مِعْتُ ص  دِيثهِِ ب يْن  ا نا ا مْثىِ اِذ  س  ف قال  فى ح 

أْسِى  ف عْتُ ر  الّْ رْضِ . السَّماءِ ف ر  ل ى كُرْسِىٍّ ب يْن  السَّماءِ و  نىِ بحِِراء  جالسٌِ ع  اء  ل كُ الاذِى ج  ا الْم  ج  . ف اذِ  لونىف رُعِبْتُ مِنْهُ ف ر  مِّ . عْتُ ف قلُْتُ ز 

ثِّرْ قمُْ ف ا نْذِرْ  ل  اللُّ ت عالى يا ا يُّها الْمُدَّ بِّرْ . ف ا نْز  بُّك  ف ك  ر  ثيِاب ك  ف ط هِّرْ . و  جْز  ف اهْجُرْ . و  الرُّ ت تاب ع  . و  حْىُ و  مِى  الْو  . ف ح   / Câbir b. 

Abdullâh el-Ensârî şöyle demiştir: Resûlüllâh (sas) fetret-i vahiyden yani vahyin kesildiği o ızdıraplı 

zamandan bahsederken söz arasında dedi ki; "Ben yürürken sema tarafından bir ses işittim. Başımı 

kaldırıp baktım ki Hira da bana gelen melek, sema ile arz arasında bir kürsîde oturuyor. Ondan 

korktum ve eve gelip; 'Beni örtün! Beni örtün!' dedim. Bunun üzerine Allah Teâlâ: 'Ey örtünüp 

bürünen (Peygamber!) Kalk da uyar. Rabbini yücelt. Nefsini arındır. Şirkten uzak dur.' âyetlerini inzâl 

etti. Artık vahiy kızıştı da kızıştı. Bir daha arkası da kesilmedi. (Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, Hadis No: 

4, c. 1, s. 13).  
532

 Müddessir 74/1-5. 
533

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 23, s. 404; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 30; s. 192. 
534

 Şuarâ 26/214. 
535

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 89. 
536

 Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 146; Muhammed Hamidullah, İslâm 

Peygamberi, c. 1, s. 89; İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 84.  



93 

 

 

 

tertip etmiş ve o davete gelenlere, kendisinin görevlendirilmiş bir elçi olduğunu 

bildirmiştir. Başka bir günde de Safâ Tepesine çıkmış, oraya Abdülmuttaliboğuları'nı, 

Hâşimoğulları'nı ve Abdümenâfoğulları'nı toplayarak onları inzâr etmiş ve orada 

bulunanlara, ataları Hz. İbrâhim ve Hz. İsmâil gibi kendisinin de bir peygamber 

olduğunu açıklamıştır.
537

 Hz. Peygamber'in akrabalarına yapmış olduğu bu tebliğden, 

orada bulunanların geneli tarafından kendisine olumlu ya da olumsuz bir dönüş 

yapılmamış, sadece amcası Ebû Leheb'in rahatsızlık verecek derecedeki tepkisiyle 

karşılaşmıştır.
538

 Hz. Peygamber'e evi cihetiyle yakın bir mesafede oturan Ebû 

Leheb, toplum içinde verdiği tepkiyle yetinmemiş, Hz. Peygamber'e (sas) eziyet 

vermek için evini taşlatmıştır. Daha da ileri giderek adam kiralamış, tuttuğu bu 

adamlar eliyle daha başka sıkıntılar da gerçekleştirmiştir. Ebû Leheb'in karısı olan 

Ümmü Cemîl'in de kocasıyla beraber Hz. Peygamber'e birçok hakaret ve eziyetlerde 

bulunduğu rivayet edilir.
539

 

Ebû Leheb ve karısı Ümmü Cemîl'in, Hz. Peygamber'e eziyet ve 

düşmanlıkları o kadar fazla olmalı ki Allah Teâlâ, onlara karşı vahiy indirerek, " ت بَّتْ  

ت بَّ   ا ا بي ل ه ب  و  ا ك س ب    ﴾1﴿ي د َٓ م  الهُُ و  نْهُ م  ا ا غْنٰى ع  ات  ل ه ب ُۚ  ﴾2﴿م َٓ ا ذ  ي صْلٰى ن ار  ط بُِۚ  ﴾3﴿س  ال ة  الْح  مَّ ا تهُُ  ح  امْر   ﴾4﴿و 

د   س  بْلٌ مِنْ م   Ebû Leheb'in elleri kurusun. Zaten kurudu. Ona ne malı fayda / في جيدِه ا ح 

verdi, ne de kazandığı. O, bir alevli ateşe girecektir, boynunda bükülmüş hurma 

liflerinden bir ip olduğu halde sırtında odun taşıyarak karısı da (o ateşe 

girecektir)"
540

 buyurarak levmetmiş, onların daha dünyada iken cehennemlik 

olduklarını haber vermiştir. 

Ebû Leheb ve karısı Ümmü Cemîl'in yaptığı eziyet ve hakaretler, Hz. 

Peygamber'i ciddi derecede üzüyor olmalı ki daha onlar ölmeden, onların kahredici 

ve sarsıcı olan cehennem azabıyla azaplanacakları haber verilmiştir. Daha sonraki 

âyetlerin nüzülü sürecinde, bu ikisinden başka hiçbir şahıs için isim belirtilerek, 

süregelen bir cehennem azabıyla azaplanacakları haberi verilmemiştir. 

                                                 
537

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 1020. 
538

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6, s. 1454. 
539

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 91. 
540

 Tebbet (Leheb/Mesed) 111/1-5.  



94 

 

 

 

İslâm'a davetin gizli ve kısıtlı olarak yapıldığı bu dönemin, üç yıl kadar 

sürdüğü rivayet edilir. Allah'tan gelen ilâhi mesajların büyük gizliliklerle tebliğ 

edildiği bu dönemde; Hz. Peygamber'e genellikle aile efradı ve en yakınında olan 

kişiler iman etmişlerdi. En yakın arkadaşı olarak Hz. Ebû Bekr (ö. 13/634) hem iman 

etmiş ve hem de çevresindeki dostlarının da iman etmelerine vesile olmuştur. İslâm'a 

davetin gizli yapıldığı bu devrede, Hz. Peygamber kendisine inanmış bu az 

toplulukla beraber ibadetlerini kendi evinde, öğlen sıcağının şiddetlendiği öğle vakti 

Kâbe'de, müşriklerin kendilerini rahatsız etmeyeceği tenha yerlerde veya Erkam b. 

Ebu'l-Erkam'ın (ö. 55/675) Safâ tepesinin yakınlarında bulunan evinde yapmaya özen 

gösteriyordu.
541

 

Netice olarak nübüvvetin ilk dönemini Derveze, "Bireysel girişimler dönemi" 

olarak tanımlamaktadır. Çünkü Hz. Peygamber, mesajı iletmeye başlarken ilk önce 

daveti kabul edeceğini ümit ettiği en yakınındaki fertlerden başlamıştır. Bu fertlerin 

bazısı daveti kabul edip Müslüman olmuşlar, bazısı da olumlu cevap vermemişler 

fakat düşmanca bir tavır da sergilememişlerdir. Şu kadar var ki daveti kabul etmeyip 

reddedenlerin düşmanlıkları da genellikle bireysel bir tavır içinde kalmış, toplu bir 

reaksiyona dönüşmemiştir. Durum bu şekilde sürerken, Hz. Peygamber'e iman etmiş 

az ama samimi bir mü'min topluluğu oluşmuştur.
542

 Bu dönemde gelen vahyin dili 

kısa ve veciz bir üslupta olup, muhtevâ itibarıyla daha çok tevhid odaklı olmuştur. Bu 

dönemde ilâhi mesajın teması; genellikle tevhidi ilân etme, şirke karşı dikkat çekme, 

nübüvvetin tasdiki ve âhiret inancını yerleştirmek üzerinedir.
543

 Kısacası bu dönem 

Hz. Peygamber'in yükleneceği büyük bir görevin hazırlık aşaması olmuştur. 

3.1.2. Umûmî Tebliğden Habeşistan’a Hicrete Kadar Olan Dönem 

Hz. Peygamber'in nübüvvetinin ilk yıllarında fert fert yürüttüğü belirtilen bu 

gizli davetin, üç yıl gibi bir zaman sürdüğü, nübüvvetin dördüncü yıllarında ise ilâhi 

davetin açıktan yapılmaya başlandığı kaynaklarda rivayet edilir.
544

 İslâm yoluna 

                                                 
541

 Mustafa Fayda, "Muhammed", DİA, c. 30, s. 411; İsmail L. Çakan-N. Mehmed Solmaz, Kurân-ı 

Kerîm'e Göre Peygamberler ve Tevhid Mücadelesi, s. 263. 
542

 Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 185, 186. 
543

 Derveze, Kur'ân'a Göre a.g.e., c. 2, s. 146; Burhan Çonkor, Boykotun Bitiminden Hicrete Kadar 

Olan Dönemde İnen Sürelerin Tahlili, s. 17. 
544

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 95. 



95 

 

 

 

yapılan çağrının ilk muhatapları, Kureyşliler olmuştur. Bütün akıl sahiplerini, İslâm 

olmaya çağıran davetin bundan sonra açıktan ve alenî yapılmasını Allah Teâlâ; Hz. 

Peygamber'e, " ا تؤُْ   عْ بمِ  نِ الْمُشْرِكف اصْد  ا عْرِضْ ع  رُ و  ف يْن ااِ  ﴾74﴿ين  م  لوُن   ﴾73﴿ين َۙ ك  الْمُسْت هْزِءنَّا ك  ا لَّذ۪ين  ي جْع 

ر ُۚ ف س وْف  ي عْل مُون   ِ الِٰه ا اٰخ 
ع  اللّاٰ  Ey Muhammed! Şimdi sen, sana emrolunanı açıkça ortaya / م 

koy ve Allah'a ortak koşanlara aldırış etme. Şüphesiz biz, Allah ile beraber başka 

ilâh edinen alaycılara karşı sana yeteriz. İlerde bilecekler"
545

 âyetiyle emretmiştir. 

Tefsir âlimleri bu yukarıdaki âyetleri, 'Allah (cc), Hz. Peygamber'den gizli 

olarak yürütmekte olduğu elçilik vazifesini; müşriklerin baskı yapmalarından, alay 

etmelerinden veya tehdit etmelerinden korkmadan ve onların tesirinde kalmadan 

açıkça izhar etmesini emrediyor. O baskı yapan müşriklerin, kendi yakın 

akrabalarından olması durumunda dahi onlara cevap vermemesini, cevap verme 

çabası içerisinde de olmamasını istiyor. Müşriklere karşı kendisine yardım 

olunacağını bildiriyor' şeklinde yorumlamışlardır.
546

 

Vahye ilk muhatap olan Mekke halkına, yaşadıkları beldenin bütün Araplar 

nezdinde nasıl kıymetli bir belde olduğunu hatırlatan Allah Teâlâ, bu değeri ve 

kıymeti onlara veren Kâbe'nin sahibine nasıl karşılık vermeleri gerektiğini de vahiyle 

şu şekilde bildiriyor: " ا امُِرْتُ ا نْ ا عْبدُ   ةِ الَّذ انَِّم َٓ بَّ هٰذِهِ الْب لْد  امُِرْتُ ا نْ ا كُون  مِن  ر  يْء ٍۘ و  ل هُ كُلُّ ش  ه ا و  م  رَّ ي ح 

ا الْقرُْاٰن ُۚ ف   ﴾71﴿الْمُسْلمِ۪ين َۙ  ا نْ ا تْلوُ ۟ ا ي هْت دي لنِ فْسِهُۚ م  و  لَّ ف قلُْ اِ  نِ اهْت دٰى ف انَِّم  نْ ض  م  ا ا ن ا۟ مِن  الْمُنْذِرو  ين  نَّم َٓ  / De ki: 

'Bana ancak, bu beldenin (Mekke'nin); onu mukaddes kılan ve her şey kendisine ait 

olan Rabbine kulluk yapmam emredildi. Yine bana, müslümanlardan olmam ve 

Kur'ân'ı okumam emredildi. 'Artık kim doğru yola girerse yalnız kendisi için girer. 

Kim de doğru yoldan saparsa de ki: 'Ben ancak uyarıcılardanım."
547

 

Müfessirlere göre, Mekke'de yaşayan Kureyşliler ve civarında yaşayan 

Araplar, Mekke'nin kutsal ve değerli bir şehir olduğunu geçmişten beri biliyorlardı. 

Hz. Peygamber, dünyaya gelmezden önce gerçekleşen 'Fil Vak'ası' da Kâbe ve onun 

bulunduğu bu şehrin kutsallığını, Araplar nezdinde daha da artırdı.
548

 Câhiliye 

Dönemi Araplarının bu şehrin kutsiyetini biliyor olmaları, atalarından kendilerine 

                                                 
545

 Hicr 15/94-96. 
546

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 8, s. 65; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 19; s. 219. 
547

 Neml 27/91, 92. 
548

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 10, s. 517. 



96 

 

 

 

ulaşan haberler sebebiyledir. Çünkü Allah, Mekke şehrini "Harem" bir belde 

kıldığını, gönderdiği peygamberleriyle bildirmiş, mü'minler de öğrendikleri bu 

kutsiyet bilgisini, kendilerinden sonra gelen nesillere ulaştırmışlardır. Böylece 

Mekke'nin harem olduğu bilgisi, Hz. Peygamber zamanına kadar ulaşmış ve de 

hiçbir kimse bunu inkâr etmemiştir. Mekke şehrinin kutsal kılınması, Allah 

tarafından verilmiş hususi bir nimettir. Çünkü bu kutsallık nimetini, o şehirde 

yaşayan insanlar çalışarak elde etmediler. Allah Teâlâ dilediği için böyle oldu. 

Öyleyse bu nimeti veren Rabbe, kulluk edip hiçbir şeyi ortak koşmamak, 

müslümanlardan olup Kur'ân okumak, onlara emredilen bir haslettir.
549

 

Allah (cc), kullarının İslâm yoluna nasıl bir metod kullanılarak çağırılmaları 

gerektiğini, Hz. Peygamber'e ve O'nun mesajını her bir devir de iletecek olan 

davetçilere şu şekilde açıklamaktadır: " ادِلْهمُْ   ج  ن ةِ و  س  وْعِظ ةِ الْح  الْم  ةِ و  بِّك  باِلْحِكْم  بيلِ ر  ادُْعُ الِٰى س 

هوُ  ا عْل مُ باِلْمُهْت دين  باِلَّتي هِي  ا   بيلهِ و  نْ س  لَّ ع  نْ ض  بَّك  هوُ  ا عْل مُ بمِ   انَِّ ر 
نُ  حْس   / (Ey Muhammed!) Rabbinin 

yoluna, hikmetle, güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mücadele et. 

Şüphesiz senin Rabbin kendi yolundan sapanları en iyi bilendir. O, doğru yolda 

olanları da en iyi bilendir"
550

 

Bizce bu âyette geçen "Rabbinin yoluna, hikmetle, güzel öğütle çağır" ifadesi 

ile Allah Teâlâ, İslâm'ın davet metodunun nasıl olması gerektiğinin prensiplerini 

belirlemiştir. Bu yolun davetçileri; ilim sahibi, basiretli, akıllı ve olgun vasıflara 

sahip olmalıdırlar. Allah'ın mesajını iletirken de içerisinde kabalık olmayan, 

taasuptan uzak bir dil kullanmalıdırlar. Muhatabının iyiliğini ve menfaatini 

istediklerini hissettirmelidirler. Burada Allah (cc), kullarının İslâm olmaya 

çağırılırken kullanılan dilin, mücadeleci bir dil olmamasını emretmiştir. Çünkü 

mücadele dili muhatabı susturmaya ve sindirmeye yöneliktir. Tereddüt ve 

çekincelerini açıklayamayan muhatabın, bu durumda zahiren sessizleşmesi ve gönül 

ile de kabullenmeyişi söz konusu olabilir. İslâm ise gönüllere dokunan bir dindir. 

Allah'ın davetini gönüllerine yerleştiren kişiler, bu yol uğruna her türlü engellemelere 

karşı elbette sabır ve tahammül göstereceklerdir.  

                                                 
549

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 10, s. 425; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 1156; Bursevî, Rûhu’l-

Beyân, c. 6, s. 381, 382. 
550

 Nahl 16/125. 



97 

 

 

 

Âyetin devamındaki "Onlarla en güzel şekilde mücadele et" ifadesinde geçen 

"en güzel şekilde mücadele etme" nasıl olmalıdır? Bunun için müfessirler; 

muhataplardan ümidini kesmeyip, sabırla ve aynı dili kullanarak usanıp, darılmadan 

davet etmeye devam etmek gerektiğini belirtirler. Çünkü kalbinde hayır bulunan 

kimseye belki az bir öğüt veya küçücük bir nasihat bile yeterli olabilir.
551

 

İslâmın evrensel mesajları; ilk başlarda müşrikler tarafından uçuk ve hayali 

kavramlar olarak görülüp kendi aralarında alay konusu yapılmış, onları pek de 

tedirgin etmemişti. Fakat daha sonraları iman edenlerin çoğalmaya başlaması ve ilâhi 

mesajı dinleyenlerin de bu mânevî atmosferden etkilenmeleri sebebiyle, müşrikler 

içten içe tedirgin olmaya başladılar. Bundan dolayı bütün Mekkeliler'in "el-Emin" 

diye itibar ettikleri o değerli zatı, itibarsızlaştırmayı hedefleyen kara propaganda 

çalışmalarına başladılar.
552

 Allah Teâlâ, Hz. Peygamber'i çeşitli iftiralarla 

itibarsızlaştırma gayretinde olan müşriklere karşı, " اهِن  و    بِّك  بكِ  تِ ر  ا ا نْت  بنِعِْم  رْ ف م َٓ كِّ لّ  ف ذ 

جْنوُن    نوُنِ  ﴾27﴿م  يْب  الْم  بَّصُ بهِ ر  اعِرٌ ن ت ر  بِّصين    ﴾32﴿ا مْ ي قوُلوُن  ش  كُمْ مِن  الْمُت ر  ع  بَّصُوا ف انِاي م  ا مْ  ﴾31﴿قلُْ ت ر 

ا ا مْ همُْ ق وْمٌ ط اغُون ُۚ  مُهمُْ بهِٰذ َٓ ل هُُۚ ب لْ لّ   ﴾32﴿ت أمُْرُهمُْ ا حْلا  انوُا  ﴾33﴿يؤُْمِنوُن ُۚ ا مْ ي قوُلوُن  ت ق وَّ ديث  مِثْلهَِٓ انِْ ك  ف لْي أتْوُا بحِ 

ادِقين     O halde, sen öğüt ver. Rabbinin nimeti sayesinde, sen ne (!Ey Muhammed) / ص 

bir kâhinsin, ne de bir deli. Yoksa onlar, 'O bir şairdir; onun, zamanın felaketlerine 

uğramasını bekliyoruz' mu diyorlar? Onlara de ki, 'Bekleyin. Ben de sizinle beraber 

bekleyenlerdenim.' Bunu kendilerine akılları mı emrediyor, yoksa onlar azgın bir 

topluluk mudur? Yoksa, 'O Kur'ân'ı kendisi uydurup söyledi' mi diyorlar? Hayır, (sırf 

inatlarından dolayı) iman etmiyorlar. Eğer doğru söyleyenler iseler, haydi onun gibi 

bir söz getirsinler!"
553

 buyurarak, onlara meydan okuyor. 

Müşrikler, Kur'ân'ı dinleyenlerin etkilenmemesi, inanmış olanların da dağılıp 

gitmesi için Hz. Peygamber'i karalayıcı ve küçük düşürücü bir propaganda 

çalışmasına başladılar. Onun hakkında "sihirbaz, mecnun ve şair" gibi ifadeler 

kullanıyorlardı. Dâr'un-Nedve denilen mecliste bir araya gelen müşriklerin ileri 

gelenleri; "Muhammed bir şairdir. Onun söylediklerinin gerçeklerle bir ilgisi yok. 

                                                 
551

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 1054; Süleyman Ateş, Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri, c. 3, s. 1502; Heyet, 

Kur'ân Yolu, s. 2000. 
552

 Yusuf Bahri Gündoğdu, "İslam Hicretinin Sosyolojik ve Pedogojik Tahlili", Geçmişten Günümüze 

Göç, Canik Belediyesi Kültür Yay., Samsun 2017, s. 967. 
553

 Tûr 52/29-34. 



98 

 

 

 

Onun sözleri asla hiçbirimizi etkilemesin" benzeri ifadeleri kullanmak üzere söz 

birliği ettiler. Atalarının dininden döndüğü zehâbıyla Hz. Peygamber'in üzerine putlar 

tarafından bir belanın isabet ettirileceği umudunda idiler. Böylece Hz. Peygamber'in 

de babası gibi genç yaşta ölmesini bekliyorlardı. Halbuki bu beklenti içinde olanların 

hemen hemen hepsi Bedir harbinde öldürülen kişilerdi. Allah Teâlâ, Hz. Peygamber'i 

itibarsızlaştırmak için ona, "O bir şairdir, Kur'ân'ı kendi uydurdu" diye iftira eden 

müşriklere karşı, "İçinizdeki veciz ve beliğ şiirler okuyan şairlerinize veya uzun uzun 

irticalen nutuklar atan hikâyeler ve masallar anlatan hatiplerinize emredin bakalım! 

O Peygamber'in getirdiği Kur'ân'ın bir benzerini onlar da söyleyebilirler mi?" diyerek 

meydan okumaktadır.
554

 

Bi'setin ilk evrelerinde Hz. Peygamber, müşrikleri ve onların taptıkları putları, 

müşriklerin tepkilerini çekecek derecede ayıplamamamıştı. Bunun için müşriklerden 

tarafa alaya almaktan, küçümsemekten öteye geçmeyen ciddi yaptırımlarla 

karşılaşmamıştı. Daha sonraki ilerleyen süreç içerisinde gelen âyetlerde Allah Teâlâ, 

puta tapmanın çirkinliğinden şu şekilde bahsetti: " ُْلّ  ي نْف عُهم همُْ و  ا لّ  ي ضُرُّ ِ م 
ي عْبدُُون  مِنْ دُونِ اللّاٰ و 

  ِ
ن ا عِنْد  اللّاٰ

اؤُ۟ ءِ شُف ع َٓ لّ َٓ ي قوُلوُن  هَٰٓؤُ۟ ا و  مَّ الٰى ع  ت ع  ان هُ و  لّ  فيِ الّْ رْضِ  سُبْح  اتِ و  مٰو  ا لّ  ي عْل مُ فيِ السَّ   بمِ 
ن  اللّاٰ  قلُْ ا تنُ بِّؤُ۫

 Allah'ı bırakıp, kendilerine ne zarar, ne de fayda verebilecek şeylere / يشُْرِكُون  

tapıyorlar ve 'İşte bunlar Allah katında bizim şefaatçilerimizdir' diyorlar. De ki: 'Siz, 

Allah'a göklerde ve yerde onun bilmediği bir şeyi mi haber veriyorsunuz? O, onların 

ortak koştukları şeylerden uzaktır, yücedir"
555

 

Şefaate aracılık edecek olanın, şefaat talebini kabul edecek olan zatın katında 

bir kadri ve kıymeti olursa ancak o zaman talep yerini bulur. Hiçbir şeye zarar 

vermeye veya yarar sağlamaya güçleri olmayan putların, Allah katında şefaat etmeye 

yetkileri olsaydı eğer, bunu en iyi bilen Allah Teâlâ olurdu. Buna göre Allah, 

müşriklerin putlar lehine söyledikleri iddialarından uzaktır.
556

 

Hz. Peygamber'e inen âyetlerde putperestliğin yerilmesi, Âdemoğlunun 

elleriyle yaptığı, hiçbir şeye fayda ve zarar sağlamayan nesnelere ilâh diyerek 

                                                 
554

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 4, s. 147; Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 14, s. 176, 

177; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 28; s. 256, 257; Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 9, s. 201, 202.  
555

 Yûnus 10/18. 
556

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 31, 32. 



99 

 

 

 

tapınmalarının, insanlık onuruna sığmayan vasıflar olduğu, şirk ehlinin cehennemde 

olduğunun vurgulanması, müşriklerde ciddi derecede tepkilere neden oldu. 

Tepkilerinin bir karşılığı olarak Hz. Peygamber'e daha önce uyguladıkları 

küçümseyici, alay edici ve onunla muhatap olmamaya yönelik olan psikolojik 

savaşlarını daha da artırma yoluna gittiler.
557

 Bu uyguladıkları baskı ve sindirme 

polikalarından istediklerini alamayan müşrikler, Hz. Peygamber'e gelerek yeni bir 

teklifte bulundular.
558

 Onların tekliflerine karşılık Allah (cc), Peygamber'ine, " قلُْ ي َٓا ا يُّه ا

افِ  ا ت عْبدُُون َۙ  ﴾1﴿رُون َۙ الْك  ا ا عْبدُُُۚ  ﴾2﴿لّ َٓ ا عْبدُُ م  ابدُِون  م َٓ لّ َٓ ا نْتمُْ ع  ب دْتمَُْۙ  ﴾3﴿و  ا ع  ابدٌِ م  لّ َٓ ا ن ا۟ ع  ا  ﴾4﴿و  ابدُِون  م َٓ لّ َٓ ا نْتمُْ ع  و 

ليِ  دينِ  ﴾3﴿ا عْبدُُ   ل كُمْ دينكُُمْ و   / De ki: 'Ey Kâfirler! Ben sizin kulluk ettiklerinize kulluk 

etmem. Siz de benim kulluk ettiğime kulluk edecek değilsiniz. Ben sizin kulluk 

ettiklerinize kulluk edecek değilim. Siz de benim kulluk ettiğime kulluk edecek 

değilsiniz. Sizin dininiz size, benim dinim de banadır"
559

 buyurarak vahyettiği 

âyetleriyle, küfre asla açık kapı bırakmamasını bildirdi. 

Hz. Peygamber'i ikna etmek için Velid b. Mugîre, As b. Vâil, Ümeyye b. 

Halef ve Esved b. Abdulmuttalib gibi önde gelen müşrikler bir teklifle geldiler ve 'Ey 

Muhammed! Bir süreye kadar (bir yıl veya bir ay) biz senin ilâhına ibadet edelim, bir 

süreye kadar da sen bizim ilâhlarımıza ibadet et. Böylece aramızda düşmanlık gitmiş, 

yerine barış gelmiş olur. Sürenin sonunda, senin yaptığın şey daha menfaatli ve akla 

daha uygun ise biz de onu almış, ondan faydalanmış oluruz. Ama bizimki daha 

menfaatli ve akla daha uygun ise sen de ondan faydalanmış olursun' dediler. Hz. 

Peygamber (sas), müşriklere bir şey söylemeyip susmuştu. Bunun üzerine Allah (cc) 

elçisini ikaz ederek, müşriklerle asla ortak bir yolda buluşmamasını emretti.
560

 

Arap toplumlarında kabilecilik anlayışının ileri derecede olması sebebiyle, 

kabile liderlerinin veya kabiledeki saygın kişilerin iman etmeleri, diğer kabile 

üyelerinin de iman etmelerini teşvik ediyordu. Bu durumu bildiği için Hz. 

Peygamber de toplumdaki saygın ve ileri gelenlerin iman etmesi için çok 

çabalıyordu. Ancak kibir sahibi olan bu vasıftaki kişiler, iman etmiş fakir veya 

kölelerle bir ortamda bulunmak istemediklerin için onların, kendi ortamlarından 

                                                 
557

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 92.  
558

 Burhan Çonkor, Boykotun Bitiminden Hicrete Kadar Olan Dönemde İnen Sürelerin Tahlili, s. 23. 
559

 Kâfirûn 109/1-6. 
560

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 32; s. 144. 



100 

 

 

 

uzaklaştırılmalarını talep ediyorlardı. Allah Teâlâ, müşriklerin isteklerini yerine 

getirmemesi için Hz. Peygamber'e şu şekilde bir uyarıda bulundu: "  لّ  ت طْرُدِ الَّذين  ي دْعُون و 

ا  م  يْء  و  ابهِِمْ مِنْ ش  ل يْك  مِنْ حِس  ا ع   م 
جْه هُ  شِيِّ يرُيدُون  و  الْع  دٰوةِ و  بَّهمُْ باِلْغ  همُْ ر  يْء  ف ت طْرُد  ل يْهِمْ مِنْ ش  ابكِ  ع  مِنْ حِس 

 Rab'lerinin rızasını isteyerek sabah akşam ona dua edenleri / ف ت كُون  مِن  الظَّالمِين  

yanından kovma. Onların hesabından sana bir şey yok, senin hesabından da onlara 

bir şey yok ki onları kovasın. Eğer kovarsan zalimlerden olursun."
561

 

Rivayete göre, İslâm'ın evvelinde mü'minler Sabah ve İkindi'den sonra olmak 

üzere iki vakit namaz kılıyorlardı. Mekke'nin hatırı sayılır zenginlerinden bazıları, 

Hz. Peygamber'e gelerek onunla beraber oturan Ammâr b. Yâsir (37/657), Suheyb b. 

Sinân (38/659), Bilâl-i Habeşî (20/641) ve Habbâb b. Eret (37/658) gibi fakir 

mü'minleri yanlarından bir süreliğine de olsa uzaklaştırmasını, aksi takdirde 

kendisiyle oturup sohbet etmeyeceklerini söylediler. Hz. Peygamber de müşriklerin 

iman etmelerini çok arzuladığından, onların şart koştukları bu isteklerini bir an kabul 

etmeyi düşündü. Fakat Allah (cc), yukarıdaki âyeti vahyederek Hz. Peygamber'i bu 

düşüncesinden dolayı ikaz etti.
562

 

Mekke'de yerleşik bir hayat süren veya Mekke'de kurulan panayırlara ticaret 

maksadıyla dışarıdan gelen tüccarlar içerisinde Ehl-i Kitap olanlar da bulunmaktaydı. 

Aralarında ilim sahibi olanlar bulunduğu gibi, haberini aldıkları yeni peygamberin 

mesajını, kendi toplumlarına iletenler de vardı. Bu sebepten dolayı Hz. Peygamber, 

panayırlara gelen Ehl-i Kitap ile de görüşüyor, İslâm'ın mesajını onlara da iletmeye 

çabalıyordu.
563

 İlk dönem inen âyetlerde Ehl-i Kitab'a şu ilâhî mesaj verilmektedir: 

" قُ الَّذي ب يْن  ي   دِّ كٌ مُص  لْن اهُ مُب ار  ا كِت ابٌ ا نْز  هٰذ  ةِ يؤُْمِنوُن  بهِ و  خِر  الَّذين  يؤُْمِنوُن  باِلّْٰ وْل ه ا  و  نْ ح  م  لتِنُْذِر  امَُّ الْقرُٰى و  يْهِ و  د 

افظِوُن   تهِِمْ يحُ  لا  لٰى ص  همُْ ع   İşte bu (Kur'ân) da, bereket kaynağı, kendinden öncekileri / و 

(ilâhî kitapları) tasdik eden ve şehirler anasını (Mekke'yi) ve bütün çevresini (tüm 

insanlığı) uyarasın diye indirdiğimiz bir kitaptır. Âhirete iman edenler, ona da 

inanırlar. Onlar namazlarını vaktinde kılarlar"
564

 

                                                 
561

 En'âm 6/52. 
562

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 652. 
563

 Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 353. 
564

 En'âm 6/92. 



101 

 

 

 

Kur'ân-ı Kerîm'in kendisinden önce gelmiş olan ilâhî kitapları tasdik etmesi 

iki şekilde olabilir: 

Birincisi, ilk gönderilen ilâhî kitaplarda Hz. Peygamber'in gönderileceği 

müjdesi vardı. Bu müjde, Kur'ân'ın indirilmeye başlamasıyla birlikte fiilen 

tasdiklenmiş oldu. 

İkincisi ise Kur'ân-ı Kerîm en baştan itibaren Allah'ın varlığı ve birliği, 

nübüvvet ve âhiret gibi birçok itikadî hüküm ve esasları, geçmiş kitaplar gibi ifade 

etmiştir. Bu durum, Kur'ân'ın geçmiş kitapları tasdikleyici olduğunun işaretidir.
565

  

İbn Abbas, âyette zikri geçen" امَُّ الْقرُٰى  / ümmü'l-kurâ" ifadesiyle kasdedilen 

beldenin, Mekke olduğunu belirtmiştir. Buna gerekçe olarak; 'Allah (cc) yeryüzünü 

şekillendirmeye başlarken önce Mekke'den başlamıştır. Bu İlk yaratılmanın sebebi 

olarak Mekke, "beldelerin anası" veya "beldelerin merkezi" manasına bu isimle 

anılmıştır.' Bu rivayete dayanarak Râzî, "Ey peygamber! Mekke ile beraber ona bağlı 

bütün belde halklarını uyarman için sana Kur'ân'ı Kerîm verildi. Bu ilâhî mesajı 

bütün toplumlara tebliğ et" şeklinde mana vermiştir.
566

 

Hz. Peygamber'in etrafındaki mü'minlerin oluşturduğu halkanın genişlemeye 

başlaması, iktidarı elinde tutan müşrikleri telaşlandırmaya başlamıştı. Hz. Peygamber 

gece ve gündüz durmadan, bıkmadan fert fert, grup grup uğradığı herkese İslâm'ın 

mesajını anlatıyordu. Nihayetinde Mekke içinde bulunanlar ve dışarıdan gelenler de 

dahil herkes bu ilâhi durumdan haberdar olmuştu. Müşrikler, aralarında dile 

getirdikleri endişelerin, kendilerine dönebilecek bir tehlike boyutuna ulaşmasını 

önlemek için mü'minlere fiziksel baskı uygulamaya başladılar.
567

 Müşriklerin, 

inananları imanlarından vazgeçirmek veya korkutarak sindirmek gayesiyle yaptıkları 

bu işkencelerine karşılık Allah Teâlâ, " ابُ   ذ  الْمُؤْمِن اتِ ثمَُّ ل مْ ي توُبوُا ف ل همُْ ع  انَِّ الَّذين  ف ت نوُا الْمُؤْمِنين  و 

ريقِ   ابُ الْح  ذ  ل همُْ ع  ه نَّم  و  نَّاتٌ ت جْري مِنْ ت حْتهِ ا الّْ نْه ارُ  ذٰلكِ  الْف وْزُ انَِّ الَّ  ﴾12﴿ج  اتِ ل همُْ ج  الحِ  مِلوُا الصَّ ع  نوُا و  ذين  اٰم 

بيرُ    Şüphesiz mü'min erkeklerle mü'min kadınlara işkence edip, sonra da tövbe / الْك 

etmeyenlere; cehennem azabı ve yangın azabı vardır. İman edip sâlih ameller 

                                                 
565

 Heyet, Kur'ân Yolu, s. 1209.  
566

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 13; s. 86. 
567

 Muhammed İzzet Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 279. 



102 

 

 

 

işleyenlere gelince; onlara içinden ırmaklar akan, cennetler vardır. İşte bu büyük 

başarıdır. Şüphesiz, Rabbinin yakalaması çok çetindir"
568

 buyurmuş ve zâlimlerin 

yaptıklarına karşılık âhirette şiddetli bir azap ile azaplanacaklarını; sabreden 

inananların ise büyük iltifatlara kavuşacaklarını haber vermiştir. 

Râzî; yıllar önce 'ashâbü'l-uhdûd'un' karşılaştığı bu elim olayın Kur'ân'da 

zikredilmesini, Kaffâl'dan (ö. 365/976) gelen bir rivayetle şöyle nakleder: 'Kur'ân'ın 

ashâbü'l-uhdûd diye isimlendirdiği bu mü'minler'e uygulanan zulüm hakkında 

Kureyş toplumu'nun, ticaret için güneye giden kervan sahipleri ve tacirler vasıtasıyla 

malumatı olabilir. Bu sebepten Allah Teâlâ, Mekkeliler'e bilgi sahibi oldukları bu 

kıssayı hatırlatmak için indirmiş olabilir. Bu kıssa ile Allah, Mü'minlere imanları 

uğruna karşılaştıkları sıkıntılara sabır göstermeleri gerektiğini, sabırlarının karşılıksız 

kalmayacağını haber vererek, onları teselli etmeyi; müşriklere ise mü'minlere eziyet 

yapmamalarını, aksi takdirde şiddetli bir ceza ile karşılaşacakları hususunda, onları 

tehdit etmeyi murat etmiş olabilir.'
569

 

Mü'min erkek ve kadınlardan ister hür olsun isterse de köle olsun hemen 

hemen hepsi, Mekke'li müşriklerin önceleri psikolojik ve sözlü daha sonraları da 

fiziksel baskı ve şiddetlerine maruz kalmışlardı. Zulüm artarak devam etmiş ve 

sonunda müşriklerin işkenceleri neticesinde mü'minlerden öldürülenler de olmuştu. 

Hz. Peygamber bu duruma çok üzülüyor, fakat engellemeye de güç yetiremiyordu.
570

 

Böyle sıkıntılı bir atmosferde iken, Allah Teâlâ ilk defa mü'minlere hicretten 

bahseden bir âyet indirdi: " لّ  جْرُ    و 
ن ة   س  نْي ا ح  ئ نَّهمُْ فيِ الدُّ ا ظلُمُِوا ل نبُ وِّ ِ مِنْ ب عْدِ م 

رُوا فيِ اللّاٰ الَّذِين  ه اج  و 

انوُا ي عْل مُون َۙ  ةِ ا كْب رٌُۢ ل وْ ك  خِر  لوُن  ا لَّذِ  ﴾41﴿الّْٰ كَّ بِّهِمْ ي ت و  لٰى ر  ع  ب رُوا و  ين  ص  / Zulme uğradıktan sonra Allah 

yolunda hicret edenlere gelince, elbette onları dünyada güzel bir şekilde yerleştiririz. 

Âhiret mükafatı ise daha büyüktür. Keşke bilselerdi... Onlar, sabreden ve yalnız 

Rablerine tevekkül eden kimselerdir."
571

 

Bursevî âyetin tefsirinde Kureyşin ileri gelenleri tarafından işkence ve zulme 

uğrayan mü'minlere Hz. Peygamber'in; "Yeryüzüne dağılın! Allah Teâlâ sizi mutlaka 

                                                 
568

 Burûc 85/10, 11. 
569

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 31; s. 118. 
570

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 109. (Yâsir ailesi islam'da ilk şehit edilen 

mü'minlerdir. İbn Hişâm, es-Sîretü'n-Nebeviyye, c. 1, s. 346.) 
571

 Nahl 16/41, 42. 



103 

 

 

 

biraraya getirecektir" buyurduğu, mü'minlerin de "Nereye gidebiliriz?" diye sual 

etmelerine karşılık "Habeş ülkesine gidin! Orada halkını adaletle yöneten ve onlara 

zulmetmeyen bir hükümdar iş başındadır" dediği rivâyeti nakleder.
572

 

Hz. Peygamber'in mü'minlere, Necâşî Ashame'nin (ö. 9/630) yönetimindeki 

Habeşistan'a gitmelerini tavsiyesi etmesi üzerine; nübüvvetin 5. yılında Mekke'den 

11 erkek, 4 kadından oluşan 15 kişilik ilk kafile Habeşistan'a hicret etti. İlk hicret 

eden mü'minlerin Habeş beldesinde iyi karşılanmaları ve Mekke'de baskı ve zulmün 

daha da çoğalması üzerine, yaklaşık bir yıl sonra Ca'fer b. Ebû Tâlib (ö. 3/629) 

başkanlığında 108 kişilik ikinci bir kafilenin daha Habeşistan'a hicret ettiği rivayet 

edilir. Hz. Peygamber'in Mekke'den Medine'ye hicret etmesinden bir müddet sonra 

Habeşistan'da bulunan muhacirler, Medine'ye kısım kısım dönmüşler, kalan 

muhacirler ise hicretin 7. yılında Hayber'in fethi esnasında Medine'ye dönerek Hz. 

Peygamber (sas) ile buluşmuşlardır.
573

 Müslümanlar Mekke'den Ashame'nin ülkesi 

Habeşistan'a hicret ederken de oradan dönerken de Kızıldenizi geçerek gidip 

geldikleri için Hz. Peygamber, genellikle Habeş muhacirlerine "gemi ehli" diye iltifat 

etmiştir.
574

 

3.1.3. Mekkeliler'in Boykotundan Medine’ye Hicrete Kadar Olan Dönem 

Müşriklerin büyük ümitlerle Habeşistan'a gönderdikleri elçilerinin, oradaki 

müslümanları teslim alamadan elleri boş bir halde dönmeleri, Mekke'li müşriklerin 

                                                 
572

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 5, s. 35. 
573

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 110; İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve 

Evrensel Mesajı, s. 104; Mustafa Fayda, "Muhammed", DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, c. 30, s. 413.  
574

 Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, Hadis No: 1615, c. 10, s. 274. "Ebû Mûsâ el-Eş'arî'inin (ra) rivayetine 

göre: Yemendeyken bize Hz. Peygamber'in Medine'ye hicret ettiği haberi ulaştı. Biz de üç kardeş ve 

kavmimden de 53 kişi ile beraber bir gemiye binerek yola çıktık. Bindiğimiz gemi bizi Habeş ülkesinin 

sahiline bıraktı. Habeşistan'da Ca'fer b. Ebû Tâlib ile buluştuk. Bir müddet Habeşistan'da kaldıktan 

sonra hep beraber bütün müslümanlarla beraber yola çıkıp Medine'ye geldik ve Peygamber'e (sas) 

Hayber'de kavuştuk. Hayber'e Fethe gelmiş olan askerlerden bazıları, bizimle beraber Habeş 

diyarından gelen müslümanlara hitaben: 'Hicret sevabında biz sizi geçtik' diyorlardı. Bizimle beraber 

Habeşistan hicretinden dönen Esmâ bn. Umeys, Hz. Peygamber'in hanımı Hafsa'yı ziyarette 

bulunduğu esnada Hafsa'nın babası Hz. Ömer içeri girer ve orada Esmâ'yı görünce ona: 'Hicret 

sevabında biz sizi geçtik' der. Esmâ ise 'Hayır Ya Ömer! Durum senin düşündüğün gibi değil. Çünkü 

sizin açlarınızı Hz. Peygamber doyurup, adam etti. Cahillerinizi okutup, âlim etti. Biz ise kin ve 

adavetle dolu yerde ızdırap içinde bekliyorduk. Bizim açlarımızı, ne bir doyuranımız ne de içirenimiz 

vardı. Garip bir halde bulunuyorduk. Ama siz öyle değildiniz' dedi. Bir müddet sonra içeriye 

Peygamber (sas) teşrif etti. Hafsa durumu Peygamber'e anlatınca, Hz. Peygamber; 'Ömer ve Ömer ile 

beraber Medine'ye hicret edenlere bir sevap vardır. Ey Gemi ehli size ise iki hicret fazileti vardır' 

dedi." 



104 

 

 

 

morallerini çok bozdu. Ömer b. el-Hattâb (ö. 23/644) ve Hamza b. Abdülmuttalib'in 

(ö. 3/625) İslâm'a girmeleri; Müslümanların morallerini yükseltirken, müşrikleri ise 

çok tedirgin etti. Böyle bir moral bozukluğunun içinde bulunan müşrikler, geride 

kalan mü'minleri imanlarından döndürebilmek için ve açıkta ibadet yapanları da 

tamamen korkutup sindirebilmek için baskı ve işkencelerini iyice artırmaya 

başladılar.
575

  

Hz. Peygamber'e iman edenler içerisinde müşriklerin dahî karşılaşmaktan 

korktukları güçlü, kuvvetli olan sahabeler zaman zaman gelerek Hz. Peygamber'den 

müşriklerin baskı ve zulümlerine fiziksel olarak karşı koymaya izin istiyorlardı. 

Allah Teâlâ vahyettiği âyetlerle izin isteyen mü'minlere, "  ّنوُا ي غْفِرُوا للَِّذِين  ل قلُْ للَِّذِين  اٰم 

انوُا ي كْسِبوُن   ا ك  ا بمِ  ِ ليِ جْزِي  ق وْم 
بِّكُمْ  ﴾14﴿ي رْجُون  ا يَّام  اللّاٰ ل يْه اٍۘ ثمَُّ الِٰى ر  اء  ف ع  نْ ا س َٓ م  ا ف لنِ فْسِهُِۚ و  الحِ  مِل  ص  نْ ع  م 

عُون    İnananlara söyle, Allah'ın (ceza) günlerinin geleceğini ummayanları / ترُْج 

(şimdilik) bağışlasınlar ki, Allah herhangi bir topluma (kendi) kazandığının 

karşılığını versin. Kim salih bir amel işlerse kendi lehine işlemiş olur. Kim de kötülük 

yaparsa kendi aleyhine yapmış olur. Sonra Rabbinize döndürüleceksiniz"
576

 

buyurarak onlardan sabırlı olmalarını istiyordu. 

Hz. Ömer gibi güçlü ve kuvvetli olan bazı mü'minler, fert veya grup olarak 

müşriklerin yaptıkları eziyet ve baskılara fiilen bir cevap vermek, karşı koymak gibi 

bir gayretin içine giriyorlardı. Henüz Müslümanların Mekke'de zayıf bir durumda 

olmalarından dolayı Allah (cc), mü'minlere öfkelerini yutup, sabırlı olmalarını, 

hoşgörülü hareket etmelerini ve müşriklerin yaptıkları şeylerden dolayı onları, 

Allah'a havale edip onlara karşılık vermemelerini telkin ediyordu. Mutlaka her bir 

kimsenin iyilik yaptığında iyilik, kötülük yaptığında da kötülüğün karşılığını 

bulacağını belirtilerek, mü'minleri teselli etmiştir. Müslümanların müşriklere karşılık 

vermeyip sabretmelerinin istendiği bu âyetin daha sonraki süreçte gelen seyf 

âyetlerinden olan Enfâl Sûresi'nin 57. âyetiyle, Tevbe Sûresi'nin 5. ve 36. âyetiyle 

veya Hacc Sûresi'nin 39. âyetiyle nesh olunduğu hususunda rivayetler vardır.
577

 

                                                 
575

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 111. 
576

 Câsiye 45/14, 15. 
577

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 4, s. 837; Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 21, s. 82; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 6, s. 128; Heyet, Kur'ân Yolu, s. 3123.  



105 

 

 

 

Toplumların birbirleri arasında üstünlük sebebi olarak gördükleri kıstaslardan 

birisi de nesep yani asil bir soydan gelme kavramıdır. Bu kavram çerçevesince, 

Kureyş toplumu da kendilerinin Hz. İbrâhim'e dayanan bir soydan geldiklerini diğer 

Arap toplulukları içerisinde zaman zaman dile getiriyorlardı. Bundan dolayı 

kendilerini seçilmiş, üstün bir topluluk olarak görüyorlardı. Müşriklere, puta 

tapmanın çirkin bir eylem olduğu söylenince, onlar da atalarının yolu üzerine 

olduklarını öne sürerek itiraz ediyorlardı.
578

 Allah (cc), Hz. İbrâhim'in babası ve 

kavmi ile aralarında geçen konuşmayı onlara misal vererek, " ِا هٰذِه ق وْمِه م  اذِْ ق ال  لِّ بيهِ و 

اكِفوُن   اثيلُ الَّتَٓي ا نْتمُْ ل ه ا ع  ابدِين   ﴾32﴿التَّم  ن ا ل ه ا ع  دْن َٓا اٰب َٓاء  ج  اٰب َٓ  ﴾33﴿ق الوُا و  ل  مُبين  ق ال  ل ق دْ كُنْتمُْ ا نْتمُْ و  لا  كُمْ في ض  اؤُ۟  

/ Hani o babasına ve kavmine, 'Ne bu tapınıp durduğunuz heykeller?' demişti. 

'Babalarımızı bunlara ibadet ediyor bulduk' dediler. İbrâhim, 'Andolsun, siz de 

atalarınız da apaçık bir sapıklık içindesiniz' dedi"
579

 aynı şekilde Kureyş 

müşriklerinin de sapıklık içinde olduklarını yüzlerine vuruyordu. 

Tefsir âlimleri, bu âyet ve devamında zikredilen diğer âyetlerin hem 

Kureyşliler'e hem de Hz. Peygamber'e mesaj olduğunu belirtirler. Onlara göre; 

Kureyşliler, 'Hz. İbrâhim'in soyundan geliyoruz' diyerek bununla hem övünüyorlar 

hem de kendileri için bu durumu bir üstünlük vesilesi sayıyorlardı. Kâbe'nin 

hizmetini ve korumasını yaptıkları için Arabistan coğrafyasında itibar gören bir 

topluluk haline gelmişlerdi. Allah Teâlâ, Kureyş toplumuna indirdiği bu âyet ve 

devamındaki âyetlerde zikredilen Hz. İbrâhim kıssasıyla, 'Atanız İbrâhim, sizler gibi 

kendi elleriyle şekil verdikleri âciz nesnelere ilâh diyerek tapan, hak yoldan çıkmış, 

câhil bir topluluğun hidâyeti için çok mücadele etmişti. Onun da içinde yaşadığı 

kavmi, sizler gibi taptıkları nesnelerden hayır ve şer umuyorlardı. Kendileri ikaz 

edildiklerinde 'Biz babalarımızı böyle yapar bulduk. Yanlış olsaydı onlar yapmazdı' 

diyerek sizler gibi, peygamberlerine itiraz ediyorlardı. Artık geçmiş atalarınızın 

yaptıkları yanlışları sizler de yapmayın! Atanız İbrâhim'in de tebliğ ettiği tevhid 

yoluna uyun!' diyerek burada müşrikler topluluğuna bir ikazın olduğunu belirtirler. 

Kıssanın devamı ile de Hz. Peygamber'e, 'Atan İbrâhim gibi İslâm'ı tebliğ 

mücadelesine devam et. Müşrikler sana zarar veremeyecekler. Çünkü müşriklerin 

                                                 
578

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 28. 
579

 Enbiyâ 21/52-54. 



106 

 

 

 

yaktıkları o büyük ateşten İbrâhim'i biz kurtardık, seni de müşriklerin her türlü 

zulmünden biz koruyacağız' manasına gelen bir tesellinin olduğunu belirtmişlerdir.
580

 

Müşrikler, açıktan davetin başladığı ilk zamanlarda Hz. Peygamber'i 

küçümseyip alaya almışlar, getirdiği hakikatlari ise "eskilerin masalı" diyerek 

önemsememişlerdi. Zaman geçtikçe Mekke içerisinden ve dışarısından insanların 

Allah'ın yoluna yapılan çağrıya icabet etmeleri üzerine, müşrikler de zayıf ve 

savunmasız mü'minlerden başlayarak acımasızca şiddet içerikli, fiziksel 

müdahalelerde bulunmaya başladılar. Fakat Hz. Peygamber'e kabilesinden dolayı 

fiziki bir saldırıda bulunamadılar. Çünkü iman etmemiş olmasına rağmen amcası Ebû 

Tâlib, Peygamber'i koruyor, O'na dokundurtmuyordu. Böyle olunca müşrikler de Hz. 

Peygamber'in kabilesi Haşimoğulları ve Muttaliboğulları'yla karşı karşıya gelmemek 

için sadece Hz. Peygamber'le alay ederek, O'nu küçümseyerek veya hakkında kara 

propaganda yaparak O'nu itibarsızlaştırmaya çalışıyorlardı. Zaman geçtikçe 

müslüman olanların adedindeki artış, Habeşistan'a hicret edenler sebebiyle İslâm'ın 

Mekke dışında da tanınmaya başlaması, yıllardır ticaret sebebiyle dostluk kurdukları 

ve ticaret anlaşmaları yaptıkları Necâşî'nin de Müslümanlardan yana tavır alması, 

Mekke müşriklerini ciddi endişelere sevketti. Ebû Tâlib'e gelerek yeğenini, yolundan 

vazgeçirmesini ısrarla talep ettiler. Her bir geliş-gidişlerinde müşriklerin ulaşmak 

istedikleri sonuçta bir değişiklik olmuyordu. 

Müşrikler; Resûl-i Ekrem'i kutlu davasından döndüremeyeceklerini 

anlayınca, öldürmek de dâhil O'nu etkisizleştirme yolunu aramaya başladılar. Bunun 

için nübüvvetin 7. yılında, Milâdî olarak 616-619 yılları arasında etkili olabileceğini 

düşündükleri "toplumsal ambargo" kararını devreye soktular. Kureyşliler bu ambargo 

kararını, müşrikler safında yer alan Ebû Leheb ve oğulları hariç bütün Hâşimoğulları 

ile Muttaliboğulları'na uyguladılar. Kararın içeriğinde şunlar vardı: "Hz. Peygamber 

kendilerine teslim edilinceye ya da öldürülünceye kadar, iki zümreyle hiçbir şekilde 

barış yapılmayacak, hiçbir kabile üyesiyle barış konuşulmayacak, mal alınıp 

satılmayacak, kız alınıp verilmeyecek, evlerine girilmeyecek, muhatap alınılmayacak 

ve onlarla görüşülmeyecek." Müşrikler uygulayacakları boykotun bağlayıcı olması 

                                                 
580

 Mevdûdî, Tefhîmü'l-Kur'ân, c. 3, s. 313; Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân 

Tefsîri, c.12, s. 471, 472. 



107 

 

 

 

için alınan karar metnini Kâbe'nin iç duvarına astılar. Ebû Tâlib, yeğeni Hz. 

Peygamber'i korumak ve onu her durumda savunmak için sorumluluğunda bulunan 

Hâşimoğulları ve Muttaliboğulları'nı bir araya getirterek, onları kendi ismiyle anılan 

Ebû Tâlib Mahallesinde (Şi'bü Ebû Tâlib) topladı. Müşriklerin uyguladıkları tecrid 

ise ancak haram aylarda biraz hafifletiliyordu. Bu aylarda kurulan panayırlara, 

Mekke dışından gelen tüccarlardan alış veriş yapılmasına engel olunmuyordu. Bu 

sıkıntılı süreç yaklaşık üç yıl kadar sürdü.
581

 

Müşrikler, iman etmeleri hususunda Hz. Peygamber'in kendilerinden 

umudunu kesmesi için küfürlerini ısrarla nasıl ikrar ettikleri ve Hz. Peygamber'in de 

onlara, nasıl cevap vermesi gerektiği Kur'ân-ı Kerîm'de şöyle haber veriliyor: " ق الوُا   و 

لْ  ابٌ ف اعْم  ب يْنكِ  حِج  مِنْ ب يْننِ ا و  قْرٌ و  اننِ ا و  فَٓيِ اٰذ  ا ت دْعُون َٓا الِ يْهِ و  امِلوُن  قلُوُبنُ ا فَٓيِ ا كِنَّة  مِمَّ ا ا ن ا۟ ب ش   ﴾3﴿انَِّن ا ع  رٌ قلُْ انَِّم َٓ

يْلٌ للِْمُشْرِ  و  اسْت غْفرُِوهُ  و  وا الِ يْهِ و  احِدٌ ف اسْت قيِمَُٓ ا الِٰهكُُمْ الِٰهٌ و  ى الِ يَّ ا نَّم َٓ همُْ  ﴾6﴿كين َۙ مِثْلكُُمْ يوُحَٰٓ كٰوة  و  ا لَّذِين  لّ  يؤُْتوُن  الزَّ

افرُِون   ةِ همُْ ك  خِر   Dediler ki: '(Ey Muhammed!) Bizi çağırdığın şeye karşı kalplerimiz / باِلّْٰ

örtüler içerisindedir. Kulaklarımızda bir ağırlık, seninle bizim aramızda da bir perde 

vardır. O halde sen (istediğini) yap, şüphesiz biz de (istediğimizi) yapacağız.' De ki: 

'Ben de ancak sizin gibi bir insanım. Fakat bana ilâhınızın yalnızca bir tek ilâh 

olduğu vahyediliyor. Artık O'na yönelin ve O'ndan bağışlanma dileyin. Allah'a ortak 

koşanların vay haline!' Onlar zekâtı vermeyen kimselerdir. Onlar âhireti de inkâr 

ederler."
582

 

Muhammed Tâhir İbn Âşûr (ö. 1973) et-Tahrîr ve't-Tenvîr isimli kitabında " 

 kulûb" kelimesinin açıklamasını şu şekilde yapmıştır: 'Araplar 'kalb' kelimesini /قلُوُب

genellikle 'akıl' anlamında kullanırlar. Kur'ân'daki âyetlere baktığımızda bu kelime 

genellikle tekil veya çoğul formunda geçmektedir. Anlam yönünden incelendiğinde 

bazı âyetlerde Arapların kullanımına benzer olarak 'akıl' anlamında kullanıldığını 

görmekteyiz.'
583

 Âyette geçen "(Ey Muhammed!) Bizi çağırdığın şeye karşı 

kalplerimiz örtüler içerisindedir. Kulaklarımızda bir ağırlık, seninle bizim aramızda 

da bir perde vardır. O halde sen (istediğini) yap, şüphesiz biz de (istediğimizi) 

                                                 
581

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 110; Mustafa Fayda, "Muhammed", DİA, c. 

30, s. 413; Mehmet Azimli, "Mekke Dönemindeki Boykot Yılları Üzerine Bazı Mülahazalar", İstem, 

y. 4, sy. 7, Konya 2006, s. 56.   
582

 Fussilet 41/5, 6, 7. 
583

 Muhammed Tâhir İbn Âşur, et-Tahrîr ve't-Tenvîr, Dâru Sahnûn, Tunus 1997, c. 24, s. 233 (6784). 



108 

 

 

 

yapacağız" ifadesini günümüz müfessirleri İbn Âşûr'un izahatına dayanarak 'Bize 

karşı sen hangi hakikati getirirsen getir, bizim aklımız o hakikati anlamak için bir 

araştırma içine girmeyecektir. Kulaklarımız, senin anlattığın gerçekleri 

duymayacaktır. Sen ne kadar çabalarsan çabala, inandığımız yoldan bizim 

çevrilmemize seninle bizim aramızdaki set engel olacaktır', şeklinde tefsir 

etmişlerdir.
584

 

Mâturîdî ise âyetin devamındaki "Ben de ancak sizin gibi bir insanım" ifadesi 

için Hz. Peygamber'in müşriklere 'Siz de insansınız ben de insanım. İnsan olmamın 

gereği olarak Allah'ın indirdiklerini aklımla düşünüp anlıyorum. Siz ise perde var 

diyerek mazeret beyan ediyorsunuz. Beyan etmiş olduğunuz mazerette gerçekçi 

değilsiniz. Gelin küfrü ve sapıklığı terk edin! Tevbe edip, tevhide yönelin ki 

bağışlanasınız', dediğini nakleder.
585

 

İbn Abbas ve âlimlerin çoğu, bu âyette geçen "Onlar zekâtı vermeyen 

kimselerdir" ifadesindeki "zekât" kelimesinin "arınma, temizlenme" anlamına 

geldiğini söylemişlerdir. Çünkü bu âyet Mekke'de inen âyetlerdendir. Allah Teâlâ, 

maldan zekât verilmesi emrini Medine'de farz kılmıştır. Durum böyle olunca burada 

kasdedilen arınma, "nefislerin arındırılması" olup, "malların arındırılması" değildir. 

Nefislerin arındırılması ise kalb ile beraber bütün bedenin küfür, şirk, kibir ve inkâr 

kirlerinden arınmasıyla olur. Bunun yolu ise ancak "kelime-i tevhidi" ikrar ile 

mümkün olabilir.
586

 

Hz. Peygamber ve O'na iman etmiş olan mü'minler, Kureyş'in ileri 

gelenlerinin İslâm'a girmelerini çok arzuluyorlardı. Bu kimselerin İslâm olması 

demek, neredeyse Mekke'nin yarıdan fazlasının Müslüman olması demekti. Bunun 

için Müslümanlar gece gündüz onları İslâm'a çağırıyorlardı. Fakat ne acıdır ki, 

müşrikler de Müslüman olmamak için türlü türlü sebebler öne sürüyorlardı. 

Sebeplerin içerisinde gerçekleşmesi zor olan mûcize ve istekler de bulunuyordu.
587

 

Âyette, müşriklerin gerçekleşmesini talep ettikleri istediklerinden ve Allah Teâlâ'nın 

                                                 
584

 Heyet, Kur'ân Yolu, s. 3001. 
585

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 13, s. 105.  
586

 Heyet, a.g.e., s. 3003. 
587

 Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 236. 



109 

 

 

 

dilemesinden şu şekilde söz edilir: " تْ بهِِ الّْ رْضُ ا وْ كُلِّم  بهِِ   تْ بهِِ الْجِب الُ ا وْ قطُِّع  ل وْ ا نَّ قرُْاٰن ا سُيِّر  و 

ُ ل ه د ى النَّ 
اءُ اللّاٰ نَُٓوا ا نْ ل وْ ي ش َٓ  ا ف ل مْ ي ا۟يْ ـ سِ الَّذين  اٰم 

ا  مِيع  ِ الّْ مْرُ ج 
وْتٰى  ب لْ لِلّاٰ ف رُوا الْم  الُ الَّذين  ك  لّ  ي ز  ا  و  مِيع  اس  ج 

  لّ  يُ 
ِ  انَِّ اللّاٰ

عْدُ اللّاٰ ى ي أتْيِ  و 
تاٰ ارِهِمْ ح  ةٌ ا وْ ت حُلُّ ق رِيب ا مِنْ د  ن عُوا ق ارِع  ا ص  اد ۟ تصُِيبهُمُْ بمِ  خْلفُِ الْمِيع   / Kendisiyle 

dağların yürütüleceği veya yeryüzünün parçalanacağı, ya da ölülerin 

konuşturulacağı bir Kur'ân olacak olsaydı (o yine bu kitap olurdu). Fakat bütün emir 

yalnız Allah'ındır. İman edenler anlamadılar mı ki, Allah dileseydi bütün insanları 

doğru yola eriştirirdi. Allah'ın sözü yerine gelinceye kadar, inkâr edenlere yaptıkları 

işler sebebiyle devamlı olarak, ya büyük bir felaket gelecek veya o felaket yurtlarının 

yakınına inecektir. Şüphesiz Allah verdiği sözden dönmez."
588

 

Müfessirlerin rivayetlerine göre müşrikler, Hz. Peygamber'den kendilerinin 

iman edebilmeleri için Mekke'nin çevresindeki dağların yerlerinin değiştirilmesi, 

ırmaklar akıtılması veya geçmiş yıllarda ölmüş atalarının diriltilmesi gibi ağır 

isteklerde bulunuyorlardı. İman edeceklerine dair Allah'ın adını vererek yemin de 

ediyorlardı. Mü'minler de Mekke'nin ileri gelenlerinin gerçekten İslâm'a gireceklerini 

zannederek, "Keşke onların talep ettiği gibi bu büyük mûcizeler gerçekleşse de, şu 

kâfirler iman etseler" diye içlerinden geçiriyorlardı. İşte yukarıdaki âyet mü'minlerin 

bu beklentilerine cevap olarak gelmiştir. En'âm Sûresi'nin 111. âyetiyle aynı içeriğe 

sahip olan bu âyette Allah (cc), mü'minlere kâfirler için olan gerçeği, " ُلْن َٓا الِ يْهِم ل وْ ا نَّن ا ن زَّ و 

يْء  قبُُ  ل يْهِمْ كُلَّ ش  رْن ا ع  ش  ح  وْتٰى و  همُُ الْم  لَّم  ك  ة  و  ئكِ 
لَٰٓ همُْ ي جْه لوُن  الْم  لٰكِنَّ ا كْث ر  ُ و 

اء  اللّاٰ  ا نْ ي ش َٓ
انوُا ليِؤُْمِنَُٓوا الََِّّٓ ا ك  لا  م   / 

Biz onlara melekleri de indirseydik, kendileriyle ölüler de konuşsaydı ve her şeyi 

karşılarında (hakikatın şahidleri olarak) toplasaydık Allah dilemedikçe yine de iman 

edecek değillerdi" buyurarak onların, asla iman etmeyeceklerini haber veriyordu. 

Çünkü onların bu tür mûcizeler istemelerinin gözleriyle hakikate şahit olmak için 

değil de sırf Hz. Peygamber ile alay etmek maksadıyla olduğunu âyet ile mü'minlere 

açıklamaktadır. Allah Teâlâ dileseydi eğer, Mekke müşrikleri de dahil bütün insanlar 

O'na iman ederlerdi. Elbette ki O'nun buna gücü yeter. Fakat Allah (cc) böyle 

dilemedi. Dilemiş olsaydı eğer insana yüklemiş olduğu sorumluluk yetisini elinden 

almış olurdu. Çünkü insan sorumluluk yetisinin icabı olarak, akıl ve iradesini 

kullanarak amellerde bulunmaktadır. Bundan dolayı da işlemiş olduğu amelleri 

sebebiyle suale çekilecektir. Müşrikler, çirkin amellerinin peşinde koşmakta inat 

                                                 
588

 Ra'd 16/31. 



110 

 

 

 

ederken, Allah Teâlâ onlara hidayeti nasip etmez. Çünkü Allah onlara ölünceye kadar 

bela ve musibetler vereceğini vadetmiştir.
589

 

Mâturîdî ise âyette geçen, "Allah'ın sözü yerine gelinceye kadar, inkâr 

edenlere yaptıkları işler sebebiyle devamlı olarak, ya büyük bir felaket gelecek veya 

o felaket yurtlarının yakınına inecektir" sözünü iki şekilde yorumlamıştır:  

Birincisi, müşriklerin kuraklık, açlık ve korku gibi çeşitli bela ve sıkıntılarla 

karşılaşacaklarına işaret vardır.  

İkincisi, müşriklerin Müslümanlarla yapacakları çeşitli savaşlardan sonra 

Mekke'nin Hz. Peygamber ve ashâbı tarafından feth edileceğine dair işaret vardır. 

Mâturîdî'nin kanaati de Mekke'nin fethine dair bir işaretin olduğu yönündedir.
590

 

Bizim kanaatimize göre ise âyetin geçtiği sûre, "Fussilet Sûresi" olup boykot 

sonrası yani hicretten hemen önce inen sûrelerden olması sebebiyle, bu âyette Allah 

Teâlâ, Hz. Peygamber'e bundan sonra hiçbir müşriğin nasihat ile iman etmeyeceğini, 

hicret sonrası müslümanların çoğalıp kuvvetlenecekleri ve Mekke'nin de İslâm şehri 

olacağının müjdesini veriyor olabilir. 

Hz. Peygamber ve O'nu koruyan kabilesine Mekke müşriklerinin 

uyguladıkları ambargonun kalkmasından dokuz ay sonra yani nübüvvetin onuncu 

senesinde Resûl-i Ekrem; amcası Ebû Tâlib'i, ardından da eşi Hz. Hatice'yi kaybetti. 

Her zaman madden ve manen çok destek olan bu iki insanın kaybı, Hz. Peygamber'i 

çok üzdü. Bundan dolayı kaynaklarda vefatların yaşandığı seneye "senetü'l-hüzn / 

âmü'l-hüzn" yani hüzün yılı, denmiştir. Amcası Ebû Tâlib'in mevcudiyeti sebebiyle 

fiilî saldıralarda bulunamayan müşrikler, amcasının vefatından sonra ona zorbalık 

yapmaya, fiziksel saldırılarda bulunmaya başladılar. Hâşimoğulları'nın liderliğini 

devralan amcası Ebû Leheb, kısa bir müddet koruma ilân ettiyse de araya giren diğer 

müşriklerin kışkırtmasıyla Hz. Peygamber'i toplum dışı ilân etti. Bundan dolayı 

Mekke'de İslâm'ı hem tebliğ etmek hem de İslâm'ı yaşamak güçleştiği için Hz. 

Peygamber, Tâif'e gitmeye karar verdi. Tâif'i tercih etmesindeki ana maksadının, 

                                                 
589

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 13, s. 532; Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 431; Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, c. 3, s. 188; Heyet, Kur'ân, s. 1829.  
590

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 435. 



111 

 

 

 

aralarında az bir yaş farkı olan amcası Abbas'ın (ö. 32/653) Tâifte bulunan Sakîfliler 

ile dost olması olduğu rivayet edilir. Tâif şehrinin ileri gelen liderleri, Mekkeliler ile 

aralarının bozulacağını bahane ederek hem Hz. Peygamber'i himaye etmeye 

yanaşmadılar, hem de O'nu alaya alan hakaretâmiz davranışlar ile şehirden çıkmaya 

mecbur ettiler. Hz. Peygamber'in Tâif dönüşü doğrudan Mekke'ye girebilmesi, can 

güvenliği yönünden çok sıkıntılı olduğundan dolayı Kureyş'in ileri gelenlerinden 

eman talep etmesi gerekti. Nevfeloğulları liderlerinden Mut'im b. Adî'nin 

himayesinde ancak Mekke'ye girebildi.
591

 

Kendisini her hususta destekleyen iki vefalı insanın vefatı, Haşimoğulları'nın 

liderliğini alan Ebû Leheb'in O'nu toplum dışı bırakması, Tâiflilerin hiçbir şekilde 

alaka göstermemeleri ve Mekke'deki müşriklerin de uygulamaya başladıkları fiziksel 

zorbalıklar, Hz. Peygamber'i çok üzüyordu. Bu ruh hali içindeyken Allah Teâlâ, " ْل ق د و 

وا اِ  ف رَُٓ ل ئنِْ جِئْت همُْ باِٰي ة  ل ي قوُل نَّ الَّذِين  ك  ث ل   و  ا الْقرُْاٰنِ مِنْ كُلِّ م  بْن ا للِنَّاسِ فيِ هٰذ  ر  ذٰلكِ   ﴾37﴿نْ ا نْتمُْ الَِّّ مُبْطِلوُن  ض  ك 

لٰى قلُوُبِ الَّذِين  لّ  ي عْل مُون   ُ ع 
لّ  ي سْت خِفَّنَّك  الَّذِين  لّ  يوُقنِوُن   ﴾37﴿ي طْب عُ اللّاٰ ق  و  ِ ح 

عْد  اللّاٰ ف اصْبرِْ انَِّ و   / Andolsun, 

biz bu Kur'ân'da insanlara her türlü misali verdik. Andolsun, eğer sen onlara bir 

âyet getirsen, inkâr edenler mutlaka, 'Siz ancak asılsız şeyler uyduranlarsınız' derler. 

Allah, bilmeyenlerin kalplerini işte böyle mühürler. Sabret. Şüphesiz, Allah'ın va'di 

gerçektir. Kesin imana sahip olmayanlar sakın seni gevşekliğe (ve tedirginliğe) 

sürüklemesinler"
592

 âyetleriyle Habîb'ine, müşriklerin sözlerinden etkilenmemesini 

ve sabırlı olmasını vahyetti. 

 İnsanları, Hakk'a ulaştıracak olan bütün gerçekleri, Allah (cc) Kur'ân'ında 

açıklamıştır. Hz. Peygamber de kendisine tenzîl edilen gerçeklerin hepsini tebliğ 

etmiştir. Akledip düşünenler, o Hz. Peygamber'in tebliğ ettiği Kur'ân'dan bir ilim 

öğreniyorken; küfürleri sebebiyle kalpleri kaskatı olmuş olan müşrikler ise 

kendilerine, Hz. Peygamber neyi getirirse getirsin, imana yanaşmıyorlardı. Allah, 

onların kalplerini inkârları sebebiyle mühürlemişti. Bundan dolayı bu âyette, 

müşriklerin içinde bulundukları şirk bataklığından kurtulamayacakları için Hz. 

                                                 
591

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 115; Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. 

Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 314; İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 110; 

Mustafa Sabri Küçükaşçı, "Senetü'l-Hüzn", DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, c. 36, s. 519. 
592

 Rûm 30/58-60. 



112 

 

 

 

Peygamber'e onların kurtuluşuna umut bağlamaması ve onların yaptıklarına karşılık 

sabırlı olması öğütlenmektedir.
593

 

 Derveze âyette geçen "Sabret. Şüphesiz, Allah'ın va'di gerçektir" ifadesini, 

'Allah Teâlâ, Hz. Peygamber'ine vadettiği hicret beldesine mutlaka ulaştırılacağını 

fakat bunun için Mekke dışından gelen kabileleri Hakk'ın yoluna çağırmaya sabırla 

devam etmesininin istendiği' manasına yorumlamıştır.
594

 

Hz. Peygamber (sas), Tâiflilerden arzu ettiği cevabı alamayınca umudunu 

kaybetmemiş sabırla kendisini himayeye kabul edecek Mekke dışında yeni kabileler 

aramaya başlamıştı. Bunun için en uygun zamanın hac mevsimi olması sebebiyle Hz. 

Peygamber'in Mina bölgesini ziyaret ederek, orada hac için gelen 15 kadar grupla 

ayrı ayrı görüşmeler yaptığı rivayet edilir. Ziyaretinde bulunduğu her bir grubu 

Allah'a iman etmeye, kendisini de himaye etmeye davet ediyordu. Resûl-i Ekrem'in 

bu talebini kabileler ya nazik bir şekilde reddediyorlar veya farklı mazeretler beyan 

ederek kabul etmiyorlardı.
595

 

Süyûtî (ö. 911/1505) ed-Dürrü'l-Mensûr adlı eserinde Hz. Ali'den (ö. 40/661) 

gelen bir rivayeti, "Allah Teâlâ, Hz. Peygamber'e kendisini Arap kabilelerine 

tanıtmasını emredince, Hz. Peygamber'in beraberinde Hz. Ebû Bekir ve ben olduğum 

halde Mina'ya çıktık. Orada Hz. Peygamber (sas) çadırlara ve konak yerlerine 

uğrayıp selam veriyor, onlar da onun verdiği selamı alıyorlardı. Kabileler, kendisine 

'Bizi neye davet ediyorsun?' diye sorduklarında, Resûl de 'Sizi bir olan Allah'a iman 

etmeye, beni de O'nun kulu ve elçisi olduğumu tasdik edip aranıza almaya ve bana 

yardım etmeye davet ediyorum' derdi. 'Bununla birlikte başka neye davet ediyorsun?' 

diye sual edildiğinde ise En'âm Sûresi'nin ' يْ ـ ا    ل يْكُمْ ا لَّّ تشُْرِكُوا بهِِ ش  بُّكُمْ ع  م  ر  رَّ ا ح  ال وْا ا تْلُ م  قلُْ ت ع 

كُمْ مِنْ امِْلا   د  لّ  ت قْتلَُُٓوا ا وْلّ  ان اُۚ و  يْنِ احِْس  الدِ  باِلْو  ا ب ط ن ُۚ و  م  ا ظ ه ر  مِنْه ا و  احِش  م  بوُا الْف و  لّ  ت قْر  ايَِّاهمُُْۚ و  ق   ن حْنُ ن رْزُقكُُمْ و 

لَّكُمْ ت عْقلِوُن   يكُمْ بهِِ ل ع  صاٰ ِ ذٰلكُِمْ و 
قا  ُ الَِّّ باِلْح 

م  اللّاٰ رَّ لّ  ت قْتلُوُا النَّفْس  الَّتيِ ح   :De ki (!Ey Muhammed) / و 

'Gelin, Rabbinizin size haram kıldığı şeyleri okuyayım: O'na hiçbir şeyi ortak 

koşmayın. Anaya babaya iyi davranın. Fakirlik endişesiyle çocuklarınızı öldürmeyin. 

                                                 
593

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 11, s. 218; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 25; s. 138. 
594

 Muhammed İzzet Derveze, Tefsîru'l-Hadîs, Dâru'l-Garbi'l-İslâmî, 2. bs., Kahire 2000, c. 5, s. 464; 

Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 314. 
595

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 149.  



113 

 

 

 

Sizi de onları da biz rızıklandırırız. (Zina ve benzeri) çirkinliklere, bunların açığına 

da gizlisine de yaklaşmayın. Meşrû bir hak karşılığı olmadıkça Allah'ın haram 

(dokunulmaz) kıldığı canı öldürmeyin.İşte size Allah bunu emretti ki aklınızı 

kullanasınız'
596

 âyetlerini okurdu ve onlardan olumlu bir cevap alamadığı zaman 

yanlarından kalkar başka bir topluluğa uğrardı. Sonunda Yesribliler'in olduğu meclise 

uğradı. Onlar, Resûlullah'a her hususta biat ettiler. Onlar gerçekten çok sâdık ve 

sabırlı kişiliğe sahiptiler" nakleder.
597

 

Rivayetlere göre Hz. Peygamber, Yesribliler ile Akabe mevkiinde 620, 621 ve 

622 yıllarında olmak üzere üç kere görüşmüş, yapılan bu görüşmeler neticesinde Hz. 

Peygamber ve ashâb'ın hicreti için zemin hazırlamıştı. İlk görüşme 6 kişi ile yapılmış 

ancak bu görüşme daha çok tarafların tanışması şeklinde olmuştu. İkinci ve üçüncü 

görüşmelerde Yesribliler, ilk görüşmeye göre sayıca daha fazla kişiyle katılmışlar ve 

Resûl-i Ekrem'e her hususta biat etmişlerdi. Siyer kaynaklarında bu görüşmelere, 

"Akabe görüşmeleri" veya "Akabe Biatları" diye isim verilir. Birinci Akabe 

Biatından sonra Yesrib halkına İslâm'ı öğretmesi için Mus'ab b. Umeyr (ö. 3/625) 

görevlendirilmişti. Mekke'deki Müslümanların ve Hz. Peygamber'in Yesrib'e hicreti 

ise İkinci Akabe Biatından sonra gerçekleşmiştir.
598

 

Mekkeliler'in uyguladıkları tecridden hicrete kadar olan dönemi genel 

anlamda özetlediğimiz de; Habeşistan'a hicret eden müslümanların rahat yaşamlarını 

sonlandıramayan müşrikler, Mekke'de kalan mü'minlere şiddetin dozunu sürekli 

artırdıkları bir baskı ve eziyet politikası uygulamaya başladılar. Mekke içinden ve 

dışından insanların, İslâm'ı öğrendikçe iman ediyor olmaları ve iman edenlerin 

adedindeki artış, müşrikleri farklı yöntem arayışlarına sevk etti. Müşrikler, İslâm'ın 

yayılmasının önüne geçebilmenin yolunun öncelikle Hz. Peygamber'i bu 

düşüncesinden vazgeçirmekle mümkün olabileceği kararına vardılar. Bunun için 

Resûl-i Ekrem'e emirlik, mal ve zenginlik gibi menfaat celbeden tekliflerde 

bulundular. Hz. Peygamber bu tekliflerden hiç birine iltifat etmeyince, amcası Ebû 

Tâlib'e müracaat ettiler. Yeğenine engel olmasını ve O'nu İslâm davasından 

                                                 
596

 En'âm 6/151. 
597

 Süyûtî, ed-Dürru’l-Mensûr, c.6, s. 254. 
598

 İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 110; Ahmet Önkal, "Akabe Biatları", DİA, 

Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1989, c. 2, s. 211. 



114 

 

 

 

vazgeçirmesini istediler. Aksi takdirde ciddi yaptırımda bulunacaklarını söyleyerek 

tehdit ettiler. Ebû Tâlib, Mekke müşriklerinin isteklerini yerine getirmediği gibi, 

yeğenini bundan önce nasıl himaye ediyor ise bundan sonra da aynı şekilde himaye 

etmeye devam edeceğini ilân etti. Bunun üzerine müşrikler; Hz. Peygamber (sas) 

kendilerine teslim edilinceye veya öldürülünceye kadar sürdürecekleri bir boykot 

uygulama kararında birleştiler. Hâşimoğulları ile beraber Muttaliboğullarını da içine 

alan bir sosyal, siyasi ve ekonomik tecrit uyguladılar. Yaklaşık üç yıl sürecek olan bu 

tecrid süresince Resûl-i Ekrem'in kabilesi ve mü'minler Şi'bü Ebû Tâlib de (Ebû 

Tâlib Mahallesi) toplanarak Hz. Peygamber'i korumaya aldılar. Müşriklerin 

uyguladıkları boykotun sona erdiği sene, Ebû Tâlib ve Hz. Hatice vefat etti. Bu iki 

insanın vefatı sebebiyle kabile desteği kalmayan Hz. Peygamber, kendisini 

himayelerine alacak bir kabile arayışına girdi. Bunun için önce Tâif'e hicret etmek 

istedi. Fakat buradaki kabile reisleri, Kureyş ile aralarının bozulacağını sebep 

göstererek, Hz. Peygamber'i himayelerine almayı reddettiler. Hac için Mekke'ye 

gelen kabileler ile temasa geçen Resûl-i Ekrem, kendisini adım adım takip edip 

yalanlayan Ebû Leheb'in baskılaması sebebiyle, kabilelerden yeterli ilgi ve alakayı 

göremedi. Himaye arayışlarını sürdüren Resûlullah, Akabe mevkiinde Yesrib'den 

gelen Hazrec kabilesine mensup kişilerle görüşme fırsatı buldu. Onların yakın ilgi ve 

alaka göstermeleri sebebiyle, bu görüşmeler daha sonraki seneler, Evs kabilesinin de 

dahil olduğu bir biat şeklini aldı. Yesribliler ile yapılan Birinci ve İkinci Biatlardan 

sonra Hz. Peygamber ve ashâbı için hicret yurdunun kapısı açılmış oldu. 

Bu dönemde inen âyetler tevhid, nübüvvet ve âhiret gibi temel konular 

ekseninde olup; Allah'a, meleklere, kitaplara, peygamberlere ve âhiret gününe 

inanmayı önceleyen iman esaslarını, mü'minlerin kalplerine yerleştirmek üzerine 

yoğunlaşmıştır. Bu dönemde inançta sebat etmek, çekilen sıkıntılara sabır ve 

tahammül göstermek tavsiye edilmiştir. Geçmiş peygamberlerin ve ümmetlerin 

kıssalarından bahsedilmiş, onların da müşrikler tarafından çeşitli eziyet ve 

işkencelere uğradıkları, buna karşılık onların sabır ve sebat göstererek, Allah'ın 

yardımına kavuştukları örneklerle anlatılarak bir bilinç oluşturulmak istenmiştir. Hz. 

Peygamber'e İsrâ-Miraç ile psikolojik destek verilmiş, namaz ibadetinin vakitleri 

tayin edilerek ibadete devam şuuru kazandırılmak istenmiştir. Bunlardan başka 



115 

 

 

 

haksız yere cana kıymak, kız çocuklarını diri diri toprağa gömmek, zina yapmak, 

başkalarına haksızlık yapmak, zulüm ve işkence yapmak gibi çirkin işler kötülenip 

reddedilmiştir. 

3.2. Kur’ân-ı Kerîm’de Hicrete İzin Verilmesi ve Hicret 

 3.2.1. Hicrete İzin Verilmesi, Hicrete Teşvik ve Muhacirlerin Övülmesi 

Mekke'de her türlü eziyet ve sıkıntıya uğramış olan Hz. Peygamber ve 

inananlar; Yesribliler ile yapılan görüşmelerin ve devamında yapılan biatın, hayırlı 

bir şekilde neticelenmesinden dolayı çok sevindiler. Mü'minlerin gösterdikleri 

sabırlarının karşılıksız kalmayacağı " نْي ا   نوُا فيِ هٰذِهِ الدُّ بَّكُمْ  للَِّذِين  ا حْس  نوُا اتَّقوُا ر  قلُْ ي ا عِب ادِ الَّذِين  اٰم 

اب   يْرِ حِس  همُْ بغِ  ابرُِون  ا جْر  فَّى الصَّ ا يوُ   انَِّم 
ةٌ  اسِع  ِ و 

ا رْضُ اللّاٰ  و 
ن ةٌ  س   Bizim adımıza (!Ey Muhammed) / ح 

de ki, 'Ey iman eden kullarım! Rabbinize karşı gelmekten sakının. Bu dünyada iyilik 

yapanlar için (âhirette) bir iyilik vardır. Allah'ın yeryüzü geniştir. Sabredenlere 

mükâfatları elbette hesapsız olarak verilir"
599

 müjdesi ile haber verilmiştir. 

Müfessirler, "Allah'ın yeryüzü geniştir" ifadesini Hz. Peygamber ve inananların 

yakında Medine'ye yapacakları hicrete bir işaret olabileceğini belirtmişler ve bunu 

mü'minleri hicrete hazırlamak anlamında yorumlamışlardır. Bu şekilde yorum 

yapmalarına sebeb olarak, istişareleri yapılmakta olan Akabe görüşmelerini ve bu 

âyetin inmesinden birkaç sene sonra gerçekleşen Resûl-i Ekrem ve arkadaşlarının 

Mekke'den Medine'ye hicretlerini delil göstermişlerdir.
600

 

Hz. Peygamber'in Yesribliler ile Akabe denilen mevkide yapmış olduğu 

biatlarden haberdar olan Mekkeli müşrikler, bunu konuşmak için Yesribli hacı 

kafilelerinin bulunduğu yere gelerek, yüksek sesle duyduklarını dile getirdiler. 

Akşam gerçekleşen biat işleminde bulunan Müslümanlar, Mekkeliler'in dile 

getirdikleri bu duruma sessiz kalıp tepki vermediler. Fakat henüz Müslüman olmamış 

olan Yesribliler ile Hazrec kabilesinin reisi olan Abdullah b. Übey b. Selûl, 

                                                 
599

 Zümer 39/10. 
600

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 908; Heyet, Kur'ân Yolu, s. 2924. 



116 

 

 

 

Mekkeliler aleyhine yapılmış herhangi bir ittifakın olmadığına dair yeminler ederek 

Mekkelileri geri gönderdiler.
601

 

Müslümanların sayılarındaki ciddi artış, Hz. Peygamber'in (sas) bizzat Taif'e 

giderek bir ittifak arayışına girmesi, aynı şekilde hac vesilesiyle Mekke'ye gelen 

kafilelerle tek tek görüşmesi ve onlarla ittifak yapma çabasında bulunması, 

müşrikleri çok tedirgin etmeye başlamıştı. Kendileri için Hz. Peygamber'i ciddi bir 

tehdit olarak gören müşrik liderleri, bunun için Resûlullah'ın sürgün edilmesi gibi 

ağır yaptırımları dillendirmeye başladılar. Allah Teâlâ, müşriklerin gündeme 

getirdikleri tehditlere karşın, "  نَّكُمْ مِنْ ا رْضِن َٓا ا وْ ل ت عُودُنَّ في مِلَّتنِ ا ف رُوا لرُِسُلهِِمْ ل نخُْرِج  ق ال  الَّذين  ك  و 

نَّ الظَّالمِين َۙ  بُّهمُْ ل نهُْلكِ  ى الِ يْهِمْ ر  اف   ﴾13﴿ف ا وْحَٰٓ خ  ق امي و  اف  م  نْ خ  ل نسُْكِن نَّكُمُ الّْ رْض  مِنْ ب عْدِهِمْ  ذٰلكِ  لمِ  عيدِ و  و   / 

İnkâr edenler peygamberlerine, 'Andolsun, ya sizi yurdumuzdan çıkaracağız, ya da 

bizim dinimize dönersiniz' dediler. Rableri de onlara şöyle vahyetti: 'Biz zalimleri 

mutlaka yok edeceğiz. Onlardan sonra sizi elbette o yere yerleştireceğiz. Bu, 

makamımdan korkan ve tehdidimden sakınan kimseler içindir"
602

 buyurarak Hz. 

Peygamber'i teskin etmiştir. 

Müşrikler, Hz. Peygamber'in getirdiği delillere ve gerçeklere karşı cevap 

niteliğinde bir delilleri olmadığı için inkârdan öteye gitmeyen bir yalanlama 

politikası izlediler ve Hz. Peygamber ve O'nun çevresindeki inanmışları kendilerine 

karşı bir tehdit olarak görmeye başdılar. Bunun için onlardan kurtulmayı da içine 

alan zâlimâne bir tutum içine girdiler. Mekkeli müşriklerin bu tutumlarından Kur'ân-ı 

Kerîm, bizi âyette geçen "Andolsun, ya sizi yurdumuzdan çıkaracağız, ya da bizim 

dinimize dönersiniz" ifadesiyle haberdar ediyor.
603

  

Mâtürîdî âyetteki; "Sizi yurdumuzdan çıkaracağız" ifadesinin üç farklı anlama 

gelebileceğini bildirmiştir:  

* Müşrikler gerçekten de Hz. Peygamber'i zelil ve perişan bir hale getirmek 

için uzak bir yere sürgün etmeyi kast etmiş olabilirler.  

                                                 
601

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 159. 
602

 İbrâhim 15/13, 14. 
603

 Heyet, Kur'ân Yolu, s. 1847. 



117 

 

 

 

* O'nu, ölümüne sebep olacak şekilde, aç ve susuz bırakarak hapsetmeyi 

kasdediyor olabilirler.  

* Hâşimoğulları'ndan gelebilecek her türlü tepkiye rağmen, O'nu öldürmeyi 

düşünüyor da olabilirler.  

Mâtürîdî ise üçüncü anlamın, müşriklerin tavırlarını açıklamakta daha etkin 

olduğu fikrindedir.
604

 

Râzî, müşriklerin söyledikleri "bizim dinimize dönersiniz" sözünün Resûl-i 

Ekrem ve inananlar için yapılmış ciddi bir tehdit olduğu görüşündedir. Çünkü ona 

göre, 'Müşrikler, Hz. Peygamber'i kendilerinin bâtıl inançlarına 

döndüremeyeceklerini çok iyi biliyorlardı. Fakat onlar, bu sözleri ile Hz. Peygamber'i 

tebliğe başlamazdan önceki haline yani müşriklere karışmayan ve onlarının dinlerini 

ayıplamayan tavrına geri döndürmeyi kastediyorlardı.'
605

 

Taberî; müşriklerin Hz. Peygamber'i öldürmeyi de içine alan tehditlerine 

karşı, Allah'ın "Biz zalimleri mutlaka yok edeceğiz" buyurarak Peygamber'ini 

koruyacağını, müşrikleri ise perişan bir halde yok edeceğini bildirerek, onu teskin 

ettiği görüşündedir. Ayrıca âyette geçen "Onlardan sonra sizi elbette o yere 

yerleştireceğiz" ifadesinin Mekke ve çevresine, Müslümanların hâkim olacağı 

yönünde, Hz. Peygamber'e yapılmış bir müjde olabileceği kanaatindedir.
606

 

Bizim kanaatimiz ise burada Hz. Peygamber'in müşriklerin söyledikleri tehdit 

içerikli sözlerinden ciddi kaygılar duyduğu yönündedir. Çünkü Allah (cc), Hz. 

Peygamber'de oluşan kaygıyı gidermek için âyetin devamında, müşriklerin yok 

edileceklerini açık bir dille bildirmiştir. Bu sebepten onun, müşriklerin tavırlarından 

korkmaması gerektiği bildirilmiş, sabırla hicret hazırlıklarına devam etmesini teşvik 

için de müşriklerden sonra o yere, Müslümanların yerleştirileceklerinin müjdesini 

vermiştir. 

                                                 
604

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 7, s. 471. 
605

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 11; s. 100. 
606

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 13, s. 613.  



118 

 

 

 

622 yılı hac mevsiminde, Yesribli ikisi hanım yetmiş beş Müslüman, Akabe 

denilen mevkide Hz. Peygamber'e ikinci bir biatta bulundular. Yesribli Müslümanlar, 

Hz. Peygamber Yesrib'e hicret edip gelecek olursa eğer, O'nu kendi canlarını, 

ailelerini ve mallarını korudukları gibi koruyacaklarına, her zaman O'na itaat 

edeceklerine, ister genişlik, isterse darlık zamanında olsun O'na her türlü desteği 

vereceklerine, iyiliği emredip kötülüğe de engel olacaklarına ve hiç kimseden 

çekinmeden hak üzerine olacaklarına dair Hz. Peygamber'e biat ettiler.
607

 

İlk vahyin tebliğinden sonra; müşriklerce başlatılan alaya alma, küçümseme, 

engelleme, hapsetme, zincire vurma, hak mahrumiyetinde bırakma, işkence, 

yaralama, sakat bırakma ve öldürme gibi her türlü işkence ve zulüm sebebiyle 

mü'minler için yaşanılmaz bir hal alan Mekke'den ayrılma zamanını gelmişti. Allah 

(cc), mü'minler'e, " ةٌ ف ايَِّاي  ف اعْبدُُونِ   اسِع  نَُٓوا انَِّ ا رْضي و  ي ا عِب ادِي  الَّذين  اٰم  / Ey iman eden 

kullarım! Şüphesiz ki benim arzım (yeryüzü) geniştir. O halde ancak bana kulluk 

edin"
608

 âyetiyle hicrete izin verdi. 

Mukatil bu âyete, 'Mekke'de imanınızı yaşamakta ve açığa vurmakta 

zorlanıyorsanız eğer, Medine arzına hicret ederek bana kulluğunuzu açıkça ortaya 

koyun!' şeklinde mana vermiştir.
609

 Müfessirler, "Benim arzım (yeryüzü) geniştir" 

ifadesi için burada kasdedilen arzın, "Medine'nin Arzı" olduğu hususunda 

hemfikirdirler. Çünkü Hz. Peygamber'in ashâbı bu âyetin inmesinden hemen sonra 

Medine'ye hicret etmeye başlamışlardı. Müfessirler, bu âyetin mü'minlere vermek 

istediği mesajı, dar bir anlam ilişkisi içine koyarak, sadece Medine'ye munhasır 

kılmanın da doğru olmadığını belirtmektedirler. Ulemâ, mü'minler'in inancını 

özgürce yaşama imkânının kalmadığı şartlarda ve bu şartların da değişeceğine 

ümidinin bittiği durumlarda, inançlarını güven içinde yaşabilecekleri yerleri tercih 

edip hicret etmelerini, onlar için bir zorunluluk olarak görürler.
610

 

                                                 
607

 Ahmet Önkal, "Akabe Biatları", DİA, c. 2, s. 211; Burhan Çonkor, Boykotun Bitiminden Hicrete 

Kadar Olan Dönemde İnen Sürelerin Tahlili, s. 264. 
608

 Ankebût 29/56. 
609

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 3, s. 388. 
610

 Mukâtil b. Süleymân, a.g.e, c. 3, s. 388; Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 18, s. 433; Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-

Kur’ân, c. 11, s. 139; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 180; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, c. 

4, s. 196; Heyet, Kur'ân Yolu, s. 2596. 



119 

 

 

 

Resûl-i Ekrem, Allah'ın arzının genişliği ile kast edilen hicret yerinin, " سُلُ   ق ل  ر 

لَّ  تانِ  اللّ ص  رَّ همُا الح  ب ت يْنِ و  ات  ن خْل  ب يْن  لّ  تكُِمْ ذ  ار  هِجْر  لَّم للِْمُسْلمِين  إنِِّى أرُِيتُ د  ل يْه و  س  اللّ ع  / Peygamber 

(sas) Müslümanlara, sizin hicret edeceğiniz yer, iki kara taşlık arası hurmalık bir yer 

olduğu, bana gösterildi"
611

 hadisiyle Medine toprakları olduğuna işaret etmiştir. 

Hicrete izin verilmesinden sonra Mekke'de bulunan Müslümanlar, gizliden 

gizliye Medine'ye hicret etmeye başladılar. Tedbir olarak da müşriklerin bilmemeleri 

ve engellememeleri için genellikle hicretlerini gizli olarak gerçekleştiriyorlardı. 

Müşrikler, hicret eden muhacirlerin Mekke'de kalan mallarını, sanki ganimet malı ele 

geçirmişler gibi kendi mülkleri haline getiriyorlardı.
612

  

Bazı Müslümanlarda Medine'de akrabalarının veya bir tanıdıklarının 

bulunmayışından dolayı bir endişe oluşmaya başladı. Onlar, gittikleri yerde geçim 

sıkıntısı çekecekleri, yoksul ve muhtaç olarak ölecekleri gibi düşüncelerle hicret 

etmeye karşı yersiz bir korkuya kapıldılar.
613

 Durum böyle olunca endişeleri 

sebebiyle korkuya kapılan mü'minleri, teselli etmek için Allah (cc) şu âyetleri indirdi: 

" عُون   وْتِ ثمَُّ الِ يْن ا ترُْج  ائقِ ةُ الْم  ف ا ت جْري مِنْ  ﴾31﴿كُلُّ ن فْس  ذ َٓ نَّةِ غُر  ئ نَّهمُْ مِن  الْج  اتِ ل نبُ وِّ الحِ  مِلوُا الصَّ ع  نوُا و  الَّذين  اٰم  و 

الدِ امِلين   ت حْتهِ ا الّْ نْه ارُ خ   نعِْم  ا جْرُ الْع 
لوُن   ﴾37﴿ين  فيه ا  كَّ بِّهِمْ ي ت و  لٰى ر  ع  ب رُوا و  ابَّة  لّ   ﴾37﴿ا لَّذين  ص  ا يِّنْ مِنْ د َٓ ك  و 

ليمُ  هوُ  السَّميعُ الْع  ايَِّاكُمٍْۘ و  ُ ي رْزُقهُ ا و 
اٰ  Her can ölümü tadacaktır. Sonra bize / ت حْمِلُ رِزْق ه ا  اللّ 

döndürüleceksiniz. İman edip salih amel işleyenler var ya, onları içinden ırmaklar 

akan ve içinde ebedi kalacakları cennet köşklerine yerleştireceğiz. Çalışanların 

mükafatı ne güzeldir! Onlar, sabreden ve yalnız Rablerine tevekkül eden kimselerdir. 

Nice canlılar vardır ki, rızıklarını taşımazlar (yiyecek biriktirmezler). Onları da sizi 

de Allah rızıklandırır. O hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir."
614

 

Mâtürîdî, tefsirinde Muhammed b. İshâk'ın (ö. 151/768) bu âyetlere şu 

şekilde mana verdiğini naklader: 'Ben nasıl Yesrib'e hicret edebilirim ki, benim orada 

geçimimi temin edecek ne bir malım, ne de bir mülküm vardır,' diyenlere Allah Teâlâ 

şöyle öğüt vermektedir: 'Dünya'da her canlı için benim tayin etmiş olduğum bir rızık 

vardır. Rızkını bitirmeden hiçbir nefis ölmeyecektir. Geçim sıkıntısıyla karşılaşma 

                                                 
611

 Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, Hadis No: 1555, c. 10, s. 85. 
612

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 160. 
613

 Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 299. 
614

 Ankebût 29/57-60. 



120 

 

 

 

korkusundan dolayı hicret etmemiş olsanız da ölüm size, bulunduğunuz her yerde 

yetişecektir. Hicret edip yararlı işler de bulunan kullarımızı, mükâfat olarak ebedi 

kalacakları cennetlere yerleştiririz. Çünkü onlar Allah'a güvenerek, hicretin 

zorluklarına sabredenlerdir. Mallarınızı ve kazandıklarınızı geride bırakacağınızdan 

dolayı kalpleriniz daralmasın. Bu şekilde düşünmek size huzursuzluk vermesin. 

Görüyorsunuz ki nice canlılar rızıklarını depolamazlar. Onların da sizlerin de 

rızıklarınızı veren ancak Allahtır.'
615

 

Bu gelen âyetlerin, mü'minlerin kalplerinde oluşan tevehhüm ve tereddütleri 

kaldırmasından sonra, Mekke'den Medine'ye hicretler daha da hızlanmıştı. 

Muhacirlerin, Allah yolunda varlıklarını ve zenginliklerini geride bırakarak 

vatanlarını terketmeleri ve içlerinde yaşadıkları toplumlarının düşmanlıklarını göze 

alarak, hicretin zorluklarına katlanıp, bilmedikleri topraklara göç etmeleri ve orada 

kendileriyle akraba olmayan toplumlarla, yeniden yoğrulup bir topluluk 

oluşturmaları, tarihe etki eden büyük bir eylemdir. İşte bu büyük eyleme hicret, 

eyleme katılanlara muhacir; evlerini, ekmeklerini ve kazançlarını muhacirlerle 

paylaşanlara da ensar denir.
616

 

Mekkeli Müslümanların, Yesrib'e hicretleri gizliden gizliye devam ederken, 

Hz. Peygamber hicret işlerini organize etmek ve mü'minleri hicrete cesaretlendirmek 

için kendisi geride kaldı. Hz. Peygamber (sas) ile beraber henüz hicret etmemiş olan 

Hz. Ebû Bekir ve ailesi, Hz. Ali ve annesi ile çıkışları engellenmiş Müslümanlarla 

birlikte hicrete güç yetiremeyen yani müstaz'af diye tabir edilen mü'minler kalmıştı. 

Kureyş'in müşrik liderleri, hicretin başarıya ulaşması halinde ortaya çıkabilecek 

sonuçlardan ciddi derecede endişe ediyorlardı. Onlara göre Hz. Muhammed Yesrib'e 

giderse eğer, İslâm orada kuvvetlenecektir. Bu durum Mekke için hem ekonomik 

olarak ve hem de siyaseten ciddi sıkıntı oluşturacaktır. Hepsinden de önemlisi 

Mekke'nin dış güvenliği ciddi bir tehlike altına girecektir. Bu kaygılar içinde 

Dârünnedve'de toplanan müşriklerin liderleri, kendi aralarında Hz. Muhammed'i 

zincirlere bağlayarak ölünceye kadar hapsetmek, Mekke'den dışarıya çıkarıp sürgün 

                                                 
615

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 11, s. 141. 
616

 Ahmet Sait Sıcak, "Başa Çıkma Stratejileri Açısından Kur'ân'da Hicret Realitesi", Hatay Mustafa 

Kemal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy. 1, Antakya 2018, c. 1, s. 54. 



121 

 

 

 

etmek veya öldürmek gibi konular hakkında görüştüler. Öldürme hususunda ortak bir 

karara varan liderler, bununla birlikte Hâşimoğulları'yla da bir iç savaş yaşamak 

istemiyorlardı. Bu duruma bir çare olarak, bütün kabile ve soplardan birer genç 

toplamayı ve onlardan oluşturulacak çetenin yapacağı saldırı neticesinde, katilin belli 

olmayacağı şekilde Hz. Peygamber'i öldürmeyi planlıyorlardı. Bu şekilde yapılacak 

saldırıdan sonra Hâşimoğulları, bütün kabilelere karşı kan davası güdemeyeceği için 

diyete razı olacaklardı.
617

 Kur'ân-ı Kerîm; müşrik liderlerinin Dârünnedve'de yapmış 

oldukları toplantıda, Hz. Peygamber'e uygulamak üzere tartıştıkları konuları, " اذِْ   و 

 ُ اللّاٰ ُ  و 
ي مْكُرُ اللّاٰ ي مْكُرُون  و  ف رُوا ليِثُْبتِوُك  ا وْ ي قْتلُوُك  ا وْ يخُْرِجُوك   و  اكِرين  ي مْكُرُ بكِ  الَّذين  ك  يْرُ الْم  خ  / Hani kâfirler 

seni tutuklamak veya öldürmek, ya da (Mekke'den) çıkarmak için tuzak kuruyorlardı. 

Onlar tuzak kuruyorlar. Allah da tuzak kuruyordu. Allah tuzak kuranların en 

hayırlısıdır"
618

 ifadeleri ile haber vermiştir. 

Zemahşerî, bu âyetin açıklamasında der ki: "Müşrikler, Dârünnedve'de Hz. 

Peygamber'i öldürmek ve O'nu yok etmek için şeytanca planlar yaparlarken, Allah 

(cc) da Cebrâil'i Resûlullah'a göndererek, müşriklerin planlarından O'nu haberdar 

ediyordu. Cebrâil, Resûl-i Ekrem'in Mekke'den çıkmaya izin verildiğinin haberini 

getirince, müşriklerin planları da böylece boşa çıkmış oldu."
619

 

Mukâtil âyette geçen "Allah da tuzak kuruyordu" ifadesi için, 'Allah'ın 

müşrikler için kurduğu tuzak; müşriklere Müslümanları zayıf olarak göstertip, onları 

savaşmak için Mekke'den Bedir'e çıkartması ve orada müşrik liderlerinin hepsini 

Müslümanların elleriyle öldürtmesidir,' der.
620

 

Hz. Peygamber, müşriklerin planladıkları suikast haberini alır almaz, Hz. Ebû 

Bekir'e giderek bu gece hicret edecekleri haberini verdi. Hem müşrikleri oyalamak 

ve hem de üzerinde bulunan emanetleri sahiplerine teslim etmesi için o gece 

yatağında Hz. Ali'yi yatırdı. Kendisini, hücum ederek öldürmek üzere bekleyen 

gözcülerin önünden, Kur'ân'ın şu âyetini okuyarak evinden çıktı:
621

 " لْن ا مِنْ ب يْنِ ا يْد  ع  ج  يهِمْ و 

                                                 
617

 Derveze, Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, c. 2, s. 318; Muhammed Hamidullah, İslâm 

Peygamberi, c. 1, s. 161; İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 117. 
618

 Enfâl 8/30. 
619

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 1124.   
620

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 2, s. 112. 
621

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 163. 



122 

 

 

 

يْن   ا ف ا غْش  دا  لْفهِِمْ س  مِنْ خ  ا و  دا  اهمُْ ف همُْ لّ  يبُْصِرُون  س  / Biz onların önlerine bir set, arkalarına da bir 

set çekip gözlerini perdeledik. Artık görmezler."
622

 

Müşrikleri şaşırtmak için tedbir olarak, kuzey yönünde bulunan Medine'ye 

doğru yol almayıp, güney yönünde ki Sevr dağına yöneldi.
623

 Cebrâil gelerek Hz. 

Peygamber'e, " ا  لْ ليِ مِنْ ل دُنْك  سُلْط ان ا ن صِير  اجْع  ج  صِدْق  و  ا خْرِجْنيِ مُخْر  ل  صِدْق  و  بِّ ا دْخِلْنيِ مُدْخ  قلُْ ر  و  / 

Deki: 'Rabbim! (Gireceğim yere) doğruluk ve esenlik içinde girmemi sağla. 

(Çıkacağım yerden de) beni doğruluk ve esenlik içinde çıkar. Katından bana 

yardımcı bir kuvvet ver"
624

 diyerek dua etmesini vahyetti. 

Taberî, İbn Abbas'ın da içinde bulunduğu bazı âlimlerin bu âyeti şöyle rivayet 

ettiklerini nakleder: 'Hz. Peygamber, Mekke'de bulunduğu esnada kendisine 

Medine'ye hicret etmesi emri gelince, bu âyet nazil olmuştur. Hz. Peygamber'de 

doğruluk ve esenlik içinde Medine'ye girmek, doğruluk ve esenlik içinde de 

Mekke'den çıkmak için Allah Teâlâ'ya dua etmiştir.'
625

 

Hz. Peygamber ile O'na yol arkadaşlığı yapan Hz. Ebû Bekir, hem 

müşriklerin takibinden korunmak hem de ortamın sakinleşmesini beklemek için Sevr 

dağında bir mağaraya sığındılar. Müşriklerin izleri takip ederek mağaraya çok 

yaklaşmaları üzerine Hz. Ebû Bekir çok endişelendi.
626

 Bu esnada Hz. Peygamber, 

arkadaşının sıkıntı ve telaşını gidermek için ona söylediği sözü, Kur'ân-ı Kerîm şu 

şekilde haber vermektedir: " هُ ا الَِّّ  ج  ُ اِذْ ا خْر 
هُ اللّاٰ ر  ا فيِ لَّذت نْصُرُوهُ ف ق دْ ن ص  ف رُوا ث انيِ  اثْن يْنِ اذِْ همُ  ين  ك 

احِبهِا ارِ اذِْ ي قوُلُ لصِ     لْغ 
نْ انَِّ اللّاٰ كلّ  ت حْز  ُ س 

ل  اللّاٰ ن اُۚ ف ا نْز  ع  وْه  م  هُ بِجُنوُد  ل مْ ت ر  ا يَّد  ل يْهِ و  ة  الَّذ اين ت هُ ع  لمِ  ل  ك  ع  ج  ف رُوا و  ين  ك 

 ِ
ةُ اللّاٰ لمِ  ك  فْلٰى  و  ك السُّ زيزٌ ح  ُ ع 

اللّاٰ يمٌ هِي  الْعُلْي ا  و   / Eğer siz ona (Peygamber'e) yardım etmezseniz, 

(biliyorsunuz ki) inkâr edenler onu iki kişiden biri olarak (Mekke'den) çıkardıkları 

zaman, ona bizzat Allah yardım etmişti. Hani onlar mağarada bulunuyorlardı. Hani 

o arkadaşına, "Üzülme, çünkü Allah bizimle berâber" diyordu. Allah da onun üzerine 

güven duygusu ve huzur indirmiş, sizin kendilerini görmediğiniz bir takım ordularla 

                                                 
622

 Yâsîn 36/9. 
623

 İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 118. 
624

 İsrâ 17/80. 
625

 Taberî, Câmiu’l-Beyân, c. 15, s. 54. 
626

 İbrahim Sarıçam, a.g.e., s. 119. 



123 

 

 

 

onu desteklemiş, böylece inkâr edenlerin sözünü alçaltmıştı. Allah'ın sözü ise en 

yücedir. Allah mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir."
627

  

Kaynaklar; Hz. Peygamber'in (sas) Hz. Ebû Bekir ile beraber Sevr dağındaki 

mağarada üç gece geçirdiklerini, dördüncü günün sabahında Abdullah b. Uraykıt 

isimli kılavuz eşliğinde mağaradan çıkıp, tuzağa düşmemek için genellikle 

kervancıların kullanmadıkları kenar yolları takip ederek, Medine'ye doğru yolculuk 

ettiklerini rivayet ederler.
628

 Yolculuk esnasında Hz. Peygamber'in Mekke'ye karşı 

içinde beliren hasretine teselli olarak, şu âyetlerin indiği rivayet edilir: " انَِّ الَّذِي ف ر ض   

ل يْك  الْقرُْاٰن  ل ر َٓ  ك  الِٰىع  بآَ  ادُّ اد   قلُْ ر  ع  اء  باِلْهُ م  نْ ج َٓ ل  مُبي ا عْل مُ م  لا  نْ هوُ  فيِ ض  م  ين  دٰى و   / Kur'ân'ı sana farz 

kılan Allah, şüphesiz seni dönülecek bir yere döndürecektir. De ki: 'Rabbim hidayetle 

geleni ve apaçık bir sapıklık içinde olanı daha iyi bilir."
629

 

Zemahşerî kitabında, bu âyetin açıklamasını yaparken, 'Resûlullah, hicret 

esnasında Mekke ile Medine arasında bulunan Cuhfe mevkiine varınca dinlenmek 

için oturdu. Bu esnada kendisinin ve atalarının doğduğu aynı zamanda Hz. İbrâhîm'in 

de haremi olan Mekke'yi özlemle hatırladı. Bunun üzerine Hz. Peygamber'in yanına 

gelen Cebrâil, 'Mekke'yi mi özledin Ya Resûlullah!' diye sual etti. Hz. 

Peygamberimiz de 'Evet' diye cevap verince, bu âyetlerin kendisine vahyedildiğini', 

rivayet etmiştir.
630

 

Hz. Peygamber'in, 622 yılında çıktığı Mekke'den, on iki gün süren 

yolcuğunun sonunda Medine'ye üç kilometre mesafede bulunan Kubâ'ya vardığı ve 

orada bir müddet dinlendiği rivayet edilir. Kubâ da kaldığı müddet içinde orada bir 

mescid yaptıran Hz. Peygamber, Cuma günü Medine'ye doğru yola çıkmış ve 

Rânûnâ vadisine geldiğinde, beraberindeki mü'minlere öğle vaktinde, evvelinde iki 

hutbe okuduğu bir Cuma Namazı kıldırmıştır. Namazın akabinden yola çıkan 

                                                 
627

 Tevbe 9/40. 
628

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 162; İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve 

Evrensel Mesajı, s. 119. 
629

 Kasas 28/85. 
630

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 5, s. 118.    



124 

 

 

 

Resûlullah, kendisini bekleyen Müslümanların sevinç gösterileri altında Medine'ye 

girerek, hicretini tamamlamıştır.
631

 

İslâm tarihinde zihinlere en çok yer eden hadiselerden biri kuşkusuz ki 

hicrettir. Hicreti de kutlu kılan durum, Allah'a ve Peygamber'ine gönül veren 

muhacirlerin, sırf Allah için sevdikleri ve sahip oldukları her şeyden 

vazgeçebilmeleridir. Muhacirlerin, Allah katında elde edecekleri ecirler, Kur'ân'da şu 

şekilde müjdelenmektedir: " اه دُوا فيِ س    ج  رُوا و  ه اج  نوُا و  ة  با لَّذِين  اٰم  ج  ر  ا نْفسُِهِمَْۙ ا عْظ مُ د  الهِِمْ و  ِ باِ مْو 
يلِ اللّاٰ

ئِ 
اوُ۟لَٰٓ ِ  و 

نَّات  ل همُْ فيِه ا ن عِيمٌ مُقيِمٌَۙ  ﴾22﴿ك  همُُ الْف َٓائزُِون  عِنْد  اللّاٰ ج  ان  و  رِضْو  ة  مِنْهُ و  حْم  بُّهمُْ برِ  رُهمُْ ر  الدِِين   ﴾21﴿يبُ شِّ خ 

ظِيمٌ  هَُٓ ا جْرٌ ع    عِنْد 
ا  انَِّ اللّاٰ  ,İman edip hicret eden ve Allah yolunda mallarıyla / فيِه َٓا ا ب د 

canlarıyla cihad eden kimselerin mertebeleri, Allah katında daha üstündür. İşte 

onlar, başarıya erenlerin ta kendileridir. Rableri onlara, kendi katından bir rahmet, 

bir hoşnutluk ve kendilerine içinde tükenmez nimetler bulunan cennetler 

müjdelemektedir. Onlar orada ebedi kalacaklardır. Şüphesiz, Allah katında büyük 

bir mükafat vardır."
632

 

Muhacirler Kur'ân'da üstün vasıflarla övülmüş, onların ulaşacakları müjde ve 

mükâfatlardan çokça bahsedilmiştir. Onlar, Allah'ın rahmetini ümit ederler (Bakara 

2/218); kusurları örtülüp affedileceklerdir (Âl-i İmrân 3/195); onlar hakiki 

mü'minlerdendirler (Enfâl 8/74); İslâmın ilklerindendirler (Tevbe 9/100); tevbeleri 

kabul edilmiştir (Tevbe 9/117); müşriklerin her türlü zulümlerine sabretmişler, sadece 

Allah'a tevekkül ederek hicret etmişlerdir (Nahl 16/42); Allah'ın dinine yardım 

ederler (Muhammed 47/7) ve sadece Allah'ın lütuf ve hoşnutluğunu ararlar (Haşr 

59/8). 

Kur'ân-ı Kerîm'de hicret edenlerin alacağı karşılıklardan bahsedildiği gibi 

hicretini tamamlayamadan ölenler için, " ب  نْ يهُ اجِرْ فيِ س  م  ا و  ثيِر  ا ك  م  اغ  ِ ي جِدْ فيِ الّْ رْضِ مُر 
يلِ اللّاٰ

ق ع  ا جْرُهُ  وْتُ ف ق دْ و  سُولهِِ ثمَُّ يدُْرِكْهُ الْم  ر  ِ و 
ا الِ ى اللّاٰ نْ ي خْرُجْ مِنْ ب يْتهِِ مُه اجِر  م   و 

ة   ع  س  ا و  فوُر  ُ غ 
ان  اللّاٰ ك  ِ  و 

ل ى اللّاٰ  ع 

ا۟  حِيم   ,Kim Allah yolunda hicret ederse, yeryüzünde gidecek çok yer de bulur / ر 

genişlik de. Kim Allah'a ve Peygamberine hicret etmek amacıyla evinden çıkar da 

sonra kendisine ölüm yetişirse, şüphesiz onun mükafatı Allah'a düşer. Allah çok 

                                                 
631

 İbrahim Sarıçam, a.g.e., s. 124. 
632

 Tevbe 9/20-22. 



125 

 

 

 

bağışlayıcıdır, çok merhamet edicidir"
633

 buyrularak onların da Allah'ın katında bir 

karşılık bulacaklarından bahsedilmektedir. 

Mukâtil, bu âyetin tefsirinde Cündeb b. Damrâ gibi bazı yaşlı sahabîlerin hicret 

yolculuğunun sıkıntılarına dayanamayıp, Mekke'den çıktıktan sonra Medine'ye 

varamadan yolda öldüklerinden bahseder. Medine'de bulunan mü'minlere Cündeb'in 

ölüm haberi ulaşınca mü'minlerin, "keşke ulaşabilseydi" diyerek hüzünlendiklerini, 

Mekke'li müşriklerin ise "kendine yazık etti" diyerek gülüştüklerinden bahseder. Bu 

esnada inen bu âyetin, hicret niyetiyle yola çıkıp, emeline ulaşamayan ve yollarda 

ölen mü'minlerin dahî Allah'ın lütfuna mazhar olacaklarının delili olduğunu, 

söyler.
634

 

3.2.2. Hicretten Geri Kalanların Durumları 

Hz. Peygamber, Medine'ye hicret ettikten sonra, İslâm'ı öğrenmek için 

Medine'ye gelen herkesten Medine'ye hicret etmelerini istiyordu. Tarihçiler; Medine 

şehir devletinin güçlenmesinde nüfusun önemli bir etken olduğunu ve Hz. 

Peygamber'in de bu durumun farkında olduğu için, Mekke'nin fethine kadar özellikle 

bunun üzerinde durduğunu belirtirler.
635

 Müslümaların, geniş bir toplum birlikteliği 

oluşturması için hicretin önemi üzerinde çokça durulurken, hicret etmeyenlerin 

varlığı da gözden kaçmıyordu. Kaynakların belirttiğine göre bunlar iki gruptu. 

Birinci grup, hicret etmeye mani geçerli bir sebebi olmayanlar; ikinci grup ise hicret 

etmeye güç yetiremeyen zayıf mü'minlerdi. 

3.2.2.1. Hicrete Katılmayanların Yerilmesi 

Medine'ye hicret farz kılındıktan sonra mü'minler, Kur'ân'ın diliyle; 

"muhacirler", "ensar" ve "hicret etmeyenler" diye tanımlanmıştır. Muhacirler ve 

ensar hususi övgüye mazhar olurken, hicret etmeyenler için Kur'ân'da Allah (cc) 

şöyle buyurmaktadır: " ى يهُ اجِرُواُۚ و  
تاٰ يْء  ح  ي تهِِمْ مِنْ ش  لّ  ا ل كُمْ مِنْ و  ل مْ يهُ اجِرُوا م  نوُا و  الَّذِين  اٰم  انِِ و 

ا ت   ُ بمِ 
اللّاٰ  و 

ب يْن همُْ مِيث اقٌ  لٰى ق وْم  ب يْن كُمْ و  ل يْكُمُ النَّصْرُ الَِّّ ع  ينِ ف ع  رُوكُمْ فيِ الدِّ لوُن  ب صِيرٌ اسْت نْص  عْم   / İman edip 

hicret etmeyenlere gelince, hicret edinceye kadar, onların velayetleri size ait 

                                                 
633

 Nisâ 4/100. 
634

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 1, s. 402. 
635

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 212. 



126 

 

 

 

değildir. Eğer din konusunda sizden yardım isterlerse, sizinle aralarında sözleşme 

bulunan bir kavme karşı olmadıkça, yardım etmek üzerinize borçtur. Allah 

yaptıklarınızı hakkıyla görendir."
636

 

Bursevî; hicret sonrası Hz. Peygamber, Medine'de muhacirler ile ensar 

arasında muâhât / kardeşlik esasına dayalı bir mirasçı olma hukuku kurdu. Bu hukuk 

Mekke'nin fethine kadar devam etti. Allah Teâlâ, Hz. Peygamber'e vahyettiği bu âyet 

ile hicret eden mü'minler ile hicret etmeyen mü'minler arasında hiçbir bağın 

kalmadığını bildirince, mü'minler telaşa kapıldılar. Mü'minler, bunu müşrik yakın 

akrabalar ile bağların koparılmasına benzer bir duruma benzettiler. Ancak âyetin 

devamında Allah (cc), hicret etmeyenlerin durumunun tamamen kâfirler gibi 

olmadığını, onların yardıma ihtiyaçları olduğunda, Medine'deki İslâm toplumunun 

zararına olmayacak şekilde, yardım edilebileceğine iznin vermesiyle mü'minlerin 

telaşı giderilmiş oldu. Anlayabildiğimiz kadarıyla bu âyet, Mekke'de kalıp hicret 

etmeye karşı gevşeklik gösteren mü'minleri, hicrete teşvik etmek için gelmiş olabilir, 

şeklinde yorumlar.
637

 

Hicret için izin verildikten sonra Müslümanların Medine'ye hicretleri 

peyderpey gerçekleşmiş iken, hicret etmeyenlerin hicreti terk etmelerinden dolayı 

âhiretteki durumları hakkında, " ي ا نْفسُِهِمْ ق الوُا فيِم  كُنْتمُْ  ق الوُا كُنَّا انَِّ الَّذِين  ت    ةُ ظ المَِِٓ ئكِ 
لَٰٓ يهمُُ الْم 

فاٰ و 

أوْٰيهمُْ  ئكِ  م 
ة  ف تهُ اجِرُوا فيِه ا  ف اوُ۟لَٰٓ اسِع  ِ و 

فيِن  فيِ الّْ رْضِ  ق الَُٓوا ا ل مْ ت كُنْ ا رْضُ اللّاٰ اَۙ مُسْت ضْع  صِير  تْ م  اء  س َٓ ه نَّمُ  و   /  ج 

Kendilerine zulmetmekteler iken meleklerin canlarını aldığı kimseler var ya; 

melekler onlara şöyle derler: 'Ne durumdaydınız? (Niçin hicret etmediniz?)' Onlar 

da, 'Biz yeryüzünde zayıf ve güçsüz kimselerdik' derler. Melekler, 'Allah'ın arzı geniş 

değil miydi, orada hicret etseydiniz ya!' derler. İşte bunların gidecekleri yer 

cehennemdir. O ne kötü varış yeridir"
638

 buyurularak sonuçlarının ağır olacağı haber 

veriliyor. 

Mukâtil; Allah Teâlâ'nın mü'minlere hicreti emretmesinden sonra 

Müslümanlar büyük zorluklara katlanarak mallarını, akrabalarını hatta ailelerini 

geride bırakarak Medine'ye hicret ettiler. Mekke'de iman etmiş olan bir kısım 

                                                 
636

 Enfâl 8/72. 
637

 Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 3, s. 377. 
638

 Nisâ 4/97. 



127 

 

 

 

kimseler vardı ki bunlar hicret etmediler. Bu kimseler bulundukları yerlerde 

imanlarını da gizleyerek yaşamaya devam ettiler. Ne zaman ki Bedir harbi oldu, o 

harbe katılanlardan bazısı harpte öldürüldüler, bazısı da Hz. Peygamber'in etrafındaki 

askerlerin sayısı gözlerine az görününce, Hz. Peygamber hakkında şüpheye düştüler. 

Bu âyet onların ne kadar vahim bir durumda olduklarını haber vermek içindir, diye 

nakleder.
639

 

Râzî; mü'minlerden her bir ferdin hicret etmesi önem arzeden durumlarda 

eğer hicret etmezlerse, bunun İslâm için nasıl büyük fitne ve fesada yol açabileceğini 

maddeler halinde şöyle izah etmiştir: 

* Hicret etmeyen Müslümanlar, sayıca az ve zayıf iken, sayıca çok ve güçlü 

olan kâfirler içinde yaşamaya devam ederlerse, bu durum o Müslümanların kâfirler 

içinde eriyip yok olmalarına sebep olur. 

* Müslümanlar parça parça bir halde yaşamaya devam etseydiler eğer, 

adlarından söz ettirecek böyle güçlü, kültürlü ve büyük toplumlar oluşturamazlardı. 

Bu durum onların, kâfirler tarafından kolayca sindirilmelerine yol açabilirdi. 

* Müslümanların günden güne çoğalmaları ve güçlenip büyümeleri, kendi 

dinlerine olan bağlılıklarını artırırken; beraberce yaşadıkları muhalifleri ve zayıf 

niyette olanların da kendileriyle beraber hareket etmelerini sağlayacaktır.
640

 

Gazzâlî (ö. 505/1111), Allah'ı sevmek hususundaki düşüncelerini; 'insanın 

sevgi basamakları maddî olanı sevmekle başlar, daha sonra mânevî olanı sevmekle 

de olgunlaşır. Kendini ve kendisine ait olanları sevmekle başlar, çevresini ve 

çevresindeki bütün güzellikleri de keşfetmekle yaratanına ulaşır. Artık O'nun 

sevgisiyle de insan, mükemmele erişmiş olur. İslâm düşüncesinde bütün sevgilerin 

ana gayesi Allah Teâlâ'yı sevmektir. Çünkü bütün güzelliklerin ana kaynağı O'dur', 

şeklinde açıklar.
641

 Allah; kulun O'na ve Peygamberine nasıl bir sevgisi ile 

bağlanması gerektiğini, " ا زْ   انكُُمْ و  اخِْو  كُمْ و 
ا بْن َٓاؤُ۟ كُمْ و 

ان  اٰب َٓاؤُ۟ فْتمُُوه ا قلُْ انِْ ك  الٌٌۨ اقْت ر  ا مْو  تكُُمْ و  شِير  ع  اجُكُمْ و  و 

سُولهِِ  ر  ِ و 
بَّ الِ يْكُمْ مِن  اللّاٰ وْن ه َٓا ا ح  اكِنُ ت رْض  س  م  ه ا و  اد  س  وْن  ك  ةٌ ت خْش  ار  تجِ  ب و  جِه اد  فيِ س  ُ و 

ى ي أتْيِ  اللّاٰ
تاٰ بَّصُوا ح  يلهِِ ف ت ر 

                                                 
639

 Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru Mukâtil, c. 1, s. 401. 
640

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 15; s. 219. 
641

 Heyet, Kur'ân Yolu, s. 1524. 



128 

 

 

 

ُ لّ  ي هْدِ 
اللّاٰ ي الْق وْم  الْف اسِقيِن ۟ باِ مْرِهِ  و   / De ki: 'Eğer babalarınız, oğullarınız, kardeşleriniz, 

eşleriniz, aşiretiniz, kazandığınız mallar, kesada uğramasından korktuğunuz bir 

ticâret ve beğendiğiniz meskenler size Allah'tan, peygamberinden ve O'nun yolunda 

cihattan daha sevgili ise artık Allah'ın emri gelinceye kadar bekleyin! Allah fasık 

topluluğu doğru yola erdirmez"
642

 şeklinde açıklar. 

Müslümanların tamamının zihinlerinde; Mekke'nin fethinden evvel iman 

edenlerin imanları, ancak onların çevrelerindeki küfür ehli olan bütün akrabalarını ve 

sevdiklerini terk ettikleri takdirde tamam olabileceği düşüncesi vardı. Yeni 

Müslüman olan bazı mü'minlerin; "Ya Resûlullah! Din hususunda bize muhalif olan 

her şeyi terk edersek eğer, o zaman biz çok perişan oluruz" demeleri üzerine bu 

âyetlerin indiği ve böylece o mü'minlerin de sabır göstererek hicret ettikleri rivayet 

edilir. Hasan'ı Basrî; "Bu âyet, iman ettikleri halde, hicret etmeyenler için şiddetli bir 

tehdittir" der.
643

  

Bizce Hz. Peygamber'in hicretindeki ana gaye, Müslümanlardan oluşan güçlü 

ve kuvvetli bir İslâm toplumu kurmaktır. Burada Hz. Peygamber ve Mü'minlerle 

beraber hareket etmeyen ve o kutlu hedefe katkı sunmayanlar yerilmiştir.  

3.2.2.2. Hicrete Yol Bulamayanlar (Müstaz‘aflar) 

 Müslümanların Medine'ye hicret etmeleri farz kılındıktan sonra hicret 

etmeyenlere hitaben, içeriğinde ağır tehditlerin olduğu âyetler inmeye başlayınca, 

mü'minlerden bazıları hicret edemeyişlerindeki acziyetlerini ifade ettikleri zaman, 

onları teselli için Allah Teâlâ şöyle buyurdu:" فِ الْ  الَِّّ  انِ لّ  مُسْت ضْع  الْوِلْد  اءِ و  النِّس َٓ الِ و  ج  ين  مِن  الرِّ

بِ يعُون  حِ ي سْت طِ  لّ  ي هْت دُون  س  ئكِ   ﴾77﴿يلا  يل ة  و 
ا ف اوُ۟لَٰٓ فوُر  ا غ  فوُا  ُ ع 

ان  اللّاٰ ك  نْهمُْ  و  ُ ا نْ ي عْفوُ  ع 
س ى اللّاٰ ع   / Ancak 

gerçekten zayıf ve güçsüz olan, çaresiz kalan ve hicret etmeye yol bulamayan 

erkekler, kadınlar ve çocuklar başkadır. Umulur ki, Allah bu kimseleri affeder. 

Çünkü Allah çok affedicidir, çok bağışlayıcıdır."
644

 

 Mekke'de Müslüman olduğu halde Ayyâş b. Ebû Rabîa (ö. 15/636) gibi 

zincirlere vurularak hapsedilmiş, engellenmiş veya yaşlılığı sebebiyle engelli olan 

                                                 
642

 Tevbe 9/24. 
643

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 46. 
644

 Nisâ 4/98, 99. 



129 

 

 

 

erkekler ve kölelerle birlikte, savunmasız kadın ve çocuklar bulunmaktaydı. Bunlar 

hicret etmekten istisna edilmişlerdir. Zemahşerî, âyette geçen "Umulur ki, Allah bu 

kimseleri affeder" ifadesi için 'Hicret etmenin ne kadar hassas, bıçak sırtı bir konu 

olduğu açıkça bilinsin için özrü olanlar ancak af edilmeyi bekleyebilirler, denilmek 

istenmiş olabilir' diye yorumlar. Beyzâvî ise "Umulur ki" ve "af" kelimelerinin 

tefsirinde, "Hicretten istisna edilenler dahî, 'Ben af edilenlerdenim' diyerek 

kendilerinden emin olmamalılar. Kalplerini, 'Ah keşke! Ben de hicret edebilseydim' 

diyerek daima meyilli tutmalılar" açıklamasını yapar.
645

 

Mü'minlerin çoğu, hicretin ciddiyetini idrak ettiklerinden dolayı hicret 

etmişler, Mekke'de ise gerçekten zayıflıkları sebebiyle hicret edemeyenler kalmıştı. 

Onların müstez'af olduklarını teyit eden Allah (cc); müşriklerin zulmünden bunalmış 

olan o zayıf mü'minlerin nasıl dua ettiklerini " ا  م  فِ بي س  ل كُمْ لّ  تقُ اتلِوُن  فِ  و  الْمُسْت ضْع  ِ و 
ين  مِن  يلِ اللّاٰ

انِ الَّذِ  الْوِلْد  اءِ و  النِّس َٓ الِ و  ج  ليِا اُۚ و  الرِّ لْ ل ن ا مِنْ ل دُنكْ  و  اجْع  بَّن َٓا ا خْرِجْن ا مِنْ هٰذِهِ الْق رْي ةِ الظَّالمِِ ا هْلهُ اُۚ و  لْ ين  ي قوُلوُن  ر  اجْع 

ا  مِنْ ل دُنْك  ن صِ  ل ن ا ير   / Size ne oluyor da, Allah yolunda ve 'Ey Rabbimiz! Bizleri halkı zâlim 

olan şu memleketten çıkar, katından bize bir dost ver, bize katından bir yardımcı ver' 

diye yalvarıp duran zayıf ve zavallı erkekler, kadınlar ve çocukların uğrunda savaşa 

çıkmıyorsunuz?"
646

 ifadeleriyle haber vermiştir. 

İbn Abbas; "Çocuk olduğum için ben ve annem Mekke'de kalan, hicret 

etmeye güç yetiremeyen zayıf mü'minlerden idik. Müşrikler o kadar fazla 

zulmediyorlardı ki, biz çocuklar dahî o zulmü kendi nefislerimizde hissediyorduk. 

'Keşke hicret edebilsek veya bir kurtarıcı gelse de bizi kurtarsa! diye dua 

ediyorduk"
647

 şeklinde anlatır. 

3.2.3. Ensarın Övülmesi 

Ensar kelimesi, sözlükte "yardım etmek" anlamına gelmektedir. İslâm 

literatüründe ise ensar; muhacir olarak kendilerine gelen Hz. Peygamber ve ashâbına 

evlerini ve yurtlarını açan, mallarını onlarla paylaşan Yesribli Evs ve Hazrec 

kabilesinden olanlara denir.
648

 Ensarın ismi, Kur'ân'da açık bir şekilde geçtiği gibi 

                                                 
645

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 244; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, c. 2, s. 92. 
646

 Nisâ 4/75. 
647

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 3, s. 326; Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 2, s. 188. 
648

 Hüseyin Algül, "Ensar", DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1995, c. 11, s. 251. 



130 

 

 

 

dolaylı ifadelerle de zikredilmektedir. Allah (cc), ensara " ابقِوُن   السَّ لوُن  مِن  الْمُه اجِ  و  ين  رِ الّْ وَّ

الَّذِ  ارِ و  الّْ نْص  نَّات  ت جْرِ و  دَّ ل همُْ ج  ا ع  نْهُ و  ضُوا ع  ر  نْهمُْ و  ُ ع 
ضِي  اللّاٰ ان َۙ ر  الدِِ ين  اتَّب عُوهمُْ باِحِْس  ين  ي ت حْت ه ا الّْ نْه ارُ خ 

ظِ فِ  ا  ذٰلكِ  الْف وْزُ الْع  مُ ييه َٓا ا ب د   / İslâm'ı ilk önce kabul eden muhâcirler ve ensar ile iyilikle 

onlara uyanlar var ya, Allah onlardan razı olmuş; onlar da O'ndan razı olmuşlardır. 

Allah onlara içinden ırmaklar akan, içinde ebedî kalacakları cennetler hazırlamıştır. 

İşte bu büyük başarıdır"
649

 şeklinde iltifat etmiştir. 

Resûl-Ekrem de ensarın değerini, " ِل يْه لَّى اللُّ ع  نِ النَّبىِِّ ص  نْهُ ع  ضِى  اللُّ ع  ة  ر  يْر  نْ أ بىِ هرُ  ع 

ةُ ل كُنْتُ مِن  الْلأ نْصا رِ  ا لْهِجْر  لَّمْ ق ال  ل وْ لّ  س   Ebû Hüreyre'den gelen rivayette; Hz. Peygamber / و 

'Şayet ben muhacirlerden olmamış olsaydım, elbette ensardan biri olmak isterdim' 

buyurarak" sözleriyle anlatmıştır.
650

 

Zemahşerî de Hz. Ömer'in ensarla ilgili söylediği, "Hicret ettikten sonra biz 

muhacirler, kimsenin ulaşamayacağı makamlara yükselmişiz, diye düşünürdüm. 

Fakat Allah Teâlâ'nın âyetlerinde gördüm ki, ensar da bizimle aynı makamlara 

ulaşmışlar" sözünü nakleder.
651

 

Allah (cc); evlerine ve sahip oldukları mallara muhacirleri ortak eden ensarın, 

bu ortaklıktan dolayı kalplerinde herhangi bir cimrilik ve hırs oluşmadığından söz 

eder: " الَّذِ   الِّْ  ين  و  ار  و  ؤُ الدَّ لّ  ي جِدُون  فِ ت ب وَّ ر  الِ يْهِمْ و  نْ ه اج  ان  مِنْ ق بْلهِِمْ يحُِبُّون  م  ا اوُ۫توُا يم  ة  مِمََّٓ اج  ي صُدُورِهِمْ ح 

نْ يوُق   م   و 
ةٌ  اص  ص  ان  بهِِمْ خ  ل وْ ك  ى ا نْفسُِهِمْ و 

لَٰٓ يؤُْثرُِون  ع  همُُ الْمُفْلحُِون ُۚ  ئكِ  ف اوُ۟لَٰٓ  شُحَّ ن فْسِهِ  و   / Onlardan 

(muhacirlerden) önce o yurda (Medine'ye) yerleşmiş ve imanı da gönüllerine 

yerleştirmiş olanlar, hicret edenleri severler. Onlara verilenlerden dolayı içlerinde 

bir rahatsızlık duymazlar. Kendileri son derece ihtiyaç içinde bulunsalar bile onları 

kendilerine tercih ederler. Kim nefsinin cimriliğinden, hırsından korunursa, işte 

onlar kurtuluşa erenlerin ta kendileridir."
652

 

Râzî, ensar ile ilgili olarak İbn Abbas'dan gelen rivayeti "Nâdiroğulları'nın 

yerlerinden çıkarılması ile elde edilen malların taksiminde, Hz. Peygamberimiz 

ensara, 'İsterseniz muhacirlere evlerinizden ve mallarınızdan birer pay verin, şu 

ganimetten onlara hisse verdiğim gibi sizlere de hisse vereyim. Ama ganimetten 

                                                 
649

 Tevbe 9/100. 
650

 Zebîdî, et-Tecrîdü’s-Sarîh, Hadis No: 1520, c. 10, s. 8. 
651

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 3, s. 170. 
652

 Haşr 59/9. 



131 

 

 

 

hisse istemezseniz, ganimet onların olur ve böylece evleriniz ve mallarınız da size 

kalır. Ne dersiniz?' diye sordu. Ensar da 'Hayır, bilakis mallarımızdan ve 

evlerimizden onlara vereceğiz ve ganimetten de kendimize hisse istemeyeceğiz' 

dedilerini" nakleder.
653

 

Sonuç olarak; Kureyş'in müşrik liderleri, Hz. Peygamber'in getirdiği tevhid 

kaynaklı dinin yapısında; putların reddedilmesi, sosyal statüde eşitlik gibi şartları 

görünce, ekonomik gelirlerinin ve ticari kazançlarının azalacağı ve sosyal yapının 

bozulacağı gibi sebepleri ileri sürerek, Müslüman olmaya sıcak bakmadılar. Kur'ân-ı 

Kerîm'in veciz âyetleri karşısında dinleyenlerin Müslüman olmaları ve her geçen 

zaman Müslüman olanların adedinde ki artış, müşrik liderlerinin farklı arayışlar içine 

girmesine sebep oldu. Önceleri alaya aldıkları Hz. Peygamber'i daha sonraları kara 

propaganda yaparak toplum gözünde küçük düşürmeye ve Onu itibarsızlaştırmaya 

çalıştılar. Bundan dolayı Hz. Peygamber için "şair", "büyücü", "sihirbaz" ve 

"mecnun/delirmiş" gibi sözlerle iftira ettiler; "eskilerin masalları", "öğretilmiş şiirler" 

gibi ifadelerle de Kur'ân'a saldırdılar. Dilleriyle yaptıkları eziyetlerini, toplumun 

zayıf ve savunmasız mü'minlerine elleriyle uyguladıkları eziyet ve işkencelere 

çevirdiler. Onların dayanılmaz dereceye vardırdıkları bu işkenceler sebebiyle, bazı 

mü'minler sakatlandılar, bazıları da şehit oldular. Müşriklerin eziyetlerini her geçen 

gün artırmalarından dolayı mü'minler, bir kurtuluş çaresi aradılar. Bu durumdan 

kurtulmanın tek çaresi, hicret etmekti. Müslümanlar da ilk hicret yurdu olarak 

kendilerine, adil bir hükümdarın yönetiminde bulunan Habeşistan'ı seçtiler.  

Kureyş'in müşrik liderleri, yaptıkları zulümlerini biraz daha ileri götürerek, 

Resûl-i Ekrem öldürülünceye veya kendilerine teslim edilinceye kadar uygulanmak 

üzere, Hâşimoğullarına karşı tecrit uyguladılar. Ebû Tâlib'in desteği, kabilesinin de 

tam bir dayanışma içinde olması sebebiyle müşrikler, bu isteklerinde başarılı 

olamadılar. Boykotun kalkmasından bir müddet sonra Resûlullah, her zaman 

desteğini gördüğü amcası Ebû Tâlib ile eşi Hz. Hatice'yi kaybetti. Arkasında bulunan 

kabile desteğini de kaybettikten sonra çok sıkıntı çeken Hz. Peygamber, bu duruma 

bir çare bulmak için Tâif'e hicret ederek, onların himayesinde İslâm'ı yaymak istedi. 

Fakat Tâifliler'in kabul etmemesi üzerine bu isteğinde başarılı olamadı. Hac 

                                                 
653

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 29; s. 288. 



132 

 

 

 

mevsiminde, hac yapmak için Mekke'ye dışarıdan gelen kabile ve soplarla 

görüşmeler yapan Hz. Peygamber'e Yesrib'den gelen altı kişilik topluluk dışında 

hiçbir topluluk yakınlık göstermedi. Sonraki iki sene boyunca Yesrib'den gelen bu 

topluluk üyeleri ile görüşmeler Akabe'de gizliden gizliye devam etti ve görüşmeye 

katılanların adedinde de çoğalmalar oldu. Akabe görüşmelerinde bulunan üyelerin ve 

Mus'ab b. Umeyr'in gayretleri sonucunda, Yesrib'de Müslümanların adedinde artışlar 

olunca, onlar da Hz. Peygamber'i ve bütün inananları Yesrib'e davet ettiler. Yapılan 

Akabe görüşmelerinde, Hz. Peygamber'e her hususta tabi olacaklarına dair 

Yesribliler'in biat etmeleri üzerine, Hz. Peygamber de Mekke'de bulunan mü'minlere, 

Yesrib'e hicret etmelerine izin verdi. Müslümanların gizliden gizliye yaptıkları hicret 

yolculuğunu organize etmek için Mekke'den henüz çıkmamış olan Hz. Peygamber'e 

müşrikler suikast tertip ettiler. Müşriklerin suikastini boşa çıkartmak isteyen Hz. 

Peygamber, bir gece vakti Hz. Ebû Bekir ile beraber gizlice Mekke'den çıkıp, iki 

hafta sürecek olan bir yolculuktan sonra Medine'ye hicret etti. Müslümanlar için bu 

durum, bir devrin bitip, yeni bir devrin başlangıcı oldu. Hicrete katılan muhacirlerin 

yaptıkları bu eylem, Kur'ân'da hem takdir edilmiş hem de övülmüştür. Kendilerine 

gelenleri samimi bir şekilde karşılayıp onlara, sahip olduklarından veren ensar da 

övülmüş, ancak imkânı olduğu halde hicret etmeyenler de yerilmiştir. Hicrete güç 

yetiremeyen müstaz'af olan mü'minlerin mazeretleri kabul edilerek, af edildikleri 

âyet ilede teyit edilmiştir. 

3.3. Kur'ân’da Hicret Sonrası Durumun Tasviri 

 Hicretten sonra Medine şehrinde, Müslümanlar için bir medineleşme ve 

devletleşme süreci başladı. Mü'minler; hâkim güç olan müşriklerin yönetiminden 

çıkarak, yönetiminde Hz. Peygamber'in olduğu İslâm temelli bir toplum olma 

sürecine girdiler. Hicret öncesi inen âyetler, Müslümanları bu sürece adapte 

olabilecek şekilde hazırlamıştı. Hicret sonrası Medine de kurulan İslâm toplumunun, 

sosyal ve ekonomik oluşumunu şekillendiren Mekke dönemi âyetleri ve ana konuları 

kısaca şu şekildedir: 



133 

 

 

 

İhtiyaç sahiplerini gözetip kollayarak onlara infakta bulunmak,
654

 yetimlerin 

toplumdan dışlanmaması ve haklarının korunması,
655

 alışverişte doğruluk üzere 

olmak,
656

 anneye ve babaya iyilikte bulunup onlara karşı daima şefkatli olmak,
657

 

çocukları öldürmemek ve kız çocuklarını korumak,
658

 mahrem yerlerini gizlemek ve 

zinadan uzak durmak,
659

 haksız yere cana kıymamak,
660

 verilen sözden dönmemek
661

 

ve Rızkın helal ve temiz olanını tercih etmek.
662

 

Bizim bu kısımda ele alacağımız konu başlıkları, Hz. Peygamber'in hicret 

sonrası oluşturmak istediği İslâm devletinin kurulmasını ve ayakta durmasını 

sağlayacak olan temel dinamiklerdir.    

 3.3.1. İslâm Kardeşliğinin Tesis Edilmesi (Muâhât) 

İslâm dinî; farklı renkten ve soplardan gelen fertleri, kardeşlik bilinci 

içerisinde bir araya getirip birleştiren, sonra da onları manevi bağlarla bağlayarak 

ayrılmaz bir bütün oluşturan bir dindir.
663

 Bu dînin çağrısına uyarak İslâm olan, sonra 

da dinlerini yaşama hüriyetleri baskı ve tehditler sebebiyle tehlikeye düşen ve bu 

sebepten dolayı da bütün malını ve sevdiklerini geride bırakıp, Medine'ye hicret eden 

muhacirler ile onları gönülden müsafir edip sahip oldukları her şeye ortak eden 

ensarın, oluşturdukları birliktelik Kur'ân-ı Kerîm'de; " اه دُوا   ج  رُوا و  ه اج  نوُا و  انَِّ الَّذِين  اٰم 

بباِ مْو   ا نْفسُِهِمْ فيِ س  ئكِ  ب عْضُهمُْ ا وْليِ َٓاءُ ب عْض   الهِِمْ و 
وا اوُ۟لَٰٓ رَُٓ ن ص  وْا و  الَّذِين  اٰو  ِ و 

يلِ اللّاٰ  / İman edip hicret eden 

ve Allah yolunda mallarıyla, canlarıyla cihad edenler ve (muhacirleri) barındırıp 

(onlara) yardım edenler var ya, işte onlar birbirlerinin velileridir"
664

 şeklinde tasvir 

edilmektedir. 

                                                 
654

 Bkz. Ra'd 13/22; İbrâhim 14/31; Kasas 28/51-54; Rûm 30/37, 38; Secde 32/15, 16; Sebe' 34/39; 

Fâtır 35/29; Şûrâ 42/36, 38; Zâriyât 51/19; Meâric 70/19-25; Müddessir 74/38-44; Beled 90/11-16; 

Leyl 92/17-18; Duhâ 93/9-11. 
655

 Bkz. En'âm 6/152; İsrâ 17/34; Fecr 88/17; Beled 90/14-16; Duhâ 93/9; Mâûn 107/2. 
656

 Bkz. İsrâ 17/35; Mutaffifîn 83/1-4. 
657

 Bkz. En'âm 6/151; Ra'd 13/ 21; İsrâ 17/23-25; Ankebût 29/8; Lokmân 31/14, 15; Ahkâf 46/15, 17, 

18; 
658

 Bkz. Nahl 16/57-59; İsrâ 17/31; Tekvîr 81/8, 9. 
659

 En'âm 6/151; Nahl 16/90; İsrâ 17/32; Mü'minûn 23/5-7; Meâric 70/29-31. 
660

 İsrâ 17/33. 
661

 Ra'd 13/20; Nahl 16/91-96; İsrâ 17/34; Mü'minûn 23/8; Meâric 70/32.  
662

 Nahl 16/114-116; Mü'minûn 23/51. 
663

 İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, s. 138. 
664

 Enfâl 8/72. 



134 

 

 

 

Mâtürîdî; âyette ifade edilen "Onlar birbirlerinin velileridir" ifadesindeki 

"velileridir" kavramını Hasan-ı Basrî'den naklen, ensar ve muhacirler arasında 

"mirasçı ve sorumlu olma" anlamında yorumlar, "Muhacirler Medine'ye 

geldiklerinde Hz. Peygamber, Medineli Müslüman ensar ile muhacirler arasında bir 

ahit gerçekleştirdi. Aralarında kan bağı bulunmayan bu iki grup, Hz. Peygamber 

tarafından gerçekleştirilen kardeşlik hukukuna göre, birbirlerinin mirasçısı oldular. 

Aynı zamanda aralarında diyet ve fidye sorumluluğu da oluştu" diye izahat yapar.
665

 

Bu akit ile mü'minler arasında gerçekleşen velilik ve dostluk; soy ve sop olma 

temelinden çıkıp, mana ve inanç temeline; kabilecilik statüsünden çıkıp, ümmet olma 

birlikteliğine geçişi sağlamıştır. Böylece kabile ve aşiretten gelen bölünmüşlüğün 

yerini, ümmet ve İslâm milleti olma bütünleşmesi almıştır. 
666

 Müslümanlar, câhiliye 

döneminin vazgeçilmezi olan kabile ittifakı (hilf) yerine, din kardeşliği (muâhât) 

temeline dayanan sıkı bir İslâm birlikteliği oluşturdular. Kardeşlik üzerine kurulan bu 

birlikteliğe, Kur'ân'da şu şekilde dikkat çekilmektedir: " ِۖقوُا لّ  ت ف رَّ ا و  مِيع  ِ ج 
بْلِ اللّاٰ اعْت صِمُوا بحِ  و 

تهَِِٓ اِ  اء  ف ا لَّف  ب يْن  قلُوُبكُِمْ ف ا صْب حْتمُْ بنِعِْم  ل يْكُمْ اذِْ كُنْتمُْ ا عْد َٓ ِ ع 
ت  اللّاٰ اذْكُرُوا نعِْم  ف ا حُفْ و  لٰى ش  كُنْتمُْ ع  ان اُۚ و  ة  مِن  النَّارِ خْو  ر 

لَّكُمْ ت هْت دُون   ُ ل كُمْ اٰي اتهِِ ل ع 
ذٰلكِ  يبُ يِّنُ اللّاٰ كُمْ مِنْه ا  ك   Hep birlikte Allah'ın ipine (Kur'ân'a) sımsıkı / ف ا نْق ذ 

sarılın. Parçalanıp bölünmeyin. Allah'ın size olan nimetini hatırlayın. Hani sizler 

birbirinize düşmanlar idiniz de O, kalplerinizi birleştirmişti. İşte O'nun bu nimeti 

sayesinde kardeşler olmuştunuz. Yine siz, bir ateş çukurunun tam kenarında idiniz de 

O, sizi oradan kurtarmıştı. İşte Allah size âyetlerini böyle apaçık bildiriyor ki doğru 

yola eresiniz."
667

 

Zemahşerî, "Hani sizler birbirinize düşmanlar idiniz de O, kalplerinizi 

birleştirmişti. İşte O'nun bu nimeti sayesinde kardeşler olmuştunuz" âyetinde geçen 

"düşman ve kardeş" kavramlarını tefsir ederken; "Rivayet edildiğine göre câhiliye 

döneminde, birbirleriyle akraba olan Evs ile Hazrec kabileleri arasında kin, nefret ve 

düşmanlık sebebiyle savaşlar meydana gelmiş, yüz yirmi yıl boyunca devam eden bu 

savaşlar sebebiyle, nice canlar ve mallar telef olmuştu. Allâh Teâlâ, onların 

aralarındaki düşmanlığı İslâm ile söndürmüş, Hz. Peygamber de aralarında ki barışı 

                                                 
665

 Mâtürîdî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, c. 6, s. 274. 
666

 Adem Apak, "Hz. Peygamber'in (sas) Hicret Sonrası Medine'de Örnek Toplum Oluşturma 

Adımları Üzerine", İslâmi İlimler Dergisi Yay. 2, Çorum Aralık 2007, s. 318.  
667

 Âli İmrân 3/103. 



135 

 

 

 

kuvvetlendirmişti. Böylece birbirlerine merhamet eden ve birbirlerinin iyiliğini 

isteyen kardeşler oluverdiler"
668

 der. 

Hz. Peygamber; Medine'ye hicret etmeden yaklaşık altı yıl önce, Evs ve 

Hazrec kabileleri arasında meydan gelmiş olan ve geçmişi 120 yıl öncesine dayanan 

Buâs Savaşı sebebiyle ciddi bir düşmanlık mevcut idi. İslâm ile şereflenmeleri 

sebebiyle Evs ve Hazrec birbirleriyle bir bütün oluşturdular. Onların bütünlüğüne 

muhacirlerin de katılması ile Medine'de kuvvetli bir İslâm topluluğu oluştu. Bu 

toplumu bir araya getiren ana madde, İslâm kardeşliği idi.
669

 

3.3.2. Barışın Tesis Edilmesi (Muvâdea) 

Hz. Peygamber, Medine'deki Müslümanları kardeşleştirme (muâhât) ile bir 

bütün haline getirdikten sonra, şehirde yaşamakta olan gayri müslim Arapları ve 

Yahudileri de içine alan, konfedere bir şehir devleti oluşturmak istiyordu. Medine 

farklı etnik yapı ve farklı din sahiplerinden oluşan federatif bir yapıya sahipti. Hz. 

Peygamber'in asıl maksadı, Medine'yi barış ve huzur içinde yaşanabilen güvenli bir 

şehir haline getirmekti. Bunun için ashâbı ile yaptığı istişarelerden sonra, Medine 

toplumunu oluşturan Yahudilerle ve diğer gruplarla bir toplantı yaparak, onları 

birbirleriyle barışık, huzurlu bir şehir devleti teşkilatı kurmaya ikna etti. Gruplar 

arasında varılan bu anlaşmayı Hz. Peygamber, yazılı hale getirerek kurduğu İslâm 

devletinin ilk anayasasını oluşturdu. Resûlullah ile diğer Medineli gruplar arasında 

yazılı hale getirilen "Muvâdea" yani sulh anlaşmasına tarihçiler, "Medine 

Anayasası", "Medine Vesîkası", "Medine Belgesi" veya "Medine Barış Anlaşması" 

diye isim vermektedir.
670

 Tesis edilmiş olan barışın devam etmesi için Kur'ân'ın ikazı 

şu şekildedir: " نوُا ادْخُلوُا   يْط  ي َٓا ا يُّه ا الَّذِين  اٰم  اتِ الشَّ لّ  ت تَّبعُِوا خُطوُ   و 
افَّة ِۖ لْمِ ك َٓ دُو  مُبفيِ السِّ ينٌ انِ  انَِّهُ ل كُمْ ع  / Ey 

(Tevrat'a inananlar) iman edenler! Hepiniz topluca barış ve güvenliğe (İslam'a) 

girin. Şeytanın adımlarını izlemeyin. Çünkü o, size apaçık bir düşmandır."
671

 

                                                 
668

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 1, s. 1022. 
669

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 188. 
670

 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, c. 1, s. 188; İbrahim Sarıçam, Hz. Muhammed ve 

Evrensel Mesajı, s. 142. 
671

 Bakara 2/208. 



136 

 

 

 

Râzî, âyette geçen " سلم  / Silm" kelimesinin savaşı ve münakaşayı terkedip, 

barış üzere olmak manasına geldiğini belirtir. Taberî'ye ve Zemahşerî'ye göre "Ey 

iman edenler" hitabı zahiren Müslümanlara yapılmış olmakla birlikte; geçmişte 

gelmiş hak bir peygambere ve ilâhî bir kitaba iman etmeleri sebebiyle Ehl-i Kitab'a 

da olabileceğini ve onları İslâm'a girmeye davet olduğunu belirtir. Müfessirler, Allah 

Teâlâ'nın âyette geçen "Şeytanın adımlarını izlemeyin" ikazını; Hz. Âdem'in ve 

insanoğlunun düşmanı olan şeytan, aranızda vesvese vererek fitne çıkartmak 

isteyecektir. Onun, aranızda oluşmasını istediği bu tür ayrışmalara fırsat vermeyin, 

manasına yorumlamışlardır.
672

 

3.3.3. Kıblenin Değişmesi 

Hz. Peygamber'e, namazlarında kıble olarak Kudüs'e doğru dönmesi 

emredildiği için namazlarını kılarken Kudüs'e dönüyordu. Mekke'de bulunduğu 

müddetçe namazlarını, atası Hz. İbrâhim ve Hz. İsmâil'in temellerini birlikte 

yükselttikleri Kâbe'yi de kıblesine alarak kılıyordu.
673

 Ancak Medine'ye hicret 

ettikten sonra Kâbe'den uzaklaşması ve ona yönelememesi sebebiyle Hz. Peygamber 

hasretlik çekiyordu. Bunun üzerine Allah (cc); "  لِّي نَّك  قبِْل ة ِ ف ل نوُ  اءُۚ م َٓ جْهِك  فيِ السَّ ق دْ ن رٰى ت ق لُّب  و 

ا كُنْتمُْ  يْثُ م  ح  امِ  و  ر  سْجِدِ الْح  طْر  الْم  جْه ك  ش  لِّ و   ف و 
انَِّ الَّذِين  اوُ۫توُا الكِْت اب  ل ي عْل مُون   ت رْضٰيه اِۖ هُ  و  طْر  لُّوا وُجُوه كُمْ ش  ف و 

لوُن   ا ي عْم  مَّ افلِ  ع  ُ بغِ 
ا اللّاٰ م  بِّهِمْ  و  قُّ مِنْ ر   Biz senin çok defa yüzünü göğe (!Ey Muhammed) / ا نَّهُ الْح 

doğru çevirip durduğunu (vahiy beklediğini) görüyoruz. (Merak etme) elbette seni, 

hoşnut olacağın kıbleye çevireceğiz. (Bundan böyle), yüzünü Mescid-i Haram yönüne 

çevir. (Ey Müslümanlar!) Siz de nerede olursanız olun, (namazda) hep o yöne dönün. 

Şüphesiz kendilerine kitap verilenler, bunun Rablerinden (gelen) bir gerçek 

olduğunu elbette bilirler. Allah onların yaptıklarından habersiz değildir"
674

 

buyurarak namazda Kâbe'ye dönmelerini emretti. 

Hz. Peygamber, Medine'ye hicretinin üzerinden geçen on altı aylık zaman 

içinde, namazlarını Kudüs'e doğru yönelerek kılmıştı. Medine'de yaşayan Yahudiler, 

kendileriyle aynı kıbleye dönmesinden dolayı Hz. Peygamber'e ve mü'minlere zaman 

zaman rahatsız edici ifadelerde bulunuyorlardı. Bu gibi yaşanılan durumlar sebebiyle 

                                                 
672

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 1, s. 676; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 5; s. 223. 
673

 Heyet, Kur'an Yolu, s. 207. 
674

 Bakara 2/144. 



137 

 

 

 

kalben hüzünlenen Hz. Peygamber, atası Hz. İbrâhim'in de kıblesi olan Kâbe'ye 

dönmeyi arzuluyordu. Bununla birlikte Yahudiler'e de muhalefet etmek istiyordu. 

Hasan-ı Basrî âyette geçen "(Merak etme) elbette seni, hoşnut olacağın kıbleye 

çevireceğiz" ifadesini, "Hz. Peygamber'in kıblesinin Kâbe olması isteği, Allah 

tarafından kabul olunduğu kendisine müjdelenmiş, fakat yönelmesi için henüz emir 

gelmemişti. Hz. Peygamber'de iştiyakla ve merakla kendisine emrin gelmesini 

bekliyordu" diye açıklamıştır. Necmeddin Ömer en-Nesefî, âyetin devamında gelen 

"Şüphesiz kendilerine kitap verilenler, bunun Rablerinden (gelen) bir gerçek 

olduğunu elbette bilirler" ifadesi için tefsirinde, "Yahudi ve Hıristiyan âlimleri 

kitaplarında, Hz. Peygamber'in Medine'ye hicret edeceğini, namaz kılarken ikinci bir 

kıbleye çevrileceğini okuyorlardı. Bunun da Allah Teâlâ'dan gelen bir vahiyle 

gerçekleşeceğini biliyorlardı. Bu sebepten Allah, âyetinde bunu Ehli Kitab'a 

hatırlatmak için zikretmiş olabilir" şeklinde yorumlamıştır.
675

 

3.3.4. İslâm Toplumu'nda Sorumluluk Bilincinin Yerleştirilmesi 

Toplumların bir arada durabilmesi için onu oluşturan bireylerin görevlerini ve 

sorumluluklarını bilip onları yerine getirmesiyle mümkündür. Medine'de kurulmuş 

olan İslâm toplumu'nun bireylerine yani mü'minlere, Allah (cc) görev ve 

sorumluluklarını şu şekilde hatırlatıyor: " َّلٰكِن غْرِبِ و  الْم  شْرِقِ و  لُّوا وُجُوه كُمْ قبِ ل  الْم  ل يْس  الْبرَِّ ا نْ توُ 

لَٰٓ  الْم  خِرِ و  الْي وْمِ الّْٰ ِ و 
ن  باِللّاٰ نْ اٰم  النَّبيِا الْبرَِّ م  الْكِت ابِ و  ةِ و  لٰى حُبِّهِ ذ وِي الْقرُْبٰىئكِ  ال  ع  اٰت ى الْم  الْي ت امٰى ن ُۚ و  اكِين   و  س  الْم  و 

ابْن  السَّب هْدِهِ و  الْمُوفوُن  بعِ  كٰوة ُۚ و  اٰت ى الزَّ لٰوة  و  ا ق ام  الصَّ ق ابُِۚ و  فيِ الرِّ ائلِيِن  و  السََّٓ ابرِيلِ و  الصَّ اه دُواُۚ و  ا ع  ين  فيِ مْ اذِ 

ئكِ  الَّذِين  
حِين  الْب أسِْ  اوُ۟لَٰٓ اءِ و  رََّٓ الضَّ اءِ و  ئكِ  همُُ الْمُتَّقوُن   الْب أسْ َٓ

اوُ۟لَٰٓ قوُا  و  د  ص   / İyilik, yüzlerinizi doğu ve batı 

taraflarına çevirmeniz(den ibaret) değildir. Asıl iyilik, Allah'a, âhiret gününe, 

meleklere, kitap ve peygamberlere iman edenlerin; mala olan sevgilerine rağmen, 

onu yakınlara, yetimlere, yoksullara, yolda kalmışa, (ihtiyacından dolayı) isteyene ve 

(özgürlükleri için) kölelere verenlerin; namazı dosdoğru kılan, zekâtı veren, 

antlaşma yaptıklarında sözlerini yerine getirenlerin ve zorda, hastalıkta ve savaşın 

kızıştığı zamanlarda (direnip) sabredenlerin tutum ve davranışlarıdır. İşte bunlar, 

                                                 
675

 Ömer en-Nesefî, et-Teysîr fî’t-Tefsîr, c. 2, s. 202; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, c. 1, s. 112.  



138 

 

 

 

doğru olanlardır. İşte bunlar, Allah'a karşı gelmekten sakınanların ta 

kendileridir"
676

 

Âlimler " برِا / Birr" kelimesine "dinde samimi olmak, ihlâslı olmak, taşıdığı 

sorumluluğun bilincinde olmak veya olgunluğa ermek" manalarını vermişlerdir. 

Âlimler, kıblenin Kâbe tarafına çevrilmesinden sonra iki ay gibi bir müddet, 

mü'minler arasında bunun tartışmalarının yapıldığını, en tehlikelisinin de 

Yahudilerin, kıble değişikliğinden dolayı Müslümanların kalplerinde şüphe 

oluşturmak için çeşitli fitne çalışmaları yaptıklarını, âyetin de mü'minlerin bu 

durumlarını ikaz için inmiş olabileceğini belirtirler. Bununla birlikte bu âyette Allah 

Teâlâ, kullarının ihlâs ve samimiyetteki ölçülerinin yönelmiş oldukları kıble ile değil 

de ancak Allah'a karşı olan iman ve ibadet sorumluluklarını ve ihtiyaç sahibi 

mü'minlere karşı olan kardeşlik sorumluluklarını en iyi şekilde yerine getirmekle 

mümkün olabileceğini belirtmiştir.
677

 

3.3.5. Düşman Saldırılarına Karşılık Vermeye İzin Verilmesi 

Müslümanlar; Mekke'de yaşadıkları dönem içinde birçok zulüm, işkence ve 

hakaretlerle karşılaştılar. Hicret ederlerken de ellerindeki ve geride bıraktıkları 

mallarına el konulması gibi adaletsizlikleri birebir yaşıyor olmalarına rağmen, gelen 

âyetler onlara daima sabırlı olmalarını tavsiye ediyordu. Hicretin ilk yıllarında inen 

bu âyet ile Allah Teâlâ, mü'minlere zulme uğradıklarında karşılık vermeye izin 

vermiştir: "   ع   
انَِّ اللّاٰ لٰى ن صْرِهِمْ ل ق دِيرٌ اذُِن  للَِّذِين  يقُ ات لوُن  باِ نَّهمُْ ظلُمُِوا  و  / Kendilerine savaş açılan 

Müslümanlara, zulme uğramaları sebebiyle cihad için izin verildi. Şüphe yok ki 

Allah'ın onlara yardım etmeğe gücü yeter."
678

 

Mekke'de Müslümanlar, müşriklerden çok şiddetli zulüm ve işkence 

görüyorlardı. Bazı mü'minler bu işkencelerden yara almış ya da yaralarından kanlar 

akıyor oldukları halde Hz. Peygamber'e gelerek, yapılan bu saldırılara grup halinde 

veya gücü yetiyorsa fert olarak karşılık vermek veya intikam almak için izin 

istiyorlardı. Hz. Peygamber ise savaşa izin verilmediğini, sabır ve tahammül 

                                                 
676

 Bakara 2/177. 
677

 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, c. 5; s. 38; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, c. 1, s. 117; Bursevî, Rûhu’l-Beyân, c. 

1, s. 281. 
678

 Hac 22/39. 



139 

 

 

 

göstermelerini tavsiye ediyordu. Mekke'de mü'minler için sabrı tavsiye eden yetmiş 

kadar âyetten sonra yukarıda aktardığımız âyet, Medine'de inen ve cihada izin veren 

ilk âyettir. Bu âyet ile mü'minlere uğradıkları zulme karşılık vermeye, hakkı ve 

adâleti tesis etmeye izin verilmiştir.
679

 

3.3.6. Alkollü İçeceklerin ve Kumarın yasaklanması 

İnsanın akıl melekelerini zayıflatan sarhoş edici içkiler; ailelerde güven 

duygusunu zayıflatıp yuvaların yıkılmasına sebep olan kumar gibi illetlerin, 

Müslümanların sosyal ve ekonomik hayatlarında yerinin olmadığını Allah (cc) şöyle 

bildirmiştir: " لِ الشَّيْط   م  مُ رِجْسٌ مِنْ ع  الّْ زْلّ  ابُ و  الّْ نْص  يْسِرُ و  الْم  مْرُ و  ا الْخ  وا انَِّم 
نَُٓ جْت نبِوُهُ انِ ف اي َٓا ا يُّه ا الَّذِين  اٰم 

لَّكُمْ تفُْلحُِون   كُمْ ع   ﴾72﴿ل ع  ي صُدَّ يْسِرِ و  الْم  مْرِ و  اء  فيِ الْخ  الْب غْض َٓ ة  و  او  د  يْط انُ ا نْ يوُقعِ  ب يْن كُمُ الْع  ا يرُيدُ الشَّ ِ انَِّم 
نْ ذِكْرِ اللّاٰ

لٰوةُِۚ ف ه لْ ا نْتمُْ مُنْت هوُن   نِ الصَّ ع   ,Ey iman edenler! (Aklı örten) içki (ve benzeri şeyler) / و 

kumar, dikili taşlar ve fal okları ancak, şeytan işi birer pisliktir. Onlardan kaçının ki 

kurtuluşa eresiniz. Şeytan, içki ve kumarla, ancak aranıza düşmanlık ve kin sokmak; 

sizi Allah'ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık vazgeçiyor musunuz?"
680

  

Sarhoşluk veren içkilerle ilgili Kur'ân'da dört âyet vardır. Kumar ise bu 

âyetlerin ikisinde içkiyle beraber zikredilir.
681

 Alkollü içecekler, hicretin dördüncü 

yılında tedrîci bir şekilde haram kılınmıştır. Âlimler; "Şeytan, içki ve kumarla, ancak 

aranıza düşmanlık ve kin sokmak; sizi Allah'ı anmaktan ve namazdan alıkoymak 

ister" âyetini beyan ederken, içki ve kumarın toplum yapısını nasıl zedelediğini 

genişçe bir şekilde şöyle açıklamışlardır: İçki, devamlı içildikçe sonunda kurtuluşu 

olmayan bir bağımlılık yapar. Onu içenlerin akıl ve iradelerini bozar ve sonucunda 

düşmanlık ve kinin olduğu kavgalara sebebiyet verir. İnsanın şuur yapısını 

zedelediğinden dolayı kişinin Allah'a karşı olan sorumluluklarını yerine getirmesine 

ve zamanını verimli bir şekilde değerlendirmesine engel olur. Malının ve parasının 

telef olup, israf olmasına sebep olur. Toplum sağlığını bozduğu gibi sağlıklı nesillerin 

oluşum ve gelişimine de engel olur. Kumarın kişide meydana getirdiği zarar ve 

tahribatlar, içkiden aşağı değildir. Kumar; bir tarafın emek harcamadan mal sahibi 

olduğu, diğer tarafın da yokyere malını zayi ettiği bir "oyundur". Kumarda emek de 

                                                 
679

 Zemahşerî, el-Keşşâf, c. 4, s. 550. 
680

 Mâide 5/90, 91. 
681

 Nüzûl sırasına göre:  Nahl 16/67; Nisâ 4/43; Bakarâ 2/219; Mâide 5/90. 



140 

 

 

 

üretmek de yoktur. Üreyen sadece kalplerdeki düşmanlık ve kindir. İslâm toplumu, 

hicretten sonra içki ve kumarın yasaklanmasından dolayı üzerlerine gelmesi 

muhtemel iki illetten böylece kurtulmuştur.
682

 

3.3.7. Faizin Yasaklanması 

İslâm dinî; toplumun dengeli, düzgün ve insanca yaşanır bir ortama 

kavuşması için infak etmeyi ve sadaka vermeyi teşvik etmiş, zekâtı ise gücü olanlara 

mecbur kılmıştır. Toplumun düzenini bozan, sosyal adalet ve sosyal dengeyi ortadan 

kaldıran, ahlâkı ise fesada uğratıp, zayıfı daha zayıf, zengini daha azgın hale getiren 

faiz için Kur'ân'da hüküm şöyledir: " بَّطهُُ ا لَّذِين  ي أكُْلوُن   ا ي قوُمُ الَّذِي ي ت خ  م  بٰوا لّ  ي قوُمُون  الَِّّ ك  الرِّ

ح   ُ الْب يْع  و 
لَّ اللّاٰ ا ح  بٰواٌۢ و  ا الْب يْعُ مِثْلُ الرِّ وا انَِّم 

ِ ذٰلكِ  باِ نَّهمُْ ق الَُٓ
سا  يْط انُ مِن  الْم  بِّهِ الشَّ وْعِظ ةٌ مِنْ ر  هُ م  اء  نْ ج َٓ  ف م 

بٰوا  م  الرِّ رَّ

الدُِون  ف انْت   ابُ النَّارُِۚ همُْ فيِه ا خ  ئكِ  ا صْح 
اد  ف اوُ۟لَٰٓ نْ ع  م  ِ  و 

ا مْرُهَُٓ الِ ى اللّاٰ ل ف   و  ا س  هٰى ف ل هُ م   / Faiz yiyenler, ancak 

şeytanın çarptığı kimsenin kalktığı gibi kalkarlar. Bu, onların, "Alış veriş de faiz 

gibidir" demelerinden dolayıdır. Oysa Allah alışverişi helâl, faizi haram kılmıştır. 

Bundan böyle kime Rabbinden bir öğüt gelir de (o öğüte uyarak) faizden vazgeçerse, 

artık önceden aldığı onun olur. Durumu da Allah'a kalmıştır. (Allah onu affeder) 

Kim tekrar (faize) dönerse, işte onlar cehennemliklerdir. Orada ebedi 

kalacaklardır"
683

 

Ribâ kelimesi; Kur'ân-ı Kerîm'de faiz alıp verme anlamına gelmektedir. 

Faizden bahseden ilk âyet Mekke'de inen Rûm Sûresi'nin 39. âyetidir. Bu âyet ile 

Allah Teâlâ, faiz ile menfaat temin etmenin hoş görülmeyen bir durum olduğuna 

dikkat çekmiştir. Medine'de inen Âl-i İmrân Sûresi'nin 130. âyeti ve Bakara 

Sûresi'nin 275. âyetiyle de şüpheye mahal bırakmayacak şekilde faizi yasaklamıştır. 

Nisâ Sûresi'nin 161. âyetinde ifade edildiği gibi faiz, geçmişte Ehl-i Kitap için de 

yasaklanılmış bir durumdur. Bu yasak, yahudilerce sonradan tahrif edilerek asıl 

mecrasından çıkarılmıştır. Faiz hakkında inen âyetlerde, "Ey iman edenler!" hitabı ile 

mü'minler, bazen doğrudan, bazen de müşriklerin veya Ehl-i Kitabın faiz ile olan 

irtibatından bahseden âyetlerle dolaylı olarak ikaz edilmişlerdir. 

                                                 
682

 Süleyman Ateş, Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri, c. 1, s. 312; Heyet, Kur'ân Yolu, s. 325.  
683

 Bakara 2/275. 



141 

 

 

 

Müfessirler; âyette geçen "Allah alışverişi helâl, faizi haram kılmıştır" 

ifadesinin izahatında, 'Allah (cc) alışverişi helâl, faizi haram kılarak iki işlem 

arasındaki dinî ve hukukî hükmünü vermiştir. Bundan sonra kullar, bu iki işlem 

arasındaki farklılıkların gerekçesini, sebep ve sonuçlarını akıllarıyla kendileri 

bulacaklardır' diyerek, bu durumun aklın idrakine açık olduğunu belirtirler.  

Yine âlimler, haram kılınan faizin toplum ve bireyler üzerinde 

oluşturabileceği yıkım hakkında şu izahatta bulunmaktadırlar: Dünya üzerindeki 

toplumları dengede tutan hususlar, o toplumdaki bireylerin ticaret, sanat ve ziraat 

gibi farklı iş ve meslek kollarında çalışarak bir şeyler üretmeleridir. Emek 

karşılığında üretilen her bir değer, hem toplumun ihtiyaçlarını karşılamakta hem de 

bireylerin kendi geçimlerini temin etmektetir. Ancak faiz için aynı durum 

söylenemez. Çünkü faizli işlemde yorulmadan, terlemeden, bir emek harcamadan 

kolaydan kazanmak vardır. Kolaycılıkla beraber toplumun ihtiyacını giderecek bir 

değer üretimi olmadığı gibi hazır olanı da tüketmek vardır. Faizli işlem yapmaya izin 

verilirse eğer, bazı kimseler kolay yoldan kazanmayı tercih edecekler, böylece 

topluma ve cemiyete büyük zararlar verecelerdir. Faiz ancak çok mal ve para 

biriktirme hırsının ürünüdür. İnsandaki oluşan bu hırs; ihtiyaç sahiplerine karşı 

şefkati ve merhameti öldürüp, onlara infakta bulunmayı, sadaka ve zekât vermeyi 

zayıflatarak bencil insanlar türemesine sebep olmaktadır. Bu durum zamanla toplum 

bireyleri arasında kin ve nefreti artırarak toplumsal çöküşü hızlandıracaktır.
684

 

Netice olarak hicretten sonra Hz. Peygamber, Medine'de farklı kabile ve 

soplardan meydana gelen bir İslâm topluluğu oluşturdu. Bu toplumun kanunî ve 

vicdanî olan bütün sorumlulukları, Kur'ân ve Sünnet temelinde oluşmuştur. Bu temel 

oluşum; hicretten önce Mekke'de atılmaya başlanmış, hicretten sonra da Medine'de 

sistemli hale gelmiştir. Hz. Peygamber hicret sonrası Medine'de öncelikle mü'minler 

arasında kardeşlik (muâhât) esasına dayalı bir birliktelik oluşturmuş, daha sonra da 

komşu topluluklar olan gayri müslimler ile Ehl-i Kitap arasında karşılıklı güvene 

dayalı geniş katılımlı bir birliktelik (muvâdea) oluşturmuştur. Hz. Peygamber; 

gelecek Müslüman nesillere, mü'minleri kardeşlik duygusuyla sevmeyi ve 

                                                 
684

 Elmalılı, Hak Dîni Kur'ân Dili, s. 956, (c. 2); Süleyman Ateş, Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri, c. 1, s. 394; 

Heyet, Kur'ân Yolu, s. 416; Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsîri, c. 3, s. 391. 



142 

 

 

 

gözetmeyi, farklı din sahiplerini de komşuluk duygusuyla saymayı ve korumayı 

temel ölçü olarak bırakmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 

 

 

 

SONUÇ 

 hicret” kelimesi; Kur'ân'da / هجرة“ Hicrân” mastarından bir isim olan / هِجْران“

'mâzî, muzârî, masdar, ism-i fâil, ism-i mef’ûl ve emir kipi’ formlarında; 17 sûrede, 

27 âyette, 31 defa geçmektedir. Lügatta, "terk etmek" genel anlamı dairesinde 

"ilişkiyi kesmek, uzaklaşmak, yüz çevirmek, yapmaz olmak ve göç etmek" manalarına 

gelmektedir. 

Hicret kelimesinin terim bakımından tarifini bazı âlimler; "Kişinin şehveti, 

kötü ahlakı ve günah işlemeyi terk edip hayatından uzaklaştırmasıdır", "Dinin tasvip 

etmediği sohbet ve oturmayı kısaltmak, hevâ ve bid’at ehlini zâhir olan hatalarından 

Hakk’a dönmedikleri müddetçe onları terk etmektir" ve "Kalbin ve dilin Allah’ı (cc) 

zikretmeyi terk etmesidir" şeklinde yaparlar. 

Siyer kaynaklarında genel itibariyle hicret; Hz. Peygamber’in (sas) ve 

Mekkeli Müslümanların sırf Allah rızası için Mekke'den Medine’ye zorunlu olarak 

göç etmeleri hadisesi olarak kabul görmektedir. 

Tasavvuf ehli hicretin tarifini, "Kalp kâbesini fethedip onu, hevâ ve gizli 

şirkten temizlemek için; kötülüğü emreden nefsi-emmâre makamından çıkıp Allah 

Teâlâ'ya doğru yapılan manevi yolculuktur" şeklinde yapmışlardır. 

Müfessirler, mesela Zemahşerî hicreti dar ya da özel kavramından ayrı olarak 

ele alır ve "Bir kimsenin dînî bir maksat ve gayeyle ilim talep etmek, haccetmek, 

cihat etmek, helâl rızık kazanmak veya daha itaatkâr, daha kanaatkâr ve daha zâhid 

olarak yaşabileceği bir beldeye firar etmesi de hicrettir. Bahsettiğimiz bütün bu 

hicretler, Allah ve Resûlü'nün istemiş olduğu hicretin aynısıdır” şeklinde bir yorum 

yaparak hicrete daha geniş bir perspektiften bakar. Zemahşerî'nin yapmış olduğu bu 

tarif; dün, bugün ve yarın samimi olan Müslümanlar için hicret kapısının hiç 

kapanmadığını ve kapanmayacağını göstermesi bakımından çok önemlidir.  

Hicret kelimesi, anlamı bakımından Arap dilinde ve Kur'ân'da hem lügavî 

yönüyle hem de terim yönüyle kullanılmaktadır. Biz tezimizi yazarken, Kur'ân-ı 

Kerîm'de hicretin "terk etmek" manasıyla yakın bir anlam ilişkisi içinde olan dokuz 

“çevre kelime” tesbit edebildik. Bunlar; " إخراج  / ihrâc", " فرار  / firâr", " إسراء  / isrâ'", 



144 

 

 

 

" ,"hatf / خطف" استفزاز  / istifzâz", " حشر  / haşr", " جلاء  / celâ’", " هبوط  / hübût" ve "مراغم / 

murâgam" kelimeleridir. Günlük kullanımda hicret ile aynı anlam çerçevesinde olup 

da Kur'ân'da ise lügavî anlamında kullanılmayan, " ترك  / Terk" ve " صدود  / Sudûd" 

kelimesi gibi kelimeleri, Kur'ân'da mecaz anlamlarıyla kullanıldıkları için tezimize 

alamadık. 

Allah Teâlâ, hidâyetlerine vesile olması için bazı kullarını, kendi toplumlarına 

veya başka toplumlara peygamber olarak göndermiştir. Hak yola davet eden bu 

peygamberlere (as), gönderildikleri toplum içinden inananlar olduğu gibi onları 

yalanlayanlar da olmuştur. Genellikle toplum içinde zulme uğramış, hakları yenilmiş 

kişiler iman ederken; yönetimi elinde bulunduranlar ile onların etrafındaki çıkar 

grupları karşı çıkmışlardır. Toplumu yöneten üst tabakadakiler, kurdukları çarpık 

düzenin yıkılmaması için gelen elçileri, genellikle kendileri için birer tehdit olarak 

görmüşler ve onları davalarından vazgeçirmenin yollarını aramışlardır. Elçileri 

susturmak için genellikle ellerindeki kuvvet yetkisini kullanarak zorbaca baskı 

yapmışlar, sürgün etmişler veya öldürmeye teşebbüs etmişlerdir. Bunun sonucunda 

peygamberler de bulundukları yerleri terk ederek, inananlarla beraber başka 

beldelere hicret etmişlerdir. Zemahşerî, el-Keşşâf isimli kitabında bunun değişmeyen 

bir durum olduğunu belirtmek için "Her peygamberin bir hicreti vardır, Hz. 

İbrâhim'in iki hicret vardır" diyerek peygamberlerin ortak kaderini özetlemiştir. 

Kur'ân'da, doğrudan ya da çevre lafızlarla hicretlerine işaret edilen 

peygamberler ile tefsir âlimlerinin kitaplarında hicret ettiklerini beyan ettikleri 

peygamberlerin sayısı; Hz. Âdem (as), Hz. Nûh (as), Hz. Hûd (as), Hz. Sâlih (as), Hz. 

İbrâhim (as), Hz. İsmâil (as), Hz. Lût (as), Hz. Ya'kûb (as), Hz. Yûsuf (as), Hz. Şuayb 

(as), Hz. Mûsâ (as), Hz. Hârûn (as), Hz. Yûnus (as) ve Hz. Muhammed (sas) olmak 

üzere on dörttür. 

İslâm kaynaklarında "Ebü’l-Beşer," "Ebü’l-Halk" ve "Ebü’n-Nâs" 

unvanlarıyla anılan Hz. Âdem (as); yaratılan ilk insan olması sebebiyle insanlığın ilk 

atası ve ilk babasıdır. Kur'ân-ı Kerîm'de, Hz. Âdem'in cennetten çıkarılıp yeryüzüne 

indirilişi "sürgün" anlamına gelen "hübût" lafzıyla ifade edilmektedir. Hübût lafzı; bir 

mekândan çıkarılıp diğerine girdirilme manasına geldiğinden dolayı, merkez kelime 



145 

 

 

 

olan hicret kelimesiyle yakın anlam ilişkisi içindedir. Müfessirlere göre Hz. Âdem'in 

yeryüzüne indirilmesi, Allah Teâlâ tarafından ona verilmiş olan "Halîfelik" vazifesini 

yerine getirmek içindir. Biz bu durumu hicrete yakın olarak gördük ve bunu Hz. 

Âdem'in hicreti olarak değerlendirdik. 

Hz. Nûh (as); elçi olarak gittiği müşrik ve zorba kavme, isabet eden tufan 

hadisesinden gemiye binerek kurtulmuştur. Bu hadise, Hz. Peygamber'in Mekkeli 

müşriklerin öldürme teşebbüslerinden kurtulmak için çıktığı hicret yolculuğuna 

benzemektedir. Biz bu yönüyle tûfan hadisesine, "Hz. Nûh'un hicreti" diyoruz. Tûfan 

bittikten sonra Hz. Nûh ve gemide bulunanlar selâmetle gemiden yere inerek, Cûdî 

dağının bulunduğu Musul şehri bölgesine yerleştikleri rivayet edilir. 

Hz. Hûd (as), Âd kavmine peygamber olarak gönderilmiştir. Kavmi, 

işlemekte oldukları azgınlık ve isyanlarından dönmeyip Hz. Hûd'u yalanladıkları 

için, siyah bulutlar içinde gelen uğultulu ve dondurucu rüzgâr ile helâk edilmişlerdir. 

Hz. Hûd ve inananlar, Âd kavminin helâkından kurtarıldıktan sonra rivayetlere göre 

Mekke'ye hicret etmişlerdir. 

Hz. Sâlih (as), Hicr denilen yerde yaşayan ve aynı zamanda akrabaları olan 

Semûd halkına peygamber olarak gönderilmiştir. Kavmin, mûcize eseri olarak 

kayadan çıkan deveyi kesmeleri ve elçilerini öldürmeye teşebbüs etmelerinden 

dolayı, dehşet verici bir ses ile helâk edildikleri Kur'ânda haber verilmektedir. 

Helâktan önce Hz. Sâlih'in bir rivayete göre Şam civarında ki Filistin'e hicret ettiği, 

diğer bir rivayete göre ise Mekke'ye hicret ettiği belirtilir. 

Hz. İbrâhim (as); kendisi için yakılan ateşten Allah'ın yardımıyla kurtulduktan 

sonra, eşi Sâre ve yeğeni Lût olduğu halde önce Harran şehrine, oradan da Mısır'a 

hicret etmiştir. Mısır'da bulunduğu beldenin zorba Melik'inin, kendisine ve ailesine 

zarar verici tavırlarından korktuğu, bunun için bulunduğu yerden Şam civarına hicret 

ettiği rivayet edilmiştir. Hz. İbrâhim, Şam'da dünyaya gelen oğlu İsmâil henüz küçük 

bir çocuk iken, oğlu Hz. İsmâil (as) ile onun annesi Hâcer'i, Allah'ın emri üzere 

henüz kimsenin yaşamadığı ve Kâbe'ninde mevcut olmadığı Mekke'ye getirdiği 

Kur'ân'da isim verilmeden zikredilmiştir. Müfessirlerin çoğunluğun da bu getirilen 

çocuğun Hz. İsmâil (as) olduğu hususunda kuvvetli bir görüş vardır. Hz. İsmâil'in 



146 

 

 

 

çocukluğunda babası ve annesiyle beraber yaptığı bu yolculuk, onun için bir hicret 

olmuştur. 

 Hz. İbrâhim'in yeğeni olan Hz. Lût (as), insanlar arasında daha önce 

görülmemiş bir fiil olan livâta fiilini işleyen bir kavme peygamber olarak 

gönderilmiştir. Allah'ın men ettiği iğrenç livâta fiilinden vazgeçmeyen ve helâkı 

hakeden kavmin içinden bir gece yarısı çıkması emredilen Hz. Lût'un, müfessirlerce 

Mısır veya Şam'a hicret ettiği rivayet edilir. 

Hz. Yûsuf (as), çocukluğunda gördüğü rüyası sebebiyle babası Hz. Ya'kûb'un 

tutkulu bir sevgisiyle, kardeşlerinin de her geçen gün artan kıskançlığıyla karşı 

karşıya kalmıştı. Allah Teâlâ onu, abilerinin öldürme girişiminden kurtararak Mısır'a 

hicret ettirmiş ve orada ona birçok nimetler vermiştir. Bulunduğu Mısır topraklarına 

babası Hz. Ya'kûb'un (as) ve kardeşlerinin de hicretlerine vesile olan Hz. Yûsuf; daha 

önce kendisine rüyada gösterilen secde hadisesine babası, annesi ve kardeşleriyle 

beraber buluştuğu Mısır'da şahit olmuştur. 

Hz. Şuayb (as), isimleri Kur'ân'da Medyen ve Eyke olarak zikredilen iki ayrı 

belde halklarına peygamber olarak gönderilmiştir. Tefsir âlimleri, bu iki ismin tek bir 

halkın ismi olduğu veya iki ayrı halkın ismi olduğu hususunda ihtilaf etmişlerdir. 

Allah'ın yasaklarını işlemekte israr etmeleri ve Hz. Şuayb'in uyarılarına meydan 

okumalarından dolayı Medyen halkı,  uğultulu bir ses ve şiddetli yer sarsıntısıyla;  

Eyke halkı ise gölge gününün azabıyla azaplanarak helâk edilmişlerdir. Hz. Şuayb'ın 

kavminin helâkından sonra Mekke'ye hicret ettiği ve Beytullah'ın yakınına 

defnedildiği rivayet edilir.  

Hz. Mûsâ (as), Mısır'da Firavun'un köle muamelesi yaptığı İsrâiloğulları'nın 

içinde doğmuş ve yapmak zorunda kaldığı bütün hicretlerine de sebep hep Firavun 

olmuştur. Bebekliğinde Firavun'un askerlerince katledilmemek için annesi tarafından 

kundak içinde Nil nehrine bırakılmış ve güvenle yetişip büyüyeceği saraya hicret 

ettirilmiş daha sonra yanlışlıkla öldürdüğü bir Kıptî sebebiyle öldürülmek üzere 

arandığından dolayı da Medyen'e hicret etmiştir. Hz. Mûsâ Mısır'a dönüşünde, 

Allah'ın emri üzere kardeşi Hz. Hârûn (as) ile beraber Firavun'a giderek, onu Allah'a 

iman etmeye ve İsrâiloğulları'na da zulüm etmemeye davet etmişler, ancak 



147 

 

 

 

Firavun'un inat etmesi sebebiyle bir gece vakti, kardeşi Hz. Hârûn ve İsrâiloğulları 

ile beraber Mısır'dan Allah'ın işaret ettiği yere hicret etmişlerdir. Kavmine hakim 

olma yönüyle Hz. Peygamber'in hicretine en yakın hicret, Hz. Mûsâ'nın hicretidir 

diyebiliriz.  

Hz. Yûnus (as), nüfusu yüz binden fazla olan bir topluluğa peygamber olarak 

gönderilmiştir. Hidayetleri için çok çabaladığı kavmin iman etmemesi üzerine, onlara 

isabet edecek olan azabı haber verdikten sonra, hicrete izin verilmesini beklemeden 

onları terk etmiştir. Kavminden uzaklaşmak için bindiği gemiden büyük bir balığın 

karnına düşmüş, Allah'a yaptığı ilticalar sebebiyle af edilerek selametli bir şekilde 

sahile çıkarılmıştır. Müfessirler, Hz. Yûnus'un peygamber olarak gönderildiği 

topluluğa, balığın karnından kurtarılmazdan önce mi, sonra mı gittiği hususunda 

ihtilaf etmişlerdir.   

Kur'ân-ı Kerîm'de kıssalarından haber verilen peygamberlerin, İslâm olmaya 

davet ettikleri ümmetleriyle aralarında geçen olaylardaki ortak ve genel hususlar 

tesbit edebildiğimiz kadar şu şekildedir:  

* Elçilerin gönderildikleri toplumlar, genellikle tevhid yolundan sapmış azgın 

topluluklardır. 

* Geçmişte iman etmiş ya da helâktan kurtarılmış olan atalarının 

devamıdırlar. 

* Geçmişleri ile ilgili aidiyet bilgilerinin olmasına karşın, atalarından gelen 

inançlarını menfaatleri doğrultusunda bozmuşlardır. 

* İkaz edildiklerinde Allah'a inandıklarını ve atalarının dinleri üzerine 

olduklarını iddia etmektedirler. 

* Allah'ın elçilerini yalancılıkla itham etmişler ve onları küçük düşürme, 

konuşamaz hale getirme gibi baskılama yoluna gitmişlerdir. 



148 

 

 

 

* Sapkın inançlarından dönmek yerine, elçilerden yapılması zor isteklerde 

bulunmuşlar, istekleri yerine getirilmiş olsa dahi bildikleri yoldan 

ayrılmamışlardır. 

* Kendileri için tehdit gördükleri peygamberleri ve onlara inananları 

susturmak, sürgün etmek veya öldürmek gibi ağır yollara başvurdukları 

görülmektedir. 

* Hz. Nûh'un ettiği dua hariç söz dinlemeyip küfürde inat eden kavimlerin 

helâkları, kendi istekleri neticesinde gerçekleşmiştir. 

Kur'ân'da ismi zikredilen peygamberler ile onların İslâm'ı tebliğ ettikleri 

ümmetleri arasında geçen kıssalar, Hz. Peygamber'in hicret öncesi Mekke devrinde 

inen âyetlerde haber verilmektedir. Diğer peygamberler gibi Hz. Peygamber'in de en 

çok kavminden sıkıntı gördüğü devre, hicret öncesi diye tabir ettiğimiz bu devre 

olmuştur. Ancak Hz. Peygamber, kendisine zulmeden veya öldürmeye teşebbüs eden 

kabilesine topluca helâk olmaları için beddua etmemiştir. Anlatılan kıssaların 

devamındaki kurtuluş, Hz. Peygamber ve onun ashâbının ümitlerini diri tutmuş, elbet 

bir gün kurtuluşa ereceklerine inanmaları için onlara bir ışık olmuştur. Hz. 

Peygamber de bir kısım inananları Habeşistan'a hicret etmeleri için yönlendirmiş 

fakat hiçbir zaman Habeşistan'ı devamlı kalınacak bir vatan olarak görmemiştir. 

Anlayabildiğimiz kadarıyla Habeşistan'ın devamlı yaşam için hedef ülke 

görülmemesinin başlıca sebepleri şunlardır: 

* Arapların merkez olarak kabul edip değer verdikleri Kâbe'ye uzak olması. 

* Habeşistan'daki siyasi istikrarın, devamlı olmaması. 

* Habeş ülkesinin ileri gelenleri ve halkının Ehl-i Kitap olmaları. 

* Habeş ülkesine sığınan müslümanlara, Ehl-i Kitap olan âlimlerin, Necâşî 

Ashame'nin ilgilendiği kadar ilgi ve alaka göstermemiş olmaları.   

 Bütün ümidiyle, hicret edilecek vatan aramaya devam eden Hz. Peygamber'e 

sonunda Yesrib'den bir kapı açılmış ve bütün inananlarla beraber oraya hicret 



149 

 

 

 

etmiştir. Hicret gerçekleştikten sonra Hz. Peygamber, Medine'de tamamen iman 

edenlerin oluşturduğu homojenize bir topluluk arzu ediyordu. Bunun için de 

Müslüman nüfusunun çoğalması gerektiğinin farkındaydı. Bu ise yolu hicretin diri 

tutularak, Müslümanların Medine'de toplanmasından geçiyordu. Murâd-ı İlâhî de bu 

şekilde olmalıki, hicret kelimesi Medenî âyetlerde genellikle terim anlamıyla öne 

çıkmaktadır. Durum böyle olunca, Medine şehrindeki Müslüman nüfusun çoğalması 

için iman edenlere, Medine'ye hicret etmelerinin gerekli olduğu belirtildi. Bu durum 

Mekke'nin fethine kadar bu şekilde sürdü. Hicretten sonra Hz. Peygamber, Medine'de 

İslâm devletinin temellerini atmış ve sonra da ümmetine, yönetiminde Kur'ân ve 

Sünnet'in olduğu bir İslâm devletini miras bırakmıştır.  

Netice itibariyle hicret etmiş geçmiş peygamberler ile Hz. Peygamber'in 

kavimlerine İslâmı tebliğ süreçlerini ve hicretlerini karşılaştırdığımızda şu tahlillere 

ulaşmaktayız:  

* Hz. Peygamber'in; Hz. İsmâil, Hz. Yûsuf ve Hz. Mûsâ gibi peygamberlik 

öncesi bir hicreti olmamıştır. 

* Hz. Peygamber'in kavmi olan Kureyş'in, hicret öncesi dönemde tebliğe 

verdikleri tepkileri; Kur'ân'da isimleri zikredilen Hz. Nûh, Hz. Hûd, Hz. Sâlih, Hz. 

İbrâhim ve Hz. Şuayb'ın kavimlerinin verdiği tepki gibi bir tepki olmuştur. Bu 

kavimler atalarının dini üzerine olduklarını, babalarını da kendileri gibi tapar 

bulduklarını belirtmişler ve taptıkları putlar sebebiyle Allah'a yakınlaştıklarını iddia 

etmişlerdir. Peygamberlerinin haber verdiği helâka karşı, kendilerince meydan 

okumuşlar, belanın gelmesini de kendileri istemişlerdir. 

* Hz. Peygamber'in kıssalarla desteklendiği dönem, hicret öncesi dönem olan 

Mekke dönemindir. Vahiy yolu ile bildirilen kıssalarda, Peygamber'e (sas) ve 

Müslümanlara sabırlı olmaları tavsiye edilmiş, umdukları genişliğe ulaşacaklarına 

dair de müjdeler verilmiştir. Müşriklere ise şiddetli bir azap ile azaplandırılacaklarına 

dair tehditler vardır. 

* Hz. Peygamber'e, Hz. Yûnus gibi hicrete izin verilmeden, çıkmaması 

hususunda önceden ikaz edilmiştir. 



150 

 

 

 

* Hz. Peygamber'in içinden hicret edip çıktığı kavmi, Peygamber'den (sas) 

sonra topluca helâk edilmemişler, ancak Peygamber'e ve Müslümanlara çok 

zulmeden müşriklerin bazı ileri gelenleri, Bedir Harbi günlerinde 

öl(müş)dürülmüşlerdir. 

* Hz. Peygamber'in hicretine en yakın hicret, Hz. Mûsâ'nın hicreti 

görünmektedir. Fakat Hz. Mûsâ da hicret sonrasında arzu ettiği gibi Müslümanlardan 

oluşan bir İslâm devleti kurmakta başarılı olamamıştır. 

* Hz. Peygamber, hicret ettiği Medine'de ticaretinden ekonomisine, 

eğitiminden yönetimine varıncaya kadar bütün müesseselerine İslâmın hakim olduğu 

yapısal bir devlet kurmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



151 

 

 

 

EKLER 

EK-1: " هجرة   / Hicret" Kelimesinin Mushaf Tesbitine Göre Geçtiği Sûre ve Âyetler 

Sıra Sûre Adı Âyet Kelime Manası Formu Şehri 

1- Bakara / 02 218 روا  Hicret Etmek Mâzî Medenî هاج 

2- Âl-i İmrân / 03 195 روا  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

3- Nisâ / 04 34  واهْجُروهنا Yalnız Bırak Emir " 

 " Hicret Etmek Muzârî يهُاجروا 89 " -4

 " Hicret Etseydiniz Muzârî (Emir Manası) فتهُاجِروا 97 " -5

 " Hicret Ederse Muzârî يهُاجِرْ  100 " -6

 " Hicret Edici-Eden İsm-i Fâil مُهاجِرا   100 " -7

8- Enfâl / 08 72 روا  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

 " Hicret Etmeyenler Muzârî لم يهُاجِروا 72 " -9

 " Hicret Etmek Muzârî يهُاجِروا 72 " -10

روا 74 " -11  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

روا 75 " -12  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

13- Tevbe / 09 20 روا  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

 " Hicret Edici-Eden İsm-i Fâil المُهاجِرين   100 " -14

 " Hicret Edici-Eden İsm-i Fâil المُهاجِرين   117 " -15

16- Nahl / 16 41 روا  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

روا 110 " -17  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

18- Meryem / 19 46 ِواهْجُرْنى Terket-Uzak Ol Emir Mekkî 

19- Hac / 22 58 روا  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

20- Mü'minûn / 23 67   ت هْجُرون Hezeyan Muzârî " 

21- Nûr / 24 22   المُهاجِرين Hicret Edici-Eden İsm-i Fâil Medenî 

22- Furkân / 25 30   هْجورا  Terkedilmiş İsm-i Mef'ûl Mekkî م 

23- Ankebût / 29 26  ٌمُهاجِر Hicret Edici-Eden İsm-i Fâil " 

24- Ahzâb / 33 6   مُهاجِرين Hicret Edici-Eden İsm-i Fâil Medenî 

رْن   50 " -25  " Hicret Etmek Mâzî هاج 

26- Haşr / 59 8   المُهاجِرين Hicret Edici-Eden İsm-i Fâil " 

ر   9 " -27  " Hicret Etmek Mâzî هاج 



152 

 

 

 

28- Mümtehine / 60 10   مُهاجِرات Hicret Edici-Eden İsm-i Fâil " 

29- Müzzemmil / 73 10  ْواهْجُر Sabret-Katlan Emir Mekkî 

 " Uzaklaş Masdar ه جْرا   10 " -30

31- Müddessir / 74 5  ْفاهْجُر Yaklaşma Emir " 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 

 

 

 

KAYNAKÇA 

Abdülbâkî, Muhammed Fuâd; el-Mu‘cemü’l-Müfehres li-elfâzı’l-Kur’ân-i’l-Kerîm, 

Çağrı Yay., İstanbul 1990. 

Algül, Hüseyin; "Ensar", DİA,  Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1995, XI/251. 

Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd; Rûhu’l-Meânî, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabiyye, Beyrut 

1985. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdullah eş-Şeybânî; el-Müsned, (Thk. Şuayb el-Arnaût ve 

heyet), Müessetü'r-Risâlet, Beyrut 1991. 

Apak, Adem; "Hz. Peygamber'in (sas) Hicret Sonrası Medine'de Örnek Toplum 

Oluşturma Adımları Üzerine", İslâmi İlimler Dergisi, Yay. 2, Çorum Aralık 

2007.  

Arslan, Ali; Büyük Kur'an Tefsiri (Hulâsatü't-Tefasir), Arslan Yay., İstanbul 1996.  

Ateş, Süleyman; Kur'ân-ı Kerîm Tefsîri, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1988. 

Azimli, Mehmet; "Mekke Dönemindeki Boykot Yılları Üzerine Bazı Mülahazalar", 

İstem, y. 4, sy. 7, Konya 2006.   

Bayraklı, Bayraktar; Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'an Tefsîri, Bayraklı Yay., 

İstanbul 2007.  

Begavî, Muhyi’s-Sünne el-Ferrâ; Meâlimü’t-Tenzîl, Dâru Tayyibe, Riyad 1988. 

Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin; es-Sünenü’l-Kebîr, (Thk. Muhammed Abdü'l-Kâdir 

Attâ), Dâru'l-Kütübü'l-Ilmiyye, Beyrut 2003. 

Beyzâvî, Nâsıruddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer; Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, 

Müessesetü Târîhi’l-Arabî, Beyrut 1418/1998.  

Bursevî, İsmâil Hakkı; Rûhu'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, Dersaadet Matbayı 

Osmaniye, İstanbul 1330/1911.  

Bolay, Süleyman Hayri; “Âdem”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, I/358. 

Cevherî, İsmâil b. Hammâd; es-Sıhâhu Tâcü’l-Lüga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, (Thk. 

Ahmed Abdu’l-Gafûr Attâr), Beyrut 1990.  

Cürcânî, Ali b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf; et-Ta‘rîfât, (Thk. Muhammed Sıddîk 

Minşâvî), Dâru’l-Fazîlet, Beyrut 2011.  

Çakan, İsmail L., - Solmaz, N. Mehmed; Kurân-ı Kerîm'e Göre Peygamberler ve 

Tevhid Mücadelesi, Ensar Neşriyat, İstanbul 2014. 



154 

 

 

 

Çonkor, Burhan; Boykotun Bitiminden Hicrete Kadar Olan Dönemde İnen Sürelerin 

Tahlili, (Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi, SBE, Ankara 2015. 

Dâmegânî, Hüseyin b. Muhammed; Kâmûsü’l-Kur’ân, Dârul İlim, Beyrut 1980.  

Davudoğlu, Ahmed; Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi, Sönmez Neşriyat, İstanbul 

1983. 

Derveze, Muhammed İzzet; Tefsîru'l-Hadîs, Dâru'l-Garbi'l-İslâmî, 2. bs., Kahire 

2000.  

Derveze, Muhammed İzzet; Kur'ân'a Göre Hz. Muhammed'in Hayatı, (Trc. Mehmet 

Yolcu), Yöneliş Yay., İstanbul 1995. 

Elif Efendi, Hasîrîzâde; en-Nûru’l-Furkân fî Şerhi Lugati’l-Kur’ân, (Hzr. Mustafa 

Koç, Eyyüp Tanrıverdi), Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 

İstanbul 2015.    

Endelüsî, Ebû Muhammed İbn Atıyye; el-Muharraru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-

Azîz, Dâru’l-Kütübi’l-Ilmiyye, Beyrut 2001.  

Endelüsî, Muhammed b. Yûsuf Ebû Hayyân; Tuhfetü’l-Erîb Bimâ fi’l-Kur’âni 

Mine’l-Garîb, (Thk. Semîr el-Meczûb), Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 1983. 

Fayda, Mustafa; "Muhammed", DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, 

XXX/408. 

Fîrûzâbâdî, Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb; el-Kâmûsü’l-Muhît, (Thk. 

Muhammed Naîm el-Arksûsî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2005.  

Güler, İlhami – Özsoy, Ömer; Konularına Göre Kur'ân, Fecr Yayınevi, Ankara 

2011. 

Gündoğdu, Yusuf Bahri; "İslam Hicretinin Sosyolojik ve Pedogojik Tahlili", 

Geçmişten Günümüze Göç, Canik Belediyesi Kültür Yay., Samsun 2017. 

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdurrahmân; Kitâbü’l-Ayn, (Thk. Abdü’l-Hamîd Hendâvî), 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003.  

Hamidullah, Muhammed; İslâm Peygamberi, İmaj Yay., İstanbul 2003.  

Harman, Ömer Faruk; “İsmâil”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, 

XXIII/76. 

Harman, Ömer Faruk; “Lût”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, 

XXVII/228. 



155 

 

 

 

Harman, Ömer Faruk; “Nûh”, DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1998, 

XXXIII/226. 

Heyet; Kur'an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 2008. 

İbnü’l-Arabî; Ebû Bekir Muhammed b. Abdullah, Ahkâmu’l-Kur’ân, (Thk. 

Muhammed Abdulkâdir Attâ), Daru’l-Kütübi’l-Ilmiyye, 3. bs., Beyrut 2003. 

İbnü’l-Cevzî; Ebu’l-Ferec, Garîbü’l-Hadîs, (Thk. Abdu’l-Mu‘tî Emîn Ka’acî), 

Dâru’l-Kütübi’l-Ilmiyye, Beyrut 2004. 

İbn Âşur, Muhammed Tâhir; et-Tahrîr ve't-Tenvîr, Dâru Sahnûn, Tunus 1997. 

İbn Fâris, Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ el-Kazvinî; Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüga, (Thk. 

Abdü’s-Selâm Hârûn), Dâru’l-Fikr, Beyrut 1979.  

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddin Abdülmelik; es-Sîretü'n-Nebeviyye, Dâru'l-

Kitâbi'l-Arabî, Beyrut 1990. 

İbn Kesîr, İmâdüddîn Ebü'l-Fidâ; el-Bidâye ven-Nihâye, Mektebetü'l-Meârif, Beyrut 

1990. 

İbn Kesîr, İmâdüddîn Ebu’l-Fidâ; Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, (Thk. Heyet), 

Müessesetü Kurtuba, 1. bs., Kahire 2000.    

İbn Manzûr, Ebu’l-Fadl Cemâluddîn b. Muhammed; Lisânü’l-Arab, Dâr-u Sâdır, 

Beyrut 2010. 

İsfahânî, Râgıb; el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, (Thk. Safvân Adnân Dâvûdî), 

Daru’l-Kalem, Beyrut 2009. 

Karâfî, Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Imâd; et-Tibyân fî Tefsîri Garîbi’l-

Kur’ân, (Thk. Dâhî Abdülbâkî Muhammed), Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, Kahire 

2003.  

Kurtubî, Muhammed b. Ahmed; el-Câmî‘ lî Ahkâmi’l-Kur’ân, (Thk. Abdullah b. 

Abdulmuhsîn et-Türkî), Müessetü’r-Risâle, Beyrut 2006.  

Küçükaşçı, Mustafa Sabri; "Senetü'l-Hüzn", DİA, Türkiey Diyanet Vakfı, İstanbul 

1998, XXXVI/519. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed; Te’vîlâtü’l-Kur’ân, (Thk. H. 

İbrâhim Kaçar), Dâru’l-Mîzân, İstanbul 2007. 

Mevdûdî, Ebu'l-A'lâ; Tefhîmü'l-Kur'ân, (Trc. Heyet), İnsan Yay., 2. bs., İstanbul 

1996.  



156 

 

 

 

Mukâtil b. Süleymân, Ebu'l-Hasan; et-Tefsîru’l-Kebîr / Tefsîru Mukâtil, (Thk. 

Abdullah Mahmûd Şehhâte), Müessesetü’t-Târîhi’l-Arabî, Beyrut 2002.  

Mutçalı, Serdar; Arapça Türkçe Sözlük, Dağarcık Yay., İstanbul 1995.   

Mütercim Âsım Efendi; Okyanusu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît, Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2013. 

Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb; es-Sünenü’l-Kebîr, (Thk. Mektebü 

Tahkîku't-Türâsi'l-İslâmî), Dâru'l-Ma'rife, Beyrut 2001. 

Nesefî, Ebû Hafs Necmüddîn Ömer b. Ahmed; et-Teysîr fî’t-Tefsîr, Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2019.  

Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Mahmûd; Medârikü’t-Tenzîl ve 

Hakâiku’t-Te’vîl, Darul Kelimetit-Tayyib, Beyrut 1998.   

Okumuş, Mesut; "Mekkî Sûre ve Âyetlerde Hz. Peygamber'e Yönelik Hitaplar", 

Kur'ân Nüzûlünün Mekke Dönemi Sempozyumu, Çorum 2012. 

Önkal, Ahmet; "Akabe Biatları", DİA, Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul 1989, II/211 

Râzî, Fahreddin Ebû Abdullâh; Mefâtîhu’l-Gayb, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1981.  

Sa'lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed; Arâisü'l-Mecâlis (Kısasü'l-Enbiyâ), 

Mektebetü'l-Cumhûriyyeti'l-Arabiyye, Kâhire 2002. 

Sa‘lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed; el-Keşf ve’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân, 

(Thk. İmâm Ebî Muhammed b. Âşûr), Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabiyye, Beyrut 

2002.  

Sarıçam, İbrahim; Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, 7. bs., Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yay., Ankara 2014. 

Sıcak, Ahmet Sait; "Başa Çıkma Stratejileri Açısından Kur'ân'da Hicret Realitesi", 

Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy. 1, Antakya 

2018. 

Sıcak, Ahmet Sait – Çalışkan, Necmettin; “Kur’ân’da İhraç Kavramı Özelinde Göç 

Olgusu”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 5, sy. 9, 

Kilis 2018/2. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân; ed-Dürru’l-Mensûr fî’t-Tefsîri bi’l-

Me’sûr, (Thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî), 1. bs., Kahire 2003. 

Şevkânî, Abdillâh Muhammed b. Alî; Fethu’l-Kadîr, Dâru Tayyibe, Riyad 1994. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr; Târîhu'l-Ümem ve'l-Mülûk, Dâru'l-Meârif, Beyrut 1967.  



157 

 

 

 

Taberî, Muhammed b. Cerîr; Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, (Thk. Abdullah 

b. Abdülmuhsin et-Türkî), Dirâsetü'l-Arabiyye ve'l-İslâmiyye, Kâhire 1970. 

Vankulu, Mehmed b. Mustafa el-Vânî; Lügat-ı Vankûlî ( Tercüme-î Sıhâh-ı Cevherî), 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2014. 

Yazır, Muhammed Hamdi; Hak Dîni Kur'ân Dili, Eser Neşriyat, İstanbul 1971.  

Zebîdî, Ahmed b. Ahmed; et-Tecrîdü’s-Sarîh li-Ehâdîsi’l-Câmi‘i’s-Sahîh, (Trc. 

Babanzâde Ahmed Naim), Diyanet İşleri Başkanlığı Yay. sy. 55-2, Semih 

Ofset 8. Baskı, Ankara 1985.  

Zebîdî, Muhammed Murtazâ; Tâcü’l-Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, (Thk. Abdu’l-

Alîm et-Tehâvî), Beyrut 1974. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer; el-Keşşâf, (Thk. ve Trc. Heyet), Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2018. 

 




