
 

 

  

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

 

 

 

VEGANLARIN SOSYAL ETKİLEŞİMLERİ:  

BENLİK SUNUMU VE VEGAFOBİYLE MÜCADELE 

STRATEJİLERİ 

 

 

Mukaddes UZBAY ÜLGEN 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Ankara, 2023 



 

 

  



 

 
VEGANLARIN SOSYAL ETKİLEŞİMLERİ:  

BENLİK SUNUMU VE VEGAFOBİYLE MÜCADELE STRATEJİLERİ 

 

 

 

Mukaddes UZBAY ÜLGEN 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Ankara, 2023



 

 

KABUL VE ONAY 

 

  



 

 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

 

  



 

 

ETİK BEYAN 

 



iv 

 

TEŞEKKÜR 

Öncelikle, bu tez sürecinin her bir aşamasına vaktini ve emeğini adayan, yalnızca tez 
sürecinde değil birlikte geçirdiğimiz her gün sevgisini ve desteğini sonuna kadar hissettiren 
sevgili Güncel Oğulcan ÜLGEN’e sonsuz teşekkür ederim.   

Zorlu bir dönemde bana güvendiği ve güven verdiği, ayrıca bu tez çalışmasına yoğun bir emek 
sarf ettiği için tez danışmanım Doç. Dr. Selda TAŞDEMİR AFŞAR’a; jüri üyeliğini üstlenen ve 
bu çalışmaya değerli katkılarını sunan saygıdeğer hocalarım Prof. Dr. Nilay ÇABUK KAYA ve 
Prof. Dr. Aylin BARAN’a; deneyimlerini ve iç dünyalarını benimle paylaşan tüm katılımcılarıma 
çok teşekkür ederim.  

Başta arkadaşlarım Haktan URAL, Cansu OKAN, Yavuz YAVUZ ve Özlem ALİOĞLU 
TÜRKER olmak üzere DTCF Sosyoloji Bölümü’ndeki hocalarıma ve meslektaşlarıma bu 
süreçte desteklerini asla esirgemedikleri ve beni her daim motive ettikleri için; Doç. Dr. 
Abdulkerim SÖNMEZ’e nihayete ermeyen ilk tez çalışmam boyunca verdiği yoğun emek için; 
Ekin BABAR’a bu sürecin duygusal yükünü benimle paylaştığı için minnettarım.  

Son olarak TÜBİTAK’a 2210-A Genel Yurt İçi Yüksek Lisans Burs Programı kapsamında 
yüksek lisans eğitimime maddi destek sağladığı için teşekkür ederim. 

 

 

 

  



v 

 

ÖZET 

 

UZBAY ÜLGEN, Mukaddes. Veganların Sosyal Etkileşimleri: Benlik Sunumu ve Vegafobiyle 

Mücadele Stratejileri, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2023. 

 

Bu tez çalışmasında, karnist ve türcü bir toplumda veganlığın toplumsal normlardan bir sapma 

olarak değerlendirildiği ve veganların damgalanmış kimliklere sahip olduğu düşüncesinden 

hareketle veganların naveganlarla sosyal etkileşimleri incelenmektedir. Söz konusu 

etkileşimlerin incelenme amacı, veganlara verilen tepkilere dair bilgi edinmek ve bu tepkilerin 

onların benlik sunumu üzerindeki etkilerini tartışmaktır. Bu hedef doğrultusunda sosyal inşacı 

bir dünya görüşüyle nitel bir araştırma tasarlanmıştır ve veriler (çevrimiçi ve yüz yüze) yarı 

yapılandırılmış derinlemesine mülakat tekniği kullanılarak elde edilmiştir. Verilerin analiz 

sürecinde MAXQDA 2022 yazılım programından faydalanılmıştır ve veriler sosyal psikoloji 

çalışmaları ile Erving Goffman’ın dramaturjik yaklaşımı ve damga kavramı aracılığıyla 

yorumlanmıştır. Türkiye’nin yedi şehrinden ve Kuzey Kıbrıs’ın bir şehrinden toplamda on sekiz 

katılımcı ile görüşülmüştür.  

Veganların naveganlarla etkileşimlerinde karşılaştıkları tepkilerin ağırlıklı olarak olumsuz 

olduğu görülmektedir. Vegafobik olarak adlandırılan bu tepkiler sosyal psikoloji çalışmaları 

yardımıyla yorumlanmaktadır. Veganlığı kimliğe bir tehdit olarak görmek, veganlığı önemsiz 

ve değersiz kılmaya çalışmak, veganları vegan olmaktan vazgeçirmeye çalışmak ve veganlara 

yönelik sözel ve fiziksel saldırganlıklarda bulunmak temaları altında toplanan bu tepkiler 

ayrıntılı biçimde tartışılmaktadır. Bazı vegafobik tepkilerin naveganların veganlığı kendi 

kimliklerine bir tehdit olarak görmesinden kaynaklandığı iddia edilmektedir. Toplumdaki yaygın 

vegafobiye dikkat çekilerek veganlara yönelik ön yargıların diğer ayrımcılık türlerinde olduğu 

gibi bir sorun olarak görülmemesi ve sıradan kabul edilmesi sorunsallaştırılmaktadır. 

Söz konusu tepkiler ele alındıktan sonra, bu tepkilerin veganların benlik sunumlarını nasıl 

etkilediği tartışılmaktadır. Vegafobi beklentisi ile vegafobiyi önleme isteğinden etkilendiği öne 

sürülen bu benlik sunumları Goffman’ın izlenim denetimi ve yüz muhafaza stratejileri gibi 

etkileşimlere yönelik temel kavramları doğrultusunda değerlendirilmektedir. Vegafobiyi önleme 

çabası bireysel ve bireyler arası bir istek (stereotiplerle özdeşleştirilmekten kaçınmak, 

etkileşimleri sorunsuz kılmaya çalışmak) veya veganlığın algılanma biçimini değiştirme çabası 

gibi değişime yönelik bir istek (stereotipleri yıkmaya çalışmak) şeklinde tezahür edebilmektedir.  



vi 

 
Bu tez çalışmasında, veganların benlik sunumunun ağırlıkla naveganlar tarafından “makul” 

bulunacağı düşünülen davranışlarla paralellik gösterdiği ve özellikle bireyler arası çatışmadan 

kaçınan veganların vegafobik tepkileri önlemek amacıyla hayvan özgürlüğü aktivizmi 

yapmamayı tercih ettiği iddia edilmektedir. Bu sebeple yaygın vegafobinin hayvan özgürlüğü 

aktivizmini olumsuz yönde etkilediği öne sürülmektedir. 

 

Anahtar Sözcükler 

veganlık, veganizm, günlük etkileşimler, damga, izlenim denetimi   



vii 

 

ABSTRACT 

 

UZBAY ÜLGEN, Mukaddes. Social Interactions of Vegans: Presentation of Self and Strategies 

against Vegaphobia, Master’s Thesis, Ankara, 2023. 

 

In this thesis, the social interactions of vegans with non-vegans are examined, based on the 

idea that veganism is considered a deviation from social norms in a carnist and speciesist 

society, and therefore vegans have stigmatized identities. The aim of this examination is to 

gain information about the reactions given to vegans, and to discuss the effect of these 

reactions on their self-presentation. To this end, we designed a qualitative study within a social 

constructionist worldview; gathered the data using the (online and face-to-face) in-depth 

interview technique. We used MAXQDA 2022 software in the data analysis process, and we 

interpreted the data through social psychology studies and Erving Goffman's dramaturgical 

approach and his concept of stigma. We interviewed a total of eighteen participants from seven 

cities in Turkey and one city in North Cyprus.  

We observed that vegans encounter predominantly adverse reactions in their interactions with 

non-vegans. We interpreted these reactions, which we named vegaphobic, with the help of 

social psychology studies. We discuss these reactions in detail, which we sorted under the 

themes of perceiving veganism as a threat to identity, reactions to invalidate and devalue 

veganism, attempts to discourage vegans from being vegan, and verbal and physical 

aggression towards vegans. We claimed that some of these adverse reactions are stemmed 

from the fact that non-vegans perceive veganism as a threat to their identities. We draw 

attention to the prevalent vegaphobia and problematize the fact that the prejudices against 

vegans are not recognized as a problem like other types of discrimination and are considered 

normal. 

Afterwards, we discussed how these reactions affect self-presentation of vegans. We 

interpreted these presentations, which we claim to be affected by the anticipation of 

vegaphobia and the desire to avoid it, in accordance with Goffman’s main terms regarding 

interactions like impression management and face-saving strategies. The aim to avoid 

vegaphobia manifest in different ways such as a personal and interpersonal desire (the 



viii 

 
avoidance of being identified with stereotypes, the effort to render smooth interactions), and 

as a desire to change non-vegan’s perception of veganism (trying to break the stereotypes).  

This study claims that self-presentations of vegans are predominantly in line with the 

behaviours that vegans expect non-vegans to perceive as “reasonable” and especially vegans 

who avoid interpersonal conflict prefer not to be involved in animal liberation activism in order 

to evade vegaphobic reactions. Therefore, we argue that prevalent vegaphobia has an adverse 

effect on the animal liberation activism. 

 

Keywords 

veganism, daily interactions, stigma, impression management 

  



ix 

 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY .................................................................................................................. İ 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI ...................................................... İİ 

ETİK BEYAN ........................................................................................................................İİİ 

TEŞEKKÜR ......................................................................................................................... İV 

ÖZET .................................................................................................................................... V 

ABSTRACT ........................................................................................................................ Vİİ 

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................................... İX 

TABLOLAR DİZİNİ ............................................................................................................. Xİİ 

ŞEMALAR DİZİNİ .............................................................................................................. Xİİİ 

GÖRSELLER DİZİNİ .......................................................................................................... XİV 

GİRİŞ .................................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: ARAŞTIRMANIN KAPSAMI ........................................................................... 8 

1.1. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE AMACI ..................................................................... 8 

1.2. ARAŞTIRMANIN METODOLOJİSİ ..........................................................................13 

1.2.1. Araştırmacının Konumu ....................................................................................................... 14 

1.2.2. Veri Analiz Süreci ................................................................................................................. 15 

1.2.3. Araştırmanın Özneleri .......................................................................................................... 20 

1.2.4. Araştırmanın Avantajları ve Sınırlılıkları ............................................................................... 29 

2. ARAŞTIRMANIN KURAMSAL VE KAVRAMSAL ARKA PLANI .................................33 

2.1. BENLİK ....................................................................................................................33 

2.2. SEMBOLİK ETKİLEŞİMCİLİK ..................................................................................35 

2.3. DRAMATURJİK YAKLAŞIM ....................................................................................36 

2.4. DAMGA ....................................................................................................................40 

3. BÖLÜM: VEGANLARIN SOSYAL ETKİLEŞİMLERİNE VE BENLİK SUNUMLARINA 

YÖNELİK NİTEL BULGULARIN DEĞERLENDİRİLMESİ ...................................................42 

3.1. NAVEGANLARIN VEGANLARA YÖNELİK TUTUM VE DAVRANIŞLARI ..............42 



x 

 
3.1.1. Vegafobi ............................................................................................................................... 42 

3.1.1.1. Sosyal Medyada Vegafobi ........................................................................................... 47 

3.1.1.2. Toplumsal Cinsiyete Dair Damgalar ............................................................................ 51 

3.1.2. Veganlığı Kimliğe Bir Tehdit Olarak Görmek ....................................................................... 55 

3.1.3. Veganlığı Önemsiz ve Değersiz Kılmaya Çalışmak............................................................. 58 

3.1.3.1. Veganların Samimiyetinden Kuşku Duymak ............................................................... 58 

3.1.3.2. Veganların İradesini Yok Saymak ............................................................................... 60 

3.1.3.3. Klişeler Yöneltmek ....................................................................................................... 64 

3.1.3.4. Sıra Gözetmek ............................................................................................................. 65 

3.1.3.5. Hayvanların Sömürüldüğünü Reddetmek ve Türcülük Yapmak ................................. 68 

3.1.4. Veganları Vegan Olmaktan Vazgeçirmeye Çalışmak .......................................................... 74 

3.1.4.1. Veganlığı Mahrumiyet Olarak Değerlendirmek ........................................................... 77 

3.1.4.2. Hayvansal Yiyecekler Yedirmekte Israr Etmek ........................................................... 81 

3.1.5. Vegafobik Olmayan Davranışlar .......................................................................................... 84 

3.1.5.1. Veganlığı Onaylayıp Vegan Olmamak ........................................................................ 85 

3.2. VEGANLARIN BENLİK SUNUMU ...........................................................................90 

3.2.1. İzlenim Denetimini Kolaylaştıran Unsurlar ........................................................................... 92 

3.2.1.1. Vegan Partner İsteği ve Navegan Partnerlerle İlişkiler ................................................ 97 

3.2.2. Stereotiplerden Kaçınmaya Yönelik Eylemler .................................................................... 100 

3.2.2.1. Vegan Olduğunu Beyan Etmemek ............................................................................ 100 

3.2.2.2. Yargılamamak ve “Dayatmamak” .............................................................................. 105 

3.2.2.3. Aktivist Etiketinden Kaçınmak ................................................................................... 111 

3.2.2.4. “Normal” Olmak ......................................................................................................... 115 

3.2.2.5. Dili ve Duyguları Kontrol Altına Almak ....................................................................... 117 

3.2.3. Stereotipleri Yıkmaya Yönelik Eylemler ............................................................................. 122 

3.2.3.1. Zorunluluk Algısına ve Din Benzetmesine Karşı Çıkmak .......................................... 122 

3.2.3.2. Veganlığın Zor Olduğu Algısını Yıkmaya Çalışmak .................................................. 125 

3.2.3.3. Sağlıklı Olmak–Veganlığın Sağlıklı Olmakla Özdeşleştirilmesine Karşı Çıkmak ...... 126 

3.2.4. Etkileşimleri Sorunsuz Kılmaya Yönelik Eylemler .............................................................. 129 



xi 

 
3.2.4.1. Keyif Kaçırmamaya Çalışmak ................................................................................... 129 

3.2.4.2. Konuşulacak Kişiyi Seçmek ve Muhataba Göre Uyarlanmak ................................... 134 

3.2.4.3. Sınır Koymak ............................................................................................................. 139 

3.2.4.4. Soyutlamak ve Soyutlanmak ..................................................................................... 142 

SONUÇ .............................................................................................................................. 145 

KAYNAKÇA ....................................................................................................................... 151 

EK 1. ORİJİNALLİK RAPORU ........................................................................................... 170 

EK 2. ETİK KOMİSYON İZNİ ............................................................................................. 172 

 

  



xii 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1. Araştırmanın Özneleri Hakkında Bilgiler ................................................................................. 21 

 

  



xiii 

 

ŞEMALAR DİZİNİ 

Şema 1. Vegan-Navegan Etkileşimlerinde Naveganların Tutum ve Davranışlarının Tematik Şeması 17 

Şema 2. Vegan-Navegan Etkileşimlerinde Veganların Tutum ve Davranışlarının Tematik Şeması .... 18 

Şema 3. Ana Temalar Arasındaki İlişkiler ............................................................................................. 19 

 

  



xiv 

 

GÖRSELLER DİZİNİ 

Görsel 1. Édouard Manet, Le Déjeuner sur l'herbe, 1863, Musée d'Orsay, Paris. ............................... 96 



1 

 

GİRİŞ 

Birisi, bir hayvanın zarara uğraması durumunda, 
insanın zarara uğraması durumundakinden daha çok 
acı çekiyor. Çünkü hayvan, zararın ispat edilmesine 
ilişkin insani kurallara göre tanıklık etme imkânından 
yoksundur ve dolayısıyla uğradığı her zarar bir 
haksızlık gibidir ve onu ipso facto kurban haline 
getirir. 

Jean-François Lyotard, Ayrışma (2021, s. 89) 

 

İdeoloji gelip de “Ben ideolojiyim” demez.  
İdeoloji, “Ben doğayım ve işler bu şekilde yürüyor” 
der. 

Mark Fisher, Postcapitalist Desire (2020) 

 

İngilizce vegetarian (vejetaryen) kelimesinin ilk üç ve son iki harfiyle oluşturulan vegan 

kelimesi 1944 yılının Kasım ayında Donald Watson ve diğer beş üye tarafından 

düzenlenen bir toplantıda ortaya çıkmıştır (The Vegan Society, t.y.). Türkiye Vegan 

Derneği’nin (t.y.) The Vegan Society’den (1979) alıntıladığı üzere, 

[Veganlık] hayvanların gıda, giyim ya da başka amaçlarla maruz kaldıkları 
sömürü ve zulmün her türlüsünden -uygulanabilir olan en mümkün 
mertebede- kaçınan ve buna ek olarak insanların, hayvanların ve çevrenin 
yararına, hayvan içermeyen alternatiflerin geliştirilmesini ve kullanımını 
destekleyen felsefe ve yaşam biçimidir. Beslenme söz konusu olduğunda, 
hayvanlardan tamamen veya kısmi olarak elde edilen ürünlerin 
reddedilmesini ifade eder. 

“[H]isleri olan canlıları köleleştirmeye, onlara uygulanan kötü muamelelere ve onları 

öldürme eylemine, mümkün olduğunca1” (Giroux & Larue, 2021, s. 9) ortak olmamayı 

 

1 Filozof Matthew Calarco, bir röportajında (Caffo, 2013) kendisini pek çok insanın standartlarına göre katı 
bir vegan olarak tanımladığı halde veganlığın kendisi açısından kusursuz biçimde hiçbir hayvana zarar 
vermeme veya hiçbir şekilde hayvansal ürün tüketmeme çabası olmadığını belirtmektedir. Akla gelebilecek 
her düzeyde hayvanlara yönelik şiddeti üreten bu dünyada tüketim mantığının kendisinin de şiddet içermesi 
sebebiyle kusursuz veganlığın imkânsız olduğunu ve kendisinin tüm çabalarına rağmen hayvanlara dolaylı 
biçimde zarar verdiğini öne sürmektedir. Fakat bu durumun, söz konusu çabayı bırakıp her istediğini yemek 
anlamına gelmediğini eklemektedir (Caffo, 2013, s. 88). 



2 

 

hedef edinen veganlar, hayvanların2 birer meta olarak kullanılmasına karşı çıkmaktadır. 

Bu tanımlardan da görüldüğü üzere veganlık, vegan denince genellikle ilk akla gelen 

vegan beslenme biçimiyle sınırlı değildir; veganlar hayvan istismarı içeren tüm 

ürünlerden, hizmetlerden ve eylemlerden kaçınmaktadır. Fakat veganların (yalnızca et 

değil süt, yumurta gibi tüm parçalarıyla) hayvan bedenlerini ve (arıların ürettiği bal gibi) 

onların emeğini tüketmeyi kendine hak görmemesi ve bunları birer besin olarak kabul 

etmemesi, günümüz toplumlarında veganlık üzerine en ihtilaflı konu olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Vegan ve naveganların neyin yenir-yenmez olarak kabul edilebileceğine 

dair ayrık görüşlerinin taşıdığı imalar, onların sosyal etkileşimlerindeki temel gerilimi 

oluşturmaktadır. Veganlığın kendi yenir-yenmez ayrımı temelde etik ilkeler 

doğrultusunda belirlenmektedir. Peki vegan beslenmenin sapkın addedilmesine yol açan 

karnist yemek kültürünün yenir-yenmez ayrımları nasıl oluşturulmaktadır? 

Beslenme ve yemek sosyolojisinde3 sıklıkla dile getirildiği üzere yemek yalnızca yaşamın 

devamlılığı için sürdürülen fiziksel bir zorunluluk değildir; neyin yenip yenmeyeceği 

ayrımı yalnızca gıdanın besinsel değerleri ve fiziksel etkileri veya insanların gelir seviyesi 

gibi koşullar tarafından belirlenmez, aynı zamanda kültürel pratikler de bu ayrımı 

etkilemektedir (Carolan, 2022, s. 1). Yemek ediminin “bir dizi karmaşık fizyolojik, 

psikolojik, ekolojik, ekonomik, politik, sosyal ve kültürel sürecin kesişiminde” yer aldığı 

kabul edilmektedir (Beardsworth & Keil, 2002, s. 6) (ve veganlığın yenir-yenmez 

ayrımına yönelik etik bakış açısı yemek yeme sürecinin etik boyutunun da var olduğunu 

göstermektedir). Kültür neyin besin neyin tabu olacağını belirleyecek güçtedir. Dünyanın 

pek çok yerinde bir besin olarak tüketildiği halde Yahudilikte, İslam’da ve Hıristiyanlığın 

bazı mezheplerinde domuz eti tüketmenin yasaklanmış olması bunun en bilinen 

örneklerindendir. Muhtemelen pek bilinmeyen ve pek çok insanı şaşırtabilecek (ve belki 

 

2 İnsanlar hayvanlar alemine ait bir tür (homo sapiens) olduğundan insanları da içeren hayvan sözcüğünün 
insanları içermeyen bir sözcük gibi kullanılması hatalıdır. Bu durumun bilincinde olarak, metin boyunca 
okuma kolaylığı sağlayabilmek amacıyla insan dışı veya insan olmayan hayvanlar demek yerine hayvan 
sözcüğünü insanları içermeyen bir biçimde kullanacağıma dair bir dipnot düşmek istedim. Ayrıca bu sözcük 
tahmin edilebileceği üzere insan dışı tüm hayvanları kapsamamakta, genellikle karnist ve türcü kültür 
içerisinde metalaştırılan hayvanlara işaret etmektedir. Fakat insan merkezci bir dünyada herhangi bir 
hayvanın herhangi bir zaman dilimde metalaştırılabilir olduğu, bu nedenle bu kavramın sınırlarının her daim 
geçirgen olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

3 Türkçede gıda, beslenme ve yemek gibi farklı şekillerde adlandırılan bu alan İngilizcede genellikle yemek 
[food], yemek yeme [eating] veya beslenme [nutrition] sosyolojisi şeklinde adlandırılmaktadır. 



3 

 

de tiksindirecek) bir örnek ise günümüzde birçok ailenin birer üyesi gibi4 görülen kedi ve 

köpeklerin dünyanın bazı yerlerinde besin olarak tüketiliyor oluşudur.  

22 yaşında Londra’yı terk edip Vietnam’a yerleşen Tom Divers (t.y.), Vietnam Coracle 

adlı web sitesinde yer alan bir blog yazısında5 20 yıldır kedilerle yaşadığını ve tüm 

kedilerinin ailesinin bir parçası olduğunu aktarmaktadır. Düşünebildiği tüm hayvanlar 

arasından duygusal açıdan sadece kedi yemeyi sorun edindiğini fakat “sevimli 

hayvanların veya evcil hayvanların yenmemesi gerektiği veya insanlarla ilişkileri 

nedeniyle yenmelerinin daha zor olduğu” düşüncesine katılmadığını ifade etmekte ve 

kedi yeme edimini şöyle temellendirmektedir: “Bir hayvan […] tadı iyi olduğu için 

yeniyorsa o halde ben de onu yerim”. Tân Bình bölgesine gidip üç farklı kedi yemeği 

sipariş ettiğini aktaran Divers, yazının kalanında bu yemekleri ayrıntılı bir biçimde tarif 

etmektedir. Bütün akşam masaların arasında “sevimli” kediler dolaşsa da yaşayan 

hayvan ile tabağındaki et arasındaki bağlantıyı nadiren düşündüğünü fakat kedileri 

kendisi öldürmesi gerekse daha farklı hissedeceğine emin olduğunu, zaten çoğumuzun 

yediğimiz herhangi bir hayvan için böyle hissedeceğini ileri sürmektedir.  

Pek çok insanın yiyeceği hayvanı, örneğin bir kuzuyu, kendi elleriyle öldürmesi gerektiği 

takdirde hissedeceği olası duygular ile Tom Divers’ın yediği kedileri kendi elleriyle 

öldürmesi gerektiği takdirde hissedeceği duygular tabii ki benzer olabilir. Fakat iki 

eylemde hissedilecek duyguların benzer olduğunu kabul etsek dahi bu durum, söz 

konusu eylemleri kültürel açıdan birbirine denk kılmayacaktır.  İngiltere’de doğan diğer 

omnivor insanların pek çoğu, muhtemelen yalnızca bir kediyi kendi elleriyle öldürmesi 

gerektiğinde değil, onu yemeyi düşündüğünde bile rahatsızlık hissedecek ve kedi bir 

başkası tarafından öldürülüp bir öğün olarak sunulacak bile olsa onu yemeyi 

 

4 Bazı hayvanlar kişi ve bir beden sahibi olmalarıyla tanınmamaktadır. Fakat bu onların kendilerine içkin bir 
durum değil, bizim kültürel olarak onlara dayattığımız bir durumdur. “Besi” hayvanına bu ismi vererek onların 
gerçekliğini tanımlamış oluruz. Halbuki bu hayvanların tek olanakları yenebilir olmaları değildir. Bu konuda 
en çarpıcı saptamalardan biri Matthew Calarco tarafından ortaya konmuştur. Calarco, insanlar olarak 
hepimizin potansiyel et olduğumuzu, bu nedenle insan ve hayvanın yenebilirlik bakımından aynı [indistinct] 
olduğunu hatırlatmaktadır. Calarco, insanlar gibi hayvanların da özünde yenemez olduğunu savunan etik 
görüşün aksine insanların ve hayvanların etli [meat], tüketilebilir bir bedenleşmeyi [embodiment] paylaştığı 
düşüncesinin farklı bir veganlığa yol açtığını öne sürmektedir. Hayvanlar ve insanlar potansiyel olarak ettir; 
yenebilir, yenmektedir ve yenecektir. Fakat hayvan bedenleri sırf et olmaktan çok daha fazla potansiyele 
sahiptir.  Modern endüstriyel çiftlikler ve hayvan endüstrisi hayvanların bedenlerinin tabaklarımızdaki et ve 
yan ürünlerden daha fazlası olamayacağını düşünmemiz için onları yalnızca ete indirgerken veganlık, 
hayvanların diğer potansiyellerini açığa çıkarmaya girişmektedir. Veganlık, onları kendi dünyalarını, kendi 
ilişkilerini, oluşlarını [becomings], neşelerini ve arzularını oluşturmaktan alıkoyan kurulu düzenden kurtarma 
çabasıdır (Caffo, 2013, ss. 88-89). 

5 https://www.vietnamcoracle.com/cat-meat/ [Son erişim tarihi:17.12.2022] 

https://www.vietnamcoracle.com/cat-meat/


4 

 

reddedecektir.6 İngiltere’de yaşayan pek çok omnivora dair böyle bir genelleme 

yapılabilmesini sağlayan durum, bu reddin bireysel olmaktan çok kültür tarafından 

belirlenen toplumsal bir tercih olmasıdır. Kedi yeme düşüncesinin hissettirdiği tiksinti, 

öfke gibi yoğun duygular bu reddedişin bireysel bir tercih olduğunu düşünmemize sebep 

olsa da bu duygu ve düşüncelerin içinde yaşadığımız kültüre ait olduğunu ve 

sosyalizasyon sürecinde bedenimize işlediğini görmek zor değildir. Kültür bizim yerimize 

çoktan bir karar vermiştir.7 Kültür, kedi yeme düşüncesinin aksine kuzu yeme 

düşüncesinin tiksinti ve öfke ile karşılanmaması gerektiğine de karar vermiştir.  

Kültürel belirlenimler sonucu belirli hayvanları yenir kabul eden naveganlar veganlığın 

kişisel bir tercih olduğunu ve veganların diğerlerinin et yeme özgürlüğüne karışmaması 

gerektiğini öne sürmektedir. Buna karşın Çin’de her sene gerçekleştirilen Yulin Köpek 

Eti Festivali tüm dünyadan tepki almaktadır ve tahmin edilebileceği üzere bu festivale 

yalnızca vegan ve vejetaryenler değil naveganlar da karşı çıkmaktadır. Kültürel kabuller 

(köpekler evcil hayvanlardır, köpekler yenemez) doğrultusunda bir başka kültürde 

normal kabul edilen bir etkinliğe karşı çıkmak gerekli görülürken etik kabuller 

doğrultusunda belirli edimlere karşı çıkmak dayatma olarak adlandırılmaktadır. Tüm 

dünyada her yıl milyarlarca8 kara ve deniz canlısını işkence dolu bir hayata mahkûm 

etmek ve öldürmek özgür seçim olarak kabul edilirken Yulin’de köpeklerin işkence ile 

öldürülmesi yasaklanması gereken bir eylem olarak görülmektedir. Çelişkili görünen bu 

durumun ortaya çıkmasının nedeni sosyo-kültürel normların bir yandan hayvanseverliği 

desteklerken diğer yandan onu türcülüğün sınırlarına hapsetmesidir. Veganların 

 

6 Loughnan vd.’nin (2014) gerçekleştirdikleri deneylerde bir hayvanın başka bir kültürde yenip yenmediğine 
dair bilgi edinmenin katılımcıların o hayvanın kapasitelerine dair düşüncelerini –hayvanın yenmesini 
meşrulaştıracak biçimde– değiştirdiği görülmüştür. Belki de başlangıçta kedi ve köpek yeme fikrine karşı 
çıkan birinin bu hayvanların belirli kültürlerde halihazırda yendiğini öğrenmesi kendisinin de bu eylemi 
gerçekleştirmesini kolaylaştırabilir. 

7 Bir eylemin özgür bir tercih olup olmadığına yönelik etik tartışmanın yanı sıra, beslenmeye dair pratik 
seçimlerimizin de tamamen bireysel olmayabileceği düşünülmektedir. Beslenme düzenine dair 
seçimlerimizin ne ölçüde bireysel beğenilerimize ne ölçüde toplumsal belirlenimlere dayandığı sorusu yapı-
faillik tartışması çerçevesinde ele alınabilecek temel bir sosyolojik soru olarak gündeme gelmektedir 
(Germov & Williams, 2017, s. 8). Yemek tercihleri annenin belirli tatları fetüse iletmesiyle şekillenmeye 
başlayıp bebeğin anne sütüne karışabilen tatlara alışmasıyla (Mennella vd., 2001) ve bebeklik döneminden 
sonra çocukluk döneminde sosyalleşme süreciyle (Beşirli, 2010, s. 168) devam etmektedir. Çocuk, 
ebeveynlerinin ve kardeşlerinin beslenme pratiklerine eşlik ederek kültüre ve sınıfa özgü tat mühürlemesini 
[imprinting] deneyimlemektedir (Reitmeier, 2014, s. 177). Ulusal mutfakların varlığı ve insanların kendi 
coğrafyasında sunulan yemeklere yatkınlığı da yemek tercihlerinin bir vakum içerisinde gerçekleşmediğinin 
(Germov & Williams, 2017, s. 4) ve beslenme tercihlerinin toplumsal inşalar olduğunun bir göstergesi olarak 
kabul edilebilir. 

8 Yaklaşık oranlar için şu siteyi ziyaret edebilirsiniz: https://www.animalmatters.org/facts/farm/ [Son erişim 
tarihi 23.12.2022] 

https://www.animalmatters.org/facts/farm/


5 

 

varsayılan “hayvanseverliği”9 toplum tarafından çizilen hayvanseverlik sınırını aştığından 

veganlar “aşırı”, “radikal” ilan edilmektedir.  

Hayvanlara yönelik şiddeti “şiddet” olarak kabul eden, tanık oldukları bu ıstırabı kendi 

zihinlerinde taşıyan ve günlük hayatlarında sevdiklerinin hayvan sömürüsüne dahil 

oluşuyla tekrar tekrar yüzleşmek zorunda kalan veganlar duygusal olarak ağır bir yükü 

sırtlanmaktadır (Gillespie, 2019). Fakat mücadele etmeleri gereken sorunlar bundan 

fazlasıdır. Veganlar gerek düşünceleriyle gerek eylemleriyle toplumun insan merkezci ve 

türcü normlarına karşı geldiğinden “sapkın” (Bolderdijk & Cornelissen, 2022; J. E. Boyle, 

2011; Brouwer vd., 2022; Buttny & Kinefuchi, 2020; J. Greenebaum, 2018; J. B. 

Greenebaum, 2012a; Jabs vd., 2000; Judge & Wilson, 2019; Lundahl, 2018; MacInnis & 

Hodson, 2015; Markowski & Roxburgh, 2019; Paxman, 2021; Romo & Donovan-Kicken, 

2012; Roth, 2005; Shewmake, 2020; Yeh, 2014) olarak damgalanmaktadırlar. Bir kişi 

vegan olduğunda kendini sosyal hayatında tekrarlayan bir çatışmanın ortasında 

bulmaktadır çünkü pek çok hayvanın meta olarak görüldüğü ve hayvan kullanımının 

yasal olduğu bir dönemde sosyal dışlanma pahasına hayvan özgürlüğünü 

savunmaktadır. Öyle ki, karşılaştığı ön yargılar ve saldırganlıklar kişiyi vegan kimliğiyle 

özdeşleşmekten kaçınmaya sevk edebilmektedir (LeRette, 2014, ss. 14–15) 

Sosyal etkileşimlerimizde sahip olduğumuz diğer kimlikler de göz önüne alındığında 

konu daha karmaşık bir hal almaktadır. Örneğin misafir olarak katıldığımız geleneksel bir 

aile yemeğinde bizden belirli bir rol sergilememiz beklenmektedir. Bir misafir kendisine 

sunulan yiyecekleri kabul edip müteşekkir olduğunu göstermelidir ve sorun 

çıkarmamalıdır. Bir veganın kendisine sunulan navegan yemekleri nazikçe reddederek 

herhangi bir çatışmanın önüne geçebileceğini düşünebiliriz, fakat olan biten genellikle 

böyle değildir. Bu reddediş genellikle bir çatışmaya neden olmaktadır ve etkileşimlerini 

sorunsuz kılmak isteyen birinin bu çatışmayı incelikle ve kendi inançları pahasına idare 

etmesi gerekmektedir. Farklı ortamlarda üstlenilen rollerin farklılığı, –çatışmadan 

kaçınmak istediği sürece– kişinin (hayvan özgürlüğü konusunda sahip olduğu 

motivasyon ne olursa olsun) diğerlerine sunduğu benliğin sabit olmamasını ve onun, 

etkileşimin içeriğine göre farklı performanslar sunmasını gerektirmektedir. Kişi, kimliğinin 

hangi etkileşimlerde nasıl tepkiler alacağına dair beklentilerine göre belirli stratejiler 

izlemekte veya kimliğini tamamen askıya alabilmektedir.  

 

9 Veganlığın hayvanseverlik olarak görülmesine yönelik karşı çıkışlar Veganların İradesini Yok Saymak alt 
başlığında ele alınmaktadır. 



6 

 

Hayvan özgürleşmesinin aciliyeti göz önüne alındığında, “otantik” hayvan savunucusu 

kimliğimizin her ne pahasına olursa olsun sürdürülmesinin gerekli olduğu düşünülebilir. 

Fakat pek çok vegan sosyal etkileşimlerinde yüzleşmeci bir tavır sergilemekten 

kaçınmaktadır çünkü bunun hem diğerlerinin kendisine saldırgan tepkiler vermesine yol 

açacağını hem de diğerlerini veganlığın görüşlerinden soğutacağını düşünmektedir. 

Hayvan hakları aktivistleri dahi etkileşimlerde ne şekilde davranmanın hayvan 

özgürleşmesine maksimum yarar getireceği konusunda fikir birliğine sahip değildir. 

Veganların vegan olma kararı almalarında etkili olan durumlara bakıldığında insanlarda 

belirli duygular uyandırmanın ve onlara farklı bir bakış açısı sunmanın tek bir yolu 

olmadığı görülmektedir. Kimi zaman bir kişinin sitem dolu çevrimiçi bir paylaşımı kimi 

zamansa sofra etrafındaki sakin bir tavrı diğerlerinin veganlık üzerine düşünme sürecini 

başlatabilmektedir. Dolayısıyla bir yandan kişinin kendi inançlarını ve sınırlarını ihlal ettiği 

düşünülebilecek bir eylem (örneğin veganların yüz muhafaza stratejilerinden biri olan 

ortama göre değişen bir dil seçmek ve vegan olma motivasyonlarını olduğu gibi 

aktarmamak) diğer bir yandan (kasten veya kazara) hayvan özgürleşmesine katkı 

sağlayan bir tutum olarak değerlendirilebilir.  

Vegan ve naveganlar etkileşime girdiğinde yaşanan çatışma, “hayvan özgürlüğü” ile 

“hayvanları kullanma özgürlüğü” isteklerinden hangisinin haklı bir istek olduğu 

tartışmasından ziyade, biri etik ilkelerden, diğeri toplumsal normlardan kaynaklanan bu 

iki konumun, söz konusu konumları tutanların kimlikleri ve verecekleri izlenim açısından 

neler ifade ettiği ile ilgilidir. Dolayısıyla naveganların mevcudiyeti veganların benlik 

sunumunu etkilediği gibi veganların fiziksel mevcudiyeti veya bir ortamda veganlığın 

zikredilmesi de naveganların benlik sunumunu etkilemektedir. Örneğin naveganların 

kültürel pratikleri veganları “aşırı duyarcı” gösterebileceği gibi veganların eylemleri de 

onları “duyarsız” gösterebilmektedir ve bu durumun naveganların benlik sunumunu 

etkilemesi olasıdır. Etkileşimin tarafları, etkileşim sürecinde diğerlerinin kendisi hakkında 

olumlu bir izlenim edinmesini sağlamak amacıyla veganlığın ilkeleri ile toplumsal normlar 

arasındaki farklı konumlarda dolaşabilmektedir.  

Bu tez çalışmasında vegan-navegan etkileşimlerinde söz konusu çatışma nedeniyle 

veganlara ne gibi tepkiler verildiği ve bu tepkiler doğrultusunda veganların nasıl bir benlik 

sunumuna yöneldiği ele alınmaktadır. Katılımcılara vegan kimliklerine yönelik aldıkları 

tepkilere dair genel sorular sorulduktan sonra onların sofra etrafındaki deneyimlerine 

yönelik sorulara odaklanılmıştır. Bu seçimin nedeni, veganlık dendiğinde genellikle 

vegan beslenmenin akla gelmesi ve bu konunun en çok ihtilaf yaratan konu olması 



7 

 

dolayısıyla katılımcıların naveganlarla en çok bu konu üzerine konuştuğu varsayımıdır. 

Özellikle hayvan etinin mevcut bulunduğu sofralarda diğerlerinin yemeğini paylaşmayan 

veganın bu edimiyle kendi ilkelerini hatırlatarak diğerlerini kendi eylemleriyle 

yüzleştirdiği, dolayısıyla bu ortamlarda gerginliğin daha yüksek olabileceği varsayılmıştır. 

Gerginlik yaşanan ve hadiselerin patlak vermesinin olası görüldüğü böylesi ortamlarda 

yüz muhafaza stratejilerinin de daha yoğun olarak gerçekleşeceği düşünülmektedir. 

Nitekim katılımcılar sofra etrafındaki etkileşimlerinde duydukları rahatsızlığı sıkça dile 

getirmiş, bu ortamlarda damgalanmamak ve her iki tarafı rahatsızlıktan kurtarmak 

amacıyla geliştirdikleri stratejileri paylaşmıştır.  

Bu araştırma Erving Goffman’ın dramaturjik yaklaşımı ve damga üzerine görüşleri 

çerçevesinde tasarlanmıştır. Katılımcıların en az altı ay vegan olması koşulu aranmıştır. 

Toplamda on sekiz katılımcıyla (çevrimiçi ve yüz yüze) yarı yapılandırılmış derinlemesine 

mülakat gerçekleştirilmiştir. Bunlardan üçü yüz yüze, diğer tüm mülakatlar çevrimiçi 

gerçekleştirilmiştir. Türkiye’nin yedi şehrinden toplam on sekiz, Kuzey Kıbrıs’ın bir 

şehrinden bir katılımcı ile mülakat gerçekleştirilmiştir.10 Mülakatlar katılımcıların izniyle 

kaydedilmiştir. Deşifresi yapılan mülakatlar MAXQDA 2022 programı yardımıyla 

kodlanmış, tematik analiz sonucunda elde edilen bulgular Veganların Sosyal 

Etkileşimlerine ve Benlik Sunumlarına Yönelik Nitel Bulguların Değerlendirilmesi 

bölümünde iki temel başlık altında sunulmuştur.   

 

10 Katılımcılara dair ayrıntılı bilgi Tablo 1’de sunulmuştur. 



8 

 

1. BÖLÜM: ARAŞTIRMANIN KAPSAMI 

Bu bölümde öncelikle araştırmanın konusu ve amacı, ardından araştırmanın metodolojisi 

aktarılacaktır. Araştırmanın Metodolojisi alt başlığında araştırmacının konumu, veri 

analiz süreci, araştırmanın özneleri ve araştırmanın avantajları ve sınırlılıkları hakkında 

bilgi verilecektir. 

1.1. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE AMACI 

Türkiye’deki sosyoloji bölümlerinde tamamlanan tezler İstanbul’da tabandan hayvan 

hakları aktivizminin örgütlenişi (Wolf, 2015), İstanbul’da vegan kimliğinin doğuşu 

(Üzeltüzenci, 2018), vejetaryen oluşa yönelik motivasyon ve değerlerin mekâna 

yansıması (Kurt, 2019), Antalya örneği üzerinden vegan olma motivasyonları (Asil, 

2021), veganların maneviyat anlayışları (Eren Cengiz, 2021) ve vejetaryen-veganların 

din kurumuyla ilişkisi (Özkul, 2021) üzerinedir. YÖK Tez Merkezi’nde Antropoloji konu 

etiketiyle yer alan tezlerden biri Sosyal Antropoloji bölümünde yazılan, Türkiye’de vegan 

yaşam tarzının gündelik direnişlerini çerçevelemek üzerine bir yüksek lisans tezi 

(Turgay, 2020), diğeri ise Sosyal Çevre Bilimleri’nde yazılan, vegan ve vejetaryenliği 

biyoetik çerçevesinde ele alan bir doktora tezidir (Tunçay Son, 2016). Psikoloji 

bölümünde tamamlanan tezlerden biri beslenme ve etik yönünden farklı yaşam 

biçimlerine ahlaki bir perspektiften bakmakta ve bireylerin vegan olma motivasyonlarını 

sistematik biçimde araştırmakta (Bayramoğlu, 2019); bir diğeri ise veganlığı bir 

beslenme biçimi olarak ele alarak farklı beslenme rejimlerinde sağlıklı beslenme 

davranışlarına yönelik farklılıkları incelemektedir (Pehlivan, 2021). Son olarak İletişim ve 

Toplumsal Dönüşüm Programı’nda yazılan bir yüksek lisans tezinde Gaziantep’te 

kültürel bir kimlik olarak veganlık (Koman, 2022) ve Medya ve İletişim Sistemleri Anabilim 

Dalı’nda yazılan bir doktora tezinde yeni medyanın toplumsal hareketler üzerindeki etkisi 

veganlık bağlamında ele alınmaktadır (Yılmaz, 2018).  

Hem Türkiye’de hem yurt dışında yapılan çalışmalar incelendiğinde 90’lardan bu yana 

vejetaryenlik ve veganlık motivasyonları (Asil, 2021; Bayramoğlu, 2019; Beardsworth & 

Keil, 1991, 1992; Cherry, 2014; Fox & Ward, 2008; Güler & Çağlayan, 2021; Hirschler, 

2011; Jabs vd., 2000; Kurt, 2019; Larsson vd., 2003; Rosenfeld & Burrow, 2017; Seçim 

vd., 2022; Tekten Aksürmeli & Beşirli, 2019; Tunçay Son, 2016; Waters, 2022; Willetts, 

1997) ve vejetaryen ve veganlığa yönelik tutumlar (Browarnik, 2012; Bryant, 2019; 

Hamiel vd., 2020; Judge & Wilson, 2019; Nalçacı İkiz & Solunoğlu, 2018; Povey vd., 



9 

 

2001; Siebertz vd., 2022) üzerine pek çok araştırma yapıldığı görülmektedir. Bir damga 

olarak vejetaryen ve vegan kimliğini ve bu grup üyelerinin etkileşimlerinde yaşadıkları 

sorunları ele alan literatür ise ağırlıklı olarak 2010’lar sonrasında gelişmeye başlamıştır.  

Veganlık toplumda baskın olan karnizme, insan merkezciliğe ve türcülüğe karşı gelip 

hayvanların meta olarak kullanımını reddettiğinden toplumsal normlardan bir sapma 

olarak değerlendirilmektedir. Veganlığın toplum tarafından “sapkın” addedildiği (Aavik, 

2021; J. Greenebaum, 2018; Lindquist, 2013; Potts & Parry, 2010; Roth, 2005); 

vejetaryen ve veganların olumsuz bir imaja sahip olduğu (Cole, 2008; Cole & Morgan, 

2011; Potts & Parry, 2010; Wright, 2015); damgalandığı (Bolderdijk & Cornelissen, 2022; 

J. Boyle, 2012; J. E. Boyle, 2007, 2011; Bresnahan vd., 2016; Brouwer vd., 2022; 

Burgess vd., 2014; Buttny & Kinefuchi, 2020; Cole & Morgan, 2011; De Groeve vd., 

2022; J. Greenebaum, 2018; J. B. Greenebaum, 2012a; Hirschler, 2011; Jabs vd., 2000; 

MacInnis & Hodson, 2015; Markowski & Roxburgh, 2019; Romo & Donovan-Kicken, 

2012; Shewmake, 2020; Vandermoere vd., 2019; Wrenn, 2017); ön yargıya (De Groeve 

vd., 2021) ve ayrımcılığa (Horta, 2018) maruz kaldığı ileri sürülmektedir. 

Sapkın görülen diğer kimlikleri taşıyan bireyler gibi veganlar ve vejetaryenler de gerek 

yakın çevrelerinden gerek sosyal medya üzerinden alaya, hakarete ve saldırganlıklara 

(Cherry, 2014; Cole & Morgan, 2011; J. Greenebaum & Dexter, 2018; Jabs vd., 2000; 

LeRette, 2014; Merriman, 2010; Oliver, 2021; Potts & Parry, 2010; Romo & Donovan-

Kicken, 2012; Rosenfeld & Tomiyama, 2019; Yılmaz, 2018) maruz kalabilmektedir. 

Vejetaryen ve veganlara yönelik ön yargılar ırkçılık gibi diğer ayrımcılık türlerinde olduğu 

gibi toplumsal bir sorun olarak görülmemekte, sıradan bir durum olarak görülerek 

çoğunlukla kabul edilmektedir (MacInnis & Hodson, 2015, s. 16). Bu ön yargılara açıkça 

işaret ettiğimizde bunlara müdahale etme olanağı buluruz (MacInnis & Hodson, 2015, s. 

18). Türkiye’de yaşayan (veya vegan olduğu süreç içerisinde Türkiye’de de yaşamış) 

veganların naveganlarla etkileşimlerini araştıran bu tez çalışmasının amaçlarından biri 

de söz konusu ön yargılara işaret ederek Türkiye’deki vegafobik tutum ve davranışların 

akademide de tartışılmasının önünü açmaktır. Hirschler’in (2011, s. 162) vegan olmanın 

nasıl bir şey olduğuna dair soru yönelttiği katılımcı Jon, aklına gelen ilk şeyin “veganlığın 

sosyal zorluğu ve veganlığın kişisel kolaylığı” cevabını vermektedir. Bu tez çalışmasının 

katılımcıları da veganlığı pratik açıdan değil sosyal açıdan zor bulduklarını 

vurgulamaktadır. Kişinin ön yargılardan kaçınmak ve gerilimleri çözmek için kullandığı 

stratejiler veganlık kararının sürdürülebilmesi için önemlidir. Örneğin vegan olduğunu 



10 

 

“gerekmedikçe” dile getirmemek veganların etkileşimlerinde damgadan ve tartışmadan 

kaçınmak için kullandığı stratejilerden biridir.  

Uluslararası literatürde vegan kimliğin sosyal etkileşimlerde idare edilişi üzerine pek çok 

farklı çalışma mevcuttur: hegemonik et kültüründe vegan olmak (Andreatta, 2015); 

veganların izlenim denetimi ve yüz muhafaza stratejileri (J. B. Greenebaum, 2012a); 

vegan ve vejetaryenliği sosyal etkileşimlere etkileri (Lindquist, 2013); vejetaryen ve 

veganların etkileşimlerinde kimlik denetimi (Jabs vd., 2000); veganların kimlik denetimi 

teknikleri (Paxman, 2021); etkileşimlerde vegan kimliği müzakere etmek (Buttny & 

Kinefuchi, 2020); vegan-navegan ilişkilerindeki müzakereleri anlamlandırmak (Twine, 

2014); vejetaryenlerin yaşam biçimleri üzerine konuşurken deneyimledikleri iletişimsel 

ikilemler ve bu konuyu diğerleriyle nasıl müzakere ettikleri (Romo & Donovan-Kicken, 

2012); veganların olumsuz algılara (karmaşık, sağlıksız) karşı çıkma stratejileri (Sneijder 

& te Molder, 2009); veganların diğerleriyle iletişimlerindeki iletişimsel çarpıtmalar ve 

veganların vegan oluşu nasıl öğrendikleri (McDonald vd., 1999); vegan olma nedenleri 

ve veganlığın ilişkilere etkisi (Hirschler, 2011).11  

Toplumsal ilişkileri yemek ve mutfak üzerinden inceleyen beslenme ve yemek sosyolojisi 

alanı giderek gelişen bir alan olmakla birlikte bu literatürde veganlık konusu sınırlı 

kalmaktadır (Tekten Aksürmeli & Beşirli, 2019, s. 224). Yemek ve toplumsal ilişkiler ele 

alındığında genellikle yemeğin birleştirici gücünden bahsedilirken onun bir baskı aracı 

olarak kullanılabildiği alanlar gözden kaçırılmakta, veganlık gibi bir kimlik ise yemeğin 

böyle bir baskı aracı olarak kullanımını gözler önüne sermektedir (Roth, 2005). Bu 

araştırmada yemeğin görmezden gelinen bu baskıcı güçlerinin vegan kimliği üzerinden 

gösterilmesi amaçlanmaktadır. Bu tez çalışmasında ağırlıklı olarak –veganlık ve hayvan 

özgürleşmesinin yalnızca bir boyutunu oluşturan– beslenme konusu etrafındaki 

etkileşimlere odaklanılmıştır. Zira veganlığın temas ettiği tüm alanlara rağmen bu yaşam 

biçimi günlük hayatta genellikle vegan beslenme üzerinden tartışılmaktadır.12 Bu 

çalışmanın katılımcılarının aktardığı deneyimler de kişilerin vegan olma kararlarına 

yönelen tepkilerin beslenme konusunda yoğunlaştığını göstermektedir. (Veganlığın 

halihazırda kapsadığı) sirklere, hayvan deneylerine, kürk kullanımına karşı çıkmak gibi 

eylemlerin, gün geçtikçe –daha fazla kişinin ait hissettiği– hayvanseverlik kavramının 

 

11 Yiyecek tüketimine dair ön yargıların izlenim denetimine etkisi üzerine daha fazla kaynağa ulaşmak için 
bkz. (Vartanian, 2015). 

12 Türkiye’de veganlık denince akla gelen ilk konunun beslenme olduğunu gösteren bir araştırma için bkz. 
https://www.twentify.com/tr/blog/blog/veganizm-farkindalik-arastirmasi [Son erişim tarihi:17.12.2022] 

https://www.twentify.com/tr/blog/blog/veganizm-farkindalik-arastirmasi


11 

 

kapsamına da girmesi, buna karşın hayvanseverlik kavramının veganlığın beslenmeye 

dair pratiklerini henüz kapsayamaması; böylece veganlığın özellikle beslenme 

konusunda kendisini hayvanseverlikten keskin biçimde ayırması bunun olası bir nedeni 

olarak görülebilir. Veganların hayvanları besin olarak kabul etmeyişinin yoğun ilgi 

görmesinin bir diğer nedeni, pek çok insanın hemen her öğünde hayvansal ürünler 

tüketmesi ve bu eylemi Melanie Joy’un (2010) tespitiyle “normal”, “doğal” ve “gerekli” 

görmesi olabilir. Ayrıca beslenmenin günlük hayatın içinde diğer tüm alanlardan daha 

fazla yer kaplaması ve sosyal etkileşimlerde en sık yer alan aktivitelerden biri olması da 

beslenme konusunun sıkça ön plana getirilmesi olasılığını artırmaktadır. Yemek yemek 

gibi merkezi bir eylemde açığa çıkan ahlaki farklılıkların sosyal etkileşimleri etkilemesi 

kaçınılmaz görünmektedir. Bu sebeplerle veganlık yaşamın tüm alanlarını kapsasa da, 

bu çalışmada veganların sofra etrafındaki etkileşimlerine yönelik sorulara ağırlık 

verilmiştir. 

Bu araştırmanın hazırlanma sürecinde karnist kültürün hâkim olduğu Türkiye’de 

veganların naveganlarla etkileşimlerinde birtakım olumsuz tepkilerle karşılaştığı ve 

vegafobi olarak adlandırılan bu tutum ve davranışların onların benlik sunumlarını 

etkileyeceği varsayılmıştır. Bu doğrultuda veganların sosyal etkileşimlerde nasıl tepkiler 

aldığı ve kendilerinin diğerleri karşısında nasıl bir benlik sunmayı tercih ettiği 

araştırılmıştır. Özellikle veganların ve vegan pratikleri uygulayanların sayısında daha 

önce hiç olmadığı kadar artış yaşanan günümüzde13 vegan kimliğin karnist bir toplumda 

nasıl idare edildiği konusu daha da önem kazanmaktadır. Ayrıca vegan-navegan 

etkileşimlerinde hayvan özgürlüğü konusunun nasıl ele alındığına dair bilgi edinmenin 

hayvan özgürlüğü aktivizmi açısından bilgi sağlayacağı düşünülmüştür.  

Bu tez çalışmasında Türkiye’de yaşayan (veya vegan olduğu süreç içerisinde Türkiye’de 

de yaşamış) ve en az altı aydır vegan olan on sekiz kişiyle (çevrimiçi ve yüz yüze) yarı 

yapılandırılmış derinlemesine mülakatlar gerçekleştirilmiştir. Bu mülakatlarda her bir 

katılımcıya vegan olma gerekçeleri ve süreci; vegan olma kararının nasıl karşılandığı; 

aldığı tepkilerin kararı üzerindeki etkisi, bu tepkilere verdiği karşılık ve bunlar hakkındaki 

düşünceleri; (öncesinde vejetaryen olduysa) vejetaryen ve vegan kimliklerine yönelik 

aldığı tepkilerin değişip değişmediği; Türkiye’de bir vegan olmayı nasıl deneyimlediği ve 

veganlığın diğer kimlikleriyle kesişimleri üzerine düşünceleri; sosyal medyada veganlık 

 

13 İstatistiklere dair ayrıntılı bilgi edinmek için bkz. 
https://www.vegansociety.com/news/media/statistics/worldwide [Son erişim tarihi:17.12.2022] 

https://www.vegansociety.com/news/media/statistics/worldwide


12 

 

üzerine söylenenler hakkındaki düşünceleri; vegan olmanın sosyal etkileşimlerini (ve 

özellikle sofra etrafındaki etkileşimlerini) nasıl etkilediği; veganlık konusunun nasıl 

açıldığı ve bu konuda neler söylendiği; sofrada vegan birinin mevcudiyetinin etkileşimleri 

nasıl etkilediği; etkileşimlerde nasıl tepkiler aldığı, neler hissettiği ve nasıl davrandığı; 

veganlığa yönelik hangi tepkilerden rahatsızlık duyduğu; veganlığı nasıl temsil ettiği; 

uyumsuz görülüp görülmediği ve eğer görülüyorsa bu durumu önlemek için stratejiler 

geliştirip geliştirmediği; diğerlerine yönelik davranışlarında ve onlara verdiği bilgilerde 

sınırlar koyup koymadığı; çocuğu varsa vegan olmanın ebeveynliği çerçevesinde 

deneyimlerini ve etkileşimlerini nasıl etkilediği konularında ayrıntılı sorular yöneltilmiştir. 

Veganların naveganlarla etkileşimlerine dair elde edilen veriler Goffman’ın dramaturjik 

yaklaşımı çerçevesinde incelenmiştir. Vegafobiye ve veganların benlik sunumuna dair 

elde edilen bulgular veganlık üzerine uluslararası literatürdeki gözlemlerle paralellik 

göstermektedir.  

İkinci bölümde tez çalışmasının kuramsal ve kavramsal arka planı aktarılmakta; üçüncü 

bölümde ise öncelikle veganların sosyal etkileşimlerinde karşılaştığı vegafobik tutum ve 

davranışlar serimlenmekte ve sosyal psikoloji çalışmalarından faydalanılarak bu 

tepkilerin nedenleri anlaşılmaya çalışılmakta, ardından damgalanmış bir kimliğe sahip 

olduğu iddia edilen veganların, vegafobiden kaçınmak için nasıl bir benlik sundukları ve 

ne gibi stratejiler kullandıkları ele alınmaktadır. Bu tez çalışmasıyla, uluslararası 

literatürde veganların sosyal etkileşimlerine dair giderek artan araştırmalara Türkiye’nin 

kültürel yapısı içerisinden bir katkı sunmak amaçlanmaktadır. Veganlık üzerine ampirik 

çalışmalar, hem çağdaş dünyanın hem de hayvanlar için aktivizmin daha iyi 

anlaşılabilmesine olanak sunan ve disiplinlerarası vegan çalışmalarına güç veren 

çalışmalar olarak görülmektedir  (Cherry, 2021, s. 157). Türkiye’de vegan kimliğe nasıl 

bir bakışın hâkim olduğuna ve veganların (bireysel yaşantılarını sorunsuz sürdürme 

isteğiyle de birlikte) damgalanmış kolektif bir kimliği nasıl idare ettiğine dair bir içgörü 

sağlamanın veganlara, naveganlara ve vegan olmak isteyenlere kendi tutum ve 

davranışları açısından eleştirel düşünme fırsatı verebileceği temenni edilmektedir. Bu 

çalışmanın özellikle veganların Türkiye’deki toplumsal konumuna ve vegan-navegan 

etkileşimlerindeki dinamiklere dair bilgi edinmek ve araştırma yapmak isteyenler için yol 

gösterebilmesi ümit edilmektedir.  



13 

 

1.2. ARAŞTIRMANIN METODOLOJİSİ 

Bir araştırmacının gerçekliğin doğasına yönelik inancı, sorduğu soruları ve neyi bilgi 

olarak kabul edip dikkate aldığını belirlemektedir (Glesne, 2020, s. 7). Dolayısıyla 

araştırmacılardan kuramsal eğilimlerini ve değerlerini açıklamaları ve bunlar üzerine 

yorum yapmaları beklenmektedir (Glesne, 2020, s. 48). Her araştırmacı kendi değerlerini 

araştırmasına yansıtsa da nitel araştırmacılar bu durumu açıkça ifade etmektedir 

(Creswell, 2021, s. 20). Bu araştırmada, “sosyal ilişkiler içinde ortaya çıkan bağlamların 

oluşum şeklini incelemeye odaklanan ve sosyal olguların gerçekliği konusunda agnostik 

olan” (Giddens & Sutton, 2018, s. 87) sosyal inşacılık yaklaşımı benimsenmektedir. 

Sosyal inşacılara göre bilgi ve doğruluk zihin ile keşfedilmez; bunlar sosyal olarak 

yaratılır (Schwandt, 2000).  

Sosyal inşacı görüşle uyumlu biçimde, aktörlerin deneyimleri hakkında derinlemesine 

bilgi edinmek amacıyla nitel bir araştırma tasarlanmış, veriler yarı yapılandırılmış 

derinlemesine mülakat tekniği aracılığıyla toplanmıştır. Sosyal inşacı bir yaklaşımın ve 

derinlemesine mülakat tekniğinin kullanılması ile katılımcıların etkileşimlere dair anlatıları 

veganlığın algılanışı ve sunuluşu hakkında içgörü sağlanması hedeflenmiştir. Toplamda 

on sekiz katılımcı ile yüz yüze (üç katılımcı) veya çevrimiçi (on beş katılımcı) yarı 

yapılandırılmış derinlemesine mülakat gerçekleştirilmiştir. Katılımcılardan dokuzu 

cinsiyet kimliğini kadın olarak tanımlarken iki katılımcı cis kadın, iki katılımcı erkek, bir 

katılımcı cis erkek, bir katılımcı genderqueer olarak tanımlamaktadır; iki katılımcı cinsiyet 

kimliği tanımlamamakta, bir katılımcı ise cinsiyet kimliğini hiçbir şey olarak 

tanımlamaktadır. Katılımcılara Instagram hesaplarından duyurulan ilanlar ile 

vegansözlük ve Veganzone uygulamaları aracılığıyla ulaşılmıştır. Çevrimiçi mülakatların 

gerçekleştirilmesi için Zoom ve Instagram uygulamaları kullanılmıştır. Çevrimiçi mülakat 

tekniğinin kullanılması sayesinde farklı şehirlerden katılımcılara ulaşmak mümkün 

olmuştur. Bu çalışmada Ankara’da bulunan katılımcılara her iki seçenek de sunulmuştur 

ve yüz yüze mülakatların tamamı Ankara’da gerçekleştirilmiştir. Mülakatların yaklaşık 30-

45 dakika arası sürmesi planlanmıştır. Tüm mülakatların ortalama süresi 71 dakikadır.  

Mülakatlardan önce katılımcılar araştırma hakkında bilgilendirilmiş, onamları alınmış14, 

yine katılımcıların onamı ile ses kaydı yapılmıştır. Alınan ses kayıtları deşifre edilmiştir. 

 

14 Katılımcılar çalışma için etik komisyon izni alındığı; herhangi bir sebep belirtmeksizin kendilerine yöneltilen 
herhangi bir soruya cevap vermeyebilecekleri; mülakatı istedikleri zaman sonlandırabilecekleri ve bunun 



14 

 

Katılımcıların kimliğini saklamak için her birine mahlas verilmiştir. Katılımcı Deniz kendi 

mahlasını seçmiştir. Tüm katılımcıların mahlaslarının (Deniz’in mahlasının da uygun 

olduğu biçimde) cinsiyetsiz olmasına, bir şekilde doğayla veya veganlıkla ilgili bulduğum 

isimlerden oluşmasına ve ayrıca kendileri için seçilen mahlasın onlarla yaptığımız 

mülakatı (bu kişiye dair edinilen bir izlenim, onun kullandığı bir kelime gibi farklı 

biçimlerde) yansıtmasına gayret gösterilmiştir. Katılımcıların kimliğini ifşa edebilecek 

(mezun olduğu üniversite adı, çalıştığı kurum gibi) bilgiler de gizlenmiştir. Saha süreci 21 

Şubat 2022’den 27 Mart 2022’ye, yaklaşık beş hafta sürmüştür.  

1.2.1. Araştırmacının Konumu 

Düşünümsellik kavramı, hem sosyal aktörlerin kendileri üzerine ve kendilerinin içinde 

bulundukları sosyal koşullar üzerine derinlemesine düşünmesini vurgulayan bir 

nitelemedir hem de bilgi ile toplum, araştırmacı ile araştırma konusu arasındaki ilişkiye 

vurgu yapmaktadır (Giddens & Sutton, 2018, s. 77). Yalnızca bir araştırmacı olarak değil 

ayrıca araştırmanın konusunu deneyimleyen bir özne olarak hem kimliğimi hem de bu 

konu hakkındaki deneyim ve düşüncelerimi paylaşmak ve böylelikle araştırmacı olarak 

konumumu açıkça ifade etmek isterim.  

Bu çalışmanın konusu bireysel deneyimlerimden ortaya çıktı. 2014 yılının başında 

vejetaryen, ortasında vegan oldum. Vejetaryen olduğum dönemde üzerimde hissettiğim 

baskıyı veganların “radikal” addedilmesine karşı çıkmayarak ve belki de naveganlarla 

birkaç etkileşimimde bunu destekleyerek azaltmaya çalıştım; vegan olduğumda ise 

çareyi olabildiğince görünmez olmakta buldum. Vejetaryenliği ve veganlığı idare edilmesi 

gereken kimlikler olarak deneyimledim. Yüz yüze etkileşimlerde karşılaştığım tepkiler ve 

sosyal medyada okuduklarım genellikle olumsuz olduğu için zamanla veganlık üzerine 

tartışmalardan mümkün olduğunca kaçınmaya başladım. Ta ki olan biteni kişisel bir 

durum olarak görmekten vazgeçip onu toplumsal ilişkiler bağlamında anlamlandırmaya 

karar verene dek.  

Öncelikle vejetaryenlik ve veganlığın sosyal boyutuna dair deneyimlerimi ve 

düşüncelerimi ayrıntılı biçimde gözden geçirdim. Ardından literatür aracılığıyla dünyanın 

farklı yerlerindeki veganların deneyimlerini öğrendim. Veganlığın neden olumsuz 

karşılandığını araştırdıkça diğer insanlarla olan etkileşimlerimi daha iyi 

 
kendilerine hiçbir sorumluluk getirmeyeceği; mülakat dahilinde verecekleri kişisel bilgilerin kimseyle 
paylaşılmayacağı ve araştırma dışında kullanılmayacağı konusunda bilgilendirilmiştir. 



15 

 

anlamlandırabilmeye başladım. Tüm bu öğrendiklerim doğrultusunda Türkiye’de vegan-

navegan etkileşimlerini anlamak ve Türkiye’deki veganların deneyimlerini ve stratejilerini 

onların kendi ifadeleriyle sunabilmek için bu araştırmayı tasarladım. Ön yargılar ve 

korkularla hareket etmektense hem ötekileştirilenleri hem de onlara dair düşüncelerimizi 

öğrenmeye gayret göstermenin sağlıklı bir etkileşim kurmanın iyi bir yolu olabileceğini 

umuyorum ve bu araştırmanın kendimizi ve etkileşime girdiğimiz kişileri tanımaya ve 

anlamaya yardımcı olabilmesini temenni ediyorum. 

1.2.2. Veri Analiz Süreci 

Veri analizi “anlam bulma amaçlı yorumlama sürecidir” (Glesne, 2020, s. 264). Bu 

süreçte kuramsal bakış açılarının kodlamayla uyumlu olması beklenmektedir. Ancak 

verilerin önceden hazırlanmış bir kod setiyle analiz edilmemesi gerektiği 

düşünülmektedir (Glesne, 2020, s. 269). Etkileşimlerin incelenmesinde Goffman’ın 

anahtar kavramları ve vegan kimliğe yönelik çalışmalar araştırma sorularının 

şekillenmesinde rol oynamıştır. Fakat verilerin kodlanması sürecinde önceden 

hazırlanmış bir kod seti kullanılmamış, kodlar her bir veri kümesinin MAXQDA 2022 

yazılım programı yardımıyla tek tek kodlanmasıyla elde edilmiştir. Kodlama 

gerçekleştirilirken tematik veri analizi yöntemi kullanılmıştır. Tematik analiz, “veriler 

içerisindeki örüntüleri (temaları) tanılamak, analiz etmek ve raporlamak için bir 

yöntemdir” (Braun & Clarke, 2006, s. 79).  

Tematik analizin aşamaları Braun ve Clarke (2006, s. 87) tarafından veriye aşina olmak 

(veriyi deşifre etmek ve gerekirse tekrar tekrar okumak), ilk kodları oluşturmak (tüm veri 

setindeki ilgi çekici unsurları sistematik biçimde kodlamak ve her bir kodla ilgili verileri bir 

araya getirmek), temalar aramak (kodları muhtemel temalar altında bir araya getirmek 

ve muhtemel tüm temalarla ilgili verileri toplamak), temaları gözden geçirmek (temaların 

kodlanmış parçalar ve tüm data seti ile uyumlu olup olmadığına bakmak ve tematik analiz 

haritası oluşturmak), temaları tanılamak ve isimlendirmek (her bir temanın inceliklerini ve 

tüm anlatıyı arıtmak için sürekli analiz etmek ve her bir tema için açık tanımlar ve isimler 

üretmek) ve son olarak raporu oluşturmak (canlı ve merak uyandıran parçalar seçmek, 

seçilen parçaları son kez analiz etmek, analizi araştırma soruları ve literatür ile 

ilişkilendirmek ve analizin bilimsel raporunu sunmak) olarak ele alınmaktadır. Tematik 

analiz, bu adımların döngüsel bir süreç içerisinde (belirli adımlara tekrar dönülerek ve 

farklı adımları eşzamanlı biçimde ele alarak) izlenmesiyle tamamlanmıştır. Elde edilen 



16 

 

temalar (Şema 1, Şema 2) ve temalar arasındaki ilişkiler (Şema 3) görsel olarak 

sunulmuştur. 

Bu tez çalışması hazırlanırken elde edilen bilgiler Glesne’nin (2020, s. 319) verilerin 

bütünleştirilmesi konusundaki görüşleri doğrultusunda şekillendirilmiştir: “Amaç, bilgiyi 

‘alanyazın taraması’, ‘veri analizi’ ve ‘bulgular’ olarak adlandırılan bölüm ve kısımlara 

ayırmaktan ziyade veriyi bir bütün olarak düşünmek ve anlam oluşturmaktır”. Glesne 

(Wolcott, 1990, aktaran 2020, s. 46) alanyazının “öykü anlatma” sürecine bağlanmasını 

önermektedir. Veri analizi kısmı kendi başına ele alınsa da alanyazın ve bulgular, 

konunun bütünlüğü korunarak, bir öykü anlatma çabasıyla kurgulanmıştır.  

  



17 

 
Şema 1. Vegan-Navegan Etkileşimlerinde Naveganların Tutum ve Davranışlarının Tematik Şeması 

 

  



18 

 
Şema 2. Vegan-Navegan Etkileşimlerinde Veganların Tutum ve Davranışlarının Tematik Şeması 

 

 

  



19 

 
Şema 3. Ana Temalar Arasındaki İlişkiler 

 

  



20 

 

1.2.3. Araştırmanın Özneleri 

Greenebaum (2012b, s. 130), sağlık için vegan olanlar, çevre için vegan olanlar ve etik 

veganlar arasında bir ayrım gözeterek “kilo vermek” veya “bedensel sağlığını düzeltmek” 

için vegan olan birinin sağlık için vegan olduğunu; çevre için vegan olan birinin polivinil 

klorid15 yerine deri tercih edebildiğini aktarmaktadır. Fakat veganlık etik motivasyonların 

olmadığı bir yeme biçimi olarak ele alınmamalı, böyle bir durumda söz konusu 

davranışlar bitkisel beslenme olarak adlandırılmalıdır. Bitkisel beslenme sağlık veya 

damak tadı için tercih edilebilen bir beslenme biçimiyken vegan beslenme dolaylı olarak 

sağlık ve çevreye katkı sunabilse de odağına hayvanların yaşama özgürlüğünü 

almaktadır. Bu ayrımın yapılmasının nedeni belirli tanımlardan yola çıkarak kalıplar 

koymak değildir. Bu ayrımın asıl önemi, herhangi bir etiketin diğer insanlar açısından 

sembolik anlamları göz önüne alındığında ortaya çıkmaktadır. Bitkisel beslenme ile 

vegan beslenme birbirine yakın görünse de bu iki kavramın sembolik anlamları 

dolayısıyla bunları taşıyan kişilerin alacağı tepkiler –en azından günümüzde– oldukça 

farklıdır. Etik nedenlerle et yemeyenlere olumsuz tepkiler verilirken sağlık için et 

yemeyenlere daha olumlu tepkiler verildiği görülmektedir (MacInnis & Hodson, 2015; 

Rothgerber, 2014). 

Bu çalışmada vegan ve navegan etkileşimleri incelenmek istendiğinden, katılımcıların 

bitkisel beslenenler değil kendini vegan olarak tanımlayan ve veganlığı bir yaşam biçimi 

olarak, hayatının her alanında gözeten kişiler olması tercih edilmiştir. Kişinin vegan olma 

motivasyonu etik, politik, ahlaki, çevresel veya sağlığa bağlı nedenler olabilir. Fakat 

kişinin hayvan özgürleşmesini sadece beslenme alanında değil tüm alanlarda 

önemseyerek “elinden geldiğince” sürdürmesi ve veganlığın etik boyutunu benimsemesi 

tercih edilmiştir.   

 

15 PVC olarak da bilinen kimyasal madde. Suni deri yapımında kullanılmaktadır. Çevreye en çok zarar veren 
plastik türü olan PVC’nin günümüzde daha güvenli alternatifleri bulunmaktadır (Health Care Without Harm 
Europe, 2021, s. 2). 



21 

 
Tablo 1. Araştırmanın Özneleri Hakkında Bilgiler 

ADALET, 32 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

21.02.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği:  

Cis kadın 

 

Etnik kimliği: Gürcü kökene sahip olduğunu 

belirten Adalet, kendisinin böyle bir 

aidiyetinin olmadığını, ancak politik bir tavır 

alması gerekirse Gürcü olduğunu söylediğini 

ifade ediyor.  

Dini inancı: Sünni bir ailede, İslami 

değerlerle büyütüldüğünü ve kendisine Allah 

korkusu işlenmeye çalışıldığını aktarıyor. 

Üniversitenin ikinci senesinden itibaren 

sorgulamaya başlayıp ateist olmaya karar 

vermiş. 

Eğitim durumu: Doktora öğrencisi 

 

Medeni durumu veya ilişki durumu:  

Evli. Eşi navegan. 

Yaşadığı yer: Ordu’da yaşıyor. Ankara’yı 

kimliğini inşa ettiği yer olarak görüyor.  

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Tavuk yemeği 

yerken Earthlings belgesel afişini görmesi 

sonrası davranışının sorgulayarak vejetaryen 

olmaya karar vermiş ve 9 ay boyunca 

vejetaryen kalmış. Vejetaryen olmanın “tam 

olmayan bir şey” olduğunu fark ettiğini dile 

getiren Adalet navegan ürünlerin tüketimini 

yaklaşık 2 ay içerisinde kademeli olarak 

bırakmış. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Politik-etik nedenlerle vegan olmaya 

karar vermiş. 9 yıldır vegan. 

 

BARIŞ, 32 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

22.02.2022 (Zoom üzerinden görüntüsüz 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Kadın 

 

Etnik kimliği: Ailesinin Türk olduğunu 

belirten Barış kendisini Türkiyeli olarak 

tanımlıyor. 

Dini inancı: Ateist. Dini ritüelleri kültürel 

kodlarla gerçekleştiren ılımlı, Sünni 

Müslüman bir aileye sahip. 

Eğitim durumu: Lisans mezunu 

 

Medeni durumu veya ilişki durumu:  Yaşadığı yer: 



22 

 

Evli. Eşi navegan. İstanbul 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Üniversitede “Etin 

Cinsel Politikası” üzerine bir sunum 

dinledikten sonra kısa süreli vejetaryen olma 

denemelerinde bulunan Barış, yurtta kaldığı 

için vejetaryenliği sürdürememiş. 

 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Bağırsak sorunları nedeniyle üç ay süt 

ürünü tüketmediği bir dönemden sonra 

hayatından bir şey eksilmediğini fark etmenin 

verdiği rahatlıkla diğer ürünleri de kullanmayı 

bırakmış. “Vicdan meselesi” olarak aklında 

yer eden düşünceleri vejetaryen olma 

denemelerinden iki buçuk yıl sonra 

sindirebildiğini ve ahlaki-politik nedenlerle 

vegan olma kararı aldığını aktarıyor. 2015’ten 

2022’ye toplamda 4 yıl vegan yaşamış. Bir 

yurt dışı gezisinde yiyecek bulamaması 

nedeniyle peynir yemek durumunda kalınca 

bir “çatlak” oluştuğunu, “ahlaki çöküş” 

yaşadığını hissetmiş ve 3 yıl navegan 

yaşadıktan sonra tekrar vegan olmaya karar 

vermiş. 

BİLGE, 30 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

25.02.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: 

Cis kadın 

 

Etnik kimliği: Annesinin Türk, babasının 

Kürt olduğunu fakat ikisinin de herhangi bir 

millet ve milliyet anlayışına sahip olmadığını 

ve bunu çocuklarına aktarmadığını belirtiyor. 

Kendisini “milletsiz” olarak hissediyor ve 

görüyor. 

Dini inancı:  

Agnostik 

Eğitim durumu: Lisans mezunu. Fransa’da 

başladığı yüksek lisans eğitimini yarıda 

bırakmış. 

Medeni durumu veya ilişki durumu: 

İlişkisi yok. 

Yaşadığı yer: İstanbul’da yaşıyor. 18 yıl 

Ankara’da yaşamış.  

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: 16 yaşında 

vejetaryen olan Bilge 11 yıl vejetaryen 

yaşamış. 

 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Aşamalı biçimde vegan olan Bilge 3 yıl 

2 aydır vegan olduğunu aktarıyor. Vegan 

oluşunu kendi içinde olan bir hareketin 

dışarıda da tekabülünü bulmasına benzetiyor; 

doğasında olan bir şeye kavuşmakla, sevgi ve 

şefkatle, zarar vermeme isteğiyle ve dünyanın 

kendisi için olmadığı düşüncesiyle açıklıyor.  

CAN, 50 yaşında  



23 

 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

03.03.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

Cinsiyet kimliği: Erkek Etnik kimliği: - 

Dini inancı: Ateist Eğitim durumu: Lisans mezunu 

Medeni durumu veya ilişki durumu: Cinsel 

yöneliminin eşcinsel olduğunu belirten 

katılımcı medeni durumunu/ilişki durumunu 

şöyle nitelendiriyor: “Mümkün olsaydı 

evliydim. Partnerim var uzun süredir”. 

Partneri vejetaryen. 

Yaşadığı yer: İstanbul 

 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Evlerinde kedi 

bakmaya başladıklarında bir kediyle bir 

koyunu neyin ayırdığı sorusunu sorarak 

vejetaryen olmaya karar vermiş. 22 yıl 

vejetaryen olarak yaşadıktan sonra vegan 

olmuş. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Süt ve yumurta endüstrisine dair bilgi 

edindikten sonra vegan olmaya karar vermiş. 

Belli bir süre vegan olmaya cesaret edemese 

de sonunda bu kararı verdiğini söylüyor. 4 

yıldır vegan. 

DENİZ, 31 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

23.02.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Kendisini uzun süre non-

binary olarak tanımladığını fakat atanmış 

cinsiyeti kadın olarak büyütüldüğü için birçok 

anda da kadın olarak hissettiğini belirtiyor. 

İnsanlara bu durumu anlatmanın artık zor 

geldiğini, bu nedenle cinsiyet kimliği 

tanımlamadığını ifade ediyor. 

Etnik kimliği: Babası Arap Alevi olan Deniz 

ilk olarak Nusayri kültürü ve kimliğiyle 

büyüdüğünü, 9 yaşından sonra da annesinin 

Kürt Alevi eşinin kültürünün içinde 

büyüdüğünü aktarıyor. Etnik kimliğini 

soranlara “Adanalı” demeyi tercih ettiğini 

belirtiyor. 

Dini inancı: Semavi dinlere inancı yok. Uzak 

Doğu felsefesini benimsiyor. 

Eğitim durumu: Lisans mezunu 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

var. Partneri vegan.  

Yaşadığı yer: İstanbul’da yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer Adana. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: - 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: 15 yaşındayken önce siyasi sonra 

çevresel nedenlerden ötürü tüketim 

alışkanlıklarını değiştirmiş. O zamanlardan 

beri vegan olma yolunda ilerlediğini ifade 

ediyor. İnsanları ve hayvanları eşit 



24 

 

gördüğünü, tek tek her canlının yaşam hakkını 

savunduğunu aktarıyor. 3 yıldır vegan.  

DEVRİM, 21 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

24.02.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Kadın Etnik kimliği: Türk 

Dini inancı: Müslüman Eğitim durumu: Lisans öğrencisi 

Medeni durumu veya ilişki durumu: Bekar Yaşadığı yer: Sivas 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Çocukluğundan beri 

hayvansal besinleri tüketirken rahatsızlık 

duyduğunu aktarıyor. 6 yıl vejetaryen olarak 

yaşamış ve ardından vegan olmuş. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Sütün elde edilişini gördükten sonra 

kendini daha kötü hissetmeye başlamış ve 

vicdani sebeplerle veganlığa geçiş yapmış. 6 

aydır vegan.  

DOĞA, 26 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

06.03.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Kadın Etnik kimliği: - 

Dini inancı: Yok Eğitim durumu: Yüksek lisans öğrencisi 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

var. Partneri vejetaryen. 

Yaşadığı yer: İstanbul’da yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer Ankara. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Kedi ve köpek ile 

ineğin bir farkı olmadığını düşünerek et 

yemeyi bırakmış. 6 yıl vejetaryen olarak 

yaşadıktan sonra vegan olmaya karar vermiş. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Vegan olma nedeni süt üretiminin ne 

kadar “çirkin” olduğunu okuyup fark etmesi. 

3 yıl 6 aydır vegan. 

EKİN, 24 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

23.02.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Cis erkek Etnik kimliği: Türk 

Dini inancı: Ateist Eğitim durumu: Lisans öğrencisi 



25 

 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

yok 

Yaşadığı yer: Sakarya’da yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer Viyana. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Lisenin son 

senelerinde kilo vermek için bitki bazlı 

beslenmeye başlamış. Üniversitenin ikinci 

senesinde vejetaryenliğe yönelmiş ve 2 yıl 

sonra pandemi döneminde vegan olmaya 

karar vermiş. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Sağlıkla ilgili, çevresel ve etik 

nedenlerle vegan olmuş. 2 yıldır vegan. 

EMEK, 27 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

27.03.2022 (Yüz yüze) 

  

 

Cinsiyet kimliği: Kadın Etnik kimliği: Türkiyeli 

Dini inancı: Agnostik Eğitim durumu: Yüksek lisans öğrencisi 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

yok 

Yaşadığı yer: Ankara’da yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer İstanbul. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Evde baktığı 

kediyle kurduğu bağ nedeniyle yaklaşık 2 yıl 

vejetaryen olarak yaşamış ve ardından vegan 

olmaya karar vermiş. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Etik sebeplerden ötürü 3 yıldır vegan. 

 

EREN, 20 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

24.02.2022 (Yüz yüze) 

 

Cinsiyet kimliği: Genderqueer Etnik kimliği: Kürt 

Dini inancı: Deist Eğitim durumu: Lisans öğrencisi 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

yok. 

Yaşadığı yer: Ankara’da yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer İstanbul. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: - 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Üniversiteden bir arkadaşının vegan 

olması üzerine sorgulama sürecine girmiş ve 

ardından vegan olmaya karar vermiş. 1 yıl 5 

aydır vegan. 

EYLEM, 25 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

 



26 

 

22.02.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

Cinsiyet kimliği: Kadın etiketini 

sorguladığını ifade eden Eylem kendisini 

şimdilik kadın olarak tanımlıyor. 

Etnik kimliği: Arap Alevi 

Dini inancı: Yok Eğitim durumu: Yüksek lisans öğrencisi 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

yok. 

Yaşadığı yer: Ankara’da yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer Adana. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: - 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Adanalı olduğu ve et yemeyi sevdiği 

için ilk başta veganlığı gereksiz bulduğunu, 

insanların neden vegan olduğunu 

sorguladığını aktarıyor. “Etin Cinsel 

Politikası” üzerine bir sunum dinledikten 

sonra feminizm ile veganlığın, ataerki ile 

türcülüğün kesişimini fark eden Eylem, vegan 

bir Instagram kullanıcısının kasap Nusret 

Gökçe’nin dar bir alana dizilmiş ineklerle 

çekilen fotoğrafıyla birlikte hayvanların 

süregelen nesne konumuna işaret ettiği ve 

kadın hakları ve insan hakları savunucularının 

vegan olmamalarını eleştirdiği bir hikâyesine 

denk geldikten sonra vegan olmaya karar 

vermiş. Türcülüğün farkına varınca bir insanı 

sömürmekle insan olmayan bir hayvanı 

sömürmek arasında bir fark olmadığını da fark 

ettiğini belirtiyor. 1 yıl 8 aydır vegan. 

İLKE, 38 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

09.03.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Erkek Etnik kimliği: Türk 

Dini inancı: Agnostik Eğitim durumu: Doktora öğrencisi 

Medeni durumu veya ilişki durumu: Bekar Yaşadığı yer: Türkiye’nin pek çok yerinde 

yaşamış. Şu an Gazimağusa’da yaşıyor. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: - 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: İzlediği bir video sonrasında yemek 

yemenin öğrenilmiş, kültürel bir eylem 

olduğunu düşünerek araştırma yapmaya 

başlamış. Birlikte yaşamaya başladığı 



27 

 

köpeğinin de etkisiyle vicdani sebeplerle 

vegan olmaya karar vermiş. 10 yıldır vegan. 

KAMURAN, 38 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

24.02.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Kadın Etnik kimliği: Zaza 

Dini inancı: Bir inancı yok. Tanımlamayı 

sevmese de ateist diyebileceğini ifade ediyor. 

Eğitim durumu: Yüksek lisans mezunu 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

var. Partneri vegan. 

Yaşadığı yer: İzmir’de yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer İstanbul. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Vejetaryen olmadan 

önce 6 sene boyunca et tüketimini haftada bire 

indirmiş. Vejetaryenliğe geçişi vejetaryen bir 

insanla tanışması sonrasında gerçekleşmiş. Bu 

karşılaşma sonrasında et yemenin 

düşünülenin aksine doğal olmayabileceğini 

gördüğünü ifade ediyor. 10 yıl vejetaryen 

olarak yaşadıktan sonra vegan olmuş. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: 4-5 yıl boyunca vegan olmak istediğini 

fakat iş temposu gibi nedenlerle kendisini 

sınırladığını aktarıyor. 1 yıl 6 ay önce kendisi 

ve partneri etik nedenlerle vegan olmuş. 

ÖZGÜR, 28 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

22.03.2022 (Yüz yüze) 

 

Cinsiyet kimliği: Cinsiyet kimliğini 

tanımlamamayı tercih ediyor. 

Etnik kimliği: Türk 

Dini inancı: Ateist Eğitim durumu: Lisans mezunu 

Medeni durumu veya ilişki durumu: Bekar Yaşadığı yer: Ankara’da yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer Gaziantep. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: 2 sene boyunca 

vejetaryen olarak yaşamış. Bu süreçte 

şartların elverişli olmaması nedeniyle yaşam 

biçimini vegan olarak adlandırmak istemiyor. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Tamamen etik motivasyonla, türcülüğe 

karşı çıktığı için 4 yıldır vegan. 

TOPRAK, 39 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

 



28 

 

07.03.2022 (Instagram üzerinden görüntülü 

mülakat) 

Cinsiyet kimliği: Cinsiyet kimliğini “hiçbir 

şey” olarak tanımlıyor. 

Etnik kimliği: Bulgaristan-Gürcistan 

Dini inancı: Hepsi Eğitim durumu: Lisans mezunu. Yüksek 

lisans eğitimini yarıda bırakmış. 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

yok 

Yaşadığı yer: İstanbul 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: - 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Sağlık durumunu düzeltmek için neler 

yapabileceğini araştırırken bitkisel 

beslenmenin etkilerini öğrenmiş. 6 ay et 

yemediği bir dönemden sonra döner yemeye 

çalıştığında midesi bulanmış ve artık hayvan 

etinin kendisi için bir yiyecek olmadığını 

anlamış. Kısa süre içinde diğer hayvansal 

ürünleri de hayatından çıkarmış. Bu dönemde 

veganlığın etik yönünün ağır basmaya 

başladığını ifade ediyor. 9 yıl 3 aydır vegan. 

UMUT, 24 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

07.03.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Kadın Etnik kimliği: Türk 

Dini inancı: Ateist Eğitim durumu: Yüksek lisans öğrencisi 

Medeni durumu veya ilişki durumu: Bekar Yaşadığı yer: Ankara’da yaşıyor. En uzun 

yaşadığı yer İstanbul. 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Bir arkadaşı 

vasıtasıyla vejetaryenlikle tanıştıktan sonra 

konuyu araştırmaya başlamış. Yemek üzerine 

bir derste hayvan endüstrisi üzerine 

yazılanları okuduktan sonra vejetaryen olmuş. 

1 yıl 6 ay vejetaryen olarak yaşamış ve 

ardından veganlığa kademeli olarak geçiş 

yapmış. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: 2 yıl 9 aydır vegan. 

UTKU, 24 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

 



29 

 

27.02.2022 (Zoom üzerinden görüntülü 

mülakat) 

Cinsiyet kimliği: Kadın Etnik kimliği: - 

Dini inancı: Herhangi bir dini mezhebi 

benimsemiyor.  

Eğitim durumu: Lisans mezunu 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

yok. 

Yaşadığı yer: İstanbul 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Aldığı bir felsefe 

dersinde hayvanlarla ilgili öğrendiklerinden 

etkilenerek vejetaryen olmaya karar vermiş. 3 

yıl vejetaryen olarak yaşadıktan sonra vegan 

olmuş. 

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: Vicdani nedenlerle vegan olmaya karar 

vermiş. 1 yıl 6 aydır vegan. 

 

ÜLKÜ, 18 yaşında 

Mülakat tarihi ve biçimi:  

26.02.2022 (Zoom üzerinden görüntüsüz 

mülakat) 

 

Cinsiyet kimliği: Kadın Etnik kimliği: Türk 

Dini inancı: Müslüman Eğitim durumu: Lise mezunu, üniversite 

sınavına hazırlanıyor 

Medeni durumu veya ilişki durumu: İlişkisi 

yok. 

Yaşadığı yer: Konya 

Vejetaryen olma motivasyonu ve 

vejetaryen olduğu süre: Lisede balıkların 

sudan çıktığında acı çekmediğini 

düşündüğünü ifade etmesi üzerine 

öğretmeninin balıkların nasıl acı çektiğini 

anlatmasından etkilenmiş ve bu nedenle önce 

vejetaryen olmaya karar vermiş ve iki gün 

sonra vegan olmuş.  

Vegan olma motivasyonu ve vegan olduğu 

süre: 2 yıldır vegan. 

 

1.2.4. Araştırmanın Avantajları ve Sınırlılıkları 

Sembolik etkileşimciliğin temel yöntemi gözlemdir. Araştırmacılar insanların eylemlerini 

gözlemlerken duygudaşlık sayesinde kendilerini inceleyebilir ve kendilerini aktörlerin 

yerine koyarak onların anlam ve amaçlarını anlayabilir (Ritzer & Stepnisky, 2019, s. 106). 



30 

 

Fakat vegan ve navegan etkileşimlerini doğrudan gözlemlemenin zorluğu nedeniyle bu 

araştırmada gözlem yoluyla veri toplanmamıştır. Gözlem yerine yarı yapılandırılmış 

derinlemesine mülakatlar aracılığıyla farklı şehirlerde yaşayan vegan aktörlerin 

etkileşimlerine dair aktarımlarına ulaşılmıştır. Erving Goffman’ın dramaturjik yaklaşımı 

göz önünde bulundurularak hazırlanan sorularda aktörlerin sahne önü ve sahne 

arkasındaki eylemleri öğrenilmek ve anlaşılmak istenmektedir. Doğrudan gözlem 

yapılamaması bir dezavantaj olsa da aktörlerin deneyimlerini anlatırken sahne önü ve 

sahne arkasını kıyaslayabilmesi ve kendi motivasyonlarına dair ayrıntılı bilgi verebilmesi 

derinlemesine mülakatların bir avantajı olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca özellikle 

çevrimiçi mülakat tekniğinin kullanılması sayesinde farklı şehirlerden katılımcılara 

rahatlıkla ulaşılabilmiştir. Bu sayede deneyimler özellikle büyük şehirlerle sınırlanmak 

zorunda kalmamıştır. 

Charles Horton Cooley, sosyologların duygudaş içebakış ile kendilerini inceledikleri 

aktörlerin yerine koyması gerektiğini savunmaktadır çünkü bu sayede sosyologların söz 

konusu aktörlerin zihinsel süreçlerini daha iyi anlayacaklarını düşünmektedir (Ritzer & 

Stepnisky, 2019, s. 106). Her ne kadar aktörleri etkileşimleri esnasında doğrudan 

gözlemlemem mümkün olmadıysa da yıllardır vegan kimliğine sahip olmam nedeniyle 

edindiğim kişisel deneyimlerin ve gözlemlerin duygudaş içebakışı deneyimleyebilmemi 

sağladığını umuyorum. Fakat bu avantajın yanı sıra kimliğimin araştırma açısından 

zorluk çıkardığı noktalar da söz konusu oldu. Öncelikle katılımcılara bu kimliği aktarıp 

aktarmama konusunda ikilemde kaldım. Katılımcıların kimliğimi öğrenmeleri halinde bir 

başka vegana kendi kimlikleriyle çelişen durumları anlatmaktan çekinebileceğini ve bu 

durumun verilen bilgileri kısıtlayabileceğini düşündüm. Örneğin navegan bir ürün 

tükettiğinde bunun naveganlara söylemekten çekinip çekinmediğini sorduğum katılımcı 

Toprak’ın “Asıl vegan olan birine söylemekten çekiniyorum” yorumunda bulunması buna 

bir örnek teşkil etmektedir. Fakat pek çok veganın navegan birine deneyimlerini açma 

konusunda daha çekingen olabileceğini de göz önünde bulundurmak gerekir.  

Araştırmacının vegan olmasının getirebileceği bir diğer sorun, katılımcıların onun belirli 

deneyimleri zaten bildiğini varsayarak kendi deneyimlerini yeterince detaylandırmaya 

gerek duymaması olabilirdi. Bu nedenle Instagram üzerinden yapılan çağrıda bu bilgiye 

yer vermedim. Bu çağrıya yanıt veren ve vegan olduğumu belirtmediğim katılımcıların 

“Birinin vegan olduğunu nasıl anlarsınız” esprisi gibi sorularda daha fazla gerildiğini fark 

ettim. Bu katılımcılar ya mülakat sırasında doğrudan vegan olup olmadığımı sordular ya 

da bunu merak ettiklerini gösteren imalarda bulundular. Ayrıca vegan olduğumu 



31 

 

bilmeyen veya bundan emin olamayan katılımcılar sofraya odaklanan sorularım 

sonrasında veganlığın beslenmeyle sınırlı olmadığını vurgulama gereği duydular. Bu 

katılımcılar vegan olduğumu öğrendikten sonra daha fazla konuşmaya, söylediklerini 

ayrıntılandırmaya başladılar. Bunun sonucunda katılımcının araştırmacının zaten 

bildiğini varsaydığı ve bu nedenle kısa tuttuğu cevapları detaylandırmasını istemenin 

mümkün olduğunu fakat onun güvensizlik duyması nedeniyle kısa cevaplar verdiği bir 

duruma müdahale etmenin daha zor olduğunu düşünerek vegan kimliğimi açıklamanın 

daha faydalı olacağına karar verdim. Kimliğimi açıklamamın katılımcıların güvende ve 

rahat hissetmesini sağladığını düşünüyorum. Nitekim vegan olduğum bilgisini öğrenerek 

mülakata başlayan katılımcıların birçoğu bu konular üzerine konuşmanın kendilerine iyi 

geldiğini belirttiler ve bazıları bu mülakatta güvende ve rahat hissettiklerini dile getirdiler.  

Bu araştırmada veganlar damgalanan bir kimliğe sahip kişiler olarak ele alındığından 

vegan-navegan etkileşimlerine dair anlatılar veganların bakış açısıyla 

sınırlandırılmaktadır. Veganlar etkileşimlerin öznesi olarak konumlandırılırken 

naveganların veganlarla etkileşimlerine dair anlatıları ve yorumları çalışmaya dahil 

edilmemiştir. Naveganların etkileşimlerdeki deneyimlerine başvurmak konuya farklı bir 

bakış açısı katabilir.16 Bunun yanı sıra halihazırda veganlığı sürdüren aktörlerle 

görüşüldüğü için ex-veganların naveganlarla etkileşimlerinde aldıkları tepkiler ve 

kullandıkları stratejiler ele alınmamaktadır. Veganlığı bırakan kişilerin bu kararında 

toplumsal tepkilerin ne kadar etkili olduğu sorusu önemli bir noktaya işaret etmekle 

birlikte bu araştırmanın konusunun dışındadır.  

Bunun yanı sıra veganların günlük hayatın bir parçası olan sofrada yalnızca hayvan etini 

değil hayvansal tüm gıdaları reddetmesinin yarattığı çatışmanın vejetaryenliğin yarattığı 

çatışmadan çok daha farklı ve yoğun olacağı varsayılmıştır. Veganların sosyal 

çevrelerinde vejetaryenlerin karşılaştığından daha fazla zorluk ve düşmanlıkla 

karşılaştığı (Fiestas-Flores & Pyhälä, 2018) bilgisi de göz önünde bulundurularak 

araştırmanın kapsamı naveganlar açısından “aşırılığı” temsil eden veganlarla 

sınırlandırılmıştır ve vejetaryenler çalışmaya dahil edilmemiştir. Daha önce vejetaryenler 

ve veganlara yönelik düşüncelerde böyle bir farka (MacInnis & Hodson, 2015) işaret 

edilmiş  olmasının yanı sıra bu tez çalışmasının katılımcıları da vejetaryen ve vegan 

deneyimlerine yönelik karşılaştırmalarında vegan kimliklerinin vejetaryen kimliklerinden 

 

16 Naveganların veganlığı ve veganları nasıl algıladığı ve anladığı üzerine bir çalışma için bkz. (Parkinson 
vd., 2019). 



32 

 

daha aşırı görüldüğünü, daha az kabul edildiğini ve daha fazla tepki topladığını dile 

getirmektedir.  

Araştırmanın COVID-19 sürecinden sonra gerçekleştirilmesi belirli bir süre askıya alınan 

yüz yüze etkileşimler nedeniyle araştırmayı bazı açılardan sınırlandırmıştır. Veganlık 

deneyimleri COVID-19 sürecine denk gelen bazı katılımcılar henüz toplu yemeklere 

katılmadığından vegan olmalarına yönelik aldıkları tepkiler aile ve arkadaş ortamıyla 

sınırlı kalabilmektedir.  

Bulgularda sıralanan pek çok başlık olumsuz olarak nitelendirilebilecek tepkilerden 

oluştuğu için okuyucuda katılımcıların her birinin etkileşimlerinin olumsuz olduğu 

düşüncesi oluşabilir. Fakat durum tam olarak böyle değildir. Katılımcılar her durumda 

sıkıntı duymamakta veya vegafobiyle karşılaşan her katılımcı gerginlik yaşamamaktadır. 

Burada sıralanan tüm başlıkların her bir katılımcının yaşamında karşılaştığı bir durum 

olduğu düşünülmemelidir. Bulgularda farklı kişilerin aktardıkları deneyimler kategorik 

biçimde bir araya getirilmekte ve yorumlanmaktadır. Veganların karşılaştıkları 

deneyimlerin ve stratejilerinin bir dökümü olan bulgular her bir veganın baştan sona 

deneyimlediği durumlar olmadığı gibi veganların deneyimlerinin tam bir dökümü olma 

iddiası da taşımamaktadır. Araştırma bulgularının mutlak gerçeği yansıttığı düşüncesi 

yerine bu bulguların toplumsal dünya hakkında düşünmek için birer olanak olarak 

kullanılabileceği düşünülmelidir (Glesne, 2020, s. 365). 

  



33 

 

2. ARAŞTIRMANIN KURAMSAL VE KAVRAMSAL ARKA 

PLANI 

Bu bölümde, öncelikle George Herbert Mead’in benlik kavramına, sonrasında Herbert 

Blumer’in adlandırdığı sembolik etkileşimcilik yaklaşımına yer verilmektedir. Ardından 

Goffman’ın dramaturjik yaklaşımı ve damga kavramı ele alınmaktadır. 

2.1. BENLİK  

George Herbert Mead’in çalışmalarının ve “benlik” kavramının (dramaturjik yaklaşımın 

da içinde konumlandırıldığı) sembolik etkileşimciliğin17 temelini attığı kabul edilmektedir. 

Dil sürecini benliğin gelişimi için şart gören Mead (2019, s. 165), benliğin doğuştan 

gelmediğini, “toplumsal deneyim süreciyle ve bu sürece katılan diğer bireylerle 

ilişkilerinin sonucunda” meydana geldiğini ifade etmektedir. “Benlik, önceden var olup 

daha sonra diğerleriyle ilişkiye dâhil olan bir şey değil; toplumsal akıntıdaki bir girdaptır, 

yani bu akıntının bir parçasıdır” (Mead, 2019, s. 203). Mead’e göre (2019, s. 166) benliğin 

“kendine nesne olarak bakabilme özelliği” vardır (“‘kendi’ sözcüğü yansıtıcıdır ve hem 

özne hem de nesne olabilir”). Rasyonel davranışın oluşabilmesi için “bireyin kendisine 

karşı kişisel olmayan, nesnel bir tavır alması ve kendi gözünde bir nesne olabilmesi 

gereklidir”; birey toplumsal eylem süreci sayesinde kendi içinden çıkıp “kendisini bir 

nesne olarak görebilmeyi” başarabilmektedir (Mead, 2019, s. 167). İletişim sayesinde 

bireyin “kendi gözünde bir nesne olabileceği davranış formu” sağlanmaktadır (Mead, 

2019, s. 168). “Kendi gözünde bir nesne olabilen benlik, temelde bir toplumsal yapıdadır 

ve toplumsal deneyim içerisinde vücut bulur” (Mead, 2019, s. 169).  

Kişinin kendine diğerlerinin tepki verdiği şekilde tepki vermesi, diğerleriyle 
iletişim sırasında kendinin ne söyleyeceğini bilmesi ve bu bilgiyi daha sonra 
söyleyeceği şey için kullanması hepimizin aşina olduğu bir süreçtir. Ne 
söyleyeceğimizi, ne yapacağımızı süreç içerisinde anlarız ve böylece sürecin 
kendisini devamlı olarak kontrol ederiz (Mead, 2019, s. 169). 

 

17 Levent Ünsaldı (2019, s. 7), Damga kitabının çevirisine yazdığı takdiminde Yves Winkin’in Goffman ile  
röportajından bir anekdot aktarmaktadır: Goffman “sembolik etkileşimcilik diye bir şeyin olmadığı” 
konusunda ısrarcıdır ve karşısındaki kişinin tutumunu “entelektüel tarih değil, entelektüel tasnif” olarak 
adlandırmaktadır. Ünsaldı (2019, s. 8) “tasnifin bizatihi kendisinin sabitlenmiş, dondurulmuş ve hatta yer yer 
fazlasıyla ‘zorlama’ bir bilgi kalıbı olduğu”nun unutulmaması gerektiğini dile getirmektedir. Bu bölümde 
“sembolik etkileşimcilik” tasnifine yer verdiğim için Ünsaldı’nın uyarısını okuyucuya aktarmak istedim.  



34 

 

Bireyin jesti diğerlerinde bir tepki oluşturmaktadır ve jestin anlamı verilen tepki olmaktadır 

(Mead, 2019, s. 173). Mead, benliğin dilin yanı sıra çocukların kendi başına ve 

diğerleriyle oynadığı oyunlarda şekillendiğini öne sürmektedir. Kendi kendisine oynayan 

“çocuk bir rol üstlendiğinde, belli tepkileri açığa çıkaracak uyaranları kendisine alır […] 

yararlandığı bu uyaranlara yönelik kendi tepkilerini benliğini inşa etmede kullanır” (Mead, 

2019, ss. 177-178). Diğerleriyle birlikte oynanan oyunlarda ise çocuğun “oyuna katılan 

diğer herkesin tavrına sahip olması” gerekmektedir (Mead, 2019, s. 180). Bu durumda 

bireyin eylemleri diğerleri tarafından kontrol edilmektedir ve “aynı sürece dâhil olanların 

tavırlarının bütününü temsil eden bir ‘öteki’” kavramına ulaşılmaktadır: “Bireye benlik 

bütünlüğü veren” bu toplumsal grup “genelleştirilmiş öteki” olarak da adlandırılabilir 

(Mead, 2019, ss. 180-181).  

Toplumsal bütüne ait genel eylemlerin, bu bütüne dâhil olan bireylerin 
deneyimsel alanının içine girmesi birey benliğinin tam anlamıyla gelişiminin 
temelini ve önkoşulunu oluşturur: Birey, içinde bulunduğu grubun dâhil 
olduğu ortak toplumsal eylemlere yönelik olarak grubunun tavırlarını 
benimsediği sürece tam bir benlik geliştirir ya da geliştirdiği bütünsel benliğe 
sahip olur (Mead, 2019, s. 181). 

Fakat benliğin oluşumunda ötekinin rolünün benliği tamamen edilgen kıldığı 

düşünülmemelidir. Mead’e göre insanlar “belirli durumlarda ortaya çıkan sembolik 

anlamlara göre” (West & Turner, 2010, s. 77) hareket etse de “Mead benliği dürtüye 

maruz kalan ve yanıt veren edilgin bir alıcı olarak değil, hareket eden bir organizma 

olarak görür. Ona göre benlik, bir aktördür” (Wallace & Wolf, 2015, s. 276). Mead (2019, 

s. 191) “kendi tepkilerimize yönelik olarak toplumun tavrını” üstlenmemizin yanı sıra, 

“topluma karşılık verme ve toplumun jestini değiştirme gücümüzü de unutmamamız” 

gerektiğini dile getirmektedir. 

Bazı şeyleri yeniden biçimlendirebilir ve toplum standartlarını daha iyi hale 
getirebiliriz. Düpedüz toplumla kuşatılmış durumda değiliz; söylediklerimizin 
toplum tarafından dinlendiği ve söylemek durumunda olduğumuz şeyin 
tepkisini etkilediği bir iletişim içindeyiz. Bu özellikle eleştirel durumlar için 
geçerlidir. Bir kişi çıkıp yaptığı şeyi savunur ve görüşlerini ortaya koyar. Ve 
belki toplumun kendisine yönelik tavrını değiştirebilir. İletişim sürecinde 
bireyin, parçası olduğu toplumla konuşma ve bireylerin etkileşimiyle 
gerçekleşen değişimlere yol açma hakkı ve yükümlülüğü vardır. Toplum bu 
şekilde ilerler (Mead, 2019, s. 191). 



35 

 

2.2. SEMBOLİK ETKİLEŞİMCİLİK 

Sembolik etkileşimcilik ismi Herbert Blumer tarafından, Charles Horton Cooley18 ve 

Mead’in çalışmalarını sentezlediği sırada verilmiştir (Carter & Montes Alvarado, 2019, s. 

170). Blumer’in sembolik etkileşimcilik üzerine görüşleri büyük oranda Mead’in 

görüşlerinden etkilenmiştir. Sembolik etkileşimcilik, Herbert Blumer’in Man and Society 

adlı kitabında kendi görüşünü sosyal psikolojiden ayırmak için türettiği bir neolojizmdir. 

Blumer’in yaklaşımı içgüdü psikolojisi ile uyarıcı-tepki (yani davranışçılık) yaklaşımına 

karşı çıkmaktadır (Wallace & Wolf, 2015, s. 267). Blumer’a göre “insan dünyası tamamen 

simgeseldir, anlam yüklüdür ve bu nedenle etkileşimin ortaya çıkan niteliğinden oluşur. 

İnsanlar pragmatik olarak davranışlarını kontrol etmek için zihin ve benlikleri aracılığıyla 

anlamları yorumlarlar” (Allan, 2020, s. 60). Blumer’in (1969, s. 2, aktaran Allan, 2020, s. 

60) sembolik etkileşimciliği temellendirdiği üç öncül şunlardır: “İnsanların şeylere yönelik 

edimleri anlamlar üzerine kuruludur”; “Şeylerin anlamı kişinin sosyal etkileşimlerinden 

çıkar ya da kaynaklanır”; “Kişinin karşılaştığı şeylerle başa çıkarken kullandığı 

yorumlayıcı süreçler bu anlamları ele alır ve değiştirir”. 

Sembolik etkileşimci gelenek benliğin inşa sürecinin insanı “refleksif” kıldığını iddia eder: 

“sosyal yaşama aktif bir biçimde katılmasını sağlamakta ve aynı zamanda bunun üzerine 

düşünebilmesine imkân tanımaktadır”. İnsanların düşünümselliğini ön plana çıkaran 

böylesi bir anlayışa göre toplum “bireylerden bağımsız sabit bir varlık” değil, “sürekliliği 

olan sosyal bir inşa süreci”dir (Giddens & Sutton, 2018, s. 78). Hem bir kuram hem de 

bir yöntem olarak görülen sembolik etkileşimcilik tutum, güdü ve davranışları, bireylerin 

deneyimlerini ve olayları nasıl yorumladıklarını ve ayrıca bireylerin kendilerine ve 

başkalarına ilişkin izlenimlerini nasıl yönettiklerini anlamak için yararlıdır (Carter & 

Montes Alvarado, 2019, ss. 170-171). Bu kuramın bireylerin etkileşimlerine 

odaklanmasının nedeni, “ekonomi”, “toplum” gibi soyutlamalardan ibaret kavramların 

kendi başlarına var olamayacağı, toplumun ancak toplumsal davranışla, üyelerinin 

sosyal etkileşimleriyle oluşturulduğu, sürdürüldüğü ve değiştirildiği düşüncesidir 

(Robertson, 1980, s. 20). Etkileşimci bir yaklaşım insanların arasında ne türden 

etkileşimler geçtiği, insanların başlarına gelenleri nasıl kavradığı ve yorumladığı, 

diğerlerine karşı neden belirli bir şekilde davrandığı gibi belirli sorular sormaya teşvik 

etmektedir; günlük hayata dair etkileyici bir içgörü sağladığı ve diğer yaklaşımların 

 

18 Cooley de “benliğin diğer bireylerle sosyal etkileşim sonucunda insanların kendilerini diğerlerinin gördüğü 
gibi görmeye başlamasıyla ortaya çıktığını” öne sürmektedir (Giddens & Sutton, 2018, s. 77).   



36 

 

görmezden geldiği temel sosyal süreçleri açığa çıkardığı için değer görmekle birlikte 

sosyal etkileşim ve kişisel deneyim üzerinde güçlü etkileri olan daha büyük sosyal 

kurumları ve süreçleri ihmal etmesi nedeniyle eleştirilmektedir (Robertson, 1980, s. 21).  

Sembolik etkileşimciliğe göre “toplum sosyal etkileşime giren insanlardan oluşur. […] 

toplum insanların ortak eylemidir” (Ritzer & Stepnisky, 2019, s. 105). Sembolik 

etkileşimcilik “insanlar arasında işaretler, jestler, paylaşılan kurallar ve en önemlisi yazılı 

veya sözlü dil aracılığıyla gerçekleşen etkileşim”dir (Robertson, 1980, s. 21). “Anlamların 

etkileşim yoluyla şekillenmesini inceleyen sosyal psikoloji temelli sosyoloji kuramı olan 

sembolik etkileşimcilik günlük yaşamın anlamlarını analiz etmek ve bu analizlerden 

hareket ederek insan etkileşiminin temel biçimleriyle ilgili anlayış geliştirmektedir” 

(Beşirli, 2021, s. 70). Sembolik etkileşimciliğin bu tez çalışmasında da kabul edilen kimi 

varsayım ve ilkeleri şunlardır (Ritzer & Stepnisky, 2019, ss. 104-105):  

• İnsanların eyleme geçerken şeylerin onlar için anlamını temel aldıkları 

varsayılmaktadır.  

• Bu anlamlar, insanların diğer insanlarla olan etkileşimlerinde ortaya çıkmaktadır. 

• İnsanlar yalnızca sosyal etkileşimlerden öğrendikleri bilgileri içselleştirmez, bu 

bilgileri yorumlayarak değiştirebilme kapasitesini de içlerinde barındırırlar. 

• İnsanlar bilinçlidir ve kendi eylemleri üzerine düşünme yetisine sahiptir. Davranış 

ve etkileşimlerini bu sayede şekillendiren insan, “zihin” ve “benlik” sayesinde 

kendisiyle etkileşime geçebilir ve böylece davranışlarında özerklik kazanır. Fakat 

eylemlerinin dışsal kısıtları nedeniyle her istediğini yapamayabilir. 

• İnsanların eylemleri erekseldir. Durumları tanımlayabilir, onlara anlam atfedebilir 

ve bu anlamlara göre davranabilirler.  

• İnsanların ortak eylemleri toplumu oluşturur.  

2.3. DRAMATURJİK YAKLAŞIM 

Goffman, Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu (2016) adlı kitabında belirli fiziki sınırlar 

içerisinde, yani günlük yaşamda gözlemlenebilen toplumsal yaşamın incelenmesi için 

“bir tiyatro oyunu ile aynı” dediği sosyolojik bakış açısını sunmaktadır. Goffman’ın 

dramaturjik yaklaşımı “toplumsal karşılaşmaları dramatik sahne analojisi kullanarak 

anlama yollarından biridir” (Allan, 2020, s. 89). Bu yaklaşımın üç önemli öncülü şöyle 

belirlenmiştir: (1) “bir kişinin benliği hakkında tek bildiğimiz kişinin bize gösterdikleridir”, 

(2) insanlar “sürekli ve aktif olarak” başkalarına verdiği “izlenimi örgütlemek ve kontrol 



37 

 

etmek için” işaret manipülasyonuna, yani izlenim denetimine başvururlar, (3) yüz yüze 

karşılaşmalar etkileşimleri düzene sokan özelliklere sahiptir (Allan, 2020, s. 90).  

Bu yaklaşım bireyin diğer kişilerle etkileşimlerinde kendini ve faaliyetlerini diğerlerine 

nasıl sunduğu, başkalarının kendisi hakkındaki izlenimlerini nasıl yönlendirip denetlediği, 

sergilediği performans sırasında neler yapıp neler yapamayacağı konularını ele 

almaktadır (Goffman, 2016, s. 13). Goffman (2016, s. 28) etkileşimi “kabaca fiziksel 

olarak aynı ortamda bulunan bireylerin karşılıklı olarak birbirlerinin eylemleri üzerindeki 

etkileri” olarak tanımlamaktadır. Yüz yüze etkileşimler, Goffman’ın  terimleriyle odaklı 

etkileşim ve odaksız etkileşim olarak ikiye ayrılmaktadır: bir ortamda karşılaşan iki kişinin 

bir diğeri nedeniyle gözetim altında olması sonucu davranışlarını denetlemesi odaksız 

etkileşime bir örnektir; odaklı etkileşimin gerçekleşmesi için insanların “tek bir bilişsel 

odak noktasını veya görsel dikkatini bir müddet sürdürmeye” karar vermesi 

gerekmektedir (Goffman, 2018, s. 7). Bu tez çalışmasının odağında yer alan aynı sofrada 

yemek yeme veya veganlık üstüne sohbet etme eylemi de odaklı bir etkileşimin 

gerçekleştiği bir karşılaşmadır19.  

Odaklı sosyal etkileşimleri analiz etmek amacıyla kullanılabilecek temel kavramlardan 

bazıları performans, takım, rol, sahne önü ve sahne arkasıdır. Etkileşimlerde sergilenen 

performans “belli bir durumda belli bir katılımcının diğer katılımcılardan herhangi birini 

etkilemeye yönelik tüm etkinlikleri” (Goffman, 2016, s. 28) olarak tanımlanmaktadır. 

“Performans takımı” veya “takım”, “bir rutinin sahnelenmesinde işbirliğinde bulunan 

bireyler kümesi” anlamına gelmektedir (Goffman, 2016, s. 84). Rol veya rutin “bir 

performans sırasında gözler önüne serilen önceden belirlenmiş ve başka durumlarda da 

sergilenebilecek ya da oynanabilecek eylem kalıbı”dır (Goffman, 2016, s. 28). Kişiler, 

isteyerek ya da istemeyerek üstlendikleri rollerde denetim kurmak istiyorsa diğer 

katılımcıların “kendisi hakkında oluşturduğu izlenimi” de dikkate almalıdır (Goffman, 

2017, s. 15). Diğer katılımcılarla toplumsal karşılaşmalarda canlandırılan rol “kişinin 

içerisinde bulunduğu duruma dair kendi görüşünü ve bu görüşle de diğer katılımcıları ve 

özellikle de kendisini nasıl değerlendirdiğini ifade eden sözlü veya sözsüz fiillerden 

oluşan bir kalıptır” (Goffman, 2017, s. 15).  

Vitrin bölgesinde, yani diğerlerinin bulunduğu ortamlarda gerçekleşen etkinliklerin kimi 

yönleri ifadesel anlamda öne çıkarılmakta, çizilen izlenime zarar verebilecek yönleri ise 

 

19 Goffman (2018, s. 8), “[O]daklı etkileşimin meydana geldiği toplumsal örgütlenmenin doğal birimine odaklı 
toplanış, karşılaşma veya gömülü faaliyet sistemi [situated activity system]” adını vermektedir. 



38 

 

bastırılmaktadır; “arka bölge” veya “sahne arkası”nda ise bastırılan gerçekler kendini 

göstermektedir ve buradaki görüntüler performansın çizdiği izlenimle çelişebilmektedir 

(Goffman, 2016, s. 112). Örneğin arkadaşlar yüz yüze etkileşimlerde birbirini kırmayacak 

şekilde davranırlar. Fakat etkileşim içindeki biri ortamdan uzaklaştığında onun 

“arkasından ifade edilen düşüncelerin o arkadaşın yüzüne karşı ifade edilenlerden gayet 

farklı olduğu kimi anlar hemen her arkadaşlık ilişkisinde vardır” (Goffman, 2016, s. 164). 

Burada söz konusu olan sahne önünden sahne arkasına bir geçiştir. 

Goffman (2016) benliğin yapısının performanslara nasıl hazırlandığımız bağlamında ele 

alınabileceğini öne sürmektedir ve benliği performansın bir ürünü olarak ele almaktadır:  

Bu çalışmada, sahnelenen benlik, sahnede belli bir karakteri canlandıran 
bireyin başkalarına vermeye çalıştığı (genellikle güvenilir) bir imaj olarak 
kabul edilmiştir. Her ne kadar bu imaj bir kişiyle ilgili olarak oluşturulsa ve 
böylece o kişiye bir benlik atfedilmesini sağlasa da, bu benlik ona sahip 
olandan değil, onun tüm eylemlerinin toplamından gelir, olayların şahitlerce 
yorumlanmalarına imkan veren nitelikleri tarafından yaratılır. Doğru şekilde 
düzenlenmiş ve canlandırılmış bir sahne, seyirciyi canlandırılan karaktere bir 
benlik atfetmeye yönlendirir, ama bu atıf –bu benlik– ortaya konulan 
sahnenin nedeni değil ürünüdür. (Goffman, 2016, ss. 234-235) 

İnsanlar ortama yeni gelen kişinin “genel toplumsal ve iktisadi durumu, kendini nasıl 

gördüğü, çevresine karşı takındığı tavır, işinde usta olup olmadığı ve güvenilir olup 

olmadığı” gibi konularda bilgi edinmeye çalışmaktadır; bu bilgiler “gözlemcilerin 

kendilerinden ne beklendiği ve kendilerinin karşılarındaki insandan ne bekleyebilecekleri 

üzerine bir önbilgi sağlayarak durumun tanımını yapmalarına olanak verir” (Goffman, 

2016, s. 15). Gelen kişi tanınmadığında “kişinin görünüş ve tavırlarından aşağı yukarı 

benzer kişiler hakkında elde edilmiş deneyimlerden yararlanmaya veya daha da 

önemlisi, denenmemiş klişeleri o kişiye uygulamaya yardımcı olan ipuçları edinmek 

mümkün olabilir” (Goffman, 2016, s. 15).  

Goffman “hepimizin kabul edilmeye çabalamak zorunda olduğumuzu” söyler; biz 

“başarılı bir performans verebilmek için hangi işaretlerden kaçınmamız gerektiğini biliriz” 

(Allan, 2020, s. 98). Ona göre bir kişi başkalarının karşısında bir durum tanımı 

yansıtırken çevredekiler de o kişiye yönelik tepkileri ve davranış biçimleriyle bir durum 

tanımı yansıtmaktadır. Genellikle yansıtılan durum tanımlarının birbirine yeteri derece 

uyumlu olması sayesinde açık çelişkiler ortaya çıkmamaktadır çünkü katılımcılar içten 

duygularını bastırarak kabul edilebilir bir durum görüntüsü taşımakta ve yüzeysel bir 



39 

 

anlaşma görüntüsü oluşturmaktadır. Etkileşimsel karşılıklı anlayış çerçevesinde farklı 

durum tanımlarının açıkça çatışmasının önüne geçilmektedir (Goffman, 2016, ss. 22-

23). Kişilerin “karşılaşmadaki hâkim atmosfere dâhil olmasını sağlayan genel kural […] 

çatışmalı hislerin erteleneceğine ilişkin bir anlayış” içermektedir (Goffman, 2018, s. 25).  

Fakat veganlık gibi –veganların duygusal bir bağ kurabildiği ve naveganlarınsa ahlak 

konusunda kendi kimliklerini tehdit altında hissedebildiği– bir mesele söz konusu 

olduğunda açık bir çatışma her zaman engellenememektedir. Bu durumda izlenim 

denetiminde kullanılan stratejiler devreye girmektedir. İzlenim denetimi kavramı sosyal 

etkileşimleri analiz edebilmek açısından büyük önem arz etmektedir. Kişilerin “izlenim 

denetimi, bir izlenim yaratılırken ortaya çıkan beklenmeyen olayların ve bu olaylarla baş 

etme tekniklerinin incelenmesi” konusuyla ilgilenmektedir (Goffman, 2016, s. 85). Kişiler 

kendi yansıttıkları durum tanımlarını korumak için belirli strateji ve taktiklere 

başvurduğunda bu eylemlere “savunma manevraları”, başkaları tarafından yansıtılan 

durum tanımlarını korumak için başvurduğunda ise “koruma manevraları” veya “incelik” 

adı verilmektedir (Goffman, 2016, s. 26) Bu stratejiler sayesinde kişilerin yüzü muhafaza 

edilmektedir. “Yüz kavramı, başkaları tarafından bir kişinin belli bir ilişki boyunca 

takındığı düşünülen rol aracılığıyla kendisi için talep ettiği olumlu toplumsal değer olarak” 

(Goffman, 2017, s. 15) tanımlanmaktadır. 

Bir kişinin fiilen üstlendiği rol, o kişiye dair kendi içinde tutarlı […] bir imaj 
sunarsa, o kişinin bir yüze sahip olduğu, bir yüzün içerisinde olduğu ve bir 
yüzü muhafaza ettiği söylenebilir. […] Başkalarıyla temas esnasında bir kişi 
tarafından ve bir kişi için sürdürülen rol, meşru ve kurumsallaşmış türde bir 
roldür. Belli türde bir temas esnasında, bilinen ve görülen vasıfları taşıyan bir 
etkileşimde bulunan kişi sürekli olarak belli bir yüze sahip olması gerektiğini 
düşünebilir ve ahlâkî açıdan doğru olanın da bu olduğunu zannedebilir 
(Goffman, 2017, ss. 16-17).  

Goffman (2018, s. 49) “bir karşılaşma esnasında gerilim düzeyini aniden arttıran maksatlı 

veya maksatsız” olaylara hadiseler adını vermektedir. Yüz çalışması, “‘hadiselerin’, yani 

etkili simgesel sonuçlarıyla yüzü tehdit eden olayların önlenmesini” (Goffman, 2017, s. 

23) sağlamaktadır. Yüzün muhafaza edilmesi çoğunlukla etkileşimin hedefi değil şartı 

olarak değerlendirilmektedir (Goffman, 2017, s. 22). 

Öz-saygı ve saygılı olma kurallarının birleşik etkisi şudur ki, kişi bir 
karşılaşma esnasında hem kendi yüzünü ve hem de diğer katılımcıların 
yüzünü koruyacak şekilde davranır. […] Herkesin birbirinin rolünü geçici 



40 

 

olarak kabul ettiği bir durum oluşturulur. [..] Bu genellikle ‘gerçek’ bir kabul 
değil, ‘işe yarayan’ bir kabuldür, zira samimi olarak ifade edilen içtenlikle 
değerlendirmelerde hemfikir olmaya değil, katılımcıların gerçekten hemfikir 
olmadığı düşüncelere karşı geçici ve yapmacık bir saygı gösterme isteğine 
dayanır […] Kişi, başkalarının benlik imgesine duygusal bağlılığı sebebiyle 
veya kendisinin yanında katılımcı olan kişilerin böyle bir korumayı ahlâkî 
açıdan hak ettiğini düşündüğü için ya da o kişilerin yüzlerini kaybetmeleri 
durumunda kendisine yönelebilecek düşmanlıktan kaçınmak istediği için 
başkalarının yüzünü de kurtarmak isteyebilir. Diğerlerinin onun başkalarına 
karşı şefkat ve merhamet gösteren bir insan olduğunu düşüneceklerini 
hissedebilir, hatta o kadar ki yüzünü muhafaza etmek için, kendisini diğer 
katılımcılar tarafından üstlenilen role saygılı olmaya mecbur hisseder 
(Goffman, 2017, ss. 21-23). 

2.4. DAMGA 

Veganların izlenim denetimleri, onların damgalanmış kimliklerinden ayrı düşünülemez. 

Bu nedenle damga konusunun etkileşimleri nasıl etkilediğinin de üzerinde durmak 

gerekmektedir. Damgalama bir kişiyi kişisel veya sosyal özelliklerinden ötürü gözden 

düşürmek veya dışlamak için kullanılmaktadır; bir kişi damgalandığında karakterinin geri 

kalanına dikkat edilmemekte, istenmeyen özelliğe daha çok odaklanılmaktadır (LeRette, 

2014, ss. 12-13). Sıradan bir sosyal ilişkide diğerlerinden takdir toplayacak bir kişinin 

merak uyandıran özelliği diğer niteliklerini ikinci plana iterek söz konusu bireyle 

karşılaşanların ona sırt çevirmesine neden olduğunda bu kişi artık “bir damgaya, 

beklediğimizin dışında istenmeyen bir farklılığa sahiptir" (Goffman, 2019, s. 31).  

Goffman’ın (2019, s. 31) sıraladığı üç farklı damga tipinden biri olan “zayıf irade, baskıya 

müstahak ya da doğal olmayan tutkular, sapkın ve katı inançlar ve ahlaksızlık olarak 

algılanan bireysel karakter bozuklukları” veganların damgalandığı damga tipi olarak ele 

alınmaktadır. Damgalı ve normal20 insanların yer aldığı “karma temaslar esnasında, 

damgalı birey kendini ‘sahnede’ hissetmeye, yani verdiği izlenimi (başkalarının yapmak 

zorunda olmadıklarını düşündüğü ölçüde) gözetim ve denetim altında tutmak zorunda 

olduğunu düşünmeye eğilimlidir” (Goffman, 2019, s. 43). “Başkalarının onda fark edeceği 

bir şeyden dolayı kendisine saygısızlık yapabilecekleri korkusu […] kişinin diğer 

insanlarla ilişkilerinde daima güvensiz olması anlamına gelir” (Sullivan, 1956, aktaran 

Goffman, 2019, s. 41).  

 

20 Goffman (2019, s. 31), “hususi beklentilerden olumsuz anlamda uzaklaşmayan kişilere” normal olanlar 
adını vermektedir. 



41 

 

[Damgalı kişinin] farklılığı hemen oracıkta fark edilebilir değilse ve peşinen 
bilinmiyorsa […], kısacası kişi hâlihazırda itibarsızlaştırılmış değil de 
itibarsızlaştırılmaya müsait bir kişiyse […] mesele, toplumsal ilişkiler 
esnasındaki gerilimleri [mevcut kusurdan kaynaklanan gerilimleri] idare 
etmekten ziyade kusura ilişkin bilgiyi idare etmektir [denetim altında 
tutmaktır]. Artık söz konusu olan; göstermek veya göstermemek, söylemek 
veya söylememektir. Önemli olan; her defasında, bunların nasıl, ne zaman, 
nerede ve kimin karşısında yapılacağıdır (Goffman, 2019, ss. 77-78). 

Karnist ve türcü toplumlarda veganlar toplumun geneli tarafından üzerine pek 

düşünülmeyen ve belki de inkâr edilen durumların gün yüzüne çıkarılmasına yol 

açmaktadır. Bu nedenle veganlık, toplumun normlarının sorgulanmasına yol açabilecek 

politik, etik ve felsefi bir tavır olarak değerlendirilebilir. Veganların insan dışı hayvanlara 

bakışı ve kültürün kimi veçhelerini reddedişi toplumun normlarından bir sapma olarak 

görülmekte ve veganların damgalanmasına yol açmaktadır. Son dönemlerde vegan ve 

vejetaryen kimliklerinin sapkın görülmesi ve bu kişilerin damgalanması üzerine pek çok 

çalışma gerçekleştirilmiştir (Bolderdijk & Cornelissen, 2022; J. E. Boyle, 2011; Brouwer 

vd., 2022; Buttny & Kinefuchi, 2020; J. Greenebaum, 2018; J. B. Greenebaum, 2012a; 

Jabs vd., 2000; Judge & Wilson, 2019; Lundahl, 2018; MacInnis & Hodson, 2015; 

Markowski & Roxburgh, 2019; Paxman, 2021; Romo & Donovan-Kicken, 2012; Roth, 

2005; Shewmake, 2020; Yeh, 2014). Bu tez çalışmasında da normlardan bir sapma 

olarak değerlendirilen vegan kimliğe sahip olan kişilerin naveganlarla etkileşimleri 

Goffman’ın dramaturjik yaklaşımından ve ilgili literatürden faydalanılarak yorumlanmaya 

çalışılmıştır. 

 

  



42 

 

3. BÖLÜM: VEGANLARIN SOSYAL ETKİLEŞİMLERİNE VE 

BENLİK SUNUMLARINA YÖNELİK NİTEL BULGULARIN 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

Nitel bulguların ele alındığı bu bölümde öncelikle naveganların veganlara yönelik tutum 

ve davranışları aktarılacak ve yorumlanacak, ardından veganların naveganlarla 

etkileşimlerindeki benlik sunumları değerlendirilecektir. 

3.1. NAVEGANLARIN VEGANLARA YÖNELİK TUTUM VE DAVRANIŞLARI 

Şema 1’de yer alan naveganların veganlara yönelttiği tutum ve davranışlardan biri olan 

sözel ve fiziksel saldırganlıklarda bulunmak teması doğrudan vegafobi teması altında ele 

alınmıştır. Diğer temalar (veganlığı kimliğe bir tehdit olarak görmek, veganlığı önemsiz 

ve değersiz kılmaya çalışmak, veganları vegan olmaktan vazgeçirmeye çalışmak) 

temaları ise birer alt başlık olarak sunulmuştur. Bu temaların yanı sıra son alt başlıkta 

naveganların veganlara yönelttiği vegafobik olmayan davranışlara yer verilmiştir. 

3.1.1. Vegafobi 

Naveganlar veganları kendi kültürlerini reddeden hariciler, mantıksız ve acayip bir 

düşünce sisteminin takipçileri olarak görebilmekte, onlardan rahatsızlık duyabilmektedir 

(Colb, 2013). MacInnis ve Hodson  (2015), vejetaryenlere ve veganlara yönelik ön 

yargıları inceledikleri çalışmalarında bu iki grubun omnivor katılımcılar tarafından 

göçmenler, aseksüeller ve ateistlerle eşit bir biçimde, siyahlardansa anlamlı derecede 

daha olumsuz değerlendirildiklerini göstermektedir. Vejetaryenler eşcinsellerle eşit bir 

biçimde, veganlar ise eşcinsellerden daha olumsuz değerlendirilmiştir. Yalnızca 

uyuşturucu bağımlıları vejetaryen ve veganlardan daha olumsuz değerlendirilmiştir.21 Bu 

çalışmanın yazarları vejetaryen ve veganların statükoya karşı güçlü bir tehdit teşkil 

ettiğini ileri sürmektedir (MacInnis & Hodson, 2015, s. 2).  

Buttny ve Kinefuchi’nin (2020) değindiği üzere ana akım medya et yemenin 

egemenliğinin desteklenmesi veya ona karşı çıkılması konusunda önemli bir ideolojik 

 

21 Fakat omnivor katılımcıların vejetaryen ve veganları işe alma veya onlara ev kiralama konusunda diğer 
gruplara kıyasla daha az istekli olmadıkları, hatta vejetaryen ve veganlara ev kiralamaya diğer tüm 
gruplardan daha istekli oldukları görülmüştür (MacInnis & Hodson, 2015, ss. 6-7). Omnivorlar vejetaryen ve 
veganlardan hoşlanmasa da söz konusu kendi mülkiyetlerinin güvenliği olduğunda vejetaryen ve veganların 
olumlu özelliklerini kabul etmektedir (MacInnis & Hodson, 2015, s. 19). 



43 

 

aygıt görevi görmektedir. Medya et yemeyi doğallaştırırken veganlığı damgalamaktadır. 

Dizilerde veganlar devamlı olarak “fanatik, radikal veya garip” kişiler olarak temsil 

edilmektedir (Buttny & Kinefuchi, 2020, s. 566). Cole ve Morgan (2011, s. 139), Birleşik 

Krallık ulusal gazetelerinin veganlığa yönelik ön yargılarını, kötüleyici söylemlerini ve 

türcülüğün yeniden üretimini inceledikleri araştırmalarında veganlarla alay edildiğini, 

veganlığın asketizmle karakterize edildiğini, veganlığın zor veya sürdürmesi imkansız 

olarak nitelendirildiğini, veganların fazla duyarlı ve fazla saldırgan olarak karakterize 

edildiğini göstermektedirler. Bu gazete yazılarında seslenilen okuyucu neredeyse asla 

vegan değildir; veganlar asketik ve tuhaf olarak resmedilirken omnivor okuyucuların (ve 

onların etik seçimlerinin) normalliği güvence altına alınmaktadır (2011, s. 142). 

Veganlığa ve veganlara karşı bu olumsuz yargı ve tavırlar vegafobi olarak 

adlandırılmaktadır.  

Katılımcılar veganlık hakkında ne zaman konu açılsa çok fazla soruya maruz kaldıklarını, 

veganlığın vejetaryenlik kadar tanınmadığını ve hatta insanların veganlık ve vejetaryenlik 

arasındaki farkı dahi bilmediklerini aktarmaktadır. Bu az tanınırlık veganlara yönelik 

olumsuz duyguları azaltmamaktadır, çünkü bir özelliğin damgalanması için onun ne 

olduğunun ve neyi amaçladığının bilinmesi ve anlaşılması gerekmemektedir. Veganlığın 

ardındaki fikirleri bilmemek ve anlamamak veganları damgalamayı; veganları 

damgalamak ise onların davranışlarını anlama çabasına girmeden “bilmeyi” 

kolaylaştırmaktadır. Bunun yanı sıra veganlığın ilkelerinin öğrenilmesi de her zaman 

veganların lehine sonuçlanmamaktadır. Veganların etik ilkelerle hareket ettiğinin 

öğrenilmesi naveganlarda kendilerine yönelik ahlaki bir tehdit algısı oluşturmaktadır 

(Minson & Monin, 2012; Monin, 2007; Monin vd., 2008). Bu durumun ne gibi tepkilere yol 

açtığı ilerleyen sayfalarda tartışılacaktır. 

Veganların karşı çıktığı ayrımcılık (hayvan sömürüsü) kendilerine yönelen bir ayrımcılık 

değildir. Fakat veganlar ayrımcılık karşıtı eylemleri (hayvan sömürüsüne karşı çıkmak) 

sonrasında kendileri de ayrımcılığa hedef olmaktadır. Oscar Horta (2018), bu durumu 

birinci dereceden ayrımcılık ve ikinci dereceden ayrımcılık kavramlarıyla açıklamaktadır. 

Horta’nın mantıksal çıkarımı, hayvanlara yönelik ayrımcılığa (birinci dereceden 

ayrımcılık) karşı çıkan veganların kendilerinin bu ayrımcılığa karşı çıkmaları nedeniyle 

ikinci dereceden ayrımcılığa uğradığı yönündedir. Söz konusu ikinci dereceden 

ayrımcılığın gerçekleşmesinin nedeni, ikinci dereceden ayrımcılığı uygulayan kişilerin 

(naveganların) “birinci dereceden ayrımcılığa karşı çıkılmasını” (hayvanlara yönelik 

ayrımcılığa karşı çıkılmasını) “yanlış veya akılalmaz bulması” veya “bu görüşün 



44 

 

yaygınlığının” (hayvanlara yönelik ayrımcılığın) “ayrımcı sosyal kurumlara ve 

uygulamalara yapısal olarak gömülü olmasına yol açması” olarak açıklanmaktadır. 

Kadınlara yönelik ayrımcılığa (birinci dereceden ayrımcılık) karşı çıkan feministlerin 

ayrımcılığa uğramasını ikinci dereceden ayrımcılığın başka bir örneği olarak 

sunmaktadır (Horta, 2018, s. 364). Bu iki ayrımcılık türü kimi zaman iç içe geçerek bu 

kimlikleri taşıyan insanlar için kendine has zorluklar yaratabilmektedir.  

Adalet (32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan), 

tıpkı feminist harekete yönelik düşüncelerdeki gibi veganlığın da “ilgi çekmek için” 

alınmış bir karar olduğu ve bu insanların “boş işler” ile uğraştığı yönünde bir algı 

olduğunu dile getirmektedir. İlk vegan olduğu dönemde hem kadın hem vegan hem de 

bekar olması nedeniyle insanların gözünde "kedili teyze" imajı çizdiğini düşünen Barış, 

böylesi imajların feminizm ve ana akım dışında bir partiye oy vermek için de benzer 

görüşler sunan şöyle bir bakış açısından doğduğunu iddia etmektedir:  

Ana akımın dışındaysanız bunlar sadece sizin işte bir ergen psikolojisiyle, 
dikkat çekmek için edindiğiniz, benimsediğiniz yaklaşımlar, görüşler veya 
hayat biçimleri olarak görülüyor. (Barış, 32, kadın, lisans mezunu, toplamda 
4 yıldır vegan) 

Katılımcıların naveganların veganları nasıl algılandığına dair yorumları yalnızca onlardan 

aldıkları tepkilere yönelik gözlemleriyle sınırlı değildir. Araştırmaya katılan tüm 

katılımcılar öncesinde navegan oldukları için kendilerinin bu süreçte veganları nasıl 

algıladıklarını da aktarabilmektedirler. Eylem, vegan olmadan önce veganlığı stereotipler 

çerçevesinde düşündüğünü ve veganları “gereksiz derecede” marjinal olarak gördüğünü 

dile getirmektedir:  

Belli bir stereotip vardı ya, sanki böyle Avrupa Yakası’ndaki (gülerek) Yaprak 
gibi. Şey olabilir, işte biraz daha hippi gibi ya da işte etnik giyinen, ne bileyim 
böyle doğayla iç içe falan, hayvanları çok seven. Mesela onu da vegan 
olduktan sonra fark ettim, ben hayvanların hepsini çok sevmiyorum yani, 
veganlığın hayvanları sevmekle de çok bir ilgisi yok. Ama o kalıp yargıların 
içinde o da vardı yani, hayvanları seven, hayvansever tırnak içinde, onların 
tabii ikisi farklı işte. O şekilde bir stereotip vardı. (Eylem, 25, kadın, yüksek 
lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) 

Veganlık belirli stereotiplerle düşünülen, –katılımcıların ifadeleriyle– “marjinal olmak”, 

“ilgi çekmek” ve “şov yapmak” için gerçekleştirilen bir eylem olarak değerlendirilmektedir 

ve et yemenin “doğal” görülmesinin yanı sıra özellikle vejetaryenlikle kıyaslandığında 



45 

 

“aşırı” olarak nitelendirilmektedir. Veganlığın aşırı olarak temsil edilmesi onun değerinin 

takdir edilmesini önlemekte ve veganlığın hayvan özgürleşmesiyle bağını görünmez 

kılmaktadır (Buttny & Kinefuchi, 2020, s. 567). Bu bağın koparılması veganlığın türcülük 

karşıtı görüşlerini görünmez kılmakta ve “ana akım omnivor kültür”ü eleştiriden muaf 

tutmaktadır (Cole & Morgan, 2011, s. 149). 

Veganlara yönelik ön yargılar diğer ayrımcılık türlerinde olduğu gibi toplumsal bir sorun 

olarak değerlendirilmek yerine çoğunlukla sıradan karşılanarak kabul edilmektedir 

(MacInnis & Hodson, 2015, s. 16). Hem (ikinci dereceden ayrımcılığa uğrayan) 

veganların ve feministlerin (ve diğer pek çok toplumsal hareket üyelerinin) hem de 

onların savunduğu (birinci dereceden ayrımcılığa uğrayan) hayvanların, kadınların ve 

diğerlerinin maruz kaldığı şiddet göz önüne alındığında, bu şiddeti uygulayanlar yerine 

bu şiddete öfkelenen ve ona karşı çıkanların “agresif” olarak nitelendirilmesi son derece 

adaletsiz görünmektedir. Bilge, insanların hem sanal ortamda hem yüz yüze 

etkileşimlerde kendisine karşı saldırganlaştığını, “ağzını yüzünü parçalamak ister gibi” 

tepki verdiğini şöyle dile getirmektedir: 

[Rahatsız olduğum şey] öfke. Fakat o öfke küçümsemeye dönüşüyor ve hani 
“Sen haksızsın” ve “Yanlış yapıyorsun” ve “Sen kendini aptal durumuna 
düşürüyorsun” […] “Sen insana hakaretsin” gibi çok çirkin, türcü ve erkekçe 
bir şey, bunları da hep erkeklerden gördüm. (Bilge, 30, cis kadın, lisans 
mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) 

Müslüman katılımcı Ülkü (18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan), kurban üzerine 

tartışırken kendisinden yaşça büyük kuzeninin kendisine “mal vegan”, “geri zekalı vegan” 

dediğini ve bu hakaretlerini “kışkırtmak için şaka yapmak” istemesiyle açıkladığını 

aktarmaktadır. Naveganların veganlarla alay ederek onları kışkırtmak istemesinin yanı 

sıra onları hayvan bedenleri aracılığıyla tetiklemeye çalıştığı da görülmektedir. Bu 

kışkırtmalar sözlü veya fiziksel olabilmektedir: 

Genelde alkollü toplanmalar ya da yaşıtlarımla yaptığım şeylerde oluyordu, 
hani saygı şeyini aşabileceklerini hissettikleri ya da insanların daha az 
otokontrollü oldukları durumlarda, işte gözümün içine bakıp böyle kafasını 
kaldırıp kuzu kaburga yemeler falan (gülüyor). Dışarıda yenilebilecek bir 
hayvan görüldüğünde “Ah, onun şurasına şöyle yapılır, böyle yapılır”. Böyle 
özellikle ama bunu söylemek, o anda onun söylenmeyeceğinin farkındayım, 
ben varım o ortamda diye söyleniyor. (Barış, 32, kadın, lisans mezunu, 
toplamda 4 yıldır vegan) 



46 

 

Böyle bir ev partisine gitmiştim ve onu da hiç unutmayacağım, bu gerçekten 
bir eşek şakası, korku filminin başlangıcı gibi. Bacağıma… Etek vardı, 
bacağım çıplaktı, bacağıma domuz pastırması ya da domuz jambonu 
koymuştu bir çocuk, evet. O hissi falan unutmayacağım. O, onu bir jambon 
görüyor ve ben onu domuzun parçası, işlenmiş parçası görüyorum. (Bilge, 
30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır 
vegan) 

Bilge’nin hayvan bedenine farklı bakışlar üzerine yorumu, ölü veya diri hayvan 

bedenlerini dalga konusu edilebilecek şeyler olarak görmek ile bu hayvan bedenleri ile 

ilgili şakaları bir şiddet edimi olarak deneyimlemek arasındaki farkın kaynağını 

açıklamaktadır. Veganlığının dalga konusu haline getirilmesinin “itici” ve “sürekli 

mücadele gerektiren” bir şeye dönüştüğünü belirten Adalet, kendisine “Kuzu eti, yeni 

doğmuş…” gibi şakalar yapılmasını şöyle eleştirmektedir: 

Türkiye kültüründe şöyle bir şey var, insanların hoşuna gitmeyen bir şeyi ona 
yapmanın komik olduğu düşünülüyor. “Bu hoşuma gitmiyor”u anlamıyor. 
Yani tikli bir insanın tiki üzerine gitmek gibi. Hani bu bir şaka değil bence, tikli 
bir insanın tikinin üzerine gidip, onun tikini tetiklemek ve onun vücudunu ya 
da konuşmasını zor duruma düşürmek komik değil ama bu toplumda komik 
olarak algılanıyor. Aynı şekilde ben “O kuzu eti”, işte “Süt kuzusu” bilmem 
neyi komik bulmuyorum, rahatsız edici buluyorum. Ama bundan benim 
rahatsızlık duymam insanlara komik geliyor. (Adalet, 32, cis kadın, doktora 
öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

Adalet ayrıca insanların veganlığa “ikna olmamak” ve onun “mantığını görmemek” için 

işi şakaya vurduklarını düşünmektedir: “Ne kadar dalga konusu olursa mantıklı 

çerçeveden o kadar çıkar mantığı var çünkü”. Veganlara yönelen bu tepkilerin 

Hayvanların Sömürüldüğünü Reddetmek ve Türcülük Yapmak alt başlığında tartışılacağı 

üzere bilişsel çelişkileri azaltma isteğiyle ilgili olduğu düşünülebilir. Fakat her ne nedenle 

gerçekleşirse gerçekleşsin vegafobinin hayvan özgürleşmesini olumsuz etkilediği 

görülmektedir. Dil ve eylemler aracılığıyla sürekli tekrar edilen olumsuz çağrışımlar 

pekiştirildiğinde bunları kırmak çok daha zorlaşmaktadır ve  mikrosaldırganlığa (ve 

saldırganlığa) uğrayan gruplar aldıkları bu tepkiler nedeniyle kendi kimlikleriyle 

özdeşleşmekten kaçınabilmektedir (LeRette, 2014, ss. 14–15). Kişisel ve kolektif etkileri 

nedeniyle vegafobi, sosyal bilimlerde üzerine daha fazla çalışılması gereken bir konu 

olarak karşımıza çıkmaktadır. 



47 

 

3.1.1.1. Sosyal Medyada Vegafobi 

Çevrimiçi ortamlarda belirli bireyleri veya grupları davranışlarından, ideolojik, politik vb. 

farklılıklarından ötürü aşağılama, onlarla alay etme gibi kolektif çabalar bazı insanlar için 

ödüllendirici bir sosyal faaliyet olarak görülmektedir (Walther, 2022, s. 4). Bu açıdan 

bakıldığında çevrimiçi nefretin anti-sosyal bir eylemden ziyade pro-sosyal bir eylem 

olarak görülebileceği ve bu eylemlerin onay-arama [approval seeking] çabasıyla yapılmış 

olabileceği tartışılmaktadır (Walther, 2022). Gregson, Piazza ve Boyd (2022) 

r/AntiVegan subreddit’indeki22 kullanıcıların yorumlarını inceledikleri çalışmalarında söz 

konusu platformda veganlığa karşı kolektif nefret söylemlerinin üretildiğini aktarmaktadır. 

Kendilerini anti-vegan olarak tanımlayan bu subreddit kullanıcılarında zamanla birinci 

tekil şahıs kullanımından (ben) grup-odaklı dil kullanımına (biz) doğru küçük bir geçiş 

olduğu; kullanıcıların konuşmalarındaki otantikliğin zamanla azaldığı, yani kullanıcıların 

grup uydumculuğuna  [group conformity] yöneldiği gözlemlenmiştir (Gregson vd., 2022, 

s. 9). Sosyal medya kullanıcılarının sahip olduğu anonimlik, kendilerinin çevrimiçi 

eylemleri hakkında hesap verme mesuliyeti olmadığı gibi yanlış bir düşünce 

uyandırmakta; bu anonimliğin üzerine bir gruba ait olma ihtiyacı da eklendiğinde, 

veganlara yönelik nefretin ve düşmanlığın kutuplaştırılmış, dışlayıcı ve stereotipler 

üzerine kurulu çevrimiçi anti-vegan söylem aracılığıyla yayılması teşvik edilmektedir 

(Aguilera-Carnerero & Carretero-González, 2021, s. 363). 

Bilge, “sosyal medyanın mekanizmasını oluşturan” şeyin, kendisini orada 

bulunamayacak kadar “tahammülsüz ve takatsiz” bıraktığını ifade etmektedir. Kendisi 

Fransa’da kemirgenlerin imhasını önlemek için katıldığı bir protesto sonrasında sosyal 

medyada “anonim olmayan” kişiler tarafından nefret söylemine maruz kalmıştır: 

“Ben burada yedi tane zekâ özürlü, doğmaması gereken yaratık görüyorum”, 
unutmayacağım bunları çünkü çok önemli. Bir diğeri, “Bunların hepsini asın”. 
“Bütün fareleri toplayın onlarla beraber yaşasın”. (Bilge, 30, cis kadın, lisans 
mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) 

Sosyal medya veganların hem kendi kimliklerine yönelik saldırılarla hem de hayvan 

sömürüsünün yeni sunumlarıyla karşılaştığı bir alandır. Bu sunumlardan biri, internet 

fenomeni kasap Nusret Gökçe’nin hayvan bedenleri üzerinden mizah ve reklam yapma 

 

22 Subreddit, Reddit isimli tartışma sitesinde belirli konuları ele alan forumlara verilen isimdir. 



48 

 

çabasında karşımıza çıkmaktadır. Adalet, Nusret Gökçe’nin Instagram sayfası üzerinde 

“hayvan bedeni üzerinden ne kadar fazla cinselleştirilmiş goy goy döndüğünü” 

gördüğünü, bu durumun midesini bulandırdığını ve bunu kaldıramadığını ifade 

etmektedir. Ayrıca “Don’t you eat my dick, then?”23 gibi “çok cinselleştirilmiş”, “seviyesiz” 

esprilerle karşılaştığını ve sosyal medyadan kaçındığını aktarmaktadır:  

Zaten Türkiye’de yaşıyoruz, ya halihazırda insanın sinirini bozacak, 
kaygılandıracak bir sürü şey var. Onun üstüne bir kepçe daha başka bir şey 
eklemeye gerek yok, sinir bozmaya gerek yok (Adalet, 32, cis kadın, doktora 
öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan)  

Kamuran (38, kadın, yüksek lisans mezunu, 6 yıl azaltmacılıktan24 sonra vejetaryen 

olmuş, 10 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan), birisi “şiddetle” geliyorsa 

onunla konuşabileceği çok bir şey olmadığını düşündüğünden çevrimiçi ortamlarda çok 

aktif olmadığını, “çatışmadan uzak kalmaya” çalıştığını söylemektedir. Veganlar onlara 

yöneltilen şiddet aracılığıyla çevrimiçi ortamlardan dışlanmakta, çatışmadan uzak 

kalmak amacıyla kaçınmacı stratejiler geliştirmek zorunda bırakılmaktadır. Azınlık 

konumundaki veganlara yönelik kitlesel bir şiddetin mevcut olmasının bireyin ruhsal 

durumu üzerinde olumsuz etkisi olması kaçınılmazdır. Çevrimiçi sosyal dışlanmaya 

[ostracism] maruz kalan bireylerin daha düşük düzeyde aidiyet, öz saygı ve anlamlı 

varoluşa sahip olduğu ve sosyal medya temelli bir dışlanmanın duygusal iyi oluşu 

[emotional well-being] olumsuz etkilediği gözlemlenmektedir (Schneider vd., 2017, ss. 

390-391). 

Sosyal medyada normatif olmayan bir konumu savunan ve ötekileştirilenler için adalet 

isteyen kişi veya gruplar “duyar kasmak” ile itham edilerek bastırılmaya çalışılmaktadır. 

Çınar (2017) “duyar kasmak” ifadesiyle ilgili eleştirel dökümünde, sosyal medyada 

ırkçılık, cinsiyetçilik ve türcülük gibi meselelerde politik bir duruş gösteren kullanıcıların 

duyarlarının birer komedi malzemesi gibi sunulduğunu aktarmaktadır. Duyarlı olma 

ediminin “makul kabul edilen” düzeyi aşıp “aşırı duyarlı olmaya” evrilmesi komik olduğu 

düşünülen bir durum teşkil etmekte ve Onedio gibi platformlarda kullanıcılara bu biçimde 

 

23 Türkçesi “S*kimi de mi yemezsin?”. “Et” kelimesi argoda “penis” anlamına gelmektedir. Bu ifade, et 
yemediğini beyan eden kişilerle alay etme amacı taşıyan, taciz niteliğinde sözel bir saldırıdır.  

24 Kamuran vejetaryen olmadan önce 6 sene boyunca et tüketimini haftada bire indirdiğini ifade etmektedir. 
Bu durumu kısaca ifade etmek için azaltmacılık kavramı kullanılmıştır. Fakat bu kavram Kamuran tarafından 
dile getirilmemiştir. 



49 

 

servis edilmektedir (Çınar, 2017). Çınar (2017), bu edimlerin birer parodiymişçesine 

dolaşıma sokulmasının ve aşırı olarak nitelendirilmesinin “eşzamanlı bir marjinallik 

konumu” ürettiğini ve “bir umutsuzluk politikası” geliştirmek için kullanıldığını iddia 

etmektedir:  

Duyarlı olma ediminin, sosyal medyadaki hakim orta sınıf kültürünün tasvip 
ettiği dozun ötesinde icra edildiğine kanaat getirenler bunu ‘duyar’ gibi 
ifadeye indirgeyip belli duyarlı olma biçimlerini ahlâki içeriğinden yoksun 
bırakıp marjinalleştiriyor. Bilindik anlamının genişleyip değişik biçimde 
imlenmesi, kelimenin -tenkit edici yeni içeriğini daha da vurgulamak adına- 
yaygın biçimde ‘kasmak’ fiili ile birlikte kullanımıyla gerçekleşiyor. Ve özellikle 
belirtmek isterim ki, bu ifadenin dolaşımını, alımlanmasını ve tekrarını 
mümkün kılan şey bunun belirli sosyal, kültürel ve siyasal konumların 
işaretlediği evrenlerde cereyan etmesi. Yani ‘duyar’ olarak imlenen edimleri 
bir parodi ya da komedi unsuru haline getirip tüketilebilir kılan bir orta sınıf 
kültüründen ve bununla ilişkisi temelinden şekillenen siyasal bir konumdan 
bahsediyorum […] Duyar üzerinden ‘duyarı’ tenkit eden ‘ben’ ile ‘duyar 
kastığı’ söylenen ve de abartılı ve ‘sahte’ bir performansa indirgenen bir 
‘ötekinin’ marjinalleştirildiği anlam yaratma sürecinin ciddi bir eleştiriye tabi 
tutulması gerektiğini düşünüyorum (Çınar, 2017). 

Eylem (25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan), Twitter’da Nike’ın vegan 

ayakkabı ürettiği haberiyle “İçinde kıyma mı vardı zaten ayakkabının hahaha!” 

yorumlarıyla dalga geçildiğini aktarmaktadır. Bu yorumda deri ayakkabıların hayvan 

derisinden, ayakkabıda kullanılan hayvan-kaynaklı yapıştırıcıların ise hayvanların 

kemiklerinin, derilerinin, tendonlarının ve bağ dokularının kaynatılmasıyla elde edilen 

kolajenden geldiği (Vy, t.y.) gerçeğinin yok sayıldığı, veganlığın beslenmeye indirgendiği 

ve cehaletin mizahi bir araç olarak kullanıldığı görülmektedir. Bu indirgemeci yaklaşıma 

karşılık aşağıda aktarılan metin, hayvan bedenlerinden elde edilen ürünlere dair gerçekçi 

bir döküm sunmaktadır: 

[Hayvanların] yünlerini giyiyoruz, bedenleriyle besleniyoruz, onların üzerinde 
test edilen veya salgılarını içeren ürünleri bakımımız için kullanıyoruz, bu 
ürünlerle makyaj yapıyoruz ve yıkanıyoruz. Bu hayvanları fırça, yastık, mum, 
kanepe, şampuan, çanta ve eşarp üretmek için sömürüyoruz. Onlar araba 
koltuğumuzdalar, kitaplarımızın kapağındalar, güneş kremimizin içindeler. 
Kışlık montlarımızın içyüzünde, bakım ürünlerimizin, alkol içeren bazı 
içeceklerin veya çocuk oyuncaklarının içinde bulunuyorlar (Giroux & Larue, 
2021, s. 10). 

Hem hayvan sömürüsünün yaşamın her alanına yayıldığı hem de veganlığın hayvan 

bedenlerini yemeyi reddetmekle sınırlı olmadığı bilgisi söz konusu esprinin neleri 



50 

 

görmezden geldiğini açıkça ortaya çıkarmaktadır. Belki de Adalet’in (32, cis kadın, 

doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) “Ne kadar dalga konusu 

olursa mantıklı çerçeveden o kadar çıkar mantığı” olarak adlandırdığı strateji burada da 

iş başındadır. Veganlığı küçük düşürmek hayvan sömürüsünü görünmez kılmanın bir 

yolu gibi görünmektedir. 

Sosyal medyada veganlık üzerine sıkça tekrarlanan bir espri olan “Birinin vegan 

olduğunu nasıl anlarsın? Merak etme, o sana söyler”25 esprisi, veganların vegan 

olduklarını “olur olmaz her yerde”, “gerekmedikçe” dile getirdikleri yönünde bir “eleştiri” 

yaparak ve bu durumu alaya alarak kişileri kimlikleri hakkında konuşmaktan 

alıkoyabilmekte, onların veganlık beyanını itibarsızlaştırmakta ve onlara dair ön yargıları 

pekiştirmektedir. Özgür (28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 2 yıl 

vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan), bu esprinin veganlığı kimlik olarak kullanan 

insanlardan kaynaklandığını düşünmekte ve bazı insanların dikkat çekmek amacıyla 

vegan olduğu varsayımından yola çıkarak espriyi yapanları anlayabildiğini dile 

getirmektedir. Fakat mülakatın ilerleyen kısmında, kendisini tanımayan insanların onun 

ilgi çekmek için vegan olduğu ithamlarında bulunduğundan bahsetmektedir. Veganlığı 

bir kimlik olarak kullanmadığını belirten ve kendisini “bir vegandan çok daha fazlası” 

olarak nitelendiren Özgür’ün de böyle bir ithamla karşılaşması veganların niyetlerinden 

ve eylemlerinden bağımsız olarak doğrudan olumsuz etiketlerle damgalanışının bir 

örneğidir. Söz konusu esprinin hangi veganlar nedeniyle ortaya çıktığından ziyade neye 

hizmet ettiğini sorgulamak daha verimli bir tartışmaya yol açabilir. Can’ın veganların 

vegan olduğunu beyan etmelerine yönelik bu espri hakkında hâkim kültürün öteki olarak 

damgaladığı kimlikleri nasıl bastırdığını hatırlatan yorumu, bu konunun eleştirel bir özeti 

niteliğindedir: 

[Espriyi] duymamıştım. İyi, evet, söylesin. Güzel. Söylemek lazım. Vegan 
değilsek bunu herkese söyleyebiliyoruz da vegansak niye söylemeyeceğiz 
yani. […] benim özellikle eşcinsellik deneyimimden getirdiğim şeyler bunlar. 
“Eşcinselliğini git evinde yaşa”… Sen sokakta heteroseksüelliğini 
yaşayabiliyorsan, el ele tutuşabiliyorsan, öpüşebiliyorsan, evlenebiliyorsan, 
ne bileyim işte evlendik diye arabana yazıp tur atabiliyorsan, aynalara havlu 
bağlayıp kornalara basa basa, ben niye evimde yaşıyorum? Restoranların 
camında hayvan butları asılı, onlar benim için psikolojik travma, psikolojik 
işkence, psikolojik şiddet benim için. Ben niye “Et yeme” diyemeyeceğim o 
zaman ya da “Et yemiyorum şundan dolayı” niye diyemiyorum yani? Bilakis 

 

25 https://normalvegan.wordpress.com/2016/03/25/how-can-you-tell-if-someones-vegan-dont-worry-theyll-
tell-you-because-theyre-desperate-to-save-the-planet/ [Son erişim tarihi: 18.12.2022] 

https://normalvegan.wordpress.com/2016/03/25/how-can-you-tell-if-someones-vegan-dont-worry-theyll-tell-you-because-theyre-desperate-to-save-the-planet/
https://normalvegan.wordpress.com/2016/03/25/how-can-you-tell-if-someones-vegan-dont-worry-theyll-tell-you-because-theyre-desperate-to-save-the-planet/


51 

 

söylemeliyim. (50, erkek, lisans mezunu, 22 yıl vejetaryenliğin ardından 4 
yıldır vegan) 

3.1.1.2. Toplumsal Cinsiyete Dair Damgalar 

Yemek sembolik değerler yüklenebildiğinden sanat eserleri, dini anlatılar, diplomatik 

ilişkiler vb. pek çok farklı alanda aktarılması arzu edilen sembollere göre seçilip sunulan 

bir gösterge olagelmiştir. Yemek “bir iletişim sistemi, bir imgeler bütünü, bir teamüller, 

vaziyetler ve davranışlar protokolüdür […] Maddeler, hazırlama teknikleri, alışkanlıklar 

hepsi anlamlamadaki [signification] farklılıklar sisteminin bir parçası haline gelir ve bu 

gerçekleşir gerçekleşmez gıda yoluyla iletişim kurarız” (Barthes, 2013, ss. 24-25). Yani 

sofrada yalnızca besinler değil anlam ve semboller de tüketilmektedir (Beardsworth & 

Keil, 2002, ss. 51-52).  

Yemeğin farklı sembolik anlamları toplumun işleyişine ve kültüre dair geniş düzlemde 

bilgi sağlamaktadır (Beşirli, 2021, ss. 14-15). Örneğin etin sembolik anlamları üzerine 

düşünmek toplumsal cinsiyet normlarına dair kavrayışımıza katkı sunabilmektedir. 

Adams’ın Etin Cinsel Politikası (2013) adlı kitabında yaptığı analizler bize kültürün yenir-

yenmez ayrımının yalnızca dini yasalarla veya canlıların dost-yiyecek olarak ayrılmasıyla 

ortaya çıkmadığını, toplumsal cinsiyet normlarının da bir besin maddesinin kimler 

tarafından yenmeye layık olduğunu belirleyebildiğini göstermektedir. Et genellikle 

erkeğin ve güçlü olanın besini olarak görülürken ikincilleştirilen sebze, meyve ve tahıllar 

kadınların yemeği olarak görülmektedir (Adams, 2013).26 Besinlerin taşıdığı bu gibi 

sembolik anlamlar yemek alışkanlıklarımızı belirleyebilmektedir. 

Et, erkeklik ve güç arasında kurulan ilişkinin insanların yemek tercihlerine nasıl etki 

ettiğini Allen, Gupta ve Monnier’in (2008) gerçekleştirdikleri deneyler aracılığıyla 

gözlemlemek mümkündür. Araştırmada kuramsal çalışmalardan hareketle etin sosyal 

gücü vejetaryen yiyeceklerin ise sosyal gücün reddedilmesini sembolize ettiği 

 

26 Et ve toplumsal cinsiyet ilişkisini inceleyen pek çok çalışma mevcuttur: vejetaryenlikte toplumsal cinsiyet 
farkları ve aile ve arkadaşların toplumsal cinsiyete göre değişen tepkileri (Merriman, 2010); evlilik içerisinde 
yemek seçimi ve özellikle de et tüketimine yönelik tercihler yoluyla inşa edilen çoklu maskülinite modelleri 
(Sobal, 2005); et ve maskülinite ilişkisi (Rozin vd., 2012; Schösler vd., 2015); et tüketiminin ahlak ve 
masküliniteye dair algılara etkisi (Ruby & Heine, 2011); maskülinite ve et tüketiminin meşrulaştırılması 
(Rothgerber, 2013); Türkiye’de et ve erkeklik ilişkisi (Çarpar, 2020); erkek vejetaryenlere yönelik tutumlar 
(Browarnik, 2012); vegan erkekler ve hibrit maskülinite (J. Greenebaum & Dexter, 2018); erkekler ve et 
arasındaki ilişkinin Türkiye’de yaşayan vejetaryen ve vegan erkeklerin deneyimleri üzerindeki etkisi (Dinçer, 
2022); veganseksüellik (Potts & Parry, 2010). Et ve maskülinite üzerine daha fazla kaynağa ulaşmak için 
bkz. (Rosenfeld, 2018). 



52 

 

varsayılmıştır. Deneylerden birinde katılımcılara et içeren bir ürün ile vejetaryen bir ürün 

sunulmaktadır. Katılımcılar ürünlerin içeriği konusunda bazen doğru bazen yanlış 

bilgilendirilmektedir. Katılımcılar hangi ürünü yediklerinden bağımsız olarak kendi 

değerleriyle (sosyal gücü kabul etmek veya gücü reddetmek) ürünün sembolize ettiği 

değerin uyumlu olduğunu düşündüğünde daha iyi bir tat deneyimlemiş, uyumsuzluk 

durumunda ise tersi bir etkiyle karşılaşmıştır. Tüketicilerin herhangi bir ürünün tadını 

değerlendirirken ürünün sembolize ettiği değerlerle kendi değer önceliklerini 

karşılaştırdıkları ve buna göre karar verdikleri ileri sürülmektedir (Allen vd., 2008). Bu 

bilgi, “feminen” özelliklerle özdeştirilen vejetaryenlik ve veganlık gibi toplumsal 

hareketlerin algılanışı ve vejetaryen-vegan yemeklere dair yorumları daha derinlikli 

anlayabilmeyi sağlamaktadır. Toprak (39, cinsiyet kimliğini hiçbir şey olarak tanımlıyor, 

lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan), babasının “değişime direnen bir yapısı” olduğunu, 

kendisine etsiz olduğunu söylemeden yedirdiği vegan lahmacunu beğendiği halde etsiz 

olduğunu öğrendiğinde kendisine “kanımın son damlasına kadar et yiyeceğim” dediğini 

ifade etmektedir. 

Toplumsal Cinsiyet Çalışmaları [Gender Studies] bölümünde doktora yapan Adalet, et 

ve toplumsal cinsiyet ilişkisine dair düşüncelerini şöyle ifade etmektedir: 

Bir kadının et yememesiyle bir erkeğin et yememesi tamamen farklı şeyler. 
Et yemeyen erkeğin erkekliği sorgulanır. Ama zaten et yemeyen kadın 
nahiftir yani, o, o kadar toplumsal cinsiyet ya da cinsellik açısından 
sorgulanmaz, ama erkek için öyle değil, tamamen onun erkekliği sorgulanır. 
Ne kadar maskülen olduğu soru konusu haline gelir. Ya da “Parası mı yok?”, 
yani sınıfsal bir sorun haline de gelebilir, “Niye et yemiyor?”. Bir zayıflık, 
eziklik göstergesi olarak kullanılabilir hem sınıfsal açıdan hem de toplumsal 
cinsiyet açısından. (32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin 
ardından 9 yıldır vegan) 

Ruby ve Heine (2011, s. 450) omnivor ve vejetaryen katılımcıların ahlak ve toplumsal 

cinsiyet algılarını araştırdıkları çalışmalarında her iki grubun da vejetaryenleri 

omnivorlardan daha erdemli ve daha az maskülen olarak algıladığını aktarmaktadır. 

Toprak, et tüketmemek nedeniyle “toksik maskülenliğin” yitmesi üzerine şöyle bir 

yorumda bulunmaktadır: 

Senin kendi titreşimin, hayatı algılayışın ve hassasiyetlerin değişiyor. Daha 
çok duymak gibi bir şeye götürüyor seni. O empati alanına girdiğin zaman 
hassasiyetinin artması da diğer hassasiyeti artmamış kişilerle birlikte 
olduğun zaman bir şey yaratıyor, olmayan bir şey yaratıyor yani. Bunun ne 



53 

 

olduğunu uzun süre anlamamıştım. İnsanları da öteki olarak görmek 
istemediğim için onu çok kabul etmek istememiştim ama titreşimsel bir farkın 
oluyor hakikaten. Vegan biriyle yan yana olduğun zaman bunu anlıyorsun. O 
uyum hissi. Az önce kebap yemiş birinin, şimdi gerçekten farklı yani. Öyle 
bir, vahşiliğini de kaybediyorsun. Yani o toksik maskülenliğin de gidiyor fakat 
bu toplumda aslında bu maskülenlik çok elzem bir şey. Yani sen 
yumuşadıkça, hassaslaştıkça sanki böyle kaplanlar için bir tavşan gibi bir 
şeye dönüşmeye başlıyorsun. İnsanlar energetic olarak farkında olmadan 
sana karşı daha agresif, daha saldırgan olma eğilimine giriyorlar. Böyle bir 
şey oldu mesela. Hayatımı tekrar tekrar gözlemlediğim, artık bunun içinde 
kendimi korumaya aldığım bir dönemdeyim. (39, cinsiyet kimliğini hiçbir şey 
olarak tanımlıyor, lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan) 

Erkeklerin et yemeyi bırakmaya dair direncine karşın kadınlar vegan veya vejetaryen 

olmasalar da et ile aralarına mesafe koymaya daha fazla eğilim göstermektedirler. Barış 

(32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan), et yemenin “çok erkeksi”, “erkeklere 

has” bir şey olarak değerlendirildiğini ve et yememenin “daha böyle kibarcık, kadınsı 

özellikler” gibi görüldüğünü, vegan olduğunu öğrenen kadınların “Ben de zaten çok öyle 

et yiyemem. Zeytinyağlılar genelde” gibi tepkiler verdiğini gözlemlemiştir.27  

Barış (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan) bekar olduğu dönemde 

“Bekarsınız, evlendiğinizde ne pişireceksiniz? Kocanız et isterse ne yapacaksınız?” gibi 

sorularla karşılaştığını; şube müdürüyle çıktıkları bir yemekte kendi sipariş ettiği 

yemeklerin fiyatı daha uygun tuttuğu için hesabı ödeyen şube müdürünün “Sizi alan 

yaşadı” yorumunda bulunduğunu aktarmaktadır. İlk karşılaşmada Barış’ın eşine yemek 

yapma sorumluluğunun var olduğu ve vegan kimliğinin muhayyel eşinin et talebi 

doğrultusunda müzakere edilmesi gerekeceği ima edilirken ikinci karşılaşmada Barış’ın 

vegan kimliği, kendisini “alan” ve kendisine “bakacak” olduğu varsayılan eşi için maddi 

açıdan olumlu bir nitelik olarak değerlendirilmiştir. Kendisinin vegan kimliği normatif 

toplumsal cinsiyet rolleri etrafında yeniden kurgulanmaya çalışılmaktadır. 

Yemeklerin taşıdığı sembolik değerlerin birer baskı aracı olarak kullanılmasıyla veganlar 

toplumsal cinsiyet normları üzerinden damgalanmakta, bu süreçte cinsiyetçi ve 

homofobik söylemler yeniden üretilebilmektedir. Veganlara yönelen cinsiyetçiliğin ve 

homofobinin insanları etkileyebileceğini ifade eden heteroseksüel erkek katılımcı Ekin, 

 

27 Erkek ve kadın naveganlar et yemeye ne kadar istekli oldukları konusunda birbirinden ayrıldıkları gibi et 
tüketimini meşrulaştırma biçimlerinde de birbirlerinden farklılaşmaktadır. Erkeklerin et tüketimini 
meşrulaştırmak için hayvanların acı çektiğini reddetmek, hayvanların hiyerarşik olarak daha altta yer aldığına 
inanmak gibi doğrudan stratejiler kullandığı, kadınların ise hayvanları tabaklarındaki yemekten ayrıştırmak 
ve hayvanların tabağa gelene kadar nasıl bir muamele gördüğünü düşünmekten kaçınmak gibi daha dolaylı 
stratejiler kullandığı öne sürülmektedir (Rothgerber, 2013, s. 366). 



54 

 

en çok bu tepkilerden rahatsız olduğunu ve bu tepkilerin kendisini yorduğunu 

aktarmaktadır. Ekin, veganlara yönelik damgaları şöyle sıralamaktadır: 

Marjinalsin. Batıcısın, batı özentisisin, solcusun vs. vs. Nesin? İşte, 
affedersin, karı gibisin, bilmem nesin, ibnesin falan filan. Damgalar yığılıyor. 
(24, cis erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan) 

Kendisini genderqueer olarak tanımlayan Eren (20, lisans öğrencisi, 1 yıl 5 aydır vegan), 

“sosyal medyada vegan, LGBT vb. bir küme gibi” görülüyor yorumunda bulunmaktadır. 

Tüm bu kimliklerin ve belirli stereotiplerin tek bir bedende toplanılarak aşağılanması 

çevrimiçi ortamlarda sıkça karşılaşılan bir durumdur.28  Böylelikle her bir kimliğin taşıdığı 

ön yargılar diğer kimliklerin olumsuzlanmasını kolaylaştırmakta; ötekileştirilen kimlikler 

tek bir seferde gözden çıkarılabilmektedir. Vegafobi “maskülinite, toplumsal cinsiyet, ırk 

ve toplumsal cinsiyet kimliği konularıyla bağlantılı kesişimsel bir problem” (Delmestri, 

2018) olarak nitelendirilmektedir. “Sosyal eşitsizliklerin birbiri içerisine girmesi”ni 

niteleyen kesişimsellik kavramı “ayrımcılığın daha karmaşık modellerinin üretilmesine” 

olanak sağlamaktadır; kesişen kategoriler “parçaların toplamından çok daha fazlası” olan 

“kendi ayrı unsurlarına ayrılamayan sosyal konumları” üretmektedir (Giddens & Sutton, 

2018, ss. 190-192). “Makbul” kabul edilenin karşısında “öteki” olmak kişiyi kendi 

kimliklerini taşımaya isteksiz hale getirebilmektedir.  Kadın, Kürt, Alevi ve vegan katılımcı 

Kamuran, bu kimlikleri taşımak istemediğini çünkü bunları taşırsa her zaman kendini 

koruma ihtiyacı duyduğunu ifade etmekte ve bunların hepsini “ayrı ayrı ya da hep birlikte 

mücadele etmeyi gerektiren” kimlikler olarak tanımlamaktadır:   

Çok bu kimlikleri işte taşımak istemememin (gülerek) sebebi biraz öyle 
[ayrımcılık] […] Öteki olma şeyini çok hissediyorum. Hep hissettiğim için 
hayatım boyunca, burada, hani böyle bir, insanlar bana tabii ki öyle 
davranmıyorlar. Yani davranmıyorlar derken açıktan böyle bir tavırları yok 
ama sonuçta ben İzmir’deyim, Tunceli, hani işte Dersim, işte oradan Alevi 
olmak, Kürt olmanın burada ekstra bir şeyi var sanki. Daha çünkü, daha ne 
denir, işte daha böyle ırk vurgusu olan bir yer çünkü hani diğer şehirler daha 
çok anlaşılabiliyor. Makbul olan var… ya neyse çok karışık, uzatmayayım da, 
o şeyi hissediyorum, öteki olma şeyini hissediyorum, vegan olmakla da 
beraber. Çünkü şey gibi geliyor yani “Bunda da bir tuhaflık var” (gülüyor). 
Zaten Kürt zaten bu, bir de böyle et yemiyor falan, bir şey yemiyor, bir değişik 
bu falan gibi algılanıyormuşum gibi geliyor. Çok açıktan söylemiyorlar ama 
yani böyle hissediyorum. (Kamuran, 38, kadın, yüksek lisans mezunu, 6 yıl 

 

28 Ekşi Sözlük web sitesinde tek bir bedende birleştirilen aidiyetler üzerinden bu tarz ön yargıların dile 
getirildiği pek çok başlığa rastlamak mümkündür. Bir örneği için bkz. https://eksisozluk.com/mor-sacli-vegan-
feminist-hdpli-lezbiyen-kadin--5889787 [Son erişim tarihi: 20.12.2022] 

https://eksisozluk.com/mor-sacli-vegan-feminist-hdpli-lezbiyen-kadin--5889787
https://eksisozluk.com/mor-sacli-vegan-feminist-hdpli-lezbiyen-kadin--5889787


55 

 

azaltmacılıktan sonra vejetaryen olmuş, 10 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 
6 aydır vegan) 

3.1.2. Veganlığı Kimliğe Bir Tehdit Olarak Görmek 

Genel kanıya göre “ahlaka aykırı” görülen bir durum gerçekleştiğinde “ahlaklı” davranan 

ve duruma karşı çıkan kişiler takdir edilir ve hatta durumun içeriğine göre kahraman ilan 

edilebilir. Fakat Monin, Sawyer ve Marquez’in (2008) gösterdiği üzere olaylara doğrudan 

dahil olmayan izleyicilerin hayranlık duyduğu bu davranış, kendilerine verilen görevlere 

karşı çıkmayan ve bu durumu sürdüren/bildirmeyen kişiler tarafından olumsuz 

görülebilmektedir. Monin vd. (2008) “statükoya karşı ilkeli bir duruş sergileyen, boyun 

eğmeyi, sessiz kalmayı veya değerlerinden ödün vermelerini gerektirecek durumlara 

eşlik etmeyi reddeden bireyler” olarak tanımladıkları ahlaklı isyankârlara yönelik bu karşı 

çıkışı anlamlandırmak için bazı deneyler gerçekleştirmiştir. Kendilerine verilen ırkçı bir 

metin yazmak gibi bir görevi gerçekleştiren itaatkâr katılımcılar, görevi reddeden ahlaki 

isyankârlar yüzünden kendi olumlu öz-imajlarının tehdit altına gireceğini 

düşündüklerinde bu kişilere gücenmekte ve onları hoşnutsuzlukla karşılamaktadır 

(Monin vd., 2008, ss. 76–77). Ahlaklı isyankârlar diğerlerinde kızgınlık ve reddedilme 

duyguları uyandırmakta, itaatkar katılımcılar ahlaki üstünlüğe sahip kişiler tarafından 

daha az sevilecekleri ve onlar tarafından reddedilecekleri duygusundan –muhayyel 

reddedilmeden– ötürü diğerlerini reddetmektedir (Monin vd., 2008, ss. 84-89). 

Kendinden emin ve kendine güvenen katılımcıların böyle bir eğilim göstermemesi, söz 

konusu reddetme ediminin öz değer ve bütünlük duygusuna yönelik bir tehditten 

kaynaklandığı iddiasını güçlendirmektedir (Monin vd., 2008, s. 85). Benzer bir çalışmada 

Parks ve Stone (2010), grup üyelerinin bir gruba çok katkı sağlayıp gelen mükafattan az 

faydalanan grup üyelerini gruptan atmak istediklerini ortaya koymuştur ve bu durumu 

kişinin (ortak davranış kurallarına uymamasının yanı sıra) diğerlerinin öz-imajına etkide 

bulunmasıyla açıklamıştır. 16 yaşında vegan olmaya karar veren Ülkü’nün vegan 

olduğunu açıkladığında arkadaşlarından aldığı tepki, arkadaşlarının öz-imajlarına 

yönelik hissettikleri böyle bir tehdit algısından kaynaklanıyor olabilir: 

Pazar günü vegan oldum, arkadaşıma açıkladığımda sanki onların 
arkasından iftira atmışım, küfretmişim gibi aşırı bir tavır sergilediler. Bir ay 
falan aramız bayağı şey oldu. Sonra araya pandemi girince aramız düzeldi 
çünkü unutuldu. (Ülkü, 18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan) 



56 

 

Barış, sömürüye karşı çıkmak için vegan olduğunu ifade ettiğinde “Nasıl yani, biz şimdi 

sömürüyor muyuz?”, “Biz zalim miyiz şimdi?”, “Biz zarar mı veriyoruz?” tepkileriyle 

karşılaştığını aktarmaktadır:  

Birazcık onlara dokunuyor böyle hani, sizin hassas olmanız, hani “Biz zalim 
miyiz şimdi?”, bunun açıklamasını yapmak istiyorlar. (Barış, 32, kadın, lisans 
mezunu, toplamda 4 yıldır vegan) 

Barış diğerlerinin “Sen şimdi üstün mü görüyorsun bizden kendini” gibi tepkileri nedeniyle 

onların kendisini “snob” ve “elitist” gördüklerini düşünmektedir. Kendisi bu durumu 

insanların eğitim seviyesi ve sosyo-kültürel konumları konusunda “alt bir pozisyonda 

konumlandırıldıklarını” hissetmelerine bağlamaktadır:  

En şey nokta bu bence. Çünkü canları yanmış gibi savunuyorlar hani 
(gülüyor) naveganlığı. Bunu da ben buna bağlıyorum. Biraz böyle şeye 
dokunmak mı diyeyim artık, egoya mı dokunmak, gurura mı dokunmak, öyle 
bir şey. 

Naveganların kendilerinin sosyo-kültürel olarak veganlardan aşağıda 

konumlandırıldıklarını hissetmeleri nedeniyle öz-imajlarını tehdit altında görebileceği ve 

bu durumun böyle tepkiler vermelerine yol açacağı düşünülebileceği gibi Barış’ın aldığı 

bu tepkiler yukarıda bahsi geçen ahlak üzerine çalışmaların bulgularıyla da 

değerlendirilebilir. Benzer şekilde arkadaşlarının “Adanalısın, nasıl vegansın?” soruları 

üzerine bu tarz şakalar yaparlarsa kendileriyle arkadaşlığını keseceğini bildiren Deniz 

(31, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl azaltmacılıktan29 sonra 3 yıldır 

vegan), birkaç gün sonra arkadaşlarından birinin kendisine “Sen vegan değiliz diye bizi 

beğenmiyor musun?” diye sorduğunu aktarmaktadır. Deniz’in söz konusu şakalardan 

hoşlanmadığı için dile getirdiği durumun diğerlerini aşağı gördüğü yönünde bir 

düşünceye sebebiyet vermesi, kişilerin sahip olduğu tehdit algısıyla açıklanabilir. 

Ahlaklı isyankârın söz konusu duruşunun tehditkâr olması için kişinin odada olmasına 

veya diğerlerinin davranışını bilmesine gerek yoktur, isyankârın bu hareketi kendi başına 

 

29 Deniz’in 15 yaşından beri siyasi ve çevresel nedenlerle tüketim tercihlerine dikkat etmesi, bu süreçte et 
yemeyi belirli durumlar dışında kesmesi ve mülakatta azaltmacılıktan geldiğini söylemesi nedeniyle daha 
önceki eylemleri azaltmacılık olarak nitelendirilmiştir: “Ben bu arada kendi arkadaşlarım için de, bunu da 
yazabilirsin (gülerek), çok böyle vegan ortamlarda söylemiyorum ama ben azaltmacılığı destekliyorum kendi 
arkadaşlarım için, çünkü ben azaltmacılıktan geldim ve daha erken vegan olsaydım daha fazla canlıyı 
kurtarabilirdim, oldum ama.” 



57 

 

“'eylemi uygunsuz olarak tanımlayan' bir iddia” öne sürmektedir; bu davranışlara içkin 

görünen ahlaki üstünlük diğer davranışları ahlak dışı göstermektedir (Monin vd., 2008, 

s. 77). Minson ve Monin (2012), et yiyen katılımcılardan vejetaryenleri değerlendirmeden 

önce vejetaryenlerin et yiyenler hakkında nasıl yargılarda bulunacağı üzerine 

düşünmeleri istendiğinde katılımcıların vejetaryenler hakkında (bu görevin verilmediği 

grubun değerlendirmelerine kıyasla) daha fazla olumsuz çağrışımlar dile getirdiğini 

göstermektedir. Araştırmacılar sonuçları “ahlaken yargılanma ve kusurlu bulunma 

tehdidine karşı düşünmeden verilen savunmacı tepkiler” olarak değerlendirmekte ve 

zımni bir manipülasyonla böyle önemli bir değişikliğin ortaya çıkmasını insanların ahlaka 

yönelik tehditlere karşı ne kadar duyarlı olduğunun bir göstergesi olarak kabul etmektedir 

(Minson & Monin, 2012, s. 205). Katılımcıların bu manipülasyona gösterdiği hassasiyet 

göz önüne alındığında günlük etkileşimlerin “abartılı tehdit algısına ve misillemeci 

kötülemeye” [retaliatory derogation] yönelik gizli bir eğilim barındırdığı düşünülebilir 

(Minson & Monin, 2012, s. 206). Bu çalışmadan yola çıkarak öz değer ve bütünlük 

duygusuna yönelik bir tehdit hisseden naveganların veganların kendilerine vereceği 

muhayyel tepkiler nedeniyle dışlanmış hissedebileceği ve bu nedenle veganların 

eylemlerini olumsuzlayarak kendi ahlaki konumlarının değerini korumak isteyebileceği 

öne sürülebilir. Umut, naveganların “içten içe aslında söylediklerinin farkında” olduklarını 

ama “suçluluk psikolojisinden dolayı” böyle bir yol tercih ettiklerini düşünmektedir:  

O kimliğe bir saldırı gerçekleştirerek kendilerini haklı çıkartıp temize 
çıkartmak, vicdan rahatlatmak gibi bence. (Umut, 24, kadın, yüksek lisans 
öğrencisi, 1 yıl 6 ay vejetaryenliğin ardından 2 yıl 9 aydır vegan) 

Ekin (24, cis erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan), sofrada 

bir vegan olduğunda insanların kendilerini sorgulamaya başladığını ve “normun dışına 

çıkıp bununla kendini iyi hisseden biri olunca”, “Bizde mi bir sıkıntı var acaba?” diye 

düşünüp “yıldırıcı” bir şey söyleyerek kendi zihinlerindeki münakaşayı vegan olan kişiye 

yansıttıklarını düşünmektedir. Ekin, naveganları suçlandıkları hissinden ve “korku ve 

defans” durumundan çıkartmaya çalıştığını çünkü bilgi alırken duygular negatif ise bilgiyi 

tutma oranının azaldığını ifade etmektedir. Andreatta (2015, s. 482) “hegemonik et 

kültürü içinde bir vegan” olarak sofradaki varlığının huzursuzluk yarattığını, insanların 

“konumlarını güvence altına almak” isteği veya tehdit altında oldukları hissi nedeniyle 

kendisine saldırgan davranıyor olabileceğini düşünmektedir. Sofrada bir vegan 



58 

 

olmasının yarattığı huzursuzluğa dair yapılan bu vurgular, Twine’ın (2014) vegan killjoy30 

[keyif kaçıran] kavramını hatırlatmaktadır. Twine (2014, s. 626) sofrada huzursuzluk 

yaşanması için veganların hayvan tüketimine karşı bir tartışmaya girmelerinin bile 

gerekmediğini, çoğu zaman sofrada bir veganın var olduğunun bilinmesinin “mutluluk 

düzenini bozmak için” yeterli olduğunu öne sürmektedir. Karnist kültürün yaygınlığı ve 

onun karşısında yer alan vegan yaşamın navegan kimliklerde oluşturduğu tehdit algısı 

Arjantin (Andreatta, 2015), İngiltere (Twine, 2014), Türkiye ve daha nice farklı ülkede 

yaşayan veganların ve naveganların benzer deneyimler yaşamasına yol açmaktadır. 

3.1.3. Veganlığı Önemsiz ve Değersiz Kılmaya Çalışmak 

Diğer insanlar bizden daha ahlaklı davrandığında nasıl tepki verdiğimizi araştıran Monin 

(2007, ss. 53-55), bu “yukarı doğru” karşılaştırmanın daha savunmacı davranışsal 

tepkilere yol açtığını iddia etmektedir: insanlar ahlaki bir tehditle karşılaştığında kuşku, 

önemsizleştirme ve reddetme stratejilerini kullanmaktadır. Tüm bu stratejilerin veganlığı 

değersizleştirmeye ve önemsizleştirmeye hizmet ettiği düşüncesinden hareketle ilgili 

stratejiler bu başlık altında ele alınacaktır. Veganlığı değersizleştirmeye ve 

önemsizleştirmeye yarayan stratejilere veganları küçümseyen davranışlardan 

başlanacaktır. Bunlar veganların samimiyetinden kuşku duymak ve onların iradesini yok 

saymaktır. Ardından (klişeler yöneltmek, sıra gözetmek, hayvanların sömürüldüğünü 

reddetmek ve türcülük yapmak) veganlığın kendisini küçümseyen bazı davranışlar 

aktarılacaktır. 

3.1.3.1. Veganların Samimiyetinden Kuşku Duymak 

Ahlaken üstün görülebilecek bir eylem söz konusu olduğunda gerçekleşen “yukarı doğru” 

karşılaştırma sonucunda insanlar ahlaklı gördükleri kişinin erdemini “davranışın asli 

nedeni” olarak kabul etmemekte, kişiden kuşku duymakta ve kişinin niyetinin saflığını 

sorgulayarak ona bir “art niyet” atfetmektedir (Monin, 2007, s. 61). Emek’in ailesinin 

kendisine “gizli gizli” et yediği ve marjinal olmak için vegan olduğu ithamlarında 

bulunması, Monin’in kuşku stratejisine bir örnek teşkil etmektedir. Cole ve Morgan (2011, 

s. 149) Cohen’in (2013) kınanan kişilerin dikkati kendi eylemlerinden başka yöne 

yönlendirmek için kendilerini kınayan kişileri iki yüzlülük veya sapkınlıkla suçlaması 

(kınayanların kınanması) durumunu veganlığın saçma ve zor gösterilmesi konusunu 

 

30 Bu kavram Sarah Ahmed’in feminist killjoy kavramının veganların konumuna uyarlanmış halidir. 



59 

 

açıklamak için kullanmaktadır. Veganların yanlış bulduğu türcülüğü ve hayvan 

sömürüsünü sürdüren naveganlar, veganları damgalayarak adeta spotları onların 

üzerine çevirmektedir.  

Veganların ve vejetaryenlerin “marjinal olma çabası” güttüğüne ve et tüketmemek 

konusunda yalan söylediğine dair bu kuşku, vegan ve vejetaryenlerin de vegan-

vejetaryen olduğunu iddia eden diğer kişilerin davranışlarını daha fazla denetlemelerine 

ve eleştirmelerine neden olabilmektedir. Bu beklendik bir durumdur çünkü tutarsızlık 

suçlamaları hayvan hakları savunucuları tarafından kimliğe ciddi bir tehdit olarak 

algılanmaktadır (J. B. Greenebaum, 2012b; Herzog vd., 1997; Turina, 2018). Adalet, bir 

yandan veganlığın “bir din gibi” kuralları olmadığını, diğer yandan kendisini vejetaryen 

olarak adlandıran bir insanın “tüm pratiğe uyması gerektiğini” dile getirmektedir: 

Dostlar beni etik bilsin diye söylenecek bir şey değil bu. Yani tüm pratiğe 
uyması gerektiğini düşünüyorum. Ama bir din gibi de yaşanması, yani belli 
kuralları olduğunu da düşünmüyorum yani. Bunu Facebook gruplarında 
okumuştum mesela. Bir kız çocuğu, daha on yedi yaşlarında, çocuk yani, 
vegan olma kararı alıyor. E ailesinin denetiminde olan bir çocuk ve yaşadığı 
yerde vegan pede erişimi yok. Ve bu çocuk vegan ped bulamadığı için 
veganlıktan aforoz edilmiyor, edilmemeli yani, kimse böyle bir otoriteye sahip 
değil. (Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 
9 yıldır vegan) 

Adalet’in ifadeleri çelişkili görünse de bu ifadelerin altında tutarsızlıkları birbirinden ayıran 

şöyle bir mantık yatmaktadır: kişinin niyetleri iyi olduğunda elinde olmayan sebeplerden 

kimliğini sürdürememesi sonucu ortaya çıkan tutarsızlık tolere edilebilir fakat bir 

kategoriyi “popülarite” veya “değer” kazanma gibi “art niyetli” biçimde kullanıp hareket 

içerisinde tutarsızlık yaratmak (ve etik ilkeleri yok yere ihlal etmek) kabul edilemez. 

Adalet’in dile getirdiği bu iki durum, Turina’nın (2018, ss. 154-155) çifte açmaz’ına bir 

örnek teşkil etmektedir: diğerleriyle etkileşimlerde tutarlılık, samimiyetsiz olarak 

etiketlenip de itibar kaybına uğramamak için bir yükümlülük doğurur; fakat aynı zamanda 

tutarlılık korunduğunda veganlık, zulümsüz yaşamın çok zahmetli olduğu düşüncesi 

nedeniyle naveganlar tarafından gözden çıkarılabilir. Bazı kişilerin bir hareket mensubu 

olduğunu beyan edip keyfi biçimde kimliklerine aykırı davranışlarda bulunması hem 

hareketin amacına hem de hareketin diğer üyelerine zarar verecek bir durumken 

insanların gerçekten çaresiz kaldığı durumlarda kimlikle tutarsız davranışların tolere 

edilmesi söz konusu kimliğin daha kabul edilebilir bulunmasına yol açabilir. Gözetilen bu 



60 

 

ayrım tutarsızlıkların itibar kaybı yaratmasının önüne geçebilir ve çifte açmazdan 

kaçınma olanağı sağlayabilir. 

3.1.3.2. Veganların İradesini Yok Saymak 

Monin (2007, s. 62), davranışın ahlaki doğası aşikar olduğunda ve kolaylıkla göz ardı 

edilemediğinde tehdidi dolaylı olarak ortadan kaldırma yolunun ahlaklı davrananların 

“nahif”, “zayıf”, “zekasız”, gerçekliklerden uzak kişiler olduğunu ima etmek ve onların 

davranışlarını önemsizleştirmek olduğunu iddia etmektedir (ve öngörülen ahlaki suçlama 

[anticipated moral reproach] söz konusu olduğunda et yiyenlerin vejetaryenleri daha az 

zeki ve daha az ahlaklı olarak değerlendirdiğini hatırlatmaktadır). McDonald,  Cervero ve 

Courtenay’in (1999, s. 16) araştırmasında yer alan bir katılımcı, aile üyelerinin ve pek 

çok insanın vejetaryenleri “kaçık” gibi olumsuz etiketlerle özdeşleştirip “konuşmaya bile 

değmez” olduklarını söyleyerek bu konularda konuşmaktan kaçındığını dile 

getirmektedir. Bu tarz etiketleri kullanan kişiler kendilerini veganların ve vejetaryenlerin 

akli yetisini ve iradesini değerlendirebilecek bir konuma yükselttiğinde kendi kararlarının 

sorgulanmasının da önüne geçmektedir.  

Üniversite çağındaki etik vejetaryenlerle mülakat yapan Merriman (2010, s. 420) 

erkeklerin vejetaryen oluşunun aile ve arkadaşları tarafından daha nötr veya olumlu 

karşılandığını; kadınların vejetaryen oluşunun ise hususi olarak erkek aile üyeleri 

tarafından önemli ölçüde düşmanlık ile karşılandığını aktarmaktadır. Bu tez 

çalışmasında da kadın katılımcılara erkek aile üyelerinden olumsuz tepkiler geldiği 

görülmektedir. Ülkü, babasının vejetaryen olma kararını hakaret ile karşıladığını 

aktarmaktadır: 

Vejetaryen olduğum gün de babam benim geri zekâlı aptal bir ergen 
olduğumu düşünüyordu. Bu babamın tabirleri, ben bir insana karşı bunları 
kullanmamaya çalışıyorum, çünkü hakaretler de çok incitici. (Ülkü, 18, kadın, 
lise mezunu, 2 yıldır vegan) 

Adalet, insanların veganlığı özgür iradeyle alınan bir karar olarak görmediğini, vegan 

olan kişinin birilerinin etkisinde kaldığını düşündüğünü aktarmaktadır: 

Kendisiyle artık görüşmediğim amcam “Senin beynini kim yıkıyor?” demişti. 
Ben salak mıyım ya da ben kendi düşüncelerimi, kendi kurallarımı, kendi 
görüşümü oluşturamaz mıyım? Yani böyle çok yaralayıcı şeyler de vardı 
aslında. Aynı zamanda bunu mesela bir dalga konusu haline getirenler de 



61 

 

vardı. Çok böyle aslında düşününce gerçekten itici ve sürekli mücadele 
etmen gereken bir şeye dönüşüyor. (Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 
9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

Benzer bir şekilde Barış’ın (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan) babası 

veganlığın “bir tarikat”, “değişik bir din” ve “bir siyasi oluşum” olduğunu düşünmekte, hem 

annesi hem de babası Barış’ın vegan olmasına karşı çıkmaktadır. Böylesi hakaret ve 

ithamların ardında, veganların kendi etik, politik ve vicdani pusulalarıyla karar 

veremeyeceği düşüncesi hakimdir. Adalet’e ve Barış’a yöneltilen beyin yıkama, tarikat 

gibi nitelendirmeler siyasi veya dini bir yapılanmanın bireyleri saçma ve tehlikeli şeylere 

inandırdığı imasıyla hem veganların bireysel kapasitelerini hem de veganlığın ilkelerini 

küçümsemektedir. Veganlık ideallerinin küçümsenmesi ve veganlığın kitlesel boyutunun 

görmezden gelinmesi yoluyla veganların failliğinin önemsizleştirilmesi Eylem’in (25, 

kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) babası tarafından kendisine yöneltilen 

“Gerçek dünyaya dön artık, bırak bu işleri” ifadesinin yanı sıra Devrim’e yöneltilen 

“Hayvanları sen mi kurtaracaksın?” ifadesinde de görülebilmektedir: 

Birçok arkadaşım çok saçma olduğunu düşünüyor mesela, yargılayıcı ya da 
kırıcı olmamak için bunu söylemiyorlar, “Olabilir” deyip kendi yiyeceği şeylere 
dönüyorlar. Tepki olarak ise, ailem çok saçma buluyor. Herkes çok saçma 
buluyor yani, “Dünyayı sen mi kurtaracaksın?”, “Hayvanları sen mi 
kurtaracaksın” gibi bakıyorlar. Kendi kendime saçmaladığımı düşünüyorlar. 
Hatta üniversitede bir hocam “Kendi problemlerinle başa çıkamadığın için 
dünyanın problemleriyle uğraşıyorsun” diyor, böyle yaklaşımlar oluyor. 
(Devrim, 21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 aydır 
vegan) 

Veganlığın etik ve politik motivasyonlarını görmezden gelmenin ve veganların kararını 

küçümsemenin bir diğer yolu da veganlık kararını duygusallığa indirgemektir. 

Duygusallık atfetme, hayvanların konumunu sorun edinen kesimlerin sıkça karşılaştığı 

bir durum olarak öne çıkmaktadır. Yüksek lisans tezini İstanbul’da insan olmayan hayvan 

hakları hareketinin ortaya çıkışı üzerine yazan Silvia Ilonka Wolf, insan olmayan hayvan 

hakları  [nonhuman animal rights] aktivistlerinin “aşırı duygusal” ve “mantıksız” olduğu 

yönündeki varsayımları "stereotipleştirmeye ve damgalamaya yol açan popüler bir 

varsayım” olarak değerlendirmektedir (2015, s. 20). Katılımcılar kendilerinin “Hayvanlara 

kıyamıyor. Çok merhametli, çok duygusal” veya “ağlak biri” gibi (Devrim, 21, kadın) 

algılanabildiğini, “duygusal” ve “çok kırılgan” (Kamuran, 38, kadın) oldukları için 

hayvanları yemediğinin düşünüldüğünü, “fazla abartı”, “çok hassas”, “duyar kasıyorsun” 



62 

 

(Eylem, 25, kadın) gibi tepkiler aldığını ifade etmektedirler. Politik-etik bir kararla vegan 

olduğunu öne süren Adalet, çevresindeki insanların veganlığı duygusallıkla bir 

görmesine şöyle karşı çıkmaktadır: 

Aldığım tepkilerden biri de işte “Bu dediğin duygusal olmak, herkes senin gibi 
olamaz” […] Neden vegan olduğumu anlatmaya çalıştım, “Aaaa sen çok 
nahif bir insansın”, hayır, nahif bir insan değilim, “Çok duygusalsın, çocukken 
de böyleydin”. Hayır, duygusal bir karar değil bu. Bunun politik bir şey 
olduğunu anlamak çok zor insanlar için. Bu duygusal alınmış bir karar değil. 
Ah ben geceleri vicdan azabı… evet vicdan azabı çektim. Hani bunca yıl 
bunu nasıl fark etmemişim diye ve hala zulüm gören hayvanlar için, bir 
yerlere kapatılmış hayvanlar için üzülüyorum ama bu benim duygusal 
olmamla alakalı olan bir şey değil, bu politik görüşü herkes geliştirmeli. E 
nasıl köleliğe karşı çıkıyorsak buna da karşı çıkmamız gerekiyor. (Adalet, 32, 
cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

Kişinin vegan olma kararının etik ve politik bir karar olarak değerlendirilmesi diğer 

kişilerin de veganlık üzerine düşünüp bir seçim yapmalarını gerektirebilecekken vegan 

olan kişinin kararı duygusallığına atfedildiğinde vegan olmak belirli bir kişilik özelliğine 

bağlanarak bireysel bir seçime indirgenmektedir. Ahlaki doğası görmezden gelinemeyen 

bir davranış bu şekilde önemsizleştirilmektedir. Bu, kendi pratiklerini sorgulamak 

istemeyen bir kişinin konumunu sürdürebilmesine ve herhangi bir öz-düşünümden 

kaçınmasına yardımcı olmaktadır. Bu durumun hayvan özgürleşmesini de tehlikeye 

sokacağı gözden kaçırılmamalıdır. Singer (2005, s. 31), hayvanların zulmüne karşı 

çıkanların “yufka yürekli ‘hayvanseverler’” olarak gösterilmesinin “insan dışı hayvanlara 

nasıl davranmamız gerektiği meselesinin ciddi siyasal ve ahlâksal tartışmalar alanından 

tamamıyla dışlanmasına” yol açtığını ileri sürmektedir. Benzer şekilde Regan’a (2013, s. 

186) göre “başkalarına karşı ödevlerimiz konusunda en iyi kurama ulaşabilmek için 

bireyler olarak eşit içkin değerlere sahip olduğumuzu” fark etmemiz gerekir ve 

“hayvanların sahip olduğu eşit içkin değerleri ve bununla birlikte onların iyi bir muamele 

görmek için sahip oldukları eşit hakları fark etmemizi sağlayan duyarlılık veya duygu 

değil, akıldır”. Her iki kuramcı da hayvanlara yaklaşımımızda aklı öne çıkarmanın 

önemine işaret etmektedir. Wolf (2015), aktivistler arasında hayvan hakları veya hayvan 

özgürleşmesi kullanımları yaygınken hareket dışındaki medyanın hayvansever 

adlandırmasını kullandığını ve birçok aktivistin de bu adlandırmadan hoşlanmadığını 

belirtmektedir. İnsanların hayvanları sevip sevmemeye dair pek çok farklı yorum öne 

sürebileceği gerçeği hayvanlar açısından riskli bir durum oluşturacağından insan 

olmayan hayvan haklarını sevgi gibi keyfi bir kavramla değil, bir adalet sorunu olarak 



63 

 

çerçevelemenin hareket açısından çok daha tutarlı ve ikna edici olduğunu öne 

sürmektedir (Wolf, 2015, s. 5).  

Katılımcılara atfedilen bu duygusallığın onu atfedenler tarafından arzu edilmeyen, abartı, 

olumsuz bir nitelik olarak algılandığı katılımcıların aktarımlarında açıkça 

görülebilmektedir. Duygusallığa toplum tarafından atfedilen nitelikler öyle olumsuzdur ki 

kuramcılar onu hayvan özgürleşmesinin selameti için reddetmeyi görev bilmiştir. Vegan 

olma kararının duygusallığa indirgenmesini sorunsallaştırmanın yanı sıra olan bitene 

daha geniş bir perspektiften bakıp duygusallığın olumsuzlanmasının kendisini de 

sorgulamak faydalı olacaktır. Josephine Donovan (2005), Peter Singer’ın aktardığı bir 

anekdotta31 “hayvan hakları davasının ‘kadınca’ duygularla bağlantılandırılarak hafife 

alınmasından” korktuğunu öne sürmektedir. Donovan, Singer ile Regan’ın usçuluğu öne 

çıkarmasına karşın kadın hayvan hakları kuramcılarının hayvanlarla duygusal 

bağlarımızı kuramlarının temeline oturtmayı daha fazla seçtiklerini hatırlatmaktadır. 

Doğal haklar kuramı (Regan) ve yararcılığın (Singer) hayvanlar açısından etkileyici ve 

yararlı felsefi savlar sunduğunu kabul eden Donovan, yine de bu etiğin duygusal ve tinsel 

bir etkileşim içine oturtulabileceğini ve oturtulması gerektiğini iddia etmektedir.  

Kadınların şefkate ve özenli sevgiye dayalı ilişkisel kültürü, hayvanlara 
yönelik tutumumuz için feminist bir etiğe zemin sağlamaktadır. Hayvanlara 
eziyet etmemeli, onları öldürmemeli, yememeli ve sömürmemeliyiz, çünkü 
onlar böyle bir muameleyi istemezler, biz de bunu biliyoruz (Donovan, 2005) 

Ezgi Burgan (2018) “duygusal diye adlandırılıp ikincilleştirilen” birçok şeyin akıl ile 

karşıtlık içinde bulunmadığını, duygusallık ve akılcılık ikiliğinin icat edilmiş olduğunu ve 

bu ayrımın “türcülüğü, cinsiyetçiliği, heteroseksizmi işletmeye yaradığını” iddia etmekte 

ve duygusallığın ikincilleştirilmesini şöyle eleştirmektedir:  

 

31 Peter Singer’ın (2005, ss. 30-31) aktardığı bir anekdota göre kendisinin hayvanlar üzerine yazdığını 
öğrenen bir kadın Singer ile eşini çaya davet eder. Bu kişi Singer ile eşini hayvanları çok seven ve hayvanlar 
üzerine kitap yazan başka bir arkadaşıyla tanıştırmak ister. Singer, ev sahibesinin hayvansever arkadaşının 
kendisine sunulan jambonlu sandviçi yediğini aktarır. Singer, evlerinde hiç hayvan bakmadıklarını öğrenen 
ev sahibesinin hayvanlara ilgi duyup duymadığı sorusuna verdikleri cevabı şöyle aktarmaktadır: “Bizim asıl 
ilgi duyduğumuz şeyin acı ve mutsuzluğu sona erdirmek olduğunu, ayrımcılığa karşı olduğumuzu, kendi 
türümüzün üyesi olmasa bile başka bir varlığa gereksiz yere acı çektirmenin yanlış olduğunu 
düşündüğümüzü, hayvanların insanlar tarafından acımasızca ve gaddarca sömürülmekte olduğuna 
inandığımızı ve bu durumun değişmesini istediğimizi anlatmaya çalıştık. Yoksa hayvanlara özel bir ‘ilgi’ 
duymuyorduk. İkimizin de, birçok insanın aksine, kedilere, köpeklere ya da atlara öyle aşırı bir 
düşkünlüğümüz yoktu. Biz hayvanları ‘sevmiyorduk’. Biz sadece onlara gerçekte oldukları gibi, hissetme 
yetisine sahip bağımsız varlıklar olarak davranılmasını istiyorduk; vücudunun bir kısmı o sırada ev 
sahibemizin sandviçlerinde bulunan domuz gibi, insanların amaçlarına hizmet eden araçlar olarak değil”. 



64 

 

Türcülük ve heteroseksizm arasındaki işbirliği yalnızca ikili ve hiyerarşik 
cinsiyet/ tür kategorilerinin oluşturulup normalleştirilmesiyle mümkün 
olmuyor. Bu işbirliği insan-hayvan, erkek-kadın ikiliklerinin yanı sıra başka bir 
ikiliğe daha dayanıyor: akıl-duygu ikiliği. Bu, bütün hiyerarşik ikilikler 
arasında bağ kurarak, basitçe şöyle işliyor: Akıl insana ve erkeğe atfedilirken, 
duygu daha dişil, kadınsı, hayvani görülerek ikincilleştiriliyor. Bu ilişki 
nedeniyle, türcülük-heteroseksizm arasındaki işbirliğinden duyguyu, 
duygusallığı, sevgiyi ikincilleştiren bir ‘akılcı’ perspektifle sıyrılmak bana 
mümkün görünmüyor (Burgan, 2018, s. 35). 

3.1.3.3. Klişeler Yöneltmek 

Veganlık konusu açıldığında bazı naveganlar genellikle meraktan fakat çoğunlukla kendi 

konumlarını müdafaa etmek amacıyla etik veganların konumunu üstlenmenin bizi 

mantıksız sonuçlara götüreceği imasını taşıyan, dolayısıyla insanları etik veganlığı 

reddetmeye yönlendiren sorular sormaktadır (Colb, 2013). Colb, naveganların sorularını 

ciddiyetle yanıtladığı Mind if I order the cheeseburger: And other questions people ask 

vegans (2013) kitabında kendi motivasyonlarımızı incelediğimiz takdirde belirli soruların 

ardında navegan yaşamın aslında ahlaken nötr olduğu ve değişmesine gerek olmadığı 

varsayımını bulabileceğimizi, bu soruların daha veganlarla karşılaşmadan önce var olan 

köklü pratikleri rasyonalize etme isteğini yansıttığını dile getirmektedir.  

Köklü pratikleri rasyonalize etme isteğinin klişeler aracılığıyla gerçekleştirilmeye 

çalışılmasının bu amacı güden kişiler açısından güçlü ve zayıf yanları bulunmaktadır. 

“Bitkilerin de canı yok mu?” gibi klişe soruların güçlü yanı, bir cevap isteğiyle 

sorulmamaları nedeniyle bu sorulara verilecek herhangi mantıklı bir cevabın onların 

tekrar tekrar üretilmesini muhtemelen durduramayacak olması, dolayısıyla ne kadar 

temelsiz argümanlar söz konusu olursa olsun soruların tedavül etmesi ve bu nitelikleriyle 

yıldırıcı bir nitelik kazanmasıdır. Colb’un (2013) “Omnivorun Gündemi” olarak 

adlandırdığı gündem doğrultusunda sorulan klişe sorular anlamlı bir tartışma 

yürütülmesini engellemekte, bu tarz tepkilerin sürekli tekrarlaması veganları yormakta ve 

onların iletişimi sürdürmek istememelerine yol açmaktadır. Amerika’da yürütülen bir 

çalışmada vegan ve vejetaryenlerin beslenmeleri konusunda mikro saldırganlıklara 

maruz kaldıkları ve bazılarının çatışmayı önlemek için beslenmeleri hakkında sohbet 

etmek istemediği gözlemlenmiştir (LeRette, 2014, ss. ii-iii).  Deniz’in (31, cinsiyet kimliği 

tanımlamıyor), “Bitkilerin de canı yok mu” gibi klişe sorular sorulduğunda bunlara cevap 

vermek istemediğine, sinirlendiğine ve çok ısrar edilirse “Var, bitkilerin de canı var, onlar 

da acı çekiyor” diyerek muhabbeti sonlandırdığına ilişkin aktarımı, bu tarz klişe sorular 



65 

 

karşısında veganların kendini karşı tarafa kapatabildiğini ve düşüncelerini naveganlarla 

paylaşmaktan geri durabildiğini göstermektedir. Bu duruma Konuşulacak Kişiyi Seçmek 

ve Muhataba Göre Uyarlanmak alt başlığında daha fazla değinilecektir.  

Klişe soruların zayıf yanı ise bu soruların veganlarla alay etmeye çalışan birinin konuya 

dair bilgisizliğini ifşa etmesi ve karşısındakiyle alay etmek için soru soran kişinin ironik 

biçimde kendi ciddiyetini kaybetmesidir. Bu tarz sorular veganlar tarafından aptalca 

görülebilmektedir ve soruyu soran kişiye yönelik olumsuz düşüncelere kapılmalarına yol 

açabilmektedir. Emek (27, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 

3 yıldır vegan), vegan olduğunu söylediği biri “çok aptalca bir tepki veriyorsa” o kişiyle 

arkadaş olmak istemediğini dile getirmektedir. Klişelerin bir başka zayıf yanı ise bunların 

(kişilerin muhtemelen açığa çıkarmak istemeyeceği) durumlara dair ipuçları olarak 

yorumlanmasıdır. “Kahvaltıda ne yiyorsun?” gibi pratik konulara dair sorular katılımcılar 

tarafından “öğrenme isteği” (Özgür, 28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 2 

yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan) olarak kabul edilirken gerçekten bir bilgi 

edinme çabası taşımadığı düşünülen klişe sorular veganlar tarafından soruyu soran 

kişinin iç çatışmasının bir sonucu olarak görülmektedir. Naveganlardan aldığı tepkilerin 

“bir tetiklenme sonucu ortaya çıktığını ve aslında iç sorgulamadan kaynaklandığını” fark 

ettiğini söyleyen Toprak, “Havucun da canı var” dendiği zaman tetiklenip cevap 

vermediğinde ve susup “aktif” dinlediğinde kişinin kendisinin yavaş yavaş “Sokratyan bir 

sorgulamayla bir yerlere varmaya” başladığını keşfetmiştir:  

Aslında davranışsal bir otomasyon gibi. Yerleşik bir inancın dürtülmesi 
sonucu ortaya çıkan bir şey, bir refleks gibi yani, bize vurduğunda. Hakikaten 
gözlemleyebiliyorsun, insanlar neredeyse bir şey düşünmeden, bir script 
okuyormuş gibi aynı şeyi söylüyorlar. İlginç. (Toprak, 39, cinsiyet kimliğini 
hiçbir şey olarak tanımlıyor, lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan) 

3.1.3.4. Sıra Gözetmek 

Bir konuya önem göstermenin “sırasının” ne zaman geleceğini belirlemeye çalışmak, 

toplumsal hareketleri önemsizleştirmeye yarayan bir diğer yaklaşımdır. Birden çok 

konuyu önemsemek toplumsal ve bireysel olarak mümkün olduğu halde insanlarla ilgili 

konuların hayvanlarla ilgili konulardan daha acil olduğu sıklıkla vurgulanmaktadır. Bu 

yolla “acil bulunmayan” konular önemsizleştirilmektedir. Carol J. Adams (2010, s. 311) 

sıra gözetmeye dair bu tutumu gerici hümanizm [retrograde humanism] olarak 

adlandırmaktadır. İnsanı evrimin teleolojik hedefi olarak gören gerici hümanistlerin 



66 

 

hayvan özgürleşmesi için mücadele edenlere neden evsizleri doyurmak gibi daha önemli 

şeylerle uğraşmadıklarını sormasını buna bir örnek olarak göstermektedir. Ekin, bir 

yandan kimi belirli konuların önceliği olması gerektiği düşüncesine hak verirken diğer 

yandan sıra gözeten bakış açısının kişileri kısıtlayan yapısına değinerek bu tepkilere bir 

karşı argüman üretmektedir: 

Etik konusundan hiç kimseye bahsetmiyorum çünkü etik çok kişisel bir şey 
olduğu için. Ya bu şey gibi, Türkiye gerçeğinde, çocuklara, kadınlara tecavüz 
edilip öldürülen bir yerde hayvanların biraz şey, daha çok bariz (gülerek) bir 
şeyi aşamamışken, ‘Bir dur yani’ gibisinden bir reaksiyon geliyor. Ben bunu 
çok haklı buluyorum. ‘Hayvanlar ne alaka?’ diyorlar. Haklı buluyorum ama 
herkes her savaşı savaşamaz diye düşünüyorum. Hem savaşabilir hem 
savaşamaz. Vegan bir şey paylaştığında ‘Niye kadın cinayetlerini 
paylaşmıyorsun?’ gibi soru geliyor. Ben o zaman Somali, Haiti bilmem ne, 
“Üçüncü dalga feminizm kapsamında modern ülkedeki kadın sorununu 
paylaşacağına Somali’deki kadın sünnetiyle ilgili bir şeyi niye 
paylaşmıyorsun?” desem saçma bir argüman oluyor. Bir sürü savaş var. 
İnsanlar iğrenç varlıklar olduğu için çok fazla şey var. Böyle açıklayabiliyorum 
belki. Senin içindeki ahlaki ve etik çaplarındaki önem sıralamam ile seninki 
aynı olması gerekmiyor. Böyle bir dünya yok yani. (Ekin, 24, cis erkek, lisans 
öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan) 

Gary L. Francione ve Anna Charlton (2016, s. 85) “İyi ama önce insan haklarıyla ilgili 

meseleleri çözmemiz gerekmiyor mu?” sorusunu, hukuk sisteminin kadına yönelik şiddet 

konusundaki yetersizliğinin tartışıldığı sırada birinin “İyi ama pedofili meselesi ne 

olacak?” demesine benzetmekte ve her zaman değinilecek başka bir meselenin 

olduğunu hatırlatmaktadır. Yalnızca veganlık üzerine değil, herhangi başka bir konu 

üzerine konuşmak insan hakları meseleleriyle ilgilenilmesinin önünde bir engel teşkil 

etmemekte ve böyle bir varsayım, üzerine konuşulan konuyu saptırmaya hizmet 

etmektedir. Francione ve Charlton (2016, s. 86), hayvanların “azıcık da olsa” öneme 

sahip olduğunu düşünen birinin hayvan tüketmemesi gerektiğini öne sürerek bu iki 

meselenin birbiriyle alakalı olmadığını vurgulamakta, ayrıca sadece insan haklarını dert 

edenlerin dahi hayvan sömürüsü ile ilgilenmesi gerektiğini, çünkü hayvansal tarımın 

dünyadaki açlığı artırdığını ve su kaynakları dahil olmak üzere birçok açıdan tehdit teşkil 

ettiğini öne sürmektedir. 

Sıra gözeten bakış açısı, belirli sorunların nasıl diğerlerinin temelini oluşturabildiğini de 

göz ardı etmektedir.  Sercan Çınar (2017) “duyar kasmaya” dair eleştirilerinde sıra 

gözetmek konusundaki refleksleri açığa çıkararak böyle bir tutumun temelde hâkim 

sistemin sürdürülmesine hizmet ettiğini ileri sürmektedir: 



67 

 

[D]uyar ve onun parodisi, kapitalizm, cinsiyetçilik ve heteronormativitenin 
işleyişinde oluşan ve de atomizasyona tabi bırakılan değişik ezilme biçimleri 
ve bunların politik ifadelerine dönük kolonileştirme stratejileri olarak 
karşımıza çıkıyor. ‘Bütüne’ dair olanı otantik-doğal duyarlılık biçimleri olarak 
kodlamak aslında cinsiyetçilik, heteroseksizm ve türcülük eleştirilerinin 
‘duyara’, yani doğal olmayan ‘abartıya’ indirgenip küçümsenmesine ve 
marjinalleştirilmesine yol açıyor. ‘Ülke yanarken kapı duyarı yapan elitist 
feminist kadın’ ya da ‘abartı peşindeki lgbti’ler’ gibi bir tanıma giderken, 
ülkenin yandığına dair kaygısından ‘muhalif’ olduğu gözlemlenen bir kimse 
işte tam bu noktada muhalif olamıyor zira ülkeyi yakan sistemlerin işleyişine, 
‘bütünlük’ ve erkeklik uğruna hizmet etmiş oluyor (Çınar, 2017). 

Cathryn Bailey (2007), benzer şekilde hayvanların tabi kılınmasından belirli insan 

topluluklarının tabi kılınmasına giden düşünsel ve pratik süreçlere dikkat çekmektedir. 

Bailey (2007, s. 42), ırkçıların, insan dışı hayvanların tür olarak farklı olduğu, insanlara 

ait olduğu ve hiyerarşideki yerleri dolayısıyla kötü muameleyi hak ettiği görüşünü 

hayvana yakın veya hayvan kategorisinde olduğu varsayılan insanların sömürülmesini 

meşrulaştırmak için kullandığını hatırlatmaktadır. Beyaz üstünlüğünün diğerlerini 

“hayvan” statüsüne koyarak iş gördüğüne değinen Ko (2015), siyahların bu statüye 

konmasını eleştirmekle yetinmeyip “insan” ve “hayvan” kategorilerinin birer statü 

sembolleri olmasının kendisini sorunsallaştırmak gerektiğini, aksi takdirde beyaz 

üstünlüğünün sağlam bir şekilde varlığını devam ettireceğini öne sürmektedir. Benzer 

şekilde Bilge, hayvanların değersizleştirilmesinin insanın da değersiz kılınmasına yol 

açtığını düşünmektedir:  

Yani burada hep gördüğüm şeyi söyleyeceğim [Fransa’dan] geldiğimden 
beri, “Burada insan o kadar değersiz ki biz şimdi hayvanları mı düşünelim?” 
oluyor. “Burada insana değer verilmiyor hayvana nasıl değer verilsin?” oluyor 
ve bunu görüyorum, duyuyorum. En başında insan hayvan ayrımının olması 
ben onu bağıramıyorum, en başında senin, bunu söyleyen, bunu 
gözlemleyen ya da bundan yakınan insanın hayvanla insanı ayırmasının 
sorunun başlangıcı olduğunu görememeni ben sana söyleyemiyorum. 
Çünkü burada sefalet ve haksızlık var, adaletin olmayışı var ve hakkın 
tanınmayışı var. İşte ben o insanlara, o yüzden o kadar mağdur ve böyle 
insanlıktan çıkmış ve onu yaşamaya zorunlu insanlara bunu bağırmak 
isterim ama bağıramıyorum çünkü ben zaten karşılarında paramparça 
oluyorum. Bu çok kötü, fakat bu insan esir ve sömürülen hayvanı o kadar 
anlamaya meyilli ki, bu ufacık hareket, ufacık dönüşümün ne zaman 
olacağını merak ediyorum. Ama o insan kendine insan diyebilmek için hala 
sofrasında bir hayvanın olmasını gereksiniyorsa işte orada ben umutsuzluğa 
kapılıyorum. Çünkü bir şey değişmiyor o zaman. (Bilge, 30, cis kadın, lisans 
mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) 



68 

 

3.1.3.5. Hayvanların Sömürüldüğünü Reddetmek ve Türcülük 

Yapmak 

Diyetisyen Andreatta (2015, s. 480), hegemonik et kültüründe vegan oluş [becoming] ve 

vegan olma [being] deneyimleri üzerine yazdığı performatif oto-etnografisinde Beslenme 

ve Diyetetik [The School of Nutrition] derslerinde yalnızca hayvansal ürünlerin besinsel 

değerlerini öğrendiğinden, hisseden varlıklara ne olduğuna dair hiçbir şey 

öğrenmediğinden şikâyet etmektedir. Hayvan sömürüsü bireylerden önce kurumlar 

tarafından görmezden gelinmektedir. Veganların hayvan sömürüsünü reddeden 

pratikleri ise günlük hayatta diğer insanları kendi yeme pratikleri üzerine düşünmeye 

sevk ederek saklanan ve belki de unutulan bu bilgiyi gün yüzüne çıkarmaktadır. Fakat 

veganların gün yüzüne çıkardığı bu farkındalık hayvan özgürleşmesi için tek başına 

yeterli olamamaktadır.  

Vegan aktivist Tobias Leenaert (2020, s. 78), et uğruna hayvanların acı çekmesinin ve 

öldürülmesinin yanlış olduğunu fark eden insanların bunu sürdürmeye son vereceklerini 

düşünsek de tutumun davranışlar üzerindeki etkisinin birçok etkene bağlı olduğunun fark 

edildiğini ve dolayısıyla yalnızca bilgi vermenin insanların davranışlarını 

değiştirmediğinin kabul edildiğini aktarmaktadır. Bu durum et paradoksu ve bilişsel çelişki 

kavramlarıyla açıklanmaktadır. Loughnan, Bastian ve Haslam (2014, s. 104), insanların 

hayvanları önemsediği ve onlara zarar gelmesini istemediği halde onların acı çekmesine 

ve öldürülmesine sebep olan bir beslenme biçimini sürdürmesinin et paradoksunu 

yansıttığını aktarmaktadır. Et paradoksu insanların et yemeyi severken hayvanların et 

tüketimi için öldürülmesi fikrini sevmemesi olarak da ifade edilebilir. Bu durumun bilişsel 

çelişkinin ortaya çıkmasına sebep olduğu ileri sürülmektedir. Bilişsel çelişki veya bilişsel 

uyumsuzluk “kişinin birbiriyle tutarsız iki ya da daha fazla biliş’e (bilgi parçaları) sahip 

olması sonucu ortaya çıkan psikolojik rahatsızlık durumudur” (Yücel & Çizel, 2018, s. 

150). Et paradoksu nedeniyle bilişsel çelişkinin ortaya çıktığı durumlarda “çelişkiyi 

azaltan stratejiler” uygulanmakta ve pek çok kişi davranışlarıyla (et yemek) uyumlu 

olması için hayvanlar üzerine inançlarını değiştirmektedir (Rothgerber, 2014, s. 33). Et 

yiyenlerin bilişsel çelişkiyi azaltma stratejileri arasında kaçınma (et ile ilgili konuları 

düşünmemek, endüstriyel hayvancılık üzerine düşünmemek), çözülme (hayvan ile onun 

eti arasındaki bağı koparmak), algılanmış davranış değişimi (et yemeyi azalttığı veya et 

yediği halde vejetaryen olduğunu söylemek), hayvanların acı çektiğini reddetmek, 

hayvanların aklı olduğunu reddetmek, et yemeyi savunmak, azaltılmış algılanmış seçim 

gibi tutum ve davranışlar yer almaktadır (Rothgerber, 2014, ss. 33-34). 



69 

 

Veganlık bağlamında türcülüğe işaret edilmeye çalışıldığında naveganların konuyu 

doğrudan hayvanların sahip olduğu yetiler ve sahip olabileceği değerler üzerinden 

tartışmaktan kaçındığı ve insanların tüm hayvanlardan üstün olduğunu öne sürerek 

tartışmayı savuşturmaya çalıştığı görülmektedir. Adalet (32, cis kadın) türcülüğü 

anlatmaya çalıştığında “Köpekle ben bir miyim?”, “Köpeğin aklı yok”, “İneğin aklı yok” 

gibi tepkilerle karşılaştığını aktarmaktadır. Naveganlar hayvanların akli kapasitelerini 

sorgulamanın yanı sıra, onların acı çekmeden öldüğü, et için yetiştirildiği ve et yemeye 

ihtiyacımız olduğu gibi “yalanlara, yarı gerekçelere ve bahanelere” inanmayı 

denemektedir (Leenaert, 2020, ss. 79-80). Ülkü (18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan) 

insanların belgesel izledikleri zaman hayvan sömürüsünü “hormon salgıladığı için acı 

çekmiyor” gibi “doğru olmayan” argümanlarla savunmaya kalkabildikleri ve “Dünyanın 

kanunu bu” demekten başka bir şey bulamadıkları düşüncesini dile getirmektedir. 

Devrim, ailesine bir kez süt endüstrisine dair beş dakikalık bir video izletmeye çalıştığını 

fakat onların bu videoyu izlemekle ilgilenmediklerini aktarmaktadır: 

Evet, bir kere [mezbahadan görüntüler gösterdim]. Onda da izlemediler. 
İlgilenmediler. Sadece beş dakikalık bir videoydu. Babam bir kısmına bakıp 
“Bunun böyle böyle olduğunu düşünüyorsun ama böyle böyle” diyerek tekrar 
savunmaya çalışmıştı. Ben de hala savunmaya çalıştığını görünce onun da 
ön yargılı olduğunu ve sabit düşündüğünü fark edip vazgeçtim. (Devrim, 21, 
kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 aydır vegan) 

Devrim, aynı videoyu iki kez onay alarak izlettiği arkadaşının da "Böyle bir şey 

beklemiyordum, tamamını izleyemedim” diyerek kendisine kızdığını aktarmaktadır. 

Bunların yanı sıra katılımcılar hayvan sömürüsüne dair “Bunlar Türkiye’de olmaz” (Umut, 

24, kadın), “sütü zaten çok fazla”, “insancıl kesim” (Barış, 32, kadın), (Farm to Fridge 

belgeseline referansla) “Bu zaten domuz, biz zaten yemiyoruz” (İlke, 38, erkek) gibi 

tepkiler almaktadır. Özellikle son örnekte, belgesel aracılığıyla edinilen bir bilginin daha 

geniş bir bakış açısıyla değerlendirilmediği, söz konusu bilginin taşıdığı diğer imaların 

göz ardı edildiği, böylelikle herhangi bir sorumluluğun kabulünden ve yüzleşmekten 

kaçıldığı görülmektedir. Kişiler, “sahte cehalet” (Williams, 2008, aktaran Leenaert, 2020, 

s. 80) denen stratejiyle sorunun farkında değilmiş gibi davranmaktadırlar. Ekin, kendisi 

vegan olmadan önce ailesine “Bu yediğiniz hayvanın leşi biliyor musunuz?”, “Yumurtanın 

nereden geldiğini biliyor musunuz?” gibi sorular sorduğunda bu ifadelerinin tepkiyle 

karşılandığını aktarmaktadır: 



70 

 

Bana ya niye söylüyorsunuz çocuklara diyorlardı. Ben de önünde duran şeyin 
ne olduğunu niye söylemeyelim ki? Zaten çekiniyorsak bu bunun doğal 
olmadığını göstermiyor mu? Çocuğunu mezbahaya götürmezsin sırf 
eğlencesine bakmak için. Ama çocuğunu bir elma toplamaya götürürsün, bir 
buğday tarlasına götürürsün veya bir meyve bahçesine götürürsün ama 
kimse çocuğunu bir mezbahaya götürmez eğlencesine. (Ekin, 24, cis erkek, 
lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan) 

Eren (20, genderqueer, lisans öğrencisi, 1 yıl 5 aydır vegan), “hayvan sevgisi” gibi 

konular hep tartışıldığı halde insanların veganlarla yüzleşmekten kaçındıkları 

eleştirisinde bulunmaktadır: “Veganları görünce kulaklarını kapatıyorlar, gözlerini 

çeviriyorlar”. Bilge, hayvanlarla insanlar arasındaki ast-üst ilişkisinin yok olmasının 

kimliğe “büyük bir tehdit olarak algılandığını” çok kez gördüğünü dile getirmektedir: 

Zaten o kimlik kurgu. Fakat en başında bir kimlik hep bir ast ve üstü düşünür. 
Astın olmadığı zaman ben neyim, ben kimim, benim dünyadaki yerim ne? 
(Bilge, 30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 
aydır vegan) 

Psikoloji mezunu katılımcı Eylem (25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan), 

veganlığa dair aldığı tepkilerin insanların yaşadığı bilişsel çelişkiden kaynaklandığını, 

kişilerin bir veganla karşılaştıklarında durumu “şakaya” vurmak veya veganlığın “kötü bir 

şey” olduğunu düşünmek zorunda kaldıklarını ileri sürmektedir. Adalet, kardeşinin vegan 

olmamasına rağmen kaz tüyü, deri gibi malzemeleri kullanmadığını fakat damak 

zevkinden vazgeçemediğini aktarmaktadır: 

Kardeşimi yakalayabilirsiniz bir noktada. Şu anlamda, ona tüm bunların 
detaylarını anlattığınızda, belgelerini gösterdiğinizde, fotoğraflandırdığınızda 
kaçar. “Ben eti seviyorum Adalet, bana bunları yapma” der. “Anlıyorum ama 
yapma” der […] Ona bunun alışkanlık olduğunu anlatmaya çalışıyorum, ikna 
olacağı noktada kaçar gider. İkna olmamak, mantığını görmemek için de bu 
işi şakaya vuruyorlar. Ne kadar dalga konusu olursa mantıklı çerçeveden o 
kadar çıkar mantığı var çünkü. (Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay 
vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

Bilge (30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) 

Eylem ve Adalet’in iddialarını doğrular biçimde hayvan sömürüsüne dair ciddi bir imada 

bulunsa dahi insanların bunu espri olarak anladığını ve kendisi “hüzünle ve ciddiyetle” 

bir şey söylerken onların “gevrek” ve “pişkin pişkin” gülerek durumu alaya vurduklarını 

ifade etmektedir. Yüzleşmekten kaçmaya dair bu çabalar, yüzleşmenin bilişsel yükü ve 



71 

 

dış gruplarla empati kurmanın zorluğu ile açıklanabilir. Bireylerin beyin dalgası 

aktivitesinin gözlemlendiği bir çalışmada deneklerin iç grup üyelerine kıyasla dış grup 

üyelerine daha az empati gösterdiği sonucuna varılmıştır (Gutsell & Inzlicht, 2010). 

Özellikle yabancılara yönelik empatinin kolay olmadığı ve bilişsel çaba gerektirdiği, 

insanların bu algılanan bilişsel maliyet nedeniyle –deneyimlerin olumlu veya olumsuz 

oluşu fark etmeksizin– empatiden kaçındığı görülmektedir (Cameron vd., 2019). Shaw, 

Batson ve Todd (1994), kendilerinden birine yardım etmeleri isteneceğinin ve bu 

yardımın maliyetinin yüksek olacağının farkında olan insanların empatiden 

kaçınmalarının daha olası olduğunu ortaya koymuştur. Naveganlar, hayvanlarla (dış 

grup) empati kurmanın bilişsel, maddi, fiziksel vb. kimi maliyetleri olacağı düşüncesiyle 

veganlarla etkileşimlerinde hayvan sömürüsüyle yüzleşmeyi reddediyor ve hayvan 

özgürlüğü konusunda empatiden kaçınıyor olabilir.  

Omnivorlar, vejetaryenler ve veganlarla empati üzerine gerçekleştirilen bir deneyde 

(Filippi vd., 2010) ise, insanlara ve hayvanlara yönelik şiddet içeren farklı görüntülere 

maruz kalan vejetaryen ve veganların beyinlerinde empati ile ilişkilendirilen bölgelerin 

omnivorlarınkinden daha fazla harekete geçtiği görülmektedir. Söz konusu çalışmada 

vejetaryen-veganlığın bu durumun nedeni mi sonucu mu olduğuna dair bir çıkarım 

yapılmasa da tüm bilişsel bedeline rağmen empati kurmanın insan beyni için olanaklılığı 

gözler önüne serilmektedir. Veganların vegan olmadan önceki inkâr eğilimi, belirli 

gerçeklerle yüzleşme sonrası ortaya çıkan sorgu sürecinin daha fazla empati 

kurulmasına yol açabileceğini düşündürmektedir. Hayvan özgürlüğü savunucusu ve 

vegan yazar Mark Hawthorne (2019, s. 10), yalnızca büyükbaş hayvan, tavuk ve domuz 

eti yemeyi bırakıp balık, inek sütü ve yumurta tüketmeye devam ettiği bir süreçte “bu 

‘diğer’ hayvanların duyguları olmadığına ve salgılarını insanların kullanımına 

‘sunduklarına’ inanarak inkâr içerisinde” yaşadığını ifade etmektedir. Vegan 

akademisyen María Marta Andreatta (2015, s. 481) da kendisinin bir süreç sonunda 

vegan olduğunu, insan dışı hayvanların sömürüsüne dair öğrendiklerini uzun süre 

bastırabildiğini, bunun üzerine düşünmek fazla acı verici olduğundan bunu reddetmeyi 

daha kolay bulduğunu ifade etmektedir. Bu araştırmanın katılımcılarının çoğunluğu da 

vegan olma kararını genellikle bir anda vermemiş, öncesinde bir öğrenme ve karar 

sürecinden geçmiştir. Vegan olmayı düşünmeden önce, vegan olma sürecinde ve hatta 

vegan olduktan sonra bile hayvan sömürüsü üzerine düşünmekten ve belirli durumlarla 

yüzleşmekten kaçabildikleri görülmektedir. Örneğin Bilge, sütün sağlanabilmesi için bir 

ineğin doğum yapmış olması gerektiği gerçeğini vegan olduktan çok sonra kavramıştır:  



72 

 

O kadar dayanılmaz bir gerçek ki bu, bunu benim anlığım kavramak 
istememiş, bir bilgi olarak tutmak istememiş. (Bilge, 30, cis kadın, lisans 
mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) 

Eylem’in vegan olmadan önce veganlık ve hayvan sömürüsü konusunda verdiği tepkiler 

kendi konumunu sürdürüp veganlığı önemsizleştirmeye yönelik olmuştur. Öncesinde 

hayvanların insan kullanımı için var olduğunu düşünen Eylem, zamanla kendi içerisinde 

bu durumu sorgulamaya başlamış ve süreç içerisinde veganlığa uyum sağlamıştır: 

Adanalı olduğum için ve et yemeyi falan çok sevdiğim için öncesinde şey 
geliyordu, insanların vegan olduğunu duyuyordum ve ben böyle “Gereksiz”, 
“O kadarına da gerek var mı?” falan gibi düşünüyordum. Arkadaşım erkek 
arkadaşının vegan olduğundan bahsediyordu, ona şey dediğimi hatırlıyorum 
“Gerek var mı?”, “Ben mangal yakıldığı zaman ‘İyi ki yaşıyorum’ diyen bir 
insanım” falan. Böyle bir insandım yani. Neyse sonra düşünüyordum ama 
hep, böyle bir şey var ve insanların neden vegan olduğunu anlamaya 
çalışmaya başladım bir noktadan sonra sanırım, bilmiyorum. Sonra evde 
yemek yapıyorum mesela, tesadüfen vegan yemek yapmışım, şey geçiyor 
aklımdan “Aa, vegan olsam böyle beslenebilirim”, hani “Aslında o kadar da 
zor değil, işte bugün yaptım vegan bir yemek mesela” falan diye aklımdan 
geçiyordu. (Eylem, 25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) 

Utku, vegan ve aktivist arkadaşları aracılığıyla veganlığa maruz kalsa da bu konunun hiç 

ilgisini çekmediğini şöyle ifade etmektedir:  

Ne oluyor ki öğrenmek bile istemiyordum açıkçası, belki bir körlüktü, belki de 
değiştirmem gerektiğini fark ettiğim için üzerine düşmüyordum, bilmiyorum. 
(Utku, 24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır 
vegan)  

Ardından bir derste dinlediklerinden etkilenerek et yememeye başlayan Utku, 

vejetaryenlikten veganlığa geçiş sürecinde de zihnini meşgul eden düşüncelerden 

kaçındığını, “Ben ineğin sütünden yararlanıyorum, onu sömürüyorum ama ben 

kesmiyorum, ben yemiyorum etini” diye düşündüğünü aktarmaktadır. Pandemiyle birlikte 

evde vegan tarifler deneyerek vegan olma sürecine girdiğini ve böylece “vicdani olarak” 

rahatladığını belirten Utku, böyle konularda “kişinin kendini hazır hissetmesi ya da o anki 

bilincinin açık olması, farkındalık halinin başlamış olması” gerektiğini düşünmektedir. 

Yalnızca naveganlığın sürdürülmesinde değil naveganlıktan veganlığa geçişte de bilişsel 

çelişkilerin rol oynadığı görülmektedir. Bilişsel çelişkiyi hayvanların aklı veya duyguları 

olmadığı, acı çekmediği gibi düşünceler yoluyla azaltmaya çalışanlar tutum değişimi 



73 

 

[attitude change] sergilerken bilişsel çelişkiden vegan olarak kaçınanlar davranış 

değişimi [behaviour change] sergilemektedir. Emek, kedi bakmaya başladıktan sonra 

onunla kurduğu bağın kendisini diğer hayvanlarla da böyle bir bağ kurmaya ittiğini 

aktarmaktadır:  

Ben bu kediye bakıyorum, ona merhamet gösteriyorum ama diğer 
hayvanlara göstermiyorum, onları yiyorum. Neden? Çünkü onların nasıl 
öldürüldüğünü bilmiyorum. Bu çelişki gözümde çok büyümeye başlamıştı. 
Sürekli düşünüyordum, düşünüyordum. Artık en sonunda bir gün 
yemekhanede en son yediğim şeyi hatırlıyorum, eti hatırlıyorum. En son et 
yediğim günü hatırlıyorum. Yemekhanede köfte gibi bir şey çıkmıştı. Gidip 
onu yemiştim ve şey demiştim kendi kendime, “Bunu yemek için mi kendime 
bu kadar vicdan azabı çektiriyorum?” (gülüyor) dedim. (Emek, 27, kadın, 
yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıldır vegan)  

Bu erteleme sürecinde farklı etkenler rol oynayabilmektedir. İki yıl vejetaryen olarak 

yaşayan Emek, vegan olmayı istediğini fakat “alışkanlıklardan ötürü” bir şekilde kendini 

“oyalayarak” ve hatta “kandırarak” bu kararı sürekli ertelediğini dile getirmektedir. Vegan 

arkadaşlarının pratiklerini gözlemlediğinde veganlığın “o kadar da zor olmadığını” 

gördüğünü ve sonunda bu kararı aldığını aktarmaktadır. Vejetaryenlikten veganlığa 

geçişin dahi zor olduğunun düşünülmesi ve kişinin bu kararı vermemek için kendini 

oyalaması, naveganların veganlığa dair çekincelerinin ne kadar güçlü olabileceğini 

göstermektedir. Hayvan özgürlüğüne katkı sunmak isteyenlerin damgalardan ötürü 

vegan kimliğini gizlemesi yerine onun uygulanabilirliğini göstermesi ne kadar sıradan 

görünürse görünsün aslında tüm bu çekincelerin giderilmesi için gerekli bir eylem olabilir.  

Sosyal medyada genellikle “olumsuz ve saldırgan bir üslup” olduğunu ve “veganlara 

karşı agresif yaklaşımdan” rahatsız olduğunu dile getiren Can, bunu bir “savunma 

yöntemi” ve “hesaplaşma sorunu” olarak gördüğünü ifade etmektedir:  

Özellikle veganların çektiği tepkinin altında demin biraz söz etmeye çalıştım, 
aslında birçok insan birçok gerçeğin farkında. Et sektörünün, hayvancılık 
sektörünün ne kadar işkence dolu bir faaliyet alanı olduğunun farkında ama 
dini gerekçeler olabilir, yaşam alışkanlıkları olabilir ya da hayat refahı olabilir. 
Çünkü marketten bir kutu yoğurt alıp gelmek çok kolay. Ama benim onun için 
evde badem alıp onu bir gece suda bekletip iyi bir tane blender alıp onu 
karıştırıp süzmem, mayalamam, pişirmem bir sürü şey yapmam gerekiyor. O 
gerekçelerle bu cesareti gösteremeyecek olduklarından bu kendi içlerinde bir 
hesaplaşma sorununa dönüşüyor ve bu veganlara patlıyor diye 
düşünüyorum. Bu bence veganlara gösterilen şiddet ya da hoşgörüsüzlük 
noktasında önemli bir saik. Bence onun üstünde biraz durulmalı, belki o bir 



74 

 

şeyleri çözmeye faydalı olur. Çünkü bu reaksiyonu da anlamamız lazım ki 
onu ortadan kaldırabilelim. (Can, 50, erkek, lisans mezunu, 22 yıl 
vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan) 

3.1.4. Veganları Vegan Olmaktan Vazgeçirmeye Çalışmak 

Günümüzde akşam yemeklerinin aile üyelerinin bir araya gelip iletişim sağladığı yegâne 

zamanı düzenleyen bir seremoniye dönüştüğü ifade edilmektedir (Beşirli, 2021, s. 38) ve 

sofraya birlikte oturanların toplumsal olarak birleştiği varsayılmaktadır (Mintz, 1997, s. 

38, aktaran Beşirli, 2021, s. 215). Fakat yemeğin bütünleştirici etkilerine dair anlatılar 

genelde yemek etrafında kurulan bu kadar iyi niyetli varsayılamayacak ilişkileri 

görmezden gelmektedir. Besinlere yüklenebilen farklı sembolik anlamlardan da tahmin 

edilebileceği üzere yemek ayrıştırıcı ve baskıcı bir güç olarak da kullanılabilmektedir. 

Roth (2005) pek çok akademisyenin yemek adetlerinin topluluklar oluşturması üzerine 

çalıştığı fakat çok azının yemeğin nasıl “cezalandırmak, ikna etmek veya hegemonik ve 

patriyarkal yapıları pekiştirmek” için kullanılabileceğini dikkate aldığı eleştirisini 

getirmiştir. Bunun örneklerinin en net görülebildiği yer aile sofralarıdır. Sofra aile olmada 

bir rol üstlenir ve aynı zamana sosyal bir çatışma meydana getirir (Twine, 2014, ss. 625-

626); sofra, samimiyet ve güzel anıların yaratıldığı bir yer olabileceği gibi bir uyuşmazlık 

alanı, aile dramasının sahnelendiği bir savaş alanı da olabilir (J. B. Greenebaum, 2012a, 

s. 323). 

Aile üyelerinden birinin ya da bir kısmının beslenme rejimini “radikal biçimde” 

değiştirmesi yemek üzerinden kurulan bu ortaklığı –bir nevi aile birliğini– sekteye uğratan 

bir eylemdir; diğer üyelerin açık görüşlülük ve hoşgörü derecesine bağlı olarak aile 

üyeleri arasında çatışma veya huzursuzluk yaşanması olasıdır (Asher & Cherry, 2015). 

Ailelerin vejetaryenlik ve veganlığa karşı çıktığı ve bu kişiler üzerinde baskı kurmaya 

çalıştığı görülmektedir (Asher & Cherry, 2015; Jabs vd., 2000; McDonald vd., 1999; Roth, 

2005).32 Sınırların türcülük tarafından çizildiği bir aile ortamında kişi ancak türcülük 

ideolojisini desteklediği sürece istediğini yiyebilir (McDonald vd., 1999, s. 15). 

Vejetaryenliğin aile içerisindeki etkisini inceleyen Roth (2005, s. 183) katılımcıların yeme 

davranışlarındaki değişimlerin aile üyeleri tarafından “sapkın, tuhaf veya delice”, “ailenin 

homeostazına, adetlerine ve grup kimliğine bir tehdit” olarak görüldüğünün ve ailenin bu 

değişimlere direndiğinin altını çizmektedir. Barış’ın (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 

 

32 Vegan ve vejetaryen olmanın önündeki ailevi engeller üzerine daha fazla kaynağa ulaşmak için bkz. 
(Asher & Cherry, 2015). 



75 

 

4 yıldır vegan) veganlığa ara verdiği bir dönemde annesinin sevincinden sadaka vermesi 

ailelerin bu durumu ne kadar önemseyebildiğinin iyi bir örneğidir. 

Aileler vejetaryenliği heves olarak görebilmekte; vejetaryen olan kişiye baskıyla, ikna 

yoluyla veya yanıltarak et yedirmeye çalışabilmekte; vejetaryenliğin mantıksal ve felsefi 

temellerini geçersiz kılmaya girişebilmekte; kişiye sinirlenip onu aile değerlerine ihanetle 

suçlayabilmekte; fakat zamanla uzlaşmacı davranışlar göstererek çatışmadan 

kaçınabilmektedir (Asher & Cherry, 2015). Hirschler’in (2011, s. 162) çalışmasına katılan 

veganlar beslenme biçimlerinin bir çatışma kaynağı olduğunu; aile üyeleriyle 

etkileşimlerini diğer sosyal gruplardan daha olumsuz ve idare etmesi daha zor 

gördüklerini ifade etmektedir. Aile üyelerinin beslenme biçimlerine ve inançlarına yönelik 

süregelen aşağılamaları, ebeveynlerin vegan diyetin yeterliliği konusundaki kaygıları ve 

son olarak rahatsızlık veren ve tatmin etmeyen sosyal etkileşimler veganların 

ailelerinden memnuniyetsizlik duymalarına sebep olmaktadır (Hirschler, 2011, s. 162). 

Bilge (30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) 

yıllar sonra baba tarafıyla geçirdiği üç günde onlar tarafından “oyunbozan” ilan edildiğini, 

kendisine “aile aktivitesine çomak sokmuş” gibi davranıldığını, orada yeri olmadığını ve 

anlaşılmadığını gördüğü için bir daha böyle bir ortamda asla bulunmayacağını dile 

getirmektedir. “Ailenin et-yeme adetlerinin ‘homeostazı'” ile “eti reddetmenin aile sofrası 

tarafından hükmedilen ‘sapkınlığı’” arasında bir çatışma meydana gelmektedir ve bu 

çatışmalar aile yemeklerinde tekrar etmektedir (Roth, 2005, ss. 182-183). Ailesiyle 

birlikte yaşayan Devrim (21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 aydır 

vegan), ailesinin veganlığı saçma bulduğunu, 6 aydır vegan olmasına rağmen ailesiyle 

her sofraya oturduklarında veganlığı üzerine konuşmaktan kaçamadığını ifade 

etmektedir. Emek, aile üyelerinin farklılaşan tepkilerini şöyle aktarmaktadır: 

Ailemle sorun yaşıyorum. Ben şu an ailemden ayrı yaşıyorum ve yanlarına 
her gittiğimde, hep, hep ama, asla sekmiyor, işte “Onu da mı yemiyorsun, 
bunu da mı yemiyorsun?”, “Hala mı yemiyorsun?”, “Şunu ye bari”, “En 
azından yumurta ye”, “En azından peynir ye”, “Bırak şu veganlığı” ya da işte 
ablam “Marjinal olmak için sen vegan oldun”, “Hadi canım, süt de mi 
içmiyorsun, peynir de mi yemiyorsun?”, bu tür tepkiler alıyorum.  Babaannem 
de aynı şekilde. İşte “Gıdasız kalırsın, hadi onu ye, bunu ye”. Babamdan hiç 
böyle tepkiler almadım. Babam vejetaryen olmuştu bir ara. (Emek, 27, kadın, 
yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıldır vegan) 

Roth’un (2005) araştırmasında ailelerin vejetaryenliği kabul etmeyip çocuklarının 

yeniden et yemesi için çabaladığı görülürken bu tez çalışmasında ebeveynlerin 



76 

 

çocuklarının vegan olmaktan vazgeçmesine yönelik istekleri gerçekleşmediğinde (hiçbir 

hayvansal ürünün tüketilmediği) veganlık ile (yalnızca hayvan etinin tüketilmediği) 

vejetaryenlik arasında kıyas yaparak vejetaryenliği bir uzlaşma alanı olarak gördüğü; 

çocuklarına “Keşke vejetaryen kalsaydın” (Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay 

vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan), “Bari vejetaryen ol” (Barış, 32, kadın, lisans 

mezunu, toplamda 4 yıldır vegan) istekleriyle gelebildikleri görülmüştür. Bu durum, 

sapkın olarak görülen herhangi bir konumun başka konumlarla ilişki içinde 

düşünüldüğünde nasıl normalleşebildiğini göstermektedir. Adalet, vejetaryenliğin 

“marjinalliğin bir tık daha az marjinalliği” olarak algılandığını ifade etmektedir: “İşi biraz 

zorlaştırıyor ama o kadar da zorlaştırmıyor, hani ‘Tamam, bu kabul edilebilir bir şey’”. 

Dört yıldır vegan ve öncesinde 22 yıl vejetaryen olan Can (50, erkek, lisans mezunu), 

“etçil olmakla vejetaryen olmak arasında 1 adım” olduğunu fakat “vejetaryenlikle veganlık 

arasında 10 adım” olduğunu düşünmektedir ve bunu “vegan tarafa” geçtiği zaman fark 

ettiğini dile getirmektedir. Can, vejetaryenlikle hepçillik arasındaki farkın çok büyük 

olmadığını, o yüzden vejetaryenlerin çok büyük bir sorun yaşamadığını düşünmektedir.33 

Vejetaryenlerin et harici hayvansal ürünleri tüketmesine karşın veganlığın hem tüm 

hayvansal ürünleri reddetmesi hem de yaşamın tüm alanlarında hayvan özgürleşmesini 

savunması Can’ın değindiği farkın bir açıklaması olabilir. Veganlar hayvanların birer 

meta olarak kullanımını doğrudan reddettiğinden naveganlar için bir tehdit oluştururken 

vejetaryenler et harici hayvansal ürünleri tükettiğinde naveganlarla ortak bir zemin 

bulabilmektedirler. Bu karşılaştırma sonucunda vejetaryenliğin aileler tarafından daha 

kabul edilebilir görülmesi sürpriz değildir. Vejetaryenliğin naveganlıkla paylaştığı ortak 

zemin, ailelerin vejetaryenleri navegan düzene yaklaştırabilmesi açısından da elverişli 

olabilmektedir: 

[Vejetaryenlikten veganlığa geçiş] Tepki bakımından çok değişmedi, ama 
şöyle değişti, ailem en azından ben vejetaryenken kendilerince bir şeye 
tutunabiliyorlardı, hiç değilse yoğurt, süt, peynir tüketiyor gibi. Sürekli beni 
böyle hayvan kaynaklı şeyler yemeye daha fazla yakınlaştırabiliyorlardı. “Bir 
kereden bir şey olmaz”, “Çok güçsüz kaldın”, “Hadi şunun tadına bak” gibi. 
Ama vegan olduktan sonra “Artık onu da yemiyor, artık onu da içmiyor”, 
“Bundan da vazgeçti”, “Şunu da yemiyor”, “En basit şeyi bile yemiyor” falan 

 

33 Can, mülakatın devamında aradaki 1 adım 10 adım benzetmesine rağmen vejetaryen olduğu süreçte 
veganlara düşünce olarak daha yakın olduğunu, sadece aradaki mesafenin fazla olduğunu ifade etmektedir 
ve “Veganlıkla vejetaryenlik arasında 10 adım var ama bıçak sırtı bu. O kadar kolay ki fikren vegan olmak” 
yorumunda bulunmaktadır. 



77 

 

diye daha fazla delirmeye başladı. (Devrim, 21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl 
vejetaryenlikten sonra 6 aydır vegan) 

Veganlara yönelen en şiddetli saldırganlıklardan biri, onlara yanıltmaca yoluyla 

hayvansal ürünler yedirme çabasıdır. Stacie Shewmake’in (2020, ss. 77-79) tez 

çalışmasına katılan veganlar, bazı naveganların kendilerini veganlıktan vazgeçirmeye ve 

kendilerine yanıltmaca yoluyla et yedirmeye yönelik eylemlerde bulunduklarını ifade 

etmektedirler. Bu tez çalışmasının katılımcıları arasında da kendilerine yanıltmaca 

yoluyla et ve diğer hayvansal ürünler yedirilenler bulunmaktadır. Ülkü (18, kadın) bir 

akrabasının kendisine “bilerek” vegan olmayan bir şey pişirdiğini ama “yanlışlıkla” 

yaptığını söylediğini aktarmakta, insanların vegan olmayan bir şey yediğinde 

“kahrolacağını” ve “veganlığının bozulacağını” düşündükleri yönünde bir tahminde 

bulunmaktadır. Ülkü’nün söz konusu yorumu, veganlara yanıltmaca yoluyla hayvansal 

ürün tükettirme çabalarının onları vegan olmaktan vazgeçirme çabasıyla bağlantılı 

olduğunu düşündürmektedir. Hayvansal Yiyecekler Yedirmekte Israr Etmek alt 

başlığında da görüleceği üzere naveganlar veganlara (özellikle de kendileri o belirli etin 

tadını çok iyi buluyorsa) et yedirebildikleri takdirde onların fikirlerini değiştirebileceklerini 

düşünmektedir. Doğrudan et yedirmeyi başaramayanlar çareyi yanıltmaca yoluyla et 

yedirmekte görüyor olabilir. Bu gibi eylemlerle karşılaşacakları beklentisi veganların 

diğerlerine olan güvenini sarsmaktadır.  

3.1.4.1. Veganlığı Mahrumiyet Olarak Değerlendirmek 

Estonya’da yapılan bir araştırma, bazı olumlu tepkiler söz konusu olsa da sağlık 

kurumlarının baskın biçimde vegan bedeni sapkın olarak inşa ettiğini göstermektedir 

(Aavik, 2021). Sağlık çalışanları hastanın sağlık durumuna dair herhangi bir bilgiye sahip 

olmadığında dahi vegan bedenleri yetersiz beslenmiş olarak görmekte, testler normal 

çıktığında dahi kişinin sağlıklı olabileceğine inanmakta zorlanmakta, ayrıca tüm sağlık 

sorunlarını veganlığa atfetmektedir; vegan bedeni disipline etmek amacıyla hastadan et 

yemesini talep etmekte veya bu hastaları daha yoğun gözetime tabi tutmaktadır (Aavik, 

2021, ss. 166-170). Vegan bedenlerin sağlık çalışanları tarafından sapkın olarak inşa 

edilişinin bir örneği Umut’un bir doktorla yaşadığı etkileşimde görülmektedir:  

Kan vermeye gitmiştim, onu da anlatayım çünkü benim için çok gerici bir 
andı. Kan tahlili sonuçlarım çıkmıştı, annemle birlikteydik. “Senin değerlerin 
çok iyi” dedi. O zamanlar bir senedir vegandım ben. “Çok iyi” dedi değerleri. 
Annemin değerleri biraz kötüydü, kolesterol falan vardı. Onun için bir şeyler 



78 

 

söylerken annem benim vegan olduğumu söyledi doktora. Doktor hiçbir tepki 
vermeden direkt şöyle “Vegan olma ölürsün” dedi bana. “Nasıl yani, daha 
demin sağlıklı olduğumu söylediniz” dedim. Böyle çok gerici bir andı. Ama o 
ara zaten pandemiden dolayı da çok fazla konuşma, sohbet etme imkânımız 
yoktu. Böyle biraz havada kaldı. Sadece “Ölürsün” dedi bir doktor aile içinde 
(gülüyor) çok sinirlenmiştim, çok öfkelenmiştim. O yüzden anlatmak istedim. 
(Umut, 24, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 6 ay vejetaryenliğin ardından 
2 yıl 9 aydır vegan) 

Vegan bedenlere yönelik bu algı yalnızca sağlık çalışanlarıyla sınırlı değildir. Özellikle 

aileler veganların bedenlerini sağlıksız ve yetersiz görebilmektedir. Bu konuda toplumsal 

cinsiyetin de rol oynadığı görülmektedir. Veganların İradesini Yok Saymak alt başlığında 

da ele alındığı üzere vegan erkeklere (olumlu veya nötr) ve vegan kadınlara (olumsuz) 

verilen tepkiler farklılaşmaktadır; bu farklılığın kadınlara yönelik düşüncenin aksine 

erkeklerin kendi bedenlerini yönetmeye muktedir görülmesinden kaynaklanıyor 

olabileceği öne sürülmektedir (Merriman, 2010, s. 420). Merriman’ın (2010, s. 424) 

aktardığı üzere kadınlar açısından vejetaryen beslenme yeme bozuklukları ve kilo 

kontrolü ile ilişkilendirilen damgaları taşımaktadır (Gilbody vd., 1999; Worsley & 

Skrzypiec, 1997). Jabs, Sobal ve Devine’ın (2000, ss. 383-384) vejetaryen ve veganların 

etkileşimlerini inceledikleri araştırmalarında ebeveynlerin genellikle çocuklarının 

beslenme pratikleriyle alay ederek onlarla zıtlaştığı; babaların onların yemek tercihlerine 

şüpheci yaklaştığı, annelerinse onların sağlıkları konusunda endişelendiği 

gözlemlenmektedir. Çalışmalarla paralel biçimde katılımcıların aktarımları annelerinin 

sağlıkları konusunda endişelendiklerini ve bu durumu denetim altına almaya çalıştıklarını 

göstermektedir. 20’li yaşlarının başında et yemeyi bırakan Adalet’in vegan olması 

sonrası ailesinin eksiklik ve hastalık beklentisi içerisine girdiği ve annesinin kan tahlilleri 

aracılığıyla uzun süre onun sağlığını denetim altında tutmaya çalıştığı görülmektedir.  

[Vegan olma kararına yönelik tepkiler] Aa, çok zordu. Gerçekten çok zordu. 
Özellikle ailem bir kere, yani böyle sanki ben açlık grevine girmişim gibi bir 
tepki gösterdiler. “Öleceksin!”, “Vitaminsiz kalacaksın!”, işte benim astım 
bronşit geçmişim vardı, hastalıklı bir çocuktum, “Yataklara düşeceksin!” 
falan. “Hayır” diyorum, “Sadece hayvansal gıda tüketerek sağlıklı olunmaz, 
bunun sebzelerden, tahıldan, topraktan gelen şeylerle de yapabiliriz”, 
anlatmaya çalışıyorum. Çok zor olmuştu. Uzun bir süre iki üç ayda bir 
anneme kan tahlili vermek zorunda kaldım, yani “Bak” diye. (Adalet, 32, cis 
kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

Adalet, vegan olduğu beşinci senede ve yaklaşık 28 yaşında kolundan bir ameliyat 

olduğunu aktarmaktadır. Adalet ile ilgilenen doktor, ameliyat öncesinde yapılan kan 



79 

 

tahlilinde herhangi bir sıkıntı görmediği halde Adalet’in annesi doktora onun vegan 

olduğunu söyleyip ondan tahlili “bir de o gözle” değerlendirmesini istemiştir. Adalet’in 

annesi, gerek vegan olduğunu bilmesi durumunda herhangi bir açığı yakalayabileceği 

düşüncesiyle gerekse Adalet’in vegan olmaktan vazgeçmesi konusunda bir uyarıda 

bulunabileceği beklentisiyle doktoru uyarmak istemiş olabilir. Barış (32, kadın, lisans 

mezunu, toplamda 4 yıldır vegan), benzer bir şekilde annesinin vücuduna zarar verdiğini 

düşündüğünü, kendisinin 6 ayda bir kan tahlillerini yaptırarak soranlarla sonuçlarını 

paylaştığını aktarmaktadır. Veganlar kan tahlili gibi somut göstergelerle kendi sağlıklarını 

yönetebildiklerini kanıtlamak zorunda kalmaktadır. Fakat “normal” beslendiği düşünülen 

omnivorlar günlük yaşamlarında sağlıksız beslenseler dahi diğerlerine sağlık durumlarını 

kanıtlamak gibi bir yükümlülüğe sahip değildir. Naveganlar hayvansal ürünler tüketmeleri 

nedeniyle bir hastalık beklentisi içinde olmadıkları gibi onların yaşadıkları sağlık sorunları 

da doğrudan beslenme biçimlerine bağlanmamaktadır. Veganlar söz konusu 

olduğundaysa beslenmeyle ilgili ilgisiz her türlü durum vegan olmalarına 

bağlanabilmektedir. Deniz, veganlara yönelik hastalık beklentisinin üzerinde oluşturduğu 

baskıyı şöyle ifade etmektedir:  

En son mesela kan testlerime baktırdım, çok şükür hiçbir sıkıntım çıkmadı. 
Ama sıkıntım çıkar diye ödüm b*kuma karıştı yani. Çünkü bir sıkıntım çıksa 
hemen veganlığa bağlanacak, onu biliyorum. Ama sıkıntım çıkmayınca da 
zaten kimse tarafından ‘Vegansın ve çok sağlıklısın’a bağlanmadı, ben de 
ona bağlamadım. Çünkü sağlığın bir bütün olduğunu düşünüyorum. (Deniz, 
31, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl azaltmacılıktan sonra 
3 yıldır vegan) 

Kadınların kendi bedenlerini yönetmeye muktedir görülmemeleri konusu pek çok 

katılımcının deneyimlerinde tekrar etmektedir. 16 yaşında kanser teşhisi konan ve 2 sene 

tedavi gören eski kanser hastası Utku (19 yaşında vejetaryen, 23 yaşında vegan olmuş, 

bir buçuk senedir vegan) ilk başlarda “vicdanen” başladığı yolda araştırmaları 

sonrasında “aslında kanser olmuş olan birisi için en doğru beslenme şeklinin veganlık 

olduğunu” gördüğünü ve yakın ailesinin de kendisini desteklediğini aktarmaktadır. Fakat 

diğer akrabalarının vegan olma kararını ve kendi sağlığını gözetim altında tutabilme 

kapasitesini sık sık yok saydığı ve “Senin iyi bir beslenmen lazım”, “Senin ilik suyu içmen 

lazım, kemik suyu içmen lazım” gibi tepkilerle hayvansal ürünler tüketmesi konusunda 

ısrarcı davrandığı görülmektedir. “Strese bağlı bir spazm” geçirdiği için acile giden 

Utku’nun rahatsızlığının ne olduğu öğrenilene dek çevresindekiler bu durumu doğrudan 

onun vegan olmasına bağlamıştır; Utku, refakatçi arkadaşının sürekli “Vegansın diye 



80 

 

oluyor bence bunlar” dediğini, teyzesinin “Acaba sen biraz et mi yesen?” ısrarında 

bulunduğunu aktarmaktadır: 

İçimden şey diyorum, “Allah’ım o kadar güzel çıksın ki şu sonuçlarım…”, 
şüphem yok zaten ama mükemmel çıksın istedim. Bu arada öyle oldu […] 
[Doktor] girdi ve ilk kurduğu cümle: “Kan değerlerin mükemmel”. “Hiçbir 
problemin yok, hiçbir sıkıntın yok, kesinlikle strese bağlı seninki” dedi. (Utku, 
24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

Sağlığa dair endişeler herhangi bir hastalık geçmişi olduğunu belirtmeyen katılımcıların 

da karşılaştığı bir durumdur ve veganlığın hastalığa yol açacağına dair güçlü inançlar 

onların etkileşimlerinde kendilerini savunmalarını zorlaştırabilmektedir. Kamuran, 

annesinin “ebeveyn kaygısından" “hastalık çıkacağını” düşündüğünü aktarmaktadır: 

İşte “Alzheimer olacaksın, erkenden bunayacaksın”, “Hasta olacaksın, çok 
zayıfsın zaten” gibi. “Tereyağ yesen, tereyağında bir şey yok ki. Tamam et 
yemiyorsun anlıyorum ama bunlar iyi şeyler, bunları tüketmek gerekiyor” gibi 
mutfakta başlayan. Sonra kabul etti bir süre sonra. İşte ayrı yemekler 
yapmaya başlamıştı. Şimdi aslında benimle o da vegan besleniyor. 
(Kamuran, 38, kadın, yüksek lisans mezunu, 6 yıl azaltmacılıktan sonra 
vejetaryen olmuş, 10 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

Veganların sağlıklı olmak için ne yemeleri gerektiğine dair müdahaleler hamile veganlar 

söz konusu olduğunda daha da artmaktadır. Veganlığa üç sene ara veren Barış, 

hamilelik döneminde vücudunun sadece ona ait olmadığı, bu durumun bebeğini de 

etkilediği; emzirme dönemindeyse sütünün “değeri”nin ve “kalitesi”nin düşeceği, bebek 

için “gelişimsel olarak sıkıntı” olacağı yönünde argümanlarla baskı altına alınmıştır. Barış 

bebeği dışkısını kustuğunda doktorunun kendisine süt ürünlerini kestirdiğini ve “vegan 

olmadığı halde vegan beslenmek durumunda kalan” emziren arkadaşlarının bebeklerinin 

de gayet sağlıklı büyüdüğünü aktarmaktadır. Hamileliğin getirdiği “sorumluluk duygusu” 

kalktığında doktoruna da danışarak tekrar “özgüvenli bir şekilde” vegan olmuştur:  

Hem de yine emzirdiğim için yani. Ben bunu yapıyorum, bir ineğe, bir koyuna 
bunu yapamam. “Benim yavrumu elimden alsalar ve beni makineye 
bağlasalar ne hissederim”i o empatiyle tekrar hatırladığım için. (Barış, 32, 
kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan) 



81 

 

Barış, inek sütüne dair bu görüşlerine ve veganlığı “vicdan meselesi” olarak görmesine 

rağmen çocuğunu vegan yetiştirmeyeceğini dile getirmektedir. Bu konuda kendisini 

yalnız hissettiğini ifade etmektedir: 

Çocuğu vegan yapmayacağım. Eşim navegan olduğu için hem yeteri kadar 
şeye güvenemiyorum ben de aslında ama bir yandan içten içe sağlıklı bir 
şekilde büyütebileceğimi düşünüyorum ama bu konuda yalnız hissediyorum 
işte kendimi. Birkaç, Facebook’tan vegan annelerle bağlantı kurmaya 
çalıştım ama ben kuramadım bağlantıyı. Gruplara üye oldum ama oradan da 
çok yanıt alamadım. Bu konuda aslında dayanışmaya ihtiyacım var. Bu 
konuda kendimi yalnız hissediyorum. 

Hayatı boyunca (vegan olmadan önce de) zayıf olduğunu belirten İlke (38, erkek, doktora 

öğrencisi, 10 yıldır vegan) zayıf olmasının veganlığa bağlandığını ve “Et yemediğin için 

üşüyorsun”, “Et yemediğin için unutkansın” gibi ifadelerle karşılaştığını aktarmaktadır. 

Kendisi de bu tepkilere karşılık diğerleri bir şeyi unuttuğunda “Sen et yediğin için 

unutuyorsun” diyerek onlara “ayna vazifesi” gördüğünü ve böylece “zorbalıklardan” 

kurtulduğunu ifade etmektedir.  

Veganların zayıf düşeceği beklentisinin yanı sıra bedenen zayıf olacağı beklentisi de söz 

konusudur. Kimi zaman bu beklentiye sahip kişiler veganları kiloları nedeniyle 

utandırmaya [fat-shaming] çalışabilmektedir (Wrenn, 2017). Deniz (31, cinsiyet kimliği 

tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan) kendisini en 

rahatsız eden şeyin “Vegansın ama o kadar da zayıf değilsin” tepkisi olduğunu 

belirtmektedir. Doğa (26, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 3 yıl 

6 aydır vegan), veganlığın “sadece belli bir dönem kilo kaybı için” yapıldığının 

zannedildiğini, birçoğuna göre veganlığın “sadece beslenmeye indirgenmiş bir durum” 

olduğunu ve “istediğin kiloya ulaştığında da bıraktığın” bir beslenme çeşidi olarak 

görüldüğünü aktarmaktadır. Bu tepkiler vejetaryenlik ve veganlığın kilo kontrolü için 

yapıldığı (Merriman, 2010, s. 424) algısının Türkiye’de de var olduğunu göstermektedir.  

3.1.4.2. Hayvansal Yiyecekler Yedirmekte Israr Etmek 

Veganların kendilerini “dünyanın nimetleri”nden mahrum bıraktığı ve kendi kendilerine 

zorluk çıkardığı düşüncesi naveganlar tarafından sıklıkla dile getirilmektedir. Veganlarsa 

hayvansal ürünleri tüketmemeyi genellikle olumsuz bir durum olarak 

değerlendirmemektedir. Bu tezat vegan ve naveganların yaşam ve özgürlüğe dair 

kavrayışlarındaki farklılıktan kaynaklanmaktadır. Veganlar “öteki”nin yaşamını temele 



82 

 

alıp kendi yaşamını mümkün olduğunca bu doğrultuda kurgulamaya çalışırken dünyayı 

insan merkezci bir bakış açısından yorumlayan kişiler insanların rahatlığını odağa alma 

eğilimindedir. İnsan merkezci bakış açısı veganlığın insanlar açısından yarattığı 

varsayılan mahrumiyete odaklanmakta ve veganlığın hayvanların yaşamı açısından 

değerini göz ardı edebilmektedir. Utku’nun kendisine yöneltilen “Neler kaçırdığını biliyor 

musun?” sorusuna dair düşüncelerini şöyle ifade etmektedir: 

“Neler kaçırdığını biliyor musun?” diye soruyorlar. Evet, biliyorum, çünkü ben 
de daha önce tüketiyordum, anamın karnından vegan doğmadım. Ama bana 
o kadar çekici gelmiyor, senin bayıla bayıla yediğin şey benim için artık öyle 
bir şey ifade etmiyor, bunu anlamak bu kadar zor olmasa gerek. Şeyi 
anlayabiliyorlar, tavuktan zehirlenen bir insan bir daha tavuk yemeyince çok 
normal, ama bir şeylerden vazgeçmiş bir insanın tüketmiyor olması çok şok 
edici bir durum yani. (Utku, 24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin 
ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

Zehirlendiği için bir daha tavuk yemeyen birinin normal karşılanması fakat veganların 

hayvansal ürün tüketmemesinin şok edici bir durum olarak algılanması durumu, etik 

nedenlerle et yemeyenlere olumsuz, sağlık nedeniyle et yemeyenlere ise olumlu tepki 

verilmesine (MacInnis & Hodson, 2015; Rothgerber, 2014) bir örnek teşkil etmektedir. 

Bu farklılığı sağlık için et yemeyen bir kişinin diğerlerinin kimliğine yönelik ahlaki bir tehdit 

içermemesiyle açıklamak mümkündür.  

Adalet’in (32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

üst düzey bir kamu görevlisinin yemek davetinde et yemek konusunda maruz kaldığı 

ısrar, “et” kelimesinin tüm hayvanları kapsayacak biçimde düşünülmediğini, veganların 

politik bir tavır ile kendi hayatlarını yeniden şekillendiren insanlar değil kendilerini bir 

şeylerden “gereksiz yere” mahrum bırakan insanlar olduğu düşüncesinin baskın 

olduğunu ve veganlığın ikna yoluyla vazgeçirilebilecek bir durum olarak 

değerlendirildiğini göstermektedir. Erkek kamu görevlisinin şırdanın meşhur olduğunu 

söylemesi üzerine et yemediğini belirten, bu beyanından sonra kendisine önce tavuk, 

tavuğu da reddettikten sonra kiremitte balık teklifi sunulan Adalet, sonunda daha 

doğrudan bir şekilde konuşmak zorunda kaldığını aktarmaktadır: 

“Yok” dedim, “Ben hayvan yemiyorum”. Bunu söyleyince de çok sert geliyor 
insanlara […] Bunu bir saldırı olarak algılıyorlar ama ben sana her hayvanın 
ismini söylemek zorunda değilim. 



83 

 

Burada ortaya çıkan iletişim sorunları, veganlığın ne olduğunun veya daha da temelde, 

hangi hayvanların “et” kategorisinde değerlendirildiğinin bilinmemesinin yanı sıra 

geleneksel rollerin iş başında olmasından kaynaklanmaktadır. Türkiye’deki “misafir 

ağırlama” kültürü nedeniyle diğerlerini dışarıda yemeğe davet eden kişi kendisini 

misafirlere en güzel yemekleri sunmaktan sorumlu görmektedir. Davet sahibinin 

restoranda ve hatta Adana’da neler yiyip içileceği konusunda bir uzman ve restoran ile 

misafirler arasında bir aracı görevi üstlenmesi kişilerin doğrudan kendi istedikleri 

yemekleri seçip bir başkasına hesap vermek durumunda kalmamasına müsaade 

etmemektedir. Geleneksel rollerin üstlenildiği bu ortamda herkesin et ve diğer hayvansal 

ürünleri tükettiği ve bundan hoşlandığı kabul edildiğinden (ve belki de bu durumun aksi 

tahayyül bile edilemediğinden veya anlamlandırılamadığından), etkileşim vegan talepler 

ve karşı taleplerle sürekli kesintiye uğramaktadır.  

Adalet, davet sahibinin “Kaşarlı pide yaptırayım” teklifi sonrasında veganlığını beyan 

etmemiş, bu teklifi “süt ürünleri tüketmediği” bilgisiyle reddetmiştir. Adalet’in sebzeli pide 

talebi üzerine davet sahibi “Bunu mu yiyeceksiniz, gelmişsiniz Adana’ya” siteminde 

bulunmuştur. Adalet’in kararlılığı sonrasında daha düşük bir teklifle tekrar mücadeleye 

başlayarak “O zaman üstüne tereyağ attıralım” kararını/önerisini sunmuştur. Davet 

sahibinin böylesi bir yemeği misafirine “yedirmeye”, böylesi bir yemeği sipariş etmeyi ise 

kendi şahsına layık görmediği anlaşılmaktadır. Antep’te bulunduğu bir zamanda benzer 

ısrarlarla karşılaşan ve “hayatın tadını çıkarmıyormuş gibi” “acıyan bakışlara” maruz 

kaldığını aktaran Barış (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan), kendisine 

yönelik bu acıma duygusunu “Sığıntı mı diyeyim, ne diyeyim? Yanda bir şey 

kemiriyormuşum gibi geliyor onlara” şeklinde ifade etmektedir.  

Adalet, sözü edilen yemek davetinde kendi istediği yemeyi söyletmeyi başarabilse de bu 

gerilim yemek siparişi sonrasında son bulmamıştır. Adalet, davet sahibinin yemek 

esnasında dönüp dönüp “Şırdanın ucundan bir bakın” teklifinde bulunduğunu ve bu 

teklifleri reddettiğinde “Aslında tadına baksanız vazgeçersiniz, çok seversiniz” dediğini 

aktarmaktadır. Adalet, bu ısrarlar nedeniyle kararının ciddiye alınmadığı ve veganlığın 

öylesine yaptığı bir şey olarak algılandığı hissine kapılmıştır. 

Sanki onun tadına bakınca o çok hoşuma gidecek ve dünyam değişecek. 
Halbuki öyle bir şey yok. Ya da şey hani, o kadar lezzetli bir şey çıkacak ki 
karşıma ben o aldığım karardan vazgeçeceğim. Ya da şey diyenler de oluyor, 
“Benim elim lezzetli ama, hani bir yesen anlarsın neyden vazgeç…”. Hani ne 
olabilir ki, ne kadar… Ne olabilir yani? Hayvanın ölümünden, yaşamından 



84 

 

daha değerli mi olacak benim burada aldığım anlık haz? Bunu anlatamazsın. 
(Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır 
vegan) 

Aileler çocuklarına suçluluk hissettirerek onlara hayvansal ürünler yedirmeye 

çalışabilmektedir. Aileler veganların hayvansal bir ürün yememesi durumunda 

üzüldüklerini ifade ederek onların kendi isteklerini gerçekleştirmesini sağlamaya 

çalışmaktadır. Ekin ailesiyle böyle bir gerilim yaşadığında düşüncesini ailesine doğrudan 

ifade etmektedir. Fakat bunu çatışmacı değil uzlaşmacı bir tavırla gerçekleştirmektedir: 

Ailemle yemek yerken kendime bir salata yaptım. “Tadına bakmayacak 
mısın, şu anda üzüyorsun bizi” diyorlar. Ben de diyorum ki “Ben ayrı bir şey 
yaptığımda, ben sizinkini tatmak ya da yemek zorunda değilim ya da siz 
benimkini tatmak ya da yemek zorunda değilsiniz” […] Ben onların başka bir 
seçimine saygı duyuyorum ama onlar benimkine duymuyormuş gibi 
hissediyorum ama açıkladığımda bana hak veriyorlar. (Ekin, 24, cis erkek, 
lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan) 

Mülakat sırasında, ailesinin kendisine destek olduğunu fakat “çok da destek olmadığını” 

fark ettiğini belirten Devrim, annesinin hayvansal ürünler yemediği için üzüldüğünü, 

babasının bunların doğal olduğunu söylediğini aktarmaktadır. Devrim, ailesi “Biz senin 

gözünün önünde bunu yiyoruz, sen yiyemiyorsun” dediğinde “onlar kötü hissettiği için” 

kendini kötü hissetmektedir. Ailesinin eski düzene geri dönmeye yönelik ısrarcı tavrının 

yarattığı gerilimi, etkileşimi kısa tutarak gidermeye çalışmaktadır:  

Onlar çok yargılayıcı konuştukları zaman ben de onlara karşı sert ve gergin 
tepkiler verebiliyorum ve gerçekten beni mutsuz ediyor bu durum. Son birkaç 
sefere kadar [konuşmaktan] kaçınmıyordum. Son birkaç seferdir onların 
fikirlerinden vazgeçmeyeceğini, benim de fikirlerimden vazgeçmeyeceğimi 
anladığımda “Doğrudur” falan deyip hemen yiyip kalkıyorum sofradan. 
(Devrim, 21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 aydır 
vegan) 

3.1.5. Vegafobik Olmayan Davranışlar 

Ailelerin uzun bir çatışma süreci sonrasında da olsa kişinin vegan olma kararını 

kabullenmeye ve desteklemeye başlayabildiği görülmektedir. Bazı katılımcılar aileleri ve 

yakınları tarafından önemsenmediği anıları aktarsa da pek çok katılımcı dışarıda yemek 

yeneceği zaman ailesinin ve arkadaşlarının destekleyici ve düşünceli davrandığını ve 

kendisinin karnını doyurabilmesini önemsediğini aktarmaktadır.  Aileleriyle yaşayan 



85 

 

katılımcıların annelerinin onlar için ayrı yemek pişirmekte sorun görmediği ve 

destekleyici olduğu görülmektedir. Aynı evde et pişiriliyorsa evdeki diğer kişiler vegan 

olan kişinin araç gereç ayrımı isteğine uygun davranabilmektedir. Bunun yanı sıra balık 

gibi yoğun bir kokusu olan bir et yeneceği zaman vegan olan kişinin rahatsız olmaması 

için yemek saatlerinin de düzenlenebildiği görülmektedir.  

Twine’ın (2014, ss. 635-636) “navegan vegan savunucuları” olarak nitelendirdiği kişiler, 

vegan olan kişiyi önemsediklerini göstermek için vegan pratiğin bazı yönlerini 

uygulamaya başlamaktadır. Bu tez çalışmasında da veganların çevresindeki bazı 

kişilerin onun rahat hissetmesi için birtakım eylemlerde bulunmanın ötesine geçerek 

onunla birlikte bu pratikleri denemeye başladığı görülmektedir. Örneğin Utku’nun ailesi 

bu konuda her daim çok destekleyici olmuş ve onunla birlikte yeni tarifler denemeye 

başlamış, hayvansal ürün tüketmeyi azaltmış ve bazı günler tamamen vegan 

beslenmeye geçmiştir.  

Bazı aile üyelerinin ve arkadaşların ise vejetaryen veya vegan olmaya karar verdiği 

görülmektedir. Bu durum sofra ve mutfak bağlamındaki etkileşimlerin olumlu yönde 

ilerlemesine büyük katkı sağlamaktadır. Örneğin annesi vejetaryen olan Doğa (26, kadın, 

yüksek lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 3 yıl 6 aydır vegan) birlikte vegan 

peynir yapmaya çalıştıklarını ve annesiyle günlük rutininin “heyecanlı ve tatlı” geçtiğini 

dile getirmektedir. Katılımcılar ayrıca veganlık üzerine tartıştıkları bazı kişilerin de 

öncelikle olumsuz tepkiler verdikleri halde tartışmanın devamında daha ılımlı 

davrandıklarını ve kimi zaman veganlığa olumlu yaklaşmaya başladıklarını ifade 

etmektedir. Fakat pek çok zaman kişiler veganlığa dair olumlu düşüncelerine rağmen 

vegan olma kararı almamaktadır. 

3.1.5.1. Veganlığı Onaylayıp Vegan Olmamak 

Barış (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan), insanların veganlık üzerine bir 

tartışma sonrasında kendisine “Bu aslında mantıklı bir şey, sağlıklı bir şey”, “Aslında iyi 

yapıyorsun” gibi onaylayıcı tepkiler verebildiğini fakat henüz kimsenin vegan olmadığını 

gülerek aktarmaktadır. Veganlığı onaylayıp mevcut konumunu sürdüren insanlar onu 

anlamayanlara kıyasla daha büyük hayal kırıklığına sebep olabilmektedir. Kamuran, 

veganlığı hiç anlamayanı veya hayatında hiç karşılaşmamış olanları anlamanın kolay 

olduğunu fakat “daha politik”, “dünyanın sorunlarına duyarlı” insanları hayvan yerken 

görmenin kendisini “çileden çıkaran” bir şey olduğunu ifade etmektedir:  



86 

 

Her şeyi kabul edip et yiyenlerden daha çok rahatsız oluyorum. “Doğru 
söylüyorsun”, “Haklısın” deyip o kapasiteye de entelektüel olarak sahipse, 
bunun üstüne etli bir şey söylüyorsa daha çok öfkeleniyorum, aslında 
öfkelenmiyorum […] Çok üzülüyorum aslında ve içten içe kırılıyorum. 
(Kamuran, 38, kadın, yüksek lisans mezunu, 6 yıl azaltmacılıktan sonra 
vejetaryen olmuş, 10 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

Ekin (24, cis erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan), 

veganlığı etik, ekolojik ve sağlık açısından onaylayan insanların bu kabuller sonrasında 

“Ben hayattan hiç zevk almıyorum, uzun da yaşamam, çocuk da yapmak istemiyorum, 

umurumda değil dünyaya ne olduğu” gibi argümanlar sunabildiğini aktarmaktadır. Bunun 

“bir kaçış mekanizması”, “bir joker kartı” olabileceğini düşünen Ekin, bu insanlarla 

tartışmanın anlamı olmadığını düşünmektedir. Doğa, “Tamam, haklısın. Ben de çok 

üzülüyorum ama çok seviyorum et yemeyi” gibi tepkiler aldığını ve insanların kendisine 

“Buna bir çözüm bul” der gibi baktığını aktarmaktadır ve bu tepkileri şöyle eleştirmektedir: 

Yani biraz daha hani nefsimizi köreltebiliriz yani bu bahsettiğim insanlar şey 
değil yani, salak, şu ana kadar bomboş yaşamış insanlar değil. O yüzden 
kendini bir yönde yetiştirebildiysen, ne bileyim jonglörlük öğrendiysen bu 
yönde de eğitebilirsin. Zihnine o kadar hükmedemiyorsan bilmiyorum, komik 
geliyor bana. (Doğa, 26, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten 
sonra 3 yıl 6 aydır vegan) 

Ülkü, “Çok hırçınsınız, biraz sakin olun, herkesin kendi tercihi” gibi tepkilerle 

karşılaştığında içinde fırtınalar koptuğunu dile getirmektedir. Ülkü, kendisine “Seni 

anlıyorum, hak veriyorum ama özgür tercihimle vegan olmayı reddediyorum” diyen bir 

kişinin kendi aldığı kararın başkalarının özgürlüğüne karşı çıkması nedeniyle kendisiyle 

çelişen bir cümle kurduğunu düşünmektedir: 

Yanlışları düzeltip her şeyi doğru yaptığımızda biri vegan olmuyorsa o zaman 
alınıyorum. Gerçekleri görmesine rağmen insan merhamet etmiyorsa nasıl 
insan yani. Merhamet insana özgü bir duygu ve insanın merhamet etmesi 
lazım. Bilerek merhamet etmemesi beni çok üzen bir durum. (Ülkü, 18, kadın, 
lise mezunu, 2 yıldır vegan) 

Francione ve Charlton (2016, s. 101), toplumun “ahlaki açıdan apaçık ve tartışmasız bir 

biçimde yanlış olan şeyleri tercih etmenize izin verdiği sürece” hayvansal ürün 

tüketmenin de bir "tercih” olduğunu ileri sürmekte, fakat “bir şeyin ‘tercih’ olduğunu 

söylemenin, bunun ahlakiliğiyle ilgili hiçbir şey” söylemediğini de eklemektedir ve ahlak 

konusunu ciddiye alanlar için bunun bir tercih meselesi olmadığını belirtmektedir. 



87 

 

Jenkins ve Twine’a (2014, s. 231) göre bir canlının acı çekmesini ve katledilmesini 

gerektiren bir seçme özgürlüğü bir başkasının "yaşama, vücut bütünlüğü ve otonomi 

hakkı" ile özü gereği çeliştiğinden özgürlük olarak değerlendirilemez. Vegan bakış 

açısına göre yemek seçimlerinde otonomi gibi insan merkezci kavramlar, insan dışı 

hayvanların istismar ve sömürülerini normalleştirmekte, desteklemekte ve onların 

öldürülmesini ve yenmesini meşru kılmaktadır (Andreatta, 2015, s. 483).  Francione ve 

Charlton (2016, s. 106) naveganlara şu soruyu yöneltmektedir: 

Hayvanlara atfettiğiniz ahlaki değere rağmen, onların acı çekmeme ve 
hayatını sürdürme çıkarı karşısında sizin damak zevkinizin daha önemli 
olduğunu gerçekten söyleyebilir misiniz? 

Fakat daha önce de tartışıldığı üzere pek çok insan, hayvanlara ahlaki değer atfettiği 

halde damak zevkinden vazgeçmemekte, bu et paradoksunun yarattığı bilişsel çelişkileri 

rahatlatmak için davranışlarını değiştirmek yerine tutumlarını değiştirmeye 

yönelebilmektedir. Ayrıca veganların tüm bu argümanlarının gruplar arası duyarlılık etkisi 

[intergroup sensitivity effect] nedeniyle reddedilebileceği de gözden kaçırılmamalıdır. Et 

yiyenlerin bu etki nedeniyle veganlardan (dış grup) gelen bitki bazlı beslenme çağrısını 

reddettiği; veganların iyi niyetli tavsiyelerinin davranış değişikliği yaratamadığı, bunun 

yerine savunmacı biçimde bir reddedişle karşılandığı görülmektedir (Thürmer & McCrea, 

2022). İç gruptan gelen eleştiriler tolere edilirken dış gruptan gelen eleştiriler 

reddedilmekte ve bu kişiler küçümsenmektedir (Thürmer & McCrea, 2022, s. 1062). 

Bilişsel çelişkilere ve gruplar arası duyarlılık etkisine rağmen veganlara naveganlar 

tarafından onaylayıcı tepkiler verilmesi kişinin veganlığı gerçekten mantıklı bulması, 

“empatiden yoksun” gibi kötü bir izlenim bırakmama isteği veya süregiden konuşmada 

hissettiği herhangi bir tehdit nedeniyle yüz muhafaza çabası gibi farklı nedenlerden 

kaynaklanıyor olabilir. Böylesi bir düşüncenin ardından bu düşünceyle uyumlu 

davranışlar sergilemek kişinin dile getirdiklerinde samimi olduğunu gösterecektir. Fakat 

kişiler eylemlerini sorgulamaya başladıysa ve hatta gerçekten veganlıkla ilgili olumlu 

düşünceler geliştirmeye başladıysa bile olası değişimin bir süreç içerisinde 

gerçekleşmesi nedeniyle kişinin davranışları henüz değişmemiş olabilir (De Groeve vd., 

2022).  

Bireylerin vegan-vejetaryen olma deneyimleri kişisel olmakla beraber genellikle iki genel 

türde geçiş olduğu gözlemlenmektedir: beslenme pratiklerinin kademeli biçimde değişim 



88 

 

göstermesi ya da “dönüşüm deneyimi” ile tetiklenen ani bir geçiş (Beardsworth & Keil, 

1991, s. 21). Bazıları tek gecede vegan olmaya karar verse de hem araştırmalar hem de 

aktivistlerin gözlemleri bunun genellikle bir süreç sonucunda gerçekleştiğini 

göstermektedir (Hawthorne, 2019, s. 58). Pek çok veganın vegan olmadan önce 

vejetaryen olduğu bir süreçten geçtiği bilinmektedir (McDonald, 2000). Vegan harekete 

dahil olmuş pek çok insanın bu kararı düşünme ve sindirme süreci sonrası verdiği bilgisi, 

veganlığı onaylayanların böyle bir değişime hazırlanıyor olabileceklerini göstermektedir. 

Toprak’ın ilk başta kızgınlıkla kopan fakat sonra yeniden canlanan arkadaşlıklarına 

yönelik aktarımı böylesi bir duruma örnek teşkil etmektedir: 

Yıllar sonra, başta bana kızıp benden uzaklaşıp ondan sonra geri dönüp “Ya 
biz vegan olduk, sana çok teşekkür ediyoruz. O zamanlar uyanmamıştık. 
Şimdi farkındayız artık”. Kıvanç duyuyor insan tabii. Yani senin etkinle 
hayvan sömürüsüne olan desteklerini çeken insanların kurtardığı hayvanları 
düşünerek sen de birazcık mutlu oluyorsun gibi. (Toprak, 39, cinsiyet 
kimliğini hiçbir şey olarak tanımlıyor, lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan) 

Utku (24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan), 

veganlığı anladığını dile getirip değişmeyenlerin aslında “Utku böyle bir insan ve bunu 

bu yüzden yapıyor” diye kendisini anladıklarını ama henüz “Acaba ben de yapabilir 

miyim?” gibi bir sorgulamaya girmediklerini düşünmektedir: “Aslında orada bir kapı 

açmadık, orada sadece Utku için bir yer açtık diyorum”. “Hazır” olmanın önemine 

değinen Utku, insanların hayatına “farkındalık” getiren olayların “kendiliğinden” 

gelişmesini önemsemekte ve herkesin kendi süreci olduğunu kabul etmektedir. Bilge (30, 

cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) ise biraz 

daha karamsar bir bakış açısıyla, insanların veganlığın “nedenini, nasılını” gerçekten 

anladıklarını ama “çoğunluktan kopmak” istemediklerini çünkü orada “yalnızlık” olduğunu 

ileri sürmektedir. Bilge’nin naveganların algılarına dair bu yorumu bir araştırma 

tarafından da desteklenmektedir. Markowski ve Roxburgh’ün (2019, s. 7) 

araştırmasında, vejetaryen ve omnivorların veganlık konusunda benzer olumsuz 

görüşleri paylaştığı ve veganların bu olumsuz algıları isabetli biçimde öngördüğü 

aktarılmaktadır. Bu araştırmada veganlığa yönelik öngörülen damga nedeniyle 

veganlardan davranışsal bir uzaklaşmanın söz konusu olduğu görülmektedir: naveganlar 

fiziksel ve sözel olarak kendilerini veganlardan uzaklaştırmaktadır ve ayrıca veganlar gibi 

beslenmeye başlamaları durumunda diğer insanların da kendilerini benzer şekilde 

damgalayacağını ve uzaklaştıracağını düşünmektedir (Markowski & Roxburgh, 2019, s. 

7). Giroux ve Larue (2021, s. 23) veganlığın sosyal hayattaki bedelinin hayvan 



89 

 

sömürüsüne dair bilişsel uyumsuzluğun bedelinden daha ağır görülebildiğini ve bunun 

insanları vegan yaşama geçişten alıkoyduğunu öne sürmektedir. Görüldüğü üzere 

naveganlar Bilge’nin aktarımını destekler biçimde gerçekten de vegan oldukları takdirde 

çoğunluktan kopacaklarını ve yalnız kalacaklarını düşünmektedir.  

  



90 

 

3.2. VEGANLARIN BENLİK SUNUMU 

Günümüze dek süregelen karnist kültür içerisinde vegan olmanın sofrada yarattığı ayrım, 

vegan olan kişinin kendi yemeğinin tadını çıkarabilmesindense diğerlerinin kendisi 

hakkında nasıl bir izlenim edindiği ve ne düşündüğü üzerine odaklanmasına yol 

açabilmektedir. Bu düşünceler genelde kişinin kendisine yönelebileceğini düşündüğü 

olumsuz tutum ve davranışlar üzerinedir. Vegafobiye yönelik bu beklenti, kişinin sürekli 

tetikte hissetmesine sebep olmaktadır. Eylem’in diğerlerinin düşünceleri üzerine 

kaygıları ve hissettiği gerginlik bu duruma iyi bir örnek teşkil etmektedir. Eylem, (belki de 

kendisinin vegan olmadan önce veganlar hakkında sahip olduğu düşüncelerden de 

etkilenerek) diğerlerinin kendisi hakkında olumsuz düşüncelere sahip olduğu konusunda 

kaygılanmakta; veganlık üzerine konuşmak “zorunda” kalmaktan çekinmektedir: 

Hep böyle şey gibi, insanların benim hakkımda ne düşündüğünü 
düşünüyorum gibi. İşte şey, “Şu an aç kaldığımı, mutlu olmadığımı ya da 
benim kendi kendimi mutsuz ettiğimi düşünüyorlar”, “Yemek yemenin çok 
güzel ve mutluluk verici bir şey olduğunu düşündükleri için benim bundan 
mahrum kaldığımı düşünüyorlar”. İşte “Bana üzülüyorlar ama bir noktada 
kendi seçimim olduğu için de […] öyle yapmasaydı o zaman diye 
düşünüyorlar”. Ya böyle daha çok “Benim hakkımda ne düşünüyorlar?” falan 
ya da “Birazdan biri bir şey der mi şu an veganlıkla ilgili? Bununla ilgili 
konuşmak zorunda kalır mıyım?” gibi şeyler oluyor. Gerilebiliyorum yani. 
(Eylem, 25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) 

Nasıl bir izlenim verdiğine yönelik kaygı duyan birinin davranışlarını olumlu izlenim 

verecek ve diğerlerinin kendisine yönelik davranışlarını denetleyecek şekilde 

düzenlemesi beklenir. Goffman (2016, s. 17), “sahnede bulunan kişinin” “gözlemcilerin” 

kendisi hakkında olumlu düşüncelere sahip olmasını isteyebileceğini ve etkileşimler 

süresince her ne amaçlıyorsa diğerlerinin kendisine yönelik tepkilerini 

denetleyebilmesinin kişinin çıkarına olduğunu ifade etmektedir:  

Görenlerin kendisi hakkında olumlu düşüncelere sahip olmalarını, kendisinin 
onlar hakkında olumlu düşünceler taşıdığını düşünmelerini, gerçekte onlar 
hakkında ne tür düşüncelere sahip olduğunun anlaşılmasını ya da net 
herhangi bir izlenim edinmemelerini isteyebilir. Etkileşimin devam 
ettirilebilmesi için yeterli uyumu sağlamak, aldatmak, başından savmak, akıl 
karıştırmak, yanlış yönlendirmek, karşısına almak veya hakaret etmek 
isteyebilir. Kişinin aklındaki amaç ya da bu amaca sahip olma sebebi ne 
olursa olsun, diğer insanların kendisine tepkilerini, özellikle de kendisine 
nasıl davranacaklarının denetimini elinde tutmak çıkarına olacaktır.  



91 

 

Kişinin etkileşimde bulunduğu kişilerin davranışlarını denetim altında tutabilmesinin yolu 

onları “gönüllü olarak kişinin kendi planlarına uygun davranmaya yönlendiren bir izlenim 

yaratacak bir ifade tarzı” yoluyla gerçekleşmektedir (Goffman, 2016, ss. 17-18). 

Veganların sapkın addedildiği ve ötekileştirildiği göz önüne alındığında onların (özellikle 

sofradaki etkileşimlerinde uyguladıkları) izlenim denetiminin bu kimliğe yöneleceği 

varsayılan vegafobi etrafında şekillenmesi beklenmektedir.  

Veganlar sosyal etkileşimlerinde gerilim yaratacak durumları önlemek ve etkileşimleri 

herkese uygun hale getirmek için davranışlarını denetlemektedir (Jabs vd., 2000, s. 389). 

Örneğin vejetaryenlerin kendi benliklerine sadık kalmaya çalışırken diğerlerine de uyum 

sağlamak için diğerleriyle vejetaryenlik hakkında yargılamadan konuşmak ve belirli 

iletişimsel stratejiler kullanmak [vejetaryen olduklarını nasıl açığa çıkaracaklarını 

önceden planlamak ve diğerlerine verecekleri rahatsızlığı azaltmaya çalışmak: 

vejetaryenliği kişisel bir tercih olarak sunmak, vejetaryenlik nedenlerini muhatabın 

ilgisine göre uyarlamak, vejetaryenliği önemsiz göstermek (muhabbeti kısa kesmek, 

vejetaryen kelimesini kullanmamak), bahaneler sunarak gerçeği çarpıtmak, diğerlerinin 

et yemesini mazur görmek] gibi stratejiler kullandığı görülmektedir (Romo & Donovan-

Kicken, 2012, ss. 410-416).  

Paxman (2021) veganların olumsuz stereotiplere karşı çıkmak için (kimliğini saklamak, 

kimliğini önemsiz göstermek ve görüşlerini “dayatmamak” yoluyla) sorunsuz 

etkileşimlerde bulunmak ve vegan yemekler paylaşmak gibi olumlu bir kimlik yaratma 

stratejilerine yöneldiğini aktarmaktadır. Veganlar ayrıca sahne önünde açığa çıkan 

gerilimleri idare etmek amacıyla agresif yüzleşmeden ve çatışmadan kaçınmak, 

konuşmak için uygun zamanı beklemek (karşı tarafın soru sormasını beklemek), 

veganlığın sağlığa yararları konusuna odaklanmak ve örnek olmak gibi her iki tarafı da 

koruyacak “yüz muhafaza” teknik ve taktiklerine başvurabilmektedirler (J. B. 

Greenebaum, 2012a, s. 309). McDonald’ın (2000, s. 16) çalışmasında veganların aile, 

arkadaş ve tanıdıklarıyla tartışmayı bırakıp veganlığı mümkün olduğunca nazikçe 

öğretmeye veya diğerlerine örnek olmaya yöneldikleri görülmüştür.  

Bu tez çalışmasının katılımcıları veganlığı pratik açıdan kolay bulduklarını fakat 

genellikle veganlığın bilinmemesi ve vegafobi nedeniyle sosyal etkileşimlerde kimi 

zorluklarla karşılaştıklarını dile getirmektedir. Bu zorlukların aşılabilmesi için geliştirilen 

stratejilerin uluslararası literatürde yer alan stratejilerle paralellik gösterdiği 

görülmektedir. Bu bölümde veganların olumsuz değerlendirilebilecek deneyimlere 



92 

 

verdikleri tepkiler ve kullandıkları stratejiler ele alınsa da veganlık deneyiminin bunlarla 

sınırlı olmadığı bilinmelidir. Katılımcılar sosyal etkileşimlerinde sorun yaşayabilseler de 

kendi iç dünyalarını betimlerken “temiz”, “vicdanen rahat”, “huzurlu”, “mutlu” gibi olumlu 

nitelemeler kullanmaktadır. Pratikleri dünya görüşleriyle uyumlu olduğundan iç 

dünyalarında huzurlu hisseden veganlar günümüzde normlardan sapan, dışlanmış 

kişiler olarak görülse de hayvan özgürleşmesine dair artan farkındalık ve dünyanın 

geleceği için alınması gereken çevresel önlemler göz önüne alındığında bu durumun 

yakın gelecekte değişeceği ve veganlığın sosyal etkileşimler açısından daha arzu 

edilebilir bir konuma yerleşeceği varsayılabilir.34  

Üçüncü bölümün ilk kısmında yaygın vegafobiye dikkat çekmek amaçlanırken ikinci 

kısımda ise veganların etkileşimlerinde nasıl bir benlik sunumu gerçekleştirdiğinin 

tartışılması aracılığıyla hangi eylemlerin hangi sebeplerle gerçekleştiriliyor olabileceğine 

ve nelerin farklı yapılabileceğine dair bir tartışma başlatmak amaçlanmaktadır. Gerek 

ileriki sayfalarda gerekse tüm metin boyunca ele alınan olumsuz durum ve duyguların 

değişmez kabul edilmemesi, tüm bunların daha olumlu bir etkileşime giden yolda 

karşılaşılan kimi pürüzler olarak değerlendirilmesi geleceğe dair daha umut dolu bir bakış 

sunacaktır. 

3.2.1. İzlenim Denetimini Kolaylaştıran Unsurlar 

Veganların benlik sunumuna geçmeden önce onların izlenim denetimini kolaylaştıran ve 

zorlaştıran kimi etkenlere değinmek, ele alınacak stratejilerin daha iyi 

anlamlandırılmasını sağlayabilir. Daha önce ele alındığı üzere bu etkenlerin en 

önemlilerinden biri toplumsal cinsiyettir. Vejetaryen erkeklere olumlu veya nötr tepkiler 

verilirken vejetaryen kadınlara olumsuz tepkiler verildiği (Merriman, 2010, s. 420) bilgisi 

katılımcıların benlik sunumlarında neden doğrudan veya dolaylı eylemlere yöneldiği 

konusunda fikir verebilir.  

Hem sosyal çevreyi hem de sosyal etkileşimlerin seyrini belirleyebilmesi nedeniyle yaş 

izlenim denetimini etkileyen bir diğer önemli etken olarak karşımıza çıkmaktadır. Yaş 

hem daha otoriter görünmeye hem de “tanıdık” insanlardan oluşan, “güvenilir” bir çevre 

oluşturmaya olanak tanıdığı için kişilerin yaş aldıkça günlük etkileşimlerde daha rahat ve 

güvende hissedeceği varsayılabilir. 4 yıl önce vegan olan ve çevresinden vegan 

 

34 Veganlığın yükselişine dair istatistikler için bkz. https://foodrevolution.org/blog/vegan-statistics-global/ 
[Son erişim tarihi: 21.12.2022] 

https://foodrevolution.org/blog/vegan-statistics-global/


93 

 

olmasına dair olumsuz tepki almadığını belirten Can bu durumu “belli bir yaşın üstünde” 

olmasına bağlamaktadır:  

Üniversitede olduğumu düşünün. Çevremi belirleme şansım çok yok, okulda 
benden bağımsız oraya gelen çok sayıda insan var. Bu bilginin yayılması da 
çok kolay. Arkadaş olmadığım, ahbap olmadığım çok fazla kişiyle de 
iletişimim var o ortamda. Orada, normal hayatta, gündelik yaşamda ilişki 
kurmayı tercih etmediğim insanlarla da ilişkim olacak, sınıf arkadaşımdır, 
öğretmenimdir vesairedir. Buradan beklenmedik kişilerden tepkiler gelebilir. 
Ama şu yaşta artık çevrem daha oturmuş ve oynamalara karşı daha sağlam. 
Giren çıkan insan sayısı artık belirlenmiş yani. Seçmişim ben onları, seçerek 
çevreme yerleştirmişim, o yüzden beklenmedik bir şey olurdu ters tepki 
vermeleri. (Can, 50, erkek, lisans mezunu, 22 yıl vejetaryenliğin ardından 4 
yıldır vegan). 

Diğer katılımcılar veganlıklarının sürekli muhabbet konusu olmasından rahatsızlık 

duyabilirken Can, bu durumu arkadaşlarıyla dinamiğinin bir parçası olarak görmekte ve 

arkadaş ortamında mutlu olduğunu dile getirmektedir: 

Bazı konular var onlar hep gündemde. Veganlık hep gündemde, magazin 
hep gündemde, benim eşcinselliğim hep gündem. Bazı konular hep dönüyor, 
hiç onlardan vazgeçilmiyor. Herkes birbirini yenmeye çalışıyor. Eğlenmeye 
çalışıyoruz, asıl derdimiz o çünkü […] O benim alameti farikam. Başka bir 
arkadaşımın başka bir özelliği var, içip içip kusuyor, hep o gündemde. Bir 
gün bir şey yapmış bir tanesi, eve çağırmış ama yemek yapmamış, sürekli o 
konu açılıyor. Böyle şeyler var. Birbirimizle mutluyuz ve öyle eğleniyoruz 
yani. Birbirimizi üzmek gibi bir çabamız yok, o yüzden kimse dalga geçmiyor. 
Öyle algılamıyor kimse. 

Genç gösterdiğini ve çok sert tepki gösteren bir insan olmadığını belirten Adalet 

kendisinden yaşça büyük bir hemşirenin veganlığa dair olumsuz tepkilerine karşılık 

olarak araştırmalarından edindiği bilgileri kendinden emin bir şekilde ilettiğini fakat yine 

de kendi konumunu ona kabul ettiremediğini şöyle aktarmaktadır:  

Orada emekli hemşire “Sen kemik erimesinin ne demek olduğunu biliyor 
musun?” dedi. “Biliyorum” dedim ve “Çok şükür hiç böyle bir tehlikem 
olmayacak çünkü işlenmiş, pastörize bir şey tüketmiyorum. Bilindiğinin 
aksine inek sütü kemik erimesini artıran bir şey” dedim, kadının bütün 
dünyası alt üst oldu. İşte “Yanlış, ben sağlıkçıyım biliyorum” vesaire diye. 
“Kalsiyumunu nereden alıyorsun?”, dedim “Kalsiyumu maydanoz, marul, 
roka, çıt çıt eden bütün yeşil sebzelerden alabilirsiniz” […] Yanımdaki kadın 
daha yaşlı, benden belki on yaş falan büyüktür, o “Hayır, veganların daha 
sağlıklı yaşadıklarına, kalp, tansiyon vesaire risklerinin olmadığına dair bir 
sürü araştırma var, ben de vegan olmaya çalışıyorum” deyince o zaman o 



94 

 

sustu. Ama benim söylemem yeterli değildi. Yaş kesinlikle bir faktör çünkü 
otorite sayılıyorsunuz. (Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay 
vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

İnsanlar “cinsiyetleri, cinsel yönelimleri ya da inançları temelinde ayrımcılığa 

uğrayabildikleri gibi, sadece yaşları yüzünden de […] insanlarla olan ilişkilerinde” 

ayrımcılığa uğrayabilirler ve bu ayrımcılık yaşçılık [ageism] olarak adlandırılmaktadır 

(Çayır, 2012, s. 2).  Türkiye’de gençlerin “akılları havada” gibi olumsuz stereotiplerle 

anıldığı ve insanların “genç” görülmeleri nedeniyle aşağılayıcı davranışlara maruz 

kalabildiği görülmektedir (Çayır, 2012, ss. 2-3). Genç veganların aldığı tepkiler de 

toplumdaki bu eğilimlerden etkilenmektedir. 

Adalet’in (32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

aktardığı karşılaşmadaki bir başka etken, muhatabının emekli bir sağlık çalışanı 

olmasıdır. Görüldüğü üzere kendisi “Yanlış, ben sağlıkçıyım” ifadesinde bulunmakta ve 

Adalet’in hatalı olduğunu göstermek için herhangi bir araştırmaya değinmektense 

mesleğini verdiği bilginin doğruluğunu gösteren bir ölçüt olarak sunmaktadır. Sağlıkçı 

kimliğinin tartışmada öne çıkarılması yalnızca naveganların kullandığı bir strateji değildir, 

veganlar da günlük etkileşimlerinde bu kimliği kullanabilmektedir. Ayrıca sağlıkçı bir 

vegan bilinçli şekilde bu kimliğini öne çıkarmasa da kimliği onun daha özgüvenli 

davranabilmesine yol açabilir veya sahip olduğu konum diğer insanlar tarafından 

doğrudan daha güvenilir kabul edilebilir. Tıp fakültesi son sınıf öğrencisi Ekin (24, cis 

erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan), intern doktor olması 

nedeniyle sağlığına yöneltilen olumsuz iddiaları daha kolay savuşturabilmektedir. Ekin, 

akrabalarının veganlığa karşı olduğu halde kendisine karışamadığını, bunun yanı sıra 

birçoğunda diyabet, tansiyon gibi hastalıklar olduğu için kendisine danıştıklarını ve 

kendisinin onların beslenmesini düzenlediğini aktarmaktadır. Hastanede diğer sağlık 

personelleriyle yemek yerken “Sağlıksız değil mi?”, “Bütün gıdaları aldın mı?”, “Kan tahlili 

yaptırdın mı?” gibi sorulara “İddiaya girelim mi hangimizin daha iyi diye?” şeklinde 

özgüvenli biçimde cevap verebilmektedir. Mülakat boyunca da sağlığı konusunda son 

derece özgüvenli cevaplar vermiştir. 

Veganların sosyal etkileşimlerindeki benlik sunumuna ve başvurdukları stratejilere 

geçmeden önce ele alınması gereken son bir konu, onların gerek kimliklerini sürdürmek 

için gerekse karşılaştıkları olumsuz duygularla daha iyi şekilde baş edebilmek için söz 

konusu etkileşimlerdeki stratejiler dışında ne gibi stratejilere başvurabileceğidir. 

Diğerlerinden farklı olmanın ve bunu paylaşacak bir başkasını bulamamanın veganlara 



95 

 

yalnız, dışlanmış ve mutsuz hissettirebildiği görülmektedir. Adalet (32, cis kadın, doktora 

öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan), insanların “yedikleri ortak şeyle 

oluşturulan bağın dışarısında, o çemberin dışarısında” kaldığını hissettiğini, Devrim (21, 

kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 aydır vegan) ise sofrada tek vegan 

olduğunda “zihinsel olarak sürekli tetikte”, duygusal olarak kötü ve “ağlamak üzereymiş 

gibi” hissettiğini dile getirmektedir. Bilge, tek vegan olduğu sofralarda “yanlış düzlemde, 

yanlış boyuttaymış gibi” hissettiğini ifade etmekte ve bu yalnızlık hissini Manet’nin Kırda 

Öğle Yemeği tablosundaki (Görsel 1’de sunulmuştur) “çıplak” kadın ve “dönem 

giysilerinde” iki adam üzerinden şöyle betimlemektedir:  

Şimdi burada [tabloda] sanki bir uyumsuzluk var gibi değil mi? Ama daha 
sonra bu tabloyu şöyle gördüm, o kadın o iki adamla aynı boyutta değil, aynı 
düzlemde değil. Onlar aslında beraber değil. Ve o masada da, tek vegan 
olduğum masada da bu kadını hissediyorum, bu kadın gibi hissediyorum. 
(Bilge, 30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 
aydır vegan) 

Söz konusu tabloda hiçbir figür birbiriyle göz teması kurmamaktadır; bu tabloda sanki 

kimse gerçekten etkileşimde bulunmuyor gibidir (Zucker & Harris, 2017). Bilge’nin kendi 

duygularını aktarmak için seçtiği bu tabloda böylesi bir iletişimsizlik olması dikkate 

değerdir. Ayrıca bu tabloda yer alan iki erkek figür Dandy’lerle özdeşleştirilen giysiler 

içerisindedir (artincontext, 2022). Yani tabloda yalnızca çıplak-giyinik karşıtlığı değil aynı 

zamanda giyimine özen göstermeleriyle bilinen Dandy’lerle aynı ortamda çıplak 

resmedilen bir kadın söz konusudur. Çıplak kadının diğerlerinin hayatlarının merkezine 

aldığı bir şeyi reddettiği yorumunda bulunursak Bilge’nin “aynı düzlemde değil” 

yorumunu veganlık açısından daha derinlikli olarak kavrayabiliriz. Bilge, insanlar için 

merkezi önemde olan bir şeyi (gerek hayvanları tüketmek gerekse insanları 

hayvanlardan üstün görmek olsun) reddettiğinden diğerleriyle aynı resim içerisinde farklı 

bir boyutta yer alıyor gibi hissetmektedir. 



96 

 

 

Görsel 1. Édouard Manet, Le Déjeuner sur l'herbe, 1863, Musée d'Orsay, Paris. 

Veganların bu yaşam biçimini sürdürebilmesi için sosyal ağların (Cherry, 2006) ve sosyal 

destek almanın (Cherry, 2014, s. 10; Jabs vd., 1998) önemli olduğu vurgulanmaktadır. 

Çevresinde hiç vegan olmayan Adalet, bir sofrada tek başına vegan olmanın kendisini 

duygusal ve zihinsel olarak “çok yalnız” hissettirdiğini ve bir arkadaşıyla yaptığı 

görüşmelerin kendisine iyi geldiğini şöyle aktarmaktadır: 

{Arkadaşımla] birçok konuda ortağız. Bölümden arkadaşım, feminist, vegan, 
kuir politikaya önem veriyor, hatta içerisinde aktivizmini yapmış bir insan. 
Onunla Skype görüşmeleri yapıyorum. Çünkü bu konuda gerçekten kendimi 
rahat hissettiğim yer onunla konuşmak olabiliyor. Yani hani vegan kimliğimin 
bir ayrıcalık ya da rahatsızlık değil de hoşgörü yarattığı yer orası çünkü. 
(Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır 
vegan) 

“Normal yaşantı”sında “çok yalnız” ve “tek” olduğu için kendini “karşılaşacağı”, “maruz 

kalacağı” tepkilere hazırladığını söyleyen Barış (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 

yıldır vegan), vegan seçeneklerle dolu bir mekâna gittiğinde kendini ilk defa “vatanına 

gelmiş gibi”, o insanlara ve oraya “ait” gibi ve “daha rahat” hissettiğini dile getirmektedir. 

Süt endüstrisi için yetiştirilen hayvanlar üzerine çalışma yaptığı için onları yakından 

gözlemleyen hayvan çalışmaları araştırmacısı vegan Kathryn Gillespie (2019), bu 



97 

 

hayvanlara yönelik şiddete ve onların ıstırabına tanık olmanın yarattığı deliliğe yakın 

yoğun ve zorlu duyguları aktarmakta; tüm bunlardan sonra diğerlerinin kendisiyle aynı 

şeyleri deneyimlemediğini ve gülüp eğlendiklerini görmeninse bu deliliği daha da ileri 

taşıdığını ifade etmektedir. Gillespie (2019) lisans öğrencilerinin yönettiği sosyal adalete 

yönelik çalışmalarda öz bakım ve travma üzerine bir derste öğrencilerin “Nasıl başa 

çıkıyorsunuz?” sorusu karşısında donduğunu, gözlerinin dolduğunu ve “Başa 

çıkmıyorum” dedikten sonra hıçkıra hıçkıra ağlamaya başladığını aktarmaktadır. 

Veganlığa sadece tanımları ve etkileri çerçevesinde bakmak ve veganlığın en önemli 

parçalarından biri olan duyguları tam anlamıyla anlayamamak veganlığa dair büyük bir 

parçanın eksik kalmasına yol açacaktır. Veganlık sadece diğer insanlardan gelen tepkiler 

nedeniyle duygulanımlara sebep olmamakta, ayrıca Gillespie’nin aktarımından da 

görüldüğü üzere gerek hayvanların çektiği ıstırap gerekse bu konunun diğerlerinin 

hayatında bir yeri olmaması veganları derinden üzen ve yalnızlaşmalarına neden olan 

bir durum haline gelebilmektedir. Çaresizlik ve yalnızlık duyguları vegafobinin yarattığı 

olumsuz duygularla birleştiğinde bu durum baş etmesi zor bir hal alabilmektedir. Barış’ın 

vegan seçenekli bir restorana gittiğinde dahi “vatanına gelmiş gibi” rahat hissetmesi, bir 

vegan topluluğun parçası olmanın ne kadar olumlu etkileri olabileceğini göstermektedir. 

Diğer veganlardan destek almak, bu hislerle baş etmenin etkili bir yolunu sunabilir. 

Mülakat sonunda ekleme yapmak isteyip istemediğini sorduğum Utku, veganlarla 

dayanışmanın ve onlara içini dökebilmenin sağaltıcı etkilerini aktaran şu sözleri iletmiştir: 

Şu sıralar bütün nefretimi ve bütün iç dünyamı açtım az önce sana. Uzun 
zamandır da hiç konuşmadığım şeylerdi. Tabii ki de bir veganla konuşuyor 
olmak çok daha… bu önemli bir nokta benim için. Böyle bir ayrım yapıyorum 
çünkü deneyimleyen birisiyle konuşuyor olmakla deneyimlemeyen birisiyle 
konuşuyor olmak arasında bayağı büyük bir fark var, kişileri ayrıştırdığım için 
değil. Öncelikle ben de çok teşekkür ederim. Böyle bir şeye ihtiyacım vardı, 
ne zamandan beri içimde büyük bir savaş veriyorum ve bu savaşı 
konuşabilecek, beni anlayabilecek sayılı insan var. (Utku, 24, kadın, lisans 
mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

3.2.1.1. Vegan Partner İsteği ve Navegan Partnerlerle İlişkiler 

Veganseksüellik, yalnızca veganlara yönelik cinsel çekim hissetmek veya yalnızca 

veganlarla cinsel birliktelik yaşamak veya yakın ilişki kurmak anlamına gelmektedir 

(Potts, 2008). Veganseksüellikte aynı etik inançlara sahip olan kişilere yönelik cinsel 

çekim hissedilebildiği gibi et yiyen kişilerin bedenlerine yönelik tiksinti de 

duyulabilmektedir (Potts & Parry, 2010). Katılımcıların aktardıkları üzere partnerin 



98 

 

navegan olması günlük pratikler açısından zor görülmemekte fakat bu durum partnerin 

düşünce yapısı ve vicdani kapasitesi konusunda şüphe ve rahatsızlık 

uyandırabilmektedir. İlişki araç gereçleri ayırmak, buzdolabına et koymamak gibi 

sınırlarla yürütülebilse de (24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 

6 aydır vegan) partnerin yakın zamanda et tüketmesi bir tiksintiye ve temaslardan 

kaçınmaya yol açabilmektedir. Eşi navegan olan Adalet (32, cis kadın, doktora öğrencisi, 

9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan), hep temaslar üzerinden düşündüğünü ve 

eşine de “Et yersen beni öpemezsin. Ona göre, gecenin devamını düşünerek (gülüyor) 

yap bunu” dediğini aktarmaktadır.  

Partnerinin “yaşamlar iç içe girdiği zaman” yapılan “derin konuşmalarda söyleyebileceği 

şeyler”in kendisini onun yediği şeylerden çok daha fazla rahatsız edeceğini ifade eden 

Özgür (28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 4 

yıldır vegan), eğer muhayyel partneri veganlığı doğrudan “çok saçma” buluyorsa ve “bu 

düşüncelere çok uzaksa” ilişkisini sorgulayacağını belirtmektedir. Ülkü (18, kadın, lise 

mezunu, 2 yıldır vegan), bir kişinin veganlığı öğrenip, anlamaya çalışıp, anladıktan sonra 

vegan olmamasını onun "merhametsiz” olmasına bağladığını, hayvanlara merhamet 

etmeyen birinin kendisine merhamet etmeyeceği düşüncesiyle ilişkisi olacağı kişinin 

vegan olmasını istediğini ve vegan olmayan biriyle “asla” evlenmeyeceğini dile 

getirmektedir. 

Bazı katılımcılar partnerlerinin veya flörtlerinin kendileriyle alay etmesi, kendilerine 

şiddette bulunması gibi nedenlerle bu kişilerle ilişkilerini sonlandırmıştır. Emek (27, 

kadın, yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıldır vegan), vegan 

olduğunda dört yıllık bir ilişki içinde olduğunu ve partnerinin kendisiyle alay etmesi 

nedeniyle kendisinden soğuduğunu ve kısa süre sonra da ayrıldığını aktarmaktadır. 

Eylem (25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan), bir flört ilişkisinde karşı 

tarafın kendisi için vegan seçenekler hazırladığını ve vegan seçeneklere ulaşabilmesini 

önemsediğini fakat bireysel yaşamında “düşünsel anlamda” bunu önemsememesi ve 

veganlığı alaya alarak kendisini rahatsız etmesi nedeniyle bir noktadan sonra bu kişiyi 

hayatından çıkardığını belirtmektedir. Veganlığının “sevgili veya partner yollarını kesen 

bir şey” olduğunu, kısa süreli bir ilişkisinde partnerinin veganlığı konusunda kendisine 

“boyutu değişen şiddetlerde” bulunduğunu aktaran Bilge, söz konusu kısa süreli 

ilişkisinde sucuk pişirilen tavayı temizlemek istemediği için “fanatik dinci”lere 

benzetildiğini ve “eş olamayacak”, “inatçı ve uyum sağlayamayan” biri olarak 



99 

 

adlandırıldığını aktarmaktadır. Bilge, eğer bir ilişkisi olursa o insanın vegan olması 

gerektiğini dile getirmektedir:  

Yani vegan olması bir insanın çok güzel olabilir. Böyle yaşamı yalnız tahayyül 
ediyorum ama olur da yani dostluklar ve bu derin bir dostluk olursa […] o 
insanın da vegan olması, sanki zaten artık anca öyle olurmuş gibi geliyor. 
(Bilge, 30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 
aydır vegan) 

Daha önce navegan partnerleri olan ve mülakat sırasında vegan bir partneri olan Deniz 

artık navegan biriyle ilişki kuramayacağını düşünmektedir:   

Ben bu saatten sonra da navegan birisiyle sevgili olmam. Düz, çok büyük 
konuşuyorum ama olmam yani. Uğraşamam onunla (gülerek) başım ağrır. 
(Deniz, 31, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl 
azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan)  

“Sosyal ortamlara girmemeli miyim?”, “Hayatıma aldığım insan vegan olmazsa” gibi 

düşüncelere kapıldığını ama bunu yaptığımız mülakata kadar hiç dile getirmediğini 

aktaran Devrim, gelecekteki ilişkileriyle ilgili kaygılarını şöyle aktarmaktadır: 

Vegan olduktan sonra hayatımda kimse olmadı. Ya vegan olan birisiyle 
olmak zorundayım ya da nasıl olacak… Gerçekten bunu düşünüyorum 
sürekli. (Devrim, 21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 
aydır vegan) 

Bir navegan-vegan ilişkisinde gerek ilkelerin ve inançların çatışması gerekse partnerin 

et yemesi nedeniyle duyulabilecek tiksinti ilişkiyi yönetmesi zor bir duruma 

sokabilmektedir. Veganseksüel olmak veganların sınırları koruma ve birlikte yaşam 

stratejilerinden biri olarak görülmektedir (Twine, 2014, ss. 633-635). Bu sayede ortak bir 

zeminde buluşan partnerlerin vegan-navegan çatışması ve hayvansal ürünlerin tüketimi 

nedeniyle duyulan tiksinti gibi konular yüzünden sürekli bir izlenim denetimi 

gerçekleştirmesi gerekmemektedir. 



100 

 

3.2.2. Stereotiplerden Kaçınmaya Yönelik Eylemler 

3.2.2.1. Vegan Olduğunu Beyan Etmemek 

Kişinin vegan olduğunu beyan etmesi onun kimliğine, ahlakına ve yaşam biçimine dair 

bir beyandır (J. B. Greenebaum, 2012b, s. 129). Katılımcılar çoğu sofrada vegan 

olduğunu beyan etmekten veya veganlık hakkında konuşmaktan kaçındığını35 ve 

veganlığın sofranın konusu olmasından rahatsızlık duyduğunu dile getirmektedir. Vegan 

oldukları bilgisi belirli yiyecekleri reddettiklerinde veya bu bilgiye sahip olanlar bunu 

diğerlerine ilettiğinde açığa çıkmaktadır. Tekten Aksürmeli ve Beşirli (2019, s. 244), 

Türkiye’de vegan kimliği üzerine gerçekleştirdikleri çalışmalarında kendilerini vegan 

olarak görüp günlük etkileşimlerinde bunu vurgulamaktan kaçınan katılımcıların 

davranışlarının altındaki nedenleri şöyle aktarmaktadırlar: 

Bu vurgudan kaçınmanın nedenleri na-vegan kurallarla şekillenmiş bir 
toplumda ‘vegan’ kelimesine yüklenen aşırı anlamların yanı sıra kendisini 
vegan olarak tanımlamanın sonrasında toplumsal olarak alınan tepkilerden 
kaçınmaya çalışmak da olabilmektedir.  

Başka bir çalışmada (Lindquist, 2013, s. 12) katılımcıların doğrudan sorulduğunda yalan 

söylemedikleri, fakat veganlık beyanının kendilerinin ilk olarak öne sürdüğü şey olmadığı  

görülmektedir. Bu tez çalışmasında da katılımcıların “saklama değil sadece 

söylememek” (Devrim, 21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 aydır 

vegan) veya saklamak değil bahsetmekten kaçınmak (Eylem, 25, kadın, yüksek lisans 

öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) olarak nitelendirdiği bir strateji söz konusudur: 

Sadece hani konusunu açmayayım, açılırsa zaten söylerim. Ama şey olmadı, 
vegan olduğumu söylemeyeyim falan tarzı bir şey olmadı hiç. Sadece şeyde 
geriliyorum, hani artık geriliyorum, neden olduğunu anlamadım, sanırım 
insanlarla çok iletişim kurmak istediğim bir dönemde değilim o yüzden… Hani 
bir restoranda oturuyorsak ve işte veganlıkla hiç alakası olmayan, garsonlar 
veya oradaki insanlar oluyor genelde, […] “İçinde hayvansal bir şey olmasın” 
diyordum, “Veganım” demiyordum da. Böyle şey, “Veganım” demek 
istemiyorum çünkü onu iki saat açıklamam gerekecek ya da böyle 
sorgulayacaklar, şaka yapacaklar falan. Bunları çok şey yapmak 
istemiyorum. Hani direkt saklamak değil de, bahsetmekten kaçınıyorum 

 

35 Bunun aksine vegan olduğunu ifade etmekten kaçınmadığını söyleyen katılımcılar da bulunmaktadır. Bu 
başlığın veganlığın olumsuzlanması konusunda başvurulan bir stratejiyi öne çıkardığı, veganların eylemleri 
konusunda yekpare bir davranış biçimi olduğunu iddia etmediği hatırlanmalıdır. 



101 

 

gerçekten. Ama hani öğrenseler çok da sorun olmaz. (Eylem, 25, kadın, 
yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) 

Vegan kimliğin (veya bu bağlamda damganın) saklanmadığı fakat açığa çıkarılmadığı 

yönündeki bu vurgu, onun reddedilmediğini fakat kişinin ondan kaynaklanacağını 

düşündüğü gerilimden kaçma isteği duyduğunu göstermektedir. Böylece etkileşim her iki 

taraf için daha kolay hale getirilmektedir.   Goffman (2019, ss. 145-146), üstünü örtme 

[covering] olarak adlandırdığı bu durumu şöyle betimlemektedir: 

Bir damgasının olduğunu kabul etmeye hazır olan kişilerin (pek çok durumda 
hâlihazırda çok bilindik ya da çok aşikâr olduğundan) yine de damgalarının 
açığa vurulmasını engellemek için büyük çaba harcayabilecekleri bir 
gerçektir. Kişinin amacı; gerilimi azaltmak, yani damgasına yönelik örtük bir 
dikkatten kaçınmayı, hem kendisi hem de başkaları için kolaylaştırmak ve 
etkileşimin resmî içeriğine doğaçlama bir katılımı korumaktır.  

Bilge (30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan), 

“Ben veganım” dedikten sonra insanların kafasında bir şeyler canlandığını ve bundan 

kaçınmak için restoranda bir çalışanla konuşurken vegan olduğunu söylemediğini, 

isteklerini süt ve et “tüketemiyorum” şeklinde ifade ettiğini aktarmaktadır. Barış, vegan 

olduğu duyulduğunda “elitist” ve “marjinal” görüldüğünü, hayvansal ürün istemediğini 

belirttiğinde “Yok, çok az var zaten içinde”, “Koca kazanın içine bir tane yumurta kırıldı 

sadece” gibi tepkiler aldığını ve ciddiye alınmak için garsonlara “alerji” bahanesini öne 

sürdüğünü ifade etmektedir. Veganlar gerek veganlık beyanının insanların zihinlerinde 

oluşturacağı düşünülen olumsuz ifadelerden kaçınabilmek gerekse hayvansal ürün 

tüketmeme isteğinin ciddiye alınmasını sağlayabilmek için vegan kelimesini kullanmayıp 

bahaneler öne sürmek zorunda hissedebilmektedir. 

Kişinin kimliğini açığa çıkarıp çıkarmama kararı, bu açığa çıkarmanın ardından 

başlayacağını varsaydığı diyaloğu kontrol edip edemeyeceğine yönelik özgüveninden 

etkilenmektedir. Vejetaryen olduğu dönemde “Aç değilim” gibi bahaneler sunan Ekin (24, 

cis erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan), “çok uzun bir 

süre bilgi tüketip” ardından “kendi süreci”nden geçtiğine ve kazandığı özgüvenle bu 

bilgiyi açığa çıkarabildiğine işaret etmektedir: “Eğer bu kadar bilgimde özgüvenli 

olmasam belki yine de derdim, yalan söylerdim”. Ekin, vegan olduktan sonra doğrudan 

hayvansal gıda tüketmediğini söylemeye başladığını çünkü bunu saklarsa “bilgiyi 

yayamayacağını” düşündüğünü ifade etmektedir. 



102 

 

Özgür, bir arkadaşında “Veganlar hep misyonerdir, hep saldırganlardır” gibi bir algı 

oluştuğunu, kendisinin arkadaşlarına özgürlük sağlayarak bu algıyı kırdığını öne 

sürmektedir. Bir kişinin olumsuz bireysel özelliklerinin bile vegan kimliğinin bir parçası 

olarak sunulduğunu ve “vegan” kelimesinin nasıl bir damgaya dönüştüğünü şöyle 

özetlemektedir: 

Vegan arkadaşlarından birisiyle beni tanıştırmıştı, gerçekten problemli bir 
insandı. (Gülerek) ama vegan olmasıyla alakası yok bunun yani, kişinin 
kendisi problemli, karakteri problemliydi sanırım. Ya işte orada ayrımı tırnak 
içerisinde sıradan bir insan bazen yapamayabilir çünkü karşısındaki insanın 
vegan olduğunu bildiği zaman direkt olarak vegan, böyle tepeden tırnağa yan 
bir şekilde vegan yazıyor o insanın üzerinde baktığı zaman. (Özgür, 28, 
cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 4 
yıldır vegan) 

Ekin, hayvansal ürünlerin daha az tüketilmesi konusunda çevresindeki insanlara örnek 

olduğunu fakat bunu yaparken vegan etiketinin ön yargısından kaçındığını dile 

getirmektedir: 

Gittiğim yerlerde hayvansal gıda tüketmiyorum diyorum. Veganım 
demiyorum açıkçası. Buna bir etiket koymak istemiyorum. Vegan etiketinin 
de kendi içinde bir ön yargısı var ister istemez. İlk önce o ön yargıyı kırıp 
ondan sonra o etiketle bağdaştırmayı tercih ediyorum ben. (Ekin, 24, cis 
erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan) 

Ekin, veganların karşılaştıkları ön yargılar konusunda onların diğerlerine “çok agresif ve 

insanların anlamayacağı ve empati kuramayacağı şekillerde” yaklaşmasının da etkisi 

olduğunu düşünmektedir. Veganlığı bir kimlik olarak görmediğini belirten İlke, 

sorulmadan vegan olduğunu beyan eden kişiler hakkında olumsuz düşüncelerini şöyle 

ifade etmektedir:  

Beni zora sokacak bir durum yoksa ben vegan olduğumu söylemek zorunda 
değilim. Bu benim ideolojik bir tarafım. Yani bu benim kimliğim değil işte onu 
söylemeye çalışıyorum. Mesela siz sorunuzda etnik kimliğimi sordunuz, 
sormasanız ben söylemek zorunda değilim ve öyle “Ben şuyum” diye 
kimseye gitmem karşısına. (İlke, 38, erkek, doktora öğrencisi, 10 yıldır 
vegan) 

Böyle dayanamadığımız, nefret ettiğimiz şeyin bile olmasının hakkının 
olması gerektiğini düşünüyorum. Yeterli mesafeyi koyabiliyorsam, benim 
yaşam alanıma girmiyorsa onun orada olmasına karşı çıkmamalıyım, o da 



103 

 

bana karşı çıkmamalı yani (Toprak, 39, cinsiyet kimliğini hiçbir şey olarak 
tanımlıyor, lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan) 

Veganlık beyanının karşı tarafı ötekileştirdiği yönünde düşüncelere sahip olan Toprak, 

“sahne veganı olmak” gerektiğini dile getirmektedir. İnsanların çocukluklarında bir travma 

yaşadığını ve bunu zamanla normalleştirdiğini düşünmesi nedeniyle onlarla konuşurken 

belirli stratejiler geliştirdiğini aktarmaktadır: 

Ben veganım demek şiddet eylemidir demek istemiyorum ama içinde karşı 
tarafı ötekileştiren, “Ya içeridesin ya dışarıdasın” gibi bir etkisi var gibi 
düşünüyorum. Pedagojik olarak da ortamlara “Ben veganım” diye girmek 
yerine birazcık stratejik ve belki samimi olmayan bir şey ama sahne veganı 
olmak, yani sessiz sedasız masada sebzelerini seçip bilmem ne, bir noktada 
tabii “Bunun içinde yoğurt var mı?” gibi bir şeyler sormak gerekebiliyor. 
Oralarda ortaya çıkabilir. Gizlemeden de ama işte bayrak sallamadan da […] 
Yani bir strateji ister istemez belirlemek zorunda kalıyorsun. Kişi genelde 
unconscious [bilinçsiz] oluyor çünkü konuya girildiğinde. Yani çünkü 
çocukluğunda karşılaştığı bir travma var. O ineğin, koyunun boğazının kesilip 
kanının aktığı, kanının alnına sürüldüğü an her çocuk için aslında korkunç bir 
an. Sevdiğin yumuşak tüyünü, böyle bir duygusal bağ kurduğun hayvanın 
gırtlağının kesilmesi. Ama onu sonradan normalleştiriyorsun, yani “Bu bir işte 
gelenek”, şudur budur falan. Dolayısıyla 30-40 yaşında konu tekrar 
açıldığında orada böyle hiç olgun olmayan bir şey çıkıyor içeriden yani. 
Yıllardır sesi duyulmamış bir çocuk. O yüzden de pedagojik bir yaklaşım 
gerektirdiğini düşünüyorum. Haliyle kişinin hassasiyetlerine göre konuşuyor 
oluyorum ben. (Toprak, 39, cinsiyet kimliğini hiçbir şey olarak tanımlıyor, 
lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan)  

Devrim (21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 aydır vegan) insanlarla 

tartışırsa “antipatik” gözükeceğini düşündüğü için “siz istediğinizi yemekte özgürsünüz 

ama ben böyle mutluyum” deyip konuyu geçiştirdiğini; hayvan sömürüsüne dair imada 

bulunup bulunmadığını sorduğumda ise arkadaşlarının kendisine saygı duymasını 

istediği için onlara saygı duymaya çalıştığını ve onları “rahatsız edecek şeyler” 

yapmadığını belirtmektedir. Jabs vd.’nin (2000, s. 390) araştırmasına katılan vegan ve 

vejetaryenler de kendi beslenme tercihlerini bireysel görmekte ve diğerlerinin 

bireyselliğine değer vermektedir; diğerlerinin de kendileri gibi beslenmelerini arzu etseler 

de onları tercihleri nedeniyle yargılamamaktadır.  

Vegan ve vejetaryen kimlikler diğerlerine birer diyet olarak sunulursa ve ahlaki bir 

gündem içermezse diğerleri tarafından tolere edilebilmektedir (J. B. Greenebaum, 

2012a, s. 310). McDonald (1999, s. 19), ideolojilerin gücünün veganları daha az 

konuşkan ve daha çok boyun eğen bir konuma getirdiğini ileri sürmektedir. Veganlar 



104 

 

“stereotipler, yanlış bilgiler ve çatışma” nedeniyle “susturulmuş” (J. B. Greenebaum, 

2012a, s. 309) hissetmekte ve aynı zamanda uyumlu olmak ve sosyal zorlukları aşmak 

için kendilerini susturmaktadırlar (Bolderdijk & Cornelissen, 2022, s. 1). Kendini 

susturmak bilgi paylaşımını engellemekte (Paxman, 2021, s. 12) ve veganlığın niş bir 

olgu olarak görülmesine yol açmaktadır (Bolderdijk & Cornelissen, 2022, s. 1). Veganlar 

diğerlerinin güvenini kazanmak için onları yargılayan “radikal” veya “aşırı” bir vegan 

olmaktan kaçınmaktadır (Buttny & Kinefuchi, 2020, ss. 578-579). Bu isteklerle paralel 

biçimde veganların kimliklerini beyan etmelerine yönelik karşı çıkışlar sadece 

naveganlardan gelmemekte, veganların kendisi de bu durumu destekleyebilmektedir.  

Veganlık bazı veganlar tarafından “gerekmedikçe” ifade edilmemesi gereken, bu yanıyla 

aktivist olmayan, diğerlerini olduğu gibi kabul eden bir ideoloji veya yaşam biçimi olarak 

görülmektedir. Böylesi görüşler naveganlarla olan etkileşimleri sorunsuz hale getirme 

isteğiyle (veya diğerlerine yönelik tavırların nasıl olması gerektiği konusundaki kişisel 

tercihlerle) veganlığın hayvan özgürleşmesiyle olan ilgisini bireysel bir düzeye çekmekte 

ve onu kişisel bir tercih olarak sunmaktadır. Veganlığın bireysel bir tercih olarak 

gösterilmesi ve naveganları kabul edici tavırlar sergilenmesi etkileşimlerin sorunsuz 

sürdürülmesi ve naveganların tehdit altında hissetmemesi için işe yarayabilir.  

Bir mangal partisine katıldığımızda mezbahalardan söz açmanın uygun 
olmayacağını biliriz. Bu sessizlik yasasını delmeye, partiye bir vejetalyen36 
veya vejetaryenin katılımı bile yeter. Söz konusu kişinin durmadan yapılan 
sataşmalara ve şakalara maruz kalması onun karnist düzene geri dönmesine 
dair bir çağrı olarak da yorumlanabilir. Sessizlik, et yiyicileri suçluluk 
duygusundan ve aynı zamanda hayvan sömürüsünün sebep olduğu devasa 
ahlâki sorunlar karşısında güçsüz hissetmelerinden korur (Giroux & Larue, 
2021, s. 19). 

Böylesi tavırların veganlığı daha “makul” göstererek ona karşı antipati duyulmasını 

önleyeceği düşünülebilir. Fakat etik veganlığın ana akım yemek etiğine meydan 

okuduğu; türcülüğü, karnizmi ve yemek tercihlerinin “kişisel seçim” olduğu düşüncesini 

reddettiği (J. B. Greenebaum, 2017, s. 356) göz önüne alındığında bu gibi tavırların 

aslında veganlığın ilkelerini askıya almak ve sömürüye karşı ılımlı bir tavırla karşılık 

vermek anlamına geldiği de söylenebilir. Aktivistlerin dahi veganlığı nasıl sunacakları 

 

36 Vejetalyen yazarlar tarafından “sadece bitkisel gıdalar, tahıl ve kuru baklagil tüketen kişi” olarak 
tanımlanmaktadır (Giroux & Larue, 2021, s. 9). 



105 

 

konusunda farklı görüşlere sahip olduğu düşünüldüğünde ise veganlığın ne şekilde 

sunulmasının daha etkili olabileceği konusunda bir karara varmak zorlaşmaktadır. 

Veganlığı kimlik olarak benimsememek ve gerekmedikçe bahsetmemek (İlke, 38, erkek), 

agresif ve yaklaşımlarda bulunmamak (Ekin, 24, cis erkek), veganlığı bayrak sallamadan 

sunmak (Toprak, 39) gibi izlenim denetimine yönelik eylemler, veganlığın hassas 

biçimde sunulması gereken bir kimlik olarak görüldüğüne işaret etmektedir. Veganlığa 

dair ön yargılar bireyin hem kendi davranışlarını hem de diğer veganların davranışlarını 

eleştirmesine ve yönlendirmek istemesine sebep olmaktadır. Özgür’ün (28, cinsiyet 

kimliği tanımlamıyor) daha önce ele alınan aktarımından da görüldüğü üzere bir insanın 

herhangi olumsuz bir özelliği doğrudan vegan olmanın kendisine ve tüm veganlara 

atfedilebilmektedir. Veganların “etik” gibi olumlu bir nitelik yerine “agresif” gibi olumsuz 

bir nitelikle daha yoğun biçimde özdeşleştirilmesinin nedeni, veganların tavırlarından 

ziyade ön yargıların ve etiketlerin işleyiş biçimiyle –yani olumsuz görülen herhangi bir 

özelliğin bütünün tamamına atfedilmesiyle– ilgili görünmektedir. Daha önce söz edilen 

“ahlaklı isyankârlar” kavramının gösterdiği üzere “ahlaklı” bir davranış bunun aksini 

gerçekleştirenler tarafından bir tehdit olarak algılanabilmekte, kimliğine yönelik bir tehdit 

algılayan kişiler “ahlaklı” eylemde bulunan grubun eylemlerini değerden düşürmeye 

çalışabilmektedir (Minson & Monin, 2012; Monin, 2007; Monin vd., 2008). Böyle bir 

durumda veganların bir grup olarak agresif olup olmadığı konusu onların olumsuz 

algılanışı üzerindeki tek etken olmayacaktır. Bilge (20, cis kadın), vegan kimliği 

üzerinden stereotipleştirme çabasının hatalı olduğunu ve veganlığın işaret ettiği somut 

sorunların günlük etkileşimde görmezden gelindiğini şöyle vurgulamaktadır: 

Biz veganlığı böyle sözel etkileşim alanında herhangi bir şeymiş gibi ele 
alıyoruz çoğunlukla ama o kadar isyana sürüklüyor ki beni, çünkü bunun 
muhabbeti yapılırken burada gerçekten canlılar cehennemi yaşıyor. O 
yüzden önem veremiyorum. Sadece bazen hani isyan ediyorum. Ve hani 
“Veganlar şöyle, veganlar böyle…” bu çok basit ve süremeyecek bir 
muhabbet. Neden çünkü binlerce binlerce başka vegan var, hiçbir topyekûn 
monolitik bir şey yok. (Bilge, 30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl 
vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) 

3.2.2.2. Yargılamamak ve “Dayatmamak” 

Katılımcıların kendi ilkelerini başkasına dayatmama vurgusu genellikle diğerlerini 

veganlıktan soğutma kaygısından kaynaklanmaktadır. Ailesine hiçbir zaman “Siz de 

vegan olun” diye diretmediğini belirten İlke (38, erkek, doktora öğrencisi, 10 yıldır vegan), 



106 

 

veganlığı ancak öğrenmek isteyenlere anlattığını ifade etmektedir. İlke, et yediği 

dönemde vegan bir hocasına “Ben aşağıya gidip kebap yiyeceğim” dediğinde hocasının 

(şu an kendisinin de onu “örnek alarak” yaptığı gibi) “hiçbir şekilde bir yaptırım veya bir 

baskı” kurmadığını, “belki de bir baskı kurmadığı için” kendisinin de şu an vegan 

olduğunu dile getirmektedir. Bilge (30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin 

ardından 3 yıl 2 aydır vegan), kimseye “Sen bunu yapıyorsun”, “Kötüsün ve eksiksin” gibi 

imalarda bulunmadığını, kendisi vejetaryen olduğu dönemde evinde ağırladığı ve vegan 

yiyecek olarak yalnızca tahıl barı sunabildiği bir vegan arkadaşındaki “bilgeliği” miras 

aldığını ifade etmektedir.  

Utku, et yediği dönemde “ne zaman yeni bir akım olsa mutlaka başında” olan bir 

arkadaşının üniversite yemekhanesinde kendisine ve başka bir arkadaşına “Gerçekten 

ceset yiyorsunuz” gibi bir dille yaklaştığını ve kendisinin bu durumu farkındalık yaratma 

konusunda etkili bulmadığını şöyle aktarmaktadır: 

Bana bu şekilde yaklaştığın zaman ben ceset yediğimi anlamam zaten, senin 
bana yaklaşımın bu şekilde olursa ben ceset yediğimi anlamam, sadece sen 
bana hakaret ediyormuşsun gibi falan anlarım. (Utku, 24, kadın, lisans 
mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

Barış, “başka bir kişinin alanına girdiğini” düşündüğü için, veganlığı “mizacı” gereği “onun 

izin verdiği ölçüde” anlattığını, sadece veganlık konusunda değil diğer konularda da 

“dayatmacı bir pozisyonda olmaktan” hoşlanmadığını dile getirmektedir:  

Bir de hani vegan olası varsa da belki negatif bir imaj da yaratılır diye de bir 
düşüncem var tabii ki. Ama bu tabii ekstrası. (Barış, 32, kadın, lisans 
mezunu, toplamda 4 yıldır vegan) 

Aktivizm yapmayan, diğerlerine hayvan sömürüsü konusunda herhangi bir imada 

bulunmayan ve hayvansal ürünlerin yenmesini göz ardı eden veganlar diğerlerine 

sağladıkları rahatlık nedeniyle “en makul” veganlar olarak görülmektedir. Naveganlar 

açısından “en iyi” veganın keyif kaçırmayan bir vegan olması oldukça tahmin edilebilir 

bir durumdur:  

Yakın zamanda aslında çok yakın iki arkadaş edindim. Yani arkadaşlığımız 
daha bir üç dört ay önce filan başladı ve sürekli söylüyorlar, her konusu 
açıldığında söylüyorlar, ya hayatım boyunca gördüğüm en makul vegansın 
sen diyorlar. Hiçbir şekilde bizim fikrimizi değiştirmeye çalışmadın dediler. 



107 

 

Sadece var olarak bize ne olduğunu, nasıl bir şey olduğunu 
gösterebiliyorsun. Sürekli beraber takılıyoruz. İşte beraber gidiyoruz, abur 
cubur alıyoruz. Ben kendiminkileri alıyorum, diyorum ki ben kendiminkileri 
aldım diyorum, siz de ne yaparsanız yapın diyorum. Siz bunu alacaksınız, 
siz bunu alacaksınız, bu vegan değil diye saldırmıyorum hiç kimseye.  […] 
Yani yakın arkadaşlarımla çevremde genellikle şeyi çok fazla duyuyorum, 
sen bugüne kadar gördüğüm, tanıştığım en iyi veganlardan birisin, en iyi 
vegansın diyen hatta arkadaşlarım da var. Ne bileyim benim açıkçası böyle 
veganlığı yaymak, misyonerlik gibi bir şeyim yok. Neden yok ben de 
bilmiyorum. Ben sadece kendim veganım, kendi vicdanımı rahatlatıyorum bu 
şekilde. Başkalarını değiştirmek gibi bir çabam yok. Değişirlerse çok mutlu 
olurum ama öyle bir çabam yok. (Özgür, 28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, 
lisans mezunu, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan) 

Jessica B. Greenebaum (2012a, s. 311) Melanie Joy ve Carol J. Adams’ın görüşlerinden 

yola çıkarak vejetaryenlik ve veganlığın “hayvanları yemek üzerine kişisel bir tercih” 

olarak görüldüğünü fakat karnivor veya omnivor olmanın “hayvanları yemenin sosyal 

inşası üzerine bir görüş” olarak algılanmadığını ifade etmektedir. Psikolog Melanie Joy 

(2010) karnist olarak kavramsallaştırdığı düzende belirli hayvanları yemenin normal, 

doğal ve gerekli olduğu yönünde bir inancın hakim olduğunu göstermektedir. Bir karnizm 

ölçeği hazırlayan Monteiro, Pfeiler, Patterson ve Milburn (2017), karnist ideolojinin 

“uyumlu ve ayırt edilebilir iki inanç setinden” oluştuğunu iddia etmektedir. “Karnist 

savunma” olarak adlandırılan ilk inanç seti “et tüketimini meşrulaştırarak ve et 

üretimindeki hayvan ızdırabını inkâr ederek hayvan yeme edimini savunmak” için 

kullanılmaktadır. “Karnist hakimiyet” olarak adlandırılan ikinci inanç seti ise “hem 

hayvanları değersizleştirerek hem de onlar üzerindeki insan üstünlüğünü teyit ederek 

hayvanları etleri için öldürmeyi meşrulaştırmak” ile ilgilidir. Bu doğrultuda araştırmacılar, 

karnist düşüncelerin “hem hiyerarşik hem de ideolojik” (Monteiro vd., 2017, s. 6) 

olduğunu öne sürmektedir. 

Veganların birer “gündemi” olduğu inancına karşın naveganların hakikatin tarafsız 

yargıçları oldukları varsayımını ele alan Colb (2013), etik veganların “alternatif bir yaşam 

sunmak” gibi bir gündemleri olduğunu kabul etmekle birlikte vegan-navegan 

karşılaşmalarında tamamen bilinçli olmasa da rekabet halinde bir başka gündemin söz 

konusu olduğunu öne sürmektedir. “Omnivorun Gündemi” olarak adlandırdığı bu 

gündemde omnivorların “çoğu insanın her gün kendisini ve ailesini beslediği öğünlerde 

olumsuz hiçbir şeyin olmadığı yolundaki rahatlatıcı fikri” sürdürmeye çalıştığını; bu 

gözlemin bir ithamdan ziyade anlamlı bir tartışma yürütebilmek için fark etmemiz gereken 

bir olgunun ifadesi olduğunu ileri sürmektedir (Colb, 2013). Heteronormatif, erkek 

egemen ve karnist bir toplumun tüm kabulleri doğallaştırılırken bu kabullere karşı çıkan 



108 

 

sesler ne kadar cılız olursa olsun birer dayatmaya indirgenerek etkisizleştirilmeye 

çalışılmaktadır. “Dayatma” ifadesi aynı zamanda LGBTİQ+ ve feminist hareketin 

savunucularının da eylemlerine yönelik sıkça dile getirilen bir ifadedir. Azınlığın yürüttüğü 

–ayrımcılığa uğrayan insanları veya hayvanları merkezine alan– bir hak mücadelesinin 

dayatma olarak adlandırılması yapısal açıdan pek makul görünmemektedir:  

Kim bir başkasını, kendi kurallarını kabul etmeye zorlayabilir ve bunu 
başardığında başarılı olmasının nedenleri nelerdir? Bu elbette, bir siyasi ve 
ekonomik güç meselesidir (Becker, 2017, s. 37).  

Veganların hayvanlara dair görüşlerini insanlara dayattığını öne süren “vegan terörü” 

etiketi, hayvanların yenmesinin “doğal” olduğunun sosyalizasyon süreçleriyle her bir 

insana dayatıldığı ve hayvanların her gün gerçek anlamda teröre uğradığı gerçeğini 

saklamaktadır. Feminist bir bilim arayışıyla erkeklik ve et yemenin kesişimselliğinde 

bilimsel anlatıları inceleyen Ezgi Burgan (2015, ss. 41-43), normalleştirme süreçlerinin 

görünmezliğine ve normalleştirme sürecinde gizlenen politik içerimlere şöyle 

değinmektedir: 

Normun sınırlarının belirginleşebileceği noktalardan bir diğeri de, 
heteroseksüel olmayan birine “nasıl eşcinsel oldun” diye sorulmasında 
olduğu gibi; vegan birine “nasıl vegan oldun” diye sorulmasında görülebilir. 
Bu soruyu bütün etik yüklerinden arındırarak düşündüğümüzde dahi şu 
varsayım ortada durmaktadır: tıbbi söylemin sağlık için, biyolojik söylemin 
insan metabolizması için belirlediği norm heteroseksüel olmak ve et 
yemektir; dolayısıyla heteroseksüel olmama ya da et yememe pratiğinin 
kendisi normu bozmuş ve doğal olanı aksatmıştır. Oysa “et yemeye nasıl 
karar verdin?” ya da “heteroseksüel olmaya nasıl karar verdin” sorusu 
gündelik yaşamda normatif bir soru değildir. Çünkü normal olan ezeli ve 
ebedi kabul edildiğinden, ona nasıl karar verildiği sorusunun dışında yer alır 
[…] Oysa ki bu normları besleyen sistemler olarak, hem patriyarka hem de 
insanmerkezcilik; kapitalizm, sömürgecilik ve onların kendi içerisindeki 
dönüşümleri gibi pek çok kırılma noktasından geçerek günümüzde işledikleri 
hali almışlardır […] Günümüzde, Donna Haraway’in (2006) tanımladığı 
biçimde bilim ve teknolojinin toplumsal ilişkilerinde, bilimsel anlatılar bir 
“uzmanlık” meselesi olarak sunulmaktadır. Bu uzmanlık, “bizim adımıza” ve 
“bizim için” neyin faydalı olduğunu, hangi cinsiyetin hangi “besin”den ne 
kadar yemesi gerektiğini ya da hangi cinsiyetin hangi cinsiyeti sevebileceğini 
söyler. Ne yersek veya “bir kadın olarak” ya da “bir erkek olarak” nasıl 
davranırsak “doğal”, “normal” ve “sağlıklı” olacağımızı bu bilimsel uzmanlık 
belirler. Hangi hayvanın “besin” addedileceğini, hangi hayvanın “sevileceğini” 
de yine bu bilimsel uzmanlık, diğer dini ve kültürel egemenlerle sessiz bir 
uzlaşma içerisinde belirlemeye dahil olur. Bu uzmanlık cinsiyet ilişkilerinin ve 
yemek yemenin bütün politik içerimlerini gizleyerek, sözde “özgürlükçü” ve 
“çoğulcu” bir dille onu yalnızca “bu benim tercihim” bireyciliğine indirger: 



109 

 

hayvanların yemek için öldürülmesi veya kadınların aile içinde şiddet 
görmesi “özel” alana atfedilir. Böylece bilimsel anlatılar, gündelik yaşamın en 
“özel” derinliklerinde işlenir ve yeniden üretilirler. 

Dayatma söz konusu olduğunda karnist kültürün ve vegan karşıtlığının çok daha başarılı 

olduğunu çocukların vejetaryen-vegan olmasına yönelik tabuda net biçimde görmek 

mümkündür. Çocuklara et ve hayvansal ürünler yedirmenin doğruluğu sorgusuz kabul 

edilirken vejetaryen-vegan çocuk büyütmenin çocuğun iradesine aykırı olduğu, vegan 

ailelerin çocuklarını buna zorladığı ve çocuğun vegan olup olmayacağına reşit olduktan 

sonra kendisinin karar vermesi gerektiği ileri sürülmektedir. Her durumda bir seçim söz 

konusuyken et yemenin doğallaştırılmış olması nedeniyle çocuklara et yedirmenin 

çocuğun yerine bir seçimde bulunma ve bir dayatma olduğu düşünülmemektedir. Bir 

konum doğal kabul edilirken diğer konum sapkın addedilmektedir. Çocukların et yemesi 

doğal kabul edildiği gibi bunun ayrıca gerekli olduğu da öne sürülmekte, böylece vegan 

karşıtı savların sorgulanması elden geldiğince zorlaştırılmaktadır. Ebeveynin ihmalinden 

ölen bir çocuk söz konusu olduğunda bunun nedeni haksız yere veganlığa 

bağlanabilmekte, fakat omnivor bir ailenin çocuğu beslenmeye bağlı herhangi bir 

nedenden öldüğünde böylesi bir vurguya ihtiyaç duyulmamaktadır.  

Vegan çocuk yetiştiren ailelere karşı çocuğun kendi iradesiyle karar vermesi gerektiği 

savunulsa da hayvanların öldürüldüğünü öğrenen ve hayvan yemekten memnun 

olmayan çocukların itirazları ebeveynleri tarafından susturulmaktadır ve vejetaryen olma 

yönünde eğilim gösteren çocukların bu istekleri ebeveynlerinin kontrolünden çıkacakları 

yaşa ulaşana kadar bastırılmaktadır (Beardsworth & Keil, 1991, s. 21). Çocuklar, 

hayvanların ağaçta büyüdüğü gibi kandırmacalarla hayvan bedenini tüketmenin 

gerçekliğinden uzaklaştırılmaktadır. Çocukların vegan beslenmesinin sağlıksız olacağı 

yerleşmiş bir kanı olduğundan çocuğun hayvanlarla olan ilişkisini sorgulamaması için 

vegan olan kişinin bu konuda konuşmaması istenebilmektedir. Kardeşleri olan 18 

yaşındaki Ülkü, ailesinin vejetaryen ve veganların sağlıklı olup olmadığını araştırmadığı 

halde kardeşleri sağlıklarını kaybederler diye Ülkü’nün onların yanında veganlık 

konusunu açmasını istemediğini, tavşan pişirdikleri bir gün kardeşi tavşanı yemek 

istemediği halde baskı yaptıklarını, kardeşine “sevdiği bir canlıyı, okşayıp sevdiği bir 

canlıyı”, “çizgi filmini izlediği”, “duygusal bağ kurduğu” hayvanı zorla yedirdiklerini 

anlatmakta ve çocukların veganlığı hakkındaki fikirlerini şöyle dile getirmektedir: 



110 

 

İnsanlar “Çocukları vegan yetiştirmek onların özgür düşüncelerine karşı” 
diyorlar ama benim etle yetiştirilmem de benim özgür düşüncelerime 
karşıydı. Çocuğun kendi tercihi yok. Çocuğu etle beslemek ya da 
beslememek onun özgür düşüncelerine karşı çıkmak değildir. Onu 
büyütüyorsunuz. Daha sonra o karar aldığında ona karşı çıkmak özgür 
düşüncesine karşı çıkmak olur. (Ülkü, 18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan) 

Bu tartışmada ve vegan ebeveynlerin suçlanmasında kendini gösteren güç mücadelesi, 

bireysel çıkarların yanı sıra büyük oranda hayvan haklarını ve hayvan özgürleşmesini 

kendi çıkarlarının önüne koymakta isteksiz olan endüstrilerle ve kurumlarla ilgilidir. 

Toprak, insanların içinde bulunduğu durumu “sömürüye bilinçsiz bir şekilde ortak” 

edilmek olarak nitelendirmektedir: 

Kendini üstte görmek, “Ben bunu başardım, becerdim”, “Sen katilsin” falan 
gibi bir yaklaşımla insanları ötekileştirmemek gerekiyor. Birazcık daha o 
empatiyi insanlara da uygulamak gerekiyor. İnsanları birazcık aslında 
durumun kurbanı olarak da görmek lazım. Ben kendimi kültürün kurbanı 
olarak görüyorum. Yıllarca bu sömürüye bilinçsiz bir şekilde ortak edildiğim 
için kültüre kızgınım. (Toprak, 39, cinsiyet kimliğini hiçbir şey olarak 
tanımlıyor, lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan) 

Veganların empati duygusu gelişmiş insanlar olacağı kabulünden hareketle bu yetinin 

vegan olmayan insanlar için de kullanılması gerektiği vurgulanmaktadır. Bir gönderisi 

altında bir vegan ile vegan olmayan birinin tartışmaya başladığını aktaran İlke (38, erkek, 

doktora öğrencisi, 10 yıldır vegan), veganın çok sert bir tepki vermesinin kendisini 

rencide ettiğini belirtmekte, “her bilinci olan canlıya uygun bir şekilde yaklaşılması” 

gerektiğini düşünmektedir. Ayrıca “navegan” kelimesini “veganlığı aşağılayan bireylerin 

olumsuzlaştırılması üzerinden bir söylem” olarak gördüğünü ifade etmektedir. İnsanların 

“vegan olmayan bireylerin ‘navegan navegan’ diye üzerlerine gitmesi”nin bu insanları 

etiketlenmiş hissettireceğini ve sıkıntıya sokacağını, bu kişilere yönelik “empati yapma 

yeteneğinin kazanılmış olması gerektiğini” düşünmektedir. Alışkanlıkların 

değiştirilmesinin zorluğu ile vegan alternatiflere erişimin zorluğunu bir arada 

değerlendiren Can (50, erkek, lisans mezunu, 22 yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır 

vegan), “erişim olanakları biraz daha gelişse” çevresinde “vejetaryenliğe, veganlığa çok 

rahat geçebilecek insanlar olduğunu” düşünmektedir. Bunun belki de bütün dünya için 

böyle olduğunu, çoğu insanın “birçok şeyin bilincinde” olduğunu, fakat alışkanlıklarımızı 

değiştirmenin zor olduğunu düşünmektedir. 



111 

 

3.2.2.3. Aktivist Etiketinden Kaçınmak 

Vegan ve vejetaryenlerin kimliklerini açığa çıkarmamak istemelerinin bir diğer nedeni bu 

kişilerin aktivist görünmeme isteğidir (Romo & Donovan-Kicken, 2012, s. 415). İnsanların 

aktivizme dair sahip olduğu olumsuz stereotipik düşünceler onları sosyal değişimin bir 

parçası olmaya dirençli kılmaktadır (Bashir vd., 2013, s. 624). Yayınladıkları bir diyalogda 

aktivizm kavramının kendisinin kitlesel eylemin önünde bir engel oluşturup 

oluşturmadığını tartışan –ve ayrıca iki aktivist olan– Anthea Lawson ve Rupert Read 

(2022) de, “aktivizm” etiketinin bazı insanları kitlesel hareketlere dahil olmaktan 

alıkoyduğunu ve bu durumun aktivistlerin elde etmek istedikleri sonuçların önüne 

geçtiğini düşünmektedir. İklim üzerine kitlesel bir hareket başlatabilmenin belki de aktivist 

olma koşulunu aşmakla mümkün olabileceğini tartışmaktadır (Lawson & Read, 2022, s. 

5).  

Bu tez çalışmasına katılanların ifadelerinden görüldüğü üzere, aktivizm etiketi veganlık 

etiketiyle benzer fakat ondan daha da olumsuz görülen bir etikettir. Her veganın “aktivist 

olmak zorunda” olmadığını düşünen Utku, her vegan aktivistmiş gibi düşünüp saldıran 

insanlar olduğunu, “hiçbir şekilde” aktivist olmayıp “sadece bir şey paylaşan” ve 

paylaştığı şey üzerinden “naveganlardan ve veganlardan aktivistmiş gibi tepkiler alan” 

kişiler olduğunu aktarmaktadır. Utku, aktivizmin ne kadar olumsuz bir etiket olduğunu 

fark ederek veganlıkla ilgili herhangi bir bilgi paylaşanları bu etiketten kurtarmak 

istemektedir ve aktivist bir arkadaşının kendisine aktivist olmakla ilgili sitemini şöyle 

aktarmaktadır: 

“Hayatında yaptığın en iyi şey aktivistliğe başlamamış olman, kendi bireysel 
yolculuğunu koruyor olman. O kadar çok yıldırabilirlerdi seni, psikolojik 
olarak. Yaşayışın, sadece beslenmeyle gelmeyeceklerdi, kavramlar karıştığı 
için veganlık varsa cinsel yönelim, şu da, bu da, diğer kimlikler de 
yüklenmeye başlayacak. Anlamadığın, üzerine etiketlerin yağdığı bir 
platformda kendini var etmeye çalışacaktın.” (Utku, 24, kadın, lisans 
mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

Katılımcıların çoğu kolektif bir vegan aktivizmi içinde yer almamıştır.37 Fakat katılımcılar 

bu vurgularına rağmen –“politik aktivizm” olarak nitelendirilmese de– hayvan 

 

37 Katılımcılara doğrudan aktivizm yapıp yapmadıkları sorusunu yöneltmedim. Katılımcıların mülakat 
sırasında aktivizm hakkında yaptıkları yorumlardan hareketle böyle bir varsayımda bulundum. Bazı 
katılımcılar aktivizm yapmadıklarını belirtirken Toprak (39, cinsiyet kimliğini hiçbir şey olarak tanımlıyor, 
lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan) yıllar boyunca sosyal medya aktivizmi yaptığını, Doğa (26, kadın, yüksek 



112 

 

özgürleşmesi açısından olumlu veya doğru kabul ettikleri kimi eylemlerde bulunarak 

aktivizme ortak olmaktadır. Pallotta (2005, aktaran Wolf, 2015, s. 19) “yaşam tarzı 

aktivizmi (vegan veya vejetaryen olmak) ile politik aktivizm (bir sosyal hareket 

organizasyonuna aktif katılım) arasında ayrım yapmaktadır. Yaşam tarzı aktivizmi 

aşaması kişisel değişime yöneliktir; değişimin nesnesi benliktir”.  

Aktivist olsun ya da olmasın, hepçil normatif bir toplumda dünyanın en eski 
normu ‘beslenme’ye karşı çıkan veganlar yeni değer yargıları ve varoluş 
pratikleri önererek toplumdan yapısal değişiklikler talep etmekteler 
(Üzeltüzenci, 2018, s. vi).  

Veganlar, kendi benliklerini dönüştürerek toplumun normlarına karşı çıkmayı göze 

almakta, doğru olduğunu düşündükleri bir amaç uğruna temelde bireysel, kimi zaman da 

kolektif eylemlerde bulunarak hayvan özgürleşmesine katkı sunmaktadır. Örneğin 

hayvan sömürüsü, hayvan sömürüsünün çevresel etkileri, hayvansal ürünlerin insan 

sağlığına etkisi gibi konularda araştırma yaparak öğrendikleri bilgileri diğer insanlara 

aktarmaktadır. Herhangi bir bilgi aktarmadan önce muhatabın konuyla ilgili soru 

sormasını beklemek aktivist etiketinden kaçınmanın bir yolu olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Katılımcılar, karşı taraf konuyu merak ettiğinde ve soru sorduğunda “ılımlı 

davranmak” gibi belirli tavırları sürdürerek bilgi aktarmayı tercih etmektedir. Barış (32, 

kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan), “insanları vegan yapma” derdi 

olmadığını, “çok aktivist ruhlu bir insan” olmasa da “çok pasifist” de olmadığını, insanların 

sorularına “sabırla” cevap verdiğini, onlara okuduğu bilimsel çalışmalar ve makalelerden 

bahsettiğini fakat ancak “konuları onlar açtığında” bir şeyler anlattığını çünkü konuyu 

kendisi açarsa “itici” olacağını düşündüğünü dile getirmektedir.  

Utku (24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan), 

veganlığa dair algıyı feminizm üzerinden örneklendirerek insanların feministleri “erkek 

düşmanı” olarak kodladığını ve feminizmin “ne olduğunu anlatabilen”, hatta onu 

“yaşayabilen” insanlar sayesinde feminizme bakış açısının değişiyor olduğunu, aynı 

şekilde kendisinin “anlamak isteyene anlatarak”, “biraz daha sakin kalarak” onların “bakış 

açısını değiştirmeye” çalıştığını aktarmaktadır. Bilge (30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl 

 
lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 3 yıl 6 aydır vegan) vegan olduğunda “doğal olarak” “bireysel” 
çevresinde aktivizm yapmaya başladığını, Bilge (30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 
3 yıl 2 aydır vegan) ise “aktivist bilinciyle” çağrıldığı mekanlara gittiğini ve insanların bilincinde yer etmeye 
çalıştığını, Fransa’da bir eyleme katıldığını ve sinemayla aktivizm yapabileceğini düşündüğünü 
aktarmaktadır. Mülakatın akışı içerisinde aktivizm konusunu açmadığı halde aktivizm yapan başka 
katılımcıların da var olabileceğini ayrıca belirtmek isterim. 



113 

 

vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) “sözel olarak çok güçlü biri” olmadığını, 

tartışmayı kendisi için bir araç olarak görmediğini, bunun yerine hazırladığı bir 

“bilgilendirme maili”ni “ilgisi olan insanlarla” paylaştığını, bu mail karşılığında güzel 

tepkiler aldığını ifade etmektedir.  

İlke, veganlığı “kimlik” olarak değil “ideolojik bir yaklaşım” olarak gördüğünü, bu sebeple 

kendisine soru sorulduğunda bunu aktarmakla yükümlü hissettiğini ifade etmektedir. 

Aktivizm yapmadığını –ve hatta aktivistlerden pek hoşlanmadığını– aktivistlik yaparsa 

“ötekileştirmeyle” karşılaşacağını ve “karşı tarafa” ulaşamayacağını, ancak “düşünceler 

konusunda aktivist” olduğunu ve “bireysel aktivizm” yaptığını ileri sürmektedir:  

Çünkü benim aktivistliğim karşı tarafa bu bilgiyi ulaştırmak. Kabul edip 
etmemesi değil. Karşı tarafa doğru bilgiyi ulaştırmam. (İlke, 38, erkek, 
doktora öğrencisi, 10 yıldır vegan) 

Vegan olmadan önce başka veganlarla karşılaşan katılımcılar bu insanların gerek 

tavırlarıyla gerekse veganlığın yapılabilir olduğunu göstermeleriyle kendilerine örnek 

olduklarını aktarmaktadır. Benzer şekilde kendileri de varlıklarıyla veya diğerlerini 

bilgilendirme yoluyla veganlığı temsil edebileceklerini ve veganlık konusunda farkındalık 

yaratabileceklerini düşünmektedir. Barış (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır 

vegan), kendisinin veganlık konusunda öğrendiklerini yaklaşık üç senede sindirebildiğini, 

“aktivist yanı” çok fazla olmasa da insanlarda olumlu bir algı bırakırsa akıllarında soru 

işareti oluşturabileceğini ve belki konuştuğu birisinin üç beş sene sonra “Evet ya, böyle 

bir şey vardı” deyip o fikri kafasında büyütebileceğini düşünmektedir. Kamuran (38, 

kadın, yüksek lisans mezunu, 6 yıl azaltmacılıktan sonra vejetaryen olmuş, 10 yıl 

vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) “daha pasif tarafta” olduğunu, iş yerinde 

vegan yiyecekler talep ederek “anlaşılırlık” talep ettiğini ve belki bu durumun insanların 

akıllarında “soru işareti” yaratabileceğini düşündüğünü ifade etmektedir. Tüm bunlar, 

aktivist etiketiyle damgalanmaktan, yani etkileşimlerinde olumsuz düşünceler 

uyandırmaktan kaçınan kişilerin bu amaçla çatışan (hayvan özgürleşmesi konusunda 

katkı sağlamak gibi) isteklerini “makul” görülecek biçimde gerçekleştirme yöntemleri 

olarak görülebilir. 

McDonald (2000, s. 17), araştırmasına katılan veganların bazen toplumdan uzaklaşmak 

isteseler de hayvanlara en iyi şekilde destek olabilme yolunun kendilerine karşı 

düşmancıl olabilen bir toplumda vegan olarak mücadele etmek olduğunu düşündüklerini 



114 

 

aktarmaktadır. Emek, vegan biriyle daha önce hiç karşılaşmamış insanların kendisine 

çokça soru yönlendirdiğini, bir yandan insanların “saçma sapan tepkiler vereceğini 

bilerek yine de düzgün cevaplar vermeye çalışma”nın sinirlerini bozduğunu, fakat diğer 

yandan “veganları ve veganlığı”, “sömürülen hayvanları” “temsilen orada bulunan tek 

kişi” olması nedeniyle soruları geçiştirmenin veya üstü örtük cevaplar vermenin 

“hayvanların haklarını ihlal etmiş” gibi hissettirdiğini dile getirmektedir: 

Böyle bir arafta kalıyorum bazen. Diyorum ki anlatayım düzgünce. Düzgünce 
anlatıyorum ama böyle saçma salak bir tepki alıyorum sonra. Sonrasında da 
işte bir daha başka biri sorduğunda üstü kapalı, işte geçiştiriyorum bir 
şekilde. Böyle geçiştirdiğimde de şey diyorum, ya bu insanlar veganlığı asla 
bilmeyecekler belki de benim yüzümden, belki de ben düzgünce anlatsaydım 
bir şeyler anlayıp öğrenip belki değişirlerdi diye düşünüyorum. Böyle bir 
döngü içindeyim kısacası. (Emek, 27, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl 
vejetaryenliğin ardından 3 yıldır vegan) 

Toprak (39, cinsiyet kimliğini hiçbir şey olarak tanımlıyor, lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır 

vegan), basit bir eylem gibi görünen “rol model olma” çabasının insana bir “yük” 

olduğunu, insanın kendisine “hata” yapabilme, “yanlış” yapabilme olanağı vermesi 

gerektiğini düşünmektedir. Kendisinin uzun süre olduğu yer ile ideal arasındaki boşluğu 

görmezden gelerek yaşadığını aktarmaktadır ve bunu insanın kendine uyguladığı şiddet 

olarak nitelendirmektedir.  

Vegan aktivistlerin kullandığı bir diğer yöntem hayvan sömürüsünü betimlemek veya 

hayvan sömürüsüne dair videolar izletmektir. İnsanları hayvan özgürlüğü hareketine 

dahil etme sürecinde (mezbahalardan görüntüler izletmek gibi) şok taktiklerinin işe 

yarayabildiği (Jasper & Poulsen, 1995, ss. 498-499)  görülse de kimi katılımcılar video 

izletme yöntemini yanlış bulmakta, kimileri kendileri izleyemediği için başkalarına da 

izletmediğini söylemekte, kimileriyse görsel kullanmakta herhangi bir sorun 

görmemektedir. Katılımcılar genellikle hayvan sömürüsüne dair sözel anlatım yoluyla 

bilgi vermeyi tercih etmektedir. Sözel anlatım sırasında katılımcıların karşılarında 

bulunan insanın neyi önemseyeceğini tartarak dilini buna göre seçtiği fark edilmiştir.  

Katılımcılar farkında olarak veya olmayarak farklı biçimlerde vegan harekete katkı 

sağlamaya çalışmaktadır. Fakat bu çabaların her daim yeteri kadar etkili olduğu 

düşünülmemektedir. Veganlığa dair olumlu bir algı yaratma çabası olup olmadığı 

sorusunu yönelttiğim Devrim (21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 

aydır vegan), “Evet çabalıyorum ama o kadar pasif çabalıyorum ki hiçbir etkisi olmuyor” 



115 

 

cevabını vermiştir. Devrim başka bir soruya yanıtında “uyumsuz gözükmemek adına” 

arkadaş ortamında veganlıkla ilgili konu açmadığını da belirtmiştir. Veganlığa ve özellikle 

de aktivizme yönelik ön yargılar, veganların çevresindekilerin “keyfini kaçırmama” ve 

kabul görme isteği ile hayvan özgürleşmesine daha fazla katkıda bulunabilme isteğinin 

birbirini dışlamasına sebep olmaktadır. 

3.2.2.4. “Normal” Olmak 

Sosyal inşacı yaklaşıma göre normal ve anormal sosyal süreçlerle inşa edilmektedir ve 

bunlar nesnel kategoriler değildir. Goffman’ın (2019) damga üzerine görüşleri belirli 

kimliklerin ve davranışların sapkın olarak etiketlenmesi ve bu kişilerin ayrımcılığa uğrayıp 

dışlanması süreçlerine odaklanmaktadır. Damgalar sosyal etkileşimler aracılığıyla 

yaratılmakta ve sürdürülmektedirler. Normal ve anormalin kendi özünde bir gerçekliği 

olduğunu kabul etmeyen böyle bir yaklaşım, bu sayede aktörlere kendilerini toplum 

tarafından kabul edilen normal ve anormal kimliklere ve davranışlara meydan okuma 

olanağı tanımaktadır. Veganlar toplum tarafından sapkın görülse de bu görüşe karşı 

çıkacak faaliyetlerde bulunabilmektedirler.  

Vegafobik Olmayan Davranışlar başlığında ele alındığı üzere veganların doymasının 

önemsenmesi bir yanıyla olumlu duygular uyandırsa da uygun ve yeterli yiyecek bulmak 

üzerine fazla vurgu yapılması veganların konumunu zor gösterebildiğinden onlar 

tarafından rahatsız edici bir durum olarak değerlendirilebilmektedir. Kendi içinde 

bulunduğu durumu normal bulan ve bunu dışarıya da yansıtmak isteyen veganlar, bu 

tarz tepkiler sonucu normallik ve kolaylık sunumunu sürdürmekte zorlandıklarından söz 

konusu tepkiler izlenim denetimlerini zorlaştırıyor olabilir. “Özel muamele” yapılmasını 

istemediğini belirten Utku (24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 

6 aydır vegan), ailesi ve arkadaşlarının özel çabalarını kendisini düşündükleri için 

yaptıklarını, bunun kötü algılamadığını fakat kendisini kötü hissetmesin diye 

gerçekleştirdikleri eylemlerin ve telaşlı davranışların aslında –tersi bir etkiyle– kötü 

hissetmesine yol açabildiğini aktarmaktadır. Amacın “bir şeyler yemek” değil 

“sosyalleşmek” olduğunu düşünen Özgür (28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans 

mezunu, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan), arkadaşlarının mangal yapılacağı 

zaman “çok saçma”, “gereksiz” çabalara girebildiklerini ve bu “aşırı” çabaların bazen 

“yorucu” olabildiğini dile getirmektedir. Eylemi gerçekleştiren kişi açısından olumlu ve 

“düşünceli” görülebilecek bir davranış, vegan olan kişide, kendisinden kaynaklı bir telaşa 



116 

 

sebep olmak istememesi nedeniyle, olumsuz duygular uyandırabilmektedir. Veganların 

talep etmedikleri bir ilgi, tercih etmedikleri bir izlenimin verilmesine sebep olabilmektedir.  

Sneijder ve te Molder (2009, s. 627), “sıradan olma”ya yönelik faaliyetlerin veganlığın 

“karmaşık ve sağlıksız” bir yaşam tarzı olduğu düşüncesini çürütmek için önemli bir 

faaliyet olduğunu öne sürmektedir:  

‘Sıradanlık’ burada normatif olarak ‘karmaşıklık’ için retorik alternatif olarak 
çağrılır, öyle ki ‘vegan ama yine de sıradan bir insan’ olan biri kınanamaz. 

İlke’nin normal olmaya dair aktarımı, naveganların veganları sıradan insanlar olarak 

görmeyi beklemediğini göstermektedir. İlke, insanların birbirini “önce kapağına göre” 

yargıladığını, bu nedenle bir kişinin giyim tarzına bakıp “Aa bu hippi, bu kesin vegandır” 

diye düşünebildiklerini ifade etmektedir. Kendisi “memur gibi” göründüğü için vegan 

olduğunu öğrenen kişilerin şaşırdığını ve “Bu nasıl vegan olabilir?” diye düşündüğünü 

aktarmaktadır:  

Veganlar hep alternatif kişiler olarak görülüyor. Alternatif kişilerden kastım 
mesela aktivist, çok ileri aktivist veya toplumda deviant, sapkın kişiler olarak 
görüldükleri için benim gibi biriyle karşılaştıkları zaman bir afallıyorlar. […] 
aileden kaynaklanan bir şey bu. Öyle yetiştik. Öyle gözüküyorum. İnsanlar 
da gördüğü zaman şaşırıyor, “E bu memur gibi yaşıyor ama böyle, alternatif 
değil bu”. Hani bizim gözümüzde bu sapkın bir karakter de değil. (İlke, 38, 
erkek, doktora öğrencisi, 10 yıldır vegan) 

Katılımcılar veganlığın normalliğini vurgulamakta, kendilerinin diğerleri tarafından yanlış 

biçimde aşırı görüldüğünü düşünmektedir. Eren (20, genderqueer, lisans öğrencisi, 1 yıl 

5 aydır vegan) veganlığın “dışarıdan göründüğü gibi” “aşırı” olmadığını, “gündelik hayatın 

bir parçası” olduğunu ifade etmektedir. Ülkü kendisini “sıradan” olarak nitelendirmektedir: 

Sıradan bir insanım, sıradan bir üniversiteye hazırlanan öğrenci gibiyim. 
Onlar gibi, çok normal bir insanım. (Ülkü, 18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır 
vegan) 

Özgür’ün veganların “normal bir insan” oldukları bilindiği takdirde insanların onları 

yargılamayacağına yönelik düşüncesi veganlar açısından “normal” olduğunu 

gösterebilmenin ne kadar önemli olduğunu vurgulamaktadır: 



117 

 

Bence ne olduğunu bilmedikleri için karşılarında direkt olarak sanki farklı bir 
şey varmış, insan dışı bir şey varmış gibi düşünüyorlar ve korkuyorlar doğal 
olarak, insan bilmediği bir şeyden korkar. Halbuki sadece karşısında sıradan, 
normal bir insan olduğunu bilseler bence bu kadar korkmayacaklardır, bu 
kadar yargılamayacaklardır da dolayısıyla. (Özgür, 28, cinsiyet kimliği 
tanımlamıyor, lisans mezunu, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan) 

3.2.2.5. Dili ve Duyguları Kontrol Altına Almak 

Katılımcıların etkileşimler sırasında olumsuz algılanacaklarına dair kaygılarının 

iletişimlerinde duygularını daha fazla kontrol altına almalarına neden olabildiği 

görülmektedir. Eylem (25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) birebir 

etkileşimlerinde “gergin gülüş” takındığını; espri yapıldığında veya kendisiyle dalga 

geçildiğinde “gerginlik çıkmasın diye” güldüğünü; espriye karşılık olarak ciddi bir şey 

söylediği halde “ortam gerilmesin” diye bunu gülerek yaptığını aktarmaktadır. Böyle 

davrandığı için gerginlik çıkmadığını belirtmektedir. Eylem’in bu tavırları sayesinde 

etkileşim süresince taraflar arasında gerginlik çıkmasa da Eylem kendi içinde bu 

gerginliği hissetmektedir. Orada "dalga geçilen kişi” olmak istemediğini, o konuma 

düşünce gerildiğini ve çok rahat bir iletişim kurmadığını ifade etmektedir. 

Gerek katılımcıların vegan olmalarına yönelik aldıkları tepkilerden gerekse katılımcıların 

–Sosyal Medyada Vegafobi alt başlığında değinilen– veganlık beyanını alaya alan 

espriler yapılmasına yönelik düşüncelerinden görüldüğü üzere “ilgi çekmeye çalışan 

vegan/vejetaryen” ön yargısı oldukça yaygındır ve veganların davranışlarını 

etkileyebilmektedir. Bir veganın veganlık üzerine söyledikleri “ilgi çekmeye çalışan”, 

“marjinal olmaya çalışan”, “duyarcı”, “hırçın”, “saldırgan” şeklinde olumsuzlanmasının, 

benlik sunumunu etiketlerden kaçınmak etrafında kurgulayan veganların daha çekingen 

ve sessiz davranmasına yol açabildiği düşünülmektedir. Veganlığa dair ön yargılar 

kişileri belirli bir izlenim vermekten korkar hale getirmektedir ve belirli duyguların ifade 

edilmesinin önüne geçmektedir. Ülkü, veganların “hırçın” olduğu yönündeki ön yargıya 

“haklılık payı” vermemek için sinirlendiğinde bunu belli etmemeye özellikle dikkat ettiğini 

belirtmektedir. Ülkü, navegan ürünlerden rahatsızlık duyup duymadığı sorusuna benzer 

şekilde kontrolü ele alıp izlenimini denetlediğini gösteren bir cevap vermiştir:  

Eğer o an neden vegan olduğumu düşünürsem tabii ki üzülürüm, hatta oturup 
ağlayabilirim. Ama bir sürü akraba otururken bunları düşünüp ağlamam […] 
veganların duygusal olduğunu, duygusal oldukları için vegan olduklarını 
düşünmelerine sebep olur. (Ülkü, 18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan) 



118 

 

Hayvan bedenlerine yönelik kazandığı yeni bakışla sofraya baktığında gördükleri 

kendisini derinden üzebilse de Ülkü veganlığın duygusallığa indirgenip etik yönünden 

uzaklaştırılmaması için kasıtlı biçimde bu duygularını bastırmaktadır. Kendisine hayvan 

sömürüsünü hatırlatan göstergelere verdiği tepkilerin yanı sıra kendisini tetiklemeye 

çalışan kişilere de soğukkanlılıkla cevap vermeye özen göstermektedir. Kendisini 

“kışkırtmak” için soru yönelttiklerinde bu soruyu “normal bir soruymuş gibi” cevapladığını, 

ağızlarına laf vermediğini ifade etmektedir. Ülkü, karşısındakiler tartışmayı uzatsalar dahi 

onların kendisini anlamalarını istediği için tavırlarıyla tepki koymadığını ifade etmektedir. 

Seçilen dilin ve tavrın etkileşimi etkileyeceğini düşünen katılımcılar etkileşimlerinde sert 

ifadeler kullanmaktan kaçınmakta ve diğerlerine olabildiğince ılımlı yaklaşmaya 

çalışmaktadır. Emek, “sinirli vegan”, “agresif vegan” algısı nedeniyle herhangi bir 

karşılaşmada siniri bozulduğunda çok belli etmediğini ve insanların veganları ve 

veganlığı böyle görmesini istemediğini dile getirmekte, duyduğu rahatsızlığı veganlıkla 

ilgili klişeleri tekrar ederek mizah yoluyla gidermeye çalışmaktadır: 

O yüzden sakin kalmaya çalışıyorum, bir şey yapmıyorum. Bazen şeyle 
dalga geçiyorum, “Ben hayvanları çok seviyorum ama tabağımda seviyorum” 
ya da ne bileyim “Tabii ki, manyak mısınız ya ne veganlığı, gizli gizli gece 
kalkıp et yiyorum” falan diyorum. Aslında bu biraz pasif-agresif (gülüyor) bir 
tepki gibi bir şey bence. Kendini mizahla ifade ediyorsun. (Emek, 27, kadın, 
yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıldır vegan) 

Söylemek de kolay değil aslında ama nasıl daha tepkilerini almadan, hani 
hemen onlar da savunmaya geçip kendilerini kapatıyorlar bazen. Ona 
geçmeden nasıl söylerim, kendimi nasıl anlatırım... Şey yapmıyorum, “Ölmüş 
hayvan yiyorsun, ne kadar iğrenç” gibi şey gibi bir yerden değil de […] çünkü 
o bence daha antipatik oluyor. “Veganlar agresif zaten” falan deyip daha 
savunmaya geçen kendilerini ve beni anlamayan bir yerden oluyor diye 
düşünüyorum. O zaman hiç ulaşamayacağım, diyalog kuramayacağım 
çünkü daha da çemkirecek. İletişim yolunu kapatmadan bir şey söylüyorum, 
çalışıyorum en azından, etkili oluyor mu bilmiyorum. (Kamuran, 38, kadın, 
yüksek lisans mezunu, 6 yıl azaltmacılıktan sonra vejetaryen olmuş, 10 yıl 
vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

“Dramaturjik anlamda disiplinli bir oyuncu, kendi rolünü unutmayan ve performans 

sırasında kasıtsız hareketlerden ya da çam devirmelerden uzak duran birisidir” 

(Goffman, 2016, s. 203). Kişinin “yüz ve ses denetimi” dramaturjik disiplinin odağı olarak 

belirlenmiştir: “Gerçek duygusal tepki gizlenmeli ve yerine uygun bir duygusal tepki 

sergilenmelidir” (Goffman, 2016, s. 204). Veganlar karşılarındaki kişinin ifadelerinden, 

etin kokusu veya görüntüsünden veya etkileşim içindeki herhangi başka bir durumdan 



119 

 

rahatsız olduklarında fakat etkileşimi olumsuz etkilemek istemediklerinde dramaturjik 

disiplin denen bu tekniklere başvurmaktadır. Bayramdan bir gün önce “elleri kana 

bulanmış” bir insanın elini tutup “İyi bayramlar” demekten çok rahatsız olduğunu dile 

getiren Adalet (32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır 

vegan), “İyi bayramlar” demeyip “Merhaba” diyerek “aptal saptal yüz mimikleri” yaptığını 

dile getirmektedir. Daha sonrasında ise ailesine bu pratiği sürdürdükleri sürece eve 

gitmeyeceğini bildirmiş ve böylece gerilim yaşayacağını bildiği bir durumdan kendini 

korumuştur. Genellikle etin mevcut olduğu sofralarda mekânsal sınırlar koymaya çalıştığı 

görülen Adalet, bu sınırları sürdüremediği durumlarda etin dokusu ve tazeliği gibi 

nitelikleri üzerine yorum yapılmasının tahammül sınırlarını zorladığını, fakat yine de bu 

duruma ses çıkarmadığını dile getirmektedir. Sofradaki ete ve insanların yüzlerine 

bakmamaya çalışmakta fakat bu denetim çabası her zaman başarılı olamamaktadır. 

Kimseye “Katilsiniz” demediğini belirten Adalet, yine de yüz ifadesi nedeniyle insanlara 

rahatsızlık veriyor olabileceğini düşünmektedir: 

Böyle insanlar bazen bakışlarımdan rahatsız olduklarını söylüyorlar. Çünkü 
bakmamaya çalışıyorum ya da böyle o etin lezzeti üzerine yorum 
yaptıklarında o insanların acımasız olduğunu düşünüyorum. Sanırım o da 
benim yüz ifademe yansıyor. (Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay 
vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan) 

Barış (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan), etkileşimlerinde veganlık 

hakkında konuşulurken kendi yapısından dolayı gerginlik çıkmadığını; yaşıtlarının alkol 

masasında “otokontrollerini kaybettiklerinde” daha sivri dilli olabildiğini, çok “iğneleyici”, 

“alaycı” şeylere maruz kaldığını fakat tahrik edildiği zamanlarda da “kavgaya girmeden” 

“aynı alaycılıkla” karşılık verdiğini ifade etmektedir. Arkadaşları alkolün etkisiyle 

dramaturjik disiplini kaybetse de Barış kavga çıkarmayarak her iki tarafın da yüzünü 

muhafaza etmektedir.  

Kişiler genellikle sakin tavırlarını korumaya çalışsa da diğer aktörler bu durumu zora 

sokabilmektedir. Genelde sakin ve kontrollü davranıp çatışma yaratmamaya çalışan 

kişilerin küçümseyen tavırlarla karşılaştıklarında tepki göstermeye başlayabildikleri 

görülmektedir. Örneğin Utku (24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 

yıl 6 aydır vegan), “saygı içerisinde yemek yerken” hiç kimseye hayvan sömürüsüne dair 

imada bulunmadığını fakat konu kendi yediği yemeğe gelirse kendisine de onların yediği 

yemek üzerine konuşma hakkı doğduğunu düşündüğünü ve konuşmaya başladığını 

söylemektedir.  



120 

 

Goffman (2016, s. 198), seyircinin “artık kibar etkileşim oyununu oynayamayacağına 

veya oynamak istemediğine” karar vermesiyle “iki takımın da kabul edilemez olduğunu 

bildiği gerçekler veya davranışlarla oyuncuların karşısına çıktığında” olay çıkabileceğini 

[creating a scene] öne sürmektedir. “Bir kimse sosyal cesaretini toplayıp bir başkasına 

‘haddini bildirmeye’ veya ‘ağzının payını vermeye’ karar verdiğinde olan budur” 

(Goffman, 2016, s. 198). Kamuran (38, kadın), “hiç tanımadığı” insanların mevcut olduğu 

bir masada çok üstüne geldiklerini, arkadaşının “Ot yiyor bunlar da” demesi üzerine 

arkadaşına patladığını ve “Hayvan öldüreceğime ot yemeyi tercih ederim. Neyim eksik 

olacaksa olsun” dediğini aktarmaktadır. Fakat bu çıkışından ötürü rahatsız hissederek 

arkadaşına kendisinin çok üstüne geldikleri konusunda açıklama yaparak özür dilemiştir. 

“Seyircinin bir üyesi istemeden sahne arkasına girdiğinde, içeride bulunanları suçüstü 

yakalaması muhtemeldir”. Goffman bu durumu “davetsiz misafirlik” olarak 

adlandırmaktadır (2016, s. 197). Lavaboya gittiğinde masadaki iki arkadaşının kendi 

arkasından veganlıkla ilgili konuşmaya başladığını ve devamında hangi mekanın etinin 

güzel olduğu konusunda bir muhabbete giriştiğini duyan Eylem (25, kadın, yüksek lisans 

öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan), arkadaşlarını “sahne arkasında”, kendisine karşı 

“sürdürmek yükümlülüğü altında oldukları izlenimle gayet uyumsuz bir faaliyet içinde” 

(Goffman, 2016, s. 197) bulmuştur. Eylem, o anda tanık olduğu sahneye dair bir yorumda 

bulunmamış, arkasından bu şekilde konuşulmasına “gün bittikten sonra ve üzerine 

düşününce” öfkelenmiştir.  

Özellikle  iş yerleri, veganların damgalarını yönettiği ve doğrudan çatışmaya girmediği 

(Hirschler, 2011, s. 163) ön yargıdan kaçınmak için kimliklerini özellikle sakladıkları 

(Lindquist, 2013, s. 12) bir alan olarak karşımıza çıkmaktadır. Utku (24, kadın, lisans 

mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan), veganlık konusu tartışılırken 

hissettiği olumsuz duygu ve düşüncelerini arkadaş ortamında veya yeni tanıştığı ve yaşıt 

olduğu insanlara aktarmakta sorun görmese de iş yerinde bu konuyla ilgili ne kadar az 

konuşursa ve kendini ne kadar az ifade ederse o kadar iyi olduğunu düşünmektedir. Bu, 

iş yerindeki diğer insanların veganlara yönelik tavırları için de beklenen bir durumdur. 

Kamuran (38, kadın, yüksek lisans mezunu, 6 yıl azaltmacılıktan sonra vejetaryen olmuş, 

10 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) iş ortamının gerekliliği nedeniyle 

kendisine “açıktan” ayrımcılık yapılmadığını ifade etmektedir.  

Her ne kadar iş yerinde çalışanların birbirine davranışlarının genelde doğrudan çatışma 

içermeyen bir çerçevede seyretmesi beklense de bu karşılaşmalarda kişilerin mizacı da 



121 

 

devreye girebilmektedir. Siyasi ve çevresel nedenlerden 15 yaşından beri tüketim 

alışkanlıklarına dikkat eden Deniz, kimliğini öne çıkarmaktan sakınmamakta, çalıştığı 

yerlerde patronları da dahil olmak üzere herhangi biri veganlık konusunda bilgisiz 

olduğunda doğrudan çatışmaya girerek kendini ifade edebilmektedir. Kimi zaman 

diğerlerine de yemek yapmak gibi eylemler sayesinde kendi isteklerinin 

gerçekleştirilmesini sağlayabilmektedir. Böylelikle diğer insanlar için veganlığı temsil 

etmekte ve onun uygulanabilirliğini göstermektedir:  

Patron her sabah böyle […] poğaça moğaça [dolaştırıyor]. Bir gün dedim ki 
“Bunların hiçbiri vegan değil ve sürekli benim önümden geçiyor, ya bana 
uğramayın”. O da günaydın da diyor ya, gelmiş ertesi gün, elma getiriyor, 
(gülerek) armut getiriyor. Sonra diyor ki “Simit sanırım vegan”. Hani böyle 
normal mesaili çalıştığım iş yerlerinde de bu anlayış vardı. Şu anda da 
çalıştığım [yerde] buzdolabı alınması konuşuluyordu. Genelde ofise ben 
yiyecek götürüyorum bunu da belirteyim ve herkes yiyor benim 
yiyeceklerimden. Dedim ki “Bir buzdolabı alınmasını istiyorum, ben yiyecek 
koyarım fakat navegan bir şey girerse buzdolabına ben yiyecek getirmem, 
koymam, siz de hiçbir şey yiyemezsiniz”. Şu an ofis vegan. Buzdolabı da 
tamamen vegan […] (gülerek) vegan peynirler falan alınıyor buzdolabına. 
(Deniz, 31, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl 
azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan) 

İlk bakışta nötr veya olumlu bir eylem gibi görüldüğü halde veganları rahatsız eden bir 

durum, karşılarında et yendiğinde onlardan özür dilenmesidir. Bilge (30, cis kadın, lisans 

mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan), restoranda karşısındaki 

kişinin yemeğini yemesini beklemekte sorun görmediğini, fakat karşısındaki kişi “Kusura 

bakma karşında hayvan yedim”, “Kusura bakma et yedim” gibi ifadeler kullandığında bu 

durumun kendisini “tilt” ettiğini ve bunun neden olduğunu henüz anlayamadığını 

aktarmaktadır. Diğer katılımcıların da aktardığı deneyimlerden görüldüğü üzere 

naveganların –ve bazen vejetaryenlerin– veganlardan özür dileme ihtiyacı hissedebildiği 

fark edilmektedir. Öncelikle böyle bir özrün, bir veganın hayvansal ürün tüketen kişiye 

sözel olarak saldırdığı bir durumda dile getirilmediği açıktır. Aktarılan deneyimlerde 

veganların herhangi bir yorumda bulunmadıkları halde böyle bir tepkiyle karşılaştıkları 

görülmektedir. Bu özür, kişinin vicdan muhasebesi yapması, gerginlik hissetmesi veya 

karşısındaki vegana yönelik hatalı bir eylemde bulunduğunu düşünmesi gibi durumların 

gün yüzüne çıkarılıp temize çekilmesi isteğinden kaynaklanıyor olabilir. Bu açıdan 

naveganın duygularını ve düşüncelerini ifade ederek olumlu bir eylemde bulunduğu 

düşünülebilir. 



122 

 

Fakat etkileşimin seyri açısından bakıldığında, eğer ki vegan bu özür gelene kadarki süre 

boyunca gerek rahatsız olmamak gerek rahatsız etmemek amacıyla sanki sofrada et 

yokmuş gibi davrandıysa, bu özür söz konusu rolü sekteye uğratmaktadır. Rolün bu 

şekilde sekteye uğratılması kişiyi mahcup edebilir veya sinirlendirebilir; aradaki açıkça 

kabul edilmeyen gerilime bu şekilde işaret edilmesi etkileşimin dengesini bozabilir. 

Ayrıca naveganın vegandan özür dilemesi kendisinin vegana kötü bir şey yaptığını veya 

kendisinden özür diletecek kadar kötü hissettirmesi nedeniyle veganın navegana kötü 

bir şey yaptığını ima etmesi nedeniyle de etkileşimi zora sokabilir. Vegan olan kişi bir 

yandan karşısındaki kişinin (“Affedersin” ifadesine bir karşılık olarak) eylemini 

affetmezse “önemsiz şeylere takılan”, “müdahaleci”, “zor”, “can sıkıcı” gibi olumsuz 

sıfatlarla özdeşleştirilecek, diğer yandan bu eylemi “affederse” yapılanı "mazur gördüğü” 

iması nedeniyle hayvan sömürüsünü onayladığı yönünde bir izlenim verecektir. 

Sonradan veganlığa geçiş yapan kişiler her ne kadar kendi geçmişlerinden yola çıkarak 

insanlarla empati kurabilse de, özünde hayvan sömürüsü içeren bir eyleme onay veriyor 

olmak kimlikleriyle uyumsuz bir durum yaratmaktadır. Özür dilendiğinde kişi “Asıl benden 

değil kendi bedeninizden özür dileyin ya da yediğiniz hayvandan özür dileyin” (Ekin, 24, 

cis erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan) gibi doğrudan bir 

cevap vermeyi; ortamın gerilmemesi için konuyu espriye vurmayı (Deniz, 31, cinsiyet 

kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan) veya 

duymazdan gelmek (Ülkü, 18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan) gibi yüzleşmeden 

kaçınan tepkiler vermeyi tercih edebilir.  

3.2.3. Stereotipleri Yıkmaya Yönelik Eylemler 

3.2.3.1. Zorunluluk Algısına ve Din Benzetmesine Karşı Çıkmak 

Etkileşimci geleneğe göre “toplumsal eylem bir kişinin yaptığı ya da yapmadığı şeyler 

için sorumlu olma isteği tarafından şekillendirilmektedir” (Turina, 2018, s. 241). 

Greenebaum (2012b) Goffman’ın izlenim denetimi ve benlik sunumu kavramlarını 

kullanarak etik veganların kendi ahlak kuralları ve davranışlarındaki çelişkileri nasıl 

müzakere ettiğini incelemektedir. Hayvansal ürün tüketmek gibi kimlikleriyle uyumsuz 

eylemlerde bulunup inotantik hisseden veganlar kimi stratejiler (insanlar önündeki 

davranışlarını değiştirmek, “gri alanlar” belirlemek ve yapısal sorunlar olduğunu 

belirtmek) kullanarak otantik olma hissini inşa etmektedir (J. B. Greenebaum, 2012b, ss. 

137-141). Bu tez çalışmasındaki katılımcıların navegan bir ürün tükettiği bir senaryoda 

bunu saklayıp saklamayacağına yönelik cevapları kişilerin yaşam koşullarının ve daha 



123 

 

önceki karşılaşmalarının izledikleri stratejileri ne derecede etkilediğini göstermektedir. 

Devrim 21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 aydır vegan), navegan 

bir şey yemesi gerekse bunu saklayacağını çünkü babasının hep “Diyet gibi bir şey mi, 

bozamıyor musun?” gibi sorular sorduğunu ve bir kere “bozarsa” “O zaman ne anlamı 

kaldı ki?” diye düşünüp her seferinde bozmasını isteyeceğini ve bu durumu başına 

kakacağını düşünmektedir. Benzer şekilde Eren (20, genderqueer, lisans öğrencisi, 1 yıl 

5 aydır vegan) de insanların veganlığı “oruç gibi bir şey” olarak gördüğünü, bu durumda 

veganlığın “bozulmuş” olduğunu düşünecekleri ve anlamayacakları için 

açıklamayacağını dillendirmektedir. Emek (27, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl 

vejetaryenliğin ardından 3 yıldır vegan), zaten “gizli gizli et yiyorsunuz algısı” olduğunu, 

onu pekiştirmemek için kazara hayvansal ürün içeren bir şey yese bunu dillendirmemeye 

çalışacağını ifade etmektedir. Bazı veganların böylesi bir durumda hem kimliklerini hem 

de kimliklerine yönelik inandırıcılığı sürdüremeyeceğine dair bu kaygıları onları olası bir 

“ihlal” durumunda bunu diğerlerinden saklamaya yönlendirebilmektedir. Nitekim 

veganların navegan bir ürün tükettiğini saklamadığı durumlarda karşılarındaki kişi bunu 

isteyerek yaptıkları yönünde imada bulunabilmektedir. Eylem, eve sipariş ettikleri 

mercimek çorbasında tavuk bulyon olduğu yazısını görmeyip ikinci kez aynı çorbadan 

sipariş ettiğini, fark ettiğinde bir daha yemeyeceğini dile getirdiğini, flörtünün ise bu 

durumu alaya aldığını aktarmaktadır: 

Böyle dalga geçiyor yine, “Allah görmüyor nasıl olsa, gizlice yiyorsun işte sen 
de” demişti. Orada sinirlendiğimi hatırlıyorum. Hani benim böyle bir isteğim 
varmış gibi sanki, işte ama bunu başka bahanelere sığınarak yiyormuşum 
gibi. Böyle bir şey yaptığı için sinirlenmiştim ona o zaman. (Eylem, 25, kadın, 
yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) 

“Oruç” ve “Allah görmüyor” gibi ifadelerden de görüldüğü üzere veganlık dine 

benzetilmekte ve bu benzetme veganlar tarafından rahatsız edici bulunmaktadır. 

Veganların hayvansal ürünlerden uzak kalma isteğinin “din gibi” addedilmesi veganların 

bu konuyu kutsallaştırdığı yönünde bir ima içermektedir. Veganlığın din gibi yaşandığı 

ve aslında bu kadar “katı” olmaya gerek olmadığı düşüncesi böyle bir benzetmeye yol 

açmış olabilir. Çınar’ın (2017) duyar konusunda yazdıklarına benzer bir şekilde burada 

da veganların hayvanlara gösterdiği duyarın navegan bir bakış açısından “makul kabul 

edilen” düzeyi aştığı ve “çilecilik”, “sofuluk” olmaya evrildiği düşüncesi hakimdir. 

Veganların eylemlerinin “aşırı” addedilmesi, veganlığın ardındaki somut ve acil konunun 



124 

 

–hayvan sömürüsünü durdurma çabasının– “tanrı buyruğu” olmadığı halde 

öyleymişçesine önem atfedilen bir durum olduğunu ima etmektedir.  

Katılımcılar “dinsel yükümlülük” benzeri bir zorunlulukla hareket etmediklerini ve bu algıyı 

yıkmak istediklerini belirtmektedir. Bilge, uzun uzun sorular sorduğu ve “içinde kesinlikle 

et olmadığı” için seçtiği bir yemekten tavuk çıktığını ve bu nedenle tavuk yemiş olduğunu; 

veganlığa dair “sofu” ve “fanatik dinci” algısını kırmak için bu durumdan başkalarına söz 

ettiğini aktarmaktadır: 

Ben böyle fanatik bir zümre mensubu değilim, bu böyle bir şey değil. O 
yüzden hiç gizlemem ve saklamam. (Bilge, 30, cis kadın, lisans mezunu, 11 
yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan) 

Veganların asketik olduğu yönündeki tepkiler veganlara ve hayvan özgürleşmesine zarar 

vermektedir. Cole (2008), sosyal araştırmalarda vejetaryenliğin ve veganlığın ele 

alınışında “asketik” söylemin baskın oluşunu eleştirel biçimde ele almaktadır. Genellikle 

“katı”, “kısıtlayıcı” veya “kaçınma” gibi betimleyici terimlerin kullanıldığını ve bu asketik 

söylemin vejetaryenliği ve veganlığı kötüleyen ve bunları “zor” ve “anormal” gösteren bir 

hiyerarşi oluşturduğunu öne sürmektedir (Cole, 2008, s. 706). Böylesi kötüleyici 

söylemler veganlığın ortaya koyduğu sorunlar üzerine düşünmeden onun varlığını kabul 

etmenin ve onu itibarsızlaştırmanın bir yoludur (Cole & Morgan, 2011, s. 142). 

Hawthorne (2019), pek çok veganın vegan olmayı “Hayvanları yemeyi bıraktım” veya 

“Et, yumurta ve süt ürünlerini yemeyi bıraktım” gibi açıklamalarla anlattığını ve böylece 

veganlığı bir şeyleri bırakmak üzerine kurduğunu ileri sürmektedir. Kendisi bu 

açıklamaların teknik olarak doğru olduğunu fakat bu açıklamaların veganlığı 

“beslenmeyle ilgili bir tür kefaret” olarak nitelemesi nedeniyle veganlığa dair gerçeği 

yansıtmadığını düşünmektedir. Veganlığın bir şeyleri bırakmaktansa kendini yeni şeylere 

açmakla ilgili olduğunu ifade etmektedir. Veganların kaçındığı şeyin “hayvanların kasıtlı 

olarak öldürülmesi” olduğunu hatırlatmaktadır (Hawthorne, 2019, ss. 50-51).  

Doğa (26, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 3 yıl 6 aydır vegan), 

“Aa, sen bunu yiyemezsin” diyenlere karşı “ben onu yememeyi tercih ediyorum, ben onu 

yiyebilirim” diyerek bu zorunluluk dilini değiştirmeye çalışmaktadır. Toprak (39, cinsiyet 

kimliğini hiçbir şey olarak tanımlıyor, lisans mezunu, 9 yıl 3 aydır vegan), arada “patatesli 

poğaça” yediğini söylediğinde böyle durumların “dinden çıktın” gibi bir durum teşkil 

etmediğini ve “yüzde yüz vegan diye bir şey olmadığını” gösterdiğini aktarmaktadır. 



125 

 

Toprak ayrıca Doğa’nın vurgusuna benzer şekilde “Bunu yiyemiyorsun” değil “Onu 

yememeyi tercih etmeye çalışıyorum” gibi “daha esnek bir yer”in “herkes için iyi” 

olduğunu düşünmektedir. Özgür (28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 2 yıl 

vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan) de bu durumları ifade etmekte sorun görmediğini 

ve hatta “Orucum bozuldu”, “Aforoz edildim” gibi espriler yaptığını, “naveganların 

dünyasında” yaşadığımız için bunların “olağan şeyler” olduğunu ifade etmektedir. Bu 

örneklerde vegan kimliğiyle ters düşen durumlar kimliğe birer tehdit olarak görülmekten 

ziyade kimliğin daha “esnek” gösterilmesine yardımcı olan durumlar olarak 

görülmektedir. Bu eylemler bir yanıyla tutarsızlık içerse de veganlar tarafından 

“zulümsüz yaşamın çok zahmetli olduğu düşüncesi”ne  (Turina, 2018, ss. 154-155) karşı 

kullanılabilmektedir.  

3.2.3.2. Veganlığın Zor Olduğu Algısını Yıkmaya Çalışmak 

Veganlığın zor ve sağlıksız olduğu düşüncesi veganların en çok mücadele etmesi 

gereken ön yargılardandır. Veganlığı Mahrumiyet Olarak Değerlendirmek alt başlığında 

da görülebileceği üzere veganların kendilerini hem hayatın zevklerinden hem de sağlıklı 

bir yaşamdan mahrum bıraktığı düşünülmektedir. Belirli ürünleri diyetten dışlamanın 

sofraya çeşitlilik kattığını söylemek tuhaf görünse de “geleneksel et bazlı mutfağın 

monotonluğu” (Beardsworth & Keil, 1991, s. 23) yeni tatlar denemenin önünde bir engel 

olabilmektedir ve beslenme rejiminden hayvan bedenine ait ürünler çıkarılırken standart 

bir durumda sofraya getirilmeyen türlü yeni meyve, sebze, bakliyat vb. beslenme rejimine 

dahil edilebilmektedir. Vegan beslenmeye dair “kısıtlılık”, “mahrumiyet” gibi ön yargıların 

farkında olan veganların diğer insanlara yiyebildiklerinin çeşitliliğini göstermeye 

çalışabildikleri görülmektedir. Utku, toplu organizasyonlar olduğunda bu etkinliklere 

katılıp neler yiyebildiğini göstermek istediğini, hatta bazen yemeyeceği şeyleri bile sipariş 

ettiğini aktarmaktadır: 

Toplu organizasyonlara gitmekten kaçındığım olmuyor. Hatta daha çok gidip 
neler yiyebildiğimi göstermek istiyorum. Hatta yemeyeceğim şey bile geliyor 
bazen ve şey oluyorum “Bak ne kadar çok çeşit var farkında mısınız? Bu da 
vegan, bu da vegan…”, her şeyi göstere göstere yeme hali oluyor yani. (Utku, 
24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan)  

Ayrıca bazı katılımcılar yiyecek fazla seçenekleri olmadığında ve hatta karınlarını 

doyuracak hiçbir şey bulamadıklarında bunu genellikle olumsuz bir durum olarak 

değerlendirmemekte ve diğerlerini bu konuda rahatlatmaya çalışmaktadır. Naveganların 



126 

 

herhangi bir öğünde veganların aç kalacağına dair kaygılarının aksine kimi veganlar 

maddi yetersizlik nedeniyle veya hayvansal ürün tüketmeme isteğiyle aç kalmayı tercih 

edebildiklerini ifade etmektedir. Devrim (21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten 

sonra 6 aydır vegan), sadece yan ürünler olduğunda “Sorun değil, ben bununla da 

doyuyorum. Mutluyum” dediğini ve “gerçekten de öyle” olduğunu; Umut (24, kadın, 

yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 6 ay vejetaryenliğin ardından 2 yıl 9 aydır vegan) mahcup 

olan kişiye bu durumun çok önemli olmadığını ve yediği şeylerin “doyurucu” olduğunu 

söylediğini aktarmaktadır. Naveganlar için “yetersiz” görünen yemekler genelde veganlar 

açısından bir sorun teşkil etmemektedir.  

Bunun yanı sıra katılımcıların gerçekten aç kaldıkları zamanlarda bile bunu hayvansal 

yiyecek tüketmeye tercih edebildikleri görülmektedir. Hayatının önceki dönemlerinde iş 

ve yaşam koşullarındaki elverişsizlik nedeniyle veganlığı sürdüremeyip vejetaryen olan 

Özgür (28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 4 

yıldır vegan), bir aylık askerlik sürecinde “Kesinlikle bu sefer olmaz” diyerek hayvansal 

hiçbir şey tüketmeyip 11 kilo vermiştir. Bilge, babasının ailesiyle kaldığı kısa bir sürede 

yediği yemeklerde “tuhaf şeyler” olması ve hazırlayan kişi tarafından böyle şeyler 

söylenmesi nedeniyle onlara karşı güvensizlik duyduğunu, hayvansal ürünler yiyeceğine 

aç kalmayı tercih ettiğini ve böyle olduğu için çok daha iyi hissettiğini belirtmektedir. 

Bilge, bedeniyle ilişkisinin böyle durumlar nedeniyle değiştiğini şöyle aktarmaktadır:  

Çok ilginç bir şekilde yemek yiyemeyeceğim ve bedenimi sürdüremeyeceğim 
diye çıldırmak sonradan öğrendiğimiz bir şey. Biz sürekli bir şeyler yiyerek, 
yiyerek, yiyerek değil aslında, bu farklı bir döngü. Kendi bedenimle olan 
ilişkim de gelişti diyebilirim. Ve başka bir zamanda da yine açlığa yakın bir 
şey yaşamıştım, yani bulamamak, tedarik edememek, bu parasızlıktan ve 
imkansızlıktan ve o sırada dışarı çıkma yasağı oluşundan falan da 
kaynaklıydı. Orada da mesela çok az şey tükettim ve hani yaşadım, 
yaşayabiliyorum. Bedenimiz sandığımızdan çok daha muktedir […] Sürekli 
bir şeyler tıkmamız, tıkmamız, tıkmamız gereken bir böyle et torbası değil. 
(Bilge, 30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 
aydır vegan) 

3.2.3.3. Sağlıklı Olmak–Veganlığın Sağlıklı Olmakla 

Özdeşleştirilmesine Karşı Çıkmak 

Ailelerin veganlığın sağlıksız olduğu inancına karşın sağlığına önem göstermek kişilerin 

vegan kimliklerini sürdürmesine yardımcı olmaktadır. Adalet, sağlık konusunun 

veganlığını sürdürebilmesi için önemini şöyle aktarmaktadır: 



127 

 

[Aldığım tepkiler nedeniyle] Hiç vazgeçmedim, yani hayır. “Bunlar için 
vazgeçmeyeceğim. Bu yola girdim bir kere” dedim hep. Sadece sağlık 
noktasında daha fazla araştırma yapmam gerekti. Çünkü elimde tuttuğum 
argümanım, hani insanların değer vereceği tek argümanım buydu. Ben 
kendimi sağlıklı tutmak zorundaydım. Eğer orada yenilirsem bu sefer 
vücuduma müdahaleye başlayabilirlerdi […] [sağlığım] kalemdi yani benim. 
(Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır 
vegan) 

Laura Wright, ABD’de vegan bedenin inşası ve tasvirlerini analiz ettiği The Vegan 

Studies Project’te (2015) vegan bedenin, eylemleriyle ve “ana akımı oluşturan şeyi 

sürdüren mekanizmaların pek çok yönüne katılmamayı” seçmesiyle statükoyu tehdit 

ettiğini ifade etmektedir. Veganlık konusundaki söylemlerin de onu “hâkim kültürel 

zihniyeti değiştirmeye en muktedir olduğu anda” yok etmeye veya tam aksine vegan 

bedeni “sağlığın, güzelliğin ve gücün en kusursuz örneği” tayin etmeye çalıştığı 

yorumunda bulunmaktadır. Wright (2015, s. 19), veganlığı türlü ikilikler üzerinden 

düşünüp onu ya birine ya diğerine yerleştirmeye çalıştığımızı göstermektedir. Veganlığı 

sağlıksız, yetersiz gören düşünce vegan olma kararının kabullenilmesinde zorluklar 

yaratmaktadır. Pek çok vegan bu görüşün aksini kanıtlamaya çalışmaktadır. Fakat 

toplumdaki tek yaygın görüş bu değildir. Bu varsayımla taban tabana zıt bir başka 

varsayım veganlığın doğrudan sağlıklı olmakla eş olduğudur. Wright’ın da vurguladığı 

veganlığı düşünme biçimimizdeki bu ikiliklerin önüne geçmeye çalışanlar veganlığın 

doğrudan sağlıklı olmakla özdeşleştirilmesine karşı çıkmaktadır. Veganlığın değil, 

sağlıklı ve dengeli bir bitkisel beslenmenin (diğer tüm etkenlerle bir arada) kişiyi sağlıklı 

yaptığını görmek önemlidir çünkü her ne kadar veganlığın sağlıklı olmakla eş tutulması 

veganlık açısından olumlu bir durum gibi görünse de bu kaygan zemin sağlıksız 

beslenen bir veganın herhangi bir sağlık sorunuyla karşılaşması durumunda bir etik 

duruş olan ve sağlıkla doğrudan ilgisi bulunmayan veganlığın olumsuz 

değerlendirilmesine yol açabilir.  

Vegan beslenme söz konusu olduğunda öne çıkan bir ikilik “sağlıklı veganlık” ile “abur-

cubur veganlık” [junk vegan] (Tekten Aksürmeli & Beşirli, 2019, s. 241) arasında 

yapılmaktadır. Veganlar sağlıklı olmak için çabalayabileceği gibi bu konuda herhangi bir 

kaygı duymayabilir. Kendisi sağlıklı bir sporcu olduğu halde “sağlıklı vegan” rolünü 

doğrudan kabul etmeyip insanların bu ön yargıyı sorgulamasını isteyen Deniz, hiçbir 

zaman “Veganlık sağlıklıdır” demediğini, sağlığı bir “bütün” olarak gördüğünü 

aktarmaktadır: 



128 

 

Ben vegan beslendiğim için maraton koşmuyorum ki, ben her gün sabah 
uyanabildiğim için, ben her gün antrenman yaptığım için, ben güzel 
beslendiğim için, ben işte yeterince güneş alabildiğim için, muhtemelen 
mesaili çalışıp (gülerek) çoluk çocuk bakmadığım için maraton 
koşabiliyorum. Tek sebep vegan beslenmem olamaz yani. O yüzden onu 
orada o şekilde ifade etmek istemiyorum. Ama mesela işte koşuyorum, oraya 
işte #vegan koyuyorum yani (gülüyor). Ama böyle “Sağlıklıdır” diye ifade 
etmekten biraz geri duruyorum diyeyim. (Deniz, 31, cinsiyet kimliği 
tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan) 

Her ne kadar Deniz sağlığı bir bütün olarak gördüğünü vurgulayıp sağlıklı oluşunu 

veganlığına bağlamasa da, vegan beslenmenin sağlıksız olduğu inancını taşıyanlar için 

Deniz’in örneği insanların “veganlık sayesinde” değilse bile “vegan olarak” (ve hatta 

vegafobik bir bakış açısından “veganlığa rağmen”) sağlıklı olabileceğini göstermektedir. 

Sağlıklı olan veganlar yaşamlarıyla birer örnek olarak veganların sağlıksız olacağı ön 

yargısıyla savaşmaya yardımcı olmaktadır. Veganların sağlıksız olacağı ön yargısıyla 

savaşmak hayvan özgürleşmesi açısından önemliyken vegan beslenmenin yalnızca 

sağlıklı bir insan olmak için yapıldığı algısının oluşması zararlıdır. Hayvan özgürlüğü 

aktivisti vegan Zülâl Kalkandelen’in (2021, s. 81) dikkat çektiği üzere sağlık konusu ön 

plana çıkarılırken veganlığın etik temellerinin geri plana atılması, yaşamın tamamını 

kapsayan felsefi ve politik bir yaklaşım olan veganlığın bir diyete indirgenmesine yol 

açmaktadır. Bu durum insanların sağlıklı beslenme isteği duymadığını dile getirerek 

veganlığı yadsıyabilmesi; etik temellerle vegan olmayanların herhangi bir bahaneyle 

veganlığı kolayca sonlandırabilmesi; hayvan özgürlüğüne yönelik aktivizmin zayıflaması 

gibi durumlara sebep olabilir (Kalkandelen, 2021, ss. 81-83). 

Utku (24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) vegan 

olanların “Çok sağlıklı olmak zorunda” olmadığını, veganların da sağlıksız şeyler 

yiyebileceğini ve paketli gıdaya yönelebileceğini ifade etmekte ve “Bunu sadece 

sağlığımız için seçtiğimiz noktasında kim karar verdi?” diye sorarak etik bir kararın 

sağlığa indirgenmesini eleştirmektedir. Utku’nun ifadelerini doğrular biçimde enerji 

içeceği ve cipsin temel gıdası olduğunu belirten Özgür, insanlar kendisine “Vegan, 

sağlıklı” dediğinde bunu reddettiğini aktarmaktadır: 

Ben sağlıklı beslenmiyorum. İnsanlara ilk söylediğim şeylerden biri bu oluyor. 
“Bu vegan, sağlıklı” falan deyince “Hayır” diyorum, “Ben sağlıklı 
beslenmiyorum. Ben tanıyabileceğin en sağlıksız beslenen insanlardan 
birisiyim belki” diyorum. Benim temel gıdam enerji içeceği ve cips. [Rol model 
olmak] Amacım değil ama bunu insanlara göstermek istiyorum yani. Algıyı 
kırmak istiyorum. Benim motivasyonum sağlıklı olmak değil. Öncesinde de 



129 

 

çok sağlıksız beslenen bir insandım hala çok sağlıksız besleniyorum. Gün 
içerisinde yediğim yemekler de çoğunlukla kızartma falan oluyor. Yani fast 
food’a bayılıyorum. (Özgür, 28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 
2 yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan) 

 

İzlenim denetimi açısından düşünüldüğünde Özgür’ün veganlığa yönelik bu olumlu 

etiketi kabul etmemesi ve kendi beslenme tercihlerinin sağlıksız olduğundan bahsetmesi 

ileride olası bir rahatsızlık yaşaması durumunda “yüzünü muhafaza edebilmesine” 

yardımcı olacaktır. Sağlıklı olmanın temelde etik bir yaşam biçimini imleyen vegan 

kimliğiyle değil vegan olan kişinin sağlıklı beslenip beslenmemesiyle ilgili olduğunu ifade 

etmek, sağlıksız beslenen bir veganın herhangi bir sağlık sorununun ortaya çıkması 

durumunda bunun etik bir kimlik olan veganlığa değil yalnızca kişinin beslenme 

tercihlerine bağlanmasını kolaylaştıracaktır. Fakat diğer taraftan halihazırda veganlığın 

sağlıksız olduğu düşüncesinin yaygın olması sebebiyle veganların sağlıklı bir yaşam 

sürmesi (her ne kadar temel motivasyonları sağlıklı olmak olmasa da) kimliklerini 

korumaları ve diğerlerine örnek olmaları açısından daha faydalı olabilir. 

3.2.4. Etkileşimleri Sorunsuz Kılmaya Yönelik Eylemler 

3.2.4.1. Keyif Kaçırmamaya Çalışmak 

Bazı katılımcılar çevresindeki kişilerle dışarıda yemek yiyecekleri zaman onları vegan 

restoranları denemeye teşvik ettiğini dile getirse de çoğunluğun diğerlerinin “keyfini 

kaçırmak” istemeyip onların rahat edebileceği mekanlara gitmeyi tercih ettiği 

görülmektedir. Bu katılımcılar seçilen mekânda yiyecek bir şey bulamamayı genellikle 

önemsiz olarak değerlendirmekte ve nerede ne yendiğinin değil birlikte olmanın önemli 

olduğuna vurgu yapmaktadır. Kişilerin uyumlu veya özgeci bir kişiliğe sahip olması 

yemeğe ve sosyalliğe böyle bir bakış açısıyla yaklaşmasının ve uyum sağlamaya önem 

vermesinin nedenlerinden biri olarak görülebilir. Fakat bunun bir diğer nedeni veganlık 

ve veganlarla özdeşleştirildiği düşünülen “zor”, “uyumsuz” gibi olumsuz etiketlerden 

kaçınma çabası olarak görülebilir. Doğa (26, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 6 yıl 

vejetaryenlikten sonra 3 yıl 6 aydır vegan), “Sana uygun bir yere gidelim” teklifleri 

geldiğinde onların gidecekleri yerde “çok zorlanacak” ya da “zevk almayacak” olduğunu 

düşündüğünü belirtmekte, ardından “uyum sağlayan” arkadaşları da olduğunu ama 

bunun “çok nadir” olduğunu eklemektedir. Doğa’nın ifadelerinden kendisine uygun bir 



130 

 

yere gitme tekliflerini “nezaketen” yapılan gönülsüz teklifler olarak yorumladığı 

anlaşılmaktadır.  

Barış (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan), bazı arkadaşlarının vegan 

yemekler denemeye istekli olduğunu fakat eğer toplanan kişi sayısı fazlaysa mutlaka 

yiyecek bir şey bulacağını düşünerek “daha uyumlu olmak açısından onlara uygun 

olabilecek bir yere” gittiğini belirtmektedir. Kümeler biçiminde düşünüldüğünde, (her iki 

menüde de kişilerin alerjik olabileceği gıdalar hariç tutulduğunda) vegan bir restoran 

menüsünün navegan yiyecekler etrafında kurulu bir menüden daha kapsayıcı olduğu, 

dolayısıyla vegan bir restoranın arkadaş grubundaki herkesi doyurabilecek bir mekân 

olduğu açıktır. Herkesin doyabileceği bir yere gitmek yerine diğerlerine ayak uydurmak, 

onları alışkın oldukları ve keyif alacakları şeyler yemekten alıkoymama isteği olarak 

yorumlanabilir. Vegan yiyeceklere dair ön yargılar da göz önüne alındığında, veganlar 

tanıdıklarından vegan yemeklere dair olumsuz geri dönüş almaktan da kaçınıyor olabilir. 

Kamuran, vejetaryen olduğu dönemde kendisi ile vegan bir arkadaşının “baskın” gruba 

göre “uyumlandıklarını” ve aslında hala uyumlanmaya devam ettiklerini dile 

getirmektedir: 

Sanki vegan olmayanlar daha iktidar sahibi gibi oluyor aslında. Gözetilmesi 
gereken vegan olan, vejetaryen olanken o zor olduğu için ya da biz hep alttan 
aldığımız için, genelde böyle “Ben bir şey bulurum” ya da “Ben yemem” diyor 
vegan arkadaşım, ben diyorum ki “Ben zaten vejetaryenim, ben bulurum 
mutlaka bir şey”. Biz hep kendimizden aslında, kendimizi öncelemediğimiz 
ve taviz verdiğimiz için aslında orada genelde hani vegan olmayan, 
vejetaryen seçeneği az olan yerlere gidiyoruz. (Kamuran, 38, kadın, yüksek 
lisans mezunu, 6 yıl azaltmacılıktan sonra vejetaryen olmuş, 10 yıl 
vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

Buttny ve Kinefuchi (2020, s. 566), veganlığın sürekli müzakere edilmesi gereken bir alan 

olduğunu ve kendi katılımcılarının (2020, s. 580) “karnizm kültüründe kabul  görmek için” 

vegan olmalarını sağlayan ahlaki değerleri susturmaya zorlandığını veya bunu tercih 

ettiğini dile getirmektedir.  Bilge uyumsuz görünmemek için “görünmezleştiği” zamanlar 

olduğunu ve görünmezleştiğinde çok kötü hissettiği için bunu tekrarlamadığını belirterek 

görünmezleşmesinin nedenini şöyle dile getirmektedir:  

Sanırım bir genç kadın olarak da sevilmek istemiştim. Zaten o olmadı. (Bilge, 
30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır 
vegan) 



131 

 

Deniz “uyumsuz” görünse de uyumlu davranışları sayesinde bu durumu tersine 

çevirdiğini şöyle aktarmaktadır: 

Uyumsuz görünüyorum. Uyumsuz görünüyorum ama şöyle görünmüyorum 
kendi ailem içinde de, mesela halamlar da, “Bir şey yaparsak Deniz yer” 
diyorlar […] ben sadece içinde işte tereyağ olmasın derim ve o yapılır ama 
kuzenim, diğer halam, amcam, başkası şöyle yorumlar yapar “Bu bilmem ne 
akışkan olmasın, bu şöyle olmuş” bilmem ne, onlara sinir olup bana hiç sinir 
olmuyor. Çünkü içinden bir malzemeyi çıkarınca Deniz bütün her şeye okay, 
diğerleri sorun çıkarıyor oluyor. (Gülerek) o yüzden halam bana yemek 
yapmaktan, benimle yemek yemekten çok mutlu mesela. Aynı şekilde 
anneme gittiğim zaman da mesela şeyi çok rahat hani “Deniz kendi yemeğini 
yapıyor, ben ona hiçbir şey yapmıyorum. Tavası var, tenceresi var, çıkarıyor 
yapıyor” […] Arkadaşlarım da “Deniz zaten yemeğini getirir” […] “O hiçbir 
sıkıntı yaratmıyor” yani o açıdan, “Eve geleceği zaman da”. Sadece bir ocak 
başına gittiler mesela, buluşmayı orada ayarladılar. Benim gelmeyeceğim 
biliniyordu. “Tamam Deniz gelmez, eve geçerken ona haber veririz”. Hiç 
orada şey görünmüyor yani, hani sorun çıkaran insan gibi görünmüyorum o 
kadar. (Deniz, 31, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl 
azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan) 

Can (50, erkek, lisans mezunu, 22 yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan) 

arkadaşlarıyla birlikte yemek yemeye çıktıklarında “feragat etmeye ya da fedakârlık 

etmeye” çalıştığını; Devrim (21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 

aydır vegan) arkadaşlarını “rahatsız etmemek ve uyumsuz gözükmemek adına” arkadaş 

ortamında veganlıkla ilgili konu açmadığını, yemek yeneceği zaman “Ben size uyum 

gösteririm, orada da kendime alternatif bulurum” dediğini; “sevgisinden emin olduğu 

birinin yanında bile” kendini kötü hissettiğini çünkü onu “sürekli zorluyormuş” veya “sıkıntı 

çıkarıyormuş” gibi hissettiğini; onların kendisine bunu yansıtmamaya çalıştığını ama bir 

şekilde yansıttıklarını ve kendisini “çok ayrışmış” hissettiğini aktarmaktadır. Barış (32, 

kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan) karakter olarak bu kadar uyumlu bir insan 

olmasaydı muhtemelen sosyal çevresinden izole olması gerekebileceğini düşünmektedir 

Adalet, her ne kadar et yendiğinde masada bulunmak istemese de belirli durumlarda ve 

mekanlarda diğerlerine eşlik etmek zorunda kalabildiğini dile getirmektedir. Kendi 

arkadaşlarıyla veya kendi ailesiyle balık restoranına gitmemesine rağmen eşi ve eşinin 

ailesiyle şehir dışından bir akrabanın gelmesi gibi özel durumlarda balık restoranına 

gitmektedir. Bu davranışının “güç dengeleri tam oturmadığı için” yaptığı bir şey 

olabileceğini düşünmektedir ve ayrıca ailenin geçmişiyle ilgili başka durumların da 

etkisiyle “ayrıştırıcı” olarak görülmekten çekinmektedir. Başka zamanlarda onun da pide 



132 

 

yiyebileceği yerler tercih edilse de bu özel günlerde kendisine yönelik empati 

göremediğini belirtmektedir.  

Sanırım mesela şu an konuşurken benim için farkındalık uyandıran bir şey 
oldu, orada bir tolerans gösteriyorum ama bu toleransı göstermeme gerek 
yok yani. Ben oraya gitmek istemiyorum diyebilirim […] Bilinçli yaptığım bir 
şey yok, bilinçsizce. İşte yine bilinçsizce o balık restoranına gitme, hani 
gönülleri olsun diye. Aslında böyle bir misyon yüklenmemeliyim kendime. 
Niye kendimden veriyorsam? Ay bu da çok kötü bir şey. Killjoy feminizm yani. 
(Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır 
vegan) 

Nasıl ki feministler düşüncelerini ifade edip mutluluk düzenini bozduğunda diğerlerinde 

oluşan kaygı, rahatsızlık gibi kötü duyguların kaynağı cinsiyetçiliğin varlığına değil 

feministlere atfediliyorsa (Ahmed, 2010, s. 581) ve feministler problemin kendileri 

olduğunu düşünebiliyorsa (Ahmed, t.y.) veganlar da düşüncelerini ifade edip mutluluk 

düzenini bozdukları takdirde kendilerini suçlayabilmekte ve genellikle mutluluk düzenini 

bozmamak için susmayı tercih edebilmektedir (Twine, 2014, s. 626). Fakat 

etkileşimlerinde çatışmadan kaçınmayan Deniz, bu rahatsızlığın her ne kadar kendi 

varlığı nedeniyle açığa çıksa da kendisinden kaynaklanmadığını, eylemlerinden suçluluk 

duyan kişinin kendi vicdanından kaynaklandığını düşünmektedir:  

Hiç pişman hissetmiyorum suçlu hissettirdiğim için çünkü ben 
hissettirmiyorum. Ben kesinlikle suçlu hissettirdiğimi düşünmüyorum. Benim 
sebebimle vicdan azabı çektikleri için suçlu hissediyorlar. Hiçbir katkım 
olduğunu düşünmüyorum. Evet ama o benimle ilgili bir şey değil yani. Mesela 
kadın olduğum için de rahatsız oluyor olabilir birileri ama bu benim yaptığım 
bir şey değil mesela. (Deniz, 31, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 
16 yıl azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan)  

Naveganlarla etkileşimlerde uyum göstermenin bir diğer yolu da hayvansal ürünler 

tüketilmesi konusunda sıkıntı çıkarmamaktır. Bilge (30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl 

vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 aydır vegan), kendisi için “asla yiyecek olmayacak olan” 

şeyin bir navegan için yiyecek olduğunu, gözleri “henüz orada buluşmadığı için” “farklı” 

bir etkileşimin “uzaklaşmaya” sebep olacağını, bu nedenle her zaman insanlara “Kendini 

rahat hisset, istediğin gibi ye” dediğini ifade etmektedir. Eylem, hayvansal ürün 

tüketilmesini sorun etse de bunu arkadaşlarına yansıtmadığını aktarmaktadır: 



133 

 

Arkadaşım var bir tane, o benim yanımdayken yiyip içmiyor mesela et falan. 
Çünkü hani Twitter’da beni takip ediyor ve görüyor yani ne kadar öfkeli 
olduğumu naveganlara karşı. O böyle hani gerildiğini ya da işte benim 
yüzümden yemediğini falan hissedince şey yapıyorum hani “Ya sorun olmaz 
benim için”. Ya aslında biraz sorun yani benim için (gülüyor) onu yemesi ama 
hani şey anlamında, aç kalmasın diye ya da orada gerilip seçenek 
bulamamayla karşılaşmasın diye benim yüzümden “Söyle, söyle, çekinme. 
Benim için sorun olmaz” falan onu yapıyorum. Ama misafir geldiğinde, 
navegan arkadaşlarım evimize geldiğinde kahvaltı hazırlamak istiyorum 
onlara ama şey diyorum “Yumurta falan kıracaksan dolapta var, onları 
kullanabilirsin”. Ama ben hazırlayamam yani, yapamam kimse için onu. 
(Eylem, 25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) 

Her ne kadar etkileşimler sırasında herhangi bir sorun olmadığı izlenimi verilse ve 

diğerlerine herhangi bir şey söylenmese de aslında kişiler doymadıklarında veya sofrada 

et bulunduğunda kendilerini kötü hissedebildiklerini aktarmaktadır. Emek (27, kadın, 

yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıldır vegan), yemeğin “çok 

temel” ve “insanları bir araya getiren” bir şey olduğunu ve “herkesin yediği şeyi” yemediği 

için kendisinin “doğal olarak” “ayrıksı” durduğunu düşünmektedir. İnsanlarla toplanıp 

yemeğe gitme amaçlarının “birlikte oturup vakit geçirmek” olduğunu, dolayısıyla patates 

yese de çok önemli olmadığını belirtmekle birlikte “gerçekten aç gittiğinde” bir şey 

bulamıyorsa kötü hissettiğini aktarmaktadır. Utku (24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl 

vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan), iş yerinde kahvaltı için çeşitli yiyecek 

getirmediklerinde doymadığını ve bu durumda “Şu an uyum sağladım ve uyum 

sağladığım için de mutlu değilim” diye düşündüğünü ifade etmektedir.  

Beardsworth ve Keil (1991) 30 yıldan aşkın süre önce gerçekleştirdikleri bir 

çalışmalarında, kendini vejetaryen olarak tanımlayan bazı kişilerin vejetaryen 

seçeneklerin olmaması ya da sosyal ortamlarda mahcup olmaktan kaçınmak gibi 

sebeplerle ara sıra tavuk veya tanınmaz hale gelmiş kırmızı et yediklerini aktarmaktadır. 

Bu araştırmaya katılan katılımcılar etin dokusunu tiksindirici bulmakta ve etin veya et 

yiyen insanların görüntüsü bazı vegan ve vejetaryenler için sıkıntı verici bir deneyim 

olabilmektedir. Başkaları için et hazırlamak zorunda kalanlar da duydukları tiksintiyi dile 

getirmektedir. Kan görüntüsü nedeniyle en çok kırmızı et tiksinti uyandırmaktadır. 

Araştırmaya katılan vegan ve vejetaryenler “et” kelimesinin kendileri için anlamını ölüm, 

çürüme ve parçalanmayla ilgili imgelerle anlatmaktadır (Beardsworth & Keil, 1991, ss. 

20-23). Bu tezin katılımcıları da özellikle etin, bazı durumlarda diğer hayvansal ürünlerin 

görüntüsünün ve kokusunun tiksinti yaratabildiğini ve olumsuz imgeleri hatırlattığını ifade 

etmektedir. Fakat kimsenin sosyal ortamlarda mahcubiyeti önlemek için et yemek gibi bir 



134 

 

eylemde bulunmadığı görülmektedir. Sosyal ortamlarda hayvansal ürünlerle ilgili 

durumların idare edilmesi bu ürünleri tüketen diğer insanlara verilen izlenimin 

denetlenmesiyle sınırlanmaktadır. Veganlar hayvansal ürünlerin tüketildiği bir ortamda 

rahatsızlık duyduklarında kişilerin yüzüne ve yemeğine bakmamaya çalışmak, herhangi 

bir bahaneyle oturduğu yeri değiştirmek gibi doğrudan rahatsızlığı belli etmeyen biçimde 

sorunları çözmeye çalışmaktadır. Kendi rahatsızlığını gizleyerek diğerlerinin de rahatsız 

olmasını engelleme çabası söz konusudur. 

3.2.4.2. Konuşulacak Kişiyi Seçmek ve Muhataba Göre Uyarlanmak 

Mead (2019) benlik ve toplum üzerine yazılarında, toplumsal sürecin benliğin ortaya 

çıkmasından sorumlu olduğunu, benliğin toplumsal deneyimden ayrı bulunamayacağını 

ileri sürmektedir. Ona göre bu toplumsal deneyim sürecinde aktörler benliklerinin ne 

kadarını iletişime sokacağını belirlerler. Aktörlerin benliklerinin büyük bir kısmını dışa 

vurmaları ve herkesle aynı şeyleri tartışmaları gerekmez:  

Farklı insanlarla farklı ilişkiler sürdürürüz. Birine bir türlü, diğerine başka türlü 
oluruz. Tanışıklığımıza göre kendimizi farklı benliklere böleriz (Mead, 2019, 
s. 171).  

Katılımcıların karşılarındaki kişilerin anlam dünyasını göz önüne alarak vegan olmaya 

dair farklı gerekçeler sunabildiği veya veganlığın etik yönünden bahsetmek yerine sağlık 

yönünden bahsetmeyi tercih edebildikleri görülmektedir. Bitkisel beslenmenin farklı 

motivasyonlarına verilen tepkilerin incelendiği çalışmalarda da sağlık için bitkisel 

beslenenlerin etik nedenlerle vegan olanlardan daha olumlu görüldüğü fark edilmiştir (De 

Groeve vd., 2021, s. 15; MacInnis & Hodson, 2015; Rothgerber, 2014). Sağlık için vegan 

olmaya kıyasla etik bir konumlanma sonucunda vegan olmak daha ihtilaflı bir durum 

ortaya çıkarmaktadır çünkü bu vegan olma biçimi ana akım yemek etiğine meydan 

okumakta; türcülüğü, karnizmi ve yemek tercihlerinin “kişisel seçim” olduğu düşüncesini 

reddetmektedir (J. B. Greenebaum, 2017, s. 356). Motivasyonların ve eylemin farklı 

biçimde sunulması hem iletişim kurulan kişinin daha çok ilgisini çekebilmektedir hem de 

veganların daha kabul edilebilir bir benlik sunmalarına yardımcı olmaktadır.  

Etik motivasyonlardan bahsedilebilmesinin bir ön koşulu kişilerin bunu “anlayabilecek” 

kapasitede olduğunun düşünülmesidir. Emek (27, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 2 yıl 

vejetaryenliğin ardından 3 yıldır vegan) “kişiden kişiye farklı gerekçeler” sunabildiğini, 



135 

 

babaannesine “asla” hayvan yemeyi etik bulmadığını anlatmadığını, “Yemek 

istemiyorum. Canım istemiyor” diyerek geçiştirdiğini; bunu “anlayabileceğini” düşündüğü 

insanlara anlattığını ifade etmektedir. Özgür (28, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans 

mezunu, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan) de etik motivasyonunu insanlara 

açıklamayı zor bulduğu için karşısındaki insanı biraz tarttığını, “eğer bunu anlayabilecek 

düzeyde bir insansa, bir bilgi birikimine sahipse” bunları anlattığını, ancak bunu 

anlamayacağını düşünüyorsa “basitçe” anlatmayı seçtiğini dile getirmektedir. Ekin (24, 

cis erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan) veganlık 

konusunda konuşacağı insanları onların duygusal ve zihinsel kapasitelerine dair 

düşünceleri çerçevesinde seçmektedir. Ekin, “duygusal ve zihinsel olarak anlama 

kapasitesine sahip” olduğunu düşündüğü insanlarla konuşmayı, “kritik düşünce yetisine 

sahip olmayan insanlarla” konuşmamayı tercih ettiğini ifade etmektedir. Veganlık 

konusunda konuşmanın başlangıçta kendisini çok daha fazla gerdiğini belirten Umut, 

zamanla adapte olduğunu ve çok gerginlik çıkmaması için konuyu kapatmak veya 

yemekten sonra konuşmak gibi “stratejiler” geliştirdiğini dile getirmektedir. Umut, 

insanların “yediklerinden uzaklaştıklarında” daha mantıklı düşünebileceklerini 

varsaymaktadır. Eğer karşısındaki kişi merak ettiği için değil “sadece yargılamak için” 

soru soruyorsa susmayı veya ortamda çok bulunmamayı tercih ettiğini aktarmaktadır:  

Uzaklaşmaya çalışıyorum çünkü daha çok bana kendilerini tatmin edecek bir 
tartışma ortamı arıyorlarmış gibi geliyor. O yüzden olabildiğince kaçınıyorum 
açıkçası. Sadece gerçekten merak eden insanlarla paylaşıyorum 
öğrendiklerimi. (Umut, 24, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 6 ay 
vejetaryenliğin ardından 2 yıl 9 aydır vegan) 

Benzer şekilde Toprak (39, cinsiyet kimliğini hiçbir şey olarak tanımlıyor, lisans mezunu, 

9 yıl 3 aydır vegan) da “hakikaten öğrenmek isteyen” birini bilgisiz bırakmayacağını ama 

“narsistik ilgi toplama çabası içinde bulunan” birine “onu beslememek için” cevap 

vermediğini dile getirmektedir. Eylem (25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır 

vegan), sofralarda “kafasını kuma gömüp” konunun açılmaması için beklediğini; 

karşısında “iletişim kurabileceği” biri değil “sadece dalga geçip gülen birisi” varken bir 

şey anlatmak istemediğini; “huzurla” yemek yemek istediğini belirtmektedir. McDonald 

(2000, s. 21), veganların konuştukları insanlarda açık fikirlilik belirtileri aramaları gerekse 

de direnç gösterenlere de bilgi vermekten kaçınmamak gerektiğini çünkü bu bilgilerin 

daha sonra yeni bir öğrenme isteğiyle hatırlanabileceğini düşünmektedir. 

“Kaldırabileceğini” düşündüğü insanlara hayvan sömürüsünü anlattığını dile getiren 



136 

 

Barış (32, kadın, lisans mezunu, toplamda 4 yıldır vegan), ilk vegan olduğu dönemde iki 

ablasının da emzirme sürecinde olduğunu, bu nedenle onların empati kurabileceklerini 

düşünerek “Şu an bebeğini elinden aldıklarını düşün. Gerçekten süte ihtiyacın var mı?” 

gibi sorularla onların ineklerle empati kurmasını sağlamaya çalışmıştır. Bu çabaları 

sonucunda ablaları bir süre vegan olmayı denemiştir. 

Kamuran (38, kadın, yüksek lisans mezunu, 6 yıl azaltmacılıktan sonra vejetaryen olmuş, 

10 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) yaptığı şeyi “çok can sıkıcı” bulsa da 

insanların “ön yargıları olmasın”, insanlar “anlayabilsin”, “empati kurabilsin” diye 

konuştuğu insana göre veganlığı “daha anlaşılabilir”, “daha makul bir yerden” 

açıklamaya çalıştığını anlatmaktadır. Eylem, “çok duyarlı” görünmemek için etik 

yönlerdense sağlık yönüne değinmeyi tercih etmektedir:  

Dedem sürekli bana soruyor “Neden yemiyorsun? Neden yemiyorsun?”. 
Gerçekten neden yemediğimi anlamaya çalışıyor. Ben biraz hani ona 
açıklamaktan kaçınıyorum çünkü bu kadar duyarlı görünmek istemiyorum 
çünkü çok duyarlı birisi için şey diyebilirler “Uf, ne gerek var?”, işte “Bu çocuk 
niye böyle oldu?”, “Bu niye bu kadar farklı birisi oldu?” falan. İşte o yüzden 
ona şey diye açıklama yapıyorum, mesela tek tek sağlıksız olduğunu 
açıklamaya çalışıyorum. “Et neden sağlıksız, şu şu hastalıklara sebep 
oluyor” falan. Daha çok sağlık üzerinden, etik üzerinden değil de. (Eylem, 25, 
kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan) 

Ekin, “nabza göre şerbet” verdiğini, muhatabı bir sağlık çalışanıysa “kanser, 

hipertansiyon, diyabet” konularından bahsettiğini, “fake” çevrecileri ise istatistiklerle “yok 

edebildiğini” ifade etmektedir. Fakat etik konusunu çok kişisel bulduğu ve bu konuda 

olumsuz tepkiler aldığı için etik konusuna girmediğini belirtmektedir. Ekin, neden 

hayvansal gıda tüketmediği sorulduğunda "Çünkü ben tecavüzcü değilim”, “Cani değilim” 

gibi bir cevap vermeyi “saçma” bulduğunu, bunun yerine “Yaptığın şey kanserdir, 

diyabettir, hayvansal gıdadır, kötüdür” denebileceğini düşünmektedir. Suçlayıcı bir dil 

yerine sorunları “biz” bakış açısından aktarmaya çalışmaktadır: 

Onun dışında ben çevresel etkisinden, özellikle de çocukları olan insanlara 
çevresel etkisinden bahsediyorum, nasıl yok edici olduğundan 
bahsediyorum. “Neden vegan oldun?” diye soranlara, “İleride çocuklarım 
‘Baba, sen dünya yok olurken ne yaptın?’ diye sorduklarında utanmamak 
için” diyorum. Benim de agresif veganlığım buradan geliyor. Ama bu yaptığım 
şey kendi üzerimden oluyor. Sunduğum argüman kendi davranışım ve onun 
sonucu. O kişiyi kişisel olarak katarsan, o sıkıntı, “Sen şöylesin, böylesin, ben 
senin gibi değilim” değil de şöyle düşünüyorum, “Biz buradayız, kötü bir şey 



137 

 

var, ben o kötü şeyden kendimi koruyorum, sen de korumalısın” mantığıyla 
yaklaşmak gerekiyor. ‘O kötü kişi sensin’ dediğinde kaybedersin o insanı 
yani. (Ekin, 24, cis erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl vejetaryenliğin ardından 2 
yıldır vegan) 

Doğa, kendi içindeki gerekçeler aynı kalsa da “kişisine göre” “ufak bir dil değişikliği” 

olabileceğini belirtmektedir. “Tavuk suyuna çorba” ile büyüdüğünü, kendi çocuklarını da 

bu şekilde büyüttüğünü ve çocuklarının bu şekilde “sağlıklı” olduğunu dile getiren yaşlı 

birine onun “sağlık” bakış açısını takip ederek verdiği yanıtı şöyle aktarmaktadır:  

Bu süreçte hayvan endüstrisi inanılmaz gelişti ve inanılmaz çirkinleşti. 
Eskiden o, büyük ihtimalle o kadın köydeki yaşamını hatırlıyor ve hani 
oradaki sağlıklı tükettiği şeyleri düşünüyor ama şu anda tükettiğin ilik suyu 
sağlıklı bile değil. Bunu yaşıtım bir insana anlatırken daha farklı bir yoldan 
gitmeyi tercih ederim. (Doğa, 26, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 6 yıl 
vejetaryenlikten sonra 3 yıl 6 aydır vegan) 

Hayvan sömürüsüne dair imada bulunup bulunmayacağının kimin karşısında olduğuna 

bağlı olduğunu belirten Can (50, erkek, lisans mezunu, 22 yıl vejetaryenliğin ardından 4 

yıldır vegan), yavru kedi gördüğünde duygulanan “kedici” arkadaşına “Ama kuzuları 

yerken yavru değil” diyerek arkadaşının yaklaşımındaki çelişkiye dikkat çekmektedir. 

Spiritüel camianın içinde olduğunu belirten Deniz, birisinin kendisine “Et yemeyince 

üçüncü gözün açılıyormuş” dediğini, kendisi buna inanmasa da bunu bir argüman olarak 

kullandığını aktarmaktadır: 

Işte bitkilerin de canı varmış bilmem ne, ben de diyorum ki “Ama (gülerek) 
üçüncü gözün açılıyormuş et yemeyince”. Sonra böyle “Vaaay” falan diyorlar. 
Şimdi bunu satmaya başladım. Hiç inandığım bir şey değil, ama bunu 
satarım. O yüzden […] gelenlere biraz onun diliyle ne satabiliyorsam gibi. 
(Deniz, 31, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl 
azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan) 

Konuşulacak dili seçmenin önemli bir örneği, inançlı birinden gelen tepkilere yine dini 

gözeten bir bakış açısından cevap vermektir. Müslüman katılımcılar veganlığa İslami 

açıdan yöneltilen tepkilere Kur’an-ı Kerim üzerinden cevap verebilmektedir. Fakat bunun 

yanı sıra inançlı olmayan veganların da dini bir itiraz karşısında dini yok saymayan bir 

noktadan cevap vermeyi tercih edebildikleri görülmektedir. Veganların dinsiz olmakla 

veya şirk koşmakla suçlanabildiği ve veganlığın ateizmle bir tutulabildiği görülmektedir. 

Müslüman katılımcı Devrim (21, kadın, lisans öğrencisi, 6 yıl vejetaryenlikten sonra 6 



138 

 

aydır vegan), “sırf vegan olduğumuzu söylediğimiz için ateist olduğumuzu söyleyenler 

bile var” yorumunda bulunmaktadır. Dinlerde beslenmeyi inceleyen Özkul (2021) dinlerin 

hiçbirinde et veya hayvansal ürün tüketmemenin kişiyi dinden çıkaran veya dine aykırı 

bir davranış olmadığını ifade etmektedir. Buna rağmen kişilerin et yemeyi reddedenlere 

bu tarz tepkiler göstermesini onların “alışkanlıkları, gelenekleri ve toplumsal kabulleriyle 

bağlantılı” görebileceğimizi öne sürmektedir (Özkul, 2021, s. 87). Veganların 

eylemlerinin “şirk koşmak” olarak görülmesi gerek inançlı kişileri gerekse ateistleri 

kaygılandırabilmektedir. İnançlı kişiler iki kimlik arasında çatışma yaşamamak için 

kendilerini inançlı diğer insanlar karşısında sürekli savunmak zorunda bulabilmektedir. 

Hanefi mezhebinden olan Ülkü, “İslam’la asla tezat düşmemeye” çalıştığını, örneğin hac 

konusunda “Kurban kesmek zorunda değiliz” gibi “İslam’a zıt düşen” bir şeyi “asla” 

söylemediğini, veganların “helal olan bir şeyi haram” kılmadığını aktarmaya çalıştığını 

dile getirmektedir. Kurban Bayramı’nda kurban kesme konusunu ise farz, vacip ve 

sünnet farkı üzerinden açıklamaya çalıştığını fakat insanlar bunu anlamadığında “dine 

karşı görülmemek için” konuyu daha fazla uzatmadığını dile getirmektedir:  

Çünkü insanlar veganları yanlış anlamaya aşırı açıklar o yüzden dikkat 
ediyorum, kısa kesmek bu yüzden bazı konularda çok önemli. (Ülkü, 18, 
kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan) 

Ateistlere yönelik ön yargılar ve saldırgan tutum da göz önünde bulundurulduğunda 

inançlı olmayan kişilerin neden kendi düşüncelerini doğrudan ifade etmediği ve 

konumunu dinin içerisinden savunmaya yöneldiği anlaşılabilmektedir. Bu tarz bir tavır 

veganların bir kez daha damgalanması olasılığını ortadan kaldırmaya yarayabileceği gibi 

inançlı kişinin veganlığa daha da karşı çıkmasını önlemeye de yarayabilir. Adalet, eşinin 

akrabası ve komşuları olan çok sevdiği bir kişinin “Allah onları biz yiyelim diye yarattı” 

demesi üzerine tatsızlık yaşamamak için rahatsız olduğu bir dil kullanmak zorunda 

kalmıştır: 

“Allah onları biz yiyelim diye yarattı” dedi. Dedim “Ben öyle düşünmüyorum 
yani. Kimseyi kimse için yaratmadı bence”. Tam olarak “Allah’a şirk mi 
koşuyorsun?” demedi ama bu minvalde bir şey dedi. Ben de şey dedim, hani 
direkt ona ben ateistim diyemezdim çünkü çok üzülürdü, “Yaradılanı sev 
yaradandan ötürü diye bir söylem var İslamiyet’te, sevme üzerinden 
kurabilirsin benim yaptığımı” dedim. Aslında rahatsız olduğum bir söylem 
üzerinden ona kendimi kabul ettirmeye çalıştım. Çünkü bir yandan onunla 
olan ilişkimin kırılmasını ya da onun gözünde olan değerimi kaybetmek de 
istemezdim. Çünkü köyde zaten sorun çıkaran kadın olarak biliniyorum 



139 

 

(gülüyor). Toplumsal cinsiyet ilişkilerine çok uyan bir insan olmadığım ve 
kendilerini patriark olarak ilan eden insanlara ses çıkardığım için ve kavga 
ettiğim için de böyle bir şey vardı. Dolayısıyla daha fazla insanlarla tatsız 
durum yaşamak istemediğim için bilinçsiz bir şekilde böyle bir yöntem 
izledim. (Adalet, 32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin 
ardından 9 yıldır vegan) 

Ateist bir diğer katılımcı Ekin, dine karşı geldiğine dair bir yorum yapıldığında dini bir 

çerçeve içerisinden şu soruları sorarak konuşmayı savuşturmaya çalışmaktadır: 

Ben şey de diyorum onlara, biraz ikna edici olması için, şu anki endüstriyel 
hayvan tüketiminin dine karşı olduğunu söylüyorum, ona böyle garip bir 
argüman sunuyorum. “Sizin tükettiğiniz hayvan, yaratıldığına inandığınız 
hayvanları binlerce yıl boyunca biz sömürü için istediğimiz gibi yönetip var 
olmalarını bile onlara acı çektirecek hale getirmişiz. Bu sizce dini açıdan 
doğru mu?” diyorum, bir kafaları karışıyor. Çözümleyene kadar yine 
savuşturmuş oluyorum. (Ekin, 24, cis erkek, lisans öğrencisi, 2 yıl 
vejetaryenliğin ardından 2 yıldır vegan) 

3.2.4.3. Sınır Koymak 

Katılımcıların çoğu uyumsuz veya radikal görünme riskine rağmen buzdolabına et 

sokmamak veya et pişirmemek gibi eylemlerle sınırlarını korumak istemektedir. Sınırlar 

konmasının olumsuz sonuçlar doğurmak yerine genellikle tahammül eşiğinin 

aşılmamasına ve dolayısıyla gerginlik yaşanmamasına yardımcı olarak etkileşimleri 

kolaylaştırdığı gözlemlenmiştir. Vegan olan kişi kendi buzdolabına et girmediğinde veya 

aynı evde et pişiriliyorsa farklı araç gereçler kullanıldığında kendi isteklerinin karşılandığı 

ve sınırlarının ihlal edilmeyeceği düşüncesiyle diğerlerine güven duymaktadır. Eşinin 

ailesiyle aynı apartmanda yaşayan Adalet (32, cis kadın, doktora öğrencisi, 9 ay 

vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan), eşinin ailesinin “inanılmaz etçil” olduğunu fakat 

kendi evlerine “ölü bir şeyin” giremeyeceğini bildiklerini ifade etmektedir. Adalet’in kendi 

buzdolaplarının üzerine yerleştirdiği “Tabağına iyi bak, kesilen hayvan senin tabağında” 

yazısı bu sınırların hatırlanmasını sağlayan bir işaret işlevi görmektedir.  

Bazı katılımcılar aileleri ve arkadaşlarıyla her daim birlikte yemek yese de özellikle et 

yemek için bir mekâna gidileceği zaman onlara katılmamayı tercih etmektedir. Her iki 

sofrada da et yenmesine rağmen bir durum “günlük sıradan bir etkinlik” olarak 

düşünülmekte ve hayvansal ürünlerin varlığı idare edilmekte, diğeri ise ilgi odağına 

hayvan bedenini alan “özel bir etkinlik” olarak görülmekte, böylece iki etkinlik arasına bir 

sınır çekilmektedir. İki durum arasında vegan olan kişinin rahatsız olacağı ve kimliğini 



140 

 

sürdürmekte zorlanacağı bir farklılık bulunmaktadır. İlk etkinlikte olan bitenden –

Soyutlamak ve Soyutlanmak alt başlığında ele alınacak bir strateji olan– soyutlanmanın 

daha kolay olduğu varsayılabilir. Diğerlerinin keyfinin kaçırmamak için sofradaki ete 

bakmayan, onu görmemeye çalışan bir veganın sofra et yendiğinin “farkında olmama” 

çabasının yemeğin odak noktasının bir hayvan bedeni olması durumunda sekteye 

uğrayacağı düşünülebilir. Ülkü (18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan) ailesi ve 

çevresindeki insanlarla yemek yerken “çeşit çeşit yemek” olduğunda “sofraya oturmazlık” 

yapmadığını, fakat “bir tepsi tavuk” yaptıklarında sofraya oturmadığını dile getirmektedir. 

Kamuran, “daha normal” yerlere gittiğini fakat mangal yapılacağında gitmemeyi tercih 

ettiğini aktarmaktadır: 

Mesela işte mangal yapacağız falan yerlerine gitmiyorum zaten. “Gel, bak 
sana da sebze yaparız” falansa gitmiyorum yani. Tahammül edemiyorum 
çünkü artık. Bu kadar da alttan almaya, bu kadar da kendimizi yıpratmaya 
gerek yok bence artık yani […] o tahammül edemediğim şeye maruz kalmak 
istemiyorum çünkü. Öyle yapıyordum eskiden, hani işte “Gideyim, bana da 
patlıcan yapılsın” falan yapıyordum, artık gitmiyorum. Gitmek istemiyorum. 
Elimden geldiğince, mümkünse. Kaçınmak demeyelim de tercih etmemek 
aslında belki gitmek istememek. Ama […] mesela işte meyhaneye 
gidilecekse vegan seçenekli olan yere gidilmesi için şey yapıyorum artık […] 
kebapçıysa gitmiyorum, gitmek istemiyorum. Ama daha normal, her şeyin 
olduğu restoranlardan kaçınmıyorum […] huzurla yemeyeceksem o yemeği 
gerek yok gibi. “Yemeğimi yiyeyim, sonrasında bir şey içmek için katılayım” 
gibi yapıyorum bazen. (Kamuran, 38, kadın, yüksek lisans mezunu, 6 yıl 
azaltmacılıktan sonra vejetaryen olmuş, 10 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 
6 aydır vegan) 

Eylem (25, kadın, yüksek lisans öğrencisi, 1 yıl 8 aydır vegan), bir kafeye gidildiğinde ve 

herkes farklı bir şey söylediğinde kimse arasında bir “ortaklaşma” olmadığını, fakat 

herkesin benzer bir yemek yediği yerde “muhabbetin dışında” kaldığından “dışlanmışlık” 

hissettiğini ve alınabildiğini belirtmektedir. Eylem’in bu yorumundan hareketle, yalnızca 

yemek yendiğinde kişinin gruba ait hissedebildiği fakat herkes kendisinin paylaşmadığı 

ortak bir şey yediğinde ve o yemek üzerine sohbet ettiğinde aslında görmezden gelinen 

bir durumun artık görmezden gelinemeyecek bir sınıra ulaştığı söylenebilir. İlk etkinliğin 

yalnızca “yemek yemek” olarak görülmesi nispeten daha kolayken ikinci durumda 

sofrada bir hayvanın eti olduğunu görmezden gelmek daha da zorlaşmaktadır. 

Veganların iki etkinlik arasında fark gözetip ikincisine genelde katılmaktan çekinmesinde 

bu durumun etkili olduğu varsayılabilir. Tüm bunların yanı sıra doğrudan yemek yemenin 

değil et yemenin bir etkinlik olarak planlanması nedeniyle o mekânda bulunmanın söz 



141 

 

konusu eylemi onaylamak olarak algılanacağı düşüncesi de bu etkinliklere katılmama 

isteği yaratıyor olabilir.  

Ayrıca naveganların da böyle ortamlara veganları çağırmamayı tercih edebildiği 

görülmektedir. Bilge (30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 

aydır vegan) ablası ve eniştesi yurt dışından ziyarete geldiğinde balıkçıya gidildiğini ve 

kendisinin “baş ağrısı” olmasın diye davet edilmediğini aktarmaktadır. Utku, kendisinin 

çalıştığı şirkette Gaziantep’e gitme planı yapıldığı halde kendisinin davet edilmeyişini 

şöyle eleştirmektedir:  

Plan yapıyorlar ekip arkadaşlarım falan ve kadın bir arkadaşımız var, […] 
“Kendi kişisel yaşayışından sana sormuyorum, herhalde sen gelmezsin 
çünkü biz yemek yemeye gidiyoruz oraya, bir gün boyunca oradan oraya 
yemek yiyeceğiz” dedi. “Senin yiyebileceğin bir şey yok” dedi. Bu arada 
Gaziantep’te benim yiyebileceğim çok şey var. Annemin arkadaşı var orada, 
bana çok şey gönderir, kuru patlıcan, nohut dürüm vesaire. Niye böyle bir 
dışlama yaparsın ki? Ben orada aç kalmayı da tercih edebilirim. Dedim “Ben 
zaten gelemezdim, şu anda maddi-manevi ona bir vakit ayırabileceğimden 
değil ama amaç birlikte olmaksa ben orada bir patates kızartması yiyerek de 
geçinebilirdim. Oradaki amaç birlikte vakit geçirmekse ben buna dahil olmak 
istiyor olabilirdim ama okey yani sıkıntı değil” dedim. Böyle deyince çok tepkili 
oldum, tepkisel yaklaştığım düşünüldü ama bence yerinde bir tepkiydi. (Utku, 
24, kadın, lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

Her ne kadar amaç birlikte vakit geçirmek olsa da bu birlikte geçirilen vaktin önemli bir 

kısmını yemek yemek oluşturacağından Utku’nun diğerleriyle aynı ortamda 

bulunmasının tıpkı Bilge’nin ifade ettiği gibi “baş ağrısı” olacağı varsayılmış olabilir. 

Utku’nun iş arkadaşları Gaziantep’e et yemeye ve bu eylemden “keyif almaya” gittikleri 

için, et yedikleri esnada sofrada bir veganın bulunması yüzünden izlenim denetimine 

başvurmak zorunda kalmak istememiş olabilirler. Deniz (31, cinsiyet kimliği 

tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl azaltmacılıktan sonra 3 yıldır vegan), veganlığın bir 

yerden “sosyal olarak uzaklaşmaya” sebep olduğunu, ama bunun “insanların navegan 

olmasından değil alışkanlıkların o yönde olmasından dolayı” gerçekleştiğini 

düşünmektedir. Veganların reddettiği bu alışkanlıklar hem veganların hem de 

naveganların mekânsal sınırlar çizmesine neden olabilmektedir. 

Veganların günlük hayatta diğerleriyle ilişkilerinde koydukları (diğerleri için et 

pişirmemek, eve et sokmamak gibi) sınırların hayvanlar ve çocuklar söz konusu 

olduğunda görece daha kolaylıkla aşılabildiği görülmektedir. Hayvanların ve çocukların 

söz konusu etik ilkelerin farkında olmaması veganların bu sınırları kaldırmasına yol 



142 

 

açıyor olabilir. Diğer insanlar için et pişirmeyeceğini dile getiren Adalet (32, cis kadın, 

doktora öğrencisi, 9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan), sahiplendiği köpeklerden 

birinin hasta ve çelimsiz olması ve etçil bir hayvan olması nedeniyle insanların ilik suyu 

içirme tavsiyesini dinlediğini ve “inanılmaz zor” bulmasına rağmen eline eldiven geçirerek 

ve burnuna mandal takarak ve ayrıca “görmemeye çalışarak” köpeğine ilik suyunu 

hazırladıklarını anlatmaktadır. Ülkü (18, kadın, lise mezunu, 2 yıldır vegan) kardeşlerine 

yumurta pişirdiğini, süt ısıttığını fakat bunları yetişkin biri için “asla” yapmayacağını dile 

getirmektedir. Ailesi evde et yediğinde onlara tepki göstermek için sofraya oturmadığını 

belirten Deniz (31, cinsiyet kimliği tanımlamıyor, lisans mezunu, 16 yıl azaltmacılıktan 

sonra 3 yıldır vegan), yeğeni annesine “Ben onlar yedirirse yiyeceğim” dediği için vegan 

partnerinin yeğenine köfte yedirdiğini, bu durumla ilgili bir sorun yaşamadıklarını 

belirtmektedir.    

3.2.4.4. Soyutlamak ve Soyutlanmak 

Mekânsal ve ilkesel sınırlar sürdürülemediğinde soyutlama yapmak ortama uyum 

sağlamanın ve diğerleriyle olan ilişkileri sürdürebilmenin bir yoludur. Katılımcılar 

soyutlama işlemini farklı durumlar için kullanabilmektedir. Bunlardan ilki, mekân sınırının 

korunamadığı durumlarda tiksinti uyandıran yemekleri veya yemeği yiyenleri görmemek 

için kendini ortamdan soyutlamaya çalışmaktır. Adalet (32, cis kadın, doktora öğrencisi, 

9 ay vejetaryenliğin ardından 9 yıldır vegan), et yenen bir sofraya oturduğunda “etrafa 

bakmamaya” çalıştığını, insanların iğrendiğini hissettiğini ve bu durumun onların da 

huzurunu kaçırıyor olabileceğini düşünmektedir. Fakat kendisinin de bu durumdan keyif 

almadığını ve “onlar için” orada bulunduğunu, ama onların bunu fark etmediğini 

düşünmektedir. Can (50, erkek) “hepçil bir dünya”da yaşayabilmek için bazı şeyleri 

görmemeye çalışmaktadır:  

[Rahatsız] Olmamaya çalışıyorum. Çok zor, hayatın her alanında size batan 
bir şeylerin olması çok zor. Hepçil bir dünya. Televizyon bile açamazsınız 
öyle olunca. O yüzden bazı şeyleri görmemeye, duymamaya çalışıyorum. 
Elimde olan bir şey yoksa, bir şey yapamayacaksam hele görmemeye 
çalışıyorum. (Can, 50, erkek, lisans mezunu, 22 yıl vejetaryenliğin ardından 
4 yıldır vegan).  

İkinci soyutlama biçimiyse hayvan sömürüsünü sürdüren insanların bu özelliğini onların 

bireyselliğinden ayırma çabasıdır. Bilge, insan egemenliğinin “kimliğin yapı taşı” haline 

geldiğini ve sorgulanmadığını düşünmekte ve bunu yakınındaki insanlarda görmenin 



143 

 

“sarsıcı” olduğunu ifade etmektedir. Çevresindeki kişilerin insan egemenliğini yeniden 

üretiyor oluşunun sarsıcı etkisini azaltmak için insanları eylemlerinden ayırmayı ve 

“sadece ona özel olan şeyleri” dikkate alıp değerlendirmeyi, o insanı bu şekilde görmeyi, 

“öze” yoğunlaşmayı denemektedir. Bazı arkadaşlarının bir “kişisellik” taşıdığını fakat 

daha “rastlantısal” tanışmalarda insanlarla bağ kurmanın artık mümkün olmadığını ve o 

insanı gerçekten tanıyamayacağını hissettiğini dile getirmektedir. Bilge, çevresindekilerin 

değişim gücü gösterememesini tolere ettiğini ve bu durumun onlara olan sevgisini 

etkilememesi için soyutlama çalışması yaptığını ifade etmektedir: 

“Aa benim veganlığımı tolere ediyor X kişisi” diyoruz ya, aslında vegan kişi 
diğerinin vegan olmayışını tolere ediyor veya diğerinin bu değişim gücünü 
gösterememesini tolere ediyor […] sürekli bir soyutlama çalışması yapmam 
gerekti, dostlarımı ya da arkadaşlarımı sevebilmek için açıkçası sevebilmeye 
devam edebilmek için […] İnsanın egemenliği -sorgulanmayan bir şey çünkü 
kimliğin yapı taşı haline gelmiş ve bunu yakınımdaki insanlarda görmek tabii 
ki sarsıcı oluyordu. Ama hep şunu yaptım, evet bu insanda bir tane yığın 
insan var ve onu taşıyor ve onu yeniden üretiyor. Ben onu ayıracağım ve 
sadece ona özel olan şeyleri dikkate alıp değerlendireceğim ve ben bu insanı 
böyle göreceğim. Yani aslında ben kendim ikiye ayrılmak yerine bir bütün 
hissederek ve yaşayarak kendimi, yanımdakini hep ikiye ayırdım ve bazen 
üçe ayırdım. Çünkü bazı şeyler aslında ona yabancı ve taşıdığı, ona 
geçirilmiş, verilmiş. Onları hep ayırarak öze, öze, öze yoğunlaşarak kaldım. 
(Bilge, 30, cis kadın, lisans mezunu, 11 yıl vejetaryenliğin ardından 3 yıl 2 
aydır vegan) 

Soyutlama işleminin gerçekleştiği üçüncü durum, kişilerin herhangi bir nedenle etik 

ilkelerini ihlal etmeleri gereken durumlarda ortaya çıkmaktadır. Örneğin Can (50, erkek, 

lisans mezunu, 22 yıl vejetaryenliğin ardından 4 yıldır vegan), evlerine temizliğe gelen 

kişiyi sevdiği ve onu mutlu etmek istediği için ona et pişirdiğini ve pişirirken önündekinin 

“ne olduğunu düşünmemeye” çalıştığını aktarmaktadır. Yiyecek içecek alanında bir 

meslek sahibi olan Utku, “tırnaklarıyla kazıya kazıya” geldiği işinde mutlu olduğunu ama 

“işin etik kısmında” bir vegan olarak mutlu olduğunun söylenemeyeceğini dile 

getirmektedir. Bu nedenle kendi kişisel yaşamıyla iş yaşamını birbirinden soyutlaması 

gerekmektedir:  

Hayatın gerçeklerinden kaynaklı, yani yaşamımı idame ettirmek için bir şey 
yapmak zorundayım ve hedeflerime ulaşabilmek için de para kazanmak 
zorundayım. Bu tüketim sektörüne ben de ortak oluyorum bir noktada ama 
bir taraftan da, işte, yani kendi hayatımda bunu uygulamıyorum gibi böyle, 
fikir ayrılıkları çok oluyor, kendimle çok tartıştığım anlar oluyor ama işte 
gerçekçilikten yana olduğum için de biraz böyle bu süreçte etik kısmı daha 



144 

 

geride bırakıp işte var olmaya devam ediyorum diyebilirim. (Utku, 24, kadın, 
lisans mezunu, 3 yıl vejetaryenliğin ardından 1 yıl 6 aydır vegan) 

  



145 

 

SONUÇ 

Türcülüğe ve insan merkezciliğe karşı çıkan ve karnist bir kültür içerisinde hayvan 

özgürleşmesini savunan veganlar, toplumsal normlardan saptıkları için “sapkın” 

addedilmektedir (Aavik, 2021; J. Greenebaum, 2018; Lindquist, 2013; Potts & Parry, 

2010; Roth, 2005). Uluslararası literatürde veganların damgalandığına (Bolderdijk & 

Cornelissen, 2022; J. Boyle, 2012; J. E. Boyle, 2007, 2011; Bresnahan vd., 2016; 

Brouwer vd., 2022; Burgess vd., 2014; Buttny & Kinefuchi, 2020; Cole & Morgan, 2011; 

J. Greenebaum, 2018; J. B. Greenebaum, 2012a; Hirschler, 2011; Jabs vd., 2000; 

MacInnis & Hodson, 2015; Markowski & Roxburgh, 2019; Romo & Donovan-Kicken, 

2012; Shewmake, 2020; Vandermoere vd., 2019; Wrenn, 2017) ve sosyal 

etkileşimlerinde alaya, hakarete ve saldırganlıklara maruz kaldığına (Cherry, 2014; Cole 

& Morgan, 2011; J. Greenebaum & Dexter, 2018; Jabs vd., 2000; LeRette, 2014; 

Merriman, 2010; Oliver, 2021; Potts & Parry, 2010; Romo & Donovan-Kicken, 2012; 

Rosenfeld & Tomiyama, 2019; Yılmaz, 2018) dair pek çok çalışma mevcuttur. 

Genellikle sıradan kabul edilen bu duruma işaret etmek bize veganlara yönelik ön 

yargılara müdahale etme fırsatı vermektedir (MacInnis & Hodson, 2015, ss. 16-18). Bu 

tez çalışması aracılığıyla Türkiye’de vegafobiye işaret etmek ve veganların sosyal 

etkileşimlerine yönelik artan çalışmalara Türkiye’den bir katkı sunmak hedeflenmiştir. 

Türkiye’de vegan kimliğin ne gibi anlamlar taşıdığı ve bu kimliğin nasıl idare edildiği 

anlaşılmak istendiğinden sosyal inşacı bir yaklaşımın benimsendiği bu nitel araştırmada 

yarı yapılandırılmış derinlemesine mülakat tekniği uygulanmıştır. Katılımcıların en az altı 

aydır vegan olması şartı aranmış fakat çevrimiçi mülakat olanağı nedeniyle şehir 

kısıtlaması konmamıştır. Elde edilen veriler veganların sosyal etkileşimleri üzerine 

uluslararası literatürle karşılaştırılmış ve Goffman’ın dramaturjik yaklaşımı ile 

anlamlandırılmaya çalışılmıştır. 

Bulguların değerlendirildiği üçüncü bölümün ilk kısmında veganların sosyal 

etkileşimlerinde karşılaştıkları tepkiler sunulmuş, bu tepkiler ağırlıklı olarak sosyal 

psikoloji çalışmalarından yararlanılarak anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Bu bölüm altında 

yer alan, Vegafobik Olmayan Davranışlar başlığı dışındaki tüm başlıklar veganlığa ve 

veganlara karşı olumsuz yargı ve tavırlar (vegafobi) ile ilişkilidir. Araştırmanın 

varsayımlarını doğrular biçimde veganların sosyal etkileşimlerde genellikle vegafobik 

düşünce ve eylemlerle karşılaştığı gözlemlenmiştir. Veganlar hem birebir ilişkilerinde 

hem de sosyal medyada alaya, sözlü (ve bazen fiziksel) şakalara, hakarete, çeşitli 



146 

 

damgalara ve nefret söylemine maruz kalmaktadır. Veganlar et ile toplumsal cinsiyet 

arasındaki sembolik ilişkinin pekiştirdiği toplumsal cinsiyet normları aracılığıyla 

baskılanmakta ve damgalanmakta; bu süreçte cinsiyetçilik ve homofobi yeniden 

üretilmektedir. Özellikle sosyal medyada nefret söylemi ve tehdit gibi daha aşırı biçimlere 

bürünebilen vegafobi, veganların bu ortamlardan uzaklaşmasına sebep olmaktadır.  

Hayatın her alanında hayvan özgürleşmesini savunan veganların, karnist bir kültürde 

statükoya tehdit teşkil ettiği (MacInnis & Hodson, 2015, s. 2) ve naveganlar açısından 

ahlaki bir tehdit oluşturduğu (Minson & Monin, 2012; Monin, 2007; Monin vd., 2008) öne 

sürülmüştür. Veganları kendi kimliklerine bir tehdit olarak gören kişilerin bu tehdit algısı 

nedeniyle veganlığı ve veganları küçümsemeye yöneldiği iddia edilmektedir. Naveganlar 

veganların samimiyetinden kuşku duyabilmekte (marjinal olmak için vegan olduğu veya 

hayvansal ürünler tüketmemek konusunda yalan söylediği gibi düşüncelere sahip 

olabilmekte) ve ayrıca veganların iradesini reddederek bu kararlarını önemsiz ve 

değersiz kılmaya çalışabilmektedir. Veganlar bir tarikat veya siyasi bir oluşum mensubu 

olarak görülebilmekte, beyinleri yıkandığı ithamlarıyla karşılaşabilmekte; kişilerin (ve 

özellikle kadınların) veganlık kararı etik bir karar olarak görülmeyip duygusallığa 

atfedilebilmektedir. Böylece veganlar ciddiye alınmayacak kişiler olarak görülüp göz ardı 

edilebilmektedir.  

Veganları küçümseyen eylemlerin ardından veganlığı küçümseyen eylemler 

sıralanmıştır. Veganlara klişeler yöneltilmesi, sıra gözetilmesi ve hayvanların 

sömürüldüğünün reddedilmesi veganlığı küçümseyen eylemler olarak görülmektedir. Bu 

eylemler de değersizleştirme ve önemsizleştirmeye birer örnek olarak sunulmuştur. 

İnsanların genellikle veganlığın etik motivasyonları hakkında bilgisiz olduğu 

anlaşılmaktadır. Katılımcıların veganlığın sağlık boyutunun daha anlaşılır ve arzu edilir 

bulunduğuna ve etik boyutunun göz ardı edilmeye çalışıldığına dair aktarımları, diğer 

çalışmalarda görüldüğü gibi (MacInnis & Hodson, 2015; Rothgerber, 2014) Türkiye’de 

de etik nedenlerle vegan olanlar ile sağlık nedeniyle vegan olanlara farklı tepkiler 

verildiğini açığa çıkarmaktadır. Bununla uyumlu biçimde veganlar da veganlığı ve 

motivasyonlarını sağlık çerçevesinde sunmaya yönelebilmektedir. Fakat veganlığa 

yönelik sağlık vurgusu, onun ardındaki etik-politik kararı da görünmez kılmaktadır. 

Veganlığın etik motivasyonları tartışıldığında ise naveganlar hayvanları aşağı görmek, 

türcülük yapmak, et yemeyi doğal ve gerekli görmek, hayvanların sömürüldüğünü inkâr 

etmek gibi bilişsel çelişkiyi azaltacak stratejilere başvurmaktadır. İnsanların davranış 

değişimi (vegan olmak) yerine tutum değişimine (hayvan sömürüsünü göz ardı yetmeye 



147 

 

yarayan düşüncelere) yönelmeleri dış gruplarla empati kurmanın bilişsel açıdan çok 

daha zor olması ile anlamlandırılmaya çalışılmıştır.  

Aile dinamiklerinin vegan ve vejetaryen kimliğin sürdürülmesini zorlaştırdığı farklı 

çalışmalarda göz önüne serilmiştir (Asher & Cherry, 2015; J. B. Greenebaum, 2012a; 

Hirschler, 2011; Jabs vd., 2000; McDonald vd., 1999; Roth, 2005). Bu tez çalışmasında 

da veganlığın özellikle aile tarafından karşı çıkılan bir kimlik olduğu gözlemlenmektedir. 

Aile üyeleri veganların bu kararından vazgeçmeleri veya en azından vejetaryen olmaları 

konusunda baskı kurmaktadır. Vejetaryenlik daha kolay ve kabul edilir bir pratik olarak 

görülürken veganlık “aşırı” bulunmaktadır. Vazgeçirme çabaları veganlığın mahrumiyet 

olarak değerlendirilmesi, eksiklik/hastalık yaratacağı beklentisi, kişinin bedenini ve 

sağlığını denetleme çabası ve hayvansal ürünler yedirme ısrarı gibi düşünce ve 

davranışları içermektedir. Ayrıca bazı aile üyelerinin veganlara yanıltmaca yoluyla et 

yedirmeye çalıştığı da görülmektedir. Bu durumun kişiyi vegan olmaktan vazgeçirme 

çabasına bağlı olabileceği iddia edilmektedir. 

Bulguların değerlendirildiği bölümün ikinci kısmında veganların kimliklerini nasıl idare 

ettiği ele alınmaktadır. Katılımcıların benlik sunumları, Goffman’ın dramaturjik yaklaşımı 

ile değerlendirilmiştir. Veganlığın damgalarla yüklü, sürekli mücadele gerektiren bir kimlik 

olarak deneyimlendiği gözlemlenmiştir. Gerek sosyal etkileşimlerin daha rahat idare 

edilmesi gerekse duygusal zorluklarla mücadele edilebilmesi için vegan benliğin 

sunumunda belirli stratejilerin kullanıldığı görülmektedir. Veganların sosyal 

etkileşimlerinde gerilim yaratacak durumları önlemek ve etkileşimleri herkese uygun hale 

getirmek için davranışlarını denetlediğini gösteren çalışmalarla (J. B. Greenebaum, 

2012a; Jabs vd., 2000; McDonald, 2000; Paxman, 2021; Romo & Donovan-Kicken, 

2012) uyumlu biçimde, bu tez çalışmasında da katılımcıların genellikle sosyal 

etkileşimlerini sorunsuz kılmaya çabaladığı görülmektedir. Veganların sosyal 

etkileşimlerinde kullandığı öncelikli stratejinin vegan kimliğini açığa çıkarmamak olduğu, 

veganların hem diğerlerini rahatsız etmemek hem de vegafobik eylemlere maruz 

kalmamak için kendilerini susturdukları görülmektedir. Katılımcılar kimliklerini 

soranlardan saklamadıklarını fakat vegan oldukları anlaşılmadığı sürece kimliklerinden 

bahsetmemeye çalıştıklarını aktarmaktadır. Bazı katılımcılar “gereksiz” yere beyanda 

bulunmayı yanlış bulduğunu dile getirmektedir. Bunun yanı sıra veganlığını rahatça ifade 

ettiğini söyleyen katılımcılar da bulunmaktadır. Bu katılımcılar yüzleşmeci eylemlerini 

hayvanları savunmak çerçevesinde değerlendirmektedir. İki farklı eylemden birinin 



148 

 

bireysel ilişkilerdeki huzuru korumayı sağlamaya, diğerinin ise veganlığın aktivist yanını 

korumaya yöneldiği söylenebilir.  

Veganlar vegan olduklarını beyan etmeyerek; diğerlerini yargılamamaya ve onlara 

veganlığı dayatmamaya çalışarak; aktivizm yapmayarak; “normal” olduklarını 

göstermeye çalışarak ve kullandıkları dili ve duygularını denetleyerek stereotiplerden 

kaçınmaya çalışmaktadır. Bireyin etkileşimlerini sorunsuz kılma çabasını daha ön planda 

tutan eylemler stereotiplerden kaçınma çabası olarak nitelendirilirken veganlığın 

kendisine dair olumsuz ön yargıları değiştirmeye çalışan eylemler (zorunluluk algısına 

ve din benzetmesine karşı çıkmak, veganlığın zor olduğu algısını yıkmaya çalışmak, 

sağlıklı olmak-veganlığın sağlıklı olmakla özdeşleştirilmesine karşı çıkmak) stereotipleri 

yıkma çabası olarak değerlendirilmiştir. Bu iki kategori zaman zaman birbiri içine 

girebilse de söz konusu eylemlerin pek çoğunda yer aldığı düşünülen bu fark 

vurgulanmak istenmiştir. 

Son olarak veganların etkileşimleri sorunsuz kılabilmek için başvurduğu stratejiler (keyif 

kaçırmamaya çalışmak, sınır koymak, soyutlamak ve soyutlanmak ve konuşulacak kişiyi 

seçmek ve muhataba göre uyarlanmak) ele alınmıştır. Veganların diğerleriyle 

etkileşimlerinde (veganlık hakkında olumsuz algı yaratmamak, vegafobiye maruz 

kalmamak, huzur içinde yemek yemek gibi farklı sebeplerle) keyif kaçırmamaya çalıştığı 

ve bu amaçla genellikle kendi fikirlerini ve duygularını ifade etmekten kaçınabildiği 

görülmektedir. Veganların keyif kaçırmama çabası (Sarah Ahmed’in feminist killjoy 

kavramını veganlara uyarlayan) Twine’ın (2014) vegan killjoy’lara dair bakış açısından 

yorumlanmaktadır. Hayvan sömürüsünün kendisinin değil veganların eylemlerinin 

mutluluk düzenini bozan şey olarak algılandığı ve veganların da bu düşünceye uyum 

sağlayarak kendilerini suçlayabildiği görülmektedir.  

Veganlar etkileşimlerinde anlaşılmamak ve saldırganlığa maruz kalmak gibi nedenlerden 

kaynaklanan yorgunluk nedeniyle herkesle konuşmamayı tercih edebilmekte, 

karşısındaki kişiyi bu konuyu anlayıp anlayamayacağı konusunda değerlendirmeye tabi 

tutmaktadır. Konuştukları kişilerle de her daim doğrudan konuşmamayı (örneği etik 

motivasyonlardan bahsetmemek veya yargılayıcı bir dil kullanmamak) ve veganlığı 

muhatabın kendi ilgilerine göre ayarlamayı daha stratejik bir hamle olarak görmektedir. 

Özellikle sağlık konusunun veganların daha çok ilgisini çektiğini gözlemleyen katılımcılar 

bu konuda daha fazla araştırma yaparak öğrendiklerini “soranlara” aktarmaktadır. 

Veganlık konusunda soru sorulmadan konuşulmaması “antipatik” bulunmamak için 



149 

 

başvurulan bir denetim biçimi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunun yanı sıra ateist 

veganların İslam çerçevesinden kendilerine yöneltilen soruları ve ithamları yine İslam’ın 

bakış açısından cevaplamaya çalışmaları, ateizmin sahip olduğu olumsuz damgalardan 

kaçınma ve Müslümanları veganlıktan soğutmamaya yönelik bir eylem olarak 

yorumlanmaktadır. 

Birlikte yaşayan vegan ve naveganların araç gereçleri ayırmak, mutfağın kullanılacağı 

zamanları düzenlemek gibi eylemler aracılığıyla sınırları koruyabildiği görülmektedir. Pek 

çok katılımcı farklı çeşitte yemeklerin olduğu “normal” sofralarda mekânsal sınır 

koymayıp diğerleriyle birlikte yemek yemekte, fakat –kendisine yiyecek bulabilecek olsa 

dahi– etin odakta olduğu (ocakbaşına gitmek, mangal yakmak gibi) etkinliklere 

gitmemeyi tercih etmektedir. Bu eylemlerden ilkinin yalnızca “yemek” olarak 

adlandırılması daha kolayken diğer eylem veganlar tarafından doğrudan “hayvan yemek” 

olarak görülüyor olabilir. Bu durum sofranın odak noktasının hayvan eti olmaması 

durumunda et yendiğinin göz ardı edilmesinin nispeten daha kolay olması, fakat diğer 

sofrada “farkında olmama” çabasının sekteye uğraması şeklinde yorumlanmaktadır. Bu 

durum soyutlamak ve soyutlanmak konusuyla da ilgilidir. Veganların gerek sofrada 

karşılaştıkları hayvan bedenlerini gerekse günlük hayatlarında bir parçası olmak zorunda 

kaldıkları hayvan sömürüsünü soyutlamaya çalıştıkları görülmektedir. 

Sınır koymanın bir başka biçimi de vegan partner isteğidir. Başka bir çalışmada da 

veganseksüel olmanın bir sınır koruma ve birlikte yaşama stratejisi olduğu öne 

sürülmektedir (Twine, 2014, ss. 633-635). Katılımcılar navegan bir partnere sahip 

olmanın pratik açıdan zorluk çıkarmayabileceğini fakat bu durumun düşünsel ve fiziksel 

kimi zorlukları olduğunu veya olabileceğini düşünmektedir. Veganların aynı etik ilkelere 

sahip olduğu kişilerle birlikte olmayı daha arzu edilebilir bulduğu görülmektedir. 

Veganlığın ne olduğunu öğrenen fakat buna rağmen vegan olmayan kişiler katılımcıların 

zihninde olumsuz bir imaj çizmektedir. Naveganların et tüketmesi veganların fiziksel 

açıdan tiksinti duymalarına da sebep olabilmektedir. Vegan bir partnerin gerek fiziksel 

gerek düşünsel açıdan daha uyumlu görülmesinin yanı sıra böyle bir ilişki günlük 

etkileşimleri daha kolay hale getirebilir; kişilerin veganlığa ve hayvan sömürüsüne dair 

yorucu deneyimlerini rahatlıkla paylaşabilmesine ve bu sayede destek almasına olanak 

sağlayabilir.  

Bu çalışmada toplumun veganlara yönelttiği vegafobinin onların benlik sunumunu daha 

“makul” görülecek biçimde kurgulamasına sebep olduğu görülmektedir. Veganların 



150 

 

özellikle aktivist olarak görülmeye yönelik hoşnutsuzlukları, olumsuz stereotiplerden 

kaçınma isteğinin bir tezahürü olarak değerlendirilmektedir. Aktivizm, veganlığın 

kendisinden daha olumsuz görülen bir nitelendirme olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Aktivizme ve veganlığın aktivizmle özdeşleştirilmesine verilen bu tepkiler hayvan 

özgürleşmesine dair bilgilerin yayılmasına engel teşkil edebilir. Hayvanlara yönelik etik 

bakış açısının giderek yayılması, dünyadaki vegan nüfusunun hızla artması ve çevresel 

sorunlar nedeniyle pek çok kurum ve kuruluşun daha çevreci bir bakış açısına yönelmesi 

günümüzde yaygın olan vegafobinin zamanla azalabileceğine işaret etmektedir. 

İnsanların vegan olmanın getireceği sosyal zorluklara dair düşünceleri göz önüne 

alındığında vegafobinin azalmasıyla hayvan özgürleşmesinin daha da hızlanacağı 

varsayılabilir. Bu süreçte vegafobinin ne olduğuna ve ne gibi sonuçlara yol açtığına dair 

farkındalığın artması ve veganların amaçlarının daha fazla kişi tarafından anlaşılmasının 

sağlanması, söz konusu bu ayrımcılıkla baş etme konusunda önemli bir yere sahiptir. Bu 

tez çalışmasının da veganlara, naveganlara ve vegan olmak isteyenlere yapıcı bir katkı 

sunması ümidiyle.   



151 

 

KAYNAKÇA 

Aavik, K. (2021). Institutional resistance to veganism: Constructing vegan bodies as 

deviant in medical encounters in Estonia. Health, 25(2), 159-176. 

Adams, C. J. (2010). Why feminist-vegan now? Feminism & Psychology, 20(3), 302-317. 

Adams, C. J. (2013). Etin cinsel politikası: Feminist-vejetaryen eleştirel kuram (G. 

Tezcan & M. E. Boyacıoğlu, Çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Aguilera-Carnerero, C., & Carretero-González, M. (2021). The vegan myth: The rhetoric 

of online anti-veganism. İçinde The Routledge Handbook of Vegan Studies (ss. 

354-365). Routledge. 

Ahmed, S. (t.y.). Feminist killjoys (and other willful subjects). S&F Online; L’Harmattan. 

Ahmed, S. (2010). Killing joy: Feminism and the history of happiness. Signs: Journal of 

women in culture and society, 35(3), 571-594. 

Allan, K. (2020). Çağdaş sosyal ve sosyolojik teori: Toplumsal dünyaları görünür kılmak 

(H. Ergül, Ed.; M. Pamir, Çev.). İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Allen, M. W., Gupta, R., & Monnier, A. (2008). The interactive effect of cultural symbols 

and human values on taste evaluation. Journal of Consumer Research, 35(2), 

294-308. 

Andreatta, M. M. (2015). Being a Vegan: A Performative Autoethnography. Cultural 

Studies ↔ Critical Methodologies, 15(6), 477-486. 

https://doi.org/10.1177/1532708615614025 

artincontext. (2022). Le Déjeuner sur l’herbe – Looking at Manet’s “Luncheon on the 

Grass”. https://artincontext.org/le-dejeuner-sur-lherbe/ 



152 

 

Asher, K., & Cherry, E. (2015). Home is where the food is: Barriers to vegetarianism and 

veganism in the domestic sphere. Journal for Critical Animal Studies, 13(1), 66-

91. 

Asil, A. (2021). Vegan yaşam tarzına sosyolojik yaklaşım: Antalya kenti örneği [Yüksek 

Lisans Tezi]. Akdeniz Üniversitesi. 

Bailey, C. (2007). We are what we eat: Feminist vegetarianism and the reproduction of 

racial identity. Hypatia, 22(2), 39-59. 

Barthes, R. (2013). Toward a psychology of contemporary food consumption. İçinde C. 

Counihan & P. Van Esterik (Ed.), Food and culture. A reader (ss. 23-30). 

Routledge. 

Bashir, N. Y., Lockwood, P., Chasteen, A. L., Nadolny, D., & Noyes, I. (2013). The ironic 

impact of activists: Negative stereotypes reduce social change influence. 

European Journal of Social Psychology, 43(7), 614-626. 

Bayramoğlu, Y. (2019). Humans vs. Animals: A contemporary moral perspective toward 

dietary and ethical lifestyles [Yüksek Lisans Tezi]. Kadir Has Üniversitesi. 

Beardsworth, A., & Keil, T. (1991). Vegetarianism, veganism, and meat avoidance: 

Recent trends and findings. British Food Journal, 93(4), 19-24. 

https://doi.org/10.1108/00070709110135231 

Beardsworth, A., & Keil, T. (1992). The Vegetarian Option: Varieties, Conversions, 

Motives and Careers. The Sociological Review, 40(2), 253-293. 

Beardsworth, A., & Keil, T. (2002). Sociology on the menu: An invitation to the study of 

food and society. Taylor & Francis e-Library. 



153 

 

Becker, H. S. (2017). Haricîler (outsiders): Bir sapkınlık sosyolojisi çalışması (Ş. Geniş 

& L. Ünsaldı, Çev.). Heretik Yayınları. 

Beşirli, H. (2010). Yemek, kültür ve kimlik. Milli Folklor, 22(87), 159-169. 

Beşirli, H. (2021). Yemek Sosyolojisi: Yiyeceklere ve Mutfağa Sosyolojik Bir Bakış. 

Phoenix Yayınevi. 

Bolderdijk, J. W., & Cornelissen, G. (2022). “How do you know someone’s vegan?” They 

won’t always tell you. An empirical test of the do-gooder’s dilemma. Appetite, 

168, 105719. 

Boyle, J. (2012). Vegetarianism and fruitarianism as deviance. İçinde The Routledge 

handbook of deviant behavior (ss. 266-271). Routledge. 

Boyle, J. E. (2007). Becoming vegetarian: An analysis of the vegetarian career using an 

integrated model of deviance. Virginia Tech. 

Boyle, J. E. (2011). Becoming vegetarian: The eating patterns and accounts of newly 

practicing vegetarians. Food and Foodways, 19(4), 314-333. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 

research in psychology, 3(2), 77-101. 

Bresnahan, M., Zhuang, J., & Zhu, X. (2016). Why is the vegan line in the dining hall 

always the shortest? Understanding vegan stigma. Stigma and Health, 1(1), 3. 

Brouwer, A. R., D’Souza, C., Singaraju, S., & Arango-Soler, L. A. (2022). Value attitude 

behaviour and social stigma in the adoption of veganism: An integrated model. 

Food Quality and Preference, 97, 104479. 



154 

 

Browarnik, B. (2012). Attitudes toward male vegetarians: Challenging gender norms 

through food choices. 

Bryant, C. J. (2019). We can’t keep meating like this: Attitudes towards vegetarian and 

vegan diets in the United Kingdom. Sustainability, 11(23), 6844. 

Burgan, E. (2015). İlk kültürel gereç çuval ise: Erkeklik ve et yemenin kesişimselliğinde 

bilimsel anlatıların kuruluşu. Fe Dergi, 7(2), 34-47. 

Burgan, E. (2018). “Sevmeyelim de Taşa mı Dönelim”: “Şu Duygusallar” Hakkında Bir 

Yazı. Kaos GL Dergi, 158, 35-36. 

Burgess, S., Carpenter, P., & Henshaw, T. (2014). Eating on campus: Vegan, vegetarian, 

and omnivore stereotyping. State University of New York. 

Buttny, R., & Kinefuchi, E. (2020). Vegans’ problem stories: Negotiating vegan identity 

in dealing with omnivores. Discourse & Society, 31(6), 565-583. 

Caffo, L. (2013). We are made of meat: An interview with Matthew Calarco. Relations, 

1(2), 85-90. 

Cameron, C. D., Hutcherson, C. A., Ferguson, A. M., Scheffer, J. A., Hadjiandreou, E., 

& Inzlicht, M. (2019). Empathy is hard work: People choose to avoid empathy 

because of its cognitive costs. Journal of Experimental Psychology: General, 

148(6), 962. 

Carolan, M. (2022). The Sociology of Food and Agriculture. 

Carter, M. J., & Montes Alvarado, A. (2019). Symbolic Interactionism as a Methodological 

Framework. İçinde P. Liamputtong (Ed.), Handbook of Research Methods in 

Health Social Sciences (ss. 169-187). Springer. 



155 

 

Cherry, E. (2006). Veganism as a cultural movement: A relational approach. Social 

Movement Studies, 5(2), 155-170. 

Cherry, E. (2014). I was a teenage vegan: Motivation and maintenance of lifestyle 

movements. Sociological inquiry, 1-20. 

Cherry, E. (2021). Vegan studies in sociology. İçinde The Routledge Handbook of Vegan 

Studies (ss. 150-160). Routledge. 

Cohen, S. (2013). States of denial: Knowing about atrocities and suffering. John Wiley & 

Sons. 

Colb, S. F. (2013). Mind if I order the cheeseburger: And other questions people ask 

vegans. Lantern Books. 

Cole, M. (2008). Asceticism and hedonism in research discourses of veg* anism. British 

Food Journal, 706-716. 

Cole, M., & Morgan, K. (2011). Vegaphobia: Derogatory discourses of veganism and the 

reproduction of speciesism in UK national newspapers. The British Journal of 

Sociology, 62(1), 134-153. 

Creswell, J. W. (2021). Nitel araştırma yöntemleri: Beş yaklaşıma göre nitel araştırma ve 

araştırma deseni (M. Bütün & S. B. Demir, Ed.). Siyasal Kitabevi. 

Çarpar, M. C. (2020). Beslenme, Kimlik ve Erkeklik: Et Yemenin Sosyolojisi. İstanbul 

University Journal of Sociology, 40(1), 249-277. 

Çayır, K. (2012). Yaşçılık/yaşa dayalı ayrımcılık. Ayrımcılık: Çok boyutlu yaklaşımlar, 1-

13. 



156 

 

Çınar, S. (2017, Aralık 14). “Duyarın” Parodisi: “Komik mi bu şimdi?” 

https://birikimdergisi.com/guncel/8655/duyarin-parodisi-komik-mi-bu-simdi 

De Groeve, B., Bleys, B., & Hudders, L. (2022). Ideological resistance to veg* n 

advocacy: An identity-based motivational account. Frontiers in Psychology, 13, 

7253. 

De Groeve, B., Hudders, L., & Bleys, B. (2021). Moral rebels and dietary deviants: How 

moral minority stereotypes predict the social attractiveness of veg* ns. Appetite, 

164, 105284. 

Delmestri, G. (2018). Vegaphobia. Emancipation and institutional change for an 

overlooked diversity dimension. Academy of Management Proceedings, 2018(1), 

17488. 

Dinçer, K. (2022). Experiences of Vegan and Vegetarian Men Living in Turkey [Diploma 

Thesis]. Univerzita Karlova. 

Divers, T. (t.y.). Cat Meat. Geliş tarihi 25 Kasım 2022, gönderen 

https://www.vietnamcoracle.com/cat-meat/ 

Donovan, J. (2005). Hayvan hakları ve feminist kuram (N. Saatçioğlu, Çev.). Birikim 

Dergisi, 195, 47-50. 

Eren Cengiz, D. (2021). Veganların maneviyat anlayışları üzerine nitel bir araştırma 

[Yüksek Lisans Tezi]. Marmara Üniversitesi. 

Fiestas-Flores, J., & Pyhälä, A. (2018). Dietary motivations and challenges among 

animal rights advocates in Spain. society & animals, 26(4), 402-425. 



157 

 

Filippi, M., Riccitelli, G., Falini, A., Di Salle, F., Vuilleumier, P., Comi, G., & Rocca, M. A. 

(2010). The brain functional networks associated to human and animal suffering 

differ among omnivores, vegetarians and vegans. PloS one, 5(5), e10847. 

Fisher, M. (2020). Postcapitalist desire: The final lectures. Repeater Books. 

Fox, N., & Ward, K. (2008). Health, ethics and environment: A qualitative study of 

vegetarian motivations. Appetite, 50(2-3), 422-429. 

Francione, G. L., & Charlton, A. (2016). İnsan neden vegan olur? Hayvan kullanımı 

tartışmasına bir giriş (C. Mavituna, Çev.). Metropolis Yayıncılık. 

Germov, J., & Williams, L. (2017). Exploring the Social Appetite: A Sociology of Food 

and Nutrition. İçinde J. Germov & L. Williams (Ed.), A sociology of food & nutrition: 

The social appetite (ss. 3-18). Oxford University Press. 

Giddens, A., & Sutton, P. W. (2018). Sosyolojide temel kavramlar (A. Esgin, Çev.). 

Phoenix Yayınevi. 

Gilbody, S. M., Kirk, S. F., & Hill, A. J. (1999). Vegetarianism in young women: Another 

means of weight control? International Journal of Eating Disorders, 26(1), 87-90. 

Gillespie, K. (2019). The Loneliness and Madness of Witnessing: Reflections from a 

Vegan Feminist Killjoy. İçinde L. Gruen & F. Probyn-Rapsey (Ed.), Animaladies: 

Gender, Animals, and Madness (ss. 77-86). 

Giroux, V., & Larue, R. (2021). Veganizm (Z. H. Louze, Çev.). İletişim Yayınları. 

Glesne, C. (2020). Nitel araştırmaya giriş (A. Ersoy & P. Yalçınoğlu, Ed.). Anı Yayıncılık. 

Goffman, E. (2016). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu (B. Cezar, Çev.). Metis 

Yayınları. 



158 

 

Goffman, E. (2017). Etkileşim ritüelleri:Yüz yüze davranış üzerine denemeler (A. 

Bölükbaşı, Çev.). Heretik Yayınları. 

Goffman, E. (2018). Karşılamalar: Etkileşim sosyolojisindeki iki çalışma (S. Çalcı, Çev.). 

Heretik Yayınları. 

Goffman, E. (2019). Damga: Örselenmiş kimliğin idare edilişi üzerine notlar (Ş. Geniş, L. 

Ünsaldı, & S. N. Ağırnaslı, Çev.). Heretik Yayınları. 

Greenebaum, J. (2018). Vegans of color: Managing visible and invisible stigmas. Food, 

Culture & Society, 21(5), 680-697. 

Greenebaum, J. B. (2017). Questioning the concept of vegan privilege: A commentary. 

Humanity & Society, 41(3), 355-372. 

Greenebaum, J. B. (2012a). Managing Impressions: “Face-Saving” Strategies of 

Vegetarians and Vegans. Humanity & society, 36(4), 309-325. 

Greenebaum, J. B. (2012b). Veganism, identity and the quest for authenticity. Food, 

Culture & Society, 15(1), 129-144. 

Greenebaum, J., & Dexter, B. (2018). Vegan men and hybrid masculinity. Journal of 

Gender Studies, 27(6), 637-648. 

Gregson, R., Piazza, J., & Boyd, R. L. (2022). ‘Against the cult of veganism’: Unpacking 

the social psychology and ideology of anti-vegans. Appetite, 178, 106143. 

Gutsell, J. N., & Inzlicht, M. (2010). Empathy constrained: Prejudice predicts reduced 

mental simulation of actions during observation of outgroups. Journal of 

experimental social psychology, 46(5), 841-845. 



159 

 

Güler, O., & Çağlayan, G. D. (2021). Nasıl Vegan Oldum? Fenomenolojik Nitel Bir 

Araştırma. Güncel Turizm Araştırmaları Dergisi, 5(2), 287-304. 

Hamiel, U., Landau, N., Fuhrer, A. E., Shalem, T., & Goldman, M. (2020). The knowledge 

and attitudes of pediatricians in Israel towards vegetarianism. Journal of Pediatric 

Gastroenterology and Nutrition, 71(1), 119-124. 

Hawthorne, M. (2019). Vegan etik: Herkes için şefkatli bir yaşama kucak açmak (F. 

Şahin, Çev.). Pales Yayınları. 

Health Care Without Harm Europe. (2021). The polyvinyl chloride debate: Why PVC 

remains a problematic material. https://noharm-

europe.org/sites/default/files/documents-files/6807/2021-06-23-PVC-briefing-

FINAL.pdf 

Herzog, H. A., Dinoff, B., & Page, J. R. (1997). Animal rights talk: Moral debate over the 

internet. Qualitative Sociology, 20(3), 399-418. 

Hirschler, C. A. (2011). “What pushed me over the edge was a deer hunter”: Being vegan 

in North America. Society & Animals, 19(2), 156-174. 

Horta, O. (2018). Discrimination against vegans. Res Publica, 24(3), 359-373. 

Jabs, J., Devine, C. M., & Sobal, J. (1998). Maintaining vegetarian diets personal factors, 

social networks and environmental resources. Canadian Journal of Dietetic 

Practice and Research, 59, 183-189. 

Jabs, J., Sobal, J., & Devine, C. M. (2000). Managing vegetarianism: Identities, norms 

and interactions. Ecology of Food and Nutrition, 39(5), 375-394. 



160 

 

Jasper, J. M., & Poulsen, J. D. (1995). Recruiting strangers and friends: Moral shocks 

and social networks in animal rights and anti-nuclear protests. Social problems, 

42(4), 493-512. 

Jenkins, S., & Twine, R. (2014). On the limits of food autonomy: Rethinking choice and 

privacy. İçinde N. Taylor & R. Twine (Ed.), The Rise of Critical Animal Studies 

(ss. 225-240). Routledge. 

Joy, M. (2010). Why we love dogs, eat pigs, and wear cows: An introduction to carnism. 

Conari Press. 

Judge, M., & Wilson, M. S. (2019). A dual‐process motivational model of attitudes 

towards vegetarians and vegans. European Journal of Social Psychology, 49(1), 

169-178. 

Kalkandelen, Z. (2021). Vegan devrimi ve hayvan özgürlüğü: Türkiye’den ve dünyadan 

mücadele örnekleriyle. Yeni İnsan Yayınevi. 

Ko, S. (2015). Addressing racism requires addressing the situation of animals. İçinde A. 

Ko & S. Ko (Ed.), Aphro-ism: Essays on pop culture, feminism, and black 

veganism from two sisters [2017]. Lantern Publishing & Media. 

Koman, İ. A. (2022). Kültürel bir kimlik olarak veganlık: Gaziantep örneği [Yüksek Lisans 

Tezi]. Gaziantep Üniversitesi. 

Kurt, E. G. (2019). Vejetaryenliğin motivasyon, değer ve inanışları ve bunların mekânlara 

yansıması: İstanbul’da nitel bir çalışma [Yüksek Lisans Tezi]. İstanbul 

Üniversitesi. 



161 

 

Larsson, C. L., Rönnlund, U., Johansson, G., & Dahlgren, L. (2003). Veganism as status 

passage: The process of becoming a vegan among youths in Sweden. Appetite, 

41(1), 61-67. 

Lawson, A., & Read, R. (2022). Activism, the very idea... Is the concept of activism itself 

a key block to mass action on climate? 

Leenaert, T. (2020). Vegan bir dünya (İ. Kökeş, Çev.). Yeni İnsan Yayınevi. 

LeRette, D. E. (2014). Stories of microaggressions directed toward vegans and 

vegetarians in social settings [Doktora Tezi]. Fielding Graduate University. 

Lindquist, A. (2013). Beyond hippies and rabbit food: The social effects of vegetarianism 

and veganism. 

Loughnan, S., Bastian, B., & Haslam, N. (2014). The Psychology of Eating Animals. 

Current Directions in Psychological Science, 23(2), 104-108. 

Lundahl, O. (2018). Dynamics of positive deviance in destigmatisation: Celebrities and 

the media in the rise of veganism. Consumption Markets & Culture, 23(3), 241-

271. 

Lyotard, J.-F. (2021). Ayrışma (E. Sarıkartal, Çev.). İnka Kitap. 

MacInnis, C. C., & Hodson, G. (2015). It ain’t easy eating greens: Evidence of bias toward 

vegetarians and vegans from both source and target. Group Processes & 

Intergroup Relations, 1-24. 

Markowski, K. L., & Roxburgh, S. (2019). “If I became a vegan, my family and friends 

would hate me:” Anticipating vegan stigma as a barrier to plant-based diets. 

Appetite, 135, 1-9. 



162 

 

McDonald, B. (2000). “Once you know something, you can’t not know it”: An empirical 

look at becoming vegan. Society & Animals, 8(1), 1-23. 

McDonald, B., Cervero, R. M., & Courtenay, B. C. (1999). An ecological perspective of 

power in transformational learning: A case study of ethical vegans. Adult 

Education Quarterly, 50(1), 5-23. 

Mead, G. H. (2019). Zihin, benlik ve toplum (Y. Erdem, Çev.). Heretik Yayınları. 

Mennella, J. A., Jagnow, C. P., & Beauchamp, G. K. (2001). Prenatal and Postnatal 

Flavor Learning by Human Infants. Pediatrics, 107(6), E88. 

Merriman, B. (2010). Gender differences in family and peer reaction to the adoption of a 

vegetarian diet. Feminism & Psychology, 20(3), 420-427. 

Minson, J. A., & Monin, B. (2012). Do-gooder derogation: Disparaging morally motivated 

minorities to defuse anticipated reproach. Social Psychological and Personality 

Science, 3(2), 200-207. 

Monin, B. (2007). Holier than me? Threatening social comparison in the moral domain. 

Revue internationale de psychologie sociale, 20(1), 53-68. 

Monin, B., Sawyer, P. J., & Marquez, M. J. (2008). The rejection of moral rebels: 

Resenting those who do the right thing. Journal of personality and social 

psychology, 95(1), 76-93. 

Monteiro, C. A., Pfeiler, T. M., Patterson, M. D., & Milburn, M. A. (2017). The Carnism 

Inventory: Measuring the ideology of eating animals. Appetite. 

https://doi.org/10.1016/j.appet.2017.02.011 



163 

 

Nalçacı İkiz, A., & Solunoğlu, A. (2018). Otel İşletmelerinde Vejeteryan Gıdalara Yönelik 

Tutum ve Uygulamalar. Journal of Tourism and Gastronomy Studies, 3, 14-25. 

Oliver, C. (2021). Vegan world-making in meat-centric society: The embodied 

geographies of veganism. Social & Cultural Geography, 1-20. 

Özkul, A. F. (2021). Vejetaryen ve veganlarda din algısına etnometodolojik bir yaklaşım 

[Yüksek Lisans Tezi]. Dokuz Eylül Üniversitesi. 

Parkinson, C., Twine, R., & Griffin, N. (2019). Pathways to veganism: Exploring effective 

messages in vegan transition. 

Parks, C. D., & Stone, A. B. (2010). The desire to expel unselfish members from the 

group. Journal of personality and social psychology, 99(2), 303. 

Paxman, C. G. (2021). “I Love Tater Tot Casserole, I Just Make It Vegan”: Applying the 

Communication Theory of Identity to Examine Vegans’ Identity Management 

Techniques. Communication Studies, 1-17. 

Pehlivan, T. (2021). Vegan, vejetaryen ve omnivor beslenen bireylerin sağlıklı beslenme 

davranışları arasındaki farkların incelenmesi [Yüksek Lisans Tezi]. Marmara 

Üniversitesi. 

Potts, A. (2008). Exploring Vegansexuality: An Embodied Ethics of Intimacy. Ethos: Te 

Practical Ethics Blog. 

Potts, A., & Parry, J. (2010). Vegan sexuality: Challenging heteronormative masculinity 

through meat-free sex. Feminism & Psychology, 20(1), 53-72. 



164 

 

Povey, R., Wellens, B., & Conner, M. (2001). Attitudes towards following meat, 

vegetarian and vegan diets: An examination of the role of ambivalence. Appetite, 

37(1), 15-26. 

Regan, T. (2013). ‘The Case for Animal Rights’. İçinde Ethics, Humans and Other 

Animals (ss. 179-189). Routledge. 

Reitmeier, S. (2014). Food socialization in early childhood. Ernahrungs Umschau, 61(7), 

116-122. 

Ritzer, G., & Stepnisky, J. (2019). Çağdaş sosyoloji kuramları ve klasik kökleri (I. Ertune 

Howison, Çev.). De Ki Basım Yayın. 

Robertson, I. (1980). Sociology. Worth Publishers Inc. 

Romo, L. K., & Donovan-Kicken, E. (2012). “Actually, I don’t eat meat”: A multiple-goals 

perspective of communication about vegetarianism. Communication Studies, 

63(4), 405-420. 

Rosenfeld, D. L. (2018). The psychology of vegetarianism: Recent advances and future 

directions. Appetite, 131, 125-138. 

Rosenfeld, D. L., & Burrow, A. L. (2017). Vegetarian on purpose: Understanding the 

motivations of plant-based dieters. Appetite, 116, 456-463. 

Rosenfeld, D. L., & Tomiyama, A. J. (2019). When vegetarians eat meat: Why 

vegetarians violate their diets and how they feel about doing so. Appetite, 143, 

104417. 

Roth, L. K. (2005). “Beef. It’s what’s for dinner”: Vegetarians, meat-eaters and the 

negotiation of familial relationships. Food, Culture & Society, 8(2), 181-200. 



165 

 

Rothgerber, H. (2013). Real men don’t eat (vegetable) quiche: Masculinity and the 

justification of meat consumption. Psychology of Men & Masculinity, 14(4), 363. 

Rothgerber, H. (2014). Efforts to overcome vegetarian-induced dissonance among meat 

eaters. Appetite, 79, 32-41. 

Rozin, P., Hormes, J. M., Faith, M. S., & Wansink, B. (2012). Is meat male? A quantitative 

multimethod framework to establish metaphoric relationships. Journal of 

Consumer Research, 39(3), 629-643. 

Ruby, M. B., & Heine, S. J. (2011). Meat, morals, and masculinity. Appetite, 56(2), 447-

450. 

Schneider, F. M., Zwillich, B., Bindl, M. J., Hopp, F. R., Reich, S., & Vorderer, P. (2017). 

Social media ostracism: The effects of being excluded online. Computers in 

Human Behavior, 73, 385-393. 

Schösler, H., de Boer, J., Boersema, J. J., & Aiking, H. (2015). Meat and masculinity 

among young Chinese, Turkish and Dutch adults in the Netherlands. Appetite, 

89, 152-159. 

Schwandt, T. A. (2000). Three epistemological stances for qualitative inquiry: 

Interpretivism, hermeneutics, and social constructionism. İçinde Handbook of 

qualitative research (ss. 189-213). SAGE Publishing. 

Seçim, Y., Akyol, N., & Kaya, M. (2022). Vejetaryen Beslenme Türleri. Sosyal, Beşeri ve 

İdari Bilimler Dergisi, 5(1), 66-82. 

Shaw, L. L., Batson, C. D., & Todd, R. M. (1994). Empathy avoidance: Forestalling 

feeling for another in order to escape the motivational consequences. Journal of 

Personality and Social Psychology, 67(5), 879. 



166 

 

Shewmake, S. (2020). Being the Vegan in the Room: Perspectives on Carnism, 

Navigating Stigma, and Social Deviance. California State University, Long 

Beach. 

Siebertz, M., Schroter, F. A., Portele, C., & Jansen, P. (2022). Affective explicit and 

implicit attitudes towards vegetarian and vegan food consumption: The role of 

mindfulness. Appetite, 169, 105831. 

Singer, P. (2005). Hayvan özgürleşmesi (H. Doğan, Çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Sneijder, P., & te Molder, H. (2009). Normalizing ideological food choice and eating 

practices. Identity work in online discussions on veganism. Appetite, 52(3), 621-

630. https://doi.org/10.1016/j.appet.2009.02.012 

Sobal, J. (2005). Men, meat, and marriage: Models of masculinity. Food and foodways, 

13(1-2), 135-158. 

Tekten Aksürmeli, Z. S., & Beşirli, H. (2019). Vegan kimliğin oluşumu: Vegan olmak ve 

vegan kalmak. Akademik Hassasiyetler, 6(12), 223-249. 

The Vegan Society. (t.y.). History. Geliş tarihi 01 Aralık 2022, gönderen 

https://www.vegansociety.com/about-us/history 

Thürmer, J. L., & McCrea, S. M. (2022). Behavioral consequences of intergroup 

sensitivity. Social and Personality Psychology Compass, e12716. 

Tunçay Son, G. Y. (2016). Biyoetik çerçevesinde vegan ve vejetaryenlik [Doktora Tezi]. 

Ankara Üniversitesi. 

Turgay, T. (2020). Framing the everyday resistance in vegan lifestyle [Yüksek Lisans 

Tezi]. Orta Doğu Teknik Üniversitesi. 



167 

 

Turina, I. (2018). Pride and burden: The quest for consistency in the anti-speciesist 

movement. Society & Animals, 26(3), 239-258. 

Türkiye Vegan Derneği. (t.y.). Veganlık Nedir? Geliş tarihi 01 Aralık 2022, gönderen 

https://tvd.org.tr/veganlik-nedir/ 

Twine, R. (2014). Vegan Killjoys at the Table—Contesting Happiness and Negotiating 

Relationships with Food Practices. Societies, 4(4), Art. 4. 

https://doi.org/10.3390/soc4040623 

Ünsaldı, L. (2019). Takdim ve Heretik’in onuncu kitabı vesilesiyle. İçinde Damga: 

Örselenmiş kimliğin idare edilişi üzerine notlar. Heretik Yayınları. 

Üzeltüzenci, P. (2018). Emergence of the vegan identity in İstanbul [Yüksek Lisans Tezi]. 

İstanbul Bilgi Üniversitesi. 

Vandermoere, F., Geerts, R., De Backer, C., Erreygers, S., & Van Doorslaer, E. (2019). 

Meat consumption and vegaphobia: An exploration of the characteristics of meat 

eaters, vegaphobes, and their social environment. Sustainability, 11(14), 3936. 

Vartanian, L. R. (2015). Impression management and food intake. Current directions in 

research. Appetite, 86, 74-80. 

Vy. (t.y.). Is Shoe Glue Vegan? – Everything You Need To Know. Geliş tarihi 27 Kasım 

2022, gönderen https://ethicalelephant.com/is-shoe-glue-vegan/ 

Wallace, R. A., & Wolf, A. (2015). Çağdaş sosyoloji kuramları: Klasik geleneğin 

genişletilmesi (L. Elburuz & M. R. Ayas, Çev.). Doğu Batı Yayınları. 

Walther, J. B. (2022). Social media and online hate. Current Opinion in Psychology. 



168 

 

Waters, C. (2022). To V or Not to V: Contingencies of Going Vegan. Humanity & Society, 

46(2), 151-169. 

West, R. L., & Turner, L. H. (2010). Introducing communication theory: Analysis and 

application. McGraw-Hill. 

Willetts, A. (1997). “Bacon sandwiches got the better of me”: Meat-eating and 

vegetarianism in South-East. İçinde P. Caplan (Ed.), Food, health, and identity 

(ss. 111-130). Psychology Press. 

Wolf, S. I. (2015). ‘We are all animals’: The emergence of the grassroots nonhuman 

animal rights movement in İstanbul [Yüksek Lisans Tezi]. Sabancı Üniversitesi. 

Worsley, A., & Skrzypiec, G. (1997). Teenage vegetarianism: Beauty or the beast? 

Nutrition Research, 17(3), 391-404. 

Wrenn, C. L. (2017). Fat vegan politics: A survey of fat vegan activists’ online 

experiences with social movement sizeism. Fat Studies, 6(1), 90-102. 

Wright, L. (2015). The Vegan Studies Project: Food, Animals, and Gender in the Age of 

Terror. University of Georgia Press. 

Yeh, H.-Y. (2014). Voice with every bite: Dietary identity and vegetarians’ “The-second-

best” boundary work. Food, Culture & Society, 17(4), 591-613. 

Yılmaz, A. B. (2018). Yeni medya ve toplumsal hareketler: Vegan hareketi örneği üzerine 

bir inceleme [Yüksek Lisans Tezi]. İstanbul Ticaret Üniversitesi. 

Yücel, E., & Çizel, B. (2018). Bilişsel uyumsuzluk teorisi üzerine kavramsal bir inceleme: 

Satın alma perspektifi. Yaşar Üniversitesi E-Dergisi, 13(50), 150-163. 



169 

 

Zucker, S., & Harris, B. (2017, Nisan 14). [Youtube]. Manet, Le Déjeuner sur l’herbe, 

Smarthistory kanalı tarafından yüklenmiş. 

https://www.youtube.com/watch?v=3xBGF8H3bQ4 

 

  



170 

 

EK 1. ORİJİNALLİK RAPORU 

 



171 

 

 

  



172 

 

EK 2. ETİK KOMİSYON İZNİ 

 

 

 


