
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SLAV DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

POLONYA DİLİ VE KÜLTÜRÜ BİLİM DALI 

 

 

OLGA TOKARCZUK’UN ESERLERİNDE ZYGMUNT BAUMAN’IN 

POSTMODERN TİPLERİNİN İZDÜŞÜMLERİ 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Fikri Fırat Özcan 

 

 

 

Ankara, 2022 

 

 

 

 



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SLAV DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

POLONYA DİLİ VE KÜLTÜRÜ BİLİM DALI 

 

OLGA TOKARCZUK’UN ESERLERİNDE ZYGMUNT BAUMAN’IN 

POSTMODERN TİPLERİNİN İZDÜŞÜMLERİ 

 

   Yüksek Lisans Tezi 

 

    FİKRİ FIRAT ÖZCAN 

 

Tez Danışmanı 

Dr. Öğr. Üyesi Aybike Kılık 

 

 

Ankara, 2022 

 

 

 

 

 



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SLAV DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

POLONYA DİLİ VE KÜLTÜRÜ BİLİM DALI 

 

OLGA TOKARCZUK’UN ESERLERİNDE ZYGMUNT BAUMAN’IN 

POSTMODERN TİPLERİNİN İZDÜŞÜMLERİ 

 

FİKRİ FIRAT ÖZCAN 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Tez Danışmanı 

Dr. Öğr. Üyesi Aybike KILIK 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ 

 

Adı ve Soyadı                                                                                       İmzası 

Dr. Öğr. Üyesi Aybike KILIK 

Prof.Dr. Seda KÖYCÜ 

Doç.Dr. Seyyal KÖRPE KEMER 

 

 

Tez Savunması Tarihi 

21.12.2022 

 



TÜRKİYE CUMHURİYETİ  

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Aybike Kılık danışmanlığında hazırladığım ‘’OLGA 

TOKARCZUK’UN ESERLERİNDE ZYGMUNT BAUMAN’IN POSTMODERN 

TİPLERİNİN İZDÜŞÜMLERİ’’ adlı yüksek lisans tezimdeki bütün bilgilerin 

akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu, başka 

kaynaklardan aldığım bilgileri metinde ve kaynakçada eksiksiz olarak gösterdiğimi, 

çalışma sürecinde bilimsel araştırma ve etik kurallarına uygun olarak davrandığımı ve 

aksinin ortaya çıkması durumunda her türlü yasal sonucu kabul edeceğimi beyan ederim.  

                Tarih:  28.12.2022                                                                                             

                 Fikri Fırat Özcan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



i 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ....................................................................................................................................... iii 

GİRİŞ ........................................................................................................................................... 1 

I. BÖLÜM .................................................................................................................................... 6 

OLGA TOKARCZUK VE ZYGMUNT BAUMAN ÜZERİNE ............................................................... 6 

Olga Tokarczuk ...................................................................................................................... 6 

Zygmunt Bauman ................................................................................................................ 13 

II. BÖLÜM................................................................................................................................. 16 

POSTMODERN TEORİ .............................................................................................................. 16 

Modernizm ile Postmodernizm Arasındaki Şematik Farklar ............................................... 20 

III. BÖLÜM ............................................................................................................................... 26 

HACI FİGÜRÜNDEN POSTMODERN TİPLERE ........................................................................... 26 

Kimlik ................................................................................................................................... 26 

Hacı Figürü ........................................................................................................................... 27 

Hacılara Dost Olmayan Dünya ............................................................................................. 28 

POSTMODERN TİPLER ............................................................................................................. 31 

Gezinen (flâneur) ................................................................................................................. 31 

Aylak (Limansız Yolcular) ..................................................................................................... 39 

Turist.................................................................................................................................... 43 

Oyuncu ................................................................................................................................ 47 

IV. BÖLÜM ............................................................................................................................... 51 

ÜNLÜ DÜŞÜNÜRLERDE OYUN VE YERSİZ YURTSUZLUK .......................................................... 51 

M. Heidegger’de Köklere Bağlılık ........................................................................................ 51 

Friedrich Nietzsche, Biz Yurtsuzlar ...................................................................................... 54 

Friedrich Nietzsche’de Oyun Kavramı ................................................................................. 57 

Friedrich Schiller’de Oyun Dürtüsü ..................................................................................... 59 

Platon’da Oyun .................................................................................................................... 62 

Carl Gustav Jung, Dört Arketip ve Postmodern Tipler......................................................... 64 

Benlik Arketipi ..................................................................................................................... 65 

Gölge Arketipi ...................................................................................................................... 65 

Persona Arketipi .................................................................................................................. 66 

Anima ve Animus Arketipi ................................................................................................... 66 

Gölge Arketipinin Aylak ve Turist Postmodern Tiplere Yansıması ...................................... 66 

V. BÖLÜM ................................................................................................................................. 68 

OLGA TOKARCZUK’UN ESERLERİNDE POSTMODERN TİPLERİN İZDÜŞÜMLERİ ....................... 68 



ii 
 

KOŞUCULAR ......................................................................................................................... 68 

Kafadaki Dünya .................................................................................................................... 69 

Dünyadaki Kafa .................................................................................................................... 73 

Kunicki Su I ve Kunicki Su II.................................................................................................. 74 

Tabansızlar Treni ................................................................................................................. 76 

Otelim Evimdir ..................................................................................................................... 78 

Çizgiler Düzlemler Geometrik Şekiller ................................................................................. 79 

Koşucular ............................................................................................................................. 81 

Büyük ve Şık Otellerin Resepsiyonları ................................................................................. 86 

Varım ................................................................................................................................... 87 

KADİMZAMANLAR VE DİĞER VAKİTLER .................................................................................. 89 

Toprak Sahibi Popielski ........................................................................................................ 89 

“Oyuncu” Tanımı Temelinde “Oyunun Zamanı” ................................................................. 91 

SON HİKÂYELER ....................................................................................................................... 94 

Ida’nın Hikâyesi ................................................................................................................... 94 

Maja’nın Hikâyesi ................................................................................................................ 99 

GÜNDÜZÜN EVİ, GECENİN EVİ .............................................................................................. 105 

Rüyalar ............................................................................................................................... 105 

Marta ................................................................................................................................. 107 

Peter Dieter ....................................................................................................................... 109 

Otlu Kek ............................................................................................................................. 112 

AÇ GÖZÜNÜ ARTIK YAŞAMIYORSUN ..................................................................................... 113 

Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun ......................................................................................... 113 

İskoçya’da Bir Ay ............................................................................................................... 117 

Ada .................................................................................................................................... 120 

Yazar Gecesi ...................................................................................................................... 121 

Kudüs’ün Fethi. Raten 1675 .............................................................................................. 122 

Profesör Andrews Varşova’da ........................................................................................... 126 

Farklı Davulları Çalmak ...................................................................................................... 129 

SONUÇ ..................................................................................................................................... 133 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................... 140 

İnternet Kaynakları: ............................................................................................................... 143 

ÖZET ........................................................................................................................................ 144 

ABSTRACT ............................................................................................................................. 145 

 



iii 
 

ÖN SÖZ 

 

 Modernitenin en önemli özelliği, tıpkı A noktasından B noktasına giden bir yol 

gibi bir istikamete sahip olmasıdır. Dolayısıyla modernite kavramı belirsizliğin karşıtıdır. 

Modernitede zaman hep ileri doğru gider, önü ve arkası vardır. Modern insan da zamanla 

birlikte ileri gitmeye teşvik edilmiştir. Bu da modern insanın yaşamını belirsizlikler 

denizinden koruyup tutarlı bir yaşama, başarıya yöneltir. Kişi de istikameti belli olan, 

sürekli ileri doğru giden zamanla birlikte adım adım başarıya ilerler. Modernitede başarılı 

olmanın koşulu budur. 

 Zygmunt Bauman’a göre, modernitenin sözü edilen garantici tutumu 

doğrultusunda yaşamak gün geçtikçe zorlaşmaktadır. Artık postmodern yaşamda oyunun 

kuralları oynanan süre içerisinde belirlenmektedir. Modernite dayanıklı nesneler üzerine 

oluşmaktadır. Dolayısıyla moderniteye göre, hiçbir şeyin eğilip bükülmeyeceği ve 

kaybolmayacağı bir dünya düşlenmektedir. Ama bunun yerini anlık kullanım için 

yapılmış ve kullanıldıktan sonra atılan nesneler dünyası almaya başlamıştır. Böyle bir 

dünyada hiçbir şeyin kalıcılığı garanti edilemez olmuştur. İnsan ilişkileri ve aşklar artık 

ömürlük değildir, haritaların bir anlamı kalmamıştır; ne de olsa yollar ve coğrafya sürekli 

değişmekte, kimlik bile bir yük haline gelmektedir. 

 Bu durumun dehşeti şuradadır: Bütün bir gayretli inşa işi boşuna olabilir.

 Bu durumun çekici tarafı ise, geçmişin denemelerinden bağımsız 

 olmasında, asla nihai  olarak mağlup olmamasında ve 

‘seçeneklerin  daima  açık’ olmasında yatıyor.1 

 Zaman artık başka bir şekilde akmaktadır, herhangi bir yöne doğru ilerlememekte 

sadece hareket etmektedir. Artık hazzı ertelemek, o hazzın ertelenen zamanda yaşanıp 

 
1 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 3. Basım, s. 130 



iv 
 

yaşanmayacağını garanti etmemektedir. Çünkü belli bir istikameti olmayan bir zamanın 

bizi B noktasına kesinlikle götüreceğini de bilmiyoruz. Bu belirsizlik, bir yere, bir kişiye 

bağlı olmamak ve her yerde olma hali, bir başka deyişle hiçbir yere kök salmamak 

Zygmunt Bauman’ın postmodern tiplerinde somutlaşmıştır. 

 Bu çalışmamızda Olga Tokarczuk’un beş eserinde Zygmunt Bauman’ın 

postmodern tiplerinin izdüşümleri incelenecektir. Turist, aylak, gezinen ve oyuncu’dan 

oluşan postmodern tipler postmodernizmi açıklarken başvurduğumuz uçucu, sürekli 

değişim gerektiren, başı sonu olmayan özellikler sergilemektedir. Bu postmodern tipler 

bağlanma ve sabitlenmenin karşıtıdır. 

 Çalışmalarım sırasında akademik ve manevi desteklerini hep hissettiğim 

hocalarım Dr. Öğr. Üyesi Aybike Kılık’a, Prof. Dr. Seda Köycü’ye, Prof. Dr. Neşe M. 

Yüce’ye, Doç. Dr. Sabire Arık’a, Arş. Gör. Saadet Büyük’e, Dr. Nevra Vardal Atak’a, 

Dr. Dorota Mikołajczyk’a, aileme ve arkadaşlarıma hem yardımları hem de sabırları için 

tüm içtenliğimle teşekkür ederim.



1 
 

GİRİŞ 

 

 Polonyalı sosyolog ve düşünür Zygmunt Bauman Liquid Modernity (Akışkan 

Modernite) adlı kitabında akışkan moderniteyi sıvı ve gazlara benzetir. Bauman'a göre, 

akışkanlık sıvılara ve gazlara özgü bir durumdur. Akışkanlar katılar gibi belli bir şekle 

sahip değildir. Dolayısıyla ne mekânsal ne de zamansal olarak sabit bir konumları vardır. 

Katılar mekânsal olarak yer kaplarlar ve zaman geçtikçe biçimlerinden bir şey 

kaybetmezler. Akışkanlar da boşlukta yer kaplarlar, ama bu durum geçicidir ve belli bir 

şekli uzun süre koruyamazlar, her an şekil değiştirebilirler.2  

 Yüz elli yıl kadar önce Komünist Manifesto’nun yazarları tarafından “katıların 

eritilmesi” terimi ortaya atılmıştır. Söz konusu dönemde toplum kemikleşmiş bir yaşam 

tarzına saplanıp kalmış, her türlü değişime direnmekteydi. Toplumun geçmişin “ölü 

ellerinden” kurtarılıp özgürlüğüne kavuşturulması gerektiği savunuluyordu. Bunu 

yapabilmek için zamana direnen her şeyin eritilmesi gerekiyordu. “Bir sonraki adım 

olarak “kutsal olanın dünyevileştirilmesi” bir başka deyişle, kendimizi geçmişten 

kurtarmamız, geçmişin ve en önemlisi -geçmişin günümüzdeki kalıntısı ve tortusu olan-

“geleneğin” egemenliğine bir son vermemiz gerekmekteydi.”3 Bu da ancak akışkanlığa 

direnebilen inanç ve bağlılıklardan oluşan zırhı yok etmekle mümkündü.  

 Bauman ise modern çağın günümüzdeki pek çok evresini tanımlamaya çalışırken 

“akışkanlık” kavramını kullanmaktadır. Bauman’a göre akışkan modern sürekli oluşum 

halindedir. Başı ve sonu yoktur. 

 Katı aşamasındaki modernitenin kalbinde geleceği kontrol etmek ve 

kesinleştirmek yatıyorsa, “akışkan” dönemde hedef, geleceğin ipotek altında 

olmadığının garantilenmesine ve geleceğin getirmesi ümit edilen ve önünde 

 
2 Bauman, Zygmunt, Akışkan Modernite, Çev. Sinan Okan Çavuş, Can Yayınları, 4. Basım 2019, s. 11 
3 A.g.e. sf.27 



2 
 

sonunda getireceği kesin olan, ama ne olduklarını hâlâ göremediğimiz 

meçhul ve bilinemez fırsatlardan öncelikli bir şekilde yararlanma tehdidini 

savuşturmaya kaymıştır.4 

 Akışkan modernlik, üyelerinin davranışlarını alışkanlıklara ve rutinlere 

dönüştürme fırsatı vermez. Akışkan yaşam -yukarıda belirttiğimiz üzere- sıvılar ve gazlar 

gibi, biçimini ya da yönünü uzun süre koruyamaz. Sürekli belirsiz koşullarda yaşanan 

kararsız, riskli bir yaşamdır. 

 Böyle bir yaşama musallat olan en acil ve inatçı kaygılar uyurken 

 yakalanma, hızla akıp giden olaylara yetişememe, arkada bırakılma, 

 ‘kullanım’ tarihlerini  gözden kaçırma, artık arzulanmayan 

 nesneleri üzerine yük etme, değişim  düğmesine basılacak veya dönüşü 

 olmayan noktaya varmadan önce rotayı değiştirecek anı ıskalama 

 korkularıdır.5   

 Buna göre, kişi bütün yaşamı boyunca ne bir mesleğe ne de bir kişiye bağlanmalı, 

geçmişle bağını şimdiden koparmalıdır. Kısacası, şimdiki zamanı her iki ucundan 

kesmelidir. Modernite yaşamın kontrolünü eline alarak belirsizlikleri geride bıraktığına 

inanma eğiliminde olmuştur. Akışkan modernite ise modernitenin tersi olarak 

“belirsizlik” vaat etmekte, bugünün dünyasını artık hiçbir şeyin kontrol altında olmadığı 

bir dünya olarak tanımlamaktadır. Bauman bunu şöyle özetlemektedir; “Postmodern 

insanların yaşam oyununda, oyunun kuralları oynanma sürecinde sürekli değişiyor.”6 

Dolayısıyla akışkan modernite oturup düşünmeye ve kapsamlı planlar yapmaya izin 

vermemektedir. Bir başka deyişle yaşam oyununda uzun vadeli planlar yerine oyunu bizi 

sonradan riske sokmayacak derecede kısa tutmak gerekmektedir. Dolayısıyla böyle riskli, 

 
4 Bauman, Zygmunt, Akışkan Modernite, Çev. Sinan Okan Çavuş, Can Yayınları, 4. Basım 2019, s. 14 
5 Bauman, Zygmunt, Akışkan Hayat, Çev. Akın Emre Pilgir, Ayrıntı Yayınları, İkinci Basım 2020, s .8 
6 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 3. Basım 

2019, s. 131 



3 
 

güvenliksiz bir dünyada arkada kalmamak için hızlı olmak gerekir. “İnce bir buzun 

üzerinde kayarken, bizi güvende tutan şey hızımızdır.”7  

 Göçebe yaşam biçimi akışkan modernite kavramı ile yakından ilgilidir. Bu yaşam 

biçimi modern devletlerin sınır bütünlüğü ve egemenlik kurallarına ters düşmektedir. 

Modern çağın gelmesiyle birlikte yerleşik düzene geçilmiş, bu da durağan bir yaşam 

biçimi ortaya çıkarmıştır. Yerleşik düzen göçebe yaşam biçimine karşı bir duruş 

sergilemeye başlamıştır. İbn-i Haldun “göçebeliğin insanları iyiliğe yerleşik düzenden 

daha çok yaklaştırdığını, çünkü göçebelerin yerleşik düzene geçmiş insanların kalplerini 

saran kötü alışkanlıklardan daha uzak olduklarını” söyler ve göçebe yaşamı över.8 Ama 

İbn-i Haldun’un yaşadığı dönemin hemen ardından, 14. yüzyıldan sonra Avrupa 

genelinde bir uluslaşma süreci başlamıştır. Bunun sonucunda birbiri ardına ulus devletleri 

kurulmuştur. Vatandaşların hak ve görevleri tanımlanırken “toprak” en önemli öge haline 

gelmiştir. Ama göçebeler kanun koyucuların sınır bütünlüğü endişelerini ciddiye 

almamışlar, gelişme ve uygarlık adına girişilen savaşın baş düşmanları haline 

gelmişlerdir. Böylece göçebe yaşam biçimini benimsemiş olanlar az gelişmiş ve ilkel 

insanlar olarak görülmüşlerdir. Aynı zamanda kültürel geri kalmışlıkları nedeniyle 

zamanın gerisinde kalmış ve gelişim modeline ayak uydurmak için hoş görülemez 

derecede ağırkanlı insanlar olarak sınıflandırılmışlardır.9 

 Yurttaşlık yerleşik düzenle birlikte anılmaya başlamıştır. Sabit bir adresin 

olmaması ve yurtsuzluk, kanun koyucular tarafından korunan toplumlardan dışlanma 

nedeniydi ve bu göçebe insanlar bir cezai yaptırımla karşılaşmasa bile sık sık kanuni 

ayrımcılığa uğramıştır. Bu durum günümüzde evsizler ve yersiz yurtsuzlar için hâlâ 

geçerlidir. Ama yerleşik düzenin göçebe yaşam biçimine olan üstünlüğü hızla sona 

 
7 Bauman, Zygmunt, Akışkan Hayat, Çev. Akın Emre Pilgir, Ayrıntı Yayınları, İkinci Basım 2020, s. 7 
8 Bauman, Zygmunt, Akışkan Modernite, Çev. Sinan Okan Çavuş, Can Yayınları, 4. Basım Haziran 2019, 

s. 36 
9 A.g.e. sf. 36-37 



4 
 

ermektedir. Göçebe yaşam biçimi yerleşik düzenin toprak bağımlılığından artık adeta 

intikam almaktadır. Yerleşik çoğunluk, toprağa bağlı olmayan seçkinler grubu tarafından 

yönetilmektedir.10   

Bugün esas kâr getiren şey, ürünün dayanıklılığı ve güvenilirliği değil, baş 

döndüren dolaşım hızı, geri dönüşüm, eskime, çöpe atma, yenileme 

döngüsünün kısalığıdır. Bin yıllık gelenek ilginç bir şekilde tersine dönmüş ve 

günümüzde günü büyük kârla kapatanlar dayanıklı olandan uzak durup geçici 

olana kucak açanlar olurken, ellerindeki dayanıksız, değersiz ve kısa ömürlü 

malları -her şeye rağmen- umutsuzca uzun ömürlü kılmaya ve onları uzun süre 

kullanmaya çabalayanlar yığının en altında kalmışlardır.11 

 İşte, nasıl ki esas kâr getiren şey ürünün dayanıklılığı ve güvenilirliği değilse, 

insan yaşamı için de aynı durum söz konusudur. Kişi artık ne bir toprağa ne de kişilere 

güvenebilmektedir. Çünkü toprak da kişiler de insanı yarı yolda bırakabilmektedir. 

Akışkan modernite’nin vadettiği dünya tamamen tutarsız ve parçalıdır. Artık, “Daha 

büyük” ya da “daha kalıcı” görünen şey “daha iyi”dir anlamına gelmemektedir. Gelişme 

ve ilerlemenin simgeleri artık daha küçük, daha hafif ve daha kolay taşınabilen şeylerdir. 

Dolayısıyla az eşyayla yolculuk, günümüzde temel unsur haline de gelmiştir.12  

 Zamanın artık herhangi bir yöne doğru ilerlemediğinden, sadece hareket halinde 

olduğundan söz etmiştik. Bu, kişinin yaşamını şansın belirlediğini, hiçbir şeyin garanti 

olmadığını göstermektedir. Postmodern kişi de zaman gibi hareket etmektedir. 

Yolculuklarını önceden planlamamakta rotalarını yolda belirlemekte ve konaklayacağı 

yerlerde kalacağı süreyi kendisi bile bilmemektedir. Kişi, üzerinde ne yerlerin ne kişilerin 

ne de kimliklerin yükünü taşımaktadır. Zygmunt Bauman –çalışmamızda ayrıntılı bir 

 
10 Bauman, Zygmunt, Akışkan Modernite, Çev. Sinan Okan Çavuş, Can Yayınları, 4. Basım Haziran 2019, 

s. 37 
11 A.g.e. s.f 38  
12 A.g.e. sf. 37-38  



5 
 

şekilde sözünü edeceğimiz üzere- postmodern insan metaforlarını dört postmodern tip 

olarak bir grupta toplamıştır. Postmodern tiplerin kendi içlerinde farklılıkları olsa bile 

ortak yönleri vardır: bağlanmamak ve sorumluluk almamak. Nobel Edebiyat Ödüllü 

Polonyalı yazar Olga Tokarczkuk’un eserlerindeki karakterlerde Zygmunt Bauman’ın 

dört postmodern tipinin izdüşümleri oldukça belirgindir. Bu çalışmamızda Olga 

Tokarczuk’un Bieguni (Koşucular), Prawiek i Inne Czasy (Kadimzamanlar ve Diğer 

Vakitler), Ostatnie Historie (Son Hikâyeler), Dom Dzienny, Dom Nocny (Gündüzün Evi, 

Gecenin Evi), Gra Na Wielu Bębenkach (Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun) adlı 

eserlerindeki karakterlerde Zygmunt Bauman’ın postmodern tiplerinin izini süreceğiz.  

 Çalışmamızın birinci bölümünde Olga Tokarczuk ve Zygmunt Bauman’ın sanat 

yaşamları hakkında genel bir bilgi verilecektir. İkinci bölümde postmodern teoriye 

değinilecektir. Çalışmamızın üçüncü bölümünde hacı figürü ve postmodern tipleri detaylı 

bir biçimde incelenecektir. Dördüncü bölümde ünlü düşünürlerde oyun ve yersiz 

yurtsuzluk kavramlarına değinilip bu kavramların postmodern tiplerle alakası 

incelenecektir. Çalışmamızın beşinci bölümünde Olga Tokarczuk’un Eserlerinde 

Zygmunt Bauman’ın Postmodern Tiplerinin İzdüşümleri incelenecektir. 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

I. BÖLÜM 

 

OLGA TOKARCZUK VE ZYGMUNT BAUMAN ÜZERİNE 

 

Olga Tokarczuk 

 

  Tokarczuk 29 Ocak 1962'de Sulechów'da doğmuştur. 13  Bir başka deyişle 

çocukluk ve gençlik dönemlerini Polonya Halk Cumhuriyet’inde geçirmiştir. Yazar 

Varşova Üniversitesinde pikoloji eğitimi görmüştür ve bu eğitiminin izlerini kitaplarında 

görmek mümkündür. Yazmaya ise Sovyet rejiminden çıkmış bir Polonya’da, 1990’ların 

başında Polonya Cumhuriyetin’de başlamıştır. 

 Edebiyat sahnesine çıktığında pek çok okuyucu yazdıkları karşısında allak bullak 

olmuştur. Çünkü ele aldığı konular farklıdır. O dönemde, Polonya halkı ekoloji, LGBT 

ayrımcılığı, cinsiyet eşitliği, kalkınma sorunları, kontrolsüz ekonomik büyüme tuzakları, 

çeşit çeşit dışlanma türleri hakkında fazla bir şey bilmemekte ve bu konular üzerinde 

düşünmemektedir. Çünkü Polonya’lılar Sovyet esaretinden kurtulmanın sarhoşluğu 

içindedirler. Oysa Tokarczuk bu konuyu hemen hazmetmiş ve eserlerinin belkemiğini 

oluşturan 21. yüzyıl konularıyla çoktan ilgilenmeye başlamıştır. 

 Olga Tokarczuk edebiyat dünyasına ilk olarak 1989 yılında Miasta W Lustrach 

(Aynadaki Kentler) başlıklı şiir kitabıyla ve Na Przełaj (Ülke Çapında) adlı dergide 

yayımlanan kısa hikâyeleriyle girmiştir.14  

 Daha sonra bir süre sessiz kalmış ve Podróż ludzi Księgi (Kitabın İnsanlarının 

Yolculuğu) adlı ilk romanıyla geri dönmüştür. Bir grup insan dilekleri gerçekleştiren o 

güçlü Kitabı bulmak için uzun bir yolculuğa çıkar. Bu kitabın sadece yaşamlarını değil, 

 
13 https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk (16. 03.2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 
14 Klein, Natalia Antonina, Olga Tokarczuk’un “Wyspa” (Ada) Başlıklı Öyküsü Üzerine Bir İnceleme, 

Sosyal Bilimler Işığında Polonya Cumhuriyeti, Beta Basım A.Ş., s. 385 

https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk


7 
 

tüm insanlığın kaderini değiştireceğine inanırlar. Kahramanlar ne kadar uzağa giderlerse, 

Kitaba o kadar yaklaşırlar, o kadar değişirler. Bu roman Tokarczuk’a 1993’te Polskie 

Towarzystwo Wydawców Książek: PTWK (Polonya Kitap Yayıncıları Derneği) ödülünü 

getirmiştir.  Bu kitabıyla başlayacağı yolculuğu okuyucusuna kısaca şöyle özetlemiştir: 

Roman yazmak benim için, kendi kendine masal anlatmak gibi bir şey. Hani 

çocukların uyumadan önce yaptıkları gibi. İşte bu kitap da yirmili yaşlarını 

sürmekte olan bir çocuğun insanların başına gelen her şeyin bir anlamı 

olduğuna dair masum inancıyla yazılmıştır.15 

 Yazar böylece düş dünyası ve gerçek dünya arasında gidip gelen anlatım biçimini 

bu şekilde belirlemiştir. Tokarczuk’un ikinci romanı 1995 yılında yayımladığı E.E.’dir. 

Hikâye 20. yüzyılın başında Wrocław'da geçmektedir. Ana karakteri Erna Eltzner (E.E.) 

Polonyalı-Alman burjuva bir aileden gelen ve psişik yetenekleri keşfedilen ergen bir 

kızdır. Bu eserde gizemli olana ve insan aklının ötesine duyulan hayranlık ortaya 

çıkmaktadır. 

 Ardından 1996’da yazarına büyük başarı getiren Prawiek i Inne Czasy 

(Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler) 16  adlı romanı yayımlanmıştır. Polonya’nın tam 

merkezinde yer aldığı iddia edilen efsanevi bir köy olan Prawiek, insanoğlunun bildiği 

tüm sevinç ve üzüntülerin yoğunlaştığı bir âlemdir. İnsanların sevinç ve acılarının 

anlatıldığı bu eserde gerçek ve efsane iç içedir. 

 Yazarın bir sonraki romanı Dom Dzienny, Dom Nocny (Gündüzün Evi, Gecenin 

Evi)17 farklı bir ton ve türdedir. Bu eser hem Nowa Ruda ve çevresinde yaşayanların 

yaşamlarından hem de bölgenin geçmişinden hikâyeler barındırır. Bilge Marta ve 

çevresindekilerin düşünceleri, inançları ve duyguları arasında gidip gelir. 

 
15 https://ksiazki.wp.pl/olga-tokarczuk-6149088081406081c (12. 05. 2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 
16 Tokarczuk, Olga, Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları 
17 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi, Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, Grikedi Yayınları 

https://ksiazki.wp.pl/olga-tokarczuk-6149088081406081c


8 
 

 Olga Tokarczuk 1997’de üç kısa hikâyeden oluşan Szafa (Dolap) adlı kitabını 

yayımlar. Hikâyenin Bay ve Bayan adlı iki kahramanı küçük daireleri için antika bir dolap 

satın alır. Dolap üç kapılıdır ve çiçek süsleme ile dekore edilmiştir, ayrıca bir aynası 

vardır. Tokarczuk onu bir anlamda metindeki en önemli karakter haline getirir. Bay ve 

Bayan adlı iki kahraman ona yaşayan bir varlık, ailenin yeni bir üyesi gibi davranır. 

Dolabın içine girerler ve farklı bir gerçeklikle karşılaşırlar. Dünyaları sıkışık ama 

kendilerine ait ve güvenlidir.  

2001’de yayımladığı Gry Na Wielu Bębenkach (Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun)18 adlı 

hikâye kitabıyla kısa anlatı biçimlerinde ne kadar yetenekli olduğunu kanıtlar. Kitap on 

dokuz hikâyeden oluşur. İnsanın kendi sınırlarıyla olan meselesi, gerçek ile 

gerçeküstünün iç içe geçmesi ve oyun ile yolculuk konusu hikâyelerin ana yönelimleridir. 

 Tokarczuk ayrıca, Polonya roman sanatının başyapıtlarından biri olarak kabul 

edilen, Bolesław Prus’un on dokuzuncu yüzyılın sonlarına ait romanının Lalka (Taş 

Bebek) yeni bir okumasını önerdiği ve 2000 yılında yayımladığı Lalka i Pearła (Taş 

Bebek ve İnci). 19  Yazar bu eserinde Polonyalı yazar Bolesław Prus'un romanının 

kahramanlarını özel bir sohbete davet eder. Onları dikkatle ve empatiyle ama aynı 

zamanda endişeyle dinler. Hikâyelerin şaşırtıcı bir şekilde bize benzediğini ortaya çıkarır. 

 Ostatnie Historie (Son Hikayeler) 20  ise bir başka kısa hikâye derlemesidir. 

Böylelikle kısa anlatılar Olga Tokarczuk’un en sevdiği türlerden biri haline gelmektedir. 

Roman üç kadının hikâyesi üzerine kurulmuştur: Ida, Pareskeva ve Maja: Anne, anneanne 

ve kız. Tokarczuk üç kadın karakterin ölümle karşılaşmasını anlatır. Aslında bu anlatılar 

birleşerek bir roman oluşturmuştur, ama kadınların kaderi bir bütün oluşturmaz. 

 
18 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür 
19 https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk (02. 05. 2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 
20 Tokarczuk, Olga, Son Hikayeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları 



9 
 

 Olga Tokarczuk 2004'ten sonra iki kitap yayınlamıştır: Anna In w grobowcach 

świata (Anna Dünyanın Mezarlarında) (2006) ve Bieguni (Koşucular)21 (2007). Anna 

Dünyanın Mezarlarında dört bin yıl öncesinin bir efsaneni, ölümün üstesinden gelmeye 

karar veren Sümer tanrıçası İnanna'nın hikâyesini konu eder. Sonsuz yaşama dair güçlü, 

asırlık bir insan inancıyla birleşen modern içgörülerle dolu bir hikâyedir.  

Koşucular ise birbirinden bağımsız metin ve hikâyelerden oluşur. Tokarczuk'un 

yolculukları konu edindiği en önemli kitaplarından biri olan ve dünyanın farklı 

yerlerinden gelen gezginleri anlatan bu eser görünüşte alakasız metin ve hikâyelerden 

oluşur. Koşucular İngilizce’ye çevrilmeden önce Neşe Taluy Yüce tarafından Lehçe 

aslından çevrilerek Türkçeye kazandırılmıştır. 

 Tokarczuk Koşucular’dan sonra, görünüşte daha düzenli, parçalı yapıda olmayan 

bir roman yayımlamıştır. Lehçe başlığı Prowadź Swój Pług Przez Kości Umarłych olan 

roman Türkçe’ye (Sür Pulluğunu Ölülerin Kemikleri Üzerinde)22 başlığıyla çevrilmiştir. 

Başlığı William Blake’in bir dizesine dayanan bu eser ahlaki veya ekolojik gerilim olarak 

da adlandırılabilecek bir suç romanı olup Nike Ödülü'ne aday gösterilmiştir.   

Juliusz Kurkiewicz Gazeta Wyborcza’da romanla ilgili şu satırları yazmıştır: 

“Kłodzko Vadisi'ndeki küçük bir yerleşim yerinde erkekler öldürülür. Öldürülenlerin 

hepsi keskin avcılardır. Kendi aralarındaki bir kavga mıdır bu? Ya da belki hayvanların 

bir intikamı mıdır?” 23  Olga Tokarczuk ise “Güç zincirinin en zayıf ve en zalimce 

muamele gören halkası olan hayvanlarla dayanışma, ataerkilliğe karşı çıkışın bir 

simgesidir”24 şeklinde açıklar. 

 
21 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Alabanda Yayınları 
22 Tokarczuk, Olga, Sür Pulluğunu Ölülerin Kemikleri Üzerinde, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları 
23 https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk (08. 07. 2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 
24 https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk (03. 01. 2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 

https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk
https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk


10 
 

 Kitabın kahramanı Janina Duszejko bir zamanlar köprü mühendisi, şimdi ise 

köyde İngilizce ve coğrafya öğretmeni ve yazlık ev bekçisidir, aynı zamanda astrolojiyle 

ilgilenir ve hayvanlara düşkündür. Dünyanın yıldızlarda yazılanların bir yansıması 

olduğuna inanan ve boş zamanlarında William Blake’den çeviriler yapan bu kadın 

kimsenin umurunda değildir. 

Tokarczuk geleneksel dünyanın dayandığı ataerkil, insan merkezci tutumların (bu 

oldukça muhafazakâr fikirlerin taşıyıcısı Katolik Kilisesi'dir) geniş bir eleştirisini 

yapmakta ve acı çeken hayvanların tarafını tutmaktadır. Yazar, kitabının oldukça politik 

olduğunu belirtmiştir: “Etrafımızda olup bitenleri değerlendirmek ve taraf tutmak en 

geniş anlamıyla politiktir.”25 

Agnieszka Holland, romanı 2017 yılında beyaz perdeye aktarmıştır. Türkçe’ye İz 

olarak çevrilen Pokot adlı filmin ilk gösterimi Almanya'daki Berlinale'de yapılmış ve film 

Gümüş Ayı ödülüne layık görülmüştür. 

Tokarczuk dünyanın yanlış programlandığını dile getirmekte ve bu anlamda 

William Blake’e bir gönderme yapmaktadır. Blake dünyanın tanrı Urizen yönetiminde 

bir makine olduğunu belirtir. Bu Ulra diyarı duygusuz, cinsiyetsiz, özgür olmayan, çorak 

bir diyar; ruhsuz, acımasız bir hukukun hüküm sürdüğü bir çöldür. Burası hayal gücünün 

olmadığı bir dünyadır. Tokarczuk bunu biraz bizim dünyamıza benzetmektedir. Çünkü 

doğa acımasızdır. İnsan, doğadan daha da acımasızdır.  

William Blake yaşayan her şeyin kutsal olduğunu belirtir. İnsanlar da bitkiler de 

hayvanlar da kutsaldır. Sür Pulluğunu Ölülerin Kemikleri Üzerinde’nin bel kemiği 

aslında bu sözdür. 

 
25 https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk (03. 01. 2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 

https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk


11 
 

Olga Tokarczuk’a göre, hayvanların insanlara eşit olmadığı bir dünya Ulro diyarı 

kadar korkunç ve distopik bir dünyadır.  

Tokarczuk’da Blake hayranlığı diğer kitaplarında da görülmektedir. Blake’in 

çocukluğunda yaşadığı sanrılar, onun yaşama ve dine bakış açısını tamamen 

değiştirmiştir. Bu sanrıların Blake’in sanatını şekillendirdiği söylenmektedir. Bu sanrılar 

dört yaşındayken başlamıştır. İlk gördüğü sanrı hem korkunç hem de çok görkemlidir. 

Blake erkek kardeşinin penceresinden Tanrı’nın ona baktığını görmüştür. Sakallı, 

heybetli, yaşlı bir adam olarak kendisi de daha sonra resmini yapmıştır. 

Tokarczuk William Blake’in yaşamını şekillendiren bu sanrısını Kadimzamanlar 

ve Diğer Vakitler adlı romanında da kullanmıştır. Romanda bir çocuk kahraman 

penceresinden Tanrı’yı görür.  

 17. yüzyılda Polonya'nın doğu sınırında yaşayan Yahudi Jacob Frank'ın destansı 

hikâyesi Księgi Jakubowe (Yakup’un Kitapları) 2014 yılında yayımlanmıştır. Roman 

1752'de Rohatyn'de başlar ve Holokost dönemi Korolówka'da sona erer. Mesih olduğunu 

iddia eden Polonyalı bir Yahudi olan Jacob Frank ile bağlantılı olan kişilerin üçüncü şahıs 

bakış açısından anlatımını içerir. Tokarczuk Yakup’un Kitapları ile 2015 yılında 

(2008'deki “Koşucular’’dan sonra ikinci kez) Nike Edebiyat Ödülü'nü almıştır.  

 2018 yılında Wydawnictwo Literackie yayınevi Tokarczuk'un tuhaflık 

kategorisini ele aldığı, on kısa formdan oluşan Opowiadania Bizarne (Tuhaf Hikâyeler) 

adlı derlemeyi yayımlamıştır. Tokarczuk, bu eserinde zulümden, iyinin ve kötünün 

varlığından ve yaşamla ölüm arasındaki sınırdan bahseder. Bu eser çeşitli, alışılmadık 

bakış açılarının bir birleşimidir. Yazar, Onetu adlı internet sitesi için verdiği bir röportajda 

şunları söylemiştir: 

Bu hikâyeleri betimlemek için kitabın başlığındaki çerçeveyi, bir başka 

deyişle “tuhaf” sözcüğünü seçtim, çünkü bu hikâyelerin ortak özelliğinin 



12 
 

deneyimlerimizin sınırlarını aşmak ve ilgi duyduğumuz şeyler, korkularımız 

ve kaygılarımız noktasında ortaya çıkan yeni konularla başa çıkmak 

olduğunu düşünüyorum. Klonlama, beden, insanın yalnızlığı, dünyayı 

anlayamama, toplumsal roller ve bu roller içindeki konumumuz sorunu. Dış 

beklentiler tarafından ne ölçüde inşa ediliyoruz, kendimiz bunu yapma 

konusunda ne kadar güçlüyüz?26 

 Olga Tokarczuk’un Nobel Edebiyat Ödülüne layık görüldükten sonra Kasım 

2020'de Czuły Narrator (Hassas Anlatıcı) adlı kitabı yayımlanmıştır. Tokarczuk bu 

kitapta farklı yıllarda verdiği on iki konferans ve makaleyi bir araya toplamıştır. 

 Nobel ödüllü yazar aynı zamanda, beş kadın yönetmenin beş kadın yazarla bir 

araya gelerek, distopik bir gelecekte kadın erotizminin neye benzeyeceğine dair fikirlerini 

beyazperdeye taşıdığı Erotica 2022 (Erotik 2022) adlı antoloji filminin, Znikanie Pani B. 

Türkçesi (Bayan B.'nin Kayboluşu) adlı novelden uyarlanan ve Anna Kazejak'ın yönettiği 

bölümünün senaryosunu yazmıştır. Agata Buzek’in canlandırdığı baş karakter, kocası 

tarafından baskı altında tutulan, az konuşan ve mevcut yaşamına başkaldırmaya karar 

veren bir kadındır.27 

Olga Tokarczuk patchwork, bir başka deyişle parçalı bir anlatım sürdürmektedir. 

Ama yazarın sürdürdüğü parçalı anlatımı okuyucuda bir kargaşa izlenimi yaratmak 

amacıyla kullanmadığını belirtmemiz gerekir. Efsaneler, Jung arketipleri, masallar ve 

hikâyeler biçiminde oluşan bu parçalı anlatım aslında kahramanlarının önünde diğer 

dünyalar ve zamanlarla iletişim kanalları açmaktadır. Tokarczuk her eserinde okuyucuyu 

kültürel metinlerde, arketiplerde ve mitlerde gezdirmektedir. Bu da bilerek yapılan bir 

 
26 https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk (04. 05. 2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 
27 https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk (04. 05. 2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 

https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk
https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk


13 
 

parçalı anlatımdır. Yazar kendisini hiçbir türe, mekâna ait hissetmeden edebi bir 

yolculuğa çıkmakta, böylece okuyucuyu bambaşka dünyalara götürmektedir. 

Olga Tokarczuk 2018 yılında Nobel Edebiyat Ödülünü ve Koşucular28 (Bieguni) 

romanıyla 2018 Man Booker Uluslararası Ödülünü kazanmıştır. 2018 yılına dek aynı yıl 

hem Nobel Edebiyat Ödülünü hem de Man Booker Uluslararası Ödülünü kazanan tek 

yazardır. İsveç Akademisi Olga Tokarczuk’a Nobel Edebiyat Ödülü verme sebebini şöyle 

açıklamıştır. 

Sınırların kesişimini ansiklopedik, bir başka deyişle kapsamlı bir tutkuyla 

birlikte bir yaşam biçimi olarak temsil eden anlatısındaki hayal gücü 

nedeniyle... 29 

 

 

Zygmunt Bauman 

 

Adı sıklıkla “post-modernite” ve “akışkan modernite” kavramlarının başlıca 

yaratıcısı olarak anılan Zygmunt Bauman 19 Kasım 1925'te Poznan'da Polonyalı Yahudi 

bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Savaş başladığında ailesiyle birlikte Sovyet 

Sosyalist Cumhuriyetler Birliği’ne kaçmak zorunda kalmıştır. Orada komünist Gençlik 

Derneği'ne katılmış ve Moskova’daki Maksim Gorki Üniversitesinde eğitimine 

başlamıştır. Polonya ordusuna katılmış ve Komünist Parti'ye üye olmuştur. Kołobrzeg ve 

Berlin savaşına katılmıştır. 1945 yılında İç Güvenlik Kolordusu'na dâhil edilmiştir. Ama 

1953'te askerlik görevinden ayrılmıştır. Savaştan sonra Varşova Üniversitesinde felsefe 

okumuştur. En iyi Marksist sosyologlardan biri olan Julian Hochfeld'in asistanı olmuştur. 

 
28 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Alabanda Yayınları 
29 https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2018/tokarczuk/facts/ (15. 04. 2022 tarihinde ziyaret 

edilmiştir) 

https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2018/tokarczuk/facts/


14 
 

1956 yılından sonra Polonya'da sosyal çalışmaların öncülerinden biri haline gelmiş ve 

1960 yılında da doçent olmuştur. 

 Zygmunt Bauman Mart 1968'de Varşova Üniversitesinde sosyoloji profesörü ve 

Genel Sosyoloji Bölümü Başkanı olmuştur. Aniden görevinden alınmış ve komünist 

yetkililer tarafından siyasi sebeplerle üniversiteden atılmıştır. Ülkede artan Yahudi karşıtı 

tutumlar nedeniyle ailesiyle birlikte Polonya'yı terk etmek zorunda kalmıştır. Ayrılmasına 

rağmen birçok kitap ve sosyoloji ders kitabının yazarı olarak tanınmıştır. İsrail’e 

yerleşmiş ve Tel Aviv ve Hayfa Üniversitelerinde sosyoloji dersi vermiştir. 1971 yılıyla 

birlikte Leeds Üniversitesinde Sosyoloji Bölümü başkanı olmuştur. 1990 yılında emekli 

olmuştur. 2004 yılında Teremiska’daki J. J. Lipski Genel Üniversitesinin rektörü 

olmuştur. Bauman aynı zamanda genç sosyologların seçkin bir öğretmeni ve Studia 

Sociologiczne (Sosyolojik Çalışmalar) adlı derginin ilk baş editörü olmuştur. Göç etmek 

zorunda kaldığı dönemde bile fikirlerini ve özgün bilimsel kavramlarını geliştirmeye 

devam etmiştir. 1969-1971 yılları arasında Tel Aviv ve Hayfa'daki üniversitelerde ders 

vermiştir. O yıllarda İngiltere'ye gitmiş ve Leeds Üniversitesinde ona sunulan kalıcı bir 

görevi kabul etmiştir. Ayrıca Berkeley, Yale, Canberra, St John's ve Kopenhag'da misafir 

profesör olarak bulunmuştur.  

 Kitaplarını İngilizce yazmış ve yayımlamıştır. Kitapları birçok ülkede 

yayımlanmıştır. Zygmunt Bauman ayrıca Modernity and the Holocaust (Modernite ve 

Holokost) adlı kitabıyla sosyoloji ve sosyal bilimlerde Avrupa Amalfi Ödülü'ne layık 

görülmüştür. 

 Zygmunt Bauman 1990'larda daha çok geç modernite, tüketimcilik ve teknoloji 

üzerine düşünmeye başlamıştır. Akışkan modernite en çok bilinen düşüncesidir. Bu 

düşünceyle teknolojinin etkisiyle değişen, küreselleşen, kapitalist bir dünyada bireyin 

belirsizliğini ortaya koymuştur. Akışkan modernite modernitenin tersi değil, kaotik bir 



15 
 

devamıdır: kendi başarısızlığını kabul eden modernitedir. Bauman bu kavramı Liquid 

Modernity (Akışkan Modernite) adlı kitabında açıklar. Akışkan kavramı Bauman'ın 

modernitenin farklı yönlerine adanmış sonraki çalışmalarında geliştirilmiştir: Liquid 

Love: On the Frailty of Human Bonds Akışkan Aşk: İnsan İlişkilerinin Kırılganlığına 

Dair, Liquid Life (Akışkan Hayat) Liquid Fear (Akışkan Korku) ve Leonidas Donskis ile 

Liquid Evil (Akışkan Kötülük). Strangers at Out Door (Kapımızdaki Yabancılar) gibi 

kitaplarında ise demokrasi krizi, terörizmle mücadele ve göç krizi hakkında da yazmıştır. 

Zygmunt Bauman 9 Ocak 2017'de vefat etmiştir. 

  



16 
 

II. BÖLÜM 

 

POSTMODERN TEORİ 

 

 Modernizme tepki olarak doğan postmodernizm, kaotik bir dönem olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Günümüzde sınırlar ortadan kalkmakta ve tüm zıtlıklar yan yana 

gelmektedir. Sanal ile gerçeklik birbirinden ayırt edilemez hale gelmektedir. 

Postmodernizm, resimden edebiyata, tüm disiplinleri kapsamaktadır. Aslında 

postmodernizm, batı dünyasının yaşadığı bir buhranı yansıtmaktadır.30 

Rönesansla birlikte batı medeniyeti, odağına din yerine bireyi koymuştur. Adına 

Aydınlanma Çağı denilen 17. Yüzyılda birey odaklı bu süreç geliştirilerek bilim ve akıl 

ön plana çıkarılmıştır. Bilim ve aklın insanlığı esenliğe kavuşturacağına inanılmıştır. Bu 

doğrultuda modernizm, rönesanstan bu yana bireyin, aklıyla her şeyi öğrenip yöneterek 

sonsuz bir mutluluğa erişeceği düşüncesiyle hareket etmiştir. Newton, bu düşüncenin 

bilimsel devrimini gerçekleştirmiş, yerçekimi kanununu keşfetmiştir. İnsan artık tanrının 

yasalarıyla değil, kendi kurallarını koyup yönettiği bir evreye geçmiştir. Kendi yasalarını 

belirleyen insanoğlu insana, doğaya hükmetmek ve diğer toplumlar, medeniyetler 

üzerinde hâkimiyet kurmak istemiştir. Böylece insanoğlu, köleleri ehlileştirmek 

bahanesiyle sömürgeler kurmaya başlamıştır.31  

Modernizmin kitabında farklı olana hoşgörülü olmak, diğerlerini 

kendi haline bırakmak diye bir şey yoktur. Aksine karşıdakini asimile etmek, 

evcilleştirmek, dışlamak, yok etmek vardır. Onun için modernleşme tarihinin 

aynı zamanda bir emperyalizm ve sömürgecilik süreci olmasında hiçbir 

şaşırtıcı yan yoktur.32   

 
30 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 20 
31 A.g.e. s. 20 
32 A.g.e. s. 20 



17 
 

Bu özgürlük ve ilerleme vaadi, geri kalmış ve vahşi toplumları yavaş yavaş 

ehlileştirirken, bu işgal beyaz adamın vazifesi olarak görülmüştür.33 Modernizmle birlikte 

Avrupa için ilerleme ve kalkınma başat hedef hâline gelmiştir. Modernist anlayışta, 

“yerleşik bir grubun çıkarlarına hizmet etmeyen ya da bir ekonomik amaçla ilgili olmayan 

her türlü düşünce yersiz, boş ve gereksiz görülmektedir.”34 İnsanın artık çıkarları dışında 

hiçbir kutsalı kalmamıştır. Modernistler, henüz gelişimini tamamlamamış insanlar olarak 

gördükleri bu insanları aydınlatmak, eğitmek, dönüştürmek ve onlara bir şeyler öğretmek 

istemişlerdir. Çünkü sadece öğretenler ve dönüştürenler olarak ön planda kalabilirlerdi.35 

Polonya asıllı İngiliz yazar Joseph Conrad, Heart Of Darkness (Karanlığın Yüreği) adlı 

romanında Kongo’da sömürülen halkın yaşadıklarını edebi bir dille ifade etmiştir; 

“Acımasız adalet-denizden gelen anlaşılmaz gizem-bir şarapnel gibi vurmuştu onları.”36 

Böylelikle modernizm, doğayı ve bilimi kullanarak insana refah vadetmiştir. Ama 

modernite bir süre sonra hemen her alanda kırılmalar yaşamıştır. Çünkü ‘’insan er ya da 

geç kafasını duvara toslamak zorunda kalmıştır: aşılacak sınırlar ve fethedilecek topraklar 

sonsuz değildir.’’37 

İlerleme takıntısı, para ve çıkarların işin içine girmesiyle birlikte modernizm iki 

büyük savaşa sebep olmuştur. Bunun yanı sıra dünya, sömüren ve sömürülen olarak ikiye 

bölünmüştür. Modernizm sürecinde papaz’ın yerini tüccar, tüccarın yerini de mühendis 

almıştır. Böylece modernizmin kendisi makineye dönüşmüştür.38  

Batı’yı iyi ve olumlu olan her şeyle özdeşleştirerek merkeze yerleştiren, 

diğerlerini ise kötü ve olumsuz olan her şeyle özdeşleştirerek uca iten West 

 
33 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 20 
34 A.g.e. s. 21 
35 By: Bauman, Zygmunt. ; Teksty Drugie: Teoria Literatury-Krytyka-Interpretacja, 1994; (5/6): 171-179. Polish Academy of Sciences, Institute of Literary 

Research; 1994. (Journal Article)  
36 Conrad, Joseph, Karanlığın Yüreği, Çev. Hasan Fehmi Nemli, Alfa Yayınları, s. 36 
37 Bauman, Zygmunt. ; Teksty Drugie: Teoria Literatury-Krytyka-Interpretacja, 1994; (5/6): 171-179. Polish Academy of Sciences, Institute of Literary Research; 

1994. (Journal Article) sf. 175  
38 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 21 



18 
 

and the rest (Batı ve diğerleri) formülüyle dillendiren Batı-merkezci Adorno, 

Horkheimer ve Schumpeter’in deyişiyle ‘yaratıcı ama yıkıcı’ dünya algısı, 

bizzat Batı’da şiddetle eleştirilmeye ve tartışılmaya başlanmış ve 

postmodernizm tartışmaları böylesi bir algılama biçimini aşmak amacıyla 

zuhur etmiştir.39  

Rasyonel ve seküler bir anlayışla mutluluk vadeden modernizm, beklentileri 

karşılayamamıştır. Bireyi bunalıma sürüklemiş, ama sonunda “kendi tepkisini üretecek 

ve ortaya adeta bir suni teneffüs çabası olarak postmodernizm çıkacaktır. Kendi 

bünyesinden doğurduğu oğlunun meydan okumalarına zamanı geldiğinde karşı koymaya 

çalışacak olan modernizm, “bir tesadüf” olan Batı’yı yaşatmak için ortaya atılmış bir 

sitem olarak kalakalacaktır geride.”40   

Postmodernizm, terimsel olarak modernin bitişi, modernden sonra doğmuş ve onun 

eksikliklerini giderecek bir devam olarak görülmüştür. Ama postmodernizm, sonsuz 

yorumlar denizidir. Postmodern teorinin ortak bir fikir birliğine varılıp tanımı 

yapılamamış, sınırları tam olarak çizilememiştir. O yüzden everything goes (her şey 

gider) söylemi geliştirilmiştir.  

Birleşik bir postmodern teori ya da hatta temeli sağlam bir konumlar dizisi 

bulunmamaktadır. Tersine, insan sıklıkla “postmodern” diye bir araya 

yığılan teoriler arasındaki farklılıklardan ve postmodern konumların -çoğu 

zaman çatışmalı olan- çoğulluğundan sersemlemiştir.41  

Postmodernizm her şeye karşı şüpheyle yaklaşır. O, bitmemiş inşadır. Yeni “bilgi 

toplumunda” bilginin ilerlemeden çok iktidardakilerin hileli yönlendirme aracı olarak 

kullanmasına katkı sağladığı düşünülmüştür. Bu yüzden postmodern dünyada bilgiye de 

 
39 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 20 
40 A.g.e. s. 22 
41 Best, S. & Kellner, D. Postmodern Teori, Çev. Mehmet Küçük, s. 16 



19 
 

güvenilmemiştir.42 Postmodernizm, modern sisteme karşı olan çoğulcu yapısı ve anarşist 

tavrı ile dikkat çekmiştir. ‘’Rastlantıya dayalı bir oyun içinde olan postmodernizm, 

modernizmin amaçlar üzerinden hareket eden yaklaşımına uzaktır.’’43  

Modernizm ve postmodernizmi, estetik ve kültür bağlamında karşılaştıracak 

olursak “modernizm” modern çağın sanat hareketleri olan izlenimcilik, l’art pour l’art,44 

dışavurumculuk, gerçeküstücülük ve diğer avangard hareketleri betimlemek için 

kullanılmıştır. Postmodernizm ise modernizmden sonra gelip ondan kopan çeşitli estetik 

biçimleri betimlemiştir. Bunlar Robert Venturi ve Philip Johnson’ın mimarisini, John 

Cage’in müzikal deneylerini, Warhol ve Rauschenberg’in sanatını, Pynchon ve Ballard’ın 

romanlarını ve Blade Runner ya da Blue Velvet gibi filmleri içermiştir.45 

Modern teori, bilgiye dayanan sarsılmaz bir temel arayışı, evrensel ve baskıya 

dayalı düşünceleri, tartışmaya açık olmayan ve kesin hakikat takıntısı yüzünden 

eleştirilmiştir. Postmodern teorinin ise çoksesli, us dışı ve nihilist yapısı eleştirilmiştir. 

Postmodern teori aynı zamanda modernizmin çok katlılık, bölük pörçüklük ve 

belirlenmemişlikten uzak toplumsal tutumunun karşısında yer almıştır. Dolayısıyla 

postmodern teori, kimliğinden sıyrılmış bireyden yana çıkarak modern teorinin rasyonel 

ve kimliklerinden sıyrılmamış bireyine karşı çıkmıştır.46  

Amerikalı edebiyat eleştirmeni Ihab Habib Hassan, modernizm ve 

postmodernizm arasındaki karşıtlıkları gösteren bir tablo kurmuştur. Bu tablo, 

edebiyat eleştirmeninin Toward a Concept of Postmodernism (Postmodernizm 

Kavramına Doğru) adlı denemesinde yer alır. 

 
42 Butler, Christopher, Postmodernism: A Very Short Introduction, Oxford University Press, s. 3 
43 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 23 
44 (Fr.) Sanat, sanat içindir. 
45 Best, S. & Kellner, D. Postmodern Teori, Çev. Mehmet Küçük, Ayrıntı Yayınları, s. 19-20  
46 A.g.e. s. 21 



20 
 

Modernizm ile Postmodernizm Arasındaki Şematik Farklar 

 

Modernizm                                                                           Postmodernizm 

Romantizm/simgecilik                                                      parafizik / Dadacılık 

Form (birleştirici, kapalı)                                                  antiform (ayırıcı, açık) 

Amaç                                                                                 oyun                                         

Tasarım                                                                              rastlantı 

Hiyerarşi                                                                            anarşi 

Hakimiyet / logos                                                              tükenme / sessizlik 

Sanat nesnesi / bitmiş yapıt                                               süreç / performans / happening 

Mesafe                                                                               katılım 

Yaratma / bütünselleştirme / sentez                                 yaratmayı imha / yapıbozum 

/antitez 

Mevcudiyet                                                                       yokluk 

Merkezlenme                                                                    dağılma 

Tür / sınır                                                                          metin / metinlerarası 

Semantik                                                                           retorik 

Paradigma                                                                         sentagma 

Hipotaksi                                                                           parataksi 

Mecaz                                                                                mecazı mürsel 

Seçme                                                                                bileşim 



21 
 

Kök / derinlik                                                                     rizom / yüzey 

Yorum / okuma                                                                  yoruma karşı / yanlış okuma 

Gösterilen                                                                          gösteren 

Okunaklı (okuyucuvari)                                                    yazılabilir (yazarvari) 

Anlatı / büyük tarih                                                           anlatı karşıtı / küçük tarih 

Ana kod                                                                             idiyolekt (kişisel dil)  

Belirti                                                                                 arzu 

Tür                                                                                     mütasyona uğramış   

Tenasül uzuvları / fallik                                                    çok-biçimli / androjin  

Paranoya                                                                            şizofreni 

Köken / beden                                                                    fark-fark / iz 

Tanrı Baba                                                                         Ruhülkudüs 

Metafizik                                                                           ironi 

Belirlenmişlik                                                                    belirsizlik        

Aşkınlık                                                                             içkinlik 

1960’lı yıllar pop sanat, film kültürü, happeningler, çoklu ortam (multimedya) 

eğlenceleri, rock konserleri ve başka yeni kültür biçimlerinin revaçta olduğu bir 

dönemdir. Birçok alandan farklı sanatçılar kitsch ve popüler kültürü birbiriyle 

harmanlayarak kendi sanatlarına katmaya başlamıştır. Bunun sonuncunda yeni bir 

duyarlılık ortaya çıkmıştır; modernizmden daha çeşitli, çoksesli, daha az ciddi ve daha az 



22 
 

ahlakçı bir duyarlılık.47 Artık avangard ve modern sanat ölmekte olup sanatçı ile kitlesi 

arasındaki “mesafe” kapanmıştır.  

Avangard’ın sözlük anlamı öncü güç anlamına gelir. Bu da ordunun geri 

kalanından önde olan bir ön müfreze fikrini çağrıştırmaktadır. 48  Avangard sanatçı, 

kendini kitlesinden zamansal ve uzamsal bir boyutla ayırmaktadır. Ancak bu şekilde 

hayatta kalabilmektedir. Ama postmodern dünyada avangard artık imkânsız hale 

gelmektedir. Günümüzde artık üsluplar ileri ve geri, yeni ve modası geçmiş olarak 

ayrılmamaktadır; yeni fikirler, daha önceki üslupların yerini almak için değil, onların 

yanında yeşermek, kalabalık ve sıkışık sanat ortamında kendilerine yer açmak içindir.49 

Bu nedenle postmodern dünyada “avangard”dan bahsetmek anlamsızdır. 

Postmodernizmde uzamsal ve zamansal boyutlar arasındaki ayrım tamamen ortadan 

kalkmıştır. Burada önün ve arkanın nerede olduğu net değildir.50 Bauman, modernizm ve 

postmodernizm ayrımını şöyle yapmaktadır: “Kararlaştırılmış bir stratejik hedef güden 

yoğunlaştırılmış saldırılar yerine, bugün genel bir hedeften yoksun, sonu gelmez yerel 

arbedeler yaşanıyor. Hiç kimse ötekilere yol göstermiyor, hiç kimse ötekilerin (kendisini) 

takip etmesini beklemiyor.”51   

Dünya savaşlarından sonra kişi iyice çıkmaza girmiştir. II. Dünya Savaşı geride 

büyük bir yıkım bırakmış, bu yıkım adeta insanların ruhuna ve belleğine yansımıştır. 

Artık her şey unutulabilir hale gelmiştir. Hiçbir şey hatırlanmaya değmez olmuştur. Tek 

gerçeklik “ne olsa gider” özdeyişidir.52  

 
47 Best, S. & Kellner, D. Postmodern Teori, Çev. Mehmet Küçük, Ayrıntı Yayınları, s. 28 
48 By: Bauman, Zygmunt. ; Teksty Drugie: Teoria Literatury-Krytyka-Interpretacja, 1994; (5/6): 171-179. Polish Academy of Sciences, Institute of Literary 

Research; 1994. (Journal Article)  
49 By: Bauman, Zygmunt. ; Teksty Drugie: Teoria Literatury-Krytyka-Interpretacja, 1994; (5/6): 171-179. Polish Academy of Sciences, Institute of Literary 

Research; 1994. (Journal Article)  
50 By: Bauman, Zygmunt. ; Teksty Drugie: Teoria Literatury-Krytyka-Interpretacja, 1994; (5/6): 171-179. Polish Academy of Sciences, Institute of Literary 

Research; 1994. (Journal Article) 
51 Bauman, Zygmunt, Postmodern ve Hoşnutsuzlukları, çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü 

Basım 2019, s. 142 
52 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 23 



23 
 

Artık büyük anlatılar yoktur. Var olan tek şey insanın kendi kurgusudur.53 Lyotard 

ise postmodernizmi kısaca “üst anlatılara inanmamak” olarak tanımlamaktadır.54 

Bundan sonra insanın temel meselesi kâinatı sorgulamak yerine dünyayı boş verip 

parçalı bir zamansızlık içerisinde savrulup gitmektir. Günümüzde bunun en etkili yolu 

belki de kapitalist düzenin toplumları tüketime yönlendirmesidir. Farklı eğlence 

anlayışları, pornografi, umutsuzluk, sıradanlık ve kaygısızlık insanları dağınık bir yaşama 

sürüklemektedir.55 

Postmodernizmin yapmaya çalıştığı şey, medeniyetlerin ve edebiyatların 

merkezinde duran ve temel sorunsal olan gerçeklik algısını yok ederek değer 

bunalımı içinde kalan bireyi tüketime aç hale getirmek ve doyumsuzluğu 

sürekli güçlendirmektir. Bu da kapitalist sistemlerin devamlılığını 

sağlayacaktır.56 

Postmodernizm, dünya savaşlarından sonra insanın içine düştüğü bunalıma çözüm 

getirmemektedir. “Bunoktada birey, çıktığı arayışta postmodernizmle birlikte salt bir 

eğlence ve başıboş gezinme alanında kalakalacaktır.” 57  Modern dünyada kişinin bir 

anlamı varken postmodern dünyada içi boşalmış bir simülasyon (benzetim)58 gibidir. 

Modernitenin anlam taşıyan bireyinin içi postmodernitede boşalmış, sıradan hale 

gelmiştir. Modernitenin kişiyi donuklaştıran, durağanlaştıran yaklaşımının tersine 

postmodernizm, kişiyi bu durağan durumdan çıkarmıştır. 59  Sosyolog Daniel Bell, 

postmodern çağı içgüdünün, dürtülerin ve istencin zincirlerinden boşalması olarak 

 
53 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 23 
54 Harvey, David, Postmodernliğin Durumu, Çev. Sungur Savran, Metis Yayınları, s.60 
55 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 23 
56 A.g.e. s. 24 
57 A.g.e. s. 23 
58 A.g.e. s. 24 
59 A.g.e. s. 25 



24 
 

yorumlamıştır.60 Dayatmalardan ve zincirlerden kurtulan insan artık kendini hiçbir şeye 

bağlı hissetmez hale gelmiş, kimlik bile giyilip çıkarılabilir olmuştur.  

Dayanıklı nesnelerden oluşan dünyanın yerini, anlık tüketim için tasarlanan 

ve bir kere kullanıldıktan sonra atılan ürünlerin doldurduğu bir dünya aldı. 

Böyle bir dünyada kimlikler, tıpkı bir kostüm değiştirmek gibi, benimsenebilir 

ve atılabilir. Bu yeni durumun dehşeti şuradadır: bütün bir gayretli inşa işi 

boşuna olabilir. Bu durumun çekici tarafı ise, geçmişin denemelerinden 

bağımsız olmasında, asla nihai olarak mağlup olmamasında ve “seçeneklerin 

daima açık” olmasında yatmaktadır.61 

Postmodernizm ile birlikte kuralsızlık peşinde koşan insanoğlu olabildiğince 

özgürleşmiştir. “Bu özgürlükle kişi, yıllardır kendi üzerine kazınan yasaları da tek tek 

kırmıştır.”62 Postmodern insan için evrenselci iddialar ve ideolojik söylemler önemini 

yitirmiştir. Özgür ifade, şahsi özgürlük onun için önemli hale gelmiştir.  

Ona göre değerler sistemi bir diğerinden aşağıda ya da yukarıda değildir. Frederic 

Jameson, postmodernizmi kültürde tarih anlayışının ortadan kalktığı, gelenekçi 

düşüncelerin önemini yitirdiği “sürekli bir şimdi” olarak tanımlamaktadır.63 Kendine ait 

bütün mahremiyetleri kaybolmuş, iç dünyasındaki gizem ve zenginliği yitirmiş, 

bireyliğine uzak kimseleşmiş biri vardır karşımızda. Kendine ait duygu ve düşüncelerin 

önemsenmediği, yeri her an ve durumda doldurulabilecek, fazla da ciddiye alınması 

gerekmeyen bir kişidir söz konusu olan.64  

 
60 Best, S. & Kellner, D. Postmodern Teori, Çev. Mehmet Küçük, Ayrıntı Yayınları, s. 32 
61 Bauman, Zygmunt, Postmodern ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü 

Basım 2019, s. 130 
62 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, s. 24 
63 Butler, Christopher, Postmodernism: A Very Short Introduction, Oxford University Press, s. 110 
64 Emre, İsmet, Postmodernizm ve Edebiyat, Anı Yayıncılık, Ankara, 2006, s. 141 



25 
 

Bauman’a göre hepimiz hem fiziki hem de düşünsel olarak –isteyerek ya da 

istemeyerek- sürekli hareket halindeyizdir. 65  Tüm bu bilgiler ışığında postmodern 

teorinin temel özelliklerinden biri olan başın ve sonun olmayışını, rastgele hareket halini 

Zygmunt Bauman’ın toplumda vücut bulmuş postmodern tipleri temelinde inceleyelim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
65 Bauman, Zygmunt, Postmodern ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü 

Basım 2019, s. 137 



26 
 

III. BÖLÜM 

HACI FİGÜRÜNDEN POSTMODERN TİPLERE 

Kimlik 

 

Zygmunt Bauman’a göre modern kimlik sorunu bir kimliğin nasıl sağlam 

tutulacağıyla ilgiliyken, postmodern kimlik sorunu ise sabitlenmekten kaçınmak 

üzerinedir.66 Ama Bauman, kimliğin sonradan bir sorun haline gelmediğini, zaten bir 

sorun olarak doğduğunu söyler67 ve ekler: 

Kimlik, tam da ex post facto “yerinden edilme” olarak tanımlanacak olan 

belirlenmezlik ve yüzer-gezer deneyiminden dolayı bir sorundu ve dolayısıyla 

da böyle doğacaktı. Kimlik, “yerinden edilmiş” ya da “yüksüzleştirilmiş” 

olmaktan başka hiçbir görünür ve kavranır varlık biçiminde ortaya 

çıkmayacaktı.68 

Bauman’a göre kişi ait olduğu yerden kuşku duymaya ve etrafındaki kişiler de o 

kişinin yerinin neresi olduğundan emin olmadıkları kimlik üzerine düşünmeye başlar. 

“Kimlik” bu belirsizlikten kaçışa verilen bir isimdir.69  

Bauman birisini bir şeyle tanımlamanın onu tutsak ettiğini söyler.70 Max Weber ise 

kimliği şöyle tanımlar; “Aidiyet hissinin geleneksel olarak verildiği yerler (meslek, aile, 

çevre ve komşuluk), birliktelik hasretini dindirmez veya yalnızlık ve terk edilmişlik 

hissini gideremez olduklarında artık ya kullanışlı değildir ya da güvenilmezdir.” 71 

Bauman bireysel özgürlüğün, kimlik olgusunu ortadan kaldırdığımızda 

 
66 Bauman, Zygmunt, From Pilgrim to Tourist- or a Short History of Identity, s.18 
67 A.g.e. s.18-19 
68 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 116 
69 Bauman, Zygmunt, From Pilgrim to Tourist- or a Short History of Identity, s.19 
70 Bauman, Zygmunt, Kimlik, Çev. Mesut Hazır, Heretik Yayınları, 5. Baskı 2021, s. 42-43, 
71 A.g.e. s. 42-43 



27 
 

gerçekleşebildiğini söyler; “İçi boşaltılmış” kimlik, bireysel seçme özgürlüğünü 

beraberinde getirir.72 

 

Hacı Figürü 

 

Bauman, hacı figürünün Hristiyanlık kadar eski olduğunu ama modernlikle 

birlikte yeni bir anlam ve biçim kazandığını söyler.73 

Hacılar için hakikat daima başka bir yerdedir. Hacının bulunduğu durum hiçbir 

zaman onun hayalindeki yer değildir ve o her zaman ulaşmak istediği yeri düşler. 

Dolayısıyla "gelecekteki varış yerinin ihtişamı ve ağırlığı, şimdiki zamanın değerini 

düşürür ve onu hafife alır. "74 Bauman, Aziz Augustine’nin "Ömür boyu hacıyız" sözüne 

vurgu yapar ve bu sözün bir durum tespiti olduğunu söyler. Çünkü Bauman’a göre biz ne 

yaparsak yapalım daima hacıyız ve hac yolculuğundayızdır: "Dünyevi yaşam, ruhun 

ebedi kalıcılığına yapılan kısa bir geçişten başka bir şey değildir. "75  

Hacı ya da modern insan, yaşamının hedefini çok erkenden belirler ve önündeki 

yolun herhangi bir sebepten dolayı eğilip bükülmeyeceği, duraksamayacağı umudu 

içindedir.76  

Hac, kişinin çölde yönünü kaybetmemek için zorunlu yaptığı bir şeydir; hedefi 

olmayan topraklarda yürümeyi bir amaca bağlar. Bir hacı olarak kişi, 

yürümekten daha fazlasını yapabilir. Kumda bıraktığı ayak izlerine dönüp 

bakabilir ve onları bir yol olarak görebilir.  Geçmişi yola yansıtabilir ve bunu 

bir ilerleme ya da bir yaklaşma olarak görebilir. Hacı, "ileri" ve "geri" 

 
72 Bauman, Zygmunt, From Pilgrim to Tourist- or a Short History of Identity, s. 19 
73 A.g.e. sf.19 
74 A.g.e. sf.19sf.19 
75 A.g.e. sf.20 
76 A.g.e. sf.22-23 



28 
 

arasında bir ayrım yapabilir. Hac yolculuğun amacı, biçimsiz olana biçim 

verir, parçalı olandan bir bütün çıkarır, epizodik olana süreklilik 

kazandırır.77 

Ama Bauman, yaşamın haccın kurallarına göre işlemediğini belirtir. Yaşamı hac 

olarak yaşayan kişinin birincil hedefi gelecek için birikim yapmaktır. Ama bugün işe 

yarar görünen bir nesne ya da olay yarın da aynı şekilde göründüğü sürece anlamlıdır.78 

Hacı figürü, yaşamının sebep sonuç ilişkisine göre gitmesini ister. Onlar, 

dünyalarının öngörülebilir ve garantili olmasını ister. Geçmiş seyahatlerinin ayak izleri 

ve kayıtları saklanıp korunmalıdır.79 Hacılara dost bir dünya düşlerler.  

 

Hacılara Dost Olmayan Dünya 

 

Ama dünya artık hacılara dost değildir. Hacılar, dünyanın bir çöl olduğunu ve iz 

tutmadığını fark ettiler. "Bir ayak izi bırakmak ne kadar kolaysa, onu silmek de o kadar 

kolaydır. İzi silmeye bir rüzgâr yeterlidir ve çöller de rüzgârlı yerlerdir."80 Artık kimlik 

inşa etmek bir yük haline gelmiştir.  

Christopher Lasch, kimliğin hem insanlara hem de şeylere gönderme yaptığını ve 

ikisinin de modern toplumda sağlamlıklarını, kesinliklerini, sürekliliklerini 

kaybettiklerini belirtir.81 Dayanıklı nesnelerin yerini, anlık kullanılan dayanıksız nesneler 

almaktadır. "Kimlikler tıpkı bir kostüm değiştirmek gibi bir süreliğine benimsenebiliyor 

ve atılabiliyor. "82 Dolayısıyla canla başla inşa elde edilen her şeyin bir anda yıkılma 

 
77 Bauman, Zygmunt, From Pilgrim to Tourist- or a Short History of Identity, s. 21-22 
78 A.g.e. sf.23 
79 A.g.e. sf.23 
80 A.g.e. sf.23 
81 A.g.e. sf.23 
82 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 125 



29 
 

ihtimali her zaman vardır. Bu yüzden hacı yaşamı böyle bir dünyada mümkün 

görünmemektedir.  

Postmodern dünyada ise oyunun kuralları daha oynanırken değişmektedir. 

Dolayısıyla böyle riskli bir dünyada her oyunun kısa tutulması gerekmektedir.  

Oyunu kısa tutmak demek, uzun vadeli taahhütlerden sakınmak demektir. Şu 

ya da bu biçimde "sabitlenme"yi reddetmek… Şu anda bulunulan mola yeri 

ne denli hoş olursa olsun bir yere bağlanmamak... Kişinin bütün yaşamı 

boyunca bir mesleğe bağlanmaması… Hiçbir şeye ve hiç kimseye bağlılık 

yemini etmemek...83 

Hacı tipi "ilerleme", bir başka deyişle, yolun asla durmayacağı, eğilip 

bükülmeyeceği düşüncesi artık işe yaramamaktadır. Çünkü insan ince bir buzun üzerinde 

yürümektedir ve elimizi attığımız bir işin ömürlük olmasının, en azından belli bir süre 

bile kalıcı olmasının asla garantisi yoktur. "Postmodern yaşam biçiminin özü kimlik 

inşası değil, sabitlenmekten kaçınmaktır.’’84 Dolayısıyla artık sorun kimliğin nasıl inşa 

edileceği değil, vücuda yapışmasının nasıl önleneceğidir. 85 Parçalı bir yaşam ortaya 

çıkmaktadır. Hacının istediği tutarlı ve bütünsel bir yaşam artık söz konusu değildir. 

Seyahatlerinizi çok uzun planlamayın, seyahat ne kadar kısa olursa, 

tamamlama şansınız o kadar artar; mola yerlerinde tanıştığınız insanlara 

duygusal olarak bağlanmayın, onları ne kadar az önemserseniz, yolunuza 

devam etmek size o kadar az maliyetli olacaktır; kendinizi insanlara, yerlere, 

amaçlara çok güçlü bir şekilde adamayın, ne kadar uzun süreceklerini veya 

onları ne kadar süre bağlılığınıza layık göreceğinizi bilemezsiniz; mevcut 

 
83 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 125 
84 Bauman, Zygmunt, From Pilgrim to Tourist- or a Short History of Identity, s. 24 
85 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 126 



30 
 

kaynaklarınızı sermaye olarak düşünmeyin, birikimler hızla değer kaybeder 

ve bir zamanlar övünülen "kültürel sermaye" kısa sürede kültürel 

yükümlülüğe dönüşme eğilimindedir. Hepsinden önemlisi eğer elinizden 

geliyorsa hazzı ertelemeyin. Peşinde olduğunuz her ne ise, onu şimdi elde 

etmeye çalışın, bugün aradığınız hazzın yarın hâlâ tatmin edici olup 

olmadığını bilemezsiniz.86 

Hacı kimlik inşası üzerine düşünen, "ilerleme" odaklı, A noktasından B noktasına 

cetvelle çizilmiş gibi eğilip bükülmeyen, garantici bir yol düşleyen bir figürdür. 

Yukarıdaki alıntıda anlatılan dünya, hacının dünyasına ters düşmektedir ve Zygmunt 

Bauman, bu parçalı yaşamın kuralsızlığına göre oynayan postmodern tiplerden bahseder. 

Nasıl ki hacı kavramı, kafa patlatıcı kimlik-inşası işine kafayı takmış modern 

yaşam biçimini örnekleyen en uygun örnektir, bağlanma ve sabitlenme 

korkusu ile eyleme geçiren postmodern biçimin en uygun metaforunun da 

gezinen, aylak, turist ve oyuncunun ortak yapımı olduğunu düşünüyorum.87 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
86 Bauman, Zygmunt, From Pilgrim to Tourist- or a Short History of Identity, s. 25 
87 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 129 



31 
 

POSTMODERN TİPLER 

 

Gezinen (flâneur) 

Walter Benjamin, flâneur (gezinen) hakkında çok şey yazmış ve bu imgenin 

modern kent kültürünün betimlemelerinde ve analizlerinde temel olarak yerleşmesi onun 

etkisiyle olmuştur. 88  "Gezinen, sığınağını kitlede arar. Kitle bir peçedir; bu peçenin 

ardından alışılmış kent, bir aldatıcı görüntüler niteliğinde gezineni çağırmaktadır." 89 

Walter Benjamin ve birçok araştırmacı için gezinen, modern varoluşun en önemli 

simgesidir. Les Fleurs du mal (Kötülük Çiçekleri)’nin yazarı Charles Baudelaire’in 

gezinen hakkında yazdığı şu satırlara göz atalım;  

Nasıl ki kuş havada, balık suda yaşarsa, o da kalabalıklarda var olur. Aşkı, 

işi, gücü kalabalıklardır. Kusursuz gezinen için, tutkulu gözlemci için, 

ahalinin tam orta yerini, hareketin gel-git noktasını, gelip geçici ile sonsuzun 

arasını mesken tutmak müthiş bir keyiftir. Evden uzak kalmak ama her yerde 

evinde hissetmek; dünyanın merkezinde olmak, dünyayı gözlemek ama 

dünyadan saklı kalmak…90  

Ayrıca Charles Baudelaire, Constantin Guy’ı "modern yaşamın ressamı" olarak 

adlandırmaktadır.91  Baudelaire’e göre ressamın resimleri dünyayı modern bir şekilde 

görmenin bir yolunu ifade etmektedir. "Baudelaire, ressama resimlerinin konusundan çok 

onların algılanış biçiminden dolayı modern yaşamın ressamı demektedir."92 Çünkü Guy, 

 
88 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 11 
89 Benjamin, Walter, Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, Ocak 2012, s. 98 
90 Baudelaire, Charles, Modern Hayatın Ressamı, Çev. Ali Berktay, İletişim Yayınları, İstanbul 2014, s. 

33 
91 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 11 
92 A.g.e. s. 11 



32 
 

resimlerini gezinenin gözüyle çizmektedir. Resimlerine bakan insanlar, hem kalabalığın 

arasındadır hem de onlara dışarıdan bakmaktadır. 

 

Constantin Guy In the Street (Sokakta)93 

Resimlerde örneğin bir erkek yaklaşan bir kadını selamlamakta, ya da bir kadın 

uzaklaşan bir erkeğe bakmaktadır. Bu hareketler resim üzerinde dondurulmakta ve 

kişilerin nereden gelip nereye gittiği bilinmemektedir. "Gördüğümüz şeylerin 

başlangıcına veya sonuna tanık olmayız, bu karşılaşmaların devamının olup olmayacağını 

da bilemeyiz."94 Belki de tesadüfi bir şekilde eski âşıklar birbirleriyle karşılaşmakta ve 

bir an için uzun süredir sönmüş duyguların anıları canlanmaktadır. Resimde 

ölümsüzleştirilen insanların geçmişi ve geleceği yoktur. "Derinliği olmayan yüzeylerdir; 

üstte olan, görünür olan, neyin önemli olduğunu söylemez." 95  İç dünyaları, yoldan 

geçenlerin görüşünden gizlidir. "Kentte manevi uzaklık ile fiziksel yakınlık kol 

 
93 Fotoğraf: https: //www.wikiart.org/en/constantin-guys/in-the-street (20. 08. 2022) Tarihinde ziyaret 

edilmiştir. 
94 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 12 
95 A.g.e. s. 12 



33 
 

koladır.’’ 96  Yoldan geçenleri gözleyenler ancak onlar hakkında tahminde 

bulunabilmektedir. Bilinmezlik, gözleyenin istemediği bir şeydir ama aynı zamanda bir 

fırsattır. Gördüklerinin bilinmezliğinden dolayı hayal güçlerini istedikleri gibi 

kullanabilmektedirler. Gözleyen, sınırsız bir yorumlama özgürlüğüne sahiptir. 

Özgürlüğünün tek sınırı, kendi hayal gücünün ufkudur. Bir kentin kalabalık bir caddesi 

anlatılmamış hikâyelerle, yazılmamış senaryolarla doludur. Kalabalıklar arasında 

görünenler, olup bitenler, gezinen için bulunmaz bir malzemedir. "Her şeyi gören ama 

aynı zamanda kör olan, gördüklerinin hikâyesini bilmeyen, kalabalığın içinde gizlenen ve 

kalabalığa ait olmayan gezinen, yaratıcı gibi hissetme hakkına sahiptir. Yoldan geçen 

insanları kendi yazdığı senaryosundaki oyunculara dönüştürür."97  Gezinenin kararları 

senaryosunda oynattığı oyuncuların kaderlerini etkilemez, bu yüzden hayal gücünü hiçbir 

tereddüt veya korku kısıtlamamaktadır. Ama bu "hayalperest yönetmen" sonuç olarak en 

başından beri her şeyin sahte olduğunu bilir. Bu oyunun asıl cazibesi de sonuçsuz 

olmasında yatmaktadır. Gezinenin buluşmaları yanlışlıkla buluşmalardır, 

karşılaşmalarının sonucu yoktur. 

Fyodor Mihayloviç Dostoyevski БЕЛЫЕ НОЧИ (Beyaz Geceler) adlı romanında 

hayalperest tanımı yapar. Bu tanım gezinenin yapıp ettikleriyle de uyuşmaktadır;  

Hayalperest – daha ayrıntılı bir açıklama gerekirse- insan değildir de, nasıl 

diyelim, bir ara türdür. Zamanının büyük bir bölümünü gözden uzak bir 

köşeye çöreklenmiş olarak geçirir, sanki gün ışığından bile saklanır ve bir 

kere bu köşeye çekildiğinde, oraya iyice kıvrılır kalır, tıpkı salyangoz gibi; 

aslında bu açıdan hem ev hem hayvan olan o ilginç yaratığa, kaplumbağaya 

 
96 Bauman, Zygmunt, Sosyoloji Ne İşe Yarar?, Çev. Akın Emre Pilgir, Ayrıntı Yayınları, s. 42 
97 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 12 



34 
 

daha çok benzer. Neredeyse hep yeşile boyalı, isli, kederli ve sigara dumanına 

boğulmuş dört duvarını neden bu kadar sever sanıyorsunuz?98   

 

Jean Béraud Les Grands Boulevards Le Theatre Des Varietes (Büyük Bulvarda Varyete 

Tiyatrosu) 1875-189099 

Bu nedenle bir kent yürüyüşü başkalarının iradesi ya da kaprislerinden bağımsız 

bir özgürlük deneyimidir. Aynı zamanda dünya üzerinde hiçbir iz bırakmayan, 

bilinmeyenden doğan bir özgürlüktür. Şartı yüzeyselliktir, ambalajın içi açılmaz.100  

Walter Benjamin, modern kentin gezinenlere sunduğu alanın ilk örneği olarak 

Paris’in varlıklı sakinlerini cezbeden, hava koşullarının ziyaretleri etkilemediği üstü 

kapalı, alımlı vitrinlere sahip şık mağazalar ve kafeler dizisinden oluşan yerleri seçmiştir. 

Charles Baudelaire Le Spleen De Paris (Paris Sıkıntısı) adlı kitabının Yoksulların Gözleri 

adlı şiirsel metninde bu şık, ışıklı kafelerden söz etmiştir. 

 
98 Dostoyevski, Fyodor Mihayloviç, Beyaz Geceler, Çev. Barış Zeren, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, İstanbul Kasım 2016, s. 18-19 
99 Fotoğraf: 

https://fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Jean_B%C3%A9raud_Les_Grands_Boulevards_Le_Theatre_Des_

Varietes.jpg (20. 08. 2022 tarihinde ziyaret edilmiştir) 
100 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 12 

https://fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Jean_B%C3%A9raud_Les_Grands_Boulevards_Le_Theatre_Des_Varietes.jpg
https://fr.m.wikipedia.org/wiki/Fichier:Jean_B%C3%A9raud_Les_Grands_Boulevards_Le_Theatre_Des_Varietes.jpg


35 
 

Akşam, biraz yorgundunuz, hâlâ molozlarla dolu olan, tamamlanmamış 

parıltılarını şimdiden şanla gösteren, yeni bir bulvarın köşesindeki yeni bir 

kahvenin önüne oturmak istediniz. Kahve ışıl ışıldı. Havagazı da bir 

başlangıcın tüm canlılığını gösteriyor, aklıklarıyla gözleri kör eden 

duvarları, gözleri kamaştıran, geniş aynaları, çubukların, kornişlerin 

yaldızlarını, boyunlarından bağlı köpeklerin götürdüğü tombul yanaklı 

maiyet beyzadelerini, yumruklarına konmuş atmacaya gülen hanımları, 

başlarının üstünde meyveler, yemekler, av etleri taşıyan tanrıçaları, peri 

kızlarını, kollarını uzatıp Bavyeralı kadınlara küçük testiyi sunan Hebe’leri, 

Ganymedes’leri, sorguçlu aynaların iki renkli dikilitaşını, kısacası, 

pisboğazların buyruğuna verilmiş tüm tarihi, tüm söylen bilimi var gücüyle 

aydınlatıyordu.101 

Özenle oluşturulmuş bu tür yerlerde, modern şehirdeki yaşamın tipik özelliği haline 

gelecek olan davranış kalıpları ortaya çıkmıştır. Gezinen burada dünyaya bir tiyatro, 

sokağa bir sahne, yoldan geçenlere ister istemez bir oyuncu, kendisine ise sonuca 

bağlanmayan senaryoların yönetmeni ve yaşama kimsenin göründüğü gibi olmadığı bir 

oyun olarak bakmayı öğrenmiştir. Gezinene göre herkes farklı şekillerde algılanabilir 

olmuş ve gerçekle oyun arasındaki sınır bulanıklaşmıştır.  

Gezinen, modern toplumun bir ürünüdür. Georg Simmel tarafından tanımlandığı 

üzere "gezinen, birbirine yabancı olan ve bunun üstesinden gelmek için ne umudu ne de 

isteği olan insanların bir arada yaşadığı yoğun nüfuslu kentlerin yarattığı anonimliğin bir 

ürünüdür." 102  Aynı zamanda Paris’in sıra sıra dizilmiş şık dükkânlarının olduğu 

caddelerde, Berlin’in Kurfürstendamm caddesinde ya da savaş öncesi Varşova’nın 

 
101 Baudelaire, Charles, Paris Sıkıntısı, Çev. Tahsin Yücel, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, s. 57-58 
102 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 13 



36 
 

Marszałkowska caddesinde gezinmek, çok fazla boş zamanı ve geliri olan seçilmiş azınlık 

için bir aktivitedir. Böylece bu caddelerde birbirini tanımayan insanlar başı sonu olmayan 

"rastgele yaşam"ın içinde kaybolabilmektedir. Bu rastgele yaşam postmodern felsefeye 

birebir uymaktadır.   

Seçkin bir azınlık tarafından gerçekleştirilen bu aktivite biraz parası ve ayıracak 

zamanı olan neredeyse herkes için erişilebilir hale gelmiştir Tüccarlar gezinenlerdeki 

yürüyüş tutkusunun ardındaki gücün kokusunu almışlar ve bunu fırsat olarak 

görmüşlerdir.  

Eğer şehrin yaya bölgeleri "sıradan insanın" erişebileceği malları sergileyen 

dükkânlarla kaplanırsa, sıradan insan tıpkı seçilmiş azınlığın yaşadığı zevki yaşayacak ve 

bundan geri kalmayacaktır. Dolayısıyla hiç olmadığı kadar ticari fırsatlar oluşmaya 

başlayacaktır. Müşteriyi mağazaya çekecek olan şey ihtiyaçlar değil, ihtiyaçlardan çok 

daha caydırıcı olan estetik arzular olacaktır. Müşteriler sadece ihtiyaçlarını alıp oradan 

ayrılmak için değil, gözlerini doyasıya bu ışıklı, renkli gösteriyle beslemek için kitleler 

halinde akın edecektir. Bunu yaparlarken kendileri de birbirleri için birer gösteri haline 

gelecek, birbirlerini gözleyip kendi senaryolarında oyuncular olacaklar, kendi kendilerini 

çeken bir cazibe merkezi haline geleceklerdir.103   

Eski Paris’in güzel semtlerindeki gezinenler, hayal güçlerinde kendilerinin 

yönettiği bir gösterinin sorumlularıydı. Günümüzde büyük alışveriş merkezleri ise gezinti 

alanlarına gönderme yapmaktadır. Ama bu alışveriş-gezinti alanlarının yeni gezginleri 

titizce yönlendirilmektedir. Etrafındaki hiçbir şey tesadüfen gerçekleşmez. Sahne 

tasarımı, senaryo ve yönetmenlik onun değildir.   

 
103 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 13 



37 
 

Ancak kamuya açık alışveriş merkezlerinin en titiz yönlendiricileri bile gezinenin 

gezintisi sırasında kiminle ve hangi sahneyle karşılaşacağını kontrol edemez. Bu nedenle 

en özenle tasarlanmış alışveriş gezinti yolunda bile beklenmedik karşılaşmalara ve 

bitmeyen maceralara yer vardır. Bu durum ancak gezinen evine döndüğü anda sona erer.   

Danimarkalı sosyolog Henning Bech televizyonun evin dışında gerçekleşen 

işlevleri devraldığını belirtir ve telekent terimini ortaya koyar. Ekran, postmodern tip olan 

gezinenin en uğrak yeri haline gelir. Televizyon, gezinti alanını ölçülemeyecek kadar 

genişletir. En büyük alışveriş gezinti alanı bile bir televizyon ekranının kapasitesiyle boy 

ölçüşemez olur. "Bir koltukta rahatça oturan ve sadece bir uzaktan kumandaya sahip olan 

televizyon izleyicisi, göz açıp kapayıncaya kadar bir Polonez köyünden modern bir Wall 

Street ofisine, bir orta çağ prensinin sarayından uzayda süzülen bir roketin içine 

girebilmektedir.’’104 Zaman ve mekândaki mesafe artık bir engel teşkil etmemektedir. 

Televizyon ya da ekran aracılığıyla sunulan deneyimin ölçeği, genişliği ve değişen 

görüntülerin hızı açısından nefes kesicidir. Ekranla yüz yüze yaşam, sürekli bir maceradır. 

Eskiden şenlik olan bir şey artık sıradan hale gelmektedir. Bech, şöyle belirtir; 

Telekentin ekrandan süzülen dünyası yalnızca yüzeyler biçiminde var oluyor 

ve burada her şey hayranlıkla bakılacak bir nesneye dönüştürülebiliyor ve 

dönüştürülmelidir... Yüzey işaretlerinin "okunmaları" yoluyla burada çok 

daha yoğun ve değişken kimlik duygudaşlık fırsatı bulunuyor çünkü müdahale 

edilmeyen ve sürekli izleme olanakları vardır. Televizyon 

taahhütten/bağlanmadan tamamen uzaktır.105 

Ancak maceralar sıradan hale geldikçe karakter değiştirmiştir. Artık onları hayal 

gücüyle canlandıran seyirci değildir. Gezinen’e hazır bir şekilde ulaşırlar. Gerekli olan 

 
104 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 14 
105 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 132 



38 
 

tüm hayal gücü, ekrana yerleştirilmiştir. Uzmanlardan oluşan bir ekip tarafından 

hazırlanmışlar ve üretimleri için dağlar kadar para harcanmıştır. Gezinenin kendi hayal 

gücünün artık ekrandan akıtılan macerayla baş etmesi çok da mümkün edğildir. Olay 

örgüsü ve görüntüler, ekranda en ince ayrıntısına kadar çalışılmış gibi görünmektedir. 

Gezinenin düzensiz, dağınık gerçekliğinin yapamayacağı kadar mükemmeldir. Ekranda 

görünen şey, Jean Baudrillard’ın deyişiyle "gerçeklikten daha gerçektir." İzleyiciye 

kendini, gerçekliğin kendisinden daha büyük bir gerçeklik ve ikna gücüyle dayatır.   

Roller artık tersine dönmüş durumdadır. Gerçekliğin bir temsili olarak doğan ekran, 

artık gerçekliğin ölçüsü haline gelmiştir. Neredeyse hiçbir gerçeklik bu ölçüleri 

karşılayamaz olmuştur. Gerçeklik artık arka plana geçmiştir. "Kendisiyle ilgili temsillerin 

gölgesinde saklanıp, kendine özgü hatlarını kaybetmiştir."106  

Artık videokasete çekilmeden önce hiçbir şey gerçek sayılmamaktadır. İnsanlar 

olayların gerçekliğinden emin olmak için onları dijital ortamda kaydedilmiş olarak 

izlemektedir. Artık gerçek ile sahte arasındaki ayrım güvenilir olarak yapılamamaktadır. 

Artık televizyonun her gün yeniden işlenmesiyle ortaya çıkan dünyanın şekli, 

görünen gerçekliğin kendisi haline gelmiştir. Ve bu dünya gezinenin dünyasıdır ya da bir 

başka deyişle uzmanlar tarafından onun beğenisine göre uyarlanmıştır. Televizyonun 

dünyası ne başı ne sonu olan, birdenbire ortaya çıkan ve her zaman geçici olan, unutulma 

havuzunda kaybolan, görüş alanımızda hiçbir iz bırakmayan izlenimler yer alır. Bunlar 

birbirinin yerine geçebilir, hiçbiri diğerinden daha geri döndürülemez değildir. Aralarında 

seçim yapmak için ölçütler varsa bile bu durum giderek zorlaşmaktadır. Dolayısıyla 

televizyona gezinenin cennetidir demek yanlış olmaz.  

 
106 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 14 



39 
 

Aylak (Limansız Yolcular107) 

Aylak, hiç kimseye itaat etmez, denetim ağının dışındadır, bu da başıboş olmak 

anlamına gelir. Başıboş olmak modernliğin kabul edemeyeceği bir durumdur ve 

modernlik de zaten bütün bir tarihi boyunca bununla mücadele etmiştir.108  

Modern çağın başlarında aylaklar bir numaralı halk düşmanıydı. İngiltere’de 

Elizabeth döneminde kalıcı ikametgâhı olmayan, kayıtsız, evsiz ve başıboş 

insanlardan korkulurdu.109  

İngiltere’nin yasa koyucuları aylakları terk ettikleri yerlere zorla getirilmelerini 

emrederdi. Başıboşlar, hapishanelere ve zorunlu çalışma evlerine hapsedilirler, yeniden 

suç işledikleri takdirde alınlarına bir damga vurulurdu.110 

Aylaklara bu şekilde davranılmasının bir sebebi vardır. Amaçsızca, önceden 

belirlenmiş bir rotası olmadan dolaşan bir başıboş, modernitenin işverenlerinin büyük bir 

zahmetle kurduğu düzene aykırıdır. Dolayısıyla yönetilen ve gözetlenen bir dünyada 

aylaklar istenmeyen varlıklardır. Aylak’ı tehlikeli kılan şey gözetleyenin denetim ağından 

çıkabilme özgürlüğüdür. Aylak, izlenemez. Kontrolden çıkabilir ve bulunduğu yerin 

kurallarını hafife alabilmektedir. "Bulunduğu yerin düzenini beğenmezse kolaylıkla 

başka bir yere gidebilir."111 

Bir hacı gibi aylak da gezer ve yaşamının çoğunu yolda geçirir. Bauman’ın 

tabiriyle aylak "istasyonda yaşar" çünkü bulunduğu her durumu, uzun süre kalmayacağı, 

kısa süre sonra başka bir yere gitmek için terk edeceği mola yerleri olarak görür.112 Bir 

hacı için olduğu gibi bir aylak için de yaşam hareketten ibarettir. Ama aylak için bu 

 
107 Limansız Yolcular, Aslı Erdoğan’ın Kırmızı Pelerinli Kent adlı romanından bir bölüm. 
108 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 133 
109 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 15 
110 A.g.e. s. 15 
111 A.g.e. s. 15 
112 A.g.e. s. 16 



40 
 

hareketler çok değişkendir. Aylak durmak bilmeyen gezintisinin onu nereye götüreceğini 

bilmez ve bu bilinmezlikten de pek rahatsız olmaz.113 Hareket onun için hedeften daha 

önemlidir; aylak, amacını yolculukta bulur.114  Terk ettiği yere tekrar dönme kaygısı 

gütmez. 

Göçerlik, ne kalkış ne de varış noktalarının sabit ya da belli olduğu bir 

hareketi içerir. Göçerlik, sürekli değişime maruz kalan dilde, tarihlerde ve 

kimliklerde ikamet etmeyi gerektirir. Varılan her yerin bir geçiş yeri olduğu 

göçte eve dönmek -hikâyeyi noktalamak, eve giden bir kestirme bulmak- gibi 

bir umudun gerçekleşmesi imkânsız hale gelir.115   

Uzun vadeli bir hedef için endişelenmek zaman kaybıdır çünkü seyahat edilen 

dünyanın haritaları günden güne değişmektedir. "Haritasını çıkardığınız yere zaten 

gitmişsinizdir. Ama gitmekte olduğumuz yerin henüz haritası yoktur."116 En fazla bugün 

ya da yarın için bir rota planlanabilir. Bir hacının rotası için düz bir çizgi düşünmek 

yeterlidir. Aylağın rotaları ise dolambaçlı ve karmaşıktır. Bu yüzden aylak için önün ve 

arkanın nerede olduğunu söylemek zordur. 117  "Daima ileri", "asla geri dönme" gibi 

ifadeler aylak için anlam ifade etmez. Aylak için hareket kabiliyetini kaybetmemek ve 

her duraktan mümkün olduğunca fazla yararlanmak önemlidir.118 

 
113 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 16 
114 A.g.e. s. 16 
115 Chambers, Iain, Göç, Kültür, Kimlik, Çev. İsmail Türkmen & Mehmet Beşikçi, Ayrıntı Yayınları, 3. 

Basım İstanbul 2019, s. 17 
116 A.g.e. sf, 62  
117 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 15 
118 A.g.e. s. 15 



41 
 

Aylağın rotası gezintisi sırasında ortaya çıkar. Yürüyüşü gün be gündür, günler 

öncesinden planlanmış bir bütün değildir. 119  Aylak için ancak hareket durduğunda, 

olması gereken gerçekleştiğinde bütünlükten söz edilebilir.120  

Aylak, önceden bilmediği tabelaları okuyarak yoluna devam eder: "Hacıyı (ya da 

bir göçebeyi) denetlemek kolaydır çünkü hacının bir hedefe doğru gitmesinden ya da 

göçebe hareketlerinin rutin monotonluğundan dolayı bunların hareketleri tamamen 

öngörülebilir. Kararsız ve değişken aylağı kontrol etmek ise kafa patlatıcı bir iştir."121 

Konaklayacağı yerde başka bir yerde dinlenmek için durur. Hiçbir yer kalıcı değildir. Ne 

kadar kalacağını da söylemez. Çünkü bu ona bağlı bir şey değildir. Bir yerde ne kadar 

kalacağı konakladığı yerde yağmurdan korunacak bir barınak ve geçim kaynağı bulup 

bulmamasına, ev sahiplerinin nezaketine ve sabrına bağlıdır. Aylak, ömür boyu ikamet 

hakkına güvenmez. Çünkü kurallar önceden tahmin edilemeyecek bir şekilde değişir.122 

"Bugün hoş karşılanan bir ziyaretçi yarın istenmeyen konumuna gelebilir. Kendisine 

sorulmadan yeri başkasına verilebilir. Misafir odalarının ve yemeklerin tahsisine ilişkin 

kuralların aniden ve uyarı yapılmaksızın değiştirildiğini öğrenebilir." 123  Aylak’ın bir 

yabancı olarak ev sahibinin konukseverliği ölçüsünde bulunduğu yeri terk etme ihtimali, 

bizi Edmond Jabes’in şu satırlarına götürüyor; 

Bir gün, benim için her şeyden daha önemli olanın, kendimi ne dereceye 

kadar bir yabancı olarak tanımladığım olduğunu fark ettim... Ve anladım ki, 

kırılgan biri olarak yabancının güvenebileceği tek şey, başkalarının ona 

sunabileceği konukseverliktir. Tıpkı kelimelerin beyaz sayfaların kendilerine 

 
119 A.g.e. s. 16 
120 A.g.e. s. 16 
121 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 134 
122 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 
123 A.g.y. s. 17 



42 
 

açtıkları yerlere ya da kuşların gökyüzünün koşulsuz sinesine sığınmaları 

gibi.124 

Zygmunt Bauman, bir aylağı hareket ettiren şeyi şöyle açıklar: "Gerçekleşmemiş 

umut tarafından çekilir, yok edilmiş bir umut tarafından itilir."125  

Aylak için durakların hiçbiri beklentileri karşılamaz, hiçbir durak henüz 

denenmemiş diğer konaklama yerlerinin vaatleriyle baş edemez. Aylak, her zaman 

neyden kaçtığını tam olarak bilir. Ama nereye gittiği belirsizdir. "Çölde yürüyen biri gibi 

onun tek yolu kumda bıraktığı ayak izleridir. Ta ki bir rüzgâr onu silinceye kadar."126 

Eğer yerlilerin arkadaşlığı uzun süreli olmayacaksa, onların takdirini ve kalıcı 

sevgisini kazanmaya çalışmanın da bir anlamı yoktur. "İnsanın kendisini sonradan özlem 

duyacağı durumlara sokmaması için ait olmamak, bir yere fazla bağlanmamak, yerel 

halka bağlanmamak daha mantıklıdır."127   

Aylağın yolculuk ettiği dünyaya bakış açısı bir fırsatlar havuzudur. Her fırsat iyi bir 

fırsattır ve kaçırılmaya değmez. "Bu dünya belki birileri için bir bahçedir ama aylak için 

bir otlaktır. Otu oradayken, büyüyüp büyümeyeceğini düşünmeden yer."128 

Aslı Erdoğan, Kırmızı Pelerinli Kent adlı romanında başıboşları, yersiz yurtsuzları 

lezzetli bir edebi dille ifade etmiş: 

Yeryüzü göçebeleri… Başıboşlar, gece gezginleri, göçmen kuşlar… bir 

büyük, bitimsiz yolda bir başlarına yürüyenler… Hep tek yönlü biletlerle 

yolculuk yapan, iz bırakmadan ortadan yok olan, bir çanta dolusu eşyayla on 

yıllar geçirenler… Bağlanmayan, topraklaşmayan, bütünleşmeyen, gövdenin 

 
124 Chambers, Iain, Göç, Kültür, Kimlik, Çev. İsmail Türkmen & Mehmet Beşikçi, Ayrıntı Yayınları, 

Üçüncü Basım İstanbul 2019, s. 12 
125 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 7–31 
126 A.g.e. s. 17 
127 A.g.e. s. 17  
128 A.g.e. s. 17 



43 
 

ağırlığını taşıyamayacak bir çift kanat uğruna köklerini kesenler… Issız, 

engebeli patikaları, arka sokakları, belleğin varoşlarını sevenler… Karanlık 

kulisleri ışıltılı sahneye yeğleyenler… Biri geçmişte, öteki gelecekte saklı iki 

düşsel liman arasında dönüp duranlar… Limansız yolcular…129 

 

 

Turist 

 

İnsanlık var olduğu sürece tek başına ya da gruplar halinde seyahat etmişlerdir. 

Askerler fethetmek ya da yağmalamak için bilinmeyen bölgelere girmişler, tüccarlar 

ceplerini doldurmak için seyahat etmişler, hacılar, ruhlarının kurtuluşu için kutsal yerleri 

ziyaret etmişler, evlerinde yiyecekleri biten insanlar, geçimlerini sağlayabilmek için 

dünyanın dört bir yanına gitmişlerdir. Ama bunların hiçbiri turist değillerdir. Turist 

modern bir karakterdir.130 

Turist, izlenim arayışı için evinden ayrılır. Turistin umursadığı tek şey izlenimler ve 

izlenimlerin hikâyeleridir.131  

Birçok açıdan benzediği aylaktan seyahat etmek zorunda olmamasıyla 

ayrılır. Macera için karşı konulmaz bir susuzluk dışında hiçbir şey onu 

evinden atamaz. Bir turist ne yaparsa kendi özgür iradesiyle yapar. Bu 

nedenle, turist, aylak gibi zorunlulukların yönlendirmesiyle değil de kendi 

seçimleriyle yaşar.132  

 
129 Erdoğan, Aslı, Kırmızı Pelerinli Kent, Everest Yayınları 
130 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 
131 A.g.e. s. 17 
132 A.g.e. s. 18 



44 
 

Bir dünyayı ziyarete değer hale getiren turistin iradesidir ve bu dünya turistin 

beklentilerini karşılamalı, ziyarete değer olmak için çaba göstermelidir. Turist öder, talep 

eder, şartlar koyar. Koşulların yerine getirilmediğini ya da geç veya dikkatsiz bir şekilde 

yerine getirildiğini hissederse istediği zaman geri dönebilir. "Aylak, yerlilere boyun eğer, 

turist ise yerlilerin boyun eğmesini bekler."133 

Turist, dünyayı kendisine itaat eden bir malzeme olarak görür, çünkü evinden kendi 

kararıyla ayrılmıştır. "Turist, oyunlarını gezinen gibi hayal gücünün tiyatrosunda 

sahnelemez, oyuncuların "gerçekten" oynamalarını, senaryoları zevklerine göre 

seçmelerini ister."134 Oyuncular (yerliler) turistin gereksinimlerinin farkında olmalı ve 

ona göre hareket etmelidir. Turist bir sanatçıdır; turizm ise bir yaratıcılık. Turistin 

deneyimleri dünyayı şekillendirmektedir. Bu dünya hoşnut edici ölçüde esnek ve turistin 

istediği şekilde yoğrulmuştur. Aylağın yaşamında bu durum geçerli değildir. Aylağın 

dünyasında aylağın isteğine göre yoğrulmuş estetik ölçütler yoktur.  

Denebilir ki turistin satın aldığı, para ödediği, kendisine ulaştırılmasını 

istediği (ve bu ulaştırma geciktiği zaman da avukata başvurduğu) şey, tam da 

rahatsız edilmeme hakkı, estetik uzamlama haricindeki her şeyden azat 

edilme hakkıdır.135 

Aylak, artık bir yerde kalamadığı için orayı terk ederken turist, alınan zevkler 

azaldıkça ve çekiciliğini yitirdiği için yabancı bir yere gider.  

İçimizdeki turist hiç bitmeyen hoşnutsuzluktan ve zıtlık arzusundan 

doğmaktadır. Herhangi bir şeyi yeterince tattığımıza kanaat getirmiyoruz. 

Her zaman için, deneyimlerimizin daha iyi olabileceğini düşünüyoruz; 

 
133 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 
134 A.g.e. s. 18 
135 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 136-137 



45 
 

onlardan kaçma dürtüsünün başımızın etini yemeye başlamasıyla "kaçış" 

etkinliklerine girişmemiz bir oluyor.136 

Turist hep bir yenilik arayıcısıdır. İlk kez gördüğü şey her ne kadar insanın içini 

burkan bir durum bile olsa her zaman heyecan vericidir. Elias Canetti, Die Stimmen von 

Marrakesch (Marakeş’te Sesler) adlı kitabında Marakeş’e yaptığı turistik bir geziyi 

anlatır. Bu gezisi sırasında kör dilencilerle karşılaşır. Bu dilenciler onun çok ilgisini 

çeker. Düşünüldüğünde insanın içini burkan bir görüntüdür bu ama ilk kez böyle bir 

durumla karşılaşan Elias Canetti için yeni ve heyecan vericidir. Elias Canetti bu ikiliği, 

bir başka deyişle acı verici bile olsa kişinin bu görüntüyü heyecan içinde karşılamasını 

şöyle açıklar: 

Her şey sineye çekilir gezilerde, kızıp içermeler evlerde bırakılır. Sağa sola 

göz gezdirilir, kulak kabartılır, en korkunç şeylere bile yeniliklerinden ötürü 

coşku ve hayranlıkla kucak açılır. İyi turistler kalpsiz olurlar hep.137 

Yeni deneyimler de ancak henüz görmediği bir yer, bir insan, farklı bir gelenek 

tarafından sağlanabilir. Aylağın aksine, turistin dönecek bir evi vardır.138 "Mevcut macera 

bittiği zaman ya da gezi beklendiği kadar maceralı çıkmadığı zaman, alınan hazzın 

gölgelenmemesi için, kişinin gidebileceği sıcak ve hoş bir yer olmalıdır ve böyle bir yer 

de hiç kuşkusuz kişinin kendi evidir."139 Aylağın böyle bir seçeneği yoktur. Ev ise turisti 

yeni macera aramaya iter. Çünkü ev dingindir, sakindir. "Zırhın çıkarıldığı ve bavulların 

boşaltıldığı- hiçbir şeyin olduğundan farklı olabileceği kuşkusunun olmadığı, açık ve 

bildik- bir yerdir." 140  Bu dinginlik ve sakinlik macerayı gölgeleyecek herhangi bir 

 
136 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 135 
137 Canetti, Elias, Marakeş’te Sesler, Çev. Kamuran Şipal, Sel Yayınları, s. 26 
138 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 
139 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, s. 137, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü 

Basım 2018 
140 A.g.e. s. 137 



46 
 

tehlikeyi de önler. Çünkü turistin herhangi bir tehlike anında bulunduğu yeri terk edip 

dönecek bir evi vardır. Turistik yerde turist hangi maskeyi takarsa taksın onun asıl yüzü 

güvendedir. Çünkü dönecek bir evi vardır. Ama burada bir sorun ortaya çıkmakta: 

yaşamın kendisi uzun bir turistliğe dönüştükçe, turistin yaşam biçimi ve davranışları 

karakteri haline büründükçe ziyaret edilen yerlerden hangisinin turistin asıl evi olduğunu 

çıkarmak zorlaşmaktadır.141  Sınırlar silikleşmeye başlamaktadır. "Ben burada sadece 

ziyaretçiyim, benim evim var itirazı eskisi kadar kesindir ama zor olan şey bu "var"ın 

nerede olduğunun çıkarılmasıdır."142 

Aylak, aralarında yaşadığı yerlilere ait değildir, ama bunu bir ayrıcalık olarak 

görmez ve mümkünse bu gerçeği gizlemeyi ister.143 Ama turist için tam tersi bir durum 

söz konusudur. 

Turist, yabancılığını bölge halkına bir meydan okuma gibi gösterir. Gittiği 

yabancı yerlerden sorumlu değildir, özgürdür. Hiç kimse ondan açıklamak 

istemediği bir şeyi açıklamasını isteyemez. Bir diğer yandan turist, bölge 

halkından perdeyi kaldırıp bilinmeyenleri ona göstermesini ister.144  

Turist, yerliler arasında bir on dokuzuncu yüzyıl antropoloğu gibidir. Bazen onu 

eğlendiren bazen öfkelendiren ama her zaman hayrete düşüren adetleri gözlemler. Turist 

dünya tarafından tüketilmeden dünyayı tüketir. Asimile olmaz. Dünyayı tüketen turist 

onu zedelemez, oraya gelmeden önce nasılsa öyle bırakır.145  

Aylağın aksine turist, yabancı yerlerde kendini güvende hisseder.146 Geri dönecek 

bir evi ve parası vardır. Turizm endüstrisi, turistin hayallerine göre şekil alır. Böylece 

 
141 A.g.e. s. 137 
142 A.g.e. s.137 
143 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 
144 A.g.e. s. 18 
145 A.g.e. s. 19 
146 A.g.e. s. 19 



47 
 

turist tüm sürprizlerin dikkatlice ortadan kaldırıldığı, bunun yerine her fırsatta macera 

vaat eden ve egzotik şeylerle doldurulmuş turistik rotalarda dolaşır.   

Postmodern zamanlarda hepimiz biraz turistiz. Tatilde olmamız gerekmez. Dünya tıpkı 

turistin yeni izlenimler keşfetmesi gibi bizim yeni deneyimler edinmemiz için vardır ve 

ancak sağladığı izlenimler kadar değerlidir.  

 

Oyuncu 

 

Bauman’a göre oyuncu bilinebilir ve öngörülebilir yasaların geçerli olmadığı bir 

dünyada faaliyet gösterir. Oyunda kesinlik yoktur: en zeki ve deneyimli oyuncu bile 

durumu en ince ayrıntısına kadar göremez. "Oyunda dünya ve kader, usta bir çömlekçinin 

parmaklarındaki ıslak kil gibi yumuşak ve hassastır."147 Oyun katı gerçekliği ortadan 

kaldırır, yumuşak ama ele gelmez bir dünyadır. Cazibesi de burada yatmaktadır. 

Oyuncunun vermek istediği şekli almaya hazırdır. 

Oyunda şans çok önemlidir. "Rüzgâr topu kaleye doğru itebilir de yavaşlatabilir 

de." 148  Şans oyuncuya bağlı olmayan bir durumdur. Oyunda kesinlik yoktur. Şans 

dünyayı sertleştirmez, yumuşaklığını daha da vurgular.149 Oyuncu sonraki adımı sadece 

tahmin edebilir. Her zaman bir hata yapabileceğini bilerek ilerler. Oyuncu rakibin 

düşüncelerini okuyamaz ama kendini onun yerine koyabilir ve böylece muhakemesini 

ona göre yapabilir. Bilinebilir ve tanımlanabilir yasalar tarafından yönetilmeyen dünyada 

hareket eder. Bu dünyanın ana ilkesi risktir. "Oyun kimin kimi anlayabildiğiyle ilgili 

değil, kimin kimi alt edebileceğiyle ilgilidir."150   

 
147 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 20 
148 A.g.e. s. 20 
149 A.g.e. s. 19 
150Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 20 



48 
 

Bu yüzden birçok şey oyuncunun kurnazlığına bağlıdır. Kurnazlık oyuncunun elindeki en 

önemli ya da muhtemelen tek kaynaktır. Hangi kartı aldığı oyuncuya bağlı değildir ama 

nasıl oynayacağı ona bağlıdır. Oyuncu, kartları karıştırırken niteliklerini arttıramaz ama 

bunları daha iyi veya daha kötü kullanabilir. "Oyuncunun kaderin sırları üzerinde hiçbir 

kontrolü yoktur ama niyetlerini erkenden açıklayabilir ya da rakibinin kafasını 

karıştırmak için bunları titizlikle gizleyebilir." 151  Oyuncu rakibinin düşüncelerini 

okuyamaz ama durumunu "hissedebilir", kendisini onun yerine koyabilir ve böylece 

muhakemesini daha iyi ya da daha kötü yapabilir.   

Dünyanın kendisi de bir oyuncudur. Şans ve şanssızlık ise dünyanın bir oyuncu 

olarak yaptığı hamlelerdir.152  Oyuncu ile dünya arasında sadece hamleler vardır. Bu 

hamleler kurnaz ya da hileli, bilgili ya da bilgisiz, zeki ya da zeki olmayandır. "Buradaki 

mesele, karşıdakinin hamlelerini tahmin ederek bunlara karşılık düşünmek, karşıdakinin 

hamlelerini önlemek ya da ondan önce davranmaktır; bir başka deyişle “bir adım önde” 

olmaktır."153 

"Oyunda amaç kazanmaktır. Oyuncu dikkatini vermiş olabilir, çabalar, 

düşüncelerine odaklanır, ne yaparsa yapsın, kazanmak için yapar. Oyunda sempatiye, 

acımaya, karşılıklı yardımlaşmaya yer yoktur."154 Karşılıklı olarak belirlenen kurallar 

çerçevesinde hangi kuralların oyuna ait, hangilerinin ait olmadığı belirlenir. Böylece 

oyunda tüm hamlelere izin verilmez ve rakibi yenme arzusu dışında herhangi bir hamle 

saçma olur.155   

 
151 A.g.e. s. 20 
152 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 138 
153 A.g.e. s.139 
154 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 
155 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 



49 
 

Bu nedenle her oyun bir savaştır. Ama her oyun zafer ya da yenilgi ortaya 

çıktığında sona erer. Rakipler el sıkışır ve yeniden dost olurlar. Her oyunun bir başlangıcı 

ve sonu vardır. Her oyun sıfırdan başlar. “Hiçbir oyun kendi zamanının dışına 

taşmamalıdır. Daha önce oynanan hiçbir oyun, daha sonraki oyunlarda oyuncu için 

avantaj ya ad dezavantaj yaratmamalı ya da oyuncuyu etkilememelidir; bir başka deyişle 

hiçbir şey sonuçsal olmamalıdır.”156 Oyuna hakemin ilk ve son düdüğü arasında olanlar 

dâhil edilmelidir.157 Acı çekmiş olma duygusunu içinde beslemek, oyunu hak ettiğinden 

fazla ciddiye almak anlamına gelir. O zaman oyun olmaktan çıkar.158 Böylelikle her 

oyunun bir sonu olması özelliği kaybedilmiş olur. Kişilerden biri üzerinde geçmişteki 

yenilgilerin ağırlığını taşıyabilir, bir diğeri de galibiyetin tadını çıkarabilir, ama ikisi de 

yeni oyuna eşit olarak başlamak zorundadır.159 Oyunun kurallarının dışına çıkan oyuncu, 

oyuncu olmaktan çıkar, savaş alanını terk etmiş olur. Kazanma şansından kendini 

mahrum eder. 

Postmodern dünyada hepimiz birer oyuncuyuz. Bu bizim seçtiğimiz bir şey 

değildir. Postmodern dünyada değişmez ve kalıcı yasalar bulamadığımız ve aramadığımız 

ölçüde, zorunluluk ve şansı artık birbirinden ayıramadığımız ve ayırma ihtiyacı 

hissetmediğimiz ölçüde, riskin ve kumarın kesinliğin yerini aldığı ölçüde yaşam bir 

oyundur.160 

Yukarıda tanımladığımız dört postmodern tip belli konularda birbirlerinden 

ayrılsalar da ortak yönleri de vardır. Bunların tamamı insan ilişkilerini sonuca yönelik 

değil, parçalı yaşar. Bir başka deyişle hepsi de birbirine bağlanan olaylara ve kalıcı 

ilişkilere karşıdır. Bundan dolayı postmodern tipler yükümlülükler ve zorunluluklar 

 
156 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 139 
157 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 
158 A.g.e. s. 21 
159 A.g.e. s. 21 
160 A.g.e. s. 21 



50 
 

ağının dışındadır. Hepsi de birey ile öteki arasında bir mesafe olmasını savunmaktadır. 

Dördü de ahlaki dürtüden uzaktır. Çünkü ahlaki dürtünün izinden gitmek öteki için 

sorumluluk almak ve dolayısıyla da ötekinin kaderini paylaşmak demektir.161 Dolayısıyla 

dört postmodern tipin hepsi de paylaşmama, bağlanmama, üstlenmeme ve taahhüt 

vermeme eğilimindedir ve ahlaki duyguları inkâr edip küçümser. 

  

 
161 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 141 



51 
 

IV. BÖLÜM 

 

ÜNLÜ DÜŞÜNÜRLERDE OYUN VE YERSİZ YURTSUZLUK 

 

M. Heidegger’de Köklere Bağlılık 

 

Ortsverbundenheit (Köklere Bağlılık) kavramı, Heidegger’de yersiz yurtsuz 

anlamına gelen Heimatlosigkei kavramı ile ele alınmaktadır. Yersiz yurtsuzluk kavramı 

F. Nietzsche, Hannah Arendt ve Gilles Deleuze gibi filozoflar tarafından olumlu yanıyla 

ele alınmıştır. Bir başka deyişle bu filozoflar, yurtsuzluğun insanı özgürlüğe götüren bir 

şey olduğunu ve insan için olumsuz bir yanı olmadığı görüşünde birleşmişlerdir. 

Heidegger felsefesinde yersiz yurtsuzluk köklere bağlılık kavramının karşıtıdır. 

Heidegger kendine şunu sorar; "Biz "yeryüzünde" herhangi bir yerde kendimizi evimizde 

hissediyor muyuz?” Heidegger, "biz" derken çağdaş, yurtsuz insanı kasteder. 162 

Heidegger, "yurtsuz" kavramını modern insanı açıklarken kullanır. Heidegger’e göre 

"dil" ve "ev" kavramları birbirinden ayrı düşünülemez. İnsan, ülkesini ve dilini kendi 

seçemez. Dolayısıyla anadili olmayan bir insan herhangi bir yurda da bağlı değildir. 163 

Heidegger’e göre iskân etme durumu, insanın varoluşunun farkına varmasıyla yakından 

ilgilidir. Buna göre insanın varoluşu "inşa etmek" ve "iskân etmek" ile yakından ilgilidir. 

Heidegger modern insanın yersiz yurtsuz olduğunu, sürekli bir arayış içerisinde olduğunu 

belirtir.  

Heidegger’in anladığı gibi [insan] sürekli olarak iskân etmenin özünü; bir 

başka deyişle kendi yurdunu aramaktadır. Novalis "Nereye gidiyoruz?" diye 

sorar: sürekli olarak eve gitmekteyiz. İnsan kendi hakiki vatanını bulduğunu, 

oraya ulaştığını ve orada mutlu olduğunu iddia ederse sadece kendini 

 
162 Topakkaya, Arslan, M. Heidegger’de Köklere Bağlılık (Ortsverbundenheit) Kavramının Tahlili, s. 3 
163 A.g.e. s.4 



52 
 

kandırmış olur. İddia etmiş olduğu sözde yurdunu bulma durumu aslında 

onun gerçekten yersiz yurtsuz olduğunun ve en gerçek anlamda da yerini 

yurdunu bulamadığının kanıtıdır. İnsanın özü hiçbir zaman tatmin 

edilemeyen bir vatan ya da yurt hasretinden oluşmaktadır.164  

Heidegger, yersiz yurtsuzluğa tam olarak olumsuz bir bakış açısıyla bakmaz. 

Çünkü yersiz yurtsuzluk özgürlük getirir. Bir anlamda "dünya vatandaşı" anlamına gelir.  

Heidegger’e göre iki türlü oturma durumu vardır. Birincisi bir adrese sahip 

olmaktır. İkincisi ise kişinin ikamet ettiği yere kendini bağlı hissetmesidir. Bir başka 

deyişle, yer sevgisidir. Arslan Topakkaya’ya göre bu durum yurt sevgisi ile 

karıştırılmamalıdır. Çünkü yurt sevgisi bütün bir yurtla ilgilidir ve içinde her zaman bir 

abartı olabilir. Ama insanın kendi doğup büyüdüğü yere olan sevgisi daha fazladır.165  

Heidegger’e göre modern süreçle birlikte Ortsverbundenheit  (köklere bağlılık) 

kavramı, tersine dönmeye başlamıştır. Bir yere, hatta bir insana bağlılık, anlamını 

yitirmeye başlamıştır. Dolayısıyla bu kavram, sadece fiziksel olarak bir yere bağlı 

olmamak anlamının da ötesindedir. Yersiz yurtsuzluk kişinin hiçbir şeye bağlılık 

göstermeyeceği anlamına da gelebilir. Tıpkı Zygmunt Bauman’ın postmodern insan 

benzetmesi aylak’ta olduğu gibi. Bauman aylak için "istasyonda yaşar" ifadesini kullanır. 

İstasyonda yaşayan bir kişi durakları tıpkı uzun süre kalmayacağı mola yerleri olarak 

görmesi gibi insanlara da bağlanmaz. Çünkü "Bugün hoş karşılanan bir ziyaretçi yarın 

istenmeyen konumuna gelebilir. Kendisine sorulmadan yeri başkasına verilebilir."166 

Dolayısıyla kişi, ev sahibinin misafirperverliğine de güvenmez. 

 
164 Topakkaya, Arslan, M. Heidegger’de Köklere Bağlılık (Ortsverbundenheit) Kavramının Tahlili, s. 4 
165 A.g.e. s. 4 
166 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 



53 
 

Arslan Topakkaya’nın Heidegger’de Köklere Bağlılık (Ortsverbundenheit) 

Kavramının Tahlili adlı makalesinde bahsedildiği üzere Heidegger’de yersiz yurtsuzluk 

bütün insanların turist olduğu anlamına gelir. "Heidegger anlamında kalmak anlamında 

oturmak postmodern süreçte ne istenilen bir şeydir ne de mümkündür. Bu süreç bütün 

insanları turist olarak görür. "167 Ama burada Heidegger’in turisti ile Zygmunt Bauman’ın 

postmodern insan metaforu turist’i birbirinden ayrışır. Çünkü Bauman’a göre turist, 

evinden vazgeçmez. Öyle ya da böyle dönecek bir evi vardır. "Aylağın aksine, turist evsiz 

değildir." 168  "Mevcut macera bittiği zaman ya da gezi beklendiği kadar maceralı 

çıkmadığı zaman, alınan hazzın gölgelenmemesi için, kişinin gidebileceği sıcak ve hoş 

bir yer olmalıdır ve böyle bir yer de hiç kuşkusuz kişinin kendi evidir.’’169 Heidegger 

felsefesindeki yersiz yurtsuzluk turistten çok Zygmunt Bauman’ın aylak postmodern 

tipine uymaktadır. Yukarıdaki alıntıda da belirtildiği gibi aylağın dönecek bir evi yoktur. 

Turist, sadece gezintisi sırasında yersiz yurtsuzdur. 

Yersiz yurtsuzluk 20. Yüzyılda insanı felsefi anlamda batağa sürüklemiştir.170 

Çünkü bu süreç insanın kendine yabancılaşıp köklerinden uzaklaşmasına sebep olmuştur. 

Heidegger’e göre köklere dönmek gerekir.  

Yer ya da yurt Heidegger için sadece insanın üzerinde yaşadığı toprak 

parçası değildir. İskân etmek Heidegger’de insanın kendini konumlandırdığı 

ve sükûna erdiği kalmak olarak oturmak; ya da diğer tabirle ikamet etmektir. 

İkamet etmek onun için ölümlü ve sonlu olanın yeryüzünde varoluş şeklidir.171 

 

 
167 Topakkaya, Arslan,M. Heidegger’de Köklere Bağlılık (Ortsverbundenheit) Kavramının Tahlili, s.6 
168 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 
169 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, sf. 137, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları 
170 Topakkaya, Arslan,M. Heidegger’de Köklere Bağlılık (Ortsverbundenheit) Kavramının Tahlili, s.7 
171 A.g.e. s.17 



54 
 

Friedrich Nietzsche, Biz Yurtsuzlar 

 

Friedrich Nietzsche, Şen Bilim adlı kitabında yersiz yurtsuzlardan bahseder. 

Nietzsche’ye göre yurtsuzlar kendilerini ayırıcı, onurlandırıcı biçimde yurtsuzlar olarak 

adlandırır. 

Nietzsche’ye göre yurtsuzların yazgısı tıpkı Zygmunt Bauman’ın postmodern 

insan metaforları gibi çetin, geleceği belirsizdir. 172 Özellikle aylak insan metaforu 

Nietzsche’nin bu tanımına birebir uymaktadır. Aylak, "istasyonda yaşar", hiçbir durağa 

kök salmaz. Duraklar onun için uzun süre kalmayacağı, kısa süre sonra ayrılmak üzere 

yerleşeceği mola yerleridir. Geleceği belirsizdir. Çünkü aylağın elinde rotası belli bir 

harita yoktur. Rotası gezintisi sırasında ortaya çıkar. Dolayısıyla yazgısı da çetindir. 

Nietzsche yurtsuzları rahatlatmanın bir başarı olduğunu ama bunun bir işe 

yaramadığını söyler. Çünkü şu kırılgan, kırık dökük geçiş çağında bile insanın kendisini 

yurdunda hissetmesine yol açabilecek bütün düşünceler uygunsuz görünürken,173 insanın 

bir yere kök salması beklenmez. Tıpkı postmodern tip aylağın ömür boyu ikamet hakkına 

güvenmemesi gibi; "Bugün hoş karşılanan bir ziyaretçi yarın istenmeyen konumuna 

gelebilir. Kendisine sorulmadan yeri başkasına verilebilir."174   

Nietzsche bugün insanların ince ve kırılgan bir buzun üzerinde yaşadığını belirtir. 

Buzun erimekte ve yurtsuzların ise bu buzu kıracak güçler olduğunu ekler.175 İlk cümle 

bizi Amerikalı düşünür ve yazar Ralph Waldo Emerson’un şu sözüne götürmekte; "İnce 

bir buzun üzerinde kayarken, bizi güvende tutan şey hızımızdır."176 Nietzsche’nin söz 

ettiği ince ve kırılgan buz sürekli değişen bir dünyadır. Eğer olduğumuz yerde durursak 

 
172 Nietzsche, Friedrich, Şen Bilim, Çev. Levent Özşar, Asa Kitabevi, 1. Basım Bursa 2003, s. 255 
173 A.g.e. s. 255 
174 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 
175 Nietzsche, Friedrich, Şen Bilim, Çev. Levent Özşar, Asa Kitabevi, 1. Basım Bursa 2003, s. 255 
176 Bauman, Zygmunt, Akışkan Hayat, Çev. Akın Emre Pilgir, Ayrıntı Yayınları, İkinci Basım 2020, s. 

(giriş) 



55 
 

buz hemen kırılır ve yaşam hemen bizi arkasında bırakır. İkinci cümlede Nietzsche’nin, 

yurtsuzları ince buzu kıracak güçler olarak görmesi ise çalışmamızın aylak bölümünde de 

söz ettiğimiz üzere İngiltere’de Elizabeth döneminde başıboşlar, yersiz yurtsuzlardan 

korkulmakta, hapsedilmektedir. Çünkü yersiz yurtsuzlar modernitenin işverenlerinin 

düzenlerini yerle bir edebilecek, o buzu kırabilecek özgürlüğe sahiptirler. İstedikleri 

zaman her şeyi arkalarında bırakıp orayı terk edebilirler. 

Nietzsche’ye göre yurtsuzlar hiçbir şeyi korumaz, geçmiş dönemlere özlem 

duymaz, amaçlar uğruna çalışmaz.177 Bauman’a göre aylak postmodern tip de hiçbir şeyi 

korumamakta, ardında hiçbir iz bırakmamaktadır. "Çölde yürüyen biri gibi onun tek yolu 

kumda bıraktığı ayak izleridir. Ta ki bir rüzgâr onu silinceye kadar."178  Aylak tıpkı 

Nietzsche’nin yurtsuzları gibi geçmişe de özlem duymaz. Ardında bir şehir, ev, aile 

bırakır ve bir daha da dönmez. Hiçbir cazibe, arzuyu uzun süre üzerinde tutamaz. Aylak 

için yaşamın tekdüze ritmi ve sürekli kalıcı hedefler dayatılması uygun değildir. 179 

Nietzsche’ye göre yurtsuzlar amaçlar uğruna da çalışmaz. Tıpkı postmodern tip aylak 

gibi; "Hareket onun için hedeften daha önemlidir; aylak, amacını yolculukta bulur."180 

Nietzsche yurtsuzları "modern insanlar" olarak tanımlar ve soyca çok katlı ve 

karışmış olduklarını savunur. Ve ekler; "Avrupa’nın zengin, aşırı bolluk içindeki 

varisleriyiz ama aynı zamanda da binlerce yıllık Avrupalı ruhu ile aşırı yükümlü 

kılınmışız. Bu niteliğimizle Hristiyanların toprağında gelişmiş olsak da ona karşıyız."181 

Hristiyanların toprağında gelişmiş olsa da kişinin ona karşı durması, büyük anlatının, 

geleneğin boyunduruğundan kurtuluğu anlamına gelir. Bu anlayış yapısı bizi sadece aylak 

 
177 Nietzsche, Friedrich, Şen Bilim, Çev. Levent Özşar, Asa Kitabevi, 1. Basım Bursa 2003, s. 255 
178 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 
179 A.g.e. s. 16 
180 A.g.e. s. 16 
181 Nietzsche, Friedrich, Şen Bilim, Çev. Levent Özşar, Asa Kitabevi, 1. Basım Bursa 2003, s. 257 



56 
 

tipini tanımlamaya değil, genel olarak postmodern düşüncenin özüne götürmekte. İnsanın 

kimliğini artık bir yük olarak görmeye başladığını belirtir Bauman.  

Nitekim artık sorun, bir kimliğin nasıl keşfedileceği, icat ve inşa edileceği, 

toplanacağı (ya da hatta satın alınacağı) değil; artık sorun bu kimliğin çok 

sıkı olmasının -bünyeye çok çabuk yapışmasının- nasıl engelleneceğidir. İyi 

örülmüş ve dayanıklı kimlik artık bir avantaj/kazanç değil, her geçen gün 

biraz daha fazla dezavantaj/borç haline geliyor. Postmodern yaşam 

stratejisinin özü, kimliğin kararlı hale getirilmesi değil, sabitlikten 

kaçınmaktır.182 

Ve Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde adlı kitabında, Avrupa’da "ulus" kavramından 

bahseder. Ulus kavramını öyle ifade eder ki bugün postmodern düşüncenin özünü ifade 

ettiğimiz ve Zygmunt Bauman’ın postmodern tiplerine de uyan "sabitlikten kaçınma", 

"akışkanlık", "oluşum halinde olmak" gibi ifadeler, Nietzsche’nin "ulus" kavramıyla 

birebir uyuşmaktadır; 

Günümüzde Avrupa’da "ulus" denilen ve aslında resnata183 olmaktan çok res 

facta184 olan (hatta bu arada bir res ficta et picta’ya185 karıştırılabilecek 

kadar çok benzeyen) şey, her halükârda oluşum halindeki, genç, kolaylıkla 

yer değiştirilebilen bir şeydir. Yahudi tarzındaki gibi bir aere perennius186 

olmak şöyle dursun, henüz bir ırk bile değildir...187 

 

 
182 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları,  Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

Üçüncü Basım 2019, s. 132 
183 res nata (Lat): doğuştan şey. (ç.n) 
184 res facta (Lat.): yapılmış şey. (ç.n.) 
185 res ficta et picta (Lat.) kurgulanmış ve resmedilmiş şey. (ç.n.) 
186 aere perennius (Lat.): bronzdan da dayanıklı. (ç.n.) 
187 Nietzsche, Friedrich, İyinin ve Kötünün Ötesinde, Çev. Mustafa Tüzel, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 12.Basım, s. 185 



57 
 

 

Friedrich Nietzsche’de Oyun Kavramı 

 

Eski Yunan düşüncesinde oyun kavramının felsefi olarak ifade edilişi ilk kez 

Herakleitos’un oyun kavramıyla karşımıza çıkar. "Aion, dama oynayan bir çocuktur; 

krallık çocuğundur."188 Nietzsche, Herakleitos’un oyun kavramını "Herakleitos’a göre 

evren, Zeus’un bir oyunudur, yahut, fiziğe uygun bir deyimle, ateşin kendisi ile 

oyunudur."189 olarak yorumlar. Aion‘u Zeus ile ya da ateş ile denk tutar. Ve Nietzsche 

yine belirtir ki: "Aion kendisi ile oynuyor."190 Burada Zygmunt Bauman’ın Dünyanın 

kendisi de bir oyuncudur.191 İfadesi akıllara gelmektedir. Nietzsche oyun kavramını şöyle 

tanımlamaktadır;  

Zorunluluğun demir elleri tarihin zar maşrapasını sallayıp, oyunlarını 

sonsuza dek oynarlar. Her derecede amaca uygunluk ve akıllılıkla tamamen 

benzer görünen zarlar, gelmek zorundadır. Belki de bizim arzularımız ve 

amaçlarımız böyle atılan zarlardan başka bir şey değildir -ve biz, aşırı dar 

kafalılığımızı kavramak için sadece çok yetersiz ve kibirliyiz; bir başka 

deyişle demir ellerle zar maşrapasını sallıyor olmamız ve kasıtlı 

eylemlerimizde zorunluluk oyununu oynamaktan başka bir şey yapmıyor 

olmamız...192 

Burada şansın, zorunluluğun demir ellerle belirleniyor olması zorunluluk ve 

rastlantının bir arada olduğunu göstermektedir. Hiçbir şey zar atılmadan öncesi gibi belli 

ve zorunlu değildir.193 Bu yorum Zygmunt Bauman’ın oyun tanımıyla da örtüşmektedir. 

 
188 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019, s. 23 
189 A.g.e. s. 24 
190 A.g.e. s. 25 
191 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 138 
192 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019, s. 42 
193 A.g.e. s. 42 



58 
 

Bauman’a göre oyunda kesinlik yoktur. En zeki ve deneyimli oyuncu bile durumu en ince 

ayrıntısına kadar göremez. 

Oyunda ne kaçınılmazlık vardır ve ne de kaza/tesadüf (zorunluluk ya da 

belirlenimin olmadığı bir dünyada kaza olmaz. Hiçbir şey tam olarak 

öngörülebilir ve denetlenebilir değildir ama hiçbir şey tamamen sabit ve 

değiştirilemez de değildir.194 

Nietzsche’nin bir başka oyun yorumu ise "istemenin oyunu" kavramıdır. "İsteme" 

ve "oyun", aynı zamanda "dünya" ve "insan" ile ilişkisinde de konu edilmektedir. İnsanın 

da içinde olduğu bu oyun "gücü isteme" oyunudur. 195  Nietzsche "Bu dünya, gücü 

istemedir-başka bir şey değil! Ve siz kendiniz de bu gücü istemesinizdir-başka bir şey 

değil!" diye belirtir.196 Bu dünya bir gücü isteme olarak görülmektedir ve oyun kavramı 

üzerinden düşündüğümüzde gücü isteyen insan, oyuncak olmaktan ziyade oyuncu olmayı 

isteyendir.197   

Gücü isteme oyunu bir adım öne geçme oyunu gibidir. Nitekim Zygmunt Bauman 

oyunu şöyle tanımlamaktadır; "Buradaki mesele, karşıdakinin hamlelerini tahmin ederek 

bunlara karşılık düşünmek, karşıdakinin hamlelerini önlemek ya da ondan önce 

davranmaktır; bir başka deyişle “bir adım önde” olmaktır."198 Bunun güzel bir örneğini 

Olga Tokarczuk’un Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun adlı hikâyesiyle görebiliriz. 

Gücü istemeyle birlikte bir adım öne geçme isteği postmodern oyun tanımına 

uymakla beraber Nietzsche’ye göre "istenen" şey ölümü göze alacak derecede riskli ve 

tehlikeli bir oyunun oynandığı "güç"tür. Burada Nietzsche’nin düşüncesi Zygmunt 

 
194 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 138 
195 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, sf. 43, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019 
196 A.g.e. s. 43 
197 A.g.e. s. 43 
198 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 139 



59 
 

Bauman’ın oyun kavramıyla ters düşmektedir. Çünkü Bauman’a göre oyundan geriye bir 

iz kalmamalıdır; 

Bu oyun savaşa benzer ama bir oyun olan bu savaşın arkasında hiçbir 

zihinsel yara izi ya da devam ettirilen kin bırakmamalıdır.199  

Kişilerden biri üzerinde geçmişteki yenilgilerin ağırlığını taşıyabilir, bir 

diğeri de galibiyetin tadını çıkarabilir, ama ikisi de yeni oyuna eşit olarak 

başlarlar.200 

Nietzsche, dünyanın gücü istemekten başka bir şey olmadığını ve dünyayı gücün 

ve kuvvetlerin oyun alanı olarak görür.201 Nietzsche’nin Şen Bilim adlı kitabında şöyle 

bir şiir geçer;  

‘’Dünya oyunu, yönetici güç 

karıştırır varlıkla görüntüyü 

oldum olası alıklaştıran güç 

bizi de karar ona.’’202 

 

Friedrich Schiller’de Oyun Dürtüsü 

 

Schiller’e göre insanda iki dürtü vardır. Birincisi duyusal dürtü ya da maddi dürtü, 

ikincisi ise akli dürtü ya da biçim dürtüsüdür. Schiller’in duyusal olarak adlandırdığı ilk 

dürtü insanın fiziki ya da duyusal doğasından kaynaklanır. 

 
199 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım, s. 

140 
200 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 
201 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019, s. 45 
202 Nietzsche, Friedrich, Şen Bilim, Çev. Levent Özşar, Asa Kitabevi, 1. Basım Bursa 2003, s. 267 



60 
 

‘’İçimizdeki gerekli olanı gerçekleştirmek ve dışımızdaki gereği gerekliliğin 

yasasına tabi kılmak şeklindeki bu çifte ödevin yerine getirilmesine, zıt iki 

güçle zorlanırız, ki bunlara bizi nesnelerini gerçekleştirmeye ittikleri için 

kibarca ‘dürtü’ (Triebe) diyorlar. Bu dürtülerin benim duyusal olarak 

adlandırmak istediğim ilki, insanın fiziki varlığından ya da duyusal 

doğasından kaynaklanır ve onu zamanın sınırları içine koymaya ve 

maddeleştirmeye çalışır: Ona madde sunmaya çalışmaz, çünkü bu iş için 

maddeyi üzerine çekip kendinden, bir başka deyişle o ısrarcıdan ayıran 

kişinin özgür bir etkinliği gerekir. Ama buradaki madde, zamanı dolduran 

değişim ve gerçeklikten başka bir şey değildir; dolayısıyla bu dürtü, zamanın 

bir içeriği olsun diye değişim ister. Bu sırf içi doldurulmuş zaman durumu, 

duygu demektir ve fiziksel varlığın kendini ortaya koyduğu şey yalnızca 

odur.’’203(XII. Mektup, Duyusal Dürtü ve Form Dürtü) 

Diğer dürtü ise biçim dürtüsüdür ve Schiller, biçim dürtüsünün insanın mutlak 

varlığından kaynaklandığını savunur;  

‘’Bu dürtülerin biçim dürtüsü (Formtrieb) diye adlandırabileceğimiz ikincisi, 

insanın mutlak varlığından ya da akıllı doğasından kaynaklanır ve insanı 

özgürlüğe kavuşturmaya, görüntüsünün çeşitliliğine uyum sağlamaya ve 

şartların her türlü değişiminde kişiliğini iddia etmesine çalışır. Bu sonuncusu 

mutlak ve bölünmez birlik olarak kendisiyle asla çelişemeyeceği için, 

kişiliğin ısrarına yönelen o dürtü, ebediyen isteyebileceği şeyden başka bir 

şey istemez; bir başka deyişle şimdi için seçtiği şeyi, her zaman için seçer ve 

her zaman için yasakladığı şeyi şimdi yasaklar. Böylece zamanın bütününü 

içine alır, bu demektir ki zamanı yok eder, değişimi yok eder; ister ki gerçek 

 
203 Schiller, Friedrich, İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine, Çev. Gürsel Aytaç, Folkitap, s. 59 



61 
 

olan gerekli ve ebedi olsun ve ebedi ve gerekli olan gerçek olsun; başka 

deyişle hakikate ve hukuka el atar.’’204(XII. Mektup, Duyusal Dürtü ve Form 

Dürtü)   

Bu iki dürtü, birbiriyle gerilim halindedir, birbirlerine karşıttır. Bir farklılık ortaya 

çıkar, bu farklılık “kendini zaman zaman zorunluluk/rastlantısallık, zaman zaman 

özgürlük/bağımlılık, zaman zaman da ilkellik/ilke yoksunluğu olarak gösterir.’’205 Bu iki 

dürtü karşıttır çünkü biri değişim ister, öteki değişmezlik.206 Friedrich Schiller insanda 

bulunan akıl dürtüsü ve duyusal dürtünün birlikte kullanılmasının öğrenilmesi gerektiğini 

ileri sürer.207 

Bu noktada Schiller’in oyun dürtüsü ortaya çıkar. Schiller oyun dürtüsünü bu farkın 

üstesinden gelip onu birleştirecek olan üçüncü bir dürtü olarak görür. Duyusal dürtü 

değişim isterken akli dürtü ise değişmezlik ister ve buna karşılık, her ikisinin bir arada 

etkili olduğu dürtü ise oyun dürtüsüdür.208 ’’Her ikisinin bir arada etkili olduğu dürtü, -

buna kanıtlayıncaya kadar oyun dürtüsü (Spieltrieb) dememe şimdilik izin verilsin- oyun 

dürtüsü, bir başka deyişle zamanı zaman içinde yok etmeye, oluşu mutlak varlıkla, 

değişimi aynılıkla bağlamaya yönelik olacaktır.’’209 

O halde bir dürtü rastlantısallık, bir diğer dürtü ise zorunluluk ister. Oyun dürtüsü 

ise rastlantısallığı ve zorunluluğu bir konumda eritir. Rastlantısallığın ve zorunluluğun 

bir noktada birleştiği oyun dürtüsü için “ne o ne bu, hem o hem bu” ifadelerini kullanmak 

yerinde olacaktır.210 ’’Heidemann, Schiller’in oyuna ilişkin saptamalarını ve diğer kimi 

düşünürlerin görüşlerini de göz önüne alarak şunu ileri sürer: “Oyun, “arada” karakterine 

 
204 Schiller, Friedrich, İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine, Çev. Gürsel Aytaç, Folkitap, s. 60 
205 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019, s. 36 
206 Schiller, Friedrich, İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine, Çev: Gürsel Aytaç, Folkitap, s. 62 
207 Yüce, Neşe Taluy, Edebiyatı Öğretirken Düşünmeyi Öğretme Denemesi 
208 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019, s. 36 
209 Schiller, Friedrich, İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine, Çev. Gürsel Aytaç, Folkitap, s. 68 
210 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019, s. 37 



62 
 

sahiptir. Heidemann’a göre, oyun teorilerindeki benzerlikten de kestirebileceğimiz gibi, 

ister Kant’ın imgelem ile akıl arasındaki “iç oyun’unda olduğu gibi, isterse Schiller’in 

doğanın hâkimiyeti ile özgürlüğün hâkimiyeti iki dünya arasındaki oyunda olduğu gibi 

olsun vs. Oyun hep bir ikilem/kararsızlık karakteri göstermiştir. Aynı durum 

Heidemann’a göre, tecrübe/yaşantı ile olup biten arasında da vardır. Oyun bir yönüyle 

tecrübe/yaşantıda yer alır diğer yandan o olup bitenin kendisinde de vardır. Ve bu ikilem 

içinde de oyun kendi ontolojik durumunu ele verir: Oyunun ontolojik durumu, bir 

ontolojik ikilemdir. Bir başka deyişle, oyun var olma tarzı bakımından ikili bir karakter 

gösterir ve onun var olma tarzına damgasını vuran bu iki karakteri, onun “aradalık”lı 

yapısını açığa vurur.”211 Schiller ise şöyle ifade eder; “Akıl, aşkın sebeplerle şunu şart 

koşar: biçim dürtüsüyle madde dürtüsü arasında bir ortaklık bir başka deyişle bir oyun 

dürtüsü olmalı, çünkü ancak gerçekliğin biçimle, rastlantının gereklilikle, acının 

özgürlükle birliği, insanlık kavramını tamamlar.”212 

Schiller, İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine adlı kitabında başat konu olarak estetiği, bir 

başka deyişle, güzelliği ön plana çıkarır. Güzellik ise akli ve duyusal dürtüyü tek bir 

noktada birleştiren oyun dürtüsüdür.   

 

 

Platon’da Oyun 

 

Platon’un oyun ile ilişkisinde iki kavramdan söz etmek gerekir. Bu kavramlardan 

biri ‘’taklit’’, diğeri ise ‘’kukla’’dır. İnsan ve tanrı arasında bir oyun vardır ve ‘’mimesis’’ 

kavramı bu oyunda insanla ilgili taraftadır. Thauma kavramı ise tanrı ile ilgili taraftadır. 

 
211 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019, s. 37-38 
212 Schiller, Friedrich, İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine, Çev. Gürsel Aytaç, Folkitap, s. 71 



63 
 

İnsan, tanrıyla olan ilişkisinde kukladır. Ama kukla ya da oyuncak olan insan için 

tamamen iradesizdir denilemez.213 

Çünkü insan ya da kukla, akla sahiptir. İnsan ya erdemi seçecek ya da kötüyü 

seçecektir. ‘’İşte erdem ve kötülük arasındaki ayrım da burada bulunur. Akıl herkesin 

bunlardan birini hep izlemesi, hiç peşini bırakmaması gerektiğini söyler...’’214 

Tanrının kuklası olan insan, faal olabilme yeteneğine sahiptir. Tamamen iradesiz 

değildir. Dolayısıyla tanrı ya da tanrılarla olan oyuna katılıp birlikte oynayabilmektedir. 

Peki kukla, tanrı ile olan oyuna nasıl dahil olabilmektedir? 

Bu sorunun yanıtı, bizi mimesis kavramına yönlendirmekte. Mimesis kavramı, 

‘’Yunanca sözcük mimesis (ve onun benzerleri mimos, mimeisthai ve mimema), taklit 

(imitation) ve temsil (representation) gibi modern kavramların anlamları ile bağlantılıdır 

ama bu bağlantı Platon’dan önce hiçbir şekilde belli değildi’’ (Spariosu 1989: 17). 

Spariosu, Platon’a gelinceye kadarki mimesis kavramında var olan bazı anlamları Gerald 

Else’e dayanarak vermek ister. Bunlar, bir kısmı bizim dilimize de geçmiş olan, mimik 

dediğimiz el, yüz hareketleri (bunlara sesleri de katalım) gibi benzetimlerdir. Bir kısmı 

ise, mimikler olmaksızın bir kimsenin diğerini taklit etmesindeki taklittir. Diğer kısım ise, 

şeylerin ve kişilerin imge ve özelliklerinin çoğaltılmasıdır. Spariosu’nun iddiası, 

Plato’nun bu kavramın anlamını ve işlevini ‘’akılcı anlamda’’ yeniden tanımlamaya 

teşebbüs etmiş olmasıdır (Spariosu 1989: 18). Bir başka deyişle, ‘’istemsiz ya da yarı 

istemli, kendinden oluşan’’ bir taklit değil, bizatihi aklın devrede olduğu bir taklit ve 

temsildir Platoncu mimesis.’’215 

İşte, insanı özgürleştiren, faal kılan şey mimesis’dir. ‘’Büyük bölümü kukla, birazı 

da hakikatten pay alan’’ (Platon 1998: 804b) yapısına uygun olarak insan, aklını 

 
213 Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019, s. 30 
214 A.g.e. s. 30 
215 A.g.e. s. 31 



64 
 

kullanarak tanrıyla oynadığı bu mimetik oyun sayesinde ideal devletini kurabilir. Bunun 

için yapması gereken oyunbaz bir şekilde ‘’ideal’’ olanı taklit etmektir.’’216 Dolayısıyla 

ideal olanı yapan insan biraz olsun kendi iradesiyle hareket edebiliyor olmuştur. Bir başka 

deyişle Platon’da oyun, kukla insanın tanrı ile giriştiği oyunda doğru hamleler 

yapabilmesinin koşullarını yerine getirmektir. İplerden kurtulup bağımsız hareket 

edebilmesidir. Bu da ancak mimetik bir şekilde gerçekleşebilir. İnsan, akıllı bir şekilde 

oynarsa, kendini tutsak eden haz ve acılardan bağımsızlaşır.217 

İnsanın akıllı bir tarzda oynaması, onu bir anlamda tanrılar düzeyine çıkarır. Bu 

da onun en üstün yanıdır.218(Platon 1998: 803c) 

   

Carl Gustav Jung, Dört Arketip ve Postmodern Tipler 

 

Freud’un id - ego - süperego kavramlarının yerine ego - ortak bilinç dışı - kişisel 

bilinç dışı kavramlarını koyan ünlü psikanalist Jung’a göre, ego bilinçli aklın bir 

yansımasıyken psikolojik bir kalıtım olan ortak bilinç dışı insanoğlunun paylaştığı 

deneyimleri ve bilgileri, kişisel bilinç dışı ise hem o an var olan hem de bastırılmış anıları 

içerir. 

Jung insanın, özüne ulaşabilmek için bilinci ile bilinç dışını birleştirmesi 

gerektiğini ileri sürmüş ve buna ‘bireyleşme’ adını vermiştir. Bireyleşmeye göre kişi, 

gerçek özüne ulaşabilmek için uyanıkken kurduğu hayaller ile rüyalarının mesajlarına 

kulak vererek ruhunun parçalarını birleştirebilir.  

 
216 A.g.e. s. 31 
217 A.g.e. s. 32 
218 A.g.e. s. 31 



65 
 

Jung’a göre, arketipler ortak bilinç dışında bulunur. Arketipler öğrenilmez, tam 

tersi evrenseldirler ve doğuştan gelir. Arketiplerin belli bir sayısı yoktur, ama Jung en 

önemli dördünü ayırır. 

Benlik Arketipi 

 

Benlik arketipi, bilinç ile bilinç dışının birleşimini ifade eder ve birlik ve 

bütünlüğü temsil eder. ‘’Bu, bireyin kişiliğin her kısmı aynı derecede ifade edildiğinde 

ve birey daha dengeli bir ruha sahipken bireyleşme yoluyla olur.’’219 Benlik arketipi, 

kendini genellikle rüyalarda daire, mandala ve kare şeklinde ortaya koyar.  

 

Gölge Arketipi 

 

Jung’a göre gölge arketipi, bireysel bilinçdışımızı oluşturur. Maskemizin altındaki 

öteki benliktir. Gölge arketipi, insanlığın varoluşundan beri içimizde bulunan ilkel 

içgüdülerdir. Cinsel içgüdülerimiz, zayıflıklarımız, arzularımız ve bastırılmış 

duygularımızdır. İnsanlık, yüzyıllar içinde her ne kadar modern insana evrilse de gölge 

arketipi değişmemiştir. “Gölgenin birtakım yollarla anlaşılmaz ve yok edilemez oluşu, 

onun bilinç dışına itilmesine neden olmuştur.” 220  Topluma göstermek istemediğimiz 

yanlarımızı temsil eden bu arketip içimizde engellediğimiz zayıflıkları ve dürtüleri ortaya 

çıkarmak ister; rüyalarda yılan, şeytan olarak veya başka karanlık hallerde belirir. 

 

 

 
219 Kleinman, Paul, PSİKO 101: Psikolojinin Gerçekleri Temel Öğeler İstatistikler Testler ve Daha 

Fazlası, Çev. Hasan Kaplan, 1. Basım 2013, s. 163-164, 
220 TURUT, Abdullah, Volume: 1, Issue: 2 221-227, Söylem Filoloji Dergisi, 2016, s. 222 



66 
 

Persona Arketipi 

 

Persona arketipi, gölge arketipinin tersine, kişinin kendini topluma gösterdiği 

yüzüdür. Bu arketip, kişinin dış dünya ile uyum sağlayabilmek için takındığı maskedir. 

Bu arketipe göre kişi, toplumun beklentileri doğrultusunda hareket eder ve kendini bir 

nevi korumaya alır. Rüyalarda farklı şekillerde görünebilir.  

Anima ve Animus Arketipi 

 

Jung’a göre her insanda karşı cinsten bir öge barınmaktadır. Anima erkek ruhunda 

kadın, animus ise kadın ruhunda erkek yöndür. Anima ve animus’un bir araya geldiği 

duruma ‘syzygy’ denir.221 Syzygy bir bütünlüğü temsil eder ve iki kişinin birbirlerinin 

ruh eşi olduklarına karar vermeleri, buna örnektir. Yin yang gibidir. Anima ve animus’un 

birleşmesi tamamlanmışlık duygusunu ortaya çıkarır. Bu tamamlanmışlık aynı zamanda 

ortak bilinç dışıyla iletişimi temsil eder. 

 

Gölge Arketipinin Aylak ve Turist Postmodern Tiplere Yansıması 

 

Zygmunt Bauman’ın aylak ve turist postmodern tiplerinin gölge ve persona 

arketipleri olduklarını söylemek yanlış olmaz. Çünkü Bauman’ın da söz ettiği gibi aylak, 

turistin alter ego’sudur.222 

Aylaklar (gölge), turist(persona) maskesinin altında saklanan öteki bendir; tıpkı 

gölge arketipi gibi gün yüzüne çıkarılamayan benliktir. Aylaklık ya da gölge arketipi, 

aynı zamanda saklanan arzu ve bastırılmış dürtüdür. Başıboşluk, yersiz yurtsuzluk, 

 
221 Kleinman, Paul, PSİKO 101: Psikolojinin Gerçekleri Temel Öğeler İstatistikler Testler ve Daha 

Fazlası, Çev. Hasan Kaplan, 1. Basım 2013, s. 164 
222 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

Üçüncü Basım 2019, s. 137-138 



67 
 

modernitenin bu yüzden korkulu rüyasıdır. “Aylaklar, turistlerin güneşinin, neredeyse 

spotların bile görülemeyeceği kadar parlaklıkla doğduğu karanlık zemindir.”223 

Jung’a göre gölge arketipi, bilinç dışına itilmiştir ve orada varlığını sürdürmeye 

devam eder. Jung, güneş olmadan gölge olamayacağını belirtir. 224  Bu yüzden gölge 

arketipini yok saymak imkânsızdır. Birey, ancak persona ve gölge arketipini dengede 

tutarak zihin ve beden sağlığını koruyabilir. 225  Peter Marshall, Bir Anarşist Olarak 

William Blake adlı kitabında şöyle belirtir; “Bu, her şeyi kapsayan karşıtlıklar arası 

çatışma sadece kaçınılmaz değil, aynı zamanda faydalıdır da; esasen “Karşıtlık, gerçek 

Dostluktur.” 226  Bauman da aylakların, turistlerin yarattığı çöplerin atıldığı çöplükler 

olduğunu belirtir. Eğer atık arıtma tesisi yok edilirse bu dünyanın sağlıklı bireyleri kendi 

çöpleri arasında zehirlenir ve ölürler.227 Dolayısıyla aylaklar, turistler için faydalıdır da. 

Gölge(aylaklar), ne denli karanlık olursa güneş(turist) de o denli parlak görünecektir. 

“Evet, bunların komşusu olarak yaşamak zordur; ancak bunlarsız bir yaşam da 

düşünülemez. Öteki insanların her gün Tanrı’ya kendilerini turist olarak yarattığı için 

şükretmelerinin esin kaynağı işte bunların aşikâr mutsuzluklarıdır.” 228  “Bir turistin 

önünde tasavvur bile edilemeyecek kadar korkunç bir alternatif olmalıdır ki stresli olduğu 

zamanlarda kendi kendine “başka bir alternatif de yok ki” diyebilsin.”229 

 

 

 

 

 
223 A.g.e. s. 138 
224 Fordham 2015: 65 
225 TURUT, Abdullah, Volume: 1, Issue: 2 221-227, Söylem Filoloji Dergisi, 2016, s. 222 
226 Marshall, Peter, Bir Anarşist Olarak William Blake, Çev. Ege Acar, Sub Yayınları, 22 Nisan 2019, s. 

12 
227 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

Üçüncü Basım 2019, s. 138 
228 A.g.e. s. 138 
229 A.g.e. s. 138 



68 
 

V. BÖLÜM 

 

OLGA TOKARCZUK’UN ESERLERİNDE POSTMODERN TİPLERİN 

İZDÜŞÜMLERİ 

 

Çalışmamızın bu bölümünde Olga Tokarczuk’un sırasıyla Bieguni (Koşucular), 

Prawiek i Inne Czasy (Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler), Ostatnie Historie (Son 

Hikâyeler), Dom Dzienny, Dom Nocny (Gündüzün Evi, Gecenin Evi), Gra Na Wielu 

Bębenkach (Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun) adlı eserleri Zygmunt Bauman’ın 

postmodern tipleri (gezinen, aylak, turist, oyuncu) bağlamında irdelenecektir. 

 

KOŞUCULAR230  

 

Yazarın 2007 yılında yayımladığı, ANGELUS Orta Avrupa Edebiyat Ödülü’ne 

aday gösterilmiş, 2008 yılında Nike Edebiyat Ödülü’nü ve 2018 yılında Uluslararası Man 

Booker Ödülü’nü kazanmış olan Bieguni (Koşucular) bir tür seyehat psikolojisi çalışması 

olup seyahate ilişkin değil, seyahat olgusuna ilişkin bir romandır.  

Romanın adı (Bieguni) aynı zamanda, bir yerde kalmanın kişiyi Şeytan’ın saldırılarına 

maruz bıraktığına inanan eski bir Ortodoks tarikatının adıdır. Bu mezhebin inancına göre, 

sürekli hareket ruhun kurtuluşuna hizmet eder.   

Kafadaki Dünya, Dünyadaki Kafa, Kunicki Su I ve Kunicki Su II, Tabansızlar Treni, 

Otelim Evimdir, Çizgiler Düzlemler Geometrik Şekiller, Koşucular, Büyük ve Şık 

Otellerin Resepsiyonları, Varım başlıklı bölümlerden oluşan romanda çeşitli olay 

örgüleri, birbirinden bağımsız kısa metinler yer alır ve kahramanlara özgürlük arzusu 

rehberlik eder. Kitabın içerdiği hikâyelerde engelli çocuğuna bakan ve gezintiye çıktıktan 

sonra eve dönmeyen bir kadın; yıllar sonra Polonya’ya, ölümcül hastalığı olan bir 

 
230 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı 



69 
 

arkadaşının yanına dönen Avustralyalı bir kadın araştırmacı; Hırvatistan’da bir tatil 

sırasında kocasını çocuğuyla birlikte terk eden bir anne yer alır. Chopin’in kalbinin 

Polonya’ya taşınmasına ve 17. yüzyıl anatomisti Profesör Ruysch, kızı ve sonunda Çarlık 

Rusyası’na satılan örnek koleksiyonuna ilişkin hikâye de dikkat çekicidir.   

 

Kafadaki Dünya 

 

Romanın Kafadaki Dünya adlı bölümünde isimsiz anlatıcı anne babasının gezileri 

nasıl yaptıklarından, buna karşılık olarak kendisinin nasıl bir gezinti anlayışı olduğundan 

söz eder. Ama isimsiz anlatıcı önce postmodern yaşamın özünü yansıtan bir metafor 

örneği verir. Bu metafor sudur.  

 

Bana hiç dikkat etmiyordu, yalnızca kendisiyle ilgiliydi, daha sonradan 

öğreneceğim gibi içine asla iki kez girilmeyen değişken, gezgin bir suydu.231 

 

Postmodern düşünce anlayışında sürekli bir değişkenlik ve belirsizlik vardır. Bu bir 

anlamda biçimlere ait olmama anlamına gelir. Örneğin, Tokarczuk’un Farklı Davulları 

Çalmak 232  isimli hikâyesindeki karakter bir başkasının yerine geçer ve karakter bir 

anlamda kendi kimliğini silip atar. Akışkan bir kimliğe sahiptir. Kafadaki Dünya’daki 

isimsiz anlatıcı ise postmodernizm’in nesnelerden herhangi bir anlamı silip sonsuz yorum 

denizi oluşturmasını yine su metaforunu kullanarak verir;  

Boğulanlar, her zaman uzun süreli olarak ve çevrede gerginliğe neden olan 

büyük bir gürültüyle aranırlardı. Dalgıçlar ve ordu motorbotları devreye 

 
231 A.g.e. s. 9 
232 Olga Tokarczuk, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı 



70 
 

girerdi. Yetişkinlerin söylediğine göre, bulunan bedenler, şişmiş ve solmuş 

olurlardı. Su, bu bedenlerdeki yaşamı öyle bir durular, yüz hatlarını öyle bir 

belirsizleştirirdi ki, yakınları cesetleri teşhis etmekte güçlük çekerlerdi.233 

Su metaforu gezinti anlayışıyla çok alakalıdır. Hikâyenin isimsiz anlatıcısının 

kendini hiçbir yere ait hissetmediği, bir gittiği yere bir daha gitmeyip asla yerleşik yaşam 

yaşamadığı bir gezinti anlayışı vardır. Dolayısıyla anne ve babasının aksine evine de 

dönmez. İsimsiz anlatıcının Zygmunt Bauman’ın tarif ettiği postmodern tip aylak ile 

uyuştuğunu söylemek mümkün. Anne babasını ise Zygmunt Bauman’ın postmodern tipi 

turist bazında değerlendirebiliriz. İsimsiz anlatıcı, anne babasının gezi anlayışını şöyle 

tanımlar; 

Asla gerçek birer gezgin olamamışlardı çünkü her zaman geri dönmek üzere 

yola çıkıyorlardı. Görevlerini başarıyla tamamlamanın rahatlığı ile de 

dönüyorlardı. Biriken mektupları ve faturaları toplamak, büyük ölçekte 

çamaşır yıkamak, gizlice esneyen arkadaşlarını sıkıntıdan öldürene kadar 

fotoğraflarını göstermek için dönüyorlardı geriye. Sonra bütün bir yıl yerleşik 

bir yaşam sürerlerdi. Bu, sabahları akşam bırakılana dönülen, giysilere evin 

kokusunun sindiği, ayak izlerinden halıda bir patika oluşturulmuş olan garip 

bir yaşamdı.234 

Yukarıdaki alıntıda da görüldüğü üzere isimsiz anlatıcının anne ve babasının –mek, 

-mak’lar için seyahat ettiklerini okuruz. Bahsedilen –mek, -maklar ise “geri dönmek”, 

“mektupları ve faturaları toplamak”, “büyük ölçekte çamaşır yıkamak” vb. durumlardır. 

Bu da Zygmunt Bauman’ın tam da turist tanımına uymaktadır. Bauman’a göre turist 

 
233 Olga Tokarczuk, Koşucular, s. 9, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı 
234 A.g.e. s. 13 



71 
 

isteyerek hareket eder ve hareketleri –mek, -mak içindir.235 Dolayısıyla anne ve babanın 

geri dönmek üzere yola çıktıklarından anlarız ki dönecek bir evleri vardır. Çünkü 

Bauman’ın ifade ettiği üzere aylağın aksine, turistin dönecek bir evi vardır.236 

Zygmunt Bauman, postmodern tip turistin tanımını yaparken onun, yanında 

“güvenlik paketi”ni de taşıdığından bahseder. Bir başka deyişle turistin dönecek bir evi 

varsa -ki bu, turistin yanında taşıdığı başka bir güvenlik paketidir- geziyi beraber 

geçirdiği insanlar da turistten çok farklı değillerdir. Böylece turistin çevresindeki insanlar 

tehlike arz etmekten çıkar. Bauman’a göre turistin dünyasında ona yabancı biri yoktur. 

Çevresindekiler tehlike arz etmez. 237  Aynı zamanda aylağın aksine turist, yabancı 

yerlerde kendini güvende hisseder.238 Hikâyenin isimsiz anlatıcı ise anne babasının gezi 

anlayışını anlatırken Bauman’nın yukarıda belirttiğimiz ifadesine birebir uyan bir örnek 

verir; 

 “Kendileri gibi olan” komşularıyla çadır iplerine asılan yıkanmış çorapların 

üstünden sohbet ederek kamping alanında yayılırlardı.239 

Ve isimsiz anlatıcının anne babası evlerine bir sürü eylemi gerçekleştirmek üzere 

mek, -mak için dönerler. Ev, başka bir güvenlik paketidir. Yanlarında taşıdıkları bir bavul 

gibidir. Bauman’ın da ifade ettiği üzere gezi beklentileri karşılamadığı zaman kişinin 

dönebileceği sıcak ve güzel bir yer olmalıdır. Böyle bir yer de kişinin kendi evidir.240 

 
235 Zygmunt Bauman, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 135 
236 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 
237 Zygmunt Bauman, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 136 
238 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 19 
239 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 12 
240 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 137 



72 
 

Son olarak isimsiz anlatıcıya geldiğimizde onun aylak postmodern tip olduğunu 

belirtmek mümkün. Bunun en güzel örneğini su metaforuyla da vermiştir. Buna ek olarak 

kendi gezi anlayışından şöyle bahseder; 

Bana göre değildi. Bir yerde uzun süre kalınca, oraya kök salmayı sağlayan 

o gen bende eksikti anlaşılan. Enerjimi hareketten, -otobüsün sarsılmasından, 

uçağın türbülansından, trenin veya geminin çalkalanmasından alıyorum… 

Bir lüks otelde, garson, oda hizmetçisi, çocuk bakıcısı, olarak çalışıyordum. 

Kitapları, biletleri sattım. Küçük bir tiyatroda bir sezonluğuna kostüm 

işleriyle ilgilenmek için gardıropta çalışmak üzere işe alındım, bu sayede 

kulisteki pelüşlar, ağır kostümler, atlas pelerinler ve peruklar arasında uzun 

bir kışı geçirebildim. Üniversiteyi bitirdiğimde, pedagog, uyuşturucu ve 

bağımlılık danışmanı olarak da görev yaptım, ayrıca kütüphanede de 

çalıştım. Biraz para kazanınca da yola koyuldum.241 

Anlaşıldığı üzere isimsiz anlatıcı hiçbir yere kök salmadığı gibi hiçbir meslekte de 

kalıcı değildir. Enerjisini hareketten alır. Nasıl ki turistin çevresinde onun benzerleri 

varsa aylağın da çevresinde ona benzeyen kişiler vardır. Gezerken rastladığı insanlar da 

aylaktır. Tıpkı hacı figürü gibi aylak da sürekli gezer ve yaşamının çoğunu yolda geçirir. 

Bauman’ın ifadesiyle aylak “istasyonda yaşar.” Çünkü aylak postmodern tipi hiçbir yerde 

uzun süre kalmaz. Her durak kısa süre sonra ayrılmak üzere kaldığı mola yerleridir.242  

 

 
241 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 15-16 
242 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 16 



73 
 

Dünyadaki Kafa 

Bir sonraki metnin başlığı ise bir önceki metnin tam tersi, Dünyadaki Kafa’dır. 

Bu metnin de anlatıcısı isimsizdir. Bu hikâyedeki karakter de aylak postmodern tiptir. 

Hemen örnekleyelim; 

Kasvetli ve büyük bir komünist kentindeki üniversitelerin birinde psikoloji 

okudum. Okuduğum meslekle çok uğraşmadım. Gezilerimden biri sırasında, 

büyük bir kentte yine beş parasız kaldığımda, oda hizmetçisi olarak 

çalışıyordum ve kitap yazmaya başladım.243 

Yukarıdaki alıntıya postmodern tiplerden aylağın örnek verilmesinin sebebi 

anlatıcının kent kent gezip bir meslekten diğerine geçiyor izlenimini vermesidir. Aylak 

postmodern tip onu çağıran bir köke sahip olmadığı için hem her yerdedir hem de hiçbir 

yerde. Gittiği yerlerde özgürce işe girip çıkabilir, her daim yabancıdır. Hiçbir yerde 

“toprağa bağlı” kalmaz. Bundan dolayı aylak postmodern tipine uygun olduğunu 

söylemek mümkün.244 Hikâyenin isimsiz anlatıcısı aynı zamanda postmodern düşüncenin 

özünü de yansıtır. 

Sınırlara saygım yoktu, yer değiştirmeye meyilliydim. İstatistiklere ve 

doğrulanmış teorilere inanmıyordum. Tek kişi eşittir bir tek adam postulatı 

bana her zaman çok minimalist geliyordu. Kesinliği bulanıklaştırmaya, 

doğrulanmış gerçeklere kuşku vermeye eğilimim vardı.245  

 

 
243 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 16-19 
244 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 133 
245 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 21 



74 
 

Kunicki Su I ve Kunicki Su II 

Bu hikâyede Polonyalı turist bir aile bir Hırvat adasına tatile gider. Başkarakter 

Kunicki Hırvatça bilmez. Muhtemelen Kunicki’nin karısı ve çocuğu da Hırvatça’ya 

hâkim değildir. Arabayla gezintiye çıktıkları sıra karısı çocuğunu da alıp kocasını terk 

eder. Olay şöyle gelişir; arabayla adada gezinti sırasında karısı birden kocasına dönüp 

“arabayı durdur” der ve çocuğuyla birlikte arabadan indikten sonra oradan uzaklaşır. 

Kunicki onları geri döneceklerini düşünerek bir saate yakın bekler ama sonunda 

kaybolduklarından emin olur. Tabii Kunicki kaybolduklarını düşünür ama asıl olan nedir? 

Adada tüm yetkililer seferber olur ama Kunicki’nin karısı ve çocuğu bulunamaz.  

Kunicki’nin karısı Jagoda her şeyini ardında bırakıp gider. Pasaportunu, kimliğini, 

telefonunu… Her şeyini geride bırakarak kimliğinden sıyrılır adeta. Sadece çocuğunu 

yanına alır. Ve Jagoda hikâyenin sonunda da bulunamaz. Tüm bunlardan yola çıkarak 

Jagoda, Zygmunt Bauman’ın postmodern tipi aylağı çağrıştırır. Çünkü Bauman’ın da 

ifade ettiği üzere aylağın bir sonraki hareketinin ya da durağının neresi olacağı bilinemez 

çünkü zaten bunu kendisi de bilmez ya da umursamaz.246 

Kunicki, otel sahibi ve polisler Jagoda’yı ararlarken Kunicki karısının ismini bağırır 

ama bu isim kitapta da yazdığı gibi Kunicki için anlamını yitirmiştir artık. Sanki Jagoda 

her şeyini geride bırakarak –kimliğini, pasaportunu, bütün özel eşyalarını, telefonunu- 

isminin anlamını da geride bırakmıştır. O artık herkesin bildiği Jagoda değildir ve belli ki 

ismi de Jagoda değildir artık. Her şeyini geride bırakarak yola koyulması, kimliğinden 

sıyrılması, köksüzlük vb. tüm bunlar aylak postmodern tipini çağrıştıran sebeplerdir.  

Sıra sıra gölgeleri, kayıp kadının adını bağıra çağıra geçiyorlar. “Jagoda, 

Jagoda!” Kunicki birden bu ismin anlamını yitirdiğini düşünüyor, sanki 

 
246 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 133 



75 
 

groteskle belirsizleşmiş eski bir ritüele katılıyormuş gibi geliyor ona. 

“Jagoda, Jagoda” diye bağırarak kayboluyor. Kime bağırıyor? Kimi 

arıyor?247 

Otel sahibi telefonda polislerle konuşurken Kunicki konuşulan Hırvatça’dan sadece 

“kadın” ve “çocuk” kelimelerini anlayabilir. Kunicki için onlar artık sadece birer “kadın” 

ve “çocuktur.” Tıpkı oradakiler için de sadece birer kadın ve çocuk olması gibi.   

Kunicki için de bir parantez açmak gerekir. Kunicki’nin postmodern tip turist 

özellikler taşıdığını söylemek mümkün. Kunicki’nin Hırvatça bilmediğini belirtmiştik. 

Bir turist olarak Kunicki herkesle yüzeysel ilişkiler içine girer. Ama sorun sadece 

Hırvatça bilmemesi değildir. İngilizce’yi, ortak bir dili bilmesine rağmen insanlarla 

arasında yine de yüzeysel ilişkiler süregelir; 

Branko geliyor, ona akşam yemeği getiriyor. Polis hâlâ orada. Ama onlar 

Comisa’ya gidiyorlar. Neredeyse hiç konuşmuyorlar. Kunicki, Branko’nun 

ona ne diyeceğini bilemediğini düşünüyor, üstelik bir de yabancı bir dilde, 

bir başka deyişle İngilizce olarak. En iyisi hiç konuşmasın.248 

Kunicki karısını ararken bile daima etrafında bir yenilik arar. Bu da turist 

postmodern tipin özelliklerini yansıtır. Çünkü turist postmodern tipi daima yenilik arayışı 

içindedir ve evinden bu amaçla ayrılır.249 Kunicki’nin bakış açısından bunun örneğine 

göz atmak gerekir. 

Kunicki her şey gibi, adanın bu bölümü de “Poseidon” olarak adlandırılmalı 

diye düşünüyor. Tanrı buraya kendi katedralini inşa etmiş: Sütunlar, 

koridorlar, mağaralar, koronun yeri. Tahmin edilemez hatlar, falsolu ve 

 
247 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 37 
248 A.g.e. s. 44  
249 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 



76 
 

düzensiz bir ritim. Kara volkanik kayalar, sanki üzerlerine ender bulunan 

kara bir metalle kakma yapılmışçasına, sudan parlıyor. Şimdi 

alacakaranlıkta bu yapı çarpıcı bir biçimde kederli, sözün özü terk edilmiş, 

burada kimse asla dua etmemiş. Kunicki birden, insan eliyle yapılan 

katedrallerin ilk örneğini gördüğü izlenimine kapılıyor, öyle ki turistlerin, 

Reis Katedrali’ne ya da Chartres’e gitmeden önce buraya getirilmeleri gerek. 

Bu keşfini Branko’yla bölüşmek istiyor ama konuşmak için ortam çok 

gürültülü.250 

Konuşmak için ortam çok gürültülüdür çünkü o sırada Kunicki karısı ve çocuğunu 

arayan ekibin içindedir… 

 

Tabansızlar Treni  

 

Tabansızlar Treni yolcularında postmodern tip turist ve aylak’ın izdüşümünü 

görmek mümkündür. Bu tren, uçaktan korkan yolculara bir seçenek sunar. Yolcular 

uçakla bir saatte gidebilecekleri yere bu trenle sekiz saatte gider. Tren yavaşça güvenli 

bir şekilde ilerler çünkü firmanın nihai amacı yolculara konforlu bir yolculuk sunmaktır. 

Tren geceleyin durur. Yolcular sessiz ve güvenli bir uyku çeker. “Geceyle yarışmaya 

değmez.”251  Tümünün yataklı vagon ve bar vagonundan oluştuğu bu trende insanlar 

yataklarına çekilmedikleri zaman bar vagonlarında vakit geçirirler. Kimse kimseyi 

tanımaz, trenin raylar üzerinde akıp gitmesi gibi insanların da birbiriyle ilişkileri 

akışkandır. Birbirlerine bağlanmazlar.  

 
250 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 48 
251 A.g.e. s.67  



77 
 

Kimseyi tanımamak, kimse tarafından tanınmamak. Öz yaşamından çıkıp 

sonra güvenli bir biçimde dönmek.252 

Yukarıdaki alıntı Tabansızlar Treni başlıklı hikâyenin son cümlesine aittir. Güvenli 

bir biçimde dönmek Zygmunt Bauman’ın postmodern tipi turisti çağrıştırmaktadır. 

Çünkü turistin daima dönecek bir evi vardır ve bu evi korunaklı yeri olarak kullanır. 

Gezdiği yerlerde tehlikeye düştüğünde ya da herhangi bir aksilik olduğunda turist için 

“ev” olgusu hep bir köşede durur. 253  Aynı zamanda “Kimseyi tanımamak, kimse 

tarafından tanınmamak” alıntısı hem aylak hem de turist postmodern tipini çağrıştırır. 

Çünkü aylak gibi turist de her yerdedir ama yine aylak gibi gittiği hiçbir yere ait değildir. 

Önünde sonunda eve döner ne de olsa.254 

Birlikteliğin birçok türü vardır. Bir istasyonda, uçakta, otobüste, trende zorunlu 

birliktelikler yaşarız. Kimse kimseyi tanımaz. Tabansızlar Trenin’deki birliktelik de 

böyledir. “Bunları birbirlerine bağlayan şey, kendilerini yazgının eline bırakıp teslim 

olmalarıdır…” 255  İşte böyle geçici birlikteliklerde postmodern tipler aylak, turist, 

gezinen(flanour) ve oyuncu karışık halde bulunabilir. Çünkü postmodern tiplerin tamamı 

insan ilişkilerini parçalı bir biçimde yaşar ve onu süreksiz değerlendirme 

durumundadır.256 Bu tür zorunlu birlikteliklerin yaşandığı mekânların yolcuları yukarıda 

da belirtildiği gibi aylak, turist, gezinen(flanour) ve oyuncudur. Ama yazar Tabansızlar 

Trenin’de tanımladığı yolcuların geri dönmek için yola çıktığını vurgular. Bu da onları 

turist postmodern tipine indirgemektedir. 

 
252 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 69 
253 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 133 
254 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 135-136 
255 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev: Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 69 
256 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 141 



78 
 

 

Otelim Evimdir 

 

Otelim Evimdir başlıklı kısa hikâye bir isimsiz anlatıcının iç konuşmasından oluşur. 

İsimsiz anlatıcının otel odasındaki gözlemlerini ve insanlarla olan ilişkilerinin boyutunu 

öğreniriz. İsimsiz anlatıcı için otel odasındaki her şey yeni ve şaşırtıcıdır. Dolayısıyla onu 

bir turist olarak tanımlamak mümkündür.  

Her nesnenin görüntüsünü bir kez daha içselleştiriyorum. Onlara sanki ilk 

kez görüyormuşum, daha önce hiç tanışmamışım gibi bakıyorum. Detayları 

keşfediyorum. Otelin sahibinin çiçeklere gösterdiği özene şaşırıyorum; öyle 

büyük ve güzeller ki, yaprakları parlıyor, toprakları uygun ölçüde nemli, hele 

şu tetrasgima asması –çok etkileyici…257 

Zygmunt Bauman da turist için her şeyin yeni ve şaşırtıcı olduğundan bahseder. 

Çünkü Bauman’ın belirttiği gibi turist sistematik bir şekilde yeni ve farklı deneyimlerin 

arayıcısıdır. Herhangi bir şey çekiciliğini yitirdiği anda yeni deneyimler aramaya 

başlar. 258  İsimsiz anlatıcı turist tanımına uymaktadır. Ama bu kısa hikâyede isimsiz 

anlatıcının geçmişine dair bir bilgi verilmez. Elimizde kahramanın geçmişine dair bir 

bilgi olmadığı için geri dönecek bir evi olup olmadığını da bilmeyiz. Bu yüzden onun bir 

postmodern tip aylak olma olasılığı da vardır. İsimsiz anlatıcı otelim evimdir diyerek 

aslında bir evinin olmadığını belirtmek istiyor da olabilir ama bu kısa hikâyede bu ifade 

dışında bir bilgi yoktur ve dolayısıyla turist olasılığını da değerlendirmek gerekmektedir. 

Ayrıca isimsiz anlatıcı otel çalışanlarıyla bir ilişki içerisinde değildir ve rahatsız 

edilmekten hoşlanmaz. 

 
257 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 178 
258 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 136 



79 
 

Ortada çalışanları görmemek de hoşuma gidiyor, sabahın köründe gelen bir 

temizlikçi yok, kimse ortalarda dolaşmıyor. Resepsiyon falan da yok. Hatta 

sabah kahvemi bile istediğim gibi, kendim yapıyorum.259 

İsimsiz anlatıcının bu özelliği hem turist hem de aylak tanımına uymaktadır. 

Bauman’ın da tarif ettiği üzere turistin dünyasında yerliler yabancıdır. Turistin istediği 

şey rahatsız edilmeme hakkıdır.260 Bauman’a göre aylak da nereye giderse gitsin orada 

yabancıdır.261 Hem turist hem de aylak postmodern tipleri nerede olurlarsa olsunlar 

ilişkileri yüzeysel ve geçicidir. Otelim Evimdir hikâyesinin isimsiz anlatıcısı turist ve 

aylak postmodern tanımlarına uymaktadır ama kesin olarak turist mi yoksa aylak mı 

olduğu ise yoruma açıktır.   

 

Çizgiler Düzlemler Geometrik Şekiller 

 

 Bu hikâyede isimsiz anlatıcı insanları ev halleriyle gözetler. Pencereden 

bakar onlara. Bir kenttedir. Aynı zamanda toplumun içindedir ama uzaktan izler 

onları. “Sık sık görünmeden bakabilmeyi düşlerim. İzlemek. İdeal bir gözlemci 

olmak.” 262 Kahramanın özellikleri bizi postmodern tip gezinen’e (flanör) 

götürüyor. Bauman’ın ifade ettiği üzere gezinen modern kentte gezer ve bu kent 

özenle oluşturulmuştur. Bu kentin sokaklarında, caddelerinde dünyaya bir tiyatro, 

sokağa bir sahne, yoldan geçenlere de oyuncu gözüyle bakar. Kendisini ise sonuca 

bağlanmayan senaryoların yönetmeni olarak görür. Gezinene göre herkes farklı bir 

 
259 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 179 
260 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 136-137 
261 A.g.e. s. 134 
262 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 188 



80 
 

şekilde yorumlanabilir ve gerçekle oyun arasındaki sınır belirsizdir. 263  Bu 

hikâyenin isimsiz anlatıcısı ise Bauman’ın tanımlamasıyla birebir örtüşmektedir. O 

da insanları uzaktan izler ve onları yüzeysel olarak ele alır.  

Sık sık görünmeden bakabilmeyi düşlerim. İzlemek. İdeal bir gözlemci olmak. 

Bir zamanlar ayakkabı kutusundan yaptığım camera obscura gibi. Hani 

mikroskobik bir gözbebeğinden içeriye ışık giren karanlık bir alandan benim 

için etrafın fotoğrafını çekerdi ya. Kendimi eğittim. Böylesi bir eğitimin en iyi 

alanı Hollanda’dır. Çünkü insanlar orada kendi masumiyetlerinden tümüyle 

emin olarak perde falan tanımazlar ve hava karardıktan sonra, her pencere, 

aktörlerin kendi gecelerini oynadıkları birer sahneye dönüşür.264 

Bauman’ın da gezineni tanımlarken ifade ettiği gibi gördüğümüz şeylerin ne 

başını ne de sonunu biliriz veya karşılaşmaların devamının olup olmayacağını 

bilmeyiz265 Hikâyenin isimsiz anlatıcısı da insanları gözetler ama bu gözetlemelerin 

geçmişi ve sonucu yoktur. Aynı zamanda bu buluşmalar rastgeledir. Zygmunt 

Bauman’ın geçmişi ve sonucu olmayan olaylar olarak nitelendirdiği gezinenin 

gözetlemelerini bu hikâyeden de bir alıntıyla birebir görürürz. İsimsiz anlatıcı, 

şöyle anlatmaktadır hikâyesini; 

Kenarda durmak. Yaşamı yalnızca bölümler halinde görmek, başka türlüsü 

yok. Anlar, parçalar, bir kez oluştuktan sonra parçalara ayrılan anlık 

oluşumlar var. Yaşam mı? Öyle bir şey yok; ben zaman içinde çizgileri, 

düzlemleri ve geometrik şekilleri görüyorum.266  

 
263 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 16 
264 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 188 
265 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 12 
266 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 190 



81 
 

Geçmişi ve sonucu olmadan, olayları yalnızca bölümler halinde ele almak ve 

kalabalığa karışmadan kalabalığı gözetlemek… Kişiler gezinenin gözünde yalnızca bir 

oyuncudur. Gezinen de geçmişi ve sonucu olmayan bir senaryo yazarı konumuna 

gelmektedir.  

 

Koşucular 

 

Koşucular adlı hikâyenin başkarakteri Annuşka iki yıldır tek başına hasta oğluna 

bakmaktadır. İki yıldan sonra kocası evine dönmüş ve Annuşka da haftada bir gün tek 

başına dışarı çıkıp kendine vakit ayırmaya başlamıştır. Haftanın o bir gününde de 

çocuğuna bakmak için kayınvalidesi gelir. Annuşka postmodern tip özelliği 

göstermektedir. Çünkü ne kocasıyla ne de kayınvalidesiyle yakın bir ilişki içerisindedir. 

Aslında oğlu Pietia’nın hastalığı dolayısıyla onunla da yakın bir ilişki içerisine giremez. 

Bauman’ın da belirttiği üzere dört postmodern tip de karşısındaki kişiler ile 

mesafelidir.267 Annuşka kayınvalidesi ile sınırlı bir ilişki içindedir. 

Annuşka haftanın bu tek günü için kayınvalidesine çok minnettar. Dışarı 

çıkarken onun kadife yanaklarından öpüyor hızlıca. Her zaman kapıda 

yalnızca bu kadar görüşebiliyorlar.268 

Annuşka’nın haftada bir gün gördüğü kayınvalidesiyle bir çift laf bile etmediğini 

anlarız. Kocasıyla olan ilişkisi de oldukça sınırlıdır. 

“Söyle bana neler oldu orada, neyin var, söyle” diye kulağına fısıldıyor, 

onu sıcak nefesiyle baştan çıkarıyordu. Ama o bir şey söylemiyordu. Kadın 

 
267 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, , Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 141 
268 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 238 



82 
 

Pietia’yla meşgul olurken o evde çizgili pijamalarıyla dolaşıyor, 

pencereden mahalleye bakarak acı kahve içiyordu.269 

Yukarıdaki alıntıda Annuşka’nın kocasıyla olan kopuk ilişkisinin sebebi 

kocasından kaynaklı gibi görünse de ikisi arasındaki mesafeli ilişkiye değinmesek eksik 

kalırdı. Ama bu evde herkes postmodern tip özellikler göstermektedir. Kayınvalidenin 

oğluna karşı tavrından bunu rahatlıkla çıkarabiliriz. 

Oğluna bakacak, ona bir şeyler soracak, o da gözlerini televizyondan 

ayırmadan, evet ya da hayır, diye yanıtlayacak. Hepsi bu, daha fazla bir şey 

beklemeye gerek yok, ne yapalım, o da torununun yanına gidecek.270 

Bauman Parçalanmış Hayat, Postmodern Ahlak Denemeleri adlı kitabında 

içinde yaşadığımız toplumun derin ve kalıcı dostlukları, aşkı ve evlilikleri giderek 

daha da güçleştirdiğini belirtir.271  

Hikâyeye döndüğümüzde Annuşka sokağa çıkar. Dışarıda halletmesi gereken 

işleri vardır. Oğluna ilaç alır, kilisede dua eder. Annuşka’nın postmodern tip 

özellikleri dışarıda da kendisini gösterir. Annuşka sokakta bir düzen içinde hareket 

eden –evden işe, işten eve giden- insanları gözetler.  

Sürekli olarak ya evden işe ya da işten eve giden, az sonra aktarma yaparak, 

metrodan inip otobüse binecek olan yorgun yolcuların geçit törenini 

izliyor.272 

Annuşka’nın bir düzen insanı olmadığını fark etmeye başlarız. O, akıntıyla birlikte 

yüzen insanların tersine, akıntıya karşı yüzen biridir. Annuşka akşam olup da evinin 

 
269 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 237 
270 A.g.e. s. 238 
271 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 142 
272 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 239 



83 
 

önüne geldiğinde birden durur, evine girmez ve geri döner. Postmodern tip aylağın 

hareketleri de çok değişkendir.273 

 Annuşka duruyor, başını yukarı kaldırıyor, penceresine bakıyor ve evin 

ışıklarının yandığını görüyor. Kesin onu bekliyorlar –davranıyor, ama hemen 

sonra duruyor. Annuşka öne, merdivenlere doğru bir hamle yapıyor ama tam 

kapının önünden dönüyor, yakasını kaldırıp hızlı adımlarla geldiği yere 

gidiyor.274 

Artık Annuşka’nın aylak postmodern tip özellikleri iyice belirginleşmiştir. Dışarıda 

yaşamaya başlar. Zygmunt Bauman’ın belirttiği gibi aylağın bir evi yoktur. Annuşka da 

bir evsiz hayatı yaşamaya başlar.  

“Eve dönemem” diyor Annuşka birdenbire, öylece ve bacaklarına bakıyor. 

Söylediği şeyden biraz şaşırmış, söyler söylemez ne anlama geldiğini 

korkuyla düşünüyor.275 

Annuşka’nın eve dönmekten vazgeçme kararını ince eleyip sık dokuyarak 

vermediğini anlarız. “Eve dönemem” cümlesinin ne anlama geldiğini bu cümle ağzından 

dökülünce düşünmeye başlar. Her an kararsız ve değişkendir. Tıpkı postmodern tip aylak 

gibi. Bauman’a göre aylağı kontrol etmek kafa patlatıcı bir iştir.276 Annuşka gündüz 

sokakta gördüğü hal ve hareketleriyle toplumdan aykırı davranan bir kadının yanına 

gider. Onunla tanışmak ister. Çünkü o kadın kendisine benzemektedir. Herkes bir düzen 

içerisinde evden işe işten eve gidip dururken o kadın öylece dikelip düzene meydan okur. 

Annuşka kendisine benzetir o kadını.  

 
273 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 16 
274 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 245 
275 A.g.e. s. 248 
276 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 134 



84 
 

İstasyondan çıkıyor ve uzaktan, her yerini örtmüş o kadının hâlâ tepindiğini 

görüyor… bir anlık tereddütten sonra sakince ona yaklaşıyor ve önünde 

duruyor. …Bir süre hareketsiz karşılıklı duruyorlar ama kayıtsızlar… …’’Ne 

diyorsun?’’ diye soruyor Annuşka.277 

Annuşka’nın kendisi gibi başıboş, aylak yaşamı yaşayan kadınla tanışması böyle 

olur. Annuşka artık gezinti yaşamına başlamıştır. Gezinirken de sadece yukarıdaki 

alıntıda belirtilen kadına değil, başka aylaklara da rastlar.  

En azından iki kişiyi tanıyor artık. Ama onlara sataşmaya cesaret edemiyor. 

Birisiyle birkaç durak gitmişti. …Kimseyle ilgilenmeksizin kendi 

düşüncelerine dalmış gibi duruyor. Şevkle perona atlıyor, sanki uzak ama 

belirli bir hedefe gidecekmiş gibi bir izlenim bırakıyor. Annuşka onu bir-iki 

kez gördü. Bir keresinde sanki gece dinleneceği yere gelmişçesine tümüyle 

boş bir alanda uyuyordu, başka bir kez de alnını cama dayamış biçimde 

uyukluyor, soluğu camda yüzünün yarısını gölgede bırakan bir sis 

oluşturuyordu. Annuşka’nın hatırladığı ikinci kişiyse bir ihtiyar. …Vagona 

bineceği zaman bir eliyle kapıyı tutması gerekiyor, o zaman birisi genellikle 

ona yardımcı oluyor. İçerde de insanlar, gönülsüzce de olsa ona yer 

veriyorlar. Dilenci gibi gözüküyor. Annuşka, kaçık kadına yaptığı gibi bunu 

da yakalamayı deniyor. Ancak yalnızca kısa bir süre onunla aynı vagonda 

yolculuk etmeyi başarıyor. …Daha sonra da işten dönen insan kalabalığı onu 

alıp götürüyor.278 

 
277 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 246 
278 A.g.e. s. 253 



85 
 

Annuşka’nın başka aylaklara rastlaması, postmodern tip aylak özelliği taşımaktadır. 

Çünkü aylak postmodern tip gezerken de rastladığı kişiler aylaktır.279 Postmodern tip 

aylak aynı zamanda istenmeyen bir karakterdir. Annuşka da istenmeyen bir karakter 

olarak karşımıza çıkar. 

Görevli gelip de metro kapandığı için onu dışarı kovalayıncaya kadar 

peronda oturuyor. İsteksizce dışarı çıkıyor, ayaz ısırıyor, yakıyor, sonra 

istasyonun yanında, tavanına televizyon asılı küçük bir bar buluyor; 

masalarda, yolunu kaybetmiş birkaç yolcu oturmakta.280 

Aylak ve turist arasındaki en önemli fark turistin isteyerek bir yerden ayrılmasıdır. 

Bir başka deyişle turist için “çekici” bir etken vardır. Ama aylak istemeden bir yerden 

ayrılır. Bir başka deyişle aylak için “itici” bir etken vardır.281 Annuşka’da da “itici” etkeni 

görmekteyiz. ‘Aylağın hareket ettiren nedir?’ diye sorar Bauman ve şöyle ifade eder; 

“Gerçekleşmemiş umut tarafından çekilir, yok edilmiş bir umut tarafından itilir.”282 

Annuşka’nın son olarak taşıdığı en önemli “postmodern tip aylak” özelliği ise 

hareket etme özgürlüğüdür. Kimse onun ne zaman nereye gideceğini kestiremez. Üstelik 

kendisi bile bilmez bunu. 

Tren değiştiriyor ve birisinin onu fark edip kolundan yakalayabileceğinden 

ve –en kötüsü de- bir yerlere kapayacağından korkuyor. Bazen peronun diğer 

tarafına gidiyor, bazen de peron değiştiriyor; o zaman yürüyen merdivenlere 

biniyor, hiçbir tabela, yazı okumuyor, tümüyle özgür. Örneğin Çıstiye 

 
279 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 137 
280 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 250 
281 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 135 
282 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 15 



86 
 

Prudı’ya gidiyor, Sokolniçeska’da aktarma yapıyor, Kalusko-Rıska ile 

Miedviedkovo’ya varıyor ve sonra kentin ta öbür ucuna gidiyor.283 

Dolayısıyla Bauman’ın postmodern tip aylak tanımı ile Annuşka’nın hareket etme 

özgürlüğü bir hayli örtüşür. Bauman’a göre aylak için hareket hedeften daha önemlidir. 

Aylak, amacını yolculukta bulur.284 

 

Büyük ve Şık Otellerin Resepsiyonları 

 

Büyük ve Şık Otellerin Resepsiyonları adlı hikâyenin anlatıcısı isimsizdir. Anlatıcı 

bir otelin kabul yerinde oturup insanları gözetler ve onlar hakkında varsayımlarda 

bulunur.  

Bir saat kadar oturuyorum, daha fazla değil. Asansörden inenleri 

görüyorum, buluşmalarına yetişmek için acele ediyorlar, doğuştan gecikmiş 

gibi bir halleri var, döner kapıda dönüp duruyorlar, hani az sonra onları un 

gibi öğütecek bir değirmen içindeler sanki.285 

Kalabalıklar arasında olup aynı zamanda kalabalığa ait olmamak, postmodern tip 

olan gezinenin en belirgin özelliklerinden biridir. Gezinen her şeyi görür ama aynı 

zamanda kördür. Bir başka deyişle kör olmak gördüğü şeyler hakkında sadece tahminler 

yürütmek anlamına gelir.286   

Taksi, kadını bekliyor. Kadın tek söz söylemeden biniyor, en fazla hafifçe 

gülümsüyor. Ne bir “hoşça kal” ne “memnun oldum” bu tarz hiçbir laf yok. 

 
283 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 251 
284 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 15 
285 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 317 
286 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 12 



87 
 

Adam da pencereye yavaşça eğiliyor ama galiba hiçbir şey söylemiyor. Belki 

de “güle güle” demeye gerek yok, görünüşe göre alışkanlıklarını 

planlamıyor. Adamsa elleri ceplerinde geri dönüyor, hafif rahatlamış, hatta 

yüzünde belli belirsiz bir gülümseme gölgesi var. Akşamın planlarını 

yapmaya başlamış bile. Artık e-mailleri ve telefonlar da aklına düşüyor, ama 

şimdilik kimseyi aramayacak. Hali hazırda rahatlamayla ilgili, belki de ufak 

bir “drink” alabilir.287 

Görüldüğü üzere anlatıcı kabul yerinde gözetlediği insanların yaşamlarıyla ilgili 

tahminlerde bulunur. Anlatıcı gözetledikleri insanların yaşamlarının ne geçmişini bilir ne 

de sonra ne olacağını. Ve onlar anlatıcının yazdığı senaryoda birer oyuncudur sadece.  

 

Varım 

Varım adlı hikâye adeta aylak postmodern tipin bildirisidir. Bauman’ın 

postmodern aylak tanımını hatırlamak gerekirse aylak da hacı gibi gezer ve çoğunlukla 

yoldadır. Ara istasyonlarda yaşar. Bir başka deyişle aylak her yeri mola yerleri olarak 

görür. Hiçbir yerde kalıcı değildir. 288  Olga Tokarczuk, Varım adlı hikâyede aylak 

postmodern tipi birinci tekil ağızdan ortaya koymaktadır. 

Gerindim. Yabancı bir yerde uyanınca, önce evimdeyim sandım. Ancak o 

zaman gün ışığında ortaya çıkan tanımadık ayrıntıları fark ettim. Kalın otel 

perdeleri, televizyon seti, karmaşık bavulum ve tertemiz, beyaz havlular. 

Sokak lambalarının ışığında, sarı veya bej görünen örtülü ve gizemli 

perdelerin ardından bu yeni yerler görülüyordu. Sonra gezi psikologlarının 

“Nerede olduğumu bilmiyorum” diye adlandırdıkları bir evreye girdim. 

 
287 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 318 
288 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 16 



88 
 

Tümüyle yönümü kaybetmiş bir biçimde uyanmıştım. Tıpkı bir alkolik gibi bir 

gece önce ne yaptığımı, nerede olduğumu, yolun beni nereye savurduğunu 

hatırlamaya çalışıyordum, şimdiyi ve burayı okumak için ayrıntıları açmaya 

uğraşıyordum. Bu özel süreç uzadıkça, panik daha da artıyordu. Baş dönmesi 

ve denge bozukluğu hastalığına tutulmuş birisinin dengesini kaybetmesi ve 

midesinin bulanmasına benzer tatsız bir durumdu. Lanet olsun, neredeyim 

ben? Ama ışığın ayrıntıları beni en sonunda gerçek ize götürmüştü. 

M.deydim. B'deydim. Bu bir oteldi ya da arkadaşımın eviydi, N. ailesinin 

misafir odasıydı. Tanıdıklarımın kanepesindeydim. Böylesi uyanışlar, yolun 

devamı için bilet niteliğindeydi. Bir sonraki evre, bir başka deyişle gezi 

psikologlarının dedikleri gibi üçüncü evre, aydınlanma evresi, anahtar 

evresiydi ki bu son hedefti, nereye yolculuk edersek edelim her zaman onun 

yönüne gideriz evresi. “Nerde olduğum önemli değil”, nerede olursam 

olayım hepsi bir. Varım.289 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
289 Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 402 



89 
 

KADİMZAMANLAR VE DİĞER VAKİTLER 

 

(Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler), üç kuşağın hikâyesini anlatır. Birinci Dünya 

Savaşı'ndan önce başlar ve 1980'lerde sona erer. Roman, her biri farklı zaman 

dilimlerinde farklı kurgusal karakterlere odaklanan kısa hikâyelerden oluşur. 

Romandaki günlük yaşam büyük olaylardan daha önemli olmakla birlikte gerçekle 

efsane iç içedir.  

Toprak Sahibi Popielski, Oyunun Zamanı başlıklı bölümlerden oluşan bu 

romanında Tokarczuk ilk kez hikâye anlatmanın coşkusunu ortaya çıkarmaktadır. Bu 

coşku, eğilip bükülen garip bir gerçeklik, bir anlamda ucubelik, ötekilik, hastalıklı olma 

hali, delilik, parapsikoloji ve benzeri motiflerle çeşitlendirilen parçalı bir anlatıma eşlik 

etmektedir. Hiç kuşkusuz Tokarczuk, okuyucularının ihtiyaçlarını eleştirmenlerden ve 

edebiyat bilimcilerden daha önce ve çok daha iyi anlamıştır. Polonyalı okuyucuların 

dikkatini artık bu tarz konular çekmektedir. Üstelik sadece Polonyalıların da değil, tüm 

insanlığın ilgisini çekmektedir.  

 

Toprak Sahibi Popielski 

 

Toprak Sahibi Popielski kasabanın hahamı tarafından verilen oyunu oynarken 

etrafında olup bitenle ilgilenmemeye başlar. Vaktini sadece oyun oynamakla geçirir. 

Üstelik artık oyun ona her şeyi vermiştir. Evinin kütüphanesinden çıkmasına bile gerek 

yoktur. Toprak Sahibi Popielski gerçeklikten kopmuş, kendini sadece oyuna vermiştir. 

Dünya ile kendisi arasında bir bağ yoktur artık. Ailesinden de kopmuştur. Herkes onun 

aklını kaçırdığını düşünmektedir. Bütün mal varlığını birer birer kaybetmesine rağmen 

Popielski’nin aklında olan tek şey oyundur. Örneğin, oynadığı oyunda sekiz köşeli bir zar 

vardır ve bu oyunda sinek sekizli gelme ihtimali çok zordur. Ve bir gün sinek sekizli 



90 
 

vurmayı başarmıştır. Popielski her şeyini –aklını dâhil- kaybetmesine rağmen sinek 

sekizliyi vurmak onun için her şeyin üstündedir. Toprak Sahibi Popielski ve karısı 

malikânelerine el konulduğu için evden ayrılmak zorunda kaldıklarında Toprak Sahibi 

Popielski “Her şey iyiye gidiyor” der ve şöyle ekler: “Sinek sekizli vuruldu.”290 Bir başka 

deyişle onun için dünya bir oyundan ibarettir ve dolayısıyla Bauman’ın postmodern insan 

olarak oyuncu tanımına uyduğunu söylemek mümkün. Bauman’a göre postmodern tip 

oyuncunun en önemli özelliğinden biri oynanan oyuna tıpkı çocuklar gibi bütün kalbiyle 

kendini vermesidir. 291  Oyunda amaç kazanmak olduğu için kişi ne yaparsa yapsın 

kazanmak için yapar ve üstelik varından yoğundan vazgeçmeye bile hazırdır.292 

Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler romanındaki Oyunun Zamanı başlıklı bölümler 

Toprak Sahibi Popielski’nin oynadığı oyundan bilgiler verir. Her Oyunun Zamanı 

bölümünde farklı bir dünya ve o dünyayı yaratan tanrının hikâyesi anlatılır. Bu oyunda 

geçen hikâyelerden birinin aynısını Toprak Sahibi Popielski yaşar. Toprak Sahibi 

Popielski’nin hikâyesi romanda geçen Oyunun Zamanı bölümündeki Job ve Tanrı 

arasında geçen hikâyeye çok benzemektedir. Hikâyede Tanrı, Job’a yukarıdan bakar ve 

kendi kendie “sadece ona mal mülk bağışladığım için saygı duyar bana. Ona verdiğim 

her şeyi geri alacağım.” Diye düşünür. Ve Tanır, Job’un neyi var neyi yoksa alır. Her şeyi 

elinden alınan Job ise Tanrı’yı parıldatan aynı ışıkla parlamaktadır. Tanrı, Job’dan aldığı 

her şeyi gerir verir.293 Toprak Sahibi Popielski’yi döndüğümüzde onu çeşitli işleri ve bir 

de malikânesi olan varlıklı biri olarak okuruz kitapta. Toprak Sahibi’nin içinde Tanrı 

inancı zaten çok zayıftır ve hahamın ona oyunu getirmesiyle birlikte her şeyden elini 

eteğini çeker. Sanki Oyunun Zamanındaki Tanrı’nın Job’u sınaması gibi Toprak Sahibi 

Popielski’yi sınar Tanrı. Elinden her şeyini alır. Malikânesini, arazisini, işçilerini… Ve 

 
290 Tokarczuk, Olga, Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 194 
291 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 140 
292 http://www.zanotowane.pl/236/4828/ 
293 Tokarczuk, Olga, Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 239 



91 
 

tıpkı Tanrı’nın Job’a tekrar her şeyini vermesi gibi Toprak Sahibi Popielski de yavaş 

yavaş yeniden her şeye kavuşur. Toprak Sahibi Popielski’nin yaşamı bu bakımdan 

oynadığı oyunda anlatılan Job’un hikâyesine çok benzemektedir. Dolayısıyla hem Toprak 

Sahibi Popielski’yi hem de Tanrı’yı bir oyuncu olarak nitelendirebiliriz. Bauman, 

dünyanın da bir oyuncu olduğunu belirtir.294 

Postmodern tanıma göre öngörebilmek, bir şeyleri kesin bilebilmek garanti değildir. 

Dolayısıyla postmodern dünyada oyuncunun yaşamı kesinliğe ve sağlamlığa sahip 

değildir. Akışkandır. Bu yüzden şans rüzgârı her an her şeyi dağıtabilir. Her şeyi 

yitirmenin an meselesi olduğu belirsiz yaşamda Toprak Sahibi Popielski için de şans ve 

şanssızlık sürekli gidip gelmektedir. Bauman’ın oyuncu tanımı da bu görüşe uygun 

düşmektedir. Ona göre rüzgâr, topu kaleye doğru yönlendirebilir de yönlendirmeyebilir 

de. Dolayısıyla oyunda kesinlik yoktur. Şans dünyayı sertleştirmez, bir başka deyişle 

belirsizliği daha çok vurgular.295 

 

 “Oyuncu” Tanımı Temelinde “Oyunun Zamanı” 

 

Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler romanında tanımlandığı üzere oyun zaman 

zaman seçimlerin ortaya çıkardığı bir tür yolculuktur. Oyuncu ise bu yolculuğu baş 

döndürücü bir hızda dönen ve yön değiştiren çizgiler ya da buzdaki çatlaklar gibi görür.296 

Oyunun bir yolculuk olarak ve bu yolculuğun tıpkı buzdaki çizgiler gibi öngörülemez ve 

sabit olmayan bir yolu izler gibi tanımlanması Bauman’ın oyun tanımıyla uyuşmaktadır. 

 
294 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 138 
295 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 19 
296 Tokarczuk, Olga, Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, 1. 

Basım, s. 102 



92 
 

Bauman’a göre oyunda ne kesinlik vardır ne de belirsizlik.297 Oyun olarak kurgulanan 

dünya tamamen öngörülebilir olmadığı için sabit ve değiştirilebilir değildir. Bir başka 

deyişle dünya bir olasılıklar denizidir ve olasılıklar öngörülebilirlikten ve sabitlikten 

uzaktır. Postmodernizm kesin hatlarla çekilmiş çizgilerden değil, bu çizgilerin gittikçe 

belirsizleştiği bir dünyayı tanımlar. Postmodern bir tip olarak oyuncunun dünyası da 

böyledir. Her oyunun bir başlangıcı ve sonu vardır. Her oyun sanki daha önce hiç 

oynanmamış gibi baştan başlar. Dolayısıyla hiçbir oyun kendi zamanının dışına 

taşmamalıdır. Daha önce oynanan oyunlar sonrakileri etkilememelidir.298  Dolayısıyla 

“Oyuna hakemin ilk ve son düdüğü arasında olanlar dâhil edilmelidir.”299  

Buna göre Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler romanında yedi tane Oyunun Zamanı 

bölümü bulunmaktadır. Bu bölümlerin her birinin kendi içinde başlangıcı ve sonu vardır. 

Her bir Oyunun Zamanı bölümleri sıfırdan başlar. Ve biri ötekini etkilemez, tıpkı 

Bauman’ın ifade ettiği gibi. Örneğin, Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler romanının 172. 

sayfasındaki Oyunun Zamanı bölümünde Tanrı üçüncü dünyayı yaratmıştır. Ama bu 

dünyada sadece hayvanlar vardır. Hayvanlar tanrının mucizesini anlamazlar. Tanrı da bu 

durumdan şikâyet eder ve dünyaya inip onları insana dönüştürmeye başlar. Düşünce 

bahşeder. Ama insan sureti hayvanlara canavar gibi görünür. Böylece hayvanlar komplo 

kurup tanrıyı yakalar ve onu boğarlar. Ama bir başka Oyunun Zamanı bölümünde başka 

bir başlangıç ve son vardır. Bu bölümde Tanrı’nın dördüncü dünyayı yaratması anlatılır. 

Dördüncü dünyada tanrı insana karşılıksız bir sevgiyle bağlıdır. Ama insan Tanrıdan onu 

azat etmesini ister. Tanrı bunun üzerine insana dünya korkunç bir yer, yapamazsın der. 

Ama insan Tanrıdan onu bırakmasını ve üstesinden geleceğini söyler. Böylece Tanrı 

ağacın dalını eğip insanın elmayı almasını sağlar. Bir başka deyişle Kadimzamanlar ve 

 
297 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 138 
298 A.g.e. s. 139 
299 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 



93 
 

Diğer Vakitler romanındaki her bir Oyunun Zamanı bölümünün farklı bir başı ve sonu 

vardır. Bir bölümde tanrı öldürülürken bir diğer bölümde tanrının başka bir hikâyesini 

okuruz. Bauman’a göre her bir oyun eşsizdir. Her birinin ayrı bir anlam alanı, kendi içinde 

olup biten ve kendi kendine yeten küçük bir evren.300 Her birinin ayrı bir anlam alanı olan 

Oyunun Zamanı bölümlerinde Tanrı, insan ve hayvanlar arasında geçen bir nevi amacı 

kazanmak olan hikâyeler (oyunlar) okuruz. Oyunun da amacı kazanmaktır.301 Örneğin, 

hayvanların tanrıya komplo kurup onu öldürmesi oyunun amacının kazanmak olduğunun, 

oyunda herhangi bir acımaya ve merhamete yer olmadığının göstergesidir. Buradaki 

mesele karşıdakinin hamlelerini önlemek ya da ondan önce davranmaktır.302 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
300 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 139 
301 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 
302 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 139 



94 
 

 

SON HİKÂYELER 

 

Ida’nın Hikâyesi, Maja’nın Hikâyesi ve Pareskeva’nın Hikâyesi başlıklı 

bölümlerden oluşan romanda üç kadın kahramanın hikâyesi anlatılır. Bunlar Ida, 

Pareskeva ve Maja’dır. Bir başka deyişle, anne, anneanne ve kızdır. Üç kadın karakterin 

birbirleriyle kan bağı vardır ama bu eser yakın ilişkilere dair bir hikâye değildir. Daha 

çok kopmuş aile bağları, kayıp ilişkiler, aile zincirinin halkalarında kendini bulamama 

hakkında bir hikâyedir. Kahramanlar Pareskeva, Ida ve Maja sadece derin bağlardan 

değil, birbirlerine karşı sempatiden de yoksunlardır. Ortak bir noktaları varsa, bu ancak 

yabancılaşmaları, suçluluk duygularını yansıtmaları ve ölüme alışmaları olabilir. 

 Anneanne Pareskeva yurdunu ve ailesini terk ederek kocasının ülkesine gelse de 

kocasını başka bir erkek için terk eder. Ancak, sevgilisi tarafından ihanete uğrayınca 

kocasına geri döner; ne var ki döndüğü yerin bir hapishane olduğunun da farkındadır. 

Kocasından boşanmış olan kızı Ida beş Avrupa ülkesinde tur rehberi olarak durmadan 

gezmekte, kızı Maja ise tüm dünyayı dolaşarak seyahat rehberleri derlemektedir. İkisi de 

bir yerde sürekli kalmaktan kaçınırlar.  

 

Ida’nın Hikâyesi 

 

Olga Tokarczuk’un Son Hikâyeler303 adlı romanı üç kadın kahraman vardır ve 

bunlardan Ida ve Maja yakınlarını, ebeveynlerini, kocalarını terk edip çıktıkları yolculuğu 

anlatır. Bu kadınların ortak özelliği yerleşik yaşamdan çıkıp göçebe yaşama geçmeleridir. 

 
303 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları 



95 
 

Tıpkı Zygmunt Bauman’ın tanımladığı aylak postmodern tip gibi. İlk bölümde Ida’nın 

hikâyesini okuruz. 

Ida Marzec kocasından boşanmış ve beş büyük Avrupa ülkesinde tur rehberi 

olarak durmadan gezen bir kahramandır. Ida senede üç dört kez tur dolayısıyla 

konakladığında gördüğü Alman bir kadının arabasını ödünç alarak geçmişte yaşadığı evi 

görmek üzere yola çıkar. Ama etraf karla kaplanmış ve kar izleri silmiştir. Yolculuğu 

sırasında arabayla kaza yapar. Araba kara saplanır. Ida küçük de bir sarsıntı geçirir. 

Yönünü kaybeder.  

Daha ziyade yolları ve niyetleri geometrik geçişlere dönüşüyordu.304 

Yukarıdaki alıntı Ida’nın göçebe yaşamını ve ne bir yere ne de kimseye kök salışını 

en iyi anlatan cümlelerden biridir. Tıpkı postmodern tip aylak gibi. Çünkü aylak 

postmodern tipin de rotası gezintisi sırasında ortaya çıkar. Yolculuğu günler öncesinden 

belirlenmiş bir bütün değildir.305 

Ida’nın niyetleri de geometrik geçişler misali rastgeledir. Çünkü Ida kara saplanmış 

arabadan çıktıktan sonra postmodern tip aylak gibi bir sonraki rotasının neresi olacağını 

kendisi de planlamaz ve gözüne ilk ilişen eve doğru yönelir.  

Toptancıların arasından yana, ormana doğru giden bir sokak görüyor. Diğer 

ışıklardan farklı, mor bir ışık yayan lambalar göz kulak oluyor bu sokağa. 

Sokak kardan arınmış ve temiz. Uzakta bir ev var, pencereleri ışıldayan. 

Düşünmeden oraya yöneliyor.306 

 
304 A.g.e. s. 12 
305 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 16 
306 Tokarczuk, Olga, Son Hikayeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 14 



96 
 

Ida yöneldiği evin pencerelerinden yansıyan zayıf ışıkları görünce hoşuna gitmez, 

bir hüzne kapılır. Çünkü kuşkusuz bu görüntü ona kök salmayı, yerleşik yaşamı 

çağrıştırır. 

Pencerelerden, sevmediği ve her zaman ona ani ve tarif edilmez bir hüzün 

veren zayıf ışıklar görünüyor.307 

Ida burada yine aylak postmodern tipin özelliklerini sergiler. Çünkü aylak sürekli 

hareket halindedir ve bir yere kök salmayı reddeder. Nereye giderse gitsin orada 

yabancıdır.308 

Ida eve buyur edilir. Kaza geçirmiş ve yorgundur. Ona yukarıda yatak hazırlanır. 

Ida odayı inceler. Yerleşik yaşamın izleri şimdi daha da belirgindir.  

Demir bir yatak, eskimiş, hasır bir koltuk da duruyor, bir zamanlar beyazmış, 

şimdi rengi dönmüş. Soyulmuş boya parçaları, mobilya kepekleri örneği yere 

dökülmüş. Pencerenin altındaki yayılmış gazete kâğıdı üzerinde elmalar 

dizili, şubatın sonu olmasına rağmen hafif buruşmuşlar. Hava, elmaların 

kabukları gibi düz ve nemli.309 

Zaman her şeyi acılaştırmıştır. Ida kaza geçirmiş, ölümden dönmüştür. Ama 

yerleşik yaşam da ölümü çağrıştırmaktadır. Kök salınan şeyler zaman geçtikçe solmuş, 

acılaşmıştır. Ida bir an önce oradan çıkıp gitmek ister.  

Ida ev sakinleri ile yüzeysel bir iletişim halindedir. Hatta mümkünse iletişime 

geçmek de istemez. Ev sakinleri Ida’yı yattığı odada ziyarete gelir. Ida bu durumdan 

memnun değildir. Elinden gelse hiç iletişime geçmek istemez.  

 
307 A.g.e. s. 15  
308 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 134 
309 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 19 



97 
 

Kapının gıcırdadığını ve fısıltıları duyuyor, sonra köpeğin sessizce 

kovulduğunu; “Girme buraya, hadi aşağı!” Biri dikkatle yatağa yaklaşıyor 

ve kenarına oturuyor. Kaçış yok, gözünü artık açmak zorunda.310 

Ida’nın yüzeysel bir iletişim içerisinde olması turist postmodern tipini de 

çağrıştırmaktadır. Çünkü turist kaldığı yerlerde kişilerle sığ ilişkilere girer.311  Ida ev 

sakini Olga ile konuşur. Konuşma sırasında evini sattığını, onu özlemediğini söyler. 

Sürekli hareket halinde olup beş büyük Avrupa ülkesini gezen Ida bu bakımdan evsizliğe 

alışmaktan başka bir seçeneği olmayan aylak312 ile özdeşleşir. 

Ida, hevesle yanıtlıyor. Annesi ve babası ölmüşler. Babasından birkaç ay 

sonra ölen annesinin ardından evi satmış. Zaten ev rahat bir ev değilmiş, 

dağdaymış, eski ve küçükmüş. Hiçbir zaman o evi özlemediğini söylüyor, ama 

birkaç gün önce, hani buralarda dolaşırken, oraya gitme arzusu sarmış içini 

birden.313 

Ama konuşmasının bir yerinde evini görme arzusu içerisine de girer. Bu bakımdan 

Ida’yı aylağın aksine turist evsiz değildir314 düşüncesine de yakın görürüz. Ida başına 

gelen kazayı polise ve ödünç aldığı arabanın sahibine bildirmek ister. Ama sonra bu 

düşüncesinden vazgeçer. Ida bu bakımdan aylak postmodern tip ile benzeşir. 

Telefon anakronik bir görüntü sergiliyor: Kırmızı plastikten, çevirmeli bir 

telefon. Ne diyeceğini düşünüyor, Aynı şeyleri söyleyecek. Bozkow ve 

Bardo’yu gösteren tabelanın –bunu iyi hatırlıyor- arkasında kalan dönemeci 

 
310 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 25 
311 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 133 
312 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 137 
313 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 28 
314 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 



98 
 

görmedi. Araba dönemecin yanındaki setten yuvarlandı. Zaten onu 

bulmuşlardır artık. Eliyle telefonun ahizesine dokunuyor ve hemen geri 

çekiyor.315 

Ida bu bakımdan aylak postmodern tip ile benzeşir çünkü her şeyini geride 

bırakmıştır. Kendisi bile bir sonraki durağını bilmez ve herhangi birinin denetiminden 

çıkmış durumdadır. Postmodern yaşamın özü bağlanmamayı öğütler. Ida arkasında bir 

bağ bırakmak istemez. Ida’ya misafirperverlikte kusur edilmez. Ama konaklanan yer ne 

denli hoş olursa olsun postmodern insan tipinin asıl düşüncesi ne bir yere ne de bir kişiye 

bağlanıp kalmaktır. Postmodern düşünceye göre yaşanılan olayların sonuçları olayın 

kendisinden fazla sürmemelidir. Eğer ortaya bir sonuç çıkarsa da bunun sorumluluğunu 

üstlenmemektir. Kişi aynı zamanda geleceği de kontrolü altına alamaz çünkü hareketleri 

rastgeledir. Bugünün geçmişle ve gelecekle olan ilişkisini kesip atar. Yaşanılanları 

tarihten koparır.316 Bunlar Ida için de geçerlidir. Evin sakinleriyle yüzeysel bir iletişim 

halindedir, ismini bile söylemez. Başına gelenleri kimseye haber verme zahmetine de 

girmez. Girişimde bulunur ama vazgeçer. Ve bulunduğu yeri de bir an önce terk etmek 

ister.   

Buradan çıksa kendine gelecek. Bıktı bu insanlardan, kafasını 

karıştırıyorlar.317 

Ida kaldığı yeri terk etmek üzeredir artık. Hiçbir yere, hiçbir şeye kök salmak 

istemeyen Ida’ya geçmişini hatırlatır. 

 
315 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 45 
316 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 131 
317 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 56 



99 
 

Yatağa uzandığında bu yaşlı çiftin bir biçimde ona anne babasını 

hatırlattığını biliyor artık. Yarın, söz, hemen yarın buradan gidecek.318 

Ida geçmişi ve geleceği koparıp atmış postmodern bir karakterdir. Kaza geçirip 

sığındığı evdeki insanlarla hiçbir gönül bağı kurmaz. “Onları hiç görmemeyi yeğlerdi. 

Şimdi değil. Onlarla yapılan konuşmalar ıslak kâğıt gibi yırtılıyor sanki. Ne konuşuyor 

onlarla?”319 Ida kaldığı yeri terk ederken evin sakinlerinin dışarıda olduğu bir zamanı 

seçer. Kimseyle vedalaşmaz. Bir not bırakmaz. Hiç orada kalmamış gibi orayı terk eder. 

Ödünç arabanın anahtarı, eldivenler ve paltosu, yanında olan her şey bu 

kadar. Odayı sanki hiç burada kalmamış gibi ardında hiç iz bırakmadan terk 

etmek istiyor. Sonra yavaşça aşağı iniyor. Yine kar atıştırıyor, tıpkı buraya 

geldiği günkü gibi, karda bıraktığı izler kesin silinecek. Yolu geçiyor.320 

Ida’nın hikâyesini okurken de ev sakinlerinin hiçbirinin Ida’ya adıyla seslendiğini 

okumayız. Çünkü Ida ev sakinlerine adını söylememiştir. Bauman’ın da ifade ettiği gibi 

kimlik bir yük haline gelmiştir. Çünkü kimlik arkada iz bırakır.321 

Maja’nın Hikâyesi 

 

Son Hikâyeler romanında Maja’nın hikâyesi oğlu ile birlikte bir adaya yolculuğu 

ile başlar. Oğluyla dünyayı dolaşır. Sürekli hareket halindedir. Farklı uluslardan 

turistlerin olduğu bir kafileyle birliktedir. Kendisi de turisttir. Kafile yemek yemek üzere 

bir restoranın yanında mola verir. Orası herkes gibi Maja ve oğlu için de yabancı ve 

yenidir.  

 
318 A.g.e. s. 78 
319 A.g.e. s. 98 
320 A.g.e. s. 112 
321 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 132 



100 
 

Restorana bitişik, bambu damlı bir pazara girdiler, kavurucu sıcağa ve oğul 

vermiş sineklere karşın çengellere asılı kanlı et parçalarını hayrete düşmüş 

bir biçimde izlediler.322 

Bauman’a göre postmodern tip turist yeniliğe her zaman açıktır ve yeniyi 

gördüğünde coşkuya kapılır.323  Maja ve oğlu mola yerlerinden birinde bir gezintiye 

çıkarlar ve kaybolurlar. “Bu duraklardan birinde, kadın ve onun uzun saçlı oğlu, güneşten 

grileşmiş beton duraklar ve tezgâhlar arasında kayboldular.”324 Maja kafilenin yanına 

geri dönebilmek için oranın sakiniyle iletişime geçmek zorunda kalır.   

Ne aradığını açıklamaya çalıştı adama. Kadın sürekli “Pazar”, “tezgâh” 

sözcüklerini çaresizce yineler ve belleğinde başka bir karakteristik yer 

bulmazken adam ona sakin merakla bakıyordu.325 

Bir başka örnekte Maja bu sefer bir yabancının konuşma teklifinden rahatsız olur. 

Bir an önce konuşmayı bitirmek ister.  

Yemekten sonra adam yanlarına oturmak için izin istedi. Kendini tanıttı. Adı 

Kiş’miş. Söylerken sanki uyduruk bir isim gibi geliyordu. Amerikan aksanıyla İngilizce 

konuşuyorduysa da sesinde egzotik, keskin bir sertlik vardı. Kadın adını mırıldandı: 

“Maja.” 

“Polonyalı mısınız?” 

“Evet,” dedi isteksizce oradan kaçmak için bir bahane aramaya başladı.326 

 
322 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 193 
323 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 
324 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 193 
325 A.g.e. s. 194 
326 A.g.e. s. 222 



101 
 

Yukarıdaki alıntılar Zygmunt Bauman’ın postmodern tip turist tanımı ile de 

örtüşmektedir. Çünkü yerli halkla sığ ilişkiler söz konusudur.327 Maja sürekli göçebe 

yaşamı sürdürmektedir. Bunu hikâyenin içinde bize verilen küçük ayrıntılarda anlarız. 

Önce kadın duş aldı. Su hiç de soğuk değildi, güneş altın ısısını vermişti. 

Bütün günün kirini terini yıkadı, derisini rahatlattı. Oldukça sembolik temiz 

giysiler, bir başka deyişle bir önceki otelin çamaşır makinesinde yıkandığı 

için sabun kokan bir şort ve bir gömlek bedenine hak ettiği ödülü 

vermişlerdi.328 

Yukarıdaki alıntıdan anlarız ki Maja kısa süre önce başka bir oteldedir. Ve bir 

göçebe yaşamı sürdürmektedir. Aylak da sürekli bir göçebe yaşamı içindedir ama ikisi 

arasındaki en önemli fark turistin dönmek üzere yola çıkması, aylağın ise dönecek bir evi 

olmamasıdır.329 Örneğini tezin ilerleyen kısımlarında göreceğimiz üzere Maja, aylak ve 

turist postmodern tipleri arasında gidip gelir. Maja’nın etrafındaki insanlar da Maja gibi 

yabancı, turist ya da aylaktır. 

Bu ada gibi yerlerde herkes önünde sonunda birbirine benziyor. Ziyaretçiler, 

gezginler, dolaşanlar, her zaman yukarıda dururlar, ne de olsa hiçbir yer için 

“evet” demezler, böylelikle kölelikten hep uzak kalırlar. Ayrıldıkları evler, 

anlık da olsa unutulmaya mahkûm ve var olmamaya düşmüş durumdadırlar. 

Ülkeleri de gerçek dışı olmuştur artık, buradaki gazeteler onlardan hiç söz 

etmez, kimse umursamaz o diyarları. Bir süreliğine tahliye edildikleri o 

yaşamlar, hani yanılsamalı bir özgürlük veren, var olmayı kesmişlerdir. 

Yersiz, isimsiz, yataklarının, elbise dolaplarının, sabah yataktan 

 
327 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 133 
328 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 198 
329 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 



102 
 

kalkışlarının, banyodaki kozmetik rafının, küfür sözcüklerinin ziyaret ettikleri 

internet sayfalarının o tanıdık halleri olmadan.330 

Yukarıdaki alıntı aynı zamanda turist ve aylak postmodern tipin bildirgesi 

niteliğindedir. Maja yine bir başka örnekte göreceğimiz üzere kendini insanlardan 

soyutlar. Herkes bir sohbeti dinlerken o, manzaranın akışına bırakır kendini. Hiçbir şeyle, 

kimseyle gönül bağı kurmaz.   

O zaman Maja’nın gözleri önünde bir şey beliriyor ve kendini bu görüntüden 

uzaklaştıramıyor, anlatılanları dinlemeyi bırakıyor: Su, denizden sahile 

doğru akıyor ve ahşap platformun altından sessizce süzülüyor, sonra santim 

santim plajı ilhak ediyor, kabukları kum esaretinden kurtarıp belirsiz ayak 

izlerini dolduruyor… ama bunu şu sohbete, daha doğrusu monoloğa 

kapılanlar görmüyor.331 

Zygmunt Bauman, dört postmodern tipin de ortak noktası olan hiçbir şeye bağlı 

kalmama özelliğinden bahseder. Bauman’a göre iç içe geçmiş bütün postmodern tiplerin 

ortak noktası insan ilişkilerini parçalı yaşamaktır. Hepsi de kalıcı sonuçlara karşıdır.332 

Maja’nın hikâyesinde postmodern tiplerin olayları süreksiz yaşamasına, kalıcı 

sonuçlara karşı olmasına örnek oluşturacak bir paragraf yer alır. 

Yaşamı orada istisnalar ve rastlantılardan oluşuyor. Sevmediği bir kentte 

yaşıyor. Bulamayacağı bir yeri özlüyor. En çok istediğini asla 

gerçekleştiremeyecek. Arzulamadığı geliyor ona hep. Yaşamı, dakikliğin 

önemli olduğu zamanlarda var olan bozuk çalar saatlerden, her sözcüğün 

tam olarak anlaşılması gereken mesajlardan, bir haber verecek bir telefonun 

 
330 Tokarczuk, Olga, Son Hikayeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 223 
331 A.g.e. s. 225 
332 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 141 



103 
 

açılmamasından ve bir daha bu telefonun gelemeyecek olmasından, acilen 

ödenmesi gerekirken kaybolan faturalardan, okunan bir kitapta, tam sonuna 

gelmişken beklenmedik bir biçimde çıkan boş sayfalardan, en sonunda doğru 

istikamete gitme şansı olan bir geziyi iptal etmekten oluşuyor.333 

Maja’nın turist ve aylak düşüncesinde gidip geldiğinden bahsetmiştik. Hikâyesinin 

bir kısmında geri dönmenin planları arasında olmadığını okuruz. 

Geri dönmek, tek bir düşünceye, seyahat planına yoğunlaşmak, pasaportları 

hazırlamak, vizelerin geçerliliğini ve otobüs, tren ve bağlantılarını kontrol 

etmek. Bir sonraki hedefin ne olacağını belirlemek. Yaşamın çok pahalı 

olmadığı, en azından evden daha pahalı olmadığı, hatta daha ucuz olduğu bir 

yer seçmek. Bu şekilde uçak parasından da tasarruf etmek, sıfır maliyetle 

yaşamak. Henüz değil, biraz daha zaman var.334 

Ama bir sayfa sonra Maja’nın geri dönmek üzere seyahat edenleri içinden 

eleştirdiğini okuruz. 

Bu hareketsiz, tembel, yerleşik kabilelerin insanlarından daha kötü ne 

olabilir? Hani ara sıra evlerini terk eden şu insanlardan, bunlar güya turistik 

amaçla seyahat ederler, bedenlerine ve beyinlerine yerleşmiş evlerini de 

yanlarına alırlar, her şeyi bir bagaja indirgenmiştir… Evi yoldur onun, 

yolculukta yaşar o. Ve yolculuk onun için uzayda iki noktayı bağlayan bir hat 

değil –başka bir boyut, bir durumdur. Bunda hiçbir şey açık değil, hiçbir şey 

olası değil; yollar yoğun ve karışık, kesilmiştir, Beklenmedik yerlere 

 
333 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 229 
334 A.g.e. s. 237 



104 
 

bağlanırlar ve haritalar her sabah başka bir şey gösteriyorlarsa onlara 

güvenilmez. Kadın yerde bir hayalet gibi süzülür, geride iz bırakmaz. 335 

Maja’ya son olarak eve dönme düşüncesi rahatlatıcı gelir. Eve dönüş düşüncesi, 

postmodern tip turist teorisiyle özdeşleşir. 

Kadın Mike’la bir gün önceden sözleşmişti. Otobüste bir yer, karada bir otel 

bulmak için anakarayla bağlantı kurulmuştu. Sonra ne olacak? Diye ağzında 

raptiyelerle sordu Mike. Sonra eve gideceğini söyledi kadın ve bu onu 

rahatlattı.336 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
335 Tokarczuk, Olga, Son Hikâyeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları, s. 238-239, 
336 A.g.e. s. 261 



105 
 

GÜNDÜZÜN EVİ, GECENİN EVİ 

 

Rüyalar, Marta, Peter,Gündüzün Evi, Gecenin Evi bilge Marta’nın ve çevresindeki 

insanların ve hatta ölümü yaşamış kişilerin duyguları, düşünceleri, rüyaları, inançları, 

dramları, kendilerini kendi içlerinde arayışlarına dair bir eserdir. Olaylar birbirinden 

kopuktur ama sonunda birbirlerini tamamlar. Gerçekle rüya arasında gidip gelen çok 

katmanlı bir eserdir. Bu roman Uluslararası IMPAC Dublin Edebiyat Ödülü finalistidir. 

 

Rüyalar 

Olga Tokarczuk’un Gündüzün Evi Gecenin Evi adlı romanı Rüyalar başlıklı kısa 

bir bölümle başlar. Bu bölümde isimsiz bir anlatıcı rüyasını anlatır.  

İlk gece durağan bir rüya gördüm. Sadece bir bakış, sadece bir görüntü 

olduğumu, bedensiz ve isimsiz olduğumu gördüm rüyamda. Ovanın 

üstündeyim, yüksek bir yerde, her şeyi veya neredeyse her şeyi görebildiğim 

belirsiz bir noktada. Bu görüntünün içinde hareket edemiyor, 

kımıldayamıyorum. Gördüğüm dünya, gördükçe kendini bana teslim ediyor, 

hepsini bir arada görebilmem için benden uzaklaşıyor veya sadece en ufak 

detayları görebilmem için yaklaşıyor.337 

Yukarıdaki paragrafın satır aralarında postmodern düşüncenin ve postmodern tipin 

özünü gözlemlemek mümkün. Her şeyi görebildiğim belirsiz bir noktada... David Harvey 

Postmodernliğin Durumu adlı kitabında postmodern roman kahramanları ile ilgili şöyle 

yazar;  

 
337 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, GRİKEDİ Yayınları, 1. Baskı Ekim 

2004, sf. 9 



106 
 

Postmodernist roman kahramanları çoğu zaman hangi dünyada bulunduklarını 

karıştırmış gibidirler ve bu dünyayla nasıl bir ilişki içine girmeleri gerektiğini 

çıkaramazlar. Borges’in karakterlerinden biri, perspektif sorununu otobiyografiye 

indirgemenin bile labirente girmek anlamına geldiğini söyler: “Kimdim? Bugünün şaşkın 

beni mi; dününki mi, unutulmuş; yarınınki mi; öngörülemez?338 

Bedensiz ve isimsiz olmak... Postmodern düşüncenin bir diğer özelliği ise ait olduğu 

kimlikten sıyrılmaktır. Kimlikten sıyrılmak bir yerde bedenin işlevlerini de geçersiz 

kılmaktır. Artık sorun bir kimliği nasıl uzun süre tutmak değil, onun nasıl 

engelleneceğidir.339 

İsimsiz anlatıcı rüyasına şöyle devam eder: “Tam ortasında bir ev olan bir ova 

görüyorum, ama bu ne benim evim ne de benim ovam. Çünkü hiçbir şey bana ait değil, 

çünkü ben kendime ait değilim, hatta ben diye bir şey yok.” Hiçbir şey bana ait değil, ben 

kendime ait değilim, ben diye bir şey yok... Bu cümleler aklımıza Zygmunt Bauman’ın 

aylak postmodern tipini getirmekte. Bir aylak hiçbir şeye, yere ait değildir. “İstasyonda 

yaşar”, konuk severlik bittiği andan itibaren her şeyi ardında bırakıp gider. Onun için 

hiçbir yer bağlayıcı değildir. Aylak postmodern tipi kendisine ben diye bir şey yok deme 

lüksüne de sahiptir. Hiçbir yere kök salmadığı gibi insanlara da kök salmaz. O halde aylak 

ben buyum diyebilmesi için bir topluma, mesleğe kök salmış olması gerekir. Bir çöl 

gezgini gibidir. Onun tek yolu kumda bıraktığı ayak izleridir.340 

 

 
338 Harvey, David, Postmodernliğin Durumu, Çev. Sungur Savran, Metis Yayınları, Sekizinci Basım 

Ağustos 2019, s. 56 
339 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 3. 

Basım 2019, s. 132 
340 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 



107 
 

Marta 

Marta adlı bölümde yine isimsiz anlatıcı yer alır. İsimsiz anlatıcı kendi bakış 

açısından hem kendisini hem de Marta’yı anlatır. Marta kendi yaşamıyla ilgili herhangi 

bir bilgiyi insanlara tam anlamıyla anlatmayan bir karakterdir.  

Her defasında farklı bir doğum yılı söylerdi bana...Marta hakkında fazla bilgim 

yoktu. Sadece karşımda açıldığı kadar. Hepsi varsayımlardan oluşurdu, onunla ilgili 

kurgular yarattığımın farkındaydım. Tüm geçmişiyle ve şimdiki zamanıyla kuruyorum 

Marta’yı...Çünkü ne zaman genç olduğu zamanları sorup anlatmasını istesem, 

çevremizdeki birtakım şeylerin o dönemde nasıl göründüğünü sorsam, sadece susar, 

lahanayı kesmekte yoğunlaşır veya -şu kendi olmayan- kendi saçlarını örerdi. 

Konuşmamak gibi bir niyeti yoktu da sanki kendisiyle ilgili anlatacağı pek bir şeyi yoktu. 

Sanki geçmişi yoktu. Marta’nın kurgulamayı sevdiğini sonradan öğrendim. Bazen kendisi 

bu söylevlerini aniden, sebepsizce keser, haftalarca konuya dönmez, bir gün ansızın 

‘’Sana anlattım ya...’’, ‘’Hatırladım ki...’’, ‘’Neyse, şöyle devam etti...’’ diyerek kurumuş 

bir konuya yeniden başlardı. Ben de kimden söz ettiğini, neye nerede ara verdiğini 

arardım kafamda.341 

Marta kendisi hakkında doğru bilgiler vermez ya da insanlar onu ağzından 

çıkanlar kadar tanır. Aynı zamanda insanlarla olan ilişkisi, diyaloğu parçalıdır. Marta’nın 

bu özelliği, insan ilişkilerini parçalı ve asla sonuca vardırmayan postmodern tiplerin ortak 

özelliğidir. 342 Ayrıca yukarıdaki paragrafta isimsiz anlatıcı, Marta’nın kurgular 

yarattığından bahseder. Zygmunt Bauman’ın postmodern tiplerinden gezinen de 

karşısındaki insan hakkında kurgular yaratır. Gezinen kalabalık arasına girer ve gördüğü 

 
341 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, GRİKEDİ Yayınları, 1. Baskı Ekim 

2004, s. 14-15 
342 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü Basım 2018, 

s. 141 



108 
 

insanlar hakkında senaryolar üretir 343  Marta da insanları izleyip onlar hakkında 

senaryolar üretmektedir. “Birlikte bir yere, Klodzko veya Nowa Ruda’ya gittiğimizde, 

bankanın önünde park ettiğim arabada beklediğim zaman, insanlara bakardı. Sonra, 

arabada, eşya dolu çantaları karıştırırken, hep bir şeyler anlatırdı. Mesela başkalarının 

rüyalarını.”344 

Bauman’ın tanımladığı üzere gezinen gördüğü şeylerin başlangıcına ya da sonuna 

tanık olmaz.345 Olga Tokarczuk ise isimsiz anlatıcısının ağzından bize şunu sormaktadır; 

“Aslında tam gözler önünde olup bitenler, en önemli şeyler değil midir? Başlangıç ve 

sonun sorusu hiçbir zaman bilgi getirmez bize.”346 

Marta adlı bölümün isimsiz anlatıcısı ise sözlerini şöyle bitirir; “Marta’yı 

anlamazdım ve şimdi onu düşündüğümde de anlamıyorum. Marta’yı anlamak ne işime 

yarar? Davranışlarının nedenlerini, tüm hikâyelerinin kökenlerini keşfetmek bana ne gibi 

bir yarar sağlar? Onun yaşam hikâyesi, eğer onunsa, bana ne verirdi? Belki yaşam 

hikâyeleri, geçmişleri ve gelecekleri olmayan, diğerlerinin önüne sonsuz bir şimdi olarak 

çıkan insanlar vardır?”347 

 

 

 

 

 
343 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 12 
344 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, GRİKEDİ Yayınları, 1. Baskı Ekim 

2004, s. 45 
345 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 12 
346 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, GRİKEDİ Yayınları, 1. Baskı Ekim 

2004, s. 17 
347 A.g.e. s. 17  



109 
 

Peter Dieter 

 

Peter Dieter adlı hikâyede Peter ve Karısı Erika memleketlerine, Polonya’ya 

turistik bir gezi düzenlerler. Hangi ülkeden geldikleri belli değildir, sadece sınırı 

geçtiklerini biliriz.  

Peter Dieter, eşi Erika ile beraber sınırı geçtikten sonra, eline bir uğur böceği 

kondu. Dikkatli baktı, üzerinde tam yedi tane nokta vardı. Sevindi.  

“İşte, gerçek bir selam!” dedi. 

Garip bir otobandaydılar. Yolun iki kenarında duran mini etekli kızlar arabalara 

el sallıyorlardı.348 

Yurtlarına gelmiş olmalarına rağmen yine de arabalara el sallayan mini etekli kızlar 

gibi bazı şeyler Peter ve Erika için yenidir ve memleketlerinde bazı yerler artık eskisi gibi 

değildir. Bunu bir örnekte görelim; 

O günün en üzücü anı, Peter’in kendi köyünü tanımamasıydı. Köyden de 

küçük bir yer haline gelmişti; evleri, avluları, yolları ve köprüleri yok 

olmuştu. Yalnızca iskeleti kalmıştı. Eskiden arkasında, ıhlamur ağaçlarının 

arasında, Peter’in evinin durduğu kapısına asma kilit asılmış kilisenin 

önünde durdular.349 

Peter Dieter etrafına bir sıla özlemi duygusuyla değil de yenilik arayışı içinde ve 

her bir izlenimi tüketmeye yönelik bakmaktadır. “Yolun kenarında oturup cips yediler. 

Kocasının yüzüne çaktırmadan bakan Erika, ıslak gözlerini ya da titreyen çenesini 

 
348 A.g.e. s. 151 
349 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, GRİKEDİ Yayınları, 1. Baskı Ekim 

2004, s. 153 



110 
 

göreceğinden korktu. O zaman cips paketini yere koyacak, ona sarılacaktı. Ama adamın 

yüzü, televizyon seyrettiği zamanlardaki gibiydi.”350 

Yukarıdaki alıntılardan görüleceği üzere yenilik, izlenimleri tüketme ve 

coğrafyanın değişmesi gibi başlıklar ön plana çıkar. Bauman postmodern tip turist’i ve 

aylak’ı tanımlarken bu başlıklara değinir. Peter’in kendi köyünü tanıyamaması 

postmodern dünyada her şeyin her an değiştiğine bir örnektir.  

Peter alıntılarda gördüğümüz üzere yenilik ve izlenim arayışı içindedir. Turist 

postmodern tiple de özdeşleşir. Çünkü turistin umursadığı tek şey yeni izlenimlerdir.351 

Peter ayrıca turistik rotalarda dolaşır, çünkü kendisi de bir turisttir. Dolaştığı yerlerde ise 

Bauman’ın da turist postmodern tipi tanımladığı gibi gittiği yerlerde yabancılarla çok sığ 

ilişkiler içerisine girer.352 

Yürümeye devam etti. Turist yoluna çıktığında, sırt çantalı gençler, gözlerine 

akan teri silen Peter’i selamlayıp yollarına devam ettiler.353 

Peter turistik rotada olduğu için yine kendisi gibilerle karşılaşır. Bir sürprizle ya da 

tehlikeyle karşılaşmaz. Peter yolculuğu sırasında yorulur ve oturur. O sırada sevmek ve 

sevilmek gibi insanları birbirine bağlayan duyguları ve ev olgusunu sorgulamaya başlar.  

Dönüş yolunu düşününce kendini çok zayıf hissetti. Burada ölsem ne olur 

acaba, diye düşündü direklere doğru sürüklenirken. Nedense bu fikir ona 

komik geldi. Ta buralara kadar tırmanması, buraya gelmek için Avrupa’nın 

yarısını geçmesi ve yıllardır bir liman şehrinde yaşaması, iki çocuk ve bir ev 

 
350 A.g.e. s. 153 
351 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 
352 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 3. 

Basım 2019, s. 133 
353 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, GRİKEDİ Yayınları, 1. Baskı Ekim 

2004, s. 154 



111 
 

sahibi olması komik geldi bir anda. Sevmesi ve karşılığında sevilmesi, 

savaştan kurtulması da...354 

Peter yukarıdaki alıntıda tam anlamıyla postmodern tip aylak tanımına uymaktadır. 

Aylak, hiçbir yere ve kişiye kök salmaz.355 Bu yüzden Peter’e sevmek ve sevilmek gibi 

duyguların komik gelmeye başlaması, dönüş yolunu düşününce kendini zayıf hissetmesi, 

bize aylak postmodern tipi anımsatmaktadır.  

Peter “burada ölsem ne olur acaba” diye düşündüğü yerde ölür. Aylaklığı sadece 

düşüncelerinde kalmaz. Öldükten sonra da “ara istasyonlarda” yaşar. Peter ev sahiplerinin 

hoş görüleri ölçüsünde bir o sınırdadır bir bu sınırda.  

Akşamüstü Çek sınır polisi buldu onu. Saate baktılar. İkisi de tereddütlüydü. 

Muhtemelen geç kalacakları akşam yemeğini düşünüyorlardı. Ve yazmaları 

gereken raporu. Sonra ikisi birlikte Peter’in ayağını Çek tarafından Polonya 

tarafına koydular... Yarım saat sonra Polonya sınır polislerinin fener ışıkları 

Peter’i aydınlattı. Polislerden biri ‘’Aman Tanrım!’’ diye bağırarak geri 

çekilirken ikincisi alışkanlıkla silahına davrandı, etrafa baktı. Polonyalılar 

Peter’in yüzüne bakıp fısıldayarak konuştular. Arkasından ciddi bir 

sessizlikte onu kollarından tutup Çek tarafına koydular.356 

Bauman’ın da ifade ettiği gibi bugün hoş karşılanan bir ziyaretçi yarın 

istenmeyen konumuna gelebilir .357  

 

 
354 A.g.e. s. 155 
355 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 
356 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, GRİKEDİ Yayınları, 1. Baskı Ekim 

2004, s. 155-156 
357 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 17 



112 
 

Otlu Kek 

 

Çek sınır polis memuru görevi gereği ormandan Çek Cumhuriyeti'ne geçişi 

denetlemek ve olası bir kaçak içki geçişini önlemektir.  

Polis memuru çevredeki herkesi tanırdı. Yabancıları ilk bakışta anlar, 

kimliklerini sorar, karakolu arardı. Kim olursa olsun, mantar toplayan biri, 

ya da kaybolan bir turist, sınırdan uzaklaşıp kendi yoluna gidinceye kadar, 

onu yukarıdan dürbünle takip ederdi.358 

Polis memuru herkesi dürbünle izler. Böylece bir sürü insanla karşılaşır. Önünde 

olup biten her şeyi ve herkesi gözlemler. Gözü önünde gerçekleşen olaylar ise bir tiyatro 

sahnesine benzetilir. Kalabalıktan uzakta gözlemleyen polis memuru birçok sahneyi 

kafasında kurmak zorun kalır.  

Polis memurunun önünde, ne yazık ki tiyatro oyununa benzer bir şey 

oynanırdı. Ve ne yazık ki sıkıcı bir oyundu bu... Birçok sahneyi kafasında 

kurmak zorundaydı.359 

Yukarıdaki alıntı postmodern tip gezineni aklımıza getirir. Gezinen postmodern tipi 

dünyayı bir tiyatro sahnesi olarak görür ve içindekiler de senaryosundaki oyunculardır.360 

Çek polis memurunun kalabalıktan uzak bir şekilde kalabalığı gözleyip birçok 

sahneyi kafasında kurması, olayları bir tiyatro sahnesi gibi görmesi, Bauman’ın gezinen 

tanımıyla bir hayli örtüşmektedir.  

 

 
358 Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, GRİKEDİ Yayınları, 1. Baskı Ekim 

2004, s. 179 
359 A.g.e. s. 180 
360 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 16 



113 
 

AÇ GÖZÜNÜ ARTIK YAŞAMIYORSUN361  

Gra Na Wielu Bębenkach (Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun) adlı kitaptaki hikâyeler 

sadece konularıyla değil, biçimleriyle de birbirinden çok farklıdır. Bazı hikâyeler zaman 

ve mekânın sınırları içerisinde geçerken bazıları ise dışında kalırlar. Örneğin okuduğu 

romandan sıkılıp kurgusunu değiştirmek için kitabın içine giren bir karakterden, 

Kudüs’ün fethini birebir canlandırmak isteyen soylu bir karı kocaya… Tokarczuk, 

gündelik yaşamda düzeni bozan ve rutinin dışına çıkan durumları hem gerçekçi hem de 

gerçeküstü bir biçimde okuyucuya sunar. 

 

Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun 

 

Zygmunt Bauman’a göre oyunda dünya ve kader bir hamur gibi yumuşaktır. 

Oyuncunun ellerinin vermek istediği şekli almaya hazırdır. 362 Aç Gözünü Artık 

Yaşamıyorsun adlı hikâyenin karakteri C’nin dünyası Bauman’ın ifade ettiği gibi 

yumuşak ama ele gelmezdir. Hikâyenin karakeri C okuduğu polisiye romanın dünyasına 

sanki yan odaya geçer gibi gidip gelir. Bu iki dünya arasındaki sınır, hikâyenin dilinde de 

ayırt edilemez. C kocasına bir şeyler söylerken bir sonraki cümlede kitaptaki 

karakterlerden birinin dünyasındayızdır. Polisiye romandaki dünya ile C’nin yaşadığı 

dünya sanki tek bir yerdir. Bir oyun olarak düşünülen postmodern dünyada sınırlar 

belirsizdir. Bu anlamda C için hem romanın dünyası hem de kendi dünyası için yumuşak 

bir yan vardır ama Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun hikâyesinde ele gelmez bir yan da 

vardır. Oyunda önemli olan kişinin oynadığı oyunu iyi bir biçimde oynamasıdır. Ama 

 
361 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı 
362 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 20 



114 
 

burada kesinlik yoktur. Şans rüzgârına bağlıdır çoğu şey. Bu da oyundaki dünyanın 

yumuşaklığını vurgular.363 

C’nin okuduğu polisiye romanda bir malikâneye toplanan polisiye yazarları kendi 

aralarında katil kim oyunu oynarlar ama kitap ilerledikçe bir türlü cinayet işlenmez ve C 

sıkılmaya başlar. C bunun üzerine kitaptaki karakterlerden birini öldürür. O andan sonra 

yaşananlar polisiye roman karakterleri ile C arasında bir oyuna dönüşmeye başlar. C 

polisiye romandaki dünyaya bu gidiş gelişleri sırasında arkasında fark etmeden bir delil 

bırakır. Topuklu ayakkabısının topuğu polisiye romanın geçtiği malikânede kalır. Olayı 

araştıran polis, C’nin ayakkabısından düşen topuğu bulmasıyla C’nin izini de bulur. Bir 

başka deyişle oyun C’nin dünyasında da devam eder. C’nin kapısına ertesi sabah okuduğu 

romandan bildiği polis gelir. Yukarıda da ifade ettiğimiz üzere oyunda katı gerçeklikten 

söz edilmez. Sınırlar ortadan kalkar. 364  C’nin dünyası sınırları belirsiz bir dünyadır. 

Kendisi ile kurgu roman arasında kesin sınırlarla belirlenmiş çizgiler yoktur. Dolayısıyla 

C polisiye romanın dünyasından kendi dünyasına geçiş yapar ama romanın dünyasında 

kendinden bir iz bırakır. Bu oyunda şans rüzgârı C’nin yanında değildir.   

C postmodern bir karakter olarak yaşadığı dünyada bir oyuncudur. Çünkü C’nin 

kitaptaki dünyaya gidip gelişleri sanki yan odaya gidip gelmek gibidir. C’nin okuduğu 

kitap C’den ayrı bir dünya değil de beraber paylaştıkları bir dünya gibidir. Bauman’ın 

ifade ettiği gibi dünyanın kendisi de bir oyuncudur. Dünya oyuncu olarak hamleler yapar 

ve şans ve şanssızlık buna bağlıdır. Oyuncu ile dünya karşı karşıya gelir ama burada ne 

düzen vardır ne de düzensizlik. Burada sadece hamleler vardır. Bu hamleler zekice ya da 

değildir. Buradaki asıl mesele karşıdakinin hamlelerini tahmin etmek ve ona karşılık 

 
363 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 138 
364 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 20 



115 
 

davranmaktır. Hamleleri önleyip “bir adım önde” olmaktır.365 C’nin içinde olduğu oyun 

bu ifadeleri destekler niteliktedir. C bir hamle yapar, roman karakterlerinden birini 

öldürür ve romandaki olaylar C’nin hamleleri üzerine gelişmeye başlar. C başta zekice 

hamleler yapar, yakalanmadan dört kişiyi öldürür ama yeterince zeki değildir, 

ayakkabısının topuğunu malikânede unutur. C’nin okuduğu polisiye romandaki 

karakterler ve polisler, Bauman’ın da “oyun” tanımına uygun olarak bu cinayetleri 

önlemek ve katilden –C’den- önce davranmak, bir başka deyişle bir adım önde olmak 

umuduyla zekice ya da zeki olmayan hamleler yaparlar.    

Bauman’a göre oyun alanının duvarları ses geçirmezdir. Dışarıdaki sesler içeriye 

sadece kısık bir uğultu şeklinde gelebilir366  Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun hikâyesi 

Bauman’ın ifadesini destekler niteliktedir. Çünkü C her ne kadar polisiye romandaki 

karakterleri öldürüp tekrar kendi dünyasına dönse de C’nin dünyası ile polisiye romanın 

dünyası arasında ses geçirmez bir duvar vardır. C yalnızca polisiye romanın dünyasına 

girip karakterleri öldürdükçe  “kısık bir uğultu” bırakır, o kadar.   

Hikâyede C okuduğu polisiye romanın son sayfasını okuma gereği duymaz. Dört 

kişiyi öldürdükten sonra kitabı bir daha okumaz Dolayısıyla da sonuçlarını değiştirme 

şansını da kaybeder. Bauman’ın ifade ettiği üzere sözleşmeye uymayı reddedenler oyuna 

itiraz etmezler, sadece oyundan çıkma yolunu seçerler. Ancak oyun devam eder. 367 

Böylelikle C bir nevi oyundan çıkar. Ama hikâyede okuduğumuz üzere ve Bauman’ın da 

ifade ettiği gibi oyun devam eder ve oyundan çıkanlar sonradan ne yaparlarsa yapsınlar 

bunlar oyunu hiç etkilemez.368 C kitabı (oyunu) bitirmemesine rağmen bu durum oyunu 

hiç etkilemez ve son kurbanı öldürmek için girdiği malikânede ayakkabısının topuğunu 

 
365 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, s.139, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım 
366 A.g.e. sf.139 
367 A.g.e. sf.139 
368 A.g.e. sf.139 



116 
 

unuttuğu için polis izini bulur ve kapısına gelir. Oyun devam etmektedir. Oyunda amaç 

kazanmaktır. Sempatiye, acımaya yer yoktur.369 Nitekim oyunun sonunda C’nin başına 

gelenler oyunun amacının kazanmak olduğunu ve bu oyunda merhamete ya da iş birliğine 

yer olmadığını kanıtlar. 

C kitabı kapattı, gerçi son sayfaya gelmişti. Gerindi ve mutfağa gitti. Bir 

bardak suya erimesi için mide ilacı tableti attı. Canı daha fazla okumak 

istemiyordu. Sonra kocasının yanına oturdu ve birlikte gece yarısına kadar 

vurdulu kırdılı bir Amerikan filmi seyrettiler. Sabah kediyi balkona 

çıkardığında, apartmanın altında duran bir polis arabası gördü. İçinden üç 

adam indi, onların giriş kapısına yöneldiler. İçlerinden birinin pardösüsü ve 

komik, demode bir şapkası vardı. C sanki bu adamı bir yerden tanıyormuş 

gibi hissetti.370 

Oyunda acımaya ve merhamete yer olmaması C’yi en iyi özetleyen durumlardan 

biridir. Çünkü C okuduğu polisiye romandaki dört karakteri de gözünü kırpmadan 

öldürür. Bir dakika önce birini öldürmüşken bir dakika sonra çok rahat bir şekilde 

kocasıyla televizyon izler, soğukkanlı bir şekilde yaşamına devam eder. Bir diğer yandan 

postmodern insan tıpkı çocuklar gibi tüm kalbiyle oyuna kendini verir. C de soğukkanlı 

bir şekilde insan öldürecek kadar bu oyuna bağlıdır ve hatta okurken sıkıldığı polisiye 

romanda bunu dört kez yapacak kadar da ciddiye alır oyunu. 

 

 

 
369 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 
370 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

47 



117 
 

 

İskoçya’da Bir Ay 

 

Olga Tokarczuk’un Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun adlı hikâye kitabının içinde 

yer alan İskoçya’da Bir Ay isimli hikâyede Polonyalı bir kadın yazarın hikâyesini okuruz. 

Hikâyede Polonyalı yazar bir aylığına İskoçya’da bir malikânede hizmetçisiyle birlikte 

yaşayan yaşlıca bir kadının yanına taşınır. Polonyalı yazar otobiyografisini yazmaktadır 

ve bu malikânede yazmak için bolca vakit bulur.  

Polonyalı yazarın İskoçya’daki eve gelişinden bir hafta sonra elinde bir gezi 

rehberiyle kaçamak bir geziye çıktığını okuruz. Olga Tokarczuk Polonyalı yazarın geziye 

çıkarken onu iten şeyin ne olduğunu ve geziye hangi duyguyla çıktığını şöyle yazmıştır; 

Gelişimden aşağı yukarı bir hafta sonra ilk kez kaçamak geziye çıkmıştım. İki 

katlı belediye otobüsüne binip yirmi dakikalık bir yolculukla Rosslyn’e gittim. 

Bende bulunan gezi rehberinde bu yer, Kolomb’dan yüz yıl önce duvarlarına 

işlenmiş Amerikan bitkilerinin motifleriyle ünlü, İskoçya’nın çok eskiden beri 

Yeni Düzen’e ait olduğunun işareti olan olağanüstü şapellerinden dolayı 

öneriliyordu. Bu beni ilgilendirmiyordu –tarih bana çok şey ifade etmez 

zaten. Ama oraya bu şapelde saklı olan Kutsal Kase hakkında okuduğum bir 

yazı için gitmiştim. Orada olabilirdi. Tabii eğer varsa. Odamın yalnızlığında 

birden bir arzu sarmıştı beni- bu bir patlama gibiydi.371 

Polonyalı yazarın geziye çıkışındaki dürtülerinin Zygmunt Bauman’ın turist 

tanımıyla bir hayli örtüştüğü görülür. Turist ile aylak arasında birçok benzerlik olsa da 

turist aylaktan seyahat etmek zorunda olmamasıyla ayrılır. Turist evinde mutludur, ta ki 

 
371 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

56 



118 
 

onu macera için karşı konulmaz bir istek evinden çıkarana dek. Dolayısıyla bir turist ne 

yaparsan yapsın bunu kendi özgür iradesiyle yapar. Bu yüzden turist, aylak gibi zorla 

değil de kendi seçimleriyle yaşar.372 Dolaysııyla odasının yalnızlığında birden geziye 

çıkma arzusu duyan Polonyalı yazarın Bauman’ın turist postmodern tip tanımından izler 

taşıdığını söylemek mümkündür. 

İskoçya’da Bir Ay hikâyesinin karakteri Polonyalı yazar İskoçya’da kaldığı 

malikânenin sahibi ile sığ ilişki içindedir. Bu da turist izler taşımaktadır. Bauman’ın da 

ifade ettiği üzere mola yerleri ikametgâh değil kamp yerleridir. Bir mola ne kadar uzun 

olursa olsun bu sadece bir gecelik mola olarak yaşanır. Dolayısıyla ev sahibiyle de çok 

sığ diyaloglar içine girilir.373 Polonyalı yazar malikânenin sahibi yaşlı kadın ile sığ bir 

ilişki içindedir. Bunun iki sebebi vardır. Evin içinde evin sahibi ile Polonyalı yazar çok 

az görüşürler. Yazar tüm gün otobiyografisini yazmaktadır. Ev sahibi ise odasında oturur. 

Görüştüklerinde ise yüzeysel konuşmalar geçer aralarında. Çünkü evin sahibi Lehçe 

bilmemektedir. Polonyalı kadın yazarın ise İngilizcesi çok iyi değildir. Bu durum 

Polonyalı yazarı rahatsız etmez. Kitabını rahatça yazabilmektedir.   

Bir şey sormak istediğimde kafamda soruyu önce İngilizce tasarlıyordum. Bu 

işlemden sonra cümle, baştaki Lehçe örneğinden bir hayli uzaklaşmış 

oluyordu. İngilizceye çevirme işi dürbüne ters tarafından bakmak gibiydi; 

dürbünü yakınlaştırmak için değil de uzaklaştırmak için kullanmaya 

benziyordu.374 

 
372 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 
373 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 133 
374 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

54 



119 
 

Polonyalı yazar, ev sahibi ile olan sığ ilişkisini yalnızca farklı dil konuşmaları 

sebebiyle ortaya çıkan yüzeysel ilişkiyle açıklamaz.   

Her ikimizin de geçmişte olduğunu bir şekilde hemen kavramıştım. Ben 

yazmak istediğim şey yüzünden –altı yaşındayım- Odra’nın geniş güneşli 

ovalarında dolaşıyorum. Radyoda ilk kez duyduğum Beatles’ın “Girl” 

şarkısının şaşkınlığı içindeyim. O, o kadar yaşlı ki bugüne ve şimdiye 

yetişecek hali yok. Öyle veya böyle birbirimizden yarım asır uzaktayız. O 

oturaklı drawing-room aramızda yüzeysel bir anlaşma belirlemeye 

çalışıyordu. Onun geçmişi benim için hayal edilemez bir durumdaydı. Serap 

gibi titriyordu.375 

Son olarak Polonyalı yazar ülkesini, Polonya’yı metaforik bir dille, Zygmunt 

Bauman’ın postmodern tip turist tanımından izler taşıyan bir dille anlatır.  

Gece çiçeği gibiyiz biz; senede sadece bir gece açarız, o da bayramda. 

Tohumlarımız, nehirler aracılığıyla gezer tüm dünyayı. Bizse arada sırada 

savaşlar, isyanlar ve felaketler yüzünden çıkarız ortaya. Her sabah giysi 

değişir gibi dilimizi değiştiririz. Hepimiz meleziz, karavanlarla gezeriz ve 

pasaportlarımız doğru dürüst okunmaz. Ah, yok, Kiril alfabesini de okuyup 

yazabiliriz. Hatta papamız bile bir gezentidir, beyazlar içindeki huzursuz 

adam, bir orada bir burada gezer.376 

 

 

 
375 A.g.e. s. 50 
376 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

57 



120 
 

Ada 

 

Olga Tokarczuk’un Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun isimli hikâye kitabında yer 

alan Ada isimli hikâyede isimsiz başkarakterimiz bir göçmendir. 1944 yılında savaştan 

dolayı ülkesini terk etmek zorunda kalır. Yine bir süre Yunanistan’da arkadaşının yanında 

kaldıktan sonra küçük bir teknede içinde onun gibi birkaç göçmenle birlikte Filistin’e 

doğru yola çıkmar. Ama tekne saldırıya uğrar ve başkarakter dışında diğer göçmenler 

yaşamını kaybeder. Başkarakter yüzerek kurtulmayı başarır ve bir adaya çıkar. Tıpkı 

postmodern tip aylak gibi rotası yolculuğu sırasında ortaya çıkar ve günler öncesinden 

planlanmış değildir.377  

 

1944 yılıydı, uzun savaş yılları süren göçmenliğim sırasında Yunanistan’daki 

bir arkadaşıma gitmiştim. Kimlik işlemlerini orada hallettikten sonra fazla 

büyük olmayan bir tekneyle, birkaç kaçak –bizi böyle tanımlıyorlardı- olarak 

Filistin’e doğru yola çıktık. Yolculuğun ikinci gecesi teknemiz torpillendi. 

Bildiğim kadarıyla benden başka herkes öldü.378 

Bauman’ın ifade ettiği üzere ve tıpkı Ada hikâyesinin başkarakterinin 

yaşadıkları gibi aylak postmodern tipi nerede olursa olsun yabancıdır. Üzerinde 

hâlâ başka yerlerin kokusu vardır. Yerlileşmek karşılıklı acı ve suçlama ile 

bitebilir.379 

 
377 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 16 

378 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun-Ada, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. 

Baskı, s. 70 
379 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 140 



121 
 

 

Yazar Gecesi 

 

Yazar Gecesi hikâyesinin başkarakteri evli ve çocuklu isimsiz bir kadın 

karakterdir. Bir gün yaşadığı yere yakın bir yer olan Allenstein kentine T’nin geleceğini 

öğrenir. T. Allenstein kentinde bir konuşma yapacaktır. T.’nin geçmişte kadın karakterle 

ilişkisi olduğunu öğreniriz. Kadın kocasına birkaç günlüğüne babasını görmek için 

Danzing’e gitmek istediğini söyler. Ama amacı T.’yi görebilmek için Allenstein kentine 

gitmektir.    

Kadın Allenstein kentine bir zorunluluktan ötürü değil de isteyerek gider. 

Allenstein kentinde “çekici” bir güç vardır. Postmodern tip aylak’ın aksine kadını 

oturduğu yerden gitmek zorunda bırakan “itici” bir güç yoktur. Dolayısıyla kadın 

gideceği yeri kendisi seçmiştir, bu konuda özgürdür. Ayrıca kadın karakter postmodern 

tip aylak’dan sadece gideceği yeri seçmekte özgür olmasıyla değil, döneceği bir evi 

olmasıyla da ayrılır.380 Dolayısıyla kadın, postmodern tip turist özellikler taşımaktadır.  

İsimsiz kadın karakterin Allenstein kentine gideceğini kimse bilmez. Üstelik kadın 

Allenstein’de kalacağa otele kimlik bilgilerini yanlış verir. Tren garında T.’yi bekler ama 

onun göremeyeceği bir uzaklıkta durur. T.’nin konuşma yapacağı tiyatro salonunda T. 

onu tanımasın diye arka koltuklardan birine oturur. Bir maskenin ardına gizler kendini, 

herkesle yüzeysel bir ilişki içindedir. Tıpkı turist gibidir.381 

Turist yerel halkın kendisi için sunduğu eğlence sona erdiğinde yola düşer. 382 

Yazarlar Gecesi hikâyesinde kadın, T. daha tiyatro salonunda kitaplarını imzalarken 

 
380 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 
381 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 133 
382 A.g.e. s. 136 



122 
 

oradan ayrılır ve otele, kabul yerine gider. Kabul yerinde görevli yoktur ve kadın 

anahtarını almak için elini uzattığında T.’nin odasının anahtarının yerinde asılı olduğunu 

görür. Kimsenin olmayışından faydalanarak T.’nin anahtarını alıp odasına gider. T.’nin 

odasında onun eşyalarını, dolayısıyla T.’yi bütün mahremiyetiyle görür. Açılmamış 

bavulunu, henüz ıslak olan havlusunu ki havluya dikkatlice dokunup koklamayı ihmal 

etmez. Banyoda T.’nin çoraplarını görür, diş fırçasının kuru olduğunu fark eder ve hâlâ 

ıslak tıraş fırçasını koklar. Kadın tekrar odasına döner, otelden ayrılmak için kabul yerine 

gider. Kabul yeri görevlisi gelmiştir. Kadın T.’nin odasına girerek ona yaklaşabileceği 

kadar yaklaşmıştır (eğer buna yaklaşmak denirse) ve dolayısıyla artık orada bir cazibe 

kalmamıştır.  

 

Kudüs’ün Fethi. Raten 1675 

 

Kudüs’ün Fethi. Raten 1675 hikâyesinin başkarakteri Von Kynast Fransa’da 

karısıyla sarayda yaşayan soylu bir beydir. Von Kynast karısıyla yaşamları orada yaşayan 

köylülerinki gibi sıradan ve yüzeysel geçmesin diye amaçsız bir şeyler yapmak ister.  

Gereksiz ve faydasız bir şeyler yapmalıyız. Yaşam o kadar kısa ki bu yapacağımız 

şeyler göz kamaştırmalı, hemen unutulsa bile şaşırtmalı. Varlığımız bu havai fişeklerle 

dolmalı. Yoksa huzursuzluğa düşer, kısır kalırız.383  

Von Kynast’ın aklına o zamana kadar hiç eşi benzeri görülmemiş olan parlak bir 

fikir gelir. Von Kynast kuzeyde ve güneyde, o bölgede yer alan tüm köylerdeki köylülerin 

işlerini güçlerini bırakıp aklına gelen fikri gerçekleştirmeleri için emrinde çalışmalarını 

 
383 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun-Ada, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. 

Baskı, s. 146 

 



123 
 

ister. Von Kynast’ın planı Kudüs’ü inşa etmektir. Von Kynast sadece kutsal kent Kudüs’ü 

inşa etmek istemez, aynı zamanda köylülerin soylu askerler, imansızlar gibi çeşitli rollere 

de girmelerini ister. Çünkü kutsal kentin fethini canlandırmak ister. Bir soylu olarak pek 

çok nüfuzlu yakını olan Von Kynast misafirleri sarayına çağırıp terastan Kudüs’ün fethini 

izletmek ister. Kudüs’ün inşası ve köylülerin bürünecekleri roller gibi pek çok hazırlık 

gerektiren işler için ciddi bir çalışma içine girer.    

Gerçekleştireceği iş, Kidron’un kazılmasıyla başlıyordu. Hem de temmuzda. 

Bir başka deyişle, insanları yeknesak düzenine uymaya zorlayan yılın hasat 

zamanında. Sonra Von Kynast sekreteriyle birlikte geç vakitlere dek 

kütüphanesinde çalıştı. Ağustosta da kalktı, Piskoposluk bölgesi başkenti 

olan Prag’a, piskoposla ayrıntıları konuşmak için gitti. Oradan renkli 

kumaşlar ısmarladı, tahta oyma ustalarıyla konuştu ve demircisine örnek 

olarak göstermek için antik zırhlar aldı. Tabii kalkanlar, siperler ve kılıçlar 

da.384 

Von Kynast tertip ettiği oyunun gerçeği birebir yansıtmasını, kurgu ve gerçeğin 

arasındaki sınırın anlaşılmasını istememektedir. Bundan dolayı tıpkı postmodern tip 

oyuncu gibi Von Kynast işini Prag’a gidip piskoposla ayrıntıları konuşacak kadar ciddiye 

alır. Bauman’ın da tanımladığı üzere oyuncu için dünya bir oyundan ibarettir ve kişi 

oynadığı oyuna bütün kalbiyle sarılır.385  

Von Kylast’ın tertiplediği oyunu çok ciddiye aldığını biliriz. Öyle ki köylülerden 

bazıları girecekleri rolleri rolün gerektirdiği özellikten ötürü oynamak istemediklerinde 

Von Kylast’ın ne kadar zorbaya dönüştüğünü okuruz. Köylülerden bazıları “imansızlar” 

 
384 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun-Ada, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. 

Baskı, s. 146 
385 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 140 



124 
 

rolüne girmek zorundadır ama kısa süreliğine bile olsa imansızlar rolünü oynamak 

istemezler. Bunun üzerine Von Kylast tertiplediği şey her ne kadar bir oyun da olsa bu 

oyunu o kadar ciddiye alır ki hiçbir iş birliğine yanaşmaz. Von Kylast için önemli olan 

kafasındaki oyunu ne pahasına olursa olsun gerçek gibi oynatmaktır.   

İmansızlara gelince, köylüler onların kim olduklarını öğrenir öğrenmez, 

birkaç saatliğine bile olsa imansız olmak istemiyorlardı. Bunun için Von 

Kynast, esmer bir çiftlik işçisini Fatımi imparatorunun naibi ve Kudüs’ün 

koruyucusu, ordu komutanı ve İftikhar olarak seçti. Köylerde zorunlu hizmet 

düzenledi, öyle ki herkes, beğensin beğenmesin, on beş imansızı seçmek 

zorundaydı.386 

Von Kylast’ın ne pahasına olursa olsun köylüleri zorla “imansızlar” rolünde 

oynatmak istemesi gerçekle kurgu arasındaki çizginin belirsizleştiğini gösterir. En 

önemlisi de Von Kylast’ın köylülerin düşüncelerini umursamaksızın hazırlattığı tiyatroyu 

kafasındaki gibi yaşama geçirmek istemesidir. Von Kylast’ın yaptığı eylemler oyunda 

amacın kazanmak olduğu görüşüyle bir hayli örtüşür. Oyuncu yapacaklarına odaklanır, 

kazanmak için her şeyi yapar. Dolayısıyla oyuncu tertip ettiği oyunda hiçbir şekilde 

acımaya yer vermez.387 

Yine de köylüler provalarda kendilerinden hiçbir şey katmaz, gönülsüzce oynayıp 

bir an önce eve gitmeyi beklerler. Von Kylast her ne kadar baskı kurup zorla provalara 

gelmelerini sağlasa da köylülerin rollerini hakkıyla oynamaları için itici bir güç yoktur. 

Von Kylast her şeyin hakkıyla olmasını istediği için köylülerin gönüllerini bu oyuna 

 
386 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun-Ada, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. 

Baskı, s. 148 
387 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 



125 
 

vermelerini de istemektedir. Von Kylast ta başından beri oynadığı oyunu her şeyin 

üstünde tutmaktadır. 

Bir şey feda etmezse, kazanımı da olmayacaktı. Sonuçta dünya bir tüccarın 

kâr hanesi gibi, diye düşünmeye başladı. Köylülerin ruhsal tatmin 

umurlarında bile değildi. Ruhsal tatminden başka bir amaç olsa, bu gerçek 

olamayan Kudüs’ün sahte surlarını onlar için değerli olan, her şeyden çok 

arzu edip istedikleri bir şey için fethedeceklerini bilseler, o da onlara bunu 

verse, diye düşündü. Et. Kızarmış ve tuzlanmış domuz. Sucuklar, füme edilmiş 

salamlar. İşkembe dolması, doğranmış karaciğer; kanla pişirilmiş, zara 

doldurulmuş bulgur.388 

Bauman’ın ifade ettiği üzere postmodern yaşamda oyunun kuralları oyun 

oynanırken değişmektedir. Gidişata göre yeni önlemler ve riskler alınır. Von Kylast başta 

bu tiyatro oyununu hazırlarken hesapta köylülerin “imansızlar” rolünü oynamak 

istemeyecekleri, oynasalar bile gönülsüz oynayacakları yoktur. Sadece imansızlar rolü 

değil, köylülerin herhangi bir rolü oynarken kendilerinden bir şeyler katacak kadar onları 

tatmin edecek bir durum olmadığı sonradan ortaya çıkar. Dolayısıyla Von Kylast hayal 

kırıklığına uğramış ve oyunun istediği gibi coşkulu bir şekilde oynanmayacağını kabul 

etmek zorunda kalır. Ama daha sonra Von Kylast’ın aklına şöyle bir fikir gelir; köylülerin 

ruhsal tatmine değil de en çok ihtiyaç duydukları şeye, yiyeceğe ihtiyaçları vardır. Ve 

oyunun hakkıyla oynanması için yiyecekleri köylülere feda edecektir.  Burada Von 

Kylast’ın yaptığı şey köylülerin çıkarlarını gözeterek bir hamlede bulunmak ve 

 
388 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun-Ada, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. 

Baskı, s. 150 



126 
 

Bauman’ın deyimiyle bir adım önde olmaktır. Sonuç olarak da Bauman’ın oyuncu 

tanımıyla Von Kylast’ın bu önlem alan, garantici tutumu bir hayli uyuşmaktadır.389 

Oyun Von Kylast’ın istediği gibi sonuçlanır. Haçlı askerleri savaşı kazanır. 

Terastan oyunu izleyen konuklar çok etkilenir. Tıpkı Von Kylast’ın olmasını istediği gibi. 

Ama o kadar. Sonuçta bu oyun basit bir gösteriden başka bir şey değildir. Bu oyun Von 

Kylast için bir avantaj sağlamadığı gibi aleyhine de sonuçlanmamıştır. Tıpkı Von 

Kylast’ın hikâyenin başında karısına söylediği gibi hemen unutulacak amaçsız bir 

oyundur. Çünkü Bauman’ın deyimiyle oyunların başı ve sonu vardır. Kendi zamanlarının 

dışına taşmaz. Başlayıp biten bir oyun oyuncuyu etkilememelidir. Her oyun bir savaştır 

ama oyun sona erdiğinde düşmanlıklar da sona erer.390 Soylu şövalyeler de imansızları 

oynayan köylüler de yiyeceklerini aldıktan sonra evlerine çekilirler.  

 

 

 

Profesör Andrews Varşova’da  

 

Profesör Andrews psikoloji ekolünün önde gelen bir ismidir. Bir haftalığına 

Londra’dan Varşova’ya gelir. Profesör Andrews’in bu bir haftanın her gününde ayrı bir 

programı vardır. Her şey önceden planlıdır. Ama heyhat! Yaşam da bir oyuncudur ve 

kartlarını kişinin lehinde de oynayabilir aleyhinde de. Böylelikle insan bir gün önce planlı 

programlı bir yaşam sürerken bir gün sonra belirsizlikler dünyasına düşebilir. 

 
389 Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat – Postmodern Ahlak Denemeleri, Çev. İsmail Türkmen, 

Ayrıntı Yayınları, 3.basım, s. 139 
390 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 21 



127 
 

Hiçbir şey planlandığı gibi gitmez. Profesör Andrews daha hava alanındayken 

kıyafetlerinin ve kitaplarının olduğu bavulunu kaybeder. Ama elbette bu talihsiz olay 

kişinin önceden adım adım belirlenmiş yolunu eğip bükmeye yetmez. Olaylar Profesör 

Andrews’in rehber yardımıyla bir daireye yerleştirilmesiyle başlar. Profesör ertesi sabah 

geç uyanır ve rehberinin onu aramadığını fark eder. Rehbere ulaşmaya çalışır ama 

ulaşamaz. Telefonda sinyal yoktur. Dışarı çıkar, insanlardan yardım ister ama dillerini 

konuşamaz ve kimse de profesörün ne dediğini anlamaz. Profesör Andrews’in inşa 

etmeye çalıştığı kule adeta yıkılmıştır. Pascal’ın Düşünceler adlı kitabından şu satırlar 

aklımıza gelmekte: 

Ne zaman kendisine bağlanıp tutunacak bir dayanak noktası bulduğumuzu 

düşünsek, onun da sarsıldığını ve bizden uzaklaştığını görürüz. Onu da takip 

edecek olursak elimizden kayıp gider, sonsuza kadar bizden kaçar. Bizim için 

sabit kalan hiçbir şey yoktur. Bu, doğal durumumuzdur, ama eğilimlerimize 

en çok ters düşen durum da budur. Çıktığımızda sonsuza erişebileceğimiz bir 

kule inşa etmek için, sağlam bir zemin ve dayanıklı bir temel bulma arzusuyla 

yanıp tutuşuyoruz. Ama tüm temeller çatırdıyor, altımızdaki toprak yarılıp 

uçurumlara dönüşüyor.391 

Profesör Andrews’in ona tamamen yeni, bilmediği bir yerde kendini insanlarla 

sadece yüzeysel ilişkiler içinde bulması Bauman’ın geleceği asla garanti altına almayan 

postmodern tiplerinden turist’i akla getirir. 392 

Profesör Andrews’in hikâyesinde geleceğin asla planlandığı şekilde gelmediği 

görülür. Çünkü gün gün hatta saat saat plan program yapılmış olmasına rağmen 

Polonya’ya geldiğinin ertesi günü ne rehber telefon etmiştir ne de profesör rehbere 

 
391 Pascal, Blaise, Düşünceler, Çev. Devrim Çetinkasap, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, s. 32 
392 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 133 



128 
 

ulaşabilmiştir. Böylece profesör yerinden kıpırdayamaz, gideceği tüm etkinlikleri kaçırır. 

Ayrıca Bauman’ın ifade ettiği üzere turist’in adresleri önceden belli değildir.393 Nitekim 

Profesör Andrews’i böyle durumlar içerisinde buluruz.  

Profesör, ani bir tepkiyle içeri atladı. Hareket ettiler. Birden başından aşağı 

kaynar sular döküldü, çünkü otobüs, ona göre gitmesi gereken yere 

gitmiyordu.394 

Profesör Andrews sokağa çıkıp kazara yerel halka “toslar” 395  ama sadece sığ 

ilişkilere girebilir. Hikâyede profesör’ün yerel halkla sığ ilişkilere girmesine güzel bir 

örnek vardır. Profesör bir restorana gider ve garsondan yiyecek bir şeyler ister. Ama 

garson profesörü anlamaz. Profesöre bir şeyler söyler ama o da garsonu anlamaz. Elbette 

dil bilmemenin getirdiği bir yabancılıktır bu ama profesörün yerel halkla sadece sığ 

ilişkiler içine girebildiği gerçeğini değiştirmez. Profesör’ün ağzından sadece üç sözcük 

dökülür; “Eat, eat, food.”396 

Profesör Andrews, Bauman’ın postmodern tipi aylak’dan önemli bir farkla ayrılır. 

Profesörün dönecek bir evi vardır. Nitekim hikayenin sonunda ülkesine dönmek için 

elçiliğe müracaat eder. Ülkesine dönmeden önce Polonya’da geçirdiği günlerde gün 

içinde yanlış otobüse de binse, yaya giderken yolunu da şaşırsa dönecek bir pansiyonu 

vardır. Dünya profesör için sadece birkaç günlüğüne tehlike arz edebilmiştir, çünkü 

dönecek bir evi vardır.  

 

 
393 A.g.e. s.133 
394 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

204 
395 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 133 
396 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, çev: Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

204 



129 
 

Farklı Davulları Çalmak 

 

Farklı Davulları Çalmak Olga Tokarczuk’un Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun adlı 

hikâye kitabının son hikâyesidir. Hikâyenin anlatıcısı isimsizdir. Anlatıcı dünyayı sürekli 

değişken, kararsız ve sınırsız bir yer olarak görür. Bir kimliği benimsemez. Sürekli başka 

bir kimliğe girer ve bir isme de sahip değildir. Hikâyenin başında anlatıcının erkek mi 

yoksa kadın mı olduğu da belli değildir. Bu karakter ile Bauman’ın postmodern tip’i olan 

Turist ile benzerlik kurulabilir. Turist’e indirgenmesinin bazı sebepleri vardır. Anlatıcının 

dönecek bir evi vardır. Ama anlatıcı bazı yönleriyle turist postmodern tipini de aşar ve 

genel olarak postmodern yaşamın özünü yansıtır. Örneğin anlatıcı bir kimliğe bağlı 

kalmadan yaşayabilir. Dolayısıyla cinsiyet sorununu da ortadan kaldırır. Nitekim 

postmodernizm özünde, hikâyede kent betimlemesinde kullanıldığı gibi sürekli değişken, 

kararsız ve sınırsızdır. Postmodernizm uçları birbirine bağlanmış bir kare şekil değil, iki 

ucu sınırsız, hangi yönlerinin kıvrıldığı belirsiz olan bir çizgidir.  

Neredeyse her gün gecekondulara iniyor, onun kulübesine gidiyordum. 

Birlikte televizyon seyrederdik, o dışarı çıktığında ben çocuğuyla 

ilgilenirdim. Karnıma bir şal bağlar, çocuğu içine koyar, başka kulübelere de 

giderdim; eski kanepelere oturur ve sessizce onlarla birlikte televizyon 

seyrederdim. Sık sık beni Karla sanırlardı; özellikle de yanımda onun çocuğu 

varken.397 

Hikâyenin isimsiz anlatıcısını sık sık Karla sanmaları hem kimlikten hem de ev 

olgusundan sıyrılmasını gösterir. Hikâyenin isimsiz anlatıcısının asıl evi neresidir? 

Kendisi ve biz okuyucular bunu çok iyi biliriz ama isimsiz anlatıcının dışarıya yansıttığı 

 
397 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

313 



130 
 

yaşam postmodern yaşamın özünü oluşturur. Bauman’a göre kimlik gün geçtikçe borç 

haline gelir. 398  

Bir anlığına bile olsa başkası olmak ne büyük rahatlıktır. Başka insanların 

birbiriyle çakışan sonsuz yolları vardır, başkasıyla yer değiştirmek için insanı 

engelleyen bir şey var mı? Evden A olarak çıkıp B olarak başka birisinin evine 

dönmek gerekir. Zor olmazdı. Böyle değişmek. Şapkadan tavşan çıkarır gibi 

bir kılıktan ötekine geçerdim. Onları yaratmazdım. Hiçbir şeyi taklit 

etmezdim. Cumartesileri, bitpazarında kırık fincanlar veya çatlak aynalar 

arayan yaşlı, pis bir kocakarı olurdum. Öteki insanların benden uzak durması 

hoşuma giderdi. Hiçbir zaman, o zamanlarda olduğu kadar geniş alan 

olmazdı çevremde. Ayda bir kez otelde kalırdım. İş adamı kılığına girerdim. 

Küllükleri sigara izmaritleriyle doldurur, televizyonda dolar kurlarını 

izlerdim. Banyoda ardımda tıraş losyonu kokusu ve tıraş köpüğü izleri 

bırakırdım. Oda hizmetçisine her zaman normalin üstünde bir bahşiş 

bırakırdım; olmayan birini hatırlasın diye. Bu beni yormazdı. Asla. Ne de olsa 

bu kılık değiştirmeler çaba gerektirmiyordu. Ne taklit ediyordum, ne 

oynuyordum; bu bir tiyatro değildi. Kendimi umursamadığım için çaba, 

benim varlığımla bağlanmıyordu, önemli olan başkalarının algısıydı; tüm sır 

burada yatıyordu zaten.399 

Bauman’a göre turist’in belirli bir istikameti yoktur ve duraklara henüz yoldayken 

karar verir. Bir yerde ne kadar kalınacağı önceden planlanmaz ve turist yaşamın anlamını 

bir yere varmakta değil, hareket etmekte bulur.400 Postmodern tip turistin bu özelliğine 

 
398 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 132 
399 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

316 
400 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 133 



131 
 

Farklı Davulları Çalmak adlı bu hikâyeden birebir uyan alıntıyla örnek vermek 

mümkündür. 

Bu galiba bizim son konuşmamız olmuştu- onun için yok olmuştum ben de. 

Okulu asmıştım. Sabahları kafamda, ulaşmak istediğim bir amaçla yola 

çıkıyordum, ama birkaç blok geçtikten sonra nereye gittiğimi 

unutuyordum.401 

Hikâyenin anlatıcısı bir kimlikten başka bir kimliğe bir cinsiyetten başka bir 

cinsiyete geçmesi gibi çevresindeki dünyayı da sürekli değişkenlik ve belirsizlik içinde 

yaşar. Postmodern turist de böyledir. Bauman postmodern turist için “kararsızlık 

sanatının şaheserleridir”402 ifadesini kullanır. Hikâyenin isimsiz anlatıcısı için de yaşadığı 

kent sürekli değişir, belirsiz ve kararsızdır. Her daim yenidir.   

Vagonun penceresinden görülen kent manzarası, özellikle biçimsiz ve belirsiz 

görünüyordu, ben de sınırları yitirmiştim. Sanki hep o aynı kentti, ama her 

gün farklı bir ayrıntıyı fark ediyordum. Boş meydanlarda, gece boyunca, 

camlı binalar yükseliyordu. Metro istasyonlarının sıraya uymadıkları, 

birincide durmadan ikinciye atladığı veya tam tersi olduğu da oluyor, sahne 

almakta zorlanıyorlardı. Dükkânlar. Bunlar resmen dolaşıyorlardı, bir de 

açılma saatleri benim için hiç tahmin edilmezdi. Oturduğum sokakta, dün var 

olan dükkânın bugün bulunup bulunmayacağı asla belli olmazdı. Eğer 

bulunsa bile, bir hafta önce aldığın aynı şaraptan veya ekmekten bugün de 

bulabileceğin anlamına gelmiyordu bu. Sanki insanlar çok çabuk 

sıkılıyorlarmış gibi görünüyordu. Eşya dolu, kocaman kamyonları sürekli 

 
401 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. Baskı, s. 

308 
402 Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, 

3.basım, s. 132 



132 
 

görmek mümkündü; insanlar durmadan bir mahalleden diğerine 

taşınıyorlardı. Müzelerin koleksiyonları da geziyordu; turistlerin başı 

bununla dertteydi, çünkü eskiden, müze denilen şeyin belirli bir yeri olacağını 

öğrenmişlerdi. Bir başka deyişle çok dikkatli olmak gerekirdi. Bakmak 

zorundaydım. Bakmak. Kontrolüm altından kaçmasın diye kenti gözlemek. 

Bitmeyen varoşlar, garajlar, boyalı, kederli bloklar boyunca trenle giderken, 

yavaş yavaş, mutlu olduğuma karar verirdim. Bu galiba varoluşumun en 

doğal biçimiydi; belirli bir mesafeden rahatsızlık vermeden izlemek, yaşama 

katılmamak, görüntülere, gelip geçen manzaralara, şöyle bir göz atışlara 

bakmak. Kentte trenle giderken, geçen yüzyıldan kalma turistlere benzetirdim 

kendimi, hani klimalı arabalarda, motorize ruhlar gibi, karartılmış camların 

arasından süzülen, görgü tanıkları. Evet, ben de böyleydim. Geçip giden 

manzaraları, birkaç hareketli sahneyi camın ardından izlerdim. Buradan 

görünen kareler, insanlar arasındaki tek iletişim aracıydı. Kendimi 

dışarıdaki her şeyi birleştiren bu geçişe kaptırırdım. Trenin penceresinden 

ayrıntılar belirir ve önemsizleşirdi.403 

 
403 Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun-Ada, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür, 1. 

Baskı, s. 300 



133 
 

SONUÇ 

 

Çalışmamızın birinci bölümünde, Olga Tokarczuk’un ve Zygmunt Bauman’ın 

yazarlık yaşamına değindik. Çalışmamızın üçüncü bölümündeki postmodern tipleri daha 

iyi ifade edebilmek için öncesinde, ikinci bölümde postmodern teoriyi ele aldık.  

Ahmet Melih Karauğuz’un, alt başlığı “postmodernizm” olan kitabının adı 

“Bitmemiş İnşa”dır. Bitmemiş inşa postmodernizmi anlayabilmek için belki de en yararlı 

ifadelerden biridir. Postmodernizm sürekli yenilenme halini anlatır. Belki de bu yüzden 

postmodernizm kavramı bir kalıba oturtulamaz. Bir yere kök salmış değildir, o yüzden ne 

geridedir ne de ileride. Everything goes ifadesi de bunu açıklar: hiçbir şey yerinde 

durmaz, sürekli yenilik halindedir. Ahmet Melih Karauğuz Metis Yayınlarından çıkan, 

Fonseca’nın Hayvan Müzesi adlı romanından postmodernizmin bitmemiş inşa ifadesine 

örnek oluşturacak bir alıntı yapar:   

2008 yılında Porto Riko’da yapımı yarım kalan lüks bir gökdelenden 

bahseder yazar. Gökdelen tamamlanmamıştır ama içerisinde insanlar 

yaşamaktadır. Gökdelen içine yoksul insanlar yerleşmiş ve oraya kendileri 

için bir yaşam merkezi kurmuştur. Evler vardır; marketler, berberler, diş 

hekimi, hastane. Asansör yoktur ama onun yerine üst katlara ulaşımı 

sağlayan motosikletler vardır. Bina halk tarafından adeta yapısöküme 

uğratılmış ve yeniden yorumlanmıştır. Gelişimin ve ilerlemenin bir örneği 

olan gökdelen fakir insanlar tarafından işgal edilip yeniden yorumlanmış ve 

bir yaşam alanına çevrilmiştir. Belki de postmodernite tam olarak budur? 

Bitmemiş modernizmin gökdeleninin ihtiyaçlar dahilinde yeniden yorumlanıp 

amaca uygun kullanılması?404 

 
404 Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları, 2020, s. 10  



134 
 

Hiçbir zaman gelmeyen bir son, sonsuz hayal etme olanağı, başı ve sonu olmayan 

bir belirsizlik hali... Postmodernizmin bu tanımlarının somut halini Zygmunt Bauman’ın 

postmodern tipler olarak adlandırdığı turist, aylak, gezinen ve oyuncu’da görmekteyiz. 

Çalışmamızın üçüncü bölümünde hacı figürü ve postmodern tiplere yer verdik. Bu 

bölümde önce kimlik tanımına değindik. Çünkü kimlik tanımı hacı figürü ve postmodern 

figürlerde değişmektedir. Hacı figürü kimlik inşası üzerine hareket eder. Bir başka 

deyişle, bir kimliğin nasıl sağlam tutulacağıyla ilgilenir. Postmodern tipler ise kimliği yok 

etmek ister. Bauman’a göre, kimlik artık bir yüktür. Çünkü birisini bir şeyle tanımlamak 

onu tutsak etmektir. Postmodern tipler ve hacı figürü arasındaki bir diğer fark ise hacı 

figürünün bir amaca yönelik hareket ediyor olmasıdır. Kendisine bir hedef belirler ve bir 

amacı olduğu için yürüdüğü yolun eğilip bükülmesini istemez. Ama postmodern dünyada 

hacının bakış açısı geçerliliğini yitirmektedir. Artık everything goes ifadesini tanımlayan 

bir dünya söz konusudur. Her şeyin anlık yaşandığı, kök salmayan, ne ileride ne de geride 

olan, bir yarışın içinde olmayan, her şeyi eşit mesafede gören bir dünyadır. Turist, aylak, 

gezinen ve oyuncu postmodernizmin everything goes mottosuna uygun figürlerdir.  

Turist bu mottoya uygun olarak daima yeniliği arar ve dolaştığı yerlerde yerlilerle 

olan iletişimi bağlayıcı değildir. Gezer, ama gezisini hacı gibi bir amaç doğrultusunda 

yapmaz. Bauman’a göre, turist yaşamdaki anlamını bir yere vararak değil, hareket ederek 

bulur. Turist’in dönecek bir evi varken, aylağın yoktur. Aylak ara istasyonlarda yaşar; 

hiçbir yere, hiç kimseye ve hatta kendisine bile kök salmaz. Bir başka deyişle, bir kimliğe 

takılıp kalma derdinde değildir. Turist, yabancılığının bilinmesini ister. Ama aylak 

kendisini yaşadığı bölgeye, yerlilere ait hissetmediği gibi yabancılığının bilinmesini de 

istemez. 405  Turist bilmediği yerlerde kendini güvende hisseder, çünkü yabancılığını 

yerlilere adeta dayatır, yerli halk onun turist olduğunu bilir. Yabancılığının bilinmesini 

 
405 Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University of Leeds, 

Studia Socjologiczne 1993, 2(129), s. 18 



135 
 

istemeyen aylak ise kendini güvende hissetmez ve bölge halkı tarafından her an dışlanma 

tehlikesi altındadır.  

Oyuncunun dünyasında ise kesinlik yoktur ve öngörülebilir bir dünya söz konusu 

değildir. Ne kadar zeki de olsak, ince planlar da yapsak, yaşam bizim kontrolümüz dışında 

akıp gider. Dünya ve oyuncu arasında gerçekleşen hamleler, bir başka deyişle 

planlarımızın gerçekleşme ihtimali şans ve şanssızlık arasında gidip gelir. Bilgili ya da 

bilgisiz, kurnaz ya da kurnaz olmayışımız bu hamleleri belirleyen faktörlerdir. Yalnız, 

hiçbir şey kesin değildir. Postmodernizm de sürekli değişim halinde olan bir dünya tanımı 

yapar ve uzun süreli planlar yapmanın mantıksız olduğunu belirtir. 

Gezinen (flâneur) ise yürüyüşe çıkar ve kendini kalabalıklar arasında bulur, 

kalabalıkları gözlemler. Onların ne düşündüklerini, nereye gittiklerini, yanındaki kişiyle 

yakınlık derecesini bilmez, tahmin eder. Gezinen sadece yüzeyseli görür. Kalabalıklar 

arasında incelediği kişilerin nereden geldiğini ve nereye gittiğini bilmez. Tüm bu 

bilinmezlikleri hayal gücüne çevirir ve ortaya sonsuz bir yorumlar denizi çıkar. Bir başka 

deyişle, kişileri senaryosunda oyuncular haline getirir. Görüldüğü üzere, dört postmodern 

tip de postmodernizmin somutlaşmış halidir. Sürekli yenilik vardır, kesinlik yoktur, 

olayların başı sonu bilinmez ve hiçbir şeye kök salınmaz. 

Çalışmamızın dördüncü bölümünde düşünürlerde oyun ve yersiz yurtsuzluk 

kavramlarına değindik. Ardından bazı düşünürlerde oyun ve yersiz yurtsuzluk 

kavramının postmodern tiplerle benzerliklerini tespit ettik. Birinci başlıkta M. 

Heidegger’de Köklere Bağlılık’ı ele aldık. Heidegger’e göre, moderniteyle birlikte 

köklere bağlılık kavramı anlamını yitirmeye başlamıştır. Heidegger yersiz yurtsuzluğa 

olumsuz bakmaz, çünkü yersiz yurtsuzluk özgürlük demektir, dünya vatandaşı anlamına 

gelir. Heidegger’in anladığı haliyle insan sürekli kök salmanın özünü, kendi yurdunu 



136 
 

aramaktadır. Dolayısıyla insanın özü hiç dinmeyen bir yer edinme hasreti içindedir.406 

Friedrich Nietzsche La Gaya Scienza (Şen Bilim) adlı kitabında yersiz yurtsuzlara 

değinir. Nietzsche’ye göre, hassas bir buz misali kırılgan bir dünyada kendine bir yurt 

edinme, bir yerlere kök salma düşüncesi uygun değildir.407  Nietzsche aynı zamanda, 

yersiz yurtsuzları buzu kıracak kişiler olarak görür. Onlar aykırıdır. Kuralcı modernitenin 

baş düşmanlarıdır. Nietzsche’ye göre, bir yersiz yurtsuz hiçbir şeyi koruma gereksinimi 

duymaz, amaç gütmez. Tıpkı Zygmunt Bauman’ın sözünü ettiği postmodern tip aylak 

gibi. Son olarak Nietzsche Jenseits von Gut und Böse (İyinin ve Kötünün Ötesinde) adlı 

kitabında ulus kavramından söz eder. Nietzsche’ye göre, Avrupa’da ulus kavramı oluş 

halinde ve kolaylıkla yer değiştirebilen bir şeydir. Tıpkı sabitlikten kaçınan, sürekli 

yenilik arayıcısı postmodern tipler gibi.  

Ardından Friedrich Nietzsche’de oyun kavramına değindik. Nietzsche’ye göre, 

oyun, isteme oyunudur. Nietzsche bu dünyanın, gücü istemekten başka bir şey olmadığını 

söyler. Yücel Dursun’a göre ise istemeyi seçen insan oyuncak olmaktan çok, oyuncudur. 

Bunu Zygmunt Bauman’ın oyuncu kavramında da saptadık. Çünkü postmodern tip 

oyuncu tanımına göre, oyuncu karşısındakinin hamlelerini tahmin etmek, önlemek ister 

ve amacı bir adım önde olmaktır. Bu savaştan galip çıkmak ister. Daha sonra Friedrich 

Schiller’in oyun dürtüsüne değindik. Oyun kavramı ilk kez Friedrich Schiller’in Brıefe 

über dıe asthetısche (İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine) adlı kitabında kapsamlı bir şekilde 

ele alınmıştır. Schiller’e göre, insanın özünde iki dürtü yatmaktadır. Birincisi duyusal, 

ikincisi ise akli dürtüdür. Bu iki dürtü birbirleriyle gerilim halindedir ve farklılıklar ortaya 

çıkar. Bu farklılıklar kendini zaman zaman rastlantısallık/zorunluluk, zaman zaman da 

özgürlük/bağımlılık olarak ortaya çıkarır. Schiller duyusal ve akli dürtünün bir arada 

kullanılması gerektiğini belirtir.408 Burada Schiller’in oyun dürtüsü ortaya çıkmaktadır. 

 
406 Topakkaya, Arslan, M. Heidegger’de Köklere Bağlılık (Ortsverbundenheit) Kavramının Tahlili, s. 4 
407 Nietzsche, Friedrich, Şen Bilim, Asa Kitabevi, 1. Basım Bursa 2003, Çev: Levent Özşar, s. 255 
408 Yüce, Neşe Taluy, Edebiyatı Öğretirken Düşünmeyi Öğretme Denemesi 



137 
 

Schiller bu farkların üstesinden gelip onları birleştirecek üçüncü bir dürtüden, oyun 

dürtüsünden söz eder. Schiller’e göre, oyun dürtüsü hem duyusal hem de akli dürtünün 

bir arada etkili olduğu dürtüdür. Bir dürtü rastlantısallık ister, diğeri ise zorunluluk. Oyun 

dürtüsü bu iki dürtüyü birleştirmektedir. O halde oyun dürtüsü ne odur ne de bir diğeridir. 

Heidemann’a göre, oyun hep bir ikilem/kararsızlık halindedir. Oyun kavramında son 

olarak söz edeceğimiz düşünür Platon’dur. Platon’da oyun denildiğinde iki kavram akla 

gelir; biri taklit, diğeri ise kukladır. İnsan ve Tanrı arasında oyun vardır. Taklit (Thauma) 

Tanrı, kukla (mimesis) ise insandır. Ama insan tamamen iradesiz değildir, çünkü akla 

sahiptir. Akla sahip olan kukla, Tanrı ile olan oyuna katılabilir. Kukla bunu mimesis 

sayesinde yapar ve ideal olanı taklit etmelidir. İdeal olanı yapan kukla biraz olsun kendi 

iradesiyle hareket edebiliyor olmuştur. Platon’da oyun, Tanrı ile oynanan oyunda doğru, 

akıllı hamleler yapabilmektir. Dördüncü bölümde sözünü ettiğimiz son düşünür ise Carl 

Gustav Jung’dur. Çalışmamızda Jung’un dört ana arketipinden -Benlik, Gölge, Persona, 

Anima ve Animus’dan söz ettik. Ardından gölge ve persona arketiplerinin aylak ve turist 

postmodern tiplere yansımasına değindik. Gölge arketipi maskemizin altındaki öteki 

benliktir. İçimizde engelleyip yapmak istediğimiz arzuları içerir. Persona arketipi ise 

topluma gösterdiğimiz maskedir. Zygmunt Bauman aylak postmodern tipinin turist 

postmodern tipinin alter egosu olduğundan söz eder. Tıpkı vahşinin medeninin alter egosu 

ya da yabancının yerlinin alter egosu olması gibi. Aylaklık başıboş, yersiz yurtsuz olmayı 

gerektirir. Turistin böyle bir seçeneği yoktur. Onun dönecek evi vardır. Peter Marshall 

karşıtlığın gerçek dostluk olduğunu belirtir. Bir başka deyişle, turistin aylak figürüne 

ihtiyacı da vardır. Bauman aylakların komşusu olarak yaşamanın zor olduğunu, ama 

insanların kendini turist yarattığı için Tanrı’ya şükretmelerinin esin kaynağının 

aylakların/gölge arketipinin mutsuzluğu olduğunu söyler. 

Çalışmamızın Olga Tokarczuk’un eserlerinde Zygmunt Bauman’ın postmodern 

tiplerinin izdüşümlerini tespit etmeye yönelik son bölümünde Tokarczuk’un Bieguni 



138 
 

(Koşucular), Prawiek i Inne Czasy (Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler), Ostatnie Historie 

(Son Hikâyeler), Gra Na Wielu Bebenkach (Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun) ve Dom 

Dzienny, Dom Nocy (Gündüzün Evi, Gecenin Evi) adlı kitaplarını irdeledik. Yazarın bu 

eserlerinde incelediğimiz her bir hikâyeyi burada özetlemek uzun olacağı için her bir 

postmodern tipten birer örnek vermekle yetineceğiz.  

Koşucular adlı romanın Çizgiler Düzlemler Geometrik Şekiller başlıklı 

hikâyesindeki karakter’de gezinen postmodern figürün özellikleri açığa çıkmaktadır. Bu 

karakter, insanları dışarıdan bir gözle, onları evlerinin içindeyken gözler. Zygmunt 

Bauman’ın postmodern tip gezinen figürü, tanımından bildiğimiz üzere insanları 

dışarıdan izler, onlarla konuşmaz. Onlar hakkında bir fikir sahibi değildir. Gördüğü 

kişilerin ne nereden geldiklerini ne de nereye gideceklerini bilir. İnsanlar, gezinen için 

yüzeyseldir. Yalnızca gördüğü kadarıyla tahminler yürütür. Çizgiler Düzlemler 

Geometrik Şekiller başlıklı hikâyenin karakteri de kenarda durmayı, yaşamı yalnızca 

bölümler halinde görmeyi sever. Tıpkı gezinenin kalabalıkta insanları gözleyip onlar 

hakkında sadece yüzeysel, gördüğü bölümler kadar bilgi sahibi olması gibi. Hikâyenin 

isimsiz anlatıcısı insanları ev halleriyle, tüm masumiyetleriyle gözler. Yaşamları 

hakkında tahminler yürütür. Tıpkı gezinen gibi gözlediği insanlara aktör der ve insanların 

evleri onun için birer tiyatro sahnesine dönüşür.  

Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun adlı hikâye kitabında örneğini vereceğimiz hikâye, 

kitapla aynı adı taşır. Hikâyedeki C. adındaki karakter okuduğu polisiye romandan 

sıkılınca olayları değiştirmek için kitabın içine girer. Zygmunt Bauman oyun tanımında 

şans rüzgârından söz eder. Bauman’a göre, dünyanın katılığa, sağlamlığa sahip 

olmamasının sebebi şans rüzgârıdır. C. de sınırları belirsiz bir dünyada yaşamaktadır. 

C.’nin kitabın dünyasına gidip gelişleri sanki oda değiştirir gibi normaldir. Bauman’a 

göre, oyuncunun dünyasını şans belirler. C. de okuduğu romanın dünyasına girer ve orada 



139 
 

birini öldürür. Ama arkasında bir iz bırakır. C. romanın dünyasından çıkıp kendi evine 

gelse bile polis o izi takip eder ve C.’nin evine kadar gelir. C. kurnaz değildir ve 

dikkatsizdir. Bauman oyuncunun yaşamını cahil, bilgili, kurnaz gibi sıfatların 

belirlediğini söyler. Bauman’ın, oyunu tanımladığı üzere oyunda acımaya yer yoktur. C. 

polise yakalanmıştır.  

Koşucular adlı romanın Kafadaki Dünya adlı hikâyesinde isimsiz anlatıcı 

postmodern tip aylağın izdüşümüdür. Anlatıcı, anne ve babasından da söz eder ve onların 

turist postmodern tipin yansıması olduğunu görürüz. Anlatıcı, anne ve babasının -mek, -

mak’lar için seyahat ettiğini söyler. Onlar geri dönmek, anı biriktirmek vs. için seyahat 

ederler. Bu özellikler ise Zygmunt Bauman’ın sözünü ettiği postmodern figür turist ile 

uyuşmaktadır. Çünkü biliyoruz ki Bauman turistin dönecek bir evinin olduğunu belirtir. 

İsimsiz anlatıcı ise kendisinin gezi anlayışından söz eder ve tipik aylak postmodern 

özelliklerini yansıtır. Bir yerde uzun süre kalmanın, oraya kök salmanın ona göre 

olmadığını belirtir. Enerjisini hareketten aldığını ve çeşitli işlerde çalışıp biraz para 

kazanınca tekrar yola koyulduğunu söyler. Bauman’ın aylak postmodern figüründen de 

anlayacağımız üzere aylak hiçbir yere kök salmaz, daima hareket halindedir.  

Bütün bu bilgiler ışığında Olga Tokarczuk’un çalışmamıza konu olan eserleri 

incelenmiş, Zygmunt Bauman’ın ortaya koyduğu dört postmodern tipin izdüşümlerinin 

bu eserlerdeki karakterlerde belirgin bir biçimde yer aldığı sonucuna ulaşılmıştır. 

  

 

 

 

 



140 
 

KAYNAKÇA 

 

Bauman, Zygmunt, Akışkan Modernite, Çev. Sinan Okan Çavuş, Can Yayınları, 4. Basım 

2019 

Bauman, Zygmunt, Akışkan Hayat, Çev. Akın Emre Pilgir, Ayrıntı Yayınları, İkinci 

Basım 2020 

Bauman, Zygmunt, Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı 

Yayınları, 3. Basım 2019 

Tokarczuk, Olga, Koşucular, Çev. Neşe Taluy Yüce, Alabanda Yayınları 

Klein, Natalia Antonina, Olga Tokarczuk’un “Wyspa” (Ada) Başlıklı Öyküsü Üzerine Bir 

İnceleme, Sosyal Bilimler Işığında Polonya Cumhuriyeti, Beta Basım A.Ş. 

Tokarczuk, Olga, Kadimzamanlar ve Diğer Vakitler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş 

Yayınları 

Tokarczuk, Olga, Gündüzün Evi, Gecenin Evi, Çev. Anna Polat, Grikedi Yayınları 

Tokarczuk, Olga, Aç Gözünü Artık Yaşamıyorsun, Çev. Neşe Taluy Yüce, Kalem Kültür 

Tokarczuk, Olga, Son Hikayeler, Çev. Neşe Taluy Yüce, Timaş Yayınları 

Tokarczuk, Olga, Sür Pulluğunu Ölülerin Kemikleri Üzerinde, Çev. Neşe Taluy Yüce, 

Timaş Yayınları 

Karauğuz, Ahmet Melih, Bitmemiş İnşa, Postmodernizm, Ketebe Yayınları 

Conrad, Joseph, Karanlığın Yüreği, Çev. Hasan Fehmi Nemli, Alfa Yayınları 

Best, S. & Kellner, D. Postmodern Teori, Çev. Mehmet Küçük, Ayrıntı Yayınları 

Butler, Christopher, Postmodernism: A Very Short Introduction, Oxford University Press 



141 
 

Harvey, David, Postmodernliğin Durumu, Çev. Sungur Savran, Metis Yayınları 

Emre, İsmet, Postmodernizm ve Edebiyat, Anı Yayıncılık, Ankara, 2006 

Bauman, Zygmunt, Parçalanmış Hayat, Çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, Üçüncü 

Basım 2018 

 

Bauman, Zygmunt, Kimlik, Çev. Mesut Hazır, Heretik Yayınları, 5. Baskı 2021 

 

Benjamin, Walter, Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, Ocak 

2012 

 

Baudelaire, Charles, Modern Hayatın Ressamı, Çev. Ali Berktay, İletişim Yayınları, 

İstanbul 2014 

 

Bauman, Zygmunt, Sosyoloji Ne İşe Yarar?, Çev. Akın Emre Pilgir, Ayrıntı Yayınları 

 

 

Dostoyevski, Fyodor Mihayloviç, Beyaz Geceler, Çev. Barış Zeren, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, İstanbul Kasım 2016 

 

Baudelaire, Charles, Paris Sıkıntısı, Çev. Tahsin Yücel, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları 

Şimşek, Mehmet Emin, Moderniteden Postmoderniteye Uzanan Bir Köprü: Zygmunt 

Bauman (Yüksek Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2014) 



142 
 

Chambers, Iain, Göç, Kültür, Kimlik, Çev. İsmail Türkmen & Mehmet Beşikçi, Ayrıntı 

Yayınları, 3. Basım İstanbul 2019 

Erdoğan, Aslı, Kırmızı Pelerinli Kent, Everest Yayınları 

Canetti, Elias, Marakeş’te Sesler, Çev. Kamuran Şipal, Sel Yayınları 

Topakkaya, Arslan, M. Heidegger’de Köklere Bağlılık (Ortsverbundenheit) Kavramının 

Tahlili 

Nietzsche, Friedrich, Şen Bilim, Çev. Levent Özşar, Asa Kitabevi, 1. Basım Bursa 2003 

Nietzsche, Friedrich, İyinin ve Kötünün Ötesinde, Çev. Mustafa Tüzel, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 12.Basım 

Dursun, Yücel, Oyunun Ontolojisi, Doğu Batı Yayınları, 2. Basım Eylül 2019 

Schiller, Friedrich, İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine, Çev. Gürsel Aytaç, Folkitap 

Yüce, Neşe Taluy, Edebiyatı Öğretirken Düşünmeyi Öğretme Denemesi 

Kleinman, Paul, PSİKO 101: Psikolojinin Gerçekleri Temel Öğeler İstatistikler Testler 

ve Daha Fazlası, Çev. Hasan Kaplan, 1. Basım 2013 

TURUT, Abdullah, Volume: 1, Issue: 2 221-227, Söylem Filoloji Dergisi, 2016 

Marshall, Peter, Bir Anarşist Olarak William Blake, Çev. Ege Acar, Sub Yayınları, 22 

Nisan 2019 

Pascal, Blaise, Düşünceler, Çev. Devrim Çetinkasap, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 

 

 

 



143 
 

 

İnternet Kaynakları: 

https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk 

https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2018/tokarczuk/facts/ 

By: Bauman, Zygmunt. ; Teksty Drugie: Teoria Literatury-Krytyka-Interpretacja, 1994; (5/6): Polish Academy of Sciences, Institute 

of Literary Research; 1994. (Journal Article) 

Bauman, Zygmunt, From Pilgrim to Tourist- or a Short History of Identity 

Bauman, Zygmunt, Ponowoczesne Wzory Osobowe, Polska Akademia Nauk, University 

of Leeds, Studia Socjologiczne 1993, 2(129) 

http://www.zanotowane.pl/236/4828/ 

  

https://culture.pl/pl/tworca/olga-tokarczuk
https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2018/tokarczuk/facts/
http://www.zanotowane.pl/236/4828/


144 
 

ÖZET 

 

Bu çalışmada Polonya edebiyatının Nobel Edebiyat Ödülü sahibi Olga 

Tokarczuk’un eserlerinde Zygmunt Bauman’ın postmodern tiplerinin izdüşümleri 

incelenmiştir. 

Birinci bölümde Olga Tokarczuk ve Zygmunt Bauman’ın sanat yaşamları hakkında genel 

bir bilgi ortaya konmuştur. 

İkinci bölümde postmodern teori ve postmodernizm ile modernizm arasındaki şematik 

farklara değinilmiştir. 

Üçüncü bölümde hacı figürü ve postmodern tipler detaylı bir biçimde incelenmiştir. 

Dördüncü bölümde ünlü düşünürlerde oyun ve yersiz yurtsuzluk kavramlarına değinilmiş 

ve bu kavramların postmodern tiplerle alakası incelenmiştir. 

Beşinci bölümde Olga Tokarczuk’un eserlerinde Zygmunt Bauman’ın postmodern 

tiplerinin izdüşümleri tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Olga Tokarczuk, Zygmunt Bauman, Oyun, Yersiz Yurtsuzluk, 

Modernizm, Postmodernizm, Hacı, Turist, Aylak, Gezinen/Flanör, Oyuncu, Düşünür 

  



145 
 

ABSTRACT 

 

In this study, the projections of Zygmunt Bauman's postmodern types in the works of 

Olga Tokarczuk, the winner of the Nobel Prize in Literature in Polish literature, were 

examined.  

In the first part, a general information about the art lives of Olga Tokarczuk and Zygmunt 

Bauman is presented.  

In the second part, postmodern theory is mentioned. 

In the third part, the figure of the pilgrim and postmodern types are examined in detail. 

In the fourth part, the concepts of play and homelessness in famous thinkers are 

mentioned and the relevance of these concepts to postmodern types is examined. 

In the fifth part, the projections of Zygmunt Bauman's postmodern types in the works of 

Olga Tokarczuk have been determined. 

Key Words: Olga Tokarczuk, Zygmunt Bauman, Game, Homelessness, Modernism, 

Postmodernism, Pilgrim, Tourist, Vagabond, Stroller/Flâneur, Gamer, Thinker 

 


