
T.C 

Marmara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı 

Rehberlik ve Psikolojik Danışmanlık Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AHLAKİ KAYITSIZLIK KURAMI TEMELİNDE  

KÜLTÜREL BİR MODEL ÖNERİSİ 

 

 

 

 

 

 

 

Fazilet YAVUZ BİRBEN 

(Doktora Tezi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2022



T.C 

Marmara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı 

Rehberlik ve Psikolojik Danışmanlık Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

 

AHLAKİ KAYITSIZLIK KURAMI TEMELİNDE  

KÜLTÜREL BİR MODEL ÖNERİSİ 

 

 

 

 

(A CULTURAL MODEL PROPOSITION BASED ON MORAL 

DISENGAGEMENT THEORY) 

 

 

 

Fazilet YAVUZ BİRBEN 

(Doktora Tezi) 
 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Halil EKŞİ 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2022



i 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tüm kullanım hakları  

M.Ü. Eğitim Bilimleri Enstitüsü’ne aittir.  

© 2022 

 



i 
 

ÖZGEÇMİŞ 

Eğitim  

1991-1995 İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Rehberlik ve Psikolojik 

Danışmanlık ABD Lisans 

1996-2006 Marmara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü Rehberlik ve 

Psikolojik Danışmanlık Anabilim Dalı Yüksek Lisans 

2014-2019 Yıldız Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Eğitim 

Programları ve Öğretim Anabilim Dalı Doktora 

2014- Marmara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü Rehberlik ve 

Psikolojik Danışmanlık Anabilim Dalı Doktora 

Deneyim  

1995-1999 Ruhsağ Psikolojik Danışmanlık Merkezi (Psikolojik Danışman) 

1995-1997 Fatih Asfa Koleji (Rehber Öğretmen) 

1998-2001 İnci Çocuk Evi (Kurucu & Sorumlu Müdür) 

2002-2006 Etkin Psikolojik Danışmanlık Merkezi (Psikolojik Danışman) 

2006-2012 Bağcılar Belediyesi Başak Gündüz Bakım Evi (Sorumlu Müdür) 

2013-Halen Bağcılar Enderun Yetenekli Çocuklar Merkezi Akademik Kurul  

2012-2016 Bağcılar Belediyesi Başak Rehabilitasyon Merkezi (Kurum Müdürü) 

2017-Halen AKYUVA Vakfı Proje Geliştirme Birimi & Danışman 

2015-2021 YTÜ Eğitim Fakültesi Ücretli Öğretim Görevlisi 

2021-2022 Sağlık Bilimleri Ü. Psikoloji Bölümü Ücretli Öğretim Üyesi 



ii 
 

ÖN SÖZ 

Ahlaki konular, üzerinde kafa yorulan en kadim meselelerden biri şüphesiz. Bununla 

birlikte ahlak alanında çalışmanın hem insanı çok tatmin eden, bir o kadar da zorlayan 

yönleri var. Ahlaka dair “Nasıl?” sorusunun cevabı hala aranıyorken, bu çalışmayla 

ahlaki kayıtsızlığın nasılı anlaşılmaya çalışıldı. Yapılan her çalışma beraberinde birçok 

insanın emeğine dayanıyor elbette, bu çalışma da onlar olmasaydı tamamlanamazdı 

dediğim ve kendilerine şükranlarımı sunduğum değerli kişilerin katkılarıyla gerçekleşti. 

Öncelikle tez danışmanım olmayı kabul ettiği, uzun süren sürece rağmen her daim 

desteğini ve önerilerini esirgemeyen, dostane yaklaşımı için de ayrıca müteşekkir 

olduğum kıymetli hocam Prof. Dr. Halil Ekşi’ye, 

Ahlaki kayıtsızlık kuramıyla tanışmama vesile olan, tüm tez süreçlerimde koşulsuz 

desteğini her an hissettiğim, ahlaki meselelerde ilk akla gelen isim olan değerli dost Prof. 

Dr. Sevim Cesur’a, 

Kendisini tanıdığım ilk andan beni gelişimime katkı sağlayan, durumlara başka bir gözle 

bakmayı öğreten, yetkinlik timsali değerli hocam Prof. Dr. Hasan Bacanlı’ya, 

Tezimin her aşamasında emeği olan Dr. Hatun Sevgi Yalın’a, Dr. Osman Hatun’a ve Doç. 

Dr. Tuğba Türk Kurtça’ya, 

Ölçek geliştirme sürecinde uzman görüşleriyle katkı sağlayan; Prof. Dr. Hasan 

Bacanlı’ya, Prof. Dr. Bülent Dilmaç’a, Doç. Dr. Oya Onat’a, Doç. Dr. Yıldız Bilge’ye, 

Dr. Çiğdem Demir Çelebi’ye, Dr. Büşra Alparslan Özçeker’e, Doktorant Gülay Kalkan 

Yeni’ye, 

Bana vakitleri ayıran, en saklı ve belki de hatırlamak istemedikleri anılara dair 

yaşantılarını ve yorumlarını paylaşan çalışma grubumda yer alan derinlemesine görüşme 

yaptığım tüm katılımcılara, 

Veri toplama sürecinde emeği benden az olmayan ve bu süreci kolaylaştıran 

arkadaşlarıma, aileme, akrabalarıma ve Doç. Dr. Yıldız Bilge, Doç. Dr. Elif Bahadır ve 

Dr. Öğretim Üyesi Rahmi Kopar’a, 

Veri toplama sürecinde ölçekleri dolduran, çalışma grubunda grubunda yer alan herkese, 



iii 
 

Doktora sürecine girmemi sözde teşvik etmeyen ancak eylemde ikinci doktora sürecimde 

dahi koşulsuz destek olan sevgili eşim Ali Remzi Birben’e, 

İkisinin koruyucu annesi olduğum ve zaman zaman yeterince vakit ayıramadığım dört 

oğluma, 

İyi ki bu ailede yer almışım duygusunu her zaman hissettiğim aileme, özellikle büyük 

resme bakmayı teşvik eden babama rahmet ve minnet dileklerimle ve çözüm odaklı 

pozitif bakış açısına sahip biri olan tüm ailenin neşe kaynağı anneme, içtenlikle teşekkür 

ederim.  

Fazilet Yavuz Birben 

 İstanbul-Aralık 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hayatımızda daha uzun yıllar olması temennisiyle  

Sevgili annem Meryem Yavuz’a,  



v 
 

 

 

 

 

 

 

 

“İnsan evvela kendi kendisinden utanır gibi olur ama, bilir 

misin, bizim en büyük maharetimiz nefsimizden beraat 

kararı almaktır. Vicdan azabı dedikleri şey, ancak bir 

hafta sürer. Ondan sonra en aşağılık katil bile yaptığı iş 

için kâfi mazeretler tedarik etmiştir.”  

 

Sebahattin Ali 

  Değirmen 

  



vi 
 

ÖZET 

Bu araştırmada, Türkiye’de yaşayan kişilerin kendi ahlaki ilkeleri açısından doğru 

bulmadıkları eylemleri, ahlaki ilkelerini devre dışı bırakarak nasıl gerçekleştirdiklerini 

anlamak ve ahlaki kayıtsızlığa yönelik kültürel bir model oluşturmak hedeflenmiştir.  

Araştırmanın diğer bir hedefi de ahlaki kayıtsızlığı ölçen kültürümüze dayalı bir ölçek 

geliştirmektir. Bu araştırmada karma desenlerden keşfedici sıralı desen kullanılmıştır. İki 

aşamadan oluşan bu desende, araştırmacı ilk olarak nitel bir desenle başlamış ve nitel 

bulgulardan elde ettiği verilerle ikinci aşamayı nicel olarak kurgulamıştır.  

Araştırmanın nitel aşaması gömülü teori deseni kullanılarak yürütülmüştür. 

Araştırmanın çalışma grubunu 25 yaş üstü toplamda 26 yetişkin oluşturmuştur. Çalışma 

grubunun belirlenmesinde ise amaçlı örnekleme yöntemlerinden “maksimum çeşitlilik 

örnekleme” ve katılımcı sayısının belirlenmesinde “kuramsal örnekleme”den 

yararlanılmıştır. Araştırmanın verileri yarı yapılandırılmış görüşmelerle toplanmış ve bu 

görüşmelerde veri toplama aracı olarak, araştırmacı tarafından geliştirilen “Görüşme Soru 

Listesi” kullanılmıştır. Verilerin çözümlenmesinde “MAXQDA 2021” nitel veri analiz 

programı kullanılmış olup, gömülü teorinin veri çözümleme aşamaları takip edilmiştir. 

Veriler açık, eksen ve seçici kodlamaya göre çözümlenmiş, tema ve alt temalar 

oluşturulmuştur. Araştırma sonucunda; Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları, Ahlaki 

Kayıtsızlığın Sonuçları, Ahlaki Kayıtsızlığa Neden Olan Kolaylaştırıcı Faktörler, Ahlaki 

Kayıtsızlığı Öğrenme Yolları ve Ahlaki Kayıtsızlığı Önleme Yolları olarak tanımlanan 

beş ana tema elde edilmiştir.  

Araştırmanın nicel aşamasını ölçek geliştirme çalışması ve geliştirilen ölçekten elde 

edilen verilerin bazı demografik değişlenlere göre yorumlanması oluşturmaktadır. Ahlaki 

kayıtsızlığı ölçtüğü düşünülen 36 aday madde hazırlanarak 11 uzmana gönderilmiştir. 

Uzman değerlendirmesinden sonra madde sayısı 36’dan 29’a düşmüş, çevirimiçi 

uygulama platformuna yüklenmeye hazır hale getirelerek katılımcılardan veriler 

toplanmıştır. AFA ve DFA analizleri sonucunda 15 maddeden oluşan dört faktörlü bir 

yapı elde edilmiştir. Maddeler sırasıyla Durumla İlgili Gerekçeler, Mağdurla İlgili 

Gerekçeler, Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler ve ters maddelerin oluşturduğu Ahlaki 

Kayıtsızlığa Mesafe başlıkları altında toplanmıştır. Cronbach Alfa iç tutarlık kat sayısı 

toplam puan için .64 olarak hesaplanmıştır. İki hafta arayla yapılan test tektrar test 



vii 
 

güvenirliğinde de .86 düzeyinde korelasyon olduğu görülmüştür. Ahlaki Kayıtsızlık 

Ölçeği’nin ölçüt bağıntılı geçerliğini değerlendirmek için Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği, 

Ahlak Okuryazarlığı Ölçeği ve Karanlık Üçlü Ölçeği Kısa Formu kullanılmıştır. 

Geliştirilen ölçeğin, Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği ve Karanlık Üçlü Ölçeği Kısa Formu ile 

anlamlı düzeyde pozitif, Ahlak Okuryazarlığı Ölçeğiyle anlamlı düzeyde negatif ilişkisi 

olduğu görülmüştür. Nihai olarak geçerlik ve güvenirlik analizi tamamlanan 15 maddeli 

ve dört faktörlü ölçeğe, Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği (MAKÖ) adı verilmiştir. 

Anahtar kelimeler: Ahlaki kayıtsızlık, gömülü teori, karma desen, ölçek geliştirme. 

  



viii 
 

ABSTRACT 

This study aimed to understand how people take actions that are against their moral 

principles and to create a cultural model for moral disengagement in Turkey. Another aim 

of the study is to develop a culture-based scale measuring moral disengagement. An 

exploratory sequential mixed method design has been conducted in the study with this 

purpose. 

In qualitative phase, grounded theory, which is one of the qualitative research 

designs, was used. Maximum variation sampling and theoretical sampling were utilized 

in order to determine the participants and the number of the participants. Total of 26 

participants above 25 years old were included in the study. The data were collected by 

semi-structured interviews based on “Interview Question List” developed by the 

researcher. "MAXQDA 2021"qualitative data analysis computer program was used in the 

analysis of the data. The data were analyzed based open, axial and selective coding, 

themes and sub-themes were created accordingly. The research resulted in five main 

themes identified as Mechanisms of Moral Disengagement, Consequences of Moral 

Disengagement, Facilitating Factors That Cause Moral Disengagement, Ways to Learn 

Moral Disengagement And Ways to Prevent Moral Disengagement. 

In quantitative phase of the research, scale development procedures were followed. 

First, 36 scale items measuring moral disengagement were prepared and sent to 11 experts 

for evaluation. After the expert assessment, scale items reduced from 36 to 29 and applied 

over Google Forms. Explanatory Factor Analysis and Comfimatory Factor Analysis 

resulted in a four-factor scale consisting of 15 items. The items are collected under four 

factors which are Justifications for the Situation, Justifications for the Victim, 

Justifications for Immediate Environment and Distance To Moral Disengagement. 

Cronbach's Alpha was calculated as .64 for the total score. Two weeks apart, test-retest 

reliability showed a .86 level correlation. Moral Disengagement Scale, Moral Literacy 

Scale and the Short Form Dirty Dozen Scale were used to assess criterion validity. It was 

found that it had a meaningful positive relation with Moral Disengagement Scale and 

Dirty Dozen Scale and a meaningful negative relation with Moral Literacy Scale. Finally, 

this scale is called as Marmara Moral Disengagement Scale with 15 items and four-

factors.  



ix 
 

Keywords: Moral disengagement, grounded theory, mixed method, scale development.  



x 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZGEÇMİŞ.........................................................................................................i 

ÖN SÖZ ............................................................................................................. ii 

ÖZET ................................................................................................................ vi 

ABSTRACT .................................................................................................... viii 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................... x 

TABLOLAR LİSTESİ ...................................................................................... xiii 

ŞEKİLLER LİSTESİ ............................................................................................i 

KISALTMALAR VE SEMBOLLER .....................................................................i 

BÖLÜM I: GİRİŞ ................................................................................................ 1 

1.1. Problem ................................................................................................... 1 

1.2. Amaç ....................................................................................................... 5 

1.3. Önem ...................................................................................................... 6 

1.4. Sınırlılıklar ............................................................................................... 7 

1.5. Sayıltılar .................................................................................................. 7 

1.6. Tanımlar .................................................................................................. 8 

BÖLÜM II: ALAN YAZIN ................................................................................. 10 

2.1. Ahlakın Tanımı ...................................................................................... 10 
2.1.1. Ahlak ve Etik Kavramı .................................................................................. 11 

2.2. Ahlak ve Psikoloji .................................................................................. 12 
2.2.1. Ahlaki Gelişim Kuramları .............................................................................. 12 

2.2.1.1. Psikanalitik Kuram ............................................................................................12 
2.2.1.2. Piaget ve Kohlberg’in Bilişsel Gelişim Kuramı ..................................................13 
2.2.1.3. Sosyal Öğrenme Kuramı ..................................................................................15 
2.2.1.4. Turiel’in Sosyal Alan Kuramı ............................................................................16 

2.2.2. Ahlaki Kimlik ................................................................................................. 17 
2.2.3. Ahlak ve Kültür .............................................................................................. 19 

2.2.3.1. Shweder’in Üç Etik Kuramı ...............................................................................20 
2.2.3.2. Ahlaki Temeller Kuramı ....................................................................................21 

2.2.4. Hakikat Sonrası Kavramı ve Ahlak ............................................................... 22 
2.2.5. Ahlak Çizgisi Dışında Kalanlar ..................................................................... 23 

2.2.5.1. Psikopatide Ahlak .............................................................................................25 

2.3. Ahlaki Kayıtsızlık ................................................................................... 27 
2.3.1. Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları .................................................................. 29 

2.3.1.1. Ahlaki Meşrulaştırma (moral justification) .........................................................30 
2.3.1.2. İyimser Etiketleme (euphemistic labeling) ........................................................31 
2.3.1.3. Avantajlı Karşılaştırma (advantageous comparing) ..........................................31 
2.3.1.4. Sorumluluğun Üstlenilmemesi (displacement of responsibility) ........................31 
2.3.1.5. Sorumluluğun Yayılması (diffusion of responsibility) ........................................32 



xi 
 

2.3.1.6. Olumsuz Sonuçları Önemsememe/çarpıtma (minimizing, ignoring or 
misconstruing the consequences) .................................................................................32 
2.3.1.7. İnsandışılaştırma (dehumanization)..................................................................32 
2.3.1.8. Mağduru Suçlama (attributions of blame) .........................................................33 

2.3.2. Eğitim ve Ahlaki Kayıtsızlık .......................................................................... 34 
2.3.3. Ahlaki Kayıtsızlıkla İlişkili Kavramlar ............................................................ 35 

2.3.3.1. Dijital Teknolojiler ve Ahlaki Kayıtsızlık .............................................................35 
2.3.3.2. Siyaset ve Ahlaki Kayıtsızlık .............................................................................38 
2.3.3.3. Empati ve Ahlaki Kayıtsızlık .............................................................................40 
2.3.3.4. Şiddet ve Ahlaki Kayıtsızlık ..............................................................................41 
2.3.3.5. Terör ve Ahlaki Kayıtsızlık ................................................................................43 

BÖLÜM III: YÖNTEM ...................................................................................... 45 

3.1. Araştırma Deseni ................................................................................... 45 
3.1.1. Nitel Aşama................................................................................................... 46 

3.1.1.1. Çalışma Grubu .................................................................................................47 
3.1.1.2. Veri Toplama ....................................................................................................51 
3.1.1.3. Verilerin Çözümlenmesi ....................................................................................52 
3.1.1.4. Metodolojik Kesinlik: Geçerlik Güvenirlik ..........................................................54 
3.1.1.5. Araştırmacının Rolü ..........................................................................................57 

3.1.2. Nicel Aşama .................................................................................................. 58 
3.1.2.1. Araştırmanın Modeli .........................................................................................58 
3.1.2.2. Çalışma Grupları ..............................................................................................58 
3.1.2.3. Ölçeğin Geliştirilme Süreci ...............................................................................61 
3.1.2.4. Verilerin Toplanması ve Etik .............................................................................63 
3.1.2.5. Verilerin Analizi .................................................................................................63 

BÖLÜM IV: BULGULAR ................................................................................. 65 

4.1. Nitel Bulgular ......................................................................................... 65 
4.1.1.Tema 1. Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları .................................................... 67 

4.1.1.1.Durumla İlgili Gerekçeler ...................................................................................67 
4.1.1.2. Mağdurla İlgili Gerekçeler .................................................................................72 
4.1.1.3. Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler........................................................................74 

4.1.2.Tema 2. Ahlaki Kayıtsızlığın Sonuçları ......................................................... 77 
4.1.2.1. Duygu ...............................................................................................................77 
4.1.2.2. Bedel ................................................................................................................81 
4.1.2.3. Telafi.................................................................................................................83 

4.1.3. Tema 3. Ahlaki Kayıtsızlığa Neden Olan Kolaylaştırıcı Faktörler ................ 85 
4.1.3.1. Sosyal Faktörler ...............................................................................................86 
4.1.3.2. Bireysel Faktörler .............................................................................................90 

4.1.4. Tema 4. Ahlaki Kayıtsızlığı Öğrenme Yolları ............................................. 100 
4.1.4.1. Yapısal Özellikler ............................................................................................ 100 
4.1.4.2. Model Alma .................................................................................................... 102 
4.1.4.3. Tepkisel Tutum ............................................................................................... 103 

4.1.5. Tema 5. Ahlaki Kayıtsızlığı Önleme Yolları ................................................ 103 
4.1.5.1. Hukuki Düzen ................................................................................................. 104 
4.1.5.2. Eğitim ............................................................................................................. 105 
4.1.5.3. Psikolojik Olgunluk ......................................................................................... 108 

4.2. Nicel Bulgular ...................................................................................... 111 
4.2.1. Açımlayıcı Faktör Analizi Sonuçları (AFA) ................................................. 111 
4.2.2. Doğrulayıcı Faktör Analizi (DFA) ................................................................ 114 
4.2.3. Madde Analizi ve Güvenirlik ....................................................................... 115 
4.2.4. Ölçüt Geçerliği ............................................................................................ 117 
4.2.5. Ahlaki Kayıtsızlık ve Demografik Özellikler ................................................ 121 

BÖLÜM V: SONUÇ, TARTIŞMA ve ÖNERİLER ........................................... 124 



xii 
 

KAYNAKLAR ................................................................................................ 149 

Ek 1. Katılımcı Onay Formu ....................................................................... 173 

Ek 2. Görüşme Formu ................................................................................ 174 

Ek 3. Ölçek İzinleri ...................................................................................... 176 

Ek 4. Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği ..................................................... 177 

Ek 5. Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği ................................................................... 178 

Ek 6. Karanlık Üçlü Ölçeği .......................................................................... 179 

Ek 7. Ahlaki Okuryazarlık Ölçeği ................................................................ 180 

Ek 8. Açık Kodlama ve Eksen Kodlama Listesi ........................................... 181 

 

 

  



xiii 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 3.1. Katılımcıların Demografik Özellikleri .......................................................... 49 

Tablo 3.2. Katılımcıların Demografik Özellikleri .......................................................... 59 

Tablo 4.1. MAKÖ’nün Açımlayıcı Faktör Analizi Sonuçları ...................................... 113 

Tablo 4.2. MAKÖ için Uyum İndeks Değerleri ........................................................... 114 

Tablo 4.3. MAKÖ için Doğrulayıcı Faktör Analizi Sonuçları ..................................... 115 

Tablo 4.4. MAKÖ için Aritmetik Ortalama, Standart Sapma, Çarpıklık, Basıklık ve 

Madde-Toplam Korelasyon Sonuçları ....................................................... 116 

Tablo 4.5. MAKÖ’nün Test Tekrar-Test Sonuçları ..................................................... 117 

Tablo 4.6. Ahlaki Kayıtsızlık ve Ahlaki Uzaklaşma Arasındaki İlişkiler (N = 96) ..... 118 

Tablo 4.7. Ahlaki Kayıtsızlık ve Ahlaki Okuryazarlık Arasındaki İlişkiler (n = 45) ... 118 

Tablo 4.8. Ahlaki Kayıtsızlık ve Karanlık Üçlü Kişilik Özellikleri ............................. 120 

Tablo 4.9. Cinsiyet Değişkeni Açısından Ahlaki Kayıtsızlık Puanlarının İncelenmesine 

İlgili t Testi Sonuçları ................................................................................ 121 

Tablo 4.10.Sosyo-ekonomik Statü Değişkeni Açısından Ahlaki Kayıtsızlık Puanlarının 

İncelenmesine İlgili ANOVA Sonuçları .................................................... 122 

Tablo 4.11. Eğitim Düzeyi Değişkeni Açısından Ahlaki Kayıtsızlık Puanlarının 

İncelenmesine İlgili ANOVA Sonuçları .................................................... 123 

Tablo 4.12. Eğitim Düzeyi Değişkeni Açısından Ahlaki Kayıtsızlığa Mesafe 

Puanlarının İncelenmesine İlgili Scheffe Testi Sonuçları .......................... 123 



i 
 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 2.1. Zarar Verici Davranışa Kayıtsız Kalmaya Aracılık Eden Mekanizmalar. ..... 30 

Şekil 4.1. Ahlaki Kayıtsızlık Modeli .............................................................................. 66 

Şekil 4.2. Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları .................................................................. 67 

Şekil 4.3. Ahlaki Kayıtsızlığın Sonuçları ....................................................................... 77 

Şekil 4.4. Ahlaki Kayıtsızlığı Kolaylaştırıcı Faktörler ................................................... 85 

Şekil 4.5. Ahlaki Kayıtsızlığı Öğrenme Yolları ........................................................... 100 

Şekil 4.6. Ahlaki Kayıtsızlığı Önleme Yolları .............................................................. 104 

Şekil 4.7. MAKÖ’nün Faktör Yapısı İçin Yamaç Birikinti Grafiği ............................. 112 

 

 



i 
 

KISALTMALAR VE SEMBOLLER 

APA  : Amerikan Psikiyatri Birliği 

DSM : Ruhsal Bozuklukların Tanısal ve İstatistiksel El Kitabı 

ICD  : Uluslararası Hastalık Sınıflandırması 

AKB : Antisosyal Kişilik Bozukluğu 

AUÖ : Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği 

MAKÖ : Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği 

 



1 
 

BÖLÜM I: GİRİŞ 

1.1. Problem 

Ahlak, tüm zamanlarda ve her toplumda önem verilen ve anlaşılmaya çalışılan bir 

mesele olmuştur. Felsefe, din, politika, hukuk, siyaset,  psikoloji gibi birçok alan kendi 

perspektiflerinden ahlak meselesini irdelemiş, tanımlamış, nasıl geliştiğini incelemiş ve 

çeşitli çıkarımlarda bulunmuştur.  

İlk medeniyetlerin kuruluşundan itibaren Çin’de Konfüçyüs, Hindistan’da Buda 

ahlaklı olmanın mutluluğa götürdüğünü söylerken ahlaklı olmanın yollarını 

araştırmışlardır. Benzer şekilde ilahi dinlerin temsilcisi olan ve ilahi bir ahlak sistemi 

getiren peygamberler de ahlakdışı davranışların insanın ve insanlığın felaketi olacağını 

dile getirmişlerdir. Eski Yunanda düşünürler madde dünyasının yapısını anlamaya 

odaklanıyorken Sokrates hakikati araştıran bakışların dış dünyadan çekilerek içe 

yönelmesi gerektiğini söyleyerek düşünmeyi fizikten ahlaka yöneltmiş ve ahlak 

kültürünün “kendini bilmek”ten başka bir şey olmadığını dile getirmiştir. Sokrates 

düşünme ve ahlak arasında bağ kurmakta, kötülüğün doğruyu düşünememeye dayalı 

olduğunu belirtmektedir. Öğrencisi Eflatun ise ahlakı “iyilik ilmi” diye tanımlayarak 

bütün hakikatlerin üzerine yükseltmiştir. Alman filozofu Kant ahlakı “ödev ilmi” olarak 

tarif ederken ödevleri vicdanın sesiyle hareket eden aklın yönettiğini belirtir. Sokrates, 

Eflatun ve Kant gibi ahlakçı filozoflar akla önem verme konusunda hemfikirlerdir. Diğer 

yandan bazı düşünürler ahlakı duygularla tarif etme eğiliminde olmuşlardır. Bunlardan 

biri olan Jean Jacques Rousseau, ahlakı kalbin ilmi olarak tarif ederken, insanı yücelten 

üstün duyguların doğuştan geldiğini, toplumun ise bunları bozduğunu belirtmiştir 

(Topçu, 2018). 

Ahlakın ne olduğu, konusu ve dayanaklarının ne olduğu konusu her zaman 

güncelliğini sürdürebilecek bir konu olmakla birlikte ahlakın nasıl geliştiği de üzerinde 

çalışılan bir konu olmuştur. Ahlak gelişimine dair konuşulduğunda göz ardı edilemeyecek 

bir kavramsallaştırma Bilişsel gelişim kuramı ile bilinen Piaget (1970) tarafından 

yapılmış, Piaget, ahlaki gelişimi bilişsel gelişim evrelerine bağlı bir süreç olarak 



2 
 

değerlendirmiştir. Ardından Kohlberg (1977) de,  Piaget’nin ortaya koyduğu anlayışı 

benimsemiş, ahlaki davranışı bilişsel sürecin rolü ile açıklamıştır (Kohlberg ve Candee, 

1984). 

Kohlberg’in ahlak gelişim kuramı sonrasında, Turiel’in (1983), ortaya koyduğu 

“Sosyal Alan Teorisi” ile geleneksel düşüncenin ahlaki düşünceden önce meydana 

geldiği ve ahlaki muhakemeyle ilişkisiz olduğu öne sürülmüştür (Shweder ve Haidt, 

1993). Bu teoriye göre, bireyler sosyal süreçlerle yapılandırdıkları ahlaki yargılarını, 

toplumsal düzenlemelere uygulamaktadır. Carol Gilligan da Kohlberg’in ahlak gelişimi 

aşamalarını kesin ve evrensel görmemektedir. Ayrıca kadınların ve erkeklerden farklı 

olarak ahlaki yargılarını daha ziyade bakım vermeye dayandırdıklarını,  erkeklerin ise 

adalet kavramını öncelediklerini ifade etmiştir. Bu farkın nedenini ise kadınların 

yaşadıkları deneyimlere ve kadınlardan beklenilen toplumsal rollere dayandırmaktadır 

(Gilligan, 1982). 

Ahlak gelişimi ekseninde sonradan yapılan çalışmaların odak noktası duygulara 

çevrilmiştir. Ahlaki duyguların bir takım düşünce ve davranışların oluşumunda ve 

gelecek zamana dair kişinin sahip olduğu ideallerde yer aldığı, zaman ve mantığın 

ötesinde olduğu ve evrensel olarak nitelendirilebilecek ahlak kategorilerinin temelinde 

olduğu öne sürülmüştür (Rozin, Lowery, Imada ve Haidt, 1999). Ahlak duygusuna vurgu 

yapan bir diğer isim ise Hoffman (1989) olarak karşımıza çıkmaktadır. Hoffman (1989) 

geliştirdiği teorisinde ahlaki davranışların kaynağının ahlaki duygular olduğunu öne 

sürmüştür. Bu duyguların ahlaki eylemlerin sergilenmesi için gerekli motivasyonu 

sağladığını belirtmiştir. Diğer yandan, ahlaki biliş ve ahlaki duyguları birleştirmeyi 

amaçlayan ve bu ikisinin birlikte ahlaki motivasyon için temel kaynak olduğunu ileri 

süren bütünleyici teoriler de ortaya atılmıştır. Bu teorilerde ahlaki biliş ile ahlaki 

duyguların birbirlerinden ayırt edilemez bir olgu olduğu fakat ahlaki davranışı 

açıklamada tek başına yeterli olamayacağı öne sürülmüştür. Nitekim ahlaki biliş ve ahlaki 

duygunun sürekli ve devam eden ahlak davranışlarını ve bazı olağanüstü ahlak 

eylemlerini açıklayamadığı ifade belirtilmektedir. Bu ikisine ek olarak ahlak 

davranışlarını açıklayan başka anlamlı faktörlerin var olduğu öne sürülmektedir. Örneğin 

kimliğin, ahlaki biliş ve ahlaki duygunun yanında, ahlak davranışını motive etmede diğer 

önemli faktör olduğu savunulmaktadır (Eisenberg ve Miller, 1987). 



3 
 

Sosyal bilişsel yaklaşım kimliğin yapılanmasında kişilerarası faktörlerden çok 

bilişsel mekanizmalar üzerinde yoğunlaşmaktadır. Diğer bir ifade ile kişiyi kendi içinde 

değerlendirerek kişilerarası farklılıkları kişinin kendi psikolojik sistemiyle ele alarak yola 

çıkmaktadır. Kişinin içindeki bu sistem çevresinde değişen sosyal durumlar ile dinamik 

bir ilişki içindedir. Şemalar, senaryolar ve prototipler bu yaklaşımın vurgu yaptığı yapısal 

parçalardır. Ahlaki kimlik tanımlanırken de bu yapısal parçalara başvurulmaktadır 

(Cervone, 2005). Bu kurama göre, kişinin zihninde aktif hale gelen temsiller sosyal 

bilginin işlenmesinde kayda değer bir yere sahiptir. Bu yüzden ahlaki kimlik ancak ahlaki 

şemaların varlığı ve ona ulaşılma derecesiyle açıklanabilmektedir (Lapsley ve Lasky, 

1999). Ahlaki kimliğe sahip bir kişi içinde bulunduğu durumu değerlendirmek için bir 

takım ahlaki şemalara sahiptir. Kişisel ve sosyal etkileşimlerin ahlaki şemaların 

oluşumunda ve ahlaki davranışın belirlenmesinde kilit rol oynadığı belirtilmektedir 

(Bandura, 1999).  

Literatür kısmında daha geniş olarak ele alınacak olan bu bölümde görüldüğü üzere 

ahlak konusu, kimi araştırmacılar tarafından ahlaki muhakemenin nasıl oluştuğu, kimileri 

tarafından ahlaki davranışların nasıl geliştiği açısından incelenmiş, kimisi ahlaki olan ve 

olmayan davranışı ayırt etme becerisiyle ilgili kavramlara odaklanmış, bazen de ahlaki 

olmayan davranışların kişiye ve topluma yönelik etkileri açısından incelenmiştir. Nasıl 

daha ahlaklı olunabileceği konusunu anlamaya giden yollardan biri de ahlaki olmayan 

eylemlerin nasıl yapıldığını anlayabilmekten geçmektedir.  Toplumsal uyumun ve 

huzurun oluşabilmesi, toplumu oluşturan bireylerin ahlaki yetkinlikleriyle ilişkilidir. 

Hukuki düzene dayalı toplumlarda, ahlaki olmayan diğer bir bakış açısıyla toplumu 

rahatsız edecek eylemlerin yasal bir karşılığı vardır. Örneğin hız limitlerine uymayarak 

ya da şeridinden gitmeyerek son anda kaynak yapma yoluyla başkalarının huzursuz ve 

mağdur olmasına neden olan bir sürücü, çöp kutusu yerine sokağa çöp atan bir kişi, 

görevini zamanında ve düzgün yapmadığı için vatandaşın işinin görülmemesine neden 

olan bir memur ya da mesleğinin öngördüğü gereklilikleri hakkıyla yerine getirmeyen bir 

öğretmenin sergilediği uygun olmayan eylemler, ilgili mercilere bildirildiğinde en 

azından bir ceza ya da soruşturmaya maruz kalabilir. Bu tür davranışlar her ne kadar 

yasalarla tanımlanmış ve cezai müeyyidelerle kontrol altına alınmaya çalışılmış olsa da 

gündelik hayatta her zaman bu müeyyidelerin caydırıcılığının sonuçlarını görmek 

mümkün olmamaktadır. Buradan da bireylerde içsel denetimin sağlanmasının,  dışsal 



4 
 

denetime kıyasla çok daha işlevsel ve etkili bir sonuç elde etmeyi sağladığı hatırlanabilir. 

Peki bu içsel denetimin oluşmaması, diğer bir ifadeyle öz denetimin kontrol gücünü 

yitirmesi nasıl mümkün olmaktadır? Eğer öz denetimin nasıl devre dışı bırakıldığı 

anlaşılabilirse gündelik yaşamı yaygın olarak etkileyen ahlaki olmayan davranışları 

anlamak ve çözüme yönelik öneriler geliştirmek mümkün olabilir. 

Bandura (1999) bu süreci ahlaki kayıtsızlık kuramıyla açıklamaktadır. Bandura 

(1999) her bir bireyi ahlaki fail olarak tanımlar, diğer bir ifade ile ahlaki eylemleri 

sergileme kapasitesine sahip kişiler olarak değerlendirir. Ahlaki eyleyicilik olarak da 

tanımlanan bu süreç bir dizi öz-düzenleme mekanizmalarını içermekte ve bu 

mekanizmaların ahlaki davranışı güdülemesiyle ahlaki muhakeme yapılmaktadır. 

Dolayısıyla ahlaki düşünce ile ahlaki eylem arasındaki bağlantıyı sağlamada öz-

düzenleyici mekanizmalar aktif rol üstlenmiş durumdadır (Bandura, 2002). İnsanlar 

ahlaki standartları genel anlamda diğerlerinin tepkilerine bakarak öğrenirler. Bir eylemde 

bulunurken kendilerine gelebilecek olası sonuçları dikkate alırlar. Yaptıkları eylemler 

kendi değerlerini arttırıyorsa bu davranışları sergilemeye devam ederler fakat yaptıkları 

eylemler neticesinde kendilerini kınayacaklarsa, ayıplayacaklarsa, ahlaki standartlarını 

zorlayacak bu tür eylemler sergilemeye girişmezler. Bu sistem öz-düzenleyici sistem 

olarak tanımlanır ve ahlaki eyleyiciliğin kaynağında yer alır. Sosyal bilişsel kuramda öz-

düzenleyici mekanizmaların üç alt işlevi vardır. Bunlar, kendini gözleme işlevi, 

muhakeme işlevi ve öz-tepki işlevidir. Öz-düzenleyici mekanizmaların devreden çıkması 

ya da etkisizleştirilmesiyle ahlaki kayıtsızlık durumu meydana gelir. Ahlaki kayıtsızlığın 

gerçeklemesiyle birlikte, ahlaki düşünce ile davranış arasında aracılık eden kendini 

düzenleme mekanizmaları ortadan kalkarak kişinin kendine yönelik yaptırımlar devreden 

çıkar ve kişi sergilediği davranışın herhangi bir sonucunun olmadığına inanır. Bu durum 

kişinin herhangi bir çelişki yaşamasına neden olmaz, çünkü kişinin ahlaki standartların 

ihlalini ihlal olarak değerlendirebilmesi için kendine dair yaptırımların aktif olması 

gerekir. Bu yaptırımların aktif olmamasıyla herhangi bir tutarsızlık da meydana 

gelmemektedir. Dolayısıyla bilişsel alanda kişi çelişki olabilecek bir karşılaştırma 

bulamaz. Bu şekilde insanlar acımasızca ve insan dışı eylemler sergileyebilmektedir 

(Bandura, Barbaranelli, Caprara ve Pastorelli, 1996). 

Bandura’ya göre (1990b) ahlaki kayıtsızlık gerçekleştiği zaman, kişi yaptığı 



5 
 

davranıştan kendini uzakta tutmak ister ve bu yüzden bir takım yollara başvurur. Bu farklı 

yollar ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları olarak tanımlanır. Bandura (2002) bu bağlamda 

sekiz ahlaki kayıtsızlık mekanizması tanımlamıştır. Bunlar: ahlaki meşrulaştırma (moral 

justification), iyimser etiketleme (euphemistic labeling), avantajlı karşılaştırma 

(advantageous comparing), sorumluluğun üstlenilmemesi (displacement of 

responsibility), sorumluluğun yayılması (diffusion of responsibility), olumsuz sonuçları 

önemsememe/çarpıtma (minimizing, ignoring or misconstruing the consequences), 

insandışılaştırma (dehumanization) ve mağduru suçlama (attributions of blame) olarak 

sınıflandırılmıştır. 

Bandura’nın tanımladığı ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları acaba içinde yer aldığı 

topluma özgü bir sınıflandırma mıdır yoksa farklı kültürlerde de ahlaki kayıtsızlık 

durumları benzer şekilde mi gerekçelendirilmektedir? Elbette öngörülebilir ki bir kişinin 

kendi ahlaki ilkelerine uygun olmayan davranışlar sergilemesi ve bu davranışların 

vicdanını rahatsız etmesi nedeniyle, içsel çelişkisini azaltmak için eylemini 

meşrulaştırmanın yollarını aramaya çalışması kültürler ve zamanlar üstü yaygın olarak 

görülen bir durumdur.  Ancak bazı mekanizmaların tercih edilmemesi ya da Bandura’nın 

yaşadığı kültürde yaygın olmauan bazı gerekçelendirme mekanizmalarının farklı 

kültürlerde görülebilmesi de mümkün olabilir. 

Bu araştırma da yukarıda söz edilen acaba ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları 

kültürümüzde de Bandura’nın tanımladığı gibi mi kullanılmaktadır, ahlaki olmayan 

eylemleri yapabilmek, içinde yer aldığımız Türkiye coğrafyasında nasıl 

gerçekleşmektedir sorularına cevap bulmayı hedeflemektedir. Diğer bir ifadeyle içinde 

yer aldığımız toplumda yer alan kişilerin kendi ahlaki ilkeleri açısından doğru 

bulmadıkları eylemleri ahlaki ilkelerine kayıtsız kalarak nasıl gerçekleştirdiklerini 

anlamak ve ahlaki kayıtsızlığa yönelik kültürel bir model oluşturmak hedeflenmiştir.  

Araştırmanın diğer bir hedefi de ahlaki kayıtsızlığı ölçen kültürümüze dayalı bir ölçek 

geliştirmektir.  

1.2. Amaç  

Bu araştırma, Bandura’nın (1999) geliştirdiği ahlaki kayıtsızlık kuramının Türk 

kültürü için uygunluğunu araştırmayı ve kültürel temalardan yola çıkarak ahlaki 



6 
 

kayıtsızlık ölçeği geliştirmeyi hedeflemiştir. Bu doğrultuda araştırma yöntemi olarak 

karma araştırma yöntemi kullanılmış olup nitel ve nicel aşamalar için aşağıda belirtilen 

sorulara yanıt aranmıştır. 

Nitel aşama: 

1. Türkiye’de ahlaki kayıtsızlık nasıl gerekçelendirilmektedir? 

2. Ahlaki kayıtsızlığın sonuçları nelerdir? 

3. Türkiye’de ahlaki kayıtsızlığa neden olan kolaylaştırıcı faktörler nelerdir? 

4. Ahlaki kayıtsızlık nasıl öğrenilir? 

5. Ahlaki kayıtsızlık nasıl önlenir? 

Nicel aşama: 

6. Nitel aşamada elde edilen verilerle kültüre duyarlı olarak geliştirilecek olan 

Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği geçerli ve güvenilir bir ölçme aracı mıdır? 

7. Ahlaki kayıtsızlık durumu demografik değişkenlere göre farklılık göstermekte 

midir? 

1.3. Önem  

Son yıllarda tüm dünyada olduğu gibi ülkemizde de toplumun dinamiğini oluşturan 

ahlaki değerlerin yitirilmesi ve yeni neslin toplumsal değerlerden uzaklaşması gerek 

eğitimcilerin gerekse değer eğitimi alanında çalışan kişilerin sıklıkla dile gitirdiği konular 

arasındadır. Ahlak ile ilgili konular şüphesiz ki değerlerle yakından ilişkilidir. Ahlakla 

ilgili meseleler ahlakın nasıl kazandırıldığı perspektifinden incelendiği gibi, ahlaki 

değerlerin nasıl yitirildiği açısından da  incelenmelidir. Ahlaki değerlerin devre dışı 

bırakılarak ahlaki olmayan eylemlerin nasıl yapılabildiğini anlamak açısından ahlaki 

kayıtsızlık kuramı bir açıklmama sunmaktadır. Ahlakın evrenselliği tartışma konusuyken, 

ahlaki kayıtsızlığın evrenselliği de şüphesiz ki tartışma konusudur. Bu araştırmanın 

öncelikli hedefi, içinde yer aldığımız toplumda pek de ele alınmamış olan ahlaki 

kayıtsızlık konusuna yerli bir bakış açısı sunacak veriler elde ederek, kültürel temaların, 

ortaya konulmuş olan kültür dışı modelden hangi açıdan farklılaştığını ortaya koymasıdır.  

Bir kavramın yerli bakış açısıyla ele alınması, kültüre özgü durumlar penceresinden 



7 
 

incelenmesi daha sonra yapılacak gerek akademik, gerekse uygulamaya yönelik 

çalışmalara zemin oluşturması bakımından önemlidir. Kültürümüze özgü olarak ahlaki 

kayıtsızlık kavramının daha önceden nitel bir çalışmada ele alınmamış olması ek olarak 

bu araştırmada gömülü teori deseniyle araştırılması çalışmanın özgün yönüdür.  

Ayrıca, ahlaki kayıtsızlığı ölçmek için kültürümüze özgü bir ölçek geliştirilmiş 

olması araştırmanın diğer bir önemli yanıdır. Bu araştırma sürecinde geliştirilen ölçeğin, 

tercüme edilerek uyarlanan ölçeklere kıyasla daha anlaşılır ve kullanışlı olması 

umulmaktadır. 

Son olarak bu çalışmadan elde edilen nitel verilerin ve geliştirilen ölçeğin, ahlak 

psikolojisi ve ahlaki eğitime yönelik çalışmalara katkı sağlayacağı umulmaktadır. 

1.4. Sınırlılıklar  

Bu araştırmanın sınırlılıkları şunlardır: 

1. Bu araştırmada ahlaki kayıtsızlık durumlarına Bandura’nın ahlaki kayıtszlık 

kuramı perspektifinden bakılmıştır. 

2. Araştırmanın katılımcı grubu yetişkin grupla sınırlıdır. 

3. Ahlaki kayıtsızlık kavramı, kişisel deneyimler perspektifinden değerlendirilerek, 

felsefi, sosyolojik, politik ve dini açıdan ele alınmamıştır.  

4. Nitel çalışma grubunın büyük bir kısmına online erişmiş olmak araştırmanın 

sınırlılıklarından biridir. 

1.5. Sayıltılar 

1. Çalışma grubunun konuya ilişkin Türkiye’deki bakış açısını yansıtabilecek 

nitelikte olduğu varsayılmıştır. 

2. Çalışmanın nitel verileri toplanırken katılımcıların bir kısmıyla yüz yüze, pandemi 

döneminde görüşülen kişilerle ise online görüntülü görüşme yoluyla görüşülerek veriler 

toplanmıştır. Nicel kısmının verileri ise online erişim ile elde edilmiştir. Online erişim ile 

elde edilen tüm verilerin yüz yüze elde edilenler ile niteliğinin aynı olacağı varsayılmıştır.  

3. Çalışma grubunun toplumun genelinin görüşünü yansıtabilecek nitelikte olduğu 



8 
 

varsayılmıştır. 

1.6. Tanımlar 

Ahlaki kayıtsızlık (moral disengagement): Ahlaki olarak uygun görülmeyen 

davranışların, ahlaki standartlar değiştirilmeden ahlaki olarak kabul edilecek şekilde 

bilişsel olarak yeniden yapılandırılmasıdır (Bandura, Barbaranelli, Caprara ve 

Pastorelli, 1996). Ahlaki kayıtsızlık, bazı kaynaklarda ahlaki uzaklaşma, ahlaki geri 

çekilme ya da ahlaki çözülme olarak da çevrilmiştir. 

Ahlaki eyleyicilik (moral agency): Ahlaki olarak nitelendirilebilecek eylemler 

yapabilme kapasitesidir (Bandura, 2002; Bandura, Caprara ve Zsolnai, 2000). 

Öz-düzenleyici mekanizmalar (self-regulatory mechanisms): Ahlaki eyleyiciliği 

harekete geçiren, ahlaki düşünce ve ahlaki davranış arasındaki bağlantıyı kuran 

mekanizmalardır (Bandura, 2002; Bandura, Caprara ve Zsolnai, 2000). 

Kendini gözleme (self-monitoring): Kişinin kendi davranışını izlemesi, 

gözlemlemesidir (Bandura, 2002). 

Muhakeme (judgemental): Kişinin davranışlarını içsel ve dışsal olarak duruma göre 

değerlendirmesidir (Bandura, 2002). 

Öz-tepki (self-reactive): Kişinin gözlem ve muhakemesinin ardından ahlaki 

standartlarına uygun bir şekilde ya tepki vermesi ya da herhangi bir tepkide 

bulunmamasıdır (Bandura, 2002). 

Ahlak Okuryazarlığı (moral literacy): Yerinde ahlaki tercihlerde bulunabilmek için 

gerekli bilgi ve beceri setine sahip olabilmedir (Tuana, 2007). 

Karanlık Üçlü (dark triad): Psikolojide kötü niyetli nitelikleri nedeniyle "karanlık" 

denilen, narsisizm, makyavelizm ve psikopatik nitelikli kişilik özelliklerinin bir arada 

bulunmasına denilir. 

Gömülü Teori (grounded theory): Araştırma probleminin anlaşılmaması ya da 

araştırılan olguyu yeterince iyi ele alan kuramsal bir teori olmadığı durumlarda yaygın 

bir şekilde kullanılan nitel araştırma desenlerinden biridir. Gömülü teori, verilerde hali 

hazırda gömülü bir şekilde bulunan temel kavramları ortaya çıkarma, sebep-sonuç ilişkisi 

dahilinde araştırılan olguyu etkileyen süreç ve faktörleri keşfederek kuramsal bir model 

oluşturma yöntemidir (Strauss ve Corbin, 1998). 



9 
 

 

 

 

  



10 
 

BÖLÜM II: ALAN YAZIN 

2.1. Ahlakın Tanımı 

Literatürde yer alan ahlak tanımları incelendiğinde, birbirlerinden farklı içeriklere 

sahip tanımlamaların yapıldığı görülmektedir. Bu tanımlardan bir kısmına yer vermeden 

önce Akarsu’nun (1993) ahlaka dair genel bir görüş olarak belirttiği; ahlakın hayatımızın 

her alanında var olduğu, eylemlerimizin çoğunun ahlakla ilgili olduğu, ahlakın içeriğinin 

farklı çağlarda ve topluluklarda değişebilmesine rağmen tüm zaman dilimlerinde ve 

toplumlarda kabul gören ortak ahlak olgusunun var olduğu görüşünü belirtmek gerekir.  

Türk Dil Kurumu (2022) ahlak kelimesini “bir toplum içinde kişilerin uymak 

zorunda 

oldukları davranış biçimleri ve kuralları” şeklinde tanımlamaktadır. Bir başka sözlükte 

ahlak, “mutlak olarak iyi olduğu düşünülen ya da belli bir yaşam anlayışından 

kaynaklanan davranış kuralları bütünü; insanların kendisine göre yaşadıkları, kendilerine 

rehber aldıkları ilkeler bütünü ya da kurallar toplamı” olarak tanımlanmaktadır (Cevizci, 

2010: 28). İngilizce karşılığı olan “moral” kelimesi ise “doğru ile yanlışı ayırt eden ilkeler 

bütünü” anlamına gelmektedir (Longman, 2022). Etimolojik açıdan kökeni, Arapça huy 

anlamına gelen “hulk” (Koca, 2016), Latince mizaç ve terbiye anlamına gelen “mos” 

kelimesidir (Merriam-Webster, 2022).  

Bir sosyal bilim dalı olarak ahlak bilimi bireyin, grubun ya da tüm toplumun 

davranışlarını yönlendiren, doğru veya yanlışı belirleyen sistemler bütününü 

incelemektedir. Bu bağlamda ahlak bilimi; iyi ve kötü olanın birbirlerinden ayrılması, 

doğru ve yanlış olanın tanımlanması, insanların yapması ve yapmaması beklenen 

eylemlerin belirlenmesi konularını ele alan bir disiplindir.  

Ahlak söz konusu olduğunda asıl vurgunun kurallar üzerine yapıldığı görülmektedir. 

Nitekim ahlak bilimi de ahlak kurallarını, belirli bir kişi, grup ya da toplum için, belirli 

bir yerde ve belirli bir zamanda geçerli olan değer yargıları şeklinde ele almaktadır. 

Dolayısıyla ahlak kavramı bilimsel olarak, toplumsal hayatta belirli kişi, grup ya da 

toplum için belirli zaman ve yerde geçerliliğini koruyan örf ve adetlerin, kuralların ve 

değer yargılarının oluşturduğu sistemler bütünü olarak tanımlanmaktadır (Aktan, 2009). 



11 
 

2.1.1. Ahlak ve Etik Kavramı 

Etik kavramı ahlak kavramıyla yakından ilişkili, çoğu yerde birbirleri yerine 

kullanılan bir kavramdır. Bu iki kavram arasındaki farklara geçmeden önce etik 

kavramını tanımlamak gerekir. TDK (2022) etik kelimesini “çeşitli meslek kolları 

arasında tarafların uyması veya kaçınması gereken davranışlar bütünü” olarak 

tanımlamaktadır. Etik kavramı, insanların doğru olan davranışları bulmasında yol 

gösteren ilke ve standartlar olarak ifade edilmektedir (Brickley, Smith ve Zimmerman, 

2002). Doğan (2004) etiğin, yasalar tarafından kontrol edilemeyen, kanuni olarak zorunlu 

olarak gerçekleştirilen eylemlere kıyasla daha yüksek standartları karşılamayı zorunlu 

kılan kültürel ve töresel standartları içeren bir olgu olduğunu dile getirmiştir. Etimolojik 

olarak Yunanca ilke ve gelenek anlamına gelen “ethos” kelimesinden türetildiği 

belirtilmektedir (Ülgen ve Mirze, 2004).  

Ahlak ve etik kavramı birbirlerinden farklı kavramlardır. İlk olarak Lo (1995) ahlak 

kavramının kişisel düzeyde ele alınan bir kavram olduğunu, kişisel inanç ve değerlere 

dayalı olarak zamana ve topluma göre değişebilen bir olgu olduğunu, etiğin ise ideal insan 

karakterini temsil eden ilkeleri tartışan bir felsefe disiplini olduğu ileri sürmektedir. 

Başka bir araştırmacı, etiğin doğru ve yanlış davranışın teorisi, ahlakın ise bu 

teorilerin uygulaması olduğunu dile getirmektedir. Ahlaki ilkeler yerine etik ilkelerden, 

etik davranış yerine ahlaki davranıştan söz etmenin daha yerinde olacağını 

vurgulamaktadır. Diğer bir ifadeyle, etik bireyin belirli bir durumda ifade etmek istediği 

değerlerle ilgili iken, ahlak bu değerlerin uygulanması kısmıyla ilgilenmektedir 

(Billington, 2011). 

Etik ile ahlak kavramları arasındaki farkın bir diğer nedeni, etiğin bir ahlâk felsefesi 

olması, ahlâkın ise etiğin bir araştırma konusu olmasından kaynaklandığı ifade 

edilmektedir. Ahlâk, kültürel değerleri temel alan doğru ve yanlış davranış tarzlarını ve 

bu değerlere uyan davranış gerekliliklerini belirlerken etik ise, daha soyut davranış 

kavramlarından anlaşılması gerekenleri belirlemektedir (Ülgen ve Mirze, 2004). 

Bir sonraki başlıkta ahlak olgusuna farklı bakış açıları ortaya koyan psikolojik kuram 

ve teoriler ele alınmaktadır. 



12 
 

2.2. Ahlak ve Psikoloji 

Ahlak konusu, tarihsel süreç boyunca birçok filozof ve din adamı tarafından ele 

alınan temel meselelerden biri olmuştur. Üzerine bu kadar söz söylenilen, eserler üretilen 

bu olgu, psikoloji bilimi tarafından da incelenmiş, ahlak gelişimine dair ilk bilimsel 

açıklamalar Sigmund Freud ve Jean Piaget’in teorileriyle ortaya konmuş ve diğer 

ekollerle devam etmiştir. Bu başlık altında ilk olarak ahlak gelişimi kuramlarına yer 

verilmiş olup ardından ahlaki kişiliği yer verilmiş, son olarak da ahlakın psikopatoloji 

çerçevesinde nasıl ele alındığına değinilmiştir. 

2.2.1. Ahlaki Gelişim Kuramları 

Bu başlık altında ahlak, gelişimsel bakış açısından ele alınarak, ahlak gelişiminin 

erken dönem ipuçlarına yer verilmiştir.  

2.2.1.1. Psikanalitik Kuram 

Psikanalitik bakış açısında, ahlak gelişimi kişilik gelişimiyle birlikte hayatın ilk altı 

yılında şekillenen bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Freud’a göre 3-5 yaş arasına 

denk gelen fallik dönem ahlak gelişiminde kilit bir role sahiptir. Ödipal dönem olarak da 

isimlendirilen bu zaman aralığında çocuk, karşı cinsten ebeveynine ilgi gösterirken, diğer 

ebeveyni kendisine rakip olarak görür ve bir süre sonra da tüm bu duyguları ona suçluluk 

hissettirir. Ortaya çıkan bu suçluluk duygusunu Freud, kişiliğin üç parçasından biri olan 

süperegonun diğer bir ifade ile vicdan gelişiminin temeli olarak ele alır. Suçluluk 

duygusundan kurtulmanın yolu olarak çocuk kendi cinsinden olan ebeveyniyle özdeşim 

kurar, onu taklit etmeye başlar böylece karşı cinsten olan ebeveyne hissedilen yoğun 

duygular azalır. Bu süreçle de çocuk ilk olarak ailesinin ardından toplumun onayladığı 

rolleri ve davranışları benimseyerek ona göre davranmaya başlar. Dolayısıyla Freud’a 

göre ahlaki davranışın çekirdeğinde, çocuğun kendi cinsinden ebeveynini kaybetmeye 

dair yaşadığı korku yatar. Bu korkuyla çocuk kendi cinsinden ebeveyninin davranışlarını 

içselleştirir ve onun gibi davranmaya başlar. Çocuğun toplumun ahlak kurallarına uyması 

da ebeveyni tarafından sevilmek, onaylanmak ve cezadan kaçmak amacıyla sergilediği 

davranışların içselleştirilmesiyle olur. İçselleştirme mekanizmasıyla da kendi 

eylemlerinin denetleyicisi olarak toplumun belirlediği ölçüleri kendi ölçüleri haline 



13 
 

getirir (Freud, 1921/1995).  

İlk ahlaki ilkelerin öğrenilmesi sürecini ebeveynin sevgisini kaybetme riskiyle 

başlatan Freud, ebeveyn üzerinden öğrenilen kural ve düşüncelerin kişinin süperegosunu 

diğer bir ifade ile içsel ahlak yargıcını oluşturduğunu belirtmektedir. Süperegonun vicdan 

ve ego ideali olmak üzere iki temel bölümü mevcuttur. Vicdanın içeriği, iyi çocukların 

yapmayacağı şeylerdir ve bunlardan biri aşılırsa kişide suçluluk duyguları uyanır. Ego 

idealinin içeriği ise iyi çocukların yaptığı şeylerdir ve bunlardan biri yerine getirilmezse 

kişide utanç duyguları uyanır (Freud, 1921/1995).  

Freud özetle, ahlak gelişiminde 0-6 yaş arası döneme kritik bir önem verip diğer yaş 

dönemlerin kayda değer bir yeri olmadığını belirtmiştir. Freud’dan sonra gelen 

araştırmacılar, ahlak gelişimine dair açıklamalarını dar bularak farklı açılımlar ortaya 

koymuşlardır.  

2.2.1.2. Piaget ve Kohlberg’in Bilişsel Gelişim Kuramı 

Piaget, ahlak gelişimini bilişsel gelişim açısından ele almış, çocuklarla yaptığı 

çalışmalar neticesinde bilişsel evre kuramını geliştirmiş, ahlaki yargıların bilişsel bir 

temel üzerinde geliştiğini öne sürerek, ahlak gelişiminin bilişsel gelişim ile birlikte ele 

alınmasını gerektiğini öne sürmüştür. Ona göre ahlak gelişimi, bilişsel gelişimi takip eden 

iki evrede meydana gelmekte ve evreler, ancak biri tamamlandığında diğerine geçilebilen 

aşamalı bir sırayı takip etmektedir. İlk evre olan ve dokuz yaşın altı olarak sınıflandırılan 

“ahlaki gerçeklik” evresinde çocuk, olay ve durumları somut sonuçlarına göre ele alarak 

eylemin ardındaki niyeti değerlendirememektedir. Çocuk bu evredeki zihinsel gelişim 

düzeyi nedeniyle hem niyeti hem de eylemin sonucunu beraber düşünememektedir. 10-

11 yaşlarına ulaşılan “özerk ahlaki gelişim” evresinde ise çocuk, olayın niyet kısmını da 

değerlendirebilir duruma gelmektedir. Zihinsel olarak soyut işlemler dönemine geçtiği 

için kuralların anlamını ve nedenlerini de anlamaya başlar, ahlaki davranışların ardında 

yatan niyetleri davranışların sonuçlarından daha ön planda tutabilir. Dolayısıyla Piaget’e 

göre ahlaki gelişim her zaman bilişsel gelişimdeki değişikliklere göre şekillenmektedir 

(Piaget, 1970).  

Piaget ahlak gelişimi kuramında ayrıca “içkin adalet” (immanent justice) 



14 
 

kavramından bahseder. İçkin adalet kavramı yasak olan, yapılmaması gereken bir 

davranışın yapılması durumunda cezanın onu takip edeceği şeklindeki düşünceyi 

tanımlamaktadır. Çocuklarla yaptığı çalışmalarda elma çalan ve ardından çürük bir 

köprünün üzerinden kaçmaya çalışırken suya düşen biri üzerinden sorular sormuştur. 

Piaget, çocuklardan gelen cevaplardan yola çıkarak, içkin adalet anlayışının sekiz 

yaşından sonra azalmaya başladığını gözlemlemiştir. Altı yaşında bir çocuk, kişinin elma 

çaldığı için suya düştüğü şeklinde bir bağlantı kurmuşken dokuz yaşında başka bir çocuk, 

kişinin elma çalmasıyla suya düşmesinin bir bağlantısı olmadığını, köprünün çürük 

olması nedeniyle her türlü suya düşeceği şeklinde değerlendirmiştir. Görüldüğü üzere 

içkin adalet anlayışı bilişsel gelişimle paralel şekilde ilerlemektedir (Piaget, 1970). 

Kohlberg’in kuramı ahlak gelişiminde en sık başvurulan bir kuram olarak temelini 

Piaget’in yaklaşımından almaktadır. Bilişsel esaslara göre şekillenen ve çocuklar 

haricinde farklı kültürel ve sosyo-ekonomik düzeyde yetişkinlerle de çalışılarak 

oluşturulan bu kuram, Kolhberg tarafından evrensel olarak nitelendirilmiştir. Bu 

kuramda, ahlak gelişimi hiyerarşik bir yapıyı takip ederek birinin tamamlanıp diğerine 

geçilen bir sırayı takip etmekte ve her birinin iki basamaktan oluştuğu üç düzey üzerinde 

gerçekleşmektedir. İlk düzey “gelenek öncesi dönem” olarak isimlendirilerek bu düzeyin 

ilk basamağı itaat ve cezadır. Olaylar sonuçlarına göre değerlendirilerek, bir davranış 

ceza getiriyorsa kötü, ödül getiriyorsa iyidir. Birinci düzeyin ikinci basamağı araçsal 

amaç diğer bir ifade ile çıkarcı eğilimdir. Bu basamakta önemli olan davranışın 

karşılığıdır ve menfaate dayalı bir alış veriş söz konusudur. Kuramda tanımlanan ikinci 

düzey “geleneksel dönem” olarak adlandırılarak üçüncü basamağı kişilerarası uyum 

oluşturmaktadır. Bu basamakta toplum tarafından kabul gören davranışlar doğru olarak 

nitelendirilir; diğerlerine yardımcı olan, memnun eden ve diğerleri tarafından takdir 

edilen davranışlar iyi davranışlardır. Dördüncü basamak yasa ve düzendir. Bu basamakta 

toplumun refahını ve düzenini koruyan ölçütler doğru davranış olarak 

değerlendirilmektedir. Üçüncü düzey olarak adlandırılan “gelenek sonrası dönem”de 

birey toplumun da ötesinde daha yüksek değerleri dikkate alır. Beşinci basamak olan 

sosyal sözleşmelere uyumda kanun ve kurallar sosyal düzen ve temel insan hakları için 

gerekli görülür fakat hak ve hukuku gözetmeyen yasalara da karşı çıkılır. Son basamak 

olan evrensel ahlak ilkeleri en ileri seviye olup, kişinin vicdanıyla doğruyu ve yanlışı 

kendi geliştirdiği ahlak ilkeleriyle oluşturduğu basamak olarak tanımlanır. Kohlberg’e 



15 
 

göre insanların çoğunluğu ikinci düzeyde iken, çok az sayıdaki insan üçüncü düzeye 

çıkabilmektedir (Kohlberg ve Hersh, 1977).  

Kohlberg ahlak gelişimi için bilişsel gelişimi bir ön koşul olarak 

değerlendirmektedir. Dokuz yaşına kadar çocukların çoğunun gelenek öncesi düzeyde 

yer aldığını, ergenlikle birlikte geleneksel düzeyde muhakeme yapabildiklerini, 

yetişkinlerin çok azının üçüncü düzeyde ahlaki muhakeme yapabildiklerini belirtmiştir. 

Kohlberg yaptığı boylamsal çalışmalardan yola çıkarak, ortaya attığı bu altı evrenin 

evrensel olduğunu, herkeste eşit hızda olmasa bile değişmez bir sıra izlediğini öne 

sürmüştür (Kohlberg ve Hersh, 1977).  

Kohlberg’den sonra yapılan araştırmalar ahlaki gelişim olgusuna farklı açılar 

getirmişlerdir. Bunlardan ilki Gilligan (1982) tarafından, kadınların erkeklerden farklı bir 

ahlaki yönelim gösterdiği şeklinde olmuştur. Gilligan’a göre (1982) kadınlar, bağlanma, 

sorumluluk, ilişkiyi sürdürme gibi ilişkide diğerinin daha fazla ön planda tutulduğu bir 

ahlak anlayışına sahiptir. Ardından James Rest ahlaki gelişim araştırmalarının sadece 

ahlaki yargı üzerinde yapıldığını ve ahlak olgusunun anlamak için sadece bu boyutun 

yeterli olmadığını dile getirmiştir. Ahlaki yargı boyutuna ek olarak, ahlaki duyarlılık, 

ahlaki motivasyon ve ahlaki karakter boyutlarını da eklemiştir (Walker, 2002).  

2.2.1.3. Sosyal Öğrenme Kuramı 

Ahlak gelişimine, Albert Bandura (1977)  tarafından ortaya konulan Sosyal Öğrenme 

Kuramı penceresinden bakıldığında, kuramda bireyin içerisinde bulunduğu sosyal 

ortamların son derece etkili ve önemli olduğu ve ahlak gelişiminin belli bir birikim 

neticesinde oluştuğu görüşünün öne sürüldüğü görülmektedir. Bu yaklaşım, insan 

davranışlarının sadece içsel ya da dışsal faktörler tarafından yönlendirilmediğini, bu 

faktörler arasında bir etkileşimin söz konusu olduğunu savunmaktadır. Dolayısıyla ahlaki 

davranışlar, bireylerin birebir sosyal yaşama ve sosyal yaşamda cereyan eden olaylara 

katılması, gözlem yapması, ödül ve ceza gibi mekanizmaların varlığıyla edinilen 

davranışlar olarak değerlendirilmektedir. Diğer bir ifadeyle ahlaki değerler doğuştan 

gelmemekte, günlük hayattaki ilişki ağında öğrenilmektedir (Lapsley ve Narvaez, 2004). 

Bandura, ahlaki ilkelerin ediniminde model alma, taklit etme ve pekiştirme 



16 
 

olgularının kayda değer ölçüde etkili olduğunu belirtmiştir. Çocukların sahip olduğu ilk 

örnek ve ilk öğretici anne babalarıdır. Dolayısıyla ilk etapta, ahlaki ilkelerin 

benimsenmesi çocuğun ebeveynini model alması ve taklit etmesi yoluyla 

gerçekleşmektedir. Çocuklar, hemcinslerinin davranışlarını gözlemleyerek kendi 

davranış repertuarlarını geliştirmektedirler. Çocukların ebeveynlerini model alma ve 

taklit etme süreçleriyle benimsenen ahlaki değer ve standartlar bir süre sonra vicdan 

oluşumu sağlayarak kişide bir iç kontrol mekanizması geliştirmektedir. Bu iç kontrol 

sistemiyle de kişinin davranışları şekillenmeye başlamaktadır (Bandura, 1969).  

Davranışın yeniden yapılması sürecinde toplum tarafından onaylanan ve kabul gören 

davranışların sergilenmesinin ardından gelen olumlu ve pozitif pekiştirmeler etkilidir. 

Aynı şekilde toplum tarafından hoş karşılanmayan ve onaylanmayan davranışların 

ardından gelen eleştiri, ceza ya da olumsuz içerikli geri bildirimlerle bu davranışların 

yeniden ortaya çıkması engellenir. Ahlaki davranışın benimsenmesi bu sayede 

gerçekleşir. Bahsi geçen faktörlerin yanı sıra, yapılan araştırmalar ebeveynlerin davranış 

ölçütlerini belirlerken edindikleri tutumun çocuğun davranışı içselleştirme noktasında 

önemli ölçüde yer tuttuğunu göstermiştir. Bir davranışın kabul edilip edilmediğini 

açıklarken sebep sunan, makul ve net standartlar belirleyen, sergilenen olumlu 

davranışları öven, sıcak ve onaylayıcı ebeveynlerin çocukların içselleştirilmiş vicdan 

geliştirmelerinde etkili oldukları, ebeveynlerin fiziksel ceza ya da şiddet gibi güç 

gösterilerinin ahlak gelişimini olumsuz yönde etkilediği ve zayıf vicdan gelişimine neden 

bulunmuştur (Lapsley ve Narvaez, 2004).  

Ahlaki eylemin ortaya çıkmasında sosyal bağlamın etkisini Sosyal Öğrenme 

Kuramı’na göre daha geniş perspektifte ele alan Turiel (1983), bir sonraki başlıkta ahlaki 

kurallar ile geleneksel kuralların ayrımına dikkat çekmiştir.  

2.2.1.4. Turiel’in Sosyal Alan Kuramı 

Eliott Turiel tarafından geliştirilen bu kuram, bireylerin sosyal etkileşimler 

aracılığıyla çeşitli yargı yapılarını oluşturduklarını savunmaktadır. Birey-çevre 

etkileşimi, bireysel gelişimin üzerindeki sosyal bağlamın etkisi, bireyin sosyal bilgiyi 

nasıl edinip nasıl uyguladığı üzerine odaklanmaktadır. Çocukların alana özgü 

değerlendirmeler yaptığını savunan bu kuram, çocukların sosyal durumları ahlaki 



17 
 

(moral), geleneksel (social conventional) ve psikolojik (psychological) olmak üzere üç 

farklı alanda değerlendirdiklerini savunmaktadır. Ahlak alanı fiziksel ve psikolojik zarar, 

adalet ve hakkaniyetle ilgiliyken, geleneksel alan sosyal düzenin tesisinde önemli olan 

normlar ve geleneklerle ilgilenir. Psikolojik alan ise bireysel seçim ve tercihlerle ilgilidir. 

Turiel’e göre her alanın gelişimi kendine özgüdür, birbirlerinden bağımsızdır ve her alan 

erken yaşlarda ayrışır. Bu kuram perspektifinden bakıldığında, Kohlberg ahlak alan ile 

geleneksel alanları birbirine karıştırdığı öne sürülerek eleştirilmiş ve  ergenlerin hatta 

çocukların bile bu alanların ayrımını yapabildiklerini doğrulayan bulgular yayımlanmıştır 

(Nucci ve Nucci, 1982; Turiel, 1983).  

Bu kuram çerçevesinde yapılan araştırmalarda, çocukların refah ve adaletle ilgili 

yargılamalarının ceza, düzen ve otorite ile ilgili yargılamalarından farklı olduğu 

görülmüştür. Örneğin okul öncesi dönem çocuklarıyla gerçekleştirilen bir çalışmada, 

çocukların ahlaki ilkelerin ihlalini geleneksel ve kişisel kuralların ihlalinden daha ciddi 

olarak değerlendirdikleri ve daha fazla ceza verilmesi gerektiği yönünde görüş 

bildirdikleri bulunmuştur (Smetana, 2006; Tisak, 1993). Buradan da kuramın, ahlaki 

kurallar ile geleneksel kuralların ayrımına dikkat çektiği; ahlaki kuralların evrensel, 

değiştirilemez, zorunlu olan, kişisel olmayan ve bağlayıcılığı olan kurallar olduğu, diğer 

yandan geleneksel kuralların ise sosyal ilişkileri düzenleyen, isteğe bağlı olarak karar 

verilen, keyfi ve değiştirilebilir kurallar olduğu ve bu ayrımın ise dört yaş civarında 

yapılabildiğini öne sürdüğü görülmektedir (Turiel, 1983).  

2.2.2. Ahlaki Kimlik 

Yukarıda değinilen ahlaki gelişim kuramları gözden geçirildiğinde ilk çalışmaların 

daha çok ahlaki biliş üzerine yoğunlaştığı, takip eden başlıklarda yer verilmiş sonraki 

çalışmaların ahlak alanında duygu ve sezgi gibi (Haidt, Koller ve Dias, 1993) süreçleri 

en az biliş kadar ahlaki eyleme yön veren etmenler olarak değerlendirdiği görülmektedir.  

Yapılan çalışmalar arttıkça ahlakı anlayabilmek için farklı bileşenlerin de göz önünde 

bulundurulması gerektiği sonucu ortaya çıkmıştır. Bunlardan biri de ahlaka kişilik 

perspektifinden bakmanın gerekliliği şeklinde olmuştur. Walker ve Frimer (2009) ahlaki 

muhakemenin ahlaki eylemi yordamada zayıf bir güce sahip olduğunu, ahlaki davranışı 

yordamada kişilik özelliklerinin de değerlendirilmesi gerektiğini savunmuşlardır.  



18 
 

Neyin doğru neyin yanlış olduğunu bilmek diğer bir ifade ile ahlaki muhakeme 

yapabilmek her zaman ahlaki açıdan uygun davranmayı beraberinde getirmemektedir. 

Bireyler başkalarına zarar vermenin ahlaki bir davranış olmadığını bildikleri halde bazı 

durumlarda başkalarına zarar vermektedirler. Bireyin ahlak anlayışına uygun olarak 

davranışlar sergilemesi ya da ahlak anlayışı ile eylemlerinin tutarlı olması, ahlaki bir 

kimlik inşasıyla mümkün olmaktadır. Bir kişinin kimliğinde ahlak, merkezi ve belirgin 

bir konumdaysa, ahlaki şemaları sosyal bilgileri işlemede sıklıkla aktifleşiyorsa bu kişinin 

gelişkin bir ahlaki kimliğinin olduğu öne sürülmektedir. Kişinin sahip olduğu ahlaki 

kimliğin, onu ahlak anlayışı ile tutarlı eylemler sergilemesine ve ahlaki muhakemesine 

uygun şekilde davranmaya motive ettiği söylenmektedir (Hardy ve Carlo, 2011).  

McAdams (2001) ahlaki kimliği tanımlarken kişilere nasıl biri oldukları, 

hayatlarındaki hedeflerin neler olduğuna dair hayat hikayelerini anlatmaları istendiğinde 

bu hikayelerde ahlak teması baskınlığını temel alarak, bu kişilerin ahlaki kimliğe sahip 

olduklarını belirtmektedir. Ahlaki kimliğe sahip bireylerin benlik içeriklerinin ahlaki 

tanımlamalarla dolu olduğu şeklinde değerlendirilmektedir. Narvaez, Lapsley, Hagele ve 

Lasky (2006) güçlü bir ahlaki kimliğin, sosyal bilgiyi yorumlamada ahlakla ilgili 

şemaların otomatik olarak harekete geçmesini sağladığını ifade etmektedirler. Ahlaki 

işleyişteki bu otomatiklik sayesinde güçlü ahlaki kimliğe sahip bireyler, olayların ahlaki 

yönünü kolayca fark edebilmekte ve sosyal uyaranlara otomatik olarak ahlaki bir biçimde 

yanıt vermektedirler. Özetle ahlaki kimliğin, bireyin ahlaki muhakemesine uygun olarak 

eylemler sergilemesini sağlayan, ahlaki eylemleri güdüleyen motivasyonel bir 

mekanizma olarak değerlendirilerek, ahlaki standartlara bağlı bir yaşam için kilit rolde 

olduğu öne sürülmektedir.  

Ahlaki kimlik ile ahlaki kayıtsızlık arasındaki ilişkiyi araştıran çalışmalar da 

yapılmıştır. Örneğin, Aquino, Reed, Thau ve Freeman (2007) tarafından yapılan bir 

araştırmada, ahlaki kimliği baskın olan katılımcıların daha az ahlaki kayıtsızlık 

mekanizması kullandıkları görülmüştür. Padilla-Walker ve Fraser (2014) ergenlerde 

ahlaki kimlik ve olumlu sosyal davranışlar arasındaki ilişkiyi incelenmiş, ahlaki kimliğin 

değerler, kendini düzenleme ve sempati değişkenleriyle karşılıklı ilişkilerinin olduğunu 

saptamışlardır. Dolayısıyla ahlaki kimlik, kişinin ahlak anlayışı ile tutarlı davranışlar 

örüntüsü meydana getirerek ahlaki kayıtsızlık içeren eylemleri sergilemesinden 



19 
 

kaçınmasını sağlamaktadır.  

2.2.3. Ahlak ve Kültür 

Fen ve sosyal bilimlere 18. ve 19. yüzyıl boyunca hakim olan rasyonel ve pozitivist 

bilim paradigması, hem doğayı hem insanı anlamada determinist bir bakış açısı 

benimseyerek ampirik incelemeler yapmış ve elde ettiği sonuçları değişmez evrensel 

değerler olarak ilan etmiştir. Fakat bu anlayış, 20. yüzyılın başlarından itibaren 

Einstein’in görelilik kuramı ve Heisenberg’in belirsizlik ilkesi çalışmalarıyla değişmeye 

başlayarak, insanı ve evreni anlamada benimsenen nesnel ve indirgemeci bakış açısı 

sorgulanmıştır. Nedensellik anlayışı insanı, insanlar arası etkileşimleri, farklı toplum ve 

toplulukları açıklama noktasında yetersiz kalmış, çoklu nedenselliklere ve çoklu bakış 

açılarına dayalı açıklama ve yaklaşımlara ihtiyaç duyulmuştur (Wodak ve Meyer, 2002). 

Yaşanan bu paradigma değişimi, insanı içinde yaşadığı bağlamla beraber ele almayı 

ve anlamayı mümkün kılan kültürel araştırmaların ortaya çıkmasına da zemin sağlamıştır. 

Ahlak alanında ele aldığında ise kültürel psikoloji, Batıda geliştirilen kuram ve teorilerin, 

ahlak anlayışını kavramada yetersiz olduğunu, ahlaki çoğulculuğun ve kültürel 

farklılıkların ön plana çıkması gerektiğini savunmaktadır. Diğer bir ifade ile birey odaklı 

Batı ahlakının temel ve değişmeyen bir ahlak kurgusu olmasını eleştirmektedir (Cesur, 

2018).  

Kültür söz konusu olduğunda dikkate alınması gereken en önemli faktörlerden biri 

de o kültürün taşıyıcısı olan dildir. Heubner ve Garrod (1993) sosyo-kültürel duyarlılığın, 

ahlak araştırmalarında çok önemli bir yere sahip olması gerektiğini ifade ederek, bir 

kültürün ahlak anlayışını araştırabilmek için o kültürün dilini, felsefesini ve tarihini 

öncelikle anlamak gerektiğini iddia etmişlerdir. Koç ve Cesur (1999) yaptıkları bir 

araştırmada namus kavramını İngilizce’ye çevirmekte zorlandıklarını, bu kültürdeki 

namus kelimesinin karşılığını tam olarak veremediği belirtmiştir. Shweder (1990) ve 

Haidt (2001) gibi araştırmacılar ahlak çalışmalarına kültürü ve kültürel farklılıkları da 

katarak alana önemli katkılar sağlamışlardır. Sonraki iki başlık bu kuramları ele 

almaktadır.  



20 
 

2.2.3.1. Shweder’in Üç Etik Kuramı 

Kültürün ahlak üzerindeki etkisini göz önüne alan bu kuram, evrensel ahlak 

kodlarının yanı sıra, kültüre özgü bir takım farklı ahlaki normların mevcut olduğunu ve 

ahlak anlayışının farklı kültürel norm ve bakış açıları tarafından farklı form ve yollarla 

şekillenebileceğini öne sürmüştür (Shweder, 1990).  

Kültürün ahlak anlayışını oluşturma noktasındaki rolünü daha iyi anlamak açısından 

Shweder (1990) Hindistan’da dul bir kadının balık yemesinin büyük bir ahlaksızlık olarak 

algılanmasını örnek vermektedir. Bu durum Hint kültüründe yaşamayan kişiler için 

anlamsız gözükebilir fakat dul kadının balık yemesindeki yanlış onların reenkarnasyon 

inançlarından gelmektedir. Hint kültüründe balık, cinsel uyarıcı olarak kabul edilmekte, 

bunun yiyen dul kadın başkaları ile cinsel olarak beraber olmak istediği şeklinde 

yorumlanmakta ve bu durumun ölen eşinin ruhuna zarar vereceğine inanılmaktadır. 

Benzer şekilde Kohlberg’in Heinz ikilemini Hindistan’da kullanan Shweder (1999), bu 

ikileme verilen yanıtların çok farklı olduğunu, Amerikalı bireyler bu ikilemi hak 

çatışması üzerinden değerlendirirken Hindistan’daki bireylerin hak kelimesini dahi 

kullanmadıklarını ve bu ikilemde yer alan eylemi günah olarak nitelendirdiklerini 

görmüştür.  

Hint kültüründe yapılan çalışmalardan yola çıkarak, Shweder vd. (1997) üç büyük 

ahlaki kod diğer bir ifade ile etik alanı olduğunu ve her kültürün bu kodlara farklı değerler 

yüklediklerini öne sürmüşlerdir. Bu alanlardan ilki kişisel özgürlüğün ön planda olduğu, 

kişisel tercihlerin, hakların ve adalet kavramlarının yer aldığı Özerklik Etiği (Ethics of 

Autonomy), ikincisi görev, karşılıklı bağlılık, hiyerarşi gibi kişinin kendisini daha büyük 

bir yapının parçasına ait hissettiği kavramları içeren Topluluk Etiği (Ethics of 

Comminity) ve son olarak doğanın düzenini, kişinin benliğini ve her tür yaşam formunu 

kutsal olanın bir parçası olarak gören Kutsallık Etiği (Ethics of Divinity) şeklindedir. Batı 

toplumlarında Özerklik Etiği bireysel ve toplumsal yaşamı düzenlerken Hindistan’da 

Topluluk ve Özerklik Etiği daha ön planda belirleyici olmaktadır.  

Shweder ve arkadaşlarının yaptığı bu çalışmalar, Batı kültüründe doğup gelişmiş 

psikoloji bilimine de eleştiri getirmektedir. Batı kültürü özerkliğe ve otonom kimliğe 

daha fazla önem ve değer atfetmekte ve bu temel üzerinden ahlaki söylem 



21 
 

geliştirmektedir. Shweder ve arkadaşlarının gerçekleştirdiği antropolojik çalışmaların 

gösterdiği en temel şey bir etik söylemin başka kültürlerde değişebildiği ve farklılık 

gösterebildiğidir. Buradan hareketle Batının iddia ettiği gibi evrensel ve ideal olan tek bir 

ahlak anlayışından söz etmek mümkün olmamaktadır (Shweder, 1999; Shweder vd., 

1997). 

2.2.3.2. Ahlaki Temeller Kuramı 

Bu kuram kendinden önceki pek çok kuramdan etkilenmiş olup, Kohlberg'in (1969) 

bilişsel gelişimsel açıklaması, Gilligan'ın ahlakın tek bir temele dayanamayacağına ilişkin 

argümanı (Gilligan; 1982), Nucci ve Turiel'in (1978) ahlaki gelişimin oluştuğu sosyal 

bağlam, Schweder ve arkadaşlarının ahlakın kültürel değişkenliği ve çeşitliliği 

konusundaki bakış açılarının (Schweder, 2000) harmanlanması sonucu bireyler ve 

kültürler arasında ahlaki muhakemenin temellerini ve değişkenliğini anlamak amacıyla 

Haidt ve Joseph (2004) tarafından geliştirilmiştir. Bu kuram antropolojik bulguların yanı 

sıra, evrimsel bakış açısını da ekleyerek tek ahlak tanımlamalarının aksine çoğulcu bir 

bakış açısını benimsemektedir. Kurama göre ahlak, hak ve zarar meselesinden daha geniş, 

neyin doğru neyin yanlış olmasının da ötesinde bir alanı kapsamaktadır.  

Dört temel önerme etrafında şekillenen bu kuramın ilk önermesi nativism diğer bir 

ifade ile doğuştanlık önermesidir. Ahlakın doğuştan geldiğini, çevrenin bu konuda çok az 

etkisinin olduğunu, insan zihninin ve gen yapısının ahlak normlarını öğrenmede kayda 

değer ölçüde büyük bir yerinin olduğunu öne sürmektedir. İkinci önerme, doğuştan gelen 

bu yapının kültürün gelişim sürecine göre düzenlendiğini ifade etmektedir. Bazı kültürler 

birden fazla ahlaki temel kullanabilirken, bazı kültüler de tek temelden farklı yapılar 

geliştirebilmektedir. Örneğin otorite temeli Hint ve Amerikan kültüründe bulunmasına 

rağmen, Hindistan’da otoriteye saygı ve itaat üzerinden şekillenirken Amerika’da 

otoriteye karşıtlık ve itaat noktasında beklentisizlik olarak düzenlenmektedir (Haidt, 

Koller ve Dias, 1993). Üçüncü önerme ahlaki yargıların sezgilerle ulaşılan yargılar 

olduğunu savunmaktadır. Bu konuda Haidt’in (2001) geliştirdiği Sosyal Sezgisel Model, 

ahlak inançlarının evrim sürecinde şekillenen belirli sezgilerin neticesi olarak ortaya 

çıktığını ve bu sezgilerin sosyal erdem ve değerlerin oluşumu için bir zemin teşkil ettiğini 

öne sürmektedir. Bu yüzden ahlaki muhakeme ile ahlaki yargı birlerinden farklılaşmakta 



22 
 

ahlaki muhakeme için bilinçli olarak zihinsel bir çaba gerekirken ahlaki yargı hızlı ve 

otomatik sezgilerle oluşmaktadır. Bu bağlamda Haidt, Björklund ve Murphy (2000) 30 

katılımcı ile kadavradan kesilen etin yenmesi ve ensest ilişki gibi ikilemler kullanarak bir 

çalışma yürütmüş ve sonuç olarak katılımcıların ikilemlere ahlaki muhakemeden ziyade 

içgüdüsel duygularla yanıt verdikleri ve yanıtları için de gerekçe sunamadıkları 

görülmüştür. Son önerme ise doğuştan ve evrensel olarak beş ahlaki temelin var olduğu 

şeklindedir. Bu temeller birçok kültürün ahlak yapısını şekillendirerek karşımızdaki 

kişinin eylemlerinin nasıl değerlendirileceğini ve onlara nasıl yanıtlar vereceğimizi 

belirlemektedir. Haidt (2001) bu temelleri “ahlaki duyunun tat alıcıları”  şeklinde 

metaforlaştırmıştır. İnsan dilinin sahip olduğu tat alıcıları gibi, tüm insanlar da bu 

temellere sahiptir, bu temellerin üzerinde farklı kültürel norm ve değerlerle ahlaki 

anlayışta bir çoğulculuk meydana gelmektedir. Bu beş temel, bakım/zarar, 

adalet/hilekârlık, sadakat/ihanet, otorite/yıkım, kutsallık/bozulma olarak adlandırılmıştır.  

Ahlaki Temeller Kuramı özetle, sezgiye dayalı, kültüre bağlı olarak gelişimci, 

doğuştan gelen donanımın varlığını kabul eden çoklu bir ahlak anlayışını öne 

sürmektedir. 

2.2.4. Hakikat Sonrası Kavramı ve Ahlak 

Ahlakla ilişkili olduğu düşünülen kavramlardan biri hakikat sonrası (post-truth) 

kavramıdır. 2016 yılında Oxford sözlüğü tarafından yılın kelimesi olarak seçilen bu 

kavram “kamuoyunu şekillendirmede nesnel gerçeklerin, duygulardan ve kişisel 

inançlardan daha az etkili olması” şeklinde tanımlanmaktadır (Oxford Learner’s 

Dictionary, 2022). Türkçede gerçek ötesi, hakikat sonrası ya da post olgusal olarak ifade 

edilen bu kavram üzerinde birçok çalışma yapılmaya başlanmış ve bir çağın niteleyicisi 

olarak kullanılmaya başlanmıştır. Nitekim Schindler (2020) hakikat sonrası kavramını, 

neyin doğru neyin yanlış olduğunun karıştığı, gerçekliğin yeniden üretildiği, bilgiden 

ziyade inanç ve menfaatlerin yönlendirici olduğu bir dönemi simgelemek için 

kullanmıştır.  

Kavram ilk olarak 1992 yılında yazar Steve Tesich tarafından, Amerikan siyasetinde 

meydana gelen gelişmelerin ABD halkının hakikatle ilişkisini derinden etkilediği ve iyi 

haber ile kötü haberin aynı kefeye konulduğu bağlamında kullanılmıştır. Kavram daha 



23 
 

sonra Ralph Keyes’in 2004’te yayınladığı “The Post-Truth Era: Dishonesty and 

Deception in Contemporary Life” başlıklı kitabında etraflıca ele alınmıştır.  Kitapta yazar, 

resmi otoriteler tarafından söylenen yalanların toplumu ahlaki anlamda hissizleştirdiğini, 

yalan karşısında insanların duyarlılıklarını kaybettiklerini ve yalanın sıradanlaştığını 

ifade etmiştir.  

Hakikat sonrası kavramı aslında yeni bir kavram değildir, geçmişten günümüze kadar 

manipülasyon, yalan haber ve komplo teorileri mevcut olanaklar dahilinde kullanılmış ve 

özellikle siyasetçiler bu yolla kitleleri kontrol etmeye ve yönlendirmeye çalışmışlardır. 

Günümüzde bu kavramın bu kadar popüler olması kitle iletişim araçlarının artmasıyla 

medyanın hakikat kavramı üzerinde yarattığı etki nedeniyle olmuştur (Güven, 2020). 

İletişim teknolojilerinde meydana gelen gelişmeler beraberinde farklı çeşitlerde 

dezenformasyon yöntemleri de getirmiştir. Önemli medya kuruluşlarının bilgisayar 

korsanları tarafından ele geçirilebilmesi, bilginin hızla yayılabilmesi, sahte hesaplar 

üzerinden sahte içeriklerin oluşturulup aynı şekilde bunların yaygın bir şekilde 

paylaşımlarının yapılabilmesi, halkın bu kaynaklara inanması olarak 

neticelenebilmektedir (Fallis, 2004).  

Bazı araştırmacılar hakikat sonrası kavramının tanımlamasının eksik olduğunu, bu 

kavram için sadece yalan haber ve kitlelerin irrasyonel kararlar için yönlendirilmesi 

tanımının yeterli olmadığını ifade etmektedirler. Güven’e (2020) göre her bir iletişim 

aracı kendi hakikati tanımlama biçimini doğurmakta, günümüz dünyasında ise elektronik 

ağların sahip olduğu epistemolojinin insanların zihinlerini inşa ettiğini savunmaktadır. 

Dolayısıyla hakikat sonrası dönem, gerçeği arama ya da hakikati öğrenme arzusunun 

insanların zihinlerinden silindiği, bu arzunun önemsiz ve gereksiz hale geldiği ve sürekli 

akış halinde olan devasa boyutlardaki veriler arasında gerçeği aramanın imkansız hale 

geldiği bir dönem olarak tanımlanmalıdır.  

Hakikat sonrası kavramının ahlaki kayıtsızlıkla yakından bağlantılı bir olgu olduğu 

görülmekte olup sonraki başlık ahlak çizgisi dışında kalanları ele almıştır.  

2.2.5. Ahlak Çizgisi Dışında Kalanlar 

Ahlak alanında yürütülen bilimsel çalışmalar, ahlak gelişiminin yanı sıra ahlak 



24 
 

çizgisinin dışında kalanları da araştırıp incelemiş ve buna dair kavramsallaştırmalar 

oluşturmuştur. Tarihsel süreç açısından incelendiğinde, ilk olarak Ortaçağ döneminde 

Avrupa’da suç ya da kanun dışı eylemler sergileyen kişiler “günahkar” olarak 

tanımlanarak idam ya da aforozla muamele görmüşlerdir. Bu kişiler ahlaki olarak 

bozulmuş olmakla nitelendirilerek zeka düzeyinde her hangi bir azalma olmamakla 

birlikte duygu, alışkanlık ya da huylardan kaynaklanan bir bozukluktan muzdarip olarak 

değerlendirilmişlerdir (Bridley ve Duffin, 2020). 19.yüzyıla geldiğimizde bu kişiler için 

“psikopat” tanımı kullanılmıştır. Amerikan Psikiyatri Birliği (APA) 1952 yılında 

yayınladığı Ruhsal Bozuklukların Tanısal ve İstatistiksel El Kitabı DSM-1’de bu kişiler 

için “sosyopatik kişilik bozukluğu” tanımlamasını kullanmıştır. APA’nın sonraki 

dönemlerde yayınladığı DSM’lerde “antisosyal kişilik” terimi kullanılmaya başlanmış ve 

son versiyonu olan DSM-5’te “antisosyal kişilik bozukluğu (AKB)” olarak yer almıştır. 

Dünya Sağlık Örgütü tarafından hastalık ve sağlık sorunlarının uluslararası kodlama ve 

sınıflama standartlarını içeren Uluslararası Hastalık Sınıflandırması ICD-10’da 

“ahlakdışı, psikopatik, asosyal, sosyopatik kişilik bozuklukları” terimlerine karşılık 

olarak “Disosyal Kişilik Bozukluğu” kavramı benimsenmiştir. Antisosyal kişilik 

bozukluğu yaklaşık 200 yıldır ruhsal bir bozukluk olarak kabul edilmektedir (Bridley ve 

Daffin, 2020).  

DSM-5’e göre kişilik bozukluğundan söz edebilmek için kişinin hem kendi içinde 

hem de kişilerarası ilişkilerinde bir ya da birden fazla patolojik özellik sergilemesi 

gereklidir. Bahsedilen bu patolojik özelliklerin farklı zaman ve durumlarda tutarlı olması, 

yaşa bağlı gelişim ve sosyokültürel çevreden bağımsız olması ve belli bir fiziksel 

rahatsızlığa ya da maddeye bağlı olmaması gereklidir. Bu bağlamda antisosyal kişilik 

bozukluğu da temel olarak çocuklukta veya ergenlikte başlayan aile, okul, iş ve sosyal 

ilişkiler gibi hayatın her alanında görülen ve tekrarlayan kriminal ve antisosyal 

davranışları içermektedir. AKB, pişmanlık duymadan başka insanların haklarını ihlal 

etme, toplumsal kurallara uymama, bir işi sürdürememe, fiziksel kavga ya da saldırı 

şeklinde ortaya çıkan saldırganlık, aldatma, tekrarlı yalan söyleme, karşı cinsle kalıcı 

duygusal bir bağ kuramama, dürtüsellik gibi davranış özelliklerini içermektedir (APA, 

2013). Her ne kadar DSM’lerde antisosyal kişilik tanımının psikopati kavramını da 

kapsayıcı nitelikte tanımlandığı belirtilmiş olsa da psikopatinin bazı yönlerden antisosyal 

kişilikten farklılaştığı yönünde çalışmalar mevcuttur. İlk olarak, psikopati vakalarının 



25 
 

neredeyse hepsi AKB özelliklerini taşırken, AKB vakalarının sadece küçük bir oranı 

psikopati ölçütlerini karşılamaktadır. Bu yüzden psikopati, AKB’den daha ağır bir 

bozukluk olarak değerlendirilmektedir  (Hare, 1996). Aynı zamanda psikopatinin 

kişilerarası yönünün AKB’den önemli ölçüde farklılaştığı belirtilmektedir (Coid ve 

Ullrich, 2010). Dolayısıyla sonraki başlıkta AKB yerine psikopati kavramı ahlak 

çerçevesinden ele alınmaktadır.  

2.2.5.1. Psikopatide Ahlak 

Hare (1991) tarafından geliştirilen Gözden Geçirilmiş Psikopatlık Kontrol Listesinde 

(Psychopaty Chechlist Revised-PCL-R) psikopatlık, kişilerarası ilişkiler, duygulanım, 

yaşam biçimi, antisosyallik ve cinsellik olmak üzere beş boyut üzerinden tespit edilebilen 

ruhsal bir bozukluk olarak tanımlanmaktadır. Psikopatinin kişilerarası ilişkiler boyutunda 

manipülasyon, tekrarlı yalan söyleme, kendini olduğundan büyük görme, dilbazlık, 

duygulanım boyutunda empati eksikliği, yüzeysel duygulanım, suçluluk ya da pişmanlık 

duymama, sorumluluk kabul etmeme, yaşam biçimi boyutunda dürtüsellik, asalak yaşam 

biçimi, uzun vadeli gerçekçi hedeflere sahip olmama, sorumsuzluk, uyarıcı ihtiyacı, 

antisosyallik boyutunda suça yatkınlık, zayıf davranış kontrolü, gençlikte serserilik, erken 

dönem davranış sorunları, cinsellik boyutunda ise ayrım gözetmeyen cinsel davranış ve 

birçok evlilik ilişkisi yer almaktadır (Hare, Hart ve Harpur, 1991).  

Schramme (2018) psikopat kişiyi tanımlarken yukarıda belirtilen davranışları 

sergileyen bir kişinin kurallara uygun davranma yetisinden yoksun olduğu için mi yoksa 

uygun davranmayı istemediği için mi bu eylemleri sergilediğini belirlememiz gerektiğini 

ifade etmektedir. “Deli mi kötü mü?” sorusu önemli bir soru olmakla birlikte ahlaki 

yetilerden yoksun olan psikopatlarla ahlaki yetileri sınırlı olan insanların farklı 

mekanizmalarla hareket ettiğini ve psikopatlığın ahlaki yetilerden yoksun olan bireyleri 

kapsayacak şekilde tanımlanması gerektiğini öne sürmektedir. Dolayısıyla psikopati bu 

tanıma göre, ahlaki yetilerden yoksunluğu ifade etmektedir. Schramme (2018) aynı 

zamanda kişiyi ahlaki bakış açısını benimseme yetisinden yoksun bırakan nedenleri iki 

faktör altında toplamakta, bunlardan ilkini biyolojik ya da zihinsel bir kusur diğerini ise 

kusurlu ahlaki eğitim olarak belirtmektedir. Birinci durumda kişi ahlaki yeti için gerekli 

biyolojik donanımlardan yoksundur diğerinde, bu mekanizmalar gelişip bir yetiye 



26 
 

dönüşememiştir. Bu yüzden psikopatlar gerçek ahlak hissi eksikliğinden muzdariptir. 

Psikopatların ahlaki yargıda bulunup bulunmadıklarına yönelik yapılan araştırmalar, 

üzerinde uzlaşma ve netlik sağlanabilecek bir zemin sağlayamamasına rağmen bulgular 

üzerinden ulaşılan genel kanı, psikopatların ahlaki meseleler hakkında gerçekten 

inandıkları şeyleri açıklama olasılığının düşük olduğu ve psikopatların ahlaki yargılara 

ulaşma biçimlerinin psikopat olmayanlara göre farklılaştığı yönündedir (Sinnott-

Armstrong, 2018). Son dönemde beyin testlerinin kullanıldığı taramalar, psikopatlarla 

psikopat olmayan bireylerin ahlaki yargı ya da inanç yönünde farklılaştığı şeklinde 

sonuçlar vermektedir. 16 psikopat ve 16 psikopat olmayan kişiden oluşan grupla yapılan 

bir çalışmada, katılımcılara ahlak kurallarının çiğnenmesine ilişkin resimler, ahlak 

kurallarının çiğnenmediği duygusal sahneler ve ahlaki ya da duygusal durum içermeyen 

nötr sahneler izletilmiştir. Katılımcılara işlevsel manyetik rezonans uygulanırken, 

resimlerin her birindeki ahlaki ihlalleri bir puandan beş puana uzanan bir ölçekte 

değerlendirmeleri istenmiştir. Sonuç olarak psikopatların resmedilen ahlaki ihlallere 

psikopat olmayanlar kadar yüksek puan verdikleri fakat puanlama yaparken anormal 

beyin faaliyeti sergiledikleri görülmüştür. Özellikle psikopat olmayan grupla 

karşılaştırıldığında psikopatların ventromedyal prefrontal korteks ve anterior temporak 

kortekslerinde faaliyet azalması gözlemlenmiştir (Harenski, Harenski, Shane ve Kiehl, 

2010).  

Bazı araştırmacılar, psikopatların gerçek ahlaki yargılara ulaşmak için gerekli 

duygulardan yoksun oldukları dolayısıyla gerçek ahlaki yargıya varamayacakları 

yönünde görüş beyan etmişlerdir (Prinz, 2009). Yoksun olunan duyguların başında 

empati duygusu yer almaktadır, çünkü empati, hem biliş hem de duygu düzeyinde ahlaki 

eylemin ön koşulu ve gerekli bir duygu olarak değerlendirmektedir (Blair, Mitchell ve 

Blair, 2005; Schramme, 2018). Nitekim ülkemizde üniversite öğrencileriyle yapılan bir 

çalışmada, psikopat kişilik özelliklerinden biri olan apati özelliğinin, ahlaki uzaklaşma 

davranışları üzerindeki etkisi incelenmiş, apati özelliğinin ahlaki uzaklaşma davranışları 

üzerinde pozitif yönde anlamlı ilişkisi olduğu görülmüştür (Erik vd., 2022). 

Yukarıda belirtilen bilgiler ışığında ahlaklı bir kişi olabilmek için gerek bilişsel 

gerekse duygusal bir takım yetilerin bulunması gerektiği ve psikopat kişilerin ahlaklı 



27 
 

olmak için bu yetilerden yoksun oldukları görülmektedir.  

2.3. Ahlaki Kayıtsızlık 

Albert Bandura çalışmalarına ilk olarak çevrenin bireyin davranışları üzerindeki 

etkisini inceleyerek başlamış, sosyal öğrenme ve saldırganlık ilişkisine dair araştırmalar 

yürütmüştür. Bu çalışmalarından yola çıkarak sırasıyla sosyal öğrenme kuramı, sosyal 

bilişsel kuram ve ahlaki kayıtsızlık kuramını geliştirmiştir. Ahlaki kayıtsızlığın nasıl bir 

süreçle ortaya çıktığını anlamak için, ahlaki eyleyicilik ve öz-düzenleyici mekanizmaları 

gibi kavramların açıklanması gereklidir. 

Ahlaki eyleyicilik, kişinin ahlaki eylemler yapabilme kapasitesi olarak 

tanımlanmaktadır. Ahlaki eyleyicilik bilişsel gelişim kuramcılarına göre bilişsel 

yeteneklere bağlı ve hiyerarşik olarak birbirlerini takip eden bilişsel gelişim basamakları 

temelinde şekillenen bir kapasite iken sosyal bilişsel kuram bu bakış açısının eksik 

olduğunu, ahlaki düşünce ve ahlaki davranış arasındaki etkileşime yeterince yer 

verilmediğini savunmaktadır. Sosyal bilişsel kuram, insanların hipotetik olarak sorulan 

ahlaki ikilem sorularına verdikleri yanıtları baz alarak ahlaki davranışının yeterli 

derecede ele alınmayacağını öne sürmektedir. Ahlaki eylem, duygusal, bilişsel ve sosyal 

etkilerin birbirleri ile karşılıklı etkileşimi neticesinde ortaya çıkmaktadır. Ahlaki 

eyleyiciliği harekete geçiren bir dizi öz-düzenleyici mekanizma bulunmakta ve bu 

mekanizmaların ahlaki davranışı güdülemesiyle ahlaki muhakeme yapılmaktadır. 

Dolayısıyla ahlaki düşünce ile ahlaki eylem arasındaki bağlantıyı sağlamada öz-

düzenleyici mekanizmalar aktif rol üstlenmiş durumdadır (Bandura, 2002).  

İnsanlar ahlaki standartları genel anlamda diğerlerinin tepkilerine bakarak öğrenir. 

Bir eylemde bulunurken kendilerine gelebilecek olası sonuçları dikkate alırlar. Yaptıkları 

eylemler kendi değerlerini arttırıyorsa bu davranışları sergilemeye devam ederler fakat 

yaptıkları eylemler neticesinde kendilerini kınayacaklarsa, ayıplayacaklarsa, ahlaki 

standartlarını zorlayacak bu tür eylemler sergilemeye girişmezler. Bu sistem öz-

düzenleyici sistem olarak tanımlanır ve ahlaki eyleyiciliğin kaynağında yer alır. Sosyal 

bilişsel kuramda öz-düzenleyici mekanizmaların üç alt işlevi vardır. Bunlar: 

1. Kendini gözleme işlevi (self-monitoring): Kişinin kendi davranışını izlemesi, 



28 
 

gözlemlemesidir. 

2. Muhakeme işlevi (judgemental): Kişinin davranışlarını içsel ve dışsal olarak 

duruma göre değerlendirmesidir 

3. Öz-tepki işlevi (self-reactive): Kişinin gözlem ve muhakemesinin ardından ahlaki 

standartlarına uygun bir şekilde ya tepki vermesi ya da herhangi bir tepkide 

bulunmamasıdır (Bandura, 2002).  

Öz-düzenleyici mekanizmaların devreden çıkması ya da etkisizleştirilmesiyle ahlaki 

kayıtsızlık durumu meydana gelir. Ahlaki kayıtsızlığın gerçeklemesiyle birlikte, ahlaki 

düşünce ile davranış arasında aracılık eden kendini düzenleme mekanizmaları ortadan 

kalkarak kendine yönelik yaptırımlar devreden çıkar ve kişi sergilediği davranışın 

herhangi bir sonucunun olmadığına inanır. Bu durum kişinin herhangi bir çelişki 

yaşamasına neden olmaz, çünkü kişinin ahlaki standartların ihlalini ihlal olarak 

değerlendirebilmesi için kendine dair yaptırımların aktif olması gerekir. Bu yaptırımların 

aktif olmamasıyla herhangi bir tutarsızlık da meydana gelmemektedir. Dolayısıyla 

bilişsel alanda kişi çelişki olabilecek bir karşılaştırma bulamaz. Bu şekilde insanlar 

acımasızca ve insan dışı eylemler sergileyebilmektedir (Bandura, Barbaranelli, Caprara 

ve Pastorelli, 1996). 

Ahlaki kayıtsızlığın oluşum süreci, Festinger’in 1950’li yıllarda kavramsallaştırdığı 

bilişsel çelişkiyi ortadan kaldırmanın bir yolu olarak görülebilir. Bilişsel çelişki kuramına 

göre insan davranışın temeli biliştir. İnsan, içinde yaşadığı dünyaya dair algıları olan, 

onları yorumlayan ve edindiği tutum ve inançlarda tutarlılık sergileme eğiliminde olan 

bir canlıdır. Aynı zamanda insan, kendi inanç ve değerleriyle uyum göstermeyen verilerle 

de karşılaşır ve bu durumda bilişsel çelişki durumu yaşar. Bu çelişki kişiyi ya yeniden 

tutarlılık sağlaması için motive eder ya da kişinin çelişkiyi arttırma ihtimali olan bilgi ve 

durumlardan kaçınmasına neden olur. Dolayısıyla çelişkinin bertaraf edilmesi için kişi 

çelişki yaratan bilişi çıkartabilir, kendi durumuyla tutarlı başka bir biliş ekleyebilir, 

çelişkiye neden olan bilişin önemini azaltır ya da tutarlı olan bilişin önemimi arttırabilir. 

Bu kurama göre insan kendi düşünce ve inançlarını koruma, onları muhafaza etme ve 

onlara karşı gelen diğer fikirlere de saldırma eğilimi gösterir (Festinger, 1957).  

Ülkemizde “moral disengagement” ile ilgili yapılan çalışmalar incelendiğinde ilk 



29 
 

olarak, bu kavramın farklı isim ve terimlerle çevrildiği görülmektedir. Bunlar; “ahlaki 

geri çekilme” (Yalçın, 2017), “ahlaki çözülme” (Erbaş ve Perçin, 2016), “ahlaki 

uzaklaşma” (Gezici-Yalçın, Şenyurt, Gültepe ve Coşkun, 2016) ve “ahlaki kayıtsızlık” 

(Yavuz-Birben ve Bacanlı, 2017) şeklindedir. Buradan hareketle kavramın Türkçe 

karşılığına dair araştırmacılar arasında görüş birliğinin olmadığı görülmektedir. Mevcut 

araştırmada “ahlaki kayıtsızlık” terimi kullanılmaktadır.  

2.3.1. Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları 

Bandura’ya göre (1996) insan davranışını harekete geçiren temel motivasyon bir öz 

değer kazanmak ve öz doyum sağlamaktır. Kişiye öz değer kazandıran bu davranış 

repertuarı yaşamın erken yıllarında çevresel faktörler tarafından şekillenir ve kişinin 

hangi davranışların sergilenip hangilerinin sergilenmeyeceğine yönelik ölçütleri, diğer 

bir ifadeyle ahlak standartları ilerleyen yaşam yıllarında içselleştirilir. İçselleşen bu 

standartlar kendine yönelik yaptırımlarla yeniden düzenlenir. Öz-düzenleyici mekanizma 

ismi verilen bu sistemle, insanlar kendi davranışlarını gözlemler, duruma göre 

değerlendirir ve kendi davranışlarına yönelik bir yargı oluştururlar. Sonuçları kendilerine 

utanç getirecek davranışları sergilemekten kaçınırlarken, sonuçları öz değerlerini 

yükseltecek davranışları benimserler. Diğer yandan kişinin ahlaki standartları tek başına 

ahlaki davranışı belirlemede ve ortaya koymada yeterli gelmez, öz-düzenleyici 

mekanizmanın aktif olması gereklidir. Öz-düzenleyici mekanizmaların devrede 

olmamasıyla ahlaki kayıtsızlık durumu meydana gelir. Ahlaki kayıtsızlık gerçekleştiği 

zaman, kişi yaptığı davranıştan kendini uzakta tutmak ister ve bu yüzden bir takım yollara 

başvurur. Bu farklı yollar ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları olarak tanımlanır. Bandura 

(2002) bu bağlamda sekiz ahlaki kayıtsızlık mekanizması tanımlamıştır. Bunlar: 

1. Ahlaki meşrulaştırma (moral justification), 

2. İyimser etiketleme (euphemistic labeling), 

3. Avantajlı karşılaştırma (advantageous comparing), 

4. Sorumluluğun üstlenilmemesi (displacement of responsibility), 

5. Sorumluluğun yayılması (diffusion of responsibility), 



30 
 

6. Olumsuz sonuçları önemsememe/çarpıtma (minimizing, ignoring or 

misconstruing the consequences), 

7. İnsandışılaştırma (dehumanization) ve 

8. Mağduru suçlama (attributions of blame) olarak sınıflandırılmıştır. 

Bandura (1990b) aşağıda yer alan şekilde ahlaki kayıtsızlık mekanizmalarının 

bilişsel olarak nasıl kurgulandığını ve bu mekanizmaların birbirleriyle olan etkileşimi 

görselleştirdiği tabloya aşağıda yer verilmiştir.  

 

Şekil 2.1. Zarar Verici Davranışa Kayıtsız Kalmaya Aracılık Eden Mekanizmalar 

(Bandura, 1990b, s. 27-46). 

2.3.1.1. Ahlaki Meşrulaştırma (moral justification) 

Bu mekanizma, kişinin ahlak standartlarını ihlal etmenin etkilerini ve sonuçlarını göz 

ardı etmek için kullandığı mekanizmaların ilkidir. Bu mekanizmada, ahlak ihlali olarak 

kabul edilen davranışın kabul edilebilirliğini arttırmak amacıyla bu davranışın ahlaki bir 

amacı varmış gibi gösterilir; örnek olarak vatan korumak için birilerini öldürmek ya da 

halkın korunması amacıyla gerekli bilgileri elde etmek için işkence yönteminin 

kullanılması gibi. Öldürme ve eylemi ve işkence yapma eylemi ancak bilişsel olarak 

yeniden tanımlandığında yapılabilir ve kullanılabilir yöntemler olur. O zaman da kişi 



31 
 

kendini kınamadan bu eylemleri gerçekleştirebilir. Bu mekanizmayla eylemler ahlaki bir 

temele dayandırılır ve eylemler daha sonra gerçekleştirilir (Bandura, 1990b). 

2.3.1.2. İyimser Etiketleme (euphemistic labeling) 

Konuşulan dilin nasıl kullanıldığı kişilerin düşünce yapılarını şekillendirmede son 

derece etkili bir faktördür. İyimser etiketleme mekanizmasında kınanacak eylemler üstü 

kapalı bir dille tanımlanır ve eylemlere verilen ismin değişmesiyle eylemin kendisi de 

değişmiş olur. Eylemler farklı isimlendirmelerle farklı görünümlere bürünürler ve 

böylece niteliksel açıdan eylemde değişim yaşanır. Savaş esnasında atılan 

bombardımanda ölen insanlar için sivil zayiat tanımlaması, askerlerin öldürülen hedef 

için etkisiz hale getirme sözcüğünü kullanması örnek olarak verilebilir. Eylemleri iyimser 

etiketleme yoluyla dile getirmek, davranışın kabul edilebilirliğini sağlar ve kişi 

üzerindeki suçluluk duygusunu azaltır. Aynı zamanda cümlenin edilgen hale getirilerek 

sunulmasıyla özne ortadan kalkar ve olayların kendiliğinden o şekilde gelişmiş olduğu 

gibi bir imaj yaratılmış olur (Bandura, 1990b).  

2.3.1.3. Avantajlı Karşılaştırma (advantageous comparing) 

Ahlaki olmayan eylemleri ahlaki olarak kabul edilebilir kılmanın yollarından biri de 

avantajlı karşılaştırma yapmaktır. Bu mekanizmayla eylemin algılanışı neyle mukayese 

edildiği ile belirlenmektedir. Eylemin ne anlama geldiği karşılaştırıldığı şeye göre 

yorumlanır. Bu sayede bir eylem kendinden daha ahlak dışı başka bir eylemle kıyaslanır 

ve eylemin önemi azalmış olur. Kıyaslanan eylem ne kadar ahlak dışı olursa, kişinin 

sergilediği eylem o derece daha az kötü görünür. Örneğin Amerika’nın Irak’a girmesi o 

bölgeye demokrasi götürmek olarak ifade edilir. Demokrasi olmadan yaşamak o derece 

olumsuz bir şeydir ki bu kıyaslamaya göre Amerika Irak’a girmekle haklıdır (Bandura, 

2002).  

2.3.1.4. Sorumluluğun Üstlenilmemesi (displacement of responsibility) 

Bu mekanizmada ahlak dışı bir eylem sergileyen kişinin süreçteki rolünü ortadan 

kaldırmak ya da azaltmak amacıyla eylemin sorumluluğu başka yere yansıtılır. Bu sayede 

eylem ve eylemin ortaya çıkardığı etkiler arasındaki ilişki çarpıtılmış olur. Meşru bir 

otoritenin, eylemin sonuçlarından ortaya çıkacak her türlü sorumluluğu üstlenmesi 



32 
 

durumunda, insanlar normal durumda kabul etmeyecekleri eylemleri sergileyebilirler. Bu 

sayede insanlar eylemleri kendi eylemleri olarak görmez, otoritenin bir dayatması olarak 

görür ve sorumluluk otoriteye yüklenir. Ünlü Milgram deneyinde, katılımcılara yapılan 

deneyin sorumluluğunun araştırmacıda olduğu söylendiğinde daha yüksek voltajda 

elektrik vermişlerdir. Nazi soykırımında askerler savunma olarak asıl sorumluluğun 

üstlerinde olduğunu, kendilerinin sadece verilen emri yerine getirdiklerini söylemişlerdir 

(Bandura, 1990a; Bandura, 2002).  

2.3.1.5. Sorumluluğun Yayılması (diffusion of responsibility) 

Yukarıdaki mekanizmaya ek olarak, bu mekanizmada ortamda bulunan kişi sayısı 

çoğaldığında ve gruptaki herkesin eşit derecede sorumluluk payına sahip olduğu 

düşünüldüğünde, kişinin kendini daha az sorumlu hissettiği olgusu vardır. Büyük resimde 

zarar düzeyi çok büyük olarak görülen bir eylem, alt gruplara pay edildiğinde daha küçük 

ve zararsız görülmekte böylece yapılabilirliği artmaktadır. Bunun yanı sıra, bir eylemin 

grup kararıyla hep birlikte yapılması kişiyi insanlık dışı bir takım davranışlar sergilemeye 

iten bir yoldur. Toplu eylemler bir anonimlik sağlar ve bir eylemde birden fazla kişi 

olduğunda kişi tüm sorumluluğu kendi üzerinde hissetmez. Örneğin bir öğretmene karşı 

sınıfça bir şaka yapıldığında bu mekanizma devreye sokulmuş olur (Bandura, 2002).  

2.3.1.6. Olumsuz Sonuçları Önemsememe/çarpıtma (minimizing, ignoring or 

misconstruing the consequences) 

Davranışın sonuçlarını önemsememe ya da bu sonuçları gerçekten uzak ve çarpık ve 

bir şekilde beyan etmek bir diğer ahlaki kayıtsızlık mekanizmasıdır. İnsanlar ahlak dışı 

davranışlarda bulundukları zaman, sonuçları gerçeğe aykırı şekilde beyan ederek ya da 

ortaya çıkan zararı gösteren delilleri sorgulayarak kendilerini haklı göstermeye 

çalışabilirler. Bu sayede davranışın acı verici etkileri ve sonuçları gözardı edilerek bu 

davranışlar daha kolay sergilenebilir hale gelir. Hasar gözardı edildiği ve çarpıtıldığı 

sürece kişinin ahlaki kodları harekete geçmez ve kendisini değerlendirip kınayamaz 

(Bandura, 1990a; Bandura, 2002).  

2.3.1.7. İnsandışılaştırma (dehumanization) 

Bu mekanizma, bir kişi ya da bir grup insanın, insan değilmiş gibi değerlendirilerek 



33 
 

insani özelliklerinin yok sayılmasını ifade etmektedir. Burada insanları görme şekli 

onlara değer verip vermemeyi de belirlemektedir. Bu mekanizmayla, karşıdaki insan, 

duyguları, düşünceleri, hayalleri, umutları ve korkuları olan bir birey olarak görülmez, 

daha aşağı bir yerde değerlendirilir. Bu sayede insanlara karşı hissedilen sorumluluk hissi 

azalır ve her türlü istismar şiddeti meşru görülür. Ahlaki dışlama ve gayri meşrulaştırma 

bu mekanizmanın uygulanmasının iki temel yoludur. Ahlaki dışlama, dışlanan grupların 

ahlaki kural ve inançlardan dışlanması, gayri meşrulaştırma ise bireyleri insanlıktan 

çıkaran olumsuz sosyal gruplara ayırmayı ifade etmektedir. Örneğin mahkumların 

gardiyanlar tarafından mahkum olarak ya da onlara verilen kod numaralarıyla 

isimlendirilmesi, Amerika’ya getirilen Afrikalılara köle denmesi onlara ahlak dışı 

eylemleri sergileme noktasında kolaylaştırıcı etken olmuştur (Bandura, 1990b; Bandura, 

2002). 

2.3.1.8. Mağduru Suçlama (attributions of blame) 

Kişinin yaptığı eylemden suçluluk duymadan kendisini uzaklaştırmasının bir yolu, 

mağduru suçlamak ve mağdurun başına ne geldiyse ona kendisinin sebep olduğuna 

inanmasıdır. Suçun komple mağdur olan tarafa yüklenmesinin nedeni, karşı tarafın 

herhangi bir özelliği, ait olduğu gruba yönelik ön yargı ya da sergilediği herhangi bir 

davranış olabilir. Eşlerine şiddet uygulayan kişilerin, eşlerinin söylediği şeyler yüzünden 

gözlerinin döndüğünü söylemesi ya da çocuklarını döven ebeveynlerin çocuklarının 

eylemlerinin kabul edilemez olduğunu ve hak ettiklerini dile getirmeleri örnek olarak 

verilebilir  (Bandura, 1990a; Bandura, 2002).  

Bahsi geçen sekiz mekanizmanın hepsi çoğu zaman birlikte işler. Bu mekanizmalar 

yalnızca bireysel düzeyde görülmez, sosyal sistem düzeyinde de görülebilmektedir. Silah 

satıcıları ve tütün şirketleri bu tür sosyal düzeylere örnek olarak verilebilir. Bu 

yapılanmalar da ahlaki yaptırımlara maruz kalmamak için bu mekanizmaları kullanırlar 

(White, Bandura ve Pero, 2009). Bu bağlamda sonraki başlıkta ahlaki kayıtsızlık 

mekanizmalarının sıklıkla görüldüğü farklı bağlamları açıklayan kavramlar ele 

alınmaktadır. 



34 
 

2.3.2. Eğitim ve Ahlaki Kayıtsızlık 

Bu başlıkta eğitimle ahlaki kayıtsızlık arasındaki ilişki, ilk olarak eğitim düzeyi ile 

ahlaki kayıtsızlık seviyesi arasında bir ilişki olup olmadığı açısından, ardından ahlaki 

kayıtsızlığı azaltmaya yönelik uygulanan eğitim programları yönünden ele alınmaktadır.  

Ahlaki kayıtsızlık araştırmaları, bu olguyla gerek birey özelinde gerekse bireyin 

yaşadığı çevre olarak birçok faktörün rol oynadığı şeklinde sonuçlar vermiştir. Eğitim 

düzeyi de çalışmalarda ele alınan ilişkili faktörlerden biri olarak ortaya çıkmıştır. 

McAlister, Bandura ve Owen (2006), askeri politikaları desteklemede, Amerika’nın 11 

Eylül saldırılarından sonra Irak’a saldırmasını ahlaki kayıtsızlık çerçevesinde inceleyerek 

eğitim düzeyi düşük bireylerin daha fazla ahlaki kayıtsızlık sergileme eğiliminde 

olduklarını bulmuşlardır. Çalışmanın bu bulgusu araştırmacılar tarafından, eğitim düzeyi 

düşük kişilerin devletlerin askeri politikaları hakkında bilgi sahibi olmada televizyon 

yayınlarını temel kaynak olarak kullanmaları, bu yayınların etkisi altında daha fazla 

kalmaları ve onlara ne sunulmuşsa kabul etmeye daha yatkın olmaları nedeniyle ahlaki 

kayıtsızlık sergileme eğilimlerinin daha yüksek olduğu şeklinde yorumlanmıştır. Diğer 

yandan eğitim düzeyi yüksek bireylerin daha çeşitli bilgi kaynakları üzerinden algılarını 

şekillendirmeleri, haber analizini daha iyi yapabilmeleri nedeniyle ahlaki kayıtsızlık 

sergilemeye daha az eğilimli oldukları şeklinde bir değerlendirme yapmışlardır. 

Mahkûmların infazı sürecinde ahlaki kayıtsızlık mekanizmalarının rolünün incelendiği 

bir diğer çalışmada ise, infaz personeli, infaz sonrası ailelere duygusal destek sağlayan 

personel ve infaz sürecinde yer almayan hapishane gardiyanları olarak çalışmaya dahil 

edilen üç grubun her birinde ahlaki kayıtsızlık sergileme düzeyinin eğitim düzeyine göre 

farklılaşmadığı bulunmuştur (Osofsky, Bandura ve Zimbardo, 2005). Bu sonuçlar bize 

eğitim düzeyinin ahlaki kayıtsızlığın sergilenmesindeki rolünün değişken olduğunu ve 

bağlamla ilişkili olarak etkili olabileceğini göstermektedir.  

Tarih boyunca neredeyse tüm dönemlerde eğitim her zaman ahlak kazanımını da 

kapsayan bir şekilde ele alınmış ve o şekilde verilmiştir. Eğitim ile sadece çocukların 

akademik bilgilerle donanmış, meslek edinmiş birer kişi olmaları değil, aynı zamanda 

ahlaklı, üretken ve içinde yaşadığı topluma katkı sağlayan sorumluluk sahibi bireyler 

olmaları da hedeflenmiştir (Cevizci, 2010). Ahlaki davranış geliştirme alanında eğitimsel 

içerikler üretilip sunulduğu gibi ahlaki kayıtsızlığı azaltmaya yönelik de de eğitim 



35 
 

programları geliştirilmiş ve etkililikleri test edilmiştir. Bu bağlamda yapılan çalışmaların 

içerikleri genel olarak ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları hakkında bilgi vermek, grubun 

eleştirel düşünme becerisini bu mekanizmalar üzerinden harekete geçirmek, grubun kendi 

hayatlarında bu mekanizmaları belirlemeleri ve bunlar yerine neler yapılabilir konularını 

tespit edebilmelerini sağlamak şeklinde olmuştur ve sonuçlar programların ahlaki 

kayıtsızlık düzeyini azaltmada etkili olduğunu göstermiştir (Bustamante ve Chaux, 2014; 

Gibbs, Potter, DiBiase ve Devlin, 2008; McAlister, Ama, Barroso, Peters ve Kelder, 

2000; Nas, Brugman ve Koops, 2005).  

Ülkemizde ahlaki kayıtsızlığı azaltmaya yönelik eğitim programı Yavuz-Birben 

(2019) tarafından geliştirilmiş ve hazırlanan programın etkililiği hem nicel hem de nitel 

olarak değerlendirilmiştir. Eğitimin sonunda çalışma grubunda ahlaki kayıtsızlık total 

puanı, sorumluluğun yayılması,  sorumluluğun üstlenilmemesi, insandışılaştırma ve 

mağduru suçlama alt boyutlarında anlamlı fark bulunmuştur. Dört ay sonra yapılan 

kalıcılık testi sonuçlarına göre de programın etkililiğin devam ettiği görülmüştür. Bunun 

yan sıra çalışma grubunda yer alan öğrencilerin bazı öğretmen ve sınıf arkadaşları ile 

görüşmeler yapılmış ve onlardan öğrencilerin olumlu yönde geliştikleri yönünde geri 

bildirimler alınmıştır. Ayrıca programa katılan öğrenciler son oturumda bu eğitimin 

kendilerini sorun çözme, ön yargıyı aşma, empati, alternatifli düşünme, kendini ifade 

etme gibi konularda geliştirdiğini belirtmişlerdir. Yapılan araştırma sonuçları bize ahlaki 

kayıtsızlığı azaltmaya ya da durdurmaya çalışan eğitim programlarının etkili olduklarını 

göstermektedir. 

2.3.3. Ahlaki Kayıtsızlıkla İlişkili Kavramlar 

 Ahlaki kayıtsızlık hayatımızın birçok alanında rastlayabileceğimiz bir olgudur. 

Ahlaki ihlalleri ortadan kaldırmaya ya da kabul edilebilir kılmaya çalışan mekanizmalar 

sanal ortam, siyaset ve terör alanlarında yaygın bir şekilde kullanılmaktadır. Bu başlık 

altında ahlaki kayıtsızlıkla ilişkili dijital teknolojiler, siyaset, empati, şiddet ve terör 

kavramları birlikte tartışılmaktadır.  

2.3.3.1. Dijital Teknolojiler ve Ahlaki Kayıtsızlık 

Ahlaki kayıtsızlığın ortaya çıkabileceği bağlamlardan biri de dijital teknolojilerin 



36 
 

hızla ilerlemesiyle her geçen gün hayatımıza daha da fazla dahil olmaya devam eden 

çevrimiçi mecralar olarak karşımıza çıkmaktadır. Kişilerin özellikle ergenlerin çevrimiçi 

olarak geçirdikleri zaman onların kimlik ve ahlaki gelişim süreçleri üzerinde önemli bir 

yer teşkil etmektedir (Bradley, 2005). Çevrimiçi etkileşimlerin yüz yüze etkileşimlere 

göre sahip olduğu niteliksel fark, ahlaki kayıtsızlık mekanizmalarının kullanımı 

noktasında bir takım imkanlar sağlamaktadır. Çevrimiçi etkileşimlerle yüz yüze 

etkileşimler arasındaki en önemli fark, internet üzerinden yürütülen etkileşimlerin sosyal 

ve duygusal ipuçları bakımından son derece fakir olmasıdır. Ahlaki standartların dışında 

eylemler gerçekleştiren kişi ile bu eylemin sonuçları arasındaki zaman ve mesafe, 

eylemin kişi nezdinde önemini ve görünürlüğünü yitirmesine neden olmaktadır. Bu da 

ahlaki kayıtsızlığın gerçekleşme olasılığını arttıran ana etmenlerden biridir (Runions ve 

Bak, 2015).   

Çevrimiçi ortamlarda sosyal ve duygusal ipuçlarının yeterince yer almamasının 

sonucu olarak, diğerini hisseden, düşünen ve hayal eden bir insan olarak görmeyi 

zorlaştıran “insandışılaştırma” mekanizmasının, bu muğlaklığı gidermek adına kişinin 

tek referans noktası olarak kendi algısı ve yorumunu kullanmasıyla “ahlaki meşrulaştırma 

ve mağduru suçlama” mekanizmalarının etkinleşmesi kolaylaşabilmektedir. Diğer 

yandan, gerek ahlak dışı bir eylemin sergilenmesinin ardından ortaya çıkan etkinin 

görülmemesi gerekse zarar veren görüntü ve eylemleri paylaşma adı altında yayılmasıyla, 

“iyimser etiketleme” mekanizmasının kullanım olasılığı artmaktadır. Sanal ortamlarda 

bilginin hızla yayılabilmesi nedeniyle “sorumluluğun yayılması ve sorumluluğun yer 

değiştirmesi” mekanizmalarıyla da ahlaki ihlallerin gerçekleştirilmesi 

kolaylaşabilmektedir (Runions ve Bak, 2015).  

Suler (2004) çevrimiçi disinhibisyon kavramını, bireylerin normal hayata göre 

kendilerini internet ortamında daha az kısıtlamaları olgusunu tanımlamak için 

kullanmıştır. İki şekilde ortaya çıkan bu olgu, ilkinde kendisini iyi huylu disinhibisyon 

olarak diğerinde ise toksik disinhibisyon olarak göstermektedir. İlki, bireylerin sanal 

ortamda iç dünyalarını daha fazla paylaşmaları, daha samimi davranmaları olarak 

tanımlarken diğeri ise öfke, nefret, kaba ve argo içerikli dil kullanmaları olarak 

tanımlanmıştır. Suler (2004) Bandura’ya benzer şekilde bu olguyu kişi ve muhatabı 

arasında eşzamanlı etkileşimin olmaması ve algılanan otoritenin azalması gibi nedenlere 



37 
 

bağlamıştır. Bu bulgularla benzer şekilde, göz temasının yokluğunun, online çevrimiçi 

ortamlarda saldırganlığı arttırdığı görülmüştür (Lapidot-Lefler ve Barak, 2012).  

Siber zorbalık, çevrimiçi ortamlarla beraber tüm dünyada artış gösteren zorbalık türü 

olarak değerlendirilmektedir (Yadava, Sharma ve Sharma, 2008). Yapılan bir 

araştırmada, ahlaki kayıtsızlığın arttıkça siber zorbalığın da arttığı, bireylerin ahlaki 

kimliklerinin bu ilişki üzerinde herhangi bir etki oluşturmadığı görülmüştür. Başka bir 

ifadeyle, bireylerin, ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları yoluyla sahip oldukları ahlaki 

kimlikleri tehdit edilmeden siber zorbalık eylemleri sergileyebildikleri bulunmuştur 

(Wang, Yang, Yang, Wang ve Lei, 2017). Türkiye’de lise öğrencileriyle yapılan bir 

çalışmada, internet kullanım sıklığının siber zorbalığı ve siber zorbalık mağduru olmayı 

yordadığı ve birçok ergenin siber zorbalık eylemlerini “şaka” olarak yorumladıkları 

bulunmuştur (Topçu, Erdur-Baker ve Çapa-Aydin, 2008). Türkiye’de yapılan bir başka 

araştırmada, akran zorbalığı ve mağduriyeti, siber zorbalık, ahlaki uzaklaşma ve empatik 

ilgi arasındaki ilişkiyi incelenerek, akran zorbalığı, akran zorbalığına maruz kalma ve 

ahlaki uzaklaşmanın basit regresyon analizi sonucunda siber zorbalığı anlamlı düzeyde 

yordadığı bulunmuştur. Ayrıca ahlaki uzaklaşmanın ve empatik ilginin akran zorbalığını 

ve mağduriyetini yordadığı görülmüştür (Kocatürk ve Türk-Kurtça, 2021). Ahlaki 

duyguların ve ahlaki değerlerin 12-19 yaş arası öğrencilerde zorbalık ve siber zorbalık 

davranışında sahip olduğu rolü inceleyen bir diğer araştırmada, ahlaki duygu ve 

değerlerin her iki zorbalık türünü de yordama da anlamlı değişkenler olduğu sonucu 

ortaya çıkmıştır. Özellikle ahlaki duygularla ilişkili olarak bu çalışma pişmanlık 

duygusunun siber zorbalıkta önemli bir yordayıcı olduğunu göstermiştir. Suçlu ve kurban 

arasında doğrudan temasın olmamasıyla siber zorbanın pişmanlık gibi duygulardan 

uzaklaşmasını sağlayarak bu eylemleri sergileyebilmesine zemin sağlamıştır (Perren ve 

Gutzwiller-Helfenfinger, 2012). 

Bunlara ek olarak, çevimiçi oyunların, ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları ile yakından 

ilişkili diğer sanal ortamlardan biri olduğu görülmektedir. Şiddet içerikli oyunların çoğu 

oyuncuların oyun esnasında keyif alabilmesi için ahlaki değer ve duyarlılık unsurlarından 

uzak bir şekilde tasarlanmaktadır (Hartmann ve Vorderer, 2010). Şiddet içerikli çevimiçi 

oyunlar, içerdikleri şiddeti kabul edilebilir kılmak için, ahlaki meşrulaştırma, 

insandışılaştırma, olumsuz sonuçları önemsememe mekanizmalarını kullanmaktadır 



38 
 

(Hartmann, Krakowiak ve Tsay-Vogel, (2014). Yapılan bir araştırmada, şiddet içerikli 

video oynayan ergenlerin hemen sonrasında yüksek düzeyde ahlaki kayıtsızlık 

sergiledikleri bulunmuştur (Gabbiadini, Andrighetto ve Volpato, 2012). Bu bulguları 

destekler mahiyette Greitemeyer ve McLatchie (2011) şiddet içerikli oyunlar oynayan 

bireylerin bir süre sonra oyundaki karakterlere bağlanmaları ve bu karakterin ruhsal 

dünyalarını içselleştirmeleriyle diğer insanları da insandışılaştırmaya başladıklarını 

ortaya koymuştur.  

2.3.3.2. Siyaset ve Ahlaki Kayıtsızlık 

Siyaset kelimesi TDK’da (2022) “politika, devlet işlerini düzenleme ve yürütme 

sanatıyla ilgili özel görüş veya anlayış” olarak tanımlanmaktadır. Bu tanımdan hareketle, 

siyasetin benimsediği bir takım ideolojiler, bireylere bir konum vererek üyeler arasında 

ortak aidiyet duygusu oluşturmakta ve bir toplumdaki grupların iç ve dış olarak 

ayrışmasına neden olan temel faktör olarak karşımıza çıkmaktadır (Staub, 1992). Aynı 

zamanda siyasi ideolojiler yarattıkları aidiyet hissi nedeniyle farklı ahlaki ilke ve 

duyguların gelişmesine de zemin teşkil etmektedir. Nitekim farklı siyasi fikirlerin farklı 

ahlaki değerlerle ilişkili olduğu yapılan araştırmalarla ortaya konmuştur. Örneğin sağ ya 

da muhafazakâr yönelimli bireylerin ortak kültür, hiyerarşi ve otoriteye bağlılık gibi 

değerlere önem verdikleri görülürken sol ya da liberal yönelimli bireylerin bireysel 

özgürlüklere daha fazla önem ve değer atfettikleri görülmektedir. Bu ideolojide bireyler 

diğerlerine zarar vermedikleri sürece, kendileri ile ilgili her türlü tercihte özgür olarak 

değerlendirilirler (Heywood, 2003/2011). Yapılan başka bir araştırmada, muhafazakar 

yönelimli bireylerin, arkadaş ya da diğer milletler gibi dış gruplara nazaran aile ve ulus 

gibi iç gruplara daha fazla empati duyduklarını bulgulanmıştır (Waytz, Iyer, Young ve 

Graham, 2016). 

Basit anlamıyla herkesi biz ve diğerleri olarak tanımlamayı ve sınıflandırmayı ifade 

eden iç grup ve dış grup kavramları hayatın birçok alanında görülen bir olgu olmakla 

beraber siyasetin de içinde yer almakta ve siyasi arenada ahlaki ihlallerin yaşanmasında 

kayda değer derecede rol oynadığı görülmektedir. Yapılan çalışmalarda, insanların iç 

gruplarını diğer bir ifade ile kendilerinin içinde bulunduğu, aidiyet hissettiği grupları daha 

olumlu değerlendirme eğiliminde oldukları, onlarla güçlü özdeşimler kurdukları ve 



39 
 

pozitif duygular besledikleri bulunmuştur. Dış grupları ise daha negatif değerlendirme 

eğilimde oldukları, onlara karşı ayrımcılık içeren eylemler sergiledikleri ve olumsuz 

hisler besledikleri bulunmuştur (DeSteno, Dasgupta, Barlett ce Cajdric, 2004; Smith, 

Seger ve Mackie, 2007). Aynı zamanda bireylerin iç gruplarında yer alan diğer bireylerin 

yanlış olarak nitelendirilebilecek davranışlarını gerekçelendirme eğiliminde olduklarını 

ortaya koyan araştırmalar da mevcuttur (Bar-Tal, 1990; Tajfel ve diğ, 1971). İç grup ve 

dış grup arasında meydana gelen bu yanlılık, ahlaki kayıtsızlık eylemlerinin 

değerlendirilmesini ve buna dair oluşan yargıları da etkilemektedir. İç gruba dair mevcut 

olan bu eğilim, ahlaki kayıtsızlık eylemlerini dış faktörler nedeniyle ortaya çıkan 

eylemler olarak görülmesini ve bu eylemlerin meşrulaştırılmasını sağlamaktadır (Leach, 

Ellemers ve Barreto, 2007). Örneğin Nazi döneminde Yahudilerin saf Alman ırkı için 

tehdit olarak nitelendirilerek zararlı mikroplar olarak etiketlendirilmeleri tesadüf eseri 

olmamıştır (Bandura, 1999). Ülkemizde yapılan bir çalışma da ahlaki kayıtsızlık 

düzeyinde grup aidiyetinin önemli bir rolü olduğunu göstererek, kişilerin iç grup lehine 

kayırmacılık yaptığını bulgulamıştır (Sayraç-Kavadar, 2021). 

Siyasi liderler hiç şüphesiz sahip oldukları güç, statü, karizma ve diğer liderlik 

özellikleriyle çift yönlü durumlar yaratabilmektedir. Kimisi bu faktörlerle, kendisini ve 

takipçilerini daha ileri taşıyan ve geliştiren bir yol izlerken, kimisi bu özellikleri ahlaki 

ihlalleri meşrulaştırma yolu olarak kullanabilmektedir (Beu ve Buckley, 2004). Burns 

(1978) dönüşümcü ve etkileşimci olmak üzere iki çeşit siyasi lider olduğunu öne 

sürmüştür. Ona göre dönüşümcü lider, takipçilerinin ihtiyaçlarına duyarlı, onları teşvik 

eden ve onlara esin kaynağı olan ve bu süreçte de kendi liderlik yetisini geliştiren kişiler 

olarak tanımlanmaktadır. Bu tarz liderler, üyeler tarafından paylaşılan ortak bir vizyonun 

ve ortak örgüt kültürünün oluşmasını önemseyerek, arzulanan sonuçlara takipçilere 

güven ve saygı duygusunu hissettirerek ulaşmayı hedeflemektedirler. Diğer yandan 

etkileşimci lider, takipçilerin liderin istek ve taleplerini gerçekleştirmek suretiyle statü ve 

prestij kazanan kişi olarak nitelendirilmektedir. Örneğin politikacıların seçim 

zamanlarında seçmelerin oy vermeleri halinde kendilerine vergi konulmayacağına dair 

sözleri ya da ikramiye vaatleri etkileşimci liderlik tarzını yansıtan eylemlerdir. Burada 

sıralama önce liderin beklentilerinin karşılanması ardından takipçilerin ihtiyaçlarına 

odaklanmak şeklindedir. Dolayısıyla etkileşimci lider, takipçilerinin onun isteklerini 

yapmaları durumunda ihtiyaçlarının fazlasıyla karşılanacağına dair bir beklenti yaratarak 



40 
 

hedefe ulaşma noktasında onları özendirmektedir (Burns, 1978). Yapılan bir araştırmada, 

ahlaki muhakeme düzeyi yüksek olan siyasi liderlerin daha çok dönüşümcü liderlik 

özellikleri sergiledikleri bulunmuştur (Turner, Barling, Epitropaki Butcher ve Milner, 

2002). Beu ve Buckley (2004) ise etkileşimci liderlik özelliklerinin diğer liderlik 

özelliklerine göre ahlaki kayıtsızlığı daha fazla kolaylaştırdığını öne sürmüşlerdir.  

Siyasi liderler sahip oldukları konum ve etkileriyle farklı şekillerde ahlaki kayıtsızlık 

örnekleri sergileyebilirler. İlk olarak vizyon yaratma güçleriyle, itaat ve sadakati en 

önemli korunması gereken değer olarak çizebilir ve ahlaki kaygıları bu değerler 

çerçevesinde minimize edebilir. Kendilerine karşı sorgusuz sualsiz kör bir itaat talep 

ederek takipçilerinin kendi karar ve düşünce merkezlerini bloke edebilirler (Kelman ve 

Hamilton, 1989; House ve Howell, 1992).  Aynı zamanda liderler kullandıkları dille 

takipçilerinin bir olay ya da durumu yorumlama ve değerlendirme noktasında önemli bir 

yere sahiptir. Liderler bu yetilerini, ahlaki olarak uygun olmayan koşul ve eylemlerin 

kabul edilmesi hatta sergilenmesi noktasında teşvik edici olarak kullanabilir ve 

takipçilerinin zihinlerinde oluşabilecek ahlaki ikilemleri ortadan kaldırabilir (Smircich ve 

Morgan, 1982). Diğer yandan bazı liderler, yönetim ve organizasyon şemasını 

çalışanların sadece işlerini diğer ifade ile kendilerine denileni yaptıkları, sonrasını 

düşünmedikleri ve ortaya çıkan sonuçlara maruz kalmadıkları şekilde kurabilir (Kelman 

ve Hamilton, 1989).  

2.3.3.3. Empati ve Ahlaki Kayıtsızlık 

Empati, başkalarının duygularını anlayabilme, diğerinin bakış açısıyla olaylara 

bakabilme, duyguları paylaşabilme ve duygusal durumlarından altında yatan nedenleri 

kavrayabilme olarak tanımlanan bir kavramdır (Barrett-Lennard, 1981; Rogers, 1983).  

Bazı davranışların bazıları için kötü olduğunu takdir edebilmemiz için duygusal 

empatiye ihtiyaç vardır. Bütün insanların, duygusal olarak empati kuramadığımız 

insanların bile ahlakla korunan ihtiyaçları ve çıkarları, hatta hiçbir duygusal kaygı 

uyandırmayan ihtiyaçları ve çıkarları olduğunu takdir etmek için de bilişsel empatiye 

ihtiyacımız vardır. Empati yetisi olanlar bir anlamda “ahlaki safra” edinmiş olurlar. 

Kendilerini başka insanların yerine koyabilir, insanların hassas olduklarını, bazı 

eylemlerin acı verebileceğini bilirler. Vicdan azabı çekmemek için bu tür eylemlerden 



41 
 

kaçınmaya güdülenmişlerdir (Blair, Michel ve Blair, 2005; Schramme, 2018).  

Empati kavramının ahlaki kayıtsızlıkla olan ilişkisine bakıldığında, yapılan 

araştırmalar empatinin kişileri başkalarının durumlarından kendilerini 

daha fazla sorumlu hissetmeye yönelttiği, ahlaki muhakemeyi arttırdığı bu sayede 

kendini düzenleme mekanizmasını aktifleştirdiği yönündedir (Lazarus, Pyżalski, 

Barkoukis ve Tsorbatzoudis 2012; Paciello, Fida, Cerniglia, Tramontano ve Cole, 2013). 

Ergenlerle yapılan bir çalışmada, okullarda saldırgan davranışlarda bulunan öğrenciler ile 

bulunmayan öğrencilerin empati, sosyal ve duygusal yeterlilik açısından farklılaştığı ve 

bu faktörlerin şiddet içerikli davranışların önlenmesinde koruyucu faktörler oldukları 

belirtimiştir (Espejo-Siles, Zych, Farrington ve Llorent, 2020). Çin’de çocuk suçlular 

üzerinde yapılan bir araştırmada, ahlaki kayıtsızlığın kısmen empatinin saldırganlık 

üzerindeki etkisine aracılık ettiği ortaya çıkmıştır. Ahlaki kayıtsızlığın empati ve 

saldırganlık arasındaki ilişkiyi düzenlediği de elde edilen bulgular arasında yer almıştır 

(Wang, Lei, Yang, Gao ve Zhao, 2017). Aynı zamanda yapılan çalışmalarda herhangi bir 

olumsuz duruma yönelik tepkisizlik davranışının empati ile negatif yönde ilişkili olduğu 

saptanmıştır (Demaray, Summers, Jenkins ve Becker, 2016; Pozzoli, Gini ve Thornberg, 

2016). Yavuz-Birben ve Bacanlı (2017) tarafından yapılan bir çalışmada ahlaki 

kayıtsızlık ile empatinin negatif yönde bir ilişkisinin olduğu bulunmuştur. Menesini, 

Palladino ve Nocentini’nin (2015) bir çocuğun empati eksikliği yaşamasının ahlaki 

kayıtsızlığın bilişsel yönüne katkıda bulunduğunu belirtmiştir. Tüm bu araştırmalardan 

anlaşılacağı üzere empatinin varlığının ahlaki kayıtsızlığın meydana gelmemesiyle 

nitelendirildiği görülmektedir.  

2.3.3.4. Şiddet ve Ahlaki Kayıtsızlık 

Şiddet ve şiddet içeren eylemler hiç süphesiz ahlaki kayıtsızlıkla son derece ilişkili 

kavramlardır. Şiddet ile ahlaki kayıtsızlık arasındaki ilişkiyi Bandura yapısal eşitlik 

modeliyle inceleyerek ahlaki kayıtsızlığın nasıl şiddet eylemlerine yol açtığını 

açıklamıştır. Çalışmaya göre ahlaki kayıtsızlık prososyal yönelimi azaltmaktadır. 

Prososyalliğin azalması, diğerlerine karşı azalan empati ve zarar veren davranıştan 

hissedilen suçluluğun azalması olarak iki sonuçla neticelenmektedir. Bu faktörler kişinin 

asabiyet seviyesini ve misillemeye yönelik intikam düşüncelerini besleyerek şiddete 



42 
 

yönelimi arttırmakta ve bu da saldırgan ve şiddet içerikli eylemleri doğurmaktadır. Sonuç 

itibariyle bu çalışmayla ahlaki kayıtsızlığın hem doğrudan hem de aracı değişkenler 

üzerinden agresif ve şiddet içerikli eylemleri etkilediği bulunmuştur (Bandura, 

Barbaranelli, Gaprara ve Pastorelli, 1996). 

Yapılan diğer araştırmalara bakıldığında Paciello, Fida, Tramontano, Lupinetti ve 

Caprara (2008) ergenlik döneminde ahlaki kayıtsızlığın şiddet üzerinde etkisini 

boylamsal bir çalışmalayla incelemişlerdir. Araştırmanın sonuçları ortaokul ve lise 

çağında bulunan ergen bireylerde ahlaki kayıtsızlığın şiddet ve saldırganlık davranışları 

üzerinde oldukça fazla bir etkisinin olduğu göstermiştir. Aynı zamanda ortaokula göre 

lise çağında bulunan öğrencilerin saldırganlık tutumlarının azaldığı ve ergenlik dönemi 

sonrasında büyük bir düşüş sergilediği de bulgulanmıştır. Ahlaki kayıtsızlığın 

saldırganlık ve şiddete sebebiyet vermesi durumunun ilerleyen yaşlarda giderek 

azalmasının nedenleri arasında sosyal ve bilişsel yapıların artması, sonuçlara göre hareket 

etme eğiliminin artması ve deneyimlerden ders çıkarılması durumlarının önemli birer 

etken olduklarını belirtmişlerdir. Diğer bir boylamsal çalışma da ahlaki kayıtsızlığın 

şiddet ve agresyonu nasıl beslediğini ergenlikten genç yetişkinliğe incelemiştir. 17 ve 25 

yaş arasında dört kez takip edilen 345 genç yetişkinde, asabiyet düzeyinin, düşmanca 

düşüncelerin ve ahlaki kayıtsızlığın agresif eğilimlere yol açtığı bulunmuştur. Düşmanca 

düşünceler ve ahlaki kayıtsızlık, asabiyet ve şiddet arasındaki ilişkiye önemli ölçüde 

aracılık ederken, ahlaki kayıtsızlığın düşmanca düşünceler ve şiddet arasındaki ilişkiye 

önemli ölçüde aracılık ettiği görülmüştür (Caprara vd., 2014). Ortaokul düzeyinde 

öğrencilerle bir eğitim dönemi boyunca yapılan bir başka çalışmada, saldırganlık ve 

ahlaki kayıtsızlık puanlarının zamanla akran saldırganlığı sıklığını tahmin ettiği 

bulunmuştur. Öğrencilerin ve öğretmenlerin akran saldırganlığını engellemek için 

işbirliği yapabilme becerilerine ilişkin düşük inanç düzeyi, daha sık saldırganlıkla 

ilişkilendirilmekle birlikte, bu ilişkinin yüksek düzey ahlaki kayıtsızlıkta daha güçlü 

olduğu görülmüştür (Barcia ve Bussey, 2011). 

Belirtilen araştırmalar şiddet ile ahlaki kayıtsızlık arasında pozitif yönde anlamlı 

ilişki olduğunu göstermektedir. Yapılan çalışmalar benzer şekilde ahlaki kayıtsızlık ile 

saldırganlık (Gini, Pozzoli ve Hymel, 2014; Pozzoli, Gini ve Thornberg, 2016), vandallık 

(Bandura, 1996), kuraldışı davranışlar (Bandura, Caprara ve Zsolnai, 2000; Van 



43 
 

Cleemput, Vandebosch ve Pabian, 2014; Yadava, Sharma ve Sharma, 2008) arasında da 

anlamlı pozitif ilişki tespit etmişlerdir.  

2.3.3.5. Terör ve Ahlaki Kayıtsızlık 

Arzu edilen sosyal ve siyasal değişimler için şiddeti kullanmak olarak tanımlanabilen 

terör, toplumsal olarak büyük çaplı korku, belirsizlik ve kontrol edilemezlik duygusu 

yaratarak yaşamın her alanı üzerinde yıkıcı sonuçları olan bir olgudur. Terör eylemlerinde 

kurbanlar ya da terör saldırılarından ötürü zarar gören insanlar, teröristlerin amaçlarına 

ulaşmalarına hizmet eden kayıp olarak değerlendirilir ve hiçbir önemi yoktur. Eylemlerin 

kimi, nerede, ne zaman hedeflediği bilinmediğinden, toplumsal düzeyde bir korku 

meydana gelir ve bu eylemler kitlesel de olabileceğinden bireyler kendilerini korumak 

için yapabilecekleri hiçbir şey olmadığını düşünürler. Teröristler yaptıkları eylemlerin 

ahlaki ve kabul edilebilir olduğuna ikna olmaları ve kendilerini suçlamamaları için yoğun 

bir eğitimden geçerler. Bu yüzden ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları terör eylemlerinde 

tümüyle aktif halde kullanılır (Bandura, 1977).  

Seküler, dini ve yerel olmak üzere üç terör çeşidi tanımlanmaktadır. Seküler 

terörizm, devrimci retoriği kullanarak anarşist bir formda ya da bağımsızlık söylemini 

kullanarak ulusalcı bir formda olabilir. Dini terörizm, ilahi bir misyonu yerine 

getirdiklerine inanan ve Tanrı yolunda eylemlerini meşrulaştıran teröristlerdir. Yerel 

terörizm, vatandaşı olduğu ülkede adli sicil kaydı olmayan bireylerin, sosyal dışlanma 

gibi sebeplerden radikalleşerek terör gruplarına katılmaları neticesinde gerçekleşen terör 

saldırılarını tanımlamaktadır. İstisnasız tüm terör eylemleri, ahlaki kayıtsızlık temelinde 

gerçekleştirilmektedir (Bandura, 2016). 

Meşrulaştırma, terör eylemlerinin dayandığı temel mekanizma olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Dini amaçlar (Tanrı adına) veya seküler nedenler (sistemi değiştirmek, 

yaşam koşullarını iyileştirmek) terörizmi meşrulaştırmaktadır. Örneğin, Boko Haram batı 

kökenli eğitim başta olmak üzere bütün değerlere savaş açmış, İslam devleti yapma 

söylemiyle binlerce insanı öldürme, kent ve kiliseleri yakma, göçlere sebep olma, genç 

kızları dini gerekçelerle kaçırıp satma gibi eylemler yapmış, ayrıca kız çocuklarının 

eğitim almalarını engellemiştir. Çoğu terörist, eylemlerini anlatırken iyimser etiketleme 

mekanizmasını kullanır. Ancak, teröristler eylemlerini gizlemezler, bunun yerine, 



44 
 

amaçları için neler yaptıkları anlatan bir dil tercih ederler. Kendilerini “özgürlük 

savaşçıları” olarak nitelendirmeleri buna örnektir. Avantajlı karşılaştırmaya gelecek 

olursak, teröristlere göre terör eylemlerinde ölen kişiler davalarını kazanmaları durumda 

kurtarılacak kişilerin çokluğu ve büyüklüğüne oranla verilmesi gereken kayıplardır. 

Mağduru suçlama mekanizmasında ise teröristler savaş açıp zarar verdikleri diğer 

insanları kendi düştükleri konum için suçlarlar. Bunun için ırk, etnik, dini, ekonomik ve 

sosyal sebepler sunabilirler. İnsandışılaştırmanın tarihi çok eskidir. Haçlı seferleri, 

Naziler, Anti-semitizm, nefret söyleminde hep insandışılaştırma mekanizmasını 

kullanmıştır. İnsandışılaştırma sadece söylem ile gerçekleştirilen bir ahlaki kayıtsızlık 

değildir. Kafa kesme eylemleri, tasma takma vb. gibi eylemler bunların örneğidir. 

Terörizmde sorumluluğun üstlenilmemesi mekanizması tanımlandığı şekilden farklı 

olarak işlemektedir. Ahlaki kayıtsızlıkta kişiler, sergiledikleri eylemlerin sorumluluğunu 

almayarak ya da sorumluluğu başkasına atarak yaptıklarını meşrulaştırmaya çalışırken, 

teröristler yaptıkları eylemi üstlenir. Hatta bunun için kendi canlarını bile feda edebilir. 

Bu üstlenme mekanizmasının arkasında düşmanlarına karşı gösterdikleri başarı ve güç 

gösterisi yatmaktadır. Bazı terör eylemlerinde ise teröristler, kendi yaptıkları eylemlerin 

sorumluluğunu üstlenmeyerek suçu diğer tarafa, karşı durdukları devlet ya da otoritenin 

yaptıklarının bir sonucu olarak değerlendirirler. Diğer bir ifadeyle, eğer devlet bu 

yaptıklarını yapmasaydı, teröristlerin bu eylemleri gerçekleştirmeleri gerekmezdi 

(Bandura, 2016).  



45 
 

BÖLÜM III: YÖNTEM 

Araştırmanın bu bölümü araştırma deseni, katılımcılar özellikleri ve seçimi, verilerin 

toplanması ve analiz edilmesi, araştırmanın geçerlik güvenirlik analizleri ve 

araştırmacının rolüne ilişkin başlıklarından oluşmaktadır. 

3.1. Araştırma Deseni 

Türkiye’de alan yazın incelendiğinde ahlaki kayıtsızlık kavramının kültüre özgü bir 

modelle ortaya koyan herhangi çalışmaya rastlanmamıştır. Yapılan araştırmaların daha 

çok ahlaki kayıtsızlığın çeşitli değişkenlerle ilişkisine yönelik ve ölçek uyarlamaları 

şeklinde yapıldığı görülmüştür. Buradan hareketle ilk olarak ahlaki kayıtsızlığın kültürel 

bir perspektiften nitel olarak derinlemesine anlaşılması ve buna ilişkin bir model ortaya 

konması hedeflenmiştir. Bu süreçte elde edilen verilerle de ahlaki kayıtsızlığın 

ölçülmesine yönelik kültüre duyarlı bir ölçme aracı geliştirmek ikinci hedef olarak 

belirlenmiştir. Araştırmanın metodolojisi hem nitel hem de nicel yöntemleri bir araya 

getirmeye imkan tanıyan karma desen araştırmalarından keşfedici sıralı desen üzerine 

kurgulanmıştır. Karma desen araştırmaları, sadece nicel ya da nitel desenlerle araştırma 

yapmanın yeterli olmadığı durumlarda kullanılan, araştırma problemine yanıt bulmak 

amacıyla nicel ve nitel desenlerden elde edilen verilerin harmanlanması olarak 

tanımlanmaktadır (Cresswell ve Plano-Clark, 2014). Bu durum aynı zamanda nicel ve 

nitel desenlerin tek başına sahip oldukları sınırlılıkları aşma olanağı da taşımaktadır. 

Karma desen araştırmalarıyla disiplinler arası bir etkileşime girildiğinden hem farklı 

düşünme yolları hem de farklı veri türleri problem durumlarını daha kapsamlı ele alma 

ve açıklama imkanı sağlamaktadır (Hesse-Biber, 2015). Karma desenler bir yöntemin 

sınırlı yönlerini aşmak için kullanılabileceği gibi, bir yaklaşımdan ortaya çıkan bulguların 

güvenilir olup olmadığını test etmek, ortaya çıkan verileri test etmek, aynı olguyla ilgili 

farklı görüşler elde etmek, sonuçların genellenebilirliğini arttırmak, olguya dair bütün bir 

resim elde etmek, yeni bir ölçme aracı geliştirmek ve test etmek için de kullanılmaktadır 

(Creswell, 2003; Venkatesh, Brown, ve Bala, 2013). 

Bu araştırmada karma desenlerden keşfedici sıralı desen kullanılmıştır. İki aşamadan 

oluşan bu desende araştırmacı ilk olarak nitel bir desenle başlamakta, nitel bulgulardan 

elde ettiği verilerle ikinci aşamayı nicel olarak kurgulamaktadır. Nicel aşama daha çok 



46 
 

nitel kısım sonunda ortaya çıkan verilerin kullanıldığı ölçek geliştirme çalışmaları için 

kullanılmaktadır. Dolayısıyla ilk aşamada gözlem, görüşme gibi yöntemlerle daha az 

sayıda kişilerden veriler toplanarak ikinci aşamada ölçek gibi araçlarla daha çok sayıda 

kişilerden veri sağlanmaktadır. İsminin de belirttiği gibi nitel aşamada keşfedilen veriler 

üzerinden nicel veri aşamasına geçilmektedir (Cresswell ve Plano-Clark, 2014). Bu 

araştırma bağlamında da ilk olarak ahlaki kayıtsızlığı anlamak üzere gömülü teori deseni 

kullanılarak kültürel bir model ortaya koymak hedeflenmiş ardından bu verilerden yola 

çıkılarak ölçek geliştirme aşamasına geçilmiştir. Araştırmanın nitel ve nicel aşamaları 

aşağıda açıklanmıştır. 

3.1.1. Nitel Aşama 

Bu araştırmayla ahlaki kayıtsızlığın Türk kültüründe nasıl yapıldığı, hangi yollarla 

meşrulaştırıldığı, ahlaki kayıtsızlığı etkileyen süreç ve faktörleri, ahlaki kayıtsızlığı 

öğrenme ve önleme yollarını kültürel bir bakış açısıyla öğrenmek amaçlanmış olup, bu 

amaç doğrultusunda araştırmanın nitel aşamasında gömülü teori deseni kullanılmıştır. 

Kültürün bireyler tarafından deneyimlenen her türlü olguyu şekillendirmede son derece 

etkili olduğundan hareketle, ahlaki kayıtsızlık olgusunu da kültürel bir bakış açısıyla 

anlamak, açıklamak ve yorumlamak amacıyla bir model ortaya konulmasına gereksinim 

duyulmuştur. Bir olguyu kültüre has bir çerçevede araştırmaya ve açıklamaya imkan 

tanıyan bir desen olan gömülü teori, bu ihtiyacı en iyi karşılayan model olarak 

değerlendirilmiş olup, araştırmanın nitel aşaması bu desen üzerine kurulmuştur.  

Gömülü teori, araştırma probleminin anlaşılmaması ya da araştırılan olguyu 

yeterince iyi ele alan kuramsal bir teori olmadığı durumlarda yaygın bir şekilde kullanılan 

nitel araştırma desenlerinden biridir. Gömülü teori, verilerde hali hazırda gömülü bir 

şekilde bulunan temel kavramları ortaya çıkarma, sebep-sonuç ilişkisi dahilinde 

araştırılan olguyu etkileyen süreç ve faktörleri keşfederek kuramsal bir model oluşturma 

yöntemidir (Strauss ve Corbin, 1998).  

Gömülü teoriyle ilgili alan yazın incelendiğinde, gelişen (Glasser ve Strauss, 1967), 

sistematik (Strauss ve Corbin, 1990) ve yapısalcı (Charmaz, 2006) olmak üzere üç farklı 

gömülü teori yaklaşımı olduğu görülmektedir. Her ne kadar bu üç desen belli bazı 

noktalarda farklı özellikler sergilese de en temel noktalarda ortak bir yapıya sahip olduğu 



47 
 

görülmektedir. Bu temel noktalardan veri toplama ve analiz edilme süreciyle ilgilidir. 

Gömülü teoride veri toplama ve veri analizi ardışık bir sıra takip edilerek yapılır. Tüm 

verileri toplayıp veri toplama işlemi sona erdikten sonra analizlere başlayan diğer nitel 

desenlerin aksine, gömülü teoride veri analizi hemen ilk verinin toplanmasının ardından 

başlar ve yapılan analizlerden elde edilen sonuçlar sonraki veri toplama aşamasında 

kullanılır. Eş zamanlı olarak ilerleyen bu süreç, sürekli karşılaştırmalı analiz kavramı ile 

açıklanmaktadır. Bu sayede araştırmacı sonraki görüşmelerinde izlemesi gereken 

adımlara dair bilgi edinebilmekte, ortaya çıkan kavram ve kategorileri yeniden gözden 

geçirebilmekte, yeni verilere ulaşabilmekte ve muhtemel ön yargılarını fark 

edebilmektedir (Corbin ve Strauss, 2008; Merriam, 1998). Kuramsal örnekleme kavramı 

gömülü teorinin öne çıkan bir diğer önemli unsurlarındandır. Kuramsal örnekleme 

araştırılan olguyu yakından deneyimleyen bireylerle görüşmeler gerçekleştirmeyi ve elde 

edilen kategori ve alt kategorilerin yeteri derecede doygunluğu ulaştığı zaman veri 

toplama işleminin sonlanmasını ifade etmektedir. Dolayısıyla araştırmanın katılımcı 

sayısı kuramsal örnekleme yoluyla belirlenmektedir (Corbin ve Strauss, 2008). Kuramsal 

not yazımı diğer bir ifade ile memo yazımı araştırmacının araştırma sürecinin başından 

sonuna kadar aldığı hatırlatıcı notları kapsamakta, veri analiz sürecini özellikle ortaya 

çıkan temaların birbirleriyle bağlantısını oluşturma aşamasını kolaylaştırdığı için son 

derece önem taşımaktadır. Son olarak gömülü teoride araştırmacıdan ortaya çıkan 

kuramsal modeli görsel olarak açıklayan, modelde yer alan tema ve alt temaların ilişkisini 

tanımlayan bir şekil ya da diyagram ile sunması beklenmektedir (Neuman, 2013). 

Bu çalışmada eğitim araştırmalarında yaygın olarak kullanılan Strauss ve Corbin 

(1990) yaklaşımını temel alan “sistematik desen” kullanılmış olup, tüm gömülü teori 

yaklaşımlarında üzerinde önemle durulan kuramsal örnekleme, sürekli karşılaştırmalı 

analiz, kuramsal not yazımı ve diyagram çizme gibi hususlara riayet edilerek 

yürütülmüştür.  

3.1.1.1. Çalışma Grubu 

Nitel araştırmalarda örnekleme teknikleri amaca yöneliktir. Katılımcılar araştırılan 

olgunun en iyi şekilde anlaşılmasına ve açıklanmasına yardımcı olabilecek kişiler 

arasından seçilmektedir (Creswell, 2003). Bu araştırmanın çalışma grubunu 25 yaş üstü 

yetişkinler oluşturmuştur. Bu yaş grubuyla araştırmanın yürütülmesi netleştirilmeden 



48 
 

önce lise ve üniversite öğrencileriyle pilot çalışmalar yapılmıştır. Gelen verilerin 

toplumun kültürünü yansıtacak bir yapı elde etmek için yeterli nitelikte ve derinlikte 

olmadığı görülmüş olup, araştırmanın yetişkinlerle sürdürülmesine karar verilmiştir. 

Çalışma grubunun belirlenmesinde ise amaçlı örnekleme yöntemlerinden “maksimum 

çeşitlilik örnekleme” ve katılımcı sayısının belirlenmesinde “kuramsal örnekleme”den 

yararlanılmıştır.  

Maksimum çeşitlilik örnekleme, araştırılan olgunun her boyutunu ayrıntılı bir şekilde 

inceleme imkanı tanıması ve farklı durumlar arasındaki ortaklığı çıkarması açısından 

tercih edilen örnekleme yöntemlerinden biridir (Patton, 2002). Bu çalışmada çeşitliliği 

sağlamak amacıyla katılımcılar yaş, cinsiyet, eğitim, meslek, sosyo-kültürel alt yapı, dini 

ve siyasi görüş gibi özellikler açısından belirlenmiştir. Araştırmaya dahil edilen 

katılımcıların sayısını belirlemek için ise “kuramsal örnekleme” yöntemi kullanılmıştır. 

Araştırmacı sürecin başında çalışma grubunda kaç kişi olacağına dair bilgi sahibi değildir. 

Kuramsal örnekleme yönteminde araştırmacı, veri analiz sürecinde ortaya çıkan kavram 

ve kategoriler yeterli içerik ve netliğe ulaşıncaya kadar görüşme yapmaya devam eder. 

Yeni tema ve alt tema oluşturmanın artık mümkün olmadığı zaman görüşmelere son 

verilir ve yeteri kadar katılımcı sayısına ulaşıldığı kabul edilir (Corbin ve Strauss, 2008). 

Bu bağlamda bu araştırmada kapsamında elde edilen kavram ve kategoriler doygunluğa 

ulaşıncaya kadar veri toplama işlemi sürdürülmüş, çalışmaya gönüllü olarak katılan 

yaşları 25-60 arası değişen, çeşitli meslek gruplarından 14 kadın 12 erkek olmak üzere 

toplamda 26 yetişkinle görüşmeler yapılmıştır. Veri toplamaya başlamadan önce 

katılımcılarla ön görüşmeler yapılmış, görüşmenin içeriği ve amaçları hakkında bilgiler 

verilmiştir Aşağıda Tablo 3.1’de katılımcılara ilişkin bilgilere yer verilmiş, araştırma etiği 

açısından katılımcılara rakamlar verilerek sunulmuştur.   Katılımcılara görüşme sırası, 

cinsiyet ve yaşlarını belirten sembollerle rumuz verilmiştir (27 yaşındaki 2.sırada 

görüşme yapılan kadın görüşmeciye verilen rumuz K2;27).  



49 
 

Tablo 3.1. Katılımcıların Demografik Özellikleri 

 

Görüşme  
No 

Metindeki 
Kodu 

Cinsiyet Yaş Eğitim Durumu ve Branş İş 

1 K1 Kadın 50 
Lisans  

Sosyoloji 
Memur 

2 E1 Erkek 54 
Yüksek Lisans 

İlahiyat 
Bürokrat 

3 K2 Kadın 27 
Yüksek Lisans 

Uluslararası İlişkiler/Felsefe 
Öğrenci 

4 K3 Kadın 29 
Yüksek Lisans 

Çevre Mühendisliği 

Öğretim 

Görevlisi 

5 E2 Erkek 57 
Doktora 

İnşaat Mühendisliği 
Özel Sektör 

6 K4 Kadın 32 
Yüksek Lisans 

Psikoloji 
Öğrenci 

7 E3 Erkek 39 
Doktora 

PDR 
Akademisyen 

8 K5 Kadın 32 Lise Satış Görevlisi 

9 E4 Erkek 41 
Lisans 

İnşaat Mühendisliği 
Ticaret 

10 K6 Kadın 43 
Yüksek Lisans 

Teknik Eğitim 
Memur 

11 K7 Kadın 52 Lise Ev Hanımı 

12 E5 Erkek 43 
Lisans 

Kimya 
Memur 

13 K8 Kadın 37 
Lisans 

Sınıf Öğretmeni 
Öğretmen 

14 K9 Kadın 52 
Yüksek Lisans 

Psikoloji 
Özel Sektör 



50 
 

15 E6 Erkek 56 
Doktora 

Mimar 
Akademisyen 

16 E7 Erkek 32 
Lisans 

Çevre Mühendisi 
Ticaret 

17 K10 Kadın 40 
Ön Lisans 

İşletme 
Sekreter 

18 E8 Erkek 47 Lisans Ticaret 

19 K11 Kadın 30 
Yüksek Lisans 

Sosyoloji 

Doktora 

Öğrencisi 

20 E9 Erkek 60 Lise Ticaret 

21 K12 Kadın 51 
Yüksek Lisans 

Psikoloji 
Özel Sektör 

22 E10 Erkek 31 
Doktora 

Hukuk 
Akademisyen 

23 K13 Kadın 27 
Lise 

Hemşire 
Memur 

24 E11 Erkek 49 Lise 
Serbest 

Ticaret 

25 K14 Kadın 46 
Yüksek Lisans 

Tiyatro Eleştirmenliği 

Öğretim 

Görevlisi 

26 E11 Erkek 27 
Lisans 

Hukuk 
Hakim 



51 
 

3.1.1.2. Veri Toplama 

Bu araştırmada veri toplama aracı olarak derinlemesine görüşme tekniği kullanılmıştır. 

Nitel araştırma desenlerinde en çok kullanılan veri toplama yöntemlerinden biri olan görüşme, 

katılımcıların bir olgu ya da deneyime ait duygu, düşünce ve davranışlarını anlamada, onların 

olaylara bakış tarzını ve anlamlandırma yollarını ortaya çıkarmada son derece etkili bir yöntem 

olarak değerlendirilmektedir (Patton, 2002). Aynı zamanda derinlemesine yapılan görüşmeler, 

araştırılan olguyla ilgili derinlemesine bilgiler elde etmeye, sürecin nasıl deneyimlendiğinin 

anlaşılmasına ve süreç içindeki aşamaların keşfine imkan tanır (Merriam, 1998).  

Yapılandırılmış, yarı yapılandırılmış ve yapılandırılmamış olmak üzere üç farklı şekilde 

sınıflandırılan görüşmeler, araştırmacının araştırma sorularına bağlı kalmasından araştırılan 

olguyla ilgili soruların değil katılımcının merkezde olmasına doğru bir yerde 

konumlanmaktadır. Yarı yapılandırılmış görüşmelerde araştırmacı tarafından önceden 

hazırlanmış sorular mevcuttur fakat araştırmacı araştırma odağının çevresinde farklı ya da 

derinleştirici farklı sorular da sorabilmektedir. Bu sayede görüşme önceden hazırlanmış 

sorularla bir yandan sistematik bir şekilde ilerlerken diğer yandan araştırmacının ek ya da 

sondaj sorular sorabilme durumu da zengin ve yeterli bilgi toplamayı olanaklı hale 

getirmektedir (Büyüköztürk, Çakmak, Akgün, Karadeniz ve Demirel, 2013).  

Bu araştırmada ahlaki kayıtsızlık öncelikle katılımcıların kendi hayatlarından örneklerle 

incelenmiş, kendi hayatlarından örnekler bulmakta zorlanan katılımcılar için yakın 

çevrelerinden tanık oldukları yaşantılardan ya da toplumsal olaylardan örnekler üzerinden 

gidilmiştir. Görüşmeye başlamadan önce yüz yüze görüşülen katılımcılarydan yazılı (Ek 1), 

çevrimiçi görüşülenlerden sözlü onay alınmıştır. Görüşme soruları hazırlanırken veri analiz 

sürecine dahil edilmeyen pilot görüşmeler esnasında sorulan sorular değerlendirilmiş, ardından 

daha önce gömülü teori deseninde çalışmalar yapan iki uzmana gönderilmiştir. Pilot görüşmeler 

ve uzman değerlendirmeleri neticesinde oluşturulmuş olan görüşme soruları yarı 

yapılandırılmış bir şekilde hazırlanarak (Ek 2) verilmiş olup, görüşme esnasında araştırmacı 

tarafından gerekli görülen yerlerde ek ya da sondaj sorular da sorulmuştur. Katılımcılarla 

yapılan görüşmeler Haziran 2019-Şubat 2022 tarihleri arasında, 14 katılımcıyla yüz yüze, 12 

katılımcıyla pandemi sebebiyle çevrimiçi platformlardan Zoom uygulaması üzerinden 

gerçekleştirilmiştir. Sorulara geçmeden önce, araştırmacı kendini tanıtmış, araştırma konusu ve 

araştırma gizliliği ile ilgili gerekli bilgileri vermiştir.  



52 
 

3.1.1.3. Verilerin Çözümlenmesi 

Veri analiz sürecinin ilk basamağını ses kaydı alınarak kaydedilen dosyalarının deşifre 

edilmesi oluşturulmuştur. Ses kayıtlarının her biri araştırmacı tarafından kelimesi kelimesine 

deşifre edilerek yazıya aktarılmıştır. Deşifre edilen verilen dosyalar “MAXQDA 2021” nitel 

veri analiz bilgisayar programında Strauss ve Corbin’in (1990) “sistematik desen” yaklaşımı 

temelinde analiz edilmiştir.  

Araştırmada kullanılan nitel veri analiz programı “MAXQDA 2021” araştırma süreci 

boyunca yapılan tüm görüşme metinleri ve araştırmacının yazdığı memolar üzerinde sistematik 

ve kolay bir şekilde çalışmasına yardımcı olmuştur. Bu program, analiz süresinde elde edilen 

kavram ve kategorilerin isimlendirilmesinde, aralarındaki ilişkilerin kurulmasında son derece 

kolaylık sağlamıştır. Aynı zamanda araştırmacının aldığı memolar bu kavram ve kategoriler 

arasındaki ilişkiyi sağlama ve ana temalara ulaşma açısından faydalı olmuştur. 

Gömülü teoride veri analiz süreci veri toplama süreciyle eş zamanlı olarak ilerlediği için 

ilk görüşmenin ardından elde edilen veri seti analiz edilmekte ardından ikinci görüşme 

gerçekleştirilmektedir (Glaser ve Strauss, 1967). Bu çalışmada da veri analiz süreci bu şekilde 

ilerlemiştir. Strauss ve Corbin’in (1998) sistematik gömülü desen yaklaşımında, açık kodlama, 

eksen kodlama ve seçici kodlama olmak üzere verilerin çözümlenmesi için üç aşama 

tanımlanmıştır. Açık kodlama aşamasında verilerdeki kavramsal kategorilerin keşfi 

gerçekleştirilirken, eksen kodlama aşamasında kategoriler arasındaki ilişki kurulmakta, seçici 

kodlama aşamasında ise kategoriler arasındaki ilişki kavramsallaştırılarak açıklanmaktadır. 

Belirtilen bu aşamalar hiyerarşik bir düzen izlemekten ziyade, birbirleriyle ilişkili ve etkileşimli 

bir şekilde takip edilmektedir. Aşamaların uygulanması noktasındaki bu esneklik sayesinde 

araştırmacı, bir aşamayı yaparken diğer aşamayı zihninde oluşturabilmekte, verileri üç ayrı 

düzeyde kodlayarak üç ayrı düzlemde incelemiş olmaktadır (Neuman, 2013). Bu araştırmanın 

veri analiz basamakları da Corbin ve Strauss’un (2008) belirttiği üç aşama takip edilerek 

gerçekleştirilmiştir.  

Açık Kodlama: Veri analiz aşamasının ilk basamağı olan açık kodlama, ham veri setinin 

en küçük anlamlı birimler halinde parçalara ayrılmasını ifade etmektedir. Her bir parçanın 

kavramsal olarak neyi ifade etmeye çalıştığı ortaya konarak bilgi kategorileri oluşturulmaya 

çalışılmaktadır. Bu aşamada önceden oluşturulmuş bir kavram haritası ya da kod listesi 

kullanılmamakta, verilerden hareket edilerek oluşturulmaktadır (Corbin ve Strauss, 2008). Açık 

kodlamada veriler, kelime kelime, satır satır, paragraf paragraf ya da katılımcıların ifadelerini 

olduğu gibi alınarak (in-vivo) kodlanabilmektedir. Kod verinin bir parçası için anlamlı, dikkat 



53 
 

çeken ya da konuyu özetleyen kısa ifadeler anlamına gelmektedir. Bu süreçte araştırmacı “Bu 

veri parçası ne anlama gelmektedir?”, “Bu veri parçası neyi anlatmaktadır?”, “Burada yer alan 

ifadeler hangi kategorinin göstergesi olabilir?” gibi sorularla kavramlar ortaya çıkarmaya 

ardından benzer kavramlarla gruplandırmaya çalışmaktadır (Creswell, 2003) 

Bu araştırmada açık kodlama aşamasında birbirlerinden bağımsız olarak 759 kavram 

kodlanmıştır. Ortaya çıkan bu kavramlar sahip oldukları benzerlikler açısından daha soyut üst 

başlık altına yerleştirilmiştir. Benzer nitelikte olan alt kategorilerde içerik bakımından daha 

kapsayıcı bir kategorinin altına yerleştirilmiştir. Tüm bu süreç sonunda toplamda 9 tema ve 

onların altında yer alan 69 alt temaya ulaşılmıştır.  

Eksen Kodlama: Veri analiz sürecinin ikinci basamağını ifade eden eksen kodlamada, 

açık kodlama sürecinde ortaya çıkan kavram ve kategoriler düzenlenip ilişkilendirilerek temel 

analitik kategorilerin keşfi gerçekleştirilmektedir. Bu sayede kodlara ait ilk belirsizlik ortadan 

kalkmakta, kategori ve alt kategorilerin birbiriyle olan bağlantı ve etkileşimi açıklık 

kazanmaktadır.  Strauss ve Corbin’in (1990) bu aşamada önerdiği terimler, kategoriler 

arasındaki ilişkiyi netleştirme noktasında araştırmacıya kolaylık sağlamaktadır. “Koşullar” 

terimi araştırılan olguyu meydana getiren şart ve durumları, “eylem/etkileşimler” terimi 

katılımcıların duruma verdikleri yanıtları, “sonuçlar” terimi olgunun kim tarafından nasıl ortaya 

çıktığını tanımlamakta ve kategorilerin bu terimlerle anlamlandırılıp ilişkilendirilmesi başlıklar 

arasında bağlantı oluşturmayı kolaylaştırmaktadır.  

Bu araştırmada eksen kodlama süreci, açık kodlama sürecinde oluşturulan kategori ve alt 

kategorilerin yeniden değerlendirilmesi ve sürekli olarak karşılaştırılmasıyla yürütülmüştür. 

Araştırmacı yukarıda kullanılması önerilen terimlerle veri setini değerlendirerek, “ne neye yol 

açtı, hangi şartlar bunları ortaya çıkardı, tüm bunların sonucu neydi” gibi sorular ve bu soruların 

yanıtlarıyla tema ve alt temaları değerlendirerek bazılarını yeniden değerlendirmiş, bazılarını 

birleştirmiş bazılarını değiştirmiştir. Tema ve alt temalar arasındaki bağlantıyı açıklamak 

amacıyla da görsel bir model oluşturulmuştur. Bu sürecin sonunda toplam beş tema ve 26 alt 

temaya ulaşılmıştır. 

Seçici Kodlama: Veri analiz sürecinin son aşamasını oluşturan bu basamak, merkezi, diğer 

bir ifade ile çekirdek bir kategorinin seçilip diğer tüm temaların bu çekirdek temayla 

ilişkilendirilmesi aşamasını tanımlamaktadır. Corbin ve Strauss (1990) çekirdek temanın 

oluşturulmasında “Bu araştırmada temel düşünce nedir?”, “Araştırmadaki tüm eylem ve 

etkileşimler neyle ilgilidir?”, “Eğer araştırmacı sonuçları birkaç cümle ile anlatacak olsa, bu 



54 
 

ifadeler ne olurdu?” gibi sorulara verilen cevapların belirleyici olduğunu ifade etmişlerdir. 

Çekirdek kategori, veri analiz sürecinin önceki basamaklarında belirlenmiş kategorilerden 

seçilebileceği gibi araştırılan olguya ilişkin kuramı daha üst düzey bir soyutlama yaparak en iyi 

şekilde açıklayan yeni bir kavram tanımlayarak da seçilebilir. Bu süreçte tüm kategoriler 

çekirdek kategori etrafında bağlamsal ve nedensel koşulları oluşturacak şekilde 

konumlandırılır. 

Bu araştırmanın seçici kodlama sürecinde, tüm kategori ve alt kategoriler sahip oldukları 

ortaklık ve farklılık tekrarlı şekilde değerlendirilmiştir. Çekirdek kategori olarak açık ve eksen 

kodlama sürecinde ortaya çıkan kategorilerden birini seçmek yerine, araştırılan olgu olarak 

ahlaki kayıtsızlığın ortaya çıkma sürecini, hangi koşullardan etkilendiğini, hangi yollarla 

yapıldığını, nasıl öğrenildiğinin açıklanmasına ihtiyaç duyulduğu için yeni bir kavram tercih 

edilmiştir. Dolayısıyla bu araştırmada, 27 yetişkinle yapılan derinlemesine görüşmeler 

sonucunda çekirdek kategori olarak “Ahlaki Kayıtsızlık Modeli” belirlenmiştir. Ardından tüm 

kategori ve alt kategorilerin birbirleriyle ilişkini görsel olarak açıklamak amacıyla diyagram 

çizilmiş ve Şekil 4.1’de görseli sunulmuştur.  

3.1.1.4. Metodolojik Kesinlik: Geçerlik Güvenirlik 

Nitel araştırmaları nicel araştırmalardan ayıran temel noktalardan biri nitel araştırmaların 

insan hayatını ve deneyimlerini derinlemesine anlamayı hedeflediğinden doğası gereği öznellik 

içermesidir. Dolayısıyla nitel araştırmalarda geçerlik ve güvenirlik kavram nitel araştırmalarda 

farklı şekillerde ele alınmaktadır. Lincoln ve Guba (1985) nitel araştırmalara uygun olacak 

şekilde bu kavramları “iç geçerlilik” yerine “inandırıcılık”, “dış geçerlilik” yerine 

“aktarılabilirlik”, “iç güvenilirlik” yerine “tutarlılık” ve “dış güvenilirlik” yerine “teyit 

edilebilirlik” şeklinde yeniden tanımlamıştır.  

3.1.1.4.1. İnandırıcılık 

İnandırıcılık kavramı elde edilen verilerin ne kadarının, araştırılan olgunun sahip olduğu 

çoklu gerçeklikleri yansıttığını tanımlanmaktadır (Lincoln ve Guba, 1985). Nitel araştırmalarda 

inandırıcılığın sağlanabilmesi için uzun süreli etkileşim (veri kaynaklarıyla uzun süreli 

uğraşım), sürekli gözlem (araştırılan olgunun yeterince araştırılıp araştırılmadığına dair sürekli 

sorgulama), çeşitleme (çoklu metot, çoklu araştırmacı, çoklu veri toplama yöntemi), uzman 

değerlendirmesi (uzman araştırmacıların görüşlerinden yararlanmak) ve katılımcı teyidi 



55 
 

(katılımcıların yapılan yorum ve raporlara katılıp katılmadığı) yöntemleri önerilmektedir 

(Lincoln ve Guba, 1985).  

Bu çalışmada inandırıcılığı sağlamak amacıyla veri kaynaklarıyla uzun süreli etkileşim, 

uzman değerlendirmesi ve katılımcı teyidi yöntemlerinden yararlanılmıştır. Araştırmacı her bir 

katılımcıyla yapmış olduğu görüşmeyi kendi deşifre etmiştir. Tüm görüşmeler, dolayısıyla 

deşifre ve analiz süreçleri toplamda üç yıl sürmüştür. Bu zaman zarfı içerisinde araştırmacı veri 

analiz sürecinde elde edilen kavram ve kategorileri uzun süreli değerlendirme ve sürekli 

karşılaştırmaya tabi tutmuş, ortaya çıkan kategori ve alt kategorilerdeki hata payını 

olabildiğince asgari düzeye indirmeye çalışmıştır. Diğer bir yöntem olan uzman 

değerlendirmesi de bu araştırmaya dahil edilerek araştırmacının ikilem yaşadığı yerlerin 

netleşip düzenlenmesinde son derece yardımcı olmuştur. Araştırmanın başlangıç sürecinden 

son aşamasına kadar, araştırma sorularının oluşturulması, verilerin toplanması ve analiz 

edilmesi, tema ve alt temalar arasındaki ilişkinin kurulması süreçlerinin tümünde tez danışmanı 

başta olmak üzere daha önce gömülü teori deseniyle araştırma yapmış üç uzmanın da görüş ve 

değerlendirmelerinden yararlanılmıştır. Son olarak katılımcı teyidi yönteminde araştırmacı, üç 

katılımcıya yaptığı analizlerden elde ettiği sonuçları göstererek, kendi metinlerinden bu 

sonuçlara eriştiğini, katılımcıların kendi dile getirdiklerinden ulaşılan bu yargıları uygun görüp 

görmediğini sormuş ve onlardan teyit almıştır.  

3.1.1.4.2. Aktarılabilirlik 

Nicel araştırmalarda bulguların genellenebilir olması metodolojik gücü ifade ederken, bu 

durum nitel araştırmalarda aktarılabilirlik kavramıyla ulaşılan sonuçların ayrı bir bağlamda 

veya farklı konulara uygun olabilme derecesini ifade etmektedir. Diğer bir ifade ile elde edilen 

bulguların farklı katılımcılar ve bağlam üzerinde de uygulanabilirliğini ifade etmektedir 

(Lincoln ve Guba, 1985). Aktarılabilirliği sağlamak amacıyla Erlandson vd. (1993), ayrıntılı 

betimleme ve amaçlı örnekleme olarak iki yöntemden bahsetmiştir.  

Bu araştırmada aktarılabilirliği sağlamak amacıyla her iki yöntemden de yararlanılmıştır. 

Ayrıntılı betimleme yönteminde katılımcıların duygu ve düşüncelerini yansıtan doğrudan 

ifadelerine yer verilerek, bunun yanı sıra katılımcıların bakış açıları ve eylemlere ne anlam 

verdikleri de yorumlayıcı bir şekilde tanımlanmıştır. Amaçlı örnekleme yöntemiyle de 

katılımcıların nasıl seçildiği ve hangi özelliklerinin temel alındığı, hangi kriterlerin ön planda 

olduğu gibi bilgiler detaylı şekilde verilmiştir. Bulgular bölümünde de araştırma soruları 

dahilinde hangi sonuçlara ulaşıldığı detaylı bir şekilde anlatılarak benzer bir çalışma grubuyla 



56 
 

çalışılması durumunda benzer sonuçların elde edilip edilmediğin kontrol edilmesi açık hale 

getirilmiştir.  

3.1.1.4.3. Tutarlılık 

Nicel araştırmalarda güvenirlik, çalışmanın benzer koşullarda benzer katılımcılarla 

tekrarlandığında ortaya çıkan bulguların ne kadar benzer olup olmadığını tanımlayan bir 

yapıdır. Nitel araştırmalarda güvenirlik ise, tüm araştırma süreçlerinin tutarlı bir şekilde 

yürütülerek bulguların zaman içindeki istikrarını ifade etmektedir. Araştırma aynı ya da benzer 

katılımcılarla aynı kriterlere benzer şartlarla tekrarlandığında bulguların aynı olup olmayacağı 

ile ilgilidir. Tutarlılığın sağlanması için denetleme yoluyla araştırma yönteminin ayrıntılı 

anlatımı, başka bir araştırmacının süreç ve sonuçları incelemesi yöntemleri önerilmektedir 

(Lincoln ve Guba, 1985).  

Bu araştırmada ahlak psikolojisi alanında çalışan bir akademisyen denetimci olarak yer 

almıştır. Verilerin analizi kısmında elde edilen kategorilerin kavramsallaştırılmasını, bu 

kavramların mevcut ahlak psikolojisindeki kavramlarla tutarlığını, kategori ve alt kategoriler 

arasındaki bağlantıları değerlendirmiş, ahlaki kayıtsızlığa ilişkin temaların modellenmesi gibi 

araştırma sürecinde elde edilen verilere öneriler getirmiştir. Denetleyicinin sürece ilişkin 

görüşlerini araştırmacıyla iletmesi çevrimiçi görüntülü görüşmeler üzerinden sağlanmıştır.  

3.1.1.4.4. Teyit Edilebilirlik 

Nesnellik kavramıyla aynı düzlemde olan teyit edilebilirlik kavramı, araştırmacının 

önyargı ve yanılgısıyla ilgilenmektedir. Nitel araştırmalarda araştırmanın, araştırmacının 

önyargılarından ya da değerlerinden bağımsız şekilde tamamlanabilmesi için, yöntem 

basamaklarının uygun bir şekilde takip edilmesi gerekmektedir. Diğer bir ifade ile sürecin 

doğru takip edilmesi ortaya çıkan sonuçların araştırmacının değer ve inançlarından bağımsız 

olmasını sağlar. Araştırmada teyit edilebilirliği sağlamak için araştırma sürecinin de analiz 

edilmesi ve değerlendirilmesi son derece önem taşımaktadır (Bitsch, 2005; Çelik ve Ekşi, 

2015).  

Corbin ve Strauss’un (1990) belirlediği kriterler gömülü teori araştırma deseninin 

değerlendirilmesi için bir çerçeve olarak kullanılmaktadır. Bu bağlamda sistematik desenin 

araştırma sürecinin değerlendirilmesinde aşağıda yer alan yedi kriter baz alınmaktadır: 

 Örneklem nasıl ve hangi özellikler temel alınarak seçilmiştir? 

 Ortaya çıkan önemli kategoriler nelerdir? 



57 
 

 Bu kategorileri belirleyen olay, durum, eylem ya da oluşumlar nelerdir? 

 Kuramsal örnekleme hangi kategorilere dayandırılarak yapılmıştır? Kuramsal 

örnekleme yapıldıktan sonra bu kategorilerin temsil gücü nasıl sağlanmıştır? 

 Kategoriler arasındaki ilişkiler kurulurken hangi temellere dayandırılmıştır? 

 Bu temeller modelin tümünü yansıtmakta mıdır? Eksiklikler var mıdır? Eksiklik 

olması durumunda bunlar çalışmayı nasıl etkilemektedir? 

 Çekirdek kategori nasıl ve neden seçilmiştir? Son analitik değerlendirme belirli 

bir temele dayandırılarak mı yapılmıştır? 

Bu araştırmanın veri toplama ve veri analiz basamaklarının yukarıda belirtilen kriterlerin 

temelinde ilerlemesine dikkat edilmiştir. Araştırmacı, sürecin her bir basamağını bu kriterleri 

karşılayacak şekilde tamamlamaya, diğer bir ifadeyle teyit edilebilirliği sağlamaya çalışmıştır.  

3.1.1.5. Araştırmacının Rolü 

Nicel araştırmaların aksine nitel araştırmalarda araştırmacı, araştırma sürecinin önemli bir 

bileşeni olmakta, araştırılan olguya yakın temasta bulunmaktadır. Araştırmacı, nitel araştırma 

sürecinde süreç boyunca hem katılımcılarla doğrudan etkileşimle görüşmeler yapmakta, 

gözlemci rolünü sürdürmektedir. Araştırmacının bu süreç boyunca elde ettiği veriler, veri 

çözümlenmesi sürecine katkı sağlamaktadır. Bütün bilimsel araştırmalarda olduğu gibi nitel 

araştırmalarda da araştırmacının tarafsız olması ve objektif bir tutma sahip olması önemlidir. 

Ancak bu durum nitel araştırmalarda nicele kıyasla daha belirgin olmayan bir özellik içerir. Bu 

belirsizliğin araştırmanın nesnelliğine halel getirmemesi, konuya ilişkin kişisel görüş, kanaat 

ve tecrübelerine dair farkındalık geliştirmesi ve bunu betimleyerek kaleme alması gerekir. Bu 

sayede araştırmayı okuyanlar araştırmacının rolünün farkındalığına ilişkin geri bildirim almış 

olurlar. 

Bu araştırmayı yürüten araştırmacı lisans ve yüksek lisans eğitimini ise psikolojik 

danışmanlık ve rehberlik alanında tamamlamıştır. Araştırmacı, bu araştırmayı yürüttüğü 

rehberlik ve psikolojik danışmanlık doktora programından önce eğitim programları ve öğretim 

alanında doktorasını tamamlamıştır. Doktora eğitimi öncesinde ve her iki ve doktora eğitimi 

sürecinde nicel ve nitel yöntemlerle yapmış olduğu çalışmalar bulunmaktadır. Araştırmacı 

yaşam deneyimi, katılım ve derinlemesine veriyle tanışmasına imkan sağlayan nitel 

araştırmaları kendine daha yakın ve kendini bu alanda daha yetkin hissederek bir önceki doktora 

tezinde aynı kurama dayalı olarak yaptığı deneysel araştırmadan sonra konunun kültürdeki 

bağlamı derinlemesine inceleyebileceği bir araştırma yapmaya karar vermiştir. Araştırmacının 



58 
 

konuya karar verme sürecinde, ilk olarak, toplumumuzda ahlaki özellikleriyle bilinen ve 15 

Temmuz darbe girişiminde bulunan grubun mensuplarına ilişkin hissedilen ve “Bu kadar 

ahlaklı görünen grubun vatandaşına kurşun sıkması ve yönetimi gayri ahlaki bir yöntemle ele 

geçirmeyi normalleştirmesi nasıl mümkün olmuştur?” sorusu temel hareket noktasını 

oluşturmuştur. Bunlara ek olarak araştırmacı daha önce yaptığı iki çalışmadan birinde, “Lise 

Öğrencilerine Özgürlük Eğitimi: Bir Değer Bilinçlendirme Uygulaması” konulu bir değer 

bilinçlendirme eğitimi bir başka çalışmada da “Lise Öğrencilerinde Ahlaki Kayıtsızlığı 

Azaltmaya Yönelik Bir Eğitim Programı Geliştirilmesi ve Etkililiğinin Değerlendirilmesi” 

konusunu çalışmış olup, ahlak ve değer eğitimi alanına özel ilgi duymaktadır. 15 Temmuz darbe 

girişimi süreciyle başlayan ve ilerleyen zamanlarda ilgisinin derinleştiği “Ahlaki Kayıtsızlık” 

konusunun kültürümüze özgü derinlikli bir konuyla incelenmemiş olmasına da bağlı olarak 

“Ahlaki Kayıtsızlık toplumumuzda nasıl yapılmaktadır? Nasıl kazanılmaktadır? Sonuçları 

Nelerdir? Ahlaki Kayıtsızlığı Kolaylaştıran Unsurlar Nelerdir? Önlenebilir mi? Nasıl? gibi 

sorulara cevap arayarak ahlaki kayıtsızlığa yönelik kültürel bir model ortaya koymak istemiş 

ve konuya en uygun metot olarak gömülü teori desenini tercih etmiştir. 

3.1.2. Nicel Aşama 

Araştırmanın nicel aşamasını ölçek geliştirme çalışması ve geliştirilen ölçekten elde edilen 

verilerin bazı demografik değişkenlere göre yorumlanması oluşturmaktadır. Ahlaki 

kayıtsızlığın kültürel bir perspektifle incelenmesi neticesinde ortaya çıkan tema ve alt 

temalardan kültüre duyarlı bir ölçme aracı geliştirmek amaçlanmıştır.  

3.1.2.1. Araştırmanın Modeli 

Araştırmanın nicel bölümünde “tarama modeli” kullanılmıştır. Var olan durumu olduğu 

gibi betimlemeyi amaçlayan bu model, evren içinden belli bir örneklem üzerinden evrene ait 

algı, tutum ve eğilimleri nicel olarak açıklama yapmayı sağlamaktadır (Creswell, 2002). 

3.1.2.2. Çalışma Grupları  

Araştırmada geliştirilmesi hedeflenen ölçeğin yetişkinlere yönelik olması hedeflenmiştir. 

Bu tercihin nedeni nitel bölümde de yetişkin grupla çalışılmış olmasıyla ilgilidir. Çalışma 

grubunun belirlenmesinde yaş sınırlaması yapılmamış olup, özellikle geniş bir yaş grubuna, 

farklı eğitim düzeylerine ve mesleklere ulaşabilmek açısından 18 yaş üzeri tüm yetişkinler 



59 
 

tercih edilmiş, veriler çevrimiçi toplandığı için bir il, bölge ya da yaş sınırlanması 

yapılmamıştır.  

Araştırmada yer alan çalışma gruplarının tümüne çevrimiçi olarak ulaşılmıştır. Yapılan 

çalışmalarla çevrimiçi platform üzerinden toplanan verilerle yüz yüze toplanan veriler arasında 

güvenirlik ve veri kalitesi açısından fark olmadığı öne sürülmektedir (Edgar, Murphy ve 

Keating, 2016; Roulin, 2017). 

Ölçeğin geliştirilme sürecinde bağımsız beş katılımcı grubundan veri toplanmıştır. Tüm 

katılımcı gruplarına yaş, cinsiyet ve eğitim düzeyi sorulmuştur. Ancak sadece ilk gruba bunların 

yanısıra yaşadıkları il, sosyo-ekonomik düzey ve meslekleri de sorulmuştur. 

Tablo 3.2. Katılımcıların Demografik Özellikleri 

  1. Aşama 2. Aşama 3. Aşama 

Değişkenler Grup 

AFA & DFA (n = 508) Ölçüt Geçerliği (n = 250) Test- tekrar test (n = 51) 

f (x̄ ± sd) %, (ranj) f (x̄ ± sd) % (ranj) f (x̄ ± sd) % (ranj) 

Yaş  33.83 ± 11.25 19-77 29.96 ± 12.43 18-66 23.26± 8.66 18-59 

Cinsiyet Kadın 338 66.54 182 72.80 30 58.82 

 Erkek 170 33.46 68 27.20 21 41.18 

Eğitim Düzeyi İlkokul 3 0.59 2 0.80   

 Ortaokul 6 1.18 1 0.40   

 Lise 119 23.43 142 56.80   

 Ön lisans 76 14.96 17 6.80   

 Lisans 221 43.50 67 26.80   

 Yüksek lisans 69 13.58 16 6.40   

 Doktora 14 2.77 5 2.00   

 

3.1.2.2.1. Birinci Aşama Veri Toplama 

Çalışma Grubu 1: Birinci çalışma grubunda; Türkiye’nin 51 farklı ilinden 18-77 yaş 

aralığında 508 kişi yer almış olup, meslek olarak; 81 kişinin eğitimci (%16), 81 kişinin öğrenci 

(%16), 70 kişinin memur (%14), 49 kişinin sağlık çalışanı (%10), 47 kişinin mimar/mühendis 

(%9), 48 kişinin ev hanımı (%9), 31 kişinin finans sektörü çalışanı (%6), 32 kişinin psikolojik 

danışman ya da psikolog (%6), 20 kişinin serbest meslek mensubu (%4), 15 kişinin 

akademisyen (%3), 14 kişinin emekli (%3), 8 kişinin de hukukçu (%2) olduğu görülmüştür. 12 

kişi de (%2) mesleğini belirtmemiştir. Sosyo ekonomik düzey açısından ise; 39 kişi (%8) düşük, 

292 kişi (%57) orta ve 177 kişi (%35) yüksek gelir düzeyine sahip olduğunu belirtmiştir. 

Birinci aşamada 508 kişiye ölçeğin 29 maddelik ilk hali verilerek, elde edilen verilerle 

Madde Analizi, AFA, DFA ve güvenirlik analizleri yapılmıştır. Ayrıca ahlaki kayıtszılığın 



60 
 

cinsiyete, ekonomik duruma ve eğitim düzeyine göre farklılaşma durumuna da bu çalışma 

grubu üzerinde bakılmıştır. 

3.1.2.2.2. İkinci Aşama Veri Toplama 

İkinci çalışma grubunda ölçüt geçerliliği için birbirinden bağımsız üç gruptan veri 

toplanmıştır. Bu grupların toplam kişi sayısı 250’dir. Gruplara ilişkin veriler ve hangi gruba 

hangi ölçeğin uygulandığı aşağıda belirtilmiştir. 

Çalışma Grubu 2: İkinci çalışma grubunda 96 kişi yer almıştır. Bu kişilerin 77’si kadın 

(%80), 19’u (%20) erkektir. Grupta yer alanların yaş aralığı 18-65, yaş ortalaması 33’tür. 

Eğitim durumu açısından bakıldığında ise; 35 kişinin (%36) lise ve altı, 44 kişinin (%46) ön 

lisans ya da lisans ve 17 kişinin (%18) yüksek lisans ya da doktora mezunu olduğu 

görülmektedir.  

Bu grupta yer alan kişilere Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği ve Ahlaki Uzaklaşma 

Ölçeği uygulanmıştır. Ayrıca Ahlaki kayıtsızlık puanlarının cinsiyet, ekonomik düzey ve eğitim 

durumu değişkenleri açısından incelenmesi de bu gruptan elde edilen verilerle yapılmıştır. 

Çalışma Grubu 3: Üçüncü çalışma grubunda 45 kişi yer almıştır. Bu grupta yer alan 

kişilerin 36’sı kadın (%80), 9’u (%20) erkektir. Grubun yaş aralığı 18-66, yaş ortalaması 40’tır. 

Eğitim düzeyi açısından ise 14 kişinin lise ve altı (%31), 27 kişinin (%60) ön lisans ya da lisans 

ve 4 kişinin ise (%9) yüksek lisans ya da doktora mezunu olduğu görülmektedir. 

Bu grupta yer alan kişilere Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği ve Ahlaki Okuryazarlık 

Ölçeği uygulanmıştır. 

3.1.2.2.3. Üçüncü Aşama Veri Toplama 

Çalışma Grubu 4: Dördüncü çalışma grubunda 109 kişi yer almıştır. Bu grupta yer alan 

kişilerin 69’u kadın (%63), 40’ı (%20) erkektir. Grubun yaş aralığı 18-64, yaş ortalaması 23’tür. 

Bu grupta yer alan kişilerin 96’sı (%88) lisans öğrencisi, 13’ü ( %12) üniversite mezunudur. 

Bölüm olarak bakıldığında ise; 29 kişinin İlköğretim Matematik Öğretmenliği (%26), 27 kişinin 

psikoloji (% 25), 27 kişinin Hukuk (%25), 6 kişinin inşaat mühendisliği (%5,5), 6 kişinin 

İspanyol Dili ve Edebiyatı (%5.5), 6 kişinin ilahiyat (%5,5) bölümünde, 8 kişinin (%7,5) de 

muhtelif bölümlerde olduğu görülmüştür. Dördüncü çalışma grubunun bir kısmı beşinci 

çalışma grubunu oluşturacağı ve test tekrarı yapılacağı için bu grubun üniversite öğrencileri 

olması tercih edilmiştir. 



61 
 

Bu grupta yer alan kişilere Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği ve Karanlık Üçlü Ölçeği 

uygulanmıştır.  

Çalışma Grubu 5: Beşinci çalışma grubunda 51 kişi yer almıştır. Bu grupta yer alan 

kişilerin 30’u kadın (%59), 21’si (%41) erkektir. Grubun yaş aralığı 18-59, yaş ortalaması 

24’tür. Bu grupta yer alan kişilerin 44’ü (%86) lisans öğrencisi, 7’si ( %14) üniversite 

mezunudur. Bu grupta yer alan kişilere Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği iki hafta ara ile 

tekrar uygulanarak test tekrar test güvenirliğine bakılmıştır. 

3.1.2.3. Ölçeğin Geliştirilme Süreci  

Ölçeğin maddeleri hazırlanırken literatür inclemesi yapılmış ardından nitel verilerin 

değerlendirilmesi sürecinde elde dilen kültürel temalardan yararlanılmış ve madde havuzu 

oluşturulmuştur. Ahlaki kayıtsızlığı ölçtüğü düşünülen 48 aday madde hazırlanmıştır. 

Maddelerin cevaplanması, ölçeğin yapısı göz önünde bulundurularak 5’li Likert tipinde (1=Hiç 

katılmıyorum, 2= Katılmıyorum, 3=Kararsızım, 4=Katılıyorum, 5=Tamamen katılıyorum) 

yapılandırılmıştır. Bu taslak maddeler 11 uzmana gönderilmiştir. Bu süreçte uzmanların 

görüşlerini belirtmelerinde Davis (1992) tekniği kullanılarak, her bir madde uzmanlar 

tarafından “kalmalı”, “düzeltilmeli/ yararlı” ve “çıkartılmalı/gereksiz” şeklinde 

değerlendirilmiştir. Uzmanların açıklama yapmalarına, madde üzerinde düzenleme 

yapmalarına ve madde önerisi getirmelerine imkân sağlayacak şekilde ölçeğin uzman 

değerlendirme formunda maddelerin paralel satırlarında boşluk bırakılmıştır. Uzmanlardan 

gelen öneriler doğrultusunda düzenlenmesi gereken maddeler üzerinde durularak bu maddeler 

düzeltilmiştir Uzman değerlendirmesinden sonra madde sayısı 48’den 29’a düşmüştür. 

Uygulamalara başlamadan önce Türkçe anlam ve dil bilgisi için Türk dili alanında uzman 3 

kişinin değerlendirmesine başvurulmuştur. Bu işlemlerden sonra ölçekte yer alan soruların 

anlaşılırlığını denetlemek amacıyla 30 kişilik bir gruba pilot uygulaması yapılmıştır. Gelen 

öneriler doğrultusunda küçük düzeltmeler yapılarak ölçek 29 madde olara çevirimiçi uygulama 

platformuna yüklenemeye hazır hale getirilmiş ve sonrasında katılımcılardan (n=508) veriler 

toplanmıştır.  

İkinci aşama veri toplama sürecinde AFA ve DFA analizleri sonucunda 15 madde halindeki 

form ölçüt geçerliği amacıyla üç farklı gruba (n=250) uygulanmıştır. Geliştirilen ölçeğin 

yanısıra, bir gruba ahlaki uzaklaşma ölçeği (n=96), bir gruba ahlaki okuyazarlık ölçeği (n=45), 

bir gruba da karanlık üçlü ölçeği (n=109) verilmiştir. Üçüncü ve son veri toplama aşaması ise 

test tekrar test güvenirliği için aynı gruba (n=51) iki hafta arayla geliştirilmekte olan ölçeğin 



62 
 

uygulanmasıyla yapılmıştır. Nihai olarak geçerlik ve güvenirlik analizi tamamlanan 15 maddeli 

ve dört faktörlü ölçeğe Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği (MAKÖ) adı verilmiştir (Ek 4).  

3.1.2.3.1. Veri Toplama Araçları  

Geliştirilmekte olan Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği’nin ölçüt bağıntılı geçerliğini 

değerlendirmek Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği, Ahlak Okuryazarlığı Ölçeği ve Karanlık Üçlü 

Ölçeği Kısa Formu kullanılmıştır. Ölçekler kullanılmadan önce geliştiren/uyarlayan kişiden 

mail ile kullanım izni (Ek 3) alınmıştır.  

Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği: Bandura ve arkadaşları (1996) tarafından geliştirilen, Gezici-

Yalçın, Şenyurt, Gültepe ve Coşkun (2016) tarafından Türkçe uyarlaması yapılan bu ölçek, 

bireylerin ahlaki olmayan davranışları makul göstermeyi ve haklı çıkarmayı sağlayan sekiz 

sosyo-bilişsel mekanizmaya ne derecede başvurduğunu ölçmektedir. Ölçek, “Kesinlikle 

Katılmıyorum” ile “Kesinlikle Katılıyorum” arasında değişen 5’li derecelendirme üzerinden 

puanlanmakta olup, 26 maddeden oluşmaktadır ve tek faktörlü yapıya sahiptir (Ek 5). Ölçeğin 

Cronbach Alpha katsayısı .86 olarak belirtilmiştir. Bu çalışmada elde edilen Cronbach Alpha 

katsayısı ise .85’tir. 

Ahlak Okuryazarlığı Ölçeği: Ahlak okuryazarlığı, kendi ahlaki değerleri üzerinde 

düşünme, çeşitli seçeneklerin olası sonuçlarını ve bunların etkilerini belirleme, hangi seçeneğin 

kişinin değerleriyle uyumlu olduğu konusunda mantıklı kararlar verme ve kendi eylemlerinin 

sorumluluğunu almayı kapsayan temel bir beceri setini ifade etmektedir. Tekin (2022) 

tarafından geliştirilen ölçekte, 5 faktör ve 20 maddeden oluşan bir yapı elde edilmiştir. Ahlaki 

Muhakame, Ahlaki Farkındalık, Ahlaki İmgelem, Ahlaki Duyarlılık ve Ahlaki Kararlılık alt 

boyutlarına sahip bu ölçek, 20 maddeli 5’li derecelendirmelidir (Ek 6). Cronbach Alfa katsayısı 

Ahlaki Muhakeme alt ölçeği için .79, Ahlaki Farkındalık alt ölçeği için .75, Ahlaki İmgelem alt 

ölçeği için .66, Ahlaki Duyarlılık alt ölçeği için .62 ve Ahlaki Kararlılık alt ölçeği için .50 

bulunmuştur. Bu çalışmada elde edilen Cronbach Alpha değerleri Ahlaki Muhakeme alt ölçeği 

için .81, Ahlaki Farkındalık alt ölçeği için .70, Ahlaki İmgelem alt ölçeği için .70, Ahlaki 

Duyarlılık alt ölçeği için .81 ve Ahlaki Kararlılık alt ölçeği için .60 ve ölçeğin tamamı için 

.91’dir.  

Karanlık Üçlü Ölçeği: Karanlık üçlü olarak tanımlanan, Dark Triad adıyla da bilinen bu 

ölçek kişiliğin karanlık yönünü temsil eden özellikleri ölçmeyi hedeflemektedir. Dirty Dozen 

formu karanlık üçlü ölçeğinin kısa formunun adı olup kirli düzine olarak da adlandırılmaktadır. 

Paulhus ve Williams (2002) tarafından geliştirilen, Satıcı, Kayış, Yılmaz ve Eraslan-Çapan 



63 
 

(2016) tarafından Türkçe’ye uyarlanan bu ölçek, Narsizm, Psikopati ve Makyevelizm olmak 

üzere üç boyuta sahiptir. 12 maddeli, 9’lu derecelemeye sahip, Likert tipi bir ölçektir (Ek 7). 

Ölçeğin iç tutarlılık katsayıları Makyavelizm için 0.79, psikopati için 0.71 ve narsizm için 0.87 

olarak belirtilmiştir. Bu çalışmada elde hesaplanan Cronbach Alfa değerleri, Makyavelizm için 

0.80, Psikopati için 0.67 ve Narsizm için 0.88’dir. 

3.1.2.4. Verilerin Toplanması ve Etik 

Araştırma sürecinde veriler toplanmadan önce Marmara Üniversitesi Eğitim Bilmleri 

Enstitüsü’nden araştırma ve yayın etik kurulu kararı talep edilmiş, 07.06.2021/5-21 onay tarihi 

ve 88520 sayılı karar ile onay alınmıştır. 

Ölçek geliştirme sürecinde veriler çevrimiçi Google formlar aracılığıyla 2022 yılı Eylül ve 

Ekim ayında toplanmıştır.  Katılımcılara isim kaydetmeyi gerektirmeyen formlar çevirimiçi 

ortamda iletilmiş, bilgilendirilmiş onamları alınmış ve formun doldurulması süresi hakkında 

bilgi verimiş, istedikleri zaman bırakabilecekleri belirtilmiştir. Test tekrar test sürecinde ise 

hatırlayabilecekleri bir rumuz yazmaları istenilerek, yine kimliklerinin gizli kalması 

sağlanmıştır. 

3.1.2.5. Verilerin Analizi 

Verilerin analizinde ilk olarak değişkenlerin betimsel istatistikleri (aritmetik ortalama, 

standart sapma vb.) ve iç tutarlık katsayıları hesaplanmıştır. Normallik varsayımı için 

değişkenlerin skewness ve kurtosis değerleri hesaplanmıştır. Normal bir dağılım için kabul 

edilebilir skewness ve kurtosis değerlerinin -1.5 ile 1.5 aralığında olması gerektiği 

belirtilmektedir (Kline, 2015; Tabachnick ve Fidell, 2013).  

MAKÖ’nün yapı geçerliği için ilk olarak açımlayıcı faktör analizi (AFA) yapılmıştır. 

Ölçek verilerinin faktör analizi için uygunluğu Kaiser-Meyer-Olkin (KMO) ve Barlett 

Küresellik Testi (BKT) ile kontrol edilmiştir. KMO değerinin .60’ın üstünde olması ve 

BKT’nin anlamlı olması gerekmektedir (Pullant, 2001). AFA’da ortaya çıkan faktör yapısının 

geçerliğini test etmek için doğrulayıcı faktör analizi (DFA) yapılmıştır. DFA’da test edilen 

modelin uyum iyiliğini belirlemek için Kline’ın (2015) önerilerine uygun olarak Ki-

Kare/Serbestlik Derecesi oranı (X²/sd), Goodness of Fit Index (GFI), Comperative Fit Index 

(CFI), Turker-Lewis Index (TLI), Incremental Fit Index (IFI), Standardized Root Mean 

Squared Residual (SRMR) ve Root Mean Square Error of Approximation (RMSEA) indeksleri 

incelenmiştir. DFA’de test edilen modelin RMSEA ve SRMR değerlerinin .08’in altında 



64 
 

olması, X²/sd oranının 3’ün altında olması, GFI, CFI, TLI ve IFI değerlerinin ise .90’ın üstünde 

olması kabul edilebilir uyuma işaret etmektedir (Hu ve Bentler, 1999; Kline, 2015; 

Schermelleh-Engel ve Moosbrugger, 2003).  

Ölçeğin madde analizi için düzeltilmiş madde toplam korelasyonları hesaplanmıştır. 

Ölçeğin güvenirliği için ise Cronbach Alfa iç tutarlık katsayıları ve test-tekrar test güvenirlik 

değerleri hesaplanmıştır. Cronbach Alfa iç tutarlık katsayılarının .60’ın üzerinde olmasının 

kabul edilebilir olduğu da öne sürülmektedir (Aiken ve Groth-Marnat, 2006). 

MAKÖ’nün ölçüt geçerliği için ise üç ayrı katılımcı grubundan veri toplanmıştır. MAKÖ 

ile Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği, Ahlaki Okuryazarlık Ölçeği ve Karanlık Ölçeği arasındaki 

ilişkiler için Pearson korelasyon analizi yapılmıştır. MAKÖ puanlarının cinsiyet, eğitim düzeyi 

ve sosyo-ekonomik statü değişkenlerine göre ne düzeyde farklılaştığını incelemek içn ise 

bağımsız gruplar t testi ve tek yönlü ANOVA analizleri yapılmıştır. Araştırmanın verileri IBM 

SPSS (IBM Corp., 2016) ve Jamovi (The Jamovi Project, 2020) programları ile analiz 

edilmiştir. 



65 
 

BÖLÜM IV: BULGULAR 

Araştırmanın bu bölümünde nitel ve nicel verilerin analizinden elde edilen sonuçlar 

bulunmaktadır. İlk olarak nitel verilerin analizi sonucu elde edilmiş bulgular yer almaktadır. 

4.1. Nitel Bulgular 

Araştırmanın nitel aşamasında; Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları, Ahlaki Kayıtsızlığın 

Sonuçları, Ahlaki Kayıtsızlığa Neden Olan Kolaylaştırıcı Faktörler, Ahlaki Kayıtsızlığı 

Öğrenme Yolları ve Ahlaki Kayıtsızlığı Önleme Yolları olarak tanımlanan beş ana tema elde 

edilmiştir. Ayrıca belirtmek gerekir ki modelde yer alan temalara ilişkin numaralandırmalar 

anlatımı kolaylaştırmak için tercih edilmiş olup, temaların hiyerarşik konumda olduğunu ifade 

etmemektedir. Bulguların anlaşılmasını kolaylaştırmak için süreçteki temalar görsel bir 

modelle şekillendirilerek modele Şekil 4.1’de yer verilmiştir. Ancak görsel modelde kavram 

yoğunluğuna bağlı karmaşıklığa neden olmamak için ahlaki kayıtsızlık kavramının kültürel 

bağlamının anlaşılmasının temelini oluşturan ilk üç temaya (Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları, 

Ahlaki Kayıtsızlığın Sonuçları ve Ahlaki Kayıtsızlığa Neden Olan Kolaylaştırıcı Faktörler) yer 

verilmiş, kavramın anlaşılmasının tamamlayıcısı olan diğer iki temaya (Ahlaki Kayıtsızlığı ve 

Önleme Yolları) metin öncesinde görselleri eklenerek metinde yer verilmiştir. Bulgular ele 

alınırken görüşmeler sonucunda elde edilen ifadelere doğrudan alıntı yapılmıştır. Etik ilkelere 

uygun olarak katılımcılara, görüşme sırası, cinsiyet ve yaşlarını belirten sembollerle rumuz (27 

yaşındaki ikinci sırada görüşme yapılan kadın görüşmeciye K2;27) verilmiştir.  

  



66 
 

 

Şekil 4.1. Ahlaki Kayıtsızlık Modeli 

 



67 

 

4.1.1.Tema 1. Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları 

Ahlaki kayıtsızlığın kültürel bir perspektifle incelendiği bu çalışmada modelin ilk 

basamağını, kişilerin ahlaki olmayan eylemlerini meşrulaştırmak amacıyla başvurdukları 

yolları içeren verilerin kavramsallaştırılması oluşturmaktadır. Yapılan analizlerde ahlaki 

kayıtsızlık mekanizmaları Durumla İlgili Gerekçeler, Mağdurla İlgili Gerekçeler ve 

Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler olmak üzere üç alt tema şeklinde gruplandırılmıştır. 

Ahlaki kayıtsızlık mekanizmaları Şekil 4.2’de görsel olarak da verilmiştir.  

 

         

Şekil 4.2. Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları 

4.1.1.1.Durumla İlgili Gerekçeler 

Bu alt tema ahlaki ihlallerin meydana geldiği durumlar üzerinden 

gerekçelendirilmelerini kapsamaktadır. Bu başlık altında Normalleştirme, İyimser 

Etiketleme, Avantajlı Karşılaştırma, Olumsuz Sonuçları Önemsememe, Sorumluluğu 

Başkasına Verme ve Düşünmeme mekanizmaları mevcuttur.  



68 

4.1.1.1.1. Normalleştirme 

Bu mekanizma ahlaki olmayan durum ya da eylemleri bir meşrulaştırma 

gerekçesi göstermeden normal görmeyi ifade etmektedir. Olumsuz eylemleri 

normal gören kişiler durumu makul bularak ya da sakıncalı görmeyerek yaşamın 

olağan akışının bir parçası gibi görmektedir. Yapılan görüşmelerde katılımcıların 

piyasa böyle, o durum öyle davranmayı gerektiriyordu, ihalelerde böyle yapılır bu 

işler, hep iyi davranmak zorunda da değilim gibi ifadeler kullanarak konuyu 

açıklamaya çalıştıkları görülmüştür. Normalleştirmeye dayalı katılımcı ifadeleri 

aşağıda örneklenmiştir: 

(Trafikte kaynak yapmaya atfen) Acil bir işim vardır. (E4;41) 

Pandemi döneminde online maske satışı yapan bir tanıdığıma neden fiyatları birden 

artırdınız? dedim. "Bu serbest piyasada böyledir. Talep çoksa, ürün azsa, fiyat 

artar. Mal elimde kalsa kimse zarar ettin al bu parayı demiyor. Fiyatı yüksek bulan 

almaz bu kadar basit" demişti. (E11;49) 

Mecbur kaldım bir de oradaki durum bunu gerektiriyordu… Kanunu olmayan bir 

şey mesela, dolayısıyla bunu yapabilirim. (K12;51) 

Geç kalmışımdır, yetişmem gerekiyordur, yani yol müsaittir geçebileceğimi 

düşünüp bu şekilde, yetişmem gerekir beklersem geç kalacağım. (K10;40) 

Hak etme kısmı aslında biraz problem. Temelinde aslında orada başka bir problem 

de var. Bir ihaleyi hak etmek demek aslında o işi en iyi yapacak olanın alması 

demek de değil. En uygun teklifi vermiş ama aslında sen şunu da biliyorsun, başka 

aldığı üç tane işi mahvetmiş bırakmış, vatandaşı de mağdur etmiş, devleti de 

mağdur etmiş ama en düşük fiyatı verdiği için ona vermek zorundasın gibi. Yani 

aslında o ihale sisteminden de kaynaklı bir takım problemler var. (E10;31)  

Bazen kitaplarımı istiyor insanlar, üf ya biliyorum verirsem dönmeyecek. Vermek 

istemiyorum ama sonra düşünüyorum belki yararlanacak onun için önem atfedecek 

deyip veriyorum. Vermeyince bana ait olanı vermek zorunda değilim. Bir kitap 

vermedim diye kendini kötü hissetmesin. Bir arkadaşım kitaplarımı getirmiyor 5 

yıldır onda, vermiyor böyle davranan insanlar yüzünden veresim gelmiyor artık. 

Bende yok diyorum bazen hiç de rahatsız olmuyorum. (K3;29) 

4.1.1.1.2. İyimser Etiketleme 

Bu mekanizma, ahlaki olmayan bir eylem ya da olgunun adının ya da atfedilen 

anlamın değiştirilmesiyle yapılan normalleştirme çabasını ifade etmektedir. Katılımcılar, 

eylemin adını değiştirme durumunu, rüşveti komisyon veya hediye, kopya çekmeyi 

beceri, rencide edici yorumları espri, gizli yapılan işleri sürpriz, dedikoduyu muhabbet 

olarak adlandırabilmekte, bu yolla ahlaki olmayan eylemin yükünü hafifletebilmektedir. 

Katılımcılarla yapılan görüşmelerden bu başlıkla ilgili olan ifadeler şöyle örneklenebilir:  



69 

Siyasette yükselmek istiyorsan ki ben yükselmek istiyorum bunları bir şekilde yapman 

gerekiyor. Mesela belediyenin bir işi yapılacak, bu iş kaç lira yapılacak diyelim ki bir 

milyon liraya mal edilecek. Yani bir milyon bu iş için makul bir rakam. Bunu sen şu 

şekilde yapabilirsin: birincisi bu bir milyonluk işi 1.200.000 e verip aradaki 200 bini 

alabilirsin ya da 1 milyonluk kişi vereceğin adamla pazarlık yapıp 900 bine anlaşıp 

aradaki 100.000 alabilirsin Şimdi o belediyenin bütçesinden bir milyon her şekilde 

çıkacak. Ben ikinci türü tercih ediyorum Adamla gittim pazarlık yaptım aradaki 100 beni 

komisyon olarak bana verdi şeklinde bir şey. (E10;31) 

Adam bir kere dosyanın içine para koymuş hediye olarak kabul edin ilk defa işlerim bu 

kadar kolay yapılıyor diyor bir de. (K1;50) 

Kopya konusuyla ile ilgili kopya çekenlerin de aynı şekilde ne var sen de yap bu da bir 

beceri dediklerini duydum. (K13;26) 

Ben faiz almıyorum, banka satın alıyor ben ondan satın alıyorum diyor, aynı muta nikâhı 

gibi. (E5;43) 

Dedikodu yapınca olanı söyledim diyoruz. Olanı söylemek dedikodu zaten olmayanı 

söylemek iftira. Yani burada ismini değiştirerek inkâr etmiş oluyoruz. Gerçeği inkâr 

ederek susturuyoruz kendimizi. (K1;50) 

Rüşveti hırsızlık olarak görmüyor. İşini yaptım zorla almıyorum bana hediye olarak 

veriyor diyor. Adının değişmesi ilk adımı kolaylaştırıyor. (K1;50) 

Mesela otobüste yer vermem gerektiğini düşündüğüm birine yer vermediğim zaman onun 

çok da yaşlı olmadığını düşünürüm. (K2;27) 

4.1.1.1.3. Avantajlı Karşılaştırma 

Bu mekanizma, yanlış olanı daha da yanlış olanla kıyaslayarak yapılan eylemi haklı 

göstermeyi tanımlamaktadır. Bu mekanizma ile ahlaki kayıtsızlık durumunu 

meşrulaştıran kişiler, iki olumsuz durumu karşılatırarak kendi yaptıkları eylemi 

küçültmektedir. Avantajlı karşılaştırma yoluyla ahlaki olmayan eylemleri hafifletme 

durumları; kaçak villa yapma, gecekondu yapmaya; dedikodu yapma, iftira atmaya; 

çocuğa bağırma, çocuğu dövmeye; aileden gizli para almak, yabancıdan almaya; kopya 

çekmek, hocanın kendisini kötü hissetmesine kıyaslanarak tercih edilmiştir. Avantajlı 

karşılaştırma mekanizmasına yönelik gelen veriler şöyle örneklenebilir: 

 … (kaçak ev yapmayla ilgili) Ben gecekondu yapmıyorum, depreme dayanıksız ev 

yapmıyorum, küçücük yere kocaman ev yapmıyorum ne bileyim çevreye kötü görüntü 

veren ev ya da köy yerine apartman dikmek gibi bir şey yapmıyorum. İmar çıktığında da 

kabul edilecek standartlarda bir ev yapıyorum. (K8;37) 

Aslında yanlış bulduğum halde yaptığım şeyler eğer büyük olarak değerlendirdiğim bir 

şeyse beni çok rahatsız eder ve yapmam. Mesela birinin eşyasını izinsiz kullanmam. Bir 

kişinin fiziksel ya da duygusal olarak zarar göreceği bir şey yapmam. Ama mesela 

dedikodu yapabilirim doğru bulmam, sonra suçluluk hissederim, ama o anın cazibesiyle 

yaparım. Ama iftira etmem kimseye bu bana büyük yanlış davranış olarak gelir 

dedikoduya kıyasla. (K8;37) 



70 

Örneğin çocuğa vurmak yanlış ama bağırmak da yanlış. Ben sinirlenince bağırmayı, 

vurmaya kıyasla daha az yanlış görürüm. Ya da yardım etmek istemediğim birine yardım 

etmek istemediğimi söylemek yerine, vaktim yok demek yalan olmasına rağmen 

karşıdakinin kalbi kırılmaz diye daha tercih edilir görünür bana. (K8;37) 

Gençken ama 20'li yaşlardı yani ergen değildim aile işletmemiz vardı şarküteri. Oradan 

lazım oldukça kasadan para alırdım... Yani öyle abartılı da almıyordum dükkânı 

batırmadım yani belki anlarlar diye ölçülü alıyorumdur (gülüyor) Sonra söyledim tabi 

yıllar sonra öyle bir sohbet anında babam farkındaymış... Ama yabancı bir dükkânda 

çalışsam asla almazdım. (E11;49) 

Kişilik ya da kimlik olarak kendime uymayan, ama bulunduğum konum itibariyle 

yapmam istenen işler oluyordu. Orada iki seçeneğiniz var ya o işi vicdanınıza rağmen 

yapacaksınız ya da çekip gideceksiniz. Çekip gitme konusunda sizi tedirgin eden bir 

durum da sizin yerinize gelecek kişinin sizin kadar hassas olmadan o işi zaten yapacak 

olması… İnsan ciddi derecede ikilem yaşıyor. İnancım gereği yapmamam gereken iş bu 

diyorsun öbür taraftan yaptığın bir sürü iyi işten de vazgeçmiş olacaksın yani bir kar zarar 

hesabı yapıyorsun bir şekilde başka iyi işler bunu karşılar deyip, iyimser beklenti ile 

vicdanını rahatsız eden işi yapıyorsun. (E1;54) 

4.1.1.1.4. Olumsuz Sonuçları Önemsememe 

Bu mekanizmayla yapılan ahlak dışı eylem hafife alınmakta, eylemin olumsuz 

sonuçları göz ardı edilmektedir. Olumsuz sonuçları önemsememe durumu bazen eylemi 

bir seferlik yaptığı için ya da basit gördüğü için küçümseme, çoğu zaman da eylemin 

sonuçlarını minimize etme ya da görmeme şeklinde yapılmaktadır. Bu mekanizma 

yoluyla ahlaki kayıtsızlık yapılma durumuna ilişkin örnekler şöyledir: 

Bir şey olmaz diyor yani ben yaparım yanlışlıkla veya boş bulundum ve yaptık bunun 

için özür dilememe bile gerek yok. Bir şey olmaz yani, ne olacak diyor. Bunu söylemesi 

de ancak ve ancak empati duygusu varsa oluyor, empatisi yoksa zaten buna da girmiyor, 

özür dileme gereği bile duymuyor. (E8;47) 

Akademik dünyada da intihal ya da öğrenci çalışmasını alıp bir yerlerden ekleyim kendi 

çalışması gibi yayınlamak şeklinde yapılıyor ahlaki kayıtsızlık. Bunu çok korkunç 

buluyorum. Bu tuzun kokması artık, ama oldukça yaygın. Suçluluk hissetmesi gerekir. 

Belki şöyle düşünüyordur öğrencinin bundan haberi var ben öğrenciye söylerim diyerek 

şeffaflık yaptığına inanarak. İkincisi bu benim öğrencim, benim onda emeğim var bu çok 

da yanlış bir şey olmaz. (E6;56) 

(Kara mizahla birinin kalbini kırdığı durumdan söz ederken) Başka birine anlatırım acaba 

bu kötü bir espri mi derim. Meseleyi irdeleyerek basitleştirmeye çalışırım. (K2;27) 

(Ayrılmayı düşündüğü işyerinden mesaiyi erken bırakmayla ilgili) Diyorsun ki ya ben 

zaten hani bunu bırakacağım burada devam etmeyi düşünmüyorum. (E7;32) 

Borç alıp sonra duyarsız olan insanlar var çevremde. Kimisi çok hassas, dakik hemen 

getiriyor ki bunun ekonomik durumla ilgisi yok. Yani çok varlıklı biri de geciktirebiliyor, 

ihmal edebiliyor, umursamayabiliyor. Bundan çok rahatsız oluyorum. İhmal ettiğini ya 

da kendine çok az görünen bu meblağın karşısındaki için de önemli olmadığını 

düşünüyordur sanırım. (K7;52) 



71 

4.1.1.1.5. Sorumluluğu Başkasına Verme 

Sorumluluğu başkasına verme, kişinin eylemlerinin ya da tercihlerinin 

sorumluluğunu başkasına yüklemesini tanımlamaktadır. Bu mekanizmayı kullanarak 

ahlaki kayıtsızlık yapan kişiler, birçok durumda kendisinden daha yetkin ve üst 

konumdaki kişilerin davranışlarını modelleme ya da da emirlerine itaat etme yoluyla 

kendisini ahlaki fail olarak görmemekte, dolayısıyla sorumluluk hissetmemektedir. 

Konuya ilişkin görüşler şöyle örneklenebilir: 

Hanna Arendt geliyor aklıma. Herhalde konuyla çok alakalı yani o kötülüğün sıradanlığı 

meselesi kafamda aydınlanma anı yaratan şeylerden biri. İnsanlar niye kötülük yaparlar 

ve bunu nasıl mantığa büründürürler? O noktada da Türkiye'ye Hanna Arendt'in baktığı 

yerden baktığımda yine o balık baştan kokar meselesine de gidiyor. Bana emir verildi, 

ben yaptım ben bilmiyorum o trenin nereye gittiğini, a ölüyorlar mıymış,. hay Allah. 

Bugün Türkiye'de yaşadığımız pek çok ahlaki sorunun altında aslında bunların da 

olduğunu düşünüyorum. (K14;46)   

Sonuçta yaparım (amirin istediği yanlış işle ilgili), elçiye zeval olmaz derim. O 

yöneticimin sorumluluğu. (K10;40) 

İçki içiyor, fetöcü dini değerlerle alakasızmış gibi davranıyor. Şöyle mantığa 

büründürüyor. Çok üstü düzeyde gördükleri peygamberden emir aldığını düşündükleri 

bir liderleri var. Bir yere gelebilmek için bunlara göz yumulabilir. (E3;39) 

Bana göre sebze satarken çürük olanı gizlice koyan satıcı da ahlaki olarak problemlidir. 

Kendi vicdanını da bana da böyle geldi diyerek susturabilir. Bana birisi bir kere sahte 

parayı vermeye çalıştı. Önce inkar etti önceden fark etmiş olduğunu sonra bana da verildi 

diyerek kendini savundu. (K7;52) 

Bazen de yasaları yanlış, adaletsiz, hantal ya da geri kalmış hissediyorum. Mesela üç kat 

imar izni verilen yerde herkes 4. katı çıkmışsa ben de rahatsız olmadan yapabilirim 4.katı. 

Yoksa haksızlığa uğradığımı hissederim. Yani devletin koruyamadığı hakkımı ben 

kendim elde etmeye çalışırım. (K8;37) 

Trafik kuralını ihmal edince içsel rahatsızlık hissetmem ceza gelecek diye rahatsızlık 

duyarım. Ama mesela kaçak ev yapma durumunda kaldım şöyle düşündüm. Burası konut 

imarı verilmesi kaçınılmaz bir yer. Herkes ev yapıyor ve tarım alanı vasfını yitirmiş. 

Sorun devletin imar geçirmedeki gecikmesi. Dolayısıyla ben kural ihlal eden konumunda 

bile görünsem aslında mağdur olan durumundayım devletin hantal yapısından dolayı. 

Orada kişisel kanunumu devreye sokar hiç de içsel bir rahatsızlık duymadan inşaatımı 

yaparım. (E2;31) 

4.1.1.1.6. Düşünmeme 

Durumla ilgili gerekçelerin sonuncusu olarak tanımlanan düşünmeme mekanizması, 

kişinin eylemleri üzerinde zihinsel olarak kafa yormamasını, sorgulamamasını 

anlatmaktadır. Ahlaki kayıtsızlık durumlarına ilişkin deneyimlerinden söz ederken, 

eylemi kolaylıkla yapabilmenin gerekçesinin kafa yormamaya bağlanması diğer 

mekanizmaların gerekçeleriyle örtüşmediği için ayrı bir mekanizma olarak düşünmeme 



72 

olarak tanımlanmıştır. Diğer bir ifadeyle düşünmeme, literatürde tanımlanan 

mekanizmalara ek olarak bu çalışma sonucunda ulaşılmış bir mekanizmadır.  

İnsanı öbür canlılardan ayıran ne? Düşünmek ve bence ahlak da buna bağlı. Hayvanların 

ahlakına kafa yormuyoruz değil mi? İşte buradan hareketle, birisi ahlaken uygunsuz 

davranışı bence düşünme becerilerini askıya alarak yapabilir. Düşünmezsen yaparsın. 

Katiller ne diyor birini neden öldürdün denilince. Düşünemedim, aklım örtüldü filan. 

(K8;37) 

Sonuçta (aile dükkanından izinsiz para almak) hırsızlık gibi gelmezdi bana… O kadar da 

kafa yormuyordum yani şimdi düşündükçe geçmişte yaptığım ama doğru olmadığını 

bildiğim halde nasıl yapabildiğimi umursamamak, belki arkadaşlara bir şeyler 

ısmarlayabilmenin cazibesiyle kafa yormamak filan geliyor aklıma. (E11;49) 

İlk beni rahatsız eden şeyler var ama bir bununla yüzleşmek ve ikincisi buna yönelik 

strateji geliştirmek konusunda güçsüzüm. Bu iki alanda zayıf olduğum için sonradan 

kendimi eleştirdiğim tepkiler veriyorum o anda, yani doğru tepki vermeyi ertelemiş 

oluyorum. O anda gücüm yok çünkü ya da kafa yormuyorum demek ki. (K4;32)  

Yani ya gidip özür dilemek gerekecek kendini yargılamak gerekecek o da zor iş kaç yıl 

geçmiş üstünden. Ne bileyim düşünsem belki o haklı yanlar bulacağım kendime. İşin kötü 

yanı şimdi konuşunca yine öyle hissettim aman basit bir olay filan diye de 

hissedemiyorum. Düşünme rahat et nasılsa o da hatırlatmıyor diyorum, yani en kolayı bu 

galiba. (K8;37) 

Bence herkes özellikle de siyasiler bazen aptal gibi davranıyor. Düşünmüyor. Öyle şeyler 

yapıyorlar ki ne ahlaka ne akla ne vicdana uymayan şeyler. Sonuçta, hem kendilerine hem 

millete zarar geliyor. Bazen düşünüyorum ellerine verilen metni okumaktan düşünme 

becerilerini kaybediyorlar. Günün birinde metni yazanlar da onları alaşağı etmek için 

saçma yanlış metinler yazıyor herhalde. Beynin yok mu düşün. (E11;49) 

4.1.1.2. Mağdurla İlgili Gerekçeler 

Bu alt tema ahlak dışı eylemleri mağdur üzerinden haklı çıkarma yollarını 

içermektedir. Bu mekanizma yoluyla ahlaki kayıtsızlık durumunu sergileyen kişiler kendi 

eylemlerinin sebebini mağdurun davranışlarına ya da bazı vasıflarına yükleyerek kendi 

eylemlerini aklamaktadır. Mağdurla ilgili gerekçeler;  insandışılaştırma ve mağduru 

küçük görme olarak iki başlık altında toplanmıştır.  

4.1.1.2.1. İnsandışılaştırma 

Bu mekanizma ile mağdur, insandan farklı daha aşağılık bir varlık olarak 

tanımlanmakta ya da değersizleştirilerek varlığı inkar edilmektedir. İnsandışılaştırrma 

yoluyla her türlü muamele mağdura reva görülmekte; bazen bir soykırıma maruz kalan 

insanların nesne ya da hayvan gibi görülerek katledilmesi, bazen bir göçmenin 

küçümsenmesi ve dışlanması, bazen de aynı devlet içindeki farklı etnik kökene sahip 



73 

kişilerin değersizleştirilmesi gerekçelendirilmektedir. Bu mekanizmaya yönelik katılımcı 

ifadeleri aşağıda örneklenmiştir: 

İnsan saymama soykırımlarda temel argümanlardan biridir. İnsanlara böcek der, yaratık 

der. Soykırımı hukuki olarak da tanımlarken kullanılan söylenen maddelerden biridir bu... 

Kürtleri insan saymayan, Suriyeliyi insan saymayan adamlar var. Ama bunların 

Türkiye'yi temsil eder nitelikte çoğunlukta olduğunu düşünmüyorum.  Yani bu durum 

bizim kültürümüzün yaygın bir unsuru değil bence. Yoksa her türden adam var Suriyeliye 

karşı Kürde karşı özellikle Araplara karşı İstiklal'de ya da Mall of İstanbul'da gördüğünde 

çıldıran tipler var. Ama bunların marjinal olduklarını düşünüyorum. Yani 100 kişilik 

random seçilen bir grupta çok az olduklarını düşünüyorum ama kesinlikle var tabii. 

(E10;31) 

Turisti kazıklamak normal görülür bizde çünkü Müslüman değil diye bahane uydurulur. 

(E5;43) 

Beğenmediğin kişileri küçük görerek daha kolay yapabiliyorsun doğru bulmadığın 

şeyleri. Mesela dağdaki çobanla okuma yazma bilmeyenle benim oyum bir olabilir mi 

diyen aslında eğitimsiz olanların eşit derecede insan olmadığını söylüyor dolaylı olarak. 

Yani onu küçük görerek temel insani hak olan oy kullanma hakkını bile vermeyecek 

yetkisi olsa. Aslında vaktiyle başörtüyle üniversitelere girilmesini engelleyenler ya da 

milletvekili seçilen Merve Kavakçı’nın yemin etmesini engelleyip üstüne vatandaşlıktan 

çıkaranlar da tam olarak ahlak dışı bir şey yapmışlardı. İnsandan saymamışları onu. 

(E11;49) 

Bir de kendini dindar olarak tanımlayan insanların ötekilere bir tepeden bakışını 

görüyorum bazen. Yani sanki o cenneti garantilemiş de diğerlerinden bir mertebe üste 

çıkmış gibi. Bu tutum dinin özüne hiç uymayan bir şey bence. Peygamber cenneti garanti 

görmemiş de sen kimsin? Bir cami imamı hatırlıyorum çocukken gittiğim bir teravih 

namazı öncesi sözüm ona sohbet yaparken nakarat cümlesi gibi cehennemde 

yanacaksınız diyordu. (E11;49) 

4.1.1.2.2. Mağduru Suçlama 

Bu mekanizma, yapılan ahlak dışı eylemi mağdurun hak ettiği ve olan bitenin onun 

suçu olduğu şeklinde bir yorumlanarak yapılan gerekçelendirmeyi tanımlamaktadır. 

Mağduru suçlama yoluyla olumsuz duruma maruz kalan kişi eleştirilmekte, açığı 

aranmakta, yargılanmakta ve olumsuz muamelenin sebebi olarak görülmektedir. 

Mekanizmaya ilişkin katılımcı ifadelerine aşağıda yer verilmiştir: 

O da böyle davrandı çok da masum değildi, böyle bir şey diyerek kendimize bir pay 

çıkarma yoluna giriyoruz. Olayın totalinde şeye başvuruyoruz tamam karşı taraf belki 

masum ne olursa olsun masum diye görüyoruz veya olmaması gereken bir şey 

yaptığımızda diyoruz ki ama o da böyle çok masum değildi. Böyle davrandı hak ediyordu 

sanki diyerek sonuna kadar onu savunmak değil de kendimizi savunmaya çalışıyoruz gibi 

bir şey var. (K13;26) 

Yani yanlış bir şey yaptığım zaman biraz sebepler bulmaya çalışarak "Ama o da öyle 

yaptı, şöyle davranabilirdi, beni buna itti" diyerek oradaki suçumu kabul etmekte 

zorlanıyorum galiba. Bu biraz zaman alıyor yani. Diyelim ki annemle ya da E. ile bir 

sorun yaşadığım zaman o tartışma süreci kısa sürüyor, o da böyle yaptı falan diyerek 



74 

kendi kendime düşünürken eğer hatalı olduğumu inkar etme imkanım kalmadıysa, o 

zaman onu telafi edecek bir şey yapıyorum. (K11;30) 

Bu adam kızı sürekli kullanmaya başlıyor. Üvey babası olarak ilan ediyor kendini ama 

her türlü şey var, fakat kızın da şöyle bir durumu var, kız da öyle bildiğimiz ergen değil. 

İçine kapanık falan değil, anormal durumda anormal bir tepki veriyor ekranda 

gördüğümüz kadarıyla. Kızın olgun bir kadın gibi hareketleri var, dansları var, adama ya 

da izleyiciye cazip gelen hareketleri var. Biz film boyunca ya da kitap boyunca kim olsa 

aynı şeyi yapardı bu nasıl bir çocuk diyoruz. O arada kendini yakalıyorsun… O da çok 

da masum değildir diyerek kendimize bir pay çıkarıyoruz, olmaması gereken bir şey 

yaptığımızda. Diyoruz ki karşıdaki de çok masum değil. (K13;26) 

Her gün görüyoruz en yakın iki örneği söyleyeyim Suriyeliler ve Kürtler. Çok net çok 

açık. Siyasete girmeyeyim diyorum ama konunun bir ucu hep siyasete çıkıyor. Hep 

söylenen beylik bir laf söyleyeceğim 6 milyon oy almış beğenin ya da beğenmeyin HDP 

diye bir parti var Bu ülkede 6 milyon insanın oyunu almış onu da üç dört kişilik aileler 

diye düşünseniz Neredeyse 15-20 milyon insanı temsil eden yasal bir parti. Yasal değilse 

kapatın. Değilse bu kadar ötekileştirip, bu kadar saldırıp bu kadar kutuplaştırarak, bu 

ülkede hayırlı bir sonuç çıkmasını bekleyemezsiniz Kürtü döv, Kürtü öldür Kürdü en kötü 

işlere ver. Kürt, dilini konuşuyor diye onu sokakta döv. Sonra da hakim seni tahliye etsin. 

Bilinmeyen bir dil konuşuyorlardı sokakta İngiliz gelip İngilizce konuştuğu zaman böyle 

bir hassasiyet geliştirmiyorsun niye Kürt Kürtçe konuşunca birdenbire senin sinirine 

dokunuyor. Ya da Suriyeliler savaştan kaçmış insanlar ne ötekilikleri kaldı ne 

ahlaksızlıkları kaldı. (K14;46) 

İkinci evlilik yapanlar mesela ilk eşini suçluyor. Karı karı değil ki diyor, mecburen 

evlendim diyor. (E5;43) 

Kendimi de haklı görüyordum (babasını yalan söyleyerek kandırmasından söz ederken) 

çünkü yaşım gereği çok normal olan şeyleri kısıtlıyordu, müsaade etmiyordu. Şu anda da 

aynı fikirdeyim. Beni buna o mecbur ediyordu. Etrafımdakiler duysa babalarının yüzünü 

eğecek şeyler yapıyordu. Ben öyle şeyler yapmıyordum, çok daha dürüsttüm ama 

engelleniyordum. Babama kötülük olacak bir şey yapmıyordum. (K7;52) 

4.1.1.3. Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler  

Ahlaki kayıtsızlığı normalleştirmenin gerekçelerinin sonuncusu kişiler arası 

ilişkilerde masafeye ya da konuma da dayandırılabilecek olan gerekçelerdir. Bu alt tema 

altında sorumluluğun yayılması ve yakınlık başlıkları yer almaktadır.  

4.1.1.3.1. Sorumluluğun Yayılması 

Sosyal gerekçeler altında yer alan sorumluluğun yayılması mekanizması, ahlaki 

olmayan eylemlerin başkaları tarafından da yapıldığı gerekçesine dayandırılarak, eylemi 

herkesin yaptığına, tanık olunan birçok kişinin sıradan gördüğüne vurgu yapılarak 

durumun normalleştirilmeye çalışılmasını tanımlamaktadır. Mekanizmaya ilişkin 

katılımcı görüşleri şu şekildedir: 

Herkesin yapıyor olması mantığa büründürmeyi kolaylaştırıyor.  O yaptı ben de yapayım 

O çaldı ben de çalayım ne var ki Bir davranış yaygınlaştığında normalleşir Bir süre sonra 



75 

siz gerçek ve doğru olanın ne olduğunu hatırlayamaz hale gelirsiniz. Ya bu böyle değildi 

galiba ama çok da emin olamıyorum dersiniz. Herkes kopya çekiyorsa o toplumun 

normali kopya çekmektir. (K14;46) 

Bana göre birincisi şu: ya herkes yapıyor bu çok büyük bir argüman yani o ilk yapan kişi 

bunu nasıl meşrulaştırmış bilmiyorum ama ikinci kişinin çok büyük bir dayanağı aslında 

o ilk kişinin onu yapmış olması… Siyasette para harcamak gerekiyor ve herkes bunu 

yapıyor sen yapmazsan dışarıda kalırsın. Yani o parayı bir şekilde kazanman ve harcaman 

lazım ki siyasi hayata devam edebilesin. Diğer herkes bunu yaptığı için sen de bunu 

yapmak zorundasın ki o siyasi kavgada devam edebilesin ya da yükselebilesin. (E10;31) 

 …İnsanlar herkes yapıyor ben de yapıyorum diyor ve geçiyor. Çevremde en çok bunu 

görüyorum Herkes yapıyor Herkes böyle yaşıyor. (K12;51) 

Emniyet şeridinden herkes gidiyorsa ben de giderim bunu da kaynak saymam. (E4;41) 

Herkes kopya çekiyorsa ben de çekerim. (K3;29) 

Her ne kadar ben kuralcıyım kuralları seviyorum desem de kırmızı ışıkta geçmem geçeni 

de sevmem desem de etrafımızda normalleştiği için biz de insanız zayıfız bir zayıflık 

olarak biz de sürü psikolojisiyle yapıyoruz yani. (E8;47) 

4.1.1.3.2. Yakınlık 

Yakınlık mekanizması aracılığıyla ahlaki kayıtsızlık gerçekleştiren kişiler, 

muhataplarını yakın görmeleri nedeniyle onlara karşı daha az sorumluluk da hissetmekte 

ve başkalarına karşı hissettiği ahlaki failliği hissetmemektedir. Yakınlık olarak 

tanımlanan bu mekanizma, literatürde tanımlanan mekanizmalara ek olarak bu 

araştırmayla ortaya çıkmış bulguların ikincisini oluşturmaktadır. Katılımcıların 

yabancılara ya da yakın hissetmedikleri kişilere karşı sergileyemeyecekleri eylemleri 

yakın gördükleri kişilere, özellikle aile üyelerine ve eşlerine yapabildiklerini ifade etikleri 

görülmüştür. Yakınlık mekanizmasıyla ilgili olarak; aileye karşı daha kaba ve kırıcı 

olunabildiği, izin alınmadan eşyalarının kullanılabildiği, verilen sözlere uyulmamasını 

daha kolay olabildiği ifadeleri yer almıştır. Yakınlık mekanizmasıyla ilgili katılımcı 

ifadeleri aşağıda örneklenmektedir:  

Ayrıca kendi aileme dışarıdakilere davrandığımdan daha kaba davranıyorum sanırım. Bu 

da dışarıdakilerin gözündeki imajıma zarar vermemek içindir herhalde. Yani ailedekiler 

zaten her şeyimi biliyor. Ama yabancılara karşı daha iyi bir imaj vermek istiyorum demek 

ki. (K8;37) 

Bir kere şöyle bir şey olmuştu annemle çok yükselmiştik birbirimize. Öyle böyle değil 

ağzıma geleni söyledim yani öfkelendim sinirlenmesem asla söylemeyeceğim şeyler 

dedim ne analığı kaldı ne kadınlığı. Birini seyretsem böyle anasına çemkiren yedi kat 

yabancı olsa çok yanlış bulurum müdahale ederim normalde… Neyse ana kız arasında 

uzamaz bu meseleler küslük filan olmadı. (K8;37) 

Ailemize karşı daha acımasızız çünkü kendimizi daha rahat affettirebiliriz. Çünkü hemen 

anında, beş dakika sonra onunla barışabilirsin bir şekilde, onun rahatlığı var galiba. 

Mesela annen hep seni çocuğu olarak görüyor yani ve ne yaparsan yap ona anlatabilirsin 



76 

o seni affeder ve daha rahat olmanın sebebi o, ya da kardeşin yani. Ya böyle bir şey 

yaptım dersin ve o da sen aslında öyle bir insan değilsin der ve sen rahatlarsın. Bu galiba 

bu şekilde oluyor. (K11;30) 

Gençken ama 20'li yaşlardı yani ergen değildim aile işletmemiz vardı şarküteri. Oradan 

lazım oldukça kasadan para alırdım. Sonuçta aile parası hırsızlık gibi gelmezdi bana... 

Ama yabancı bir dükkânda çalışsam asla almazdım bundan eminim. (E11;49) 

(Sözleştiği bir randevuya canı istemediğinde gitmediğini anlatıyor.) Şöyle uzaksa 

tanıdıksa ekmem, ablam filansa mutlaka ekerim. Gelecektim ama olmadı diye kendimi 

acındırırım. (K2;27) 

Yani başkası olsa kırmaktan rahatsız olurum ama eşim hariç. (K10;40) 

Hırsımı eşimden daha kolay çıkarırım başkasına kıyasla o benim günah keçim. (K1;50) 

Buraya kadar açıklanan mekanizmaların hepsi ahlaki kayıtsızlığın gerçekleşmesine 

ve yaygınlaşmasına neden olan yolları tanımlamakta olup, bazı katılımcıların ise bu 

mekanizmalara farklı bir değerlendirmeyle yaklaştıkları görülmüştür. Katılımcıların 

mekanizma kullanmaya ihtiyaç duyulmasının, bir anlamda vicdanın aktif olmasının 

göstergesi olduğunu, dolayısıyla herhangi bireyin ahlaki gerekçelendirmeye ihtiyaç 

duymasının ahlaki hassasiyetin halen varolduğunu gösterdiğini dile getirdikleri 

görülmüştür.  Bu bağlamda; vicdan azabı duymanın lütuf olarak değerlendirildiği, ahlaki 

ihlallerin yükünü azaltmak için bile olsa kafa yormanın ileride telafi etmeye yönelik açık 

kapı bırakacağı ve hala iyilik namına hislerin olduğunu gösterdiği yönünde yorumlar 

gelmiştir. Bu yönde gelen içerikten bir kısmı şu şekildedir:   

Bazı şeyleri örtebilirsin ama onu unutmak zaten çok büyük bir tehlike, yani başka birine 

haksızlık yaparken vicdan azabı duymak da bir lütuf, ama onu duymayacak hale gelmek, 

o çok büyük bir felaket, oradan sonra zaten her şey yavaş yavaş kopuyor, Allah korusun. 

(K11;30) 

Evet, kendi sonunu hazırlamak gibi ya da kendini bir çukura atmak gibi. Vicdan azabı ilk 

planda duyduğun şey ama onu duyamama korkusu var, yani bunu örttükçe artık bu işten 

vicdan azabı duyamayacak noktaya gelirsem, bu bir adım ötesi, daha korkutucu olanı, 

yani o şeyin bir türlü kafamda kapanmaması da aslında bir telafi, hala bunla ilgili 

üzülebiliyorum, hala bununla ilgili kafamda bir şey var, bu iş benim kafamda, bunu bir 

şekilde çözeceğim ömrüm olursa inş gibi. Bu da belki bir telafi yöntemi, kafamda 

kalması, daha korkuncu çünkü kafanda kalmaması. (K11;30) 

Kötü hisseder ve bahane aramaya başlar, çünkü bir taraftan da acaba iyi bir şey mi diye 

düşünüyorum insanın bahane araması. Kardeşim hani ben gerçekten de burada kötü bir 

şey yaptım ve bundan bir ders çıkarmalıyım, bu doğru bir şey. Bir taraftan da bir bahane 

araması, en azından bir şey kaldı iyilik namına, bir şey kaldı anlamına da gelebilir, çünkü 

bunun doğru olmadığını biliyor, kendisine yakıştıramıyor ve bunun için sebep arıyor. 

Bunun için bir sebep aramamak çok daha tehlikeli herhalde, yani sebep aramak bir 

vicdan, evet hala mekanizmanın o vicdan mekanizmasının çalıştığını gösteriyor diye 

düşünüyorum. (E7;32) 



77 

4.1.2. Tema 2. Ahlaki Kayıtsızlığın Sonuçları 

Ahlaki kayıtsızlık insanların yaşamını doğrudan etkileyen bir durumdur. Bu 

durumun elbette ki pekçok sonucu olacaktır. Bu kısımda ahlaki kayıtsızılığın neden 

olduğu sonuçlar modelin ikinci basamağı olarak ele alınmıştır. Yapılan analizlerde ahlaki 

ihlallerin katılımcıların bazı duyguları deneyimlemelerine neden olduğu, katılımcıları 

bedel ödeme ve telafi etme süreçlerine götürdüğü görülmüştür. Bu doğrultuda bu temanın 

Duygu, Bedel ve Telafi olmak üzere üç alt kategorisi bulunmaktadır. Temaya ait görsel 

Şekil 4.3’te verilmiştir. 

 

Şekil 4.3. Ahlaki Kayıtsızlığın Sonuçları 

 

4.1.2.1. Duygu 

Ahlaki kayıtsızlığın hissettirdiği duygular arasında Pişmanlık, Utanç, 

Huzursuzluk, Vicdan Azabı ve Suçluluk duygularının öne çıktığı görülmüştür.  



78 

Pişmanlık 

Katılımcılar ahlaki kayıtsızlık sergiledikleri zaman en yoğun hissettiği duygulardan 

birinin pişmanlık duygusu olduğunu dile getirmişlerdir. Pişmanlık duygusu geçmişi 

sorgulama, olayı unutamama ve zihninde tekrarlama, kendini sorgulama, bazen de ders 

çıkarmaya neden olma ifadeleriyle dile getirilmiştir. Pişmanlık duygusuna ilişkin bazı 

alıntılar aşağıda özetlenmiştir: 

Geçmiş zaman tabi ama yine de hatırlayınca bu olay (Aile işletmesi kasasından habersiz 

para alma) olsun, kendime yakıştıramadığım başka olaylar olsun hatırladığımda 

hissettiğim en yoğun duygulardan biri pişmanlıksa diğeri de utanma. Kendime diyorum 

ne gerek vardı? Bak kaç yıl geçmiş unutmuyorum. Sadece bu olay değil ben hayatı 

kolaylaştırmak için kıvırdığım etrafından dolandığım her olayda hep pişman olmuşumdur 

keşke başka türlü yapsaydım diye. (E11;49) 

Yani hoca beni orada seksen kişinin içerisinde yeşil elbiseli kız diye seslendi ve kopya 

çekerken uyardı. Günlerce unutmadım, sonra hocaya gittim dedim ki: Hocam ben çok 

özür dilerim, böyle böyle, nasıl yaptım bilmiyorum, benim puanımı da kırabilirsiniz falan. 

Ondan sonra dedi ki, çok tatlı bir kadındı, ya deli misin herkes kopya çeker bunu bu kadar 

problem etmene gerek yok dedi, güldü yani bana. (K11;30) 

Benim için çok değerli bir insandı o. O görüşmese bile benim onunla gidip görüşmem 

lazımdı. Bir iki sefer gitseydim problem olmayacaktı muhtemelen. Ben niye vazgeçtim 

diye düşünüyorum. (E3;39) 

Özünde öyle biri değilim aslında. Bazen diyorum ki kötü davranmak yerine neye 

kızdığımı sağlığında ona söyleyebilseydim. (K5;32) 

Bu olay bana ders oldu o pişmanlık duygusu mahvetti beni bir daha hiç denemedim. 

(K8;37) 

Onun dışında birkaç tane daha böyle şeyler var, yani belki anlatıldığı zaman çok büyük 

hatalar gibi durmayacak ama benim böyle yani hala "nasıl ya da niye böyle bir şey 

söyledim" diye düşündüğüm, ya da birinin arkasında konuşup sonra ondan dolayı 

duyduğum pişmanlıklar var.  (K11;30) 

Utanç 

Utanç, katılımcıların ahlaki bir ihlal gerçekleştirdikleri zaman hissettikleri diğer bir 

duygu olarak ifade edilmiştir. Utanç, o anı hatırlamak istememe, uyuyarak durumla 

yüzleşmeyi erteleme, adeta yerin dibine geçmeyi isteme ifadeleriyle kendini 

göstermektedir. Bu duyguya ilişkin örneklere aşağıda yer verilmiştir:  

Pişmanlık ve utanma, bence utanma daha baskın.  Kişi kendi yaptığı yanlışı günahı bilir. 

Yaşadığım bir örnekten bahsedeyim. Üniversitedeyim. Uzun saçlı birini gördüm camiye 

giderken. İçimden namazla alakası olmayan biri diye geçirdim sonra camiye gittim. 

Baktım camide. Kendi  önyargımdan utandım. (E5;43) 

Kopya çekmiştim bir keresinde daha doğrusu teşebbüs etmiştim ve yakalanmıştım. 

Üniversitedeydim. Çok korkutan bir hoca vardı. Çok da çalışmıştım sınava ama 

ezberlenecek çok şey vardı ben de çok kısa notlar yazdım bir kâğıt mendile. Yani şimdi 



79 

bakıyorum ben hoca olsam o notları görsem kopya saymam bile o kadar belli ki 

öğrencinin çalışmış olduğu.  Neyse ben nota bakarken araştırma görevlisi gördü ve 

kâğıdımı aldı. Nasıl utandım anlatamam. Bu olayın üzerinden çok zaman geçti ama hiç 

unutmuyorum. (K8;37) 

…Genel itibariyle duyduğum duygular sıkıntı, utanç... Ben buna bu şekilde bakmadan 

önce, direkt uyuyayım biraz daha uyuyayım, konuşmayayım, hani bir ahlaki ilkemi 

çiğnediysem işte kendimi dışa kapatma, kimseyle konuşmama falan böyle şeyler 

oluyordu... Evet evet, yüzleşmek istememek… Utanmak. (K11;30) 

(Arkadaşları hakkında hocayla konuşurken) Hoca düşünceleriyle ilgili değil de 

yaramazlıklarıyla ilgili soruyordu ama ben konuyu düşünce farklıklarına, fikirsel boyuta 

çekiyorum. Epeyce konuştuktan sonra bir baktım ki arkamızdaki koltukta o arkadaşlar 

oturuyor. O anda çok kötü oldum utandım tabi hala hatırlayınca kötü hissederim. (E1;54) 

Huzursuzluk 

Katılımcılar diğer duyguların yanı sıra ahlaki kayıtsızlık eylemlerinin kendilerinde bir 

huzursuzluk yarattığını dile getirmişlerdir. Huzursuzluk; durumdan kaçınma, sıkılma, 

sonuçtan tatmin olamama hissi, dert olma, rahatsızlık şeklinde yoğun duyguların 

yaşanmasının genel ifadesi olarak tanımlanmıştır. Huzursuzluk hissine ilişkin katılımcı 

ifadeleri şu şekilde örneklenebilir: 

Ondan sonra iki hafta sonra fark ettim ki biz iki haftadır görüşmüyoruz. Ne o aradı ne ben 

aradım. Bu beni çok rahatsız etti. Sonra bir kez durakta gördüm otobüs bekliyordu. 

Gideyim diye düşündüm ama sonra dedim ki senin bir kabahatin yok problem varsa 

ondan sonra gitmedim. Hala görüşmüyoruz. Ne telefonla ne yüz yüze. Nerde olduğunu 

birkaç kez araştırdım internetten bulamadım bilgilerini. Bu beni çok rahatsız ediyor. 

(E3;39) 

İnsan duyguları yoğun yaşıyor tabi ben de huzursuz olurum böyle hoş olmayan bir şey 

yaptığım zaman. Hem huzursuz olurum hem de utanırım. (K8;37) 

Ama onun haricinde yani başka belki utanma oluyordur etrafındaki insanlardan mesela 

bir ortamda herkes rüşvet alıyor olsa bile ilk rüşvetini alan insan biraz utanıyordur 

sıkılıyordur çekiniyordur. Diğerleri alıyor olsa bile. Tam onların hissiyatlarını 

bilemiyorum ama. Yani herhalde bir vicdan azabı oluyordur pişmanlık oluyordur çok 

güçlü duygular olmasa bile kafada huzursuzluk oluyordur. Mesela bende şu var Şehir 

Üniversitesi'nin kapatılması Acaba kapatılmamalı mıydı ya? Kapatılmazsa mıydı acaba 

filan gibi çok büyük bir etkisi yok hayatıma ya da ruhsal dünyamda büyük bir karşılığı 

yok ama onlar da orada bir şekilde bir şeyler yapıyordu adamlar. Farklı yöntemlerle belki 

çözülebilir miydi bu kadar sert yapmak yerine? gibi aklıma takılıyor. Huzursuzluk 

şeklinde. (E10;31) 

Rahatsız olurum bahane uydurduğum için. (E4;41) 

Vicdan Azabı 

Vicdan azabı, katılımcıların en fazla atıf yaptıkları duygu olarak ortaya çıkmıştır. Bazı 

katılımcılar da vicdan azabını vicdani olarak ikilem yaşama olarak tanımlarken kimisi 

yanlış duruma müdahale etmediği için, kimisi yaptığı bir yanlışın neden olduğu sonuçları 



80 

gördükçe, kimisi de yaptığı ve onaylamadığı davranışları kendisine yakıştıramadığı için 

vicdanen rahatsız olduklarını belirtmişlerdir. Vicdan azabına ilişkin katılımcı görüşleri 

şöyle özetlenebilir: 

(Yabancı-yeni olduğu ortamdan söz ederken)…Yanlış bir şey adaletsizce haksızca saçma 

bir şey, bir şey söylemeden kenarda durabiliyorum, ama bu yine de niye orada bir şey 

söylemedim ki diye beni düşündürüyor. Mesela, ne var ki bu senin fikrin, ne olursa olsa 

söylemen gerekirdi ama sustun falan diye bunla ilgili kendimi kötü hissettiğim olmuştur 

yani... O an vermek istediğim imaj, ya da bozmak istemediğim dış görünüş davranışımı 

değiştiriyor ama ondan sonra eve geldiğimde onla ilgili vicdan azabı hissedebiliyorum ve 

bu artık rahatsızlık derecesine geldiyse tam tersine bir imkân bulursam o duyguyu telafi 

etmek için, öyle değil böyle demek için kendime fırsat oluşturmaya çalışıyorum. 

(K11;30) 

Vicdanımı sürekli rahatsız eden olay evliliğim. Böyle bir evlilik yapmasaydım dediğim 

zamanlar çok kez oldu. 19 senedir hala aynı vicdan azabı ile yaşıyorum ben. Evlendiğim 

kişi ile ilgili bir sıkıntım yok kişi bazında seviyorum ama ben ama daha öndeki olan 

evliliği, evli biriyle evlenmiş olmam, oradaki çocukların yaşadığı sıkıntılar, oradaki eşin 

yaşamış olduğu sıkıntı daha sonra benim çocuklarımın yaşamış olduğu sıkıntılar. 

Bunların hepsi sürekli beni geriye vurdurup hep o kararımı sorgulama neden olan şeyler 

oldu. Yani evli bir kişiyle evlenmeye evet deme kararım vicdanımı hiç rahat bırakmadı. 

(K1;50) 

Vicdanında bir yara oluşturuyor. İnsanın fıtratı adaletsizliğe haksızlığa razı olmuyor. Ve 

bu tür hakkı olmayan şeyleri yaptığı zaman bu eylemler orijinal fıtratı ile çeliştiği içi 

insanın vücuda giren bir virüsmüş gibi ilk girdiği zaman kişi onu rahatsızlığının sızısını 

yüreğinde hissediyor. (E1;54) 

Aslında kötü davranılmayı hak ediyordu ama ben kötü davrandığım için şimdi kendime 

kızıyorum ölmeseydi böyle hissetmezdim belki öldü diye vicdan azabı hissediyorum. 

(K5;32) 

Suçluluk 

Son olarak katılımcılar yapmamaları gerektiğini düşündükleri eylemleri yaptıklarında 

suçluluk duygusu yaşadıklarını dile getirmişlerdir. Suçluluk duygusu, iyi bir eylem 

yapmaya fırsatı varken yapmamış olma, aileden gizli bir şey yapma, yapılmasını yanlış 

bulduğu bir eylemi yapmış olma gibi durumlara bağlı olabilmektedir. Bu konuyla ilgili 

katılımcı görüşlerinden bazıları aşağıda verilmiştir: 

(Değer verdiği bir arkadaşıyla küçük bir sebeple gelişen kırgınlıktan söz ederken) …Ben 

gitmedim ama bu beni o zaman da şimdi de rahatsız ediyor. Kendimi yanında iyi 

hissettiğim çok kıymet verdiğim bir arkadaşımdı. Gururum beni engelledi tekrar ona 

gitme konusunda. (E3;39) 

Benim ailem geleneksel olarak muhafazakar bir aile, bazı prensipleri var. Ben geleneksel 

olarak kapalıydım. İlk gün oraya gidince başımı açtım dışarı çıktım, sonra kendimi kötü 

hissettim. Sanki anne babam beni gördü anne babamı kandırmış gibi hissettim yani 

onlardan uzakta olduğum için bunu yaptım ve suç işledim diye düşündüm ve bunu 

hayatımda ilk defa yapmıştım (onları kandırmayı) öyle devam edemeyeceğime karar 



81 

verdim. Bu yaptığımda zamandaki duygular bana çok ağır geldi bir daha yapmadım. 

(K6;43) 

Ben kabul etmesem belki hayatlarına eskisi gibi devam edeceklerdi. Bir kadının 

istenilmediğini hissetmesi, çocuklarının da buna sürekli baskı yapması. Ben bazı şeyleri 

yaşadıktan sonra kendi çocuğum da olup kızıma bakıyorum benim böyle bir evliliği kabul 

etmiş olmam onun psikolojisini o kadar bozuyor ki yaşadıklarımız onun kendine verdiği 

zararlar filan. Diğer taraftaki çocuklar da annelerine şöyle olsaydın böyle olsaydın 

dediklerine eminim. Bu da bana suçluluk hissettiriyor. Benim yüzümden hem benim hem 

onun çocukları hem de o kadın kötü duygular hissetti. Beni zorla kaçırmadı. Eninde 

sonunda ben evet dediğim için suçlu hissediyorum. (K1;50)  

Hala evliliğim kendimi suçlu hissetmeme neden olan bir şey. Eşim bütün sorumluluğu 

üstüne almaya çalışıyor bana hiç sorumluluk yüklemez ama ben zaten kendime yeterince 

suç yüklüyorum… Bir de annemle ilişkilerimde çok kırıcıydım. Çok fazla suçluyordum 

annemi. Ona sert çıkışlarda bulunuyordum. Ya ergenlik dönemiyle alakalıydı ya da 

sonrasındaki dönemle. Bu durumu hatırlayınca da çok suçluluk hissediyorum. (K9;50)  

4.1.2.2. Bedel 

Yapılan analizlerde katılımcıların ahlaki kayıtsızlığın bir bedelle geldiğini belirttikleri 

görülmüş olup bu bedeller Kişisel Bedel ve Toplumsal Bedel olmak üzere iki başlık 

altında toplanmıştır.  

Kişisel Bedel 

Katılımcılar ahlaki kayıtsızlık sergilemenin en başta kişinin ahlaki değerlerini 

hatırlamasına ve korumasına yardım eden vicdanını bloke ettiğini, kişinin kendisine olan 

saygısını yitirmesine neden olduğunu belirtmişlerdir. Kişisel bedelin oy kaybetme, 

uykusuzluk, para ya da hapis cezası gibi somut; çocuklarını babasız evde büyütmek 

durumunda kalmak, birinin intihar teşebbüsünü tetiklemek, fenalık yapmış olmak gibi 

nedenlerle vicdani yük; kendi davranışlarının şerefsizlik, omurgasızlık gibi görme, özünü 

kaybetme, çevre değiştirmek zorunda kalma gibi nedenlerle kimliğini yitirme hissi ve 

Allah’ın verdiği lütufları ya da inancını kaybedeceğini düşünme, yaptıkları nedeniyle 

başına kötü bir şey geleceğine inanma ya da hesap gününde cezalandırılma korkusu gibi 

dini bedel başlıklarında toplanabildiği görülmüştür. Bu başlıkta yer alan katılımcı 

görüşlerine aşağıda yer verilmiştir: 

Yaralı ve nasırlaşmış bir vicdana sahip olmuş oluyoruz. (E7;32) 

İnsanın böyle uyuyamıyor olması lazım kafayı yastığa koynunca uyuyabilmen gerek. 

Gerçekten insanın uykusunu kaçırır huzursuzluk hissettirir. Ben öyle hissederim.  Telafi 

edinceye kadar huzur bulamazsın. Herhalde giderek kendine saygısını yitirir insan diye 

düşünüyorum. (K12;51) 



82 

Her türlü bedeli var hapis cezası, para cezası idama kadar götürebilir. Bu işin maddi somut 

boyutu. (E6;56) 

Nasıl alkol vücudun düşünme kapasitesini devreden çıkarıyorsa bu normalleştirme 

olayları, haksızlığa tepkisizlik da vicdanın devreden çıkmasına neden oluyor ve aslında 

ötekinden daha tehlikeli. Ahlaki sarhoşluk bedensel sarhoşluktan daha tehlikelidir. 

(E1;54) 

Sürekli üstünü örttüğün zaman saygı duyulmazsın. Eğer insanların senle ahlaki ilkeleri 

paylaştığı bir çevredeysen, şerefini kaybedersin. O yüzden çoğunlukla sonucu şerefini 

kaybetmek olur ya da o çevreden çıkıp başka bir çevreye girmen gerekir, hayat tarzın 

değişir ve bambaşka bir yere savrulursun, bana çok korkutucu gelen bir şey. (K11;30) 

Eşi doğumumu duyduğu zaman intihara teşebbüs etmiş ve bıraktığı notta çocuklarını da 

kendisi ile birlikte öldüreceğini yazdığını söyledi, sonra bana geldi ben ne yapayım dedi. 

Bu benim için müthiş bir vicdan yüküydü… Ben o vicdanın sustuğuna inanmıyorum. 

Eksik bir şeyi gidermeye çalışarak bedenen madden yanında olarak gidermeye 

çalışıyorum. Rahat uyuyamıyorsun… Ben çocuklarımın kardeşlerimin arkadaşlarımın 

aileleri gibi bir aile içinde yaşama şanslarını onlara vermeyerek bedel ödüyorum. Her gün 

evde olmayan paylaşılan bir baba, anneyle aynı soyadını taşıyamama bunları yaşatmaya 

ne hakkım vardı bunları onlar niye çekmeliydi seviyorum cümlesi bunları bastırmanın 

gerekçesi olamaz. (K1;50) 

Dini bedel olarak tanımlanan katılımcı görüşleri ise şöyledir: 

Ahlaki ilkelerin ihlaliyle ilgili meseleye daha dini bakıyorum, lütuflara mazhar 

olduğumuzu düşünüyorum iman gibi, bir şekilde bir tarafımız iyi gibi düşünüyorum ve 

bir şeyleri örte örte bu lütuflardan uzaklaştırılabileceğimizi düşünüyorum. (K11;30)  

Rahat uyuyamıyorsun. Aynı şeyin başına geleceğine inanıyorsun etme bulma dünyası. 

Yengem ikinci eş olarak evlenmişti. Çocuğu öldü 24 yaşında acaba yaptığımızın 

günahımı mı ödüyoruz demişti. Orada suçluluk hissediyordu bunu da ceza olarak algıladı. 

Benim kızımın huyu da değişti iki yıldır. Hep o aklıma geliyor. Orada ağlayan çocuk 

varken buradaki çocuk güler mi? (K1;50) 

Toplumsal Bedel 

Katılımcılar ahlaki kayıtsızlığın toplumsal bedeli olarak neslin giderek daha duyarsız 

hale geldiğini, değerlerin aktarılamadığını ve normların farklılaştığını belirtmişlerdir. 

Neslin giderek daha duyarsız hale geldiğine ilişkin katılımcı görüşleri şöyle özetlenebilir: 

Mesela kopya çekmek, gelmeyenin yerine imza atmak ciddi sorunlar. Şu anda bakınca 20 

ve 40 yaşın farklı davrandığını, gençlerin daha duyarsız olduğunu görüyorum ama yaşla 

gelişecek anlamında değil, nesil değişiyor anlamında söylüyorum bunu. Yani kültürel 

açıdan olumsuz yönde bir değişim var. Çocuklarımızda hiç merhamet yok. (K1;50) 

Bence bir üst nesilde de var bunun sıkıntısı örnek olamıyoruz. Söylediklerimizi 

yaşamamız gerekiyor. O manada bizlerin de sıkıntısı var… Bir kere genç nesilden çok 

yok. Daha orta ve üstü yaş nesilde var.  (E6;56) 

Ama bu kadar sorumluluk yüklemekte bu yeni nesle hiç uygun değil Bu kadar komplike 

bir hata yaptığının farkında değil. Bunlar öğretilmeli, öğretilmedi belki. (K13;26) 

Aynı zamanda katılımcılar ahlaki kayıtsızlık eylemlerinin tekrarlanması 

sonucunda bu eylemlerin yaygınlaşarak yanlış ve hataların norm haline geldiğine işaret 



83 

etmişlerdir. Bu bağlamda K14, kadın cinayetlerine tanık ola ola  alışıldığına ve eskisi 

kadar rahatsız olunmadığına, E8, rüşvetin gelenek haline, E6, kötülüğün alışkanlık haline 

geldiğine dikkat çekerek toplumsal dönüşüme ve yozlaşmaya dikkat çekmişlerdir. Ahlaki 

kayıtsızlığın alışkanlık haline geldiğine vurgu yapan katılımcı yorumları şöyledir: 

Bu kadar çok kadın ölürse bir ülkede abisi, kardeşi, kocası, babası, komşusu artık 

tanımadığı erkekler yani akıl alır gibi değil. O Karadeniz'de bir kız evine girerken 

öldürüldü. O cinayet benim için çok enteresandı. Şimdi o saate kadar tanıdıklarının 

öldüreceğini ve ben kendimi güvende olduğumu zannediyorum. Bizlerin bilmediği bir 

hikayesi var diye düşünülebiliyordu. Ama o kızcağız öldürülünce dedim ki ulan biz bittik. 

Yani hiç artık öyle bir gerekçe bir dayanağa bir hikayeye ihtiyaç kalmadı. Bende pekala 

öldürülebilirim. Çünkü ben şey diyordum: Benim abim beni öldürmez diyordum, hani 

çok kabaca esprili bir yerden. Ama hikaye öyle değil artık. Niye? Çünkü o kadar 

normalleşti ki bu ahlaksızlık o kadar normalleşti ki bu saçmalık ve cezasızlık insanlar 

bunu normalleştirmeye başladılar… yılda 300'den fazla kadın öldürülüyor. Ben ha kadın 

ölmüş deyip işimi yapmaya devam ediyorum. Oysa bunun beni delirtmesi lazım. Bunun 

beni yerimde duramaz hale getirmesi lazım. (K14;46) 

Bu demek değildir ki atıyorum normalleşmiş (normalize etmiş) bir insan varsa karşımızda 

rüşvetin normalleştiği ve bir gelenek haline geliyor çünkü. (E8;47) 

Kötülük de bir alışkanlık. Sürekli kötülük ola ola insanlar bunu normalleşmiş gibi 

görebilir. (E6;56) 

…çünkü ben orada onun işini yapıyorum, kendimi minnet altında hissedeyim ve onun 

işini göreyim istiyor, sonra alışkanlık haline geliyor vermeyenden istemeye başlıyorsun. 

Otomatikman doğal hakkın olarak görüyorsun. (K1;50) 

Benim için de, sizin için de, herkes için geçerli bir şey. Bir şey yaptıkça artık ilk yaptığın 

normal olursa biraz daha ötesi, yani acaba diye düşününce, yani bir sefer üç buçukta 

bırakıyorsun, bir sefer üçte bırakıyorsun mesaiyi, artık bir sefer iki buçukta bırakıyorsun, 

hani artık yani ilk üç buçukta bıraktığın zaman iki buçukta bırakmak sana dehşet verici 

gelirken artık bu normal sayılıyor. Bir bakıyorsun bir başka biri bir görevi giderek 12'de 

bırakıyor, artık bu sefer ikide bıraktığında da yani çok da dokunmuyor, yani ne oluyor 

artık normalleşiyor, alışkanlık haline geliyor. (E7;32) 

4.1.2.3. Telafi 

Katılımcılar ahlaki ihlal sergiledikleri zaman bunu telafi etme çabalarına girdiklerini 

ifade etmişlerdir. Telafi çabaları Hesabı Kapatmaya Yönelik ve Geleceğe Yönelik olmak 

üzere iki alt başlık altında değerlendirilmiştir.  

Hesabı Kapatmaya Yönelik 

Yapılan analizlerde katılımcıların telafi olarak çoğunlukla özür dilemeyi ve 

helalleşmeyi kullandıkları, diğer yandan maddi destek olmak, görevi olmayan bir iş 

üstlenmek, ekstra çalışmak vb alternatif bir iyilik üreterek duruma uygun farklı telafi 



84 

yolları geliştirdikleri de görülmüştür. Hesabı kapatmaya yönelik telafi başlığında yer alan 

katılımcı görüşlerine aşağıda yer verilmiştir: 

 …Pişmanlıklarım var. Bunları fazla normalleştiremiyorum galiba, şöyle diyorum kendi 

kendime ‘bir gün inşallah uygun bir konumda ve durumda konuşup helalleşebilirim’ diye 

düşünüyorum. (K11;30) 

(Birine yanlış yaptığı zamana atfen)…Özür dilerim helallik isterim. (E2;31) 

Çok ani gelişmişti bu olay planlayarak olmadı tabi ama oradaki tepkimin ona kendi 

yanlışlarını görmeye itecek bir tepki olabileceğini düşünmüş olabilirim. Kısa bir süre 

sürdü sonra çark döndü sonra bu tepkimin yanlışlığını fark edip telafi etmek için ikisinden 

de özür diledim. (K4;32) 

Yani şöyle zaman zaman işe geç kalıyorum illaki geç kaldığım oluyor. Ayda bir, ya da 

yılda üç-beş. Kendimi rahatsız hissediyorum. Ne yapıyorum? İki kere molaya çıkacaksam 

bir kere çıkıyorum. Veya sabah benim 8'de çıkmam gerekiyor, ben 9'da çıkıyorum. Çoğu 

zaman bu şekilde yapmaya çalıştım.  (K13;26) 

Bir keresinde işte ne oldu bir para yatmadı işte bir göreve gidiyorsun. Görev için ayrıca 

bir para yatıyor o para yatmadı ve birlikte göreve çıktığım arkadaşımınki de yatmamıştı. 

Bu işin peşine düştü. Bu görevleri yazan arkadaş yanlış yapmış eksik yatmış bizim 

görevlerimizi yazmayı unutmuş.  Oradan hemen vicdan devreye giriyor diyor ki burada 

benim eksik yaptığım işler vardı. Bu da ona sayılsın bu şekilde işte vicdanı rahatlatma 

(E7;32) 

Bir keresinde kurumun arabası bende kalmıştı. Kurumun arabası bende neden kalır? Hem 

mühendislik hem şoförlük yaparsam kalır. Hani arkadaşım kurumda araba var ama şoför 

yok. Vatandaşın işi görülsün diye cevap verelim diye ne yaptık biz de gittik arabayı aldık 

şoförlük de yapıyoruz mesela. Eksik yaptığın bir şeyleri böylece kapatma yöntemi ile 

telafi yapıyorum. Yine bir kere öyle araba bende kaldı eşimin acil bir yere gitmesi 

gerekiyordu. O arabayı kullandım gittim … liralık mazot attım. (E7;32) 

Mesela insan sevdiği değer verdiği bir kişiye yalan söylediği zaman bunu telafi etmek 

isteyebilir. Onun için önemli olan şeyleri daha fazla yapmaya çalışabilir. Mesela eşimin 

kalbini kırdım onun gönlünü almaya çalışırım benden beklediği şeyleri daha çok yapmaya 

çalışırım. Özür dileyebilirim hatamdan dolayı, özür dilemek zor olsa da. Benim yaptığım 

o. (E3;39) 

Geleceğe Yönelik 

Katılımcılar yaşadıkları olaydan dersler çıkarmayı ve bu dersleri yaşamlarında etkin 

bir şekilde kullanmayı, diğer bir ifadeyle konuyu örtbas etmemeyi bir diğer telafi yolu 

olarak benimsediklerini dile getirmişlerdir. Katılımcı ifadeleri şöyledir: 

Niye öyle yaptık bizim için çabalayan bir öğretmene Neden bunu yaptık diye hala içimde 

bir yaradır. Şu anda hala bu yaranın etkisiyle kendi çocuklarımın öğretmenlere değer 

vermeleri için teşvik edici bir tutumum vardır. Onların yaptığı yatırıma teşvik edici 

cümleler söylüyorum. (K6;43) 

Kardeşim hani gerçekten de burada kötü bir şey yaptım ve bundan bir ders çıkarmalıyım. 

(E7;32) 

Trafikte bazen yanlış yaptığım şeyden dolayı insanlara zorluk verdiysem sonra kararlar 

alırım kendi kendime bir daha kimseyi zora koşmayacağım. Hükümete, devlete, komşuya 



85 

karşı bir yanlış olduğunda da tekrarlamamaya karar veririm. Trafikte mesela tanımadığın 

bir kişiye karşı yaptığım bir yanlış, mesela trafikte telefonla konuşurken yaptıysam bir 

daha telefonla konuşmayacağım. Araba kullanırken ya da mesela trafik saatindeyse 

yaptığım yanlış demek ki bu saatte dikkatim iyi değil, bir daha bu saatte trafiğe 

çıkmayacağım, başkalarına bir daha bunu diğerine yaşatmayacağım gibi kararlar alarak 

ve yapmayarak ya tövbe gibi işte. (K12;51) 

Vicdan azabı ilk planda duyduğum şey ama onu duyamama korkusu var, yani bunu 

örttükçe artık bu işten vicdan azabı duyamayacak noktaya gelirsem, bu bir adım ötesi, 

daha korkutucu olanı. Yani o şeyin bir türlü kafamda kapanmaması da aslında bir telafi, 

hala bunla ilgili üzülebiliyorum, hala bununla ilgili kafamda bir şey var, bu iş benim 

kafamda, bunu bir şekilde çözeceğim ömrüm olursa inşallah gibi. Bu da belki bir telafi 

yöntemi, kafamda kalması, daha korkuncu çünkü kafanda kalmaması. (K11;30) 

4.1.3. Tema 3. Ahlaki Kayıtsızlığa Neden Olan Kolaylaştırıcı Faktörler 

Ahlaki kayıtsızlık içerikli davranışlar insanın var olan ahlaki değerleri ile çelişkili bir 

durum olduğu için kişiye vicdani bir yük vermekte ve birey kolaylaştırıcı unsurlara 

başvurmaya ihtiyaç hissetmektedir. Modelde üçüncü basamak olarak ahlaki kayıtsızlığa 

neden olan kolaylaştırıcı faktörler yer almaktadır. Yapılan analizlerde ahlaki kayıtsızlığa 

neden olan birçok kolaylaştırıcı faktör olduğu görülmüş olup bu faktörler Sosyal 

Faktörler ve Bireysel Faktörler olmak üzere iki alt tema şeklinde gruplandırılmıştır. 

Ahlaki kayıtsızlığa neden olan kolaylaştırıcı faktörler Şekil 4.4’te görsel olarak da 

verilmiştir.  

 

 

Şekil 4.4. Ahlaki Kayıtsızlığı Kolaylaştırıcı Faktörler 

 



86 

4.1.3.1. Sosyal Faktörler  

Sosyal faktörler ahlaki kayıtsızlığın daha kolay sergilenmesine neden olan toplumsal 

ve kültürel bir takım etmenleri kapsamaktadır. Bu alt tema altında Sosyal Etki, Sistemsel 

Sorunlar, Kavramların Boşaltılması, Kültürel Öğreti ve Kültürel Dönüşüm başlıkları yer 

almaktadır.  

Sosyal Etki 

Katılımcılar toplumun  ahlaki ve erdemli davranışları desteklemediğini (E6), sesi çok 

çıkanın haksız da olsa menfaat elde ederek işini yürüttüğünü (K14), para üstü bırakmanın 

icra dairesinde norm haline geldiğini ve ortama yeni girenlere aktarıldığını (E10) 

söyleyerek bunlar gibi etkenlerin kişinin ahlaki kayıtsızlık yapmasını kolaylaştırdığını 

ifade etmişlerdir. Sosyal etkiye ilişkin katılımcıların ifadeleri şöyledir:  

Bir de çevre baskısı var bence çevre baskısı da önemli, yani oluşan bir toplum yapısı var. 

Bu toplum yapısının ahlaki olan erdemli olan davranışları desteklemesi gerekirken 

toplum yapısı bunu desteklemiyor. Aslında ahlak ve din toplumla birlikte daha kolay 

yaşanılan bir şey. İnsanlar ibadet, amel yaparlar ama ahlak başka bir şey, menfaat 

duygusu, toplum baskısı, toplumun bunu desteklememesi. (E6;56) 

Ama bunun toplumsal boyutuyla nasıl tetiklenir bu derseniz bizim toplumumuzda en çok 

bağıran en haklı sayıldığı için, işte bir sıraya girersiniz, sıra çok kalabalıktır. Çalışanlar 

hiç oralı değildir, işte biri bağırır. Çalışanlar, ay şunun işini yapalım, işi bitsin de gitsin o 

deyip onu öne alırlar. Aslında orada kalan 10 kişiye, 20 kişiye öğrettikleri şey şudur. 

Gelecek sefer sizde bağırın, siz de çemkirin, sizin de işinizi yapalımı öğretirler. (K14;46) 

Mesela ben İcra Dairesinde dosya üstü para bırakmaya nasıl öğrendim. İlk gün gittim 

bizim icra takip elemanı çocuk var hukuk fakültesine bize icra takip dosyasının nasıl takip 

edileceğini uygulamalı göstermiyorlar. Takip elemanı bir avukattan daha iyi biliyor, yani 

o lise mezunu bir çocuk. Gittik işte kaç para tuttu, diyelim ki hadi 80 lira tuttu. 100 lirayı 

bıraktı çıktı filan abi para üstü dedim, abi para üstü olmaz icra dairesine dedi. Orada 

öğrendim ben, ondan sonra ben de para üstü bırakıp çıkmaya başladım. Para üstü 

beklediğimde adamlar suratıma bakıyordu. (E10;31) 

Sosyal etki altında ele alınan görüşler incelendiğinde,  katılımcıların bazen 

başkalarının davranışlarının kendilerini manipüle ettiğini ve ahlaki kayıtsızlığa teşvik 

ettiğini, bazen diğerlerinden güç alarak bazen de içinde bulunulan bağlamın etkisiyle 

ahlaki kayıtsızlık sergilediklerini ifade ettikleri görülmüştür. Başlığa ilişkin görüşler 

şöyledir: 

Böyle olaylar tekrarlandıkça ben eskisi gibi saf ve açık sözlü olmamayı, seçerek 

konuşmayı öğrendim. Eskiden akşam bütün gün olan biteni anlatırdım. Sonra baktım ki 

anlattıklarımın içinden çekerek bana karşı kullanıyor. Sonra benim de saflığım azaldı. 

Dürüstlüğüm azaldı. Yaşam insana çok şey öğretiyor. Başkalarının etkisiyle insanın kendi 

dürüstlüğü azalıyor, tepkileriyle yönlendirdiler beni. Olmadığım bir insan haline geldim. 



87 

Şimdiki politikam “sorulmadıkça konuşma” şeklinde. Hani üç maymunu oynuyor ya 

insanlar görmedim, duymadım, söylemedim. Ben dördüncüyü oynuyorum sıkıysa söyle. 

(K7;52) 

…çünkü ben orada onun işini yapıyorum kendimi minnet altında hissedeyim ve onun 

işini göreyim istiyor. Sonra alışkanlık haline geliyor vermeyenden de istemeye 

başlıyorsun. Otomatikman doğal hakkın olarak görüyorsun….Mesela ne var ne yok 

belediyede dediğimde aslında dedikodu davetiyesi vermiş oluyorum. (K1;50) 

Ergen gibi takılıyorduk asla gıcık oluşumuzun sebebini açıklamadık kıza. Sadece gıcık 

olduk. Ama gıcık olmamızın nedenlerini hiç açıklamadık. Diğer kızlar birkaç kere 

çamaşır makinesini gece çalıştırmasan olur mu filan dediler Aslında bir de şu çok komikti 

birimiz bir huyundan diğerimiz başka huyundan rahatsız oluyordu mesela ben çamaşır 

makinesini takmıyordum. Sonra oturup konuşuyorduk şunu da yaptı bunu da yaptı diye. 

Birbirimizi doldurarak güçleniyorduk aslında ve o anda bunu da görmüyorduk o kadar 

haklı buluyorduk ki kendimizi. Hatta o zaman o kıza gıcıklık yüzünden oluşan 

arkadaşlığımız hala devam ediyor. Şu an mesela hiç birimiz o şekilde davranışlar 

yapmayız. Şu anki arkadaşlığımızın böyle bir dinamiği yok ama o zaman o kenetlenme 

bu durumdan kaynaklanmıştı. (K2;27) 

Buna tek başıma cesaret edemezdim birbirimizden güç aldık (öğretmene grupça 

yaptıkları bir saygısızlıktan söz ederken). (K6;43)  

Sistemsel Sorunlar 

Daha çok hukuk sistemine atıf yapılan bu alt başlıkta katılımcılar ahlaki kayıtsızlığı 

kolaylaştıran önemli etkenlerden birinin ülkeyi yöneten ve idare eden sistemden 

kaynaklanan boşluklar ve ihmaller olduğunu belirtmişlerdir. Sistemsel sorunların, 

düzenin adaletsizliği, hukuku işletme gerekliliği ve yaptırımların esnekliği şeklinde 

kategorize edilmiştir. Katılımcıların sistemsel sorunlara ilişkin görüşleri şöyledir: 

Bana öyle geliyor ki tam da o Edirne sınırına gelmeden 70, bu tarafta 200 meselesi aslında 

hukuku işletme gerekliliğine işaret ediyor, çünkü hukukun iki işlevi vardır. Bir uygular, 

uygularken dayatır bunu böyle yapacaksın der. İkincisi de öğretici işleri vardır bence. 

Doğru kurulmuş adil ve hukuk sisteminden daha iyi bir öğretmen ben tanımıyorum. 

(K14;46) 

Normalde iş sektöründe özel ya da devlet fark etmez bir program yapılır, o programa göre 

davranılır, üretim başlar, ama patron bu program devam ederken başka bir amaç edinir 

ve bu amacın mevcut kişilerle yapılması gerekiyordur. Ya sistem mevcut insanları 

kandırarak ya da daha düşük paralar teklif edip ikna ederek daha fazla çalışmalarını 

sağlar. Kalite düşer. Siz patron değilseniz eğer yöneticiyseniz işçiler de sizi kısıtlı 

dinleyeceği için bu sistemde başarısız olursunuz, bu programa uyamazsınız. Dersiniz ki 

burada benim suçum yok, çünkü benim yetkim belli, ben işçilere ekstradan bir şeyler vaat 

edebildim bütçem gereği ama işçiler az ikna oldular, dolayısıyla çalışmadılar, dolayısıyla 

hem programa uyamadım, hem patronun gönderdiği işi yapamadım. Bunun sonucunda 

işi kim getiriyor patron. Bu çok yaşadığım bir şeydir. Patron der ki çalar mısın çırpar 

mısın kandırır mısın ben bunu umursamam bunu çöz der. Bunu çözmezsen başarısızsın, 

dolayısıyla kurallara uyarak işi yapmaya çalıştığınızda başarısız oluyorsunuz. (E8;47) 

Şimdi ben herkesin çektiği bir yerde ben kopya çekmesem o zaman ben adalete aykırı 

davranmış oluyorum, çünkü herkes kopya çekiyor ve kimse adil bir puan almıyor, 

dolayısıyla benim orada çekmeden aldığım puan da adil bir puan değil, bu sefer bana 



88 

adaletsizlik çünkü. Orada bir sistem tarafından adalet sağlanamadığı için herkes kendi 

yolunu bulmak zorunda, ben de böyle kendi yolumu buluyorum. (K11;30) 

Nasıl yapıyor değil de neyi başarmış diye bakıyor insanlar başkalarına. Vaktiyle bir 

başbakan "benim memurum işini bilir" demişti.  Rüşvet almanın devletin en yetkili 

ağızlarından teşviki değil de nedir bu? Bir başbakan da dün verdiği sözleri umursamazken 

milletin gözüne baka baka "dün dündür" deyip milleti kandırdığını pişkince söylemişti. 

(K8;37) 

İcra dairelerinde mesela bütün memurlar rüşvet alır. Yani 17 lira tuttuysa bir işlem 20 lira 

alınır. 87 lira tuttuysa 100 lira alınır. Hiçbir zaman icra dersinde bozuk para olmaz. Bunu 

avukatlar da bilir. Herkes bilir ona göre iş yaparsın. (E10;31) 

Kavramların İçinin Boşaltılması 

Yapılan analizlerde kavramların içinin boşaltılması olarak adlandırılan bu başlık, 

ahlaki kayıtsızlığa neden olan diğer bir kolaylaştırıcı faktör olarak görülmüştür. Bazı 

kavramlara gücü elinde tutan mevkiler tarafından menfaatleri doğrultusunda anlam 

yüklenmesi, çoğu ahlak dışı eylemi meşrulaştıran bir zemin oluşmasına neden 

olmaktadır. Daha çok bir katılımcının oldukça içini doldurarak yaptığı kavramların içinin 

boşaltılması başlığının içeriği şu açıklamalarla örneklenebilir: 

İşte post truth çağı dediğimiz çağın meselesi. Kavramların içi öylesine boşaltıldı, öylesine 

gerçekliğin dışında bir tartışma zemininde yaşıyoruz ki ulan aynı kavramdan mı söz 

ediyoruz biz. Allah Allah dediğimiz binlerce örnekle karşılaşıyoruz. Yani çok siyasete 

girmek istemiyorum ama en içi boşalan kavramlar ne? Bugün terörist kavramı, demokrasi 

kavramı, demokrasi böyle bir şey değil. Ben biliyorum siz de biliyorsunuz ama 

demokrasiyi hiç ağzından düşürmeyenler sadece işlerine yarayan biçimde kavramı 

kullanıyorlar ve sanki anlamı onun kastettiği şeymiş gibi... İşine geldiği gibi ve bu şöyle 

riskler de doğuruyor, mesela terörist tanımına geri dönersek eğer herkese terörist demeye 

başlarsınız, terörizmi o kadar hafifsemiş hale geliyorsunuz ki o kadar içi boşalıyor ki 

gerçek teröristle karşılaştığınızda terörist olup olmadığından emin olamaz hale 

geliyorsunuz, çünkü hepimiz terörist oluyoruz o zaman. Herkesi yani herkesi aynı torbaya 

koyduğunuzda artık sapla samanı birbirinden ayırt edemez hale geliyorsunuz. Bu hem 

sizin için hem diğerleri için. İşin içinden çıkılmaz bir tabloya neden oluyor ve hepimize 

zarar veriyor. Ahlaki boyutla ilişkilendirirsek de yani işte terörizm denilen şey dünyanın 

en korkunç ahlaksızlığıysa, yol ve yöntemin bu olmaması gerekiyorsa siz bunu bu kadar 

yaygın tanımlı hale getirdiğimizde aslında onun doğduğu ahlaksızlığı da yaygın ve kabul 

edilebilir hale getiriyorsunuz. Oysa benim diken diken olmam lazım. (K14;46) 

O zaman biraz da mesele nereye gidiyor o toplumsal cinsiyet rolleri ataerkil toplumun 

erkek egemen dilin aslında kadınları nasıl kayırmaya çalışıyor gibi görünüp öyle 

olmamasına. (K14;46) 

Kavram seti öyle kirlendi ki Ulus-devlet belki de dünyanın savaşlar sonrasında icat ettiği 

en iyi kavramlardan biri iken bugün ulusalcı deyince diken diken oluyoruz, çünkü 

ulusalcılık artık daha kafatasçı bir yere doğru eviriliyor. Kendisinden başka fikri 

benimsemeyen, kendisinden başkasına yaşam hakkı tanımayan, böyle at gözlüklü bir şey 

geliyor benim gözümün önüne; ama ulus dediğinde aslında aynı toprak üstünde yaşayan, 

hangi etnik aidiyetten geldiğinin bir önemi olmayan aynı kültürü aynı toprakta beraberce 



89 

yaşamayı beceren insanlar dediğimde aslında kavram o kadar da korkunç değil. Hatta 

bize çıkış kapısı sunan bir şeymiş gibi görünüyor. (K14;46) 

Bir taraftan da ama kanunları da insanlar yazdı, her şeyi doğru olamaz. Bunun üstüne 

gitmeliyiz, tartışmalıyız bunu. Dünyadaki kuralları biz koyduk. Buna buradan da 

bakabilirsin.  Bunlar değişebilir şeylerdir diye bakıyor benim bir şeyin yanlış olduğunu 

iddia ettiğim bir konuda bana bu yaklaşımlarla geliyorlar. Bir zaman değiştikçe bazı 

şeyler değişebilir, ikincisi ilkelerde konuşulabilir şeylerdir diyerek. Ben de haklı 

olabilirim sen da haklı olabilirsin diye bir yaklaşım var ya dolayısıyla bir şeyler yanlış 

olmak zorunda değil ya da kanunu olmayan bir şey mesela, dolayısıyla bunu yapabilirim. 

(K12;51) 

Kültürel Öğreti 

Bazı katılımcılar, namus temizlemek, her doğruyu her yerde söylememek, içinden 

geçeni söylememek, ayıp olacağını düşünmek ya da Allah affeder demek gibi bir takım 

kültürel söylem ve öğretilerin ahlaki kayıtsızlığın önünü açtığını belirtmişlerdir. Kültürel 

öğretiyi şu ifadelerle örneklendirmek mümkündür: 

En bilindik şey herhalde namusumu temizledim, argümanının arkasına saklanıyor ve 

namus diye tanımladığı şey de aslında son derece çarpık. Ama öyle öğretilmiş yani 

köklerine indiğinizde de orada öğretilerde sorun olduğunu, o öğretilerin bir türlü 

değiştirilemediğini görüyorsunuz. (K14;46) 

Bazen atasözlerimiz de sanki bunları teşvik ediyor gibi. Mesela her doğru her yerde 

söylenmez sözü. Niye söylenmesin?. (K8;37) 

Komşusunun istediği bir şeyi vermek istemiyorsa kalmadı der ve onun çocuğu da bu 

tanıklıklarla büyür ve kültürel aktarım böyle süregider. (K8;37) 

Bana kalırsa mesela içinden geçeni söylememeyi farklı davranmayı ahlaki olarak uygun 

bir davranış olarak değerlendirmeyeceksek, yöresel kültür de bu işi teşvik eden bir şey. 

Mesela, ben doğuluyum biz her aklına geleni söylememek, ne bileyim büyüklerin yanında 

saygısızlık olur filan diye büyütüldük. Ben bakıyorum Karadenizli arkadaşlara, içinden 

geçeni söylüyor. Şöyle düşünüyorsun o zaman o dürüstse ben ikiyüzlü müyüm? Bize 

saygı, örf diye öğretilen, beni yanlış bir şeye mi sevk ediyor? Bana hala normal gelmiyor 

içinden geleni öyle olduğu gibi söylemek. Uygun mu, karşıdaki ne der, ne hisseder, ayıp 

mı, kırk tilki dolanıyor kafamda. Aslında gerçeği çarpıtmadan ve karşıdakini kırmadan 

dürüstçe ifade etmeyi öğrenmek gerek galiba. (E11; 49) 

Kültürel Dönüşüm 

Bazı katılımcılar gerek ülke olarak gerekse dünya olarak değişen değer ve 

önceliklerin ahlak anlayışımızı da etkilediğini, bunu da toplumsal olarak ahlaki bir çöküş 

olarak deneyimlediğimizi dile getirmişlerdir. Kültürün ahlakı ön planda tutan norm ve 

değerlerinin modernleşmeyle beraber ahlakı geri plana atan bir yapıya dönüştüğünü 

belirtmişlerdir.  Kültürel dönüşüme ilişkin katılımcı görüşleri şu şekildedir: 



90 

Tüketim kültürünün bu kadar yaygın olması ve tüketimin sürekli teşvik edilmesi, tüketim 

kültürüyle beraber oluşan değer bilmeme, her şeyi hazır bulmayla beraber oluşan 

toplumsal dejeneresyon var. (E6;56) 

Bir şey tartışıyorduk, denildi ki bana buna böyle bakamazsın artık dünya böyle değil. 

Herkes böyle yapıyor, zamanla değişiyor bazı şeyler. Dünya artık bu düzen üstünden 

gidiyor hani şunun gibi. Büyük balık küçük balığı yutar deniyor ya artık biz kendimizi 

buna adapte etmeliyiz. Bence burada hala aslında vicdanla ahlakla ilgili şeyler var ama 

bu dünyada günlük hayatta yaşadıklarımızın üstünden bakıyor. (K12;51) 

Aslında çok normal olan bir olayı, toplumdaki dejenerasyon nedeniyle sanki olağanüstü 

bir ahlak ölçüsüymüş gibi değerlendirmemiz çok ilginç. Ahlaki olarak geldiğimiz durumu 

gözler önüne seriyor. Yadırganıyor. Para bulup teslim eden insan haber oluyor, normal 

dışı bir şey yapmış gibi. Haber olsun teşvik olur ama aslında haber değeri olmayacak 

kadar normal bir şey. (E1;54) 

Toplumsal değerlerin, değer yargılarının oldukça yıpranmış olması deformasyona 

uğramış olması aile içi ilişkilerimizin zayıflamış olması. Genelde şu anda aile içi iletişime 

baktığımızda bizim yetiştiğimiz zamanlara göre çok zayıflamış durumda. Herkes bir 

kenara çekilip kendi bilgisayarıyla vakit geçiriyor. Birlikte az zaman geçiriyoruz. 

Dolayısıyla iletişimin olmadığı yerde değerler, diğerkâmlık, hüsnü zan, başkasının yerine 

kendini koyup düşünebilme, empati kurabilme gibi bazı ahlaki değerler de dumura 

uğruyor.  Bazı değerler de hiç verilemiyor, mesela kanaatkârlık, azla yetinme, ihtiyacı 

kadar sahip olmak gibi ben bu olayı genel alıyorum. (E6;56) 

Yurt dışında da yaşadığımız için onu gördüm yani. Adamlarda dini kavramlar 100 sene 

önce ortadan kalkmış. Dini temelli motivasyonları yok. Onun yerine etik, kanun, düzen, 

sosyal hayat getirmiş ona uyuyor.  Bizde karma bir yapı var. Din de tam yok etikte, ahlak 

ya da kanunlar dediğimiz tamamen uyulması gereken şeyler yok. Mesela bana göre 

Müslüman bir insan olarak benim için maddi kanunların çok bir hükmü yok, yani 

değişebilir de ortadan da kalkabilir, onun ne söylediğini çok bir önemi yok. Benim için 

adaleti, doğruyu, yanlışı belirleyen şeyler de dini kavramlar. Ama şimdi bunu bir konuda 

böyle uygulayıp diğer konuda uygulamazsam o zaman her işi kendi hayatıma 

uydurabiliyorum ki Türkiye'de olan biraz da bu. Yani adam Müslüman ama ihale 

meselesinde o kadar da değil. Oradan bir komisyon almanın çok da problem olmadığını 

düşünüyor. Ya kardeşim dinin kurallarını tamamen uygulayacaksın. Onu ortadan 

kaldırmışsan da etik, kanun her neyse onları tamamen uygulayacaksın. Biz de hibrit 

karma bir yapı olduğu için ikisi de tam değil, ikisi de eksik değil. Her tarafa 

uydurabiliyorsun kimi zaman etik kısmına, kimi zaman din kısmına uyduruyorsun. 

(E10;31) 

4.1.3.2. Bireysel Faktörler  

Ahlaki kayıtsızlığa neden olan kolaylaştırıcı faktörlerin diğer kısmının bireysel 

faktörler olduğu görülmüştür. Bu alt tema altında Yokluk ve Yoksunluk, Kişisel Adalet 

Arayışı, Kendini Koruma, Mizah, Ben-merkezcilik, Değerlerin Yokluğu, Rövanş, İlk 

Adım, Bedel Ödememiş Olmak ve Sonuç Odaklılık başlıkları yer almaktadır. 



91 

Yokluk ve Yoksunluk 

Katılımcılar, temel ihtiyaç düzeyinde ihtiyacı olan kişilerin diğer bir ifadeyle yemek, 

barınma gibi temel gereksinimleri karşılayamayan kişilerin daha kolay ahlaki ihlallere 

yöneldiğini düşündüklerini belirtmişlerdir. Yokluk ve yoksunlukalgısının desteğiyle 

ahlaki kayıtsızlığa yönelen kişilerin gerçekten gereksinim duduklarını ifade ederek, 

hayatta kalma refleksiyle ya da kıskanma ve imrenme duygusuyla  ahlaki ihlallere 

yöneldiği görülmüştür. Bu durumlara ilişkin bazı örnekler aşağıdadır: 

Yüksek enflasyonun, yoksulluğun, hayat gailesinin bu kadar üst düzeye çıktığı bir yerde 

insanlara hadi adaleti düşün, hadi ahlakı düşün lüks gelmeye başlar. Eve ekmek götürme 

derdine düştüğünde de öyle yastığa kafamı koyduğumda rahat koyayım vay ahlaklı 

mıydım hukuka uydum mu kurallara uydum mu oraya gelmiyor. Biraz ihtiyaç hiyerarşisi 

gibi aynen biz daha barınma ve karnını doyurma basamağındayken aidiyet, hukuk gibi 

üçüncü, dördüncü basamaklara ulaşamıyoruz. Bu yüzden de refah toplumlarında yani işte 

Batı demek istemiyorum ona ama belli dertleri çözmüş toplumlarda işte o meselelere daha 

çok kafa yorma, düşünme, üstüne tartışma imkânı daha çok oluyor. En azından ikinci 

basamağı halletmiş oluyorlar. Ben biraz oralara ilişkili olduğunu düşünüyorum. (K14;46) 

Diyelim ki bir kıtlık durumunu düşünelim, maddi anlamda da insanların bir şeyin 

yoksunluğunu çektikleri durumları, böyle durumlarda insanlar bazı şeyleri daha meşru 

görmeye başlarlar, eğer açsan ve yiyecek bir şeyin yoksa bir şey çalmak daha makul 

gelebilir ufak da olsa. (K11;30) 

Bir haber hatırlıyorum geçmiş yıllardan aç oldukları için bir gıdayı çalan çocukların 

aldıkları hapis cezası mesela. Yasa ceza öngörüyor, 18 yaş altı oldukları için lütfedip 

indirip yapıyor. Çocuklar hapse konuyor. Çalmak ahlaki bir eylem değil belki ama aç 

olan çocuğun çalması hapse konulmasından daha ahlaki geliyor bana. Şimdi ben yargıç 

olsam o çocuklara hapis cezası vermezdim gibi geliyor. Hırsızlığı meşru mu görmüş 

olacaktım Hiç öyle hissetmiyorum. Bir devletin önce aç çocuklarını doyurması lazım 

sonra hukuk gelir bana göre. (E11;49) 

Aynı zamanda bazı katılımcılar yoksunluğu psikolojik olarak değerlendirerek, 

çevrelerindeki insanların sahip oldukları şeylere sahip olmayı istemek üzerinden 

algılanan yoksunluğa işaret etmişlerdir: 

…Herkes de var ama bende yok benim yaşımda herkesin arabası varsa ben de hangi yolla 

olursa olsun bu arabaya ulaşacağım düşüncesi. (E1;54) 

Bakıyorsun kredi kartı şişmiş hala alışveriş yapıyor sağdan soldan borç istiyor. İş aramak 

yerine borç arıyor. İş bulursun beğenmez hep bir bahane yok yol uzak, yok küçük çocuğu 

var. Ama para harcamaya gelince benim hiçbir şeyim yok. Hiç kendime bir şey almadım. 

Hep fakirdim Herkes alıyor ben alamıyorum. Benim çocuklarım milletin eskisini giyiyor. 

Gerçek ihtiyaçtan çok kendini mağdur olduğuna inanma görüyorum burada. (K8;37) 

Fakirlik algısı, özellikle doğu güneydoğu bölgesinde elektrik kullanımında görülür. 

Kaçak olduğunu, haram olduğunu günah olduğunu bilir ama yine de kaçak kullanır. Birisi 

param yok, fakirim diyordu. (E5;43) 



92 

Haklı Olduğuna İnanma 

Haklı olduğuna düşünerek ahlaki kayıtsızlığa daha kolay yönelen kişiler, hakkının 

yendiğine inanmakta, kendi haklı olduğu noktaları bulmaya çalışmakta böylece kendi 

hakkını koruduğunu iddia etmektedir. Katılımcıların bu konudaki görüşleri şöyle 

örneklenebilir:  

Kendi haklılığıma inandığım zaman karşıyı gözüm görmez. Ben haklıysam karşının ne 

hissettiğini önemi yok. Üzülürse üzülsün üzülmek önemli değil gereğini yapsın diye 

mantık çerçevesinden bakarım. (K2;27) 

Ben yapmam gereken şeyi yaptım,  haklıyım, küsmesi gereken bir kişi varsa o benim. 

Ben gitmedim ama bu beni o zaman da şimdi de rahatsız ediyor. Kendimi yanında iyi 

hissettiğim çok kıymet verdiğim bir arkadaşımdı. Gururum beni engelledi tekrar ona 

gitme konusunda. (E3;39) 

Kendimi haklı gördüğüm bir yanım var mıydı? Bana göre staja gidiyorduk kendimce 

nedenlerim vardı her zamanki gibi. İnsanlar da böyle düşünüyor sanırım. Çok 

yorgundum. (K13;26) 

Özellikle Doğu, Güneydoğu bölgesinde elektrik kullanımında görülür. Kaçak olduğunu, 

haram olduğunu günah olduğunu bilir ama yine de kaçak kullanır? Ben onlarla 

konuştuğum zaman bana dedikleri şu: bu elektrik zaten burada üretiliyor. Benim hakkım 

devlet benim elektriğimi bana satıyor diyor. (E5;43) 

Bazen de yasaları yanlış, adaletsiz, hantal ya da geri kalmış hissediyorum. Mesela üç kat 

imar izni verilen yerde herkes 4.katı çıkmışsa ben de rahatsız olmadan yapabilirim 4.katı. 

Yoksa haksızlığa uğradığımı hissederim. Yani devletin koruyamadığı hakkımı ben 

kendim elde etmeye çalışırım… (K8;37) 

Kendini Koruma 

Kendini koruma başlığı altındaki veriler incelendiğinde, bazı katılımcıların ruh 

sağlığını korumak ve hayata devam edebilmek amacıyla, bazı katılımcıların ise rahatsız 

olan vicdanlarını susturmak amacıyla ahlaki kayıtsızlığa daha kolay meyil 

gösterebileceklerini ifade ettikleri aşağıdaki örneklerde de görülmektedir: 

Her gün duyuyoruz ya şurada yolsuzluk oldu, burada hırsızlık oldu, ne hukuka uyan var. 

Mesela ben deliriyorum sit alanı imara açmaya, köyü mahalle yapıp tarlalara apartman 

dikmenin yolunu açmaya. Bence bunlar son derece ahlaki toplumsal ve güvenlik içerikli 

problemler. Yarın ne yiyeceğiz taş mı yiyeceğiz, beton mu yiyeceğiz diye düşünüyorum. 

Bütün bunlar üstünüze gelirken bunları unutuyoruz, çünkü ben hepsi ile savaşamam. Bir 

tane bir insanım bütün yolsuzlukları, uğursuzlukları, bütün ahlaksızlıkları hatırlamaya 

kalksam bir yerden sonra patlar benim sistemim akıl sağlığım bozulur, o yüzden de ahlaki 

kayıtsızlığa meylediyorum, sonra ne oluyor, o duyarsızlık dediğimiz hiç istemediğiniz bir 

yere varıyoruz. Yakın örnekten söyleyelim, pandemideyiz günde resmi rakamlarla 

yaklaşık 100 civarında insan hayatını kaybediyor. Bence bu dehşet verici bir şey ve biz 

bunu artık konuşmuyoruz, ya da yılda 300'den fazla kadın öldürülüyor, ben ha kadın 

ölmüş deyip işimi yapmaya devam ediyorum, oysa bunun beni delirtmesi lazım. Bunun 

beni yerimde duramaz hale getirmesi lazım, ya da işte çocuklara tecavüz taciz hikâyeleri, 

benim bundan aklımı yitirmem lazım ama yitiremem, çünkü yaşamaya devam etmek 



93 

zorundayım. Çözüm üretemediğimde ve çözüme dair bir ışık göremediğimde ben bunu 

yokmuş gibi saymayı, unutmayı ya da şöyle elimle kenara itip yoluma devam etmeyi 

kaçınılmaz olarak yapıyorum. (K14;46) 

Polis ya da kamera olmayınca trafik suçu işlersin de vicdan en büyük polis. Ondan 

kaçmak, onu susturmak için de çare arıyor insan. Bazen diyorsun bir kerelik bir daha 

yapmam bazen de aman herkes yapıyor filan. (K8;37) 

Kötü hisseder ve bahane aramaya başlar, çünkü bir taraftan da acaba iyi bir şey mi diye 

düşünüyorum insanın bahane araması. Kardeşim hani ben gerçekten de burada kötü bir 

şey yaptım ve bundan bir ders çıkarmalıyım, bu doğru bir şey. Bir taraftan da bir bahane 

araması, en azından bir şey kaldı iyilik namına, bir şey kaldı anlamına da gelebilir, çünkü 

bunun doğru olmadığını biliyor, kendisine yakıştıramıyor ve bunun için sebep arıyor. 

Bunun için bir sebep aramamak çok daha tehlikeli herhalde, yani sebep aramak bir 

vicdan, evet hala mekanizmanın o vicdan mekanizmasının çalıştığını gösteriyor diye 

düşünüyorum. (E7;32) 

Diğer yandan bazı katılımcılar için kendini koruma, kişinin sahip olduğu imajını 

koruması olarak da değerlendirilmiştir. Çevreye verilmek istenilen imajın, olaylara ya da 

durumlara tepki verme şeklini ya da bazı eylemlerin sergilenip sergilenmeme 

noktasındaki duruşu etkilediğini belirten katılımcı görüşleri aşağıda örneklenmiştir:  

Başkalarının bizim için ne düşüneceği tabii ki önemli, ama bazı noktalarda vereceğimiz 

tepki ya da tepki vermemek, bunlar nasıl bir imaj oluşturacağımız ile ilgili de.... Mesela 

birisi tepki vereceğimiz bir şey yaptı. Ona karşı vermemiz gereken imaj eğer uysal ve 

geçinilebilir bir insan imajıysa başka, ya da kendi sınırlarını korumaya önem veren ve 

haksızlık edildiğinde buna tahammül edemeyecek bir insanım imajı vermek istiyorsan 

orada vereceğin tepki de değişir, o yüzden tabii ki bunlar da önemli. Diyelim ki daha 

uyumlu olmam gerektiğini düşündüğüm ortamlarda, oraya yeni girdiysem oranın 

kurallarını bilmiyorsam, bir şeyler bana garip geliyorsa ama çok da oraya kendimi ait 

hissetmiyorsam, çıkıp gidebilirim gibi düşünüyorsam, bana o anda çok garip gelen bir 

şeyle ilgili tepki vermeyebiliyorum. Yanlış bir şey, adaletsizce haksızca saçma bir şey, 

bir şey söylemeden kenarda durabiliyorum… O an vermek istediğim imaj, ya da bozmak 

istemediğim dış görünüş, davranışımı değiştiriyor ama ondan sonra eve geldiğimde 

onunla ilgili sıkıntı hissedebiliyorum. (K11;30) 

Manevi olarak da, takdir edilme sevilme ihtiyacı, bir şekilde kabul görme ihtiyacı... Hata 

yaptığın zaman sevilmeyeceğin ya da ahlaki olarak ufak da olsa kusurların olduğu zaman 

kabul göremeyeceğini düşündüğün yerler belki... Ya ben burada hata yaptım, çok yanlış 

yaptım dediğin zaman tolerans görebileceğin bir çevredeysen daha az böyle şeyler 

yaparsın ama böyle bir çevrede değilsen, bir şey her türlü mükemmelleştirilerek en üst 

ideal çevrede bekleniyorsa o zaman daha fazla bu tarz mekanizmalara başvurursun. Bu 

tür durumlarda insanlar bunları kullanarak yaptıklarını daha meşru göstermeye 

çalışıyorlar. (K11;30) 

Dedikoduyu ilerletmem ama önlemem de. Dedikoduyu önleme konusunda aktif önleyici 

kişiler vardır anlardan olmadım hiç. Dedikoduyu önleyen kişilerden olsaydım belki bu 

süreç böyle olmazdı. Her şeye cevap veren biriyim aslında sessizliğim hoşlanmadığım 

anlamına gelir. Pasif olarak duruma tepki koyarım ben. Grup yöneticisi olmam, ama 

etkiliyimdir. Ahlakçı görüntü beni rahatsız da ediyor. Lütfen dedikodu yapmayalım 

demek de üstte bir pozisyon almak gibi gelir bana daha dıştan bir duruş. (K2;27) 

Kişi yalan söylemediği zaman mahcup olacaktır zor duruma düşecektir belki ceza 

alacaktır. Cezadan kaçınmak için, eleştirilmemek için, insanların gözünde imajını 



94 

korumak için bunu yapıyordur. Ama sorsan o kişiye yalan söylemenin yanlış olduğunu 

söyleyecektir. (E3;39) 

Mizaha Vurma 

Yapılan analizlerde ahlaki kayıtsızlığı kolaylaştıran faktörler arasında mizaha 

vurmanın da kayda değer bir yeri olduğu görülmüştür. Katılımcılar, mizahın ahlaki 

olmayan eylemlerin yükünü durumu tiye alarak, şakayla geçiştirerek, komik yönüne 

dikkat çekerek ve durumla ilgili geyik yaparak azalttıklarını belirtmişlerdir. Katılımcı 

ifadelerinin bir kısmı aşağıda yer almaktadır:  

Bazen bazı durumlarla yüzleşmek güç gelir insana, mesela birinin kalbini kırmışsındır, 

hatanı itiraf edip özür dilemen gerekiyordur, ama özür dilemek, hata kabul etmek zor 

işler. Onun yerine meseleyi espriye vurup, sulandırıp, tiye alarak geçiştirmek ara sıra 

yaptığım şeydir. (K8;37) 

Dedikodu yaptığım zaman meselenin komik bir düzlemini bulup şakayla karışık olunca 

ağırlığı olmuyor bana. (K2;27) 

…lisede dizimde kitapla yakalanmıştım tarih sınavında, hoca nasıl gidiyor D. dedi. 

Dedim hocam çok iyi gidiyor, Otrar Faciası diye bir şey varmış, ilginçmiş, enteresanmış 

falan demiştim. (K1;30) 

Bir iki seferlik bir insan hataya düştüyse ve bunu yaptıysa bir vicdani rahatsızlık evet 

duyabilir. Mesela demin anlattığım öğrenci meselesinde bunu sürekli yapan bir öğrenci 

değilse eğer bir rahatsızlık duyacaktır ve bir daha da yapmayacaktır büyük ihtimalle ama 

1. sınıftan beri zaten bütün eğitim hayatı böyle geçmiş bir öğrenciyse rahatsızlık 

duymayacaktır yani.  Hocaya yakalandık ya diye WhatsApp grubuna geyik yapacaktır. 

Herhalde bu rahatsızlık meselesi eylemin ne kadar uzun sürdüğü ile alakalı bir şey 

sanırım. (E10;31) 

Menfaatini Düşünme  

Katılımcıların çoğunun menfaat ve çıkar meselelerini, kişilerin ahlaki duruşlarını 

etkileyen önemli bir faktör olarak ele aldıkları görülmüştür. Katılımcılar, menfaatini 

düşünmeyi menfaati doğrultusundaki kararları doğru bulma, kendisi ve geleceği için bir 

şey yapma isteği, kendini önemli bularak o menfaati hak ettiğini düşünme ya da yükselme 

ve makam hırsıyla ahlaki kayıtsızlığı kolaylaştırmaktadır. Bazı katılımcı görüşleri 

şöyledir: 

İnsanlar kendilerinin bir menfaati olduğunu düşündükleri müddetçe daima onun doğru 

olduğu varsayımı ile yola çıkıp arkasından da bir hata olduğunu görmüyorlar. (E9;60) 

İş yaşantısında da arkadaşlıklar veya hepimiz bir şekilde kendimizin karlı hale 

gelebileceği bir durumda olması mümkün olmayan veya etik olarak bizim vicdanımızın 

izin vermediği halde cüzdanımızın izin verdiği hallerde olmaması gereken bir şeyi 

oldurmak için elimizden geleni yapıyoruz. (E9;60) 



95 

Yani insanlar hayata sadece kendi çerçevelerinden baktıklarında bu sorunlar yaşanıyor 

bence. Kendi doğrularını herkesin doğrusu olarak görme eğilimi yaygın. Ben bunu 

hissediyorum bu doğru olabilir ama karşımdaki insan ne hissediyor diye hiçbir zaman 

düşünmüyoruz. Ben bu durumda haklıyım hakkımı almalıyım bakış açısı var. 

Benmerkezci düşünülüyor. Ben rahat olmalıyım ben huzurlu olmalıyım başkaları bana 

yardım etmeli Başkaları beni tolere etmeli ve beni desteklemeli bakış açısı var. Aynı 

şeyleri ben de yapmalıyım düşüncesi yok. Kısaca benmerkezci düşündüğümüz için 

vicdanımızı devre dışı bırakabiliyoruz. (K9;50) 

Babam da bir de şöyle bir şey var, yaşlandıkça kaygıya giriyor, çünkü mesela bir an önce 

yapmak istediği her şeyi yapmak istiyor, daha çok gezmek, daha çok spor yapmak, daha 

çok dolaşmak. O yaşlılık ona kaygı veriyor, ahirete inanıyor ama bir tane hayatı varmış 

gibi görüyor, öyle olunca hayat ona verilmiş bir şans ve başkaları onun üzerinde kısıtlama 

yapmasınlar, çünkü onun zaten bir tane hayatı var ve elli yaşına gelmiş, ne istiyorsa onu 

yapması lazım. (K11;30) 

Hiç emek vermeden makaleye ikinci yazar olarak katılma ya da intihal kabul edilebilecek 

bir şey değil. Burada da yine insan akademisyen de olsa yükselme ve makam hırsı, daha 

ön planda olma hırsı devrede oluyor. Dediğim gibi akademisyenlerin bunu yapması artık 

tuzun kokması. Bunları aslında artık insanların inisiyatifine bırakmamak lazım. Her 

konuda olduğu gibi tamam her şeyi devletten beklemeyeceğiz ama idarenin bu konuda 

önlemler alması lazım. (E6;56) 

Değerlerin Yokluğu 

Katılımcılar, birçok kez değerlerin önemine dikkat çekmiş, empati, merhamet, sevgi 

gibi temel değerlerin zayıf olmasının kişilerin ahlaki kayıtsızlığa daha kolay 

sürüklenmesine neden olduğunu ifade etmişler, aşağıda örnekleri sunulan görüşlerini dile 

getirmişlerdir:  

Bu da bize ahlak bilincinin nasıl aşılandığıyla ilgili aslında, hani inanıyoruz, inandığımızı 

söylüyoruz ama bu mu gerçekten cidden böyle mi öğretildi? Bir eksiklik var yani orada 

temel olarak. (K13;26) 

Merhameti olmayanın vicdanı da yok. Bana göre merhameti olmayanın vicdanı da olmaz. 

Mesela Suriyelilere öyle bir gözle bakılıyor. Sanki bizim yiyeceğimizi yiyorlar gibi ben 

onu da anlamıyorum. Dönsünler diyor nereye dönsünler? Merhametsizlik vicdanı 

öldürüyor diyorum. Senin kalbini kırmış bundan üzüntü duymuyor ki çocuğun, 

istediklerini sana söyleyebiliyorlar. (K1;50) 

…çünkü davrananın empatisi yok yani, sıra beklemiyor, adama gitmesi gereken zamanda 

gitmiyor, verdiği sözü tutmuyor, söz verdiği günde parayı vermiyor. Adam ısrar ettiği 

zaman ne bekliyorsun acelen ne falan filan bilerek ya da bilmeyerek üste çıkıyor. (E8;47) 

…. Hani çocuğa ahlak eğitimi, nasıl verilmeli derseniz, ben onun bir hani çok moda 

olduğu değerler eğitimi veriyoruz sevgi şudur tanım düzeyinden öteye geçmeyen hani 

Bloom'un artık kemikleri sızlıyordur mezarında ters mi dönüyordur bilmiyorum. 

Tanımda kalan eğitimle çocuk sevgiyi tanımlar. Her çocuk sevgiyi hissediyor mu?... 

(K14;46) 



96 

Rövanş 

Yapılan analizlerde bazı katılımcıların kısas düşüncesiyle hareket ettikleri ve 

eylemlerini muhataplarından intikam alma duygusuyla sergiledikleri görülmüştür. Bazı 

katılımcı görüşleri şöyledir: 

Mutlaka bir şey karşılığında kısas olarak yapmışımdır. Bu beni rahatsız hissettirmez. 

(E4;41) 

O bana hakaret etmiştir. Mukabele etmişimdir. Kısas yapmışımdır. (E2;31) 

Babamın vefatından sonra kendi ailemle ilgili o kadar yük almıştım ki o yükün verdiği 

sorumluluklar, haftanın yedi günü geç saatlere kadar çalışıyor olmak, evin yükü fazlaydı 

annem çok üzerime geliyordu. Aslında bu kararı aldığım zaman da annemle olan büyük 

bir tartışmanın sonrasıydı. Evlenseydin bakmasaydın kardeşlerine herkes başının çaresine 

bakardı gibi bir lafı da bana çok ağır gelmişti bu kararı almamı teşvik edici bir şeydi. O 

kızgınlıkla hastaydım da işten çıktım ve gittim. (K1;50) 

Belki de annem vefat etmeden önce babaannem onu sevmezdi ona kötü davranırdı diye 

ben de babaanneme kötü davranmışımdır. (K5;32) 

Karşıdakinin menfaatine karar alırım ama eşimin beni kırdığı durumlar olduğu için ben 

de onu kırarım hiç de rahatsız olmam kısas olur çünkü. (K10;40) 

İlk Adım 

Bazı katılımcılar ahlaki ihlallerin sergilenmesinde ilk teşebbüsün ve bir kez yapmış 

olmanın sonraki durumlar için kolaylaştırıcı bir etkisi olduğunu ifade etmişlerdir.  

Bu bir seferlik yapılan bir iş ise, bu yapılan devamı gelmeyecekse, ondan dönüş de 

mümkün olabilir, ama işte demin bahsettiğimiz olaylardaki gibi ise ilk başta rahatsızlık 

duyuyor, birkaç sefer ona bir takım meşrulaştırma kılıfları üretmeye çalışıyor. Daha sonra 

yapmaya devam ettikçe 2-3-5 karşı tarafı ikna etme çabası da ortadan kalkıyor. Bunu ilk 

yaptığında sen adama sorduğunda ya kardeşim böyle böyle yanlış değil mi dediğinde, abi 

yanlış da şöyle şöyle oldu böyle oldu asla şöyle yapmamak lazım diye birtakım 

argümanlar ileri sürüyor. İkinci yaptığında bu argümanların sayısı biraz daha azalıyor, 3. 

4. geldiğinde artık buna hiç gerek bile duymuyor. (E10;31) 

Bence uymama ile ilgi olarak en zor olanı ilk davranış. Yani ilk yalan ya da kırmızı ışıkta 

ilk geçiş. (E8;47) 

Her şeyin ilki en zordur iyi şeylerin de kötü şeylerin de. Ne olacak diye bilmiyorsun. 

Bizim ilk kadın doğum stajımızı yaparken doğum yapan kadının ailesi stajyerlere 

gönülden gelerek böyle harçlık vermek isterlerdi, 3,5, 10 lira. Sevindik bu bizim 

sevincimiz için diye. Ebelerin yaklaşımı şu şekildeydi; hayır asla bunu almıyorsunuz, 

alırsanız disipline yönlendiriyoruz şeklinde. Bu durumları çok yaşıyorduk. Başta 

uyardılar, buna girişilmedi bile. Bu olmasaydı muhtemelen normalleşecekti. Yapa yapa 

normalleşecekti bir şeyler. (K13;26) 

Bir defaya mahsus yapıyorum, bir daha asla yapmayacağım söylemi. Bu bir seferlik 

yapıyorum düşüncesi, aslında bence o zarın hayâ zarının yırtıldığı yer, yani artık o 

bütünlük bozuldu. O bir kereye mahsus ahlaksızlığı yapan kişi aslında iyilik halini devam 

ettirmeyi bozmuş oluyor yani o sekteye uğratmış oluyor dolayısıyla bir sonraki yapacağı 



97 

zamanın da yolunu açmış oluyor aslında. Bütün olan bir teli kestin artık sen, asla eskisi 

gibi bütün olmayacak. (E1;54) 

Bedel Ödememiş Olma 

Yapılan analizlerde bedel ödememiş olmamanın ve sergilenen eylemin sonuçlarıyla 

muhatap olmamanın ahlaki kayıtsızlığa neden olan kolaylaştırıcı faktörler arasında 

olduğu görülmüştür. Bazı örnekler aşağıda verilmiştir: 

Aslında mesela kopya olayında ben yakalanmamış olsaydım muhtemelen devam 

ederdim, herkes gibi bir ustalaşma yoluna girerdim. (K13;26) 

… Kanunların sıkı olması önler. Bizde kanunlar var da aslında yaptırımlar çok esnek. Her 

türlü hatır gönül işleri ile yürüyor. İşte onlarda cezalar çok keskin ve ceza almak da 

normal. Diyelim kırmızı ışıkta geçtin yaya da ceza alıyor. Bu onlar için normal, bizim 

için devlet meselesi gibi bir şey. A hani bir şey yaptı, disipline gitti veya ceza aldı bizde 

mesela disiplin cezası almak çok nadir. Bir de orada bir yetişkinin bir sürü disiplin cezası 

puanı olabilir. Green karta başvurmuştum bir ara, devlet memuruyum ve hiç disiplin 

suçum yok bu çok değerli bir şeydi, çünkü Avrupa'da herkesin disiplin suçu var yani 

muhtemelen böyle bir şey. (K13;26) 

Hiç bedel ödemeden su üstüne de çıkabilir kişi. Böyle örnekler de çok, yani bakıyorsunuz 

herkes biliyor onun ne olduğunu ama insanların gücü var makamla parayla şantajla ne 

bileyim bir şeyle diğer insanları susturabilir. Dolayısıyla ahlaki kayıtsızlık toplumda 

gücünüz varsa size çok bir zarar getirmeyebilir. (E6;56) 

…ama eğer ahlaki kayıtsızlık yapan kişi olarak toplumda ilişkiler,  para vb. açılardan iyi 

bir konumdaysanız bazen bu ahlaki kayıtsızlık sizi en tepelere de çıkarabilir. İdam gibi 

bir cezadan toplumun en üst noktası arasında bir uç örneklere taşıyabilir sizi, sadece bedel 

ödetmez. (E6;56) 

…ama Irak’ı havadan bombalayan bir Amerikalı savaş pilotu, Milgram deneyinde de 

vardır ya uyguladığında kişiyi görmekle görmemek arasındaki fark. Elektrik verdiği 

kişiyi görmediğinde düğmeyi çok daha rahat çeviriyorsun. Ama görüyorsan ve canının 

yandığını anlıyorsan o kadar da rahat elin gitmiyor o butona. Savaş pilotunun durumu da 

o. Yani karşısına geçip gözünün içine bakarak ateş etmek başka bir boyut. Hiç görmediğin 

insanların olduğu bir hedefi bombalamak başka bir boyut yaratıyor daha kolay tolere 

edilebiliyor. (K14;46) 

Sonuç Odaklı Olma 

Sonuç odaklılık alt başlığı altındaki veriler incelendiğinde, katılımcıların bir kısmının 

hedefe ulaşmada her yolu meşru görme yoluyla sonuca odaklandıkları, diğer bir kısmının 

da başkalarının iyi bir sonuca ulaşmaları için kahramanca bir rol üstlenerek sonuca 

odaklandıkları ve bu zihinsel yapının ahlaki kayıtsızlığı kolaylaştırıcı faktörlerden biri 

olduğu görülmüştür. Katılımcılar aşağıda örnekleri verilen görüşeri dile getirmişlerdir: 

Galiba insan sonuç odaklı, şöyle sonuç odaklı yapımız var. İlkel beyin biraz sonuç odaklı, 

kısa yoldan yapayım kurnazlık yapayım. Ben bunu yaptım sanırım ki karlıyım 

diğerlerinden daha karlıyım kendimi kurtaracağım. (K13;26) 



98 

Kendini olduğundan farklı göstermek de sorun bence. Ne bileyim işte olduğundan daha 

bilgili görünmeye çalışmak, özgeçmişini abartmak, hatta makyaj yapmak (gülüyor) bir 

şekilde başkalarını kandırma çabası. Zevahiri kurtarmak diğer bir ifadeyle. Hoş bunun 

alasını siyasetçiler yapıyor. Dün verdiği söze bugün dün dündür diyenini gördük. Hani 

bir de mezun olmadan sahte diplomayla hasta gören sahte doktorcuklar, kalpazanlar... 

(Neden?) Siyasetçi kandırıp iktidar olmak için yapar, sahte doktor emek harcamadan, ya 

da kapasitesi elvermediği için hayran olunan, statülü bir iş konum elde etmek için, ya da 

ailesinin beklentilerini karşılamak için olabilir. İşe girerken abartılan yeterlilikler karşıyı 

ikna için aslında hepsinin ortak noktası karşı tarafı kandırmak, ikna etmek galiba. 

(E11;49) 

Yaptığı yola bakan sistem yok, geldiği hedefi alkışlayan sistem var. Buraya geldin nasıl 

geldin bilen yok, ooo sen ordasın bravo diyorlar mesela, ama geliş yoluna kimse 

bakmıyor, yani geliş yolunda bir sıkıntı oluşmaya başladığında herkes diyor ki bir sıkıntı 

var. Her işte de politikada da siyasette de hatta evliliklerde de böyle. Eşin geliyor son 

model telefon sana veriyor ama senin eşin memur ve bunu biliyorsun ama kocacığım 

rüşvet mi aldın diye sormuyorsun. Dolayısıyla da eşin böyle davrandıktan sonra vicdanını 

rahatlatmak kolay. Sonucu başarmış olmanın gururu süreci unutturuyor. (E8;47) 

Toplum hedefine ulaşmış olmasına rağmen bu insanın bu hedefe nasıl ulaştığını 

sorgulamıyor. Toplum sonucu değerlendiriyor süreci değerlendirilmiyor. (E1;54) 

Bizim burada bir abi var öyle çok dini hayatı olan bir insan değil ama böyle çok 

iyiliksever bir insan böyle şuraya yardım lazım desem hemen koşar sorunu çözer…Bu 

adam diyor ki kardeşim bizim Süper Lig'e çıkmamız lazım siyasette. Niye? Yani daha iyi 

işler bir takım işler yapmamız lazım. Bu adamlar beceriksiz, birtakım bakanlar ne bileyim 

siyasetçiler bazı işleri beceremiyorlar. Halka yardım edemiyorlar, halkla ilişkileri kopuk, 

halkla irtibatları yok. Bunu yapmak için ne yapmamız lazım, para kazanmamız lazım. 

Adamın son 3-5 aylık söylemi motivasyonu bu.  O parayı kazanmak için de bir takım 

işler yapıyor. Orayla burayla konuşuyor birtakım kısa yollar üretmeye çalışıyor. 

Belediyeler irtibat kurup kendince nihai hedefi partide de siyasette de daha iyi noktalarına 

gelmek ve insanlara yardım edebilmek aslında. Ama bunun yolunun da parayı 

kazanmaktan geçtiğini söylüyor. Yani gerçekten de öyle bu işin büyük kısmı para ile 

alakalı. Öyle olduğu için ne diyor ki biz buraya çıkmak için yapmamız gerekenleri 

yapacağız. (E10;31) 

Katılımcılardan bazılarının kurtarıcı rolü üstlenerek başkalarının yapmak 

istediklerini onlar yerine yaptıkları görülmüştür: 

Babama annem bir şey diyemezdi korkardı. Babam bana bir şey demezdi, kıyamazdı 

bana.  Mesela annem her sene badana yapmak isterdi ama o söylese babam kabul etmezdi, 

ben kendi isteğimmiş gibi badana işi çıkarırdım. Bu aslında benim tercih ettiğim bir şey 

değildi. Annem beni doldururdu. Belki babam anneme baskı yapıyor, izin vermiyor, 

parayı kısıtlı veriyor kadın da birazcık mutlu olsun diye düşünmüşümdür. Bu süreçte 

babamın çok kalbini kırmışımdır. Şimdi hatırlayınca pişmanlık hissediyorum. (K7;52) 

Gençken bir gün kendimi ablamın kayınvalidesiyle kavga ederken buldum. Kadınla bir 

alıp veremediğim yoktu muhatabım da değildi aslında, ama ablam beni nasıl doldurmuşsa 

artık kadın sanki beni sinir ediyordu onu değil. Manipüle edildiğimi çok sonraları 

anladım. (K8;37) 

…dolayısıyla biz de günaha girerek birçok insanın günaha girmesini önlemiş oluyoruz.  

…bence bu fetö olaylarında sonuca odaklanmak, hedefe kilitlenmek süreçteki değerleri 

umursamamaya yol açmıştır.  Sefer bizim zafer Allah’ın lafı çok kıymetli, karınca misali 



99 

yolda olmakla sorumluyuz. İnsanları kurtaracağım diye her şeyi normal görmek sorun. 

(E3;39) 

Ahlaki Duyarlılığın Bedeli 

Şimdiye kadar dile getirilen ve ahlaki kayıtsızlığı kolaylaştırdığı düşünülen sosyal ve 

bireysel faktörlerin yanı sıra, bazı katılımcıların ahlaki kayıtsızlıktan uzak durma 

eylemlerinin de kişiye yönelik bir bedeli olduğunu dile getirmişlerdir. Bu bedeli ödemeyi 

tercih etmeyen kişilerin ahlaki kayıtsızlığa daha kolay yöneldiklerini düşündüklerini 

belirtmişlerdir: 

Benim hayatımda N. sen ne yaptın diye sorsanız hiç araya dayı hala tanıdık koymadan 

hayatı nasıl idame ederim üzerine kurdum ben. Benim babam üniversitedeydi. Dediler ki 

gel üniversitede başla, bölümü sen aç, sen kur. İşte şunu yap bunu yap. Ben, R. bey kızını 

işe aldırmış derler diye 25 yıldır ortalarda dolaşıyorum bir o proje bir bu proje. (K14;46) 

…Ben bir ara denedim çöpleri ayrıştırmayı. Bundan 5-6 sene önce Beyoğlu Belediyesi 

kapılarımıza sarı çok poşetleri bıraktı iyi bir niyetli bir girişimle. Şimdi detayı 

hatırlamıyorum herhalde kâğıt atığı için bir torbaydı. Ben de ha bu iyi oldu, ben de dedim 

camları ayrıştırayım, kâğıtları ayrıştırayım, evin girişinde bir alan var hani ayrıştırma 

yapıp kokmayacak şeyi koyabileceğim. Sonra ne oldu biliyor musunuz? Ben o çöpleri 

çıkardığımda gelen çöpçüler hepsini birden alıp çöp konteynırına atıp alıp götürdüğü için 

kendimi aptal gibi hissettim. Ben niye ayırıyorum ben deli miyim? (K14;46) 

İnsanlar nasıl davranıyor bakıyorsun. Bir yerden sonra geri zekâlı gibi hissetmeye 

başlıyorsun. Herkes geçiyor ben niye duruyorum ki diyorsun ışıkta. Benim de bir yere 

yetişmem gerekiyor. (K13;26) 

…Türkiye'de ben yaya yolunda duracağım zaman arkama bakıyorum ki hızlı gelen bir 

araba bana çarpmasın diye. Yaya yolu tabelasını benim arkamdaki adam da görüyor. 

(E10;31) 

Geçen yıl şiddet gören kadını kurtarmak için adamın ölümüne neden olan genci 

hatırladım, şimdi de şiddet görene tepki göstermese daha mı ahlaki olarak uygun bir 

davranış göstermiş olacaktı. Kasten öldürmemiş sonuçta, planlama yok sehven olmuş. 

Bana göre bu olayda kendini kurtarmaya çalışan genci suçlayan kadında ahlaki olarak 

sorun var. (E11;49) 

Benim bir arkadaşım daha var burada belediyede inşaat mühendisi, benim bizzat birebir 

arkadaşım, o mesela belediyedeyken çok zorlandığını anlatıyorlar. Psikolojik olarak 

büyük buhranlar yaşamış ve ondan sonra işte babası aracılığıyla bir belediye başkanına 

artık bir şekilde ulaşmışlar falan yerini değiştirmiş. Bu hak edişlerin verildiği birimde 

çalışıyor, orası da bütün işin döndüğü yer aslında. İşte 100 kg çimento harcandı diyor 

aslında 70 kg harcanmış. Kontrol edilmezse 30 kiloluk farkının da verildiği yer. Bu çok 

fazla artık her şeyi kontrol ediyordum birebir ve eksik çıktığında da o parayı 

vermiyordum diyor ve sürekli müteahhitlerden de hediyeler bilmem neler geliyordu 

onları sürekli geri çeviriyordum diyor. Bir süre sonra şöyle olmaya başladı, dışarıdan hem 

baskı geliyor kardeşim hadi çabuk onları bitir diye, ne uğraşıyorsun müdür baskı yapıyor 

diye. Normal şartlarda incelemeden onaylandığında bir günde bitmesi gereken iş üç gün 

sürüyordu tabii ve diğer adamların baskısıyla bir sıkıntı yaşamış. Baya doktora falan 

gitmişti. (E10;31) 



100 

Ticari hayatta da sözünü tutan insanlar tamamen sözlerini tutarlarsa maalesef mali 

konularda başarısızlığa mahkûmlar. (E8;47) 

Toplum bu insanlara ne güzel Allah’ın sevgili kulu, her şeyiyle dört dörtlük insan, 

yaptıklarıyla hayatıyla değerleri birbirine uyuyor, imrenilecek insan diye baktıklarını 

görmüyorum. Eğer öyle baksaydı toplum onların sayısı artardı. Yeri geldiği zaman 

değerlendiriyorlar bu kişileri ama onlarla iş yapmıyorlar. (E6;56) 

Çok görüldüğü için sonra çevrede ben de tuhaf olan sensin. Sen bu dünyadan değilsin 

mesajı alıyorum bazen uzaydan gelmiş gibi kalıyorsun. (K12;51) 

4.1.4. Tema 4. Ahlaki Kayıtsızlığı Öğrenme Yolları 

Araştırmanın 4. ve 5. temalarına, ahlaki kayıtsızlığın mevcut dinamiklerinden daha 

çok ahlaki kayıtsızlığın öncesi ve sonrası dinamikleri kapsadığından, olguyu daha net 

kılmak amacıyla modelde yer verilmemiştir. Dördüncü tema olan Ahlaki Kayıtsızlığı 

Öğrenme Yolları temasına ait alt temalar; yapısal özellikler, model alma ve tepkisel tutum 

şeklinde adlandırılmıştır. Temanın görseli Şekil 4.5’te verilmiştir: 

                               

Şekil 4.5. Ahlaki Kayıtsızlığı Öğrenme Yolları 

4.1.4.1. Yapısal Özellikler 

Görüşme yapılan katılımcıların, ahlaki kayıtsızlık durumlarını kolaylıkla yapıyor 

olmanın doğuştan gelen bazı özelliklere dayalı olabileceğini, yapının ve doğal gelişimin 

bir parçası olarak gördüklerini belirttikleri görülmüştür. Katılımcılardan biri bu durumu 

4. AHLAKİ 
KAYITSIZLIĞI 
ÖĞRENME 

YOLLARI   

Yapısal
Özellikler

Tepkisel 
Tutum

Model 
Alma



101 

aynı ailede yetişen ve farklı özellikleri olan kardeşlerle örneklerken bir diğeri fıtrata 

dayandırmıştır: 

…yani benim baktığım yerde insan iyidir diye bakarım. Onun iyi olmamasına ya da 

iyiliğini kaybetmesine neden olacak şeylerin neler olabileceğine ne yaşamış 

olabileceğine, geçmiş hikâyesinde ne vardı da bu bu hale geldi diye sormayı öncelikli 

kabul ederim. Ya da internette gezerken yok artık bu da deyip eğer bir olay bana tuhaf 

geliyorsa, aklıma yatmıyorsa onun çarpıtılmış bir haber olduğunu düşünürüm, çünkü 

benim için normal olanın büyük çoğunluk için de normal olduğunu varsayarak yaşamanın 

ve sorgulamanın doğru olduğunu düşünüyorum. Biz ne yaparsak yapalım ne kadar kötü 

olursa olsun ortam insanın özündeki o yine makul kalma hali bir yerde devam ediyor, 

yani hala iyi insanlar çoğunlukta Ama ben şunu da öğrendim. Hiç olduklarını 

zannetmiyordum yanılırsam düzeltin lütfen kötü insan varmış. Ben hiç yok 

zannediyordum. Hayattaki en büyük hayal kırıklıklarımdan biri bu. İşte ben hep 

gerekçeleriyle anlamaya çalışıyordum, ama işte aynı deneyimi yaşayıp cinayet işlemeyen 

de var.  Bunu neyle izah ediyoruz? (K14;46) 

Aynı aileden farklı davranan çocuklar yetişmesi de hem çocuğun yapısal özelliklerinden 

hem de o çocuğun özellikleri sonucunda farklı davranış gösterilmesinden ve farklı 

sorumluluk verilmesinden kaynaklanıyor. (K1;50) 

Bence biraz yapısal özelliklerin etkisi var ama dış dünyadan modellerden öğrenmenin 

daha önemli olduğunu düşünüyorum. Yapısal özelliklerin etkisini şöyle düşünüyorum 

benim bir abim var biz küçükken bir kere onu örümcek ağlarını kibritle yakarken gördüm. 

Canlı hayvanlar vardı ağda. Çok fena oldum yapma diye yalvardım ama dinlemedi. 

Annem merhametli biriydi hayvanlara değer verirdi korurdu. Aynı ailede yetişmemize 

rağmen onda bu merhamet yoktu. Demek ki işin yapısal bir kısmı var. Ama bu işi sadece 

yapıya dayandırırsak ben böyleyim ne yapayım deme hakkını vermiş oluruz ki aklı olan 

herkes davranışlarından sorumlu bence. (K8;32)  

İnsanlar kendilerinin bir menfaati olduğunu düşündükleri müddetçe daima onun doğru 

olduğu varsayımı ile yola çıkıp arkasından da bir hata olduğunu görmüyorlar. Bunun 

aslında insanoğlunun yaradılışında olan bir olay da olduğunu düşünüyorum. Şöyle, aynı 

çocukluğumuzda yaşadığımız olaylarda yaptığımız bir şeyleri “ben şundan dolayı yaptım, 

bundan dolayı yaptım” gibi bir takım sebeplerin arkasına saklanarak yapılan yanlışı 

kendimize uydurmaya çalışıyoruz. Aslında bütün sıkıntıyı da buradan çekiyoruz… Bana 

göre bunlar doğal olaylar bütün insanoğlunun yaşamında herkesin her şeyi düzgün 

yapabilme imkanı yoktur. (E9;60) 

Diğer yandan bir katılımcı kişinin doğuştan getirdiği yapının ahlaki duyarlılığı da 

açıklayabileceğini öne sürmüştür. Ona göre kişinin sahip olduğu bazı mizaç özellikleri 

kişiyi daha ahlaklı olma yoluna sevk edebilir.  

Şöyle düşünüyorum herhalde ben çocukluğumdan itibaren çok böyle kendimle ya da 

vicdanımla konuşan ya da Allah'a karşı sorumluluk hisseden, Allah için iyi bir şey yaptım 

mı yapmadım mı, doğru mu yapıyorum yanlış mı yapıyorum diye sorumluluk hisseden 

bir çocuktum. (K12;51) 

Küçükten getirdiğimi düşünüyorum ya da yaşadığımı ortamdan, mesela babaannemle bir 

konuşmamızı hatırlıyorum.  Ben daha küçüklüğümden beri yalan söylemem, insanlara 

kötü de davranmazdım çirkin kelime söylemek gibi şeyler yapmazdım. (K12;51) 



102 

4.1.4.2. Model Alma 

Katılımcıların model alma alt teması altında toplanan görüşlerinin, ahlaki 

kayıtsızlığın mentör ve arkadaş ortamı, aile öğretisi, medya ve öğretmen etkisiyle taklit 

edilerek öğrenildiğini ifade ettikleri görülmüştür: 

…ve sen sonradan geliyorsun birileri sana bunun nasıl olması gerektiğini öğretiyor Tabii 

ki burada yanlışın nasıl olması gerekiyor öğretiyor sana. Doğrunun nasıl olması 

gerektiğini herkes biliyor zaten. İcra dairesine dosyasına paraya bırakmak bana önce 

tuhaf geliyordu, sonraları normal geliyordu mesela, normalde bu rüşvet değil irtikap 

aslında. Adam senin işini yapmıyor ama hani işler öyle yürüyor, patron da ona bir bütçe 

ayırmış oraya bu işlerde kullanılması için, hem icra dairesi örneği hem de siyaset örneği 

dışarının etkisinin ne kadar önemli olduğunu gösteriyor. Bunun yansıması da iki şekilde 

oluyor ya adam ortamı terk ediyor ya da o da diğerleri gibi ortama ayak uyduruyor aynı 

davranışı sergilemeye başlıyor. Ama herhalde ortama ayak uyduranların sayısı daha 

fazladır. 

Ben kesinlikle yanlış olan durumların çevreden öğrenildiğini düşünüyorum Birinden 

görerek ediniyorsun bu çok net. Bunu kendi arkadaşlarımda kendi çevremde de gördüm. 

Özellikle siyasette, icra dairesinde, belki inşaat sektöründe, belediyelerde gördüm. 

Başkasından görerek, bir süre sonra kendisinin de yapması gerektiğini ve bunun normal 

olduğunu düşünmeye başlıyor. Kişi bu yöntemleri kendi kendine üretmiyor, ben de ondan 

öğreniyorum mesela. (E10;31) 

Mesela bir okul müdürü kendisine kendisi ders kitapları parasının yüzde üçünü cebine 

atıyorsa bundan kimsenin haberi olmuyorsa, bu adam bunu başka bir örnekten görmüştür 

yani adam bunu kendi kendine bulmuyor. Başka bir soruşturmadan başka bir insandan 

annesinden komşudan,  komşunun kızından birinden öğreniyordur ve bu maalesef 

öğrenilen şey. (E8:47) 

İnsanlar arası ilişkilerde çocuk öğretmeniyle olan ilişkisinde çocuklar bunu öğreniyor 

veya arkadaş ortamında görülüyor veya yalan söyleyenler eleştirilmiyor, cezadan 

kurtuluyorsa ödüllendirilmiş gibi oluyorsa çocuk bunu öğreniyor ve kullanıyor. Modeller 

var önünde ilkesiz davranınca da ödüllendiriliyor gibi oluyor bence bu iş öğrenilerek 

yapılıyor. (E3;39) 

…şu anda gördüğümüz yaşadığımız haberlerin hepsi siyasi, yani medya bir haberi 

duyurmak istediği için biz bunu duyuyoruz. X Tv bir haber yapıyor aslında haberi yapan 

aksi yöndeki görüşten birisi. Haberler manipüle ediliyor. (E8;47) 

Diğer yandan katılımcılar ailenin model alınma açısından diğer faktörlere nazaran 

daha ön planda durduğunu belirtmişlerdir. 

Tamam biz hep çocuklar için şöyle diyoruz: 18-20 yaşını geçen insanlar kendi akıl-baliğ 

olduktan sonra doğru düşünme kabiliyetine erişmiş olmaları lazım, fakat şöyle bir sıkıntı 

var. Bu insanın öncesinde 18 senelik bir yaşantıdan anne, baba, aile ve çevreden gördüğü 

bütün olayları 18 yaşından sonrasına aktarabilmek için aklını bir parça daha kullanmaya 

başladığında ama devamlı da altyapıda olan annemden böyle gördüm babamdan gördüm 

abim de böyle yaptı ablam da böyle yaptı bu şablonların dışına çıkamıyoruz. Bence 

sıkıntıyı buradan çekiyoruz. (E9;60) 

Bence ailenin çok büyük payı var, hangi hataların affedilmez olduğu, hangilerinin 

affedilebileceği, hangileri merhametle ya da cezayla karşılanmalı, bunların hepsi ailede 



103 

öğreniliyor daha çok. Mesela ailemize yaptığımızda affedilmeyecek bir şeyi, başkalarına 

yaptığımız zaman da daha çok hassas oluyor olabiliriz. (K11;30) 

Bazı insanlar daha çok yapıyor bazıları daha az yapıyor tabii ki bu toplumsal normlarla 

biraz da nasıl yetiştiğinle ilgili çocukluktan beri bu yanlış bu yanlış diye büyüdüysen bir 

şekilde ister istemez ailenin yaptığı uyarılar sana da yerleşmiş oluyor ve aslında sen de 

yanlış kabul ediyorsun. Kendinle çelişmen sanırım o sıkıntı yaratıyor. Bu zor bir durum. 

(K13;26) 

4.1.4.3. Tepkisel Tutum 

Bazı katılımcılar ahlaki kayıtsızlık yapmayı tepkisel bir tutum olarak öğrendiğini 

söylemişlerdir. Bu tepki verme; ailenin baskısı, değer görmeme, ihtiyaçların 

giderilmemesi nedeniyle olmakta ya da bir katılımcının belirttiği üzere uğradığı 

haksızlıklara tepki olarak kötülüğü öğrenme şeklinde gelişmektedir. 

Annemi, ailemi düşünüyorum. Annem babam çok zıt karakterler. Bir tarafta, babamın 

tarafında adalet duygusu pek yoktur, galiba ondan nefret ederek geliştirmiş olabilirim 

bunu. Annemle babam ayrıldıklarında ben ortaokuldaydım ve babam çok büyük hatalar 

yaptı ve o hataları babamın tarafı bir adalet sorunu olarak görmedi, yani bunu böyle çok 

normalleştirdiler ve böyle kabul ettiler. Biz bunun karşısında gerçekten, yani çünkü 

haksızlığa daha çok uğrayan taraf biz olduğumuz için, bir tiksinti duygusu yaşadık, "nasıl 

böyle normal bakabiliyorlar bu kadar anormal şeylere" gibi. Belki orada kötü olana ne 

olursa olsun kötü demek, kötülüğü öğrenmek gibi bir şey orada oluşmuş olabilir. 

(K11;30) 

Bence aileden öğrenilir olumsuz davranışlar, aslında olumlular da. Bazen böyle toplumda 

ailesine yakışmayan davranışlar sergileyen kişiler ne bileyim hırsızlık yapmış birine zarar 

vermiş, ailesini rezil etmiş filan. Bakıyorsun ailede başka kimse öyle değil. O zaman 

onların ailede dışlanmış, eleştirilmiş bir konumu olduğunu ve aslında öğrenmiş olduğu 

değerleri uygulamaya koymayıp tam tersi davranışlar göstermelerini tepki olarak 

yaptıklarını düşünüyorum. (K8;37) 

Kayınbiraderimin dolandırmadığı kimse kalmadı. Aile, komşu, akraba, tanıdık eşraf 

herkesten borç alıp kumar oynuyordu. Bence yetiştiği ortama yönelik isyan çığlığıydı. 

Çok kapasiteli biri aslında uygun yönlendirme yok, küçük yerde büyümüş. (K4;32) 

4.1.5. Tema 5. Ahlaki Kayıtsızlığı Önleme Yolları 

Araştırmada son tema, ahlaki kayıtsızlığın nasıl önlenebileceği üzerine ortaya 

çıkmıştır. Bu temada katılımcılar ahlaki kayıtsızlığın önüne geçebilmek için birçok yol 

ve yöntemden bahsetmiştir. Bu başlıklara geçmeden önce, bir katılımcı ahlaki 

kayıtsızlığın önlenmesi mevzusunun sadece çeşitli birimlerin değil, herkesin işi olduğunu 

belirtmişken diğer bir katılımcı ise ahlaki kayıtsızlığın önlenemeyeceğini sadece 

azaltılabileceğini vurgulamıştır.  



104 

…zincirleme bir şeyler işlememeye başlıyor. Hukuk sistemimiz aynı şekilde, sağlık 

sistemimiz eğitim sistemimiz de aynı şekilde herkesin taşın altına elini koyması 

gerekiyor. Kişisel vicdan muhasebesinin öğretilmesi gerekiyor. (K13;26) 

Önlenemez azaltılabileceğini düşünüyorum. Sadece aileyle olabilecek bir şey değil. 

İktidar erki tarafından ve okuldaki eğitim sistemini bunu desteklemesi gerekir. 

Peygamber zamanında dahi vardı, önlenebilir bir şey değil, dediğim gibi idarenin, eğitim 

sisteminin, ailenin ve mesleki odaların desteği ile olabilir. (E6;56) 

Bu temanın altında Hukuki Düzen, Eğitim ve Psikolojik Olgunluk başlıkları yer 

almaktadır. Eğitim alt temasının altında Aile Terbiyesi, Eğitim Kurumlarının Desteği ve 

Din Eğitimi yer alırken Psikolojik Olgunluk alt Temasında Kendini Tanıma, Ahlaki 

Muhakeme ve Empati başlıkları bulunmaktadır. Temanın görseli şekil 4.6’da verilmiştir.  

                          
          

Şekil 4.6. Ahlaki Kayıtsızlığı Önleme Yolları 

 

4.1.5.1. Hukuki Düzen 

Yapılan analizlerde katılımcıların ahlaki kayıtsızlığın önlenmesi noktasında hukuki 

düzenin önemine ve gerekliliğine atıf yaptıkları görülmüştür. Katılımcılar hukuki düzen 

ile kanun ve yaptırımların güçlü olduğu sistemi kast ettikleri ve böyle bir sistemin 

5. AHLAKİ KAYITSIZLIĞI 
ÖNLEME YOLLARI

Hukuki Düzen Eğitim

Aile Terbiyesi

Eğitim 
Kurumlarının 

Desteği

Dini Eğitim 

Psikolojik
Olgunluk

Kendini Tanıma

Ahlaki Muhakeme

Empati



105 

bireylerin doğru ve doğru olmayan davranışları belirlemesinde ve de içselleştirmesinde 

son derece güçlü olduğunu belirtmişlerdir.  

Kanunların sıkı olması önler, bizde kanunlar var da aslında yaptırımlar çok esnek. Her 

türlü hatır gönül işleri ile yürüyor işler. Onlarda cezalar çok keskin ve ceza almak da 

normal, diyelim kırmızı ışıkta geçtin yaya da ceza alıyor. (K13;26) 

Cezai uygulamalar olmalı yoksa kurtulamayız güçlü olana hak veririz yine. (K13;26) 

Ben birçok davranış açısından Batı’daki Amerika ve Avrupa’daki örneklerin oradaki 

insan davranış modellerinin İslam ülkelerine göre çok daha düzgün olduğunu görüyoruz. 

Bence bunun en büyük sebebi katı kuralların konulmuş olması, bu katı kurallara toplumun 

uymuş olması. Eğitimlerin de küçüklükten beri bu şekilde verilmiş olmasının bence çok 

önemli etkisi var. Ben dünyada 45 ülkeyi gezdim.  Ahlaki kayıtsızlığın ülkemizde çok 

fazla olduğunu görüyorum, mesela bu zor günlerde bile dünyada var mıdır bilmiyorum 

sahte dezenfektan, deterjan üreten yerler. Bunu başka neyle açıklayabiliriz? Batı 

toplumunda daha az olduğu düşünüyorum gidip gördüğüm kadarıyla. (E6;56) 

Kanunlar önleyebilir. Çünkü kanunu yaptırım gücü var. O önemli bir husus. Ama bir şartı 

var istisna yapmayacaksın. Şeriatın kestiği parmak acımaz hesabı. (E1;54) 

Batıda kurallarına uyulmasının sebebinin bunun ahlaki olarak içselleştirmiş olmaya değil 

kanunların, yaptırımların gücüne bağlı olarak yapıldığını düşünüyorum, yani kurallar 

sınırlar net belli sonucu belli. Bir örnek mesela bizim arkadaş var Batmanlı ‘Türkiye’ye 

sınırdan bir gireceğim Batman'a kadar 200 ile gideceğim’ dedi. Burada niye 200 de 

gitmiyorsun oğlum dedim.  Abi burada ehliyeti alıyorlar. Orada 50 mil olan hız sınırı İşte 

buradaki 70 kilometreye denk gelir. Orada bütün arabalar 70 ile geliyor, o da 70 de 

gidiyor çok problem yok ona göre, ama adamın hayali Türkiye sınırına girdikten sonra 

200'le gitmek. Adam orada şunu biliyor 50 mili 10 mil geçerse ehliyetine 6 puan ceza 

puanı yazılacak. Ehliyetine 12 puan ceza puanı geldiğinde bir yıllığına ehliyetine el 

konulacak. Çok net kemer takmazsa 3 puan, arabada sigara içerse 6 puan, hızlı giderse 6 

puan, çok net yani. (E10;31) 

4.1.5.2. Eğitim 

Katılımcılar hukuki düzene ek olarak eğitimin de ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde 

önemli bir yeri olduğunu belirtmişlerdir. Eğitimle ilgili içerik, aile terbiyesi, eğitim 

kurumlarının desteği ve din eğitimi olma üzere üç alt başlık altında düzenlenmiştir.  

Aile Terbiyesi 

Bu başlık altında, katılımcıların ailenin öğretici fonksiyonuna işaret ettiği ve ailenin 

çocuk eğitiminde benimsediği değerlerin, model omanın ve ailenin pedagojik tutumunun 

ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde kıymetli bir yeri olduğunu ifade etmiş, aile terbiyesi 

yoluyla aktarılan değerlerin kişiyi ilerleyen yaşlarında ahlaki ihlallerden koruyacağını 

belirtmişlerdir. Düzgün ve değerleri oturmuş bir aile yapısının içinde büyümüş olmanın 

kişide özellikle vicdan ve merhamet duygusunu canlı tuttuğunu öne sürmüşlerdir. Bazı 

ifadeler aşağıda verilmiştir: 



106 

Ben temelde aileden öğrenildiğini düşünürüm, doğduğu andan itibaren çocuk tanık 

olduğu her şeyde bir hayvana davranışta bile hakkaniyete dikkat edildiğini görürse, bir 

bitkiye bile özen gösterildiğini görürse, sorumluluk verilirse erken yaşlardan itibaren, 

kendinden daha ihtiyaçlıların ihtiyaçları gözetilerek merhamet duygusu geliştirilebilir. 

(K1;50) 

Ben doğru yetişmiş çocuğun karakteri oturmuş bir insanın, yapmış olduğu işi bastırmayı 

başarabileceğine inanmıyorum. (K1;50) 

Anne babanın verdiği etkiyle, yetişkinler için o dal kurumuştur bir şey yapılamaz bence. 

(E5;43) 

Ahlaken ailemin onaylamadığı bir şeyi yapmayı doğru bulmadım. (K6;43) 

…çocuklarımıza şunu yapmamız lazım çocukları affedersiniz hayvan gibi gütme yerine 

çocuklarımızın yoldan çıkmamaları için sağa ve sola bariyerleri düzgün bir şekilde 

yerleştirmemiz lazım. Bu bariyerlerde de sağa ve sola yarım metre kımıldama imkânı da 

olması lazım, esnek olması lazım. (E9;60) 

Bana göre çocukluktan, anne baba merhametli değilse çocuk bardak kırdı diye sert ceza 

alacaksa çocuk ya ben yapmadım diyerek ya da kolum çarptı vb. diyerek bahane 

uyduruyor. (E5;43) 

Bence ailenin çok büyük payı var, hangi hataların affedilmez olduğu, hangilerinin 

affedilebileceği hangileri merhametle ya da cezayla karşılanmalı, bunların hepsi ailede 

öğreniliyor daha çok. (K11;30) 

Katılımcılardan birinin ailenin eğitilmesine de vurgu yaptığı görülmüştür. Ailenin 

yadsınamaz etkisi ve öneminin eğitimle daha etkin hale getirileceğini belirtmiştir.  

(Ahlakı arkadan dolanma) Önlenebilir. Birincisi tartışmasız ailelerin eğitimi. 100 birimse 

bu iş 80 birimi alenin eğitilmesiyle, böyle bir eğitimle çocuğa olmasa torununa etki eden 

bir sonuç alınır. Düzgün kurallara uyan, bir vizyonu olan, kendine yeten kırmızıda 

geçmeyen, itfaiye hortumuna basmayan, kediyi kuyruğundan ağaca asmayan bir nesil 

olur. (E8;47) 

Aynı zamanda katılımcıların ailenin model olma misyonuna da atıf yaptıkları 

görülmüştür.  

Aile önce, okullar da kesinlikle işe yarar, ama şöyle bunu söyleyenlerin de yapması lazım 

ben çocuğa çalış diyorum ailesi olarak, ben çalışmıyorsam o da çalışmaz ya da öğretmen 

ahlaki bir şey söylüyor kendi yapmıyorsa işe yaramaz. (K13;26) 

Ben çocuklarıma yalan söylemeyin diyorum, yeltenirlerse kızıyorum. Bir kere dedim ki 

ben size hiç yalan söyledim mi, söylemedin dediler, yani ailenin örnek olması gerekiyor 

kendi davranışlarıyla. (E5;43) 

Eğitim Kurumlarının Desteği 

Katılımcıların bir kısmı ailenin yanı sıra eğitim kurumlarının desteğinin önemine de 

dikkat çekmiştir. Ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde eğitim kurumlarının, özellikle 

öğretmenlerin rol model olması ve dayatmacı olmayan yapıya sahip olması halinde destek 

olacağı belirtilerek aşağıdaki ifadeler dile getirilmiştir:  



107 

Oradaki eğitimin etkisini yadırgamamak lazım aslında. Biz yolda görüyorduk 4-5 

yaşındaki kreş çocuklarının üzerlerine reflektör yelek giydirip trafik kurallarını 

anlatıyorlar yollarda. Kırmızı ışıkta durma, geçme, yaya yolu bunları anlatıyor. 4 

yaşından itibaren çocuk bunu öğrenerek büyüyor. Çocuğun hafızasında yaya yolundan 

geçilebileceği ile ilgili bir bilgi yok, zaten annesi babası da geçmiyor, okulunda da geçen 

yok. Bunun yapılabileceğine dair bir şey görmemiş zaten. (E10;31) 

Ailesinden bir şey öğrenemeyen çocuklar için de okul büyük bir fırsat ortamı. Özellikle 

aileyle çelişen çocuklar için daha önemli bir yer. Bir de aileden aldığın şeylerin sınanma 

imkânı yok ama okulda aynı yaşta kişilerle bir aradasın, onlarla beraber bir yarıştasın ve 

sınanmadasın, çalıştığın ortam da böyle bir yer oluyor, ayrıca ailesi olmayanların da temel 

toplum normlarını her yerde alabiliyor olması gerekir. (K13;26) 

Ahlaki değerlerin okulda çocuğa verilmesi, bunları verebilecek nitelikte insanların okulda 

çalıştırılması önemli. (K12;51) 

(Ahlaki kayıtsızlık) Azaltılabilir, eğitimle işte her türlü eğitimle. (E7;32) 

Din Eğitimi  

Din eğitimi katılımcıların ahlaki kayıtsızlığın önlenmesi noktasında önemli görülen 

son birim olarak ortaya çıkmıştır. Dinin bir anlamda ahlak demek olduğunu, ahlak 

olgusunun dinden beslendiğini aşağıda örnekleri sunulan ifadelerle belirtmişlerdir: 

Bir cümle duymuştum. Yaptığınız iş eğer sizi rahatsız ediyorsa doğru değildir. Dini ya da 

ahlaki olabilir bu. Din ahlaktır zaten. Peygamber ben ahlakı tamamlamak için 

gönderildim diyor. (E5;43) 

Baksanız kaçak elektrikle ısınan suyla abdest alınca kılınan namaz bile sahih olmaz. Doğu 

ve Güneydoğudaki insanların çoğu kaçak elektrik kullanır ama orta ve üst yaşın 

neredeyse tamamı namaz kılar. Ablamın kayınbabası çocuklarını uyarıyor elektriği kaçak 

bağlamayın diye, dinlemiyorlar sonra idareye şikâyet edip elektriği kestirmişti. Bu adam 

helali haramı bilen kafa yoran bir adam. (E5;43) 

Bir proje yapmıştık kadına karşı şiddeti önlemeye yönelik iki örnek üzerinden gittik 

birinde adam sosyal ortamda eşine vurduğunu anlatıyor arkadaşı da eline sağlık kadın 

dediğin oturacak itiraz etmeyecek vb. cümlelerle eylemini destekliyor. Bu adam eve 

gidince yine şiddet göstermeye meyilli oluyor. Diğer örnekte aynı şiddeti gösteren adam 

arkadaşına anlatınca arkadaşı diyor ki ne yaptın, nasıl elin kalktı yazıktır, günahtır bu 

kadar sana destek oluyor, peygamber eşine vurmuş mu ki sen eşine vuruyorsun vb. 

cümlelerle sosyal baskı oluşturuyor. O adam evine gidince şiddet uygulaması azalır. Biz 

projede de böyle sosyal baskı uygulamayı teşvik ettik. (E5;43) 

Katılımcılar, dini inanca sahip olmanın aynı zamanda içsel kontrol sağlayan bir 

mekanizmayı da devreye aldığını, kul hakkı bilincinin insan ilişkilerinde temel referans 

çerçevesi oluşturduğunu, Yaratıcının gözetlemesi ve hesap verme olgularının önleyici 

birer bariyer teşkil ettiğini belirtmişlerdir.  

Yani birinin bizi gözlediğini düşünmek ahlak, vicdan, Allah, Tanrı ne diyorlarsa önemli 

ve kanıtlanmış bir şey. Allaha korkusu da Tanrıyı nasıl algıladığıyla ilgili, onunla aramda 

bir hesaplaşma diyor, bir de ne zaman çıkacağını da bilmiyor. Yarın başıma kötü bir şey 

geldi, aa işte bunu yapmıştım diye düşünen muhtemelen çok azdır veya benim yüzümden 



108 

bu kişi böyle oldu diyebiliyorsa zaten bunu yapmaz diye düşünüyorum. O biraz havada 

kalıyor sanki. Diğer dünyaya muhteşem bir insan olarak göçme çabası çok a insanda var. 

Allah yaptıklarıma karşılık yakın zamanda somut kötü bir şey verecek diye düşünüyor 

insanlar. Bu korku olmasa unutup gidiyor insan benim gördüğüm kadarıyla. (K13;26) 

Dini eğitimle azaltılabilir. Aslında din dışında da bakıyorum dindar olmayan insanların 

da çok sağlam ahlaki duruşları olabiliyor ama bu bence bir yere kadar, bir yerden sonra... 

Yani işte Allah'tan korkusu çok olan bir insan kıtlık ve açlık durumunda hırsızlık 

yapmayabilir ama bence inancı olmayan insan bunu böyle görmeyebilir ve bunda da 

haklıdır bence, çünkü bir inancı yok, Allah'a ya da ahirete inanmıyor, kazaya kadere rıza 

gösterme yok kafasında, dolayısıyla açlık durumunda 10 kişiden birinin ekmeğini çalmak 

ona sıkıntılı gelmiyor. (K11;30) 

Hem de yani yine dine bağlanıyor bende, bunun hesabını nasıl verebilirim duygusu, 

benim karşıma çıkacak yani bir şekilde ve ben bunun hesabını nasıl vereceğim duygusu. 

(K11;30) 

Belki kul hakkı bilinci verilirse kişi davranışlarını yönetebilir. (E5;43) 

İnsan bazen yanlış işler yapıyor tabi ama ben insana karşı hani kul hakkı denen şeyden 

korkarım da başka insana zararı yoksa Allah affeder diye geçiririm içimden. (K8;37) 

... Bir gün babaannemle umreden gelen birini ziyarete gittik mevlide gittik. Babaannem 

dedi ki biraz sonra Zemzem dağıtılacak zemzem içeceğiz bir daha hiç birimiz yalan 

söylemeyeceğiz yanlış bir şey yapmayacağız….Tamam dedim babaanneme kabul ettim 

dedim, içtim, artık ondan sonra kendimi daha fazla kontrol ettiğimi hatırlıyorum ya da 

küçükken camiye vesaire gittiğimiz zaman bunu yaparsak günah olur, doğru olmaz diye 

öğretinin önemli olduğunu düşünüyorum. Dini mesajlar kesinlikle önemli bence ama 

dindar olmadan çok düzgün davranan insanlar da var öte yandan ya da çok dindarım deyip 

ahlaki davranmayanlar da var tabii ki. (K12;51) 

4.1.5.3. Psikolojik Olgunluk 

Katılımcıların son olarak ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde psikolojik olgunluğa 

da yer verdikleri görülmüştür. Psikolojik olgunluk alt teması altında kendini tanıma, 

ahlaki muhakeme ve empati başlıkları yer almaktadır.  

Kendini Tanıma 

Kendini tanıma başlığı altındaki veriler incelendiğinde, bu başlığın kişinin farkındalık 

seviyesini, kendini denetleme ve eleştirme kapasitelerini ön plana çıkardığı görülmüştür. 

Kişinin öz-farkındalığının yüksekliği, kendi düşünce ve eylemlerini gözlemleyip 

eleştirebilme becerisi ve içsel bir denetleme mekanizmasına sahip olmasının ahlaki 

ihlalleri azaltıcı etkisi olacağını belirtmişlerdir.  

Katılımcıların ahlaki kayıtsızlığın önüne geçilmesinde dış faktörlerden çok iç 

faktörlere vurgu yaptıkları ve içsel mekanizma gerekliğinin daha temel bir çözüm 

olduğunu dile getirdikleri görülmüştür.  



109 

Bir tık bunun daha kişisel olduğu toplumun normlarının daha farklı bir şey olduğu kişisel 

cezalandırma ve kişiyi kendi ile bir muhasebe yapması gerektiğini böyle çok erken 

yaşlarda başlanması gerektiğini düşünüyorum. (K13;26) 

Ama bir şekilde kendi hayatı gözlemleyerek, insanları izleyerek biraz daha kendisi onun 

inşasına katılabilirse, biraz daha içselleştirebilirse o ahlaki ilkeler onun hayatına giriyor 

ve o zaman bunu çiğnemek kendini daha çok rahatsız edeceği için bundan uzak durmaya 

çalışıyor.  (K11;30) 

Maharet her yerde aynı ahlaki deneyimi içselleştirmesini sağlayacak, topyekûn de 

atmosfer yaratabilmekte. İşte orada belki Kohlberg'in de kulaklarını çınlatmak lazım. Ben 

hep o konuyu çok işlerim anlatırım da öğrencilerime. Evrensel ahlak denilen şey işte 

inançların ötesinde bir sürü şeyin ötesinde çok zihin açıcı. Üç yaşındaki çocuğun ahlak 

anlayışı onun gelişimsel düzeyine göre kabul edilebilir. Çocuğu tanırsanız da zaten o 

ahlak anlayışını yargılayamazsınız ama maharet 30 yaşına gelmiş adamın hala üç 

yaşındaki beş yaşındakinin ahlak anlayışıyla hareket ettiği bir yerdeyseniz hala kısas 

peşindeyse, hala kendi adaletini dağıtma peşinde ise orada problemlerin olduğunu ve iyi 

bir eğitim veremediğinizi fark etmiş olmanız lazım. (K14;46) 

Aşağıda yer alan ifadelerde katılımcılar öz-farkındalık, öz-eleştiri ve öz-denetim 

becerilerine yer vererek, süreçte nasıl rol oynadığını dile getirmişlerdir.  

… Kız 13-14 yaşında ve adam 32-33 yaşında kızı o yaşlarındaki sevgilisiyle kıyaslıyor. 

Ona benzetiyor falan. Çocukla her yere beraber gidiyorlar. Her yerde kendini üvey babası 

olarak tanıtıyor. Ama kızı her türlü kullanıyor. Biz filmde kızı kullanılmış gibi 

görmüyoruz. Kız bir şeker ya da çikolata alsın diye adama her türlü davetkâr hareketlerde 

bulunuyor. Bu tabi ki yazarın bakış açısı. Biz de ister istemez kendimizi bu çocuk mu 

gerçekten ne biçim hareketler nasıl giyiniyor hak ediyor gibi şeyler düşünürken 

buluyoruz. Kendimi yakaladığım oluyor filmi izlerken. Yani çocuğun 18 yaş altı 

olduğunu adamın yaşını filan unutuyorsun. 

Bizimle alakalı (Lolitayı kast ediyor) okurken adamı haklı görmemeliyiz. Ne 

yaptığımızın farkında olmalıyız. Yaşamımızın düşüncelerimizin sorumluluğunu almamız 

gerekiyor. (K13;26) 

Olayları karşı taraf odaklı değil de beni burada ne rahatsız ediyor diye sorabilseydim, bir 

rahatsız eden durum var okey, bir de rahatsızlık veren durumu nasıl giderebilirim 

sorusunu sorabilseydim. (K4;32) 

Zor durumda kalsa bile ilkelerinden taviz vermeyen insanlar var. Eleştiriliyor da aslında 

çevreden imaj açısından ama o tutarlı ilkeli davranma karşısında aldığı iç haz içsel ödülü 

daha tatmin edici sanki dış ödüle göre. Kendiyle gurur duyuyor tutarlı davrandığı için, 

işte belki insanlara cezaya rağmen doğrudan şaşmamanın vereceği içsel haz, memnuniyet 

durumu hissettirilirse bu tür davranışlar azalabilir. Şu doğru şu yanlış diye öğretmekle 

olacak iş değil herkes söylüyor doğruyu yanlışı. (E3;39) 

İnsanlar yaptıkları eylemin sonuçlarını görecekleri bir pozisyonda kalmıyorlar, ya o resmi 

hiç görmüyorlar ya da bakmamayı tercih ediyorlar ve sistem yaptığını ona göstermek 

üzerinden herhangi bir zorlamada bulunmuyor. Kafasını çeviriyor gidiyor… Oh ondan 

sonra da mis gibi uyuyor ben hayatı hep şey diye algıladım. Ben kafamı yastığa rahat 

koyuyor muyum? diye algıladım ve 45'inde fark ettim ki bu derdi çok fazla taşıyan insan 

yokmuş ki bu dünyada herkes de pek güzel uyuyormuş. Benim gibi bizim gibi belki bir 

takım insanlar bu yastık metaforuna çok takılmışız İnsanlar dediğim gibi öyle güzel 

gerekçelendirip içlerini rahatlatıyorlar ki çok da güzel uyuyorlar. O zaman herhalde şey 

demek gerekiyor. O uykuları kaçıracak mekanizmayı bulmamız lazım. (K14;46) 



110 

Adam bir kere dosyanın içine para koymuş hediye olarak kabul edin ilk defa işlerim bu 

kadar kolay yapılıyor diyor bir de. Kusura bakmayın ben hizmetimin karşılığını devletten 

alıyorum dedim… Bazen hediye getirirdi bazı iş yaptığımız firmalar şunu sorardım onlara 

ben müdürlük değiştirdiğimde hediye getirecek misiniz hala. (K1;50) 

Ben yaptığım her şeyde bir hayat söz konusu gibi bakıyorum. Bu nedenle de daha fazla 

yük üstleniyorum, ama aslında her şey de öyle. Bir insanın hayatı söz konusu, sen o 

insanın bir şeyini etkiliyorsun. (K13;26) 

Ahlaki Muhakeme 

Katılımcılar ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde bireylerin ahlaki muhakeme 

yapabilme becerilerinin de son derece önemli olduğunu belirtmişlerdir. Kişilerin 

düşünme ve mantık yoluyla neyin doğru neyin yanlış olduğunu tartabileceklerini ifade 

etmişlerdir.  

Öyle garip bir yere geldik ki insanlar korkudan ve kaygıdan akli melekelerini kaybettiler. 

Bu işler böyle iken bizim ahlaklı bir toplum olmamızı beklemek neredeyse hayal. Analitik 

düşünmüyorsanız, aklınızı kullanmıyorsanız ahlaklı olamıyorsunuz. (K14;46) 

Aklı olan bütün insanlar yanlışı ve doğruyu bilebilir. Ateşin yakacağını, suyun bizi 

boğacağını, güneşte çok kalmanın zararlı olduğunu analiz edebilen bir insan isek her şeye 

çözüm getirebiliriz. (E9;60) 

Hepimiz aslında hayvan güdüsüne de sahibiz hayvanlar koyunlar mesela birbirinin 

arkasına takılıp nasıl giderse üç tanesi atlarsa hepsi atlar. İnsanoğlu da böyle savaşa 

gidiyoruz. 100 tane asker önde öndeki 5-10 asker ölür arkadakiler gider. Hâlbuki bir 

tanesi durup şöyle düşünmez ya niye ölüme gidiyoruz nereye gidiyoruz diyemiyoruz. 

(E9;60) 

Aynı zamanda katılımcılar eğitici içeriklerin ve nedenselliğe dayalı konuşma ve 

sorgulamaların ahlaki muhakemenin geliştirilmesinde yer alması gerektiğini ifade 

etmişlerdir.  

Ahlaki etik kuralların nasıl olması ve nasıl yürümesi gerektiğiyle ilgili bir arada nasıl 

yaşamak gerektiğiyle ilgili bunun için belki kitap okumak diyeceğim klişe olacak birey 

olabilmek kültür edinebilmek tabii ki de çocuklar Suç ve Ceza demiyorum çocuğa göre 

değil. 20 yaş sonrası okunması gereken kitap bence. Ama temel olarak kitap okuma kendi 

hiç muhasebesini yapabilecekleri birey olmayı sağlayacak kitap okumak iyi sonuç 

verecektir. (K13;26) 

Bence nedensellik anlatılmalı bunun yapma cezası bu olur demek işe yaramaz. Bunu 

yapma çünkü şu şu zararlara neden olursun. Şimdi biliyorsun ne yaptığını bu seni rahatsız 

etmeyecek mi? Buna göre düşün ona göre yap bu eylemi demek gerekir.  Kafa yormaları 

gerekiyor otursunlar konuşsunlar çocuklarıyla. (K13;26) 

…Benim doğrum budur sen de bu doğruya uyacaksın bundan başka çaresi yok 

dediğimizde işe yaramayabilir. İnsanları çekerek iterek bir noktaya gelemeyiz. Benim 

düşüncem bu. Benim doğrum bu, nedeni de bu dememiz gerekir. Çocuk neden yağmur 

yağıyor dediği zaman Allah istediği için yağıyor dersek bir şey veremeyiz. O çocuk Allah 

esirgesin bir silahla bir bıçakla birini öldürür sonra da der ki ben bunu Allah istediği için 

yaptım. Bir şey öğretirken içini açmamız lazım. Doğru bildirimleri verirken kişilere hani 



111 

günlük hayatımızdan örnek verelim, camiye giden bir kişinin gitmeyene dediği tek şey 

şu, senin de camiye gelmen lazım. İyi güzel de benim camiye gelmemin lazım olup 

olmadığını ben zaten biliyorum sen bana niye camiye gelmem gerektiğini bir doğru 

düzgün şekilde anlatabilirsen ben senin yolunda seninle birlikte aynı yola gelebilirim. 

Ama senin tek düşüncen şu ben camiye gidiyorum e ben cennete gideceğim. Sen 

gelmiyorsun sen gitmeyeceksin. Böyle olunca gitmek isteyen insan da gitmez. Bunları 

küçük örnekler olarak veriyorum… (E9;60) 

Empati 

Psikolojik olgunluk alt temasının son başlığını empati oluşturmaktadır. Katılımcılar 

empati duygusunun ahlaki olmayan eylemlerin sergilenmesini engelleyebileceğini ve 

gelişmiş empati duygusunun bu ihlallere mahal vermeyeceğini bildirmişlerdir.  

Ahlaki kavramaları olan insanlar böyle davranmaz. Empati önemli bence karşıdakine 

kendini ötekinin yerine koyabilmek. Ben bunu ister miydim diye düşünmek. (K12;51) 

Bir de tabi empati duygusu. Başkasına haksızlık olduğunda ya da başkası o ilkeyi 

çiğneyerek kendisinin hakkı ihlal edildiğinde düşünerek davranmak yani. (K11;30) 

Yani insanlar hayata sadece kendi çerçevelerinden baktıklarında bu sorunlar yaşanıyor 

bence. Kendi doğrularını herkesin doğrusu olarak görme eğilimi yaygın. Ben bunu 

hissediyorum bu doğru olabilir ama karşımdaki insan ne hissediyor diye hiçbir zaman 

düşünmüyoruz. (K9;50) 

4.2. Nicel Bulgular  

Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği’nin (MAKÖ) Türk yetişkinler örneklemindeki 

psikometrik özellikleri AFA, DFA, ölçüt geçerliği, madde ve güvenirlik analizi ile 

incelenmiş ve sonuçlar aşağıda sunulmuştur.  

4.2.1. Açımlayıcı Faktör Analizi Sonuçları (AFA) 

 Sosyal bilim çalışmalarında faktör analizi için en az 300 ve üstünde bir örneklem 

büyüklüğüne ihtiyaç duyulduğu belirtilmektedir (Comrey and Lee, 1992). Ayrıca, faktör 

analizinde örneklem büyüklüğün değişken sayısının en az 10 katı kadar olması gerektiği 

de vurgulanmaktadır (Bryman ve Cramer, 2002).  Bu çalışmada 29 maddelik MAKÖ ile 

ilk veri seti toplanmaya başlanmıştır.  Dolayısıyla en az 290 kişiden oluşan bir örneklem 

büyüklüğü yeterli görülebilir. Ancak bu çalışmada MAKÖ’nün faktör analizi için 512 

kişiden veri toplanmıştır. Çarpıklık ve Basıklık değerleri incelendiğinde 4 katılımcının 

verilerinin uç değer olduğu tespit edilmiş ve veri setinden çıkartılmış ve 508 katılımcı ile 

analize devam edilmiştir. Faktör analizinde yeterli örneklem büyüklüğüne karar 

vermedeki diğer bir ölçüt olan Kaiser-Meyer-Olkin (KMO) ve Barlett Küresellik Testi 



112 

(BKT) yapılmıştır. KMO değerinin .60’ın üstünde olması ve BKT’nin anlamlı olması 

gerekmektedir (Pallant, 2011). KMO değerinin .70 ile .80 arasında olması iyi, .80-90 arası 

çok iyi ve .90 üzeri çıkması iyi mükemmel düzeyde örneklem büyüklüğüna işaret 

etmektedir (Hutcheson ve Sofroniou, 1999).  

 MAKÖ’nün faktör analizi için uygunluğunu gösteren KMO değeri .79 bulunmuş ve 

BKT’nin anlamlı olduğu görülmüştür (x2=2449.518, sd = 406, p<.001). Paralel analiz ve 

promax eğik rotasyon analiz sonuçları, MAKÖ’nün 4 faktörlü bir yapıya sahip olduğunu 

ve faktörlerin toplam varyansın yaklaşık % 25’ini açıkladğını göstermiştir. Sosyal bilim 

çalışmalarında ölçeğin madde faktör yüklerinin .30 ve üzerinde olması önerilmektedir 

(Cathell ve Baggaley, 1960; Neale ve Liebert, 1980). Tabachnich ve Fidell'e (2001) göre 

ise madde faktör yüklerinin .32 ve üzerinde olması gerekmektedir. Bu çalışmada 

MAKÖ’nün madde faktör yükü .32’nin altında olan maddeler (1, 2, 3, 5, 8, 10, 11, 14, 

16, 20, 22, 23, 25 ve 26. maddeler) ölçekten çıkarılmıştır. Maddeler çıkarıldıktan sonra 

MAKÖ’nün toplam varyansın % 33’ünü açıklayan 4 boyutlu bir yapıya sahip olduğu 

görülmüştür. Yamaç birikinti grafiği incelendiğinde de ölçeğin 4 faktörlü bir yapı 

sergilediği görülmektedir (Şekil 4.7). 

  

Şekil 4.7. MAKÖ’nün Faktör Yapısı İçin Yamaç Birikinti Grafiği 

 Faktör yükü düşük olan maddeler çıkartıldıktan sonra MAKÖ’nün KMO değerinin 

0.73 ve BKT’nin (x2=1018.774, sd = 105, p<.001) ise anlamlı olduğu görülmüştür. 

Ölçeğin madde maktör yükleri faktör 1 için .36 ile .69 arasında, faktör 2 için .54 ile .72 

arasında, faktör 3 için .34 ile .68 arasında ve faktör 4 için ise .39 ile .59 arasında değiştiği 

görülmüştür. Ölçeğin faktör yapısı ve madde faktör yükleri Tablo 4.1’de sunulmuştur. 

  



113 

 Faktörlerde toplanan maddelerin içeriğine bakıldığında faktör 1’de toplanan 

maddeler örneğin; “Kendi arsama kaçak villa yapmak, devletin arazisine gecekondu 

yapmaktan iyidir”, “Çocuğuma bağırmam, ona zarar vermez.”, “Bence bir çalışanın 

mesai saatlerine uymaması, işini kötü yapması kadar büyük bir sorun değildir.” gibi 

maddeler durumu meşrulaştırmaya yönelik temalardan oluştuğu için “Durumla ilgili 

gerekçeler” olarak adlandırılmıştır. Faktör 2’de toplanan maddeler örneğin, “Bazı kişilere 

kötü davranıyorsam onlar bunu hak etmiştir.”, “Bazı insanları görmezden gelirim.” gibi 

maddeler mağdurla ilişkili olduğu görülerek “Mağdurla İlişkili Gerekçeler” olarak 

adlandırılmıştır. Faktör 3’te toplanan maddeler, örneğin, “Arkadaş ortamındaki 

dedikoduya katılmak yanlış bir şey değildir.”, “Başkasına kızdığımda, hırsımı eşimden 

çıkarmam yanlış değildir.” gibi maddeler kişinin yakın çevresinin etkisinde olmanın 

kolaylaştırıcı etkisiyle ahlaki kayıtsızlığı sergilmesiyle ilgili madeler olduğu için “Yakın 

Çevreyle İlgili Gerekçeler” olarak tanımlanmıştır. Faktör 4’te ise ters maddeler 

toplanmıştır. Örneğin, “Kendi ilkelerimle çelişen bir yanlış davranış yaptığımda 

uykularım kaçar.”, “Benim düşünceme göre “beyaz yalanlar” da yalandır.”, “Bazen, işleri 

başka türlü yürütmem imkânsız bile olsa, rüşvet vermem yanlıştır.” gibi maddelerin 

toplandığı faktöre de “Ahlaki Kayıtsızlığa Mesafe” adı verilmiştir. 

Tablo 4.1. MAKÖ’nün Açımlayıcı Faktör Analizi Sonuçları 

 Madde Factor 1 Factor 2 Factor 3 Factor 4 Ortak Faktör Yükleri 

m18  .588        .676  

m27  .442        .695  

m6  .433        .771  

m7  .386        .856  

m29    .717      .541  

m12    .622      .523  

m21    .541      .649  

m13      .679    .537  

m15      .611    .601  

m17      .342    .873  

m28        .694  .532  

m24        .625  .582  

m9        .454  .790  

m19        .400  .817  

m4        .360  .855  
 



114 

 Madde Factor 1 Factor 2 Factor 3 Factor 4 Ortak Faktör Yükleri 

Not.  Maksimum olasılık tahmin (maximum likelihood estimation) metodu, promax rotasyon. 

 

4.2.2. Doğrulayıcı Faktör Analizi (DFA) 

AFA sonucunda ortaya çıkan MAKÖ’nün 4 faktörlü yapısının geçerliğini test etmek 

için Doğrulayıcı Faktör Analizi (DFA) yapılmıştır.  DFA’da test edilen modelin uyum 

iyiliğini belirlemek için Kline’ın (2015) önerilerine uygun olarak Ki-Kare/serbestlik 

derecesi oranı, Goodness of Fit Index (GFI), Comperative Fit Index (CFI), Turker-Lewis 

Index (TLI), Incremental Fit Index, (IFI), Standardized Root Mean Squared Residual 

(SRMR) ve Root Mean Square Error of Approximation (RMSEA) indeksleri 

incelenmiştir. DFA test edilen modelin RMSEA ve SRMR değerlerinin .08’in altında 

olması, X²/sd oranının 3’ün altında olması, CFI, TLI ve IFI değerlerinin ise .90’ın üstünde 

olması kabul edilebilir uyuma işaret etmektedir (Hu ve Bentler, 1999; Kline, 2015; 

Schermelleh-Engel ve Moosbrugger, 2003).   

Tablo 4.2. MAKÖ için Uyum İndeks Değerleri  

Uyum 

İndeksleri 

Araştırma 

Bulgusu 

Mükemmel 

Uyum 

Kabul Edilebilir 

Uyum 

Sonuç 

χ2/sd 1.92 ≤3 ≤5 Mükemmel Uyum 

RMSEA .043 ≤0.05 ≤0.08 Mükemmel Uyum 

SRMR .049 ≤0.05 ≤0.08 Mükemmel Uyum 

IFI .92 ≥0.95 ≥0.90 Kabul Edilebilir 

Uyum 

CFI .92 ≥0.95 ≥0.90 Kabul Edilebilir 

Uyum 

TLI .90 >0.95 >0.90 Kabul Edilebilir 

Uyum 

GFI .96 >0.95 >0.90 Mükemmel Uyum 

DFA sonuçları MAKÖ’nün mükemmel ve kabul edilebilir uyum indexlerine sahip 

olduğunu göstermiştir: χ2
(84, n = 508) = 161.395, χ2/sd = 1.92, p < .001, GFI = .96, CFI = .92, 

IFI = .92, TLI = .90, SRMR = .049; RMSEA = .043 (%90 GA, .033-.052). Ölçeği 

oluşturan 15 maddenin faktör yükleri .35 ile .73 arasında değişmektedir. Ölçeğin DFA 

sonuçları Tablo 4.3’te sunulmuştur.  

 



115 

Tablo 4.3. MAKÖ için Doğrulayıcı Faktör Analizi Sonuçları 

Factor Maddeler λ θ z - değeri 

Faktör 1 

Durumla İlgili 

Gerekçeler 

i3 .421 0.05 7.57 

i8 .349 0.06 6.26 

i11 .517 0.07 9.24 

i14 .589 0.06 10.34 

Faktör 2  

Mağdurla İlgili 

Gerekçeler 

i2 .733 0.06 14.24 

i12 .593 0.05 11.80 

i15 .572 0.06 11.41 

Faktör 3 

Yakın Çevreyle İlgili 

Gerekçeler 

i5 .669 0.06 11.02 

i6 .615 0.07 10.45 

i9 .353 0.04 6.47 

Faktör 4 

Ahlaki Kayıtsızlığa 

Mesafe 

i1 .418 0.05 8.00 

i4 .389 0.07 7.43 

i7 .645 0.07 12.26 

i10 .404 0.08 7.72 

i13 .654 0.06 12.41 

Not. λ = standardize factor yükleri; θ = standart hata varyansı, * p < .001 

4.2.3. Madde Analizi ve Güvenirlik 

Verilerin normal dağılımını belirlemek için MAKÖ maddeleri, alt boyutları ve 

toplam puanına ilgili çarpıklık ve basıklık değerleri hesaplanmıştır. Ölçek maddelerinin 

Çarpıklık değerleri -0.24 ile 1.80 arasında Basıklık değerleri ise -1.27 ile 3.52 arasında 

değişmektedir. Çarpıklık ve Basıklık değerleri sırasıyla toplam puan için 0.05 ve -0.31, 

faktör 1 için 0.87 ve 0.82, faktor 2 için -0.07 ve -0.20, faktör 3 için 0.71 ve 0.51, faktor 4 

için ise 0.69 ve 0.24 olarak hesaplanmıştır. Normal dağılım için Çarpıklık ve Basıklık 

değerlerinin |2| aralığında olması önerilmektedir (D'Agostino, Belanger ve D’Agostino, 

1990; Field 2009). Kline (2015) ise normal dağılım için Çarpıklık değerlerinin 

değerlerinin |3| ve Basıklık değerlerinin ise |10| aralığında olmasının kabul edilebileceğini 

önermiştir. Dolayısıyla  MAKÖ verilerinin normal bir dağılım gösterdiği söylenebilir. 

Ölçeğin maddelerinin yordama gücünü ve ayırt ediciliğini belirlemek üzere madde 

analizi yapılmıştır. Ölçeğin düzeltilmiş madde toplam korelasyonları faktör 1 için . 27 ile 

.37 arasında, faktör 2 için .46 ile .51 arasında, faktör 3 için .26 ile .43 arasında ve faktör 

4 için ise .31 ile .48 arasında değişmektedir (Tablo 4.4).  MAKÖ’nün Cronbach Alfa iç 



116 

tutarlık kat sayısı ise toplam puan için .64 olarak hesaplanmıştır. Cronbach alfa iç tutarlık 

katsayılarının .70 ve üstünde olması önerilmektedir (Tabachnick ve Fidell, 2013). Öte 

yandan ölçme araçlarının Cronbach alfa iç tutarlık katsayılarının .60’ın üzerinde 

olmasının kabul edilebilir olduğu da öne sürülmektedir (Aiken ve Groth-Marnat, 2006). 

Bu sonuçlardan hareketle ölçeğin güvenirlik değerlerinin kabul edilebilir sınırlar 

içerisinde olduğu söylenebilir. 

Tablo 4.4. MAKÖ için Aritmetik Ortalama, Standart Sapma, Çarpıklık, Basıklık ve 

Madde-Toplam Korelasyon Sonuçları 

Factor Madde x̄ ss Çarpıklık Basıklık rmt 

Durumla İlgili 

Gerekçeler 
3 1.69 0.95 1.44 1.77 .31 

8 1.95 1.13 1.09 0.33 .27 

11 2.14 1.19 0.83 -0.23 .37 

14 2.05 1.07 0.79 -0.07 .35 

Mağdurla İlgili 

Gerekçeler 
2 3.10 1.17 -0.01 -0.65 .51 

12 2.68 1.13 0.44 -0.46 .46 

15 3.30 1.21 -0.24 -0.70 .48 

Yakın Çevreyle İlgili 

Gerekçeler 
5 2.10 1.00 0.75 0.33 .43 

6 2.18 1.15 0.78 -0.17 .43 

9 1.45 0.74 1.80 3.52 .26 

Ahlaki Kayıtsızlığa 

Mesafe 
1 1.84 0.95 1.33 1.82 .32 

4 2.34 1.26 0.62 -0.67 .31 

7 2.02 1.25 1.11 0.11 .44 

10 2.54 1.53 0.50 -1.27 .34 

13 1.78 1.12 1.65 2.03 .48 

Note. x̄ = aritmetik ortalama, ss= standat sapma, rmt= madde toplam korelasyon  

MAKÖ’nün güvenirliği için test tekrar-test korelasyon değerleri hesaplanmıştır. MAKÖ 

iki hafta arayla 51 katılımcıya iki ayrı zamanda uygulanmış ve analiz sonuçları tablo 

4.5’te sunulmuştur.  

 

 

 

 

 



117 

Tablo 4.5. MAKÖ’nün Test Tekrar-Test Sonuçları 

Variables DİG 1 DİG 2 MİG 1 MİG 2 YÇİG 1 
YÇİG 

2 
AKM 1 AKM 2 

MAKÖ 

1 

DİG 1          

DİG 2 .692***         

MİG 1 .293* .341*        

MİG 2 .374** .402** .887***       

YÇİG 1 .129 .020 .065 .238      

YÇİG 2 .088 .085 .071 .086 .745***     

AKM 1 .327* .343* .213 .143 .222 .175    

AKM 2 .483*** .411** .287* .220 .314* .248 .738***   

MAKÖ 1 .702*** .573*** .665*** .600*** .422** .326* .729*** .726***  

MAKÖ 2 .647*** .743*** .646*** .693*** .320* .435** .547*** .736**** 863*** 

Not. MAKÖ = Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği, DİG= Durumla İlişkin Gerekçeler, MİG= Mağdurla 

İlgili Gerekçeler, YÇİG= Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler, AKM= Ahlaki Kayıtsızlığa Mesafe,  * p < .05, 

** p < .01, *** p < .001 

 

Tablo 4.5’te görüleceği üzere, MAKÖ’nün öntest ve sontest sonuçları arasında pozitif 

yönde anlamlı ve güçlü bir ilişki olduğu saptanmıştır (r= .863, p < .001). Ölçeğin alt 

boyutlarına ilişkin test tekrar-test sonuçları da güçlü ve anlamlı ilişkiler olduğunu ortaya 

koymuştur. Bu sonuçlardan hareketle ölçeğin güvenirlik kriterlerini karşıladığı 

söylenebilir. 

4.2.4. Ölçüt Geçerliği 

Ölçeğin ölçüt geçerliği için üç ayrı katılımcı grubundan veri toplanarak MAKÖ ile 

ahlaki uzaklaşma, ahlaki okuryazarlık ve karanlık üçlü kişilik özellikleri arasındaki 

ilişkiler incelenmiş ve sonuçlar aşağıda sunulmuştur. 

Ahlaki Kayıtsızlık ve Ahlaki Uzaklaşma 

Tablo 4.6’da görüleceği üzere MAKÖ ile Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği’nden (AUÖ) elde 

edilen puanlar arasındaki ilişkilere bakıldığında MAKÖ toplam puanı ile AUÖ puanı 

arasında (r =.647, p < .01); AUÖ puanıyla durumla ilgili gerekçeler arasında (r=.608, p < 

.01); AUÖ puanıyla mağdurla ilgili gerekçeler arasında (r=.363, p < .01); AUÖ puanıyla 

yakın çevreyle ilgili gerekçeler arasında pozitif (r=.345, p < .01 ) ve AUÖ puanıyla ahlaki 

kayıtsızlığa mesafe arasında ise negatif (r=-.442, p < .01) ilişki olduğu belirlenmiştir. 

 



118 

Tablo 4.6. Ahlaki Kayıtsızlık ve Ahlaki Uzaklaşma Arasındaki İlişkiler (N = 96) 

Değişkenler Ortal  SS Çarpıklık Basıklık α MAKÖ DİG MİG YÇİG AKM 

AUÖ 60.55 13.40 .75 .09 .849 .647** .608** .363** .345** -.442** 

Not. AUÖ= Ahlaki Uzaklaşma,  α = Cronbach’s alpha, * p < .05, ** p < .01 

 

Ahlaki Kayıtsızlık ve Ahlaki Okuryazarlık 

Ahlaki kayıtsızlık ve ahlaki okuryazarlık ölçeklerinden elde edilen puanlar aşağıdaki 

tabloda verilmiştir: 

Tablo 4.7. Ahlaki Kayıtsızlık ve Ahlaki Okuryazarlık Arasındaki İlişkiler (n = 45) 

Variables x̄ ss Çarpıklık Basıklık α MAKÖ DİG MİG YÇİG AKM 

Ahlaki 

Muhakeme 
16.00 2.95 -.37 -.20 .919 -.451** -.141 -.148 -.296* .397** 

Ahlaki 

Farkındalık 
19.33 3.49 -.86 1.52 .808 -.553** -.078 

-

.483** 
-.297* .378** 

Ahlaki 

İmgelem 
20.07 2.61 -.15 .04 .703 -.369** -.114 -.125 -.379** .271* 

Ahlaki 

Duyarlılık 
12.42 1.84 -.09 -.87 .808 -.348* -.057 -.138 -.319* .294* 

Ahlaki 

Kararlılık 
10.89 1.85 .69 -.40 .601 -.096 -.030 -.140 -.192 .038 

AOYÖ-

Toplam 
78.71 9.86 -.27 .42 .905 -.511** -.116 -.300* -.389** .372** 

* p < .05, ** p < .01 

 

Tablo 4.7’de görüleceği üzere MAKÖ ile ahlaki okuryazarlık arasındaki ilişkilere 

bakıldığında MAKÖ toplam puanı ile ahlaki okuryazarlık toplam puanı arasında (r = -

511, p < .01); MAKÖ toplam puanıyla ahlaki muhakeme arasında (r=-.451, p < .01); 

MAKÖ toplam puanıyla ahlaki farkındalık arasında (r=-.553, p < .01); MAKÖ toplam 

puanıyla ahlaki imgelem arasında (r=-.369, p < .01 ) ve MAKÖ toplam puanıyla ahlaki 

duyarlılık arasında negatif (r=-.348, p < .05) ilişki olduğu görülmüştür. MAKÖ toplam 

puanıyla ahlaki kararlılık arasında ilişki bulunamamıştır (r=-.096 ). 

Alt boyutlar arasındaki ilişkiye bakıldığında ise, ahlaki kayıtsızlıkta durumla ilgili 

gerekçeler ile ahlaki okuryazarlık toplam ve alt puanları arasında anlamlı bir ilişki 

bulunamamıştır.  



119 

Ahlaki kayıtsızlıkta mağdurla ilgili gerekçeler ile ahlaki okuryazarlık toplam puanı 

arasında (r=-.300, p < .05) ve mağdurla ilgili gerekçeler ile ahlaki farkındalık alt boyutları 

arasında negatif (r=-.483, p< .01) ilişki bulunmuştur. Mağdurla ilgili gerekçeler ile ahlaki 

imgelem (r=-.125); ahlaki duyarlılık (r=-.138) ve ahlaki kararlılık alt boyutları arasında 

(r=-.140) ise ilişki bulunamamıştır.  

Ahlaki kayıtsızlıkta yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile ahlaki okuryazarlık toplam 

puanı arasında (r=-.389, p < .01), yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile ahlaki muhakeme alt 

boyutları arasında (r=-.296, < .05); yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile ahlaki farkındalık 

alt boyutları arasında (r=-.297, < .05); yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile ahlaki imgelem 

alt boyutları arasında (r=-.379< .01) ve yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile ahlaki 

duyarlılık alt boyutları arasında negatif (r=-.319< .05) ilişki bulunmuştur. Yakın çevreyle 

ilgili gerekçeler ile ahlaki kararlılık alt boyutları arasında ise ilişki bulunamamıştır (r=-

.192). 

Ahlaki kayıtsızlığa mesafe ile ahlaki okuryazarlık toplam puanı arasında (r=.372, p 

< .01), ahlaki kayıtsızlığa mesafe ile ahlaki muhakeme alt boyutları arasında (r=.397, < 

.01); ahlaki kayıtsızlığa mesafe ile ahlaki farkındalık alt boyutları arasında (r=.378, < 

.01); ahlaki kayıtsızlığa mesafe ile ahlaki imgelem alt boyutları arasında (r=271< .05) ve 

ahlaki kayıtsızlığa mesafe ile ahlaki duyarlılık alt boyutları arasında pozitif (r=.294< .05) 

ilişki bulunmuştur. Ahlaki kayıtsızlığa mesafe ile ahlaki kararlılık alt boyutları arasında 

ise ilişki bulunamamıştır (r=.038).  

  



120 

Ahlaki Kayıtsızlık ve Karanlık Üçlü Kişilik Özelliği 

Tablo 4.8. Ahlaki Kayıtsızlık ve Karanlık Üçlü Kişilik Özellikleri  

Arasındaki İlişkiler (n = 109) 

Değişkenler x̄ ss Ç B α MAKÖ DİG MİG YÇİG AKM 

Mak. 12.47 6.32 .97 .73 .801 .456** .313** .286** .291** .-320** 

Psik. 11.00 6.23 1.26 1.46 .665 .436** .272* .385** .078 .-344** 

Nars. 19.69 8.49 -.01 -.86 .882 .273* .095 .132 .304** .-237* 

KÜÖ-

Toplam 
43.16 16.01 .47 -.21 .836 .494** .280** .333** .306** .-386** 

Not. Mak.: Makyevelizm, Psik: Psikopati, Nars: Narsizm, KÜÖ: Karanlık Üçlü Ölçeği, Ç: Çarpıklık, B: 

Basıklık, * p < .05, ** p < .01 

 

Tablo 4.8’de de görüleceği üzere MAKÖ ile Karanlık Üçlü Ölçeği (KÜÖ) 

arasındaki ilişkilere bakıldığında MAKÖ toplam puanı ile KÜÖ puanı arasında (r = .494, 

p < .01); MAKÖ toplam puanıyla makyavelizm puanı arasında (r=.456, p < .01); MAKÖ 

toplam puanıyla psikopati puanı arasında (r=.436, p < .01) ve MAKÖ toplam puanıyla 

narsizm puanı arasında pozitif (r=.273, p < .05) ilişki olduğu görülmüştür.  

Alt boyutlar arasındaki ilişkiye bakıldığında ise, ahlaki kayıtsızlıkta durumla ilgili 

gerekçeler ile KÜÖ toplam puanı arasında (r=.280, p < .01);  durumla ilgili gerekçeler ile 

makyavelizm puanı arasında (r=.313, p < .01) ve durumla ilgili gerekçeler ile psikopati 

puanı arasında pozitif (r=.272, p < .05) ilişki bulunmuştur. Durumla ilgili gerekçeler ile 

narsizm puanı arasında anlamlı bir ilişki bulunamamıştır (r=.095).  

Ahlaki kayıtsızlıkta mağdurla ilgili gerekçeler ile KÜÖ toplam puanı arasında 

(r=.333, p < .01); mağdurla ilgili gerekçeler ile makyavelizm alt boyutları arasında 

(r=.286, p< .01) ve mağdurla ilgili gerekçeler ile psikopati alt boyutları arasında pozitif 

(r=.385, p< .01) ilişki bulunmuştur. Mağdurla ilgili gerekçeler ile narsizm alt boyutları 

arasında (r=.132) ise ilişki bulunamamıştır.  

Ahlaki kayıtsızlıkta yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile KÜÖ toplam puanı arasında 

pozitif (r=.306, p < .01), yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile makyavelizm alt boyutları 

arasında pozitif (r=.291, < .01); yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile narsizm alt boyutları 

arasında pozitif (r=.304, < .01); yakın çevreyle ilgili gerekçeler ile psikopati alt boyutları 

arasında ise ilişki bulunamamıştır (r=.078). 



121 

Ahlaki kayıtsızlığa mesafe ile KÜÖ toplam puanı arasında (r=.-386, p < .01), ahlaki 

kayıtsızlığa mesafe ile makyavelizm alt boyutları arasında (r=.-320, < .01); ahlaki 

kayıtsızlığa mesafe ile psikopati alt boyutları arasında (r=.-344, < .01) ve ahlaki 

kayıtsızlığa mesafe ile narsizm alt boyutları arasında negatif (r=.-237< .05) ilişki 

bulunmuştur.  

4.2.5. Ahlaki Kayıtsızlık ve Demografik Özellikler 

MAKÖ ve alt boyutları puanlarının katılımcıların cinsiyetlerine göre anlamlı 

düzeyde farklılaşıp farklılaşmadığı bağımsız gruplar t testi ile analiz edilmiştir (Tablo 

4.9). Analiz sonuçlarına göre ölçeğin mağdurla ilgili gerekçeler alt boyutu puanları 

cinsiyet değişkenine göre anlamlı düzeyde farklılaşmamaktadır (t=1.78, p > .05). Ancak 

durumla ilgili gerekçeler alt boyutu (t= -6.19, p < .001) ve MAKÖ (t= -4.37, p < .001) 

toplam puanlarının erkek katılımcılar lehine; yakın çevreyle ilgili gerekçeler (t= 5.36, p 

< .001) ve ahlaki kayıtsızlığa mesafe alt boyutu (t= 7.87, p < .001) puanlarının ise 

kadınlar lehine anlamlı düzeyde farklılaştığı saptanmıştır. Cohen’s d değerleri 

incelendiğinde de mağdurla ilgili gerekçeler alt boyutu dışında diğer değişkenlerin 

cinsiyete göre anlamlı düzeyde farklılaştığı görülmüştür.  

Tablo 4.9. Cinsiyet Değişkeni Açısından Ahlaki Kayıtsızlık Puanlarının İncelenmesine 

İlgili t Testi Sonuçları 

Variables 
Kadın (n=338) Erkek (n=170)    

x̄ ss x̄ ss t sd Cohen's d 

DİG 7.30 2.55 8.87 3.00 -6.19** 506 -0.58 

MİG 9.24 2.61 8.78 2.90 1.78 506 0.17 

YÇİG 6.08 2.12 5.04 1.95 5.36** 506 0.50 

AKM 20.39 3.14 17.68 4.26 7.87** 506 0.74 

MAKÖ Toplam 32.22 6.67 35.01 7.01 -4.37** 506 -0.41 
Not. MAKÖ = Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği, DİG= Durumla İlgili Gerekçeler, MİG= Mağdurla İlgili 

Gerekçeler, YÇİG= Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler, AKM= Ahlaki Kayıtsızlığa Mesafe,  ** p < .001 

MAKÖ ve alt boyutları puanlarının sosyo-ekonomik statü değişkenine göre anlamlı 

düzeyde farklılaştırıp farklılaşmadığını belirlemek için tek yönlü ANOVA testi yapılmış 

ve sonuçlar Tablo 4.10’da sunulmuştur. Analiz sonuçları incelendiğinde durumla ilgili 

değişkenler boyutu (F= 3.98, p > .05), mağdurla ilgili gerekçeler boyutu (F= 0.49, p > 

.05), yakın çevreyle ilgili gerekçeler boyutu (F= 0.77, p > .05), ahlaki kayıtsızlığa mesafe 



122 

boyutu (F= 0.64, p > .05) ve MAKÖ toplam puanlarının (F= 0.89, p > .05) katılımcıların 

sosyo-ekonomik statülerine göre anlamlı düzeyde farklılaşmadığı saptanmıştır. 

Tablo 4.10.Sosyo-ekonomik Statü Değişkeni Açısından Ahlaki Kayıtsızlık Puanlarının 

İncelenmesine İlgili ANOVA Sonuçları 

,  ve  Değerleri ANOVA Sonuçları 

Puan Grup n   Var. K.     η² 

DİG 

Alt 39 7.31 2.83 G.Arası 59.27 2 29.64 

3.98 0.011 Orta 292 7.62 2.58 G.İçi 3926.78 505 7.78 

Yüksek 177 8.28 3.09 Toplam 3986.06 507  

MİG 

Alt 39 9.33 2.78 G.Arası 7.28 2 3,640 

0.49 0.002 Orta 292 8.99 2.60 G.İçi 3738.08 505 7,402 

Yüksek 177 9.19 2.90 Toplam 3745.36 507  

YÇİG 

Alt 39 5.95 2.37 G.Arası 6.99 2 3.49 

0.77 0.003 Orta 292 5.63 2.08 G.İçi 2279.52 505 4.51 

Yüksek 177 5.84 2.13 Toplam 2286.51 507  

AKM 

Alt 39 20.00 3.96 G.Arası 19.34 2 9.67 

0.64 0.003 Orta 292 19.34 3.93 G.İçi 7585.54 505 15.02 

Yüksek 177 19.61 3.76 Toplam 7604.87 507  

MAKÖ Toplam 

Alt 39 32.59 6.64 G.Arası 85,05 2 42,53 

0.89 0.004 Orta 292 32.89 6.78 G.İçi 24090,27 505 47,70 

Yüksek 177 33.70 7.17 Toplam 24175,33 507  

Not. MAKÖ = Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği, DİG= Durumla İlgili Gerekçeler, MİG= Mağdurla İlgili 

Gerekçeler, YÇİG= Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler, AKM= Ahlaki Kayıtsızlığa Mesafe 

MAKÖ ve alt boyutları puanlarının eğitim düzeyi değişkenine göre anlamlı düzeyde 

farklılaştırıp farklılaşmadığını belirlemek için yapılan tek yönlü ANOVA analizi 

sonuçları Tablo 4.11’de sunulmuştur. Analiz sonuçlarına göre durumla ilgili değişkenler 

boyutu (F= 3.22, p > .05), mağdurla ilgili değişkenler boyutu (F= 1.09, p > .05), yakın 

çevreyle ilgili değişkenler boyutu (F= 0.02, p > .05)  ve MAKÖ toplam puanları (F= 2.96, 

p > .05), katılımcıların eğitim düzeylerine göre anlamlı düzeyde farklılaşmamaktadır. 

Ancak analiz sonuçları, ahlaki kayıtsızlığa mesafe boyutu puanlarının katılımcıların 

eğitim düzeylerine göre anlamlı düzeyde farklılaştığını göstermiştir (F= 7.29, p < .01).  

  

f x ss

x ss KT Sd KO F



123 

Tablo 4.11. Eğitim Düzeyi Değişkeni Açısından Ahlaki Kayıtsızlık Puanlarının 

İncelenmesine İlişkin ANOVA Sonuçları 

,  ve  Değerleri ANOVA Sonuçları 

Puan Grup n   Var. K.     η² 

DİG 

Lise ve atı 128 7.91 2.58 G.Arası 5021 2 25.10 

3.22 0.013 Lisans-ön lisans 297 7.60 2.92 G.İçi 3935.85 505 7.79 

Lisansüstü 83 8.47 2.61 Toplam 3986.06 507  

MİG 

Lise ve atı 128 9.12 2.77 G.Arası 1608 2 8.04 

1.09 0.004 Lisans-ön lisans 297 9.18 2.73 G.İçi 3729.28 505 7.39 

Lisansüstü 83 8.69 2.58 Toplam 3745.36 507  

YÇİG 

Lise ve atı 128 5.71 2.15 G.Arası .19 2 .09 

0.02 0.000 Lisans-ön lisans 297 5.74 2.19 G.İçi 2286.33 505 4.53 

Lisansüstü 83 5.70 1.86 Toplam 2286,512 507  

AKM 

Lise ve atı 128 18.40 4.22 G.Arası 213.45 2 106.72 

7.29* 0.029 Lisans-ön lisans 297 19.94 3.69 G.İçi 7391.43 505 14.64 

Lisansüstü 83 19.52 3.70 Toplam 7604.87 507  

MAKÖ 

Toplam 

Lise ve atı 128 34.34 6.42 G.Arası 279.84 2 139.92 

2.96 0.012 Lisans-ön lisans 297 32.59 7.13 G.İçi 23895.49 505 47.32 

Lisansüstü 83 33.34 6.65 Toplam 24175.33 507  

Not. MAKÖ = Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği, DİG= Durumla İlgili Gerekçeler, MİG= Mağdulra İlgili 

Gerekçeler, YÇİG= Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler, AKM= Ahlaki Kayıtsızlığa Mesafe,  * p < .01 

Bu sonucun ardından farklılıkların hangi gruplardan kaynaklandığını belirlemek 

amacıyla tamamlayıcı post-hoc analizlerine geçilmiştir. Ahlaki kayıtsızlığa mesafe 

boyutunda varyansların homojen olduğu (L=3,05, p>,05) görüldüğünden Scheffe testi 

tercih edilmiş ve sonuçlar Tablo 4.12’de sunulmuştur. 

Tablo 4.12. Eğitim Düzeyi Değişkeni Açısından Ahlaki Kayıtsızlığa Mesafe Puanlarının 

İncelenmesine İlgili Scheffe Testi Sonuçları 

Gruplar  (i) Gruplar (j)    

Lise ve altı 
Lisans-ön lisans -1.54 .41 .001 

Lisansüstü -1.12 ,54 .117 

Lisans-ön lisans 
Lise ve altı 1.54 .41 .001 

Lisansüstü 0.43 .48 .671 

Lisansüstü 
Lise ve altı 1.12 .54 .117 

Lisans-ön lisans -0.42 ,48 .671 

Görüldüğü üzere lisans ve ön lisans mezunu katılımcıların ahlaki kayıtsızlığa mesafe 

düzeyleri eğitim düzeyi lise ve altında olan katılımcılara kıyasla anlamlı düzeyde yüksek 

bulunmuştur (p < .01). Ancak diğer grupların aritmetik ortalamaları arasındaki farklılık 

anlamlı bulunmamıştır (p > 05).  

  

f x ss

x ss KT Sd KO F

ji xx 
xSh p



124 

BÖLÜM V: SONUÇ, TARTIŞMA ve ÖNERİLER 

Araştırmanın bu bölümümde, çalışma sonucu ortaya çıkan bulgular üzerinden 

ulaşılan sonuçlara yer verilmiştir. Bu sonuçlar araştırmacı tarafından oluşturulan savlarla 

ilişkilendirilerek, literatürle birlikte tartışılmıştır. Bu sonuçların ele alınması ve sunuluş 

sırası araştırmanın alt amaçları çerçevesinde yapılmış, ardından araştırmanın sonuçlarına 

bakarak sonraki araştırmalar için öneriler sunulmuştur.  

5.1. Savlar/Sonuçlar ve Tartışma 

Alt amaç: Türkiye’de ahlaki kayıtsızlık nasıl gerekçelendirilmektedir?  

Sav 1: Türkiye’de ahlaki kayıtsızlık, durumla ilgili gerekçeler, mağdurla ilgili 

gerekçeler ve sosyal gerekçeler ana başlıkları ve altında, toplamda on 

mekanizmasının kullanılması yoluyla meşrulaştırılmaktadır. Durumla ilgili 

gerekçeler; iyimser etiketleme, normalleştirme, avantajlı karşılaştırma, olumsuz 

sonuçları önemsememe, sorumluluğu başkasına verme ve düşünmeme 

mekanizmalarını, mağdurla ilgili gerekçeler ise mağduru suçlama ve 

insandışılaştırma mekanizmalarını, yakın çevreyle ilgili gerekçeler ise yakınlık ve 

sorumluluğun yayılması mekanizmalarını kapsamaktadır. Bunlardan düşünmeme 

ve yakınlık mekanizmaları, Bandura’nın belirlemiş olduğu sekiz mekanizmaya ek 

olarak Türk kültüründe karşılık bulan mekanizmalar olarak ortaya çıkmıştır.  

Ahlaki kayıtsızlığı gerekçelendirmek için kullanılan sekiz sosyo-bilişsel 

mekanizmanın daha önce uyarlanan iki ölçekte olduğu gibi bu çalışmanın nitel kısmında 

ortaya çıktığı görülmüştür. Çalışmadan elde edilen 10 alt boyutun üst başlık olarak üç 

boyutta toplanması uygun bulunmuştur. İyimser etiketleme, normalleştirme, avantajlı 

karşılaştırma, olumsuz sonuçları önemsememe, sorumluluğu başkasına verme ve 

düşünmeme mekanizmalarının duruma yönelik meşrulaştırma içerdiği, mağduru suçlama 

ve insandışılaştırma mekanizmalarının mağdurla ilgili olduğu ve son olarak yakınlık ve 

sorumluluğun yayılması mekanizmalarının toplumsal mesafeye ilişkin bir çağrışımı 

olduğu için yakın çevreyle ilgili gerekçeler olarak kavramsallaştırılması uygun 

görülmüştür.  

Yapılan analizlerde Bandura’nın belirlediği sekiz ahlaki kayıtsızlık mekanizmasının 

ülkemizde de sergilendiği bulgusuna ek olarak yakınlık ve düşünmeme mekanizmaları da 



125 

Türk kültüründe yer bulan mekanizmalar olarak belirlenmiştir. Yakın olmanın, aileden 

olmanın ahlaki kayıtsızlığın sergilenmesinde önemli bir faktör olmasının Türkiye’nin 

sahip olduğu toplulukçu kültür özellikleriyle bağlantılı olduğu düşünülmektedir. Türkiye 

bir doğu toplumu olarak toplulukçu kültür özelliklerinin yaygın olarak görüldüğü bir 

toplumdur. Ülkemizde kişilerarası ilişkiler ve toplumsal beklentiler birey için önemlidir. 

Bireyin davranışlarının açıklanmasında sosyal ve toplumsal ilişkilerin önemi üzerinde 

durulması gereken bir durumdur (Kağıtçıbaşı, 2010). Aynı zamanda Tanhan ve Mukba 

(2014) Türkiye’nin kültürel yapısında onay ihtiyacının yaygın bir şekilde görülen bir olgu 

olduğunu belirtmişlerdir. Kültürümüzde “elalem ne der?” sorusunun sosyal yaşamda 

kişilerin kararlarını ve yaşam biçimlerini etkilediği, insanların evlerini düzenleme 

şekillerinden, giyim kuşam tarzlarına ve misafirperverliklerine kadar birçok alanda 

başkalarının ne düşündüğünün önemli olduğu görülmektedir (Karaşar ve Öğülmüş, 

2016). Elalem ne der ya da elaleme ayıp olur düşüncesi beraberinde yakınlarıma ayıp 

olmaz fikrini de içermektedir. Ayrıca kültürel olarak diğerlerinin düşüncelerine ve 

onaylarına bu derece önem verilmesi onlara karşı ahlaki kayıtsızlık sergileme ihtimalini 

düşürürken yakın olanlara karşı arttırabilmektedir.  

Son zamanlarda sosyal psikologlar kültürleri, onur kültürü, görünür imaj ve namus 

kültürü olarak üçe ayırmışladır (Kim, Cohen ve Au, 2010). Onur kültürlerinde (honor 

cultures), her insanın kendinden sahip olduğu bir değerliliği vardır ve benliği bilmek 

önemlidir. Amerika ve Batı ülkeleri olarak tanımlanan bu kültürlerde onur, kişinin içsel 

standartları ve ahlaki duruşu ile ilgilidir. İyi davranışların ortaya çıkmasında bireyin 

benlik kontrolü, eylemlerinden ötürü hissettiği suçluluk ve hukuk sistemi etkilidir (Leung 

ve Cohen, 2011). Asya ülkelerini kapsayan görünür imaj kültürlerinde benlik dışarıdan 

tanımlanır ve diğer insanların bireyde ne gördüğü üzerinden şekillenir. Bireyin toplum 

içindeki pozisyonu, hiyerarşi, uyum ve alçak gönüllük görünür imaj kültürlerinde yer alan 

ana değişkenlerdendir (Kim ve Cohen, 2010). Namus kültürlerinde namus, bireyin 

kendisinin ve diğerinin gözündeki değeri olarak tanımlanmaktadır. İmaj kültüründen 

farklı olarak namus kültürleri karşılık vermeyi ve ödeşmeyi de kapsamaktadır. Namusu 

zedeleyecek herhangi bir hareket, kızgınlık, aşağılanma ve utanma gibi olumsuz 

duyguları uyandırmaktadır (Leung ve Cohen, 2011). Yunanistan, Türkiye, İspanya, 

İtalya, Orta Doğu ve Arap ülkeleri, Güney Amerika ve Latin ülkeleri namus kültürleri 

arasında ele alınmaktadır. Namus bireyin sadece kendi konumuyla ilgili değil aynı 



126 

zamanda toplum içinde ailesinin konumu ile de ilgidir. Özellikle bir erkek gerek kendisi 

için gerekse ailesi ve bağlantılı oldukları için toplum içinde sahip oldukları o saygın 

konumu korumak durumundadır. Kadınlar da bir anlamda erkeklere bağımlı oldukları 

için, onların davranışları ailenin namusu için büyük önem taşımaktadır. Herhangi bir 

hakaret ya da küçük düşürme durumlarında bu bireyler namuslarını korumaya yönelik 

eylemlere geçmektedir (Vandello ve Cohen, 2003). Namus kültürlerinde şiddet kullanma 

eğilimi yaygın olmakla birlikte (Vandello, Cohen, Grandon ve Franiuk, 2009), erkeklerin 

kadının her türlü davranışlarını kontrol etme, düzenleme ve gerektiğinde şiddet gösterme 

yetkileri vardır (Vandello, Cohen ve Ransom, 2008). Namus kültürü günlük hayatta 

birçok şeyi etkilediği gibi ahlak olgusunu da etkilemektedir. Araştırmada ortaya çıkan 

ahlaki kayıtsızlık mekanizmalarından yakınlık teması bağlamında namus kültürü, kişinin 

ailesini diğer bir ifade ile yakın çevresini kendinden ayrı bireyler olarak görmek yerine 

kendi değerinin ve konumun belirleyicisi dolayısıyla üzerlerinde her türlü yetki ve kontrol 

sahibi olduğu bireyler şeklinde gördüğü söylenebilmektedir. Bu konumlandırma ve bakış 

açısı da yakın olmanın ahlaki kayıtsızlığın sergilenmesi noktasında kültürümüzdeki yerini 

vurgulamaktadır.   

Yakın çevreye ahlaki kayıtsızlığın daha fazla sergilenmesinin ahlaki ehliyetlendirme 

(moral licencing) kavramıyla da bağlantılı olabileceği düşünülmektedir. Ahlaki 

ehliyetlendirme, kişinin daha öncesinden yaptığı ahlaki davranışları baz alarak kendisine 

ahlaklı olmayan bazı davranışları yapma hakkı tanımasıdır (Merritt, 

Effron ve Monin, 2010). Diğer bir ifade ile önceden yapılmış olan iyi eylemler, 

sonrasında ahlaki açıdan sorgulanabilir eylemlerin sergilenmesi için ehliyet vermiş 

olmaktadır. Kişinin ailesi ya da yakın çevresi ahlaklı ya da iyi sayılabilecek bir çok eylemi 

sergilediği temel kişileri oluşturmaktadır. Bu kavram perspektifinden bakılırsa kişinin 

yakınlarına dair deposunun dolu olması ahlaki olmayan eylemlerin sergilenmesi için bir 

dayanak sağlamakta böylece ahlaki kayıtsızlığın sergilenmesi kolaylaşmaktadır.  

Benzer şekilde Kaya (2019; 2021) ülkemizde ailelerin komşu çocuklarına verdikleri 

özen ve dikkati kendi çocuklarına göstermediklerini, komşu çocuklarına kendi 

çocuklarına kıyasla daha fazla değer verdiklerini belirtmektedir. Aynı zamanda evlat 

edinmek ya da koruyucu aile olmak isteyen ailelerde görülen çekincelerinden birinin 

başkasının çocuğuna kendi çocukları gibi rahatça davranamayacakları, kızamayacakları 

ya da bağıramayacakları düşüncesi olduğunu dile getirmektedir. Nitekim halk arasında 



127 

“el iyisi, ev delisi” sözü kişilerin ailelerine kaba ve sert fakat başkalarına nazik ve duyarlı 

davranma durumunu ifade etmektedir. Bu araştırmalar, yakınlığın Türk kültüründe ahlaki 

ihlalleri gerekçelendiren mekanizmalardan biri olduğu bulgusunu desteklemektedir.  

İnsanın yakın çevresinde yer alan bireylere diğer bağlamlardaki insanlara nazaran 

daha acımasız olabileceği konusu çeşitli kuramlar tarafından da ele açıklanmıştır. Nesne 

İlişkileri Okulu altında yer alan bu kuramlar özetle insanın kişiliğinin erken dönemde 

ebeveyn ya da diğer bakım verenlerle kurduğu ilişkiler üzerinden belirlendiğini, bu 

ilişkinin içselleştirilerek kişiliğin bir parçası haline geldiğini ve yetişkin yaşamda da 

diğerleri ile kurulan önemli ilişkilerde belirleyici olduğunu öne sürmektedir. Bu bakış 

açısına göre insanın ailesi ya da yakın çevresi kendisinin bir uzantı olarak algılanmakta, 

dolayısıyla kişinin gerek kendisine gerekse diğerlerine dair oluşturduğu erken dönem 

şemalar neyse bu yakın çevreye de ona göre davranmaktadır. Eğer oluşan bu repertuar 

olumsuz anlam ve eylemleri kapsıyorsa kendisinin uzantısı olan ailesine de olumsuz ve 

katı eylemler sergileyecektir (McWilliams, 2017). Kurama göre insan ailesini kendinden 

ayrı bireyler olarak değerlendiremez; insanın ailesi, insanın içinde savaşan ya da huzurla 

yaşayan parçaların dışarıdaki temsilleridir. İçeride savaş varsa bu dışarıda da 

deneyimlenecektir. Bu pencereden ahlaki kayıtsızlığa bakıldığında, yakın çevreye 

sergilenen ahlak dışı davranışlar, kişinin iç ruhsalında yer alan ahlak dışı olan parçanın 

dışa vurumu şeklinde değerlendirilmektedir.  

Son zamanlarda psikolojiye yeni giren bir kavram olan öz-şefkat kavramının, 

yakınlık yoluyla ahlaki kayıtsızlığı anlama noktasında önemli bir kavram olduğu 

düşünülebilir. Öz-şefkat, kişinin kendi acılarına duyarlı olması, kendisine nezaket 

göstermesi, hata ve kusurlarına yargılayıcı olmayan bir anlayışla yaklaşması, 

yaşadıklarını insanlığın ortak paydasında görmesi olarak tanımlanmıştır (Neff, 2003). 

Kişinin kendisine gösterdiği öz-şefkat düzeyi, diğerlerine gösterdiği şefkat ve anlayışı da 

etkilemektedir. Kişilerin yakınlık yoluyla ahlaki kayıtsızlık sergilemesinin arkasında 

kendine dair öz-şefkatinin düşük ya da hiç olmadığı düşünülebilir. Kendisine acımasız 

olan etrafına özellikle yakınlarına daha da acımasız olabilmektedir. 

Araştırma sonuçlarında Bandura’nın ahlaki kayıtsızlık mekanizmalarına ek olarak 

Türk kültüründe “düşünmemek” mekanizmasının da yer aldığı bulunmuştur. Günümüz 

dünyasına karşılaşılan pek çok sorunun çözümü düşünme becerileriyle yakından 



128 

ilişkilidir. Yaratıcı, eleştirel ve problem çözme becerileri yaşadığımız çağda en çok 

aranan ve üzerinde durulan temel nitelikler durumuna gelmiştir. Ülkemizde Milli Eğitim 

Bakanlığı 2013-2014 öğretim yılından itibaren öğrencilerin düşünme becerilerini 

geliştirmek için “felsefe” ve “düşünme eğitimi” derslerini ortaokul kademesinde 5. ve 6. 

sınıflarda kademeli olarak başlayarak 7. ve 8. sınıflarda seçmeli ders statüsünde 

okutulması kararını almıştır (MEB, 2022). Benzer şekilde Çocuklar için Felsefe 

yaklaşımı, dünyada elliden fazla ülkede okul öncesi ya da ilköğretimden başlayarak 

uygulanmaktadır (Marashi, 2008). Düşünme becerilerine verilen bu önem aynı zamanda 

düşünmemenin nelerle sonuçlanabileceğini de düşündürtmektedir. Nitekim felsefe 

tarihinde Hannah Arendt düşünmenin kötülükle ilişkisini araştırmıştır. Arendt’e (1971) 

göre düşünme insanın doğal bir ihtiyacıdır ve içsel diyaloglar şeklinde ortaya çıkar.  Aynı 

zamanda Arendt (1971) ahlak kavramını toplumsal değil, bireyi ilgilendiren bir mesele 

olarak ele alır. Doğru ve yanlış kişinin kendisiyle arasında geçen konuşmalarla, düşünme 

süreçleriyle ilgili olduğunu öne sürer. İnsanların büyük çoğunluğu düşünmeyi daha zor 

bulduğu için çoğunluğun sesini takip etmektedir. Dolayısıyla vicdan sabit olmayan ve 

farklı doğruları empoze edebilen bir çoğunluğun sesini ifade etmektedir. Arendt’e göre 

kişinin içsel diyalogdan, diğer bir ifadeyle düşünmekten mahrum oluşu kötülük için 

zorunlu olmasa bile yeterli bir koşulu temsil etmektedir, çünkü düşünmek aktif 

tutulmadığı zaman ortadan kaybolabilen bir özelliğe sahiptir ve devamlı canlı tutulması 

gerekir. Arendt’e göre düşünme yoksunluğu kötülüğü düşme olasılığını arttırmaktadır ve 

insanın ahlaki kişi olmasında doğrudan etkili ve zorunlu bir koşul olan yargılama yetisi 

için de son derece önemlidir (Mahony, 2018). 

Ahlaki muhakeme tüm ahlak çalışmalarının temelinde yatmaktadır. Geleneksel ahlak 

araştırmaları ahlaki muhakeme yetisini temel alarak yürütülmüştür. Kişinin mantığını 

kullanarak eleştirel analiz yapma yeteneği ahlak için temel bir varsayım hükmündedir. 

Ahlaki muhakemenin sahip olduğu bu merkezi rol, bu muhakemenin yok olması 

durumunun da vahametini gösterir niteliktedir. Hiçbir şeyin yaptıklarımızı düşünmekten 

daha önemli olmadığını dile getiren Arendt (1971), düşünmenin hayatın her alanı için 

köken oluşunun altını çizmektedir. Bu araştırma sonucunda ahlaki kayıtsızlık 

mekanizmalarından biri olan düşünmemek, kişilerin yaptıklarına ya da içinde 

bulundukları duruma kafa yormamaları, üzerine zihinsel olarak mesai harcamamaları 



129 

neticesinde ortaya çıkmıştır. Kişinin düşünmemesi tek başına ahlaki ihlalleri 

doğurabilmektedir.  

Farkındalık ekseninde bilişsel özellikleri ahlaki bağlamda ele alan bir çalışmada, 

üstbilişin bilinçli farkındalık ve ahlaki üstbiliş arasındaki aracı rolüne dair bir model test 

edilmiş ve sonuç olarak bilinçli farkındalığın ahlaki üstbilişe üstbiliş aracılığıyla katkı 

sağladığı bulunmuştur (Arslantürk ve Şamyanlı, 2021). Bu araştırma kişinin kendi zihni 

ve düşüncelerine yönelik farkındalığının ahlaki düşüncelerine ve ahlaki karar alma 

süreçlerine de aynı ölçüde dikkat verebildiğini göstermektedir. Benzer şekilde Ruedy ve 

Schweitzer (2010) bilinçli farkınkındalık ve ahlaki karar arasındaki ilişkiyi inceleyerek 

yüksek farkındalık düzeyine sahip bireylerin ahlaki ihlallere daha az meyletmekte 

olduklarını bulmuşlardır. 

Alt amaç: Ahlaki kayıtsızlığın sonuçları nelerdir? 

Sav 2: Ahlaki kayıtsızlık mekanizmalarının kullanılmasıyla yapılan ihlaller, 

birtakım duyguların yaşanmasına, bazı bedellerin ödenmesine ve birtakım telafi 

çalışmalarına neden olmaktadır. Pişmanlık, utanç, huzursuzluk, vicdan azabı ve 

suçluluk duyguları ahlaki kayıtsızlık sonucu ortaya çıkan duygulardır. Ödenen 

bedeller toplumsal ve bireysel bedel, telafiler de hesabı kapatmaya ve geleceğe 

yönelik telafiler olarak tanımlanmıştır. 

Özellikle son dönem araştırmalar, duyguların insan yaşamındaki yeri ve işlevinin 

oldukça önemli olduğunu göstermektedir. Sosyal etkileşimlerin sürdürülmesinden, 

problem çözmeye birçok alanda duyguların insan yaşamını düzenlediği belirtilmektedir 

(Abe ve Izard, 1999). Keltner ve Haidt (1999) korku ve iğrenme gibi duyguların tek bir 

motivasyonel ve davranışsal işlevi olduğunu belirtirken suçluluk ve utanç gibi sosyal 

duyguların kişilerarası ilişkileri düzenleyici daha karmaşık işlevleri olduğunu 

savunmaktadırlar. Aynı zamanda suçluluk ve utanç gibi duygular kendilik bilinci olan 

duygular olarak nitelendirilir ve bu duygularda benliğin değerlendirilmesi söz konusudur. 

Her ikisi de kişinin kendisini olumsuz anlamda değerlendirmesi sonucu oluşarak kişisel 

hatalardan kaynaklı stres duygusu ile birlikte tanımlanmaktadır (Smith, Webster, Parrott 

ve Eyre, 2002; Wolf, Cohen, Panter ve Insko, 2010). Suçluluk ve utanç yapılan kişisel 

hatalar, başarısızlıklar ya da toplumsal değerlere aykırı eylemlerin sergilenmesi sonucu 

hissedilen sıkıntılı duygulardır. Bu duyguların sebep olduğu negatif hisler bir anlamda 



130 

ahlaki olmayan davranışı cezalandırma görevi görmektedir (Leary ve Tangney, 2012). 

Böylelikle bu ahlaki duygular günlük hayatta, sosyal davranışlarımızı yönlendirmede 

merkezi rol üstlenirler (Schulkin, 2004). Bununla birlikte Tangney (1991) suçluluk ve 

utanç duygularının ahlaki olarak doğru davranışları gerçekleştirmek, kötü ve yanlış 

olanlardan kaçınmak için gerekli motivasyonu ve enerjiyi sağladığını öne sürmektedir. 

Dinçer (2019) üniversite öğrencilerinin suçluluk duygusuna ilişkin algılarını metafor 

analizi yoluyla inceleyerek metaforların toplamda üç tema ve on üç alt tema altında 

toplandığını bulgulamıştır. Araştırma sonucu suçluluğun hata yapma, norm ihlali ve 

olumsuz değerlendirme durumlarında ortaya çıktığını göstermiştir. Suçluluk duygusuna 

aynı zamanda pişmanlık, vicdan azabı, huzursuzluk, acı çekme, zihin karmaşası gibi 

olguların da eşlik ettiği tespit edilmiştir. Aynı zamanda suçluluk duygusunun insanı itiraf 

etme ve telafi etmeye yönlendirdiği de bulunmuştur. (Wietzker, Buysse, Loeys ve 

Brondeel, 2012).  

Araştırmanın diğer bulgularından olan pişmanlık, genel anlamda kişinin geçmişte 

yaptığı bir şeyin onaylanamadığını, daha farklı şekilde olmasını istediğini, üzüldüğünü 

ifade eden ve farkındalıkla gelen bir duyguyu temsil etmektedir. Pişmanlık kişinin kendi 

eylemlerini muhasebe etmesinin bir sonucu olduğu için düzenleyici ve iyileştirici ahlaki 

bir özdenetim duygusu olarak ele alınmaktadır. Pişmanlık, insanın ahlaki doğasının 

zorunlu bir parçası olarak değerlendirilmektedir ve geleceğe yönelik pişmanlık yaratan 

durumun yeniden oluşmasını önleme ve geçmişin yıkıcı etkisinin yapıcı bir alana 

dönüşmesi noktasında teşvik edici bir yönü olduğu belirtilmiştir (Landman, 1987; 

Sijtsema, Zeelenberg ve Lindenberg, 2022). Katılımcıların pişmanlık duygusunun yanı 

sıra vicdan azabına da değindikleri görülmüştür. Jean-Jacques Rousseau “Emile” isimli 

eserinde vicdanı, iyi ve kötüyü ayırmayı sağlayan doğuştan gelen tanrısal bir ses, ilahi 

içgüdü, yanılmaz bir yargıç olarak tanımlamaktadır. Eğitim, felsefe ve psikoloji de geniş 

yer bulan vicdan kavramı kişinin eylemlerinin ne derece ahlaki olup olmadığını tayin 

edebilme kabiliyetini temsil etmekte ve kişinin hem kendi eylemlerini hem de diğerlerinin 

eylemlerini takdir etmesine ya da kınamasını sağlayan bir oto-kontrol mekanizması 

olarak değerlendirilmektedir. (Topçu, 2018; Rousseau, 2002/1941). Görüldüğü üzere 

araştırmada katılımcıların ahlaki ihlal gerçekleştiği zaman deneyimledikleri duygular ve 

telafi teşebbüsleri liteatür tarafından da desteklenmektedir. 



131 

Ahlaki olmayan eylemlere ilişkin ödenen bedel sosyal psikolojinin olduğu kadar 

felsefenin de tartıştığı bir konu olup, felsefede kirli eller terimiyle yer bulmuştur. Jean-

Paul Sartre’ın ilk kez 2 Nisan 1948’de Paris’te sahneye konan tiyatro eserinin adı olan 

kirli eller kavramı, Walzer tarafından ‘ahlaki bir sonuç elde etmek için gerçekleştirilen 

ahlaksız bir eylemi’ tanımlamaktadır. Daha çok siyasi arenada kendine yer bulan bu 

kavram, siyasetçinin ödediği bedel bakımından da değerlendirmektedir. Machiavelli’nin 

yaklaşımında siyasetçinin, yaptığı kötü işlerin karşılığında ödediği bir bedel söz konusu 

değilken, Weber’in yaklaşımında bedel, siyasetçinin vicdan azabı çekmesi, iç dünyasında 

suçluluk ve acı duyması biçiminde karşılık bulmaktadır. Camus’nun yaklaşımında ise 

bedel, siyasetçinin canıyla eş değerdedir. Walzer’e göre yaptığı doğru olmayan 

eylemlerin ardından siyasetçinin acı ve suçluluk duyması, vicdan azabı çekmesi son 

derece kıymetlidir çünkü siyasetçinin acı ve suçluluk duyuyor, vicdan azabı çekiyor 

olması, onun hem pişman olduğunun tezahürüdür hem de iyi bir insan olduğunun 

kanıtıdır (Akt: Pınarbaşı, 2020). Bu araştırmada da katılımcıların bir kısmı ahlaki 

kayıtsızlık durumunun kişinin vicdanında bir yara olarak kişiye bir bedel ödettiğini 

söylerken bazılarının ise ahlaki kayıtsızlığın kişinin vicdanının hala devrede olduğunun 

bir göstergesi olarak ahlaki kayıtsızlığa ihtiyaç duymayan kişilere kıyasla vicdanın 

varlığını gösteren bir değer olarak görülebileceğini ifade etmişlerdir.  

Alt amaç: Türkiye’de ahlaki kayıtsızlığa neden olan kolaylaştırıcı faktörler nelerdir? 

Sav 3: Türkiye’de ahlaki kayıtsızlığı kolaylaştıran, sosyal ve bireysel olmak üzere 

iki temel unsur bulunmaktadır. Sosyal faktörler; sistemsel sorunlar, sosyal etki, 

kavramların içinin boşaltılması, kültürel öğreti ve kültürel dönüşüm etmenlerini 

kapsarken bireysel faktörler, yokluk ve yoksunluk, haklı olduğuna inanma, kendini 

koruma, mizaha vurma, menfaatini düşünme, değerlerin yokluğu, rövanş, ilk adım, 

bedel ödememiş olma ve sonuç odaklı olma etmenlerinden oluşmaktadır.  

İnsanın içinde yaşadığı çevre diğer bir ifade ile kültür, her olguyu etkilediği gibi 

ahlaki kayıtsızlık olgusunu da etkilemektedir. Araştırmada kültürel öğreti ve kültürel 

dönüşüm olarak ortaya çıkan alt temaların ahlaki kayıtsızlığı kolaylaştırıcı nedenler 

arasında olduğu bulunmuştur. Nitekim içinde yaşadığımız dönemin tanımlayıcı olarak 

kullanılan Post-Truth kavramı araştırma sonuçlarını destekler mahiyettedir. Gerçek ötesi 

ve hakikat sonrası olarak dilimize çevrilen bu kavram, özellikle siyasi liderlerin 



132 

kullandıkları dilin duyarlılıktan uzaklaştığı, neyin doğru neyin yanlış olmasının 

önemsenmediği, rahatlıkla gerçek olmayan argümanların ileri sürülüp normal kabul 

edilebildiği söylemlerini temel alarak günümüz dünyasında gelişen teknoloji ve iletişim 

araçlarıyla bu durumun artık sadece siyasi liderler arasında değil, halk arasında da temel 

bir etkileşim haline geldiği öne sürülmektedir (Schindler, 2020). Benzer şekilde Kellner 

(2011), post-modern dönemi geleneksel değerlerin, istikrarın ve kesinliklerin kaybolduğu 

bir çağ olarak tanımlamaktadır. Post-modern söylemde üst anlatıların hayatımızda yer 

almadığını, diğer bir ifade ile toplumun din ve ahlak gibi sahip olduğu üst anlatıların net 

olmayan durumlar olarak görüldüğünü, değerlerin karmaşık bir hale geldiğini ve neticede 

değer kaybı yaşandığını dile getirmektedir (Kellner, 2011).  

Ahlaki kayıtsızlığa etki eden sosyal faktörlerden diğeri kavramların içinin 

boşaltılması alt teması olarak bulunmuştur. Kavramların günümüz dünyasında özellikle 

siyasi otoriteler tarafından taşıdıkları anlamdan uzak ve nitelikten yoksun bir şekilde 

kullanılması, ahlaki ihlallere sebebiyet veren başlıca unsur olarak değerlendirilmektedir. 

Mora (2008) medyanın gücü altında gelişen yeni kültürün tamamen ticari amaçla hareket 

ettiğini, endüstri haline geldiğini ve bunun sonucunun bireyleri birbirlerine bağlayan 

ortak değer kavramlarının çarpıtılması, aşırı abartılması ya da içinin boşaltılması şeklinde 

kendini gösterdiğini belirtmektedir. Diğer yandan küreselleşmenin yalnızca ekonomik 

kültürü değil, siyasi, aile, yemek, giyim, eğlence ve dil kültürümüzü de etkilediği, 

kavramların belirsizleştirilerek, örtülerek, zıt bağlamlarda kullanılarak anlamsız hale 

gelmesiyle dil terörü yapıldığı ileri sürülmektedir. (Balcı ve Akbulut, 2001; Ünalan, 

2012) 

Kültürün yanı sıra bireyin yakın çevresinin ahlaki kayıtsızlık üzerindeki etkisi de 

sosyal etki alt temasıyla kavramsallaştırılmıştır. Sosyal etki, bireylerin içinde 

bulundukları yakın çevrenin etkisi altında ahlaki ihlaller sergilemesini ifade etmektedir. 

Lise öğrencileriyle yapılan bir araştırmada ahlaki kuralların aile içinde vurgulanma 

sıklığına göre ahlaki kayıtsızlık düzeyinde anlamlı derecede farklılaşma olduğu sonucu 

ortaya çıkmıştır. Farklılaşmanın ahlaki kuralların ailede hiç vurgulanmadığını belirten 

grupla vurgulamanın “çok sık”, “sık” ve “bazen” olduğunu belirten gruplar arasında 

olduğu görülmüştür. En fazla ahlaki kayıtsızlık puan ortalamasının ailede ahlaki 

kuralların hiç vurgulanmadığını belirten grupta olduğu, en düşük ortalamanın ise ahlaki 

kuralların çok sık vurgulandığını belirten grupta olduğu tespit edilmiştir (Gençer, 2020). 



133 

Bu çalışmada aynı zamanda, toplumun onay vermediği ahlak dışı davranışlarda ailenin 

sergilediği yaklaşım biçimine göre ahlaki kayıtsızlık düzeyinin anlamlı şekilde 

farklılaştığı bulunmuştur. Ahlaki kayıtsızlığa önemli derecede etki eden şeyin ahlaki 

olmayan davranışın üzerinde durulmaması olduğu açık bir şekilde ortaya konulmuştur. 

Farklılaşma toplumun onaylamadığı bir davranış sergilediğimde ailem “pek üzerinde 

durmaz” diyen grup ile “yanlışımı telafi etmemi beklerler”, “tekrarlanmaması için 

uyarırlar” ve “ceza verirler” diyen gruplar arasında görülmüştür. Ahlaki kayıtsızlık puan 

ortalaması en yüksek olan grup “pek üzerinde durmaz” diyen grup olarak bulunmuştur 

(Gençer, 2020). Bu bulgu bedel ödememiş olmak alt temasını destekler niteliktedir. 

Nitekim bedel ödememiş olmak, ahlaki kayıtsızlık eylemlerinden sonra herhangi bir 

yaptırım ya da sonuca maruz kalmamayı ifade etmekte ve ahlaki kayıtsızlığa neden olan 

faktörlerden birini teşkil etmektedir.  

Araştırma sonuçlarından ahlaki kayıtsızlığı ortaya çıkaran faktörler arasında bireysel 

birtakım etmenlerin de olduğu görülmüştür. Bunlardan yokluk ve yoksunluk ahlaki 

kayıtsızlığa etki eden önemli faktörlerden biri olarak ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda alan 

yazın incelendiğinde, çok düşük alt gelir gruplarında yer alan öğrenciler ile yapılan 

çalışmalarda, bu grupta yer alan öğrencilerin orta ve üst gruba göre daha fazla ahlaki 

kayıtsızlık davranışları sergiledikleri bulunmuştur. Genel olarak bakıldığında 

araştırmanın bulgularını destekler mahiyette, düşük sosyo-ekonomik düzeye sahip 

bireylerin ahlaki kayıtsızlık tutumunu daha fazla sergiledikleri görülmektedir (Barchia ve 

Bussey, 2011; Çetin, 2019; Perren ve Gutzwiller-Helfenfinger, 2012; Thornberg ve 

Jungert, 2013). Diğer faktörlerden biri olan mizaha vurma, kişinin ahlaki ihlalleri mizah 

çerçevesinde ele alarak gerçekleştirmesini ifade etmektedir. Mizaha başvurarak ahlaki 

kayıtsızlık sergilemek Bandura’nın mekanizmalarından iyimser etiketleme 

mekanizmasıyla benzerlik taşısa da bu alt tema altında yer alan katılımcıların ahlaki 

kayıtsızlık eylemlerini isimlendirmeden hayatın olağan akışındaki espri bağlamında 

açıkladıkları ve değerlendirdikleri görülmüştür. Nitekim mizahın negatif işlevlerinin de 

olduğu, ahlaki olmayan eylemlerin, kabalıkların ve olumsuz içerikli söylemlerin mizahın 

hoşgörü potasında eritildiği, mizahın temelde saldırganlık barındırdığı da belirtilmiştir 

(Sanders, 2001; Öğüt Eker, 2014). Türkiye’de lise öğrencileriyle yapılan çalışmalarda 

birçok ergenin siber zorbalık eylemlerini “şaka” olarak yorumladıkları bulunmuştur 

(Akça, Sayımer, Salı ve Başak, 2014; Şahin, Sarı, Özer ve Er, 2010; Topçu, Erdur-Baker 



134 

ve Çapa-Aydin, 2008). Araştırmanın diğer bulgularından olan ilk adım, ahlaki 

kayıtsızlığın kişi tarafından ilk kez sergilenme anına temas etmektedir. Bu alt tema, ahlaki 

ihlal noktasındaki ilk teşebbüslerin devamını da peşinden getirdiğini belirtmektedir. 

Benzer şekilde bağımlılık çalışmalarında bağımlı olunan maddeyle ilk temasın ve ilk 

denemenin bağımlılık sürecinin temel basamağını teşkil ettiği sıkça vurgulanmaktadır 

(Ögel, 2005). 

Bireysel faktörler arasında yer alan menfaatini düşünme, değer yoksunluğu ve sonuç 

odaklı olma alt temaları ahlaki kayıtsızlık ile kişilik özelliklerini araştıran çalışmalarla 

paralellik göstermektedir. Spor alanında yapılan bir çalışmada narsizmin ahlaki 

kayıtsızlığı yordadığı bulgusu elde edilmiştir (Jones, Woodman, Barlow ve Roberts, 

2017). Ayrıca, ahlaki kayıtsızlığın psikolojide karanlık kişilik özellikleri olarak 

gruplandırılan üç kişilik özelliği ile- narsizm, psikopati ve makyavelizm ilişkili olduğu 

belirlenmiştir (Egan, Hughes ve Palmer, 2015; Kapoor, Balaji, Maity ve Jain, 2021; 

Sijtsema, Garofalo, Jansen ve Klimstra 2019; Yavuz-Birben ve Bacanlı, 2017). 

Alt amaç: Ahlaki kayıtsızlık nasıl öğrenilir? 

Sav 4: Ahlaki kayıtsızlığın öğrenilmesinde insanın yapısal özellikleri, model alma 

mekanizması ve tepki olarak ortaya çıkan durumlar etkilidir.  

Bir olgunun ya da eylemin nasıl ortaya çıkmış olabileceği, o olguyu anlamak 

açısından son derece önemlidir. Ahlaki kayıtsızlığın nasıl edinildiğinin bilinmesi, hem 

ahlaki kayıtsızlığın ortaya çıktığı bağlamı anlamada hem de önleyici tedbirler almada 

başvurulan değerli bir kaynaktır. Araştırma sürecinde elde edilen veriler analiz edilirken, 

ilk olarak insanın yapısal özelliklerine atıf yapıldığı görülmüştür. Bir grup katılımcıya 

göre insan, ahlaki kayıtsızlık eylemlerini doğası itibariyle zaten bencil ve kötü olduğu 

için sergiler, bu sayede doğasında taşıdığı karanlığı ve saldırganlığı dışa vurmuş olur. 

İnsanın doğasının niteliği neredeyse insanlık kadar eskiye uzanan bir mesele olmuştur. 

Bu konuda genel olarak, insanın günahkar olarak doğduğu, insanın masum olarak 

doğduğu ve insanın ne günahkar ne de masum nötr olarak dünyaya geldiği şeklinde üç 

temel felsefe öğretisi bulunmaktadır. Psikoloji alanında yapılan çalışmalara bakıldığında, 

Freud’un insanın doğuştan kötü olduğu varsayımını kuramının temeline aldığı 

görülmektedir. Ona göre kişiliğin özünü, haz temelli hareket eden, vahşi ve saldırgan 

dürtüler içeren  “id” oluşturur. Vicdan olarak fonksiyon gösteren “süperego” ise insanın 



135 

özünde olmayan fakat sonradan kişinin ebeveynleri ve çevresiyle girdiği etkileşimle 

gelişen parçasıdır (Freud, 1995). Goldstein, Rank, Jung, Horney, Fromm, Allport, May, 

Rogers ve Maslow gibi isimler insanın ileriye doğru, gelişmeye doğru yönelme ve kendini 

tamamlama eğilimine sahip oluğunu vurgulayarak insan doğasının olumlu ve yapıcı 

yanlarını öne çıkarmışlardır. Rogers kişinin iç ve dış kısıtlamalardan serbest kaldığında 

ve kendini herhangi bir yönde hareket etmede özgür hissettiğinde seçeceği yolun kendi 

kapasite ve yeteneklerini harekete geçirmek yönünde olacağını belirtmiştir (Rogers, 

1987). Davranışçı ekol insanın doğuştan herhangi bir eğilimle dünyaya gelmediğini, nötr 

bir doğaya sahip olduğunu, kişinin yaşantılarının onu ahlak sahibi ya da ahlaktan yoksun 

bireyler haline getireceğini öne sürmüştür. Bu açıdan pekiştireçler ve ödül-ceza 

yöntemleri ahlaki eylemlerin öğrenilmesinde son derece belirleyici bir yere sahiptir. 

Bilişsel yaklaşım, insanın doğasından çok insanın dünyayı nasıl algıladığı ve 

anlamlandırdığı üzerine yoğunlaşarak zihinsel süreçleri merkeze almış, zihinsel gelişim 

basamaklarını tırmanan insanın, dış dünyayı bu çerçevede anlamlandırdığını 

savunmuştur. Dolayısıyla ahlak da kişinin zihinsel gelişimi doğrultusunda gelişen bir 

olgu olarak ele alınmıştır. Bu yaklaşımın temsilcilerinden Piaget ve Kohlberg, ahlaki 

gelişimin zeminine bilişsel gelişimi yerleştirerek ahlakın zihinsel gelişimle paralel 

gittiğini savunmuşlardır. Zihinsel gelişim evreleri beraberinde ahlaki gelişim evrelerini 

de getirerek bilişsel kapasitenin elverdiği ölçüde göre bir ahlak anlayışını şekillendiğini 

öne sürmüşlerdir (Kohlberg ve Hersh, 1977). Görüldüğü üzere insanın doğası meselesi 

psikoloji alanında oldukça yer bulmuştur. 

Model alma, ahlaki kayıtsızlık edinimini açıklayan bir diğer faktör olarak ortaya 

çıkmıştır. Katılımcılar ahlaki olmayan eylemlerin modelleme yoluyla ortaya çıktığını 

savunmuşlardır. Nitekim bu sonuç insanın davranışları üzerinde “gözlemleme ve model 

alma”nın etkisini ortaya koyan birçok çalışmayı da destekler mahiyettedir. Psikoloji 

tarihinde önemli bir yer tutan “Bobo Doll Deneyi” çocukların kendilerine sunulan 

davranış modellerine paralel olarak çevresiyle etkileşime girdiklerini göstermiştir. 

Agresif içerikli modeller agresif oyun ve etkileşim içeriklerine, agresif olmayan içerikler 

de benzer şekildeki etkileşimlere dönüşmüştür. Bandura’nın çalışmaları ahlak ve değer 

yargılarının gerek olumlu gerekse olumsuz yönde başkalarının davranışlarının 

gözlemlenmesi, taklit edilmesi, model alınmasıyla benimsenerek öğrenildiğini, sosyal 

etkilerden ve pekiştireçlerden son derece etkilenerek geliştiğini ortaya koymuştur 



136 

(Bandura, Grusec ve Menlove, 1966). İnsan hayatının bütün evrelerinde çevreyi 

gözlemleyerek kendini geliştirmeye ve gerçekleştirmeye çalışır. Özellikle, kişilik 

gelişiminin önemli bir aşaması olan ergenlik döneminde rol model ihtiyacı daha da ön 

plana çıkarak, kişilik oluşumunda özdeşleşme mekanizmasının etkisi güçlü bir şekilde 

kendini hissettirmektedir. Bu dönem ergenlerin başkalarını gözlemleyerek, taklit ederek 

ve model olarak kendilerini bulmaya çalıştığı bir dönemdir (Bacanlı, 2013). Kişinin kim 

olduğunu bulma yolculuğu ve hangi değerler üzerinde bir hayat inşa etmek istediği, tek 

başına üstesinden gelmek için zor ve sıkıntılı olduğundan bu ihtiyaç, kişinin sosyo-

kültürel çevresi, inanç ve düşünce sistemleri tarafından karşılanmaktadır (Fromm, 2004). 

Bunun yanında, model alınan davranışlar olumsuz ve uygun olmayan eylemleri de 

kapsamaktadır; çocuklar aile ortamlarında saldırganlık ve şiddet gözlemliyorlarsa, bu 

yolları sorun çözücü bir davranış olarak öğrenmekte ve kendi hayatlarında da uygulamaya 

koymaktadırlar (Erdoğdu, 2006; Genç, Taylan, Adıgüzel ve Kutlu, 2017; Kağıtçıbaşı, 

2017; Kubar ve Kıral, 2019). Ahlaki kayıtsızlığın model alma yoluyla edinilmesi yapılan 

araştırmalarla da oldukça desteklenmektedir.  

Son olarak ahlaki kayıtsızlığın bir tepki olarak ortaya çıktığı bulunmuştur. 

Katılımcıların yanıtları incelendiğinde, ahlaki kayıtsızlığın bireylerin karşılanmamış 

ihtiyaçlarının dışa vurumu, görmüş oldukları sevgisizlik ve değersizliğin yansıması 

olarak ifade bulduğu görülmüştür. “Köyü tarafından sevilmeyen çocuk, sonunda o sevgi 

sıcaklığını hissetmek için köyünü yakar” sözü bu bulguyu açıklar mahiyettedir. Amerikan 

yapımı “Joker” filmi de (2019) aynı şekilde ötelenen, hor görülen ve değer verilmeden 

büyüyen Arthur isimli karakterin toplum tarafından da itilmesi ve duygusal yaralanmalara 

maruz kalmasıyla kötü ve caniliğe dönüşüm sürecini çarpıcı bir şekilde ele almaktadır. 

Nitekim şiddet davranışı ile güvensiz ve sağlıksız aile yapısının ilişkili olduğunu 

bulgulayan çok sayıda araştırma mevcuttur. Şiddeti açıklama noktasındaki en önemli 

değişkenler arasında ebeveynlerin kötü muameleleri, ihmalleri, yetersizlikleri ve aile 

içinde çatışma ve anlaşmazlık yer almaktadır (Buka ve Earls, 1993; Dahlberg ve Potter, 

2001; Genç, Taylan, Adıgüzel ve Kutlu, 2017; Özgür, Yörükoğlu ve Baysan-Arabacı, 

2011; Şahin ve Korkut-Owen, 2009). Deci ve Ryan (2000) tüm insanların üç evrensel 

psikolojik ihtiyaçla dünyaya geldiklerini savunmaktadırlar. Bunlardan ilişki ihtiyacı, 

güven ve saygı içinde karşılıklı bir ilişki kurabilme istediğini ifade etmektedir. Yeterlilik 

ihtiyacı, arzulanan sonuçlara ulaşabilme, yetkin hissetme, bir şeyleri yapabilme ve 



137 

başarabilmeye dair ihtiyacı tanımlamaktadır. Özerklik ihtiyacı ise seçebilme, karar 

alabilme, istekleri doğrultusunda tercih yapabilme ve iradeli davranışlar sergileyebilme 

talebini ifade etmektedir. Deci ve Ryan’a (2000) göre bu üç temel psikolojik ihtiyacın 

karşılanması, bireyin hayatta kalması, gelişmesi ve diğerleri ile sağlıklı bağlar 

kurabilmesi için elzemdir ve bu ihtiyaçların karşılanmaması bireyi çeşitli davranışlara 

yönlendirebilmektedir. Bu üç psikolojik ihtiyaç ile lise düzeyinde olan öğrencilerin 

saldırganlık düzeyleri arasındaki ilişkiyi inceleyen bir çalışmada, ilişki ve yeterlilik 

ihtiyaçlarının öğrencilerin saldırganlık puanları üzerinde anlamlı bir etkisi olduğu 

bulunmuştur (Şahin ve Korkut-Owen, 2009). Nitekim Staub (2003) temel insani 

ihtiyaçların engellenmesinin düşmanlık duygularının ve saldırganlığın ana nedeni 

olduğunu öne sürmüştür. Diğer yandan İngiltere’de bir hapishanede yapılan araştırmada, 

10 mahkumdan en az sekizinin olumsuz çocukluk deneyimleri bildirdiği bulunmuştur 

(Ford vd., 2019). Ülkemizde 143 erkek ve 151 mahkumla yapılan bir çalışmada, 

mahkumların çocukluk yaşantıları arasında fiziksel istismar, fiziksel ihmal, duygusal 

ihmal ve cinsel istismar bildirdikleri görülmüştür (Yüksel ve Arslan-Çifci, 2017). 

Olumsuz çocukluk çağı deneyimleri ve suç işleme arasındaki bu ilişki 2019 yılında 

Amerika’nın California eyaletinde “Şefkat Temelli Hapishane” projesini doğurarak, 

cezaevi ve mahkum kavramlarını travma perspektifinden yeniden tanımlamıştır. Bu 

proje, hapishanelerin şifa ve eğitim merkezlerine dönüştürerek mahkumların iyileşmeleri, 

desteklenmeleri, travma bilinçli birey ve toplum yaratmayı hedefleyerek çalışmalarını 

sürdürmeye devam etmektedir (https://compassionprisonproject.org). Tüm bu 

çalışmalardan hareketle ahlaki kayıtsızlık eylemlerine bu pencereden bakıldığında 

insanın iç savaşının dışarı yansıması olarak nitelendirilebileceği, değişim ve dönüşüm 

için bir sinyal görevi gördüğü söylenebilir. 

Alt amaç: Ahlaki kayıtsızlık nasıl önlenir? 

Sav 5: Ahlaki kayıtsızlık, hukuki düzenin sağlanması, eğitim ve psikolojik olgunluk 

süreçleriyle önlenir. Eğitim, aile terbiyesi, kurumsal eğitim desteği ve dini eğitimi 

kapsarken, psikolojik olgunluk ise kendini tanıma, ahlaki muhakeme ve empatiyi 

kapsamaktadır.  

Ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde katılımcılardan çoğunun hukuki düzene, cezaya 

ve yaptırıma vurgu yaptıkları görülmüştür. Devletin politika olarak bu hususları nasıl ele 

about:blank


138 

aldığının, uyguladığı yaptırımların, denetleme gücünün, meseleyi ne kadar öncelikli hale 

getirdiğinin ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde etkili bir role sahip olduğunu dile 

getirmişlerdir. Bu anlamda özellikle yurt dışı deneyimi olan katılımcıların Avrupa 

ülkelerinden örnekler vererek, ülkemizle kıyas yaptıkları görülmüştür. Gölcüklü (1996) 

cezayı toplumsal refahın kalitesi, devlet ve hukuki düzenin devam için zorunlu olarak 

değerlendirmiş, bir suç karşısında devlet tarafından uygulanan yaptırım olarak 

tanımlanmıştır. Cezalar hem adaletin yerini bulmasını hem de bozulan ahlak dengesinin 

yeniden tesisini amaçlayarak toplumsal yaşamın en önemli düzenleyicisi olarak 

nitelendirilmektedir. Kıymetli Türk düşünürü olan Güngör, ahlak, hukuk ve devlet ilişkisi 

üzerine önemle durmuştur. Ona göre hukuk, ahlakın koruyucusu, devlet de hukukun 

kollayıcısı olmalıdır. “Hukuk bizim ahlak nizamımızı koruyan bir sistem olmakla 

beraber, o da yine ahlakın desteği ile ayakta durabilir. Devlet ahlaklı insanların 

cemiyetteki hakimiyetini belirten bir müessese olarak ortaya çıkar.” (Güngör, 2010:157). 

Aynı zamanda Güngör (2010), ahlakın hukukun caydırıcı yaptırımları ile desteklenmesi 

gerektiğini, devletin kanunlar yoluyla ahlakı korumaya yönelik işlevini yerine getirmesi 

gerektiğini aksi takdirde ahlaki normların toplum tarafından önemsiz hale geleceğini ve 

ahlaki olmayana meyil olacağını belirtmiştir. Zamanla bu sürecin hem şahıs bazında hem 

de toplum bazında bir çürümeye doğru gideceğini vurgulamıştır. Devlet Planlama 

Teşkilatı (DPT), Adalet Hizmetlerinde Etkinlik Özel İhtisas Komisyonu Raporunda 

(2000:35) İtalyan hukukçu Becceria’nın etkin bir hukuk düzeninin önemine atfen bir sözü 

yer almaktadır: “Cezaların etkisi, cezanın ağırlığında ve şiddetinde değil mutlaka 

uygulanacağı ve hiçbir suçlunun cezadan kurtulamayacağı inancında yatar. Bu inanç 

zedelendiği oranda suçlar da artacaktır.” Aslan (2008) Türk vergi sisteminde cezai 

yaptırımların etkisini incelediği çalışmasında, vergi borcu olanların sorumluluklarını 

yerine getirme noktasında kaçma eğilimine sahip olduklarını fakat bu kişilerin 

kaçınamayacağı güvenlik tedbirlerine tabi tutulması durumunda başarılı sonuçlar 

alındığını belirtmiştir. Aynı zamanda meslek mensuplarının mevcut ceza sisteminin 

etkililiğine dair görüşleri de alınarak çoğunluğunun denetiminin arttırılması yönünde 

görüş beyan ettikleri bulunmuştur.  

Eğitim, ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde başvurulması gereken bir diğer yol olarak 

bulunmuştur. Ailenin önemi, insan hayatının ve eğitiminin dayandığı temel kurum 

oluşundan ileri gelmektedir. İnsan yaşamında bu denli etki ve öneme sahip ailenin ahlak 



139 

konusunda da hiç şüphesiz tartışılmaz bir yeri vardır. Sevgi ve güven ortamında büyüyen 

bireylerin ebeveynlerini model alması ve ailede gördükleri temel değerleri ve ahlaki 

davranışları içselleştirmesi daha kolay olmaktadır (Cüceloğlu, 1993). Araştırmalar, 

eleştirel, düşmanca, sürekli müdahaleci olan, savunmacı ve katı davranan ailelerin 

çocuklarının ileri ahlak basamaklarına geçmekte zorlandıklarını göstermektedir (Lollis, 

van Engen, Burns, Novvack ve Ross, 1999). Diğer yandan ebeveynleri destekleyici ve 

sıcak tutuma sahip ergenler, olumsuz türde tutum sergileyen ailelerin çocuklarına göre 

anne ve babalarını daha yüksek oranda ahlaki referans olarak gösterdikleri bulunmuştur 

(Bednar ve Fisher, 2003).  

Ahlak eğitimin ilk olarak ailede başladığı, aile terbiyesinin ahlaki kayıtsızlığın 

engellenmesinde son derece önemli olduğu vurgulanmıştır. Katılımcılar, insanın 

yuvasında öğrendiklerinin yaşam boyu süren temel değerler haline geldiğini 

belirtmişlerdir. Aile hiç şüphesiz insanla ilgili araştırılan neredeyse her olguda en etkili 

faktörlerden biri olarak ortaya çıkmaktadır. Ahlak alanı da bu olgulardan biridir. Aile, 

eğitimin en iyi gerçekleştirilebileceği yer olarak değerlendirilmekte, insanın temel 

değerleri ve ahlaki davranışları öğrendiği ilk yer olarak nitelendirilmektedir (Yörükoğlu, 

1989). Ülkemizde yapılan bir araştırmada, toplumun onaylamadığı ahlak dışı davranışlar 

konusunda ailenin sergilediği yaklaşıma göre lise öğrencilerinin ahlaki kayıtsızlık 

düzeylerinin anlamlı bir şekilde farklılaştığı bulgulanmıştır. Sonuçlar ahlak dışı 

davranışları cezalandırmanın ya da tamamen kayıtsız kalmanın söz konusu davranışları 

olumlu etkilemediğini aksine teşvik edici olduğunu göstermektedir (Gencer, 2020). Bir 

diğer çalışmada, ebeveyn red algısı yüksek çocukların, empati ve problem çözme 

düzeylerinin düşük, ahlaki çözülme düzeylerinin yüksek olduğu ve bu faktörler aracılığı 

ile çocukların yüksek düzeyde kardeş ve akran zorbalığı sergiledikleri görülmüştür 

(Kandemir-Özdinç, 2019).  

Yapılan analizler sonucunda ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde kurumsal eğitime de 

vurgu yapıldığı bulunmuştur. Katılımcılar okulların da ahlaki kayıtsızlığı önlemede 

önemli ve etkili bir paydaş olduklarını belirtmiştir. Bandura, çalışmaları neticesinde 

ulaştığı en genel haliyle “insanın çoğu şeyi gözlemleyerek öğrendiği” sonucunun 

eğitimciler açısından önemini vurgulamış, ahlaki değerleri benimseyip öğrenme ve 

davranışa dönüştürme konusunda çocuklara örnek/model olma gibi önemli bir görevi de 

yerine getirmekle yükümlü olduklarını dile getirmiştir (Bandura, 1977). Aynı zamanda 



140 

eğitim faaliyetlerinin, çocukların sosyal ve duygusal gelişimlerini destekleyici çalışma ve 

amaçları kapsamasının yanı sıra insani ve ahlaki değerleri kazandırmayı da hedeflemesi 

gerektiği savunulmaktadır (Yuvacı, Şafak ve Şirin, 2013). Bu bağlamda psiko-eğitim 

programlarının ahlak alanı için de etkili bir araç olduğu yapılan çalışmalarla ortaya 

konmuştur. Yavuz-Birben (2019) çalışmasında ahlaki kayıtsızlığı azaltmaya yönelik bir 

eğitim programı geliştirerek programın lise öğrencilerine etkisini değerlendirmiştir. 

Ahlaki Kayıtsızlık Farkındalık Eğitim Programının öğrencilerin ahlaki kayıtsızlık 

düzeylerini anlamlı olarak azalttığı ve etkililiğinin sonrasında da devam ettiğini 

bulmuştur. Çalışma grubunda yer alan öğrenciler, son oturumda alınan geri bildirimde 

programın kendilerini alternatifli düşünme, önyargıyı aşma, empatik yaklaşma, sorun 

çözme, kendini ifade edebilme ve grupça çalışma gibi konularda geliştirdiğini 

belirtmişlerdir. Erbaş (2017) çalışmasında seçim kuramına dayalı olarak bir psiko-eğitim 

programı uygulayarak ergenlerin riskli davranışları ve iyilik hali üzerindeki etkisini 

değerlendirmiştir. Sonuç olarak uygulanan programın ergenlerin antisosyal davranış 

düzeyleri, alkol kullanma düzeyleri, intihar eğilimi düzeyleri gibi riskli davranışları 

üzerinde azaltıcı etkisinin olduğu görülmüştür. Kılıçarslan (2016) ergenlerde görülen 

saldırgan davranışlara yönelik ergenlere ve ebeveynlere uyguladığı psiko-eğitim 

programının ergenlerin saldırgan davranışlarını azalttığını, ebeveynlerin anne-baba olma 

becerilerini ve ilişkilerini geliştirdiğini, stres düzeylerini anlamlı derecede düşürerek 

uzun süreli bir etki oluşturduğunu bulmuştur. Peker (2013), araştırmasında lise 

öğrencilerinde problemli internet kullanımı ve siber zorbalık durumlarına insani değerler 

yönelimli psiko-eğitim programının etkisini incelemiş ve programın problemli internet 

kullanımı ve siber zorbalık düzeyini azaltmada etkili olduğunu bulmuştur. 

Katılımcıların eğitim kuramlarının yanı sıra din eğitimine de vurgu yaptıkları 

bulunmuştur. Dini bilgi ve alt yapının insanda koruyucu bir kalkan görevi gördüğünü ve 

ahlaki olmayan eylemlerden sakınmayı sağladığını belirtmişlerdir. Din ile ahlak ilişkisi 

üzerine yapılan çalışmalara bakıldığında, ahlaki olgunluk ile dini inanç arasında pozitif 

yönlü (Çakmak, 2022; Kara ve Aydın, 2011), dini tutum ile ahlaki yüreklilik ve adalete 

duyarlılık arasında da pozitif yönlü ilişki olduğu tespit edilmiştir (Ayhan, 2019). Uysal 

(1996) yürüttüğü araştırmada, dindar bireylerin uyumlu, şefkatli, sabırlı, kendini 

hatalarında ve ihmallerinde suçlayan ve düzen konusunda öne çıkan bireyler olarak 

bulgulamıştır. Ahlak, din ve inançtan aldığı bir yaptırım gücüne sahiptir. Dinin yaptırım 



141 

gücü ilahi olan hükümleri kapsadığından, din için temel olan şeyler ahlak içinde en açık 

ve temel bir unsur olmaktadır (Erdem, 2003). Süslü’nün (2006) yürüttüğü bir araştırmada, 

örneklem grubundaki bireylerin % 52,4’ü, ahlaklı olma ile dindarlık arasında bir ilişkinin 

olması gerektiğini belirtmiştir. Süslü (2006), bu araştırma verilerine dayanarak teorik 

anlamda dinin ahlak üzerinde belirleyici bir etkiye sahip olduğuna dair güçlü bir kabulün 

bulunduğunu ifade etmektedir. “Bir insan ya da toplum için Tanrı inancı ne kadar 

güçlüyse ahlak da o derecede güçlüdür” yargısının dinin ahlaki kaidelerinin kabulü 

üzerinde etkisi olduğunu vurgulamaktadır. Geyer ve Baumeister (2005) öz-kontrolü 

temel bir değer olarak tanımlayarak, dinin öz-kontrol aracılığı ile ahlaka katkı sağladığını 

belirtmektedirler. Diğer yandan, Iwuagwu (2019) ahlak ve dinin birbirlerinden hem 

kavramsal açıdan hem de nihai hedefleri bakımından farklı olmalarına rağmen daha iyi 

bir toplum yapısına kavuşmak için birbirlerini tamamlayıcı unsurlar olduklarını öne 

sürmektedir. Ülkemizde yapılan bir araştırmada kadına yönelik aile içi şiddet, ahlaki 

çözülme (kayıtsızlık) ve dindarlık arasındaki ilişki incelenmiş, ilk olarak ahlaki çözülme 

eğilimi ve dindarlık arasında negatif yönlü anlamlı bir ilişki saptanmıştır. Dindarlık 

düzeyi yüksek olan katılımcıların ahlaki çözülme eğilimlerinin düşük olduğu 

bulunmuştur. Diğer yandan dindarlık düzeyi ile psikolojik ve fiziksel şiddet arasında 

anlamalı bir ilişki bulunmuştur. Dindarlık düzeyi artarken eşe yönelik psikolojik ve 

fiziksel şiddet azalmaktadır (Gülmez, 2014).  

Katılımcılar ahlaki kayıtsızlığı önlemede psikolojik araçlar olarak kendini tanıma, 

ahlaki muhakeme ve empati becerilerinin geliştirilmesinin de önemli olduğunu dile 

getirmişlerdir. Ahlaki kayıtsızlığın önlenmesinde kendini tanıma becerisi öz-farkındalık, 

öz-eleştiri ve öz-denetim bileşenlerini kapsamaktadır. Öz-farkındalık ve ahlaki davranış 

arasındaki ilişkiyi inceleyen bir çalışmada öz-farkındalığın dürtüsellliği ve norm dışı 

eylemlerde bulunmayı ters yönde etkilediği bulgusu ortaya çıkmıştır (Diener ve 

Wallbom, 1976). Benzer şekilde Georgiou, Charalambous ve Stavrinides (2020) 

farkındalık, dürtüsellik, ahlaki kayıtsızlık ve okullardaki zorbalık davranışlarını yapısal 

eşitlik modeliyle inceleyerek, farkındalığın hem dürtüsellik hem de ahlaki kayıtsızlık 

üzerinde anlamlı derecede negatif yönde bir etkisinin olduğunu ve bu ilişki yapısının 

okullardaki zorbalık eylemleri üzerinde pozitif bir etkisinin olduğunu bulmuşlardır.  

Öz-denetim sistemi Bandura’nın ahlaki kayıtsızlığın nasıl meydana geldiğini 

açıklarken kullandığı en temel kavramlardan biridir. Bandura’ya göre her insan çevreden 



142 

aldığı geri bildirimleri baz alarak kendini düzenleme sürecine girmektedir; eylemlerinin 

uygun olup olmadığı, olmadığı durumlarından neler yapması gerektiği gibi hususları bu 

düzenleme mekanizması sağlamaktadır. Ahlaki kayıtsızlık durumu ise öz-denetim diğer 

bir ifade ile öz-düzenleyici mekanizmaların devre dışı ya da etkisiz hale getirilmesiyle 

meydana gelmektedir. Öz-denetim mekanizması kişinin düşüncesi ile davranışına 

aracılık etmekte ve bu aracının ortadan kalmasıyla kişi ahlak dışı eylemlerini 

meşrulaştırmak için bir dizi mekanizmaya başvurmaktadır. Ahlaki kayıtsızlık bir anlamda 

kişinin kendini denetleyememesini ifade etmektedir (Bandura, 2002; Bandura, 

Barbaranelli, Caprara ve Pastorelli, 1996). Bir grup girişimci ile yapılan bir araştırmada, 

öz-denetim becerisi yüksek olanların ahlaki muhakeme yeteneğinin de yüksek olduğu, 

düşük öz-denetim becerisine sahip olanların ahlaki meselelere sadece kayıp ve kazanç 

penceresinden baktığı bulunmuştur (Bryant, 2009).  

Ahlaki muhakeme, ahlaki duygu ve ahlaki motivasyon ahlakın üç temel bileşeni 

olarak değerlendirilmektedir (Campbelle ve Kumar, 2012). Ahlaki muhakeme, bireylerin 

ahlaki çatışmalarla uğraşırken bir dizi bilişsel beceriyi işleme almasını ifade etmektedir. 

Bu bilişsel beceriler, çatışmanın tanımlanmasını, sınırlandırılmasını, değerlendirilmesini 

ve çözülmesini içermektedir (Elm ve Nichols, 1993). Kohlberg ahlaki muhakemenin 

ahlaki eylemi ortaya çıkarmada tek belirgin faktör olduğunu savunmuştur. Ona göre 

ahlaki muhakeme geliştikçe, ahlaki durumlarda karar vermesi gereken bireyler ahlaki 

ilkelere göre hareket etmeye daha meyilli hale gelecek ve ahlaki ilkeler evrensel bir 

niteliğe bürünecektir. Dolayısıyla kişiyi ahlaklı olmaya motive eden şey onun ahlaki 

muhakemesidir (Kohlberg ve Hersh, 1977). Diğer yandan ahlaki yargı yeteneği gelişmiş 

kişilerin aynı zamanda rasyonel ve eleştirel düşünme yetisine sahip, farklı düşünce ve 

fikirleri dinleyebilen, değerlendirebilen, gerektiğinde kendi düşüncelerini revize edebilen 

bireyler olduğu görülmektedir (Çiftçi-Arıdağ, 2001). Ahlaki muhakeme bazı eğitim 

programlarının temel çerçevesi olarak kullanılmış, ahlaki muhakeme temelli çevre 

eğitiminin öğretmen adaylarının çevre kimliklerini geliştirmeye ve çevreye yönelik 

materyalist eğilimleri anlamlı derecede azalttığı görülmüştür (Saraç ve Sarıkaya, 2020).  

Empati becerisinin ahlakla ilişkisini araştıran çalışmalara bakıldığında, empatinin 

ahlaki yargıya ve ahlaki eylemlere katkı sağladığı ve ahlaki eylemleri yordamada önemli 

bir değişken olduğu yönündedir (Decety ve Cowell, 2014; Hoffman, 1989). Aynı 

zamanda, empati becerisinin ahlaki kayıtsızlıkla negatif yönde bir ilişkiye sahip olduğu 



143 

görülmüştür (Yavuz-Birben ve Bacanlı, 2017). Menesini, Palladino ve Nocentini’nin 

(2015) bir çocuğun empati eksikliği yaşamasının ahlaki kayıtsızlığın bilişsel yönüne 

etkide bulunduğunu belirtmişlerdir. Empati eksikliğinin zorbalık ya da diğer ahlaki 

kayıtsızlık eylemlerini attırıcı bir yanı olduğuna dair yapılan çalışmalar da mevcuttur 

(Jolliffe ve Farrington, 2006; Kokkinos ve Kipritsi, 2012; Nusantara, Sugiharto ve 

Mulawarman, 2020; Zych ve Llorent, 2019). Empatiyi geliştirmek ve olumlu sosyal 

davranışların arttırmak ahlaki kayıtsızlık eylemlerinin ortaya çıkma ihtimalini 

düşürmektedir. Buna ek olarak, ahlaki kayıtsızlıkla pozitif ilişkili değişkenler olan akran 

zorbalığının ve siber zorbalığın önlenmesinde önemli koruyucu faktör olarak 

değerlendirilmektedir (Wachs, 2012). Belirtilen çalışmalar araştırma bulgularını 

destekler mahiyette olup, kendini tanıma, ahlaki muhakeme ve empati becerilerinin 

ahlaki kayıtsızlığın ortaya çıkma ihtimalini oldukça düşürdüğünü göstermektedir.  

Alt amaç: Nitel aşamada elde edilen verilerle kültüre duyarlı olarak geliştirilmek istenen 

Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği geçerli ve güvenilir bir ölçme aracı mıdır? 

Sav 6: Nitel analizlerden elde edilen verilerle kültüre duyarlı, 18 yaş üstü bireyler 

için geliştirilmiş Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği geçerli ve güvenli bir ölçme 

aracı olarak bulunmuştur.  

Araştırmanın nitel aşamasının verileri kullanılarak geliştirilen Marmara Ahlaki 

Kayıtsızlık Ölçeği’nin toplamda 15 maddeden oluşan dört faktöre sahip geçerli ve 

güvenilir bir ölçme aracı olduğu tespit edilmiştir. Yapılan açımlayıcı ve doğrulayıcı 

faktör analizi sonucunda maddeler sırasıyla Durumla İlgili Gerekçeler, Mağdurla İlgili 

Gerekçeler, Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler ve ters maddelerin oluşturduğu Ahlaki 

Kayıtsızlığa Mesafe başlıkları altında toplanmıştır. Araştırmanın nitel aşamasında, sekizi 

önceden literatürde tanımlı, ikisi bu çalışmayla ortaya çıkan toplamda 10 ahlaki 

kayıtsızlık mekanizması elde edilmiştir. Ölçek maddeleri hazırlanırken her bir 

mekanizmayı temsil eden maddeler hazırlanmıştır. Hazırlanan 29 maddenin analizleri 

neticesinde faktör yükü düşük olan maddeler ölçekten çıkartılmış ve ölçeğin son halinde 

Sorumluluğu Başkasına Verme mekanizması hariç diğer dokuz mekanizmanın temsil 

edildiği maddeler yer almıştır.  



144 

Ölçeğin dört alt boyutlu bir yapıya sahip olmasının yapısal eşitlik model 

sınamalarında avantaj sağlayacağı düşünülmektedir. Madde sayısının azlığı da ölçeğin 

sahip olduğu bir diğer avantaj olarak değerlendirilmektedir.  

Gezici-Yalçın vd. (2016) tarafından Türkçe uyarlaması yapılan Ahlaki Uzaklaşma 

Ölçeği’nde orijinal çalışmada sekiz sosyo-bilişsel mekanizma yer almasına karşın tek 

faktörlü bir yapı elde edilmiştir. Tek faktörlü bu yapı toplam varyansın %16.2’sini 

açıklamaktadır. Diğer yandan Emekçioğlu ve Aydoğan (2019), Türkçe uyarlama 

çalışmalarında Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği’ni orijinal ölçekte (Moore, Detert, Trevino, 

Baker ve Mayer, 2021) olduğu gibi sekiz maddeli ve tek faktörlü bir yapı gösterdiğini 

tespit etmişlerdir. Bu çalışmayla dört alt boyut elde edilmiş olup, ölçek toplam varyansın 

%33’ünü açıklamaktadır. Ayrıca ölçekte yer alan ters maddelerin ölçeğin geçerliğine 

katkı sağladığı düşünülmektedir.   

Ölçme aracının geliştirilmesi sürecinde yapılan uygulamalarda alınan geri bildirimler 

ölçeği doldurmanın zor olduğu yönünde olmuştur. Bunun nedeni, ahlaki kayıtsızlık 

kavramı doğrudan ölçmenin mümkün olmamasına bağlı olabilir. Diğer bir ifade ile ahlaki 

kayıtsızlık, bir eylem ya da durumun doğru ya da yalnışlığı üzerinden değil, eylem ya da 

durumun doğru ya da yanlışlığının bir gerekçeye dayandırılmasıyla ölçülmektedir. Bu da 

ölçek maddelerinde, hem durumu örnekleyecek bir konu, hem kişinin durumu nasıl 

gördüğüne ilişkin bir yargı, hem de bu yargının gerekçesinin aynı cümlede ifade 

edilmesini gerektirmektedir. Bu gereklilikler ahlaki kayıtsızlığın ölçülmesini güç hale 

getirmekte, bazen soruların iki kez okunmasına bazen de soruların tam anlaşılmadan 

yanıtlanmasına neden olabilmektedir. Benzer bir anlaşılma güçlüğününün diğer 

uyarlaması yapılmış ahlaki uzaklaşma ya da kayıtsızlık ölçeklerinde de olduğu 

görülmüştür.  

Alt amaç: Ahlaki kayıtsızlık çeşitli demografik değişkenlere göre farklılık göstermekte 

midir? 

Sav 7: Yapılan analizlerde ahlaki kayıtsızlığın sosyo-ekonomik düzeye göre 

farklılaşmadığı fakat cinsiyet ve eğitim düzeyi değişkenlerine göre farklılaştığı 

görülmüştür.  

 Ahlaki kayıtsızlığın demografik değişkenlere göre farklılık gösterip göstermediğini 

incelemek için yapılan analizlerde sosyo-ekonomik düzeyde anlamlı bir farklılık 



145 

göstermediği görülmüştür. Bunun nedeni çalışma grubunda yer alan bireylerin 

çoğunluğunun sosyo ekonomik durumunun düşük düzeyde olmamasına bağlı olabilir. 

Eğitim düzeyi açısından incelendiğinde de analiz sonuçlarına göre durumla ilgili, 

mağdurla ilgili ve yakın çevreyle ilgili alt boyutlarda MAKÖ toplam puanlarının, 

katılımcıların eğitim düzeylerine göre anlamlı düzeyde farklılaşmadığı görülmektedir. 

Ancak analiz sonuçları, ahlaki kayıtsızlığa mesafe boyutu puanlarının katılımcıların 

eğitim düzeylerine göre lisans ve ön lisans mezunu katılımcıların lehine, lise ve altı 

düzeyde eğitim düzeyine sahip olanlara kıyasla anlamlı düzeyde farklılaştığını 

göstermiştir. Öte yandan lisansüstü grubun, lisans ve lise ve altında olan grupla anlamlı 

farka sahip olmamakla beraber ahlaki kayıtsızlığa mesafe puan ortalamalarının yüksek 

olduğu da görülmektedir. Lisans düzeyinin daha az eğitimli gruptan anlamlı farklı olması 

ve lisansüstü düzeyin de anlamlı olmasa da ortalamasının yüksek olması, eğitimin ahlaki 

kayıtsızlığa mesafe konusunda etkili olabileceğinin işaretini vermektedir.  

Eğitim, iş ya da gelir gibi kaynaklarda düşük düzeye sahip bireylerin, tehdit ya da 

baskı kurarak güç elde etmeye ve şiddeti daha çok kullanmaya yatkın oldukları öne 

sürülmektedir (Straus, 1992). Eğitim düzeyi ahlaki kayıtsızlık bağlamında incelendiğinde 

yapılan araştırmalar eğitim düzeyi ile ahlaki kayıtsızlık arasında bir ilişki olmadığı 

yönünde sonuçlar vermiştir (Bandura, Barbaranelli, Caprara ve Pastorelli, 1996; Osofsky, 

Bandura ve Zimbardo, 2005). Diğer yandan Türkiye’de yapılan bir araştırmada ahlaki 

kayıtsızlık eğiliminin en çok ilköğretim ve okuma yazma seviyesinde eğitime sahip 

olanlarda, en az ise lisans ve lisansüstü düzeyde eğitime sahip olanlarda görüldüğü 

bulunmuştur (Gülmez, 2014).  

Yapılan bir araştırmada, vergi ödeme davranışı ve kişinin eğitim düzeyi arasındaki 

ilişkide asıl belirleyici faktörün eğitimin kişiye toplumsal değerleri ne derece kazandırıp 

kazandırmadığı olduğu öne sürülmüştür. Nitekim eğitim, vergi ödeme davranışı üzerinde 

olumsuz etkiye sahiptir, çünkü eğitim düzeyi yükseldikçe kişi daha fazla vergi kaçırma 

fırsatlarına vakıf olacaktır. Eğitim toplumsal normları içselleştirme ile beraber 

düşünüldüğünde vergi ödeme davranışı üzerindeki etkisinin olumlu olduğu belirilmiştir 

(Chan, Troutman ve O’Bryan, 2000).  

Cinsiyet değişkeni açısından incelendiğinde, analiz sonuçlarına göre ölçeğin 

mağdurla ilgili gerekçeler alt boyutu puanları cinsiyet değişkenine göre anlamlı düzeyde 



146 

farklılaşmamaktadır. Durumla ilgili gerekçeler alt boyutu ve MAKÖ toplam puanlarının 

erkek katılımcılar lehine; yakın çevreyle ilgili gerekçeler ve ahlaki kayıtsızlığa mesafe alt 

boyutu puanlarının ise kadınlar lehine anlamlı düzeyde farklılaştığı saptanmıştır. 

Erkeklerin ahlaki kayıtsızlık düzeylerinin kadınlara göre daha yüksek çıkması alanda yer 

alan diğer çalışmalarla da desteklenmektedir (Bandura, 1996; De Caroli ve Sagone, 2014; 

De Caroli ve Sagone, 2014a; Gencer, 2020; Haddock ve Jimmerson, 2017; Houwing ve 

Bussey, 2017; Paciello, Fida, Tramontano, Lupinetti ve Caprara, 2008; Thornberg ve 

Jungert, 2013; Turan, 2021; Özalp ve Yirci, 2019). Özgüleç (2001) ise ahlaki yargı ile 

cinsiyet arasında anlamlı bir ilişki bulmamıştır.  

Erkekler ve kadınlar arasında ahlaki kayıtsızlık açısından ortaya çıkan bu farka 

ilişkin Paciello ve arkadaşları (2008) erkeklerin kendilerini haklı çıkarma eğilimlerinin 

kızlara göre fazla olduğunu belirterek bu durumun ahlaki kayıtsızlığın sergilenmesinde 

bir faktör olduğunu belirtmiştir. Bir diğer unsur olarak kadınların erkeklere göre etik ve 

etik olmayan davranışları ayırt etmeye daha fazla önem verdiği belirlenmiştir (Frank, 

Crown ve Spake, 1997). Ayrıca kadınların erkeklere göre etik olmayan eylemlerin gerçek 

anlamda gerçekleştirilip gerçekleştirilmediğinin değerlendirilmesinde daha doğru 

tespitler yaptıkları bulunmuştur (Fiske ve Taylor 1984; Schminke, Ambrose ve Miles, 

2003). Son olarak erkeklerin empati ve suçluluk gibi duygularda kızlardan daha düşük 

olmasının, ahlaki kayıtsızlık düzeyinde erkeklerin yüksek çıktığını açıklayan bir diğer 

unsur olarak değerlendirilmiştir (Bussey, Quinn ve Dobson, 2015; Bandura, 2002; 

Kokkinos ve Kipritsi, 2018).  

Diğer yandan kadınların yakın çevreyle ilgili gerekçeler alt boyutunda erkeklere 

göre anlamlı bir farklılık göstermesi kadınların daha ilişki odaklı olması ile açıklanabilir. 

Nitekim kadınlara iyi ilişki kurma (Ramet, 1996) ve diğerini bakım verip gözetme 

(Badgett ve Folbre, 2008) gibi muhatap odaklı cinsiyet rolleri yüklenmektedir. Gilligan 

(1982) da kadınların erkeklerden farklı bir ahlaki gelişim çizgisi gösterdiğini öne sürerek 

kadınların bağlanma, sorumluluk, ilişkiyi sürdürme gibi ilişkisel değerleri fazla ön planda 

tuttuğunu belirtmektedir. Buradan hareketle ahlak anlayışında ortaya çıkan bu farklığın 

ahlaki kayıtsızlık anlayışında da ortaya çıkabileceği, ilişkisel faktörlerin hem ahlaki hem 

de ahlaki olmayan durumlarda temel rol aldığı söylenebilir.  



147 

Yakın çevre ile ilgili gerekçeler alt boyutunda yer alan maddeler incelendiğinde 

“Arkadaş ortamındaki dedikoduya katılmak yanlış bir şey değildir” ve “Başkasına 

kızdığımda, hırsımı eşimden çıkarmam yanlış değildir” maddelerinin daha çok kadınlara 

ait bağlam olarak algılandığı dolayısıyla kadınların daha yüksek puan almaları ile 

neticelendiği düşünülebilir. Gerek dedikodu ortamının gerekse hırsını eşinden çıkarma 

olgusunun yüzyıllardır örselenmiş ve savunmasız bırakılmış kadınların bir anlamda tepki 

verme şekilleri olarak tanımlanabileceği düşünülmektedir.  

Tüm bu değerlendirmelerden sonra, ahlaki kayıtsızlığa kültürel bir pencereden 

bakmayı uman bu araştırma ile yapılan derinlemesine görüşmeler yoluyla, literatürde 

varolan sekiz ahlaki kayıtsızlık mekanizmanın Türkiye kültüründe de karşılığının olduğu 

görülmüştür. Bunlara ilave olarak, bu mekanizmalara girmediği düşünülen yakınlık ve 

düşünmeme yoluyla ahlaki kayıtsızlığın gerekçelendirilebilmesinin de bu araştırmada 

çıkan bulgular arasında olduğu söylenebilir. Ayrıca, katılımcıların ifadelerinden de 

yararlanarak; durumla, mağdurla ve yakın çevreyle ilgili gerekçeler ve ahlaki kayıtsızlığa 

mesafe olarak adlandırılan dört alt boyutlu ve 15 maddeli bir ölçek geliştirilmiş ve 

Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği olarak adlandırılmıştır. 

5.2. Öneriler 

Bu çalışma kapsamında içinde yaşadığımız kültürde ahlaki kayıtsızlığın nasıl 

gerçekleştiği incelenmiş ve ahlaki kayıtsızlığı ölçmeye yönelik bir ölçek geliştirilmiştir. 

Ulaşılan sonuçlara göre kuramsal çalışan araştırmacılara, eğitim kurumlarında görev 

yapan eğitimcilere ve alanda çalışan uzmanlara yönelik öneriler şu şekildedir:  

 Katılımcıların öncelikle kendi deneyimlerine dayalı olarak ahlaki kayıtsızlık 

yaptıkları durumlara yönelik sorulan sorulara cevap verme konusunda çekimser 

oldukları görülmüştür. Bu çekimserlik, bazen yaşadıkları küçük olaylara 

dayandırarak, genellikle de tanık oldukları ya da genel gözlemleriyle edindikleri 

deneyimlere göre cevap vermelerine neden olmuştur. Yapılacak başka 

çalışmalarda bu dezavantajı bertaraf etmek için katılımlı gözlem yoluyla veri 

toplanması düşünülebilir.  

 Görüşme yapılan kişilerin özellikle bir kısmının zengin içerik sağladığı görüldüğü 

için, kuramsal doygunluğa ulaşıldığı düşünülüp görüşmelere son verilmesine 

rağmen araştırmacının ulaşabildiği kişilerden farklı çalışma gruplarıyla daha 



148 

zengin bir içeriğe ulaşılması mümkün olabilir. Yetişkin bireylerle gerçekleştirilen 

bu çalışma farklı yaş gruplarıyla yapılabilir.  

 Bu araştırma kapsamında geliştirilmiş olan Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği 

kullanılarak farklı değişkenlerle birlikte ahlaki kayıtsızlık kavramını ele alan 

modeller sınanabilir. 

 Ahlaki kayıtsızlık durumunu yaygın bir şekilde yapan spesifik gruplarla (suça 

karışanlar, terör örgütüne katılmış olanlar, cemaat gibi gruplarda yer alanlar) 

benzer çalışmalar yapılabilir. 

 Ahlaki kayıtsızlık nedeniyle elde edilen sonuçların niteliğini inceleyen çalışmalar 

yapılabilir. 

 Ahlaki kayıtsızlık durumlarının yaygınlaşmasının toplumsal yaptırımlar ve 

hukuki düzen ile ilişkili bulunduğu, araştırma sürecinde katılımcıların sıklıkla dile 

getirdiği bir tema olmuştur. Bu bağlamda hukuki yaptırımlar güçlendirilebilir. 

 Araştırma sürecinde katılımcılara yöneltilen sorulardan bir olan “Ahlaki 

kayıtsızlık önlenebilir mi? Nasıl?” sorusuna verilen cevaplarda sıklıkla okullarda 

ve aile eğitimlerinde ahlaki kayıtsızlığa yönelik farkındalık çalışmalarının 

yapılmasın önleyici etkisi olacağı belirtilmişti. Ahlaki kayıtsızlık içeren durumları 

betimleyen hikayeler aracılığıyla mekanizmanın gerekçesinin farkındalığına 

yönelik çalışmalar yapılabilir. Bu çalışmalarda film gibi etki gücü yüksek 

araçlardan yararlanılabilir.  

 Farklı yaş ve gruplara ahlaki kayıtsızlığı azaltabilme konusunda psikoeğitim 

çalışmaları yapılabilir. 

 Ahlaki kayıtsızlıkta cinsiyet faktörü incelendiğinde, literatürde yer alan çoğu 

çalışmada erkeklerin kadınlara göre daha yüksek puan aldıkları görülürken 

kültüre duyarlı yapılan bu araştırmada yakın çevreyle ilgili durumlar alt 

boyutunda kadınların daha yüksek puan aldıkları görülmüştür. Bu durumun 

sebepleri araştırılabilir.  

  



149 

KAYNAKLAR 

Abe, J. A. A. and Izard, C. E. (1999). The developmental functions of emotions: An 

analysis in terms of differential emotions theory. Cognition & Emotion, 13(5), 

523-549. 

Akarsu, B. (1993). Ahlak öğretileri. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Akça, E. B., Sayımer, İ., Salı, J. B. ve Başak, B. E. (2014). Okulda siber zorbalığın 

nedenleri, türleri ve medya okuryazarlığı eğitiminin önleyici çalışmalardaki 

yeri. Elektronik Mesleki Gelişim ve Araştırmalar Dergisi, 2(2), 17-30. 

Aktan, C. C. (2009). Ahlak ve ahlak felsefesine giriş. Hukuk ve İktisat Araştırmaları 

Dergisi, 1(1), 38-59.  

Aiken, L. and Groth-Marnat, G. (2006). Psychological testing and assessment. Boston: 

Allyn and Bacon. 

American Psychiatric Association.(APA) (2013). Diagnostic and statistical manual of 

mental disorders: DSM-5 (Vol. 5). Washington, DC: American Psychiatric 

Association.  

Arendt, H. (1971). Thinking and moral Considerations. Social Research, 38(3), 417- 446. 

Arslantürk, G. ve Şamyanlı, Z. B. (2021). Ahlaki olanı düşünmeyi düşünmek: Bilinçli 

farkındalık, üstbiliş ve ahlaki üst biliş arasındaki ilişkilere yönelik bir 

model. Journal Of Awareness, 6(3), 115-121. 

Aslan, M. (2008). Türk vergi sisteminde cezai yaptırımların etkinliği (Yayınlanmamış 

Doktora Tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi, İzmir.  

Aquino, K., Reed II, A., Thau, S. and Freeman, D. (2007). A grotesque and dark beauty: 

How moral identity and mechanisms of moral disengagement influence cognitive 

and emotional reactions to war. Journal of experimental social psychology, 43(3), 

385-392. 

Ayhan, H. (2019). Dini tutumun adalete duyarlılık, ahlaki yüreklilik ve psikolojik iyi oluş 

üzerine etkisi (Yayınlanmamış Doktora Tezi). Kastamonu Üniversitesi, 

Kastamonu. 



150 

Bacanlı, H. (2013). Eğitim Psikolojisi. Ankara: Pegem Akademi Yayınları. 

Badgett, M. V. and Folbre, N. (2008). Assigning care: Gender norms and economic 

outcomes. International Labour Review, 138(3), 311-326. 

Balcı, T. ve Akbulut, N. (2001). Küreselleşme ve dil. Ö. Demircan & A. Erözden, XV. 

Dilbilim Kurultayı Bildiriler Kitabı (177-186). İstanbul: Yıldız Teknik Üniversitesi 

Basım Yayın Merkezi. 

Bandura, A. (1969). Social learning theory of identificatory process. In David A. Goslin, 

(Ed.), The Hand book of socialization theory and research, (pp.213-262). Chicago: 

Rand McNally. 

Bandura, A. (1977). Social learning theory. New Jersey: Prentice-Hall, Inc. 

Bandura, A. (1990a). Mechanisms of moral disengagement. In W. Reich (Ed.), Origins 

of terrorism: psychologies, ideologies, theologies, states of mind (pp.161-191). 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Bandura, A. (1990b). Selective activation and disengagement of moral control. Journal 

of Social Issues, 46(1), 27-46. 

Bandura, A. (2002). Selective moral disengagement in the exercise of moral agency. 

Journal of Moral Education, 31(2), 101-119. 

Bandura, A. (2016). Moral disengagement: How people do harm and live with 

themselves. New York: Worth Publishers. 

Bandura, A., Grusec, J. E. and Menlove, F. L. (1966). Observational learning as a function 

of symbolization and incentive set. Child development, 499-506. 

Bandura, A., Barbaranelli, C., Gaprara, G. V. and Pastorelli, C. (1996). Mechanisms of 

moral disengagement in the exercise of moral agency. Journal of Personality and 

Social Psychology, 71(2), 64-374. 

Bandura, A., Caprara, G. V. and Zsolnai, L. (2000). Corporate transgressions through 

moral disengagement. Journal of Human Values, 6(1), 57-64. 

Barchia, K. and Bussey, K. (2011). Individual and collective social cognitive influences 

on peer aggression: Exploring the contribution of aggression efficacy, moral 

disengagement, and collective efficacy. Aggressive behavior, 37(2), 107-120. 



151 

Barrett-Lennard, G. T. (1981). The empathy cycle: Refinement of a nuclear 

concept. Journal of counseling psychology, 28(2), 91. 

Bar-Tal, D. (1990). Causes and consequences of delegitimization: Models of conflict and 

ethnocentrism. Journal of Social Issues, 46(1), 65-81. 

Bednar, D. E. and Fisher, T. D. (2003). Peer referencing in adolescent decision making 

as a function of perceived parenting style. Adolescence, 38(152). 

Beu, D. S. and Buckley, M. R. (2004). This is war: How the politically astute achieve 

crimes of obedience through the use of moral disengagement. The Leadership 

Quarterly, 15(4), 551-568. 

Bitsch, V. (2005). Qualitative research: A grounded theory example and evaluation 

criteria. Journal of Agribusiness, 23, 75-91.  

Billington, R. (2011). Felsefeyi yaşamak, ahlak düşüncesine giriş. İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Blair, J., Mitchell, D. and Blair, K. (2005). The psychopath: Emotion and the brain. 

Oxford: Blackwell Publishing. 

Bradley K. (2005). Internet lives: Social context and moral domain in adolescent 

development. New Directions for Youth Development, (108): 57–76. 

Brickley, J. A., Smith, C. W. and Zimmerman, J. L. (2002). Business ethics and 

organizational architecture. Journal of Banking & Finance, 26, 1821-1835. 

Bridley, A. and Daffin, L. (2020). Abnormal psychology, (2nd ed). Washington: 

Washington State University.  

Bryant, P. (2009). Self-regulation and moral awareness among entrepreneurs. Journal of 

Business Venturing, 24(5), 505-518. 

Bryman, A. and Cramer, D. (2002). Quantitative data analysis with SPSS release 10 for 

Windows: A guide for social scientists. Routledge. 

Buka, S. and Earls, F. (1993). Early determinants of delinquency and violence. Health 

Affairs, 12(4), 46-64. 

Burns, J. M. (1978). Leadership. New York: Harper & Row 



152 

Bustamante, A. and Chaux, E. (2014). Reducing moral disengagement mechanisms: A 

comparison of two interventions. Journal of Latino/Latin American Studies, 6(1), 

52-54. 

Bussey, K., Quinn, C. & Dobson, J. (2015). The moderating role of empathic concern and 

perspective taking on the relationship between moral disengagement and 

aggression. Merrill-Palmer Quarterly, 61, 10-29. 

Büyüköztürk, Ş., Kılıç-Çakmak, E., Akgün, Ö. E., Karadeniz, Ş. ve Demirel, F. (2016). 

Bilimsel araştırma yöntemleri. Ankara: Pegem Akademi. 

Cattell, R. B. and Baggaley, A. R. (1960). The salient variable similarity index for factor 

matching. British Journal of Statistical Psychology, 13(1), 33-46. 

Campbell, R. and Kumar, V. (2012). Moral reasoning on the ground. Ethics, 122(2), 273-

312. 

Caprara, G. V., Tisak, M. S., Alessandri, G., Fontaine, R. G., Fida, R. and Paciello, M. 

(2014). The contribution of moral disengagement in mediating individual 

tendencies toward aggression and violence. Developmental Psychology, 50(1), 71–

85. 

Cervone, D. (2005). Personality architecture: Within-person structures and 

processes. Annual review of psychology, 56, 423-452. 

Cesur, S. (2018). Ahlakın Sosyal Psikolojisi. İstanbul: Pales Yayınları. 

Cevizci, A. (2010). Eğitim sözlüğü. İstanbul: Say Yayınları.  

Chan, C. W., Troutman, C. S. and O’Bryan, D. (2000). An expanded model of taxpayer 

compliance: Empirical evidence from the United States and Hong Kong. Journal 

of International Accounting, Auditing and Taxation, 9(2), 83-103. 

Charmaz, K. (2006). Constructing grounded theory: A practical guide through 

qualitative analysis. Los Angeles, CA: Sage. 

Coid J. and Ullrich S. (2010), Antisocial personality disorder is on a continuum with 

psychopathy. Comprehensive Psychiatry. 51(4), 426–433. 

Comrey, A. L. and Lee, H. B. (1992). Interpretation and application of factor analytic 

results. Comrey AL, Lee HB. A first course in factor analysis, 2, 1992. 



153 

Corbin, J. and Strauss, A. (1990). Grounded theory research: Procedures, canons, and 

evaluative criteria. Qualitative Sociology, 13(1), 3-21. 

Creswell, J. W. (2002). Educational research: Planning, conducting, and evaluating 

quantitative and qualitative research. Upper Saddle River, NJ: Merrill 

Prentice-Hall. 

Creswell, J. W. (2003). Research design: A qualitative, quantitative, and mixed method 

approaches (2nd Ed.). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Cresswell, J. W. ve Plano-Clark, V. L. (2014). Karma yöntem araştırmaları tasarımı ve 

yürütülmesi (Y. Dede ve S. B. Demir, Çev. Ed.). Ankara: Anı Yayıncılık.  

Cüceloğlu, D. (1993). İçimizdeki çocuk. İstanbul: Remzi Kitapevi. 

Çakmak, A. H. (2022). Yetişkinlerdeki dindarlık, ahlaki olgunluk ile ölüm kaygısı 

arasındaki ilişkinin incelenmesi. İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 9(19), 1-12. 

Çelik, H. ve Ekşi, H. (2015). Nitel desenler: Gömülü teori. İstanbul: EDAM. 

Çetin, R. (2019). Ortaöğretim öğrencilerinin dindarlık düzeyleri ve ahlaki çözülme 

eğilimleri. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi).  Necmettin Erbakan Üniversitesi, 

Konya. 

Çiftçi-Arıdağ, N. (2001). The Moral Judgement Test: Theory and validation of the 

Turkish version: Ahlaki Yargı Testi MUT’un teorisi ve Türkçe versiyonunun 

geçerliği. Kuram ve Uygulamada Egitim Bilimleri, 1(2), 295-321. 

D’Agostino, R. B., Belanger, A. and D’Agostino, R. B. (1990). A suggestion for using 

powerful and informative tests of normality. The American Statistician, 44(4), 316.  

Dahlberg, L. L. and Potter, L. B. (2001). Youth violence: Developmental pathways and 

prevention challenges. American Journal of Preventive Medicine, 20(1), 3-14. 

Davis, L. L. (1992). Instrument review: Getting the most from a panel of experts. Applied 

nursing research, 5(4), 194-197. 

De Caroli, M. E. and Sagone, E. (2014). Mechanisms of moral disengagement: An 

analysis from early adolescence to youth. Social and Behavioral Sciences, 140, 

312-317. 



154 

De Caroli, M. E. and Sagone, E. (2014a). Belief in a just world, prosocial behavior, and 

moral disengagement in adolescence. Social and Behavioral Sciences, 116, 596-

600. 

Decety, J. and Cowell, J. M. (2014). Friends or foes: Is empathy necessary for moral 

behavior?. Perspectives on psychological science, 9(5), 525-537. 

Deci, E. L. and Ryan R. M. (2000). The ‘what’ and ‘why’ of goal pursuits human needs 

and the selfdetermination of behavior. Psychological Ingury, 11, 268-277. 

Demaray, M. K., Summers, K. H., Jenkins, L. N. and Becker, L. D. (2016). Bullying 

Participant Behaviors Questionnaire (BPBQ): Establishing a reliable and valid 

measure. Journal of school violence, 15(2), 158-188. 

DeSteno, D., Dasgupta, N., Bartlett, M. Y. and Cajdric, A. (2004). Prejudice from thin 

air the effect of emotion on automatic intergroup attitudes. Psychological Science, 

15(5), 319-324.  

Devlet Planlama Teşkilatı (DPT), Adalet Hizmetlerinde Etkinlik Özel İhtisas Komisyonu 

Raporu, Sekizinci Beş Yıllık Kalkınma Planı: 2506 – ÖİK: 526, Ankara 2000, s.35, 

http://ekutup.dpt.gov.tr/adalethi/oik526.pdf Erişim:01.09.2022. 

Diener, E. and Wallbom, M. (1976). Effects of self-awareness on antinormative 

behavior. Journal of Research in Personality, 10(1), 107-111. 

Dinçer, D. (2019). Üniversite öğrencilerinde suçluluk kavramı üzerine metaforik bir 

incelemE. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 18(71), 1222-1238. 

Doğan, Ö. (2004). Etik-ahlak felsefesi. İstanbul: İnkılap Kitabevi. 

Edgar, J., Murphy, J. and Keating, M. (2016). Comparing traditional and crowdsourcing 

methods for pretesting survey questions. SAGE Open, 6(4), 1-14. 

Egan, V., Hughes, N. and Palmer, E. J. (2015). Moral disengagement, the dark triad, and 

unethical consumer attitudes. Personality and Individual Differences, 76, 123-128. 

Eisenberg, N. and Miller, P. A. (1987). The relation of empathy to prosocial and related 

behaviors. Psychological Bulletin, 101(1), 91–119. 

Ekmekçioğlu, E. B. ve Aydoğan, E. (2019). Ahlaki Uzaklaşma Ölçeğinin geçerlilik ve 

güvenilirlik çalışması 1. Üçüncü Sektör Sosyal Ekonomi Dergisi, 54(2), 701-712. 



155 

Elm, D. R. and Nichols, M. L. (1993). An investigation of the moral reasoning of 

managers. Journal of Business Ethics, 12, 817-833. 

Erbaş, M. M. (2017). Seçim kuramına dayalı psiko-eğitim programının 

ergenlerin riskli davranışları ve iyilik hali üzerindeki etkisinin incelenmesi. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Ege Üniversitesi, İzmir. 

Erbaş, E. ve Perçin, N. Ş. (2016). Kişi-çevre uyumu ve takım çalışması işlevsizliği 

ilişkisinde ahlâki çözülme’nin aracı rolü. Yönetim ve Ekonomi Araştırmaları 

Dergisi, 14(2), 77-91. 

Erdem, H. (2003). Ahlak felsefesi. Konya: Hü-Er Yayınları. 

Erdoğdu, M. Y. (2006). Suça yönlendirilen ve yönlendirilmeyen çocukların aile ilişkileri 

ile saldırganlık davranışlarının karşılaştırılması. Çocuk ve Ruh Sağlığı Dergisi, 

12(3), 1-12. 

Erik, S., Aykaç, S., Dertli, Ö., Şafak, S., Sulak-Akyüz, B. ve Sulak-Güzey, S. (2022). 

Üniversite Öğrencilerinin Apati Özelliğinin Ahlaki Uzaklaşma Davranışlarına 

Etkisi. Uluslararası Güncel Eğitim Araştırmaları Dergisi, 8(1), 267-280. 

Erlandson, A. David, Edward L. Harris, Barbara L. Skipper, Steve D. and Allen. 1993. 

Doing naturalistic ınquiry: A guide to methods. Beverly Hills, CA: Sage. 

Espejo-Siles, R., Zych, I., Farrington, D. P. and Llorent, V. J. (2020). Moral 

disengagement, victimization, empathy, social and emotional competencies as 

predictors of violence in children and adolescents. Children and Youth Services 

Review, 118, 105337. 

Fallis, D. (2004). On verifying the accuracy of information: Philosophical 

perspectives. Library trends, 52(3), 463-487. 

Festinger, L. (1957). A theory of cognitive dissonance. Stanford, California: Stanford 

University Press. 

Field, A. (2009). Discovering statistics using SPSS. London: Sage publications 

Fiske, S. T. and Taylor, S. E. (1984). Social cognition. Reading, MA: Addison-Wesley. 



156 

Frank, G. R., Crown, D. F. and Spake, D. F. (1997). Gender differences in ethical 

perceptions of business practices: A social role theory perspective. Journal of 

Applied Psychology, 82(6), 920–934. 

Freud, S. (1995). Uygarlık, din ve toplum. (S. Budak, Çev.). İstanbul: Öteki Yayınları (İlk 

Baskı 1921). 

Fromm, E. (2004). Psikanaliz ve din. (A. Arıtan, Çev.). İstanbul: Arıtan 

Ford, K. Barton, E., Newbury, A., Hughes K.,Bezeczky, Z., Roderick, J. and Bellis, M. 

(2019). Understanding the prevalence of adverse childhood experiences (ACEs) in 

a a male offender population in Wales: The Prisoner ACE Survey, Public Health 

Wales; Bangor University.  

Gabbiadini A, Andrighetto L. and Volpato C. (2012). Brief report: Does exposure to 

violent video games increase moral disengagement among adolescents? Journal of 

Adolescence, 35 (5): 1403–1406. 

Gencer, N. (2020). Gençlik ve ahlaki kayıtsızlık: Lise öğrencilerinin ahlaki kayıtsızlık 

düzeyleri üzerine bir değerlendirme. Uluslararası Sosyal Bilimler Akademi 

Dergisi, (3), 308-335. 

Genç, Y., Taylan, H. H., Adıgüzel, Y. ve Kutlu, İ. (2017). Aile içi şiddetin ergenlerin 

şiddet eğilimlerine etkisi: Antalya liseleri örneği. Sakarya University Journal of 

Education, 7(2), 409-422. 

Georgiou, S. N., Charalambous, K. and Stavrinides, P. (2020). Mindfulness, impulsivity, 

and moral disengagement as parameters of bullying and victimization at school. 

Aggressive Behavior, 46(1), 107–115. 

Geyer, A. L. and Baumeister, R. F. (2005). Religion, Morality, and Self-Control: Values, 

Virtues, and Vices. In R. F. Paloutzian & C. L. Park (Eds.), Handbook of the 

psychology of religion and spirituality (pp. 412–432). The Guilford Press. 

Gezici-Yalçın, M., Şenyurt, A. Y., Gültepe, B. ve Coşkun, H. (2016). Ahlâkî uzaklaşma 

ölçeğinin Türkçe’ye uyarlanması. Kalem Uluslararası Eğitim ve İnsan Bilimleri 

Dergisi, 6(1), 309-332. 



157 

Gibbs, J. C., Potter, G. B., DiBiase, A. M. and Devlin, R. (2008). The EQUIP 

program. Reclaiming Children and Youth, 17(2), 35. 

Gilligan, C. (1982). New maps of development: new visions of maturity. American 

Journal of Orthopsychiatry, 52(2), 199-212. 

Gini, G., Pozzoli, T. and Hymel, S. (2014). Moral disengagement among children and 

youth: A meta‐analytic review of links to aggressive behavior. Aggressive 

behavior, 40(1), 56-68. 

Glaser, B. and Strauss, A. (1967). The Discovery of Grounded Theory - Strategies for 

Qualitative Research. Aldine Publishing Company, Chicago. 

Greitemeyer, T. and McLatchie N. (2011). Denying humanness to others: A newly 

discovered mechanism by which violent video games increase aggressive behavior. 

Psychological Science, 22 (5): 659–665. 

Güngör, E. (2010). Ahlak psikolojisi ve sosyal ahlak. İstanbul: Ötüken Yay. 

Gölcüklü, F. (1966): Türk ceza sistemi hürriyeti bağlayıcı cezalar. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Siyasal Bilgiler Yayınevi.  

Gülmez, Ç. (2014). Kadına yönelik aile içi şiddet, ahlaki çözülme ve dindarlık 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Samsun.  

Güven, A. (2020). Hakikatin yitimi olarak post-truth: Bir kavramsallaştırma 

denemesi. İnsan ve İnsan, 7(23), 20-36. 

Haddock, A. D. and Jimerson, S. R. (2017). An examination of differences in moral 

disengagement and empathy among bullying participant groups. Journal of 

Relationships 

Research, 8(15), 1-15. 

Haidt, J. (2001). The emotional dog and its rational tail: A social intuitionist approach to 

moral judgment. Psychological Review, 108, 814-834.  

Haidt, J. and Joseph, C. (2004). Intuitive ethics: How innately prepared intuitions 

generate culturally variable virtues. Daedalus, 133(4), 55-66. 

Haidt, J., Björklund, F. and Murphy, S. (2000). Moral dumbfounding: When intuition 

finds no reason. (Unpublished manuscript), University of Virginia. 



158 

Haidt, J., Köller, S. H. and Dias, M.G. (1993). Affect, culture, and morality, or is it wrong 

to eat your dog? Journal of Personality and Social Psychology, 65, 613–628. 

Hare, R. D. (1991). The Hare psychopathy checklist–Revised. Toronto, ON: Multi Helath 

System. 

Hare, R. D., Hart, S. D. and Harpur, T. J. (1991). Psychopathy and the DSM-IV criteria 

for antisocial personality disorder. Journal of abnormal psychology, 100(3), 391-

398. 

Hare, R. D. (1996). Psychopathy a clinical construct whose time has come. Criminal 

Justice and Behavior. 23(1), 25–54.     

Hardy, S. A. and Carlo, G. (2011). Moral identity: What is it, how does it develop, and is 

it linked to moral action?. Child development perspectives, 5(3), 212-218. 

Harenski, C. L., Harenski, K. A., Shane, M. S. and Kiehl, K. A. (2010). Aberrant neural 

processing of moral violations in criminal psychopaths. Journal of abnormal 

psychology, 119(4), 863. 

Hartmann, T. and Vorderer P. (2010). It’s okay to shoot a character: Moral disengagement 

in violent video games. Journal of Communication, 60 (1): 94–119. 

Hartmann, T., Krakowiak, K. M. and Tsay-Vogel, M. (2014). How violent video games 

communicate violence: A literature review and content analysis of moral 

disengagement factors. Communication Monographs, 81 (3): 310–332. 

Hesse-Biber, S. N. and Johnson, R. B. (Eds.). (2015). The Oxford handbook of 

multimethod and mixed methods research inquiry. Oxford University Press. 

Heubner, A. M. ve Garrod, A. C. (1993). Moral reasoning among Tibetian monks: A 

study of Buddhist adolescents and young adults in Nepal. Journal of Cross-Cultural 

Psychology, 24(2), 167-185. 

Heywood, A. (2011). Siyasi ideolojiler. (A. K. Bayram, Ö. Tüfekçi, H. İnaç, Ş. 

Akın, B. Kalkan, Çev.). Ankara: Adres Yayınları. (Özgün çalışma basım 

tarihi 2003.) 

Hoffman, M. L. (1989). Empathic emotions and justice in society. Social Justice 

Research, 3(4), 283-311. 



159 

House, R. J. and Howell, J. M. (1992). Personality and charismatic leadership. The 

Leadership Quarterly, 3(2), 81-108. 

Houwing, F. L. and Bussey, K. (2017). Moral disengagement and the propensity to 

endorse 

physical punishment practices. Journal of Child and Family Studies, 26(4), 1206- 

1218. 

Hu, L. T. and Bentler, P. M. (1999). Cutoff criteria for fit indexes in covariance structure 

analysis: conventional criteria versus new alternatives. Structural Equation 

Modeling: A Multidisciplinary Journal, 6(1), 1–55. 

Iwuagwu, E. K. (2018). The relationship between religion and morality: On whether the 

multiplicity of religious denominations have impacted positively on socio-ethical 

behavior. Global journal of arts, humanities and social sciences, 6(9), 42-53. 

Jolliffe, D. and Farrington, D. P. (2006). Examining the relationship between low 

empathy and 

bullying. Aggressive Behavior: Official Journal of the International Society for 

Research on Aggression, 32(6), 540-550. 

Jones, B. D., Woodman, T., Barlow, M. and Roberts, R. (2017). The darker side of 

personality: Narcissism predicts moral disengagement and antisocial behavior in 

sport. The Sport Psychologist, 31(2), 109-116. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (2010). Günümüzde insan ve insanlar. Sosyal psikolojiye giriş. İstanbul: 

Evrim Yayınevi. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (2017). Benlik, aile ve insan gelişimi kültürel psikoloji. İstanbul: Koç 

Üniversitesi Yayınları.  

Kandemir-Özdinç, N. (2019). Sibling bullying and peer bullying relations to empathy, 

moral disengagament, problem solving, and parental acceptance-rejection 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Orta Doğu Teknik Üniversitesi, Ankara.  

Karaşar, B. ve Öğülmüş, S. (2016). Sosyal Onay İhtiyacı Ölçeği: Geçerlik ve güvenirlik 

analizi. Ege Eğitim Dergisi, 17(1), 84-104. 

Kaya, N. (2021). İyi aile yoktur. İstanbul: İttihaki Yayınları. 



160 

Kaya, N. (2019). İyi toplum yoktur. İstanbul: İttihaki Yayınları.  

Kaya, M. ve Aydın, C. (2011). Üniversite öğrencilerinin dini inanç ile ahlaki olgunluk 

düzeyleri arasındaki ilişkinin incelenmesi.  Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 30, 15-42. 

Kapoor, P. S., Balaji, M. S., Maity, M. and Jain, N. K. (2021). Why consumers exaggerate 

in online reviews? Moral disengagement and dark personality traits. Journal of 

Retailing and Consumer Services, 60, 1-13. 

Kellner, S. B. (2011). Postmodern teori eleştirel soruşturmalar. (M. Küçük, Çev.) 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Kelman, H. C. and Hamilton, V. L. (1989). Crimes of obedience: Toward a social 

psychology of authority and responsibility. New Haven, CT: Yale University Press. 

Keltner, D. and Haidt, J. (2001). Social functions of emotions. In T. J. Mayne and G. A. 

Bonanno (Eds.), Emotions: Currrent issues and future directions (pp. 192–213). 

Guilford Press. 

Kılıçarslan, S. (2016). Ergenlerde görülen saldırgan davranışlarda ebeveyn ve 

ergenlere uygulanan psiko-eğitim programının etkisinin incelenmesi. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Çukurova Üniversitesi, Adana.  

Kim, Y. and Cohen, D. (2010). Information, perspective, and judgments about the self in 

face and dignity cultures. Personality and Social Psychology Bulletin, 36, 537-550. 

Kim, Y., Cohen, D. and Au, W. (2010). The jury and abjury of my peers: The self in face 

and dignity cultures. Journal of Personality and Social Psychology, 98, 904-916. 

Kline, R. B. (2015). Principles and practice of structural equation modeling (4th ed.). 

New York: Guilford Publications. 

Koca, S. (2016). Ahlâk kavramı üzerine etimolojik ve semantik bir araştırma. 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2(57), 121-135. 

Koç, A. A. ve Cesur, S. (1999). Moral-conventional evaluations: subcultural differences. 

[Poster sunumu] European Psychology Congress, Rome, Italy. 

Kohlberg, L. (1977). The implications of moral stages for adult education. Religious 

education, 72(2), 183-201. 



161 

Kohlberg. L. and Hersh, R. H. (1977). Moral development: A review of the 

theory. Theory Into Practice. 16(2), 53-59. 

Kohlberg, L. and Candee, D. (1984). The relationship of moral judgment to moral 

action. Morality, moral behavior, and moral development, 52, 73. 

Kokkinos, C. M. and Kipritsi, E. (2012). The relationship between bullying, 

victimization, trait emotional intelligence, self-efficacy and empathy among 

preadolescents. Social Psychology of Education: An International Journal, 15(1), 

41–58. 

Kokkinos, C. M. and Kipritsi, E. (2018). Bullying, moral disengagement and empathy: 

Exploring the links among early adolescents. Educational Psychology, 38(4), 535-

552. 

Kozan, K. (1983). Davranış bilimleri araştırmalarında sosyal beğenirlik boyutu 

ve Türkiye için bir Sosyal Beğenirlik Ölçeği. ODTÜ Geliştirme Dergisi, 10(4), 447-

478.  

Kubar, Y. ve Kıral, G. (2019). Lise öğrencilerinin şiddet algısı üzerine bir araştırma: 

Elazığ merkez ilçe örneği. Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 28(2), 354-374. 

Kocatürk, M. ve Türk-Kurtça, T. (2021). Akran zorbalığı ve mağduriyeti, siber zorbalık, 

ahlaki uzaklaşma ve empatik ilgi arasındaki ilişkilerin incelenmesi. Elektronik 

Sosyal Bilimler Dergisi, 20(79), 1123-1136. 

Landman, J. (1987). Regret: A theoretical and conceptual analysis. Journal for the Theory 

of Social Behaviour 17, 137-139. 

Lapidot-Lefler, N. and Barak, A. (2012). Effects of anonymity, invisibility, and lack of 

eyecontact on toxic online disinhibition. Computers in Human Behavior, 28 (2): 

434– 

443. 

Lapsley, D. K. and Lasky, B. (2001). Prototypic moral character. Identity: An 

International Journal of Theory and Research, 1(4), 345-363. 



162 

Lapsley, D. K. and Narvaez, D. (2004). A Social–cognitive approach to the moral 

personality. In D. K. Lapsley and D. Narvaez (Eds.), Moral development, self and 

identity (pp. 189-212). New Jersey: Lawrence Erlbaum Associates. 

Lazuras, L., Pyżalski, J., Barkoukis, V. and Tsorbatzoudis, H. (2012). Empathy and moral 

disengagement in adolescent cyberbullying: Implications for educational 

intervention and pedagogical practice. 

Leach, C. W., Ellemers, N. and Barreto, M. (2007). Group virtue: The importance of 

morality (vs. competence and sociability) in the positive evaluation of in-groups. 

Journal of Personality and Social Psychology. 93(2), 234-249.  

Leary, M. and Tangney, J.P. (Ed.). (2012). Handbook of self and identity. New York: 

Guilford Press 

Leung, A. K. and Cohen, D. (2011). Within- and between-culture variation: Individual 

differences and the cultural logic of honor, face, and dignity cultures. Journal of 

Personality and Social Psychology, 100, 507-526. 

Liebert, R. M. and Neale, J. M. (1980). Science and behavior: An introduction to methods 

of research. Prentice Hall. 

Lincoln, Y. S. and Guba, E. G. (1985). Naturalistic Inquiry. Newbury Park, CA: SAGE 

Publications Inc. 

Lo, B. (1995). Resolving ethical dilemmas: A guide for clinicians. Maryland: 

Williams & Wilkins 

Lollis, S., Van Engen, G., Burns, L., Nowack, K. and Ross, H. (1999). Sibling 

socialisation of moral orientation:'Share with me!''No, it's mine!'. Journal of Moral 

Education, 28(3), 339-357. 

Longman (2022). İngilizce Sözlük. 23.04.2022 tarihinde 

http://www.ldoceonline.com/dictionary/moral adresine erişim sağlandı. 

Menesini, E., Palladino, B. E. and Nocentini, A. (2015). Emotions of moral 

disengagement, classnorms, and bullying in adolescence: A multilevel approach. 

Merrill-Palmer Quarterly, 61(1), 124-143. 

about:blank


163 

Merriam-Webster (2022). İngilizce Sözlük. 23.04.2022 tarihinde 

https://www.merriamwebster.com/dictionary/moral adresine erişim sağlandı. 

Merriam, S. B. (1998). Qualitative research and case study applications in education. 

San Francisco, CA: Jossey-Bass. 

McAdams, D. P. (2001). The psychology of life stories. Review of general 

psychology, 5(2), 100-122. 

McAlister, A. L., Ama, E., Barroso, C., Peters, R. J. and Kelder, S. (2000). Promoting 

tolerance and moral engagement through peer modeling. Cultural Diversity and 

Ethnic Minority Psychology, 6(4), 363. 

McAlister, A. L., Bandura, A. and Owen, S. V. (2006). Mechanisms of moral 

disengagement in support of military force: The impact of Sept. 11. Journal of 

Social and Clinical Psychology, 25(2), 141-165. 

McWilliams, N. (2017). Psikanalitik tanı: Klinik süreç içerisinde kişilik yapısını anlamak 

(E. Kalem, Çev.). İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Millî Eğitim Bakanlığı (MEB). (2022). Düşünme eğitimi dersi (7. ve 8. sınıflar) öğretim 

programı. 22.06.2022 tarihinde 

http://mufredat.meb.gov.tr/Dosyalar/2021916102920316-018.pdf adresinden 

alınmıştır.  

Mahony, D. L. (2018). Hannah Arendt’s ethics. UK: Bloomsbury Publising.  

Marashi, S. M. (2008) Teaching philosophy to children: A new experience in Iran. 

Analytic Teaching, 27(1), 12-15.  

Menesini, E., Palladino, B. E. and Nocentini, A. (2015). Emotions of moral 

disengagement, classnorms, and bullying in adolescence: A multilevel approach. 

Merrill-Palmer Quarterly, 61(1), 124-143. 

Merritt, A. C., Effron, D. A. and Monin, B. (2010). Moral selflicensing: When being good 

frees us to be bad. Social and Personality Psychology Compass, 4, 344-357. 

Mora, N. (2008). Medya ve kültürel kimlik. Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, 5(1), 

1-14. 

about:blank
about:blank


164 

Moore, C., Detert, J. R., Trevino, L.K., Baker, V. L. and Mayer, D. M. (2012). Why 

employees do bad things: Moral disengagement and unethical organizational 

behavior. Personnel Psychology, 65(1), 1-48. 

Narvaez, D., Lapsley, D. K., Hagele, S. and Lasky, B. (2006). Moral chronicity and social 

information processing: Tests of a social cognitive approach to the moral 

personality. Journal of Research in Personality, 40(6), 966-985. 

Nas, C. N., Brugman, D. and Koops, W. (2005). Effects of the EQUIP programme on the 

moral judgement, cognitive distortions, and social skills of juvenile 

delinquents. Psychology, Crime & Law, 11(4), 421-434. 

Neff, K. (2003) Self-compassion: An alternative conceptualization of a healthy attitude 

toward oneself. Self and Identity, 2(2), 85-101.  

Neuman, W. L. (2013). Toplumsal araştırma yöntemleri: Nitel ve nicel yaklaşımlar. (S. 

Özge, Çev ) İstanbul: Yayınodası. 

Nucci, L. P. and Nucci, M. S. (1982). Children's social ınteractions in the 

context of moral and conventional transgressions. Child Development, 53(2), 403-

412. 

Nucci, L. and Turiel, E. (1993). God's word, religious rules, and their relation to Christian 

and Jewish children's concepts of morality. Child Development, 64(5), 1475-1491. 

Nusantara, B. A., Sugiharto, D. Y. P. and Mulawarman, M. (2020). The effects of 

empathy on cyberbullying mediated by moral disengagement. Jurnal Bimbingan 

Konseling, 9(2), 116-122. 

Osofsky, M. J., Bandura, A. and Zimbardo, P. G. (2005). The role of moral 

disengagement in the execution process. Law and human behavior, 29(4), 371-393. 

Oxford Learner’s Dictionaries, (2022). 05.05.2022 tarihinde erişim sağlandı 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/post-

truth?q=post+truth 

Ögel, K. (2005). Madde kullanım bozuklukları epidemiyolojisi. Türkiye Klinikleri Dahili 

Tıp Bilimleri Dergisi Psikiyatri, 1(47), 61-4. 

Öğüt Eker, G. (2014). İnsan kültür mizah. Ankara: Grafiker Yayınları 



165 

Özalp, U. ve Yirci, R. (2019). Meslek lisesi öğrencilerinin ahlaki uzaklaşma algılarının 

çeşitli değişkenler açısından incelenmesi. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 20, 941-956. 

Özgüleç, F. (2001). 7-11 yaşlarındaki çocukların ahlaki yargılarının gelişimi 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ankara Üniversitesi, Ankara.  

Özgür, G., Yörükoğlu, G. ve Arabacı, L. B. (2011). Lise öğrencilerinin şiddet algıları, 

şiddet eğilim düzeyleri ve etkileyen faktörler. Psikiyatri Hemşireliği Dergisi, 2(2), 

53-60. 

Paciello, M., Fida, R., Tramontano, C., Lupinetti, C. and Caprara, G. V. (2008). Stability 

and change of moral disengagement and its impact on aggression and violence in 

late adolescence. Child Development, 79(5), 1288-1309. 

Paciello, M., Fida, R., Cerniglia, L., Tramontano, C. and Cole, E. (2013). High cost 

helping scenario: The role of empathy, prosocial reasoning and moral 

disengagement on helping behavior. Personality and Individual Differences, 55(1), 

3-7. 

Padilla-Walker, L. M. and Fraser, A. M. (2014). How much is it going to cost me? 

Bidirectional relations between adolescents' moral personality and prosocial 

behavior. Journal of adolescence, 37(7), 993-1001. 

Pallant, J. (2011). Survival manual. A step by step guide to data analysis using SPSS. 

McGrov Hill. 

Patton, M. Q. (2002). Qualitative research & evaluation methods (3rdEd.). Thousand 

Oaks, CA: Sage Publications. 

Paulhus, D. L. and Williams, K. M. (2002). The dark triad of personality: Narcissism, 

machiavellianism, and psychopathy. Journal of research in personality, 36(6), 556-

563. 

Peker, A. (2013). İnsani değerler yönelimli psiko-eğitim programının problemli 

internet kullanımı ve siber zorbalık üzerindeki etkisi (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi). Sakarya Üniversitesi, Sakarya. 



166 

Perren, S. and Gutzwiller-Helfenfinger, E. (2012). Cyberbullying and traditional bullying 

in adolescence: Differential roles of moral disengagement, moral emotions, and 

moral values. European Journal of Developmental Psychology, 9(2), 195-209. 

Pınarbaşı, E. (2020). Siyaset ile ahlak arasındaki gerilimi yumuşatma çabası olarak 

‘Kirli Eller’ kavramı. Bilgi, 22(1), 1-13. 

Piaget, J. (1970). The moral judgment of the child (M. Gabain, Çev.). İllinois: 

The Free Press. 

Pozzoli, T., Gini, G. and Thornberg, R. (2016). Bullying and defending behavior: The 

role of explicit and implicit moral cognition. Journal of school psychology, 59, 67-

81. 

Prinz, J. (2009). The emotional construction of morals. New York: Oxford University 

Press. 

Ramet, S. P. (1996). Gender reversals and gender cultures: An introduction. In Gender 

reversals and gender cultures (pp. 15-35). Routledge. 

Rogers, C. R. (1983). Empatik olmak, değeri anlaşılmamış bir varoluş şeklidir (Çev. F. 

Akkoyun). Ankara University Journal of Faculty of Educational Sciences 

(JFES), 16(1), 103-124. 

Rogers, C. (1987). Rogers, Kohut, and Ericson: A personal perspective on some 

similarities and differences. Jeffrey, K. Zeig, (Ed.) in Evolution of psychotherapy 

(pp. 179-187). Arizona: Routledge.  

Rozin, P., Lowery, L., Imada, S. and Haidt, J. (1999). The CAD triad hypothesis: a 

mapping between three moral emotions (contempt, anger, disgust) and three moral 

codes (community, autonomy, divinity). Journal of personality and social 

psychology, 76(4), 574. 

Roulin, N. (2015). Don't throw the baby out with the bathwater: Comparing data quality 

of crowdsourcing, online panels, and student samples. Industrial and 

Organizational Psychology, 8(2), 190-196. 

Rousseau, J. J. (2002). Emile (Y. Avunç, Çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları (İlk Basım 1941). 



167 

Runions K. C., and Bak, M. (2015). Online moral disengagement, cyberbullying, and 

cyberaggression. Cyberpsychology, Behavior, and Social Networking, 18 (7): 400–

405. 

Sanders, B. (2001). Kahkahanın zaferi (Çev. K. Atakay). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Saraç, E. ve Sarıkaya, R. (2020). Sınıf öğretmeni adaylarının çevre kimlikleri ve çevreye 

yönelik materyalist eğilimleri: Ahlaki muhakeme temelli çevre eğitimi. Eğitimde 

Nitel Araştırmalar Dergisi, 8(3), 950-979. 

Satıcı, S. A., Kayış, A. R., Yılmaz, M. F. and Eraslan Capan, B. (2018). Dirty Dozen 

Scale: a study of adaptation to Turkish university students. Anatolian Journal of 

Psychiatry, 19(1), 34-40. 

Sayraç-Kavadar, N. (2021). Ahlaki temeller, ahlaki kayıtsızlık ve bilişsel kapalılık ihtiyacı 

arasındaki ilişkiye grup aidiyetinin etkisi (Yayınlanmamış Doktora Tezi). İstanbul 

Üniversitesi, İstanbul.  

Schermelleh-Engel, K. ve Moosbrugger, H. (2003). Evaluating the fit of structural 

equation models: Tests of significance and descriptive goodness-of-fit measures. 

Methods of Psychological Research Online, 8(2), 23-74. 

Schindler, S. (2020). The task of critique in times of post-truth politics. Review of 

International Studies, 46(3), 376-394. 

Schminke, M., Ambrose, M. L. and Miles, J. A. (2003). The impact of gender and setting 

on perceptions of others’ ethics. Sex Roles, 48(7/8), 361–375. 

Schramme, T. (2018). Ahlaklı/ahlakdışı bir kişi olmak ve ahlakı umursamak. İçinde T. 

Schramme (Ed.), Ahlakın Dışındakiler: Psikopati ve ahlaki yetilerden yoksunluk 

(sf. 195-216). İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları.  

Schulkin, J. (2004). Bodily sensibility: Intelligent action. New York, Oxford University 

Press. 

Sinnott-Armstrong, W. (2018). Psikopatlar içselciliği çürütür mü?. İçinde T. Schramme 

(Ed.), Ahlakın Dışındakiler: Psikopati ve ahlaki yetilerden yoksunluk (sf. 237-255). 

İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları.  



168 

Sijtsema, J. J., Garofalo, C., Jansen, K. and Klimstra, T. A. (2019). Disengaging from 

evil: Longitudinal associations between the dark triad, moral disengagement, and 

antisocial behavior in adolescence. Journal of abnormal child psychology, 47(8), 

1351-1365. 

Sijtsema, J. J., Zeelenberg, M. and Lindenberg, S. M. (2022). Regret, self-regulatory 

abilities, and well-being: Their intricate relationships. Journal of Happiness 

Studies, 23(3), 1189-1214. 

Smetana, J. G. (2006). Social–Cognitive Domain Theory: Consistencies and 

variations in children's moral and social judgments. In Melanie Killen and 

Judith Smetana (Eds). Handbook of moral Development (pp. 119-154). 

London: Lawrence Erlbaum Associates, Publishers. 

Smircich, L. and Morgan, G. (1982). Leadership: The management of meaning. Journal 

of Applied Behavioral Science, 18, 257 – 273. 

Smith, E. R., Seger, C. R. and Mackie, D. M. (2007). Can emotions be truly 

group level? Evidence regarding four conceptual criteria. Journal of 

Personality and Social Psychology, 93(3), 431-446. 

Smith, R. H., Webster, J. M., Parrott, W. G. and Eyre, H. L. (2002). The role of public 

exposure in moral and nonmoral shame and guilt. Journal of Personality and Social 

Psychology, 83, 138–159. 

Sofroniou, N. and Hutcheson, G. D. (1999). The multivariate social scientist. The 

Multivariate Social Scientist, 1-288. 

Strauss, A. and Corbin, J. (1990). Basics of qualitative research: Grounded theory 

procedures and techniques. Newbury Park, CA: SAGE Publications. 

Suler J. (2004). The online disinhibition effect. CyberPsychology & Behavior, 7(3), 321–

326. 

Staub, E. (1992). The roots of evil: The origins of genocide and other group 

violence. New York: Cambridge University Press. 

Shweder, R. A. and Haidt, J. (1993). The future of moral psychology: Truth, intuition, 

and the pluralist way. Psychological science, 4(6), 360-365. 



169 

Shweder, R. A., Much, N. C., Mahapatra, M., Park, L., Brandt, A. and Rozin, P. (1997). 

The “Big Three” of morality (Autonomy, Community, Divinity) and the “Big 

Three” Explanations of suffering. In A. M. Brandt, P. Rozin, (Eds.) Morality and 

Health (pp. 119-169). New York, Routledge. 

Shweder, R. A. (1990). Ethical relativism: Is there a defensible version?. Ethos, 18(2), 

205-218. 

Shweder, R. A. (1999). Why cultural psychology?. Ethos, 27(1), 62-73. 

Staub, E. (2003). The basic human needs and their role of altrusim and aggression. In E. 

Staub The psychology of good and evil: why children, adults, and groups help and 

harm others (pp 52- 67). New York: Cambridge University Press. 

Straus, M. A. (1992). Sociological research and social policy: The case of family 

violence. Sociol Forum 7, 211–237.  

Süslü, H. (2006). Din ve ahlak ilişkisine sosyolojik bir yaklaşım: İncesu örneği, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Erciyes Üniversitesi, Kayseri. 

Şahin, E. S. ve Korkut-Owen, F. (2009). Psikolojik ihtiyaçları farklı lise öğrencilerinin 

saldırganlık düzeyleri. Turkish Psychological Counseling and Guidance 

Journal, 4(32), 64-74. 

Şahin, M., Sarı, S. V., Özer, Ö. ve Er, S. H. (2010). Lise öğrencilerinin siber zorba 

davranışlarda bulunma ve maruz kalma durumlarına ilişkin görüşleri. Süleyman 

Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2010(21), 

257-270. 

Tabachnick, B. G. and Fidell, L. S. (2013). Using multivariate statistics (6th ed.). Boston, 

MA: Pearson Education. 

Tangney, J. P. (1991). Moral Affect: The Good, the Bad and the Ugly. Journal of 

Personality and Social Psychology, 61, 598–607. 

Tajfel, H., Billig, M. G., Bundy, R. P. and Flament, C. (1971). Social categorization and 

intergroup behaviour. European journal of social psychology, 1(2), 149-178. 



170 

Tanhan, F. ve Mukba, G. (2014). Spann-Fischer ilişki bağımlılığı ölçeği’nin Türkçe’ye 

uyarlama çalışmasına ilişkin psikometrik bir analiz. Pamukkale Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 36(2), 179-189. 

TDK (2022). Türkçe sözlük. 23.04.2022 tarihinde http://www.tdk.gov.tr/ adresine erişim 

sağlandı. 

Tekin, İ. (2022). Ahlak Okuryazarlığı Öçeğinin geliştirilmesi: Geçerlik ve güvenirlik 

çalışması. Marife Dini Araştırmalar Dergisi, 22(1), 43-67. 

Thornberg, R. and Jungert, T. (2013). Bystander behavior in bullying situations: Basic 

moral sensitivity, moral disengagement and defender self-efficacy. Journal of 

adolescence, 36(3), 475-483.  

Tisak, M. S. (1993). Preschool children's judgments of moral and personal events 

ınvolving physical harm and property damage. Merrill-Palmer Quarterly, 39(3), 

75-390. 

Topçu, N. (2018). Ahlak. İstanbul: Dergah Yayınları (İlk basım: 2005) 

Topçu Ç, Erdur-Baker Ö, ve Çapa-Aydin Y. (2008). Examination of cyberbullying 

experiences among Turkish students from different school types. CyberPsychology 

& Behavior, 11 (6): 643–648. 

Tuana, N. (2007). Conceptualizing Moral Literacy. Journal of Educational 

Administration, 45 (4): 364-378. 

Turan, S. (2021). Geç ergenlik dönemi: Ahlaki uzaklaşma. Sportive, 4(2), 1-11. 

Turiel, E. (1983). The development of social knowledge: Morality and 

convention. Cambridge: Cambridge University Press 

Turner, N., Barling, J., Epitropaki, O., Butcher, V. and Milner, C. (2002). 

Transformational leadership and moral reasoning. Journal of Applied Psychology, 

87(2), 304 – 311. 

Uysal, V. (1996). Din psikolojisi açısından dini tutum, davranış ve şahsiyet özellikleri. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları No: 111. 

Ülgen, H. ve Mirze, S. K. (2004). İşletmelerde stratejik yönetim (2.Baskı). İstanbul, 

Literatür Yayıncılık. 

about:blank


171 

Ünalan, Ş. (2012). Dil ve kültür (5.basım). Ankara: Eskiyeni Yayınları. 

Van Cleemput, K., Vandebosch, H. and Pabian, S. (2014). Personal characteristics and 

contextual factors that determine “helping,”“joining in,” and “doing nothing” when 

witnessing cyberbullying. Aggressive behavior, 40(5), 383-396. 

Vandello, J. A. and Cohen, D. (2003). Male honor and female fidelity: Implicit cultural 

scripts that perpetuate domestic violence. Journal of Personality and Social 

Psychology, 84, 997-1010. 

Vandello, J. A., Cohen, D., Grandon, R. and Franiuk, R. (2009). Stand by your man: 

Indirect prescriptions for honorable violence and feminine loyalty in Canada, Chile, 

and the 

United States. Journal of Cross-Cultural Psychology, 40, 81-104. 

Vandello, J. A., Cohen, D. and Ransom, S. (2008). U. S. Southern and Northern 

differences in perceptions of norms about aggression: Mechanisms for the 

perpetuation of a culture 

of honor. Journal of Cross-Cultural Psychology, 39, 162-177. 

Venkatesh, V., Brown, S. A. and Bala, H. (2013). Bridging the qualitative-quantitative 

divide: Guidelines for conducting mixed methods research in information 

systems. MIS quarterly, 37(1), 21-54. 

Wachs, S. (2012). Moral disengagement and emotional and social difficulties in bullying 

and cyberbullying: Differences by participant role. Emotional and Behavioural 

Difficulties, 17(3-4), 347-360. 

Walker, L. J. (2002). The model and the measure: An appraisal of the Minnesota approach 

to moral development. Journal of Moral Education, 31(3), 353-367. 

Walker, L. J. and Frimer, J. A. (2009). Moral personality exemplified. Personality, 

identity and character: Explorations in moral psychology, 232-255. 

Wang, X., Yang, L., Yang, J., Wang, P. and Lei, L. (2017). Trait anger and cyberbullying 

among young adults: A moderated mediation model of moral disengagement and 

moral identity. Computers in Human Behavior, 73, 519–526. 



172 

Wang, X., Lei, L., Yang, J., Gao, L. and Zhao, F. (2017). Moral disengagement as 

mediator and moderator of the relation between empathy and aggression among 

Chinese male juvenile delinquents. Child Psychiatry & Human 

Development, 48(2), 316-326. 

Waytz, A., Iyer, R., Young, L. and Graham, J. (2016). Ideological differences in the 

expanse of empathy. İçinde Social psychology of political polarization (sf. 61-77). 

Routledge. 

White, J., Bandura, A. and Bero, L. A. (2009). Moral disengagement in the 

corporate world. Accountability in Research, 16, 41–74. 

Wietzker, A., Buysse, A., Loeys, T. and Brondeel, R. (2012). Easing the conscience: 

Feeling guilty makes people cooperate in divorce negotiations. Journal of Social 

and Personal Relationships, 29(3), 324-336. 

Wodak, R. and Meyer, M. (2002). Methods of critical discourse analysis. London: Sage 

Publications. 

Wolf, S. T., Cohen, T. R., Panter, A. T. and Insko, C. A. (2010). Shame proneness and 

guilt proneness: Toward the further understanding of reactions to public and private 

transgressions. Self and Identity, 9, 337–362. 

Yadava, A., Sharma, N. R. and Sharma, S. (2008). Understanding bulllying: A moral 

disengagement framework. Counselling: Theory, Research and Practice, 147-160. 

Yalçın, Ö. (2017). Sosyal baskınlık yönelimi ahlaki standartları farklı ahlaki temeller 

boyunca perdeliyor: Ahlaki geri çekilmede bireysel farklılıklar. Türk Psikoloji 

Dergisi, 32(80), 44-62. 

Yavuz-Birben, F. (2019). Ahlaki kayıtsızlığı azaltmaya yönelik bir eğitim programı 

geliştirmesi ve etkililiğinin değerlendirilmesi (Yayınlanmamış doktora tezi). Yıldız 

Teknik Üniversitesi, İstanbul.  

Yavuz-Birben, F. ve Bacanlı, H. (2017). Ahlaki kayıtsızlık ölçeği’nin Türkçe’ye 

uyarlanması: Geçerlik ve güvenirlik çalışması. Yıldız Journal of Educational 

Research, 2(2), 1-25. 

Yörükoğlu, A. (1989). Çocuk ruh sağlığı (15. Baskı). İstanbul: Acar Matbaacılık. 



173 

Yüksel, M. ve Arslan- Çifci, E. G. Yetişkin hükümlülerin çocukluk çağı travma düzeyinin 

bazı değişkenler açısından incelenmesi. Türkiye Adalet Akademisi Dergisi, (30), 

57-86. 

Yuvacı, Z., Şafak, M. ve Şirin, N. (2013). Okulöncesi çocuklarına değer eğitimi verirken 

davranış geliştirme merkezli öğrenme yöntemi uygulayan öğretmenlerin 

görüşleri. Middle Eastern & African Journal of Educational Research, 5, 122, 135. 

Zych, I. and Llorent, V. J. (2019). Affective empathy and moral disengagement related 

to late adolescent bullying perpetration. Ethics & Behavior, 29(7), 547-556. 

EKLER 

Ek 1. Katılımcı Onay Formu 

Değerli Katılımcı,  

Bu çalışma, kültürümüzde ahlaki kayıtsızlıkolgusunun nasıl gerçekleştiğini ortaya 

koymak amacıyla yapılmaktadır. Görüşme 30-60 dakika sürebilecek ve ses kayıt 

cihazıyla kaydedilecektir. Görüşme sırasında dilediğiniz zaman kaydın durdurulmasını 

talep edebilirsiniz. İstediğiniz anda görüşmeyi kesebilir, araştırmadan çekilebilirsiniz. 

Paylaştığınız bilgiler dahilinde isminiz gizli tutulacak, araştırma içerisinde sözlerinizden 

alıntı yapmak gerektiğinde isminiz gizli tutulacak ve yerine başka isim, rumuz veya 

kısaltma kullanılacaktır. Bu araştırmaya katılmak istiyorsanız lütfen aşağıdaki “Bu 

formu okudum ve araştırmaya katılmayı kabul ediyorum” cümlesinin altını 

imzalayınız.  

Bu çalışmaya sunduğunuz değerli katılım ve desteğiniz için şimdiden teşekkür ederim.   

Bu formu okudum ve araştırmaya katılmayı kabul ediyorum (   ) 

Katılımcının Adı ve Soyadı:  

Tel:  

E-posta adresi: 

Tarih:  ……../……../……..  İmza: 

 

Katılımcıların kimlik bilgilerini gizli tutacağımı ve araştırma dışında başka bir 

amaçla kullanmayacağımı taahhüt ediyorum (   ) 

Araştırmacı:  Fazilet YAVUZ BİRBEN 

Tarih: ………/………/……..  İmza:                     



174 

Tel: 

E-posta adresi: faziletyavuz@hotmail.com    

Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü,  

Rehberlik ve Psikolojik Danışmanlık Programı  

Doktora Öğrencisi 

 

 

Ek 2. Görüşme Formu 

Görüşme Tarihi:           

Görüşme Süresi:                 

Ad Soyad:                   

Doğum Tarihi: 

Eğitim Durumu: 

Meslek:    

Sorular: 

1. Daha önce yaşadığınız, kendi ahlaki ilkelerinize uymayan bir durumu 

hatırlamaya çalışın, bu durumu yaparken kendinizi nasıl ikna ettiniz? 

2. Normal bulmadığımız davranışlarımızı nasıl normalleştiriyoruz? 

3. Ahlaki olarak doğru bulmadığımız durumları yapmayı kolaylaştıran faktörler 

nelerdir? 

4. Ahlaki ilkeleri devre dışı bırakmak sizce nasıl öğreniliyor? 

5. Ahlaki olarak yanlış gördüğümüz durumların yapılması nasıl önlenebilir? 

6. Kendi ilkelerinize uymayan davranışlar sergilemek size ne hissettiriyor? 

7. Bir bedeli var mı nasıl?  

 

Not: 

mailto:faziletyavuz@hotmail.com


175 

1. Yukarıda yazılan sorular görüşmelerin ana hattını oluşturmakta, sürecin akışına 

göre sorular eklenmektedir.  

2. Görüşme yapılan kişi kendi yaşamından örnek vermeyi tercih etmediği -ya da 

üzerinde konuşabileceği somut örnekler hatırlayamadığı- durumlarda yakın 

çevresindeki, toplumumuzdaki gözlemlerine göre durumu yorumlaması 

istenilmektedir. 

  



176 

Ek 3. Ölçek İzinleri 

 

  



177 

Ek 4. Marmara Ahlaki Kayıtsızlık Ölçeği 

 

 

 

 

  

Madde 
No 

 

1 
Kendi ilkelerimle çelişen bir yanlış davranış yaptığımda uykularım 
kaçar. 

2 Bazı kişilere kötü davranıyorsam onlar bunu hak etmiştir. 

3 Çocuğuma bağırmam, ona zarar vermez. 

4 Benim düşünceme göre “beyaz yalanlar” da yalandır.  

5 Arkadaş ortamındaki dedikoduya katılmak yanlış bir şey değildir. 

6 
Tüm sınıfın kopya çektiği bir sınavda benim de kopya çekmem 
doğaldır. 

7 Küfürlü konuşmak basite alınamaz.  

8 
Bence bir çalışanın mesai saatlerine uymaması, işini kötü yapması 
kadar büyük bir sorun değildir. 

9 Başkasına kızdığımda, hırsımı eşimden çıkarmam yanlış değildir. 

10 
Tacize uğrayan bir kişinin bunu tetikleyecek bir şey yaptığını 
düşünmem. 

11 
Kendi arsama kaçak villa yapmak, devletin arazisine gecekondu 
yapmaktan iyidir. 

12 Kötü insanlara, insanca davranmak gerekmediğine inanıyorum. 

13 
Bazen, işleri başka türlü yürütmem imkânsız bile olsa, rüşvet vermem 
yanlıştır. 

14 Birini tehdit etmenin, ona vurmaktan iyi olduğunu düşünüyorum. 

15 Bazı insanları görmezden gelirim. 



178 

Ek 5. Ahlaki Uzaklaşma Ölçeği (Örnek Maddeler) 

 
  

 
 
 
 
 
 
 
 H

iç
 k

a
tı

lm
ıy

o
ru

m
 

Ç
o

k
 a

z
 k

a
tı

lı
y

o
ru

m
 

B
a

z
e

n
 k

a
tı

lı
y

o
ru

m
 

G
e

n
e

ll
ik

le
 

k
a

tı
lı
y

o
ru

m
 

T
a

m
a

m
e

n
 

k
a

tı
lı
y

o
ru

m
 

1 Arkadaşların için dövüşmenin bir sakıncası yoktur. 0 1 2 3 4 

2 İtip-kakmak ve tokatlamak bir çeşit şakalaşmadır. 0 1 2 3 4 

4 
Bir grup, etrafa zarar verdiğinde o grubun verdiği 
zararlar nedeniyle sadece grubun bir üyesi 
suçlanmamalıdır. 

0 1 2 3 4 

7 
Bazı kişiler hayvan gibi muamele görmeyi hak 
eder.  

0 1 2 3 4 

11 
Çok miktarda para çalmayla kıyaslandığında az 
miktarda para çalmak, o kadar da ciddi bir durum 
değildir. 

0 1 2 3 4 

17 
Grubunuzun haysiyeti çiğnendiğinde dövüşmenin 
bir sakıncası yoktur. 

0 1 2 3 4 

18 
Bir süreliğine bir eşyayı izinsiz almak, ödünç 
almaktır. 

0 1 2 3 4 

19 Birine hakaret etmek, ona vurmaktan daha iyidir. 0 1 2 3 4 

20 
Grup olarak zarar vermeye karar verilmişse, grup 
içinden birisini suçlamak adil değildir. 

0 1 2 3 4 

21 
Küfreden biri suçlanamaz çünkü herkes 
küfrediyor. 

0 1 2 3 4 

22 Alay edilmek, bir kişiyi gerçekten incitmez.  0 1 2 3 4 

27 
Yasadışı işlerle kıyaslandığında, para ödemeden 
mağazadan bir şey almak çok ciddi bir şey 
değildir. 

0 1 2 3 4 

28 
Bir grubun yol açtığı zararın sadece küçük bir 
kısmından sorumlu olan birisini suçlamak adil 
değildir. 

0 1 2 3 4 

 

 

 

 



179 

Ek 6. Karanlık Üçlü Ölçeği (Örnek Maddeler) 

 
Aşağıdaki soruları size en uygun olan şekilde işaretleyiniz. 

1. Kesinlikle Katılmıyorum,  
2. Katılmıyorum,  
3. Kararsızım,  
4. Katılıyorum, 
5. Kesinlikle Katılıyorum 
 
1. İstediğimi elde etmek için başkalarını manipüle etmeye eğilimliyim. 

Kesinlikle Katılmıyorum        Kesinlikle Katılıyorum 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

2. İstediğimi elde etmek için hileye başvurmuşluğum ya da yalan söylemişliğim vardır. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

3. İstediğimi elde etmek için pohpohlamaya başvururum. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

4. Kendi çıkarım için başkalarını kullanmaya eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

5. Pişmanlık duymamaya eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

6. Davranışlarımın ahlaki boyutunu umursamamaya eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

7. Duyarsız ya da duygusuz olmaya eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

8. Alaycı davranmaya eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

9. Başkalarının bana hayranlık duymasını istemeye eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

10. Başkalarının beni dikkate almasını istemeye eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

11. Prestij ya da statü arayışında olmaya eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5___ 

12. Başkalarından özel iyilikler beklemeye eğilimliyim. 

1___ 2___ 3___ 4___ 5__ 

 



180 

Ek 7. Ahlaki Okuryazarlık Ölçeği (Örnek Maddeler) 

Lütfen aşağıdaki ifadeleri okuduktan sonra kendinizi değerlendirip sizin için en uygun seçeneğin 
kutucuğunu (X) ile işaretleyiniz.Lütfen her ifadeye mutlaka TEK yanıt veriniz ve kesinlikle BOŞ 
bırakmayınız. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 B

a
n

a
 h

iç
 u

y
g

u
n

 

d
e

ğ
il 

B
a

n
a

 u
y
g

u
n

 d
e

ğ
il 

B
a

n
a

 b
ir

a
z
 u

y
g
u

n
  

B
a

n
a

 o
ld

u
k
ç
a

 u
y
g
u

n
 

B
a

n
a

 t
a

m
a
m

e
n

 

u
y
g

u
n
 

 Ahlaki Muhakeme      

1 Kararlarımın ahlaki etkileri hakkında sık sık düşünürüm.      

2 
Günlük hayata dair aldığım kararların ahlaki yönleri üzerine 
düşünürüm. 

     

3       

4       

 Ahlaki Farkındalık      

5 
Ahlaki bir karar verirken, başkalarının bu kararla ilgili ne 
hissedebileceklerini hayal etmeye çalışırım. 

     

6 
Ahlaki bir problemi çözmek, sadece kendi bakış açımı değil birçok 
farklı bakış açısını bir araya getirmemi gerektirir. 

     

7       

8       

9       

 Ahlaki İmgelem      

10 Hayatta olumlu bir anlam oluşturma üzerine odaklanırım.      

11 
Kendi dürtülerim ve davranışlarım üzerinde iyi bir öz-kontrol ve 
disiplin gösteririm. 

     

12       

13       

14       

 Ahlaki Duyarlılık      

15 
Herhangi bir ahlaki durumda ihlal edilen ahlaki değer ve ilkeleri fark 
ederim. 

     

16 
Ahlaki bir durumla ilişkili olan ahlaki değerleri, ilkeleri ve erdemleri 
tespit ederim. 

     

17       

 Ahlaki Kararlılık      

18 
Başkalarına yardım edeceğim zaman ya da bir çatışmayı veya 
problemi çözeceğim zaman kendimi riske/tehlikeye atarım. 

     

19 Zor bile olsa, bir problemi ya da çatışmayı çözmekten vazgeçmem.      

20 
Gelecekte ahlaki bir yaşam şeklinin yaygınlaşacağına yürekten 
inanırım. 

     

 

  



181 

Ek 8. Açık Kodlama ve Eksen Kodlama Listesi  

1. Ahlaki Kayıtsızlık Mekanizmaları 

a. Durumla İlgili Gerekçeler 

i. Normalleştirme 

1. Deneyimlere dayandırma 

2. Mecbur kalma iddiası 

3. Kanundaki boşluğa dayanmak 

ii. İyimser etiketleme 

iii. Avantajlı Karşılaştırma 

iv. Olumsuz Sonuçları Önemsememe 

1. Sıradan görme 

2. Bir seferlik-Geçici görme 

3. Eylemi minimize etme 

v. Sorumluluğu başkasına vermek 

1. Sistem öyle gerektiriyor 

2. Amire itaat 

3. Sorumlu hissetmemek 

4. Ahlaki ehliyet 

vi. Düşünmemek 

1. Umursamamak-farkında olmamak 

2. Kafa yormamak 

3. İçgörüsüzlük 

4. Hızlı düşünmeden eyleme geçme 

b. Mağdurla İlgili Gerekçeler 

i. Mağduru Suçlama 

1. Hak ediyor 

2. Mağdurun açığını arama 

3. Günah keçisi yapma 

4. Niyet okuma 

ii. İnsandışılaştırma/Küçük görme 

c. Yakın Çevreyle İlgili Gerekçeler 

i. Herkes yapıyor 



182 

1. Sürü psikolojisi 

ii. Yakın Olma 

1. Yabancı değil 

2. Sorumlu hissetmeme 

2. Ahlaki Kayıtsızlığın Sonuçları 

a. Duygu 

i. Pişmanlık 

ii. Utanç 

iii. Huzursuzluk 

iv. Vicdan azabı 

b. Bedel 

i. Kişisel Bedel 

1. Vicdani yük 

2. Ceza-Somut bedel 

3. Kimliğini yitirmek 

4. Dini bedel 

ii. Toplumsal Bedel 

1. Alışma/normalleşme 

2. Yeni nesli ahlaken kaybetme riski 

3. Ahlaki Kayıtsızlığa Neden Olan Kolaylaştıran Faktörler 

a. Bireysel Faktörler 

i. Yokluk/yoksunluk algısı 

ii. Sonuç odaklı bakış 

iii. Haklı olduğuna inanma 

iv. Değerlerin yokluğu 

v. Kendini koruma 

vi. Mizaha vurma 

vii. Menfaatini düşünme 

viii. Rövanş 

ix. Bedel ödememiş olma 

x. İlk adım 

b. Sosyal Faktörler 



183 

i. Sosyal etki 

ii. Sistemsel sorunlar 

iii. Kavramların boşaltılması 

iv. Kültürel öğreti 

v. Kültürel dönüşüm 

4. Ahlaki Kayıtsızlığı Öğrenme Yolları 

a. Yapısal Özellikler 

i. Eşyanın tabiatı/Fıtrat 

ii. Doğal gelişim 

b. Model Alma 

i. Aile öğretisi 

ii. Maruz kalma 

iii. Mentör/Arkadaş ortamı 

iv. Meyda etkisi 

v. Öğretmen etkisi 

c. Tepkisel Tutum 

5. Ahlaki Kayıtsızlığı Önleme Yolları 

a. Hukuki Düzen 

i. Yerleşmiş yasalar 

ii. Cezai müeyyideler 

b. Eğitim 

i. Aile terbiyesi 

ii. Pedagojik eğitim/Eğitim kurumları desteği 

iii. Öğretmenin desteği 

iv. Dini eğitim 

c. Psikolojik Olgunluk 

i. Kendini tanıma 

1. Öz eleştiri 

2. Öz denetim 

3. Öz farkındalık 

ii. Empati eğitimi 

iii. Ahlaki Muhakeme 



184 

1. Sonuçları fark ettirme 

2. Vicdan muhasebesi 

3. Eğitici kitap-video 

4. Nedenselliğe dayalı konuşma 

 

 


