
T.C.

İZMİR KATİP ÇELEBİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

FEMİNİST ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

YAKLAŞIMINDA KADININ ROLÜ: ÇATIŞMA, 

BARIŞ VE GÜVENLİK KAVRAMLARI 

ÇERÇEVESİNDE BİR İNCELEME  

Yüksek Lisans Tezi 

DUYGU ÖZSES 

İZMİR-2022 



T.C.

İZMİR KATİP ÇELEBİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

FEMİNİST ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

YAKLAŞIMINDA KADININ ROLÜ: ÇATIŞMA, 

BARIŞ VE GÜVENLİK KAVRAMLARI 

ÇERÇEVESİNDE BİR İNCELEME  

Yüksek Lisans Tezi 

DUYGU ÖZSES 

DANIŞMAN: DOÇ. DR. SEDEF EYLEMER 

İZMİR-2022



YEMİN METNİ 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Feminist Uluslararası İlişkiler 

Yaklaşımında Kadının Rolü: Çatışma, Barış ve Güvenlik Kavramları Çerçevesinde 

Bir İnceleme” adlı çalışmanın, tarafımdan, akademik kurallara ve etik değerlere 

uygun olarak yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden 

oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla 

doğrularım. 

09/08/2022 

Duygu ÖZSES 



ÖZET 

Yüksek Lisans Tezi 

FEMİNİST ULUSLARARASI İLİŞKİLER YAKLAŞIMINDA KADININ 

ROLÜ: ÇATIŞMA, BARIŞ VE GÜVENLİK KAVRAMLARI 

ÇERÇEVESİNDE BİR İNCELEME 

Duygu ÖZSES 

İzmir Katip Çelebi Üniversitesi  

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalı 

Bu çalışma 1980’li yıllarda Uluslararası İlişkiler disiplininde eleştirel teori 

bağlamında kendisine üçüncü büyük tartışma içerisinde yer bulan feminist 

yaklaşımın “kadınlar nerede?” sorusundan yola çıkarak çatışma, barış ve güvenlik 

kavramları üzerinden amaç ve yöntem bakımından karşılaştırmalı bir inceleme 

yapmaktadır. Uluslararası İlişkiler disiplinine yön veren realizmin geleneksel 

kavramsallaştırmalarına yönelik eleştirilerini dile getiren feminist yaklaşım disipline 

hakim olan eril anlayış ve hakimiyeti sorgulayarak kadınların “gizli özne” olan 

konumlarından sıyrılıp birer aktör olarak yer alması gerektiğini dile getirmiştir. Bu 

kapsamda söz konusu kavramlar dahilinde bu çalışmada uluslararası çatışma 

süreçlerinde toplumsal cinsiyet eşitsizliği ve onun sonuçları üzerinden kadının 

yerinin nerede olduğu incelenmeye çalışılmıştır.  

Çatışmaların yaşandığı veya savaş kararlarının alındığı mekanizmalarda 

kadınların varlığı söz konusu olmaz ya da görünmez kılınırken bu durumların 

sonuçlarından en çok etkilenen tarafın kadınlar olduğu gözlemlenmektedir. Bu 

durumlarda genelde kadınlar ya doğurganlıkları üzerinden var olabilmiş ya da sadece 

mağdur olarak adlandırılmıştır. Çatışma sonrası oluşturulan barış masalarında ve 

müzakere süreçlerinde ise kadınlar ya hiç olmamış ya da yok denecek kadar az 

sayıda var olabilmişlerdir. Kadınların söz konusu ikincil konumlarını eleştiren 

feminist yaklaşım ise bunu toplumsal cinsiyet eşitliği bakış açısıyla ele almıştır. 



iv 

Özellikle Birleşmiş Milletler’in 2000 yılında çıkarmış olduğu 1325 sayılı 

Kadın, Barış ve Güvenlik başlıklı kararı ve sonraki yıllarda çıkartılan ardılı kararlar 

ile birlikte hem ülkeler hem de uluslararası kuruluşlar somut adımlar atmaya 

başlamıştır. Bu kapsamda tezin ana odak noktası feminist yaklaşımın eleştirileri 

çerçevesinde gelişen ve ortaya konulmuş olan somut adımlarda ne tür bir ilerlemenin 

kaydedildiğini belirlemek olmuştur. Bu adımlar bazı ülke ve kuruluşlarca ulusal 

eylem planlarına dökülürken, bazı ülkeler daha somut bir adım atarak feminist dış 

politikalarını ilan etmiştir. Bu şekilde sayısı giderek artan adımların atılması ise 

atılan bu adımların ne kadar etkili olup olmadığının araştırılmasını gerekli kılmıştır. 

Bu sebeple atılan adımların başarıya ulaşıp ulaşmadığı incelenirken, söz konusu 

politik eylemlerin hangi amaç ile yapıldığı ve bu amaca hizmet edip etmediğinin 

araştırılması zorunlu hale gelmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Feminist Uluslararası İlişkiler, Kadın Barış ve Güvenlik 

Gündemi, BMGK 1325 Sayılı Kararı, Feminist Dış Politika, Ulusal Eylem Planları.



ABSTRACT 

Master’s Thesis  

The Role of Women in the Feminist International Relations Approach: An 

Analysis in the Framework of Conflict, Peace and Security Concepts 

Duygu ÖZSES 

İzmir Katip Çelebi University 

Graduate School of Social Sciences  

Department of International Relations 

This study makes a comparative analysis in terms of purpose and method over 

the concepts of conflict, peace and security based upon the question of "where are 

the women?" which is asked by the feminist approach which has appeared within the 

context of critical  theory in the third grand debate in International Relations 

discipline in the 1980s. The feminist approach, which expresses its criticisms of the 

traditional conceptualizations of realism that direct the discipline of International 

Relations, questioned the masculine understanding and dominance in the discipline 

and expressed that women should get rid of their "hidden subject" position and take 

place as an actor. In this context, within the aforementioned concepts, in this study, it 

has been tried to examine the place of women in international conflict processes 

through gender inequality and its consequences. 

While the existence of women is out of question or made invisible in the 

mechanisms where conflicts take place or war decisions are made, it is observed that 

women are the party most affected by the results of these situations. In these cases, 

women either existed through their fertility or were just called victims. At the peace 

tables and negotiation processes created after the conflict, women either never 

existed or existed in very few numbers. The feminist approach, which criticizes the 

secondary position of women in question, has addressed this issue from the 

perspective of gender equality. 



vi 

Both countries and international organizations have started to take concrete 

steps, especially with the United Nations' resolution 1325 on Women, Peace and 

Security in 2000 and the successive resolutions issued in the following years. In this 

context, the main focus of the thesis has been to determine what kind of progress has 

been made in the concrete steps that have been developed and put forward with the 

criticism of the feminist approach. While these steps were poured into national action 

plans by some countries and organizations, some countries took a more concrete step 

and declared their feminist foreign policies. Taking these steps, which are increasing 

in number, necessitated to investigate how effective these steps were. For this reason, 

while examining whether the steps taken have been successful or not, it has become 

necessary to seek out the purpose for which these political actions were taken and 

whether they serve this purpose. 

Keywords: Feminist International Relations, Women Peace and Security 

Agenda, UNSC Resolution 1325, Feminist Foreign Policy, National Action Plans. 



İÇİNDEKİLER 

YEMİN METNİ………………………………………………………………….….ii 

ÖZET .................................................................................................................... iii 

ABSTRACT………………………………………………………………………….v 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................... vii 

KISALTMALAR……………………………………………………………………x 

ÖN SÖZ ................................................................................................................ xii 

GİRİŞ..……………….………………………….…………………………………...1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL VE TEORİK ÇERÇEVE 

1.FEMİNİZMİN TARİHSEL GELİŞİMİ…………………………………………....7 

1.1. Birinci Dalga Feminizim………………………………………………...8 

1.2. İkinci Dalga Feminizim………………………………………………...10 

1.3. Üçüncü Dalga Feminizim………………………………………………14 

1.4. Dördüncü Dalga Feminizim………………………………………….…16 

2.FEMİNİST YAKLAŞIMIN ANAAKIM ULUSLARARASI İLİŞİKİLER 

DİSİPLİNİNE GETİRDİĞİ ELEŞTİRİLER………………………………………..19 

3.FEMİNİST ULUSLARARARSI İLİŞKİLER YAKLAŞIMININ GELENEKSEL

KAVRAMSALLAŞTIRMALARA YÖNELİK ELEŞTİRİLERİ VE YENİDEN

YORUMLAMALARI……………………………………………………………….27 

3.1. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Çatışma 

Kavramı……………………………………………………………………...27 

3.2. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Toplumsal Cinsiyet, 

Güç ve İktidar Kavramları…………………………………………………..36 

3.3. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Güvenlik 

Kavramı……………………………………………………………………...40 



viii 

3.4. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Barış 

Kavramı……………………………………………………………………...46 

İKİNCİ BÖLÜM 

ÇATIŞMA DÖNEMLERİNDE VE SONRASI SÜREÇLERDE KADININ 

ROLÜ 

1. KADINLARIN ÇATIŞMA SIRASINDAKİ ROLLERİ…………………………53 

1.1. Eş ve Annelik Rolü……………………………………………………..54 

1.2. Mağdur Kimliği…………………………………………………………56 

1.3. Barış Koruma Birliklerinde ve Operasyonlarında Kadının Rolü……….65 

2. KADINLARIN ÇATIŞMA SONRASI SÜREÇLERDEKİ ROLLERİ………….77 

2.1. Kadınlar ve Sivil Toplum Örgütlenmeleri……………………………...78 

2.2.Kadınların Arabuluculuk Görevleri ve Barış Müzakerelerindeki 

Yerleri.............................................................................................................87

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK GÜNDEMİ, ULUSAL EYLEM PLANLARI 

VE FEMİNİST DIŞ POLİTİKA ÖRNEKLERİ 

1. KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK GÜNDEMİNE DOĞRU ULUSLARARASI

KONFERANSLAR……………………………………………………………..…..98 

1.1. I. Dünya Kadın Konferansı…………………………………………......99 

1.2. II. Dünya Kadın Konferansı ve Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın 

Önlenmesi Sözleşmesi-CEDAW……………………………………..……100 

1.3. III. Dünya Kadın Konferansı………………………………………….102 

1.4. IV. Dünya Kadın Konferansı………………………………………….104 

1.5. Kadın 2000: 21. Yüzyıl İçin Toplumsal Cinsiyet Eşitliği, Kalkınma ve 

Barış (Pekin+5) ve Pekin+10……………………………………………....104 

2. BMGK 1325 SAYILI KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK KARARI…….……..107 

2.1. 1325 Sayılı Kararda Katılım…………………………………………..111 



ix 

2.2. 1325 Sayılı Kararda Önleme…………………………………………..113 

2.3. 1325 Sayılı Kararda Koruma………………………………………….114 

2.4. 1325 Sayılı Kararda Kovuşturma……………………………………...115 

3. 1325 SAYILI KARARIN ARDILI KARARLAR………………………………116 

3.1. BMGK 1820 (2008) Sayılı Kararı………………………………….....116 

3.2. BMGK 1888 (2009) Sayılı Kararı…………………………………….117 

3.3. BMGK 1889 (2009) Sayılı Kararı…………………………………….119 

3.4. BMGK 1960 (2010) Sayılı Kararı………………………………….....119 

3.5. BMGK 2122 (2013) Sayılı Kararı…………………………………….120 

3.6. BMGK 2106 (2013), 2242(2015), 2467 (2019) ve 2493 (2019) Sayılı 

Kararları……………………………………………………………………120 

4. 1325 ULUSAL EYLEM PLANLARI………………………………..…………126 

4.1. Uluslararası Düzeyde Uygulanan Eylem Planları……………………..127 

4.2. Bölgesel Düzeyde Uygulanan Eylem Planları………………………...128 

4.3. Ulusal Düzeyde Uygulanan Eylem Planları…………………………...130 

5. 1325 ULUSAL EYLEM PLANLARINA YÖNELİK ELEŞTİRİLER…………131 

6. ULUSLARARASI ALANDA FEMİNİST DIŞ POLİTİKA ÖRNEKLERİ……141 

6.1. Feminist Dış Politikada İsveç Örneği…………………………………143 

6.2. Feminist Uluslararası Yardım Politikasında Kanada Örneği………….150 

6.3. Feminist Dış Politikada Fransa Örneği………………………………..155 

6.4. Feminist Dış Politikada Meksika Örneği……………………………...158 

SONUÇ……………………………………………………………………………162 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………...171 



KISALTMALAR 

AB  : Avrupa Birliği 

ABD   : Amerika Birleşik Devletleri 

AFAD  : Afet ve Acil Durum Yönetimi Başkanlığı 

AGİT   : Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı 

AU  : Afrika Birliği 

BM  : Birleşmiş Milletler 

BMGK  : Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi 

CEDAW  : Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi 

 Sözleşmesi 

CWGL  : Küresel Kadın Liderliği Merkezi 

DKC  : Demokratik Kongo Cumhuriyeti 

ECOMOG  : Batı Afrika Devletleri Ekonomik Topluluğu İzleme Grubu 

ECOSOC  : Birleşmiş Milletler Ekonomik ve Sosyal Konseyi 

ECOWAS  : Batı Afrika Devletleri Ekonomik Topluluğu 

FDP  : Feminist Dış Politika 

ICRC   : Uluslararası Kızılhaç Komitesi 

ICTJ  : Uluslararası Geçiş Dönemi Adaleti Merkezi 

ICW   : Uluslararası Kadın Kongresi 

IOM   : Uluslararası Göç Örgütü 

KBG  : Kadın, Barış ve Güvenlik 

MINURSO   : Batı Sahra'daki Birleşmiş Milletler Referandum Misyonu 

MINUSCA  : Orta Afrika Cumhuriyeti’ndeki BM Çok Boyutlu Bütünleşik 

  İstikrar Misyonu 

MINUSMA    : Mali BM Çok Boyutlu Bütünleşik İstikrar Misyonu 

MINUSTAH  : Haiti’deki BM İstikrar Misyonu 



xi 

MONUSCO  : Demokratik Kongo Cumhuriyeti’ndeki BM Örgütü İstikrar 

Misyonu 

NATO      : Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü 

OGSP      : Ortak Güvenlik ve Savunma Politikası 

OWAM       : Askeri Şiddete Karşı Çıkan Aktif Okinawalı Kadınlar Örgütü 

SIPRI       : Stockholm Uluslararası Barış Araştırmaları Enstitüsü 

SSCB      : Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

STK      : Sivil Toplum Kuruluşu 

UEP      : Ulusal Eylem Planı 

UNAIDS      : BM HIV/AIDS Ortak Programı 

UNAMİD      : BM Afrika Birliği Darfur Misyonu 

UNDOF      : Golan’daki Birleşmiş Milletler Geri Çekilme Gözlem Gücü 

UNESCO      : Birleşmiş Milletler Eğitim, Bilim ve Kültür Örgütü 

UNFICYP    : Kıbrıs’taki BM Barış Gücü 

UNHCR      : Birleşmiş Milletler Sığınmacılar Yüksek Komiserliği 

UNIFEM      : Birleşmiş Milletler Kadınlar Kalkınma Fonu 

UNIFIL       : Lübnan’daki Birleşmiş Milletler Geçici Görev Gücü 

UNISFA       : Birleşmiş Milletler Abyei Geçici Güvenlik Gücü 

UNMIK      : BM Kosova Geçici Yönetim Misyonu 

UNMISS      : Güney Sudan'daki Birleşmiş Milletler Misyonu 

UNMOGIB  : Hindistan ve Pakistan’daki Birleşmiş Milletler Askeri 

Gözlemci Grubu 

UNTSO  : Orta Doğu’daki Birleşmiş Milletler Ateşkes Denetim Örgütü 

WILPF  : Barış ve Özgürlük İçin Uluslararası Kadın Birliği 



ÖN SÖZ 

Bu çalışma uluslararası ilişkilerde feminist literatürde sorulan kadınlar nerede 

sorusuna çatışma, barış ve güvenlik kavramları çerçevesinde yanıt arama amacıyla 

oluşturulmuştur. Yapılan araştırma boyunca öncelikle feminist uluslararası yaklaşım 

ve bu yaklaşımın kavramlara yönelik sorgulamaları anlaşılmaya çalışılmıştır. Daha 

sonra kavramlar dahilinde kadınların nicel ve nitel varlıklarının nerede ve hangi 

aşamada olduğuna değinilmiş ve ardından BM kapsamında atılmış olan adımlardan 

bahsedilerek feminist uluslararası yaklaşımının nihai çıktısı olarak kabul edilen 

feminist dış politika örnekleri karşılaştırmalı olarak incelenerek sonlandırılmıştır. 

Çalışma süresi oldukça uzun bir zamanı kapsayan bu araştırma boyunca katkı, 

tecrübe ve anlayışını esirgemeyen değerli hocam ve danışmanım Doç. Dr. Sedef 

EYLEMER’e teşekkürlerimi sunarım.  

Bu çalışmayı doğduğum ilk günden beri hayatın her alanında desteğiyle hep 

yanımda olan; birlikte pek çok kişiye karşı savaşıp, çok şey öğrenip, çok şey 

başardığımız; savaşçı ruhunu hiç yitirmeyen amazon kadınım annem Hülya 

YÜNSEL’e ithaf ediyorum. 

Duygu ÖZSES 

İzmir-2022



GİRİŞ 

Bu çalışma feminist yaklaşımın benimsemiş olduğu “kadınlar nerede?” 

sorusundan yola çıkılarak feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı çerçevesinde 

çatışma, barış ve güvenlik durumlarında kadınların nerede olduğu sorusuna yanıt 

arama amacıyla oluşturulmuştur. Çatışma öncesi süreçlerde toplumsal cinsiyet 

eşitliği çerçevesinde var olma mücadelesi veren kadınlar, çatışma sırasında sivil 

nüfus içerisinde daha çok acı çeken, kayıp veren, zarar gören kişiler olmakta ve 

çatışma sonrası süreçlerde de bu söz konusu mağduriyeti devam etmektedir. 

Kadınların çatışma süreçlerindeki bu “mağdur kimliği” gerek devletler gerekse de 

uluslararası kuruluşlar tarafından çokça dile getirilmiş olsa da bunun altında yatan 

ana sebepler tam olarak çözümlenememiş, kadınların sadece bu mağdur kimliği 

üzerinden ilerleme kaydedilmeye ve mağduriyetleri bu şekilde giderilmeye 

çalışılmıştır. Bu kapsamda çalışma boyunca kadınların çatışma öncesi ve sonrası 

süreçlerdeki rollerinin ne olduğu, nasıl etkilenip neyi etkiledikleri sorunsallarına 

yoğunlaşılarak toplumsal cinsiyet eşitliği temelinde eleştirel bir bakış açısıyla yanıt 

aramak hedeflenmektedir. Çalışma kapsamı boyunca nitel araştırma yöntemine ve 

veri toplama tekniğine yer verilmekte olup bu teknik ile konuyla ilgili makaleler, 

yürütülen çalışmalar, devlet resmi organlarınca yayınlanan belgeler ve uluslararası 

kuruluşların verileri gözden geçirilmektedir. 

Uluslararası alanda feminist hareketin etkisi ile gelişmeye başlayan ve ülkeler 

ile uluslararası kuruluşların gündeminde gittikçe daha sık yer almaya başlayan 

kadınların savaş, barış ve güvenlik konusundaki yerleri, özellikle Birleşmiş Milletler 

(BM)’in attığı adımlarla uluslararası arenada kendine yer bulmayı başarmıştır. Bu 

doğrultuda seslerini duyurabilen savaş mağduru kadınların durumları ülkeler ve diğer 

uluslararası kuruluşlarca da göz önüne getirilmeye başlanmıştır. BM Dünya Kadın 

Konferansları serisinden sonra atılan somut adımların son durağı olan 2000 yılında 

çıkartılmış olan 1325 sayılı BM Kadın, Barış ve Güvenlik başlıklı kararı ile savaş ve 

çatışma durumlarında öncesinden başlayıp sonrasına dayanan süreçte kadınların 



2 

yaşamış oldukları “güvensizlik” durumunun önüne geçebilmek hedeflenmiştir. 

Kadınların savaş, barış ve çatışma durumundaki rolleri üzerinden yapılan en 

kapsamlı çalışma olarak tanımlanan bu karar sonrasında kararın ardılı olarak 

nitelendirilen dokuz karar daha çıkartılmıştır. Bu süreçten sonra ise karar başlığı 

Kadın, Barış ve Güvenlik Gündemi olarak ülkelerin gündemlerine yavaş yavaş 

girmeye başlamıştır. Bu noktada ülkeler Kadın, Barış ve Güvenlik Gündemi ile ilgili 

kendi ulusal eylem planlarını hazırlamaya başlayarak savaş, çatışma durumlarında 

kadınlara yönelik oluşabilecek mağduriyetlerin önlenmesi, varsa da giderilmesi adına 

vaatlerde bulunmaya başlamışlardır. Bu sürecin ardından bazı ülkeler ise ulusal 

eylem planlarını daha da geliştirerek kadın sorunlarını uluslararası arenaya 

taşıyabilecekleri alan olarak gördükleri dış politikalarına feminist yaklaşımı entegre 

etmeye başlamış ve feminist dış politikaya geçtiklerini ilan etmişlerdir. İlk örnek 

olarak İsveç’in başlattığı feminist dış politikayı Fransa ve son olarak Meksika takip 

etmiştir. Kanada ise farklı bir yaklaşım benimseyerek feminist uluslararası yardım 

politikasını duyurarak ekonomik dış yardımlar aracılığı ile bir dış politika örneği 

sergilemiştir. Söz konusu ülkeler tez kapsamı boyunca karşılaştırmalı olarak ele 

alınmıştır. Bunun sebebi farklı bölge ve yaklaşımlar çerçevesinde feminist dış 

politikanın nasıl şekil alabildiğini daha net bir biçimde vurgulamaktır.  

Literatür araştırması sonucunda feminist bir uluslararası ilişkiler yaklaşımı ile 

yapılan girişimlerin varlığından sıkça söz edilse de bu girişimlerin ne yönde etki 

ettiği ve uluslararası arenada nasıl bir karşılık bulduğuna dair bir araştırmanın 

üzerinde durulmadığı gözlemlenmiştir. Literatürdeki bu eksikliği dikkate alarak 

kadınların incelenen kavramlar açısından rolünü tartışmak amacıyla oluşturulan bu 

çalışma ele alınan örnek ülke incelemeleri ile uluslararası ilişkilerde feminist 

literatüre katkı sağlamayı hedeflemektedir.  

Yüksek lisans tezi olarak oluşturulan bu çalışma üç bölümden oluşmaktadır. 

Birinci bölümde 1980’li yıllarla birlikte Uluslararası İlişkiler disiplininde eleştirel 

teori bağlamında kendisine üçüncü büyük tartışma içerisinde yer bulan feminist 

yaklaşımın gelişim aşamaları öncelikle dalga metaforu üzerinden ele alınmıştır. Bu 

kapsamda feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının nasıl oluştuğu 

değerlendirilmiştir. Sonrasında ise bu yaklaşım çerçevesinde Uluslararası İlişkiler 

disiplininin ana akım teorileri arasında yer alan realizmin öne sürmüş olduğu 



3 

çatışma, güç, iktidar ve güvenlik kavramları feminist uluslararası ilişkiler 

yaklaşımının temel kavramları olan toplumsal cinsiyet ve barış kavramları ile birlikte 

ele alınarak söz konusu yaklaşımın geleneksel kavramsallaştırmalara yönelik eleştiri 

ve yeniden yorumlamalarına değinilmiştir.  

Çatışma kavramı ele alınırken feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı 

tarafından özellikle vurgulanan toplumsal cinsiyet eşitsizliği ve onun sonuçları 

üzerinden kadının çatışmalardaki yeri incelenmiştir. Bu bağlamda çatışmaların 

yaşandığı veya savaş kararlarının alındığı mekanizmalarda kadınların varlığı söz 

konusu olmaz ya da görünmez kılınırken bunların sonuçlarından en fazla yine 

kadınların etkilendiği belirtilmiştir. Bu noktadan hareketle feminist uluslararası 

ilişkiler yaklaşımı çatışmaların sebeplerinden çok sonuçları ve etkileri üzerine 

odaklanmıştır. Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının güvenlik kavramına 

yönelik en temel eleştirisi ise Uluslararası İlişkiler disiplininin yalnızca devleti analiz 

birimi olarak alması olmuştur. Güvenliğin merkezine devleti oturtan ve güç 

ilişkilerinin realist teori çerçevesinde askeri anlamdaki vurgusuna karşı çıkan 

feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımına göre uluslararası ilişkiler yalnızca 

bahsedilen güç ilişkilerinden oluşmamaktadır. Barış kavramına ilişkin olarak ise 

barışı bir süreç olarak nitelendiren ve bu çerçevede kadınların uluslararası barış 

süreçlerine aktif katılması gerektiğini vurgulayan yaklaşım, kadınların farklı bakış 

açıları, farklı deneyimleri ve değerleri ile şiddet içermeyen etkin bir diyalog 

mekanizması kurabilecekleri bir barış sürecinin inşacısı olacaklarını vurgulamıştır. 

İkinci bölümde feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının teorik çerçevesinin 

fiiliyatta nasıl işlerlik kazandığı incelenmiştir. Bu çerçevede kadınların çatışma ve 

barış dönemlerinde ne şekilde ve hangi süreçlerde var olabildiklerinin 

değerlendirilmesine yer verilmiştir. Bu kapsamda literatür taraması boyunca elde 

edilen veriler ve bilgiler ışığında kadının yerinin nerede olduğu tartışılmıştır. Verilen 

bilgiler doğrultusunda çatışma, barış ve güvenlik kavramları dahilinde bu zamana 

kadar kadına yönelik oluşturulan algının onun yalnızca mağdur kimliğinden 

yürütülmesine eleştirel bir bakış açısıyla yaklaşılmıştır. Bu doğrultuda kadınların 

rolleri uluslararası alanda çatışma sırasında ve çatışma sonrası barış inşa süreçlerini 

kapsayacak şekilde iki ana başlık altında değerlendirilmiştir. Kadınların çatışmalar 

sırasındaki rolleri eş ve annelik rolü, mağdur kimliği ile barış koruma birlikleri ve 



4 

operasyonlarındaki kadınlar olmak üzere üç farklı başlık altında değerlendirilirken; 

çatışma sonrası süreçlerdeki kadın rolleri sivil toplum örgütlenmeleri ile 

arabuluculuk görevleri ve barış müzakerelerindeki rolleri başlıkları altında 

değerlendirilmiştir.  

Bölümün ikinci ana başlığı altında kadınların barış inşa süreçlerindeki çaba ve 

rollerine odaklanılmıştır. Bu doğrultuda kadınların sivil toplum örgütleri kurma 

süreçleri çeşitli ülkelerden verilen örneklerle desteklenmiştir. Verilen örnekler 

aracılığıyla kadınların savaşın onlarda bıraktıkları etkilerinin nasıl 

çözümlenebileceğine ilişkin geliştirmiş oldukları alternatif eylemliliklerine 

değinilmiştir. Bu bağlamda dünya kadınlarının söz konusu örgütlenmeler 

kapsamında çatışan taraflar içerisinde farklı etnik köken, din ya da ırk ayrımı 

yapmadan nasıl bir araya gelebildikleri vurgulanmıştır. Bu bölüm kapsamında 

kadınların yaşadığı mağduriyetlerin giderilebilmesi adına uluslararası çatışma ve 

savaş sonrasında işletilen resmi adalet mekanizmalarında yaşanılan eksikliklerin 

olması, zararların tam anlamıyla tazmininin gerçekleşmemesi gibi sebeplerle bir 

araya gelen kadın sivil toplum örgütlerinin kurmuş olduğu kadın mahkemelerine de 

yer verilmiştir. Son olarak kadınların arabuluculuk görevlerine ve barış 

müzakerelerindeki yerlerine değinilen başlıkta kadınların bu zamana kadar yapılan 

barış anlaşmalarında ne şekilde ve ne etkinlikte katıldıkları irdelenmiş, yapılan 

araştırmalardaki son veriler ışığında değerlendirmelerde bulunulmuştur.  

Üçüncü bölümde ise feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının uluslararası 

arenada en somut çıktısı olarak tanımlanan BM Güvenlik Konseyi 1325 sayılı Kadın, 

Barış ve Güvenlik Kararı ile bu karar doğrultusunda oluşturulmuş gündem ele 

alınmıştır. Bu amaçla öncelikle BM nezdinde gerçekleştirilmiş olan geçmişten 

günümüze uzanan sürece değinilerek en son ve güncelliğini koruyan 1325 sayılı 

kararın dört temel sütununa ve ardılı kararlara yer verilmiştir. Ardından bu karar ile 

bağlantılı olarak devletler nezdinde atılan somut adımlara değinilmek maksadıyla 

önce kadın, barış ve güvenlik gündemi kapsamında devletlerin oluşturmuş oldukları 

ulusal eylem planlarına ve son olarak da feminist dış politikaya yönelen ülkelere yer 

verilmiştir. Feminist dış politikayı benimseyen sınırlı sayıda olan bu devletlerin 

karşılaştırmalı incelemesine yer verilen bu bölümde ülkelerin politikalar 

doğrultusunda uluslalarası ilişkilerde feminist yaklaşımı nasıl şekillendirdikleri ve bu 



5 

politikalar kapsamında başarılı olup olmadıkları irdelenmiştir. Bu kapsamda feminist 

dış politika benimseyen ilk ülke ve Kuzey Avrupa örneği olarak İsveç, Batı Avrupa 

örneği olarak Fransa, Kuzey Amerika örneği olarak uluslararası feminist yardım 

politikası benimseyen Kanada ve Güney Amerika örneği olarak Meksika örnekleri 

incelenmiştir.  

Sonuç bölümünde ise tezin araştırma sorusuna yönelik temel bulgular ve 

çıktılar değerlendirilirken, çalışmanın sınırlılıklarından bahsedilmiştir. Ele alınan 

çalışmada yer alan veriler, Türkçe ve yabancı dilde olmak üzere birincil ve ikincil 

kaynakların yanında basın kaynakları, uluslararası kuruluşların resmi raporları ve 

toplantı tutanakları, feminist dış politikayı benimseyen ülkelerin yayınlamış oldukları 

bakanlık raporları ve yetkililerinin çeşitli platformlarda verdikleri demeçlerin 

incelenmesi ile toplanmıştır. Uluslararası elektronik basın organlarından 

yararlanılırken; İngilizce yayın yapan yerel basın kaynakları da kullanılmıştır. 

Bunların yanında Kadın, Barış ve Güvenlik Gündemi doğrultusunda ülkelerin 

uygulamaya koymuş oldukları ulusal eylem planlarının resmi belgeleri incelenirken, 

BM’nin resmi karar belgeleri, BM Kadın Birimi raporları, NATO, AGİT ve AB gibi 

hükümetlerarası kurumların belge ve yayınları dışında Feminist Dış Politika 

Merkezi, Barış ve Özgürlük İçin Uluslararası Kadın Birliği gibi hükümetdışı 

kurumların ve sivil toplum kuruluşlarının raporlarına da yer verilmiştir. 



BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL VE TEORİK ÇERÇEVE 

Feminizm kavramının bugüne kadar pek çok farklı tanımı yapılmıştır. Bu 

sebeple ortak tek bir tanımdan bahsetmek mümkün olmasa da cinsiyetçiliği, 

cinsiyetçi sömürü ve baskıyı sona erdirmeye çalışan bir hareket olan feminizm 

özünde bireyin özgürleşmesini amaçlayan bir demokrasi anlayışı ile kadının genel 

yaşamı üzerindeki söz hakkının genişlemesini hedefleyen bir hareket olarak 

tanımlanmaktadır (Hooks, 2012: 3). Smith (1980: 4) ise feminizmi pratikte bütün 

kadınlar için mücadele eden politik bir teori olarak nitelendirmiştir. Uluslararası 

İlişkiler disiplinine ise feminist yaklaşım 1980’li yıllarla birlikte eleştirel teoriler 

içerisinde dahil olmaya başlamıştır. Bununla birlikte literatürde yazarların 

feminizmin disiplinde hangi dönem tartışmalar1 içerisinde yer edindiğine dair fikir 

birliğine varamadıkları gözlemlenmektedir. Örneğin Tickner (1999) feminizmin 

Uluslararası İlişkiler disiplinine 1980’li yıllarda yaşanan üçüncü büyük tartışma ile 

dahil olduğunu belirtmektedir. Benzer şekilde Enloe (1989) 1980’li yılları işaret 

etmekte ve bu süreçte feminizmin disiplinde kendisine yer bulmaya başladığını dile 

getirmektedir. Tür ve Aydın Koyuncu (2010) ise bu süreci dördüncü büyük 

tartışmayı da kapsayacak şekilde ele almakta ve feminizmin Uluslararası İlişkiler 

disiplinine 1980’li yıllarla birlikte girmeye başladığını; ancak tam olarak yer 

edinemediklerini belirtmektedirler. Diğer taraftan Doğan ve Özlük’ün (2016) 

makalelerinde Eschle ve Maiguashca’a yapılan atıf doğrultusunda feminizmin 

disipline girme süreci 1990’lı yıllarda başlayan dördüncü büyük tartışma 

çerçevesinde ele alınmıştır.  

1 Uluslararası İlişkiler disiplinine hakim olan, geçerli olduğu dönemlerin uluslararası gelişmeleri ve 

ülkesel koşullarından etkilenen tartışmalar dört başlıkta şekillenmiştir. Bunlardan ilki 1930 ve 1940’lı 

yıllarda baskın olan realizm ve idealizm tartışması olmuştur. Ana konusu teorilerin bilimselliğine 

dayanan ikinci büyük tartışma gelenekselci teoriler ile davranışsalcı teoriler ayrımına dayanmaktadır. 

1980’li yıllarda paradigmalar arası tartışma olarak değerlendirilen neo-realizm ve neo-liberalizm 

arasındaki tartışma üçüncü tartışma olarak disiplinde yerini alırken, rasyonalist/pozitivist teoriler ile 

eleştirel/post-pozitivist teoriler tartışması ise dördüncü büyük tartışma olarak değerlendirilmektedir 

(Arı, 2013: 40-41). 



7 
 

Bu bağlamda, bu bölümde öncelikle feminist yaklaşımın tarihsel süreç 

içerisinde gelişim aşamaları dalga metaforu üzerinden ele alındıktan sonra feminist 

uluslararası ilişkiler yaklaşımının nasıl oluştuğu değerlendirilecektir. Sonrasında ise 

bu yaklaşım çerçevesinde Uluslararası İlişkiler disiplininin ana akım teorileri 

arasında yer alan realizmin öne sürmüş olduğu çatışma, güç, iktidar ve güvenlik 

kavramları feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının temel kavramları olan 

toplumsal cinsiyet ve barış kavramları ile birlikte ele alınacak ve söz konusu 

yaklaşımın geleneksel kavramsallaştırmalara yönelik eleştiri ve yeniden 

yorumlamalarına yer verilecektir. 

1. FEMİNİZMİN TARİHSEL GELİŞİMİ  

Feminizm, kadınların dünya nüfusunun yaklaşık yarısını oluşturmalarına 

rağmen erkek egemen yapının hakimiyetinden dolayı karşılaşmış oldukları sosyal, 

ekonomik ve toplumsal alanlardaki baskı ve eşitsiz muameleye karşı çıkmaktadır. Bu 

bağlamda kadınların cinsiyetlerinden dolayı ikinci sınıf bireyler olarak görülmemesi 

gerektiğine vurgu yapılmaktadır. Bu doğrultuda feminizm erkek egemen dünyanın 

sunduğu norm, değer ve cinsiyetçi politikalara karşı kadınların bir dayanışma 

bilinciyle karşı duruş gösterdiği; siyasal, ekonomik ve toplumsal eşitlik arayışında 

olduğu bir mücadele hareketi olarak belirtilmektedir (Taş, 2016: 166). Kadınların 

hak ettikleri toplumsal rol ve haklarının verilmesi amacıyla hareket eden feminizm 

sınıf, ırk, dil, etnik köken, cinsiyet ve ulus ayrımı yapmadan hareket etmektedir. 

Ayrıca feminizm, kadın sorunlarını sadece kadın erkek eşitsizliği açısından ele 

almamakta; aynı zamanda sorunların ekonomik, politik, ideolojik, psikolojik 

yönlerini de değerlendirmektedir (Tür ve Aydın Koyuncu, 2010: 5).  

Feminizm kavramının bu ve buna benzer pek çok tanımlaması olmakla birlikte 

feminist hareketin kendisini tarihsel bir bağlama oturtarak aktardığı dalga metaforu 

feminist literatür açısından oldukça önem taşımaktadır. Söz konusu dalga metaforu 

ilk kez Julia Kristeva tarafından Batı Avrupa’daki kadın hareketini anlamlandırmak 

için Kadınların Zamanı (Women's Time) adlı makalesinde kullanılmıştır (Kristeva, 

1994: 11). Jennifer Baumgardner (2011) ise söz konusu dalga hareketlerinin tarihsel 

süreçlerini birinci dalga feminist hareket için 1840-1920, ikinci dalga feminist 

hareket için yaklaşık 1960-1988, üçüncü dalga feminist hareket için 1988-2010, 



8 

dördüncü dalga feminist hareket için ise yaklaşık 2008 ve ilerisi olmak üzere 

belirterek zaman dilimi belirlemesinde bulunmuştur. Böylelikle birinci, ikinci, 

üçüncü ve dördüncü dalga olarak ayrılan feminist hareket tarihsel süreç boyunca pek 

çok aşamadan geçmiş ve kadın örgütleri aracılığıyla giderek uluslararasılaşmıştır. Bu 

metafor aracılığıyla kadın hareketinin hak taleplerinin aktivizm boyutuyla birleşerek 

ulus-devlet sınırlarının ötesine geçmesi anlatılmak istenmektedir (Başdaş, Coşar, 

Arcan Gökçen, 2012: 336). Kısacası dalga argümanı feminist hareketin 

uluslararasılaşmasına işaret etmektedir. Bu uluslararasılaşma ile birlikte feminizm 

savunucularının, akademisyenlerin ve yazarların sorunsallaştırdıkları meseleler ve 

geliştirdikleri mücadele süreçleri feministlerin Uluslararası İlişkiler disiplininde 

önem atfettiği konuları anlamak açısından önem taşımaktadır (Egbatan ve Şahin, 

2014: 2). Bu sebeple bu bölümün özünü oluşturan uluslararası feminist yaklaşımı 

irdelemeden önce feminist düşüncenin geçirdiği evrimsel süreçleri irdelemek yerinde 

olacaktır.  

1.1.Birinci Dalga Feminizm 

Feminist hareket ilk olarak İngiltere’de 18. yüzyılın sonlarında ortaya çıkmaya 

başlamış, Mary Wollstonecraft’ın 1792’de yayınlanan Kadın Haklarının Savunusu (A 

Vindication of the Rights of Woman) adlı eseri ise alanın ilk çalışması olarak kabul 

edilmiştir. Wollstonecraft kadının köle olarak kalmasının nedenini yetişmesine engel 

teşkil eden ve hayattaki gerçek amacının erkeğe hizmet etmek olduğunu öğreten 

toplumsallaşma sürecindeki bozukluk olarak belirtmiştir. Bu nedenle de feminist 

gündemdeki en önemli mesele kadının eğitilmesi olmuştur (Aktaran Tür ve Aydın 

Koyuncu, 2010: 5). Buradan hareketle Wollstonecraft’ın eserinde altını çizdiği 

talepler üzerine inşa edilen birinci dalga feminist hareket tarihsel bağlamda 19. ve 

20. yüzyılda kendini göstermeye başlamıştır. Bu süreç öncesinde ortaya konan

Amerikan Bağımsızlık Bildirisi, Fransa İnsan Hakları Bildirgesi ve Doğal Haklar 

Doktrini gibi belgelerde kadınlara ve kadın haklarına yapılan atıfların yetersiz 

olduğunu düşünen feminist gruplar sosyal, siyasal alanlarda bir dizi taleplerde 

bulunmaya başlamıştır (Taş, 2016: 167).  

Genel hatları itibariyle birinci dalga feminist hareket kadınların özellikle oy 

kullanma, eğitimde fırsat eşitliği, mülkiyet hakları gibi dönemin şartlarına göre temel 



9 

haklar niteliği taşıyan haklarını elde etmesi üzerine yoğunlaşmıştır. Bu sebeple ilk 

dalga feminist hareketin asıl amacı kadınların erkeklerle anayasal süreçte aynı statü 

ve imkanlara kavuşmasını sağlamak olmuştur. Belirtilen dönemin yapısına 

bakıldığında örneğin oy kullanma hakkı bağlamında Avrupa’da yalnızca önemli 

mevkilerde bulunan erkeklerin eşleri olan ya da belli bir hiyerarşik sınıf içerisinde 

yer alan kadınların oy kullanma hakkı söz konusuyken genel anlamda kadınların oy 

kullanma hakkı bulunmamaktadır. Diğer taraftan söz konusu dönemde Amerika’da 

ise ilk başlarda siyahilere ve kadınlara oy kullanma hakkı tanınmamıştır. Daha 

sonrasında yalnızca siyahi erkeklere oy kullanma hakkının verilmesi ile beyaz ve 

siyahi kadınların oy kullanma hakkı adına ortak bir mücadeleye girişmeleri söz 

konusu olmuştur. Bu durum ise kadınların sosyal ve siyasal haklar için mücadelede 

bulunurlarken aynı zamanda ırkçılığa karşı da bir mücadele geliştirdiklerini 

göstermektedir. Feminist hareketin bu mücadelesi ise kadınların görünür olmasını 

sağlamıştır. Özellikle I. Dünya Savaşı sonrasında pek çok ülke kadınlara birer 

vatandaş olarak oy kullanma hakkını tanımış, eğitimde fırsat eşitliğini esas almış ve 

kamusal anlamda eşit muamele görmeleri için adımlar atmıştır (Taş, 2016: 169).   

Tüm bunlar doğrultusunda birinci dalga feminist hareket kendi içerisinde 

evrilmeye başlamış ve 20. yüzyıl boyunca uluslararası politikaları etkileyerek erkek 

egemen yapılara karşı bir baskı unsuru oluşturmuştur. Feminist hareket aracılığıyla 

kadınların uluslararası anlamda seslerini duyurması ve görünür olmayı başarmaları 

ikinci dalga feminist harekete zemin hazırlamıştır. Bu dönemden sonra feministler 

farklı sosyal, siyasal, ekonomik ve hukuki taleplerde bulunmaya; erkek ile kadının 

kamu ve özel alanlarda eşitlikçi ve daha özgür haklara sahip olması yolunda 

mücadeleye girişmişlerdir (Taş, 2016: 169). Böylece feminist hareket, kadınlara 

atfedilen toplumsal algıyla birlikte gelişen toplumsal cinsiyet tartışmalarını 

başlatmış; kadınların da tıpkı erkekler gibi ve onlar kadar etkin aktörler 

olabileceklerini savunmuşlardır. Delmar’ın (1984: 153) da belirttiği gibi feminist 

hareket, kadın erkek ilişkilerinde yalnızca erkeğin yaptıklarının kadınlar tarafından 

değil, aynı zamanda kadınların yaptıklarının da erkekler tarafından yapılabilmesi 

anlamına gelen “karşılıklılık ilkesi”nin geçerli kılınmasını talep etmiştir.Birinci dalga 

hareketin açtığı yolla beraber özellikle 1960’lı yıllarla birlikte dünyadaki siyasi 

gelişmelere paralel olarak feminizmde de kavramsal ve teorik anlamda bir gelişme 



10 

görülmüş; feminist hareket daha öncekilerden oldukça farklı bir boyut kazanmıştır 

(Ataman, 2009: 4). 

1.2. İkinci Dalga Feminizm 

İkinci dalga feminizmin temelleri esasen II. Dünya Savaşı sırasında kadın 

emeğine duyulan ihtiyaç dolayısıyla istihdamda yerini alan kadınların savaştan dönen 

erkekler yüzünden iş imkânlarından uzaklaştırılması ve eve hapsedilmeye 

başlanmasıyla birlikte atılmıştır. Amerika Birleşik Devletleri’nde (ABD) 1946 ve 

1964 yılları arasında “baby boomers” kuşağında olduğu gibi devlet kadınlar 

üzerinden nüfus ve doğurganlık politikaları gütmeye başlamış olsa da kadınlar savaş 

sırasında edindikleri konumlarından vazgeçip evlerine geri dönmeye karşı 

çıkmışlardır. Diğer bir ifadeyle istihdamda yer edinerek kamusal alanda kendini var 

etmeye çalışan kadınlar özel alana hapsedilmeye itiraz etmişlerdir. Devletin 

kadınlardan beklediği evlerine gidip çocuk doğurmaları ve militarist bir anlayış 

çerçevesinde vatan için evlatlar yetiştirmeleri olsa da kadınlar artık birer birey 

olduklarının farkına varmış, kendileri adına eril sistemin dayattığı eşitlik içermeyen 

sistemi eleştirmeye ve kendileri için somut adımlar atmaya başlamışlardır (Boris ve 

Louise Elias, 2017: 197). 

İlk dalgada erkeklerle aynı yasal statü ve haklara sahip olmak isteyen feminist 

kadın hareketi ikinci dalga ile söylemini genişletmiştir. Özellikle 1970’lerden 

itibaren ABD ve Avrupa ülkelerinde gelişen ikinci dalga feminist hareket iç 

hukuktaki kadın hakları düzenlemelerinin garantiye alınmasıyla birlikte toplumun 

her alanında kendini göstermeye başlamıştır. Başka bir ifadeyle birinci dalga feminist 

hareketin referans kaynağı erkekler olurken ikinci dalga feminist hareketin ana 

referans kaynağı kadın olmuş ve bu kapsamda “kadınların kurtuluşu” söylemini 

kullanmışlardır. ABD ve Avrupa’da yaşayan genç kadınlar bir önceki kuşakların 

aksine anti-faşist bir mücadelenin yorgunluğunu yaşamamış, önceki kuşağın 

deneyimleri ile iyi eğitim almış, kentli, orta sınıftan ve bilinçli bireyler olarak 

feminist mücadeleye katılmışlardır. Bu bağlamda feminist hareket özellikle 1960’lı 

yıllarla birlikte Vietnam Savaşı’na karşı başlatılan karşıt gösterilerden esinlenmiş ve 

1968 yılındaki Prag Baharı’nın da etkisiyle birlikte hareket içerisindeki kadınlar 

kendi sorunlarına daha etkili çözümler aramaya yönelmiştir  (Tekeli, 1998: 339).   



11 

Siyahların, Üçüncü Dünyalılığın, homoseksüellerin ve baskı altında, mağdur 

veya mahrum olan diğer kesimlerin özgürlük mücadelelerinin revaçta olduğu bu 

yıllarda, feministler de kadın kurtuluş ve özgürlük hareketlerini anlam ve kapsam 

açısından genişleterek artırmıştır (Jaggar, 1988: 245). Bu bakımdan ikinci dalga 

feminist hareketin en dikkat çekici yanı belli bir gruba yönelik bir kadın hareketi 

olmamasıdır. Mücadele bütün kadınları kapsamış ve bu anlamda kadınlar farklı 

yaşam tarzları, siyasi görüşleri, kültürel farklılıkları ve dünya algılarını tanımışlardır 

(Taş, 2016: 170). Bu durum ise feminist literatüre “bilinç yükseltmesi (consciousness 

raising)” olarak geçmiştir. Böylece “kız kardeşlik (sisterhood)” düşüncesi oluşmuş; 

dayanışma ruhunun bu kavram çerçevesinde birleştirici bir unsur olarak kullanıldığı 

görülmüştür. Kız kardeşlik anlayışı kadınların genelde erkeklerden farklı bir 

algılayışlarının olduğu, ayrıca erkeklerin kadınlar üzerinde egemenlik kurduğu ve bu 

egemenlikten de yarar sağladığı düşüncesine dayanmakta ve bununla mücadeleyi 

öngörmektedir. Bu yaklaşımla birlikte hareket içerisindeki kadınlar daha önce 

mahrem kabul edilen kadın bedeni, doğurganlık, doğum, doğum kontrolü, kürtaj ve 

taciz gibi meseleleri ve bunlara yönelik politikaları gündeme getirmeye başlamıştır 

(Tür ve Aydın Koyuncu, 2010: 6). 

Odak noktalarını cinsiyet farklılıklarını tartışmaya ve toplumsal cinsiyet 

rollerini sorgulamaya çeviren feministlerin bu süreçteki amacı özgürleşmek ve fakat 

bununla birlikte fırsat eşitliğinden ziyade eşitliği elde etmek olmuştur. Simone de 

Beauvoir’ın 1949 yılında yayınlanan İkinci Cins (The Second Sex) adlı eserinde dile 

getirdiği “Kadınların kurtuluşu karınlarından başlayacak.” ve “Kadın olunmaz, kadın 

doğulur.” şeklindeki sözleri ikinci dalga feminist hareket için birer öğreti haline 

gelmiştir (Aktaran Kolay, 2015: 8).  Bu bakış açısıyla feminist hareket 

konuşulmasının ayıp olduğu varsayılan konuların özel alanda kalmayıp 

politikleşmesi yönündeki tezini oluşturmuş ve yasal değil yapısal bir dönüşüm talep 

etmiştir. Bu dönüşüm ise beraberinde günümüzde dahi sıklıkla kendisinden söz 

ettirdiği bir sloganını gündeme taşımıştır: “Özel olan politiktir, kişisel olan 

siyasidir.” İkinci dalga feminist hareketin bu yaklaşımı ile seks işçiliği, aile içi şiddet, 

tecavüz, taciz, ücretsiz işçilik gibi konular gündeme gelip tartışılmaya başlanmıştır. 

Ayrıca feminist hareket ataerkil yapılanmaların kamusal alanda olduğu kadar özel 



12 

alanda yani aile yapılanmasında da devam ettiği savını ortaya koymuştur (Tekeli, 

1998: 341).  

İkinci dalga feminist hareketin içerisinde iki farklı boyut bulunmaktadır. 

Bunlardan ilki toplumda içsel bir dönüşümü yasalar ve sosyal baskıyı kullanarak 

gerçekleştirmeye çalışırken, ikincisi toplumun hiyerarşik ve ataerkil doğasının asıl 

sorun olup olmadığını temelden sorgulayan radikal hareket olmuştur (Aktaran 

Özdemir ve Aydemir, 2019: 1708). Bu kapsamda feminist hareket kadınların 

erkekler ile mevcut anayasalar karşısında eşit haklara sahip olsalar dahi toplumsal 

normlar bağlamında bu haklardan eşit ölçüde faydalanamadıklarını dile getirmiştir. 

Diğer bir ifadeyle yazı üzerindeki eşitlik pratikte sağlanamamaktadır. Bu noktada 

baskıcı ve tutucu yasalar, norm ve pratikler sebebiyle kadınların eşit ve özgür 

olmadıklarını dile getiren ikinci dalga feminist hareket bu durumun temel sebebi 

olarak ise ataerkil sistemi göstermektedir (Taş, 2016: 169). 

Genel olarak ikinci dalga feminist hareket içerisindeki ana yaklaşım radikal 

feminizme dayanmaktadır. Radikal feminizm ise ana eksenine ataerkilliği almıştır. 

Radikal feminizm 1969-1970 yıllarında başlayan kadın özgürlük hareketi ile liberal 

ve Marksist feminist geleneklerden esinlenerek ortaya çıkmasına rağmen bunlardan 

oldukça farklı taleplerde bulunmaktadır. Radikal feminizm patriarkal yapının, 

biyolojik ailenin, toplumdaki cinsiyet temelli iş bölümünün ve cinsiyet rollerinin 

devrimci yoldan yıkılmasını savunmaktadır. Bu sebeple radikal feministler hem 

liberallerin hem de sol ideolojilerin çabalarının yetersiz olduğunu ileri sürmekte ve 

daha başka platformlarda mücadelenin sürdürülmesini gerekli görmektedirler 

(Ataman, 2009: 19). Radikal feministlere göre mücadele oy hakkının elde edilmesi 

değil cinsiyet rollerinin değişmesi üzerinedir ve mücadele çizgisi de burjuva ile 

proletarya arasında değil erkek ile kadın arasındadır (Eissentein, 1999: 201). Radikal 

feministler kadının toplumun her alanında özgür olması gerektiğini savunmakta ve 

cinsiyetle bağlantılı tüm sosyal rolleri terk etmeyi temel amaç olarak görmektedir 

(Aktaş, 2013: 63).  

Sistemi değiştirme amacı taşıyan radikal feministler tüm bu söylem ve 

hareketlilikle bir dizi sokak gösterisi, protesto ve imza kampanyaları aracılığıyla 

eylemler gerçekleştirmiş, bu sayede de kamuoyu ve medyanın ilgisini çekmeyi 

başarmıştır. Örneğin birçok ülkede uygulanan kürtaj yasağı sonucu sonu ölümle biten 



13 

uygulamaların önüne geçebilmeye yönelik eylemler düzenlemişlerdir. Böylece 

alanlarını genişleterek kız kardeşlik bağıyla farklı yerlerdeki kadınlara da 

ulaşabilmeyi hedeflemişlerdir (Keskin, 2015: 89).  

Bu hareket özellikle Kuzey Avrupa ve Amerika’da 1960’lı yılların sonlarına 

doğru etkisini artırmıştır (Kolay, 2015: 8). Diğer taraftan genellikle baskı ve 

özgürlük kavramlarına yaptığı vurgular sebebiyle sol hareketin bir parçası olarak 

sunulan ikinci dalga feminist hareket Batı dünyasında bağımsız bir kitle hareketine 

dönüşmesine rağmen Üçüncü Dünya ülkelerinde benzer bir süreç oluşturamamıştır 

(Ataman, 2009: 4). Bu durum ise feminizme yönelik eleştirilerin temel argümanı 

olan Batılı, orta sınıf ve aydın ölçekli bir hareket olduğu yönündeki düşüncelere 

sebep olmuştur. 1970’li yılların sonuna doğru ise birçok Üçüncü Dünya ülkesinde 

feminizme yönelik ilgi artmış ve feminizm siyasi ve ideolojik tartışmaların 

gündemine girmiştir (Çağatay ve Soysal, 2011: 47).  

Bütün bunlarla birlikte ikinci dalga feminist hareketin feminist anlayışı 

uluslararasılaştırma adına uluslararası örgütler bağlamında attığı adımlar da önem 

taşımaktadır. İlerleyen bölümlerde ayrıntılarıyla ele alınacak olsa da bu dönemde 

uluslararası platformlarda görünürlüğünü arttırmaya çalışan kadın hareketi, dünya 

kamuoyunun ilgisini kadın sorunlarına çekmek amacıyla 1972 yılında Birleşmiş 

Milletler’e (BM) bir dilekçe vermiş ve 1975 yılının Uluslararası Kadın On Yılı ilan 

edilmesini talep etmiştir (Ertürk, 2008: 44). Bu talep BM Kadının Statüsü 

Komisyonu tarafından kabul edilerek kadın erkek eşitliğini sağlamaya yönelik 

stratejiler geliştirilmesi için adımlar atılmış ve kadınların uluslararası kalkınmaya 

katkısını artırma amaçlı girişimler başlatılmıştır. Bununla birlikte Komisyonun 

kararını onaylayan BM Genel Kurulu kalkınma amacının yanına barış ve eşitliği de 

eklemiştir. Aynı yıl Meksika’da I. Dünya Kadın Konferansı düzenlenmiş, böylece 

aile içi şiddet, doğurganlık ve cinsiyet politikaları gibi pek çok kadın sorunu BM 

platformuna taşınmıştır (Ackerly ve D’Costa, 2005: 12).  

Tüm bunlarla birlikte kadın hareketi bu organizasyonlar sayesinde dünyada 

görünür olmuş, kendi aralarında evrensel bir ağ oluşturmuş ve en önemlisi BM’nin 

araç ve normlarını etkili ve bilinçli bir şekilde kullanıp kendilerini meşrulaştırarak 

uluslararası bir kimlik kazanmıştır. Kısacası kadın hareketi bu çerçevede bölgesel 

değil evrensel odaklı çalışmıştır. Diğer bir ifadeyle kadın nesne olmaktan özne olma 



14 

konumuna uluslararası bir düzeyde geçebilmiştir. Tarihsel anlamda ikinci dalga 

feminist hareket içerisinde gerçekleştirilen BM bünyesinde yapılan Dünya Kadın 

Konferansları ise kadın hareketinin kurumsallaşmasına katkı sağlamıştır. Özetle 

ikinci dalga feminist hareketin söz konusu dönemde toplumun gündemini meşgul 

etmeyi başararak her konuda politika üretmeye çalışmasıyla feminizm altın yıllarını 

yaşamıştır (Koç ve Düzkan, 2012: 31). 

1.3. Üçüncü Dalga Feminizm 

1990’lı yıllarla beraber dünya politikalarındaki gelişen süreçte istikrar 

unsurlarının dağılması, Berlin Duvarı’nın yıkılması, Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler 

Birliği (SSCB)’nin dağılması, iki kutuplu sistemin ortadan kalkması ve üretimin yeni 

sanayileşen ülkelere kayması gibi gelişmelerle feminizm de bu politikalardan 

etkilenip ivme kazanmıştır (Kandiyoti, 2011: 99). Söz konusu bu yeni politikaların 

bir getirisi olarak ise bireylerin kendilerini, sahip oldukları yurttaşlıkların yanı sıra 

ırk, etnik, dini ve cinsiyet kimlikleriyle de ifade etmeye başladıkları görülmüştür 

(Tür ve Aydın Koyuncu, 2010: 6). Bu noktada kadınlığı yücelten üçüncü dalga 

feminist hareket kadınlık ile insanlık arasındaki ilişkiye dikkat çekerek kadınlığın 

barındırdığı üstün değerleri insanlığa kazandırma amacına yönelmiştir. Doğrudan 

doğruya kadınlık değeri etrafında yoğunlaşan üçüncü dalga feminist hareket aynı 

zamanda kadınlığı farklı ve özgün bir kimlik kaynağı haline getirmeye çalışmaktadır. 

Bu çerçevede özellikle post-yapısalcı ve post-modernist tartışmaların etkisi altında 

şekillenen üçüncü dalga feminist hareket birinci ve ikinci dalganın aksine siyasal 

olmaktan çok felsefi ve kültürel alanda var olmaya çalışmakta ve bu yönde tezler 

geliştirmektedir (Çaha, 2001). 

İkinci dalga feminist hareketin içerisinde barındırmaya çalıştığı çok seslilik 

beraberinde farklılaşmayı getirmiştir. Başka bir deyişle farklı ideolojilerden farklı 

bakış açıları ortaya çıkmaya başlamış, bu da beraberinde hareket içerisindeki 

tartışmaları hızlandırmıştır. Böylece söz konusu yıllarda gerçekleşen söylem ve 

pratikteki gelişmelerle ortaya çıkan farklılıklar tarihsel bağlamda üçüncü dalga 

feminist harekete kapı aralamıştır. Yaklaşım bakımından ikinci dalga feminist 

harekete karşı bir tepki olarak ortaya çıkan üçüncü dalga feminist hareketin özü tek 

tip evrensel bir kadınlık algısının olmadığı, kadın sorunlarının sadece beyaz 



15 

kadınlarının sorunları olmadığı, kadınların evrensel düzlemdeki farklı bireyler olarak 

ele alınması gerekliliğine dayanmaktadır. Örneğin Üçüncü Dünya kadınlarının da var 

olduğunu dile getiren ve üçüncü dalga feminist hareket içerisinde yer alan post-

kolonyal feministlere göre Batılı feminist anlayış kadını kendi bakış açısına göre 

tanımlamaktadır. Yani onlara göre kadın seküler, özgür ve kendi hayatı üzerinde 

kontrol yetisine sahip olabilen bir bireyken, Üçüncü Dünya kadınlarının da bu 

seviyeye gelmesi gerekmektedir (Loomba, 2000: 191).  

Post-kolonyal feministlere göre söz konusu bu söylem yalnızca söylev niteliği 

taşımış, gerçekliğe dönüşememiştir. Bu söylem gerçekleşmiş olsa bile yaşam 

pratikleri, coğrafi etkenler, kültürler ve normlar göz ardı edildiğinden; Batı’da 

gerçekleştiği şekilde Üçüncü Dünya’da aynı şekilde sonuç vermeyecektir. 

Dolayısıyla kadınları bir araya getirecek olan şey tek tipleştirici söylemler değil, 

ortak bir mücadelenin içerisinde farklılıklarla birlikte hareket edebilmek olacağını 

dile getirmişlerdir (Arman ve Şerbetçi, 2012: 69). Bu eleştiriler doğrultusunda 

evrensellikten ziyade bireyselliğin önemine dikkat çeken üçüncü dalga feminist 

hareketle birlikte küresel kız kardeşlik algısı zedelenmiş ve kadın gruplarının 

farklılaşması ile ortak bir paydada buluşmanın zorluğu belirtilmiştir (Özdemir ve 

Aydemir, 2019: 1711).   

İlk iki dalganın kadınlar lehine olan kazançlarını takdir etse de yeterli 

olmadığını belirten ve kadınların sorunları üzerinden siyaset yapma eğiliminde olan 

üçüncü dalga feminizm kadını hem bir cinsiyet rolü olarak, hem de bir kimlik olarak 

görmektedir (Taş, 2016: 172). İkinci dalga feminist harekette farklılıklarla beraber 

ortak bir paydada mücadele öngörülürken (Özveri, 2009: 207), üçüncü dalga feminist 

hareketin ana teması ise kimlik benliği üzerinden şekillenmiştir. Buna göre kadınlık 

hem bir cinsiyet hem de bir kimliktir; ancak kadını tek bir kimlikle belirlemek yanlış 

olacaktır.  Bu noktada ikinci dalga feminist hareketin evrensel bağlamda ele aldığı 

kadın değerlerine karşıt bir eleştiri getiren üçüncü dalga feminist hareket, dünya 

üzerinde yaşayan farklı bölgelerde, farklı düşünsel ve pratiklere sahip olan insanların 

sorunlarına yönelik evrensel bir çözümün getirilemeyeceği görüşünü savunmaktadır 

(Özdemir ve Aydemir, 2019: 1708). Bu doğrultuda üçüncü dalga feminist hareket 

ikinci dalga feminist hareketten farklı olduğunu vurgulamak adına kız kardeşlik 

örgüsünü kırmıştır. Böylece ikinci dalga feministlere “anneler”,  kendilerine ise 



16 

onların devamı olduklarını ama onlardan farklı olduklarını belirten “kızlar” 

söylemini geliştirmişlerdir (Dejmanee, 2016: 742).  

Diğer taraftan feminist hareket bu yeni dalga feminizmle beraber yöntem 

açısından birlikte hareket edip baskı unsuru oluşturma anlayışını geliştirmiştir. Bu 

anlayış çerçevesinde 1990’lı yıllarda tüm dünyada proje feminizmi tarzı hızlı bir 

biçimde yaygınlaşmıştır. Politik hedeflerin teknik proje amaçlarına, aktivistliğe 

dönüştüğü bu proje feminizmi tarzı çeşitli açılardan eleştirilmiş olsa da bu yaklaşım 

sayesinde gerçekleştirilen pek çok proje aracılığıyla diğer kadınlara ulaşılabilmiştir. 

Böylece feminist harekete öncesinde yöneltilmiş olan orta sınıf, eğitimli ve kentli 

kadınlardan oluşan bir hareket algısı ve eleştirisinin önüne geçilmesi ve bu sayede 

üçüncü dalga feminist hareket ile kadın aktivizminin daha geniş bir tabana yayılması 

amaçlanmıştır (Arat, 1980: 56). 

1.4. Dördüncü Dalga Feminizm 

1990’lı yılların politik gelişmeleri ve bu durumun feminizme yansımasıyla 

beraber ortaya çıkan çok seslilikle birlikte yaşanan kırılmalar bu süreçten başlayarak 

günümüze kadar uzanan yeni bir dalgayı doğurmuştur. Bazı araştırmacıların 

feminizmin geçerliliğini yitirdiği yönündeki iddialarına karşı Walby (2011: 21), 

feminizmin dönüştüğünü ve çeşitli konulara ve ihtiyaçlara artık daha karmaşık bir 

yoldan cevap vererek daha da güçlendiğini ileri sürmüştür. Literatürdeki yeri yeni 

olmakla birlikte feminist yazar Jessica Valenti’nin dördüncü dalga feminizmin 

internet üzerinden var olduğunu söylemesinin ardından söz konusu dalganın ana 

fikirleri sosyal medya üzerinden oluşmaya başlamıştır (Aktaran Özdemir ve 

Aydemir, 2019: 1709). Sosyal medya, birçok alanı ve sorunu hem olumlu hem de 

olumsuz anlamda tetikleyip etkilediği gibi feminist yaklaşımı da etkilemiş ve 

tartışmaları çevrimdışı ortamlardan çevrimiçi ortamlara taşımıştır. Bu yeni hareketle 

birlikte daha öncesinde yaşanan fikir ayrılıkları sebebiyle bir bakıma kırılan ve pek 

çok farklı dala ayrılan feminist hareket yeniden bir araya gelmeye başlamıştır. Bu 

yeniden bir araya geliş ise daha öncekilerden farklı bir zeminde yani dijital çağın 

yeni platformu olan sosyal medyada gerçeklemiştir (Alikılıç ve Baş, 2019: 90). 

Dijital feminizm, hashtag, etiket veya e-feminizm olarak da adlandırılan bu 

yeni hareketle birlikte kadınlar deneyimlerini sosyal medya aracılığıyla duyurmaya 



17 

başlamış, sosyal medya feminist söylem ve tartışmaların gerçekleştiği bir alan haline 

gelmiştir. Özellikle Jezebel ve Feministing gibi feminist blogların yaygınlaşması ile 

ve en sonunda Ekim 2017'de New York Times’da yapımcı Harvey Weinstein'ın bir 

dizi ciddi cinsel suç işlediğini iddia eden bir haber yayınlamasıyla birlikte taciz 

suçlamaları gündeme gelmiştir (Grady, 2018). Hemen ardından ünlü oyuncu Alyssa 

Milano’nun Twitter’da tacize maruz kalmış herkesi #MeToo etiketi altında 

yaşadıklarını aktarmaya çağırmasıyla sosyal medyada eylem hareketliliği başlamıştır 

(Williams, 2018).  

Küreselleşen dünya düzeninde bu yeniçağ iletişim biçimini son derece etkin 

kullanan feministler bu sayede dünyanın pek çok yerindeki kadına ulaşmayı ve 

sorunlarına dikkat çekmeyi amaçlamıştır. Örneğin Hindistan’da bir öğrencinin cinsel 

istismara uğraması sonucu açılan hashtag ile sosyal medya üzerinden örgütlenme 

gerçekleşmiştir. Ardından istismar ve tecavüz mağdurlarının suçlanmasına yönelik 

hazırlanan videoya tepki olarak açılan #victimblaming hashtagi ile dijital medyadan 

ana akım medyaya etki sağlanmıştır. Bu sayede Hindistan’daki bir olay Amerika’da, 

New York Times’da haber olmuştur (Alikılıç ve Baş, 2019: 93). Böylece küresel bir 

diyalog ağı gelişmiş, kadın hareketinin yeni bir uluslararası harekete dönüşmesi 

amaçlanmıştır. “Hashtag feminizmi” ya da “dijital feminizm” olarak adlandırılan bu 

sanal deneyim ile kadınların farkındalığının artırılması, sosyal protestolar için zemin 

hazırlanması ve böylece kırılan kız kardeşlik bağının küresel bir forma bürünerek 

tekrar bir araya gelmesi hedeflenmiştir (Özdemir ve Aydemir, 2019: 1710). 

Genel olarak feminizme yön veren bu dalga hareketleri birbirinden kopuk ya 

da bağımsız değil, bunun tam aksine her biri bir diğerinin tamamlayıcısı ve 

hazırlayıcısı olmuştur. Dalga hareketlerinin her biri bir sonrakini tetiklemiş, eleştirel 

paylar bırakarak eksiklikleri gidermeye çalışmış, bir dönüşüm geçirerek sosyal ve 

canlı bir yaklaşım olarak feminizmin günümüzde de etkinliğini sürdürmesine olanak 

sağlamıştır (Evans ve Chamberlain, 2014: 406). Her bir dalga bir önceki dalganın 

içerdiklerini kapsamakla beraber o dönemdeki toplumun yapısına uygun yeni 

söylemlerle gelişmiştir. Bu bağlamda birinci dalga feminist hareketin yasal anlamda 

erkeklerle bir eşitlik arayışında olduğu, ikinci dalga feminist hareketin ise sağlanan 

yasal eşitliği sosyal ve toplumsal anlamda da gerçekleştirebilmek adına hareket ettiği 

gözlemlenmektedir (Özdemir ve Aydemir, 2019: 1707). 



18 

Üçüncü dalga feminist harekette ise ilk iki dalga hareketindeki eksiklikler 

eleştirilerek özellikle Batı orta sınıf kadın tipi ile ortaya konulmuş olan bir kadın 

modelinin olmayacağı, her bir kadının farklı deneyimleri ve bunların farklı 

sonuçlarının olacağı vurgulanmıştır. Bu durum ise feminist kız kardeşlik döngüsünde 

bir kırılma yaşanmasına sebep olmuştur. Üçüncü dalga feminist hareket Batılı 

feminist teorileri yetersiz ve tamamlanmamış olmakla eleştirse de yine de bu 

eleştiriler aracılığıyla geliştirilen argümanlar feminizmi düşünsel anlamda 

zenginleştirmiştir (Kandiyoti, 1987: 334). Ayrıca bu dönemdeki feminist hareket 

sadece kadınların erkeklere karşı mevcut durumunu eleştirmekle kalmamış, bununla 

birlikte savaş, güvenlik, ekonomik kalkınma, az gelişmişlik, çevre sorunları, sosyal 

eşitlik, sosyal gruplara saygı, adalette eşitlik gibi konularda da alternatif kadın bakış 

açıları geliştirmeye çalışmıştır. Dördüncü dalga feminizm ise ilk üç feminist dalga 

hareketinin geçirdiği dönüşümlerden beslenerek kopan kız kardeşlik ağını bir araya 

getirmeyi hedeflemiştir. Küresel dünyanın getirilerinden faydalanarak sosyal medya 

aracılığıyla dünyanın farklı bölgelerindeki kadınlar yaşadıkları, baskı altında 

hissettikleri konuları hem kendileri hem de ulaşamadıkları bölgelerdeki kadınlar 

adına dile getirmeye başlamışlardır. Sosyal medya kullanımı aracılığıyla kamuoyu ve 

medyanın ilgisini kolaylıkla çekmeyi başarabilen kadınlar diğer taraftan kullandıkları 

bu yeni aktivizm yöntemiyle daha önceden kadın sorunlarını göz ardı eden erkeklerin 

de konuya ilgi çekmesini amaçlamıştır. Bir başka değişle kadın hakları konularında 

cinsler arasında farkındalık ve bilgi paylaşımı sağlanması hedefi söz konusu 

olmuştur (Özdemir ve Aydemir, 2019: 1707).  

Özetlemek gerekirse ilk iki feminist dalga hareketinin aslında kamusal alana, 

politik hakların kazanımına yönelik bir eşitlik vurgusunda olduğu ve sonrasında ise 

özgürlük vurgusunun çok daha belirginleştiği ve bireyselleşmiş olduğu 

gözükmektedir (Başdaş, Coşar, Arcan Gökçen, 2012: 347). İlk başlarda okumuş 

aydın sınıf kadınlarının hareketi olarak adlandırılan feminizm geçirdiği bu 

dönüşümlerle beraber bugün yalnızca bir hareket ve mücadele olmaktan çıkmış 

sosyal, ekonomik ve politik bir düzen önerir hale gelmiştir (Doğan ve Özlük, 2016: 

55). Fakat bütün bunlara rağmen feminizm anakım uluslararası ilişkiler teorilerine 

rakip olamamış; çünkü tutarlı bir yaklaşım sergileyememiştir. Bu sebeple feminizmi 

daha çok ana akım uluslararası ilişkiler teorilerinin yanlışlarını ve eksik yönlerini 



19 

ortaya koymaya çalışan bir yaklaşımlar yelpazesi olarak görmek gerektiği 

düşünülmektedir. Başka bir ifadeyle eleştirinin odak noktasına ataerkil toplum 

düzeni ve onun getirdiği norm ve pratikleri yerleştiren feminist yaklaşım kadını 

görünür kılma güdüsüyle hareket etse de bir bütün olarak çözümleyici bir yaklaşım 

sunamamaktadır (Ataman, 2009: 34).  

2. FEMİNİST YAKLAŞIMIN ANAAKIM ULUSLARARASI İLİŞKİLER

DİSİPLİNİNE GETİRDİĞİ ELEŞTİRİLER 

Tarihsel süreç içerisinde Uluslararası İlişkiler disiplininde deneyimler erkek 

perspektifiyle aktarılmış ve kadınlar bu alanda sanki hiç yokmuşçasına 

davranılmıştır. Özellikle 1980’lerde eleştirel teoriler altında Uluslararası İlişkiler 

disiplininde kendine yer bulmuş olan feminizm, alana yönelik maskülen değerlerle 

hareket edildiği ve toplumsal cinsiyet konularında kör bir bakış açısının hakim 

olduğu yönünde eleştirilerde bulunmaya başlamıştır. 1980’li yıllarda disiplin 

içerisinde anarşi ve düzen taraftarları arasında bir tartışma gerçekleşmiştir (Doğan ve 

Özlük, 2016: 58). Kenneth Waltz uluslararası ilişkilerin anarşik bir doğası olduğunu 

belirtirken, Hedley Bull adalet kavramının altını çizerek uluslararası bir düzenin 

olması gerektiğini belirtmiştir (Sylvester, 2001: 5).  

Böyle bir ortamda uluslararası feminist yaklaşımın öncüleri2 olan Jean Bethke 

Elshtain Kamusal Erkek, Özel Kadın: Toplumsal ve Siyasal Düşüncede Kadınlar 

(Public Man, Private Woman: Women in Soccial and Political Thought) (1981) ve 

Kadın ve Savaş (Woman and War) (1987), Cynthia Enloe Muzlar, Plajlar ve Askeri 

Üsler (Bananas, Beaches, and Bases) (1989), J. Ann Tickner Uluslararası İlişkilerde 

Toplumsal Cinsiyet: Küresel Güvenliğin Sağlanmasında Feminist Perspektifler 

2 Söz konusu yazarların yanı sıra uluslararası feminist yaklaşımın öncüleri arasında Christine 
Sylvester, Fiona Robinson, V. Spike Peterson, Charlotte Hooper, Marysia Zalewski, Jane Parpart, 

Marianne Marchand, Jan Jindy Pettman, Ann Sission Runyan, Jill Steans, Sandra Whitworth gibi 

düşünürler de sıranabilmektedir (Doğan ve Özlük, 2016: 59). Post-kolonyal feminizmin öncülerinden 

olan Anne McClintock, Alison Blunt, Chandra Talpade Mohanty, Gillian Rose ve Gayatri 

Chakravorty Spivak gibi isimler de feminist bir uluslararası ilişkiler teorisi geliştirmeye çalışmıştır 

(Arman ve Şerbetçi, 2012: 68). Diğer taraftan Cynthia Weber, Anna Agathangelou ve L. H. M. Ling 

gibi birçok feminist araştırmacı da aralarındaki farklılıklara rağmen, ana akım uluslararası ilişkiler 

teorilerinin görmezden geldiği toplumsal cinsiyet ilişkilerinin mevcut uluslararası sistemin 

devamlılığının sağlanmasında merkezi bir yere sahip olduğunu yüksek sesle dile getirmiş ve 

uluslararası ilişkileri anlamada toplumsal cinsiyet odaklı bir bakışın gerekliliğini ortaya koymuşlardır 

(Bodur Ün, 2017: i). 



20 

(Gender in International Relations: Feminist Perspectives on Achieving Global 

Security) (1992) gibi çalışmalarıyla alana yönelik eleştirileri dile getirmiş ve alanın 

erkek egemen yapısını sorgulamaya başlamıştır (Doğan ve Özlük, 2016: 58-59). Bu 

çalışmalar ve disipline getirilen eleştiriler doğrultusunda özellikle realizmi yapı 

sökümüne uğratacak yeni yaklaşımlar sunulmaya başlanmıştır. Feminist yaklaşımın 

Uluslararası İlişkiler disiplinine yönelik sorgulamaları şu şekilde özetlenebilir: 

“Neden devlet ve uluslararası örgütlerin yöneticileri, dış politika karar alıcıları veya 

askerler genellikle erkektir?; Neden dış ve askeri politika alanlarında kadınlara 

yeterince yetki verilmemektedir?; Uluslararası İlişkiler disiplininin toplumsal 

cinsiyet sorunlarına bakışı tarafsız mıdır?; Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı 

savaş, nükleer silahlanma, çevre tahribatı, uluslararası terör, enerji kıtlığı veya 

Ortadoğu’daki sorunların çözümü gibi dünyanın önemli problemlerine farklı 

çözümler üretebilir mi?” (Tür ve Aydın Koyuncu, 2010: 5). 

Feministler bu maskülen ağırlıklı disiplinde kadın deneyimlerinin görmezden 

gelindiği eleştirisinde bulunmuşlar ve erkeklerden çok daha farklı deneyimler 

yaşayan kadınlara da bu disiplin içerisinde alan tanınması gerektiğini belirtmişlerdir. 

Kadınları Uluslararası İlişkiler disiplininin bir öznesi yapma ve toplumsal cinsiyeti 

disiplinde bir analiz kategorisi olarak inşa etme durumu feminist çabaların en temel 

hedefi olmuştur (Egbatan ve Şahin, 2014: 4). Geleneksel uluslararası ilişkiler 

teorileri genelde analizlerine yapısal seviyede başlarken, feministler aşağıdan 

yukarıya yani bireylerin yaşam ve ilişkilerinden başlayarak bir analiz stratejisi 

uygulamaktadırlar. Diğer bir ifadeyle feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı 

analizlerinin merkezine toplumsal cinsiyete duyarlı bir bakış açısı ile sosyal ilişkileri 

yerleştirmektedir (True ve Tickner, 2018: 227). 

Feminizmin temelleri bir önceki başlıkta aktarıldığı gibi 19. yüzyıla kadar 

dayansa da Uluslararası İlişkiler disiplinine dahil olması oldukça geç olmuştur. Bu 

durumun oluşmasında bu disiplinin diğer sosyal bilimler disiplinlerine göre daha 

genç bir disiplin olmasının payı büyüktür. 15. ve 16. yüzyıllardan itibaren ortaya 

çıkmaya başlayan ulus ve ulus devlet anlayışıyla birlikte uluslararası ilişkiler 

gelişmeye başlamıştır (Yurdusev, 1997: 19). I. Dünya Savaşı sonrası yaşanan 

yıkımın tekrarlanmaması adına ortaya konan idealizm ve buna karşı geliştirilen 

realist argümanlarla birlikte Uluslararası İlişkiler bir disiplin kimliğini kazanmıştır. 



21 

Bu dönem literatüre İdealizm-Realizm tartışması olarak yansımıştır (Çalış ve Özlük, 

2007). Ardından yaşanan II. Dünya Savaşı ile beraber bu tartışmadan realizm 

güçlenerek çıksa da idealizm ve realizmin yöntemleri eleştirilmeye başlanmıştır. 

Böylelikle literatürde bu kez Gelenekselciler ve Davranışsalcılar tartışması 

yaşanmaya başlamıştır (Tanrısever, 1997: 92).  

Bu tartışmalar yaşanırken uluslararası alanda Soğuk Savaş’ın sona ermesiyle 

birlikte artık disiplin içerisinde devlet, güvenlik gibi temel belirleyici kavramların 

yanı sıra çevre, cinsiyet, nüfus sorunları, az gelişmişlik, ekonomik anlamda 

küreselleşme, yeni bağımsızlığına kavuşan devletler, uyuşturucu ticareti ve etnisite 

gibi yeni sorunlar gündeme gelmeye başlamıştır. Bu sorunlarla birlikte 1979 yılında 

Waltz’ın kuramsallaştırdığı Neorealizm ve Neoliberalizm arasındaki tartışma 

yaklaşık on yıl boyunca disiplinin gündemini belirlemiştir. 1990’lı yıllarda ise 

pozitivizme karşı eleştirilerin başı çektiği Pozitivizm–Postpozitivizm tartışması 

disipline birçok yeni teorik perspektifin girmesine zemin hazırlamıştır. Feminizm ise 

postpozitivist tarafta yerini alarak disipline karşı eleştirilerini dile getirmiştir 

(Aktaran Doğan ve Özlük, 2016: 54). 

Bu zamana kadar disiplin içerisinde kadın ve deneyimleri, kadın bakış açısı 

gibi faktörler hiç irdelenmemiştir. Doğan ve Özlük’ün (2016: 55) aktardığı bilgi 

doğrultusunda L. H. M. Ling bu durumu bir Vietnam halk hikâyesine 

benzetmektedir. Bu hikâyede bir kaplumbağanın bir balığa karayı anlatma girişimi ve 

başarısızlığı aktarılırken Ling, tıpkı bu hikâyede olduğu gibi Uluslararası İlişkiler 

disiplini ve özellikle realizm gibi ana akım teorilerin feminizmi anlayamadığını 

belirtmiştir (Ling, 2009: 283-286). Bu bakımdan kendi içerisinde pek çok farklı bakış 

açısını barındırsa ve bölünmelere uğramış olsa da feminist uluslararası ilişkiler 

yaklaşımının disipline yönelttiği eleştiri çerçevesinde sorduğu soru nettir: Kadınlar 

nerede? Bu ve benzeri sorular aracılığıyla anaakım uluslararası ilişkiler teorilerini 

özellikle de realizmin temel aktör olarak devleti ele almasını eleştiren yaklaşım 

bireylerin de uluslararası ilişkilerin ayrılmaz bir parçası olduğu görüşünü 

savunmaktadır (Shepherd, 2009: 208). 

Uluslararası feminist yaklaşım bir yandan cinsiyeti bakış açısına yerleştirirken 

diğer taraftan da kadınların uluslararası süreçlerde nerede ve nasıl 

konumlandırılacağına yönelik analizler yapmaktadır. Cinsiyet (sex) ve toplumsal 



22 

cinsiyet (gender) arasındaki farkın altını çizen uluslararası feminizm kadının safi bir 

cinsiyetten ziyade toplumsal normlar tarafından inşa edilmiş bir cinsiyete 

büründürüldüğünün altını çizmektedir. Feministlere göre insanın politik davranışı 

evrensel değil kendi şartları içindeki değişkenlere bağlıdır. Bu değişkenler ise ırk, 

cinsiyet, etnisite, sosyo-ekonomik statü ve kültür gibi unsurlardan oluşmaktadır 

(Doğan ve Özlük, 2016). Bu bakımdan uluslararası feminist yaklaşım uluslararası 

ilişkiler teorilerini epistemolojik olarak sorgulamış ve kadın faktörünü dış politikaya 

ve uluslararası politikaya taşımayı hedeflemiştir (Ataman, 2009: 6).  

Uluslararası feminist yaklaşım çerçevesinde kadınların dış politika yapma 

alanında marjinalleşmesi uluslararası politikaların modern devlet sisteminde her 

zaman toplumsal cinsiyete dayalı bir aktivite olduğunu göstermektedir. Dış politika 

ve askeri politika büyük ölçüde erkekler tarafından yapıldığından dolayı bu 

etkinlikleri analiz eden disiplin de öncelikle bu bakış açısını yansıtmaktadır. Sertlik, 

cesaret, güç, bağımsızlık ve fiziksel güç gibi erkeğe atfedilen özellikler tarih boyunca 

siyasetin, özellikle de uluslararası politikaların yönetiminde ön plana çıkıştır (Ticker, 

1993: 3). Bu doğrultuda özellikle 1980’lerden sonra üniversitelerde, BM’nin 

faaliyetlerinde, uluslararası örgütler ve konferanslarda, Üçüncü Dünya kadınlarının 

faaliyetlerinde kısacası dünyada kurumsal anlamda güçlenen feminizm kadınların 

dünya politikalarının gündemine getirilmesinde rol oynamıştır. Sonraki dönemlerde 

artan farkındalıkla birlikte uluslararası alanda aktör olarak da görülmeye başlanan 

kadınlar uluslararası politikalarda etkin ve etkili olmaya başlamışlardır (Ataman, 

2009). Ayrıca bu dönemde ilk kez 1988 yılında Millennium dergisinin özel bir sayısı 

ile Kadın ve Uluslararası İlişkiler (Woman and International Relations) konusuna 

yer verilmiş ve daha sonrasında alanın önemli isimleri 1999 yılında Uluslararası 

Feminist Politika Dergisi (International Feminist Journal of Politics) adlı dergiyi 

çıkarmışlardır (Bodur Ün, 2017: ii). 

Disipline girişinden ve özellikle realist teoriyi eleştirilerinden sonra düşünsel 

anlamda artan feminist bakış açısına rağmen feminist yaklaşım halen daha marjinal 

olarak kalmıştır. Bunun sebeplerinden biri feminizmin yalnızca kimlik politikası ve 

kadının durumunu irdeleyen bir bakış açısı sunan yaklaşım olarak algılanmasından 

kaynaklanmaktadır; fakat aslında feminizmin temel olarak dünyanın nasıl 

yönetildiğiyle ilgilendiği belirtilmektedir (Ahall, 2018: 37). Mevcut normlara tarihsel 



23 

ve kurgusal olarak işlemiş erkek odaklı bakış açısını ve erkek baskınlığını kadınsı 

değerlerle ve kadın katılımıyla değiştirmeyi amaçlayan toplumsal bir hareket olarak 

nitelendirilen feminizm, aynı amaçla Uluslararası İlişkiler disiplininin erkek odaklı 

bakış açısını yoğun bir şekilde eleştirmiştir (Biter, 2017: 495). Disiplinin erkek 

egemen yapıda olması, diğer bir ifadeyle hem karar alma mekanizmalarında hem de 

bilgi üretim süreçlerinde erkeklerin ön plana çıkmış olması kadının bu alanda nerede 

var olduğunu ya da neden var olmadığını sorgulatmıştır. Tüm bu eleştiri ve 

sorgulamalar sonucunda disiplinin temel kavramlarını tekrar gözden geçiren 

feministler hem iktidar ilişkileriyle ilgili kavramları sorgulayarak hem de toplumsal 

cinsiyet ekseninde kendi tanımlamalarını yaparak disiplinin teorik ve ampirik 

birikimine katkıda bulunmuştur (Egbatan ve Şahin, 2014: 1). 

Uluslararası İlişkiler disiplininin toplumsal cinsiyet konusuna olan ilgisiz 

tutumu ile birlikte disiplinde alçak politika (low politics) ve yüksek politika (high 

politics) ayrımının olması feminist yaklaşımın disipline geç adapte olmasına sebep 

olmuştur. Bu ayrıma göre alçak politika yani aile hayatı, yerel meseleler ve bireyler 

arası ilişkiler gibi konular kadın alanı olarak kabul edilirken; yüksek politika yani 

güvenlik, askeri konular ve devlet yönetimi gibi alanlar erkek alanı olarak 

görülmüştür (Aydın, 1996: 111). Tickner’a göre disiplin uzunca bir süre “hiç 

çocuğun doğmadığı ve hiç kimsenin ölmediği devletlerden oluşan bir yapı” olarak 

uluslararası ilişkileri incelemiş ve fakat devlet içindeki aktörleri görmezlikten 

gelmiştir (Tickner, 1992: 15). Yukarıda bahsedilen 1990 sonrası uluslararası 

sisteminin gündemine girmeye başlayan çevre, küreselleşme, cinsiyet, nüfus, 

kaçakçılık, uyuşturucu ticareti, insan hakları, azınlıklar ve göç gibi kavramların da 

alanda tartışılmasıyla birlikte feminizm ve uluslararası ilişkiler arasındaki bağlantı 

artmıştır (Tickner, 1999: 45). 

Geleneksel uluslararası ilişkiler kuramlarında genel olarak ırk, etnisite, sınıf, 

cinsiyet gibi farklılıklara yer verilmeden analizler yapılmıştır. Buna karşın feminist 

uluslararası ilişkiler yaklaşımı ise eğer devletlerin uluslararası davranışları 

açıklanmak isteniyorsa bu gibi faktörlerin de analiz düzeyine indirilmesi gerektiği 

görüşünü savunmuştur. Bu bağlamda, disiplinin bunca zamandır erkek egemen bakış 

açısı sebebiyle nesnesi konumunda kalan kadını özne yapma amacı taşıyan feminist 

uluslararası ilişkiler yaklaşımı özellikle uluslararası politikalarda kadın deneyiminin 



24 

de dikkate alınması gerekliliğini belirtmiştir. Bu bakımdan uluslararası feminizmin 

öncülerinden biri ola Enloe (1989) ikinci dalga feminist hareketle birlikte gündeme 

gelen “özel olan politiktir” sloganının içeriğini daha da genişleterek, “özel olan 

politiktir ve uluslararasıdır” olarak belirtmiştir. Enloe kadın deneyimlerini ciddiye 

alan profesyonel bir uluslararası siyaset yorumcusunun bulunmadığını ileri 

sürmüştür. Kadınların savaş, evlilik, ticaret, seyahat, fabrika işi deneyimleri 

disiplinde “insani ilgi alanları (human interest)” olarak değerlendirilmiş, kadınların 

uluslararası siyaseti oluşturma ve bunu sürdürmedeki rolleri araştırma konusu değeri 

olmayan başlıklar olarak kabul edilmiştir. Bu sebeple Enloe’e göre uluslararası 

siyasetin var olan işleyişinde erkeklerin kadınlar üzerindeki hakimiyeti de 

sorgulanmamıştır (Enloe, 1989: 32). Diğer bir ifadeyle seçkin, beyaz erkeklerin 

hakim olduğu Uluslararası İlişkiler disiplininde kadınlar sistematik olarak 

dışlanmışlardır (Ataman, 2009: 23). Aynı şekilde J. Ann Tickner da “uluslararası 

politika erkeklerin dünyasıdır; savaşın ayrıcalıklı bir aktivite olarak görüldüğü güç ve 

çatışma dünyası” diyerek disiplinin egemen kuramlarına yönelik eleştirisini dile 

getirmiştir (Tickner, 1991: 27). 

Bütün bu gelişmeler doğrultusunda farklı erkeklik ve kadınlık deneyimlerinin 

olduğu vurgusuyla toplumsal cinsiyet ilişkilerini Uluslararası İlişkiler disiplinine 

yansıtarak incelemeye başlayan feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı öncelikle 

alanın objektiflikten uzak, maskülen değerlerle örülmüş sübjektif yapısına eleştiri 

getirmiştir. Bu doğrultuda eleştirilerin temel hedefinde en çok uluslararası ilişkiler 

teorilerinin ana kalesi kabul edilen realizm yer almıştır. Realizmin ana argümanları 

olan ve ilerleyen kısımda ayrıntısıyla irdelenecek olan çatışma, güvenlik, devlet, güç 

ve iktidar gibi kavramlar feministler tarafından yapı sökümüne uğratılarak yeniden 

ele alınmış ve tartışılmaya başlanmıştır. Bu bağlamda realizm uluslararası sistemi 

oluşturan ana aktör olarak devletleri rasyonel ve üniter aktörler olarak tanımlarken, 

feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı devletleri birer kara kutu gibi gören realist 

varsayımların karşısına politik ve sosyal nitelikli içsel dinamiklerin şekillendirdiği 

bir devlet modelini ortaya çıkarmaktadır (Egbatan ve Şahin, 2014: 5).  

Realizmin temel varsayımına göre başat aktör olan devleti kontrol edebilecek 

onun üzerinde başka hiçbir güç yoktur ve diğer devletlere karşı gücünü 

koruyabilmesi onun askeri kapasitesini geliştirmesine bağlıdır. Bu durum ise anarşik 



25 

bir uluslararası sistemin yapısını sağlamlaştırmakta ve bazen savaşların haklı sebebi 

olarak gösterilmektedir (Tickner, 1997: 627). Uluslararası sistemin anarşik olduğu 

varsayımına karşı çıkan feminist yaklaşım ise erkeksi değerlerden dolayı böyle bir 

algının yaratıldığını buna karşıt işbirliği, diyalog ve karşılıklılık temelinde bu algının 

çürütülebileceğini belirtmiştir (Sylvester, 2001: 6-7). Diğer taraftan feminist bakış 

açısına göre bu durum devletlerin içerisindeki bireylerin yok sayılması anlamına da 

gelmektedir. Öyle ki feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımına göre bireyin güvenlik 

anlayışı ile devletin güvenlik anlayışı aynı olmayabilir ve hatta devletin güvenlik 

anlayışı bireyin güvenliğini bazı durumlarda tehdit edebilir (Egbatan ve Şahin, 

2014).   

Feminist yaklaşım realist teorinin kavramlarını irdelerken aynı zamanda 

disiplinin klasikleri sayılan ve realist teorinin yapı taşlarını oluşturan isimlerin 

eserlerinde kullandıkları kadın ve erkeklik hallerine de eleştirilerini yöneltmiştir. 

Bütün bu eserlerde devleti yöneten, dış politikaya dair karar verme mekanizmalarının 

başında olan, kısacası güce sahip olan karakterlerin erkeksi özelliklerle; devlete 

yönelik tehditlerin, sorunlu alanların ise kadınsı karakterlerle özdeşleştirildiği dile 

getirilmiştir (Biter, 2017: 499). Örneğin Tickner uluslararası ilişkileri siyasal güç ile 

açıklayan Hans J. Morgenthau’nun uluslararası ilişkilerde kadını misafir olarak gören 

algısını sorgulamakta, insan doğasından bahsederken aslında erkek doğası ve erkeksi 

değerlerin varlığından bahsedildiğini belirtmektedir (Tickner, 2004: 44).  

Tickner bu eleştiriler çerçevesinde Morgenthau’nun Uluslararası Politika: Güç 

ve Barış Mücadelesi (Politics Among Nations: The Struggle for Power and Peace) 

(1948) adlı eserinde vurguladığı realizmin altı ilkesini yeniden formüle etmiştir. 

Tickner’ın yaklaşımına göre Morgenthau’nun realizmin birinci ilkesi olarak 

bahsettiği insan doğası aslında erkek doğasıdır; fakat Tickner’a göre insan doğası 

hem kadınlığı hem de erkekliği barındırmaktadır. İkinci ilkeye yönelik Tickner ulusal 

çıkar kavramının yalnızca güç ile açıklanamayacağını belirtmektedir. Ona göre bu 

kavram işbirliği gibi süreçleri de kapsadığı için çok boyutlu olarak ele alınmalıdır. 

Üçüncü ilkede Morgenthau’nun güç tanımlamasını eleştiren Tickner bu tanımlamada 

erkekliğin ön plana çıkartılırken kadınlık hallerinin güçsüzlük olarak tanımlandığını 

dile getirmektedir. Tickner’a göre dördüncü ilkede ele alınan ahlak ve siyaset 

Morgenthau’nun belirttiğinin aksine birbirinden ayrılamaz ve çatışmaların 



26 

çözümünde evrensel ahlaki değerler göz ardı edilemez; çünkü tüm politik davranışlar 

ahlaki bir değere sahiptir. Beşinci olarak uluslararası çatışmaların çözümünde ortak 

insani yönler ön plana çıkartılarak uzlaşma sağlanmalı ve işbirliği teşvik edilmelidir. 

Son olarak ise Morgenthau’nun tanımında özerklik/otonomi erkeklikle 

özdeşleşmiştir; ancak Tickner bu durumun kadın deneyimlerinin dışlanması demek 

olacağını belirtmektedir (Tickner, 1991: 37).  

Disiplinin diğer önemli düşünürlerinden biri olan Machiavelli’nin Prens 

(Prince) adlı eserinde de benzer şekilde liderin özellikleri arasında yetenek, cesaret, 

akıl, atılganlık gibi erdemlere sahip olması gerektiğinden bahsedilmekte ve bu 

erdemlerin yalnızca erkeklere özgü olduğu kabul edilmektedir. Buna karşı tehlike 

tanımında kullanılan dişil karakterler ise akıldışılığı, zayıflığı ve belirsizliği 

nitelemektedir (Biter, 2017: 500). Benzer şekilde Hobbes’un doğal devlet tanımı 

içindeki insan davranışlarını tarif ederken kullanılan verilerin aslında orta yaş erkek 

davranışlarını tarif ettiği ileri sürülmektedir (Tür ve Aydın Koyuncu, 2010: 10). 

Waltz’ın İnsan, Devlet ve Savaş (Man, the State, and War), Hobbes’un Leviathan 

adlı kitaplarında ise dış politikada söz sahibi olan, devleti yöneten, gücü elinde tutan 

cinsiyetin hep erkek olarak kabul edildiği belirtilmektedir (Biter, 2017: 499). David 

Hume’un “Evdeki doğal yönetici erkektir,” Rousseau’nun “Kadınlar kamusal hayat 

için uygun değildirler,” August Comte’un “Kadınların beyinleri erkeklerden 

küçüktür” gibi düşünce ve yaklaşımlar sebebiyle kadınların uluslararası ilişkilerde 

ötekileştirildiği ifade edilmektedir (Erbaş, 2018: 76). 

Bütün bu anlatılar bizlere Uluslararası İlişkiler disiplininin aktörlerinin 

çoğunlukla erkeklerden oluştuğunu ve savaşan, korkusuz, cesur, güçlü gibi sıfatların 

erkeklere atfedilerek uluslararası ilişkilerin maskülen bir yapıyla kaplandığını 

göstermektedir. Tüm bu sebeplerden dolayı alan içerisindeki politik söylemlerde 

erkekler güçlü ve koruyucu, kadınlar ise güçsüz dolayısıyla korunan tarafta yer 

almıştır. Bu açıdan feminist yaklaşım prenslerin ön planda olduğu, kadınlarını ve 

çocuklarını korumak için savaşa gittiği, devletleri yönettiği, karar vericiler oldukları 

bu sistemi eleştirmiştir (Tickner, 1999: 46). Böylelikle sistematik bir değişimi 

savunan feminist yaklaşım kadının disiplinde görünür kılınmasına odaklanırken 

disiplinin kimliğini sorgulayarak toplumsal cinsiyet meselelerinin 

uluslararasılaşmasını amaçlamıştır (Doğan ve Özlük, 2016: 61). Bu sebeple cinsiyeti 



27 
 

ve toplumsal cinsiyet bakış açısını disipline taşıyarak alan genişlemesini sağlayan 

feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı kadınların deneyimlerinin yeniden yazılması 

yani toplumsal cinsiyet eşitliği temelinde tüm uluslararası ekonomik, askeri, politik 

ve ideolojik süreçlerin tekrar analiz edilmesi, kavram ve kuramların yeniden 

oluşturulması gerektiğinin altını çizmektedir (Tür ve Aydın Koyuncu, 2010: 12-13).  

3. FEMİNİST ULUSLARARASI İLİŞKİLER YAKLAŞIMININ 

GELENEKSEL KAVRAMSALLAŞTIRMALARA YÖNELİK 

ELEŞTİRİLERİ VE YENİDEN YORUMLAMALARI 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı çatışma, savaş,  güç, güvenlik ve barış 

kavramlarına yönelik yapılan geleneksel tanımları yeniden gözden geçirmiş ve bunca 

zamandır yapılan tanımlamaların maskülen, etnosentrik ve tepeden inmeci değerler 

etrafında örülü olduğunu ileri sürmüştür (Booth, 2005: 9). Feminist yaklaşım 

buradan yola çıkarak kadınların da bu kavramlar karşısında farklı deneyimler 

yaşadığını ve bu sebeple yalnızca maskülen değerlere atfedilen tanımlamaların 

yapılamayacağını vurgulamıştır. Bu amaç doğrultusunda kavramları revizyona 

uğratan feminist yaklaşım toplumsal cinsiyet bakış açısıyla kavramlara yönelik yeni 

tanımlamalarda bulunmuş, kadın sorunları ve politikalarını alana sokmuş ve 

disiplinin söylem alanına meydan okuyarak yorumsal anlamda bir genişleme 

sağlamıştır (Aydın Koyuncu, 2012: 117). 

3.1. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Çatışma Kavramı 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı toplumsal cinsiyet, ırk, etnik yapı, sınıf 

gibi ayrımlara dayanarak insanların hak ve saygınlıklarına yönelik sistematik 

ihlallerin düşünülmesi yönünde araçlar ortaya koymuştur. Bu doğrultuda oluşturulan 

eşitsiz yapılanma ve asimetrik güç ilişkilerinin tekrar incelenmesi gerekliliğine vurgu 

yapmıştır (Sharoni, 2010: 4). Bu bağlamda feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının 

üzerinde en çok durduğu konu savaş ve çatışmaların nedenlerinden ziyade sonuç ve 

etkilerine odaklanmak olmuştur. Yaklaşım, realizm çerçevesinde tarihsel süreç 

boyunca yaşanan tüm çatışma ve savaşlar incelendiğinde bir ülkenin varlığını 

sürdürebilmesi ve kendisini iç ve dış tehditlere karşı koruyabilmesinin aracı olan 



28 
 

savaşların erkek hegemonyasında yürütüldüğüne dikkat çekmiştir (Tickner, 2004: 

44-47). 

Geleneksel görüşte erkeklere cesaret, savaşma kabiliyeti, irade ve güç 

özellikleri atfedilirken; kadınlara korku, zayıflık, güçsüzlük özellikleri atfedilmiş; 

savaş eylemi kadını korumak uğruna gerçekleştirilen bir etkinlik olarak ortaya 

konulmuştur (Taner ve Gökalp, 2019: 17). Örneğin, geleneksel yaklaşımlardaki hem 

kadın hem erkek için kalıplaşmış yapıyı vurgulayarak savaş söylemini bozan 

Elshtain’a (1987) göre tarih boyunca erkekler “adil savaşçı (just warrior)”, 

kadınlarsa “güzel ruhlar (beautiful soul)” olarak görülmektedir; ancak bu kalıplaşma 

biçimi yanlıştır. Ona göre kadınların barışla, erkeklerinse savaşla olan birlikteliğini 

vurgulayan bu streotipler hem pasif erkekleri hem de savaşan kadınları dezavantajlı 

kılmaktadır (Aktaran Radoi, 2012: 168). Bu şekildeki savaş öğretisine meydan 

okuyan feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı çatışma ve savaşlar boyunca kadının 

hangi pozisyonda yer aldığını irdelemeye başlamıştır. Bu doğrultuda kadınların 

zannedildiğinin aksine çatışmaların ikincil derecedeki muhatabı olmak yerine, bire 

bir muhatabı olduğu belirtilmiştir (Taner ve Gökalp, 2019: 14).  

Çatışma ve savaşlarda kadınların cinsiyet ilişkilerinden nasıl etkilendiği dört 

farklı kategoriye ayrılmaktadır. Bunlardan ilki toplumsal rollerdir. Buna göre 

kadınların korunan tarafta yer aldığı, erkeğinse koruyucu tarafta yer aldığı 

belirtilmektedir. İkinci unsuru kimlikler oluşturmaktadır ve bu kimlikler kadınlık ve 

erkeklik olgusu üzerinden inşa edilmektedir. Üçüncü kategoriyi kurumlar 

oluşturmakta ve kurumlar aracılığıyla toplumsal cinsiyetin içselleştirildiği 

belirtilmektedir. Son kategoride ise milliyetçilik temelinde şekillenen ideolojiler yer 

almaktadır (Bunga, 2017: 8). Bu doğrultuda feminist uluslararası ilişkiler 

yaklaşımına göre kadınların savaş ve çatışma zamanlarında ve hatta sonrasında 

deneyimledikleri ve hem psikolojik hem de fiziksel anlamda karşılaştıkları zorluklar 

onların da erkekler kadar bu kavram çerçevesinde dile getirilmesini zorunlu 

kılmaktadır. Feministlere göre ataerkil söylem yoluyla oluşturulan pratiklerin 

meşrulaştırıcı bir özelliği bulunmaktadır (Sığın ve Canatan, 2018: 167). Kadınların 

barıştan yana, erkeklerinse savaştan yana olması söylemi, ataerkil normların sisteme 

adapte ettiği, başka bir seçim tanımadığı ve bireylerin düşünce yapılarını 

şekillendirdiği savıyla feministlerce eleştirilmektedir. Bu kapsamda söz konusu dil 



29 

ve söylem aracılığı ile aslında yalnızca kadınların değil aynı zamanda hegemonik 

erkeklik üzerinden erkeklerin de baskılandığı dile getirilmektedir. Diğer taraftan bu 

erkek hegemonik dilsel söylem çatışma durumlarındaki kayıpların incelendiği 

raporlara da sirayet etmiştir. Bu raporlarda kadın ve çocukların aynı kategoride 

kümelendiği görülmekte böylece korunmaya ihtiyacı olan, çözüm üretemeyen aciz 

bir kadın kimliğinin hegemonik dille yeniden pekiştirildiği ileri sürülmektedir 

(Gürpınar, 2017: 474). 

Feminist bakış açısı çatışma ve savaş zamanlarında kadınların yalnızca mağdur 

veya kurban olarak yer almadığını aynı zamanda birer aktör, fail olarak da yer 

aldıklarını dile getirmektedir. Bu doğrultuda kadınların iki farklı rolü 

vurgulanmaktadır. Bunlardan ilki tarihsel öğretilerin ataerkil ve milliyetçi perspektifi 

ışığında çatışma ve savaş zamanlarında kadınların uluslar için oğullar doğuran 

anneler, tecavüze uğrayan mağdurlar ya da cephede vatan için savaşan erkeklere 

yardım eden cefakâr kadınlar olarak yer aldığı modeldir. Bu modele göre kadınlara 

çatışma ve savaşlarda yüklenen eylem alanı oldukça sınırlıdır ve kadın ikinci statüde 

kalan güçsüz bir kimliktir. İkincisi ise feminist bakış açısının algıları genişletmeyi 

hedeflediği bir model olup kadınların da erkekler kadar zalim, gaddar, acımasız 

rollerde yer alarak savaşçı olabileceği savından hareket etmektedir. Bu modele göre 

kadınlar da erkeklerle eşit derecede savaşçı ve güçlü bir kimlik olabilmektedir 

(Peterson, 1994: 80-82 ve Tickner, 2004: 47).  

Feminist bakış açısına göre kadına atfedilen duygusal olma, kırılgan ve naif 

görünümün aslında toplumsal cinsiyet normlarına göre şekillendiği ve bu durumun 

bir cinsiyet değil; kişilik meselesi olduğu belirtilmektedir (Ahall, 2018: 45). 

Özellikle bölgesel krizlerde, etnik çatışma ya da savaşlarda her iki cinsiyetin de 

şiddetin hem mağduru hem de uygulayıcısı olabileceği ve erkekliğe atfedilen gücü 

kadınların da kullanabildikleri gözlemlenmiştir (Bilgin Aytaç, 2018: 13). Örneğin 

Lynndie England, 2003 ve 2004 yıllarında Irak müdahalesi sonrasında Bağdat’taki 

Ebu Garip Hapishanesi’nde Iraklı tutuklulara yaptığı işkencelerle adından 

skandallarla söz ettiren bir ABD kadın askeri personelidir. England, toplumsal olarak 

yerleşmiş kadın figürünün tam aksine uyguladığı işkence yöntemleriyle gündeme 

gelmiş ve medyada kendisinden bir canavar ve şeytan olarak bahsedilmiştir (Myrie, 

2004 ve Goldenberg, 2004).  



30 
 

Feminist yaklaşıma göre savaş bir yandan erkeğin otoritesini sağlamlaştırırken 

kadın ve erkek arasındaki cinsiyet ayrımını derinleştirmektedir. Erkeklerin savaşlara 

kadın ve çocuklar gibi savunmasız grupları korumak için giriştiği öğretisine karşılık, 

son dönemlerde yaşanan savaşlardaki kayıpların çoğu sivil kayıplardan oluşmaktadır. 

Bu sivil kayıplar içindeki kadın ve çocuk oranlarının 20. yüzyılın başlarından 

itibaren %10’lardan % 90’lara çıktığı ifade edilmektedir (Pankhurst, 2010: 148). 

Örneğin Amerika’nın Irak’a müdahalesi ve sonrasında yaşanan süreçte, sivil kayıplar 

içerisinde kadın ve çocukların oranının %55, Afganistan’a yapılan müdahalede ise 

%60’lara ulaştığı görülmektedir (Aktaran Aydın Koyuncu, 2012: 130). Hoffman ve 

Weiss’in verilerine göre ise 20. yüzyılın başındaki savaşlarda toplam ölümler 

içerisinde %10-15 civarında olan sivil kayıplar yüzyılın sonunda %90-95’lere 

ulaşmıştır (Hoffman ve Weiss, 2006: 73). Savaş mağdurlarının %80-90’nı siviller, 

kadınlar ve çocuklardan oluşmaktadır (Radoi, 2012: 165). Kısacası Tickner’ın da 

belirttiği gibi “genç erkeklerin savaşa kadınları ve çocukları korumak için giriştikleri 

söylense de savaş sonundaki ölü oranlarında kadınların sayısının diğerlerine kıyasla 

çok yüksek olduğu görülmektedir” (Tickner, 1997: 627). 

Özellikle 21. yüzyılla beraber hegemonik eğilimlerin ön plana çıktığı güçlü 

devletlerde ırk, dil, etnik köken, mezhep çatışmaları yaşanmaya başlamış, çatışma ya 

da savaş kavramının belli bir alana ya da kişiye yönelik olmaktan çıkıp boyut atladığı 

bir döneme girilmiştir. Bu dönemde artan milliyetçi faaliyetler ve arkasındaki 

hegemonik dürtülerle birlikte eril kavramların da bolca sergilendiği belirtilmektedir. 

Çatışma kavramı en az biri devlet hükümeti olan iki taraf arasında silahlı kuvvet 

kullanımının olduğu, hükümeti veya bölgeyi ilgilendiren tartışmalı bir uyumsuzluk 

sonucu bir yılda çatışmaya bağlı en az 25 ölümün gerçekleşmesi durumu olarak 

tanımlanmaktadır (Hedström ve Senarathna, 2015: 13). Söz konusu çatışma ve savaş 

sırasında ve sonrasında ise kadınlar çift taraflı bir biçimde bu durumdan olumsuz 

anlamda etkilenmektedirler. Örneğin bu dönemlerde sivillerin yaşamlarını devam 

ettirebilmeleri için gerekli olan temel sosyal hizmetlere erişimleri kadınlar açısından 

baskı, sokağa çıkamama, taciz ve tecavüz gibi sebeplerle engellenirken, söz konusu 

durumlarda ekonomik bunalım sebebiyle ortaya çıkan işsizlik sonucu erkeğin aile 

içerisinde kadına yönelik şiddeti de söz konusu olabilmektedir.  (Rehn ve Sirleaf, 

2002a: 14). 



31 

Diğer taraftan iç çatışma ya da silahlı çatışmaların yaşandığı ülkelerde insani 

krizlerin ülkeler arası silahlı çatışmalardan daha şiddetli olabilmesi de söz 

konusudur. Örneğin 2013’ün başında Nijerya hükümeti ve Boko Haram terör örgütü 

arasında yaşanan silahlı çatışmalarda Borno, Yobe ve Adamawa’da yaşayan %70’i 

kadın ve çocuklardan oluşan sivil nüfustan 300 binden fazla kişi yerinden olmuştur. 

Mayıs 2013’te 470 bin insan Boko Haram isyanı yüzünden ülke içinde yer 

değiştirmiş, 60 bin insan ise komşu ülkeler olan Kamerun ve Çad’a mülteci olarak 

sığınmıştır (Bunga, 2017: 4). Uluslararası Af Örgütü (Amnesty International) ve 

Terörizm Çalışmaları ve Terörizmle İlgili Yanıtlar Konsorsiyumu (Consortium for 

the Study of Terrorism and the Response to Terrorism-START) raporuna göre söz 

konusu çatışmalarda insan kaçırma, kölelik, tecavüz, katliam, çocukların Boko 

Haram savaşçısı olarak kaçırılması, kadınların alanlarının sınırlandırılması gibi temel 

insan hakları ihlalleri yaşanmıştır (START, 2014: 6-8).  

Çatışma boyunca ve sonrasında kadınların annelik ve aile içi görevleri 

bakımından yaşadığı zorluklar ise çatışmanın kadınlar üzerindeki başka bir boyutunu 

daha ortaya koymaktadır. İkinci bölümde ayrıntılarıyla aktarılacağı üzere kadınların 

çatışma ve savaş durumlarında karşılaştıkları ve deneyimledikleri zorlukların bazıları 

şu şekilde sıralanabilmektedir: kadınlara karşı bir savaş silahı ya da stratejisi olarak 

kullanılan tecavüz ve sistematik tecavüz, sonrasında yaşanan travmatik süreçler, 

ataerkil toplumun dayattığı önyargılar ve onlarla mücadele edilememesi, rehin 

tutulma, zorla hapsedilme, işkence görme, toplumsal dışlanma, istenmeyen 

hamilelik, cinsel yolla bulaşan hastalıklar, namus cinayetleri, zorla evlilik, zorunlu 

göç olaylarının yaşanması ve bu göç sırasında yalnızca kadın olmaları sebebiyle 

yaşanılan istismarlar, göç edilse dahi gidilen yerdeki toplumsal ön yargılar ya da 

savaştan dönmeyen eşlerinin yerlerine geçerek aile geçimini sağlamaya çalışmaları. 

Bu açıdan kadınların savaş deneyimi tek boyutlu değildir ve kadın kimlikleri 

sebebiyle yaşamak zorunda kaldıkları bu deneyimler kadınların hem fiziksel hem de 

psikolojik anlamda yaşam mücadelesi vermesini gerekli kılmaktadır (Rehn ve 

Sirleaf, 2002a: 17).  

Çatışma ve savaş kavramlarıyla bağlantılı olarak ele alınan bir diğer kavram da 

militarizm kavramıdır.  Bu kavram ilk kez 1860’larda Fransız anarşist düşünür Pierre 

Joseph Proudhon tarafından kullanılmaya başlanmış ve bu kavramın yüzyılı aşan 



32 

tarihçesi bir yandan tarihsel olaylar bir yandan da düşünsel gelişmelerle 

şekillenmiştir (Altınay, 2011). Tarihsel anlatılar boyunca farklı tanımlamalarla 

karşımıza çıkan militarizm kavramı aslında hep savaş kavramıyla birlikte yan yana 

yürütülse de tarihçi Alfred Vagts “militarizm savaş zamanından çok barış zamanında 

gelişir” diyerek kavramın hazırlayıcı bir unsur olduğunu; Avrupa tarihçisi Michael 

Howard ise “askeri alt kültüre ait değerlerin toplumun egemen değerleri olarak 

algılanması” olarak belirterek kavramın yayılan bir unsur olduğunu dile getirmiştir 

(Aktaran Altınay, 2011). Toplumu bir arada tutmak için bir uyum projesi ya da 

toplumsal bir tutkal olarak değerlendirilebilen milliyetçilliğin militarizm yoluyla 

askeri değerlerin toplumsal hayata aktarılmasında rol oynayabileceği ifade 

edilmektedir (Sirman, 2002: 228). 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının önemli isimlerinden biri olan 

Enloe’nun (1989: 79) tanımına göre “ulus, ortak bir geçmiş tarafından 

biçimlendiklerine ve ortak bir kaderi paylaşmaya yazgılı olduklarına inanan 

insanlardan oluşan bir topluluktur. Bu inanç genellikle ortak bir dilden ve etrafındaki 

gruplardan farklı olma hissinden doğmaktadır. Milliyetçilik, bu inançları besleme ve 

ulusun kendi kaderine hakim olmasına olanak tanıyan siyasetleri teşvik etme 

taahhüdüdür.” 19. ve 20. yüzyılın uluslararası sistemi genel olarak ulus devlet 

anlayışı ve bu anlayış çerçevesinde şekillenen milliyetçilik etrafında kurulmuştur. Bu 

sistemle birlikte bireylerin kimlik ve arzuları, sosyal hayatları şekillendirilmiştir. Bu 

sebeple milliyetçilik kavramının yalnızca dar tanımıyla ele alınıp bir siyasi ideoloji 

olarak tanımlanması yerine milliyetçiliğin sosyal, ekonomik, kültürel oluşumların 

arkasındaki fikirler ve pratikler bütünü, dünyayı algılayış biçimi olduğu ve bu açıdan 

kültürel alanla da ilişkili olduğu belirtilmektedir (Altınay, 2013: 17).  

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı milliyetçilik ve militarizmin kendine 

has kimlikler ürettiği iddiasıyla özellikle toplumsal cinsiyetin hissedilmesine yol 

açtığını, kendine ait kadınlık ve erkeklik durumları yarattığını ve zafer kazanmanın 

erkeksileştirildiğini ileri sürmüştür. (Arman ve Şerbetçi, 2012: 74). Bu doğrultuda, 

yaklaşım “toplumsal cinsiyet körü (gender blindness)” olabilen milliyetçilik 

çalışmalarına kadının da dahil edilmesi gerektiğini belirtmektedir (Kelleci, 2017: 

414). Söz konusu yaklaşımın dikkat çektiği bir başka nokta ise ulusu anne kimliği 

üzerinden tanımlayan anlayışın aslında çatışma ortamlarında kadın bedeninin savaş 



33 

alanına dönmesine sebebiyet verdiği, bunun ise dolaylı olarak çatışmalarda kadın 

bedenine yapılan ihlallerin düşmanın toprağına yapılan bir ihlal olarak görülmesine 

neden olduğudur  (Özdemir, 2015, 310).  

Diğer taraftan Enloe (2000: 29) militarizasyon sürecinin kendine meşru alanlar 

yaratabilmek için eğitim, medya ve sanat gibi farklı araçlar kullanabildiğini 

belirtmiştir. Bu araçlarla ahlaki anlamda savaşı haklı çıkarma mekanizmalarına 

işlerlik kazandırılabilmektedir. Örneğin medya aracılığı ile cesur ve kurtarıcı erkek 

askerler gösterilirken; biz ve diğerleri algısı ile bir ötekileştirme bilinci 

yerleştirilebilmektedir. Medya araçlarının bir başka boyutunu ise çatışma veya savaş 

zamanlarında askerlere izletilen cinsel içerikli görseller oluşturmaktadır. Böylece 

düşman ülkenin kadınlarına yönelik bir saldırı güdüsü harekete geçirilmektedir. 

(Zawati, 2010: 151).  

Bunların yanı sıra dilsel söylem de militarizasyona katkı sağlayan başka bir 

araç olabilmektedir. Diğer bir ifadeyle militarizasyon süreçlerinde yiğitlik 

ideolojilerinin yanında dişileştirilmiş söylemler de yer almaktadır. Amerika’da beyaz 

adamın fethettiği pek çok coğrafi bölgeye verilen Louisiana, Maryland, Virginia, 

North Carolina, South Carolina gibi kadın isimleri örneklerinde de görüleceği üzere 

erkekler için fetheden, kadınlar için ise fethedilen imgesi oluşturulduğu 

belirtilmektedir (Arman ve Şerbetçi, 2012: 75). Benzer şekilde kullanılan silahlara 

verilen isimler de cinsiyet vurgusu taşımaktadır. Örneğin ilk atom bombası ve onu 

atan uçak bu anlayış çerçevesinde cinsiyetlendirilmiştir. Buna göre bombalar küçük 

oğlan (little boy) ve şişko adam (fat man) olarak isimlendirilirken, bombayı atan 

uçağa uçağı kullanan pilot Paul Tibbets'in annesi Enola Gay’ın ismi verilmiştir. 

(Doğan ve Özlük, 2016: 62).  

   Görünürde bir erkek alanı olarak ortaya konan çatışma süreçlerinin arka 

planında kadınlar farklı rollerle yer almaktadır. Örneğin ordulara çocuklarını 

yollayan annelerin yanı sıra orduda çalışan erkeklerin eşleri olan kadın deneyimleri 

ve ordu içerisinde maskülen değerlere bürünerek hareket etmek zorunda kalan 

kadınlar bulunmaktadır. Bu sebeple her kadının deneyimi aynı olmadığı gibi 

Enloe’nun (2000: 17) deyişiyle bu süreçler farklı deneyimler dolayısıyla her zaman 

kadınlar arasında birbirlerine karşı bir bağlılık hissine de yol açmamaktadır. Bununla 

birlikte çatışma süreçlerinde kadınlık ve erkekliğe atfedilen tutumların gerçeklerle 



34 

örtüşüp örtüşmediğinin incelemesini yapan feminist yaklaşım, oluşturulan algıların 

aksine çatışma durumlarında kadın ve erkeklerin birbirinden farklı tutumlar 

izlemediklerini ileri sürmüştür. Başka bir ifade ile kadınların barışçıl doğalarıyla 

birlikte korunması gereken, zayıf varlıklar; erkeklerinse savaş yanlısı, çatışma 

güdüsüne yatkın bireyler olup olmadıkları araştırıldığında aslında bu durumun 

toplumsal cinsiyet söylemleriyle içselleştirilmiş olduğu ifade edilmiştir. Örneğin 

1997 yılında World Politics’te yayınlanan Mark Tessler ve Ina Warriner’in İsrail, 

Mısır, Filistin ve Kuveyt’in Arap-İsrail ihtilafı konusundaki tutumlarını inceleyen 

çalışmalarında bu toplumlardaki kadın ve erkeklerin çatışmaya karşı önemli ölçüde 

farklı bir tutumlarının olmadığı ve kadınların erkeklerden daha az militarist 

olduklarına dair hiçbir kanıtın bulunmadığını iddia etmiştir (Tessler ve Warriner, 

1997). Başka bir örnek olarak Latin Amerika ve Afrika’daki bazı devrimci muhalif 

hareketlerine bakıldığında kadınların askeri gücün önemli bir bölümünü oluşturduğu 

veya 1979-1990 yılları arasında İngiltere’de başbakanlık görevini yürüten Margaret 

Thatcer, 1980-1984 yılları arasında Hindistan’da başbakanlık görevini yürüten Indra 

Gandi ve 1997-2001 yılları arasında ABD Dışişleri Bakanlığı görevini yürüten 

Madeleine Albright gibi kadın liderlerin gerektiğinde diğer devletlerle veya gruplarla 

savaşmaktan geri durmadıkları dile getirilmektedir (Aktaran Ataman, 2009: 26).  

Sonuç olarak uluslararası feminist yaklaşımın ana eleştirisi savaşın erkeklik ve 

kadınlık deneyimleri üzerinde oluşturduğu farklılıklardır ve bu farklılıkların görünür 

kılınmasını istemektedirler. Bu çerçevede eril egemenlik ve ataerkillik altında 

şekillenen toplumsal cinsiyet ilişkilerinin militarizm ve savaştan beslendiğini ileri 

sürmektedirler (Taner ve Gökalp, 2019: 24). Bu noktada feminist uluslararası 

ilişkiler yaklaşımı özellikle çatışma ve savaş öncesinde ulus tarafından yüceltilen 

kadınların çatışma zamanları ve sonrasında ele geçirilen bir nevi savaş ganimeti 

olarak görülüp aşağılanmasına şiddetle karşı çıkmıştır. Bu noktada feministler için 

önemli olan nokta herkesin kaderini belirleyen çatışma durumlarında ve savaş 

kararlarının alınmasında kadınların da eşit ve adil derecede rol oynayabilmesidir 

(Tickner, 1991: 34). 

Diğer taraftan çatışma sonrası dönemde de kadınların yaşadıkları zorluklar 

devam etmektedir. Örneğin çatışma ortamından psikolojik travma ile evine dönen 

erkeklerin aile içerisindeki davranışlarında değişiklikler gözlemlenebilmekte, evlerini 



35 

savaş alanına benzer bir şekle dönüştürebilmektedirler. Örneğin Yugoslavya’da 

olduğu gibi aile içi şiddet çatışma sırası ve sonrasında da devam edebilmektedir 

(Hedström ve Senarathna, 2015: 15). Kadına yönelik gerçekleştirilen bazen fiziksel 

bazen de psikolojik bir şiddete bürünen bu devamlılık halini Cockburn hem evde, 

sokakta, çatışma alanında yani mekânsal olarak hem de yumruktan nükleer füzelere 

kadar ölçütsel bir devamlılık olarak belirtmektedir (Cockburn, 2012).  

Bununla birlikte, kadınların çatışma ve sonrası dönemlerinde yaşadığı zorluklar 

eğitim alanındaki göstergelerle de bağlantılıdır. Afet ve Acil Durum Yönetimi 

Başkanlığı (AFAD)’ın 2014 yılında Türkiye’deki barınma merkezlerinde bulunan 

kadınlar üzerine yaptığı bir araştırmada, kadınların %64’ünün eğitim durumlarının en 

fazla ilkokul seviyesinde olduğu, yaklaşık %20’sinin okuma yazma bilmediği ve 

%90’ının ise herhangi bir mesleğe sahip olmadığı belirtilmiştir (AFAD, 2014: 24). 

Eğitim seviyesindeki düşüklük ve kadınların çatışmaların yaşanmadığı dönemlerde 

bir mesleğe sahip olamamaları durumu, onların çatışma ve savaş sırası ve 

sonrasındaki dönemlerde daha zorlu bir sürece girmelerine sebep olmaktadır.  

Diğer taraftan devletin dış tehditlere karşı kendini korumak amacıyla girdiği 

haklı savaş argümanını sorunsallaştıran feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı, bu 

argümanla devletin kendi güvenliğini insan güvenliğinden üstün tutarak bir ikilik 

yarattığını ileri sürmüştür (Egbatan ve Şahin, 2014: 11). Farklı aktörlerin güç 

mücadelesinin bir aracı olarak kullandıkları çatışma ve savaş durumu söz konusu 

aktörlerin kendi istekleri dahilindeki bir barış ortamını yaratma maksadı taşısa da bu 

süreçler sırasında ve sonrasında yaşanan problemlere çözüm bulamamalarının 

patolojik bir duruma yol açtığı belirtilmektedir. Yapılan onca girişim, sözleşme, 

uluslararası faaliyete rağmen bu sorunlara çözüm bulunamamasının ilk örneği I. 

Dünya Savaşı sonrası yaşanan II. Dünya Savaşı olmuş ve yine dersler alınamayarak 

tarih sahnesinde pek çok savaş yaşanmış ve hala daha yaşanmaktadır. Özellikle 

kadınların çatışmalarda yaşadıkları durumu uluslararası arenada gözler önüne seren 

1990’lı yıllarda yaşanan Yugoslavya’daki durumların benzeri bugün halen daha 

dünyanın pek çok yerinde yaşanmaya devam etmektedir (Ülgül, 2017: 444). 



36 

3.2. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Toplumsal 

Cinsiyet, Güç ve İktidar Kavramları 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının analiz çerçevesi hangi kavrama 

oturtulursa oturtulsun temelindeki ana odak noktalarından biri her zaman toplumsal 

cinsiyet olmuştur. Yaklaşımın kendi içerisindeki farklı ideolojilerden beslenen 

dağınık yapısı sonucu toplumsal cinsiyet konusunda da farklı görüşler ortaya 

atılmıştır. Örneğin radikal feministler dişiliği yücelterek, kadın ve erkek arasında 

yalnızca kültürel anlamda değil biyolojik anlamda da farklılıkların olabileceğini 

savunurken, liberal feministlere göre kadın ve erkek arasındaki fark yok denecek 

kadar az veya eşittir. Postmodern feministler ise radikal feministlerin toplumsal 

cinsiyet konusundaki yaklaşımlarını abartılı bulmuş, liberalleri ise toplumsal 

cinsiyeti küçümsedikleri yönünde eleştirerek ikisi arasında bir yerde durmayı 

seçmiştir (Doğan ve Özlük, 2016: 62). Farklı tanımlamalar olsa da feministlere göre 

uluslararası ilişkilerin ve buna bağlı olarak da uluslararası siyasetin doğası 

cinsiyetlendirilmiş, özellikle de seçkin erkekler tarafından şekillendirilmiştir. 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının disipline yönelik eleştirilerinin temel 

odağında da bu durum yatmaktadır (Enloe, 1989: 29).   

Bu açıdan feminist yaklaşımın sunmuş olduğu cinsiyet ve toplumsal cinsiyet 

ayrımı dikkate alınmalıdır. Toplumsal cinsiyet kavramını literatüre kazandıran Ann 

Oakley’e göre cinsiyet (sex) biyolojik bir ayrımı anlatırken, toplumsal cinsiyet 

(gender) sosyo-kültürel bir ayrımı barındırmaktadır (Oakley, 1972: 98). Feminist 

yaklaşıma göre cinsiyet kişilerin doğuştan gelen biyolojik unsurlarını yani kadın ve 

erkeği tanımlarken; toplumsal cinsiyet kavramı kişilere toplum tarafından 

giydirilmiş, ataerkil bir düzen tarafından inşa edilerek kişiler tarafından 

benimsenmesi beklenen ve eşitsizliğe dayalı olan kadınlık ve erkeklik halleri olarak 

tanımlanmaktadır (Cockburn, 2012). 

Diğer taraftan uluslararası feminist yaklaşım toplumsal cinsiyet algısının 

Uluslararası İlişkiler disiplininde ve özellikle de kadınların karar alıcı 

mekanizmalarda neden yer alamayışını sorgulamıştır. Disipline yönelik 

sorgulamadaki ilk fitilin ateşi 1998 yılında Francis Fukuyama’nın Foreign Affairs 

dergisinde yayınlanan Kadınlar ve Dünya Siyasetinin Evrimi (Women and the 



37 

Evolution of World Politics) adlı makalesiyle atılmıştır. Bu makalede Fukuyama’ya 

göre cinsiyetlendirilmiş beklenti ve imajların kaynağı olarak kültüre çok fazla dikkat 

çekilmiş olsa da biyolojiye çok fazla önem verilmemiştir. Bu sebeple Fukuyama 

biyolojik farklılık üzerinden bir analiz gerçekleştirmeye çalışarak kadın ve erkeğin 

farklı olduğunu, bu sebeple de kadının politik anlamdaki düşünüş yapısının karar 

verici ve yönetici mekanizmalarda etkisiz kalacağını belirtmiştir (Fukuyama, 1998: 

25).  

Fukuyama (1998: 25-33) makalesine biri Tanzanya diğeri de Hollanda 

hayvanat bahçesinde tutulan şempanzelerin şiddet davranışlarını anlatarak 

başlamaktadır. Ona göre dişi şempanzeler şiddetli, acımasız ve rekabetçi 

olabilmelerine rağmen en kötü şiddet ve koalisyon biçimini erkek şempanzeler 

yapmaktadır. Ayrıca erkek ve dişi şempanzelerin koalisyon yapma biçimleri de 

farklıdır. Erkekler tamamen araçsal hareket edip, sebepleri hesaplarken; dişiler 

duygusal bağlar kurmaktadır. Fukuyama şempanzelerin insanlara en yakın evrimsel 

doğaya sahip olduğunu ifade ederek uluslararası ilişkilerdeki cinsiyet farklılıklarını 

anlamak maksadıyla bu çalışmayı kullandığını belirtmiştir. Fukuyama erkekler 

tarafından yönetilen dünyanın daha saldırgan olduğunu ve böyle bir dünyada 

savaşma ihtimalinin yükseldiğini belirtirken, kadınlarca yönetilen dünyanın ise daha 

az saldırgan, maceracı, şiddetli, rekabetçi ve yaşadığımızdan daha az çatışmacı olup 

daha çok uzlaşmacı ve işbirliğine açık olacağını ifade etmiştir.  

Bununla birlikte Fukuyama tamamen kadınlar tarafından yönetilen bir 

dünyanın aynı zamanda sorumluluğu da beraberinde getireceğini belirtmektedir; 

çünkü ona göre böyle bir durumda Batılı olmayan ülkelerin dizginlenemeyen 

erkekliklerine karşı yeterli koruma sağlanamayacaktır. Fukuyama’ya göre; Batılı 

demokrasiler kadınları ciddiye alsalar ve barış içerisinde yaşamaktan yana bir 

tercihte bulunsalar bile dünya üzerinde hırslı ve dizginlenemeyen erkekler tarafından 

yönetilen başka yerler de vardır. Bu yüzden Fukuyama erkeksi politikalara zorunlu 

olarak ihtiyaç olduğunu ileri sürmüştür (Fukuyama, 1998: 36-37). Fukuyama’nın bu 

argümanı kadınlar tarafından yönetilen bir toplumun aslında rekabet için yeterli 

kaynak sağlayamayıp şiddet yaratacağını varsaymaktadır. Bu tür açıklamaların ise 

aslında disiplindeki kadınların etkinliğini olumsuz etkilediği belirtilmektedir. Benzer 



38 
 

argümanlar aracılığı ile karar verici mekanizmalarda kadının yer alamayacağı fikri 

zihinlere işlenmeye çalışılmaktadır (Charlesworth, 2008: 348).  

Diğer taraftan, feminist uluslararası ilişkiler yaklaşım cinsiyetlendirilmiş 

yapılara, kadın deneyimlerinin sosyal, kültürel, ekonomik ve politik alanlarda göz 

ardı edilmişliğine karşı çıkarak uluslararası ilişkilerin ana gündemi (mainstream) 

olarak kabul edilen alanların aslında birer erkek gündemi (malestream) olduğunu 

belirtmektedir (Doğan ve Özlük, 2016: 62). Bu sebeple uluslararası ilişkilerin bir 

erkek dünyası kurgusuna dayandığı ve bir erkek sanatı olduğu varsayımına şiddetle 

karşı çıkan feminist yaklaşım devlet, iktidar ve güç kavramlarına karşı eleştirilerde 

bulunmuştur (Runyan ve Peterson, 1991: 70). Feminist yaklaşım devletin kadınlık ve 

erkeklik halleri üzerinden güç kavramını inşa etmesini sorunsallaştırmaktadır. Buna 

göre disiplinin merkezi kavramlarından biri olan güç erkek merkezlidir ve bu durum 

kadınların ekonomik, siyasi ve askeri güç sistemlerinde karar verici mekanizmalara 

adapte edilmesinin önünü tıkamaktadır (Ataman, 2009: 24). Bu bağlamda özellikle 

ikinci dalga feminist hareketin gündeme getirdiği bir husus olarak özel alanın 

devletin güç unsurları aracılığıyla kontrol altına alındığı, ataerkil sistemin belirlenmiş 

olan cinsiyet kimliklerini baskılayarak özel alana müdahalelerde bulunduğu ileri 

sürülmüştür (Bilgin Aytaç, 2018). 

Toplumsal cinsiyet politikaları ilk kez 20. yüzyılın sonlarına doğru kalkınma 

politikalarının içerisinde kendini göstermeye başlamıştır. Yaklaşık olarak yüzün 

üzerindeki ülke bu politikaları devlet bürokrasisinin çeşitli aşamalarında 

kullanmaktadır (Henshaw, 2017: 5). Temel reformlar aracılığıyla kurumsal anlamda 

toplumsal cinsiyet politikalarını politikaya dahil etme girişimleri ise bazen daha fazla 

bürokrasi yaratmaya bazen de eksik ve hatalı sonuçlar vermeye sebep olmaktadır 

(True ve Mintrom, 2001: 31). Diğer yandan toplumsal cinsiyet eşitliğinin sağlanması 

iktidar ve devlet nezdinde değerlendirilirken akıllara yapılması gereken yasal 

bağlayıcılıklar gelmektedir. Bu adım önemli bir aşama olsa da yalnızca yasal 

adımlarla bir bağlayıcılık kazandırma girişimi, toplumsal cinsiyet eşitsizliğini 

ortadan tamamen kaldıracağı anlamını taşımamaktadır. Örneğin dünya genelinde 

kadınların meclislerdeki temsil oranları erkeklere kıyasla oldukça düşük seviyelerde 

olmasına rağmen 1990’larda eski Yugoslavya ve Ruanda’da bu durumun tam tersi 

yaşanmıştır (Gerecke, 2010: 144). Söz konusu dönemlerde Birleşmiş Milletler 



39 
 

Eğitim, Bilim ve Kültür Örgütü (United Nations Educational, Scientific and Cultural 

Organization-UNESCO)’nün verilerine göre Ruanda’ya bakıldığında başbakanının 

bir kadın olduğu görülmekle birlikte ülkede kadın erkek arasında ekonomik anlamda 

bir eşitsizlik yok denecek kadar az boyutlarda kalmış ve okuma oranı %98 olarak 

belirtilmiştir. Yugoslavya’da ise okuma oranı %100 iken kadın ve erkek arasında 

eğitimde bir eşitsizlikten söz edilmemektedir (Aktaran Özdemir, 2015: 312). Fakat 

aynı dönemde söz konusu ülkelerde yaşanan çatışma ve katliamlar sonucundaki 

süreç yasal olarak toplumsal cinsiyet bakımından bir eşitlik sağlansa bile 

uygulamadaki eşitsizliklerin giderilemeyeceğini gözler önüne sermiştir. Bunun temel 

gerekçesi ise eşitsizlikten bahsedilirken yalnızca sağlık, eğitim, ekonomi ve yasal 

alanlardan söz edilirken sosyo-kültürel ve geleneksel eşitsizliklerin göz ardı edilmiş 

olmasıdır (Gerecke, 2010: 146). 

Toplumsal cinsiyeti bir araç olarak kullanan feminist yaklaşım böylelikle 

gündelik hayatın içerisine gizlenmiş güç ve iktidar pratiklerinin ardındakilere 

odaklanmıştur. Freud’un “biyoloji kaderdir” ifadesine Butler’in “kültürün kader” 

olduğu önermesiyle karşı çıkan feministler, cinsiyetlerin kültür tarafından inşa 

edildiğini savunmaktadırlar (Erbaş, 2018: 76). Bu anlayış çerçevesinde çocukluktan 

yetişkinliğe ve yaşlılığa varan süreçte evde, ailede, okulda, sosyal hayatta, devlet 

mekanizmalarında, sanatta, medyada, ekonomide ve sosyo-kültürel alanlarda ataerkil 

toplumsal cinsiyet ilişkilerinin pekiştirildiğine ve bu süreçte iktidar ve iktidar 

ilişkilerinin önemli bir rol oynadığına dikkat çekmektedirler (Egbatan ve Şahin, 

2014: 16). İktidar ideoloji, politika, söylem ve uygulamaları ile ataerkil düzeni 

destekleyerek toplumsal cinsiyetin yeniden üretimini sürekli kılmaktadır (Biter, 

2017: 496).  

 Bütün bunların ötesinde feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımına göre 

devletin katı, değişmeyen, istikrarlı bir yapısı da yoktur; aksine çok boyutlu, 

karmaşık ve değişime karşı direniş gösterse de değişebilme kapasitesi olan bir yapı 

sergilemektedir (Gazioğlu Terzi, 2015: 147). Bu sebeple devletleri tek başlarına 

toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden üreticisi olarak görmenin hatalı bir yaklaşıma 

sebep olduğu da ileri sürülmektedir; çünkü devletlerin izlediği politikalar tarihsel, 

ekonomik ve kültürel duruma göre değişiklik gösterebilmektedir. İsveç, Kanada, 

Fransa ve en son Meksika gibi ülkelerin uyguladıkları politikalar aracılığıyla son 



40 

yıllarda feminist bir dış politika yaklaşımına geçtikleri görülebilmektedir. Bu 

doğrultuda feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının asıl eleştirdiği nokta devlet 

yani iktidarın toplumsal cinsiyet bağlamında değişime karşı göstermiş olduğu 

dirençtir (Gazioğlu Terzi, 2015: 169).  

Bu bağlamda feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı genel olarak toplumsal 

cinsiyet analizlerinde kadın varlığının görünmez kılınmasına yönelik eleştirilerini 

yöneltmiştir. Bu eleştiriler doğrultusunda yaklaşımın temel amacı bir yandan 

kadınların oluşturulan toplumsal cinsiyet kalıpları ve algıları sebebiyle politika ve 

karar alıcı mekanizmalarda birer aktör olarak katılımcı ve liderler olarak yer 

alamamalarına işaret ederken, diğer taraftan da kadınların bu mekanizmalardaki 

yerlerini belgelemek olmuştur. Ancak toplumsal cinsiyet kavramı sabit bir kadın 

erkek ayrımından daha çok tarihsel ve kültürel kadınlık ve erkeklik tanımlamalarına 

ve bunlar arasındaki ilişkiye dayandığı için feminist yaklaşımın bu eleştirileri 

yaparken yalnızca kadın deneyim ve kimliği üzerine eğilmesinin yaklaşımın başka 

anlamda kör bırakılmasına sebep olduğu ileri sürülmektedir (Altınay, 2013: 19).  

3.3. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Güvenlik 

Kavramı 

Güvenlik kavramı üzerinde herkesin hem fikir olduğu bir tanımlama 

olmamakla birlikte Uluslararası İlişkiler disiplininde kavramı kuramsal açıdan ilk ele 

alan Anold Wolfers’ın 1952 yılında yayımlanan Muğlak Bir Simge Olarak Ulusal 

Güvenlik (National Security as an Ambiguous Symbol) adlı çalışması olmuştur. Bu 

çalışmada “kazanılan değerlere yönelik bir tehdidin olmaması” şeklinde tanımlanan 

güvenlik, devlet merkezli bir yaklaşımla açıklanmıştır (Wolfers, 1952: 485). 

Güvenlik kavramının bu şekildeki benzer tanımlamalarının pek çoğu kavramı devlet 

ve ona bağlı olarak askeri güç üzerinden pekiştirmeye çalışsa da uluslararası 

ilişkilerin değişen yapısına bağlı olarak 1970’li yıllardan itibaren çoğulcu anlayış 

çerçevesinde eleştirilmeye başlanmıştır (Aydın Koyuncu, 2012: 119).  

Bu eleştiriler çerçevesinde devletin güvenliğinin yalnızca askeri güç 

kapasiteleriyle açıklanamayacağı, bunun yanı sıra devlete yöneltilmiş dış tehditlere 

karşı entegrasyon, işbirliği, ve rejimlerin de önemli faktörler olacağı belirtilmiştir. 

Buna paralel olarak özellikle uluslararası arenada 1990’lı yıllarda değişmeye 



41 
 

başlayan uluslararası konjonktür ve realist çerçevenin sunduğu güvenlik anlayışı 

sorgulanmaya başlanmıştır (Tanrısever, 2005: 112-115). Soğuk Savaşın sona 

ermesiyle birlikte iki kutuplu sistemin de sona ermesi, dağılan Sovyetler Birliği’nden 

çıkan yeni devletler, Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü (NATO)’nun genişlemesi, 

etnik ve milliyetçi hareketlerin yükselişe geçmesi, ekolojik bozulmaların yaşanması, 

nükleer silahların yaygınlaşması, göç ve uluslararası terörizmin artması ile yeni 

güvenlik tehditleri oluşmaya başlamıştır. Böylece güvenlik kavramının kapsamında 

önemli değişikliklerin yaşanması geleneksel güvenlik yaklaşımlarının 

sorgulanmasına neden olmuş ve güvenlik kavramının yeniden tanımlanmasının 

gerekliliği disiplinin temel tartışmalarından biri haline gelmiştir (Aydın Koyuncu, 

2012: 120).  

Eleştirel güvenlik kuramları çerçevesinde değerlendirebilecek yeni güvenlik 

tanımlamaları genel anlamıyla kavramın devletler kadar bireyler (sosyal gruplar, sivil 

toplum, lobiler) üzerinde oluşturacağı etki ve sonuçların da incelenmesinin elzem 

olduğunu belirtmektedir. Eleştirel güvenlik kuramları çerçevesinde değerlendirilen 

feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının güvenlik kavramına ilişkin perspektifi ise 

kadınların uluslararası güvenlikteki yerini sorgulamakla birlikte toplumsal cinsiyet 

bakış açısıyla farklı güvenlik unsurlarını da açıklamaktadır (Gözen Ercan, 2017: 

387). Uluslararası İlişkiler disiplininin geleneksel anlayışına göre daha önceden de 

belirtildiği üzere yüksek politika (high politics) alanları kapsamına giren güvenlik 

konusu erkek alanının bir enstrümanı, alçak politika (low politics) alanına giren barış 

konusu ise kadınların enstrümanı olarak belirlenmiştir. Disipline hakim olan bu eril 

anlayış sebebiyle kadınların ulusal ve uluslararası güvenlik konuları hakkında fikir 

beyanında bulunmaları amatör bir girişim olarak karşılanmıştır (Aydın Koyuncu, 

2012: 131).  

Bu doğrultuda daha çok doğrudan şiddeti ön plana çıkaran, askeri terimlerle 

açıklanmış olan erkek merkezli uluslararası güvenlik, egemen ve kendi çıkarları için 

hareket eden ulus devletlerin oluşturduğu bir sistemdeki savaş ve barış ve özellikle 

de askeri strateji konularında ele alınan bir kavram olarak tanımlanmıştır (Ataman, 

2009: 24). Bu ve benzeri tanımlamalar ise feminist yaklaşımın güvenlik kavramını 

eleştirmesi için yeterli olmuştur; çünkü güvenlik anlayışı yalnızca devlet odaklı 

düşünülmüş ve devlet dışındakiler tehdit unsuru olarak belirlenmiştir. Ancak feminist 



42 

yaklaşıma göre aileden başlayarak ulusal ve uluslararasına yayılan bir şiddet ortamı 

vardır ve bu ortamın ilişkileri birbirileri ile bağlantılı şekilde ilerlemektedir. Bu 

sebeple yapılan tanımlamalar bireyler arasındaki ilişkileri ve onların doğurduğu 

şiddet ortamını görmezden gelmektedir. Dolayısı ile feminist uluslararası ilişkiler 

yaklaşıma göre şiddeti önleyecek olan güvenlik kavramının tanımlaması tepeden 

inmeci, eksik ve tek taraflı bir tanımlamayı barındırmaktadır (Booth, 2005: 9).  

Feminist yaklaşım bu çerçevede kavramı eleştirmiş ve eksiklikleri tamamlayıcı 

nitelikte katkıda bulunmayı amaçlamıştır. Bu kapsamda öncelikle şiddetin tanımını 

gözden geçirmiştir. Johan Galtung (1969)’a göre şiddetin iki farklı biçimi 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki doğrudan şiddet iken, ikincisi dolaylı/yapısal şiddettir. 

Doğrudan şiddet karşı tarafa fiziksel güç aracılığıyla uygulanan zarar, şiddet ve 

üzüntü yaratma halidir. Bu tür şiddetin kadınlar üzerinden tanımlanmasının en 

belirgin örneği savaşlarda bir silah olarak kullanılan tecavüzdür. Dolaylı/yapısal 

şiddet ise fiziksel güçten farklı olarak uygulanan baskıcı sosyo-kültürel politikalar, 

yaptırımlar, cinsiyet ayrımcılığı, pornografi, kadınların eğitim, sağlık, ekonomik ve 

kültürel alanlara erişimindeki kısıtlılık, işsizlik, açlık, hastalık ya da psikolojik 

boyutları kapsayacak mekanizmalar aracılığıyla karşı tarafın zarar görmesini sağlama 

olarak tanımlanmaktır (Galtung, 1969: 171).  

Bu noktada feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı daha çok Galtung’un 

tanımındaki dolaylı/yapısal şiddete odaklanmış, kadınların güvenlik boyutunda 

doğrudan şiddet kadar yapısal/dolaylı şiddete de uğradıklarını vurgulamıştır. 

Feminist yaklaşıma göre doğrudan şiddetin etkileri kolayca tespit edilebilse de 

özellikle çatışma ve savaş zamanlarında yaşanan dolaylı/yapısal şiddetin etkileri ve 

bunu engelleyici tedbirlerin alınması zorlaşmaktadır (Gürpınar, 2012: 477). Bütün 

bunlarla birlikte analizlerinin temeline her zaman olduğu gibi toplumsal cinsiyeti 

yerleştiren feminist yaklaşım, güvensizliğin nedenlerinin anlaşılabilmesi için 

disipline yeni bir bakış açısı sunmaya çalışmıştır. Onlara göre toplumda yaşayan 

kadın ve erkeğin güvensizlik ve şiddetle mücadele deneyimleri farklı olsa da ortak 

bir güvenlik anlayışının çıkarılması gerekmektedir (Aydın Koyuncu, 2012: 134). Bu 

doğrultuda devleti öncüleyen güvenlik anlayışının yerine feminist bir güvenlik 

anlayışı çerçevesinde cinsiyet ayrımı gözetmeksizin bireyi ön plana çıkaran 

güvenliğin sağlanması demek, aynı zamanda devleti oluşturan toplulukların 



43 
 

güvenliğinin de sağlanması demek olacaktır. Yani realist anlayışın tek taraflı 

kazananı olan devlet odaklı yaklaşım yerine feminist güvenlik anlayışı ile hem devlet 

hem de toplumun kazancının sağlanacağı çok taraflı bir güvenlik anlayışından 

bahsedilmektedir (Ataman, 2009: 23).  

Uluslararası feminist yaklaşımın güvenlik anlayışında dört temel öncelik 

bulunmaktadır. Bunlarda ilki güvenlik politikalarında kadının yerini sorgularken, 

ikincisi güvenlik yaklaşımında sunulan cinsiyetçi söylemleri ve ataerkilliğin 

sorgulanması ve bunun yerine cinsiyetsiz bir güvenlik anlayışının yerleştirilmesidir. 

Üçüncüsü çatışma ve barış zamanlarında kadınların devlet koruması ile güvence 

altına alınması durumunun sorgulanmasıdır. Son olarak ise eril dilin hakimiyetinde 

kadınların barış ile olan bağlantısal algısına bir karşı çıkış söz konusudur; çünkü 

feministlere göre kadınlar barışla bağlantılı oldukları kadar çatışma ve savaşla da 

bağlantılı olabilmektedirler (Atmaca ve Gözen Ercan, 2018: 25). Feminist yaklaşımın 

iddiasına göre devlet kendi güvenliğini sağlarken aslında bireyleri güvensizleştirdiği 

için yaklaşımın en başından beri temel eleştirisi bu duruma ilişkin olmuştur. Feminist 

yaklaşımın bu noktada genel olarak dikkat çektiği şey özellikle insan güvenliği 

kavramı olmuştur (Aydın Koyuncu, 2012: 135). 

Güvenliği devletten ziyade insan/birey üzerinden tanımlayan feminist yaklaşım 

bu bağlamda insan hakları kavramını odağına oturtmaktadır. Bu anlamda bireyin 

güvenliğini öncüleyen insani güvenlik yaklaşımı 1994’te BM Kalkınma Raporu’nun 

konusu olmuş ve bu durum uluslararası örgütler açısından yeni bir güvenlik 

anlayışının kabulü olarak algılanmıştır. Rapora göre insan güvenliği realist 

yaklaşımın sunduğu devletlerin güvenliği sağlamak için silahlanmaya 

başvurmasından ziyade bireylerin güvenliği için açlık, şiddet, yoksulluk, temel 

sağlık, eğitim, barınma, ayrımcılık, insan ve uyuşturucu ticareti gibi alanları 

kapsayan kalkınmanın sağlanması gerekmektedir (UNDP, 1994). Feminist 

uluslararası ilişkiler yaklaşımı bu çerçevede realizmin savunduğu anarşik bir ortamda 

kendi başının çaresine bakan ve tek boyutlu bir ulusal güvenlik arayışında olan 

politik devlet yerine devleti oluşturan toplulukların içerisinde yer alan hem kadın 

hem de erkeğin politik bireyler olarak görüldüğü ve uluslararası barışın arandığı bir 

devlet fikrini savunmaktadır. Feministlere göre güvenlik çok boyutlu olarak ele 



44 
 

alınmalı ve bununla ekonomik, siyasal, cinsiyet ayrımcılığının ve şiddetin olmadığı 

hiyerarşik olmayan bir ilişki geliştirilmelidir (Doğan ve Özlük, 2016: 65). 

1985’te Kadınların Sesi ya da Barış İçin Kanadalı Kadınların Sesi (Canadian 

Voice of Woman for Peace -VOW) adıyla bilinen örgütün Kanada Halifax’ta toplam 

33 ülkeden 350 kadını bir araya getirdiği Kadınların Uluslararası Barış 

Konferansı’nda güvenlik kavramı kadınların hayatta kalmalarına ilişkin doğrudan 

tehditlerin olmayışı şeklinde tanımlanmış ve kadınların dahil oldukları sınıflara göre 

güvenliğe dair yapılan çeşitli tanımlamaların değişebileceği belirtilmiştir. Aynı 

zamanda konferansta tehdit türlerinde yaşanan bölgesel farklılıklara bağlı olarak da 

kadınların güvenlik tanımının değişiklik gösterebileceği belirtilmiştir (Tickner, 1992: 

54-55). Bu yaklaşım çerçevesinde feminist yaklaşımın kavrama yönelik sorduğu 

sorular güvenlik kavramına alternatifler sunmak açısından önem arz etmektedir. 

Devlet merkezli güvenlik anlayışı egemenlik ve toprak bütünlüğünün korunmasını 

temel alırken, kimin güvenliği ele alınmaktadır sorusunu soran feminist yaklaşıma 

göre bireylerin ve kimliklerin güvenliği de önem arz etmektedir. İkinci olarak 

güvenliği ne tür tehditlere karşı oluşturulması gerekir sorusunu soran yaklaşıma göre 

etnik, kültürel, siyasi, dil, din, sınıf, renk, ekonomik ve cinsiyetlere göre farklı 

tehditlerin olabileceği belirtilmektedir (Aktaran Aydın Koyuncu, 2012: 122). 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının cinsiyet temelli devlet ve güvenlik 

kavramına yönelik en belirgin eleştirisi Tickner (1999: 46) tarafından Jean 

Elshtain’ın bir gözlemi olarak yer verdiği çalışmasında sanki “hiçbir çocuğun 

doğmadığı ve hiç kimsenin ölmediği devletlerden oluşan bir yapı” olarak 

tanımlamasıyla belirginleşmektedir. Feministlere göre realist kuram çerçevesinde 

ortaya atılan devlet ve bekası, devlet merkezli güvenlik, ulusal çıkar, güç, egemenlik, 

rasyonalite gibi olgular eril kavramlar üzerinden tanımlanmakta ve erkek egemen 

yapı bu araçları kullanarak meşrulaştırılmaktadır. Buna karşıt olarak kavram 

çerçevesinde kadının konumu korunmaya muhtaç olarak aktarılmaktadır. Örneğin 11 

Eylül saldırıları sonrasında ABD’nin kurtarıcı erkek rolü ile Taliban yönetiminin 

baskı ve kısıtlamaları altında olup kurtarılmayı bekleyen burkalı Afgan kadın 

figürlerine uluslararası medyada sıkça yer verilmesinin bu kapsamda 

değerlendirilebileceği ileri sürülmüştür. Bu bağlamda özellikle Galtung’un şiddet 

ayrımına dayanarak öne çıkarttıkları yapısal şiddet boyutunun etkilerini irdeleyen 



45 

feminist yaklaşım Taliban’ın devrilmesinden sonra Afgan kadınlarının hayatında 

devam eden yapısal şiddetin sürekliliğine dikkat çekmiştir. Kısacası feministler 

çatışma ve savaş zamanlarında yaşanan şiddetle beraber, şiddetin barış zamanlarında 

da devam ettiğini ve ayrıca bunun doğrudan şiddet kadar yapısal şiddeti de 

barındırdığını belirtmişlerdir (Tickner, 2006: 390).  

Bu doğrultuda feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı güvenlik kavramına yeni 

bir boyut katmıştır. Yaklaşımın asıl amacı kadınlar tarafından algılanan tehditin 

erkekler olduğu yönündeki yanlış algıdan sıyrılarak; bunun aksine algılanan tehditin 

aslında cinsiyetçi eşitsizlikler ve şiddet üzerine oturtulmuş hiyerarşik güç dinamikleri 

olduğunu belirtmek olmuştur (Aydın Koyuncu, 2012: 128). Feminist yaklaşımın 

alana yönelik bu bakış açısı ile sunduğu eleştiri ve katkılar Uluslararası İlişkiler 

disiplininde kadını merkeze alan bir güvenlik anlayışından bahsedilmesini 

sağlamıştır. Bu durumun en somut örneği ise Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi 

(BMGK) aracılığıyla 2000 yılında alınmış olan 1325 sayılı Kadın, Barış ve Güvenlik 

başlıklı karar olmuştur.  Ancak üçüncü bölümde ayrıntısıyla irdeleneceği üzere söz 

konusu kararın konsept ve içeriği kadının cinsiyetçi bir bakış açısıyla 

sınıflandırılması ve sadece mağdur sıfatıyla yer alması gerekçesiyle feminist 

yaklaşım tarafından yer yer eleştiriye maruz kalmıştır. 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımına göre güvenlik gibi yüksek politika 

alanlarında karar verici mekanizmalara kadınların da dahil edilmesi ile birlikte 

uluslararası anarşi olarak tanımlanan politika ortamı uluslararası dayanışmanın var 

olduğu, insan haklarına dayanan, şiddet kullanımının daha az tercih edildiği ortak bir 

güvenlik anlayışına dönüşecektir. Diğer taraftan kadınların son zamanlarda iç ve dış 

güvenlik, askerlik ve güç gibi yüksek politika alanlarında karar alma 

mekanizmalarına dahil olup, temsiliyetlerinin artması feminist anlayış çerçevesinde 

bir artı değer olarak görülse de alandaki eril hakimiyet sonucu kadınların da erkeksi 

politikaların hem inşacısı hem de uygulayıcı olarak gözlemlenmesi dikkat 

çekmektedir. Feminist yaklaşım ise cinsiyet dikotomisine dayanan güvenlik 

anlayışını eleştirmekle birlikte hem kadının hem de erkeğin gerekli karar alma 

mekanizmalarında eril bakış açılarını terk ederek hareket etmeleri gerektiğini 

savunmaktadır (Blanchard, 2003: 1296).  



46 

3.4. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Barış Kavramı 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının disipline bir diğer katkısı barış 

kavramını yeniden yorumlamak olmuştur. Realist teoriye yönelttiği eleştiriler 

çerçevesinde barışı çatışma ve savaşın olmaması durumu olarak alan realizme karşı 

feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı barışı hem çatışma ve savaş gibi durumların 

olmaması hem de toplumsal cinsiyet bakış açısıyla eşitsiz toplumsal ve sosyal 

ilişkilerin olmaması olarak tanımlamaktadır (Tickner, 1992: 128). Tez kapsamında 

güvenlik kavramının ele alınması sırasında kendisine atıfta bulunulan Galtung’un 

barış çalışmalarına da önemli bir katkısı olmuştur. Galtung’a göre barış kavramı 

pozitif ve negatif barış olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Negatif barış ile realist 

düşüncenin varsaydığı gibi çatışma ve savaş sonrası ateşkes ilanından sonraki 

şiddetsiz dönem anlatılırken, pozitif barış kavramıyla çatışma ya da savaş ile bozulan 

ilişkilerin yeniden oluşturulması, bozulmuş ya da eksik kalmış toplumsal ve sosyal 

sistemlerin oluşturulması gibi yapıcı çözümlemeler anlatılmaktadır (Galtung, 1996). 

Bu noktada feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı daha çok pozitif barışı ele almaya 

çalışmıştır (Tickner, 1997).  

Feminist yaklaşıma göre barış ortamı aynı zamanda şiddetsizliğin olmasını 

sağlayacak mekanizmaların da işlerlik kazanması demektir. Feminist yaklaşım bu 

çerçevede bir şiddetsizlik kültürünün öngörüsünü yansıtma eğilimindedir. 

Dolayısıyla feministlere göre barış ortamı ancak şiddetin özellikle de yapısal şiddetin 

en önemli sağlayıcısı olan ataerkil sistemin son bulması ve toplumsal cinsiyet 

eşitliğinin sağlanması ile mümkün olabilmektedir. (Egbatan ve Şahin, 2014: 7). 

Diğer bir ifadeyle barış demek toplumsal cinsiyet eşitliğinin her ortamda sağlandığı, 

sosyal, politik ve ekonomik eşitlikle beraber insan hak ve özgürlüklerinin cinsiyet 

ayrımı olmaksızın eşit bir şekilde güvence altına alındığı, şiddetin olmadığı bir 

ortamı ifade etmektedir. Feminist yaklaşımın özellikle üzerinde durduğu pozitif barış 

kavramı bağlamında çatışma ve savaş zamanlarında yaşanan travmaların üstesinden 

gelinebilmesi için sosyo-kültürel, ekonomik, politik ve hukuksal anlamda 

yapılandırıcı revizyonların sağlanması gerekmektedir (Tickner, 1992: 128).  

Bu bağlamda çatışma ve savaş dönemlerini atlatan bölgelerin farklılıklarına 

göre yeniden yapılanma süreçlerinde yolsuzluk, yoksulluk, kaynakların adaletsiz 



47 

dağılımı, siyasal baskı, insan hakları ihlalleri, hesap verilebilirliğin olmayışı ve 

zorunlu göç gibi araçların yok edilememesi durumunda yeniden çatışmaların 

yaşanabilme ihtimalinin oldukça yüksek olduğu dile getirilmektedir. Ramsbotham, 

Woodhouse ve Miall’ın (2009) belirttiklerine göre iç savaştan çıkan bir ülkenin, 

barışın ilk 5 yılında tekrar bir çatışmaya girme olasılığı %50’dir. Feminist yaklaşıma 

göre bahsi geçen bu araçların yok edilebilmesi ise kadınların da bu süreçlere aktif 

katılımı ile mümkün olabilecektir. Çatışma ve sonrasında gelen barış dönemi bir 

süreci yansıtmaktadır. Bu süreç çatışma öncesi yaşanan gerginlikler, çatışma dönemi, 

çatışma sonrası barışa geçiş dönemi ve barışın gerçekleştiği dönemlerden 

oluşmaktadır. Bu dönemlerden çatışma sonrası barışa geçiş döneminde sağlanan 

adalet ne kadar sağlam bir alt yapıya sahip olursa barış döneminin kalıcılığı da o 

derece sağlam olmaktadır. Kısacası barış süreçleri toplumun yeniden inşa edildiği, 

eksikliklerin giderildiği revizyonist bir dönemdir ve bu dönemde yeni bir toplum 

sözleşmesinin kurulması söz konusudur. Bu sebeple erkekler kadar kadınların da bu 

süreçte aktif katılımda bulunmaları gerekmektedir. Feministler böylelikle eşitlikçi bir 

yapıda yeniden inşa edilen bu süreçler sayesinde şiddetsiz bir toplum yaratılabileceği 

görüşünü savunmaktadırlar (Çelik, 2018: 4). 

Feminist yaklaşımın barış konusundaki yaklaşımı belli başlı başlıklar altında 

toplanmaktadır. Bu sınıflandırma Mary Burguieres’e (1990: 9) göre üç farklı şekilde 

olmuştur. Bunlardan ilki erkeklerin savaşa olan yatkınlığının karşıt bir yansıması 

olarak kadınların barışa olan yatkınlığı düşüncesiyken, bir diğeri toplumsal cinsiyet 

ayrımlarını reddetmek olmuştur ve son olarak da militarist bakış açısına yöneltilen 

eleştiriler söz konusudur. Bu kapsamda feministlerin barış kavramına ilişkin ilk bakış 

açısına göre çatışma ve savaş kavramı ilgili bölümde de aktarıldığı üzere yalnızca 

alanlarda gerçekleşmemekte, özel alan olarak belirtilen evlerde, kamusal alan olarak 

belirtilen topluluklarda ve bütün bunların ötesinde kadınların bedenleri üzerinde 

gerçekleşmektedir. Kadın bedenine yönelik çatışma ve savaş sırasında yaşanan taciz 

ve tecavüz olayları, kadınların yakınlarını gözleri önünde kaybetmeleri, çocuklarını 

koruma sorumluluğu gibi sebeplerden dolayı zarar görmüşlüğü barışa olan 

yatkınlıkları ile ilişkilendirilmiştir. Tarihte yaşanan olaylar bu durumu destekler 

niteliktedir. Örneğin I. Dünya Savaşı sırasında her gün yaklaşık 5.500 askerin ölmesi 

ve bu rakamın savaş sonunda sekiz buçuk milyona ulaşması bir grup kadın aktivistin 



48 
 

harekete geçmesine sebep olmuştur. Tarihte ilk kez kadınlar katliamın nasıl 

sonlandırılacağı hakkında konuşmak için sınırları savaş zamanında aşarak 12 savaşan 

ve tarafsız ülkeden toplamda 1000’nin üzerinde kadın Lahey’de toplanmış ve ilk 

Uluslararası Kadın Kongresini (International Congress of Women-ICW) 

gerçekleştirmişlerdir. Eylem planları yalnızca silahsızlanma ve savaşın son bulması 

olmamış, kadınlarla erkekler arasında ve uluslararası anlaşmazlıklara arabuluculuk 

etmek için partizan olmayan bir uluslararası örgüt tesis etmek olmuştur (Rehn ve 

Johnson Sirleaf, 2002e: 75).  

Kongrenin vizyonu milliyet, etnik köken ya da ekonomik geçmişe bakmaksızın 

bireyin itibarına saygı temelinde bir barış inşası olmuştur. Bu amaç doğrultusunda 

Uluslararası Kadın Kongresi Avrupa devletlerinin başkanlarına eylem planlarını 

iletmeleri için 30 delegeden oluşan ilk kadın barış misyonlarını yollamıştır. Bu arada 

daha sonraki çalışmaları için Nobel Barış Ödülünü kazanan Jane Addams, ABD 

başkanı Woodrow Wilson ile bir araya gelerek, onun adıyla anılan ve savaşı sona 

erdiren 14 ilkesine katkı sağlamıştır. Uluslararası Kadın Kongresi katılımcıları bugün 

halen daha etkin olan Kadınların Uluslararası Barış ve Özgürlük Birliği (Women's 

International League for Peace and Freedom-WILPF)’ni oluşturmuşlardır (Rehn ve 

Johnson Sirleaf, 2002e: 75). Benzer şekilde ABD’li kadınların II. Dünya Savaşı 

sonrası beliren iki kutuplu sisteme ve Soğuk Savaş’a erkeklerden daha çok karşı 

çıkmaları ya da kadın sivil toplum kuruluşlarının (STK) barış faaliyetlerinin daha çok 

olması da bu önermeyi destekler niteliktedir (Ataman, 2009: 26). 

Feminist bakış açısının barış konusundaki ikinci yaklaşımını oluşturan 

koruyucu (erkek) ile korunan (kadın) bağlamında kadının anneliği üzerinden barışçıl 

olmakla ilişkilendirilmesi ise toplumsal cinsiyet eşitsizliğini pekiştirmesi 

gerekçesiyle eleştirilmiştir. Bu kapsamda kadınların savaşçı olma özellikleri ya da 

karar verici mekanizmalarda savaş ile ilgili karar alan kadınların nereye konacağı 

feministlerce sorgulanmıştır. Bu doğrultuda kadınların barışçıl olarak kabul edilmesi 

onların aslında pasif ve naif oldukları gibi bir algılayış yaratmasından dolayı 

eleştiriye konu olmuştur (Egbatan ve Şahin, 2014: 11). Ayrıca kadınların savaş 

zamanında kendi başlarına savunmasız olmadıkları; bu durumun barışçıl olarak 

adlandırılan dönemdeki toplumlarda var olan eşitsizlikler nedeniyle ortaya çıktığı da 

yine yaklaşım tarafından ileri sürülmüştür (Radoi, 2012: 174). Üçüncü aşamada ise 



49 

feministlere göre militarist süreçlerden sıyrılarak oluşturulacak bir barış ortamı için 

çatışma ve savaşa, aynı zamanda da ırkçılığa dayanan ayrımcı sebeplerin de yok 

edilmesi gerekmektedir. Bu doğrultuda toplumsal cinsiyete duyarlı bir bakış açısı 

gerekliliğini vurgulamakta ve bu bakış açısı sayesinde kadınların ötekileştirilmesinin 

önlenebileceğini ve toplumda şiddet biçimlerinin de engellenebileceğini ifade 

etmektedirler (Çelik, 2018: 4). 

Feminist yaklaşım barışın mümkün kılınması, barış süreci yaratılırken ne gibi 

süreçlerden geçilmesi gerektiği gibi karar verici konularda kadınların da söz sahibi 

olmaları gerektiğini vurgulamıştır (Egbatan, 2013: 9). Bu bakımdan barış 

müzakerelerinde ve çatışma sonrası yeniden yapılandırma süreçlerinde savaşın 

sonlandırılmasına daha çok odaklanılması gerektiği fikri savunulmaktadır. Bu 

kapsamda barış anlaşmalarınca şart koşulan ulus inşası sürecinde kadınların 

katılımının yasal anlamda tanınması, cinsiyet eşitliği ilkesinin işletilmesi ve kadının 

korunması süreçleri elzem olarak görülmektedir. Yaklaşıma göre yasalar üzerine 

kurulmuş sağlam bir anayasa oluşturmamak kronik istikrarsızlığı artırmakta ve tekrar 

tekrar şiddetli çatışmalara neden olmaktadır. Bu sebeple hukukun üstünlüğü, çok 

partili sistem ve seçimlere destek barış inşası için önemli ölçütler arasında 

görülmekte ve bunlar olmadan kadınların güvende yaşayamayacağı belirtilmektedir. 

Ayrıca silahlı gruplardan gelen tehditlerin kadınların barış için çalışma yeteneğini 

büyük ölçüde azalttığı dile getirilmektedir. Örneğin Rehn ve Johnson Sirleaf (2002e: 

82) Kolombiya’da öldürülen bir politikacı aktivistin kızıyla görüşmüş ve kızlarının

gözünden yaşanılanları şu şekilde aktarmışlardır: 

 “Annesi yerel bir belediye yarışından çekilmesi için paramiliter gruplarca 

tehdit edilmiş, fakat annesi bunu görmezden gelmiştir. Sürecin sonunda 2000 yılında 

evlerine zorla girilmiş ve kadın ile kocası zorla alıkonulmuştur. Çocukları 

kaybolduklarını bildirmek için polise gittiğinde dövülerek evlerine geri yollanmıştır. 

Karı kocanın cesetleri ise daha sonra çöplükten bulunmuştur. Kadının birlikte çalıştığı 

organizasyon geride kalan ve aynı zamanda hedef haline gelen sekiz yetime destek 

vermeye çalışmaktadır. Kızlarından biri “paramiliterlerce kaçırıldım ve 16 gün zorla 

tutuldum, sonrasında 1 yıl başka bir ülkeye sığındım, ancak barış için mücadeleye 

devam etmek için geri gelmek zorundaydım. Döndüğümden beri 3 kez ölüm tehdidi 

aldım” diye belirtmiştir”. 



50 

Barış inşası sürecinde ve öncesinde yukarıdaki aktarılan örnekte de görüldüğü 

üzere bu ve buna benzer yaşanan ihlallerin sorumlularının ortaya çıkarılması, tekrar 

gerçekleşmemesinin sağlanması için gerekli önlem mekanizmalarının çalıştırılması 

ve yaşanan mağduriyetin giderilmesi feminist yaklaşım tarafından barış kavramı 

çerçevesinde vurgulanmaktadır. Yaklaşım söz konusu mekanizmaların anayasal 

bağlamda bir bağlayıcılık barındırması gerektiğini belirtmektedir (Rehn ve Johnson 

Sirleaf, 2002e: 83). Bu kapsamda literatürde geçiş dönemi adaleti olarak adlandırılan 

bu süreçte kurulan komisyonlar aracılığıyla tazminatlar, cezai prosedürler 

kullanılmakta; oluşturulan adalet anlayışı çerçevesinde toplumsal tamir 

sağlanabilmektedirler. Bu mekanizmaların uygulayıcısı olarak yalnızca devlet değil, 

aynı zamanda toplumdaki farklı görüşleri ifade eden bir mekanizma olan yerel 

aktörlerin yanı sıra Uluslararası Uyarı (International Alert),  Uluslararası Geçiş 

Dönemi Adaleti Merkezi (International Center for Transitional Justice-ICTJ) ve 

Uluslararası Af Örgütü (Amnesty International) gibi küresel sivil toplum aktörleri de 

bulunmaktadır (Egbatan, 2013: 10). Bu aktörler barışa geçiş sürecinde devlete 

canlandırıcı bir hareket sağlayarak destek olmakta ve bir dayanışma ağı ile uyarıcı 

görevi üstlenmektedir. Örneğin 2001 yılında New York merkezli kurulan 

Uluslararası Geçiş Dönemi Adaleti Merkezi Burma, Kıbrıs ve Lübnan’da yaşanan 

insan hakları ihlallerindeki mağdurları bir araya getirmiş; İngiltere merkezli 

Uluslararası Uyarı Afrika, Asya ve Latin Amerika’daki yirmiye yakın ülkede barışın 

inşası için girişimlerde bulunmuş; Uluslararası Af Örgütü ise Eski Yugoslavya 

Uluslararası Ceza Mahkemesi’nin çalışmalarını cezai soruşturmaların 

gerçekleştirilmesini güvenceye almak amacıyla gözlemlemiştir (Rangelov ve Teitel, 

2011: 172). Bu mekanizmalar sayesinde barış sürecinin daha sağlıklı bir zemine 

oturtulması sağlanmakla birlikte uluslararası anlamda bir diyalog ağı da 

oluşturulmaktadır. Diğer taraftan bu mekanizmalar toplumsal cinsiyet eşitliğini göz 

önünde bulundurarak hareket etmekte ve ileri bölümlerde ayrıntılı şekilde aktırılacağı 

üzere özellikle tecavüze uğramış olan kadınların seslerini duyurabilmeleri, 

mağduriyetlerinin giderilebilmeleri açısından önemli aracılar olarak işlev 

görmektedirler (Egbatan, 2013: 10). 

Bütün bunlarla birlikte feminist yaklaşım tarihteki örneklerden ve toplumsal 

cinsiyet kalıpları gereği oluşturulmuş algıdan hareketle kadınların gerçekten doğaları 



51 
 

gereği barış yanlısı ve uzlaşmacı olup olmadığını sorgulamıştır. Bu doğrultuda 

yaklaşım dünya genelinde tarih boyunca ulusal ve uluslararası platformlarda 

kadınların barış için daha çok faaliyet gösterdiği bilinmiş olsa da bu durumun 

kadınların doğasının barıştan yana olduğunu kesin hatlarıyla belirtmeyeceğini ileri 

sürmektedir (Ülgül, 2017: 447). Toplumsal cinsiyetçi bu bakış açısı aynı zamanda 

barıştan yana olan erkeklerin varlığını da yok saymaktadır. Bunca zamandır genel 

geçer kabul görmüş ve önceden de belirtilmiş maskülen değerleri benimsemiş, savaş 

yanlısı, agresif ve cinsiyetçi politikalar güden Margaret Thatcher, Golda Meir, Indira 

Gandhi, Condoleezza Rice, Madeleine Albright örneklerinde olduğu gibi kadınlar 

agresif, savaş yanlısı tutumlar da sergileyebilmektedirler. Örneklerin sınırlı sayıda 

olması savaş tarihine bakıldığında kadınların daha az insan öldürdüğü varsayımları 

altında şekillenen ve cinsiyetçi bir perspektife zemin hazırlayan bu gelişmelere 

karşılık feminist yaklaşımın cevabını Sharoni (2010: 3) şu şekilde aktarmaktadır:  

“Aslında kadınların doğası gereği savaşmayan ya da agresif bir tutum 

sergilemeyen yapıları yoktur, onları yazmayan ve onların bir aktör olarak rol 

oynamasına izin vermeyen eril zihniyet vardır.  Feministlere göre bu ve benzeri 

örneklerin cinsiyetle ilgisi yoktur; kişinin savaş ya da barışa yatkınlığını belirleyen asıl 

şey onun politik bakış açısı, vizyonu ve onları şekillendiren toplumsal cinsiyet 

sistemidir”. 

Feminist yaklaşımın barış kavramını bir süreç olarak değerlendirmesinden yola 

çıkılırsa bu bağlamda sıkça üzerinde durdukları konu bu süreçlere kadınların aktif bir 

şekilde katılmalarını vurgulamak olmuştur. Kadınların farklı bakış açıları, değerleri 

ve deneyimleri olduğu varsayımından yola çıkarak kadınların şiddet içermeyen araç 

ve stratejiler kullanarak barış sürecinin inşacısı olacağı görüşü genel olarak kabul 

gören bir görüştür. Kadınların barış inşa süreçlerinde resmi kanallara erişim 

imkanlarının kısıtlı olmasının onların gerekli bilgi, beceri ve desteği toplumsal ve 

arkadaşlık bağlarıyla elde etmesini sağladığı, daha kapsayıcı ve esnek yapılara sahip 

alt düzeylerdeki örgütlerde çalışmalarından dolayı işbirliğini, uzlaşmayı ve taviz 

vermeyi öğrendikleri belirtilmektedir (Ataman, 2009: 25). Bu sayede diyalog kurma 

mekanizmalarını daha etkin ve etkili kullanabilmektedirler. Buna karşın eril 

varsayımlar ve beklentiler çerçevesinde müzakerecilerin rasyonel, rekabetçi, faydayı 

maksimize eden çıkar odaklı düşünebilen bireyler olarak düşünülmesi ve 

arabulucuların tarafsız ve objektif olmaları yönünde belirlenmiş kalıplar olduğu için 



52 
 

kadınların barış süreçlerinde yer alabilmeleri onlar için zorlu ve mücadele edilmesi 

gereken alanlar olmuştur (Sharoni, 2010: 3). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



İKİNCİ BÖLÜM 

ÇATIŞMA DÖNEMLERİNDE VE SONRASI SÜREÇLERDE 

KADININ ROLÜ 

Bu bölümde tezin birinci bölümünde ayrıntılarıyla aktarılmaya çalışılan 

feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının kavramsal ve teorik çerçevesinin fiiliyatta 

nasıl işlerlik kazandığı üzerinde bir inceleme yapılacaktır. Bu çerçevede kadınların 

çatışma ve barış dönemlerinde ne şekilde ve hangi süreçlerde var olabildiklerinin 

değerlendirilmesine yer verilecektir. Bu kapsamda literatür taraması ile elde edilen 

veriler ve bilgiler ışığında kadının yerinin nerede olduğu tartışılacaktır. Çatışma, 

barış ve güvenlik kavramları dahilinde bu zamana kadar kadına yönelik bakış açısı 

özellikle kadınların çatışma dönemlerinde ve sonrası süreçlerdeki mağdur kimliği 

üzerine odaklansa da feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı kadınların söz konusu 

dönemlerdeki rollerinin daha geniş bir kapsamda ele alınması gerektiği noktasından 

hareket etmektedir. Bu doğrultuda kadınların rolleri çatışma sırasında ve çatışma 

sonrası barış inşa süreçlerini kapsayacak şekilde iki ana başlık altında 

değerlendirilecektir. Kadınların çatışmalar sırasındaki rolleri; eş ve annelik, mağdur 

kimliği ile barış koruma birlikleri ve barış koruma operasyonlarındaki kadınlar 

olmak üzere üç farklı başlık altında ele alınırken,  çatışma sonrası süreçlerdeki rolleri 

sivil toplum örgütlenmeleri, arabuluculuk görevleri ve barış müzakerelerindeki 

rolleri başlıkları altında değerlendirilecektir. 

1. KADINLARIN ÇATIŞMA SIRASINDAKİ ROLLERİ

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımına göre çatışma ve savaş dönemlerinde 

toplumsal cinsiyetçi yaklaşımların ve aynı zamanda militarizasyon süreçlerinin 

etkisiyle kadınlara yönelik oluşturulmuş farklı roller bulunmaktadır. Yaklaşım 

çerçevesinde bunların hemen hemen hepsinin ortak özelliğinin kadının dişil yani 

doğurgan kimliği üzerinden şekillendiği ve kadının korunan bir varlık olarak 



54 

algılanması ile ilişkili olduğu ileri sürülmektedir (Enloe, 1989: 99). Bu durum eş ve 

annelik rolleri ile birlikte çatışma dönemlerinde kadınların yaşadıkları travmatik 

mağduriyetlerin sonucu olarak mağdur kimliklerini ve rollerini ön plana 

çıkarmaktadır. Bununla birlikte çatışma dönemi ve sonrası süreçte kadının daha 

farklı rolleri de söz konusu olabilmektedir. Bu roller aşağıda incelenecektir.    

1.1. Eş ve Annelik Rolü 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımına göre; eş ve annelik kavramı üzerine 

inşa edilen kimlik ve bu kimliğin toplumsal cinsiyet algılarında bıraktığı etki, 

çatışma ve savaş dönemlerinde kadınlar üzerinden işletilen mekanizmanın ilk ürünü 

olarak ortaya çıkmaktadır. Çocukluktan başlayan toplumsal cinsiyetçi rollerin inşa 

süreçlerinde erkek çocuklar oyuncak silahlarla oynarken, kız çocukları ise 

bebeklerine bakmaktadır. Bu süreçte kadınlar için fedakâr/kutsal anne ve/veya 

itaatkâr eş rolleri ortaya çıkmakta ve pekişmektedir (Doğan ve Özlük, 2016: 65). Bu 

bakış açısında erkeklik olgusu askere gitme koşuluyla vatandaşlık sözleşmesinin bir 

parçası olurken, bu sözleşmede kadınlar kendilerine annelik ya da eş olma göreviyle 

yer bulabilmektedir. Erkekler askerlik veya savaş süreçleri sonrasında evlerine 

döndüklerinde onlara sağlanan “aslan” olma rollerinin, evde onları bekleyen eşleri 

üzerinde askerlikte ve olası çatışmalar sırasında yaşadıkları olayları 

kahramansılaştırarak anlatma ve kadınların da toplumsal cinsiyet rollerinin onlara 

biçtiği algılar sayesinde erkeğe besleyecekleri hayranlıklar üzerinden şekilleneceği 

ileri sürülmektedir (Cock, 1991: 91).  

Diğer yandan, toplumsal cinsiyetçi bakış açısının itaatkâr eş ve kutsal annelik 

rolleri çerçevesinde kadınları sadece ev içerisinde konumlandırdığı, işlerinin yalnızca 

ev ve çocuk odaklı olduğu yönünde bir algıya yol açtığı ileri sürülmektedir. Bu 

durumun ise kadınları toplumsal olaylarla ilgili kararlarda söz sahibi olmaktan uzak, 

bunun için bilgi birikiminden ya da karar verici aşamalarda deneyimden yoksun 

kişiler olarak tanımladığı belirtilmektedir. Kadınlara yönelik oluşturulan bu algı ile 

birlikte devletlerin özellikle çatışma ve savaş dönemlerinde kadın doğurganlığı 

üzerinden yürüttüğü siyasi söylemler tarihte pek çok kez kullanılmıştır. Pettman 

(1996: 145) bu durumu kadınların devlet için “ulusal rahimler (nationalist wombs)” 

olarak görülmesi şeklindeki argümanına dayandırmaktadır. Örneğin 1990’lardaki 



55 

çatışmalar boyunca Sırp milliyetçiliği, kadınlara çocuk doğurmaları yönünde 

teşviksel söylemlerde bulunurken; Bosnalı Müslüman liderler Müslüman kadınlara 

üçü Bosna için en az beş çocuk doğurmaları yönünde söylemleri olmuştur (Kelleci, 

2017: 417).  

Feminist yaklaşım kadınların anneliği seçip seçmeme ilgili kararlarını onların 

sağlıkları, iş yaşamları, ekonomik yapıları ve ailesel ölçekleri üzerinden tartışsa da, 

kadınların doğurgan (dişil) kimliklerinin milli bir topluluğun üreticisi olmakla ilgili 

olmasının genelde arka planda kaldığı ileri sürülmektedir. Tarihsel bağlamda bu 

argümana yönelik akıllara ilk olarak Hitler Almanya’sının öjenist politikaları ile ari 

bir ırk yaratma projesi gelse de buna ek olarak benzer pek çok örnek bulunmaktadır. 

Örneğin Singapur başbakanı özellikle yüksek eğitim almış kadınlardan vatanseverlik 

görevleri olarak genetik açıdan üstün nitelikli çocuklar doğurmasını isterken, düşük 

eğitimli kadınların doğurmamasını ve kısırlaştırılmalarının iyi olacağını belirterek; 

kısırlaştırmayı kabul eden kadınlara onbin dolar ödül verileceği belirtilmiştir. 

Kısacası bu örnekler aşırı milliyetçi hatta bazen ırkçı ideolojilerin ırkın devamını ve 

saflığını sağlaması üzerinden şekillenmiş, kadın ise dişil kimliği üzerinden bir aracı 

olarak değerlendirilmiştir (Yuval-Davis, 2007: 72). 

Yaklaşım kapsamında; ataerkil toplum düzeninde kadınların ikincil konumda 

bulunmaları ve özel alan olarak tanımlanan ev içi bakım, temizlik, yemek ve çocuk 

büyütme kurgusu üzerinden yetiştirilmeleri sonucunda kadınların çatışma zamanları 

ve sonrasında ev dışında çalışmanın onların itibarlarını zedeleyeceğini 

düşünmelerine yol açtığı ileri sürülmektedir. Bu noktada Suriye Savaş’ından kaçan 

kadınların pek çoğunun Gürpınar’ın aktardığına göre Um (annesi anlamında) ön 

ekini kullanarak sosyal hayatlarına devam etmesi örnek olarak verilmektedir. Bu 

sayede kimin annesi olduğunu belirten kadınların, kendi isimleri yerine anne 

kimlikleri ile kendilerini tanımladığı ve bu sayede zarar görmeyeceklerini 

düşündükleri belirtilmektedir (Gürpınar, 2017: 482). Bu bilgiler ışığında feminist 

uluslararası ilişkiler yaklaşımı çatışma süreçlerinde ulusun varlığını sürdürebilmesi 

ve düşmana karşı üstünlük sağlayabilmesi için kadınlara doğurganlıkları ve eş ve 

anne kimlikleri üzerinden atfedilen rollere dikkat çekmektedir. Bu açıdan Cockburn 

tarihsel anlatılar boyunca milliyetçi söylemlerde kadınların kucağında çocuk, elinde 

silahla resmedilerek yer aldığını belirtmektedir (Cockburn, 2004: 27).  



56 

1.2. Mağdur Kimliği 

Çatışma ve savaş durumlarında ülkelerin ordularında ya da örgütlenme 

gruplarında yer almayan kişilerin tamamı sivil nüfus olarak kabul edilmekte ve bu 

sivil nüfus üzerinde yaşanan kayıp oranları eli silah tutanlara oranla çok daha fazla 

olmaktadır. Örneğin 20. yüzyılın başında savaşlardaki sivil ölümler %5 

oranındayken, bu oran I. Dünya Savaşı sırasında %15’e, II. Dünya Savaşı sonunda 

ise %65’e çıkmış ve 1990’lı yıllarda %75’i aşmıştır. Verilen bu oranlar 

doğrultusunda çatışma ve savaşlarda erkek nüfusun azalmasıyla birlikte kadın ya da 

çocuk başlı hanelerde artış yaşanırken; bireyler üzerinde bıraktığı psikolojik etki, 

zorla yerinden edilme, tecavüz ve taciz, şiddet ve artan göç vakaları gibi demografik 

yapılarda yaşanan değişimleri tetikleyecek olan olaylardan en çok etkilenen grup 

kadın ve çocuklar olmuştur (UNSC, 2001).  

Barış zamanlarında kadınların maruz kalabildiği gündelik şiddet, çatışma ve 

savaş zamanlarında da ortaya çıkmakta; ancak bu şiddet barış dönemlerinde 

yaşanılandan oldukça farklı bir boyut kazanmaktadır. 1993 tarihli BM Kadına 

Yönelik Şiddete Karşı Bildirge’ye göre kadına yönelik şiddet ister kamusal alanda 

ister özel yaşamda meydana gelsin kadının fiziksel, ruhsal, sosyal, cinsel ve 

ekonomik açıdan zarar görmesine, acı çekmesine, onurunun zedelenmesine, kadının 

özgüvenini yitirmesine ve kadınlara karşı ayrımcılığın sürmesine yol açan bir eylem 

olarak tanımlanmaktadır (UNGA, 1993). Feminist yaklaşım ise toplumsal cinsiyet 

temelli şiddeti, bir bireyin toplumsal roller tarafından onda inşa edilen rolleri 

dolayısıyla karşılaşmış olduğu her türlü fiziksel, duygusal ve cinsel eşitsiz güçle 

orantısız bir biçimde karşı karşıya kalması olarak tanımlamaktadır (Egbatan ve 

Şahin, 2014: 8).  

Bu tanımlamalar doğrultusunda çatışma ve savaş zamanlarında kadınlara 

yönelik uygulanan şiddet bilinçli bir şekilde kadın bedeni ve onun doğurganlığı 

üzerinden ilerlemektedir. Çatışma ve savaş zamanlarında kadınlar ve bedenlerinin 

korunması ya da elde tutulması gerekenler olarak görülmesinin, erkeklerin ise 

kollayan, sahip çıkan, sahip olanlar olarak betimlenmesinin bununla ilişkili olduğu 

ileri sürülmektedir (Brownmiller, 1984: 36-77). Bu dönemlerde devlet kurumlarının 

etkinliğini yitirmesi, güvenlik ortamının ve ceza mekanizmasının yok olması, 



57 

devletin can ve mal güvenliğini sağlama görevlerini yerine getirememesi gibi 

faktörlerle beraber tecavüz toplumsal cinsiyete dayalı bir şiddet türü olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bu noktada çatışmaların iki ya da daha fazla taraf arasında 

gerçekleştiğinin altının çizilmesi gerekmektedir. Bu çatışma ortamı algısında 

tanımlanan namuslu kadınlar her tarafın kendi kadınlarına yönelik yaptığı bir 

betimleme iken, karşı tarafın kadınları bunların aksi durumunda görülmekte ve bu 

algı ile çatışmalar sırasında kadına tecavüz aslında o kadının bağlı bulunduğu 

topluma ve o toplumun varlığına, tarihine ve geleceğine yönelik yapılmış bir tecavüz 

anlamını taşımaktadır (Zawati, 2010).  

Bu doğrultuda çatışma ve savaş zamanlarında kadınlar ve kız çocukları 

kendilerini genellikle tehdit altında hissetmektedir. Bu tehditler şu şekilde 

sıralanabilir: Karşı güçlerin askerlerince kaçırılma, zorla alıkonulma, zorla hizmet 

ettirilme, tecavüz, hamile olanların düşük yapmaya zorlanması, isyancılarla zorla 

evlendirilme, fuhuşa zorlanma ve hatta HIV/AIDS gibi hastalıkların bilinçli olarak 

bulaştırılması sonucu ağrılı ve yavaş bir ölüme terk edilme. Bu ve buna benzer pek 

çok zorlu tecrübe yaşayarak vücutları karşıt güçlerin birer mücadele alanına 

dönüşmüş ve ölmeden ölümü yaşayan bu kadınlar için hayatta kalmak ölmekten çok 

daha zor bir hal almıştır (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002a: 10).   

Margaret A. Schuler, kadınlara yönelik silahlı çatışmalar boyunca uygulanan 

şiddetin bilinçli bir savaş stratejisi olduğunu belirtmektedir (Aktaran Bunga, 2017: 

5). Çatışma ve savaş sırasında yaşanan tecavüz olayları tarihsel anlamda Haçlı 

Seferlerinden, Amerika Bağımsızlık Mücadelesine; I. Dünya Savaşı’nda Almanların 

Belçika’yı istilasından II. Dünya Savaşı sırasında Alman, Amerikan, Rus ve Japon 

askerlerinin işledikleri cinsel suçlara ve Vietnam’da Amerikalı askerlere kadar 

sistematik bir savaş silahı olarak kullanılmıştır (Aydın Koyuncu, 2012: 129). Bu 

bağlamda düşman gözünde kadınlar karşıt tarafın gelecek nesillerini dünyaya 

getirecek olan taşıyıcılar olarak görülmekte ve bu doğrultuda karşı tarafın kadınları 

ve bedenleri düşman toprağının fethedilmesiyle eş değer olarak kabul edilmektedir 

(Arman ve Şerbetçi, 2012; Ataman, 2009; Özbaş, 2008). Düşman kadınına yapılan 

her bir saldırı hem bir gözdağı vermek, hem toprakların elden gitmesi hissini 

yaratmak hem de düşman olan erkeğin erilliğini sarsacak psikolojik bir sürece 

evrilmektedir. Bu hareketin altında yatan asıl maksat ise karşıt tarafın erkeklerinin 



58 

kadınlarına yani dolaylı olarak da topraklarına sahip çıkamadıkları hissini 

yaşatabilmektir. Böylece çatışma ve savaş dönemlerinde kadına yönelik uygulanan 

şiddet en yaygın olarak kullanılan psikolojik bir savaş yöntemi olarak da ortaya 

çıkmaktadır. Bu psikolojik savaş yöntemi kendini genellikle kadının bağlı olduğu 

din, ırk ya da gruptan dolayı etnik bir temizlik ya da soykırım olarak 

nitelendirilebilecek öfkenin intikam ve hınca dönüşmesi şeklinde olarak ortaya 

çıkarmaktadır.  Diğer bir ifadeyle kadın bedeni düşmandan kazanılacak başka bir 

bölge veya mülk algısı nedeniyle tecavüze uğramaktadır (Özdemir, 2015: 310).  

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı çatışmalar sırasında kitlesel tecavüzleri 

farklı faktörlerle ve teorilerle açıklamaktadır. Bunlar içinde ortak olarak üç teoriden 

söz edilebilir.  Bunlardan ilki kültürel patoloji teorisidir. Buna göre bir toplumun 

tarihsel ve sosyo-kültürel gerçekleri çatışmalar sırasında o toplumun davranışının 

psiko-sosyal analizini ortaya koymaktadır. Örneğin Japon toplumu aşırı 

militarizasyon ve sadomazojist eğilimleri sonucunda II. Dünya Savaşı öncesi ve 

sırasında kadınlara karşı daha fazla saldırganlaştığı ve “Nanking Tecavüzleri” adı 

altında pek çok cinsel suç işlendiği ileri sürülmektedir (Zawati, 2010: 151). İkinci 

teori soykırım tecavüz teorisidir. Bu teoriye göre tecavüz yoluyla başka bir toplum 

yaratma çabasına girişilmekte ve etnik bir temizlik söz konusu olmaktadır (Şerbetçi 

ve Arman, 2012: 72). Sonuncu teori ise kitlesel tecavüzün bir savaş stratejisi olduğu 

gerçeği ile ilgilenen stratejik tecavüz teorisidir. Bu doğrultuda çatışma ve savaş 

sırasında tecavüz sadece bireye değil; aynı zamanda bireyin bağlı olduğu aileye ve 

topluma korku ve utanç sağlamakla birlikte aynı zamanda ahlaksızlığı da 

aşılamaktadır (Amaral ve Gonzales Martinez, 2016b: 68).  

Bu noktada dikkat çekilen bir nokta bunların her birinin farklı savaşlarda ya da 

yalnızca belli dönemleri kapsayacak şekilde ilerlememesidir. Bazen hepsi birbiri 

içine geçmiş komplike bir yapı olarak da vücut bulabilmektedir. Örneğin literatür 

taraması sırasında stratejik tecavüz teorisinin en çok 1990’lı yıllarda ortaya çıkan 

Bosna ve Ruanda’daki katliamları anlatırken kullanılmış olduğu fark edilmiş olsa da 

bu teori daha öncesinde yaşanılan 1971 Pakistan iç savaşını da örneklendirmekte ve 

maalesef örnekler bunlarla sınırlı kalmamaktadır.  1990’ların başı ve sonunda Hintli 

askerlerce Keşmirli kadınlara, II. Dünya Savaşı öncesi ve süresince Koreli, Çinli ve 

Filipinli kadınlara yönelik olarak ya da Kongo, Çeçenistan, Irak, Sierra Leone, 



59 

Sudan’da yaşanılan katliamlarda da bunun örnekleri görülmektedir (Zawati, 2010: 

154). 

Tarihsel anlamda ilk kayıt altına alınan kitlesel tecavüz olayının Nazi 

Almanya’sının şiddet eylemlerinden biri olan 1938’deki Kristal Gece 

(Kristallnacht)’de gerçekleştiği belirtilmektedir (Kelleci, 2017: 420). II. Dünya 

Savaşı sırasında kadınlara yönelik uygulanan şiddet ve sistematik tecavüzlerin 

toplama kamplarına taşınması ve Japon hükümeti ordusu tarafından 1932 yılında 

başlayarak ve 1940’lı yıllar boyunca kurumsal bir sistem üzerinden gerçekleştirilmiş 

olan tecavüzler insanlık dışı vakalar olmuştur. Japon hükümeti, 1932 yılında 

başlayan ve 1940’lı yıllar boyunca “rahatlatıcı kadınlar (comfort women)” adıyla 

anılan sistemi kurmuş ve bu sistemi kurumsal bir hale getirmiştir. Söz konusu 

dönemde Koreli, Çinli ve Filipinli kadınlardan oluşan yaklaşık 50,000 ile 200,000 

arasındaki kadının bu zorbalığa maruz kaldığı belirtilmektedir (Kaya ve Göral, 2018: 

36).  

Yaşatılan bu zorbalık ancak 50 yıl sonra, Aralık 1991’de 67 yaşındaki Koreli 

Hak-Soon Kim’in Japon İmparatorluk Ordusu tarafından köle olarak çalıştırıldığını 

kamuoyu önünde anlatması ve Japon devletine karşı dava açmasıyla gündeme 

gelmeyi başarabilmiştir (Enloe, 2000: 158). Benzer bir durum Kore Savaşı sırasında, 

Güney Kore’de bu kez Amerika askerlerince gerçekleştirilmiştir. Amerikan üssünün 

bulunduğu ve Kuzey Kore sınırına en yakın olan Güney Kore’nin Dongducheon 

şehrinde 7,000 kadının fuhuşa zorlandığı ifade edilmektedir (Shorrock, 2019). 

Shaffer’in (1999: 164) belirttiğine göre II. Dünya Savaşı sırasında ve sonrasında 

Asya’da görev yapan her on Amerikalı askerden birinin Asyalı kadınlardan çocuk 

sahibi olduğunu bilinmektedir.  

II. Dünya savaşı sırasında yaşanılan bu olaylar yaşanıldığı yerde kalmış olsa

da, konunun uluslararası gündeme gelmesinin ve uluslararası siyasette görünürlük 

kazanmasının ilk ayağı 1992-1995 yılları arasında Bosna’da yaşanan toplu soykırım 

ve tecavüz olaylarıyla gerçekleşmiştir. 1992 yılında Bosna Hersek’in 

Yugoslavya’dan ayrıldığını ilan etmesiyle birlikte bölgede yaşan Sırplar, Hırvatlar ve 

Bosnalı Müslümanlar arasında çatışmalar başlamış ve üç yıl boyunca süren 

çatışmalar esnasında Bosnalı Müslüman kadınlar Sırp askerlerinin tecavüzüne 

uğramıştır (Özdemir, 2015: 310). Bosna’daki bu tablo medyanın aracılığıyla 



60 

uluslararası topluma kadının bedeninin nasıl savaş alanı haline geldiğini açıkça 

göstermiştir. Bölgede çıkan çatışmalar sırasında Yugoslav Federal Ordusu 

birliklerince oluşturulan toplama kamplarında kadınlara tecavüz edilmiş, kürtaj 

olmalarını engellemek adına kadınlar hamileliklerinin belli aşamasına kadar bu 

kamplarda zorla tutulmuşlardır. Böylece Bosna Savaşı’nda kadına yönelik tecavüz 

bir etnik temizlik aracı olmuştur (Mladjenovic ve Hughes, 2000: 248). 

Uluslararası anlamda bu şiddetin gündeme gelmesinin ikinci ayağı ise 1994 

yılında Ruanda’daki çatışmalar sırasında gerçekleşen kitlesel tecavüzlerle 

gerçekleşmiştir. Ruanda’da Tutsi kadınlara yönelik Hutulular tarafından 

gerçekleştirilen eylemlerin zemini aslında savaş öncesinde devlete ait olan Libre des 

Mille Collines adlı radyo programları, televizyon yayınları ve gazeteler aracılığıyla 

yapılan propaganda yayınlarıyla oluşturulmuştur (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002f: 

105). Hükümetin yapmış olduğu propagandalar aracılığıyla bölgede yaşayanlarda 

Tutsi kadınlarla evlenmek demenin devletin temellerini oyan bir düşmanla evlenmek 

demek olduğu algısı da yaratılmıştır.3 1990 ve 1993 yılları arasında Ruanda’da 

gerçekleşen soykırımda Hutulular tarafından yaklaşık olarak 250,000 ile 500,000 

arasında değişen Tutsili kadına tecavüz edilmiş ve bu tecavüzler sonucunda “nefretin 

çocukları (children of hate)”, “istenmeyen çocuklar (enfants non-desirés, unwanted 

children)” veya “kötü anıların çocukları (enfants mauvais souvenir, children of bad 

memories)” olarak adlandırılan toplamda 5,000 bebek doğmuştur (HRW, 1996). Bu 

bebeklerin pek çoğu aileleri tarafından terk edilmiş veya öldürülmüştür.4   

1991’de Sierra Leone’deki sivil savaşta ise yerinden edilmiş kadınların %94’ü 

tecavüz, işkence ve kölelik gibi saldırılara maruz kalmıştır (Rehn ve Johnson Sirleaf, 

2002a: 10). BM verileri doğrultusunda Sierra Leone’de 60,000; Liberya’da 40,000; 

Demokratik Kongo Cumhuriyeti’nde 200,000’den fazla kadına tecavüz edilmiştir 

(UN.org, 2014). Bosna’daki çatışmalarda yaklaşık olarak 13,000 ile 50,000 arasında 

Bosnalı Müslüman kadına Sırp askerleri tarafından tecavüz edildiği açıklanmıştır 

3 Daha sonra Ruanda’daki BM komutanı General Romeo Dallaire bu yayınların barış ve uzlaşma 

yayınlarıyla değiştirilmesinin olayların seyrini değiştireceği yönünde bir açıklaması olmuştur. İlgili 

haber için bkz: Smith, R. (2003, 3 Aralık). The impact of hate media in Rwanda. BBC News. Erişim 

adresi: http://news.bbc.co.uk/2/hi/africa/3257748.stm 

4 Ayrıca Ruanda’da 2013 yılı rakamlarıyla zorla evlendirilen kız çocuklarının sayısı 60 milyon, kadın 

sünneti ortalama 140 milyon, insan kaçakçılığı yıllık ortalaması 2,5 milyon ve namus cinayetinden 

dolayı öldürülen kadın sayısı 5,000 olarak bilinmektedir (NATO Review, 2013). 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/africa/3257748.stm


61 

(Gerecke, 2010: 139). Güney Sudan’da 400,000’in üzerinde insan öldürülürken, on 

binlerce kadın tecavüze uğramıştır (Hagan, Rymond-Richmond ve Parker, 2005). 

Kolombiya’da ise Oxfam verilerine göre 2001 ve 2009 tarihleri arasında 95,000 

kadına silahlı gruplarca tecavüz edilmiş; 26,000 kadın zorla hamile bırakılmış; 

27,000 kadın kürtaja zorlanmış ve 175,000’in üzerinde kadın tacize uğramıştır (San 

Pedro, 2009). Kadınlara karşı uygulanan cinsiyete dayalı şiddet Uganda, Suriye, 

Cezayir ve Myanmar’da da devam etmiş ve halen daha dünyanın pek çok yerinde 

devam etmektedir.  

Kadınlar çatışma ve savaş durumlarında ve hatta sonrasında siviller, güvenlik 

güçleri, sivil toplum örgütleri çalışanları ya da barış operasyonlarında görevli resmi 

görevliler tarafından da bu ve benzeri şiddete ve vahşete maruz kalabilmektedir. 

Şiddetten kaçmaya çalışırken isyancı, sivil halk ya da diğer mülteci gruplar 

tarafından kadınlara yönelik şiddet devam ederken, kaçmayı başaranlar ise 

sığındıkları yerlerde özellikle sığınma kamplarında bambaşka boyutlarda şiddet 

türleri ile karşılaşabilmektedir. Bu noktada kadınlar için bu kamplar son derece 

tehlikeli yerler olabilmekte ve kendilerini güvende hissedememektedirler.5 

Kamplardaki fiziksel koşulların yetersizliği, sabundan gıdaya kadar temel 

ihtiyaçların dağıtımındaki cinsiyet ayrımı ve bunlara ulaşma esnasında yaşanan 

şiddet vakaları da raporlara yansımaktadır. (UNHCR, 1995). Bunlarla birlikte 

kızamık, ishal, zatürre, sıtma, kolera, menenjit, tüberküloz ve HIV/AIDS gibi ciddi 

enfeksiyonlar meydana gelmektedir. Bunlara karşı ise önleyici bir bakım ve tedavi 

imkânları ise kısıtlı olabilmektedir (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002b: 23). 

Çatışmalar sırasında yasa, düzen, polis işlevleri ve sınır kontrollerinin 

bozulmasıyla birlikte kadın ticareti için de ortam yaratılmakta ve insan tacirleri sınır 

kontrolleri ve normal polislik hizmetleri azaldığı için çatışmaların yaşandığı ülkeler 

üzerinden rotalar kullanmaktadır (Williams ve Masika, 2002). Dünya çapında insan 

ticareti 1995’ten 2000 yılına kadar %50 oranında artmış ve Uluslararası Göç Örgütü 

(International Organization for Migration-IOM) yılda 2 milyon kadar kadının insan 

ticareti mağduru olduğunu belirtmiştir. Ticaretten yıllık 5 ile 7 milyar dolar arasında 

gelir elde edildiği tahmin edilmektedir (Aktaran Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002a: 12). 

5 Yerinden edilme, kaçmaya zorlanma gibi kadınların çatışma ve savaş durumlarında maruz kaldığı 

deneyimler daha çok göç ve koruma sorumluluğu kapsamında ele alındığı için bu tezin kapsamından 

uzaklaşılacağı gerekçesiyle ayrıntılı olarak incelenmemiştir. 



62 

Diğer taraftan evlerinden koparılan kadınlar ve kız çocukları evlerine geri dönmek 

isteseler dahi geri dönmek isteyen kadın ve kız çocuklarına yeterli korumanın genel 

anlamda sağlanabilmiş olduğunu söylemek güçtür. Bu anlamda uluslararası örgütlere 

ve yerel sivil toplum kuruluşlarına büyük görevler düşmektedir. Örneğin 2001 

yılında Makedonya’da IOM tarafından 13-41 yaş aralığında kaçakçılığı yapılan 346 

kadın ve kız çocuğunun evlerine dönebilmelerine yardım edilmiştir. Her birine 

Makedon hükümeti tarafından sağlanan sığınma evinde bakım sağlanmıştır. Yerel 

sivil toplum kuruluşları da topluma entegre olabilmeleri için IOM ile birlikte 

çalışmıştır. Eğer bir kadın geri dönmeyi seçerse, IOM ona 6 ay boyunca finansal 

destek sağlamıştır (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002a: 14). 

Bunlarla birlikte üzerinde durulması gereken önemli bir konu kadınların 

çatışmalar boyunca ve hatta sonrasında maruz kaldığı bu şiddetin insan hakları 

ihlalini barındırıyor olmasıdır. Bu bağlamda özellikle 1990’lı yıllarda yaşanan 

gelişmelerle beraber, medyanın da etkisiyle insan hakları konusunda çalışan birimler, 

sivil toplum kuruluşları ve uluslararası örgütler bu konu üzerinde durmaya 

başlamıştır. Örneğin, ilk kez Uluslararası Af Örgütü 1990 yılında “Cephedeki 

Kadınlar” başlığıyla bir rapor, 1991 yılında ise BM, “Dünya Kadınları: 1970-1990 

Eğilimler ve İstatistikler” adlı çalışmayı yayınlamış ve 1993 yılında Viyana’daki 

Dünya İnsan Hakları Konferansı’nda konu kapsamlı bir biçimde tartışılmıştır 

(Peterson ve Runyan, 1994). 1995 yılında ise kadın sivil toplum kuruluşları BM 

Dördüncü Kadın Konferansına katılacak olan ABD hükümeti delegasyon ekibine 

konferansta ABD hükümetinin tüm dünya hükümetlerine askeri fuhuş sektöründeki 

yerlerini değerlendirmeleri yönünde bir teklifte bulunmuştur. Bu teklife ilk yanıt 

olumlu yönde olsa da daha sonrasındaki süreçte konferansta ABD ekibince teklifin 

adı dahi anılmamıştır (Enloe, 2000: 105).  

ABD ekibinin tutumu bu yönde olsa da aynı konferanstaki Sivil Forum’da 

Japon feministler II. Dünya Savaşı sırasında zorbalığa ve tecavüze maruz kalan 

kadınlara karşı Japon hükümetinin sorumluluktan kaçmak ve inkâr politikaları 

gütmek yerine tazminat ödemesi, zararlarının karşılanmasına yönelik bir girişim 

başlatmıştır. Halktan gelen baskıya dayanamayan Japon başbakan Ryutaro 

Hashimoto, 1996’da Güney Kore’ye yaptığı resmi bir ziyaret sırasında kamuoyu 

önünde, ülkesinin altmış yıl önce uyguladığı cinsel kölelik politikalarından dolayı 



63 

özür dilemiştir. Buna rağmen kendisi ve kabinesi zorbalığa maruz kalan kadınlara 

doğrudan tazminat ödemeyi reddetmiştir. Aynı dönemde Japon hükümetince 

başlatılan Asyalı Kadınlar Fonu aracılığı ile devletin halktan savaş mağduru olan 

kadınlara yardım edebilmek amacıyla para toplamaya başlaması üzerine feministler 

tazminatı halkın değil, mağduriyete yol açan Japon devletinin ödemesi gerektiği 

gerekçesi ile bu durumu 1996 yılında BM İnsan Hakları Komisyonu’na taşımak 

üzere Cenevre’ye gitmişlerdir. Komisyondaki oylama Japon hükümetinin aleyhine 

sonuçlansa da, Japon hükümeti mağdurlara doğrudan tazminat ödemeyeceğini 

yineleyerek sorumluluğu üstlenmemiştir (Enloe, 2000: 170; Amaral ve Gonzales 

Martinez, 2016a: 35). 

BM İnsan Hakları Komisyonu ise 1994 yılında tüm kadınlara yönelik insan 

hakları ihlallerini kınayan bir karar almış ve BM Güvenlik Konseyi de 2000 yılında 

Uluslararası Kadın Günü’nde bir bildiri yayınlayarak silahlı çatışmalardaki 

kadınların durumu üzerine özel bir oturum gerçekleştirmiştir (Rabrenovic ve Roskos, 

2001: 44). BM İnsan Hakları Komitesi, BM Güvenlik Konseyi’nin 1325 sayılı kararı 

ile 2000 yılında ilk kez tecavüz, kaçırma, cinsiyete dayalı şiddetin biçimlerinden 

korunmak için özel önlemlerin alınması çağrısında bulunmuştur (UNCS, 2000). 

1990’lı yıllarda Bosna ve Ruanda’da yaşanan olayların etkisiyle bu anlamda atılan 

ilk somut adım ise 1325 sayılı kararla gerçekleşmiştir. BM raporlarında 1949 

Cenevre Sözleşmeleri ve 1977 tarihli Ek Protokollere göre savaş suçu olarak kabul 

edilen tecavüzün Bosna’da etnik temizlik politikasının bir aracı olarak kullanıldığı 

belirtilirken; tecavüzün bir soykırım suçu olduğuna ilişkin ilk hukuksal belge ise 

Ruanda için Uluslararası Ceza Mahkemesi’nin Jean- Paul Akayesu hakkındaki 1998 

tarihli kararı olmuştur (Kelleci, 2017: 432). Bu doğrultuda tecavüz insanlığa karşı 

suç ve savaş suçu kapsamına alınmıştır. 2000 yılında Güvenlik Konseyi kararıyla 

çıkarılan 1325 sayılı karar doğrultusunda ise bu ve benzeri kadına yönelik eylemler 

insan hakları ihlali gerekçesiyle savaş suçu kapsamına alınmış, bu doğrultuda 2001 

yılında BM örgütünün bir parçası olan Eski Yugoslavya Uluslararası Savaş Suçları 

Mahkemesi, üç Sırp askerini savaş tecavüzü konusunda suçlu bulmuştur (Bergoffen, 

2003).  

Atılan adımlar doğrultusunda her ne kadar mevcut uluslararası yasal çerçeve bu 

tür şiddeti yasaklayıp, cezalandırsa da kadın deneyimi ve zararların gerçek doğası bu 



64 

çerçevelere net bir biçimde yansıtılamamıştır. Şiddet mağdurlarına yönelik koruma 

ve destek büyük ölçüde yetersiz olmuş, uygulamaların ve yaptırımların rutin bir şekle 

dönüşerek kurumsallaşması sağlanamamıştır. Koruma, hizmet ve yasal çözümlere 

erişim pek çok yönden sınırlı kalmış ve tazminat imkânı çok az bir seviyede 

gerçekleşmiştir. Bu anlamda hem ulusal hem uluslararası gruplarca daha fazla çaba 

göstermesi gerektiği; bu bağlamda devletlerin insan haklarını, insancıl ve uluslararası 

ceza hukukunu kendi yasal sistemlerine dahil eden özel mevzuatları kabul etmesi 

gerektiği vurgulanmaktadır. Mevcut raporlar incelendiğinde çatışma ve savaş 

dönemlerinde işlenen suçlar arasında kadına yönelik sistematik tecavüz suçunun 

resmi kayıtlardaki yeri oldukça belirsiz bir durumda kalmıştır. Suçlunun kim olduğu 

devlet tarafından görmezden gelinen ve zaman zaman bu tip durumlar için olağan 

kabul edilen politika ve yaklaşımlar sayesinde bilinmezken, yaşanılan 

mağduriyetlerin boyutları kadına yönelik toplumsal baskının ve yeterli desteğin 

olmamasından dolayı tam anlamıyla bilinememektedir. Dolayısıyla çatışma ve savaş 

durumlarında düşman hakimiyetinin bir metaforu haline gelen tecavüz, cezasız 

kalmak zeminine yaklaşmakta ve yaşatılan mağduriyetlerin rakamları hep ortalama 

ve tahmini hesaplara göre yapılmaktadır (Özdemir, 2015: 312-316). 

Kadına yönelik çatışma ve savaş dönemlerinde gerçekleştirilen şiddet başta da 

belirtildiği üzere döngüsel bir sistem olarak ortaya çıkmaktadır. Barış zamanlarında 

da kendini gösterebilen kadına yönelik gündelik şiddet, şiddetin ve baskının daha 

hissedilir olduğu çatışma dönemlerinde kendisini daha görünür hale getirmektedir. 

Bununla birlikte çatışma ve savaşın bitmesiyle bir barış anlaşması imzalansa bile 

birden bire ortaya bir barış toplumu çıkmamaktadır. Kadına yönelik şiddet sonraki 

dönemlerde de devam edebilmektedir. Örneğin Guatemala’da iç savaş sonrası 1996 

yılında bir barış anlaşması imzalanmış olmasına rağmen sonraki dönemlerde kadına 

yönelik öldürme, tecavüz ve işkence gibi saldırılar devam etmiş ve her yıl ortalama 

katledilen 8,000 kişinin %10’u kadınlardan oluşmuştur (Yanıkkaya, 2010: 52). 

Çatışma deneyiminin psikolojide yarattığı sarsıntı farklı bir örneği ise ise 2002 

yılında Kuzey Karolina, Fort Brag’da yaşanmıştır. Afganistan’daki görevlerinden 

dönen dört özel kuvvet askerinden üçü döndükten sonraki altı hafta içerisinde eşini 

öldürmüştür (Lutz ve Elliston, 2002). 1990’lı yıllarda Kamboçya’da yapılan bir 

araştırma raporu ise %75 oranında çatışma zamanında kullanılan küçük silahların 



65 

aile içi şiddet sırasında kullanılması sonucu kadınların öldürüldüğünü ortaya 

koymaktadır (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002a: 15). 

1.3. Barış Koruma Birliklerinde ve Operasyonlarında Kadının Rolü 

Önleyici diplomasinin bir aracı olarak karşımıza çıkan ve literatürde barışı 

koruma operasyonu olarak adlandırılan barışı destekleme operasyonları genel olarak 

ilgili uyuşmazlıkların çözümüne odaklanmakta ve bölgedeki çatışmaların önlenmesi, 

barışın sağlanması, yeniden yapılandırılması ve korunması, insani yardımların 

sağlanması gibi konular çerçevesinde hareket etmektedir (Odman, 2004: 68). Barışı 

destekleme operasyonları BM Şartı’nın içerisinde doğrudan düzenlenmemiş, barışı 

koruma kavramı ve uygulamaları sonraki yıllarda BM Şartı’nda öngörülen kolektif 

güvenlik sisteminin tam anlamıyla işleyememesinin bir sonucu olarak ortaya çıkan 

boşluğu doldurmak üzere yine bu örgüt tarafından oluşturulan bir mekanizma olarak 

doğmuş ve gelişmiştir (Demirtürk Demirdöğen, 2006: 237).  

Uluslararası Barış Akademisi (International Peace Academy-IPA), barışı 

koruma adı altında barışı destekleme operasyonunu; “Devletlerin kendi içlerinde 

veya aralarında ortaya çıkan düşmanlıkların, saldırganlıkların kontrol altına alınması, 

yumuşatılması ve sona erdirilmesi ve böylece barışın restore edilmesi ve 

sürdürülmesi amacıyla barışçıl üçüncü ülkelerin katılımıyla organize edilen ve 

yönlendirilen uluslararası çok uluslu asker, polis ve sivillerin gerçekleştirdikleri 

operasyonlardır.” şeklinde tanımlamaktadır (Rikhye, Harbottle ve Egge: 1974). 

Kavramın geniş bir konsepti yansıtması ve çok uluslu ortak bir yapılanmayla hareket 

etmesi sonucu ortaya çıkan bu operasyonlar, Soğuk Savaş dönemi boyunca genel 

olarak şiddeti önlemek amacıyla uyuşmazlıkların dondurulması çerçevesinde hareket 

etmiştir. Bu zamana kadar BM, yürürlüğe konulan ateşkes anlaşmalarının izlenmesi, 

çatışan kuvvetlerin ayrılması, uyuşmazlıkların barışçıl yöntemlerle çözümlenmesinin 

ve insancıl yardım dağıtımının güvenliğinin sağlanması konularına odaklanmıştır. 

Operasyonlar ev sahibi ilgili ülkenin ve uyuşmazlığa taraf olan diğer devletlerin 

rızasına dayalı olarak yapılmıştır (Nalcıoğlu, 1997: 49-88).  

Barış koruma birliklerinin yapısına bakıldığında ise BM’ye üye devletlerce 

oluşturulan ve uluslararası toplum tarafından finansmanı sağlanan silahsız askerler 

ile barışı koruma birliklerinden oluştuğu ve silahlı kuvvetlerin yalnızca birliklerin 



66 
 

kendilerini yasal savunma durumlarında kullanıldığı bilinmektedir (Odman, 2004: 

69). Literatürde BM’nin Soğuk Savaş dönemine kadar uyguladığı bu tür geleneksel 

barış koruma ilkelerinin egemen olduğu barış koruma operasyonları “birinci nesil” 

barışı koruma operasyonları olarak adlandırılmıştır (Demirtürk Demirdöğen, 2006: 

237, 241, Güngör, 2008: 11 ve Demir, 2019: 1). Pek çok bölgede çatışmaların 

sayısının artmasıyla ağır silahlara sahip olan tarafların varlığı ve şiddetin dozunun 

artması sonucu oluşmaya başlayan Soğuk Savaş dönemi ise geleneksel barışı koruma 

yöntemlerinden uzaklaşılması ve daha sert önlemlerin alınmaya başlanmasıyla 

“ikinci nesil” barışı koruma operasyonları olarak adlandırılmıştır (Ratner, 1995: 17, 

Güngör, 2008: 11 ve Demir, 2019: 3). Kısacası ikinci nesil operasyonlarla birlikte 

artık barış güçleri daha ağır silahlarla donatılmış olmakla birlikte sadece öz savunma 

durumunda değil, gerektiği durumlarda ateş açabilme yetkisine sahip olmuştur 

(Boutros-Ghali, 1992: 94).  

Dönemin BM Genel Sekreteri Boutros Boutros-Ghali’nin 17 Haziran 1992 

yılında Güvenlik Konseyi’ne sunduğu Barış İçin Bir Gündem (An Agenda for Peace) 

başlıklı raporda BM Şartı’nda öngörülenler çerçevesinde uluslararası barışı korumak 

ve sürekliliği sağlamak adına örgütün nasıl güçlendirilip etkili kılınabileceğine dair 

önerilerde bulunulmuştur (Demirtürk Demirdöğen, 2006: 242). Bu bağlamda barışın 

sağlanması dört ana kavram zemininde şekillenmektedir. Bunlarda ilki “önleyici 

diplomasi (preventive diplomacy)”dir. Buna göre uyuşmazlık ve çatışmaların ortaya 

çıkmadan engellenebilmesi ya da böyle bir durum engellenemediğinde durumun 

daha fazla yayılmasının önüne geçilmesi için gerçekleştirilen faaliyetler belirtilmiştir. 

İkinci kavram “barışı oluşturma (peace making)” ile çatışan tarafların bir anlaşmaya 

vardırılması söz konusu olmaktadır. Üçüncü kavram olan “barışı koruma 

(peacekeeping)”da ise ilgili tarafların rızaları dahilinde asker, polis ve sivil birliklerin 

dahil olduğu BM birliklerinin bölgeye konuşlandırılması söz konusudur. Son olarak 

dördüncü kavram ise barışın yeniden yapılandırılması ve pekiştirilmesini kapsayan 

“çatışma sonrası barışı inşa etme (post-conflict peace-building)” sürecidir. Buna göre 

yeniden çatışmaların yaşanmaması adına barışı güçlendirici yapılanmaların inşa 

edilmesi söz konusu olmaktadır (Odman, 2004: 73).  

Bütün bu bilgiler doğrultusunda ve mevcut istatistiki verilere bakıldığında ilgili 

bölgelere giden birliklerdeki sivil, polis ve askerlerin büyük bir çoğunluğunun erkek 



67 
 

olduğu görülmektedir. Birliklerde görevli olan bu erkeklerin pek çoğunun bölgedeki 

kadınlara ve kız çocuklarına karşı tutumları raporlara yansımaya başlamış ve 

çatışmalar sırasında yaşanan istismar olaylarının yanı sıra gündeme bir de barış 

koruma birliklerindeki görevli erkek askerlerin gerçekleştirdiği istismar vakaları 

eklenmiştir. Bu sebeple barışı koruma operasyonları dahilinde “Kadınlar nerede ?” 

sorusu 1990’lı yıllarla birlikte daha çok sorulmaya başlanmıştır. Örneğin 1996 

yılında insan hakları örgütleri ve kadın STK’larından oluşan bir grup dönemin BM 

ABD temsilcisi olan Madeleine Albright’a bir mektup yollamış ve bu mektupta 

BM’den ilgili birliklere insan hakları eğitimi verilmesi yönünde istekte bulunmuştur 

(Enloe, 2000: 190). Balkanlar, Kamboçya ve Demokratik Kongo Cumhuriyeti’nde 

(DKC) barış koruma birlikleri tarafından gerçekleştirilen istismar olayları 

raporlanmıştır. Liberya’da da barış koruma birliklerinin küçük kızlara istismarda 

bulunduğuna dair iddialar ortaya çıkmıştır (Report Reveals Shame of UN 

Peacekeepers, 2005).  

Diğer taraftan, çatışmaların yaşandığı bölgelerde yaşanan ekonomik sıkıntılar 

ve kadınların geçim kaynağı olarak birliklerdeki personel ile beraberlikleri 

sonucunda barış koruma görevlilerinin ya da diğer uluslararası personelin bölgedeki 

evlilik dışı ilişkilerinden doğan çocuklar da operasyonlar dahilinde ortaya çıkan 

sorunlardan biri haline dönüşmüştür. Örneğin Liberya’da 1990-1998 arasında Batı 

Afrika Devletleri Ekonomik Topluluğu İzleme Grubu tarafından (the Economic 

Community of Western African States Monitoring Group-ECOMOG) babası barış 

gücü çalışanı olan ve çoğu anne ve babası tarafından terkedilip sokaklarda yaşayan 

6,000’den fazla çocuğun olduğu kaydedilmiştir6  (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002a: 

16). Ayrıca BM HIV/AIDS Ortak Programı (The Joint United Nations Programme 

on HIV/AIDS-UNAIDS), askeri personelin HIV dahil olmak üzere bulaşıcı 

hastalıklara maruz kalma riski taşıyan bir nüfus grubu olduğunu ve barış 

zamanındaki enfeksiyon oranlarının genellikle sivil nüfustan iki ile beş kat arasında 

değişen bir şekilde daha fazla olduğunu belirtmektedir. Çatışma anında ise bu fark 50 

kat daha fazla olabilmektedir (UNAIDS, 1998). Bu durumda çatışmalarda ölüm 

tehlikesi karşısında birlik personellerinin bulaşıcı hastalıkları önemsememesinin rolü 

                                                             
6 Pek çok durumda bu ilişkilerden doğan çocukların vatandaşlık hakları olmamasına rağmen Liberya 

Anayasası bu çocukları tanımaktadır. 



68 

olduğu, sonuçta da hem çatışma bölgelerinde hem de birlikler evlerine geri 

döndüklerinde bulaşıcı hastalıkların toplumda yayılmasına neden olduğu 

belirtilmektedir (Garfield, 1997).  

Bu ve benzer durumların ortaya çıkmasıyla birlikte hem operasyonlar dahilinde 

çalışan erkeklerin toplumsal cinsiyet eşitliği eğitimleri alması gündeme gelmeye 

başlamış, hem de birliklerdeki kadın görevlilerin sayısının da artırılmasının faydalı 

olacağı düşünülmüştür. 1325 sayılı kararın kabulüyle birlikte ise bu bağlamda 

Güvenlik Konseyi’nde bölgelere gidecek birliklere gerekli eğitimlerin verilmesi 

tartışılmış ve 2003 yılından bu yana gönüllülük esasıyla bu eğitimler verilmeye 

başlanmıştır (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002c: 53). Bunlarla birlikte barış 

operasyonlarını yalnızca BM çatışı altında gerçekleştirilen faaliyetler olarak 

görmemek gerekmektedir. Örneğin Batı Afrika Devletleri Ekonomik Topluluğu (the 

Economic Community of West African States-ECOWAS) ve Afrika Birliği Örgütü 

(the Organization of African Unity) gibi bölgesel ve alt bölgesel örgütler veya Afrika 

Birliği (African Union-AU), Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı-AGİT (the 

Organization for Security and Cooperation in Europe-OSCE) ve NATO da kendi 

barış koruma operasyonlarını gerçekleştirmektedir (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002d: 

62). Bu doğrultuda benzer operasyonları düzenleyen diğer örgütler de ilgili birliklere 

gerekli eğitimlerin verilmesi, birliklerdeki kadın sayılarının artırılması ve toplumsal 

cinsiyet uzman ve danışmanlarının da bulundurulması gibi adımlar atmaya 

başlamıştır. Örneğin BM barış koruma birliklerinin tümü kadından oluşan ilk kadın 

birlikleri 30 Ocak 2017’de Liberya’nın başkenti Monrovia’ya gitmiştir 

(BBCTURKISH, 2007).  

Kadınların birliklere katılımı daha az suistimal şikayetinin gelmesini 

sağlamaktadır. Örneğin askeri barış koruma birimlerinde kadınların oranının 

%0,1’den %5’e çıkmasıyla istismar iddialarının yarıdan fazla azaldığı görülmüştür 

(Bigio ve Vogelstein, 2018). Bu bağlamda kadın barış koruma birliklerinin nasıl 

farklar yaratacağı üzerinde durmakta fayda vardır. Öncelikle kadın barış koruma 

birlikleri sık sık erkeklere kapalı olan nüfus ve mekanlara erişerek potansiyel 

güvenlik riskleri hakkındaki istihbaratı geliştirebilmektedirler. Çatışmaya taraf 

olanların barış koruma birliklerindeki askerlerce ilgili toplumun değerleri 

çerçevesinde kadınların üstlerinin aranmaması durumunda oluşabilecek güvenlik 



69 

zafiyetlerini azaltmaktadırlar. Benzer şekilde ilgili toplumun üyelerine erişimin 

artmasını sağlamaktadırlar. Diğer taraftan kadın görevlilerin erkeklere göre aşırı güç 

kullanma olasılığının daha düşük olduğu ifade edilmektedir. Bu durum gerilimleri 

azaltma ve topluluklara güven oluşturma, istikrar sağlayıp hukukun üstünlüğünü 

artırma olasılığını daha da yükseltmektedir. Örneğin Namibya, Ruanda ve Güney 

Afrika’da yerel halk kadın polis barışı koruma görevlilerinin potansiyel şiddeti daha 

az tehdit edici olduklarını ve iletişimde daha etkili olduklarını belirtmiştir. Ayrıca 

kadın barış koruma görevlilerinin sahadaki varlıkları ev sahibi ülkenin kadınlarını 

güçlendirebilmektedir. Aynı zamanda da rol model olarak hareket ederek kadın ve 

kız çocuklarına kendi haklarını ve barış süreçlerine katılımlarını teşvik etme 

konusunda ilham verebilmektedirler (Keita, 2018). 

Bu bilgiler ışığında kadınların barış koruma operasyonlarına katılım oranlarına 

bakıldığında son çeyrek yüzyılda küçük de olsa bir değişimin yaşandığı 

gözlemlenmektedir. 1996’da BM Genel Sekreteri’nin 2000 yılına kadar saha 

misyonları da dahil olmak üzere BM sistemi içerisindeki personelin %50’sinin 

kadınlardan oluşmasını tavsiye etmesine rağmen (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002d: 

64), 1993 yılında birliklerdeki toplamda %1 olan kadın oranının 2017 yılında askeri 

barış güçlerinde %4 ve polis personelde ise %10 olduğu gözlemlenmiştir (Bigio ve 

Vogelstein, 2018). Stockholm Uluslararası Barış Araştırmaları Enstitüsü (Stockholm 

International Peace Research Institute-SIPRI) verilerine göre BM 2008 ve 2017 

yılları arasında askeri, sivil ve polis personelden oluşan 48 barış operasyonu 

gerçekleştirmiştir. Bu tarihler aralığında kadın askeri personel oranı %1,9’dan 

%3,9’a çıkarken, polis kadın oranı başlangıçta artsa da 2011 ve 2017 yıllarında %10 

civarında sabit kalmıştır. Sivil personeldeki kadın oranı ise 2008 ve 2017 yıllarında 

%29,8’den %28,2’e gerilemiş; ancak 2011 ve 2017 yılları arasında BM özel siyasi 

misyonlarında %27,3’ten %30,6’a doğru bir yükselme gerçekleşmiştir (Smith,T. ve 

Tidblad-Lundholm, K., 2018: vii).  

Avrupa Birliği (AB)’nin gerçekleştirdiği operasyonlara bakıldığında ise 2008 

ve 2017 yıllarında asker, polis ve sivil personel görevlendirdiği 26 tane Ortak 

Güvenlik ve Savunma Politikası-OGSP (the Common Security and Defence Policy-

CSDP) misyon ve operasyonu gerçekleştirmiş; askeri personeldeki kadın oranı 2003 



70 

ve 2017 yılları arasında %5,3 ile %8,4 arasında değişmiştir.7 2008 ve 2017 yılları 

arasında sivil OGSP misyonlarındaki hem polis hem de üniformasız personeli 

kapsayan uluslararası personeldeki kadın oranları ise %11,3’ten %22,8’e 

yükselmiştir. Polis personele ilişkin mevcut SIPRI verileri 2014 ve 2017 yıllarında 

kadın polis oranının %10 civarında olduğunu göstermektedir. AGİT ise 2008 ve 

2017 yıllarında sadece sivil personeli konuşlandırdığı ve üniformalı asker ya da polis 

personelin bulunmadığı 22 saha operasyonu gerçekleştirmiştir. 2008 ve 2013 

yıllarında uluslararası personeldeki kadın oranı %34,5’ten %37,7’e yükselmiştir. 

2014’te AGİT, Ukrayna Özel İzleme Misyonu (Special Mission to Ukraine-SMM)’i 

kurmuştur. Veriler doğrultusunda AGİT’te 2014 ve 2017 yılları arasında kadın 

personel oranının azaldığı görülmektedir; çünkü AGİT SMM’de eş zamanlı saha 

operasyonlarının toplamından daha fazla uluslararası personel görevlendirmiş; ancak 

bu personelin çok azı kadından oluşmuştur. SMM’deki uluslararası personelin 

çoğunluğu izleme görevlilerinden oluşmaktadır. Kadın izleme memurlarının oranı 

2015 yılı ortalarında %19,2’e yükselmiş; fakat 2017 sonunda %16,2’e gerilemiştir 

(Smith,T. ve Tidblad-Lundholm, K., 2018: 27).  

Özetlemek gerekirse 2008 ve 2017 yılları arasındaki veriler doğrultusunda 

kadınların barış operasyonlarındaki temsilinde üniformalı personel arasında kadın 

oranı en düşük olan birim askeri personel birimi olmuştur. Çoğu misyon cinsiyet 

eşitliğinden çok uzak olsa da uluslararası sivil personel arasında kadın oranı daha 

yüksek olmuş ve son olarak personel dağılımı genel olarak azaltılırken daha fazla 

kadın yerine daha az erkek görevlendirilmeye başlanmıştır. Bununla birlikte en çok 

kadın oranının yer aldığı uluslararası sivil personelde yıllar içerisinde büyük farklarla 

bir ilerleme kaydedilmemiştir. Bu durumun temel sebebi feminist uluslararası 

ilişkiler yaklaşımına göre toplumsal cinsiyetçi algıların işletiliyor olmasıdır. 

Dolayısıyla barış operasyonlarındaki kadın katılımı erkeklere oranla çok alt seviyede 

kalmaktadır. Bu durumsa erkek personeli kadın personelden daha fazla ulaşılabilir 

hale getirmektedir (Bigio ve Vogelstein, 2018).  

2015 yılında BMGK 2242 sayılı kararıyla kadın barış koruma görevlilerini 

desteklemek için teşvik verilmesini onaylasa da bu uygulama için çok az şey 

yapılmıştır. Halen daha BM’ye üye olan ülkelerin neredeyse yarısında kadın askeri 

7 Daha önceki yıllar için tam veriler mevcut değildir. 



71 

gözlemci ya da personel memur bulunmamaktadır (Bigio ve Vogelstein, 2018). Bu 

bağlamda kadınların birliklere katılımı ve barış operasyonlarındaki temsiline anlamlı 

katılımlarının önündeki engelleri daha iyi anlayabilmek adına cinsiyete göre 

ayrıştırılmış daha fazla veriye ihtiyaç bulunmaktadır. Ayrıca ihtiyaç duyulan veriler 

arasında çocuk sahibi olan ve barış koruma görevlerinde yer alan kadınların sosyal 

hakları, ailevi durumları, operasyonlar dahilinde meslektaşları ya da ilgili toplum 

üyeleri tarafından uğramış oldukları psikolojik ve fiziksel saldırıların ve 

suistimallerin bilgilerine de yer verilmesi gerekmektedir.  

Uluslararası örgütlerin düzenlediği operasyonlar dahilinde SIPRI verileri 

yalnızca BM, AB ve AGİT’i kapsasa da NATO birliklerinde cinsiyet eşitliği 

bakımından önemli adımlar atan bir diğer uluslararası örgüt olarak dikkat 

çekmektedir. 1961 yılında kadın kıdemli subayların ilk NATO konferansı 

Danimarka, Hollanda, Norveç, İngiltere ve ABD’den gelen delegelerle Kopenhag’da 

gerçekleştirilmiştir. Bu toplantıda düzenli aralıklarla konferansların yapılmasına 

karar verilmiş ve 1973’teki konferansta kadınların tüm uzmanlık alanlarında hizmet 

etmesi gerektiğini belirten karar kabul edilmiştir. O zamandan bu yana NATO’nun 

kadın kıdemli subayları ittifakın silahlı kuvvetlerindeki kadınların durumu, 

organizasyonu, çalışma koşulları ve kariyer olanaklarını tartışmak için bir araya 

gelmeye devam etmektedir (Gender Perspectives in NATO Armed Forces, 2019). 

Çatışmaların kadınlar ve kız çocukları üzerindeki orantısız etkisinin farkında olan 

NATO, BMGK’nin 1325 sayılı ve buna bağlı olan dokuz kararına bağlılığını 

göstererek müttefik ve ortakları ile 1325 sayılı karar konusunda ortak hareket 

edebilmek adına 2007 yılında çalışmalarına başlamıştır. Bu bağlamda NATO çatışma 

sonrası yeniden yapılanmaya ilişkin kadınların sürece tam ve eşit katılımı ve kadın 

ile kız çocuklarının cinsel şiddetten korunması amacıyla hareket etmektedir (Women, 

Peace and Security, 2019). 

NATO operasyonlarının etkinliği için hem erkek hem de kadın personelin 

birbirlerini tamamlayıcı becerileri esas alınmıştır. Toplumsal Cinsiyet Danışmanı 

Uluslararası Askeri Çalışma Ofisi ve NATO’nun Toplumsal Cinsiyet Perspektifleri 

Komitesi toplumsal cinsiyet perspektiflerini NATO operasyonlarının tüm yönlerine 

entegre etmek için çalışmaktadır. Toplumsal cinsiyet çalışma ofisi doğrudan 

Uluslararası Askeri Personel Genel Müdürlüğü’ne rapor vermektedir. Ofis, BM 



72 

Güvenlik Konseyi’nin 1325 sayılı kararın etkili bir şekilde uygulanması da dahil 

olmak üzere toplumsal cinsiyet konularında bilgi ve tavsiye vermektedir. Aynı 

zamanda toplumsal cinsiyet perspektifinin askeri operasyonlara entegrasyonu ile 

ilgili uluslararası kuruluş ve örgütlerle diyalog halinde olan bu ofis, NATO’nun 

Toplumsal Cinsiyet Perspektifleri Komitesi sekreterliği görevini de yürütmektedir. 

Sorumlulukları arasında 1325 sayılı kararın uygulanması, NATO üyesi ve ortak 

ulusların silahlı kuvvetlerinde ilgili kararla ilgili ulusal politikalar hakkında bilgi 

toplamak ve yayınlamak yer almaktadır. Komite ise toplumsal cinsiyet eşitliğini hem 

kadınların hem de erkeklerin endişelerini ve deneyimlerini politikaların, 

programların ve askeri operasyonların tasarım, uygulama, izleme ve 

değerlendirilmesinin ayrılmaz bir boyutu haline getirme stratejisi olarak 

desteklemektedir. NATO üyeleri arasında toplumsal cinsiyet eşitliği ve ilgili 

politikalar için bilgi alış verişinin kolaylaştırılması, uygun koordinasyonların 

sağlanması sorumlulukları arasında olan komite, NATO’nun üye ülkelere toplumsal 

cinsiyet ile ilgili konularda tavsiyelerde bulunarak ittifak hedefleri ve öncelikleri 

doğrultusunda operasyonel etkinliğine katkıda bulunmaktadır (Gender Perspectives 

in NATO Armed Forces, 2019). Tüm NATO operasyonları arasında Afganistan bu 

katkıların yerine getirildiği en belirgin örnek olmuştur. NATO’ya göre barışın 

sağlanması Afgan kadınlarının hak ve fırsatlarının da sağlanmasını gerektirmiş ve 

herhangi bir barış sürecinde Afgan kadınlarının da bulunması gerekliliği 

belirtilmiştir. NATO’nun 2015 yılında bu yönde aldığı karar Afgan hükümetini 

Afgan kadınlarının topluma tam olarak katılmalarını destekleyeceğini taahhüt ederek 

doğru yönde bir çaba olarak gösterilse de bu çaba uygulamaya geçirilememiştir 

(Bigio, 2016). 

8 Temmuz 2016’da ise Varşova’da gerçekleştirilen NATO toplantısında, 

örgütün geleceği için bir vizyon ortaya konulmuştur. Rusya hakkında 

yapılacaklardan IŞİD’e kadar değişen zorlu güvenlik sorunlarıyla karşı karşıya olan 

NATO liderler ittifakında NATO’nun nasıl daha modern, hazır ve duyarlı hale 

gelebileceği değerlendirilmiştir. Bunu yapmanın bir yolunun da kadınlarla daha iyi 

ilişki kurmak olduğu kabul edilmiş, kadınların NATO’da ve askeriyede 

güçlendirilmesinin ittifakı da güçlendireceği belirtilmiştir. Bu doğrultuda toplumsal 

cinsiyet dengesini geliştirmeyi ve kadınların ulusal silahlı kuvvetlere (ortalama 



73 

olarak %10’un biraz üzerinde) eşit katılımını desteklemeyi taahhüt etmişlerdir. 

Böylece silahlı kuvvetler arasında kadınların temsilini artırmak, tüm sivil ve askeri 

personel için zorunlu toplumsal cinsiyet eğitimlerini uygulamak, NATO’nun tüm 

planlama ve değerlendirme araçlarını cinsiyet perspektifi içerecek şekilde gözden 

geçirmek için bir eylem planı yayınlanmıştır. Tüm bu bilgiler ışığında NATO’nun 

kadınların temel önceliklerine katkılar sunduğu ortada olsa da bunların yerine 

getirilmesi için müttefik ve ortaklarının da üstlerine düşen görevleri yerine getirmesi 

büyük önem taşımaktadır (Bigio, 2016).  

BM operasyonlarının cinsiyet eşitliği bağlamındaki organizasyon yapısına 

bakıldığında ise bunun Barış Operasyonları Departmanları (the Departments of 

Peace Operations-DPO) ve Operasyonel Destek Departmanları (the Departmens of 

Operational Support-DOS) aracılığıyla sağlandığı gözlemlenmektedir. Bu 

departmanlar toplumsal cinsiyet eşitliği ile kadın, barış ve güvenliği, BM barış gücü 

genelinde yönetilmesi ve hesap verilebilirliğini güçlendirmek amaçlı hareket 

etmektedir. Bu kapsamda ilerlemeyi izlemek, rapor üretmek, sistem ve 

mekanizmaların güçlendirilmesi, tüm askeri, sivil ve polis personelin kapasite ve 

bilgilerinin güçlendirilmesi yer almaktadır. BM toplumsal cinsiyet danışmanlarının 

görev sorumlulukları ise şu şekilde sıralanmaktadır (“United Nations Peacekeeping”, 

t.y.(a)):

- Toplumsal cinsiyet eşitliği ve kadın, barış ve güvenlik konularında stratejik

danışmanlık sağlamak; 

- Gelişimi gözlemlemek, hesap verilebilirliği ve uyumu sağlamak için üst

düzey liderliğe yardımcı olmak; 

- Sivil, polis ve askeri barışı koruma görevlilerinin ilgili konularda ilerleme

kapasitelerini güçlendirmek; 

- Barışı koruma planlamasının çeşitli aşamalarının, misyon ve stratejilerinin

analizini gerçekleştirmek ve bunlara rehberlik etmek; 

- Kadınların siyasal anlamda seçimlere, ulusal yönetişim ve güvenlik

yapılarına, barış süreçlerine, ateşkes anlaşması ve çatışma yönetimi alanlarına dahil 

edilmesini savunmak ve teşvik etmek;  



74 

- Toplumsal cinsiyete dayalı ve cinsel şiddetten kadın ve kız çocuklarını

korumak için oluşturulan koruyucu ortam oluşturma çabalarını koordine etmek; 

- Toplumsal cinsiyete duyarlı güvenlik, adalet gibi düzenleyici kurumların

güçlendirilmesi ve geliştirilmesi için destek sağlamak. 

Bununla birlikte toplumsal cinsiyet danışmanlarının bu geniş görev ve 

sorumlulukları şimdiye kadar hem yetki hem de sınırlı kaynaklar nedeniyle etkin bir 

biçimde yerine getiremediği ifade edilmektedir. Yetersiz personelin yanı sıra, strateji 

ve eylem planlarının eksik olması ile danışmanların misyonlara entegre olma ve 

koordinasyon sorunları bulunmaktadır. Ayrıca toplumsal cinsiyet birimlerinin 

etkinliği operasyonel yönetim ekibinin, özellikle de BM Genel Sekreter Özel 

Temsilcisi taahhüdüne dayanmakla birlikte, görevdeki birkaç toplumsal cinsiyet 

danışmanının misyon başkanına dolaysız bir erişimi bulunmamaktadır. Şu anda, 

toplumsal cinsiyet danışmanlarının BM Genel Merkezi veya misyon alanındaki BM 

kurumlarıyla iletişim kurmaları veya destek almaları için resmi bir kanal mevcut 

bulunmamaktadır. Sonuç olarak, bu danışmanlar destek ve rehberlik için kime 

başvuracakları konusunda netlikten yoksundur (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002d: 66). 

BM’nin ilgili bölgelerdeki barış koruma operasyonlarında neler 

gerçekleştirdiği ve gerçekten barışa bir katkısı olup olmadığını sorgulandığında ise 

belli başlı örnekler ortaya çıkmaktadır. Operasyonlar dahilinde 2007 yılından beri 

aktif olan ve 2020 yılı itibariyle bölgeden ayrılacağı bildirilen BM ve Afrika 

Birliğinin Sudan’ın Darfur eyaletinde sürdürdüğü ortak barışı destekleme harekatı 

olan BM Afrika Birliği Darfur Misyonu (UN African Union Hybrid Operation in 

Darfur- UNAMID) aracılığıyla Darfur’da toplumsal cinsiyet birimi kurulmuş ve 

eyalet hükümetlerinin 1325’e ilişkin taahhütleri nasıl uyguladığını izlemek ve kadın 

deneyimlerinin barış ve güvenlik girişimlerine dahil olmasını sağlamak için 

komiteler oluşturulmuştur (“United Nations Peacekeeping”, t.y. (a)).  

2004 ve 2017 yılları arasında faaliyette kalan Haiti’deki BM İstikrar Misyonu 

(UN Stabilization Mission in Haiti- MINUSTAH) ile Haiti’de MINUSTAH FM adlı 

bir radyo istasyonu kurulmuş ve toplumsal cinsiyet konularında yayınlar yapılmıştır. 

Bu yayınlar sayesinde örneğin seçim dönemlerinde kadınların seçimlere katılmasına 

odaklanılmış ve kadınlar oy kullanmaya teşvik edilmiştir. 2000 yılından beri hala 

aktif olan DKC’deki BM Örgütü İstikrar Misyonu (UN Organization Stabilization 



75 

Mission in the Democratic Repuclic of the Congo-MONUSCO) aracılığıyla bölgedeki 

yerel kadın sivil toplum kuruluşlarının dayanıklılıkları artırılmaya çalışılmaktadır. 

2014 yılından beri aktif olan Orta Afrika Cumhuriyeti’ndeki BM Çok Boyutlu 

Bütünleşik İstikrar Misyonu (UN Multidimensional Integrated Stabilization Mission 

in the Central African Republic-MINUSCA) ile eski kadın savaşçıların korunma 

ihtiyaçları belirlenmiş ve kadınlara kendi gelirlerini kazanabilmeleri için beceri 

edinme eğitimleri verilerek, onları işe almaya ve silahtan uzak tutmaya teşvik eden 

girişimler başlatılmıştır (“United Nations Peacekeeping”, t.y. (a)).   

2013 yılından beri aktif olan Mali BM Çok Boyutlu Bütünleşik İstikrar Misyonu 

(UN Multidimensional Integrated Stabilization Mission in Mali- MINUSMA) 

aracılığıyla toplumsal cinsiyet birimi Mali Ulusal Uzlaşma Şartı’nın hazırlanması ve 

yayınlanmasında etkin rol oynamış ve kadınların katılımı desteklenmiştir. 1964’ten 

bu yana bölgede olan Kıbrıs’taki BM Barış Gücü (UN Peacekeeping Force in 

Cyprus-UNFICYP) ile kadınlara yönelik şiddeti ve kadınların barış inşasına 

katılımını ele alan ve Kıbrıslı Rum ile Kıbrıslı Türk topluluklarından kadın 

örgütlerini bir araya getiren bir dizi yuvarlak masa tartışması düzenlenmiştir. BM 

Kosova Geçici Yönetim Misyonu (UN Mission in Kosova-UNMIK) ile ise Kosova’da 

Arnavutça, Sırpça ve İngilizce olarak yayın yapan UNMIK radyolarında 

Kosova’daki kadınların mülkiyet hakları konularında bilgilendirme yayınları 

yapılmıştır (“United Nations Peacekeeping”, t.y. (a)).   

Tüm bu bilgiler doğrultusunda yukarıda verilen örneklerde de görüleceği üzere 

mavi bereliler olarak da bilinen barış gücü koruma birlikleri özetle görev alanlarına 

bağlı olarak sınırları devriye etmekte, ateşkesleri izlemekte, yerel toplulukların barış 

arayışlarına yardımcı olmaktadır. Son yıllarda barışı koruma kapsamı sivil polis 

memurlarını, seçim uzmanlarını ve gözlemcilerini, mayın faaliyetleri uzmanlarını, 

insan hakları görevlilerini ve siyasi ve kamuoyu bilgi uzmanlarını kapsayacak 

şekilde genişletilmiştir. Sorumlulukları barış anlaşmalarının uygulanmasına yardımcı 

olmaktan, seçimleri denetlemeye ve yürütmeye, yerel polis güçlerinin eğitimi ve 

yeniden yapılandırılmasından insan haklarına saygının gözetilmesi ve ihlal 

iddialarının soruşturulmasını kadar geniş bir alanı kapsasa da tüm bunlar için ilgili 

yerel hükümetlerin de katkı sağlaması gerekmektedir (“Women Transforming Peace 

Through Peacekeeping Policy Brief” t.y.).   



76 
 

Bununla birlikte Batı Sahra'daki Birleşmiş Milletler Referandum Misyonu 

(United Nations Mission for the Referendum in Western Sahara -MINURSO), Orta 

Afrika Cumhuriyeti’ndeki MINUSCA, Mali’deki MINUSMA, DKC’deki 

MONUSCO, Darfur’daki UNAMID, Golan’daki Birleşmiş Milletler Ayrılma 

Gözlemci Gücü (United Nations Disengagement Observer Force-UNDOF), 

Kıbrıs’daki UNFICYP, Lübnan’daki Birleşmiş Milletler Lübnan Geçici Görev Gücü 

(United Nations Interim Force in Lebanon-UNIFIL), Güney Sudan Şehri olan 

Abyei’deki Birleşmiş Milletler Abyei Geçici Güvenlik Gücü (United Nations Interim 

Security Force for Abyei-UNISFA), Kosova’daki UNMIK, Güney Sudan'daki 

Birleşmiş Milletler Misyonu (United Nations Mission in South Sudan-UNMISS), 

Hindistan ve Pakistan’daki Birleşmiş Milletler Askeri Gözlemci Grubu (United 

Nations Military Observer Group in India And Pakistan-UNMOGIP) ve Orta 

Doğu’daki Birleşmiş Milletler Ateşkes Denetim Örgütü (United Nations Truce 

Supervision Organization-UNTSO) tarafından yapılan operasyonlarda toplamda 

88,268 üniformalı personelin görev aldığı bilinmektedir. Bunların 74,740’ı asker, 

10,283’ü polis, 1,987’si askeri gözlemci ve 1,987’si subaydan oluşmaktadır. Ayrıca 

12,932 kişi ise sivil personel olarak görev almıştır (“United Nations Peacekeeping”, 

t.y. (b)). Bu verilere ek olarak 2016-2017 verilerine bakıldığı zaman Kosova’da 113, 

Darfur’da 1247, Batı Sahra’da 60, Mali’de 592, Haiti’de 591, Liberya’da 337, Fildişi 

Sahili’nde 229, DKC’de 1306, Orta Afrika Cumhuriyeti’nde 531, Abyei’de 337, 

Güney Sudan’da 966, Somali’de 144, Hindistan ve Pakistan’da 21, Golan 

Tepeleri’nde 60, Lübnan’da 627, Kıbrıs’ta ise 140 kadın üniformalı ve sivil barış 

koruma görevlisinin görev yaptığı görülmektedir. Toplamda 7,682 kadın barış 

koruma görevlisinin 4,059’u üniformalı, 3623’ü ise sivil personelden oluşmuştur. 

Genel olarak bakıldığında ise barış koruma görevlisi 16,507 sivilin %22’si 

kadınlardan oluşmuştur (Women, Peace and Security Gender Equality in 

Peacekeeping Operations, 2019). 

Sonuç olarak barış koruma operasyonları hangi uluslararası örgüt tarafından 

gerçekleştirilse gerçekleştirilsin cinsiyet eşitliği çabaları genelde üç alanda 

yoğunlaşmıştır. Bunlardan ilki barış operasyonlarında cinsiyet dengesi olarak 

adlandırılan liderlik yapan ve hizmet veren kadın sayısının arttırılmasıdır ki, bu 

henüz başarılamamıştır ve gerekli destek, bilgi aktarımı ve yazılı olanın fiiliyata 



77 
 

geçirme çabası olmadıkça da başarılabileceği görülmemektedir. İkincisi çok az 

operasyonda gerçekleştirilmesi başarılan barış operasyonlarındaki toplumsal cinsiyet 

uzmanlarının bulunmasıdır. Sonuncusu ise başarılabilmiş ve standartlaşabilmiş olan 

operasyonlardaki birliklere toplumsal cinsiyet eğitiminin verilmesi olmuştur. 2017 

yılında Kanada Başbakanı Trudeau, barış operasyonlarında kadınların katılımını 

artırmadaki engellerin üstesinden gelmeye yardımcı olacak yaklaşımları belirlemek, 

uygulamak, bunları test edecek yenilikçi ve çok taraflı bir pilot proje olarak 

tanımlanan Elsie Girişimi’ni başlatmış olsa da 1993’te üniformalı personelin yalnızca 

%1’i kadınlardan oluşurken, BM barış operasyonlarında askeri birliklerde 

konuşlandırılan kadın yüzdesi 2019 yılı itibariyle yalnızca %4’e yükselebilmiştir 

(Torres, 2020). Barış operasyonlarında kadın varlığının erkeklere oranla bu denli 

uçuruma sahip olması bilinçli ya da bilinçsiz bir şekilde toplumların, ilgili 

uluslararası örgütlere üye olan devletlerin toplumsal cinsiyet algısından 

kaynaklanmaktadır. Barış operasyonlarında kadınların varlığının ne türden faydalar 

sağlayabileceği ortada olmasına rağmen operasyonların yalnızca güç kullanımı 

çerçevesinde gerçekleştiği algısı kadınların bu tür görevlerde yer almasının doğru 

olmayacağına, yer alsalar dahi herhangi bir başarı elde edilemeyeceği yanılgısına 

sebebiyet vermektedir. Oysaki çağdaş barışı koruma kavramının içeriği ulus inşası, 

ekonomik kalkınma ve yeniden yapılanma süreci ile savaşın parçaladığı bir topluma 

öncülük edebilecek beceriler gerektirmekle birlikte, yaratılan algının aksine çoğu 

kişinin inandığı gibi kesin bir çizgide askeri ve hatta politik bir doğada değildir 

(Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002d: 64). 

2.KADINLARIN ÇATIŞMA SONRASI SÜREÇLERDEKİ ROLLERİ 

Kadınların çatışma ve savaş dönemlerinde yaşadıkları deneyimlerin boyutları 

kişiden kişiye ve hatta bölgeden bölgeye değişebilmektedir. Kadınlar toplumsal 

cinsiyet algıları nedeniyle çatışma ve savaşlarda hep mağdur kimlikleriyle ön plana 

çıkartılmış olsa da, aynı kadınlar bazen savaşan tarafta da kendilerine yer bulmaya 

çalışmıştır. Bütün bunların ötesinde kadının toplumsal cinsiyet bağlamında kendisine 

atfedilen farklı bir kimliği daha bulunmaktadır. O kimlik ise barıştır. Kadınlar bu 

kimlikleriyle çatışma ve savaş durumlarında ilgili bölgelerde yerel ve uluslararası 

düzeyde sivil toplum kuruluşları ve örgütlenmeler oluşturarak aktif roller 



78 

üstlenmişlerdir. Kadınların aktivist kimliklerinin ön plana çıktığı bu yapılar 

sayesinde kadınlar hem kendilerini başka bir düzlemde ifade edebilme fırsatı bulmuş, 

hem de bir bilinçlenme süreci geçirerek çatışmaların sonlanması ve barış inşa 

süreçlerinin etkin bir şekilde işlemesi adına faaliyetlerde bulunmuşlardır. 

2.1. Kadınlar ve Sivil Toplum Örgütlenmeleri 

Bu zamana kadar BM dokümanlarında ya da diğer uluslararası örgütlerin ve 

STK’ların rapor, metin ve belgelerinde kadınlar genellikle iki kimlik tarafından ele 

alınmıştır. Bunlardan birincisi mağdur kimlikleri olurken bir diğeri ise barışçıl 

kimlikleridir. “Kadının doğası gereği” savına dayanılarak oluşturulan barışçıl 

kimliği, onların annelik içgüdülerine, duygusal yapılarına, erkeklere oranla daha az 

saldırgan bir doğaya sahip oluşlarına bağlanmıştır. Bu doğrultuda feminist 

uluslararası ilişkiler yaklaşımı özellikle 1325 sayılı kararın içerisinde kadının 

yalnızca mağdur ve barışçıl kimliğiyle birlikte anılmasına yönelik eleştirilerde 

bulunmaktadır (Atmaca ve Gözen Ercan, 2018: 29-30). CEDAW ve Pekin 

Deklarasyonu’nda da benzer bir durum söz konusu olup, kadın hep barış ile 

ilişkilendirilmiş ancak savaş ile olan bağına değinilmemiştir. Diğer bir ifadeyle 

toplumsal cinsiyet eşitsizliği eleştirilirken, eleştirilen şeyin gölgesine girmek feminist 

yaklaşımın dikkatini çektiği bir husus olmuştur (Charlesworth, 2008: 349).  

Bu yaklaşımın normaldeki karşılığı olarak kadınlar barış müzakerelerinde ve 

masalarında kendilerine tam ve anlamlı bir şekilde yer bulmuş olması gerekirken; söz 

konusu bakış açısı yalnızca algılarda kalmış ve kadınlar bu masalarda hem nitel hem 

de nicel anlamda yeterli seviyelerde temsil edilememiştir. Çatışma ve savaş gibi 

durumlar aslında bu anlamda toplumlar için birer kritik süreç ve önemli an işlevi 

görmektedir. “Tarihsel kurumsalcılık teorisinin temel kavramlarından biri olan 

“önemli an (critical juncture)” savaş, ekonomik kriz, askeri darbe, büyük çevresel 

felaketler gibi olayların eski kurumsal ve normatif mekanizmayı yıktığını; yeni 

oluşan süreçte ise bir ülkedeki çeşitli aktörlerin gelecekteki çıkarlarını artırmak, 

mevcut konumlarını güçlendirmek ve yeni kurumsal ve normatif mekanizmayı 

belirlemek için çetin bir mücadeleye girdiklerini belirtmektedir.” (Collier ve Collier, 

1999: 31). 



79 

Bu bakış açısıyla çatışma ve savaş durumları gibi önemli anlar kadınlar için de 

siyasal anlamda bir var olma mücadelesinin başladığı, kendilerini temsil 

edebilecekleri bir durumun ortaya çıkmasını da sağlayarak bir fırsata 

dönüşebilmektedir. Diğer bir ifadeyle “savaş tarifsiz bir ıstırap getirse de savaş ve 

barış süreçlerini çalışan feministlerin sıklıkla işaret ettiği gibi, bazı safhalarında bazı 

kadınlara daha önce sahip olmadıkları bir kolektif eylemlilik alanı sağlamaktadır.” 

Bu bağlamda kadınlar barış müzakerelerinde kendilerine yer bulabilmek adına sivil 

toplum örgütlenmeleri oluşturmuş, burada yerel kadınlar bir araya gelerek bir bilinç 

oluştururken, uluslararası örgütlere bölgede yaşayanlar olarak bilgi vermiş, 

uluslararası konferanslara katılarak seslerini ilgili kurumlara, örgütlere ve 

hükümetlere duyurarak “Biz de varız !” ve “Buradayız !” mesajını vermeye 

çalışmışlardır (Cockburn, 2013: 147).  

Bu doğrultuda çatışma ve savaşlara karşı gelebilmek, bu tip durumlarda ortaya 

çıkan kaos ortamının önüne geçebilmek adına yerel ölçekte bir araya gelen kadınlar 

çeşitli faaliyetlerde bulunmuş, kamuoyunun ve medyanın ilgisini çekebilmek adına 

farklı eylemlerde bulunmuşlardır. Bu tip kadın örgütlenmelerinin yapılarına 

bakıldığında genellikle çatışma ya da savaş durumundaki bölgelerde yaşayan 

kadınların öncelikle yerel anlamda bir araya gelmesi ve daha sonra ilgili bölgede 

farklı yerlerde yaşayan kadınları bünyesine toplaması ve en son olarak da bu 

yapılanmadaki sesleri uluslararası bir düzleme taşıması şeklinde özelden genele, 

bütünleyici bir yaklaşımla gerçekleşmiştir. Bu bağlamda barış için kadınların kurmuş 

olduğu bilinen en eski örgüt 1915 yılında Avrupalı kadınlarca kurulmuş olan WILPF 

olmuştur (Pettman, 2004: 85). I. Dünya Savaşı sırasında yaşanan kayıplara tepki 

olarak bu kadınlar, şiddet ve ırkçılığın son bulması, ülkelerin silahsızlanması adına 

bir araya gelmiştir (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002e: 75).  

Sonraki dönemlerde ise çatışma ve savaşları tetiklediği düşünülen militarizme, 

ırkçılığa ve bunların sonucunda yaşanılan her türlü şiddete karşı barış adıyla bir 

araya gelen kadın örgüt yapılanmaları dünyanın pek çok farklı ülkesinde kendilerine 

özgü geliştirdikleri eylemleriyle seslerini duyurmaya çalışmıştır. Örneğin ABD 

üslerinin bulunduğu Güney Kore, Japonya, Filipinler gibi ülkelerdeki kadın 

gruplarını bir araya getirerek militarizme karşı güvenliği masaya yatırmayı 

amaçlayan bir dayanışma ağı olan Militarizme Karşı Kadınlar Ağı (Women's 



80 

Network Against Militarism) toplumsal cinsiyet bağlamında kadınlar üzerinde 

oluşturulan baskıya karşı ortak bir bilinç yükseltmeyi amaçlamaktadır (Aktaran 

Taner ve Gökalp, 2019: 25). 

Askeri Şiddete Karşı Çıkan Aktif Okinawalı Kadınlar (Okinawan Women 

Active Against Military Violence-OWAM) da benzer bir girişim olarak ABD üslerinin 

kaldırılması üzerine örgütlenmiştir. Bu doğrultuda OWAM, 1945 yılından bu yana 

ABD askerinin Okinawalı kadınlara yönelik uyguladığı şiddet vakalarını incelemiş 

ve buna karşı eylemliliklerini harekete geçirmiştir (Cockburn, 2012). Kuzey 

İrlanda’da ise 1970’li yıllardan beri aktif olan kadın hareketi ile pek çok farklı kadın 

sivil toplum örgütü oluşturulmuş, 1994 yılında ise Katolik ve Protestan kadınlar bir 

araya gelerek Kuzey İrlanda Kadın Koalisyonu (Northern Ireland Women's 

Coalition)’nu kurmuşlardır. 1960’lı yıllarda başlayan Birlikçi yani Birleşik Krallığa 

bağlı kalmak isteyen Protestanlar ile Cumhuriyetçi Katolikler arasında çıkan kanlı 

çatışmaların görünürdeki sebebi egemenlik paylaşımı olsa da Kuzey İrlandalı 

kadınlar görmezden gelinen cinsel şiddet, konut meselesi, yoksulluk, çocukların 

geleceği gibi konular üzerinden örgütlenmiştir. İki tarafın kadınları yan yana gelerek 

etki alanlarını artırarak önce meclise girmeyi başarmış; sonra müzakere masalarında 

kendilerine yer aramaya çalışmıştır (Eralp, 2017: 164). Benzer şekilde Betty 

Williams ve Mairead Maguire liderliğinde kurulan Barış Halkı Topluluğu 

(Community for Peace People) ise 10,000’den fazla Katolik ve Protestan kadını barış 

için yürümek adına harekete geçirmiş; Williams ve Maguire’e düşmanlıklara son 

verme çabaları nedeniyle 1976 yılında Nobel Barış Ödülü verilmiştir (Njoku, 2018).  

Çatışan toplumları bir araya getirebilme çabası Kuzey İrlanda örneğinde 

olduğu gibi İsrail ve Kolombiya’da da görülmektedir. İsrail’in savaş yanlısı 

tutumlarına bir eleştiri niteliğinde ortaya çıkan 1988 yılında bir araya gelen İsrailli 

kadınlar, Siyahlı Kadınlar (Women in Black) adını verdikleri bir eylem ağı 

oluşturmuştur (Cockburn, 2009: 78-91). Siyahlar içinde giyinerek şiddetin yaşandığı 

bölgelerde nöbet eylemleri gerçekleştiren bu kadınlar seslerini yalnızca İsrail’de 

değil aynı zamanda tüm dünyada yaptıkları eylemler aracılığıyla ABD, İngiltere, 

İtalya ve İspanya gibi dünyanın pek çok ülkesinde duyurmaya çalışmışlardır (Taner 

ve Gökalp, 2019: 25). Böylece iki bölgenin çatışan erkeklerine karşılık kadınlar 

çatışmalara karşı çıkarak, “Bizler bir araya gelebiliyorsak sizler de gelebilirsiniz.” ve 



81 

“Bu çatışmalara son verilebilir.” mesajını yaymaya çalışmıştır (Cockburn, 2013: 

152).  

Kadınların barış için köprü kurma çalışmaları Batı Afrika ülkelerinde de varlık 

göstermektedir. Örneğin Liberya’da Leymah Gbowee, Hıristiyan ve Müslüman 

kadınları dinler arası bir hareket olan Liberya kadınlarını Barış İçin Kitlesel 

Hareket’te (the Women of Liberia Mass Action for Peace) birleştirmiştir. Kadınların 

çabaları ülkelerine barışın gelmesinde rol oynamıştır. Ayrıca ilk kadın Afrika devlet 

başkanı olan Ellen Johnson Sirleaf’ın yükselmesinin temeli bu sayede atılmış, 

2011’de ise Gbowee ve Johnson Sirleaf Nobel Barış Ödülü’nü almışlardır (Njoku, 

2018). Yine benzer şekilde Liberya, Gine ve Sierra Leone’nin kadınlarını bir araya 

getiren Mano Nehri Kadınları Barış Ağı (The Mano River Women’s Peace Network, 

Marwopnet) adlı örgüt savaşı deneyimleyen bu üç komşu ülkenin kadınları 

aracılığıyla liderlerle ve başkanlarla bir araya gelerek müzakere süreci yürütmüştür 

(Aktaran Taner ve Gökalp, 2019: 25).  

Barış için oluşturulan kadın STK’ları farklı kesimlerden kadınlarla bir araya 

gelip oradaki yerel halkla konuşabilmek, farklı görüş ve inançtaki insanlarla diyalog 

geliştirebilmek adına çatışmaların yaşandığı bölgelerde barışa giden yolda önemli bir 

adım oluşturmaktadır. Farklı kimlik, ihtiyaç ve taleplere sahip olsalar bile birlikte bir 

masaya oturabilen kadınlar, çatışan liderlerin de bir araya gelip müzakere 

edebileceklerini göstermekte ve sivil toplum aracılığıyla baskı oluşturabilmektedir 

(Çelik, 2018: 10). Diğer taraftan kadınların sivil toplum örgütlenmeleri yalnızca bir 

bölgede yaşanan çatışmadan etkilenen ve o bölgenin kadınlarınca oluşturulmuş 

gruplardan meydana gelmemektedir. Çatışmalardan çok uzak olunsa bile bölge ile 

ilgili endişelerini dile getiren ve kadın bakış açısını yansıtmaya çalışan kadın sivil 

toplum oluşumları da vardır. Örneğin Pembe Kod: Barış İçin Kadınlar (Codepink: 

Women for Peace) adlı örgüt 2002 yılında Amerikalı kadınlar tarafından 

kurulmuştur. ABD tarafından finanse edilen savaşları durdurmak amacıyla kurulmuş 

olan örgüt, ABD İç Güvenlik Bakanlığı’nın renk kodu uyarı sistemine atıfta 

bulunmak maksadıyla pembe kod adını almıştır. Bu doğrultuda Irak Savaşı hakkında 

gözlemler yapmak amacıyla bölgede Savaş Gözlem Bürosu kurmuş ve savaşa karşı 

pembe alarm vermeyi amaçlamıştır. Benzer şekilde örgüt Afganistan’daki savaşa, 

Guantanamo'daki gözaltı merkezinde uygulanan işkencelere ve ABD'nin İsrail'in 



82 

Filistin işgaline ve baskıcı rejimlere olan desteğine aktif olarak karşı çıkmaktadır 

(CodePink.org). 

Sivil toplum kuruluşları ve örgütleri aracılığıyla ötekini anlayabilen, empati 

kurarak toplumsal değerlere sahip çıkarak toplumsal cinsiyet dinamiklerini analiz 

etmeyi amaçlayan kadınlar toplumda var olan diğer yapısal şiddetin kaynaklarına da 

odaklanmaktadır. İsrail ve Filistin toplumundaki kadınların sivil toplum 

örgütlenmeleri ya da Amerikalı kadınların ülkelerinin sebep olduğu başka 

topraklardaki savaşlara karşı çıkışları bu yaklaşımı açıklamaktadır. Kadınların sivil 

toplum aracılığıyla örgütlenmeleri ve küresel sivil toplumun kadınları bu sürece 

katma çabası ise kadınların savaş karşıtlığı süreçlerinde birbirlerini sürekli 

besleyecek olan ve gelişimi tetikleyecek unsurlardan birini oluşturmaktadır. Bu 

açıdan küresel sivil toplum, çatışma ve savaş sonrası barış için yeniden yapılanma 

süreçlerinde kadınlara daha katılımcı ve demokratik bir yapılanmayı sağlaması 

açısından kilit bir rol oynamaktadır. Kadınların sivil toplum örgütlenmeleri 

aracılığıyla adaleti sağlama girişimleri ve yine bu örgütlenmelerde aktif bir şekilde 

yer alarak kendilerine kamusal ve siyasal alanda yer bulma çabaları aslında onları 

çatışma sonrası barış sürecinde birer aktör olarak niteliksel anlamda da hazır hale 

gelmelerine yardımcı olmaktadır (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002e: 81). 

Bununla birlikte kadın sivil toplum örgütleri çatışma ve savaşların kadınlar 

üzerinde bıraktığı etkilere birer tepki olarak ve çatışma ve savaşın dinamiklerine 

karşılık sınırlı bir kapsamda hareket etmemiştir. Bu bağlamda kadın sivil toplum 

örgütleri kadınların çatışma ve savaş dönemlerinde yaşadıkları mağduriyetlerin 

maddi ve manevi anlamda tazmin edilebilmesi ve faillerin cezasız kalmaması adına 

barış inşa süreçlerinde işletilen adalet mekanizmalarının daha iyi işlerlik 

kazanabilmesi için kadın mahkemeleri adı altında da faaliyetlerde bulunmuştur. 

Kadınların çatışma ve savaş boyunca uğramış oldukları şiddet deneyimlerini 

toplumsal baskılar nedeniyle dillendirebilmelerinin zor olması, çatışma sonrası 

dönemlerde oluşturulan adalet mekanizmalarında, örneğin hakikat komisyonlarında 

bu konunun değerlendirilmesinin önünü tıkamaktadır. Barış inşa süreçlerinde 

oluşturulan hakikat ve uzlaşma komisyonlarına tanık sıfatıyla katılan kadınların 

ifadelerine bakıldığında çoğunun çocuklarına, kocalarına veya çevrelerindeki 

erkeklere yapılan insan hakları ihlallerini anlatırken toplumsal dışlanma korkusu ve 



83 

baskısıyla kendilerine ya da diğer kadınlara yönelik uygulanan ihlalleri ya anlatmak 

istemedikleri ya da anlatamadıkları görülmektedir (Nesiah, 2006: 17). Bu durumun 

sebepleri arasında toplumsal baskı ve korku yer alırken mahkemelerde kadınlara 

yönelik sorulan soruların dili ve ne tür bir ortamda bu mahkemelerin 

gerçekleştirildiği de önemli bir etken olmuştur. Örneğin Güney Afrika Hakikat ve 

Uzlaşma Komisyonu’nda tanıklık eden 22,000 kişinin yalnızca 158’i toplumsal 

cinsiyete dayalı şiddetten bahsedebilmiştir (Egbatan, 2013: 11) Sierra Leone’deki 

mahkemede ise kadınların tecavüzden bahsetmesinler diye korkutuldukları ileri 

sürülmüştür8 (Kelsall ve Stepakoff, 2007: 357).  

Bu sebeple kadınların ifadelerine başvurulurken gerekli desteğin sağlanması ve 

teşvik edici yöntemlerin kullanılması büyük önem taşımaktadır. Örneğin Liberya 

Cumhuriyeti’nde oluşturulan komisyonda bu doğrultuda toplumsal cinsiyet 

komitesince kadınlarla konuşmalara özgü yöntemler geliştirilmiş, görüşme öncesi 

destek hizmetleri sunulmuştur. Bu durumsa doğrudan kadınların anlatımını etkilemiş, 

kendi deneyimlerini aktarabilmelerini sağlamıştır. Benzer bir başka örnek Timor-

Leste’de yaşanmış; kadınların komisyona ifade vermeye gelmemeleri üzerine 

toplumsal cinsiyet birimi 200 kadınla görüşerek sözlü bir tarih projesi 

gerçekleştirmiştir (Valji, 2011: 13). Benzer gelişmeleri Güney Afrika, Peru ve Sierra 

Leone’de görmek mümkün olsa da bu örnekler kurulan hakikat ve uzlaşma 

komisyonlarının her zaman mükemmel bir şekilde eksiksiz çalıştığı anlamına 

gelmemekte; ancak yine de gelişmeye açık bir yapı sergilemektedir (Kaya ve Göral, 

2018: 22-23). 

Diğer taraftan kadınlar bu konuları konuşmaya istekli olsalar dahi bazı 

durumlarda uluslararası kurumlarca durumları görmezden gelinmiştir. Örneğin 1992 

yılında Bosna’da yaşanılan tecavüz olaylarının medya sayesinde daha fazla görünür 

hale gelmesine ve 49 kadının bu yaşanılanları anlatmaya gönüllü olmasına rağmen 

soruşturma yapmak için tek bir yetkili atanmamış, hatta BM Sığınmacılar Yüksek 

8 Literatür taraması sonucunda Güney Afrika Hakikat ve Uzlaşma Komisyonu’nun hem toplumsal 

cinsiyet birimini kuran hem de kadınların kendi deneyimlerini anlatmaları ve kendi taleplerini ifade 

etmeleri için teşvik edildiği oturumlar düzenleyen ilk komisyon olduğu görülmüştür. Peru ve Sierra 

Leone’de kurulan komisyonların da benzer şekilde hareket ettikleri gözlemlenmiştir. Güney 

Afrika’daki komisyona gelip tanıklıklarını anlatan kadın ve erkeklerin sayısı neredeyse birbirine eşit 

olmasına rağmen kadınların %79’u erkeklere karşı işlenen suçlarla ilgili tanıklıklarını anlatırken, 

erkeklerin anlatımlarının sadece %8’inde kadınların deneyiminden bahsedilmiştir. Bunun üzerine 

Komisyon, kadınlara özel oturumlar düzenlemeye karar vermiştir (Kaya ve Göral, 2018: 22-23). 



84 

Komiserliği (United Nations High Commissioner for Refugees-UNHCR) ve 

Uluslararası Kızılhaç Komitesi (International Committee of the Red Cross-ICRC) 

başlangıçta bu yaşanılanların sistemli olmadığını, çatışma sırasında etnik unsurlardan 

dolayı tüm taraflarca uygulanıldığını iddia etmiştir. Buna karşılık uluslararası savaş 

karşıtı örgütler ve insan hakları örgütleri, uluslararası adalet sağlayıcı kurumların 

tecavüzlerin boyut ve amaçlarını incelemek üzere soruşturmaları başlatmasını 

sağlamıştır (Enloe, 2000: 248). 

Elbette ki uluslararası ve ulusal ceza mekanizmaları da kadınlara yönelik 

çatışma ve savaş dönemlerinde yaşanan toplumsal cinsiyete yönelik şiddete karşı 

önlemler almış ve cezai yaptırımlar uygulamıştır. Örneğin Bosna’da yaşanılanlardan 

sonra 1993 yılında kurulan Eski Yugoslavya Uluslararası Ceza Mahkemesi (The 

International Criminal Tribunal for the former Yugoslavia-ICTY) ile tecavüz ilk kez 

bir uluslararası mahkemede suç olarak kabul edilmiş ve insanlığa karşı işlenmiş bir 

suç olarak tanımlanmıştır. Benzer şekilde 1994 yılında kurulan Ruanda Uluslararası 

Ceza Mahkemesi (International Criminal Tribunal for Rwanda-ICTR) 1998 tarihli 

kararıyla tecavüzü bir soykırım suçu olarak kabul etmiştir (Kaya ve Göral, 2018: 25). 

Ardından 2002 yılında kurulan Uluslararası Ağır Ceza Mahkemesi (International 

Criminal Court-ICC)’nin kurucu belgesi olan Roma Statüsü’nde toplumsal cinsiyete 

dayalı şiddet muhtemel bir savaş suçu ve insanlığa karşı işlenmiş bir suç olarak 

tanımlanmıştır. Bu ve benzeri kararlar caydırıcı özellikler taşısa da kadın bakış 

açısını tam anlamıyla yansıtmadığı yönünde feminist yaklaşım tarafından 

eleştirilmiştir (Özdemir, 2015: 312).  

STK’lar ise tam da bu ve buna benzer durumlar karşısında kadınlara 

yönlendirilmiş baskı ve korkuya karşı kadınların mağduriyetlerinin dile 

getirilebilmesi adına ve ortaya çıkan boşlukları doldurarak tamamlayıcı birer görev 

görmek amacıyla kadın mahkemelerini oluşturmuşlardır (Zaharijević, 2012). Bu 

bağlamda kadın mahkemeleri suçluların cezasız kalmaması, gerekli tazminlerin 

yapılabilmesi adına faillere hükümetler, uluslararası örgütler, kurum ve kuruluşlar 

aracılığıyla baskı uygulamaktadır. Tüm bunlar yapılırken kadınlara gerekli psikolojik 

desteklerin sağlanmasına önem verilmiş, kadınların deneyimlerini tekrar tekrar 

anlatarak yeniden aynı acıları yaşamalarını engellemek amacıyla bazen video kayıt 

bazen de telekonferans yöntemleri kullanılmıştır (De Video, 2017: 155). Kadınların 



85 

deneyimini öncüleyen kadın mahkemeleri, sağlanan destekler sayesinde kadınların 

deneyimlerini daha iyi aktarabildiği alternatif bir alan yaratmakta ve şiddete karşı 

güçlü bir karşı duruş alanı sağlamaktadır (Zaharijević, 2012).  Mahkeme konseptiyle 

hareket eden kadın mahkemelerinin yaptıkları bu çalışmalar hükümetler nezdinde 

yasal bir bağlayıcılığa tabi olmasa da uluslararası hukuka anlamlı katkılar sunarak 

üzeri kapatılan, görmezden gelinen olayların gün yüzüne çıkmasında rol oynamış ve 

hatta kamuoyunun ilgisini çekerek tekrar benzer olayların yaşanmaması adına çaba 

göstermiştir (Russell ve Van de Ven, 1976: 5). 

Kadın mahkemeleri 40’tan fazla sayıda bu zamana dek Asya’dan, Ortadoğu’ya, 

Güneydoğu Avrupa’dan, Afrika’ya, Latin Amerika’dan ABD’ye kadar pek çok farklı 

bölge ve ülkede her biri kendine has yöntemlerle kurulmuştur (World Courts of 

Women, 2020 ve De Video, 2017: 153). İlk uluslararası anlamdaki kadın 

mahkemesinin temelleri ise 4-8 Mart 1976 yılında Brüksel’de gerçekleştirilen 

Kadınlara Yönelik Suçlar İçin Uluslararası Mahkeme (International Tribunal on 

Crimes against Women) ile atılmıştır (Russell ve Van de Ven, 1976: 5). Kırk ülkeden 

2.000’in üzerinde kadının katılımıyla uluslararası bir feminist konferans olarak 

gerçekleştirilen bu mahkemede her bir oturumun öncesi ilk yarım saat erkeklerin de 

katılımına açık olan basın toplantıları yapılmış olsa da mahkeme oturumlarında 

yalnızca kadınlar yer almıştır (Russell ve Van de Ven, 1976: 7).  Bu ilk adımla 

birlikte 1992 yılına gelindiğinde ise Asyalı Kadın Hakları Derneği (Asian Women’s 

Human Rights Council) ve El Taller Örgütü yerel kadın örgütleriyle işbirliği kurarak 

Dünya Kadın Mahkemelerini düzenlemeye başlamıştır (De Video, 2017: 153). 

Bu bağlamda örneğin 2000 yılında Japonya Ordusundaki Cinsel Kölelik 

Üzerine Uluslararası Savaş Suçları Kadın Mahkemesi (Women's International 

Tribunal on Japanese Military Sexual Slavery) düzenlenmiştir. Mahkemede II. 

Dünya Savaşı sırasında Japon ordusu askerlerince çalıştırılan kadınların 

mağduriyetlerinin giderilmesi, onlara gerekli tazminatların verilmesi için STK’lar 

aracılığıyla iki yıl boyunca gerekli psikolojik destekler sağlanarak kadınların 

tanıklıkları toplanmış, dinlenmiş ve kayıt altına alınmıştır (De Vido, 2017: 155). 

Ayrıca bu mahkeme sırasında kadın grupları stantlar açarak konuyla ilgili bildiri 

dağıtmış, kitap ve tişörtler satmış ve destek imzaları toplamışlar; hayatta kalan 

kadınların çizdikleri resimler stantlara asılmış, yapılan eylemlerin ve köleliğe 



86 

zorlanan kadınların vücutlarında taşıdıkları izleri gösterdikleri fotoğraflar 

sergilenmiştir (Sakamoto, 2001: 50). 

STK’lar tarafından oluşturulan kadın mahkemeleri de uluslararası hukuk 

kurallarına ve yargılamalarına göre hareket etmiş olsa da görüşlerinin hukuki 

normlar, vicdani ilkeler, insaniyet ve toplumsal cinsiyet adaleti temelinde 

şekillendiği belirtilmiş ve uyguladıkları bilinçlendirme ve farkındalık yaklaşımları 

diğer mahkemelerdeki yargılama sürecinden farklı işlemiştir. Kadın mahkemelerinin 

bir başka önemli örneği ise Saraybosna’da savaş sonrası kurulan mahkeme olmuştur. 

Bu kadın mahkemesi Japonya örneğinden farklı olarak dünyanın pek çok ülkesinden, 

farklı etnik kökene mensup ama farkındalık bilincine sahip kadınların bir araya 

geldikleri bir mahkeme olma özelliğine sahiptir. Feminist yaklaşım bu mahkemenin 

her aşamasında uygulanmış, adalet kavramına feminist bir eleştiri getirilmiştir 

(PopularResistance.org, 2015). İlk olarak 2010 yılında Balkanlar Kadın Mahkemesi 

(Balkans Women's Court) adıyla bir araya gelen kadınlar, çalışmaları sonucunda 

2012 yılında Kadın Mahkemesi: Adalete Feminist Bir Yaklaşım (The Women's Court: 

A Feminist Approach to Justice) adıyla Avrupa’daki ilk kadın mahkemesini 

oluşturmuştur (Kaya ve Göral, 2018: 40). 

Genel olarak kadın mahkemeleri çatışma ve savaş ve sonrasındaki barış inşası 

ve barış dönemlerinde kadın deneyimlerini görünür kılarak toplumsal hafızada yer 

almasını sağlamak, toplum ve kurumlar üzerinde baskı gücü yaratabilmek, toplumsal 

cinsiyete yönelik şiddetin ortaya çıkan nedenlerini anlamak ve araştırmak, kurumsal 

adalet sistemindeki eksiklikleri tamamlayarak toplumsal cinsiyet eşitliğini ön plana 

alınabilmesini sağlamak, gelecek adalet ortamına alternatif çözümler sunmak, 

kadınların güçlendirilmesini sağlayarak onları barış süreçlerine dahil edebilmek ve 

yaşanılan mağduriyetlerin tekrar yaşanmasını engelleyebilmek amacıyla 

kurulmuşlardır. Yukarıda verilen sınırlı örneklerin dışında Pakistan, Beyrut, Cape 

Town ve Hindistan’da da kadın mahkemeleri düzenlenmiştir (Kaya ve Göral, 2018: 

34).  



87 

Çatışma sonrasındaki barış müzakereleri süreci toplumların nadiren temel 

sosyal ve politik düzenlemelerini gözden geçirme ve yeniden yapma fırsatına sahip 

olduğu önemli anlar ve potansiyel olarak dönüştürücü anlar olarak tanımlanmaktadır. 

Dolayısıyla bu anların, özellikle yetersiz temsil edilen ve ayrımcılığa uğrayan 

kadınlar için önemli olduğu feminist yaklaşım tarafından dile getirilmektedir. Diğer 

taraftan, kadınların çatışma ve savaş dönemlerinde yaşadıkları deneyimlerin ele 

alınmasında yalnızca mağdur kimliklerine odaklanılmasının onların çatışan tarafların 

bir araya getirildiği resmi görüşmelerde ve müzakere masalarında yer almamalarına 

sebebiyet verdiği belirtilmektedir. Erkek egemen yapının hakim olduğu 

görüşmelerde kadınların da politik kimlik sahibi bireyler olarak ya da çatışan 

taraflardan biri olarak algılanmaları güçleşmektedir. Bu sebeple kadınların barış inşa 

süreçlerindeki müzakerelerde ve hatta sonrasındaki barış süreçlerinde 

parlamentolarda anlamlı bir şekilde temsil edilmeleri dahi zorlaşabilmektedir. 

Toplumsal cinsiyet algılarıyla birlikte kadınların müzakere masalarında yer 

almalarının bir anlam ifade etmediği, sorunları çözmekten çok sorun yaratacakları, 

sürecin uzayacağı ve yeterli donanımlarının ve tecrübelerinin olmadığı gibi sözde 

gerekçeler öne sürülmesi aslında yine aynı algının sebebiyet verdiği kadın ve barışın 

yan yana ve eş değer olarak görüldüğü anlayışla da çelişmektedir (Haynes, Cahn ve 

Aolain, 2011: 221). 

Kadınların barış inşa süreçlerine katılımı her ne kadar bu algılamalar üzerinden 

yürütülmeye çalışılsa ve engellense de yapılan son araştırmalar bu anlayışı reddeder 

niteliktedir. Örneğin 1990 ve 2013 yılları arasında gerçekleştirilen 40 barış sürecine 

dahil olan kadınların sorunları zannedildiği gibi karmaşıklaştırmaktan daha çok 

toplumsal cinsiyet eşitliği gözetilerek bir barış anlaşmasının yapılma olasılığını 

artırdığı sonucuna varılmıştır (O’Reilly, Sūlleabhain ve Paffenholz, 2015; 

Paffenholz, 2015).  Ayrıca kadınların barış ve güvenlik süreçlerine katılımı 

sonucunda imzalanan barış anlaşmalarının süresinin en azından iki yıl daha uzaması, 

katılmadıkları anlaşmalara oranla barış sürecinin %20 daha fazla olmasını ve uzun 

dönemde %35 oranında barış sürecinin 15 yıl daha devam etmesini muhtemel 

kılmaktadır. Bu süreçlere katılan kadınların masadaki varlıkları ile çatışmadan çıkan 

tarafların müzakere ettikleri konulara güç, askeri boyut, güvenlik gibi konulara 

2.2. Kadınların Arabuluculuk Görevleri ve Barış Müzakerelerindeki 
Yerleri  



88 

sosyal ve insani boyutların da katılması sağlanmakta,  uzlaşmacı bir müzakere 

yöntemi teşvik edilmektedir (True ve Tickner, 2018: 228).  

Yine de 2000 tarihli 1325 sayılı BM kararı doğrultusunda müzakereci 

kadınların sayısı artsa bile kadınların müzakerelere katılımı erkeklere oranla halen 

daha çok düşük seviyede kalmaktadır. 1992 ve 2011 yılları arasına bakıldığında barış 

anlaşmalarına katılan arabulucuların %2-3’ünü, müzakerecilerin ise %9’nu kadınlar 

oluşturmuştur (Towns ve Niklasson, 2018: 37). 2018 verileri doğrultusunda ise barış 

müzakerecilerinin yaklaşık %90’nı ve arabulucuların %95’i erkeklerden 

oluşmaktadır (Aggestam ve Towns, 2018: 280). 1990 ve 2012 yılları arasında 102 

barış süreci yürütülmüş ve bunların sonucunda 585 anlaşma imzalanmıştır. Bu 102 

barış sürecine aktif olarak katılan kadınların oranı ise %8 olmuştur. Bu orandaki 

kadınlar %3 ile imzacı, %3,2 ile arabulucu ve %5,5 ile tanık sıfatıyla süreçte yer 

almıştır (Üstündağ, 2014). Diğer taraftan arabuluculuk görevi üstlenen kadınların 

bölgesel dağılımına bakıldığında %25 oranıyla kuzey ülkeleri ve Afrika’nın, 

ardından %17 oranıyla ABD’nin, %14 oranıyla Avrupa’nın ve %19 oranıyla geri 

kalan diğer bölgelerin geldiği görülmektedir (Aggestam ve Svensson, 2018: 156). 

Kadınların barış görüşmelerindeki en yoğun katılımlarının oransal sıralaması ülke 

bazında değerlendirildiğinde ise %25 oranıyla 2008 yılında Kenya’da, %13 oranıyla 

1992 yılında El Salvador’da, %11 oranıyla 1995 yılında Hırvatistan’da, %10 oranıyla 

1996 yılında cinsiyet eşitliği bağlamında en fazla düzenlemeyi içeren anlaşmayı 

imzalamış olan Guatemala’da ve aynı oranla 1998 yılında İrlanda’da, %9 oranıyla 

2001 yılında Afganistan’da ve son olarak %9 oranıyla 2008 yılında Uganda’da 

gerçeklemiş olduğu görülmektedir. Diğer ülkelerde ise kadın katılımı %5’in altında 

seyrederken birçoğunda bu oran %0 olarak görülmüştür (Üstündağ, 2014). 

Bu çerçevede genel olarak kadınların müzakerelere ve barış görüşmelerine 

anlamlı bir katılım gösterememesinin temelinin toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin 

getirdiği durumlar olduğu çeşitli araştırmalarda ortaya konulmaktadır. Örneğin 

Aharoni 2018 yılında gerçekleştirdiği çalışmasında 1947 ve 1948 yılları arasında 

İsrail politikaları adına önemli bir aktör olan Golda Meir ve Kral Abdullah arasında 

gerçekleştirilen gizli görüşmeler ile 1990’lı yıllarda İsrail-Filistin barış 

görüşmelerinde ve özellikle 1993 ile 2000 yılları arasında devam eden Oslo Barış 

sürecindeki kadınların görünmez varlıklarına değinerek, müzakerelerin son derece 



89 

gizli koşullarda, kriz ve acil durum mantığıyla şekillenmiş olduğunu belirtmektedir. 

İsrail’in müzakerelerdeki katılımcı portföyünün siyasi liderler, askeri personeller, 

sivil temsilcilerden oluşurken son derece erkek yanlı olmasından dolayı 

müzakerelerde kadınların katılımının veya yokluğunun fark edilmemesi, fark 

edilseler bile çoğunlukla “içerideki yabancı” sıfatıyla adlandırılmalarının söz konusu 

olduğunu ifade etmektedir (Aharoni, 2018: 195, 202-205). Benzer bir başka örnek ise 

Sovyetler Birliği sonrası Rusya’nın erken döneminde iki taraflı gerçekleştirilen 

Doğu-Batı müzakerelerinde erkek katılımcılarla yapılan görüşmelerde kendini 

göstermektedir. Müzakereye katılan erkeklerle görüşüldüğünde iyi bir müzakerenin 

olması için ilk önemli koşulun karşı tarafın da erkek bir müzakereci olması gerektiği 

belirtilmiştir. Bunun nedeni olarak ise eril bir ortamda kadınların bulunmasının 

müzakerelerde sıkıntıya sebep olacağı gerekçesi olmuş olsa da temel nedenin esasen 

egemen ataerkil yapılar olduğu ifade edilmektedir (Svedberg, 2018: 261).  

Tarihsel açıdan bakıldığında barış inşa süreçlerinde gerçekleştirilen 

müzakerelerde ve anlaşmalardaki kadın katılımı son derece kısıtlı ya da kadın 

katılımının yok sayıldığı görülmektedir. Örneğin Eski Yugoslavya’da yaşanan 

çatışmaları durdurmak amacıyla 1995’te imzalanan Bosna ve Hersek’te Barış İçin 

Genel Çerçeve Anlaşması (T he General Framework Agreement for Peace in Bosnia 

and Herzegovina) bilinen adıyla Dayton Anlaşması’nda Bosna’da yaşanılan 

tecavüzün boyutları bilinmesine rağmen masada tek bir kadın temsilci bulunmadığı 

gibi kadın meseleleri gündeme dahi gelmemiştir (Kvinna till Kvinna, 2000). Bu 

süreçte kadınlar yalnızca 1999 yılındaki Kosova Rambouilett Müzakereleri’ne 

%3’lük bir oranla katılabilmiş; ancak hiçbiri imzacı, arabulucu ya da tanıklık 

sıfatlarıyla bu müzakerelerde yer alamamıştır (DPI, 2015: 22). 1998 yılındaki Kuzey 

İrlanda’da Hayırlı Cuma Barış Anlaşması (Good Friday) ya da diğer adıyla Belfast 

Anlaşması olarak bilinen anlaşmada ise kadınlar kendilerini sürece AB’nin teşvik 

ettiği sivil toplum hareketi olan Kadınların Destek Ağı ve yerel kadın 

örgütlenmelerindeki kadınlar, sendikacılar ve Kadın Koalisyonu olarak bilinen 

siyasal parti aracılığıyla dahil edebilmişlerdir  (Cockburn, 2013: 145). Barış 

sürecinin dünyadaki en kapsayıcı örneklerden biri olarak gösterilen Kolombiya’daki 

barış süreci deneyiminde de kadınlar müzakerelere davet edilmemiş; ancak kendi 

lobicilik faaliyetleriyle dahil olabilmişlerdir (Lunz ve Bernarding, 2019).  



90 

2014 yılında ise Miriam Coronel-Ferrer, Filipin hükümetinin müzakere ekibine 

liderlik ederek büyük bir barış anlaşması olan Bangsamoro Üzerinde Kapsamlı 

Anlaşması (The Comprehensive Agreement on the Bansamoro-CAB)’nı imzalayan ilk 

kadın olmuştur. Bu anlaşma ile Filipin hükümeti ve Moro İslami Kurtuluş Cephesi 

(The Moro Islamic Liberation Front-MILF) arasında 40 yıldır süren çatışmayı sona 

erdirmek için bir çerçeve sağlanmıştır. Bu müzakere ekibinin %33’ünü ve 

imzalayanların %25’ini kadınlar oluşturmuştur. Bu kadınlar yerel STK’lar ile birlikte 

kadınlar için daha büyük fırsatlar sağlayan politikalar oluşturmuşlardır. Bu anlaşma 

hemen uygulanmamış, 2017 yılında ulusal hukuka dahil etme çabasına girişilmiştir 

(Njoku, 2018). Suriye’de ise kadınlar süreçte yer alabilmek adına sivil toplum 

bazında harekete geçseler ve hatta BM’nin Suriyeli kadınların da sürece dahil 

edilmesi için yaptığı çağrılar olmasına rağmen; örneğin 2017 yılında Astana’da 

yapılan barış görüşmelerinde 55 delegenin arasında tek bir kadın dahi yer almamış, 

rejim ile muhalif güçler arasında yapılan görüşmelerde ise 15 müzakereciden sadece 

üç kadın kendine yer bulabilmiştir (Ülgül, 2017: 457).  

1325 sayılı BM kararının kabulünden sonraki süreçte dahi kadınlarında barış 

masalarında olması için mücadele edilse de bu mücadele uluslararası kurumlarda ne 

yazık ki yazı üzerinde kalmaya devam etmektedir. Ayrıca kadınların bu masalardaki 

varlıkları yalnızca niceliksel bir artışın olması gerekliliği yönünde ele alınmış ve 

fakat niteliksel anlamda bir katkıya çok fazla yer verilmemiştir. Oysaki rakamsal bir 

artış anlamlı bir katılım demek değildir. Bu bakımdan kadınların niteliksel 

özelliklerinin de artırılması gerekmektedir. Kadınların barış süreçlerine katılımı 

önündeki zorluklardan birisi olan onların niteliksel anlamda gerekli bilgi, beceri ve 

sosyal statüye sahip olmamaları argümanının önüne geçebilmek adına kadınların 

süreçlere entegrasyonu için ulusal ve uluslararası STK’lara önemli görevler 

düşmektedir. Örneğin Liberya’da bu süreç kadınlara yönelik temel eğitim ve beceri 

kursları verilmesi ve kadınların yaşam kalitelerini iyileştirmek için işbirliği yapmaya 

teşvik eden mikro krediler gibi faaliyetlerle sağlanmaya çalışılmıştır. Liberya’daki 

River Gee bölgesinde kadınların katılımı geleneksel roller nedeniyle düşükken, 

Grand Gedeh bölgesindeki eğitimli kadınlar barış inşası süreçlerine katılmaya davet 

edilmişlerdir. İki bölge arasındaki farkın kadınların toplumsal anlamdaki geleneksel 

rolleri ile ilgili olduğu belirtilmektedir (Kumalo, 2015).  



91 

Somali’de ise erkeklerin kadınları müzakerelerden dışladığı, klan temelli siyasi 

doğası gereği cinsiyete dayalı olarak müzakerelerin gerçekleştirildiği ifade 

edilmektedir. Yine de kadınlar sivil toplum aracılığıyla klanlar arasında köprü kurup 

arabulucu olmaya çalışmıştır. Bu sayede erkeklerin siyasi iktidara ve yapılanmaya 

odaklanmasına karşılık kadınlar sürdürülebilir geçim kaynaklarını, eğitimi ve 

uzlaşıyı gündeme getirmeye çalışmıştır (Kumalo, 2015). Benzer şekilde küresel sivil 

toplumda örneğin Kadınların Uluslararası Kültürlerarası Değişimi (Isis-Women’s 

International Cross Cultural Exchange-WICCE) adlı sivil toplum örgütü 

Uganda’daki kadın liderleri barış sürecine entegre etmek adına eğitim verirken, 

Uluslararası Geçiş Dönemi Adaleti Merkezi (International Center for Transitional 

Justice-ICTJ) Orta Doğu ve Kuzey Afrika’da atölyeler gerçekleştirmektedir (Aktaran 

Egbatan, 2013: 12). Diğer taraftan masalardaki temsillerinin artması için gerek sivil 

toplum kuruluşları gerek uluslararası örgüt ve kurumlar aracılığıyla parlamentolarda, 

siyasette ve kurumlarda kota uygulamaları yönünde bir baskı oluşturma, kadınların 

bu masalara ulaşabilmesi için lojistik yardım, kendilerini daha iyi ifade edebilmeleri 

için danışma ve eğitim hizmetleri gibi destekler de uygulanmaktadır (Rehn ve 

Sirleaf, 2002e: 86).  

Sivil toplumun diğer önemli bir katkısı ise kadınların kendilerini bu masalarda 

etkin bir şekilde temsil edebilme kapasitelerine sahip olmalarını sağlamaktır; çünkü 

sivil toplum çalışanı kadınlar bu süreçlerin farkında olan, çatışma bölgelerinde 

yaşanan sorunlarla bire bir yüzleşmiş ve farkındalık bilinciyle hareket edebilecek 

aktörler haline gelmektedir. Bu doğrultuda kadınların yalnızca hükümet temsilcileri 

olarak masalarda bulunması eksik bir katılımı işaret etmektedir. Çatışan her iki 

taraftan çeşitli seviye ve rollerdeki kadınların temsili kadar çatışmanın içerisinde 

aktif anlamda faaliyet gösteren yerel sivil toplum örgütlerindeki kadınların da söz 

konusu müzakere masalarında kendine yer bulmasının önemine dikkat çekilmekte ve 

sivil toplum temsilcilerinin bulunduğu barış anlaşmalarının başarı ihtimalinin çok 

daha yüksek olduğu ileri sürülmektedir. Bu doğrultuda barış müzakere sürecine 

katılan kadınlar yalnızca kendi sorunları için değil, toplumdaki tüm kadınlar adına 

hareket edebilecektir. Sivil toplumun önemi bu noktada hem 1325 sayılı kararın 

uygulanmasını denetlemek hem de cinsiyet eşitliği ilkelerini göz önünde 



92 

bulundurmak bakımından hükümetler üzerinde önemli bir baskı aracı oluşturması ile 

ilişkilendirilmektedir (Nilsson, 2009).  

Atılan uluslararası adımlar dahilinde kadınların barış müzakerelerine 

katılımında eskiye oranla bir artış yaşandığı görülse de 1325 sayılı kararın 

göstergeleri yoluyla toplanan veriler, barış anlaşmaları sırasında kadınların daha 

güçlü bir katılımı olmasına rağmen resmi uygulama ve izleme mekanizmalarında bu 

kazanımlarını sürdürmek için daha fazla çabaya ihtiyaç duyulduğunu ortaya 

koymaktadır. Örneğin Orta Afrika Cumhuriyeti’nde kadınların barış görüşmelerine 

doğrudan katılım oranı Şubat 2019’da %10 iken, Ekim 2019’da ulusal seviyedeki 

resmi izleme komitelerine katılım % 17 oranında olmuş, yerel seviyede ise bu oran 

%23 olarak gerçekleşmiştir. Güney Sudan’da ise Ekim 2018’de barış anlaşmalarını 

imzalayan kadın oranı %25, ulusal seviyede resmi izleme komitelerine katılım oranı 

ise %18 oranında olmuştur.  %35 kadın katılım kotası uygulanan toplantılarda dahi, 

örneğin ulusal seviyedeki yasal izleme komitelerinde 10 katılımcının yalnızca ikisi 

kadından oluşmuştur. Katılımın düşük olmasına rağmen Güney Sudan’da stratejik 

savunma ve güvenlik kurulu dahil olmak üzere iki izleme mekanizmasına kadın 

liderler başkanlık etmiştir. Güney Sudan’da 2017 müzakerelerine katılan kadın sayısı 

yedi iken, Eylül 2018’de yeniden başlatılan barış anlaşması müzakerelerine katılan 

kadın sayısı dört kat artarak 28’e yükselmiştir. Ayrıca bu anlaşmada yedi kadın 

imzacı statüsünde yer almıştır. Orta Afrika Cumhuriyeti’nde ise Şubat 2019’da ilk 

kez resmi barış görüşmelerine dört kadın delege katılmıştır, üç kadın da gözlemci 

statüsünde yer almış ve bir anlaşma imzalanabilmiştir. Mali’de ise barış anlaşmasının 

uygulanmasının bir parçası olarak hükümet anayasa reformu konusunda 11 üyeli 

uzmanlar komitesine iki kadın aday göstermiştir (Women, Peace and Security in 

Peacekeeping, 2019). 

Kadınların bu süreçlerde ilk başta belirtilen algılamaların aksine gerek 

hükümet aracılığıyla gerek sivil toplum aracılığıyla yeterli donanıma sahip bir 

şekilde arabulucu, tarafları temsil eden delege, tanık, gözlemci, imzacı, toplumsal 

cinsiyet danışmanı ya da sivil toplum örgüt temsilcisi olarak varlık gösterebildikleri 

görülmektedir (DPI, 2015: 25). Bu doğrultuda aslında eksik olanın mesafelerin 

aşılmasında fiziksel güç yerine sözel iletişime daha yatkın olduğu varsayılan 

kadınların deneyim ya da tecrübeleri değil (Cockburn, 2014: 29); kadınların 



93 

uluslararası arabuluculuk ve barış müzakerelerine daha fazla katılımına yönelik irade 

eksikliği olduğu söylenebilir. Bu çerçevede genel bir kabulden bahsetmek imkansız 

olsa da 1325 sayılı BM kararını ülkelerin mevzuatlarına uygulayabilmek adına 

hükümetlerce hayata geçirilen Ulusal Eylem Planı (National Action Plan-NAP) 

aracılığıyla bir çok ülke uluslararası arabuluculuk ve barış yapımında kadınların 

eğitimi ve sürece dahil edilmelerine öncelik vermiştir. Örneğin Afrika Birliği 

bölgedeki çatışmaların çözümünde kadın arabulucuların faydasını görmüş ve buna 

bağlı olarak kadın uzmanlar ağı oluşturmuştur. Üçüncü taraf arabuluculuk 

seviyesinde olan İsveç ve Norveç de kadın barış arabulucular ve müzakereciler için 

profesyonel bir gelişim ağı oluşturmuştur (True ve Tickner, 2018: 229).  

Bütün bunlarla birlikte belirtmek gerekir ki atılan yerel ve uluslararası her 

adımın anlamlı bir yeri olsa da eksiklikler devam etmekte, erkek ve kadın katılımı 

eşitliğine ilişkin rakamsal verilere bakıldığında terazinin kefelerinin hiç de eşit 

durmadığı görülmektedir. Kadınların barış süreçlerine katılımını ve cinsiyete duyarlı 

bir barış anlaşmasının yapılmasını engelleyen sebepler feminist uluslararası ilişkiler 

yaklaşımının bakış açısıyla altı farklı şekilde sıralanmaktadır. Bu sebeplerin ilkini 

barış ve güvenlik konularının kadınları ilgilendirmeyeceği algısının sebep olduğu dar 

bakış açısı oluşturmaktadır. Buna göre kadın ve erkeğin farklı deneyimleri olmasına 

rağmen kadınların müzakerelere katılımı yalnızca kadın ve kız çocuklarıyla ilgili söz 

hakkı tanınmasına sebebiyet vermektedir. İkinci sebep kadınları sürece dahil etme 

çabasının genellikle resmi görüşmeler yapıldığında, müzakereler öncesi istişareler ve 

gündem belirleme sürecinden çok sonra ortaya çıkmasıdır. Bu da geç kalınmışlığa 

sebebiyet vermektedir. Üçüncü sebep müzakerelere toplumsal cinsiyet danışmanı 

atamanın her şeyi düzeltir düşüncesi ile kadın bakış açısının yansıtılabileceği 

yanılgısıdır. Toplumsal cinsiyet danışmanlarının sürece dahil edilmesi önemli olsa 

da, danışmanın varlığı toplumsal cinsiyete duyarlı bir süreci sağlamak için tek başına 

yeterli olmamaktadır. Danışmanların çalışmalarının etkinliği daha geniş arabuluculuk 

ekibine ve hepsinden önemlisi ulusal paydaşlarla işbirliğine bağlıdır. Cinsiyet 

danışmanları söz konusu ülkeden katılacak olan kadın temsilcilerin yerini 

alamamaktadır. Danışmanın katılımı daha çok ulusal paydaşların katılımını sağlamak 

için kanalları güçlendirme amaçlıdır (World Economic Forum, 2018).  



94 

Dördüncü sebep olarak ise kadınların kendi başlarına aktör olmaktan ziyade 

siyasetle ilgisi olmayan salt sesler olarak algılanması ifade edilmektedir. Beşincisi 

uluslararası barış arabuluculuğunun genellikle “duman dolu odalarda gerçekleşen bir 

tür politik büyü” olarak tasvir edilmesi, diğer bir değişle erkeklere özgü bir alanı 

ifade etmek için kullanılmasıdır. Feminist yaklaşım ise bu tür erkek alanı algısından 

ziyade gerekli siyasi yetki ve destekle mesleki becerilere ve teknik uzmanlığa dayalı 

bir algıya odaklanılması gerekildiğini savunmaktadır. Altıncı ve son olarak 

kadınların müzakere ve masalara katılımının yararlarına dair kanıtlar aranmasına 

tepki gösteren feminist yaklaşım bu anlamda bir kanıtın sunulmaması gerektiğini, bir 

kanıta ihtiyaç duyulmasının ataerkil normu güçlendirmek demek olduğunu 

savunmakta ve kadınların dünya nüfusunun yarısını oluşturmaları sebebiyle o 

masalarda bulunmalarının en doğal hakları olduğunu belirtmektedir (World 

Economic Forum, 2018). 

Diğer taraftan kadınları barış inşasına dahil etme ihtiyacı BM ve diğer 

uluslararası kuruluşlar tarafından düzenli olarak göz ardı edilmektedir. Bu kapsamda 

BM Siyasi İşler Bölümü Arabuluculuk Uzmanları cinsiyet danışmanı Sanam 

Anderlini, BM’nin kadın ve barış konusunda Triple A olarak adlandırdığı (üçlü A: 

apathy, ad hoc practices, amnesia) bir sendrom olduğunu dile getirmektedir. Bunlar 

ilgisizlik, geçici uygulamalar ve unutkanlıktır (Charlesworth, 2008: 359). Örneğin 

Güvenlik Konseyi 2000 ve 2006 yılları arasında ülkelere özgü kararların yalnızca 

%25’inde 1325 sayılı BM kararını referans almıştır ve BM Genel Sekreteri kadınları 

barış inşasında liderlik rolüne nadiren atamıştır. Bununla birlikte Kofi Annan 

görevinden ayrıldığında çatışma alanlarındaki temsilcilerin hiçbirinin kadın 

olmaması da dikkat çekmektedir (International Alert, 2007). Diğer taraftan 1990-

2010 yılları arasında imzalanan 585 barış antlaşmasının yalnızca 92 tanesinde 

kadınlar kendilerine yer bulabilirken (Biter, 2017: 518),  1990-2011 yılları arasında 

BM’nin dahil olduğu 31 barış sürecinde barış arabulucularının yalnızca %2’si, tanık 

ve imzacıların %4’ü ve müzakerecilerin %9’u kadınlardan oluşmuştur (True ve 

Tickner, 2018, s.225). Yine aynı dönemde imzalanan anlaşmaların üçte birinden azı 

toplumsal cinsiyete atıfta bulunmaktadır (Amaral ve Gonzales Martinez, 2016b: 72). 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının eleştirdiği tablonun günümüzde 

medya aracılığıyla pek çok çatışma sonrası barış müzakereleri ve çözüm süreçlerinin 



95 

gerçekleştirildiği toplantıların fotoğraflarına bakıldığında gün yüzüne çıktığı 

belirtilmektedir. Zira bu fotoğraf karelerinde kadınların ya yok denecek kadar az ya 

da hiç yer almadığı görülmektedir. Feminist yaklaşım tarafından bu durum barışçıl 

olmamakla değerlendirilmektedir. Bu doğrultuda yaklaşım “kimin barışı sağlanıyor 

?” sorusunu yönelterek çatışma ve savaş ortamlarından en az erkekler kadar ve belki 

de daha fazla bir biçimde mağduriyet yaşayan kadınların yer alamadığı karar verici 

mekanizmaları eleştirmektedir. Barış inşa süreçlerinde kadınlara yer vermeyen 

ülkelerin oluşturdukları anlaşmalarda kadınlara yapılan atıflar daha sonrasında 

uygulamaya geçmemekte ve bu da pozitif barışın sağlanamayıp sürecin tekrar 

çatışmaya doğru evrilmesine sebebiyet verebilmektedir. Örneğin BM Guatemala 

Kadın Koordinatörü Luz Mendez’in belirttiğine göre Guatemala’da barış 

anlaşmalarının imzalanmasından beş yıl sonra kadınlara atıfta bulunulan taahhütlerin 

çoğu uygulanmamıştır (Aktaran Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002e: 84). Yaklaşım ise 

bu bağlamda süreçlere katılımda kadının var olmasını, bu varlığını etkin 

kullanabilmesini ve kadınların gelecekleri için söz hakkının eşit derecede onlara da 

sağlanması gerekliliğini belirtmekle beraber barış aktivisti kadınların varlığının da bu 

görüşmelerde önemli olduğunu dile getirmektedir (Gürpınar, 2017: 486). Diğer 

taraftan kadınların barış inşa süreçlerinde varlığı artsa bile bu katılımın işlevselliği 

sorguya açık kalmaktadır (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002e: 79).  

Kadınların müzakere yeteneklerindeki eksikliği gidermek adına Ortak Zemin 

Arayışı (Search for Common Ground), Uluslararası Uyarı (International Alert), 

ABD Barış Enstitüsü (United States Institute for Peace) ve buna benzer diğer pek çok 

örgüt kadınların müzakere becerilerini ve liderlik yeteneklerini geliştirmek için 

eğitimler vermektedirler. Bu bağlamda uluslararası gruplarda örneğin BM Kadın 

Kalkınma Fonu (United Nations Development Fund for Women-UNIFEM) gibi 

örgütler kolaylaştırıcı bir rol oynamış ve kadın gruplarını bir araya getirmeye 

yardımcı olmuştur. Böylece yeni liderlik yetenekleri öğrenildikçe stratejilerin 

planlanabildiği görülmüştür. Örneğin Temmuz 2000’de UNIFEM ve Mwalimu Julius 

Nyerere  Vakfı (Mwalimu Julius Nyerere Foundation) Tanzanya Arusha’da Burundi 

Kadın Barış Konferansı çağrısında bulunmuştur. Dönem itibariyle Burundi’lilerin 

ülkeden ayrılması yasak olmasına rağmen kadınlar bu konferansta yerlerini almış ve 

dört yıldan beri ülkelerinin barış süreçlerindeki katılımcıların tümünün erkeklerden 



96 

oluşmasına tepki göstermişlerdir (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002e: 79-80). Benzer 

şekilde WILPF ile İsveç kadın hakları örgütü Kvinna till Kvinna Suriye, Bosna ve 

Ukraynalı kadınları bir araya getirerek birbirlerinin çatışma ve çatışma sonrası 

deneyimlerini paylaşmalarını sağlamıştır (WILPF, 2015). 

Toplumda cinsiyet dengesinin oluşabilmesi için barış müzakerelerinin 

gerçekleştiği masalarda da cinsiyet dengesinin gerçekleşmesinin önemi feminist 

yaklaşım tarafından vurgulanmaktadır. Barış için mücadele etmek demek barışı yok 

eden ve çatışmaya sebep olan sebepleri ortadan kaldırmak, alternatif çözümler 

bulmak ve ortak bir zeminde buluşarak birlikte yaşama isteğini bünyesinde 

barındıran toplumsal bir gelecek ideali kurmak demektir. Bu doğrultuda barış inşa 

süreçlerinde gerçekleştirilen reformlarda ve ortaya çıkarılan anlaşmalarda cinsiyet 

eşitliği konusunun mutlaka yer alması, oluşturulacak olan yeni anayasalar 

aracılığıyla bu konunun yasama, yürütme ve yargı oranlarınca bir hak olarak 

belirtilmesi ve korunması gerekmektedir. CEDAW bu anlamda bir kılavuz niteliği 

taşımaktadır (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002e: 82). Bu doğrultuda kadınlara referans 

veren barış anlaşmaları oluşturulması büyük önem taşımaktadır. Amaral ve 

Gonzales’in 2016 yılında yapmış olduğu çalışmaya göre 1325 sayılı BM kararı 

öncesinde kadınlara atıf yapılan barış anlaşmalarının oranı %11 iken 2011 yılında bu 

oranın %44’e ve 2014 yılında ise %88’e yükseldiği belirtilmiştir. Yine aynı 

çalışmada bu artışın yaşanmasına rağmen 2000 ve 2015 yılları arasında imzalanan 

barış anlaşmalarının %75’inde kadınlardan bahsedilmediği ve sınırlı sayıda insan 

haklarını ele alan hükümlerin yer bulabildiği belirtilmiştir (Amaral ve Gonzales 

Martinez, 2016b: 72). 

Feminist yaklaşım barış süreçlerindeki karar verici mekanizmalarda kadınların 

yer almaları için dört ihtiyaç noktası olduğunu belirtmektedir. Bunlardan ilki 

kadınların güvenliğinin sağlanması, ikincisi kadınlara yeterli kaynağın sağlanması, 

üçüncüsü kadınlara politik alanın sağlanması ve son olarak kadınlara bu süreçlerde 

karar verici mekanizmalara erişim imkânının sunulmasıdır. Karar vericilerle ulusal 

ve uluslararası düzeyde görüşme fırsatı bulan aktivistler, bilgi paylaşımı ve ilişki 

kurmanın önemine dikkat çekmektedirler. Örneğin STK’lar, BM Ekonomik ve Sosyal 

Konseyi (United Nations Economic and Social Council- ECOSOC) ile BM 

Sözleşmesi’nin 71. maddesi gereği resmi bir ilişkide olsa da barış ve güvenlik 



97 

konularının konuşulduğu Genel Kurul ve Güvenlik Konseyi ile etkileşimleri 

sınırlıdır. (Rehn ve Johnson Sirleaf, 2002e: 85). 

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı çerçevesinde kadınların barış 

görüşmelerinde daha fazla yer almaları bir bakıma daha eşitlikçi, iç ve dış 

çatışmalardan uzaklaşan barışçıl bir toplumun inşasına katkı sağlayacak ve toplumsal 

cinsiyet eşitliğini gözeten bir feminist diplomasinin işlemesi ile 

ilişkilendirilmektedir. Bununla birlikte kadınlarının uluslararası arabuluculuk ve 

müzakerelere katılımın artırılmasının uluslararası çatışmalarda toplumsal cinsiyete 

dayalı şiddetin son bulmasına giden yolun açılmasına da katkı sağlayacağı 

düşünülmektedir. Kadınların bu süreçlere katılımlarının düşük olması ise toplumların 

yarısını oluşturan kesimin ihtiyaç ve çıkarlarının yeterince dikkate alınmaması 

sonucunda barış inşa süreçlerinin eksik işlemesine ve yine o topluma zarar vermesine 

sebep olacak faktörler olarak değerlendirilmektedir. Sürece kadınların dahil 

edilmemesi veya kısıtlı olarak dahil edilmesi kadınların yaşadıkları şiddet 

deneyimlerinin diyalog mekanizmalarında çok fazla etkinlik gösterememesine yol 

açarken uluslararası çatışmalarda kadına yönelik şiddet döngüsü de kırılamamaktadır 

(Cockburn, 2013: 152). Bu sebeple kadın deneyimlerinin mutlak surette arabuluculuk 

ve müzakere masalarında kendine yer bulması büyük önem taşımaktadır.



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK GÜNDEMİ, ULUSAL EYLEM 

PLANLARI VE FEMİNİST DIŞ POLİTİKA ÖRNEKLERİ  

Bu bölümde feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının uluslararası arenada en 

somut çıktısı olarak tanımlanan BMGK 1325 sayılı Kadın, Barış ve Güvenlik Kararı 

ile bu karar doğrultusunda oluşturulmuş gündem ele alınacaktır. Bu amaçla öncelikle 

BM nezdinde gerçekleştirilmiş olan geçmişten günümüze uzanan sürece değinilerek 

1325 sayılı kararın dört temel sütununa ve ardılı kararlara yer verilecek ve bunların 

değerlendirmesi yapılacaktır. Sonrasında ise Kadın, Barış ve Güvenlik gündeminin 

uygulama boyutu ele alınacaktır. Kadın, Barış ve Güvenlik gündeminin teoriden 

pratiğe dönüşmesi ülkelerin uygulamaya koymuş oldukları 1325 Ulusal Eylem 

Planları ve bir sonraki adım olarak feminist dış politika (FDP) uygulamaları ile 

olmuştur. Tezin bu bölümünde söz konusu pratiğe geçiş uygulamaları öncelikle 

ulusal eylem planlarının uygulanış biçimleri ile ele alınacaktır. Ardından ise FDP 

örnekleri ülkeler arasında karşılaştırma yapılarak açıklanacaktır. Bu kapsamda 

literatür taraması boyunca elde edilen veriler ışığında uluslararası arenadaki ülke 

çıkarları ile hem eylem planlarının hem de feminist politika yaklaşımlarının ne kadar 

uyuşup uyuşmadığı eleştirel bir bakış açısıyla değerlendirilecektir.  

1.KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK GÜNDEMİNE DOĞRU 

ULUSLARARASI KONFERANSLAR 

Feminist hareketin uluslararası boyut kazanma çabasının ilk ürünü Uluslararası 

Kadınlar Konseyi (International Council of Women) olmuştur. Amerikalı ve 

Avrupalı kadınların bir araya geldiği ve uluslararası bir platformda birlikte hareket 

etmelerini sağlayan Konsey 1888 yılında Washington’da kurulmuştur. Uluslararası 



99 

Kadınlar Konseyi dünya politikasında etkili bir aktör olma hedefi doğrultusunda 

1899 yılında Barış ve Uluslararası İlişkiler (Peace and International Relations) 

adında bir komite kurmuştur. Uluslararası arenada kadınların savaş ve barış konuları 

ile ilgili ilk girişimleri ise I. Dünya Savaşı sırasında ülkeleri savaşa girmiş olan 

yaklaşık bin kadının bir araya geldiği 1915 tarihinde kurulmuş olan Kadınların Barış 

Partisi’nin Lahey’de düzenlemiş olduğu Büyük Barış Konferansı olmuştur. Bu 

konferans aracılığı ile kadınlar savaşan devletleri barış yapmaya çağırmış ve 

savaşları lanetlemiştir (Michel, 1984: 109, 116). Bu girişimle beraber Barış ve 

Özgürlük İçin Uluslararası Kadın Birliği (Women’s International League For Peace 

and Freedom-WILPF) kurulmuştur (Doğan ve Özlük, 2016: 57).  

Dünya savaşları ve Soğuk Savaş sonrasında oluşan dünya düzenine genel 

olarak bakıldığında devletlerin daha çok erkek egemen yapıda yönetilmesi ile de 

bağlantılı olarak BM bünyesinde kadın haklarının sosyolojik, ekonomik ve politik 

boyutları açısından çok büyük ilerlemeler gözlemlenememiştir. Örneğin BM 

bünyesinde 1947 yılında Kadının Statüsü Komisyonu (The Commission on the 

Status of Women) kurulmuş; fakat BM’nin uluslararası bir örgüt olarak kadının 

statüsü hakkında attığı bu adım 1970’li yıllara kadar ilerici bir özellik taşıyamamış 

ve komisyon insan hakları sekretaryasının bir parçası olarak işlev görmüştür. Bu 

komisyon ancak 1979 yılında Kadına Karşı Ayrımcılığın Önlenmesi Komitesi’nin 

kurulması ile ayrı bir örgüt haline gelebilmiştir (Doğan ve Özlük, 2016: 57). BM’nin 

kadın hakları konusundaki en önemli atılımları ise 1975 yılından sonra Dünya Kadın 

Konferansları ile başlamıştır.  

1.1. I. Dünya Kadın Konferansı 

Dünya Kadın Konferanslarının ilki 1975’te Meksika’nın başkenti Mexico 

City’de toplanmıştır. Bu konferans kadın sorunları üzerine yoğunlaşan ve dünyada 

devletler düzeyinde yapılan ilk uluslararası konferans olma özelliğini taşımaktadır. 

Konferansta bir Eylem Planı hazırlanmış ve bu kapsamda Eşit Haklar, Kalkınma ve 

Barış hedefi belirlenmiştir. Bu Eylem Planında dokuz ana faaliyet alanı 

belirtilmektedir. Bunlar uluslararası işbirliği ve barış, siyasal katılım, eğitim, 

istihdam, sağlık ve beslenme, aile, nüfus, konut, kadın ticareti, göçmen ve yaşlı 

kadınlar gibi diğer toplumsal sorunlardan oluşmaktadır (United Nations, 1976). 



100 

Eylem Planı aracılığı ile BM’ye üye bulunan devletlere ilk kez kadın sorunlarına 

yönelik çözümler üretecek ulusal ve uluslararası mekanizmalar oluşturma çağrısı 

yapılmıştır. Uluslararası Demokratik Kadınlar Federasyonu’nun önerisi ile BM bu 

planın hayata geçirilmesi için 1976-1985 yıllarını Eşit Haklar, Kalkınma ve Barış 

İçin Kadın On Yılı ilan etmiştir. Konferansta ilk kez dünya nüfusunun yarısını 

oluşturan kadınların sorunlarının toplumun sorunları olduğu devletler tarafından 

kabul edilmiştir. Kadınların mevcut siyasal, ekonomik ve toplumsal konumunun 

değiştirilmesi gerektiği, bunun içinse yapısal değişikliklerle beraber temel 

anlayışların da değiştirilmesi gerekliliği vurgulanmıştır (Anıl, İlkkaracan, Kılıç, 

Ronge, Seral ve Ülgen, 2001: 5-7).   

Tüm bunlarla beraber BM I. Dünya Kadın Konferansı uluslararası bir özellik 

taşısa da konferansta özellikle demokratik olmayan, otoriter rejimlerin olduğu 

Üçüncü Dünya kadınlarının yaşadıkları sorunlar ile 20. yüzyılda bu sorunları çözen 

Batılı kadınların sorunlarına aynı açıdan yaklaşılmıştır. Diğer taraftan 1975 yılındaki 

1,000 kadın katılımcı ile gerçekleştirilen I. Dünya Kadın Konferansı’na paralel 

olarak BM Ekonomik ve Sosyal Konsey’e akredite olmuş STK’ların düzenlediği ve 

80 ülkeden çoğu kadın olan 5,000 katılımcının yer aldığı bir STK forumu 

düzenlenmiştir. Bu forum BM Konferansı’nı önemli ölçüde etkilemiştir. Bu 

forumdan sonra BM ile STK’lar arasındaki işbirliği kabul süreci oluşmuştur. I. 

Dünya Kadın Konferansı’nın sonucunda çıkan Eylem Planına göre BM Ekonomik ve 

Sosyal Konseyi’nin kararı ile 1975 yılında Kadının İlerlemesi için Birleşmiş 

Milletler Araştırma ve Eğitim Enstitüsü, Eylem Planını desteklemek ve kadınlar için 

bir fon oluşturulması adına1976 yılında BM Kadınlar İçin Kalkınma Fonu (United 

Nations Development Fund for Women-UNIFEM) kurulmuştur (Kadın Dayanışma 

Vakfı, 2008: 77).  

1.2. II. Dünya Kadın Konferansı ve Kadınlara Karşı Her Türlü 

Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi-CEDAW 

1980 yılında bir durum değerlendirmesi yapmak üzere Danimarka’nın başkenti 

Kopenhag’da II.  Dünya Kadın Konferansı gerçekleştirilmiştir. Bu konferansta ilk 

konferansta belirtilen hedeflere yaklaşma konusunda oldukça yavaş ilerlemenin 

olduğu gözlemlenmiştir.  1979 yılında BMGK tarafından Kadınlara Karşı Her Türlü 



101 

Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi (The Convention on the Elimination of All 

Forms of Discrimination against Women-CEDAW) kabul edilmiş olsa da söz konusu 

dönemde yaşanan İsrail-Filistin çatışması ve İran’da yaşanan Şubat Devrimi’nin 

etkisi konferansa da yansımıştır. Bu durum muhafazakâr hükümetler ve STK’lar 

arasında gerginlik yaşanmasına sebep olmuştur. Bu gerginlikle devam eden 

konferans sonrası 1980 yılında Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi 

Sözleşmesi üye ülkelerin imzasına açılmıştır. 1981 yılına gelindiğinde 127 üye ülke 

toplumsal cinsiyet eşitliğini sağlayacak mekanizmalarını kurmuş ve CEDAW 

yürürlüğe girmiştir (“UN Human Rights Office”, t.y.).  

30 maddeden oluşan CEDAW, BM bünyesinde yer alan altı temel insan hakları 

sözleşmesinden biri olmakla birlikte kadınların uluslararası hak bildirgesi olarak da 

tanımlanmaktadır (“UN Human Rights Office”, t.y.). Sözleşmenin amacı kadınlara 

karşı her türlü cinsiyete dayalı ayrımcılığı yok etmek ve kadınların insan haklarının 

korunması olmuştur. Bu amaç doğrultusunda sözleşme kapsamında kadınlara karşı 

ayrımcılığın ne olduğunun tanımları ortaya konulmuş ve ulusların harekete geçmesi 

için atılacak adımlar vurgulanmıştır. Sözleşme kanun önünde eşitliği savunmakta ve 

her iki cinsiyetten birinin üstünlüğü veya aşağılığı fikrine dayalı önyargıları ortadan 

kaldırmak için sosyal ve kültürel normlarla ilişki kurmanın önemine dikkat 

çekmektedir (United Nations General Assembly, 1979). 

CEDAW’ın en önemli özelliği taraf ülkeler üzerinde bağlayıcı hükümler içeren 

bir uluslararası hukuk aracı olmasıdır (Kadın Dayanışma Vakfı, 2008: 78). 2021 

tarihi itibariyle 193 üye devletin 189’u CEDAW’a taraf olmuştur (“United Nations 

Human Rights-Treaty Bodies”, t.y.). CEDAW yükümlülükleri gereği devletleri hem 

kadınlara karşı ayrımcılığın ortadan kaldırması için somut adımların atılması 

konusunda yükümlü kılar hem de diğer kişi, örgüt ya da kuruluşların kadınlara karşı 

ayrımcılık yapmasını önlemekle görevlendirir. Sözleşmenin uygulanmasını izlemek 

amacıyla 23 üyeli bir Kadınlara Karşı Ayrımcılığın Önlenmesi Komitesi kurulmuştur 

(United Nations General Assembly, 1979). Belgede imzası bulunan devletler, 

sözleşmeyi onayladıktan sonraki bir yıl içinde ve ondan sonra her dört yılda bir 

komiteye rapor vermek zorundadır (Ertürk, 2008: 47). 1999 yılında BM Genel 

Kurulunca CEDAW’a ek olarak kabul edilen Protokol çerçevesinde kendi 

ülkelerindeki hukuk sistemi içerisinde tüm yolları denedikleri halde bir sonuç elde 



102 

edemeyen kadınlara Komiteye bireysel başvurabilme hakkı tanınmıştır (“Kadının 

İnsan Hakları Yeni Çözümler Derneği”, t.y.). 

Genel olarak bakıldığında CEDAW toplumsal cinsiyet alanında devletler 

nezdinde küresel bir hamle başlatmıştır. Burada CEDAW’ın bağlayıcı bir özelliğinin 

olmasının önemli bir etkisi söz konusu olmuştur. Böylece sözleşmeyi kabul eden 

devletler toplumsal cinsiyet eşitliği ve kadın hakları konusunda verdikleri 

taahhütlerinin arkasında durmak zorunda kalmış; bu durum da her devlet düzeyinde 

yasal reformların yapılmasına olanak sağlamıştır. Diğer taraftan BM’nin bu hamlesi 

dünya çapında insan hakları çerçevesinde cinsiyet meselelerine olan ilgiyi artırmıştır. 

Başka bir ifadeyle CEDAW, kadın örgütleri ile hükümetler arasında ulus ötesi bir 

aktivizmi teşvik eden bir metin olmuştur (Zwingel, 2005: 400).  

CEDAW görünürdeki tüm bu özellikleri ile bir kilometre taşı olarak görülse de 

sözleşme görüşmelerinin yürütüldüğü BMGK’daki kadın delegelere bakıldığında 

orta sınıf kadınların düşük gelirli kadınlardan daha çok temsil edildiği veya birden 

fazla ayrımcılık biçimi yerine yalnızca cinsiyet ayrımcılığına odaklanıldığı 

gözlemlenmektedir. Ayrıca Genel Kurul’a katılan hükümet delegeleri kendi hükümet 

çıkarlarını temsil etmek zorunda kalmıştır. Bu durum ise muhafazakâr hükümetler ile 

seküler anlayışa sahip devletler arasında özellikle aile kavramı konusunda şiddetli 

tartışmalara sebep olmuştur. Müzakerelerin son aşamasında Kadının Statüsü 

Komisyonu’ndan Genel Kuruldaki müzakerelere geçildiğinde birçok kadın delegenin 

cinsiyet meselelerine özel bir ilgisi olmayan diplomatlarla yer değiştirildiği dile 

getirilmektedir. Böylece müzakerelerin son aşamasında hükümet çıkarları 

güçlendirilmiş ve bu da Sözleşmenin zayıf uygulama mekanizmalarıyla 

sonuçlanmıştır. Söz konusu bu durumlar ile CEDAW Batı değerlerinin ve devlet 

çıkarlarının ön plana çıkarıldığı bir metin olarak nitelendirilmektedir (Zwingel, 2005: 

403). 

1.3. III. Dünya Kadın Konferansı 

Yaşanan tüm bu gelişmeler ışığında 1985 yılında Kadın On yılının bitmesiyle 

birlikte bu on yılın bir durum değerlendirmesini yapmak ve kadınlarla ilgili 

stratejileri geliştirmek amacıyla Nairobi’de Dünya Kadın Konferanslarının üçüncüsü 

hükümetler ve kadın örgütleri nezdinde düzenlenmiştir. III. Dünya Kadın 



103 

Konferansı’nda 10 yıl önce ortaya konan ve fakat gerçekleştirilemeyen hedefleri 

2000 yılında gerçekleştirebilmek ve bunun için yeni bir Eylem Planı hazırlamak 

amacıyla bir araya gelinmiştir (United Nations, 1986). Konferansla birlikte dünya 

çapında kadınlar için iyileştirmeler sürerken çok az kadının bu iyileştirmelerden 

yararlandığının fark edilmesiyle birlikte yeni stratejiler geliştirilmesi hedeflenmiştir. 

Bu amaç doğrultusunda pratikte yaşama geçirilmesi hedeflenen politikalar daha 

somut hale getirilmiş ve Nairobi İleriye Dönük Stratejileri 157 devlet tarafından 

kabul edilmiştir. Böylece hem gelişmiş hem de gelişmekte olan ülkelerde yaşayan 

kadınların sorunları tanımlanmış ve bunları aşacak olan eşitlik için yasal adım, eşit 

sosyal katılım ve siyasi katılım ve karar almada eşitlik gibi stratejiler belirlenmiştir 

(Ertürk, 2008: 48).   

1991 yılında ise ABD’nin New Jersey eyaletinde kurulmuş olan Küresel Kadın 

Liderliği Merkezi (Centre for Women’s Global Leadership-CWGL) kadının insan 

hakları adlı bir toplantı düzenlemiştir. 20 farklı ülkeden toplantıya katılan kadınlar 

1993 yılında Avusturya’da yapılacak olan Dünya İnsan Hakları Konferansı’nın kadın 

haklarının insan hakları olduğunu dünya gündemine taşımak için iyi bir fırsat 

olduğuna karar vermiştir. Konferansta özellikle İnsan Hakları Evrensel 

Bildirgesi’nde özel alanda yaşanan kadının hak ihlallerinin yer almamasına vurgu 

yapılmıştır. Kadınların cinsiyetlerinden dolayı eğitim haklarının ellerinden alındığı, 

aile içi şiddete maruz kaldıkları, zorla evlendirildikleri, iş hayatından uzak 

tutuldukları ve namus cinayetlerine kurban gittikleri belirtilerek birçok insan hakları 

ihlaline maruz kaldığının altı çizilmiştir (Anıl, İlkkaracan, Kılıç, Ronge, Seral ve 

Ülgen, 2001: 9). Dünya İnsan Hakları Konferansı, Yugoslavya Savaşı’nın neden 

olduğu kitlesel tecavüz ve bunun yarattığı farkındalık ile toplanmıştır. Bu amaçla 

konferansta kadınların ve kız çocuklarının insan haklarının evrensel insan haklarının 

ayrılmaz, bölünmez ve vazgeçilmez bir parçası olduğu kabul edilmiştir. Bu 

konferansın ardından BMGK 1993 Aralık ayında Kadınlara Yönelik Şiddete Karşı 

Bildirgeyi kabul etmiştir. Bu bildirge özel olarak kadına karşı şiddeti ele alan ilk 

insan hakları belgesi niteliğini taşımaktadır (Ertürk, 2008: 48). 



104 

1.4. IV. Dünya Kadın Konferansı 

4-15 Eylül 1995 tarihleri arasında Pekin’de Taahhütler Konferansı olarak da

adlandırılan ve şimdiye kadar yapılmış konferansların en büyüğü olan 189 ülke ve 

17,000 delegenin katıldığı IV. Dünya Kadın Konferansı gerçekleştirilmiştir (United 

Nations, 1995). Uluslararası kadın hareketi bir yandan konferansın hazırlanması 

sürecine aktif olarak katılırken, bir yandan da konferans sonunda oluşturulacak 

eylem planını etkilemek ve kadınların 21. yüzyıl dünyasına nasıl baktığını 

vurgulamak için hükümetler arası oturumlara paralel bir Kadın Forumu 

düzenlemiştir. Tüm dünyadan kadın STK’larının katıldığı forumdaki katılımcı sayısı 

30,000’in üzerinde olmuştur (Anıl ve diğerleri, 2001: 12). Konferansta kadın 

sorunlarının evrensel olduğu mesajı verilmeye çalışılmış, kadınların siyasete ve her 

çeşit karar organlarına katılımı için kota ve benzeri önlemler konusu dikkatli bir 

biçimde ele alınmıştır.  Konferansın sonunda 189 ülkenin tümünün de kabul ettiği 

Pekin Bildirgesi ve Eylem Platformu kadın haklarının insan hakları olduğunun altını 

çizerek, hükümetlere kadına karşı şiddeti önleme ve yeryüzünden tamamen silme 

çağrısında bulunmuştur (United Nations, 1995). Bu konferans aracılığı ile bir durum 

değerlendirmesi yapılarak kadın ve kız çocukları ile ilgili yoksulluk, eğitim, sağlık, 

medya, çevre, kadına yönelik şiddet, silahlı çatışmalar, ekonomi, politika, üretim, 

kaynaklara ulaşım ve son olarak yetki ve karar alma mekanizmalarındaki eşitsizlik 

olmak üzere 12 temel başlıkta bir eylem planı hazırlanmıştır. Bu planla birlikte 

hükümetler, STK’lar ve özel sektör somut olarak harekete geçmeye çağrılmıştır. 

Tüm bunlarla birlikte Pekin Eylem Planı hükümetlerin ayrımcı yasalarının reformuna 

hız katmış ve iç hukukta uygulanabilirliği olan CEDAW’a yön vermiştir (Anıl ve 

diğerleri, 2001: 17). 

1.5. Kadın 2000: 21. Yüzyıl İçin Toplumsal Cinsiyet Eşitliği, Kalkınma ve 

Barış (Pekin+5) ve Pekin+10 

Pekin Konferansı’ndan sonra ise 5-9 Haziran 2000 tarihleri arasında New 

York’ta Kadın 2000: 21. Yüzyıl İçin Toplumsal Cinsiyet Eşitliği, Kalkınma ve Barış 

(Pekin+5) başlıklı BMGK Özel Oturumu gerçekleştirilmiştir. Oturumda ilerlemenin 

hangi aşamada ve karşılaşılan sorunların ne olduğu, hangi kazanımların elde edildiği 



105 

değerlendirilip; yeni girişimler belirlenmiştir. İster özel alanda ister kamusal alanda 

olsun kadına yönelik şiddetin, kadınların sağlığını ciddi biçimde etkileyen bir insan 

hakları ihlali olduğu vurgusu yapılmıştır. Ayrıca hükümetler tarafından kadına 

yönelik şiddete karşı gerekli yasal düzenlemelerin yapılması, kadına yönelik şiddetin 

suç olarak kabul edilmesi ve şiddet uygulayanların adalet karşısına çıkarılarak 

cezalandırılmasının gerekliliği üzerinde durulmuştur (Kadın Dayanışma Vakfı, 2008: 

79). Pekin+5’te gerçekleştirilen özel oturum sonucu Siyasi Bildirge ve Sonuç Belgesi 

olmak üzere iki belge oybirliği ile kabul edilmiştir (“UN Women”, t.y., (a)). 

Oturumda kabul edilen bu iki belge ile Pekin Eylem Platformu’nda belirlenen kritik 

on iki sorun alanına ilişkin taahhütlerinin arkasında durulduğu gösterilmiştir. Siyasi 

Bildirgede geçen beş yılın değerlendirmesi yapılmış, küreselleşme olgusunun getirisi 

olan özelleştirmenin olumsuz etkileri ile Pekin Eylem Platformu’nun uygulanmasının 

olumsuz etkilendiği belirtilmiştir. Gelecek beş yılın amaçları gruplara göre 

saptanmıştır. Sonuç belgesinde ise kadına karşı şiddetin tanımı genişletilmiş, namus 

cinayetleri ve zorla evlendirilme gibi durumlara karşı stratejiler geliştirilmesi 

amaçlanmıştır (Ertürk, 2008: 50).  

28 Şubat-11 Mart 2005 tarihleri arasında Pekin+10 başlığı ile Birleşmiş 

Milletler Kadının Statüsü Komisyonu gelişmeler, boşluklar ve sorunların tespit 

edilmesi gündemi ile New York’ta toplanmıştır. Toplantıya 165 ülkeden temsilci ve 

aktivist katılım sağlamıştır. Toplantı Birleşmiş Milletler Kadının Statüsü 

Komisyonu’nun 49. Oturumu çerçevesinde yapılmış olup, sonucunda kadınların ve 

kız çocuklarının güçlendirilmeleri ve toplumsal konumlarının iyileştirilmelerine 

ilişkin evrensel düzeyde ileriye dönük stratejiler belirlenmiştir (Kadın Dayanışma 

Vakfı, 2008: 79).  

Sonuç olarak BM’nin kadın hakları konusunda dünyaya açılması 1975 ile 1995 

yılları arasında gerçekleşmiştir (Zwingel, 2005: 401). 1975 yılında başlayan 

konferans serisi ile hem gidilen yol görülmeye çalışılmış hem de eksikliklerin nerede 

olduğu tespit edilmek istenmiştir. Konferanslar ilerledikçe hem konu başlıkları hem 

de katılımcı sayısı giderek artmaya başlamıştır. Örneğin 1985 yılında Nairobi’de 

düzenlenen konferansta 14,000’den fazla kadın katılımcı gözlemlenirken, 1995’teki 

Pekin Konferansı’nda 30,000’den fazla kadının katıldığı gözlemlenmiştir (Doğan ve 

Özlük, 2016: 58). Öte yandan BM aracılığı ile gerçekleştirilen bu konferanslarda 



106 

gündeme getirilen öneriler doğrultusunda alınan kararların hiçbirinin yasal anlamda 

bir bağlayıcılığı bulunmamaktadır. Konferans belgeleri daha çok kadınların ortak bir 

çatı altında devletlere yöneltmiş oldukları istek ve amaçların birer yansıması 

olmuştur. Aynı zamanda bu belgeler dünya çapında bir fikir birliği oluşturma 

çabasının ürünleri olarak görülmektedir. Söz konusu bu konferansların en önemli 

katkısı STK forumları aracılığı ile kadınların örgütlenme sürecine girmiş olmalarıdır.  

Konferansların yoğun bir biçimde gerçekleştiği söz konusu dönem dünyada 

ikinci dalga feminist hareketin yaşandığı dönem olarak bilinmektedir. Bu dalga 

hareketinin etkisiyle yalnızca BM çapında yani Batı Avrupa ve/veya Amerika odaklı 

gelişmeler yaşanmamış, dünyanın pek çok yerinde kadın hakları için mücadeleler 

gerçekleşmiştir. Örneğin Cezayir, Angola, Zambiya ve Mozambik'te kadınlar 

erkeklerle birlikte mücadele etmiş ve bu mücadele esnasında Zimbabwe Ulusal 

Özgürlük Ordusunun %25'inden fazlasını kadınlar oluşturmuştur. Afrikalı kadınlar 

bu deneyimlerinin sonucunda 1962 yılında Afrikalı Kadınlar Konferansı’nı 

düzenlemiş ve evrensel değerlere ulaşmak için çabalamışlardır. Daha sonra bu 

konferans bir örgüte dönüşerek Pan Afrika Kadınlar Örgütü adını almıştır. Doğu 

Afrika'da ise Kenyalı kadınlar Uganda ve Tanzanya'daki kadınlarla birlikte çeşitli 

seminerler düzenleyerek bağımsızlıktan kadınların da yararlanması için mücadele 

etmiştir. Benzer şekilde Latin Amerikalı Kadınlar Kurultayı adıyla 1981’den itibaren 

Karayipler’i de içine alacak şekilde Latin Amerikalı kadınlar da her üç yılda bir 

araya gelerek kendi bölgelerinin sorunlarını tartışmak, projeler geliştirmek ve 

dayanışma oluşturmak için toplanmaya başlamıştır (Kadın Dayanışma Vakfı, 2008: 

7, 69). Yine benzer şekilde 1985 yılında Kanada’da Kadınların Uluslararası Barış 

Konferansı düzenlenmiştir. Özellikle Üçüncü Dünya ülkelerinde faaliyet gösteren 

Kalkınma Hareketinde Kadınlar Örgütü (Women in Development Movement), 

Cinsiyet ve Kalkınma (Gender and Development) olarak hem adını hem de 

işlevlerini değiştirmiştir. Bu hareket ile küresel ekonomik ve siyasal süreçlerin 

cinsiyete göre şekillendiği iddia edilerek kadınları bu konuda bilgilendirmek 

amaçlamıştır (Thorburn, 2000: 4). 

Diğer taraftan feminist örgütlenmeler ve konferanslar aracılığı ile kadın hakları 

konusu uluslararası gündeme entegre edilmeye başlanmıştır (Doğan ve Özlük, 2016: 

58). Örneğin Dünya Kadın Konferanslarının dışında toplumsal cinsiyet eşitliği ve 



107 

kadın sorunu 1992 BM Çevre ve Kalkınma Konferansı, 1993 İnsan Hakları Dünya 

Konferansı, 1994 Uluslararası Nüfus ve Kalkınma Konferansı, 1995 Dünya 

Kalkınma Zirvesi, 1996 İnsan Yerleşimleri Habitat II. Konferansı, 1996 Dünya Gıda 

Zirvesi başta olmak üzere 1990'lı yıllarda gerçekleşen uluslararası konferansların 

gündemine alınmıştır (Kadın Dayanışma Vakfı, 2008: 72). Dünyada insan hakları 

konusunda çalışan birimler ise ancak 1990’lı yıllardan itibaren bu konuya eğilmeye 

başlamıştır. Örneğin ABD Dışişleri Bakanlığı’nın yayınladığı yıllık insan hakları 

raporu ilk kez 1994 yılında kadın konusuna bir bölüm ayırmıştır. Uluslararası Af 

Örgütü ilk defa 1990 yılında Cephedeki Kadınlar başlığı altında bir rapor 

yayınlamıştır. BM 1991 yılında Dünya Kadınları: 1970-1990 Eğilimler ve 

İstatistikler adlı bir çalışma yayınladıktan sonra 1993 yılında Viyana’da düzenlenen 

Dünya İnsan Hakları Konferansı’nda konuyu kapsamlı olarak tartışmıştır (Peterson 

ve Runyan, 1994: 40). 

2. BMGK 1325 SAYILI KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK KARARI

Tarihsel süreç içerisinde gerçekleşen tüm savaş ve iç çatışmalarda kadın ve kız 

çocukların yalnızca cinsiyetlerinden dolayı orantısız bir şekilde bu çatışma 

durumundan etkilendiği; ancak çatışmaların önlenmesi, çözümlenmesi ya da barış 

inşa süreçlerinde yetersiz bir şekilde temsil edildikleri göze çarpmaktadır. Kadınların 

söz konusu süreçlerde yeterli düzeyde katılımlarının sağlanması öncelikli olarak 

kadının insan haklarına olan saygının gereğini oluşturmaktadır; çünkü çatışma 

süreçlerini tecrübe etmiş erkekler kadar hem savaşan hem de mağdur olan kadınların 

da tecrübelerinin çatışma sonrası süreçlere önemli katkısı söz konusudur.  Ayrıca 

toplumsal cinsiyete dayalı her türlü şiddetin önlenmesi, kadınların çatışma önleme ve 

barış inşası faaliyetlerine katılımını sağlamak için esastır.  

BM tarihi açısından bakıldığında barış sürecinde kadının rolünün tanınmasının 

ilk savunucusu Eleanor Roosevelt olmuştur. Şubat 1946'da Londra'daki BMGK açılış 

toplantısında İnsan Hakları Komisyonu'nun ilk başkanı olan Eleanor Roosevelt 

dünya kadınlarına hitaben şu çağrıyı yapmıştır:  

“Kadınların savaş sırasında çok önemli ve cesur bir şekilde yerine getirdikleri 

görevlerin çeşitliliği göz önüne alındığında, 18 kadın delege ve danışmanın bu yeni 

uluslararası çaba aşamasının başlangıcında yer alan 11 üye ülkeden temsilciler 



108 

olmasından memnuniyet duyuyoruz. Birleşmiş Milletler Teşkilatı'nın çalışmalarına 

katılımlarının artacağını, iç görü ve becerilerinin artabileceğini umuyoruz. Bu amaçla 

dünya hükümetlerini ulusal ve uluslararası ilişkilerde daha bilinçli bir rol alma ve 

kadınların savaşta ve direnişte olduğu gibi barış ve yeniden yapılanma çalışmalarında 

öne çıkmaya çağırıyoruz” (Roosevelt, 1946). 

2000’li yıllara kadar bu maksatla BM tarafından çatışma içindeki kadınların ve 

kız çocuklarının durumunu ve çatışmaların önlenmesine ve barışın sürdürülmesine 

olan katkılarını tanımak için uygulanan başlıca uluslararası belgeler CEDAW, Pekin 

Deklarasyonu ve Eylem Platformu ve Uluslararası Ceza Mahkemesi Roma Statüsü 

olmuştur (National Committee Australia, 2014).  Kadınların savaş, barış ve çatışma 

durumundaki rolleri üzerinden yapılan en kapsamlı çalışma ise 2000 yılında 

BMGK’nin 1325 sayılı Kadın, Barış ve Güvenlik (Women, Peace and Security-

WPS) adlı kararı ile ardından Kadın, Barış ve Güvenlik Gündemi ile ilgili alınan 

kararlardan oluşmaktadır. 2010 yılında ise BM çatısı altında Birleşmiş Milletler 

Cinsiyet Eşitliği ve Kadınların Güçlendirilmesi ya da diğer adıyla BM Kadın Birimi 

(UN Women) kurulmuştur. Bu adımla birlikte BM üye devletleri toplumsal cinsiyet 

eşitliği ve kadınların güçlendirilmesine ilişkin uluslararası hedefleri hızlandırmada 

önemli bir adım atmıştır.  

1325 sayılı kararın kavramsal çerçevesi 1995 yılında Pekin'de düzenlenen ve 

silahlı çatışmalardaki kadınları oniki kritik alandan biri olarak tanımlayan IV. Dünya 

Kadın Konferansı sırasında ortaya çıkmıştır. Aslında Pekin Platformu’nun ana 

programı çatışma sırasında kadın haklarını teşvik etmek ve korumak için önerilen 

önlemleri içermektedir; ancak kadınlar ve silahlı çatışma konusu Kadının Statüsü 

Komisyonu tarafından 1998 yılında Platformun oniki kritik alanının her birinin 

gözden geçirilmesinin bir parçası olarak yeniden ele alınmıştır. 1998'deki 42. 

Kadının Statüsü Komisyonu oturumu kadınlar, barış ve güvenlik konularında artan 

savunuculuk ihtiyacının altını çizmiştir. Buna cevaben BMGK’de kadın, barış ve 

güvenlik konusunda bir kararın savunulması için Mayıs 2000'de Kadın, Barış ve 

Güvenlik üzerine STK Çalışma Grubu kurulmuştur. Çalışma Grubu, Güvenlik 

Konseyi üyelerine lobi yapmak ve bir çözüm için farkındalık ve destek oluşturmak 

amacıyla toplumsal cinsiyet eşitliği ve kadınların güçlendirilmesi üzerinde çalışan 

BM kuruluşlarıyla bir ortaklık kurmuştur (International Alert, 2010: 9). Bu durum ise 



109 

söz konusu dönemde Güvenlik Konseyi tarafından STK ve BM sistemini harekete 

geçirme çabalarına güçlü siyasi destek verildiğini göstermektedir. 

1325 sayılı kararın kabulüne giden yolda önemli bir adım Ekim 2000'de 

küresel ve yerel STK'lardan kadınların Güvenlik Konseyi üyelerine dünya çapındaki 

çatışma durumlarındaki deneyimleri ve aktivizmleri hakkında bilgi vermek üzere 

davet edildiği Arria Formula toplantısı olmuştur  (International Alert, 2010: 10). Söz 

konusu toplantı ile Güvenlik Konseyi üyelerinden güçlü bir yanıt alan kadınlar bu 

konuda birlikte hareket etme çabalarına daha fazla ivme kazandırmıştır. Büyük 

ölçüde sivil toplum aktivizmi ve Güvenlik Konseyi içinde oluşturulan siyasi irade 

nedeniyle BMGK’nin kadınlar, barış ve güvenlikle ilgili 1325 sayılı kararı 31 Ekim 

2000'de oybirliğiyle kabul edilmiştir. Bu karar Konsey'in farklı rolleri ve deneyimleri 

ilk kez resmen tanıdığını temsil etmektedir. Ayrıca karar kadınları dahil ederek barış 

anlaşmaları ve çatışma sonrası çabaların daha uygulanabilir, etkili ve pratik 

olabileceğini kabul etmekte ve kadınların katılımını hak temelli bir meseleden ziyade 

güvenlik ve sürdürülebilir bir barış meselesi olarak çerçevelemektedir. 

1325 sayılı kararın BMGK’de kabul edilmesinin söz konusu dönem ile ilişkili 

sebepleri olmuştur. İlk olarak Genel Kurul’un hem Ruanda hem de Bosna 

Hersek’teki barışı koruma operasyonlarının başarısızlığı sonrasında uluslararası 

arenada etkin görünme isteğinden söz edilebilir. Buna bağlı olarak da ikinci bir sebep 

ise hem Ruanda hem de Bosna Hersek’te yaşanan insan hakları ihlali krizlerinden 

sonra savaş aracı olarak kullanılan tecavüz ve cinsel şiddet konuları hakkında kadın 

STK’larından gelen baskı sonucunda somut bir adımın atılması gereğidir (Haynes, 

Cahn ve Aolain, 2011: 196). Sivil toplumun artan baskısının bir sonucu olarak ise 

2000-2019 yılları arasında Kadınlar, Barış ve Güvenlik (KBG) konulu dokuz karar 

alınmıştır. Toplumsal cinsiyet eşitliğini desteklemek ile çatışma önleme ve çatışma 

sonrası yeniden yapılandırma döngüsünde kadınların şiddetten korunmasını ve barış 

süreçlerine katılımını sağlamak için yapılan çalışmaların temel prensiplerini 

belirleyen bu kararlar sırasıyla 1820 (2008), 1888 (2009), 1889 (2009), 1960 (2010), 

2106 (2013), 2122 (2013), 2242 (2015), 2467 (2019) ve en son olarak 2493 (2019) 

sayılı kararlar olmuştur. 

1325 sayılı Güvenlik Konseyi kararının en önemli özelliği tarihte ilk kez 

çatışmadaki kadınların güvenliğinin Güvenlik Konseyi'nde tartışılmış ve kadın 



110 

hakları savunucularının ulus ötesi işbirliğinin bir sonucu olarak ortaya çıkmış 

olmasıdır. Böylece ilk kez Güvenlik Konseyi'nin kapısı eski savaş söyleminin 

dışında insanların güvenlik ihtiyaçlarını karşılamak için açılmıştır (Yadav, 2017). 

1325 sayılı kararın asıl amacı kadınların söz konusu çatışma, barış inşası ve barış 

dönemi süreçlerinde aktif rol alabilmesi, sürece katılımlarının sağlanması ve böylece 

kadın bakış açısı ile sürdürülebilir barışa ulaşma şansını artırmaktır.  

Bu doğrultuda karar üç temel alanda değişiklik çağrısında bulunmaktadır. 

Bunlardan ilki kadınların tüm karar alma mekanizmalarında katılımlarının 

sağlanmasıdır. Bu kapsamda özellikle kararın 5. maddesinde vurgulandığı üzere 

ulusal, bölgesel ve uluslararası kurumlarda çatışmanın önlenmesi, yönetimi ve 

çözümü için oluşturulan mekanizmalarda, barış görüşmelerinde, asker, polis ve sivil 

olarak barış harekâtlarında ve BM Genel Sekreteri’nin özel temsilcisi olarak kadınlar 

aktif olarak yer almalıdır (Gibbings, 2011: 523; United Nations Security Council 

(UNSC), 2000). İkinci temel alan kadın ve kız çocuklarının cinsiyet temelli şiddetten 

korunması olmuştur. Bu doğrultuda barış operasyonlarını yürüten personellere kadın 

ve kız çocuklarının hakları ve etkili koruma önlemleri konusunda eğitim verilmesi, 

mülteci kamplarında yaşanan istismarların önüne geçilmesi temel hedef olmuştur. 

Diğer bir ifade ile tüm bu süreç ve kurumlara toplumsal cinsiyet perspektifinin dahil 

edilmesi, diğer bir ifadeyle toplumsal cinsiyetin ana akımlaştırılmasını sağlanması 

amaçlanmıştır. Bu ise toplumsal cinsiyet perspektifi ile kadın ve kız çocuklarının 

özel ihtiyaçlarının tanımlanabilmesi, çatışma sırası ve sonrasında ise insan haklarının 

korunabilmesi anlamını ifade etmektedir (Gibbings, 2011: 525). Söz konusu durum 

kararın 1. maddesi kapsamında ele alınmış ve silahlı çatışmaların tüm taraflarını 

kadın ve kız çocuklarının cinsiyete bağlı şiddetten özellikle tecavüz ve diğer cinsel 

suçlardan ve silahlı çatışma durumlarındaki bütün şiddet türlerinden korumaya 

yönelik özel tedbirler alınması çağrısında bulunulmuştur (UNSC, 2000).  

Üçüncü alandaki hedefler ise kadın haklarının geliştirilmesi yoluyla kadına 

karşı şiddetin önlenmesi, hesap sorumluluğunun oluşturulması ve yasal 

uygulamaların başlatılması olmuştur. Savaş suçları, soykırım, insanlığa karşı suçlar 

ve diğer uluslararası hukuk ihlallerinden sorumlu olanların yargılanması ve mülteci 

kamplarının sivil ve insani doğasına saygı duyulması, insanlığa karşı suçlar, savaş 

suçları veya soykırım niteliği taşıyabilecek olan cinsel şiddet suçlarının af 



111 

anlaşmalarından hariç tutulması, ulusal hukuk kapsamında kadın haklarının 

güçlendirilmesi ile yerel kadınların barış girişimlerinin ve çatışma çözme süreçlerinin 

desteklemesi bu kapsamda değerlendirilmektedir. Son olarak ise barış 

operasyonlarında cinsiyet perspektifinin entegre edilmesi söz konusu olmuştur. Bu 

doğrultuda tüm BM barış operasyonlarına toplumsal cinsiyet danışmanlarının 

atanması, tüm alanlarda politika geliştirilirken kadınların ve kız çocuklarının özel 

ihtiyaçlarının göz önünde bulundurulması, kadın örgütlerinin bakış açılarının, 

katkılarının ve deneyimlerinin politika ve program geliştirmeye dahil edilmesi bu 

kapsamda değerlendirilmektedir (National Committee Australia, 2014). 

Literatür genel olarak değerlendirildiğinde 1325 sayılı kararı değerlendiren 

kaynaklar kararın üç ana sütun üzerine inşa edildiğini belirtmektedir. Bunlar katılım, 

koruma ve önlemeden oluşmaktadır.9  Bu üç sütun ana başlıklarıyla kadınların barış 

süreçlerine katılımı; tüm çatışma önleme faaliyetleri ve stratejilerine toplumsal 

cinsiyet bakış açısının dahil edilmesi ile savaşta ve barışta kadınların korunması 

olarak açıklanmaktadır. Buna ek olarak son birkaç yılda ve aşağıda ayrıntısı ile 

açıklanacak olan özellikle 1820, 1888 ve 1889 sayılı kararların kabul edilmesiyle 

birlikte cinsel şiddete daha fazla dikkat edilmesi ve daha az cezasız kalması çağrısına 

yanıt olarak listeye dördüncü bir başlık olarak kimi kaynaklara göre kovuşturma10, 

kimi kaynaklara göre ise rahatlama ve iyileştirme11 sütunu eklenmiştir. Bu başlık ise 

cinsel ve toplumsal cinsiyete dayalı şiddet faillerinin kovuşturulmasını içermektedir 

(International Alert, 2010: xiv). 

2.1. 1325 Sayılı Kararda Katılım 

Çoğu toplumda siyasi karar alma mekanizmalarında geleneksel olarak 

erkeklerin egemenliği söz konusu olmuştur.  Bu durum özellikle çatışmalardan 

etkilenen birçok ülkede kadınların siyasete katılımının önünde de bir dizi engel 

oluşmasına sebep olmuştur. Bu engeller ekonomik bağımlılık ve düşük okuryazarlık 

seviyeleri, cinsiyete dayalı şiddet, özellikle dul kadınların hak mahrumiyetleri veya 

9 Kadın, Barış ve Güvenlik Gündemi ile ilgili yazılmış olan yabancı dildeki kaynaklarda bu durum 3P 

(Participation, Protection, Prevention) olarak geçmektedir.  
10 Literatürde bu durum dördüncü P (Prosecution) olarak geçmektedir. Ayrıca kimi araştırmacılar bu 

sütunu önleme sütununun içinde de değerlendirebilmektedir.  
11 Rahatlama ve iyileştirme (Relief and Recovery) olarak alan kaynaklar şu şekilde sıralanabilir: 

Bastick ve Torres, Swaine, UN Women, International Alert, Miller,Pournik vb.  



112 

kadın ve kız çocuklarının eğitime çok az erişimi gibi yapısal ayrımcılık biçimleri, 

eşitsiz güç ilişkilerini ve yapısal ayrımcılığı meşrulaştıran normlar, kadınların 

siyasete katılımına yönelik olumsuz tutumlar, kadın adaylar için yetersiz siyasi parti 

veya medya desteği, kampanyaları yürütmek için fon eksikliği, kadınların siyasi 

katılımına elverişli olmayan seçim sistemleri olarak sıralanmaktadır (Lyytikäinen, 

2009: 14). 

Çatışma sonrası süreçlerde oluşturulmaya çalışılan barış anlaşmaları ise yeni 

yasal ve politik çerçeveler ile yeni veya yeniden düzenlenmiş siyasi ve güvenlik 

kurumlarının temellerini atmaktadır. Kısacası yeniden ayağa kaldırılmaya çalışılan 

toplulukların temeli atılmaktadır. Böylesi kritik bir öneme sahip bir durumda tıpkı 

siyasi katılımda olduğu gibi barış görüşmelerinde ve barış anlaşmalarında kadınların 

bakış açısının olmaması büyük bir eksiklik oluşturmaktadır. Söz konusu eksikliğin 

çatışma sonrası ortamlarda ciddi sonuçları olmaktadır. Bu ciddi sonuçlar toplumsal, 

sosyal ve ekonomik anlamda eşitlikçi bir yapının oluşturulamamasına sebebiyet 

vermektedir. Barış anlaşmaları ve görüşmelerinde genellikle çatışmaların temel 

sebeplerinden biri olan toplumsal cinsiyet eşitliği perspektifinin olmaması çatışma 

sonrası barış inşa süreçlerinde yine toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep olup, 

tekrardan başka bir çatışmanın temelini atmaktadır.  

Kadınların barış ve güvenlik ile ilgili karar verici mekanizmalarda yeterli 

katılım sağlayamamış olması KBG Gündemi kapsamında katılım sütununun yer 

almasına neden olmuştur. Bu durumun temel sebeplerine bakıldığında kadınların 

cinsiyetlerinden dolayı ötekileştirilmesi, onların genellikle çatışmaların mağdurları 

kimliği ile eşleştirilmesi, çatışma öncesi, sırası ve sonrası süreçlerde yaşadıkları 

baskı, şiddet ve korkutma durumları, kadınların kaynak ve bilgiye erişimini 

kısıtlayan yapısal faktörlerin varlığı ve kadınların katılımını sınırlayan ayrımcı 

yasalar ve kurumların varlığı göze çarpmaktadır. Tüm bu sebeplerle birlikte 

kadınların tüm karar alma mekanizmalarında anlamlı katılımının sağlanmasını 

destekleyen KBG Gündeminin en önemli sütunlarından birisi koruma başlığında 

toplanmıştır. 1325 sayılı kararda temeli atılmış olan bu sütunu destekleyici kararlar 

ise 1889, 2106, 2122, 2467 ve 2493 sayılı kararlar olmuştur. Bununla birlikte 

kararlarda bahsi geçen katılım ile ilgili içerikler hem kapsam hem de uygulama 

bakımından koruma ve önleme sütunlarına kıyasla daha dar bir alanda kalmıştır. 



113 

2.2. 1325 Sayılı Kararda Önleme 

Önleme sütunu toplumsal cinsiyet perspektifinin tüm çatışma önleme 

faaliyetleri ve stratejilerine dahil edilmesini, toplumsal cinsiyete duyarlı etkili erken 

uyarı mekanizmalarının ve kurumların geliştirilmesini ve çeşitli toplumsal cinsiyete 

dayalı şiddet biçimleri de dahil olmak üzere kadına yönelik şiddeti önleme 

çabalarının güçlendirilmesini amaçlayan girişimleri içermektedir (UNSC, 2000 ve 

International Alert, 2010: 17).  

1325 sayılı kararın içeriğinde önleme kavramından ana hatlarıyla bahsedilse de 

kararı uygulamak isteyen devlet ve kurumlar açısından kavram bir ikileme yol 

açmıştır. Bu ikilem şiddetli çatışmaların oluşmasını önlemek mi; yoksa şiddetli 

çatışmalar sırasında ve askerileştirilmiş ortamlarda tırmanan toplumsal cinsiyete 

dayalı şiddet olaylarının önlenmesi mi olduğudur. Kararın genel şekline bakıldığında 

ise aslında olması gerekenin her iki soruyu da karşılayacak nitelikte etkili önleme 

mekanizmalarının olması gerektiği belirtilmektedir. Bu bağlamda kararın amacı 

insan güvenliğini ele almak; böylece çatışmayı önlemek ve sürdürülebilir barışı 

sağlamaktır (National Committee Australia, 2014).  Bunlarla birlikte tüm ülkeler 

çatışmayı önleme konusunda ortak bir çıkar paylaşmasına rağmen özellikle 

toplumsal cinsiyet boyutlarıyla ilgili olarak etkili bir biçimde çatışma önleme 

konusunun yeterince anlaşılamadığı ifade edilmektedir. Bu kapsamda BM çatışma 

önlemeye yönelik kapsamlı bir yaklaşımı teşvik etmek için önlemler almıştır. 

Örneğin, Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı olası çatışma etkenlerini ve 

toplumların çeşitliliğini dikkate alan kalkınma programları aracılığıyla şiddetli 

çatışmaların yapısal nedenlerinin ele alınmasına yardımcı olmaktadır. Diğer taraftan 

kararı uygulamaya koymak isteyen kurum ve üye devletlerce önleme sütunu 

kapsamında bir takım engellerle karşılaşıldığı göze çarpmaktadır. Bunlar şu şekilde 

sıralanabilir: Kadınların çatışma önleme konusundaki deneyimlerini ve liderliğini 

göz ardı eden toplumsal cinsiyet normları; toplumsal cinsiyet bakış açısının 

geliştirilemediği barışı koruma müdahaleleri; ulusal, bölgesel ve küresel düzeyde 

çatışma önleme stratejilerine katılan kadın liderler için yapısal anlamda destek ve 

korunmanın eksik oluşu; barış ve çatışma sürecinde kadın liderliğinin kritikliğini 

kabul etmeyen cinsiyet körü yaklaşımlar (International Alert, 2010: 17). 



114 
 

2.3. 1325 Sayılı Kararda Koruma 

Tematik anlamda koruma sütunu kadın ve kız çocuklarının güvenliğini, fiziksel 

veya zihinsel sağlığını, refahını, ekonomik güvenliğini, insan haklarını ve onurunu 

güvence altına almaya yönelik çabaları güçlendiren ve genişleten girişimleri 

içermektedir. Bu alan aynı zamanda kadın haklarının anayasal reformlar gibi yasal ve 

kurumsal reformlara dahil edilmesini de içermektedir. Ayrıca koruma, kadın 

haklarını koruyan uluslararası anlaşma ve sözleşmelerin ulusal yasal hükümlere dahil 

edilmesini kapsamaktadır. Kadınların korunmasının önündeki engellere bakıldığında 

ise şiddetin yaygın olması ve bu durumun silahlı grupların çatışmasının bir sonucu 

olarak kurumsal olarak kabul edilmesi, faillerin cezasız kalmasını sağlayan zayıf 

ulusal sistemler ve kurumların varlığı, bilgi eksikliği ve adalet mekanizmalarına 

erişim ve toplumsal cinsiyete duyarlı olmayan yasal altyapının varlığı, cinsel 

şiddetten kurtulanların yaftalandığı sosyal ve kültürel engellerin olması sayılmaktadır 

(International Alert, 2010: 20). 

1325 sayılı ve ardılı kararlar bu doğrultuda üye devletlerden ve diğer 

aktörlerden kadınların ve kız çocuklarının özellikle cinsel şiddetten korunması, 

mülteci kamplarının ve yerleşim yerlerinin sivil ve insani niteliğine saygı 

gösterilmesi, yerleşimleri planlarken ve yönetirken kadınların ve kızların özel 

ihtiyaçlarının dikkate alınması, Anayasa, seçim, polis ve yargı sistemlerinde kadın ve 

kız çocuklarının insan haklarının korunmasının sağlanmasını istemektedir (United 

Nations Security Council, 2000). 1820 sayılı karar ise hayatta kalanlar için yargı ve 

sağlık sistemlerinin ve hizmetlerinin güçlendirilmesi, cinsel sömürü ve istismarın 

önlenmesi ve suistimal için hesap verebilirliğin sağlanması, daha fazla kadın 

görevlendirerek personelin şiddete karşı duyarlılığının artırılması, askerlerin bu 

konuda eğitilmesi ve şiddete maruz kalanların muayene edilmesini üye devlet ve 

diğer aktörlerden istemektedir. Aynı karar Genel Sekreter ve ilgili BM 

kuruluşlarından ise kadın STK’larının deneyim ve bilgilerinden yararlanarak, 

şiddetten korunmak için etkili mekanizmalar geliştirmesini, barışı koruma 

operasyonlarının sivilleri şiddetten koruma yeteneğini geliştirmek için kılavuzlar ve 

stratejiler geliştirmesini ve bu konudaki gözlemleri ve tavsiyeleri Konsey'e sunulan 

yazılı raporlara sistematik olarak dahil etmesini istemektedir (International Alert, 

2010: 19). 



115 

2.4. 1325 Sayılı Kararda Kovuşturma 

Ulusal düzeyde, cinsel şiddet de dahil olmak üzere toplumsal cinsiyete dayalı 

şiddetin suç sayılması ülkeden ülkeye önemli ölçüde farklılık göstermekte ve 

genellikle uluslararası yasal standartların gerisinde kalmaktadır. Kadına yönelik 

şiddet, genellikle barış anlaşmalarında veya müteakip yasal reformlarda ele 

alınmamıştır. En kötü durumlarda barış anlaşmalarının bir parçası olarak faillere af 

verilmiştir. Bu durum ilk etapta şiddete yol açan faktörleri güçlendirmiştir. Bu tür 

uygulamalar sonucunda ise çatışma sonrası dönemde toplumsal cinsiyete dayalı 

kırılganlıklar normalleşmekte ve toplumsal cinsiyete dayalı şiddet büyük ölçüde 

cezasız kalmaktadır. Adalete sınırlı erişim, çatışma sonrası barışın inşası ve yeniden 

inşası bağlamında temel bir zorluk olmuştur. Şiddetin adaletsizliği ve çatışma 

sırasında ve sonrasında istismarların cezasız kalması, çatışmanın uzun süredir devam 

eden miraslarından biri olmuş ve özellikle cinsel şiddete maruz kalanlar için bireysel 

ve toplumsal düzeyde iyileşmeyi daha da zorlaştırmıştır. Bu kapsamda kovuşturma 

sütunu kapsamında alınan kararlar kadınlara karşı işlenen suçların barış 

anlaşmalarının af hükümlerine dahil edilmemesi gerektiğini belirterek, hükümetlerin 

cezasızlığa son verme ve hukukun üstünlüğünü koruma sorumluluğunu teyit 

etmektedir (International Alert, 2010: 22).  

KBG Gündeminin son sütunu olan kovuşturma silahlı çatışmanın bir parçası 

olan failler tarafından işlenen suçların yanı sıra barış operasyonlarında 

görevlendirilen BM personelini de içermektedir. Bu durum barış gücü askerleri 

tarafından işlenen cinsel sömürü ve istismarla ilgilenen BM’nin Sıfır Hoşgörü 

politikasıyla uyumlu olmuştur (International Alert, 2010: 23).  Bu politika 

Demokratik Kongo Cumhuriyeti de dahil olmak üzere çeşitli ülkelerde BM barış 

gücü askerleri tarafından gerçekleştirilen cinsel şiddeti ortadan kaldırma umuduyla 

oluşturulmuştur. Suç işleyen personelin kovuşturulmasının sorumluluğu katkıda 

bulunan ülkeye aittir ve bu durum BM'nin suçluları etkin bir şekilde 

cezalandırmasını ve kovuşturmasını zorlaştırmaktadır. Bu anlamda 1820 sayılı karar 

barış ve kolluk  güçlerine katkıda bulunan ülkelerin askerlerinin istismarda 

bulunmasını önlemek için bilinçlendirme eğitimleri ve diğer eylemlerde bulunmasını 

talep etmektedir. Ayrıca karara göre bu ülkelerin personelinin dahil olduğu bu tür 

davranışlarda tam hesap verebilirliği sağlaması gerekmektedir (UNSC, 2008). 



116 

3. 1325 SAYILI KARARIN ARDILI KARARLAR

3.1. BMGK 1820 (2008) Sayılı Kararı 

1325 sayılı karar kadın hakları gündeminde önemli bir adım olarak 

değerlendirilse de bazı kadın hakları savunucuları kararın cinsel şiddet konusunu 

yeterince ele almadığını dile getirmiştir. Bu nedenle Haziran 2008'de bakanlar 

düzeyinde kadın, barış ve güvenlik üzerine yapılan bir günlük bir toplantının 

ardından Güvenlik Konseyi silahlı çatışmalarda cinsel şiddete ilişkin 1820 sayılı 

kararı oybirliğiyle kabul etmiştir (International Alert, 2010: 11). 1820 sayılı karar bir 

nüfusa hükmetmek, dağıtmak ve aşağılamak için tecavüz ve diğer cinsel şiddet 

biçimlerinin kullanımını bir savaş silahı olarak tanımlayan ilk Güvenlik Konseyi 

kararı olma özelliğini taşımaktadır. Karar metninde tecavüz ve diğer cinsel şiddet 

biçimlerinin savaş suçları, insanlığa karşı suçlar veya soykırımla ilgili kurucu bir fiil 

teşkil edebileceği belirtilmektedir (United Nations Security Council (UNSC), 2008). 

Böylece söz konusu karar Güvenlik Konseyi'nin üye devletlere, kadınlara ve kız 

çocuklarına yönelik tecavüz ve diğer şiddet biçimlerini uygulayan iç gruplara karşı 

hedefli ve kademeli önlemler almaya ve kovuşturmaya yönelik çağrısını teyit 

etmektedir. Bu karardaki önemli bir durumlardan bir tanesi insan güvenliğinin devlet 

merkezli tanımından daha çok birey temelli güvenlik tanımının yapılmış olmasıdır 

(Bilgin Aytaç, 2018: 10).  

Bu karar yalnızca cinsel istismarın kullanımını özel olarak tanımlamakla 

kalmayıp şiddeti bir savaş taktiği olarak kabul etmekle birlikte çatışmalarda 

toplumsal cinsiyete dayalı şiddetin ele alınmasında uygulanabilecek belirli adımları 

ve eylemleri belirleyen ilk kararlardan biri olmuştur (National Committee Australia, 

2014). 1820 sayılı karar çatışma bölgelerinde artan cinsel şiddet vakalarına hızlı bir 

şekilde yanıt vermek için hükümetlere yardım sağlamak üzere özel bir temsilci ve bir 

uzman ekibinin derhal atanmasını talep etmektedir. Ayrıca, Güvenlik Konseyi 

tarafından alınan barışı koruma raporlarında cinsel şiddetin oranları ve yaygınlığına 

ilişkin veri ve bilgiye duyulan ihtiyaç da 1820 sayılı kararda gündeme getirilmiştir 

(UNSC, 2008). Kararın kabulünden önce cinsel şiddetin ortadan kaldırılması, 

uluslararası barış ve güvenliğin korunmasıyla hiç bu kadar açık bir şekilde 

ilişkilendirilmemiştir (International Alert, 2010:xii). Devletlerin kadınları ve kız 



117 

çocuklarını silahlı çatışmalarda cinsel şiddetten korumak için özel önlemler almasını 

ve mağdurların adalete ve yardıma erişimini sağlamasını talep eden 1820 sayılı karar 

barış güçlerinin sivilleri korumadaki rolünü vurgularken daha fazla sayıda kadın 

barış gücü askerinin olmasını teşvik etmektedir (Bastick ve Torres, 2010: 3). 

1325 sayılı karar cezasızlığın sonlandırılması, cinsel şiddetle ilgili olanlar da 

dahil olmak üzere soykırım, insanlığa karşı suçlar ve savaş suçları faillerinin 

kovuşturulmasını ve mümkün olduğunda bu suçların af hükümlerinin dışında 

tutulmasını istemektedir. 1820 sayılı karar ise tecavüz ve diğer cinsel şiddet 

biçimlerinin savaş suçları, insanlığa karşı suçlar veya bir soykırım eylemi teşkil 

edebileceğini vurgulayarak silahlı çatışma durumlarında tecavüz ve diğer cinsel 

şiddet biçimlerini uygulayan güçlere yönelik hedefli yaptırımları dikkate almaktadır. 

Bu doğrultuda 1820 sayılı karar üye devletlerden cinsel şiddet suçları için aftan 

kaçınılmasını, faillerinin yargılanmasını, barışı koruma birlikleri tarafından işlenen 

cinsel şiddeti önlemeye yönelik tedbirlerin alınmasını ve hesap verebilirliği sağlamak 

için gerekli her türlü tedbirin alınmasını talep etmektedir. 

1820 sayılı karar kapsamında tüm bu ilkler gerçekleşmiş olsa da çatışmalarda 

cinsel şiddete yönelik vurgulanan yaklaşım Güvenlik Konseyi'ne kadınların 

kurtuluşunun bir destekçisi olmaktan çok kadınların koruyucusu olarak geleneksel 

bir rol üstlenmesi yönünde eleştiriler gelmesine sebep olmuştur (Otto, 2009: 25). Bu 

eleştirilerin temelinde ise 1325 sayılı karardan farklı olarak 1820 sayılı kararın kapalı 

kapılar ardında geliştirilmiş olmasının etkisi büyüktür. ABD tarafından masaya 

yatırılan bu karar kadın aktivistlere ve 1325 taslağı hazırlanırken olduğu gibi 

çatışmalardan etkilenen kadınlara danışılmadan yapılmıştır. Tüm bu sebeplerle 

çatışmadaki cinsel şiddet ölçeğine bir tanım getiren 1820 sayılı karar bazı feministler 

tarafından 1325 aracılığıyla geliştirilen kadının etkin bir aktör olma vurgusunun 

altını oyduğu görüşü ile eleştirilmiştir (Swaine, 2009: 407).  

3.2. BMGK 1888 (2009) Sayılı Kararı 

Bu karar önceki iki kararın her ikisinde de hesap verebilirlik mekanizmalarının 

eksikliğine yanıt vermeyi amaçlamaktadır. Bu doğrultuda 1888 sayılı karar 

çatışmalarda cinsel şiddete ilişkin 1820 sayılı kararı tamamlayıcı olarak kabul 

edilmekte ve bazı eksikliklerine yanıt vermektedir. BMKG tarafından 29 Eylül 2009 



118 

tarihinde kabul edilen karar ile silahlı çatışmalarda cinsel şiddet kullanımına 

odaklanılmış ve üst düzey liderlik, yasal yaptırımlar, gelişmiş raporlama 

mekanizmaları ve daha iyi hizmet sunumu dahil olmak üzere 1325 ile 1820 sayılı 

kararın uygulanmasına yönelik araçları güçlendirmiştir. Kadın Koruma 

Danışmanlarının konuşlandırılması yoluyla kadınların barışı koruma misyonlarına 

katılımını sağlamanın gerekliliği vurgulanmıştır.  1888 sayılı karar cinsel şiddet 

eylemlerini önlemeye ve bunlara yanıt vermeye yönelik etkili adımların uluslararası 

barış ve güvenliğin korunmasına önemli ölçüde katkıda bulunabileceğini 

belirtmektedir (United Nations Security Council (UNSC), 2009a).  Karar bu 

doğrultuda çatışmalardan sonraki süreçte hayatta kalanların adalete erişimlerinin 

olması, onurlu bir şekilde muamele görebilmesi ve tazminat alabilmesini 

desteklemektedir (National Committee Australia, 2014).  

Barış koruma misyonlarının silahlı çatışmalar sırasında kadınları ve kız 

çocuklarını yaygın cinsel şiddete karşı korumasını zorunlu kılan bu karar BM Genel 

Sekreteri'nden bu saldırılara karşı mücadele için bir dizi mekanizmayı koordine 

etmek üzere özel bir temsilci atamasını talep etmektedir (International Alert, 2010: 

xi). 1888 sayılı karar cinsel şiddet konularının barış süreçlerine, silahsızlandırma, 

terhis ve yeniden entegrasyon (Disarmament, Demobilization and Reintegration-

DDR) ve güvenlik sektörü reformu (Security Sector Reform-SSR)  düzenlemelerine 

ve cezasızlığı gidermek ve hayatta kalanların adalete erişimini sağlamak için adalet 

reformuna dahil edilmesini teşvik etmektedir. BM bünyesinde bir Genel Sekreter 

Özel Temsilcisinin atanması da dahil olmak üzere, çatışmalarda cinsel şiddeti ele 

almak için yeni mekanizmalar kurulması çağrısında bulunmaktadır. Kadınların 

arabuluculuk ve karar alma süreçlerinde temsili ve kadın personelin BM 

misyonlarına dahil edilmesi bir kez daha öncelik olarak vurgulanmaktadır (Bastick 

ve Torres, 2010: 3). 

1888 sayılı kararın kadınların arabuluculuk süreçlerinde daha fazla temsil 

edilmesini ve cinsel şiddet konusunun barış görüşmelerinin tüm aşamalarına dahil 

edilmesini talep etmesi karara ilişkin kadın hakları savunucuları tarafından kadının 

mağdur kimliğinin güçlenmesine sebep oluyor yönünde eleştiriler gelmesine neden 

olmuştur. 1888 sayılı kararın 1820'de yer alandan çok daha ilerici bir dil kullandığı 

kabul edilse de kadınlar ve çocuklar kategorisinin homojen bir mağdur grubu olarak 



119 
 

görülmesi, cinsel şiddetin fiilen önlenmesine dikkat edilmemesi ve kadınlara yönelik 

cinsel şiddetin temelindeki eşitsizliklerin dar kapsamda değerlendirilmiş olması 

karara yönelik diğer eleştirilerden olmuştur (Swaine, 2009: 408). 

3.3. BMGK 1889 (2009) Sayılı Kararı 

BMKG tarafından 5 Ekim 2009 tarihinde kabul edilen 1889 sayılı karar, 1325 

sayılı kararın hükümlerini pekiştirirken çatışma sonrası yeniden yapılanma ve barışın 

inşasında kadınların rollerini genişletmeyi amaçlamaktadır (International Alert, 

2010: xi). Bu doğrultuda ulusal politika geliştirme ve resmi barış anlaşmalarının 

müzakeresi de dahil olmak üzere çatışma sonrası barış süreçlerinde kadınların 

liderliğinin genişletilmesi çağrısında bulunulmaktadır. Kararın 15'ten 19'a kadar olan 

maddeleri, BM misyon ve kuruluşlarının yapısal uygulamasında daha fazla şeffaflık 

ve kadın katılımı çağrısında bulunmaktadır (United Nations Security Council 

(UNSC), 2009b). Bu karar yılda bir BM Genel Sekreteri’nden kararın uygulanmasını 

izlemek için bir dizi gösterge oluşturmasını ve kadınların çatışma sonrasında barışın 

inşası ve planlamasına katılımını ve dahil edilmesini ele alan bir rapor hazırlamasını 

talep etmektedir (Swaine, 2009: 408).  1889 sayılı karar Konsey'in kadınların barışın 

inşasına katılımına odaklanmasını genişletmekte ve kadınların siyasi ve ekonomik 

karar alma süreçlerine vurgu yapmaktadır. Çatışma sonrası tüm iyileşme süreçlerinde 

toplumsal cinsiyetin ana akımlaştırılmasını teşvik eden karar ile kadınların 

güçlendirilmesi faaliyetleri için finansman ve programlama, kadınların ve kız 

çocuklarının ihtiyaçlarını ve önceliklerini karşılamak için kanun yaptırımı ve adalet 

alanında somut stratejiler belirlenmektedir. Ayrıca söz konusu karar ile silahlı grup 

ya da kuvvetlerle bağlantılı kadınların ihtiyaçlarını ele almak için silahsızlandırma, 

terhis ve yeniden entegrasyon süreçleri çağrısında bulunulmaktadır (Bastick ve 

Torres, 2010: 3). Kısacası 1889 sayılı karar, artan uygulama önlemlerine dikkat 

çekmektedir.  

3.4. BMGK 1960 (2010) Sayılı Kararı 

2010 yılında Güvenlik Konseyi tarafından cinsel şiddetin ele alınmasındaki 

ilerleme ile kadınlara ve kız çocuklarına yönelik silahlı çatışmalarda devam eden 



120 
 

yaygın şiddet konusundaki endişeler dile getirilmiştir. Bu doğrultuda kabul edilen 

1960 sayılı karar ile silahlı çatışmalarda özellikle kadınlara ve kız çocuklarına 

yönelik cinsel şiddetin sona erdirilmesi çağrısında bulunulmuş ve yaptırımlar ile 

bildirim önlemleri de dahil olmak üzere cinsel şiddet faillerinin cezasız kalmasına 

son vermeyi amaçlayan önlemler gündeme getirilmiştir (United Nations Security 

Council (UNSC), 2010). Güvenlik Konseyi, devletlere silahlı çatışmalarda cinsel 

şiddeti sona erdirme, failleri kovuşturma ve cinsiyet eşitliğini destekleme 

konusundaki taahhütlerini gösterme çağrısında bulunmuştur (National Committee 

Australia, 2014).  

3.5. BMGK 2122 (2013) Sayılı Kararı 

2013 yılında kabul edilen 2122 sayılı karar ile Güvenlik Konseyi kapsayıcı 

süreçlerin önündeki engelleri kaldırma sorumluluğunu üye devletlere ve bölgesel 

kuruluşlara yükleyerek, kadınların barış inşasına katılımını sağlamak için pratik 

adımlar atılması çağrısında bulunmaktadır (United Nations Security Council 

(UNSC), 2013b). Karar KBG konusundaki taahhütlerin uygulanmasına yönelik daha 

sistematik bir yaklaşım için bir yol haritası ortaya koymaktadır. Somut olarak, bu 

önlemler şunları içermektedir: Barışı koruma misyonları ve barış görüşmelerini 

destekleyen BM arabuluculuk ekipleri için teknik uzmanlığın geliştirilmesi ve 

konuşlandırılması; konseye sunulan raporlarda ve brifinglerde çatışmanın kadınlar 

üzerindeki etkisine ve kadınların çatışma çözümüne katılımına ilişkin zamanında 

bilgi ve analize erişimin iyileştirilmesi ve kadınları doğrudan barış görüşmelerine 

dahil etmenin yanı sıra istişare etme taahhütlerinin güçlendirilmesi (National 

Committee Australia, 2014). Ayrıca bu karar Güvenlik Konseyi'ne çeşitli 

kuruluşlardan kadın, barış ve güvenlik konularında daha fazla rapor gelmesini talep 

etmektedir (Miller, Pournik ve Swaine, 2014: 3) 

3.6. BMGK 2106 (2013), 2242(2015), 2467 (2019) ve 2493 (2019) Sayılı 

Kararları 

2013 yılında kabul edilen 2106 sayılı karar cezasızlığı ele almakta ve 

çatışmalarda cinsel şiddete ilişkin rehberliği işler hale getirmektedir (United Nations 



121 

Security Council (UNSC), 2013a). Diğer kararlara nazaran yeni bir fikir 

sunmamakta; fakat adalet, kadınların güçlendirilmesi, silahlar, kadınların insan 

hakları ve sivil toplum katılımı alanlarını güçlendirmektedir (Miller, Pournik ve 

Swaine, 2014: 3). 2015 yılında kabul edilen 2242 sayılı karar ile ise Konsey, 

Güvenlik Konseyi’nin barış operasyonları hakkında düzenli olarak bilgilendirmesi 

için KGB konusunda gayri resmi bir uzmanlar grubu kurulmasını zorunlu kılmıştır 

(True ve Tickner, 2018: 229).  

KBG Gündemi kapsamında 2013 yılına kadar çıkan kararların hemen hemen 

hepsinde yalnızca kadın ve kız çocuklarının cinsel şiddet kurbanı olduklarından 

bahsedilirken erkek ve erkek çocuklarının da bu tür şiddetin kurbanı olabilecekleri 

gözden kaçırılmıştır. Benzer şekilde erkek ve erkek çocuklarının eşitlikçi bir topluma 

ve herkes için insan haklarına katkıda bulunmak konusundaki hayati rollerini 

tanımlamakta yeterince net olunamamıştır.12 Bu sebeple 2106 ve 2242 sayılı 

kararlarda çatışma süreçlerinde erkek ve erkek çocuklarına uygulanan şiddetten ve 

silahlı çatışmaların önlenmesi ve çözümlenmesi sürecine, çatışma sonrasında barışı 

kurma, istikrar ve güvenliğin oluşturulması süreçlerine katılmalarını desteklemekte 

oynayabilecekleri rolden bahsedilmiştir (United Nations Security Council (UNSC), 

2015). Benzer şekilde 2019 yılında kabul edilen 2467 sayılı karar ile erkek ve erkek 

çocuklara yöneltilen saldırıların da yaygın olduğu gerçeği ortaya koyulmuştur 

(Grimes, 2019). Ayrıca 2467 sayılı karar adalet ve hesap verebilirlik çabalarına 

vurgu yaparken tecavüzden doğan çocukların sorunlarına dikkat çekmek için çağrıda 

bulunmaktadır (United Nations Security Council (UNSC), 2019). 

2493 sayılı karar ise KBG Gündemi çerçevesinde alınmış en güncel olan 

karardır. Karar kapsamında KBG ile ilgili önceki tüm kararların tam olarak 

uygulanması çağrısında bulunmakta, BM’den kadınların BM destekli tüm barış 

süreçlerine katılımı için özel yaklaşımlar geliştirmesini talep etmekte ve üye 

devletleri barış anlaşmalarını uygulamak ve izlemek için kurulan mekanizmalar da 

12 Kadına yönelik şiddetin önlenmesi konusundaki tartışmalara erkekleri ve erkek çocuklarını dahil 

etmek için girişimlerde bulunulmuştur. Örneğin, Mart ve Nisan 2009'da dünyanın dört bir yanından 

450'den fazla katılımcı, Erkekleri ve Erkek Çocukları Cinsiyet Eşitliği ile İlgilendirmek Küresel 
Sempozyumu için Rio de Janeiro'da bir araya gelmiştir. Sempozyum, ulusal hükümetleri 1325 ve 

1820 de dahil olmak üzere Güvenlik Konseyi kararlarını uygulamaya ve silahlı çatışma zamanları da 

dahil olmak üzere her türlü cinsiyete dayalı şiddetin ortadan kaldırılmasına etkin olarak katkıda 

bulunmaya çağıran bir bildiri hazırlamıştır (United Nations Population Fund (UNFPA), 2013). 



122 
 

dahil olmak üzere barış sürecinin tüm aşamalarında kadınların tam, eşit ve anlamlı 

katılımını sağlamaya ve zamanında destek sağlamaya çağırmaktadır (United Nations 

Security Council (UNSC), 2019).   

Genel olarak KBG kararlarına bakıldığında kararların çatışma ortamlarında 

kadınların statüsünü iyileştirme ve toplumsal cinsiyet perspektifini çatışma önleme, 

barış inşası ve çatışma sonrası yeniden yapılanmanın tüm yönlerine entegre etme ile 

ilgili geniş kapsamlı bir dizi faaliyeti kapsamaktadır. Bu faaliyetler silahsızlandırma, 

terhis ve yeniden entegrasyon ve güvenlik sektörü reformundan mülteci ve ülke 

içinde yerinden edilmiş kadınların haklarına ve BM barış güçlerinin sivilleri koruma 

sorumluluklarına kadar uzanmaktadır. 

BM üyesi ülkeleri için kadın, barış ve güvenlik kararlarının hiçbirisinin 

devletler için yasal olarak bağlayıcılığı bulunmasa da KGB kararları, devletlere insan 

haklarının korunmasını destekleyen uluslararası destekli normatif bir gündem 

sağlamaktadır. Ayrıca kararlar 1949 Cenevre Sözleşmeleri ve 1977 Ek Protokolleri, 

1951 Mülteci Sözleşmesi ve 1967 Protokolü,  1979 CEDAW ve 1999 tarihli Seçmeli 

Protokolü, 1989 tarihli Çocuk Haklarına Dair Sözleşme ve 2000 tarihli İhtiyari 

Protokoller ve Uluslararası Ceza Mahkemesi Roma Statüsü gibi devletler için 

bağlayıcı olan çeşitli yükümlülükleri hatırlatmaktadır. Bunlara ek olarak kararlar 

soykırım eylemleri, insanlığa karşı suçlar ve kadınlara ve kız çocuklarına yönelik 

cinsel ve diğer şiddet türleri dahil olmak üzere savaş suçlarıyla ilgili diğer 

uluslararası hukuk ve uluslararası insan hakları hukuku yükümlülüklerini 

hatırlatmaktadır (Bastick ve Torres, 2010: 3). 

KBG Gündemi çerçevesinde ele alınan tüm bu kararlar dönemin yapısı 

çerçevesinde değerlendirildiğinde önemli bir adım atılmıştır; çünkü çatışmanın şekli 

ve hikâyesi daha geniş bir görüş açısı ile birlikte barış ve güvenliğe daha incelikli bir 

yaklaşım sergilenmiştir. 1325 sayılı karar aslında tüm KBG Gündemi içinde ana bir 

karar gibi değerlendirilebilmektedir; çünkü sonrasında gündeme bağlı alınan 

kararların pek çoğu 1325 sayılı karara atıf yaparken kararda eksikliği tespit edilmiş 

noktaların altı doldurulmaya çalışılmıştır. 1325 sayılı karar üç sayfa 

uzunluğundayken, daha sonraki kararlar onun üç kat veya daha fazla uzunluğunda 

olmakla birlikte silahlı çatışmalar sırasında kadınların korunmasının sorumluluğu ve 

uygulanması hakkında daha fazla ayrıntı eklemektedir. Daha sonraki kararlarda 



123 

BM'ye artan bir sorumluluk yüklenmektedir. Örneğin BM koordinasyon 

mekanizmalarını güçlendirmek için Genel Sekreter tarafından Özel Temsilcinin 

atanması; Genel Sekreter'in silahlı çatışmalarda cinsel şiddeti ele almaya ve 

periyodik saha ziyaretleri yoluyla daha dikkatli olmaya çağrılması bu sorumluklar 

arasındadır. Her bir kararla birlikte 1325'in temel vizyonunun uygulanmasındaki 

yavaş ilerleme konusundaki endişeler daha belirgin hale gelmiştir (Miller, Pournik ve 

Swaine, 2014: 8). 1325 sayılı kararın daha geniş ve kapsayıcı yapısına karşın ardılı 

gelen dokuz karar daha dar yapılı ve hedefe yöneliktir. Ayrıca sonraki kararlar 

üzerinde daha ince rötuşlar yapılmasına, Güvenlik Konseyi ve uluslararası toplumun 

dikkatine sunulacak belirli noktalar üzerinde odaklanılmasına imkân vermektedir 

(Swaine, 2009: 405). 

Kararların yapısı incelendiğinde 1889 ve 2122 sayılı kararlar özellikle katılım 

sütununa odaklanırken 1820, 1888, 1960 ve 2106 sayılı kararlar şiddetin önlenmesi 

ve korunmasına yönelik olmuştur. 2242 sayılı karar ise gündemin tüm sütunlarındaki 

konulara verilen kapsayıcı yaklaşımı ile nispeten dengeli olmuştur. Bu durum her 

geçen yıl yenileyici ve destekleyici nitelikte alınan kararlarda çatışmayla ilgili cinsel 

şiddet konusunun önüne geçilemediği için daha fazla girişime açık olunduğunu ve bu 

sebeple daha fazla ön plana çıktığını göstermektedir. Diğer taraftan ise katılım ile 

ilgili konuların daha az ön plana çıkması kadınları çatışma ve çatışma sonrası 

ortamlarda değişimin aktörleri olarak, barış ve güvenlik yönetişiminde hem hak 

sahipleri hem de hak koruyucular olarak ifade etmenin kritik önemini kaybetme 

riskini ortaya çıkarmaktadır (Kirby ve Shepherd, 2016: 380).  

Koruma ve önleme sütunlarında genel olarak yalnızca kadınların şiddetten 

korunmasına ve önlenmesine odaklanışmış olması dar bir yorumun ortaya çıkmasına 

sebep olmuştur. 1325 sayılı karar belgesinde koruma kavramı ile aslında savaş ve 

çatışma durumlarının kadın katılımının artması ile önlenebileceği kastedilmektedir. 

Diğer bir ifadeyle kadının barış inşasındaki rolünün güçlendirilmesinden 

bahsedilmektedir. Fakat bahsi geçen dar yorum ataerkil zihniyet tarafından daha çok 

benimsendiği için kadınların korunması, barış inşa süreçlerine katılımlarının önüne 

geçerek aslında kararda karşı çıkılmış olan çatışma dönemlerinde ve sonrasında 

kadınların sadece korunmaya muhtaç olanlar olarak yansıtılması ve barış inşa 

süreçlerindeki rollerinin yeterince hayata geçirilememesi bu kapsamda daha da 



124 

vurgulanır bir hal almıştır. Katılım sütununda kadınların her aşamaya dahil edilmesi 

bakımından uygulamaya geçildiğinde bahsi geçen engellerin çok fazla aşılamaması, 

temeldeki yapısal sorunların kesin olarak çözülemediğini ortaya çıkarmaktadır. 

Kadınlar söz konusu anlaşma ya da görüşmelere gün geçtikçe daha çok dahil edilse 

bile erkeklerin çatışma çözümü ve barış inşa süreçlerine katılım oranları ile 

kıyaslandığında hala tam olarak eşitliğin sağlanamadığı gözlemlenmektedir.  Katılım 

ve koruma sütunları arasındaki odak kayması sonucunda barış ve güvenliğin 

temsilcileri ve faal oyuncuları olarak vurgulanan kadınlar korunma konusunda 

özellikle bir savaş taktiği olarak cinsel şiddetten korunması gereken kurbanlar olarak 

vurgulanmıştır (Chinkin, 2017).  Sonuç olarak 1325 sayılı ve ardılı kararlar ile 

birlikte ortaya konmuş olan sütunlardaki anlam karmaşası farklı şekillerde 

uygulamalara sebep olmuş ve bu durumda çatışma öncesi, sırası ve sonrası 

dönemlerde barış inşasının sürdürülebilirliğini sınırlandırmıştır. 1325 sayılı karara 

yöneltilen eleştirilerden bir diğeri de kadınların kullanılmayan birer kaynak olarak 

vurgulandığı yönünde olmuştur. Örneğin BM'deki Norveç Misyonunun 2002 yılında 

yaptığı bir konuşmada, “kadınlar barış planlamasının ve barışın sağlanmasının tüm 

seviyelerine dahil edilmesi gereken bir kaynaktır” ifadesine yer verilirken; Ms. 

Magazine'deki bir makalede “BM Barışı Korumada Kadınlar Kullanılmayan Bir 

Kaynaktır” başlığı geçmektedir (Aktaran Gibbings, 2011: 529).  

KBG ile ilgili alınan kararların toplumsal cinsiyetten ziyade kadınlara 

odaklanması olumlu ve olumsuz eleştirilere sebep olmuştur. Kavramsal olarak KBG 

Gündemi açıkça kadın teması ile çerçevelenmiş olması kadınların güvenlik ile ilgili 

önemli rolünü vurgulaması açısından önemli olsa da geleneksel güvenlik anlayışında 

kadın sorununun ikincil ve hatta üçüncül bir sorun olarak algılanmasına neden 

olmuştur. Buna ek olarak kadın gündemi politik tartışmalar içerisinde kadınlar ve kız 

çocukları, kadınlar ve çocuklar, kadınlar ve gençler ile bağdaştırılmıştır. Bu durumun 

kadınları bağımlı kılmak, onların kendi gündemleri olmadığını ve güvenlik ile 

bağdaştırılamayacağı fikrini beslediği ileri sürülmüştür (Oudraat ve Brown, 2017: 2). 

Bu bağlamda eleştirilen KBG Gündeminin daha kapsayıcı bir hal alıp kadın 

konusunun marjinalleşmesinin önünde geçebilmek adına kadın gündeminin 

toplumsal cinsiyete odaklanması gerekmektedir. Böylece insanlığın yarısı; yani 



125 

yalnızca kadınlara odaklanmak yerine kapsam tüm insanlığı içerecek şekilde 

genişleyecektir. 

1325 sayılı kararda toplamda 33 kadınlar, 13 kızlar, 11 cinsiyet, 3 çocuklar ve 

2 siviller için referans yer alırken; erkek terimi yalnızca 1 kez kullanmış ve erkek 

çocuklarına atıfta bulunulmamıştır. Bu noktada yapılan kadın vurgusu çatışma 

öncesi, sırası ve sonrasında kadınların durumunun belleklerde yer etmesi açısından 

olumlu eleştirilmiştir. Diğer taraftan ise kadın vurgusunun sürekli olarak ya kurban, 

mağdur ya da barışçıl kişiler olarak yapılması kadınların korunmaya muhtaç bireyler 

olması algısını ortaya çıkarttığı için olumsuz eleştirilere neden olmuştur. Aynı 

şekilde çatışmadan zarar gören topluluğun yalnızca kadınlar olduğu algısının 

yaratılması, içerik bakımından şiddetin mağduru olan erkek ve erkek çocuklarını 

kapsamaması toplumsal cinsiyet eşitliğinden gerçekçi bir yaklaşımla bahsedilemediği 

eleştirilere sebep olmuştur. Örneğin, Liberya’da yapılan bir anket, erkek savaşçıların 

%33'ünün ve savaşmayan erkeklerin %7'sinin cinsel şiddete maruz kaldığını 

belirtmektedir (Aktaran Small Arms Survey, 2014: 38). 

Hükümetler nezdinde ise siyasi liderlerin KBG Gündeminin ulusal ve 

uluslararası güvenliği teşvik etme konusu ile ilgili düzenli olarak kamuoyuna 

açıklama yapsalar da bu açıklamaların eyleme çok fazla yansımadığı ifade 

edilmektedir. Bunun nedenleri arasında öncelikli olarak liderlerin erkek egemen 

güvenlik kurumlarında olmaları ve bu kuruluşların ulusal ve uluslararası güvenlik 

işlerinde kadın ve toplumsal cinsiyet konularına öncelik tanımamaları gelmektedir. 

İkinci önemli etken KBG Gündeminin bir kadın meselesi olarak ele alınması 

konunun marjinalleşmesine neden olmuştur (Oudraat ve Brown, 2017: 1). Oysaki 

KBG Gündemi barışın ayrılmaz bir biçimde kadın ve erkek arasındaki eşitlikle 

bağlantılı olduğu öncülüne dayanmaktadır. Bu iki sebep ise toplumsal cinsiyet 

perspektifi ve toplumsal cinsiyet eşitliğinin ulusal ve uluslararası güvenlikle 

ilerletilemediği sonucunu ortaya çıkarmaktadır. 

Tüm bunlara ek olarak 1325 sayılı kararın içeriğinin tam anlamıyla 

anlaşılamaması, devletler tarafından politik hedefler doğrultusunda bir araç olarak 

kullanılması, amaç ve hedefler doğrultusunda güvenlik sorunları konusunda ülkelerin 

kendi yaklaşımları arasında bağlantı kuramaması, kimi hukukçulara göre BM 

Şartı’nın VII. Bölümü doğrultusunda kabul edilmediği için yasal bir bağlayıcılığının 



126 

olmaması ve kimi akademisyenlerce kullanılan dilin BM üyesi devletler üzerinde 

bağlayıcı etkisi olabilecek kadar güçlü olmaması söz konusu bu kararın 

uygulanmasındaki başarısızlıkların temel nedenleri arasında sayılmaktadır (Grimes, 

2019). 

4. 1325 ULUSAL EYLEM PLANLARI

Sivil toplum, bölgesel ve uluslararası kuruluşlar KBG Gündeminin 

şekillenmesinde önemli roller oynamış olsalar da tüm Güvenlik Konseyi kararlarının 

üye devletler için bağlayıcı olması dolayısıyla uygulama sorumluluğu öncelikle üye 

devletlere ait olmuştur. Bu sebeple Ekim 2002’de Güvenlik Konseyi, BM üye 

devletlerini kaynakları, öncelikleri ve sorumlulukları belirlemede yardımcı olmak ve 

her ülkeyi KBG ilkelerini uygulamanın en iyi yolunu bulmaya teşvik etmek için 

Ulusal Eylem Planları (UEP) geliştirmeye çağırmıştır. Sekreter'in 2002-2009 

yıllarında Güvenlik Konseyi'ne sunduğu kadın, barış ve güvenlik hakkındaki yıllık 

raporların hemen hemen hepsinde üye devletlerin 1325 sayılı kararın uygulanması 

için hem ulusal hem de bölgesel eylem planlarının geliştirilmesini hızlandırması 

sürekli olarak tavsiye edilmiştir. Haziran 2022 itibariyle 100 BM üye devleti, diğer 

bir ifade ile BM’ye üye olan devletlerin %52’si UEP’i kabul etmiştir (“WILPF”, t.y., 

(a)). 

Güncel veriler ışığında bugüne dek Afrika kıtasında 29 ülke UEP’i hayata 

geçirmişken; Amerika kıtasında 9 ülke, Asya Pasifik’te 13 ülke, Avrupa’da 40 ülke 

ve son olarak Orta Doğu ve Kuzey Afrika bölgesinde ise 7 ülke UEP’leri kabul 

ettiğini bildirmiştir (“WILPF”, t.y. (c)).  Veriler Avrupa kıtasının en yüksek UEP 

sayısına sahip olduğunu işaret ederken aynı zamanda bölgesel anlamda bir eşitsizlik 

olduğunu da göstermektedir. Bunlara ek olarak Batı Afrika Ülkeleri Ekonomik 

Topluluğu (Economic Community of West African States-ECOWAS), Güney Afrika 

Kalkınma Topluluğu (Southern African Development Community), Büyük Göller 

Bölgesi (Great Lakes Region), Orta Afrika Ülkeleri Ekonomik Topluluğu (Economic 

Community of Central African States-ECCAS), Pasifik Bölgesi, AB, NATO ve Arap 

Birliği (League of Arab States) kendi UEP’lerini oluşturmuştur (“WILPF”, t.y. (c)). 

UEP bir hükümetin hali hazırda almakta olduğu eylemleri ve 1325 sayılı 

kararda yer alan yükümlülükleri yerine getirmek için belirli bir zaman çerçevesi 



127 

içinde üstleneceği girişimleri ayrıntılandıran bir belgedir. KBG Gündemini 

uygulamak için hayata geçirilmeye çalışılan UEP’ler bu zamana kadar uluslararası, 

bölgesel ve ulusal düzeylerde gerçekleştirilmiştir. 

4.1. Uluslararası Düzeyde Uygulanan Eylem Planları 

BM dünya çapında çeşitli BM kuruluşları aracılığı ile farklı eylem planları 

uygulamaktadır. Bu planlar toplumsal cinsiyet eşitliğinin operasyonlara ve 

faaliyetlere dahil edilmesini ve KBG konularında programlı faaliyetlerin artırılmasını 

içermektedir. Örneğin Barışı Koruma Operasyonları Departmanı, barışı koruma 

operasyonlarında cinsiyet eşitliğine ilişkin bir politika direktifini kabul etmiştir. 

Benzer şekilde Kadın, Barış ve Güvenlik Üzerine Kurumlar Arası Görev Gücü 

aracılığıyla BM kuruluşları 1325 sayılı kararın hedeflerine yönelik bireysel kuruluş 

eylemlerini koordine etmektedir. BM birimleri içindeki çabaların izlenmesi ve 

koordinasyonu Sekreterlik Özel Danışmanlığı Ofisi tarafından denetlenmektedir. 

1325 sayılı kararla ilgili BM ve üye devletlerin eylemlerini yansıtmak için Genel 

Sekreter KBG hakkında iyi uygulamaları, öğrenilen dersleri ve etki 

değerlendirmelerini sonuçlara dayalı yönetim araçları ve performans yoluyla 

ilerlemenin ölçülmesini içeren yıllık bir rapor hazırlamaktadır. Eylem planlarını 

vurgulamaya ek olarak bu rapor 1325 sayılı kararı uygulamak için çeşitli aktörler 

tarafından gerçekleştirilen faaliyetleri ve eylemleri kapsamlı bir şekilde 

incelemektedir (International Alert, 2010: 24). 

BM'nin 1325 sayılı karara yönelik bir eylem planını geliştirmesi kararının 

kabulünden beş yıl sonra gerçekleşebilmiş ve 2005-2007 yıllarını kapsayacak şekilde 

tasarlanmıştır. Bu durum ilgili kararın alındığı yer olması nedeniyle BM’ye olumsuz 

eleştirilerin gelmesine sebep olmuştur. Plan her ne kadar BM sistemi içerisindeki 

tüm ilgili kuruluşları içerse de BM'nin süreç, yapı veya içerik açısından devletler için 

bir ölçüt belirleyememesi; temel verilerin, performans göstergelerinin ve zaman 

çizelgelerinin eksikliğinin olması planın ileriye dönük bir eylemden ziyade 

faaliyetlerin bir özeti olarak tanımlanması eleştirilerine yol açmıştır (Aktaran 

Swaine, 2009: 414). 



128 

4.2. Bölgesel Düzeyde Uygulanan Eylem Planları 

Bölgesel eylem planları uluslararası düzeydeki eylemler ile ulusal düzeyde 

alınan eylemler arasında bir ara adım olarak görülmektedir. Bölgesel eylem planları 

ve girişimler ulusal eylem planları ile tamamlayıcı ve karşılıklı olarak destekleyici 

bir rol oynayabilmektedir. Buna rağmen bugüne kadar 1325 sayılı kararı bölgesel 

düzeyde uygulamaya yönelik eylem büyük ölçüde eksik kalmıştır. Bununla birlikte 

devam etmekte olan birkaç dikkate değer bölgesel süreç vardır. Söz konusu bölgesel 

süreçlerin ilk örneğini AB oluşturmaktadır. AB kapsamlı bir normatif çerçeve 

oluşturan çeşitli yasal ve siyasi belgelerin geliştirilmesi yoluyla 1325 sayılı kararın 

uygulanmasını teşvik etmede aktif rol oynamıştır. Bu kapsamda AB 2008 yılında 

BM Güvenlik Konseyi'nin KBG ile ilgili 1325 ve 1820 sayılı kararlarının 

uygulanması için AB'nin Kapsamlı Yaklaşımı başlıklı ortak belgeyi kabul etmiştir 

(Bastick ve Torres, 2010: 6). Bu belge AB'ye toplumsal cinsiyet ve barışın inşası 

konularında tüm kurumlarının eylemlerini yönlendirmek için daha tutarlı bir politika 

çerçevesi sağlamaktadır. Benzer şekilde Avrupa Konseyi'nin özellikle AB barışı 

koruma misyonlarına odaklanan Ortak Güvenlik ve Savunma Politikası bağlamında 

1820 sayılı karar ile pekiştirildiği şekliyle BMGK 1325'in Uygulanmasına İlişkin 

Notu ile yayınladığı operasyonel belge dikkate değerdir. Bahsi geçen Kapsamlı 

Yaklaşım AB'nin benimsemeyi taahhüt ettiği üç perspektifi özetlemektedir. Bunlar 

kadınları barış ve güvenlik politikalarına ve ortak hükümetlerle siyasi diyaloglarına 

entegre etmek; politikalarında ve faaliyetlerinde toplumsal cinsiyet yaklaşımını ana 

akımlaştırmak ve son olarak kadınların korunmasını ve güçlendirilmesini hedefleyen 

stratejik eylemleri desteklemektir. Belge aynı zamanda eğitim faaliyetleri, bilgi 

alışverişi ve AB'nin ülke ve bölgesel düzeylerdeki programları bağlamında dikkate 

alacağı konuları da vurgulamaktadır (European Union, 2008).  Kapsamlı Yaklaşımın 

benimsenmesi kadınlara ve barışa yönelik artan bir bağlılık ve anlayış düzeyi 

anlamına gelmektedir. 

İkinci bölgesel anlamdaki girişim örneği Avrupa Güvenlik ve İş Birliği 

Teşkilatı (AGİT) tarafından geliştirilmiştir. AGİT 2004 yılındaki Cinsiyet Eşitliğinin 

Teşviki için Eylem Planı’nı 1325 sayılı karara dayandırmış ve kararın unsurlarını 21. 

Yüzyılda Güvenlik ve İstikrara Yönelik Tehditlerle Mücadele Stratejisine dahil 

etmiştir. Ayrıca Çatışma Önleme, Kriz Yönetimi ve Çatışma Sonrası 



129 

Rehabilitasyonda Kadınlara ilişkin AGİT Bakanlar Konseyi Kararında 1325 sayılı 

karara bağlılığını teyit etmiştir (Swaine, 2009: 415). 

Üçüncü örnek olan NATO ise Cinsiyet Perspektifleri Komitesi’nin bir dizi 

tavsiyesinin ardından Eylül 2009'da silahlı çatışma sırasında koruma tedbirleri dahil 

olmak üzere 1325 ve toplumsal cinsiyet perspektiflerinin NATO komuta yapısına 

entegre edilmesine ilişkin bir yönerge yayınlamıştır. Bu kapsamda tüm NATO 

misyonlarında toplumsal cinsiyet danışmanı pozisyonunun oluşturulması ve 

konuşlanma öncesi toplumsal cinsiyet eğitimi için çağrıda bulunulmuştur (Bastick ve 

Torres, 2010: 6).  

Diğer bölgesel süreçlerde örneğin Afrika'da özellikle KBG ile ilgili tutarlı bir 

bölgesel girişim olmamasına rağmen Şubat 2009'da Afrika Birliği (African Union-

AU) Toplumsal Cinsiyet Politikasını yayınlayarak 1325 sayılı kararın aktif bir 

destekçisi olmuştur. Politika belgesi 1325 sayılı karar da dahil olmak üzere bir dizi 

farklı politika taahhüdüne dayanmaktadır. Cinsiyet eşitliği ve kadınların 

güçlendirilmesi hedefleri için sekiz alan belirlemekte ve hedef alanlarının her biri 

için taahhüt ve yükümlülüklerini açıklamaktadır. Söz konusu sekiz alan ise şunlardan 

oluşmaktadır: Etkin ve istikrarlı bir siyasi ortamın yaratılması; cinsiyet eşitliğinin 

sağlanması için ayrımcılığa karşı yasal koruma eylemleri; Afrika'da cinsiyet eşitliği 

için farklı aktörlerin seferber edilmesi; bölgesel ekonomik toplulukların toplumsal 

cinsiyet politikaları ve programlarının rasyonelleştirilmesi ve uyumlu hale 

getirilmesi; kaynaklara erişim; toplumsal cinsiyetin ana akımlaştırılması için kapasite 

geliştirme; tüm sektörlerde toplumsal cinsiyetin ana akımlaştırılması ve son olarak 

barışın ve güvenliğin korunması ile çatışmaların çözümü ve yeniden yapılanmanın 

sağlanması (African Union, 2009). 

Latin Amerika'da ise 1325 sayılı karara özel bir bölgesel yaklaşım 

geliştirilmemiş olmasına rağmen bölgede Kadınlara Yönelik Şiddetin Önlenmesi, 

Cezalandırılması ve Ortadan Kaldırılmasına İlişkin Amerika Kıtası Sözleşmesi 

(Belem Do Para Sözleşmesi-Inter-American Convention on the Prevention, 

Punishment and Eradication of Violence against Women) dahil olmak üzere KBG 

konularında bir dizi yasal ve politik girişim bulunmaktadır. Amerika Kıtası 

Komisyonu ve toplumsal cinsiyete dayalı şiddet vakalarını değerlendirebilen İnsan 



130 

Hakları Mahkemesi aracılığıyla uygulanan bu sözleşme Kanada ve ABD dışında 

bölgedeki tüm ülkeler tarafından onaylanmıştır (International Alert, 2010: 26). 

4.3. Ulusal Düzeyde Uygulanan Eylem Planları 

Çatışma çözümü ve barışın yeniden inşasında öne çıkmaları nedeniyle ulusal 

hükümetler 1325 sayılı kararın uygulanmasında en merkezi aktörler olmuştur. Silahlı 

çatışmanın tarafları, barışı koruma birliklerine katkıda bulunanlar, BMGK üyeleri ve 

bağışçıların eylemlerinin çatışmadan etkilenen kadınların yaşamları üzerinde çok 

boyutlu bir etkisi olmuştur. 2000 yılında kabul edilmesinden sonraki süreçte ise 1325 

sayılı kararın ulusal düzeyde uygulanmasının KBG konularını başarılı bir şekilde ele 

almak için kritik bir öneme sahip olduğu ortaya çıkmıştır. Ulusal bir hükümet 

tarafından geliştirilen eylem planı KBG politikalarını uygulamaya yönelik ulusal 

çabaların görünürlüğü ve hesap verebilirliği artırmakla birlikte hükümetlerin kurum 

ve programları içindeki farklı politika ve operasyonel alanları birbirine bağlamaya 

yardımcı olmaktadır. Böylece KBG Gündemi ile artan farkındalık ve alaka düzeyi 

gelişmekte olup (International Alert, 2010: 28), UEP CEDAW gibi mevcut ulusal 

taahhütlerle bağlantı kurduğu için toplumsal cinsiyet eşitliği konusuna daha güçlü bir 

vurgu yapmaktadır (Swaine, 2013: 2). 

Bu anlamda ülkeler 1325 sayılı kararı ulusal düzeyde işlevsel hale getirmek 

için farklı yöntemler denemişlerdir. Örneğin İsrail’de kadın örgütleri lobi faaliyetleri 

ile kadınların hükümet barış müzakerelerine dahil edilmesini zorunlu kılan yeni bir 

yasanın kabul edilmesini sağlamış ve böylece 1325 sayılı karar ilk kez ulusal yasaya 

entegre edilmiştir (Swaine, 2009: 412). Sırbistan’da da benzer şekilde kendi ulusal 

mevzuatlarına 1325 sayılı kararla ilgili hükümler ekleyerek vatandaşlarının kararın 

uygulanmasından sorumlu olmaları için bir araç sağlanmıştır. Bazı hükümetler de 

toplumsal cinsiyet bakış açısını barış ve çatışma politikalarının farklı yönlerine dahil 

etmek için girişimlerde bulunmuştur. Örneğin Arjantin, toplumsal cinsiyeti savunma 

politikalarına dahil etmek için bir eylem planı geliştirmiştir. Uganda, KBG’ye ilişkin 

birden fazla kararın uygulanmasını ortak bir planda birleştirmiştir. Fiji’de ise KBG 

kararlarını uygulamaya yönelik eylemler genel kadın eylem planlarına dahil 

edilmiştir (International Alert, 2010: 27). Bu durum çatışmalardan etkilenen 

ülkelerde özellikle etkili bir hareket tarzı oluşturabilmek adına KBG Gündemi ve 



131 

daha geniş toplumsal cinsiyet konuları kapsamındaki faaliyetler arasında net bir 

ayrım yapmanın büyük ölçüde zor olduğu durumlarda uygulanmıştır. 1325 sayılı 

kararın bu şekilde uygulanması faaliyetlerin tekrarlanmamasını ve bakanlıkların, 

bağışçıların ve STK’ların birbirleriyle ilişki kurmaları için net bir süreç olmasını 

sağlamaya yardımcı olmuştur.  

1325 sayılı kararın gerçekleştirilmesinin önündeki en büyük zorluk mevcut 

yasal hükümlerin ve politikaların çatışmalardan etkilenen insanların yaşamlarını 

etkileyen somut eylemlere dönüştürülmesi olmuştur. Bu sebeple herhangi bir 

mevzuatın veya toplumsal cinsiyet eşitliğini ana akımlaştırma çabasının ana hatları 

belirleyen somut bir eylem planıyla birleştirilmesi önemlidir. Ayrıca ulusal eylem 

planlarının barış ve güvenlikle ilgili diğer mevcut politikalarla yakından bağlantılı 

olması bu konuların geçici bir şekilde ele alınmasına engel olacaktır. 

5. 1325 ULUSAL EYLEM PLANLARINA YÖNELİK ELEŞTİRİLER

2009'dan 2011 yılına kadar UEP geliştirmede belirgin bir artış olsa da BM'deki 

üye devletler tarafından UEP geliştirme hızının 2010 yılından sonra yavaşladığı 

gözlemlenmektedir. Ayrıca BM nezdinde UEP’lere yönelik Çin ve Rusya direniş 

göstermektedir. UEP'lerin gerekliliği konusunda Güvenlik Konseyi düzeyinde söz 

konusu iki ülke UEP’lerin yalnızca çatışmadan etkilenen devletlerle ilgili olması 

gerektiği görüşünü öne sürerek sürekli olarak itirazlarını dile getirmiştir (Riley, 

McGrath, Aroussi ve Hoewer, 2016).  2022 yılı itibariyle %52’lik bir oranda UEP 

uygulayan BM üye devletlerinin dışında herhangi bir eylem planı oluşturmayan 

ülkeler de mevcuttur. Bunun sebeplerine bakıldığında genellikle siyasi irade 

eksikliği, çözüm konusunda farkındalık eksikliği, daha öncelikli olarak görülen 

konuların varlığı ve toplumsal cinsiyet konularının öncelikli olmadığı veya ulusal 

politikalarda zaten yeterince ele alındığı algısı yer almaktadır. Bu sebeple UEP’lerin 

daha çok gelişmiş ülkeler tarafından uygulamaya konulabildiğini; ancak 

çatışmalardan etkilenen ve diğer gelişmekte olan ülkelerde planlama sürecini 

üstlenmek için kaynakların kıtlığı ve sınırlı kapasite veya teknik uzmanlık gibi 

sorunlarla karşı karşıya kalındığı için herhangi bir eylem planının hayata 

geçirilemediği gözlemlenmektedir (Aroussi, 2017; Swaine 2009 ve Swaine 2016).  



132 

Danimarka, KBG Gündemi ile ilgili ilk UEP’i benimseyen ülke olmuştur. 

Danimarka’nın ardından ise İskandinav ülkeleri ile birlikte birkaç Batı Avrupa ülkesi 

UEP’lerini yayınlamaya başlamıştır. İlk dönem UEP’lere bakıldığında barış inşası 

süreçlerini içermek yerine daha çok her ülkenin dış politikasının bir parçası olarak 

tasarlandığı göze çarpmaktadır (Swaine 2009:426). Bu model, Avrupa ülkelerinin 

çoğunda kalkınma sürecinin Dışişleri Bakanlıkları tarafından yönetilmesinden 

kaynaklanmaktadır. Örneğin, Fransa’nın UEP’sindeki amaçlardan biri Fransızca 

konuşan ve bu alanda uzmanlık geliştirmek isteyen ülkeleri teşvik etmek için teknik 

ve mali destek sağlamak olarak belirtilmektedir (Miller, Pournik ve Swaine, 2014: 

11). Gelişmiş ülke UEP'leri esas olarak dışa dönük odaklı olmakla birlikte gelişmekte 

olan ve çatışmaların parçaladığı ülkelere yapılan dış yardım genel olarak 1325'in dört 

sütununu destekleyen nitelikte olmuştur.   

İlk UEP'leri birkaç İskandinav ülkesi geliştirerek 1325'i destekleme 

konusundaki adımı atmış olsa da İskandinav veya gelişmiş Avrupa/Kuzey Amerika 

ülkelerinden herhangi birinde 1325 UEP geliştirme sürecini belgeleyen hiçbir 

çalışma bulanmamaktadır (Miller, Pournik ve Swaine, 2014: 19). Güney Asya’da ise 

ilk UEP’i 2011 yılında Nepal kabul etmiştir. 1325 sayılı kararın kabulünün üzerinden 

uzun süre geçmesine rağmen Nepal’in UEP’si bugün halen daha akademik kaynaklar 

arasında örnek oluşturabilen en iyi UEP olarak gösterilmektedir (Yadav, 2017). 

Bunun sebebi ise Nepal’deki eylem planı oluşum sürecinde hükümet ve STK’lar 

arasında gerçekleştirilen olağanüstü düzeyde istişare ve işbirliği süreci olmuştur. 

Ülkenin beş bölgesinin tamamında ve 75 ilçenin 40'ında saha istişareleri yapılmış, 

katılımcılar arasında yerel barış komitesi üyeleri, kadın grupları, çatışmalardan 

etkilenen ailelerin çocukları, yerel yetkililer ve ulusal STK'ların ve BM 

kuruluşlarının temsilcileri yer almıştır (Miller, Pournik ve Swaine, 2014: 18). UEP 

geliştirme sürecinde sivil toplum ve hükümet arasında iyi bir işbirliği olmasına 

rağmen Nepal UEP’sinin uygulaması sırasında koordinasyon eksikliği gün yüzüne 

çıkmıştır (Yadav, 2017). Çatışmalardan etkilenen bir ülke tarafından geliştirilen ilk 

eylem planı ise 2007'de Fildişi Sahili tarafından yapılmış, ardından 2008'de Uganda 

ve 2009'da Liberya onu izlemiştir (Swaine, 2009: 414). Çatışmadan etkilenerek UEP 

benimsemiş ilk Asya ülkesi ise 2010 yılında Filipinler olmuştur (Swaine, 2017: 12).  



133 

BM açısından duruma bakıldığında KBG Gündeminin hüküm ve ilkelerinin 

diğer Güvenlik Konseyi kararlarında ne ölçüde yer aldığı ile ilgili yapılan çalışmalar 

sonucunda KBG ilkelerinin Konsey tarafından tutarsız bir şekilde uygulandığı 

gözlemlenmiştir.  Örneğin 2000 yılından bu yana Irak'taki durumla ilgili 36 BMGK 

kararı alınmış ve bunlardan sadece altısı veya %17'si KBG Gündemiyle ilgili bir dil 

içermiştir. Buna karşılık örneğin Demokratik Kongo Cumhuriyeti'ndeki çatışma 

durumlarıyla ilgili alınan 24 kararın tümü KBG dilini içermekte, bunların %92'si 

geçerli paragraflarda KBG Gündemiyle ilgili eylem talep etmektedir (Kirby ve 

Shepherd, 2016: 378). 

Ulusal hükümetlerin UEP’lerindeki içerik her ne kadar mükemmel bir yapı 

yansıtsa da her bir hükümetin kendi yapısal faktörleriyle birlikte uygulanan UEP’ler 

yazıldığı gibi bir sonuç bırakamamıştır. Kısacası planlama kadar önemli olan 

uygulanabilirlik aşamasında UEP’lerin etkisi retorik kalmış, sürdürülebilir bir barış 

sürecinden ziyade kalkınma projesi olarak görülmüştür. Örneğin Kuzey İrlanda'daki 

kadın STK’ları Birleşik Krallık ile beraber lobi faaliyetleri yürütmesine rağmen hem 

2006 hem de güncellenmiş 2012 Birleşik Krallık UEP’sinde Kuzey İrlanda bariz bir 

şekilde görmezden gelinmiştir. Bu durum Birleşik Krallığın KBG Gündeminde 

kendisini göstermek için uyguladığı UEP’de aslında gündem kapsamındaki 

yükümlülükleri ihlal ettiği şeklinde yorumlanmıştır (Aroussi, 2017: 34). 

Kuzey İrlanda bölgesi otuz yılı aşkın bir süredir şiddetli bir çatışmaya sahne 

olurken, 1325'in Birleşik Krallık hükümeti tarafından uygulanan eylem planının 

Kuzey İrlanda’da resmi bir uygulaması yoktur. Kuzey İrlanda'daki kadınlar barış 

sürecinde güçlü roller oynamış ve sürekli olarak barış için seferber olmuş olsalar da 

resmi barış süreçlerinden dışlanmışlardır. Birleşik Krallık'ın 2014–2017 yıllarını 

kapsayan üçüncü Ulusal Eylem Planı KBG Gündemini aktif olarak desteklediği 

Afganistan, Burma, Demokratik Kongo Cumhuriyeti, Libya, Somali ve Suriye olmak 

üzere altı odak ülke belirlemektedir. Birleşik Krallık UEP’sinin uygulanmasından 

Dışişleri, Uluslararası Kalkınma Departmanı, İstikrar Birimi ve Savunma Bakanlığı 

sorumludur ve bu bakanlıkların hepsi dış ilişkiler ile bağlantılıdır.  Söz konusu 

bakanlıklar dışındaki başka hiçbir bakanlık plana dahil değildir.  Birleşik Krallık 

eylem planının Kuzey İrlanda'daki duruma atıfta bulunmamasının yanı sıra planda 

1325'in Birleşik Krallık'ın sınırları içerisinde uygulanmasına yönelik hiçbir kapsamı 



134 

bulunmamaktadır. Dışişleri Bakanlığı, Kuzey İrlanda işlerinin Birleşik Krallık 

İçişleri Bakanlığı tarafından yönetildiğini ve dolayısıyla KBG mekanizmasının 

kapsamı dışında olduğunu öne sürerek neden Kuzey İrlanda’nın Birleşik Krallık 

UEP’sinde yer almadığını savunmuştur. CEDAW Komitesi tarafından yapılan 

eleştiri ve kadın örgütlerinden gelen tepkiler üzerine İngiliz hükümeti, Kuzey 

İrlanda'daki durumun silahlı bir çatışma olarak görülmemesine rağmen Kuzey 

İrlanda'daki kadınların kamusal ve siyasi yaşamdaki temsilini artırmaya yönelik 

çalışmaya devam edeceğini taahhüt etmiştir. Ancak bugün, Kuzey İrlanda'daki 

kadınlara yönelik bu taahhütlerin etkin bir şekilde uygulandığını gösteren çok az 

kanıt bulunmaktadır (Aroussi, 2017: 34-35).  

UEP’lerin retorik kalmasına ilişkin diğer bir örnek Avusturalya’da yaşanmıştır. 

Avustralya'daki yerli kadınlar geçmişte yaşadıkları vahşetlerin ağırlığını taşısalar da 

Avustralya hükümeti KBG çerçevesinin uygulanması için Filipinler, Burma, 

Karayipler, Doğu Timor, Uganda, Suriye, Irak, Sri Lanka, Afganistan ve Solomon 

Adaları gibi stratejik ve dış politika öncelikleriyle uyumlu ülkelere odaklanmıştır. 

Batılı devletlerin mülteci krizleri sırasında sığınmacı, mülteci ve göçmen kadınlara 

yönelik tepkilerinde ve muamelelerinde de tutarsız bir tavır söz konusudur. Batılı 

ülkelerin çatışma halindeki kadınları koruma yükümlülüğünün yalnızca bu kadınlar 

başka bir yerde, henüz kendi ülkelerine ulaşmadan geçerli olduğu düşünülmektedir. 

Batılı ülkeler coğrafi olarak uzak ülkelerdeki kadınların güvenliğiyle ilgili konulara 

yönelik planlar hazırlayıp fon tahsis ederken, bu kadınlar çatışmalardan kaçıp 

mülteci ve sığınmacı olarak sınırları geçtikten sonra UEP'lerin görev alanı dışında 

kalmaktadır.  Bu anlamda Birleşik Krallık ve Avustralya çatışma bölgelerinden ve 

toplumsal cinsiyete dayalı şiddetten kaçan kadınları ve kızları koruma ihtiyacını 

belirtmesine rağmen çatışmadan kaçtıktan sonra korunma arayan kadınlara mülteci 

statüsü vermeyi reddetmiş ve gelenleri Papua Yeni Gine'ye göndermiştir. Benzer 

şekilde Obama döneminde KBG Gündeminde küresel bir lider olan ve çoğu 

kararların uygulayıcısı olan ABD, Trump döneminde Suriye, Irak, Sudan, İran, 

Somali, Libya ve Yemen'den gelen mültecilerin ABD'ye girişini geçici olarak 

yasaklayan bir yürütme emrine imza atmıştır (Aroussi, 2017: 37). 

Diğer taraftan UEP’lerin uygulanması konusundaki hesap verebilirlik 

mekanizmalarının olmayışı uygulayan hükümetlerce önemli bir boşluk olarak 



135 

bırakılmıştır. Örneğin bazı UEP'lerde Bosna-Hersek'teki Bakanlar Konseyi'ne, 

Estonya'daki Senato’ya ve Hırvatistan'daki Ulusal İnsan Hakları Komisyonu'na 

sunulan yıllık bir rapor gibi yasal kurumlara ilerleme raporlarının verileceği 

belirtilirken bazılarında ise böyle bir konuya yer verilmemiştir. Örneğin Nepal 

ilerleme raporlarının kamuya açık hale getirileceğini belirtmekte ve fakat bunun tüm 

durumlarda mı yoksa herhangi bir durumda mı gerçekleşeceği açıkça 

belirtilmemiştir.  Estonya ise raporunu erişilebilir kılmıştır (Swaine, 2013: 3).  

Bazı durumlarda ise UEP'nin benimsenmesi tamamen bir araç haline 

dönüşmüştür. Örneğin Avustralya, Güvenlik Konseyi'nde geçici üyelik için teklifte 

bulunurken aynı zamanda UEP’sini geliştirmiş ve başarılı olan bu teklifle Avustralya 

2013-2014 yıllarında hizmet etmiştir. Benzer şekilde Yeni Zelanda 2015-2016 

dönemi için kendi üyeliğini güvenceye almış ve 1325’in uygulamasının 2015 Yüksek 

Düzeyli Gözden Geçirmesi ile aynı zamana denk gelecek şekilde planlayarak 

UEP'sini başlatmıştır (Kirby ve Shepherd, 2016: 378). 

1325 sayılı ve ardılı kararlar dünyanın her yerindeki kadınlara yönelik 

uygulanması ön görülen toplumsal cinsiyet eşitliği ile beraber katılım, koruma ve 

önlemenin gerçekleştirilmesini öngörmektedir. Buna rağmen Avrupa devletlerinde 

uygulanan UEP’lerin özelliklerine bakıldığında genel anlamda öncelikli olarak kendi 

toprakları dışındaki bağlamlarda planlarını uygulanabilir olarak görme eğilimi göze 

çarpmaktadır. Bu ise Avrupa’nın diğer coğrafi bölgelerde barışa aracılık etme, 

çatışma sonrası toparlanmayı destekleme ve güvenlik sektörünün sorumluluğunun 

bulunduğu dış politikanın görev alanı altında uygun şekilde yer alacağı varsayımını 

desteklemektedir. Eleştiriler de tam da bu noktada 1325’in yalnızca Üçüncü Dünya 

kadınlarını kurtarmak veya korumak ile ilgili olmadığına yönelik olmuştur (Otto, 

2009: 144). Batı’nın dışa dönük uygulamalarında kendini barış yanlısı olarak 

gösterip, içe dönük uygulamalarda bunu gösterememiş olmasının en güzel örneği 

yukarıda da belirtildiği üzere Birleşik Krallık ve Kuzey İrlanda arasında yaşanmıştır. 

Kuzey İrlanda'daki kadın aktivistler, sürekli olarak Kuzey İrlanda'nın Birleşik Krallık 

hükümetinin kadın, barış ve güvenlik konusundaki çalışmalarından dışlandıklarını 

vurgulamışlardır. 

UEP’nin etkin bir yapıda çalışması için öncelikli olarak aktörler koordine 

edilmeli ve stratejik öncelikleri değerlendirilmelidir. Plan sürecinde STK’lar, 



136 

akademik kurumlar, işbirliği yapan hükümetler ve diğer aktörler de tüm süreçlere 

dahil olmalıdır; çünkü farklı rol ve işlevlere sahip aktörlerin dahil olması farklı bakış 

açılarını dikkate alan bir planlama sürecine katkı sağlayacaktır. Böylece daha 

kapsayıcı ve uygulanmasına yönelik sahiplenme ve bağlılık düzeyi artacaktır. Bu 

bağlamda sivil toplum işbirliği sürecine bakıldığında 2014'te yapılan bir araştırma, 

UEP'lerin sadece üçte birinin planlama ve taslak hazırlama süreçlerinde sivil toplum 

katılımını belirttiğini, yaklaşık yüzde 45'inin ise bir tür spesifik olmayan sivil toplum 

katılımından bahsettiğini bildirmektedir (Miller, Pournik, ve Swaine, 2014: 26). 

STK’ları UEP geliştirme sürecinden dışlamak KBG ilkelerinin içinde yer alan 

bireylerin yaşanmışlık deneyimlerinden ayrılması ile sonuçlanacaktır. Örneğin 

İzlanda ve Hollanda'nın UEP'leri hükümet içindeki ilgili bakanlıklar ve paydaşların 

yanı sıra akademik kurumlardan temsilciler ve kadın grupları gibi sivil toplum 

aktörlerini içeren bir görev gücü veya çalışma grubu ile tasarlanmıştır. Hollanda 

hükümeti en başından beri STK’lar ile ilişki kurmayı seçtiği için UEP’si övgüyle 

karşılanmıştır (Swaine, 2009: 417). Hollanda'daki UEP geliştirme süreci, hükümet ile 

tümü planın imzacısı olan yirmi dört STK arasındaki istişareleri içermektedir. 

Hollanda hükümetinin gözünde KBG ile ilgili konularda çalışan kuruluşlar tarafından 

sağlanan deneyim, toplumsal cinsiyet eşitliğine odaklanan politikaların etkinliği için 

esas olmuştur (Cabreza-Balleza ve Popovic, 2011: 52).  

Etkin yapıda bir UEP için ikinci öncelik işbirliği ve koordinasyona önem 

verilmesidir. Bir UEP'nin oluşturulmasına başlamadan önce 1325 sayılı karar 

hakkında farkındalığı artırmak ve her bir paydaş grubu içinde siyasi irade 

oluşturmanın önemi vurgulanmaktadır. Bu doğrultuda STK’lar, devlet kurumları ve 

uluslararası kuruluşlar tarafından düzenlenen etkinlikler bilginin yayılmasına ve 

planlama sürecine ivme kazandırmaktadır. Bilinçlendirme çalışmaları daha önce 

kadın sorunları, barış ve güvenlikle aktif olarak ilgilenmemiş bakanlıklarda özellikle 

önemlidir. Bu faaliyetlerin ardından ise planlama sürecinin nasıl yürütüleceğini 

belirlemek için devlet daireleri arasında bir iç örgütlenme süreci oluşturulması 

gerekmektedir. Bunun ilk adımı, planlama sürecini kimin yöneteceğini belirlemektir. 

Geniş bir farkındalık ve katılımı sağlamak için planlama süreci üst düzey bir 

bakanlık bünyesinde yer almalı ve eylem planı süreci üst düzey destekçilere sahip 

olmalıdır. Bu anlamda bazı ülkeler UEP'lerini geliştirme sürecinde hükümetin en üst 



137 

seviyelerinde sahiplenme sergilemiştir. Örneğin İrlanda'da mevcut hükümetten 

bakanlar, İrlanda'nın 1325 UEP olasılığını tartışan büyük konferanslarda hazır 

bulunmuş ve eski İrlanda Cumhurbaşkanı Mary Robinson bir eylem planının formüle 

edilmesi için güçlü bir savunucu olmuştur. Finlandiya'da Başkan Tarja Halonen ve 

Dışişleri Bakanı ile diğer bağlantılı bakanlıklar kendi UEP'lerinin açılışında hazır 

bulunmuştur. Liberya'da ise Başkan Ellen Johnson Sirleaf, UEP’lerin sürekli ve sesli 

bir destekçisi olmuştur (International Alert, 2010: 32). Benzer şekilde Avusturya'nın 

eski Dışişleri ve Avrupa İlişkileri Bakanı Ursula Plassnik, ABD’de ise Dışişleri 

Bakanı Hillary Clinton KBG hakkındaki UEP’nin geliştirilmesi için önemli roller 

üstlenmişlerdir (Miller, Pournik ve Swaine, 2014: 17). 

Uygulanmak istenen UEP’nin ülkesel bağlamında hangi bakanlık veya 

bakanlıklar tarafından yönetileceği ise diğer önemli bir husustur.  Bu durum büyük 

ölçüde söz konusu ülkenin yapısal faktörlerine bağlı olmuştur. Gelişmiş ülkelerde 

UEP'ler genelde kendi devlet sınırlarının dışındaki güvenlik konularını hedef almıştır 

ve bu nedenle Danimarka'da olduğu gibi süreç Dışişleri Bakanlığı gibi dış ilişkiler ile 

ilgili bakanlıklar veya kalkınma yardımı ve işbirliğini kapsayan bir bakanlık 

tarafından yönetilmektedir. Gelişmekte olan ülkelerdeki ulusal eylem planları ise 

daha çok iç meselelere odaklanmıştır. Örneğin, Liberya'da planlama süreci 

Toplumsal Cinsiyet ve Kalkınma Bakanlığı tarafından yönetilmiştir. Süreci hangi 

bakanlık veya bakanlıklar yönetirse yönetsin sorumlu organın tüm ilgili aktörler 

tarafından desteklenen ve uygulanan bir belge oluşturmak için yeterli hükümet 

desteğine, kaynaklara ve yetkiye sahip olması gereğine dikkat çekilmektedir (Miller, 

Pournik ve Swaine, 2014: 21).  

Belçika, Danimarka, İzlanda, Liberya, Norveç, İsveç ve Uganda gibi bazı 

ülkelerde STK’lar ve bazı durumlarda uluslararası kuruluşlar veya bağışçılar 

tarafından desteklenen UEP'nin oluşturulmasını yalnızca bir devlet kurumu başlatmış 

ve yönetmiştir. Avusturya, Fildişi Sahili, İspanya, İsviçre ve Birleşik Krallık gibi 

diğer durumlarda, birden fazla bakanlık veya bakanlık çalışma grubu, UEP'nin 

formülasyonunu ortaklaşa koordine etmiştir. (International Alert, 2010: 33). 

Almanya’nın güncel UEP’si ise Dışişleri Bakanlığı, Adalet Bakanlığı, Savunma 

Bakanlığı, İçişleri Bakanlığı, Kalkınma ve İşbirliği Bakanlığı ile Aile ve Sosyal İşler 

Bakanlığı işbirliği ile yazılmıştır. İrlanda'da Dışişleri, Adalet ve Eşitlik ile Savunma 



138 
 

Bakanlıklarına güncel olarak Kalkınma ve Sağlık Bakanlığı da eklenmiştir (Riley, 

McGrath, Aroussi ve Hoewer, 2016). 

Diğer taraftan aynı bölgedeki ülkeler arasında bağlam, kültür ve altyapı benzer 

olabileceğinden dolayı bilgi ve iyi uygulama alışverişi diğer bir ifade ile çapraz 

öğrenme UEP'lerin oluşturulmasında ülkelere çok yardımcı olmaktadır. Örneğin bu 

amaçla 2007 ve 2008'de Toplumsal Cinsiyet Sorunları ve Kadınların İlerlemesi Özel 

Danışmanlığı (Office of the Special Adviser on Gender Issues and Advancement of 

Women-OSAGI) Latin Amerika, Karayipler ve Afrika'da 1325 sayılı kararın ulusal 

uygulamasına ilişkin iki üst düzey politika diyalog forumu düzenlemiştir. Bu 

diyaloglar ilgili bölgesel komisyonlarla (Latin Amerika ve Karayipler Ekonomik 

Komisyonu ve Afrika Ekonomik Komisyonu) işbirliği içinde düzenlenmiş ve Norveç 

Hükümeti tarafından desteklenmiştir. Benzer şekilde bir yıl sonra ise Şili ve Arjantin 

ulusal eylem planları geliştirmeye yönelik ortak deneyimleri ve yaklaşımları 

paylaşmak için ikili bir toplantı düzenlemiştir. Her iki ülke de o sırada UEP'lerini 

geliştirme sürecinde olduğu için toplantı iyi uygulamaların ve öğrenilen derslerin 

paylaşılması için alan sağlamıştır (International Alert, 2010: 36). İsveç hükümetinin 

UEP’si hazırlanırken de Bakanlıklar Arası Çalışma Grubu, Birleşik Krallık ve 

Hollanda ile birlikte ortak bir diyalog süreci başlatmıştır (Lynes ve Torry, 2005: 62). 

Batı'daki UEP'ler genellikle dışişleri bakanlıkları tarafından yürütülürken, 

gelişmekte olan ülkelerde ise UEP’ler toplumsal cinsiyet veya kadın meselelerine 

odaklanan bakanlıklar bünyesinde yer almaktadır. Bir UEP'nin kurumsal alanı, 

kaçınılmaz olarak odağını ve etkisini belirlemektedir. UEP'lerin liberal Batılı 

devletlerde dışişleri bakanlıkları tarafından yönlendirildiği gerçeği bir dereceye kadar 

körlüğe yol açtığı belirtilmektedir. Jauhola'nın işaret ettiği gibi bir devletin UEP'yi 

dış ve savunma politikası aracı olarak kullanmaya odaklanma kararı, büyük ölçüde 

toplumsal cinsiyet eşitliğinin evde tam olarak sağladığı kurgusuna dayanmaktadır 

(Jauhola,  2016: 388). Batılı liberal devletlerin çatışmadan etkilenen ve çatışma 

sonrası toplumlara müdahalesini meşrulaşıran bu hamlesi ile bu devletler artık sadece 

uzmanlıklarını ihraç ediyor ve bilgilerini paylaşıyor gibi görünmektedir. Bu konuda 

Aroussi, Batılı devletlerin yaklaşımının kadınların güvenliğine yönelik gerçek bir 

taahhüt olarak görmek yerine basitçe liberal barış yapbozunun başka bir parçası 

olarak görülmesi gerektiğini belirtmektedir. Ona göre 1325 sayılı karar ve KBG 



139 

hakkındaki tüm normatif çerçeve Batı'nın müdahaleci politikalarına ek meşruiyet 

kazandırmıştır (Aroussi, 2017: 30). 

UEP’ler uygulandıkları bakanlıklar tarafından ülkelerin ne şekilde hareket 

edeceğini göstermektedir. Bu ise dışişleri bakanlığı tarafından ya da ulusal odaklı 

bakanlıklar tarafından yürütülen bir UEP’nin aynı zamanda Batılı bir ülke tarafından 

mı yoksa çatışmadan etkilenen ve/veya geçişi takip eden bir ülke tarafından mı 

oluşturulduğuyla doğrudan eşleşecektir. Batılı bağışçı ülkeler tarafından geliştirilen 

planlar, yani mevcut UEP'lerin çoğunluğu karakteristik olarak dışa dönüktür ve KBG 

hükümlerini ülkelerinin dış politikası yoluyla uygulama eğiliminde olmuştur 

(Swaine, 2017: 17). Bu bağlamda UEP'ler çatışmalardan çıkan ülkeler tarafından 

geliştirilenler ve çatışmalardan etkilenen bu ülkelere kalkınma ve insani yardım 

sağlayan devletler tarafından geliştirilenler olarak iki farklı kategoriye ayrılabilir. 

Laura Shepherd bunları dışa dönük yani kalkınma yardımı sağlayan ülkeler (Birleşik 

Krallık, Avustralya, ABD ve Almanya gibi13) ve içe dönük yani çatışmalardan çıkan 

ülkeler (Afganistan ve Pakistan'daki planlar gibi) tarafından geliştirilen UEP'ler 

olarak tanımlamaktadır (Shepherd, 2016: 326). Benzer durumu Haynes, Cahn ve 

Aolain ise yardım veya barış gücü gönderenler ile BM misyonlarına katkıda bulunan 

bağışçı devletler ve bu tür yardım veya müdahaleleri alan alıcı devletler olarak 

tanımlamaktadır (Haynes, Cahn ve Aolain, 2011: 203). 

UEP’lerin odağının şekillenmesinde yerel anlamda bağlamsal farklar da 

bulunabilmektedir. Shepherd’in tanımından yola çıkarak dışa dönük devletlerden 

olan örneğin Norveç’in üçüncü eylem planı kırılgan ve çatışmalardan etkilenen 

devletlere yönelik dış güvenlik ve yardım politikasında büyük ölçüde toplumsal 

cinsiyete duyarlı insani eylemlere odaklanmıştır. İçe dönük olan Filipinler’in UEP’si 

istismarın işlenmesinde kullanımları göz önüne alınarak küçük silah transferini ve 

değişimini düzenlemek için Silah Ticareti Antlaşması hükümlerinin ulusal yasalar 

aracılığıyla ülke içinde uygulanmasını kapsamaktadır. Gürcistan'ın UEP'sinde ise 

13 2008 yılındaki OECD verilerine göre cinsiyet eşitliğini hedefleyen yardımın %40'ı (206 milyon 

dolar) kırılgan ve çatışmadan etkilenen ülkelere tahsis edilirken bunun yalnızca %17'si (12 milyon 

dolar) cinsiyet eşitliği hedefi amacıyla kullanılmıştır (OECD, 2013). İngiltere çatışmadan etkilenen 
ülkelerdeki cinsiyet odaklı projelere kalkınma yardımının %53'ünü, kalkınma yardımı bütçesindeki 

projelerin %32'sini toplumsal cinsiyet odağına ayırmaktadır. Almanya %76, İsveç %75 ve Fransa ise 

%68 oranında kalkınma bütçelerinden çatışmadan etkilenen ülkelere yardım taahhüt etmektedir 

(Aktaran Shepherd ve True, 2014: 266). 



140 

ülke içinde yerinden edilmiş kadın ve kız çocuklarının korunmasının izlenmesine 

yönelik göstergelerin geliştirilmesine eylemler arasında öncelik verilmektedir (True, 

2016: 309). Bosna-Hersek'te insan ticareti konusu kilit bir alanken (Miller, Pournik 

ve Swaine, 2014: 19), Kıbrıs eylem planında adadaki etnik farklılıkların ele alınması 

ana temayı oluşturmuştur (Hadjipavlou, 2013). 

UEP’nin anlamlı bir şekilde uygulanabilirliğini sağlamak için gerçekçi bir 

zaman çerçevesi belirlemek, düzenli bir şekilde yapılacak olan gözden geçirme, 

değerlendirme ve yeniden tasarlama taahhüdünü ortaya koymak da önem 

taşımaktadır. Diğer taraftan planların tam olarak uygulanması için yeterli insan ve 

mali kaynakların tahsisi gerekmekte ve bunlar planın geliştirilmesi sırasında dikkate 

alınmalıdır. Diğer taraftan ulusal düzeyde eylem planları incelendiğinde eylem 

planlarının uygulanan toplumlar tarafından neden benimsenemediği araştırıldığında 

bunun en önemli etkenlerinden biri olarak dil sorunu ortaya çıkmaktadır. Ülke 

düzeyinde kadın hakları ve toplumsal cinsiyet eşitliği tanınsa dahi özellikle yerel 

düzeylerde söz konusu kavramlar dil sorunu sebebiyle yaygın olarak 

bilinmemektedir. Bu bağlamda 1325 sayılı ve ardılı kararların yerel dillere 

çevrilememiş olması geniş anlamda bir kavrayışın önüne geçmektedir. Örneğin 

Nijerya’da belli başlı dillerden sadece bazıları Yoruba, Hausa, Tiv, Ibo ve Ijaw gibi 

dillerdir (Miller, Pournik ve Swaine, 2014: 19). Bu ve benzeri örnekleri çoğaltmak 

mümkün olmakla birlikte karşılaşılan bu zorluk 1325’in anlam ve kapsamının eksik, 

geniş kitlelere ulaşmayan, yerel düzeyden tartışılıp bilinçlendirme aşamasının eksik 

kalmasına neden olmaktadır.  Güncel veriler ışığında daha geniş kitlelere 

ulaşabilmek adına 1325 sayılı karar 100’den fazla, 1820 sayılı karar ise 20’den fazla 

dile çevrilmiştir. Bu bağlamda Peace Women (WILPF) kendi internet sitesi 

üzerinden Yerel Konuş Kampanyası (Speak Local Campaign) adı altında bir 

kampanya başlatarak 1325, 1820, 1888, 1889 ve 1960 sayılı kararlar için bir 

çevrimiçi çeviri sayfası açmıştır. Böylece kararlar ve oluşturulmuş ya da 

oluşturulacak UEP’ler hakkında hem farkındalığı hem de yerel anlamda 

benimsenmeyi artırmak amaçlanmaktadır (“WILPF”, t.y. (b)).  

Tüm bu bilgiler ışığında geliştirilmiş olan UEP’lerden çıkarılan dersler 

neticesinde 1325 sayılı ve ardılı kararların halen daha uygulamaya konulan hükümet 

ve örgütlerce ulusal, bölgesel ve uluslararası düzeylerde yeterince anlaşılamadığı 



141 
 

ortaya çıkmaktadır. Söylemsel bir vaatten öteye geçemeyen UEP’lerin büyük 

çoğunluğu yazıldıkları ilk zamanlardaki etkinliğini zaman içerisinde yitirmeye 

başlamıştır. Bunların önüne geçilebilmesi için UEP'lerin hükümet ya da kuruluşlarca 

amaç olarak değil toplumsal cinsiyet eşitliğine ulaşmak için uygulanacak bir araç 

olarak görülmesi gerekmektedir. Bu doğrultuda devletlerin hükümet içinde ve 

uluslararası kuruluşlarda üst düzey pozisyonlara daha fazla kadın ataması, kadınların 

barış müzakerelerine katılımını sağlaması, kadınların tüm alanlarda katılımının 

önündeki engelleri belirlemesi, devletlerin ve uluslararası kuruluşların kadınları 

arabuluculuk pozisyonlarına aday göstermeleri, yüksek rütbeli pozisyonlar da dahil 

olmak üzere kadınların orduya alınmasını teşvik edilmesi ve bağış yapan ülkelerin 

kadınların uzun vadeli ve bütüncül sosyal kalkınmasını desteklemesi dikkat çekilen 

noktalar arasındadır. Aynı zamanda devletler yalnızca uluslararası eyleme 

odaklanmaktan kaçınarak yerel bağlama da odaklanmalı ve KBG Gündemi 

çerçevesinde yalnızca ülke vatandaşı olan kadınlar değil; ülke içindeki mülteciler ve 

göçmenler de dikkate alınmalıdır (Miller, Pournik ve Swaine, 2014: 45 ve Swain, 

2019: 41). 

Bunlara ek olarak etkin bir UEP sağlamak adına devletlerin UEP'lerin 

geliştirilmesine ve uygulanmasına tüm ilgili bakanlıkları ve devlet dairelerini dahil 

etmesi, departmanların ve ulusal kurumların çalışmalarında toplumsal cinsiyet 

perspektifi geliştirmelerini sağlaması, KBG Gündeminin uygulanmasını geliştirmek 

ve izlemek için CEDAW'ın tüm potansiyelinin kullanılması, ordu içinde KBG 

Gündemini ana akım haline getirmeye devam etmesi, UEP'ler için spesifik ve 

ölçülebilir göstergeler geliştirmesi ve uluslararası kuruluşların UEP'lerinde kadın, 

barış ve güvenlik stratejileri konusunda özellikle çıkarların örtüştüğü alanlarda 

işbirliği yapması gerekmektedir. 

6. ULUSLARARASI ALANDA FEMİNİST DIŞ POLİTİKA 

ÖRNEKLERİ 

Feminist Dış Politika (FDP), Feminist Dış Politika Merkezi tarafından 

“ötekileştirilmiş toplulukların günlük yaşam deneyimini ön plana çıkaran ve küresel 

meselelerin daha geniş ve derinlemesine analizini sağlayan bir çerçeve” olarak 

tanımlamaktadır (“CFF”, t.y.). Lunz ve Bernanding’in tanımlamasına göre FDP, 



142 

“siyasi azınlıklara yönelik olabilecek ayrımcılığı dikkate alan, cinsel ve toplumsal 

cinsiyete dayalı şiddeti rastgele şiddet eylemleri değil ataerkil yapıların ifadeleri 

olarak gören bir dış politika”dır  (Lunz ve Bernarding, 2019). Thomson ve Clement’e 

göre ise: 

“Diğer devlet ve devlet dışı hareketlerle toplumsal cinsiyet eşitliğini ön planda 

tutan, kadınların ve diğer geleneksel olarak marjinalleştirilmiş grupların insan haklarını 

yücelten, bu vizyona ulaşmak için önemli kaynaklar tahsis eden, etki alanlarındaki 

(örneğin yardım, ticaret, savunma, diplomasi) ataerkil ve erkek egemen güç ilişkilerini 

ortadan kaldırmak için uygulamaya koyan ve bu süreçlerde feminist aktivistlerin, 

grupların ve hareketlerin taleplerini dikkate alan bir devlet politikasıdır” (Thompson ve 

Clement, 2019: 6).  

Bu anlamda FDP geleneksel dış politikayla orantılı giden askeri güç gibi 

kavramlar ile devlet güvenliğini ön plana çıkaran güvenlik tanımının ötesinde 

alternatif ve kesişimsel bir anlayışla bireyin güvenliğini ön plana çıkarmaktadır. 

FDP’nin bir devlet politikası olarak benimsenmesi ve dünyada teşvik edilmesini 

sağlayan aktörlerden birkaçı BM’nin çatışmalarda cinsel şiddet konusunda özel 

temsilcisi olarak deneyime sahip ve üst düzey bir diplomat olan İsveç Dışişleri 

Bakanı Margot Wallström, ABD Dışişleri Bakanı olarak görev yaptığı sırada Hillary 

Clinton, Birleşik Krallıkta Dışişleri Bakanlığı yapmış olan William Hague ve 

Avustralya'nın ilk kadın Dışişleri Bakanı olan Julie Bishop olmuştur. Wallström, bu 

bağlamda birçok kez hem kadınların küresel politikaya katılımı ile sürdürülebilir 

barış arasındaki bağlantıyı hem de kadınların güçlendirilmesinin ulusal ve 

uluslararası güvenliği olumlu yönde etkilediği fikrini vurgulamış, Clinton ise kadın 

eşitliği meselesinin yalnızca ahlaki, insani ve adalet sorunu değil; aynı zamanda bir 

güvenlik sorunu olarak tanımlayan ve kadınların boyun eğdirilmesine karşı çıkan 

Hillary Doktrini’ni başlatmıştır. Hague çatışmada cinsel şiddetin ortadan 

kaldırılmasına yönelik çalışmalar yürütürken, Bishop görev süresi boyunca 

uluslararası kurumlarda cinsiyet eşitliğini yaygınlaştırmaya çalışmıştır (Aggestam, 

Rosamond ve Kronsell, 2018: 24).  

FDP tüm bunlar doğrultusunda KBG Gündemi üzerine inşa edilmiştir. Bu 

sebeple feminist bir dış politika yürütme fikrine bağlı olan devletler itici güçlerini 

KBG Gündeminden elde etme eğiliminde olmuştur. 2014 yılında ilk kez İsveç 



143 

feminist bir dış politikayı benimsediğini duyurmuş, 2017 yılında ise Kanada feminist 

bir dış politika benimsemek yerine Feminist Uluslararası Yardım Politikası (Feminist 

International Assistance Policy) benimsediğini açıklamıştır. 2018 yılında 

Uluslararası Cinsiyet Eşitliği Stratejisini güncelleyen Fransa feminist diplomasi 

yaklaşımına geçmiş ve bundan bir yıl sonra 2019 Dünya Kadınlar Gününde açıkça 

FDP’i benimsediğini ilan etmiştir (Thompson ve Clement, 2019:1). Yine 2018 

yılında Birleşik Krallık İşçi Partisi Feminist Kalkınma Politikasını duyurmuştur. 

2019 yılında ise Lüksemburg ve Meksika feminist bir dış politikayı 

benimseyeceklerini duyurmuş ve 2020 yılında Meksika dış politikasını feminist 

olarak ilan etmiştir. Son olarak ise feminist ilkeler doğrultusunda dış politikalarını 

güncelleyeceğini belirten ülkeler Avustralya, Yeni Zelanda, Finlandiya, Danimarka, 

İspanya ve Malezya olmuştur (Sarıgil, 2020: 15).  Aşağıda FDP benimseyen ilk ülke 

ve Kuzey Avrupa örneği olarak İsveç, Batı Avrupa örneği olarak Fransa, Kuzey 

Amerika örneği olarak Kanada ve Güney Amerika örneği olarak Meksika örnekleri 

incelenecektir. 

6.1. Feminist Dış Politikada İsveç Örneği 

Bu zamana kadar BM öncülüğünde yürütülmüş CEDAW, Pekin Eylemleri ve 

ardından gelen 1325 sayılı karar ile birlikte gündeme alınmış olan KBG Gündeminin 

teoriden pratiğe geçmesinin en önemli yansıması feminist dış politika söylemi 

olmuştur. Bu doğrultuda FDP’sini dünyaya duyuran ilk ülke İsveç’tir. 2014’te Sosyal 

Demokrat Parti ve Yeşiller Partisi tarafından azınlık hükümeti kurulan İsveç 

kabinesinde oniki erkek ve oniki kadın bakanın yer almasıyla eşitlik sağlanmış ve 

zamanın başbakanı Stefan Löfven yeni hükümeti feminist olarak adlandırmıştır. 

Dönemin Dışişleri Bakanı olan Margot Wallström ise FDP söylemini ilk kez dile 

getirmiştir (Owens, 2016). Bu adımla birlikte sistematik olarak bir toplumsal cinsiyet 

perspektifi dış politikaya entegre edilmiş ve FDP söylemi teoriden pratiğe geçmiştir 

(Government Offices of Sweden Ministry for Foreign Affairs, 2019).  



144 

İsveç’in FDP çalışmasının temeli haklar, temsil ve kaynaklar olmak üzere üç 

tema üzerinden şekillenmekte14 ve toplumsal cinsiyet eşitliğinin yalnızca bir kadın 

sorunu olmadığı, herkesin yararına olduğu varsayımına dayanmaktadır. İsveç 

hükümeti bu durumu toplumsal cinsiyet eşitliğine sahip toplumlarda daha iyi sağlık, 

daha güçlü ekonomik büyüme ve daha fazla güvenlik anlayışının olduğu ve 

toplumsal cinsiyet eşitliğinin barışa katkı sağladığı, kadının barış süreçlerine dahil 

olması halinde kalıcı barış olasılığının arttığı fikriyle desteklemektedir (Government 

Offices of Sweden Ministry for Foreign Affairs, 2019).  

Wallström’e göre feminist bir dış politika yalnızca yapılması gereken şey değil 

aynı zamanda akıllıca olan bir politika olmuştur (Lunz ve Bernarding, 2019). Mart 

2015'te New Yorker'a verdiği bir röportajda feminist bir dış politikanın nasıl 

görüneceğini açıklarken bunun kadınların sistematik ve küresel boyun eğmesine 

karşı durmak anlamına geldiğini açıklamıştır (Vogelstein ve Bro, 2019). Feminist bir 

dış politikada feminist teriminin erkekleri dışlayıcı bir yanlış algıya yol açabileceğine 

yönelik gelen eleştirilere ise Wallström “Bence feminizm iyi bir terim. Bu, kadınların 

sistematik ve küresel itaatlerine karşı durmakla ilgilidir” diyerek karşılık vermiştir 

(Nordberg, 2015). 

İsveç Dışişleri Bakanlığı tarafından açıklandığı şekilde ülkenin FDP’si altı 

temel hedeften oluşmaktadır. Bunlar kadın ve kız çocuklarının insan hakları, 

cinsiyete dayalı şiddetin farklı biçimlerinden korunmaları, küresel ve yerel barış 

süreçlerine katılımları, siyasi katılımları, ekonomik güçlenme ile ekonomik 

kaynaklara erişimleri ve üreme sağlığı haklarına sahip olmalarıdır (Government 

Offices of Sweden Ministry for Foreign Affairs, 2019). Bu doğrultuda çatışmalardaki 

küçük silahların özellikle de cinsiyete dayalı şiddete ilişkin olanların yıkıcı etkileri 

hakkında daha fazla bilgi edinmeye odaklanmış; finansal açıdan BM Kadın Birimi ve 

BM Çatışmada Cinsel Şiddete Karşı Eylem'in en büyük bağışçısı olmuştur. Afet 

bölgelerinde cinsiyete dayalı şiddetin önlenmesini amaçlayan BM Acil Durumlarda 

Cinsiyete Dayalı Şiddetten Korunma Eylemi’nin başlatılmasını desteklemiş, 

uluslararası alanda kadın sığınma evlerine fon sağlamıştır (Rosamond, 2020: 230).   

14 Literatür araştırması sırasında İsveç Dışişleri Bakanlığı’nın feminist dış politika başlıklı yayınlamış 

olduğu belgelerde bu durum üç R ile temsil edilmektedir. Bunlar rights, representation and resources 

olarak belirtilmektedir. 



145 

İsveç hükümetinin FDP’si hakkında ana kaynak olarak İsveç Dışişleri 

Bakanlığı’nın sitesinde yayınlanmış çok sayıda materyal bulunmaktadır. Bu 

kaynaklar incelendiğinde İsveç hükümetinin bu yeni dış politika anlayışını bir nevi 

İsveç’i markalama aracı olarak kullandığı ve böylece kimlik inşasında yer verdiği 

gözlemlenmiştir. 2019 öncesi yayınlanmış olan el kitapları da benzer içeriğe sahip 

olmakla birlikte İsveç Dışişleri Bakanlığı’nın yayınladığı 2019 tarihli en güncel İsveç 

Feminist Dış Politika El Kitabı’nda İsveç’in bu politika doğrultusunda yapmış 

olduğu yardım, kampanya ve projeler büyük bir reklam aracı olarak sunulmuştur 

(Irsten, 2019). Bu doğrultuda Dışişleri Bakanlığı’nın belirttiği şekilde İsveç’in FDP 

girişimleri aşağıdaki gibidir: 

- İsveç Dışişleri Bakanlığı, #EqualityMakesSense hashtagi altında toplumsal

cinsiyet eşitliği ile nasıl çalıştığına dair örnekler yayınlayarak, FDP hakkında 

makaleler paylaşmıştır; 

- Dünyanın en büyük çevrimiçi ve kullanıcısı tarafından oluşturulan

ansiklopedisi Wikipedia’da aktarılan içeriğin büyük bir çoğunluğunun erkekler 

tarafından oluşturulup erkekler hakkında kadınlara göre dört kat daha fazla 

makalenin olması sebebiyle İsveç Dışişleri Bakanlığı 8 Mart 2018 Dünya Kadınlar 

Günü'nde Wikipedia'ya kadınlar hakkında bilgi eklemek için #WikiGap adlı bir 

girişim başlatmıştır.  Bu girişim İsveç'ten Endonezya, Mısır ve Kolombiya'ya kadar 

yaklaşık 50 ülkede paralel ilerlemiş ve 1,600'den fazla kişinin katılım sağladığı söz 

konusu girişim sayesinde 30'dan fazla dilde makale yazılmıştır. Dışişleri 

Bakanlığı’nın verilerine göre kampanyanın ilk üç ayında beş milyondan fazla okunan 

yaklaşık 4,000 yeni makale yazılmıştır; 

- Elçilikler toplumsal cinsiyet eşitliği ve kadın hakları konusunda çeşitli hedef

gruplarla iletişim kurmak için #Morewomenmorepeace, #WikiGap gibi hashtagler 

içeren Twitter oturumları ve diğer sosyal medya mesajları aracılığı ile internet 

erişiminin nispeten daha az olduğu ülkelerde etkileşimler sağlamıştır; 

- Afganistan, Guatemala, Kamboçya, Nijerya, Kuzey İrlanda, Pakistan ve

Rusya'dan kadın hakları aktivistlerinin yedi anlatısından oluşan Yedi (7-Seven) adlı 

oyun 30 farklı ülke ve dilde İsveç Büyükelçiliği'nin kültürel işbirliği ile 

sahnelenmiştir; 



146 

- Şubat 2017'de üreme sağlığı hakları sorunlarına verilen desteğin azalmasına

tepki olarak Belçika, İsveç, Danimarka, Lüksemburg ve Hollanda tarafından 

Brüksel'de düzenlenen bir konferansta “She Decides” kampanyası başlatılmıştır;  

- Bireysel ve toplumsal düzeyde daha eşit ebeveynliğin etkisini göstermek

amacıyla en az altı ay ebeveyn izni almayı seçen babaların portrelerini içeren İsveçli 

Babalar (Swedish Dads) isimli bir fotoğraf sergisi yaklaşık 50 ülkede sergilenmiştir; 

- Kadın girişimciliğine ve istihdamına katkıda bulunma maksadıyla

Bolivya'da 500'den fazla serbest meslek sahibi veya çalışan kadına katkıda 

bulunmuştur; 

- Avrupa İmar ve Kalkınma Bankası (European Bank for Reconstruction and

DevelopmenT-EBRD) ile İş Dünyasında Kadınlar programını finanse ederek, Doğu 

Avrupa'daki kadın girişimcilere yerel bankalarla tercihli kredi koşullarının yanı sıra 

kapasite geliştirme olanağı ve tavsiye sağlanmıştır (Government Offices of Sweden 

Ministry for Foreign Affairs, 2019).  

Bu örneklerde de görüleceği üzere İsveç hükümeti hem farkındalık çalışmaları 

yapmış hem de ekonomik kalkınma hedefine yönelik kadınları desteklemeyi 

hedeflemiştir. Bunun için dış temsilcilikleri aktif bir şekilde kullanmış, kadınların 

diplomatik yönden etkin olmaları için de girişimlerde bulunmuştur. Bu sebeple barış 

diplomasisini kullanmak ve kadınların barış süreçlerine katılımının barış 

anlaşmalarına ulaşılması ve sürdürülmesi olasılığını artıracağı varsayımına 

dayanarak 2015 yılında İsveç Arabuluculuk Ağı kurulmuştur. Bu ağ faaliyetlerini 

Kuzey ve Küresel Güney kadın arabulucu ağlarıyla koordine etmiştir. Bu bağlamda 

İsveç Arabuluculuk Ağı kadınların barış süreçlerine anlamlı katılımını politik olarak 

taahhüt etmekte ve bunu uluslararası hukuka, insan haklarına ve hukukun 

üstünlüğüne dahil etmeye çalışmaktadır (Aktaran Aggestam ve Rosamond, 2018: 

41). 

Bütün bu girişimler İsveç Dışişleri Bakanlığı’nın söylemi aracılığı ile dünyanın 

en gelişmiş devletlerinden birinin gelişmekte olan ülkelere olan olumlu katkıları 

olarak sunulmakta; ancak İsveç feminist dış politikası madalyonunun diğer yüzünde 

bakanlığın sunduğu olumlamaları içermemekte ve eleştirilere konu olmaktadır. İsveç 

FDP’sine yönelik çatışma ve güvenlik süreçleri bağlamında literatürde gelen 

eleştirilerden biri haklar başlığı altında genel görünüm itibariyle kadınlara 



147 
 

odaklanılmış olup kız ve erkek çocuklarının ve dışlanmış toplulukların haklarının 

yeterince dikkate alınmamasının yanı sıra erkeklerin yalnızca fail olarak gösterilmesi 

ve mağdur erkek kimliği ile ilgilenilmemesi olmuştur. Bu durum ise toplumsal 

cinsiyet eşitliği temelinde ortada var olan bir soruna çözüm ararken mağdur 

erkeklerin varlığını yok saymanın bu anlayış ile bağdaşmadığı eleştirilerine yol 

açmıştır. Katılım konusunda ise İsveç feminist politikasını Dışişleri Bakanlığı 

aracılığı ile ilerlettiği için bakanlık personelindeki kadın sayısı genel itibariyle askeri 

konulara odaklanan bakanlıklara nazaran daha yüksek olmuştur. Buna karşılık 

örneğin Savunma Bakanlığı’nın yapısı erkek odaklı yönetilmekte ve kadın çalışan 

sayısı erkeğe oranla daha düşük kalmaktadır. Irsten’in aktardığı verilere göre 

2017’de Savunma Komisyonu’nun parlamenter üyelerinin %35’i kadın iken, 

Dışişleri Komisyonu %41 kadın oranına ulaşmıştır (Irsten,2019). Bu noktadan 

hareketle İsveç’in güvenlik, savunma ya da askeri konularda hala daha erkek odaklı 

bir yaklaşımı benimserken buna karşılık ülkenin marka imajını yükseltmek amacıyla 

dışişleri ile ilgili konularda daha çok kadınları göreve getirdiği gözlemlenmektedir. 

İsveç FDP’sine getirilen en büyük eleştiri ise ülkenin en büyük dış ticaret 

kaynaklarından biri olan silah ticareti konusunda olmuştur. Silahlanma silahlı 

çatışmalar için bir alt yapı oluştururken, birey güvenliğini öncüleyen FDP için 

bireyin güvensizliğini artırmakta ve eşitsizlik getirmektedir. Bu eşitsizlik özellikle 

çatışma durumlarında erkeğin kadın ve kız çocukları üzerinde güç üstünlüğü 

sağlaması ile birlikte özellikle kadın ve kız çocuklarının tehdit, istismar ve ölümüne 

yol açmaktadır. Bu durum ise hem özel hem de kamusal alanda kadının sosyal, 

ekonomik, sağlık ve siyasi alanlarda güvensizliğinin oluşması ve hareket alanlarının 

kısıtlanmasına sebep olmaktadır. Bu sebeplerle feminist bir dış politikanın temel 

önceliği olan toplumsal cinsiyet eşitliği için silahsızlanmayı sağlamak bu yapının 

temel sütunlarından birini oluşturmaktadır. İsveç bu bağlamda her ne kadar 

BMGK’de çatışmaların önlenmesi konusunda öncülük yapsa da silahsızlanma ve 

silahlanmanın yaygınlaşmasının engellenmesi konuları üzerinde durmadığı ifade 

edilmektedir (Irsten, 2019).  

Bu bağlamda özellikle insan hakları ve özel olarak kadın hakları durumu 

nedeniyle Suudi Arabistan ile yaptığı silah ticareti İsveç’in  bu politika bağlamındaki 

önemli bir tutarsızlığı olarak eleştirilmektedir. FDP’nin uygulanacağının 



148 

açıklanmasının ardından Dışişleri Bakanı Wallström, Suudi Arabistan’da kadınların 

araba kullanmasına izin verilmediğini söyleyerek insan haklarının ihlal edildiğini 

belirtmiş ve blog yazarı Raif Badawi'nin halka açık kırbaçlanmasını ortaçağ olarak 

nitelendirmiştir. Suudi Arabistan Wallström'ün bu söylemlerinden ötürü ülkenin 

içişlerine müdahale ettiği gerekçesiyle 2015 yılında İsveç ile ilişkilerini aniden 

keserek büyükelçisini geri çağırmış ve İsveçli iş insanlarına yeni vize vermeyeceğini 

duyurmuştur. Ardından Arap Birliği zirvesinde konuşma yapması istenen Wallström, 

Suudi Arabistan’ın müdahalesi ile zirveye davet edilmemiştir. Wallström Bahreyn, 

Umman, Suudi Arabistan, Kuveyt ve Birleşik Arap Emirliklerin'den oluşan Körfez 

İşbirliği Konseyi, İslam İşbirliği Teşkilatı ve Arap Birliği tarafından da kınanmıştır 

(Nordberg, 2015 ve Irsten, 2019).  

Yaşanan bu gelişmelere karşıt İsveç’te şiddet içeren çatışmalarda yer alan veya 

insan hakları ihlallerinden şüphelenilen ülkelere silah ihracatını önlemek için 

çıkarılmış olan yasalar olsa da İsveç için Suudi Arabistan uzun süredir kazançlı bir 

silah müşterisi olmuştur. 2012 yılında kamu radyosu Suudi Arabistan'da bir silah 

fabrikası inşa etmek için gizli bir plan ortaya çıkardığında Savunma Bakanı istifaya 

zorlanmış, Yeşil Parti üyeleri Suudi Arabistan ile ilişkinin İsveç'in değerleriyle ve 

yurtdışına yansıtmak istediği imajla çatıştığını dile getirilmiştir. Bu olayların 

ardından İsveç hükümeti Suudi Arabistan ile ikili bir silah anlaşmasını yenilememe 

kararını açıklasa da, sonuçta yaşanan gelir kaybı hükümetin diplomatik restleşmeden 

vazgeçmesine yol açmıştır. Bu sebeple ilişkilerin yumuşaması adına İsveçli 

yetkililerden oluşan bir heyet Başbakan Stefan Löfven ve Kral Carl XVI Gustaf'ın 

mektuplarıyla Riyad'a gitmiş ve Wallström'ün ülkenin içişlerine karışma niyetinde 

olmadığını, herhangi bir yanlış anlama için de resmi pişmanlıklarını dile getirmiştir. 

Bunun üzerine Suudi Arabistan İsveç büyükelçisi görevine geri dönmüştür. Bu 

durum iç siyasette Wallström’ün muhalifler tarafından “beceriksiz bir dış politika 

yönetimi” şeklinde eleştirilmesine yol açmıştır (Nordberg, 2015). 

Bu gelişmelerin ardından, İsveç’te 2017 yılında silah satış düzenlemelerinde 

alıcı ülkenin demokratik statüsünün silah alıp almama konusunda 

değerlendirilmesinin ön koşul olacağına dair yasal bir değişiklik yapılmıştır 

(Government Offices of Sweden Ministry for Foreign Affairs, 2019). Buna rağmen 

askeri ihracatı 2018 yılında bir önceki yıla göre %2 artan İsveç, Avrupa ülkelerinin 



149 

yanı sıra Birleşik Arap Emirlikleri, Suudi Arabistan, Ürdün, Kuveyt, Katar, Tayland, 

Filipinler, Brezilya, Kanada ve ABD gibi ülkelere silah ihraç etmiştir (Nordström, 

2018 ve Irsten,2019). Ayrıca İsveç’in yoğun çatışma risklerinin açık olduğu ülkelere 

gerçekleştirdiği silah satışı konusunda 2019 Ekonomik Kalkınma ve İşbirliği Örgütü 

(Organisation for Economic Co-operation and Development-OECD) Kalkınma ve 

İşbirliği Bağımsız Değerlendirme Raporu’nda, İsveç’in demokratik olmayan 

rejimlere ve zayıf insan hakları tablosuna sahip ülkelere silah ihracatında büyük paya 

sahip olduğu belirtilmiştir (Aktaran Irsten,2019). Bu bakımdan İsveç’in dünya silah 

ticaretindeki lider konumu, FDP çerçevesinde öncelediğini belirttiği birey güvenliği 

argümanlarının sorgulanmasına yol açmıştır. 

İsveç’in FDP’sinin çeliştiği bir konu ise göç politikaları bağlamında ortaya 

çıkmış ve uyguladığı göçmenlik karşıtı politikalar eleştirilmesine sebep olmuştur. Bir 

yandan toplumsal cinsiyet eşitliğini savunan bir imaj çizilirken diğer yandan 

göçmenlere yönelik uygulanan ayrımcı politikalar toplumsal cinsiyet eşitsizliğini 

daha çok vurgulamıştır. Örneğin Ortadoğu’dan gelen mültecilere yönelik 

uygulamalarda, eşleri ülkeye giriş yaptığı halde mülteci kadınların İsveç’e giriş 

yapmasına müsaade edilmemesi ve söz konusu kadınların Orta Doğu’daki mülteci 

kamplarında mahsur bırakılması bu bağlamda eleştirilen hususlardan birisi olmuştur 

(Aggestam ve Rosamond, 2016: 329). 

Diğer taraftan İsveç AB’nin tecavüz istatistiklerinde en üst sıralarda yer 

almaktadır (Haastrup ve Rosamond, 2017 ve BBC New, 2017). Özellikle 2007 

yılında zirve noktasını gören cinsel şiddet vakaları daha sonraki yıllarda düşme 

eğilimi göstermiştir (BRA, 2022).  2007 yılına kadar olan artış daha çok İsveç 

hukukunun cinsel şiddete karşı kapsamlı bir yaklaşım geliştirmesi ve bu doğrultuda 

başka yerde tecavüz olarak sınıflandırılmayan bir dizi suçun tecavüz kapsamında 

değerlendirilmesiyle ilişkilendirilmiştir (Roden, 2018). Verilerdeki bu artış ulusal 

mevzuatta yapılan ve tecavüzün cezai tanımını genişleten değişikliklerle ve bu tür 

şiddetin daha çok bildirilmesi sonucu ortaya çıkmış olsa da yine de bu durum ülke 

içinde şiddetin sonlandırılamadığını göstermektedir.  

Eleştirilen diğer bir husus olarak, İsveç FDP’sinin amaç, hedef veya 

faaliyetlerinin uygulanmasını izlemek için kapsayıcı bir denetim mekanizmasının 

bulunmamasıdır. İlerlemeyle ilgili raporlar yayınlansa dahi bu raporların zorunlu 



150 
 

veya bağımsız değerlendirmeden daha çok gönüllü olarak yapılmasının raporlamanın 

tarafsızlığına gölge düşürdüğü belirtilmektedir. İsveç’in olumlu gelişmelerin 

aksettirildiği söz konusu bu raporlamaları genellikle hem dış ülkelerde kendi 

reklamının yapılmasını sağlamak amacıyla hem de seçim öncesi ülke içinde 

propaganda aracı olarak kullandığı ifade edilmektedir (Aggestam ve Rosamond, 

2018: 45 ve True, 2015). Tüm bu bilgiler ışığında İsveç’in FDP’sindeki söylem ile 

eylem arasında bazı konuların büyük boşluklar barındırdığı gözlemlenmektedir. 

True’nun  (2015) feminist dış politikaya ilişkin “neoliberal zamanlarımız için 

feminist bir masal” şeklindeki tanımlaması düşünüldüğünde İsveç’in FDP’sindeki 

söylemleri ile mevcut uluslararası ilişkiler ağındaki eylemleri arasındaki tutarsızlık 

True’nun yorumunu haklı çıkarmaktadır. İsveç feminist bir dış politika ile KBG 

Gündemini temel alarak 1325 sayılı karar ile ilişkili ilkeleri kendi dış politikasının 

araçları olarak aktif anlamda kullanmaya çalışmıştır. Her ne kadar teorik anlamda 

yazılan belgelerde ve söylemlerde dış politikanın feminist araçlar yoluyla 

ilerletileceği belirtilmiş olsa da tıpkı ulusal eylem planlarında görüldüğü gibi tutarsız 

yaklaşım burada da kendini göstermiştir. Bu anlamda Batılı devletlerin dış 

politikaları KBG Gündemini öncelikli olarak değerlendiriyor gibi gözükse de küresel 

hareketliliklerine ve ulusal çıkarlarına kısıtlama getirilmeyecek şekilde hareket 

etmektedir. Bu ise uygulanmaya çalışılan FDP’nin içeriğinin zedelenmesine neden 

olmaktadır. 

6.2. Feminist Uluslararası Yardım Politikasında Kanada Örneği 

2016 yılında Kanada Dışişleri Bakanlığı tüm uluslararası yardım faaliyetlerinde 

feminist bir yaklaşım uygulanacağını açıklamıştır. Kanada’nın söz konusu bu 

politikası yoksulluğu ortadan kaldırmaya ve daha huzurlu, daha kapsayıcı ve daha 

müreffeh bir dünya inşa etmeye çalışmakta ve cinsiyet eşitliğini teşvik etmenin 

kadınları ve kız çocuklarını güçlendirmenin bu hedefe ulaşmada en etkili yaklaşım 

olduğuna inanmaktadır (Global Affairs Canada, 2017: ii). Bu kapsamda Kanada’nın 

feminist bir bakış açısıyla uygulayacağını açıkladığı uluslararası yardım faaliyetleri 

şunları içermektedir: özellikle çatışma durumları ve insani krizler sırasında üreme 

sağlığı ve hakları ile eğitim, güçlendirme ve koruma dahil olmak üzere kadın ve 

çocukların sağlığı ve hakları, ekonomik büyüme ve iklim değişikliği, kapsayıcı ve 



151 
 

hesap verebilir yönetişim, barışçıl çoğulculuk, çeşitliliğe saygı ve kadın ve 

mültecilerin hakları da dahil olmak üzere insan hakları ve son olarak insani krizler ile 

mültecilerin ve yerinden edilmiş nüfusun karşılaştığı zorluklara yanıt vermek (The 

Gender Agency, 2017: 23).  

Politikanın tüm alanlara entegre edilecek temel eylem alanları ise şunlardan 

oluşmaktadır: cinsiyet eşitliği ve kadınların ve kız çocuklarının güçlendirilmesi; 

insani yardım, sağlık ve beslenme ile eğitimi kapsayan insan onuru; sürdürülebilir 

tarım, yeşil teknolojiler ve yenilenebilir enerji gibi alanları hedefleyen herkes için 

sürdürülebilir bir büyüme; su yönetimi konusunda olduğu gibi uyum ve hafifletmeye 

odaklanan çevre ve iklim eylemi; demokrasi, insan hakları, hukukun üstünlüğü ve iyi 

yönetişim dahil olmak üzere kapsayıcı yönetişim ve kapsayıcı barış süreçlerini teşvik 

ederek ve toplumsal cinsiyete dayalı şiddetle mücadele ederek barış ve güvenlik  

(Global Affairs Canada, 2017: iii).  

Feminist uluslararası yardım politikası ile Kanada kadınların ve kız 

çocuklarının güçlü değişim aktörleri olabileceğine inanmaktadır. Ayrıca Kanada 

kadınların ve kız çocuklarının kendi yaşamlarını ve ailelerinin, topluluklarının ve 

ülkelerinin yaşamlarını iyileştirebileceğini ve onlara başarılı olmaları için eşit 

fırsatlar verildiğinde yerel ekonomileri dönüştürebilecekleri; böylece topluluklarına 

ve ülkelerine fayda sağlayacak bir büyüme yaratabileceklerine inanmaktadır (Global 

Affairs Canada, 2017: vi).  Kısacası bu politikanın temel amacı dünya çapında 

yoksulluğu ortadan kaldırmaya yönelik küresel çabalara katkıda bulunmaktır. Bunun 

için ise eşitsizliği temel alan Kanada hükümeti kadınların ve kız çocuklarının kendi 

geçimlerini kazanabilmeleri için tam potansiyellerine ulaşmaları için 

yetkilendirilmelerini ve böylece ailelerinin, topluluklarının ve ülkelerinin ekonomik 

büyümesine fayda sağlaması amacıyla çalıştığını dile getirmektedir. Bununla birlikte 

politika kapsamında toplumsal cinsiyet eşitliğinin yalnızca kadınlar ve kız 

çocuklarının dahil edilmesiyle sağlanamayacağı, bu sebeple erkek ve erkek 

çocuklarının da politika kapsamında daha fazla cinsiyet eşitliği için mücadeleye dahil 

olmaları gerektiği vurgulanmaktadır.  

Kanada’nın feminist yardım politikası özel sektörle çalışma mekanizmalarının 

çeşitliliğini artırmayı ve özel sektörün mevcut hizmet sağlayıcı rolünü kalkınma 

sonuçlarının elde edilmesine yatırım yapan bir ortağa dönüştürmeyi amaçlamaktadır 



152 

(Global Affairs Canada, 2017: 65). Bu bağlamda politika her şeyden önce ekonomik 

kalkınmayı teşvik etmek ve sürdürmek için bir araç olarak görülmekte ve özel 

sektöre artan bir rol yüklenmektedir (Thomson, 2020). Kanada genel anlamda 

yardım politikasını dünya çapında cinsiyet eşitliğini sağlamak küresel gayri safi 

yurtiçi hasılayı (GSYİH) tek bir on yılda 12 trilyon dolar artırabilir fikriyle 

desteklemektedir (Global Affairs Canada, 2017: 3). 

Kanada bu politika kapsamında tüm eylem alanlarında uluslararası kalkınma 

yardımının %15'ini cinsiyet eşitliğini ilerletmeye ve kadın ve kız çocuklarının yaşam 

kalitesini iyileştirmeye yönelik girişimler için kullanacağını açıklamıştır. Bu amaçlar 

doğrultusunda örneğin Afgan kadınlarının haklarını savunmasına yardımcı olmak 

için hükümet ve sivil toplumla birlikte adalet sistemi de dahil olmak üzere kamu 

kurumlarından eşit muamele görmelerine yönelik çalışmaları desteklemiştir. Ayrıca 

2009 yılında Afganistan’da çıkartılan kadına yönelik şiddetin ortadan kaldırılmasına 

ilişkin yasa hakkında farkındalık çalışmalarına destekte bulunmuştur. Benzer şekilde 

cinsel istismara uğrayan Afgan kadınlarına yönelik özellikle tarım ve girişimcilik 

alanlarında iş becerileri kazanmalarına yönelik girişimleri ve erken yaşta ve zorla 

evliliklerin yol açtığı riskler konusunda farkındalığı artırmaya yönelik bilgilendirme 

toplantılarını desteklemiştir (Global Affairs Canada, 2017: 17-20).  

Kanada’nın uluslararası yardımları kapsamında Irak’taki çatışmalardan kaçan 

kadın ve kız çocuklarının mülteci kamplarındaki acil ihtiyaçlarının karşılanmasının 

destek olunması hedefi de yer almıştır. Bu kapsamda desteklenen faaliyetler arasında 

sağlık alanlarında destek, giysi ve hijyen malzemelerinin temini, çocuklar için 

güvenli oyun alanları oluşturulması ve cinsel şiddete maruz kalmış olan kadın ve kız 

çocuklarının topluma yeniden kazandırılmaları için faaliyetlerin desteklendiği 

açıklanmıştır. Senegal’de ise tarım iş gücünün üçte ikisini, gıda üretiminin 

%80’ninden fazlasını oluşturan kadınların toprağa ve teknolojilere olan sınırlı 

erişimlerinin üstesinden gelebilmek maksadıyla Casamance'deki bir köy olan Saré 

Souma'da bir kadın örgütünün arıcılık için gerekli ekipmanı, donanımı edinmesi ve 

eğitimi için yardımda bulunmuştur. Senegal'de bal üretiminin merkezi haline gelen 

köyün kadınları projeyi mango, kaju ve orman meyvelerini içerecek şekilde 

genişletmeyi başarmıştır (Global Affairs Canada, 2017: 32-40).   



153 

Kanada feminist yardım politikasının örnekleri Senegal’deki tarım iş gücü ve 

gıda üretimi üzerinde büyük paya sahip olan kadınların arıcılık eğitimi almasından 

Kamboçya’daki su yönetimine kadar uzanmaktadır. Benzer şekilde Ürdün, Fas ve 

Tunus gibi Arap ülkelerindeki kadınların karar alma mekanizmalarına katılımlarının 

sağlanmasından bu ülkelerdeki erkeklere toplumsal cinsiyet eşitliği eğitimi verilmesi 

projelerine kadar dünyanın çeşitli ve farklı bölgelerindeki ülkelere yardım ve destek 

girişimlerini içermektedir. Ayrıca Kanada Uluslararası Kalkınma Araştırma Merkezi 

gelişmekte olan ülkelerdeki araştırmacılara, toplulukları için hayati önem taşıyan 

sorunları incelemeleri için 2015-2016 yılları arasında dünya çapında 569 düşünce 

kuruluşu ve araştırma kurumu ile 700'e yakın araştırma girişimini desteklemiştir. Bu 

bağlamda Orta Afrika'daki Ebola virüsünün ortadan kaldırılmasına yardımcı olan 

yeni bir aşının geliştirilmesi için yardımda bulunmuştur (Global Affairs Canada, 

2017: 66).  

Kanada politikasının kapsamının İsveç’in FDP’sinden daha geniş kapsamlı 

olduğu belirtilmektedir. İsveç’te FDP ülkenin liberal düzeninde yasa ve kurumları 

yönlendirmek için bir araç olarak kullanılırken, Kanada’nın feminist yardım 

politikasında özel çıkarlar ülkenin kalkınma politikasına dahil edilerek bir araç 

olarak kullanılmaktadır (Thomson, 2020). Kanada’nın İsveç’in politikasından farklı 

olarak yardımlarında doğrudan ataerkil güç yapılarını hedef almamakla birlikte 

tematik bir öncelik alanı olarak kadınların siyasi katılımını öncelikleri arasında 

belirtmektedir. Diğer yandan, Kanada söz konusu yardım politikasını uygularken 

yayınladığı resmi belgeler aracılığı ile özel sektörü teşvik etmekte ve geniş bir 

kalkınma bütçesi ayırmakta olduğunu belirtmektedir; ancak tıpkı İsveç gibi 

politikanın değerlendirilmesini sağlayacak, yıllık ilerlemeyi kaydedecek bir hesap 

verebilirlik çerçevesi bulunmamaktadır. Bu ise politika çıktılarının izleme, 

değerlendirme ve araştırma durumlarında eksiklik olmasına neden olmaktadır 

(Thompson ve Clement, 2019: 3). Örneğin 2021-2022 arası dönemde Kanada ikili 

uluslararası kalkınma yardımı girişimlerinin en az %95'inin toplumsal cinsiyet 

eşitliğini ve kadın ve kızların güçlendirilmesini hedeflemesini veya entegre etmesini 

sağlama sözü verse de söz konusu bu mekanizmaların eksikliği sebebiyle net bir 

değerlendirme yapılamamaktadır. 



154 
 

Kanada’nın feminist yardım politikası 1325 sayılı karar ve KBG Gündemi ile 

bağlantılı ilerleyen bir politika olmuştur. Kanada’nın güncel kadın, barış ve güvenlik 

ulusal eylem planı 2017 ile 2022 tarihlerini kapsamaktadır. Geleneksel kuzey ülkeleri 

yaklaşımından ayrılmayan Kanada bu bağlamda kırılgan ve çatışmalardan etkilenen 

ülkelere dış yardım aracılığı ile ulaşmayı hedeflemektedir. Eylem planı kalkınma 

yardımı, insani yardım ve barış ve güvenlik girişimleri için hedefler ve faaliyetleri 

içermektedir. Böylelikle Kanada feminist kalkınma yardım politikasını eylem planı 

ile güçlendirmeyi hedeflemiştir. Ancak Kanada toplumsal cinsiyet eşitliğini 

öncüleyen ve feminist kavramları kullanarak uyguladığı hem yardım politikası 

stratejisi hem de ulusal eylem planı tıpkı yine İsveç’te olduğu gibi Suudi Arabistan 

ile olan silah ticareti gibi meseleler nedeniyle ikiliğe yol açtığı gerekçesi ile 

eleştirilere konu olmaktadır (Thompson ve Clement, 2019: 2). 

Ağustos 2018’de eski Kanada Dışişleri Bakanı Chrystia Freeland’in ve Kanada 

Dışişleri Bakanlığı’nın resmi sosyal medya hesaplarında aralarında Suudi Arabistan 

ve ABD vatandaşı kadın hakları savunucusu Samar Badawi’nin de bulunduğu insan 

hakları aktivistlerinin derhal serbest bırakılması ile ilgili yaptığı paylaşımlar 

nedeniyle iki ülke arasında gerginlik yaşanmıştır. Suudi Arabistan bu paylaşımlara 

karşılık olarak Kanada’daki elçisini geri çekmiş, ülkedeki Kanada büyükelçisini ise 

sınır dışı etmiştir. Bunun yanı sıra Kanada’da eğitim gören öğrencilerin burslarını 

iptal ederek ülkeyi terk etmelerini istemiş, Saudia adlı havayolu şirketinin Kanada’ya 

olan tüm uçuşları iptal edilmiştir. Suudi yönetimi bu durumu kendi iç işlerine 

müdahale olarak tanımlamış ve iki ülke arasındaki tüm yeni ticaret ve yatırım 

işlemlerinin dondurulması kararını almıştır (BBC News, 2018). Bu gelişmelerin 

ardından 2014 yılında iki ülke arasında imzalanan 14 milyar dolarlık askeri araç 

satışı anlaşması Ekim 2018’de Suudi gazeteci Cemal Kaşıkçı’nın öldürülmesi sonrası 

Başbakan Justin Trudeau tarafından askıya alınmış ve Suudi Arabistan ile silah 

satışlarının gözden geçirilip yeni bir silah ticaretinin olmayacağı duyurulmuştur. 

Ancak söz konusu durum 2020 yılında Kanada Dışişleri Bakanı Francois-Philippe 

Champagne ve Maliye Bakanı Bill Morneau’nun yaptığı açıklama sonrası silah satışı 

yasağının kaldırıldığını ortaya koymuştur. Yapılan açıklamanın içeriğinde Kanada 

ekonomisinin zarara uğramaması ve Kanada savunma sanayisindeki küçük ve ortak 

ölçekli işletmelerin riske girmemesinden bahsedilmiştir (Aydoğan, 2020). Her ne 



155 
 

kadar söylem ve pratikte bir çelişki söz konusu olsa da Kanada bunun farkında olarak 

feminizmi yalnızca kalkınma politikalarının bir aracı olarak kullanmayı seçtiği, 

böylece hem ülke ekonomisine zarar vermeyi engellemeyi hem de kendisine gelecek 

olan İsveç örneğinde olduğu gibi tutarsız yaklaşım eleştirilerine karşı durmayı 

amaçladığı düşünülebilir. Ancak söz konusu ikili yaklaşımlar küresel ilişkilerin 

zedelenmemesi adına açıklanan feminist yardım politikasından taviz vermesine ve bu 

anlamda da sorgulamalara yol açmaktadır.   

Uluslararası ilişkilerdeki değer temelli İskandinav modeli genellikle 

uluslararası barış ve güvenlik konularında bölgesel ve küresel gündemleri aktif 

olarak etkilemeye çalışmakta; eşitlik, barış, hukukun üstünlüğü ve refah devleti gibi 

değerler üzerine vurgu yapmakta ve bağımsızlık, silahsızlanma, insan hakları, 

küresel eşitliğin savunucuları olan marka ülkeler olma çabasında olmuştur. Bu 

sebeple gelişmiş kuzey ülkelerinin FDP yaratma çabaları da söz konusu ülkeler 

tarafından bu değerler çerçevesinde ele alınmıştır. Kuzey ülkeleri uluslararası 

arabulucular ve problem çözücüler rolüyle hareket ederek FDP’yi bir araç olarak 

kullanmakta, böylece FDP veya feminist uluslararası yardım politikaları İskandinav 

modelinin bir markalama hareketi olarak değerlendirilebilmektedir. 

6.3. Feminist Dış Politikada Fransa Örneği 

2007 yılında Fransa ilk toplumsal cinsiyet ve kalkınma stratejisini açıklamıştır. 

2018 yılında ise Uluslararası Cinsiyet Eşitliği Stratejisini feminist diplomasiye atıfta 

bulunarak güncellemiş ve 2019’da bu stratejiyi Uluslararası Kadınlar Günü'nde 

kaleme alınan bir köşe yazısıyla değiştirerek açıkça feminist bir dış politika ilan 

etmiştir (Schiappa, 2018). Stratejideki söz konusu bu isim değişikliğinin neden 

yapıldığına dair resmi bir açıklama yapılmamış olsa da Fransa’nın 2019 yılında G7 

başkanlığı ve 2020 yılında ise Pekin+25’e ev sahipliği yapmaya hazırlanmış 

olmasının etkisi söz konusu olmuştur (Drian ve Schippa, 2019 ve Thompson ve 

Clement, 2019: 1). 

Fransa’nın ilk başta uyguladığı toplumsal cinsiyet eşitliği stratejisinin amacı, 

ulusal hukukta yer alan eşitlik ilkesini pratiğe dönüştürmek olmuştur. Bu durum 

Fransa için bakanlıklar arasında bir eylem programı benimsemeyi ve ayrıca 

Başbakana bağlı Cinsiyet Eşitliğinden Sorumlu Devlet Bakanı ile tüm bakanlık 



156 

daireleri ve kamu kuruluşları arasında sürekli bir diyalog kültürünü teşvik etmeyi 

gerektirmiştir. Bu bağlamda örneğin 2014 yılında yürürlüğe girmiş olan kadın ve 

erkek arasındaki gerçek eşitlik yasası, entegre bir eşitlik politikasının hedeflerini 

ortaya koymuş ve ulusal ve bölgesel kamu politikası eylemleri için temel sağlamıştır. 

2016 tarihinde çıkartılan fuhuşla mücadele yasası ve işyerinde cinsel tacizle 

mücadeleye ve kariyer yollarının güvenceye alınmasına yönelik yasalar da bu strateji 

çerçevesindeki diğer adımlar arasında yer almıştır.  Bu adımları takiben 25 Kasım 

2017’de ise Fransa Cumhurbaşkanı Emmanuel Macron cinsiyet eşitliğinin 

cumhurbaşkanlığının en önemli önceliği olacağını açıklamıştır (French Ministry for 

Europe and Foreign Affairs, 2018). 

Fransa’nın 2013 ve 2017 yılları arasını kapsayan Toplumsal Cinsiyet ve 

Kalkınma Stratejisi altı öncelikli hedefe dayandırılmıştır. Bunlar tüm kalkınma 

finansman araçlarına toplumsal cinsiyetin dahil edilmesi; Dışişleri Bakanlığı 

personeli ve departmanları tarafından toplumsal cinsiyet konularının 

sahiplenilmesinin sağlanması; toplumsal cinsiyet ve kalkınma konusunda daha fazla 

araştırma yapılması; cinsiyet konularının Fransa'nın dış politikasına ikili çabalarla 

entegre edilmesi; Toplumsal Cinsiyet ve Kalkınma Stratejisi 2013–2017'nin 

izlenmesi ve son olarak toplumsal cinsiyet konularında Fransız kalkınma yardımının 

izlenebilirliğinin sağlanmasıdır (French Ministry for Europe and Foreign Affairs, 

2018). Bu altı hedefe yönelik Fransa genel anlamda kapsamlı, hak ve toplumsal 

cinsiyet temelli bir yaklaşımı benimsemiştir.  

Bu bilgiler ışığında Fransa’nın stratejisinin kapsamı özellikle eğitim, üreme 

sağlığı gibi temel sosyal hizmetlere ücretsiz ve eşit erişimin sağlanması, üretken ve 

ekonomik kaynaklara erişimin teşvik edilmesi, kadınların ve kız çocuklarının haklara 

ve adalete ücretsiz ve eşit erişimlerinin yanı sıra her türlü şiddete karşı 

korunmalarının güvence altına alınması, kadınların ekonomik, politik ve sosyal karar 

alma mekanizmalarına anlamlı katılımının sağlanması ve kadınların barış ve 

güvenlik süreçlerine eşit katılımının sağlanması başlıklarında toplanmaktadır. Söz 

konusu bu strateji kapsamında Fransa örneğin Fildişi Sahili'nde kız çocuklarının 

okula kaydolmasına ve okulda kalmasına yardımcı olma taahhüdü vermiş ve 

Dışişleri Bakanlığı okullara kayıt olmanın yanı sıra kalite ve performanslarını 

iyileştirmeyi amaçlayan gençler için 226 milyon Euro değerinde bir mesleki eğitim 



157 

ve istihdam geliştirme programı finanse etmiştir. Benzer şekilde iklim değişikliğiyle 

mücadele konusunda 2015 tarihli Paris Anlaşması'na toplumsal cinsiyet hususlarının 

dahil edilmesini sağlamada etkili olmuştur. Ayrıca Türkiye'de kadın istihdamını 

desteklemek isteyen küçük ve orta ölçekli işletmelerin yatırımlarını desteklemek 

amacıyla 2016 yılında çevre standartları ve sosyal normlar alanlarında etkinlik 

gösteren özel Türk kalkınma bankası olan Türkiye Sınai Kalkınma Bankası’na 100 

milyon Avro kredi sağlamıştır. Böylece kadınların iş bulmasına veya şirketlerin 

işyeri sağlığı ve güvenliğine ilişkin Türk yönetmeliklerine uygun hale getirmesine 

yardımcı olan projelere toplumsal cinsiyet odaklı bir kredi limiti tahsis edilmiştir 

(French Ministry for Europe and Foreign Affairs, 2018).  

2018 yılında yapılan açıklamalardan sonra Fransa’nın stratejisi toplumsal 

cinsiyet eşitliğini Cumhurbaşkanı’nın en önemli önceliği olarak tanımlamakta ve dış 

eylemlerde öncelikli olarak değerlendirilecek hak temelli ve kesişimsel bir FDP’den 

bahsedilmektedir (French Ministry for Europe and Foreign Affairs, 2018). Dış 

politikada feminist perspektifi uygulamak üzere Fransa Dışişleri Bakanlığı’nda da 

cinsiyet eşitliğini sağlamak adına bazı adımlar atılmıştır. Bu doğrultuda Fransa’nın 

2012 yılında 22 olan kadın büyükelçi sayısı 2014’ten 2019’a kadar iki katına çıkmış 

ve 2019 yılı itibariyle 46 kadın büyükelçi Fransa’yı yurtdışında temsil etmiştir 

(Statista, 2021).  

Fransa’nın stratejisinde diğer ülkeler ile kıyaslandığında en önemli ve fark 

edilebilir olan ayrım bir hesap verebilirlik mekanizmasının bulunmasıdır. Bu 

mekanizmaya göre Fransa hedef ve ölçütleri belirlemekle beraber stratejinin 

ilerlemesinin yıllık olarak değerlendirilmesini zorunlu kılmaktadır. Thompson ve 

Clement’in aktardığına göre bu değerlendirmeler iki yılda bir raporlansa da bu 

mekanizma Fransa hükümetinin toplumsal cinsiyet eşitliğini ilerletmek adına 

kamuya açık, şeffaf bir yönetim benimsediğini göstermektedir (Thompson ve 

Clement, 2019: 4). 

Bu strateji doğrultusunda toplumsal cinsiyet eşitliği ve kadının 

güçlendirilmesine yönelik yapılan dış yardımlara bakıldığında ise 2014-2015 yılları 

için OECD’nin verilerine15 göre İsveç’in %86 ile üst sırada yer aldığı listede Kanada 

15 Bu veriler Kalkınma Yardım Komitesi (DAC-Development Assistance Committee) üyesi ülkeler 

arasında yapılmış olan karşılaştırmalı verilere dayanmaktadır.  



158 

%67 ve Fransa %16’lık bir oran ile yer almaktadır (OECD, 2017). Bu veriler 2018-

2019 yılları ile kıyaslandığında Kanada söz konusu dış yardımlarında payını artırmış 

ve  %92 ile en yüksek dış yardım oranına ulaşmışken;  İsveç %84’e gerilemiş ve 

Fransa ise %32 oranına yükselmiştir (OECD, 2021). Bu veriler BM 2030 Gündemi 

doğrultusunda Kanada’nın 2022 yılına kadar belirtilen yardım başlıklarında %95’e 

varma hedefini teyit ederken; Fransa’nın aynı yıl için taahhüt ettiği %50 hedefinin 

gerisinde kaldığını göstermektedir (Drian ve Schippa, 2019 ve Thompson ve 

Clement, 2019: 5). 

6.4. Feminist Dış Politikada Meksika Örneği 

Ocak 2020’de Meksika'nın tüm büyükelçileri ve misyon başkanları yıllık 

eğitim ve politika güncellemeleri için Mexico City'de toplanmış ve Meksika yeni 

politika rehberliğini halka açıklamıştır. Bu yeni politika Dışişleri Bakanı Marcelo 

Luis Ebrard Casaubón’un “Meksika hükümeti feminist bir hükümet ve dış 

politikamız da öyle olmalı” söylemi ile desteklenmiş ve 2020 yılı tarihi itibariyle 

Meksika açıkça feminist bir dış politikayı benimsemiştir. Bu hamle ile Meksika 

feminist bir dış politikayı benimseyen ilk küresel güney, Latin Amerika ve Karayip 

ülkesi, dünyada ise üçüncü ülke olmuştur (Thompson,2020). 

Meksika’nın FDP’sinde toplumsal cinsiyet eşitliği öncülüğünde kadınların ve 

dışlanmış diğer grupların insan haklarını korumak ve eşitliği sağlamak 

amaçlanmaktadır. Bu amaca ulaşmak için ise kaynak tahsis edip özellikle ataerkil 

güç yapıları olarak tanımlanan yardım, ticaret, savunma ve diplomasi alanlarında 

feminist bir bakış açısı çizecekleri belirtilmektedir. Bunlar doğrultusunda 

Meksika’nın FDP’si beş ilkeye dayanmaktadır. Bunlar; dış politikayı toplumsal 

cinsiyet eşitliği ve feminist bir gündem ile yönetmek, Dışişleri Bakanlığı kadrosunda 

cinsiyet eşitliğini sağlamak, her türlü toplumsal cinsiyete dayalı şiddetle mücadele 

etmek, eşitliği görünür kılmak ve yalnızca kadın haklarına değil bununla beraber 

sosyal, ekonomik ve adalet konularında da bütüncül bir yaklaşım yani kesişimsel bir 

feminizm uygulamasını başarabilmektir. Meksika dış politikasını yayınlarken söz 

konusu beş ilke ile ilgili acil eylem planları geliştirmeyi taahhüt etmekte ve bunları 

gerçekleştirecekleri kesin zaman tarih aralıklarını öngörmektedir. Bu öngörü 

dahilinde 2024 yılına kadar Meksika hükümeti istihdam ve ücrette tam eşitlik 



159 
 

sağlarken her türlü dış politika pozisyonunda, kararında ve yetkisinde cinsiyet 

eşitliğini sağlayacağını belirtmektedir (Thompson,2020). 

9 Ocak 2020 tarihli bir basın bültenine göre, “Meksika'nın feminist dış 

politikası, daha adil ve müreffeh bir toplum inşa etmek için yapısal farklılıkları, 

toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini ve diğer eşitsizlikleri azaltmak ve ortadan 

kaldırmak için hükümet eylemlerini teşvik etmeyi amaçlayan bir dizi ilkeye 

dayanmaktadır.” (Aktaran Pallapothu, 2020). 2020 ve 2024 yıllarını kapsayan dış 

politika stratejilerinde ise ilk yıl kilit aktörlerle bir dizi çalıştayın yanı sıra eğitim 

kılavuzları öngörülmüş ve Dışişleri Bakanlığı’nda şiddet içermeyen bir anlayış 

hedeflenmiştir (Pallapothu, 2020). 

Bu hedefler doğrultusunda Meksika özellikle federal düzeydeki kilit alanlarda, 

kadın hakları ve toplumsal cinsiyet eşitliğinin sağlanmasında önemli ilerlemeler 

kaydetmiştir. Bunlar arasında kadın ve erkek eşitliğini sağlamak için ulusal yasaların 

güçlendirilmesi, güçlü toplumsal cinsiyet kurumsallığı ve toplumsal cinsiyet eşitliği 

için ayrılmış artan kamu kaynakları sayılmaktadır. 2013 ve 2018 yıllarını kapsayan 

ulusal kalkınma planında ilk kez tüm alanlarda toplumsal cinsiyet eşitliği ve 

kadınların güçlendirilmesi ana akım haline getirilmiş ve aynı yılları kapsayan ulusal 

cinsiyet eşitliği politikasında tam eşitliğin geliştirilmesine odaklanılmıştır (UN 

Women, t.y. (b)).  

Meksika ulusal parlamentosundaki kadın yüzdesine bakıldığında dünyada 

dördüncü sırada yer almaktadır. Bu durumun iyileşmesinde 2003 yılında kadınlara 

%30'luk bir kota uygulanması, 2014'te daha fazla kadına hem federal hem de eyalet 

düzeyinde kadın temsilinin artması için anayasasında cinsiyet eşitliğini zorunlu 

kılması ve 2019'da Senatonun tüm hükümet pozisyonlarında kadınlara %50 kota 

öngören bir anayasa değişikliğini kabul etmesi etkili olmuştur (Ghai, 2019). 2013 yılı 

kota uygulaması öncesinde ise kadınlar parlamentonun Alt Meclisi'ndeki 

sandalyelerin yalnızca %17'sini oluşturmuştur (Inter-Parliamentary Union, 2019). 

Ayrıca Meksika'nın eski Dışişleri Bakanı Claudia Ruiz Massieu'nun görev süresince 

yürüttüğü Pro-Equality projesi kapsamında uluslararası kadın hakları anlaşmalarına 

destek artmış, 2016 yılında bakanlığın kadınların katılımını teşvik edeceğini 

duyurarak %50’si kadından oluşan yeni bir büyükelçi grubu oluşturmayı taahhüt 

etmiştir (Guest blogger, 2016). Bir hükümet basın açıklamasına göre, mevcut 



160 

Meksika Dış Servis personelinin %56'sı kadınlardan oluşmaktadır (Aktaran 

Pallapothu, 2020). 

Bu zamana kadar FDP’nin genellikle gelişmiş ve sanayileşmiş Küresel Kuzey 

ülkelerinde uygulandığını ve bunun geleneksel olarak daha az kaynağa sahip olan 

ülkelere yardım etme politikası ile çerçevelendiği gözlemlenmiştir. Bu bağlamda 

Küresel Güney ülkesi diğer bir ifade ile Kuzey ülkelerine kıyasla daha az askeri, 

insani ve mali etkiye sahip olan Meksika’nın feminist bir dış politika uygulaması 

Kuzey ülkelerinden farklı bir yaklaşıma yönelmesine sebep olmuştur. Bu noktada 

Meksika’nın yaklaşımı feminist politikaları yerel düzeyde uygularken, Güney 

ülkeleri arasında örnek olma ve liderlik rolü oynama şeklinde olmuştur  (Philipson, 

2020). Meksika Dışişleri Bakanlığı'nın internet sitesine göre ülke cinsiyet eşitliğini 

ve insan haklarını teşvik etmek için uluslararası ve bölgesel düzeyde liderlik 

yapmaya çalışmaktadır. Bununla birlikte ülkede yoksulların ve marjinalleştirilmiş 

grupların çıkarlarını gözetmek vaadiyle seçimi kazanan başkan Andrés Manuel 

López Obrador’un sıkı ekonomik kemer sıkma politikalarının kadınlara ve marjinal 

gruplara orantısız bir şekilde zarar verdiği ileri sürülmektedir. Bu durum ise ülkede 

mevcut yönetim politikalarının FDP ile uyuşmadığını ve hatta  bunun tersi bir etki 

yarattığı belirtilmektedir. Bunun yanı sıra López Obrador’un aile içi şiddet 

sığınakları için sübvansiyonları azaltması, ulusal muhafızlar oluşturarak federal 

polisi militarize etmesi, güney sınırında göçmenleri durdurmak için silahlı kuvvetleri 

görevlendirmesi ve kayıt dışı çalışanlar için yaygın bir sosyal güvenlik ve sağlık 

programını ortadan kaldırması FDP anlayışı ile çelişki gösteren hususlar olarak 

belirtilmektedir (Garkoti, 2021 ve Philipson, 2020). 

Diğer taraftan Meksika'da onbeş yaş üstü kadınların %63'ünün yaşamları 

boyunca bir tür şiddete maruz kaldıkları belirtilmektedir (Gurria, 2020). BM Kadın 

Birimi ülkede her gün on kadının öldürüldüğünü tahmin etmektedir (Aktaran 

Pallapothu, 2020). Organize suçların muhtemelen artan seks ticareti ve kaybolma 

vakalarına katkıda bulunduğu belirtilmektedir (Villegas ve Malkin 2019). Ülkede 

feminist bir dış politikanın duyurulmasından hemen sonra güvenilir rakamlar 

bulunmasa da oldukça yaygın olan kadın cinayetleri ve toplumsal cinsiyete dayalı 

şiddetin örnekleri daha da görünür olmaya başlamıştır. Örneğin Ingrid Escamilla 

isimli kadının erkek arkadaşı tarafından vahşice öldürülmesi ve Fatima adlı yedi 



161 

yaşındaki bir kız çocuğunun benzer şekilde işkence izleri taşıyan cesedinin yol 

kenarında çöp torbasında bulunması medyada büyük yankı uyandırmış ve feminist 

gruplar eylem yapmaya başlamıştır. Olaylardan üç gün sonra Başkan López Obrador 

toplumsal cinsiyete dayalı şiddeti önlemek ve ortadan kaldırmak için on maddeden 

oluşan bir planı ortaya koyduğuna yönelik bir konuşma yapsa da bu konuşmasında 

kadın cinayetleri kurbanlarından bahsetmemiş ve krize yönelik hesap verebilirlik 

mekanizmalarını veya kapsamlı kamu politikalarını detaylandırmamıştır. 

Konuşmasının arka planı feministlerce geleneksel cinsiyet rollerini güçlendiren, 

kadını koruyan erkek rollerine atıfta bulunan basmakalıp sözlerle dolu bir konuşma 

olarak eleştirilmiştir (Philipson, 2020). 

Sonuç olarak Meksika'nın FDP alanına girmesi hem iddialı hem de uluslararası 

ilişkilerde cinsiyet eşitliğini taahhüt etmesi açısından önemli bir hamle olarak 

değerlendirilmektedir.  Uluslararası arenada daha etkili bir orta güç olarak Meksika 

bu hamlesi ile Küresel Güney için diğer ülkelere örnek teşkil etmeyi amaçlamıştır. 

Ancak Meksika hükümetinin henüz yeni duyurulmuş olarak sayılabilecek dış 

politikasının her ne kadar kendini feminist olarak tanımlasa da feminist bir dış 

politika özelliğini taşıyamadığı görülmektedir (Philipson, 2020). Meksika’nın 

feminist bir dış politika çerçevesinde uluslararası anlamda toplumsal cinsiyet 

eşitliğini gözeten bir ülke olma iddiasını gerçekleştirmek için öncelikle KBG 

Gündemi ile uyumlu hareket etmesi önemlidir. Bunun ilk adımı ise Meksika’nın 

KBG Gündemi kapsamında ulusal eylem planı hazırlaması olacaktır. Bu plan 

hazırlanırken sivil toplum ile birlikte hareket edilmesi, şeffaflığa öncelik verilmesi, 

planın uygulanabilirliği ve etkisini ölçmek için izleme ve değerlendirme 

mekanizmaları oluşturulması ve bunlar için özel bir bütçe ayrılması gereği ortaya 

çıkacaktır.    



SONUÇ 

Bu çalışmada, 1980’li yıllarda Uluslararası İlişkiler disiplininde eleştirel teori 

bağlamında kendisine üçüncü büyük tartışma içerisinde yer bulan uluslararası 

feminist yaklaşımın “kadınlar nerede?” sorusunun çatışma, barış ve güvenlik 

kavramları çerçevesinde ele alınması amaçlanmıştır. Uluslararası İlişkiler 

disiplininde özgün bir ağırlığı olan realist teori, feminist yaklaşım tarafından eril 

anlayış barındırdığı iddiası ile eleştirilere konu olmuştur. Ortak bir tanımının 

yapılamaması, cinsiyet olgusuna yönelik farklı yaklaşımların olması, bünyesinde çok 

çeşitli ideolojileri barındırması gibi sebepler, feminist yaklaşımın Uluslararası 

İlişkiler disiplininde marjinal olarak karşılanmasına neden olsa da; yaklaşımın 

disipline yönelttiği eleştiriler disiplin alanının genişlemesine katkı sağlamıştır.  

Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı disipline hakim olan eril anlayış ve 

hakimiyeti sorgularken, kadınların da bu disiplinde gizli özne olmaktan sıyrılıp birer 

aktör olarak yer alması gerekliliğine vurgu yapmıştır. Bu çerçevede çatışma ve savaş 

kavramı ele alınırken yaklaşım tarafından özellikle vurgulanan ana kavram toplumsal 

cinsiyet eşitsizliği ve onun sonuçları üzerinden kadının çatışmalardaki yerinin 

incelenmesi olmuştur. Bu bağlamda çatışmaların yaşandığı veya savaş kararlarının 

alındığı mekanizmalarda kadınların varlığı söz konusu olmaz ya da görünmez 

kılınırken bunların sonuçlarından en fazla yine kadınların etkilendiği görülmüştür. 

Kısacası feminist yaklaşım çatışmaların sebeplerinden çok sonuçları ve etkileri 

üzerine odaklanmıştır.  

Uluslararası feminist yaklaşımın güvenlik kavramına yönelik en temel eleştirisi 

Uluslararası İlişkiler disiplininin yalnızca devleti analiz birimi olarak alması 

olmuştur. Yaklaşım devleti oluşturan çeşitli aktörlerin göz ardı edildiğini belirtmiştir. 

Özellikle kadınların güvenliği konusunu ele alan yaklaşım, alana yönelik bahsedilen 

güvenlik tanımlarından yola çıkarak söz konusu tanımda kimin güvenliğinden 

bahsedildiğini sorgulamaya açmıştır. Güvenliğin merkezine devleti oturtan ve güç 

ilişkilerinin realist teori çerçevesinde askeri anlamdaki vurgusuna karşı çıkan 



163 

feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımına göre uluslararası ilişkiler yalnızca 

bahsedilen güç ilişkilerinden değil, aynı zamanda toplumsal cinsiyet ilişkilerinden de 

oluşmaktadır. Barış kavramına ilişkin olarak ise kadınların özellikle toplumsal 

cinsiyet vurgusuyla barıştan yana olan doğası yaklaşım tarafından incelenmiştir. Bu 

çerçevede yaklaşım tarafından söz konusu süreçlerde kadınların uluslararası arenada 

birer aktör olarak yok sayıldıkları ya da görmezden gelindikleri gözlemlenirken, 

toplumsal cinsiyete yönelik yaklaşımlarla kadınların barış yanlısı yaklaşımlarına yer 

verildiği ve fakat savaş kararı alan ve savaşan kadınlardan bahsedilmediği 

belirtilmiştir.  

Kavramlar dahilinde bakıldığında, feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımı 

genel hatları itibariyle kadın doğası, değerleri ve deneyimlerinin dikkate alınmasını; 

kadınların uluslararası ilişkilerde karar verme mekanizmalarında erkeklerle eşit 

statüde yer almaları ve eril sistemin hakim olduğu uluslararası ilişkiler alanında 

cinsiyet ayrımının ortadan kaldırılması gereğine vurgu yapmaktadır. Bununla beraber 

toplumsal cinsiyet olgusunda bir fikir birliğinin olmaması ve ele alınan kavramların 

disiplin içerisinde belli bir kalıba sığdırılabilen net tanımlamalarının olmayışı 

feminist yaklaşımın işini zorlaştırmıştır. Diğer taraftan yaklaşım tarafından 

uluslararası politikalarda aktif rol alan bazı kadın aktörlerin egemen maskülen 

değerleri benimseyerek bu değerlerle hareket ettiği ve böylece eril değerleri yeniden 

ürettiği eleştirileri dile getirilmektedir. Yaklaşım bu bakış açısıyla analizlerinin 

temeline toplumsal cinsiyeti yerleştirmiş ve özellikle kadın doğasına yönelik hakim 

olan ön yargıları yıkmak amacıyla argümanlar geliştirmeye odaklanmıştır. Bu 

çerçevede feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının Uluslararası İlişkiler disiplinine 

yönelik eleştirisinde içselleştirilmiş ataerkil sistemin sunmuş olduğu kadın ve 

çatışmanın yan yana durmadığı varsayımını reddettiği görülmektedir. Bununla 

birlikte savaş kararı alma, ekonomik yaptırım uygulama ve benzeri gibi süreçlerin 

erkeklere özgü olduğu varsayımına da karşı çıkmaktadır. 

Kadınların çatışma ve savaş durumlarındaki yerlerini farklı perspektiflerden ele 

almaya çalışan bu çalışma söz konusu süreçlerde kadınların eş, annelik rolleri ve 

mağdur kimlikleriyle şekillenen varlığını göz ardı etmemekle birlikte kadınların 

gerek çatışmalarda gerekse sonrasındaki farklı rollerini de dikkate almaktadır. 

Kadınların uluslararası alanda çatışma ve savaş dönemleri süresinde ve sonrasında 



164 
 

barışçıl doğalarına yapılan atıfları zaman zaman ters yüz edebilen kimlikleri, onların 

da çatışan, rekabet eden ve lider sıfatıyla varlık gösterebilenler olduklarını ortaya 

koymuştur. Bu kimlikleriyle kadınlar çatışma ve savaş dönemlerinde aktif ya da 

pasif, diğer bir ifadeyle çatışan ya da destekleyici rollerde görev alabilmektedir.  

Diğer taraftan çatışma bölgelerine barış koruma birliklerindeki erkeklerin 

bölgedeki yerel kadınlara yönelik gerçekleştirdiği cinsel taciz olayları barış koruma 

birliklerinde ve operasyonlardaki kadın sayılarının artırılması yönündeki çabaları 

daha aktif hale getirmiştir. Bu çabalar dahilinde erkeklere toplumsal cinsiyet eşitliği 

hakkında eğitimler verilirken, birlikteki kadınların ilgili bölge halkı nezdinde ne gibi 

etkiler yaratabileceği değerlendirilmeye çalışılmıştır. Bu değerlendirmeler 

kapsamında BM, NATO, AB VE AGİT gibi uluslararası örgütlerin toplumsal 

cinsiyet bağlamındaki etkinlikleri incelenmiş, bu örgütler aracılığıyla gerçekleştirilen 

operasyonlar kapsamında kadınların nicel ve nitel anlamdaki yeri belirtilmiştir. Bu 

bağlamda uluslararası ilişkilerde güvenlik ve askeri konulara yönelik ataerkil 

zihniyetin devam ettiği, kadınlara bu sebeple çok fazla yer açılmadığı 

gözlemlenmiştir. 

 Kadınların çatışma sonrası süreçlerdeki rollerine bakıldığında ise daha çok 

sivil toplum örgütlenmelerinde, arabuluculuk görevlerinde ve barış müzakerelerinde 

barış sağlayıcı unsurlar olarak erkeklere oranla daha kısıtlı sayıda görev aldıkları 

görülmektedir. Bu doğrultuda çalışmada kadınların sivil toplum örgütleri kurma 

süreçleri çeşitli ülkelerden verilen örneklerle desteklenmiştir. Verilen örnekler 

aracılığıyla kadınların savaş karşıtlığına, savaşın onlarda bıraktıkları etkilerinin nasıl 

çözümlenebileceğine ilişkin geliştirmiş oldukları alternatif eylemliliklerine 

değinilmiştir. Bunlar sonucunda dünya kadınlarının söz konusu örgütlenmeler 

kapsamında uluslararası ilişkilerde çatışan taraflar içerisinde farklı etnik köken, din 

ya da ırk ayrımı yapmadan nasıl bir araya gelebileceklerine dair muazzam birer 

örnek olabilecekleri vurgulanmıştır.  

Arabuluculuk görevleri ve barış müzakerelerindeki yerlerine bakıldığında ise 

kadınların uluslararası ilişkilerdeki erkek egemen algı sebebiyle gölgede kaldığı 

gözlemlenmiştir. Uluslararası barış müzakere süreçlerindeki kadın katılımı ve 

kadınların verdikleri mücadeleler çeşitli ülke örnekleriyle açıklanmaya çalışılmıştır. 

Bu bağlamda kadınların bu zamana kadar yapılan uluslararası barış anlaşmalarında 



165 
 

ne şekilde ve ne etkinlikte katıldıkları irdelenmiş, yapılan araştırmalardaki son veriler 

ışığında değerlendirmelerde bulunulmuştur. Uluslararası ilişkilerde, çatışma sonrası 

müzakere süreçlerinde eril düşüncenin etkisiyle kadınların bu anlamda tecrübesiz, 

yeterli bilgi ve donanımlarının olmadığı önyargısıyla kadınlar görmezden 

gelinebilmektedir .  

Feminist yaklaşımın kendi içerisinde dağınık bir yapısı olsa ve farklı 

görüşlerden oluşan bu yapısı nedeniyle yer yer kendini bir bütün olarak ifade 

edemese de içerisindeki eleştirilerden beslenmiştir. Bu noktada özellikle ikinci dalga 

feminist hareket ve bu hareketi şekillendiren radikal feministlerin çabaları etkili 

olmuştur. Ortaya çıkan hareketlilikle kamuoyu ve medyanın ilgisi çekilebilmiş, 

özellikle 1980’ler sonrasında ulusal anlamda devlet çatısı altında da birçok somut 

adım atılırken aynı zamanda uluslararası platformlarda etkinlik gösterilmiştir. 

Örneğin CEDAW, Pekin Deklarasyonu ya da kadınların barış ve güvenlik 

konularında aktör olarak ele alınmasını sağlayan ilk somut adım olarak nitelendirilen 

1325 sayılı BM kararı, her ne kadar eksiklikleri dile getirilse de uluslararası feminist 

yaklaşımın eleştirilerinin bir sonuca ulaşabildiğini göstermektedir.  

Uluslararası çatışma süreçlerinde kadınların yaşadıkları mağduriyetlerin dile 

getirilmesi ve savaş durumlarında kadın bedeni üzerinden gerçekleştirilen çatışma ve 

bu yöndeki algılamalar kadın STK’larının çabalarıyla uzun yıllara dayanan bir 

çalışma kapsamında BM gündemine girmiş ve en nihayetinde 2000 yılında 

BMGK’nin 1325 sayılı kararı ile uluslararası düzlemde resmi bir yer edinebilmiştir. 

Ancak kararın içeriği incelendiğinde kadının savaş ile olan bağına bir aktör olarak 

değinilmemesi dikkat çekmekle birlikte sürekli olarak barış ile ilişkilendirilmesi 

aslında toplumsal cinsiyetin sunduğu normları kabul etmek anlamına geldiği de ileri 

sürülmektedir. Örneğin 1325’te kadının korunması, barış sürecine katılması, barış 

koruma operasyonlarında toplumsal cinsiyetin ön planda tutulması, çatışmaların 

önlenmesi, çözümü ve kadınların barış inşasındaki önemli rolü başlıkları altında 

kadın bir aktör olarak kabul edilmiş olsa da kullanılan dil sebebiyle kadınların 

uyuşmazlıkları çözen, barışı inşa eden ve çatışmaları önleyen yapısının toplumsal 

cinsiyetçi söylem aracılığıyla pekiştirildiği belirtilmektedir.  

Bu karar ile birlikte uluslararası feminist yaklaşım bunca zamandır dile 

getirilen kadınlar nerede ve ne kadar etkinler sorularına yanıt vermeye çalışsa da 



166 

karar, uluslararası ilişkilerde devletler arasında hakim olan eril anlayış çerçevesinde 

şekillendiği yönünde feminist yaklaşımca eleştirilere maruz kalmıştır. Bu bağlamda 

1325 sayılı kararın kadınların gizli özne olmaktan çıkarılıp birer aktör olarak yer 

alabilmelerine ön ayak olsa da, içeriği bakımından kadınları yine sadece mağdur 

sıfatıyla ve yalnızca korunması gereken kişiler olarak nitelemekten öteye geçemediği 

ifade edilmiştir. Bu eleştiriler sonucu geliştirilmeye açık bir karar olduğu anlaşılan 

1325 sayılı kararın ardından sonuncusu 2019 yılında çıkartılan toplamda dokuz karar 

daha çıkartılmıştır. Çıkartılan kararların içeriklerine bakıldığında uluslararası alanda 

kadınların birer aktör olarak katılımlarının önünün açılması için yapılması 

gerekenler, çatışmalarda ve sonrasında kadınlara yönelik şiddeti önlemeye yönelik 

adımlar, kadınların şiddetten korunması ve suçluların kovuşturulması gibi hususların 

ön plana çıkartıldığı, ancak uluslararası ilişkilerde eril hakimiyeti devam ettirecek 

bazı söylemsel yaklaşımların varlığını sürdürdüğüne dair eleştirilerin de dile 

getirildiği görülmektedir.   

KBG Gündeminin etkisini sürdürebilmesini sağlayan en somut uygulamalar, 

ülkelerin bu doğrultuda uygulamayı taahhüt ettikleri ulusal eylem planları (UEP) 

aracılığı ile olmuştur. 2022 yılı itibariyle BM’ye üye olan devletlerin %52’sinin 

KBG Gündemi doğrultusunda bir ulusal eylem planı bulunmaktadır. KBG 

Gündeminin geliştirilebilmesinin merkezinde cinsiyetine bakılmaksızın herkesin 

güvenliği hak ettiği; ancak kişilerin güvensizliği temelde farklı şekillerde 

deneyimledikleri anlayışı yer almaktadır. Bu nedenle bu farklılıkların politikada 

açıkça ele alınması gerekmektedir. Kadınların güvensizlik deneyimine yönelik 

çözümlerin ana akım haline getirilmesi ileriye doğru bir adım olsa da, kadınların 

deneyimlerini kültürler arasında tek tip olarak ele alan toplumsal cinsiyete dayalı bir 

yaklaşım yine de sorunlu olacaktır. Benzer şekilde devletler ve uluslararası 

kuruluşlar tarafından benimsenen güvenlik ve güvensizlik durumlarının 

tanımlamalarının yerel güvenlik anlayışlarıyla örtüşmemesi de KBG Gündeminin 

uygulanması ile ilgili diğer karşılaşılabilecek önemli bir sorundur.  

BMGK’nin KBG hakkındaki kararları, BMGK 1325’in hedeflerini yerine 

getirmek için, UEP’lerin benimsenmesinin önemini ortaya koymaktadır. 1325 sayılı 

kararın içeriğine dayalı olarak geliştirilen eylem planları devletler, uluslararası 

kuruluşlar ve bölgesel kuruluşlarca da uygulanmaya başlamış ve böylece kararın 



167 

hareketliliği ve hayata geçirilmesi yaygınlaşmıştır. Her ne kadar devletler tarafından 

uygulanan UEP’lerin sayısı artsa da planların etkili olması, daha fazla kadın 

katılımının sağlaması ve kadınlarla ilgili sorunların çözümüne yönelik bütçe 

ayrılması; sosyal, ekonomik, politik ve güvenlikle ilgili konularda çeşitli STK’lar ile 

birlikte hareket edilmesi ve hesap verebilirlik için mekanizmaların geliştirilmesi de 

gerekmektedir. Ayrıca araştırılan UEP’lerin çoğunun kadınların katılımının 

gelişimini takip etmek için bir bütçeye ya da gerekli imkana sahip olmadığı 

görülmektedir.  

UEP’lerin bir adım daha ilerletilmesi ise günümüzde hala daha eleştiriye 

oldukça açık olan, çelişkili uygulamalar nedeniyle kafalarda soru işareti bırakan 

feminist dışpolitika (FDP) söylemi ve bu kapsamda ortaya çıkan uygulamalar 

olmuştur. Feminist uluslararası ilişkiler yaklaşımının uluslararası arenada giderek 

artan etkileşim gücünden faydalanmak isteyen devletler feminist dış politikalarını 

ilan ederek kadın kimliğini ön plana çıkartan marka imajlarına katkı sağlamaya 

başlamıştır. Bu kapsamda feminist dış politikanın kadın kimliğinin aktör olarak var 

olması amacına mı hizmet ettiği yoksa erkek egemen uluslararası ilişkilerde kadın 

kimliğinin bir araç olarak mı kullanıldığı hususu tartışmaya açıktır.  

Geleneksel dış politika konuları askeri ve ekonomik güç ile ilgili olduğu kadar 

devletlerin bu güç kaynaklarını korumak ve uluslararası alanda çıkarlarını korumaya 

yönelik olarak diğer aktörleri gerektiğinde zorlamak için kullanması ile de ilişkilidir. 

Bu bağlamda bir taraftan ulusal güvenlik için savaş kararları alınabilirken, diğer 

taraftan savaşlarda sivillerin güvenliği zarar görebilmektedir.  Ayrıca dış politikada 

üst düzey kadrolarda kadınları güçlendirmeye yönelik çabalar söz konusu olsa da 

hakim olan anlayışın kaba kuvvet, tahakküm ve rekabete odaklanarak eril 

hegemonyayı ön plana çıkardığı ileri sürülmektedir. Bu noktalardan hareketle, devlet 

güvenliğinden ziyade bireyin güvenliğinin ön plana çıkartılacağı söylemiyle bazı 

devletler uluslararası alanda feminist dış politikalarını ilan etmiştir. 2022 Haziran ayı 

itibariyle dünyada feminist dış politikayı resmi olarak benimseyen ülkeler Kuzey 

Avrupa’da İsveç, Batı Avrupa’da Fransa, Güney Amerika’da Meksika olurken, 

Kuzey Amerika’da Kanada feminist uluslararası yardım politikasını duyurmuştur. 

Bunların dışında İspanya, Lüksemburg, Libya ve son olarak Almanya feminist dış 



168 

politikaya geçiş için gerekli adımları atacaklarını duyurmuş ve fakat resmi anlamda 

bir süreç gerçekleşmemiştir. 

Uluslararası İlişkiler disiplininde feminist yaklaşımın, iç ve dış politikaya ya da 

çatışma, barış ve güvenlik ile ilgili çalışmalara yaptığı eleştiriler ve feminist 

uluslararası ilişkiler yaklaşımında dile getirilmiş söylemler ülkeden ülkeye farklılık 

göstermiştir. Bunda feminist bir dış politikanın somut olarak neleri içermesi, hangi 

konuları ele alması ve hangi önlemleri alması gerektiği konusunda ortak bir paydada 

buluşulamamasının önemli bir etkisi olmuştur. Bu durum her ülkenin kendi çıkarları 

doğrultusunda FDP’i uygulamasına hizmet etmiş ve bu da feminist bir dış politika 

çerçevesinin hatlarının belirlenememesine sebep olmuştur.  

UEP ve FDP uygulamaları incelendiğinde bazı ilerici adımlar içermekle 

birlikte devlet merkezli oldukları ve uluslararası feminist yaklaşımca toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğinin asıl nedeni olarak görülen güç ilişkilerine yeterince 

odaklanılmadığı görülmektedir. Bununla beraber feminist dış politikalarla politik 

meşruiyet kazanmayı amaçlayan ülkelerin iç ve dış politikalarında, söylemlerinde ve 

uygulamalarında çelişkiler olabildiği gözlemlenmiştir. İsveç ve Kanada’nın silah 

ticareti konusundaki tutarsız yaklaşımları, Meksika’da kapsamlı bir eylem planı 

hazırlanmış olsa bile ülke içerisindeki cinsiyete dayalı şiddete aldırmama gibi kadın 

hakları sorunlarına yönelik çözümlerin getirilmeyişi FDP’lerini uygulamaya 

koymaya başlayan devletlerin dış politikada kendisine yeni bir yön veremeden içi 

boş bir “marka çalışmasına” dönüşme tehlikesini ortaya çıkarmaktadır. Buna ek 

olarak ülkelerin 1325 UEP’leri ile ilgili yayınladıkları resmi belgelerin hemen hemen 

hepsinde izleme ve değerlendirme mekanizmalarının olmaması konu özelinde temel 

verilere ulaşmayı ve karşılaştırılabilir bir tablo çizilmesini zorlaştırmaktadır. 

Feminist dış politika, dış politikayı yalnızca kadınlar için daha iyi koşulları 

teşvik edecek şekilde değil, aynı zamanda işbirliği ve insan güvenliğine öncelik 

verecek şekilde değiştirme hedefini belirtirken, bu kapsamda insan hayatını tehdit 

eden salgın hastalıklar ve iklim değişikliği gibi hususlar da düşman devletler kadar 

güvenlik tehdidi olarak değerlendirilmektedir. Bunlar neticesinde herkes için daha 

barışçıl, eşitlikçi ve sürdürülebilir bir dünya oluşturulması amacı dile getirilmektedir. 

Uluslararası feminist yaklaşım ise uluslararası ilişkilerde karar verici ulusal ve 

uluslararası mekanizmalarda kadının yerinin sorgulanması, bu sorgulama 



169 
 

kapsamında kadına hak ettiği yerin verilmesi ve kadının statüsünün iyileştirilmesi 

yönünde çaba sarf etmektedir. Tüm bu çabalar ilgili ulusal hükümetler ve uluslararası 

örgütler tarafından olumlu ve iyileştirici adımların atılmasını sağlasa da Birleşmiş 

Milletler Toplumsal Cinsiyet Eşitliği ve Kadının Güçlendirilmesi Birimi (The United 

Nations Entity for Gender Equality and the Empowerment of Women- UN Women) 

verilerine göre 1 Eylül 2021 itibariyle 24 ülkede devlet ve/veya hükümet başkanı 

olarak görev yapan 26 kadın bulunmakta ve mevcut hızla gidildiğinde cinsiyet 

eşitliğine söz konusu pozisyonlarda 130 yıl daha ulaşılamayacağı belirtilmektedir. 

Cinsiyet eşitliğinin 2077’den önce sağlanamayacağı belirtilen bakanlık düzeyinde ise 

hükümet bakanlarının %21’i kadınlardan oluşurken yalnızca 14 ülkenin kabinesinde 

kadın oranı %50’nin üzerine çıkabilmiştir. Kadınların getirildikleri bakanlıklara 

bakıldığında aile, çocuk, genç, yaşlı ve engelli bireyler ile ilgili çalışmaları kapsayan 

bakanlıklar; sosyal işler ile ilgili bakanlıklar; çevre, doğal kaynaklar ve enerji 

konuları ile ilgili bakanlıklar ile istihdam, emek ve cinsiyet ile ilgili bakanlıklarda 

görev aldıkları belirtilmiştir. Bu veriler göz önünde alındığında uluslararası feminist 

yaklaşımın eleştirilerinin somut anlamda olumlu yönde bir etki etmediği, uluslararası 

anlamda atılan adımların sözde kaldığı gözlemlenmekte ve kat edilmesi gereken 

oldukça uzun bir yolunun olduğu görülmektedir.   

Sonuç olarak uluslararası güvenlik, çatışma ve barış bağlamında kadınların 

yalnızca mağdur ve korunmaya muhtaç kimliği ile değerlendirilmekten öteye 

gidilmesi ve aktif aktörler olarak rollerinin güçlendirilmesi için gerekli yapısal 

dönüşümlerin sağlanması gerekmektedir. Zira uluslararası feminist yaklaşımın dikkat 

çektiği üzere, uluslararası çatışma çözümü ve barış süreçlerinde kadınların deneyim 

ve bakış açılarının sürece katılmaması, kadınların tam olarak temsil edilmediği ve 

kadın bakış açısından yoksun bir şekilde hareket edilen uluslararası barış 

masalarından çıkan sonuçlar toplumun yarısının deneyimlerinin yok sayılması 

anlamına gelecektir.  Bu durum ise kadınların çatışma öncesinde, sırasında ve 

sonrasında yaşanan ve kök nedenlerinin çözümlenemediği sosyal, siyasal ve 

ekonomik sorunların bir kısır döngüye girmesine sebep oluşturmaktadır. Uluslararası 

alanda çatışmaların çözülmesi, çatışma öncesi, sırası ve sonrasında yaşanılan 

olumsuz durumların tekrar yaşanmaması adına kadınların da aktif birer aktör olarak 

barış müzakerelerinde yer alması, kararlarda etkili bir şekilde kadın kimliğini 



170 

yansıtması, kadınların yararı için verilen kararların kadınlarla beraber verilmesi 

gerekmektedir. Bu şekilde uluslararası alanda eşit bir platformda aktör olarak varlık 

gösterebilmek uluslararası çatışma sonrası barış inşa süreçlerindeki toplumları daha 

demokratik ve ilerici bir düzene taşıyacaktır. 



KAYNAKÇA 

Ackerly, B. A. ve D’costa, B. (2005). Transnational Feminism:  Political 

Strategies and Theoretical Resources. IR Working Paper. Erişim adresi: 

https://ir.bellschool.anu.edu.au/sites/default/files/uploads/2016-

08/ir_working_paper_2005-1.pdf  (Erişim tarihi: 15.05.2021). 

AFAD. (2014). Syrian Women in Turkey. Erişim adresi: 

https://www.afad.gov.tr/kurumlar/afad.gov.tr/17935/xfiles/afad-suriye-

kdn_eng_1_.pdf (Erişim tarihi: 17.08.2020). 

African Union. (2009). African Union Gender Policy. Erişim adresi: 

https://www.usip.org/sites/default/files/Gender/African_Union_Gender_Policy_2009

.pdf (Erişim tarihi: 17.08.2020). 

Aggestam, K. ve Rosamond, A. B. (2016). Swedish Feminist Foreign Policy 

in the Making: Ethics, Politics and Gender. Ethics and International Affairs, 30(3): 

323–334. doi: 10.1017/S0892679416000241. 

Aggestam, K. ve Rosamond, A. B. (2018). Re-politicising the Gender-

Security Nexus: Sweden’s Feminist Foreign Policy. European Review of 

International Studies, 5(3): 30-48. doi: 10.3224/eris.v5i3.02.  

Aggestam, K. ve Svensson, I. (2018). Where Are the Women in Peace 

Mediation. K. Aggestam ve A. E. Towns (Ed.).  Gendering Diplomacy and 

International Negotiations içinde (s. 149-169). Switzerland: Palgrave Macmillan. 

Aggestam, K. ve Towns, A. E. (2018). Coclusion: The Quest for Gender 

Justice in Diplomacy. K. Aggestam ve A. E. Towns (Ed.).  Gendering Diplomacy 

and International Negotiations içinde (s. 277-295). Switzerland: Palgrave 

Macmillan. 

Aggestam, K. ve True, J. (2020).Gendering Foreign Policy: A Comparative 

Framework for Analysis. Foreign Policy Analysis, 16(2): 143-162. Erişim adresi: 

https://www.prio.org/publications/12335 (Erişim tarihi: 05.08.2021). 

https://ir.bellschool.anu.edu.au/sites/default/files/uploads/2016-08/ir_working_paper_2005-1.pdf
https://ir.bellschool.anu.edu.au/sites/default/files/uploads/2016-08/ir_working_paper_2005-1.pdf
https://www.afad.gov.tr/kurumlar/afad.gov.tr/17935/xfiles/afad-suriye-kdn_eng_1_.pdf
https://www.afad.gov.tr/kurumlar/afad.gov.tr/17935/xfiles/afad-suriye-kdn_eng_1_.pdf
https://www.usip.org/sites/default/files/Gender/African_Union_Gender_Policy_2009.pdf
https://www.usip.org/sites/default/files/Gender/African_Union_Gender_Policy_2009.pdf
https://www.prio.org/publications/12335


172 
 

Aggestam, K., Rosamon, A. B. ve Kronsel, A. (2018). Theorising Feminist 

Foreign Policy. International Relations, 33(1): 23-39. doi: 

https://doi.org/10.1177/0047117818811892 (Erişim tarihi: 05.08.2021). 

Ahall, L. (2018). Affect as Methodology: Feminism and the Politics of 

Emotion. International Political Sociology, 12: 36-52. 

Aharoni, S. B. (2018). Diplomacy as Crisis: An Institutional Analysis of 

Gender and the Failure to Negotiate Peace in Israel. K. Aggestam ve A. E. Towns 

(Ed.).  Gendering Diplomacy and International Negotiations içinde (s. 193-213). 

Switzerland: Palgrave Macmillan. 

Aktaş, G. (2013). Feminist Söylemler Bağlamında Kadın Kimliği: Erkek 

Egemen Bir Toplumda Kadın Olmak. Edebiyat Fakültesi Dergisi, 30(1): 53-72. 

Alibhai-Brown, Y. (2015, 22 Şubat). The jihadi girls are just part of a long 

line attracted to mad, bad men. The Independent. Erişim adresi: 

https://www.independent.co.uk/voices/comment/the-jihadi-girls-are-just-part-of-a-

long-line-attracted-to-mad-bad-men-10062909.html (Erişim tarihi: 21.08.2021). 

Alikılıç, Ö. ve Baş, Ş. (2019). Dijital Feminizm: Hashtag’in Cinsiyeti. Fe 

Dergi, 11(1): 89-111.  

Altınay, A. (2011, 10 Eylül). Bir Madde Olarak “Militarizm”. BİAMAG 

CUMARTESİ. Erişim adresi: http://bianet.org/biamag/insan-haklari/132620-bir-

madde-olarak-militarizm (Erişim tarihi: 12.09.2021). 

Altınay, A. (2013). Milliyetçilik, Toplumsal Cinsiyet ve Feminizm. A. 

Altınay (Ed.). Vatan, Millet ve Kadınlar içinde (s.15-32). İstanbul: İletişim Yayınları.  

Amaral, F. P. ve Gonzales Martinez, M. N. (2016a). What About the Others? 

The Paradigm Used for Some Governments to Achieve Peace Through Starting 

Conflicts. F. P. Amaral ve M. N. Gonzales Martinez (Ed.). The War The Women 

Their Bodies Researchs and Experiences on Africa, America, Asia and Europe içinde 

(17-43). Barranquilla: Ediciones Universidad Simon Bolivar. 

Amaral, F. P. ve Gonzales Martinez, M. N. (2016b). Conflict and Post 

Conflict Borderlines: Women As the Central Piece of Conflict Resolution. F. P. 

Amaral ve M. N. Gonzales Martinez (Ed.). The War The Women Their Bodies 

https://doi.org/10.1177/0047117818811892
https://www.independent.co.uk/voices/comment/the-jihadi-girls-are-just-part-of-a-long-line-attracted-to-mad-bad-men-10062909.html
https://www.independent.co.uk/voices/comment/the-jihadi-girls-are-just-part-of-a-long-line-attracted-to-mad-bad-men-10062909.html
http://bianet.org/biamag/insan-haklari/132620-bir-madde-olarak-militarizm
http://bianet.org/biamag/insan-haklari/132620-bir-madde-olarak-militarizm


173 
 

Researchs and Experiences on Africa, America, Asia and Europe içinde (47-77). 

Barranquilla: Ediciones Universidad Simon Bolivar. 

Anıl, E., İlkkaracan, P., Kılıç, Z., Ronge, K., Seral, G. ve Ülgen, T. (2001). 

Pekin+5: Birleşmiş Milletlerde Kadının İnsan Hakları ve Türkiye’nin Taahhütleri. 

Kadının İnsan Hakları Projesi (KİHP)- Yeni Çözümler Vakfı. Erişim adresi: 

http://www.ceidizleme.org/ekutuphaneresim/dosya/219_1.pdf (Erişim tarihi: 

19.09.2021). 

Arat, N. (1980). Kadın Sorunu. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları.  

Arı, T. (2013). Uluslararası İlişkilerde Egemen Teoriler ve Temel Tartışma 

Konuları. Uluslararası İlişkiler Teorileri Çatışma, Hegemonya, İşbirliği içinde (40-

60). Bursa: MKM Yayıncılık. 

Arman, M. N. ve Şerbetçi, D. (2012). Postkolonyal Feminist Teoride 

Milliyetçilik, Militarizm ve Savaş Karşıtlığı. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 14(3): 65-83. 

Aroussi, S. (2017). National Action Plans on Women, Peace and Security as 

Tools of Foreign Policy: Reconsidering Gender Security in the West. S. Aroussi 

(Ed.). Rethinking National Action Plans on Women, Peace and Security Edition: 

NATO Peace and Security Series içinde (s. 29-40). Amsterdam: IOS Publishing. 

Ataman, M. (2009). Feminizm: Geleneksel Uluslararası İlişkiler Teorilerine 

Alternatif Yaklaşımlar Demeti. Alternatif Politika, 1(1): 1-41. 

Atmaca, A. Ö. ve Gözen Ercan, P. (2018). Uluslararası Güvenliği Yeniden 

Düşünmek: Uluslararası İlişkiler Disiplininde Feminist Eleştiriler. Uluslararası 

İlişkiler, 15(59): 19-31. 

Aydın Koyuncu, Ç. (2012). Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımları 

Açısından Güvenlik Konusunun Analizi. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 67(1): 

111-139. 

Aydın, M. (1996). Uluslararası İlişkilerde Yaklaşım, Teori ve Analiz. Ankara 

Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 51(1): 71-114. 

http://www.ceidizleme.org/ekutuphaneresim/dosya/219_1.pdf


174 
 

Aydoğan, S. (2020, Nisan). Kanada, Suudi Arabistan’a silah satışı yasağını 

kaldırdı. Anadolu Ajansı. Erişim adresi: https://www.aa.com.tr/tr/dunya/kanada-

suudi-arabistan-a-silah-satisi-yasagini-kaldirdi/1799361 (Erişim tarihi: 01.06.2022). 

Bastick, M. ve Torres, D. (2010). 

Implementing the Women, Peace and Security Resolutions in Security Sector 

Reform. Geneva Centre for the Democtaric Control of Armed Forces (DCAF)- 

Gender and SSR Toolkit, Tool 13. Erişim adresi: 

https://www.dcaf.ch/sites/default/files/publications/documents/Tool_13_SCRs.pdf 

(Erişim tarihi: 13.12.2021). 

Başdaş, B., Coşar, S., Arcan Gökçen, S. (2012) Feminizme Farklı 

Yaklaşımlar ve Üçüncü Dalga. İstanbul-Amargi Feminizm Tartışmaları içinde (s. 

333-366). İstanbul: Kumbara Sanat Atölyesi ve Toplumsal Dayanışma Derneği ve  

Henrich Böll Stiftung Derneği Türkiye Temsilciliği. 

Baumgardner, J. (2011). F'em: Goo Goo, Gaga and Some Thoughts on Balls. 

C.A: Selam Press. 

BBC News. (2017, Şubat). Reality Check: Is Malmo the 'rape capital' of 

Europe? Erişim adresi: https://www.bbc.com/news/uk-politics-39056786 (Erişim 

tarihi: 14.12.2021). 

BBC News. (2018, Ağustos). Suudi Arabistan, 'içişlerine karıştığı' 

gerekçesiyle Kanada'yla ilişkilerini dondurdu. Erişim adresi: 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-45080041 (Erişim tarihi: 01.06.2022). 

BBCTURKISH. (2007, 30 Ocak). Liberya’ya kadın barış gücü. Erişim adresi: 

http://www.bbc.co.uk/turkish/news/story/2007/01/070130_liberia.shtml (Erişim 

tarihi: 15.12.2021). 

Bergoffen, D. (2003). February 22, 2001: Toward a Politics of the Vulnerable 

Body. Hypatia, 18(1): 116-134. 

Bigio, J. (2016, 19 Temmuz). NATO: Women Make Us Stronger. [Blog 

yazısı]. Erişim adresi: https://www.cfr.org/blog/nato-women-make-us-stronger 

(Erişim tarihi: 07.09.2021). 

Bigio, J. ve Vogelstein, R. (2018, 26 Eylül). Increasing Female Participation 

in Peacekeeping Operations. Council on Foreign Relations. Erişim adresi: 

https://www.aa.com.tr/tr/dunya/kanada-suudi-arabistan-a-silah-satisi-yasagini-kaldirdi/1799361
https://www.aa.com.tr/tr/dunya/kanada-suudi-arabistan-a-silah-satisi-yasagini-kaldirdi/1799361
https://www.dcaf.ch/sites/default/files/publications/documents/Tool_13_SCRs.pdf
https://www.bbc.com/news/uk-politics-39056786
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-45080041
http://www.bbc.co.uk/turkish/news/story/2007/01/070130_liberia.shtml
https://www.cfr.org/blog/nato-women-make-us-stronger


175 
 

https://www.cfr.org/report/increasing-female-participation-peacekeeping-operations 

(Erişim tarihi: 07.09.2021). 

Bilgin Aytaç, G. (2018). Feminist Yaklaşım Çerçevesinde İnsan Güvenliği: 

Sivil Toplum Gözüyle Irak Örneği. Marmara Üniversitesi Kadın ve Toplumsal 

Cinsiyet Araştırmaları Dergisi, 2(1): 9-23. 

Biter, İ. T. (2017). Uluslararası İlişkilerde Feminist Dış Politika Söylemi ve 

İsveç Örneği. Alternatif Politika, 9(3): 495-524. 

Blanchard, E. M. (2003). Gender, International Relations, and the 

Development of Feminist Security Theory. The University of Chicago Press 

Journals, 28(4): 1289-1312. 

Bodur Ün, M. (2017). Feminist Uluslararası İlişkiler Sayısı. Alternatif 

Politika, 9(3): i-viii. 

Booth, K. (2005). Critical Explorations. K. Booth (Ed.). Critical Security 

Studies and World Politics. Boulder: Lynne Rienner.   

Boris, E. ve Louise Elias, A. (2017). Workplace Discrimination, Equal Pay, 

and Sexual Harassment: An Intersectional Approach. H. J. McCammon, V. Taylor, J. 

Reger ve R. L. Eınwohner (Ed.). U.S. Women’s Social Movement Activism içinde (s. 

193-214). United States of America: Oxford University Press.  

Boutros-Ghali, B. (1992). Empowering the United Nations. Foreign Affairs, 

71(5): 90-102.  

BRA. (2022). Rape and Sexual Offences. Erişim adresi: https://bra.se/bra-in-

english/home/crime-and-statistics/rape-and-sex-offences.html (Erişim tarihi: 

07.09.2021). 

Brown, S. E. (2015). Rwanda. J. Hedström ve T. Senarathna (Ed.). Woman in 

Conflict and Peace içinde (s.123-155). Stockholm: International IDEA. Erişim 

adresi: https://www.idea.int/publications/catalogue/women-conflict-and-peace 

(Erişim tarihi: 11.10.2021). 

Brownmiller, S. (1984). Cinsel Zorbalık. İstanbul: Cep. 

Bunga, G. A. (2017). The Protection of Women in Armed Conflict. Yustisia, 

6(2): 1-21. 

https://www.cfr.org/report/increasing-female-participation-peacekeeping-operations
https://bra.se/bra-in-english/home/crime-and-statistics/rape-and-sex-offences.html
https://bra.se/bra-in-english/home/crime-and-statistics/rape-and-sex-offences.html
https://www.idea.int/publications/catalogue/women-conflict-and-peace


176 
 

Burguieres, M. (1990) . Feminist Approaches to Peace: Another Step for 

Peace Studies. Millennium: Journal of International Studies, 19 (1): 1–18. 

Cabreza-Balleza, M. ve Popovic, N. (2011). Costing and Financing 1325: 

Examining the Resources Needed to Implement UN Security Council Resolution 

1325 at the National Level as well as the Gains, Gaps and Glitches on Financing the 

Women, Peace and Security Agenda. Cordaid, Global Network of Women 

Peacebuilders, ICAN. Erişim adresi: https://www.cordaid.org/en/wp-

content/uploads/sites/3/2013/01/Costing-Financing-1325_1.pdf (Erişim tarihi: 

22.03.2022). 

CFF-Centre for Feminist Foreign Policy. (t.y.). What is Feminist Foreign 

Policy. Erişim adresi: https://centreforfeministforeignpolicy.org/feminist-foreign-

policy (Erişim tarihi: 29.05.2022). 

Charlesworth, H. (2008). Are Women Peaceful? Reflection on the Role of 

Women in Peace-Building. Feminist Legal Studies, 16: 347-361. 

Chinkin, C. (2017, 8 Mart). Kadınlar, Barış ve Güvenlik: söylemden 

uygulamaya geçiş. NATO Review. Erişim adresi: 

https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2017/03/08/kadinlar-baris-ve-guevenlik-

soeylemden-uygulamaya-gecis/index.html (Erişim tarihi: 11.10.2021). 

Cock, J. (1991). Colonels and Cadres: War and Gender in South Africa. Cape 

Town: Oxford University Press. 

Cockburn, C. (2004). The Continuum of Violence: A Gender Perspective on 

War and Peace. W. Giles ve J. Hyndman (Ed.).  In Sites of Violence: Gender and 

Conflict Zones içinde (s. 24-44). Los Angeles: University of California Press. 

Cockburn, C. (2009). Buradan Baktığımızda Kadınların Militarizme Karşı 

Mücadelesi. (Çev. F. Özlen). İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Cockburn, C. (2012). Don’t Talk to Me About War. My Life’s A Battlefield. 

Erişim adresi: https://www.opendemocracy.net/en/5050/dont-talk-to-me-about-war-

my-lifes-battlefield/ (Erişim tarihi: 06.05.2021). 

Cockburn, C. (2013). When is Peace? Women’s Post-Accord Experiences in 

Three Countries. Soundings, 53(18): 143-160. 

https://www.cordaid.org/en/wp-content/uploads/sites/3/2013/01/Costing-Financing-1325_1.pdf
https://www.cordaid.org/en/wp-content/uploads/sites/3/2013/01/Costing-Financing-1325_1.pdf
https://centreforfeministforeignpolicy.org/feminist-foreign-policy
https://centreforfeministforeignpolicy.org/feminist-foreign-policy
https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2017/03/08/kadinlar-baris-ve-guevenlik-soeylemden-uygulamaya-gecis/index.html
https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2017/03/08/kadinlar-baris-ve-guevenlik-soeylemden-uygulamaya-gecis/index.html
https://www.opendemocracy.net/en/5050/dont-talk-to-me-about-war-my-lifes-battlefield/
https://www.opendemocracy.net/en/5050/dont-talk-to-me-about-war-my-lifes-battlefield/


177 
 

Codepink. Org. (2020). What is Codepink?. Erişim adresi: 

https://www.codepink.org/about (Erişim tarihi: 16.05.2021). 

Cohn, C., Kinsella, H. ve Gibbings, S. (2004). Women, Peace and Security 

Resolution 1325. International Feminist Jorunal of Politics, 6(1): 130-140. doi: 

https://doi.org/10.1080/1461674032000165969 (Erişim tarihi: 18.03.2021). 

Collier, R. B. ve Collier, D. (1999). Shaping the Political Arena: Critical 

Junctures, the Labor Movement and Regime Dynamics in Latin America. Princeton, 

N.J.: Princeton University Press. 

Concord. (2017). How Feminist is Sweden Foreign Policy?. Erişim adresi: 

https://concord.se/wp-content/uploads/2018/05/eng-summary-how-feminist-

swedens-foreign-policy-2017.pdf (Erişim tarihi: 08.11.2021). 

Çağatay, N. ve Soysal, Y. N. (2011). Uluslaşma Süreci ve Feminizm Üzerine 

Karşılaştırmalı Düşünceler. Ş. Tekeli (Ed.). 1980'ler Türkiye’sinde Kadın Bakış 

Açısından Kadınlar içinde (s. 291-301). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Çaha, Ö. (2001). Türkiye’de Kadın Hareketi Tarihi: Değişen Bir Şey Var Mı? 

Kadın Bienali Etkinlikleri Çerçevesinde Türkiye’de Kadın ve Sivil Toplum.  Erişim 

adresi: https://kadem.org.tr/turkiyede-kadin-hareketinin-tarihi-degisen-bir-sey-varmi/ 

(Erişim tarihi: 13.04.2022). 

Çalış, Ş. ve Özlük, E. (2007). Uluslararası İlişkiler Tarihinin Yapısökümü: 

İdealizm-Realizm Tartışması. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

17(18): 225-243. 

Çelik, A. B. (2016). BMGK 1325’ten 15 Yıl Sonra: Kadınlar, Barış ve 

Güvenlik. Türkiye Politika ve Araştırma Merkezi (Research Turkey), 5(3): 6-17.  

Çelik, A. B. (2018). Toplumsal Mutabakatta ve Çatışma Çözümünde 

Kadınların Rolü. İstanbul Politikalar Merkezi. Erişim adresi: 

https://ipc.sabanciuniv.edu/Content/Images/Document/uzlasmada-ve-catisma-

cozumunde-kadinlarin-rolu-925546/uzlasmada-ve-catisma-cozumunde-kadinlarin-

rolu-925546.pdf (Erişim tarihi: 12.10.2021). 

De Vido, S. (2017). Women’s Tribunals to Counter Impunity and 

Forgetfulness: Why are They Relevant for International Law. Deportate, Esuli, 

Profughe (DEP), 33: 145-173. 

https://www.codepink.org/about
https://doi.org/10.1080/1461674032000165969
https://concord.se/wp-content/uploads/2018/05/eng-summary-how-feminist-swedens-foreign-policy-2017.pdf
https://concord.se/wp-content/uploads/2018/05/eng-summary-how-feminist-swedens-foreign-policy-2017.pdf
https://kadem.org.tr/turkiyede-kadin-hareketinin-tarihi-degisen-bir-sey-varmi/
https://ipc.sabanciuniv.edu/Content/Images/Document/uzlasmada-ve-catisma-cozumunde-kadinlarin-rolu-925546/uzlasmada-ve-catisma-cozumunde-kadinlarin-rolu-925546.pdf
https://ipc.sabanciuniv.edu/Content/Images/Document/uzlasmada-ve-catisma-cozumunde-kadinlarin-rolu-925546/uzlasmada-ve-catisma-cozumunde-kadinlarin-rolu-925546.pdf
https://ipc.sabanciuniv.edu/Content/Images/Document/uzlasmada-ve-catisma-cozumunde-kadinlarin-rolu-925546/uzlasmada-ve-catisma-cozumunde-kadinlarin-rolu-925546.pdf


178 
 

Dejmanee, T. (2016). Waves and Popular Feminist Entanglements: 

Diffraction As A Feminist Media Methodology. Feminist Media Studies, 16(4): 741-

745.  

Delmar, R. (1984). Engels'in Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin 

Yükselişine Yeniden Bakış. J. Mitchel ve A. Oakley (Ed.).  Kadın ve Eşitlik içinde 

(s. 133-155). (Çev. F. Berktay). Ankara: Kaynak Yayınları. 

Demir, C. K. (2019). Barışı Koruma. Uluslararası İlişkiler Konseyi Güvenlik 

Yazıları Serisi, 32: 1-8. 

Demirtürk Demirdöğen, Ü. (2006). Birleşmiş Milletler Barışı Koruma 

Operasyonları ve Güç Kullanma Olgusu (1946-1996). Akdeniz İ.İ.B.F. Dergisi, 11: 

236-257.   

Demokratik Gelişim Enstitüsü (Democratic Progress Institute- DPI). (2015). 

1325 No'lu BM Güvenlik Konseyi Kararının Hayata Geçirilmesiyle Kadınların, 

Barışın İnşası ve Çatışma Çözümüne Daha İyi Bir Şekilde Dahil Edilmelerinin 

Yolları İle İlgili Çalışma. Erişim adresi: https://www.democraticprogress.org/wp-

content/uploads/2014/11/TURKISH-1325-Report-Proof.pdf (Erişim tarihi: 

02.05.2021). 

Dodd, V. (2016, 19 Ocak). Four London schoolgirls who left UK for Syria 

married men approved by Isis. The Guardian. Erişim adresi: 

https://www.theguardian.com/world/2016/jan/19/four-london-schoolgirls-who-left-

uk-for-syria-married-men-approved-by-isis (Erişim tarihi: 17.07.2021). 

Doğan, F. ve Özlük, D. (2016). Feminist Uluslararası İlişkiler ve Uluslararası 

İlişkiler Eleştirisi: Cinsiyet, Devlet ve Güvenlik. Selçuk Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bililer Fakültesi Sosyal Ekonomik Araştırmalar Dergisi, 32: 54-70. 

Donovan, J. (2007). Feminist Teori. (Çev. A. Bora, F. Sayılan, M. A. 

Gevrek). İstanbul: İletişim Yayınları. 

DPO Gender Unit. (2019). Strengthening Accountability on Women, Peace 

and Security in Peacekeeping. New York:  Erişim adresi: 

https://peacekeeping.un.org/sites/default/files/strengthening_accountability.pdf 

(Erişim tarihi: 19.02.2021). 

https://www.democraticprogress.org/wp-content/uploads/2014/11/TURKISH-1325-Report-Proof.pdf
https://www.democraticprogress.org/wp-content/uploads/2014/11/TURKISH-1325-Report-Proof.pdf
https://www.theguardian.com/world/2016/jan/19/four-london-schoolgirls-who-left-uk-for-syria-married-men-approved-by-isis
https://www.theguardian.com/world/2016/jan/19/four-london-schoolgirls-who-left-uk-for-syria-married-men-approved-by-isis
https://peacekeeping.un.org/sites/default/files/strengthening_accountability.pdf


179 
 

Drian, J. Y. L. ve Schiappa, M. (2019, Mart). Feminist Foreign Policy.  

Ministere De L’europe Et Des Affaires Etrangeres. Erişim adresi: 

https://www.diplomatie.gouv.fr/en/french-foreign-policy/human-

rights/news/article/feminist-foreign-policy-op-ed-by-jean-yves-le-drian-and-marlene-

schiappa-08-03 (Erişim tarihi: 04.10.2021). 

Egbatan, M. (2013). Nasıl Bir Barış Süreci: Geçiş Dönemi Adaleti ve 

Toplumsal Cinsiyet. Fe Dergi, 5(2): 8-19. 

Egbatan, M. ve Şahin, G. (2014). Uluslararası İlişkilerde Feminist 

Yaklaşımlar. M. Şahin,  ve O. Şen (Ed.). Uluslararası İlişkiler Teorileri Temel 

Kavramlar içinde (s. 251-281). Ankara: Kripto Yayınları.  

Eisenstein, Z. (1999). Constructing a Theory of Capitalist Patriarchy and 

Socialist Feminism. Critical Sociology, 25(2/3): 196-217. 

Elshtain, J. B. (1987). Women and War. New York: Basic Books.  

Enloe, C. (1989). Bananas, Beaches, and Bases: Making Feminist Sense of 

International Politics. Berkeley: University of California Press.  

Enloe, C. (2000). Maneuvers The International Politics of Militarizing 

Women’s Lives. Berkeley, CA: University of California Press. 

Eralp, F. (2017). Türkiye ve Dünyada Kadınların Barış Hareketi. Duvarları 

Yıkmak, Köprüleri Kurmak Yeni Küresel Feminizmin Yükselişi ve İmkanları içinde 

(s. 162-169). İstanbul: Heinrich Böll Stiftung Derneği Türkiye Temsilciliği. Erişim 

adresi: 

https://tr.boell.org/sites/default/files/duvarlari_yikmak_kopruleri_kurmak_sayfalar.p

df (Erişim tarihi: 23.04.2021). 

Erbaş, S. (2018). Varolmanın Dayanılmaz Zorluğu: Kadın Olmak. LAÜ 

Sosyal Bilimler Dergisi, IX(I): 75-88. 

Ertürk, Ş. (2008). Uluslararası Belgeler ve Avrupa Birliği Direktifleri 

Işığında Çalışma Hayatımızda Kadın Erkek Eşitliği. Ankara: Belediye-İş Sendikası. 

European Union. (2008). EU Comprehensive Approach for the 

Implementation of UN Security Council Resolutions 1325 and 1820 on Women and 

Peace and Security. Brussels: European Union. Erişim adresi: 

https://www.diplomatie.gouv.fr/en/french-foreign-policy/human-rights/news/article/feminist-foreign-policy-op-ed-by-jean-yves-le-drian-and-marlene-schiappa-08-03
https://www.diplomatie.gouv.fr/en/french-foreign-policy/human-rights/news/article/feminist-foreign-policy-op-ed-by-jean-yves-le-drian-and-marlene-schiappa-08-03
https://www.diplomatie.gouv.fr/en/french-foreign-policy/human-rights/news/article/feminist-foreign-policy-op-ed-by-jean-yves-le-drian-and-marlene-schiappa-08-03
https://tr.boell.org/sites/default/files/duvarlari_yikmak_kopruleri_kurmak_sayfalar.pdf
https://tr.boell.org/sites/default/files/duvarlari_yikmak_kopruleri_kurmak_sayfalar.pdf


180 
 

https://data.consilium.europa.eu/doc/document/ST%2015671%202008%20REV%20

1/EN/pdf (Erişim tarihi: 06.04.2021). 

Evans, E. ve Chamberlain, P. (2014). Critical Waves: Exploring Feminist 

Identity, Discourse and Praxis in Western Feminism. Social Movement Studies: 

Journal of Socail, Cultural and Political Protest, 14(4): 396-409. 

Folly, M. ve Giannini, R. A. (2017). Achieving Gender. Equality: Best 

Practices for the Implementation of the Women, Peace and Security Agenda. 

Strategic Note 24, Igarape Instıtute: Botafogo, Rio de Janeiro – RJ – Brasil. Erişim 

adresi: https://igarape.org.br/wp-content/uploads/2017/06/NE-24-EN-26-06.pdf 

(Erişim tarihi: 09.09.2021). 

Freed, F. C. (2008, 15 Ağustos). The Power of Women and Peru's Shining 

Path. [Blog yazısı]. Erişim adresi: 

https://dailyhistory.org/The_Power_of_Women_and_Peru%27s_Shining_Path 

(Erişim tarihi: 15.09.2021). 

French Ministry for Europe and Foreign Affairs. (2018). France’s 

International Strategy on Gender Equality- Strategy Report. Erişim adresi:  

https://www.diplomatie.gouv.fr/en/french-foreign-policy/feminist-diplomacy/france-

s-international-strategy-for-gender-equality-2018-2022/ (Erişim tarihi: 17.02.2021). 

Fukuyama, F. (1998). Woman and the Evolution of World Politics. Foreign 

Affairs, 77(5): 24-40. 

Galtung, J. (1969). Violence, Peace and Peace Research. Journal of Peace 

Research, 6(3): 167-191. 

Galtung, J. (1996). Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, 

Development and Civilization. London: Sage Publications. 

Garfield, R. (1997). The Impact of Economic Embargoes on the Health of 

Women and Childeren. J Am Med Women's Assoc, 52(4): 181-198. 

Garkoti, P. (2021, Ocak). A Year Like No Other: Looking back at 2020, 

Developments in Women’s Rights and Policy - Feminist Foreign Policy - Mexico’s 

Bold Move. The IWI. Erişim adresi: https://www.theiwi.org/gpr-reports/2020-

developments-in-womens-rights-and-policy (Erişim tarihi: 07.09.2021). 

https://data.consilium.europa.eu/doc/document/ST%2015671%202008%20REV%201/EN/pdf
https://data.consilium.europa.eu/doc/document/ST%2015671%202008%20REV%201/EN/pdf
https://igarape.org.br/wp-content/uploads/2017/06/NE-24-EN-26-06.pdf
https://dailyhistory.org/The_Power_of_Women_and_Peru%27s_Shining_Path
https://www.diplomatie.gouv.fr/en/french-foreign-policy/feminist-diplomacy/france-s-international-strategy-for-gender-equality-2018-2022/
https://www.diplomatie.gouv.fr/en/french-foreign-policy/feminist-diplomacy/france-s-international-strategy-for-gender-equality-2018-2022/
https://www.theiwi.org/gpr-reports/2020-developments-in-womens-rights-and-policy
https://www.theiwi.org/gpr-reports/2020-developments-in-womens-rights-and-policy


181 
 

Gazioğlu Terzi, E. (2015). Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Politik Söylem: 

1989-2011 Yılları Arası Hükümet Programlarında Aile ve Kadınlar. Sosyoloji 

Araştırmaları Dergisi, 18(2): 145-176. 

Gender Perspectives in NATO Armed Forces. (2019, 22 Ağustos). North 

Atlantic  Treaty Organization. Erişim adresi: 

https://www.nato.int/cps/en/natohq/topics_101372.htm (Erişim tarihi: 09.09.2021). 

Gerecke, M. (2010). Explaining Sexual Violence in Conflict Situations. (L. 

Sjoberg ve S. Via (Ed.). Gender, War, and Militarism içinde (s.137–154). New York: 

Praeger Security International. 

Ghai, R. (2019, Mayıs). Mexico reserves 50% seats at all levels of 

government for women. DownToEarth. Erişim adresi: 

https://www.downtoearth.org.in/news/governance/mexico-reserves-50-seats-at-all-

levels-of-government-for-women-64558 (Erişim tarihi: 19.05.2021). 

Gibbings, S. L. (2011). No Angry Women at the United Nations: Political 

Dreams and the Cultural Politics of United Nations Security Council Resolution 

1325. International Feminist Journal of Politics, 13(4): 522-538. doi: 

https://doi.org/10.1080/14616742.2011.611660 (Erişim tarihi: 18.05.2021). 

Global Affairs Canada. (2017). Canada’s Feminist International Assistance 

Policy. Erişim adresi: https://www.international.gc.ca/world-monde/assets/pdfs/iap2-

eng.pdf?_ga=2.156045689.331001539.1646745542-1775129653.1579099409 

(Erişim tarihi: 21.07.2021). 

Goldenberg, S. (2004, 8 Mayıs). From Heroine to Humiliator: Lynndie 

England. Guardian. Erişim adresi: 

https://www.theguardian.com/world/2004/may/08/iraq.usa1 (Erişim tarihi: 

19.11.2021). 

Government Offices of Sweden Ministry for Foreign Affairs. (2015). 

Swedish Foreign Service Action Plan for Feminist Foreign Policy 2015– 2018, 

Including Indicative Measures for 2018. Erişim adresi: 

https://www.government.se/495f60/contentassets/66afd4cf15ee472ba40e3d43393c8

43a/handlingsplan-feministisk-utrikespolitik-2018-enge.pdf (Erişim tarihi: 

21.04.2021). 

https://www.nato.int/cps/en/natohq/topics_101372.htm
https://www.downtoearth.org.in/news/governance/mexico-reserves-50-seats-at-all-levels-of-government-for-women-64558
https://www.downtoearth.org.in/news/governance/mexico-reserves-50-seats-at-all-levels-of-government-for-women-64558
https://doi.org/10.1080/14616742.2011.611660
https://www.international.gc.ca/world-monde/assets/pdfs/iap2-eng.pdf?_ga=2.156045689.331001539.1646745542-1775129653.1579099409
https://www.international.gc.ca/world-monde/assets/pdfs/iap2-eng.pdf?_ga=2.156045689.331001539.1646745542-1775129653.1579099409
https://www.theguardian.com/world/2004/may/08/iraq.usa1
https://www.government.se/495f60/contentassets/66afd4cf15ee472ba40e3d43393c843a/handlingsplan-feministisk-utrikespolitik-2018-enge.pdf
https://www.government.se/495f60/contentassets/66afd4cf15ee472ba40e3d43393c843a/handlingsplan-feministisk-utrikespolitik-2018-enge.pdf


182 
 

Government Offices of Sweden Ministry for Foreign Affairs. (2019). 

Handbook Sweden’s Feminist Foreign Policy. Erişim adresi: 

https://www.government.se/492c36/contentassets/fc115607a4ad4bca913cd8d11c233

9dc/handbook---swedens-feminist-foreign-policy---english.pdf (Erişim tarihi: 

03.08.2021). 

Gözen Ercan, P. (2017). Onuncu Yılın Ardından “Koruma Sorumluluğu”nun 

Kavramsal Gelişimine Feminist Bir Eleştiri. Alternatif Politika, 9(3): 385-408. 

Grady, C. (2018). The Waves of Feminism, And Why People Keep Fighting 

Over Them, Explained. [Blog yazısı]. Erişim adresi: 

https://www.vox.com/2018/3/20/16955588/feminism-waves-explained-first-second-

third-fourth (Erişim tarihi: 01.03.2021). 

Grimes, L. R. (2019, 31 Ekim). 19. yaş gününde BMGK’nin 1325 sayılı 

Kararı ile özel bir söyleşi. NATO Review. Erişim adresi: 

https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2019/10/31/19-yas-guenuende-bmgknin-

1325-sayili-karari-ile-oezel-bir-soeylesi/index.html (Erişim tarihi: 14.02.2021). 

Guest blogger. (2016, Şubat). Using Data to Uncover Hurdles for Mexico’s 

Female Diplomats. Council on Foreign Relations. Erişim adresi: 

https://www.cfr.org/blog/using-data-uncover-hurdles-mexicos-female-diplomats 

(Erişim tarihi: 28.09.2021). 

Gurria, A. (2020, Şubat). Remarks: Gender Equality and the Empowerment 

of Women for Inclusive Growth in Mexico. OECD. Erişim adresi: 

https://www.oecd.org/about/secretary-general/gender-equality-and-empowerment-of-

women-for-inclusive-growth-mexico-january-2020.htm (Erişim tarihi: 07.03.2021). 

Güngör, U. (2008). Günümüzde Barış Operasyonları. Güvenlik Stratejileri 

Dergisi,  4(8): 0-19. 

Gürpınar, B. (2017). Feminist Uluslararası İlişkilerde Güvenlik ve Barış: 

Suriye İç Savaşı ve Kadınlar. Alternatif Politika, 9(3): 471-494. 

Haastrup, T. ve Rosamond, A.B. (2017, Haziran). The EU and Gendered 

Violence within and beyond Borders. British International Studies Association 42. 

yıllık konferansında sunulan bildiri, Brighton. Erişim adresi: 

https://www.government.se/492c36/contentassets/fc115607a4ad4bca913cd8d11c2339dc/handbook---swedens-feminist-foreign-policy---english.pdf
https://www.government.se/492c36/contentassets/fc115607a4ad4bca913cd8d11c2339dc/handbook---swedens-feminist-foreign-policy---english.pdf
https://www.vox.com/2018/3/20/16955588/feminism-waves-explained-first-second-third-fourth
https://www.vox.com/2018/3/20/16955588/feminism-waves-explained-first-second-third-fourth
https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2019/10/31/19-yas-guenuende-bmgknin-1325-sayili-karari-ile-oezel-bir-soeylesi/index.html
https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2019/10/31/19-yas-guenuende-bmgknin-1325-sayili-karari-ile-oezel-bir-soeylesi/index.html
https://www.cfr.org/blog/using-data-uncover-hurdles-mexicos-female-diplomats
https://www.oecd.org/about/secretary-general/gender-equality-and-empowerment-of-women-for-inclusive-growth-mexico-january-2020.htm
https://www.oecd.org/about/secretary-general/gender-equality-and-empowerment-of-women-for-inclusive-growth-mexico-january-2020.htm


183 
 

https://conference.bisa.ac.uk/sites/default/files/2020-08/all_misc_2017.pdf (Erişim 

tarihi: 01.03.2021). 

Hadjipavlou, M. (2013). Cypriot Women’s Struggles for Implementation of 

UN Security Council Resolution 1325. E-International Relations. Erişim adresi: 

https://www.e-ir.info/2013/01/07/cypriot-womens-struggles-for-implementation-of-

un-security-council-resolution-1325/ (Erişim tarihi: 11.10.2021). 

Hagan, J., Rymond-Richmond, W. ve Parker, P. (2005). The Criminology of 

Genocide: The Death and Rape of Darfur. Criminology, 43 (3): 525–562. 

Haynes, D. F., Cahn, N. ve Aolain, F. N. (2011). Women in the Post-Conflict 

Process: Reviewing the Impact of Recent U.N. Actions in Achieving Gender 

Centrality. D. F. Haynes,  N. Cahn ve F. N. Aolain (Ed.). On the Frontlines: Gender, 

War and the Post-Conflict Process içinde (s. 189-217). New York: Oxford 

University Press. 

Hedström, J. ve Senarathna, T. (2015). Introduction. J. Hedström ve T. 

Senarathna (Ed.). Woman in Conflict and Peace içinde (s.11-29). Stockholm: 

International IDEA. Erişim adresi: 

https://www.idea.int/publications/catalogue/women-conflict-and-peace (Erişim 

tarihi: 24.10.2021). 

Henshaw, A. L. (2017). Gender and Foreign Policy. Oxford Research 

Encyclopedia of Politics. doi: 10.1093/acrefore/9780190228637.013.430 

Hoffman, P. J. ve Weiss, T.G. (2006). Sword & Salve: Confronting New 

Wars and Humanitarian Crisis. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers. 

Hooks, B. (2012). Feminizm Herkes İçindir &Tutkulu Politika. (Çev. A. 

Yıldırım, E. Aydın, B. Kurt, Ş. Özgün). İstanbul: BGST Yayınları. 

Human Rights Watch (HRW) (1996). Shattered Lives: Sexual Violence 

during the Rwandan Genocide and its Aftermath. New York: Human Rights Watch 

Women's Rights Project. Erişim adresi: 

https://www.hrw.org/report/1996/09/24/shattered-lives/sexual-violence-during-

rwandan-genocide-and-its-aftermath (Erişim tarihi: 08.02.2021). 

https://conference.bisa.ac.uk/sites/default/files/2020-08/all_misc_2017.pdf
https://www.e-ir.info/2013/01/07/cypriot-womens-struggles-for-implementation-of-un-security-council-resolution-1325/
https://www.e-ir.info/2013/01/07/cypriot-womens-struggles-for-implementation-of-un-security-council-resolution-1325/
https://www.idea.int/publications/catalogue/women-conflict-and-peace
https://www.hrw.org/report/1996/09/24/shattered-lives/sexual-violence-during-rwandan-genocide-and-its-aftermath
https://www.hrw.org/report/1996/09/24/shattered-lives/sexual-violence-during-rwandan-genocide-and-its-aftermath


184 
 

Hür, A. (2006, 19 Mart). Kadının İntihar Bombacısı Hali. [Blog yazısı]. 

Erişim adresi: https://www.birikimdergisi.com/guncel-yazilar/74/kadinin-intihar-

bombacisi-hali#.XixBbGgzaUk (Erişim tarihi: 25.10.2021). 

International Alert. (2007). Enhancing Security and the Rule of Law: How 

Can Gender Be Better Integrated Into the Priorities of the UN Peacebuilding 

Commission?. London: International Alert. 

International Alert. (2010). Planning for Action on Women and Peace and 

Security: National-Level Implementation of Resolution 1325(2000).  United Nation 

Publication: International Alert.  

Inter-Parliamentary Union. (2019, Şubat). Women in National Parliaments. 

Erişim adresi: http://archive.ipu.org/wmn-e/classif.htm (Erişim tarihi: 19.01.2021). 

Irsten, G. (2019, 10 Eylül). İsveç’in Feminist Dış Politikası Ne Kadar 

Feminist?. Heinrich Böll Stiftung Derneği. Erişim adresi: 

https://tr.boell.org/tr/2019/09/10/isvecin-feminist-dis-politikasi-ne-kadar-feminist 

(Erişim tarihi: 25.10.2021). 

Jaggar, A. M. (1988). Feminist Politics and Human Nature. New Jersey: 

Rowman & Littlefield Publishers. 

Jauhola, M. (2016). Decolonising Branded Peacebuilding: Abjected Women 

Talk Back to the Finnish Women, Peace and Security Agenda. International Affairs, 

92 (2): 333–351. 

Kadın Dayanışma Vakfı. (2008).  Kadına Yönelik Şiddet El Kitabı. Erişim 

adresi: https://www.kadindayanismavakfi.org.tr/wp-content/uploads/2021/06/2008-

Kadina-Yonelik-Siddet-El-Kitabi-2008.pdf (Erişim tarihi: 17.04.2022). 

Kadının İnsan Hakları Yeni Çözümler Derneği. (t.y.). Kadına Karşı Her Türlü 

Ayrımcılığın Ortadan Kaldırılması Sözleşmesi (CEDAW).  

Kandiyoti, D. (1987). Emancipated but Unliberated? Reflections on the 

Turkish Case. Feminist Studies, 13(2): 317-338. 

Kandiyoti, D. (2011). Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar Kimlikler ve Toplumsal 

Dönüşümler. İstanbul: Metis Yayınları. 

Kasımoğlu, A. (2015). Milliyetçiliğe Dair Çözümlemelerde Toplumsal 

Cinsiyet Olgusu. Yalova Sosyal Bilimler Dergisi, 5(10): 241-273.   

https://www.birikimdergisi.com/guncel-yazilar/74/kadinin-intihar-bombacisi-hali#.XixBbGgzaUk
https://www.birikimdergisi.com/guncel-yazilar/74/kadinin-intihar-bombacisi-hali#.XixBbGgzaUk
http://archive.ipu.org/wmn-e/classif.htm
https://tr.boell.org/tr/2019/09/10/isvecin-feminist-dis-politikasi-ne-kadar-feminist
https://www.kadindayanismavakfi.org.tr/wp-content/uploads/2021/06/2008-Kadina-Yonelik-Siddet-El-Kitabi-2008.pdf
https://www.kadindayanismavakfi.org.tr/wp-content/uploads/2021/06/2008-Kadina-Yonelik-Siddet-El-Kitabi-2008.pdf


185 
 

Kaya, Ö. ve Göral, Ö. S. (2018). Barışı Aramak Hukuku Dönüştürmek: Kadın 

Mahkemeleri Örneği. İstanbul: Hakikat Adalet Hafıza Merkezi. 

Keita, B. (2018, 14 Ekim) Women in Peacekeeping: An Operational 

Imperative. [Blog yazısı]. Erişim adresi: 

https://medium.com/@UNPeacekeeping/women-in-peacekeeping-an-operational-

imperative-24d4e9a86250 (Erişim tarihi: 03.03.2022). 

Kelleci, T. (2017). Cinsiyetçi Milliyetçilik ve Savaşlarda Cinsel Şiddetin 

Kullanımı: Bosna Örneği. Alternatif Politika, 9(3): 409-441. 

Kelsall, M. S. ve Stepakoff, S. (2007). ‘When We Wanted to Talk About 

Rape’: Silencing Sexual Violence at the Special Court for Sierra Leone. 

International Journal of Transitional Justice, 1(3):  355–374. 

Keskin, İ. (2015). Kürtaj Tartışmaları ve Feminizm. Fe Dergi: Feminist 

Eleştiri, 7(1): 86-95.  

Kirby, P. ve Shepherd, L. J. (2016). The Futures Past of the Women, Peace 

and  Security Agenda. International Affairs, 92(2): 373-392. 

Koç, H. ve Düzkan, A. (2012). Radikal Feminizm. İstanbul-Amargi 

Feminizm Tartışmaları içinde (s. 9-46). İstanbul: Kumbara Sanat Atölyesi ve 

Toplumsal Dayanışma Derneği ve  Henrich Böll Stiftung Derneği Türkiye 

Temsilciliği. 

Kolay, H. (2015). Kadın Hareketlerinin Süreçleri, Talepleri ve Kazanımları. 

EMO Kadın Bülteni, 3: 5-11. 

Kristeva, J. (1994). Kadınların Zamanı. (Çev. İ. Savaşır). Defter Dergisi, 21: 

7-29.  

Kumalo, L. (2015, 26 Mayıs). Why Women Should Have A Greater Role in 

Peacebuilding. [Blog yazısı]. Erişim adresi: 

https://www.weforum.org/agenda/2015/05/why-women-should-have-a-greater-role-

in-peacebuilding (Erişim tarihi: 17.03.2022). 

Kvinna till Kvinna. (2000). Engendering the Peace Process: A Gender 

Approach to Dayton and Beyond. Stockholm: Kvinna till Kvinna Foundation. Erişim 

adresi: https://kvinnatillkvinna.org/wp-content/uploads/2018/10/33-Engendering-the-

peace-process.pdf (Erişim tarihi: 09.02.2022). 

https://medium.com/@UNPeacekeeping/women-in-peacekeeping-an-operational-imperative-24d4e9a86250
https://medium.com/@UNPeacekeeping/women-in-peacekeeping-an-operational-imperative-24d4e9a86250
https://www.weforum.org/agenda/2015/05/why-women-should-have-a-greater-role-in-peacebuilding
https://www.weforum.org/agenda/2015/05/why-women-should-have-a-greater-role-in-peacebuilding
https://kvinnatillkvinna.org/wp-content/uploads/2018/10/33-Engendering-the-peace-process.pdf
https://kvinnatillkvinna.org/wp-content/uploads/2018/10/33-Engendering-the-peace-process.pdf


186 
 

Ling, L. H. M. (2009). The Fish and The Turtle: Multiple Worlds as Method. 

M. Brecher ve F. P. Harvey (Ed.). Millennial Reflections on International Studies. 

Michigan: University of Michigan Press. 

Loomba, A. (2000). Kolonyalizm Postkolonyalizm. (Çev. M. Küçük). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Lunz, K. ve Bernarding, N. (2019). Feminist Bir Dış Politika: Daha Güvenli 

ve Adil bir Dünyanın Şartı. Heinrich Böll Stiftung Derneği. Erişim adresi: 

https://tr.boell.org/tr/2019/02/13/feminist-dis-politika-daha-guvenli-ve-adil-bir-

dunyanin-sarti (Erişim tarihi: 18.02.2022). 

Lutz, C. ve Elliston, J. (2002, 26 Eylül). Domestic Terror. The Nation. Erişim 

adresi: https://www.thenation.com/article/archive/domestic-terror/ (Erişim tarihi: 

21.04.2022). 

Lynes, K. ve Torry, G. (Ed.). (2005). From Local to Global: Making Peace 

Work for Women, Security Council Resolution 1325- Five Years On Report. The 

NGO Working Group on women, peace and securit: New York. Erişim adresi: 

https://www.peacewomen.org/sites/default/files/fiveyearsonreport.pdf (Erişim tarihi: 

15.03.2022). 

Lyytikäinen, M. (2009). Building Inclusive Post-Conflict Governance: How 

the EU Can Support Women's Political Participation in Conflict-Affected Contexts. 

Initiative for Peacebuilding, International Alert: London. Erişim adresi: 

https://www.peacewomen.org/assets/file/AdvocacyEducationTools/wompolitpar_int

ernationalalert_2009.pdf (Erişim tarihi: 26.05.2022). 

MacKenzie, M. (2009). Securitization and Desecuritization: Female Soldiers 

and the Reconstruction of Women in Post-Conflict Sierra Leone’. Security Studies, 

18(2): 241-261. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlüğü. (Çev. O. Akınhay, D. Kömürcü). 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

McEvoy, S. (2009). Loyalist Women Paramilitaries in Nothern Ireland: 

Beginning a Feminist Conversation about Conflict Resolution. Security Studies, 

18(2): 262-286. 

https://tr.boell.org/tr/2019/02/13/feminist-dis-politika-daha-guvenli-ve-adil-bir-dunyanin-sarti
https://tr.boell.org/tr/2019/02/13/feminist-dis-politika-daha-guvenli-ve-adil-bir-dunyanin-sarti
https://www.thenation.com/article/archive/domestic-terror/
https://www.peacewomen.org/sites/default/files/fiveyearsonreport.pdf
https://www.peacewomen.org/assets/file/AdvocacyEducationTools/wompolitpar_internationalalert_2009.pdf
https://www.peacewomen.org/assets/file/AdvocacyEducationTools/wompolitpar_internationalalert_2009.pdf


187 
 

Miller, B., Pournik, M. ve Swaine, A. (2014). Women in Peace and Security 

through United Nations Security Resolution 1325: Literature Review, Content 

Analysis of National Action Plans, and Implementation. Working Paper 13, Institute 

for Global and International Studies. Washington D.C.: The George Wahington 

University. 

Mladjenovic, L. ve Hughes, D. M. (2000). Feminist Resistance to War and 

Violence in Serbia,” M. R. Waller ve J. Rycenga (Ed.). Frontline Feminisms: 

Women, War, and Resistance içinde (s. 241-270). London: Routledge. 

Myrie, C. (2004, 8 Mayıs). Hometown Shocked by Scandal. BBC News. 

Erişim adresi: http://news.bbc.co.uk/2/hi/americas/3695559.stm (Erişim tarihi: 

15.05.2021). 

Nalcıoğlu, O. (1997). Birleşmiş Milletler Barışı Koruma Harekâtının 

Hukuksal Esasları. Ankara: Genelkurmay Askeri Tarih ve Stratejik Etüt Başkanlığı. 

National Committee Australia. (2014). Women, Peace & Security An 

Introductory Manuel. UN Women. Erişim adresi: 

https://www.peacewomen.org/assets/file/Resources/Government/wps_manual.pdf 

(Erişim tarihi: 06.03.2021). 

NATO Review. (2013, 7 Mart). International Women’s Day 2013- Women 

on the Frontline. [Video internet yayını]. Erişim adresi: 

https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2013/03/07/kadinlar-oen-

saflarda/index.html (Erişim tarihi: 18.05.2022). 

Nesiah, V. (2006). Truth Commissions and Gender: Principles, Policies and 

Procedures. The International Center for Transitional Justice, Gender Justice Series. 

Erişim adresi: https://ictj.org/sites/default/files/ICTJ-Global-Commissions-Gender-

2006-English_0.pdf (Erişim tarihi: 16.11.2021). 

Nilsson, D. (2009). Anchoring the Peace: Civil Society Actors in Peace 

Accords and Durable Peace. International Interactions, 38(2): 243-266. 

Njoku, C. (2018, 5 Haziran). The Secret to Ending A War? More Women in 

Peace Negotiations. [Blog yazısı]. Erişim adresi: 

https://www.weforum.org/agenda/2018/06/women-in-peace-negotiations-end-wars 

(Erişim tarihi: 26.05.2022). 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/americas/3695559.stm
https://www.peacewomen.org/assets/file/Resources/Government/wps_manual.pdf
https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2013/03/07/kadinlar-oen-saflarda/index.html
https://www.nato.int/docu/review/tr/articles/2013/03/07/kadinlar-oen-saflarda/index.html
https://ictj.org/sites/default/files/ICTJ-Global-Commissions-Gender-2006-English_0.pdf
https://ictj.org/sites/default/files/ICTJ-Global-Commissions-Gender-2006-English_0.pdf
https://www.weforum.org/agenda/2018/06/women-in-peace-negotiations-end-wars


188 
 

Nordberg, J. (2015, 15 Nisan). Who’s Afraid of a Feminist Foreign Policy?. 

The New Yorker. Erişim adresi: https://www.newyorker.com/news/news-

desk/swedens-feminist-foreign-minister (Erişim tarihi: 16.04.2021). 

Nordström, L. (2018, 26 Şubat). Swedish Arms Exports Topped 11 Billion 

Kronor Last Year The Local Sweden. Erişim adresi: 

https://www.thelocal.se/20180226/swedish-arms-exports-topped-11-billion-kronor-

last-year/ (Erişim tarihi: 26.05.2022). 

O’Reilly, M., Sūlleabhain, Ö. A. ve Paffenholz, T. (2015). Reimagining 

Peacemaking: Women’s Roles in Peace Processes. New York: International Peace 

Institute. 

Oakley, A. (1972). Sex, Gender and Society. London: Maurice Temple Smith 

Ltd. 

Odman, M. T. (2004). Barışı Destekleme Operasyonları. Journal of Social 

Sciences, 1(1): 68-102. 

OECD. (2013). OECD Development Co-operation Peer Review Australia 

2013. OECD Development Co-operation Peer Review The Development Assistance 

Committee: Enabling effective development. Paris: OECD. 

OECD. (2017). Aid in Support of Gender Equality and Women’s 

Empowerment: Donor Charts. Paris: OECD. Erişim adresi: 

https://www.oecd.org/dac/gender-development/Aid-to-Gender-Equality-Donor-

Charts-2017.pdf (Erişim tarihi: 02.04.2022). 

OECD. (2021). Aid in Support of Gender Equality and Women’s 

Empowerment: Donor Charts. Paris: OECD. Erişim adresi: 

https://www.oecd.org/development/gender-development/aid-in-support-of-gender-

equality-2021.pdf (Erişim tarihi: 02.04.2022). 

Otto, D. (2009). The Exile of Inclusion: Reflections on Gender Issues in 

International Law Over the Last Decade. Melbourne JIL. Erişim adresi: 

https://law.unimelb.edu.au/__data/assets/pdf_file/0008/1686059/Otto.pdf (Erişim 

tarihi: 07.11.2021). 

Oudraat, C. J. ve Brown, M. (2017). WPS+GPS: Adding Gender to the Peace 

and Security Equation. Women In International Security- WIIS Policy Brief. Erişim 

https://www.newyorker.com/news/news-desk/swedens-feminist-foreign-minister
https://www.newyorker.com/news/news-desk/swedens-feminist-foreign-minister
https://www.thelocal.se/20180226/swedish-arms-exports-topped-11-billion-kronor-last-year/
https://www.thelocal.se/20180226/swedish-arms-exports-topped-11-billion-kronor-last-year/
https://www.oecd.org/dac/gender-development/Aid-to-Gender-Equality-Donor-Charts-2017.pdf
https://www.oecd.org/dac/gender-development/Aid-to-Gender-Equality-Donor-Charts-2017.pdf
https://www.oecd.org/development/gender-development/aid-in-support-of-gender-equality-2021.pdf
https://www.oecd.org/development/gender-development/aid-in-support-of-gender-equality-2021.pdf
https://law.unimelb.edu.au/__data/assets/pdf_file/0008/1686059/Otto.pdf


189 
 

adresi: https://wiisglobal.wpengine.com/wp-content/uploads/2014/02/7th-WIIS-

Policy-Brief-v1-11-7-17.pdf (Erişim tarihi: 11.02.2021). 

Owens, C. (2016, Ağustos). Sweden Leads Political Thought With A 

Feminist Foreign Policy. The Organization for World Peace. Erişim adresi: 

http://theowp.org/reports/sweden-leads-political-thought-with-a-feminist-foreign-

policy/ (Erişim tarihi: 28.11.2021). 

Özbaş, Z. (2008). Cinsel Silah ve “Grbavica”. Marmara İletişim Dergisi, 

13(13): 171-185. 

Özdemir, H. ve Aydemir, D. (2019). Dördüncü Dalga Feminizm Üzerine. 

International Social Sciences Studies Journal, 5(32): 1706-1711.  

Özdemir, Ö. (2015). Savaş ve Çatışmalarda Şiddetin Kurbanları Kadınlar. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 8(39): 310-318. 

Özveri, D. (2009). Feminist Teorinin Gelişim Sürecinde Uluslararası 

İlişkilere Bakışı Üzerine Kısa Bir Değerlendirme. H. Çomak (Ed.). Uluslararası 

İlişkilere Giriş: Teorik Bakış. Kocaeli: Umuttepe Yayınları. 

Paffenholz, T. (2015). Beyond the Normative: Can Women’s Inclusion 

Really Make for Better Peace Process. Centre of Conflict, Development and 

Peacebuilding. Geneva: The Graduate Institute. 

Pallapothu, V. (2020, 12 Ekim). Mexico’s Feminist Foreign Policy. The 

Gender Security Project. Erişim adresi: 

https://www.gendersecurityproject.com/post/mexico-s-feminist-foreign-policy 

(Erişim tarihi: 07.02.2022). 

Pankhust, D. (2010). Sexual Violence in War. Shepherd, L. J. (Ed.), Gender 

Matters in Global Politics- A Feminist Introduction to International Relations içinde 

(s. 148-160). London: Routledge.  

Peterson, V. S. (1994). Gendered Nationalism. Peace Review: A Journal of 

Social Justice, 6 (1): 77-83. 

Peterson, V. S. Ve Runyan, A. S.  (1991). The Radical Future of Realism: 

Feminist Subversions of IR Theory.  Alternatives, 16(1): 67-106. 

Peterson, V. S. Ve Runyan, A. S.  (1994). A Stark Picture: Gendered Politics 

in a Global Context. Harvard International Review, 16(4): 38-42. 

https://wiisglobal.wpengine.com/wp-content/uploads/2014/02/7th-WIIS-Policy-Brief-v1-11-7-17.pdf
https://wiisglobal.wpengine.com/wp-content/uploads/2014/02/7th-WIIS-Policy-Brief-v1-11-7-17.pdf
http://theowp.org/reports/sweden-leads-political-thought-with-a-feminist-foreign-policy/
http://theowp.org/reports/sweden-leads-political-thought-with-a-feminist-foreign-policy/
https://www.gendersecurityproject.com/post/mexico-s-feminist-foreign-policy


190 
 

Pettman, J. J. (1996). Worlding Women-A Feminen International Politics. 

New York: Routledge. 

Pettman, J. J. (2004). Feminist International Relations After 9/11. The Brown 

Journal of World Affairs, 2(10): 85-96. 

Philipson, D. (2020, Nisan). Mexico: Champion of Women or Detractor?. 

WILPF International. Erişim adresi: https://www.wilpf.org/mexico-champion-of-

women-or-detractor/ (Erişim tarihi: 24.07.2021). 

PopularResistance.org. (2015). The Women’s Court: A Feminist Approach 

To Justice. Popular Resistance. Erişim adresi: https://popularresistance.org/the-

womens-court-a-feminist-approach-to-justice/ (Erişim tarihi: 08.09.2020). 

Pruitt, L.J. (2014). The Women, Peace and Security Agenda: Australia and 

the Agency of Girls. Australian Journal of Political Science, 49(3): 486-498. doi: 

10.1080/10361146.2014.936360. 

Rabrenovic, G. ve Roskos, L. (2001). Introduction: Civil Society, Feminism, 

and the Gendered Politics of War and Peace.  NWSA Journal, 13(2): 40-54. 

Radoi, C. (2012). The Ineffective Response of International Organisations 

Concerning the Militarization of Women’s Lives. SUR International Journal on 

Human Rights, 9(17): 163-185. 

Ramsbotham, O., Woodhouse, T. and Miall, H. (2009). Contemporary 

Conflict Resolution. Cambridge and Malden: Polity Press. 

Randel, S. ve Vogt, M. (2011). The Role of Women in Conflict Resolution. 

Centre for Gender, Culture and Development Occasional Research Paper 11.  

Rangelov, I. ve Teitel, R. (2011). Global Civil Society and Transitional 

Justice. Albrow, M. ve Seçkinelgin, H. (Ed.). Global Civil Society 201: Globality 

and the Absence of Justice içinde (s. 162-177). Basingstoke, UK: Palgrave 

Macmillan. 

Ratner, S.R. (1995). The New UN Peacekeeping: Building Peace in Lands of 

Conflict after the Cold War. New York: St. Martin’s Press. 

Rehn, E. ve Johnson Sirleaf, E. (2002a). Violence Against Women. G. Jacobs 

(Ed.). Women, War and Peace: The Independent Experts’ Assessment on the Impact 

https://www.wilpf.org/mexico-champion-of-women-or-detractor/
https://www.wilpf.org/mexico-champion-of-women-or-detractor/
https://popularresistance.org/the-womens-court-a-feminist-approach-to-justice/
https://popularresistance.org/the-womens-court-a-feminist-approach-to-justice/


191 
 

of Armed Conflict on Women’s Role in Peace-building içinde (s. 9-19). New York: 

United Nation Development Fund for Women (UNIFEM). 

Rehn, E. ve Johnson Sirleaf, E. (2002b). Women Forced Flee. G. Jacobs 

(Ed.). Women, War and Peace: The Independent Experts’ Assessment on the Impact 

of Armed Conflict on Women’s Role in Peace-building içinde (s. 19-31). New York: 

United Nation Development Fund for Women (UNIFEM). 

Rehn, E. ve Johnson Sirleaf, E. (2002c). HIV/AIDS, Women and War. G. 

Jacobs (Ed.). Women, War and Peace: The Independent Experts’ Assessment on the 

Impact of Armed Conflict on Women’s Role in Peace-building içinde (s. 47-60). New 

York: United Nation Development Fund for Women (UNIFEM). 

Rehn, E. ve Johnson Sirleaf, E. (2002d). Women and Peace Operations. G. 

Jacobs (Ed.). Women, War and Peace: The Independent Experts’ Assessment on the 

Impact of Armed Conflict on Women’s Role in Peace-building içinde (s. 61-74). New 

York: United Nation Development Fund for Women (UNIFEM). 

Rehn, E. ve Johnson Sirleaf, E. (2002e). Organizing for Peace. G. Jacobs 

(Ed.). Women, War and Peace: The Independent Experts’ Assessment on the Impact 

of Armed Conflict on Women’s Role in Peace-building içinde (s. 75-87). New York: 

United Nation Development Fund for Women (UNIFEM). 

Rehn, E. ve Johnson Sirleaf, E. (2002f). Media Power. G. Jacobs (Ed.). 

Women, War and Peace: The Independent Experts’ Assessment on the Impact of 

Armed Conflict on Women’s Role in Peace-building içinde (s. 103-111). New York: 

United Nation Development Fund for Women (UNIFEM). 

Report Reveals Shame of UN Peacekeepers. (2005, 25 Mart). The Guardian. 

Erişim Adresi: https://www.theguardian.com/world/2005/mar/25/unitednations 

(Erişim tarihi: 27.05.2021). 

Rikhye, I. J., Harbottle, M. ve Egge, B. (1974). The Thin Blue Line: 

International Peacekeeping and Its Future.  New Haven: Yale University Press. 

Riley, H., McGrath, S., Aroussi, S. ve Hoewer,M. (2016, Mayıs). Report: 

Advanced Research Workshop on National Action Plans (NAPs) on Women, Peace 

and Security. NATO Bilim, Barış ve Güvenlik Programı tarafından desteklenen 

https://www.theguardian.com/world/2005/mar/25/unitednations


192 
 

çalıştay bildirisi, Conventry University, Centre for Trust Peace & Social Relations: 

Dublin.  

Roden, L. (2018, Ocak). Why Sweden is NOT the ‘rape capital of the world’. 

The Local. Erişim adresi: https://www.thelocal.se/20170221/why-sweden-is-not-the-

rape-capital-of-the-world/ (Erişim tarihi: 19.09.2020). 

Roosevelt, E. (1946, 8 Şubat). [Eleanor Roosevelt’in BM Genel Kurulu açılış 

toplantısında İnsan Hakları komisyonu başkanı olarak yaptığı konuşma]. My Day by 

Eleanor Roosevelt Arşivi. Erişim adresi: 

https://www2.gwu.edu/~erpapers/myday/displaydocedits.cfm?_y=1946&_f=md0002

57 (Erişim tarihi: 24.04.2022). 

Rosamond, A. B. (2020). Swedish Feminist Foreign Policy and “Gender 

Cosmopolitanism”. Foreign Policy Analysis, 16(2): 217-235. Erişim adresi: 

https://academic.oup.com/fpa/article-

abstract/16/2/217/5788425?redirectedFrom=fulltext (Erişim tarihi: 09.09.2020). 

Russell, D. E. H. ve Van de Ven, N. (1976). Crimes Against Women: 

Proceedings of the International Tribunal. D. E. H. Russell ve N. Van de Ven (Ed.).  

California: Les Femmes Publishing. 

Sakamoto, R. (2001).The Women’s International War Crimes Tribunal on 

Japan’s Military Sexual Slavery: A Legal and Feminist Approach To the ‘Comfort 

Woman’ Issue. New Zealand Journal of Asian Studies, 3(1): 49-58. 

San Pedro, P. (2009). Paper Sexual Violence in Colombia: Instrument of 

War. Oxfam International Briefing Paper. Erişim adresi: 

https://oxfamilibrary.openrepository.com/bitstream/handle/10546/114593/bp-sexual-

violence-colombia-090909-en.pdf (Erişim tarihi: 15.09.2021). 

Sandıklı, A. ve Emeklier, B. (2012). Güvenlik Yaklaşımlarında Değişim ve 

Dönüşüm. A. Sandıklı (Ed.). Teoriler Işığında Güvenlik, Savaş, Barış ve Çatışma 

Çözümleri içinde (s. 3-70). İstanbul: BİLGESAM Yayınları. 

Sarıgil, B. Ö. (2020). Kuzeyden Güneye Dış Politika Feminist Oluyor. Z. 

Alemdar ve Sarıgil. B. Ö. (Ed.). 2020’de Kadınlar, Dünya Politikası ve Türkiye 

içinde (s.15-16). Dış Politikada Kadınlar. Erişim adresi: 

https://www.thelocal.se/20170221/why-sweden-is-not-the-rape-capital-of-the-world/
https://www.thelocal.se/20170221/why-sweden-is-not-the-rape-capital-of-the-world/
https://www2.gwu.edu/~erpapers/myday/displaydocedits.cfm?_y=1946&_f=md000257
https://www2.gwu.edu/~erpapers/myday/displaydocedits.cfm?_y=1946&_f=md000257
https://academic.oup.com/fpa/article-abstract/16/2/217/5788425?redirectedFrom=fulltext
https://academic.oup.com/fpa/article-abstract/16/2/217/5788425?redirectedFrom=fulltext
https://oxfamilibrary.openrepository.com/bitstream/handle/10546/114593/bp-sexual-violence-colombia-090909-en.pdf
https://oxfamilibrary.openrepository.com/bitstream/handle/10546/114593/bp-sexual-violence-colombia-090909-en.pdf


193 
 

https://open.metu.edu.tr/bitstream/handle/11511/93973/index.pdf (Erişim tarihi: 

04.10.2020). 

Schiappa, M. (2018, Mart). France is back and so is feminism. Kadının 

Statüsü Komisyonu 62. Oturumunda Fransa Cinsiyet Eşitliğinden Sorumlu Devlet 

Bakanı Marlène Schiappa'nın Açıklaması. New York. Erişim adresi: 

https://onu.delegfrance.org/France-is-back-and-so-is-feminism (Erişim tarihi: 

29.06.2021). 

Shaffer, R. (1999). Women and International Relations: Pearl S. Buck’s 

Critique of the Cold War. Journal of Women’s History, 11(3): 151-175. 

Sharoni, S. (2010). Conflict Resolution: Feminist Perspectives. The 

International Studies Encyclopedia. doi: 10.1093/acrefore/9780190846626.013.130 

Shepherd, L. (2016). Making war safe for women? National Action Plans and 

the Militarisation of the Women, Peace and Security Agenda. International Political 

Science Review, 37(3): 324-335. doi:10.1177/0192512116629820 

Shepherd, L. J. (2009). Gender, Violence and Global Politics: Contemporary 

Debates in Feminist Security Studies. Political Studies Review, 7: 208-219. 

Shepherd, L. J. ve Hamilton, C. (2016). Gender and Peacebuilding. S. 

Sharoni, J. Welland, L. Steiner ve J. Pedersen (Ed.). Handbook on Gender and War 

içinde (s. 467 – 483). Edward Elgar Publishing. doi: 

http://dx.doi.org/10.4337/9781849808927. (Erişim tarihi: 17.06.2021). 

Shepherd, L.J. ve True, J. (2014). The Women, Peace and Security Agenda 

and Australian Leadership in the World: From Rhetoric to Commitment? Australian 

Journal of International Affairs, 68(3): 257-284. 

doi: 10.1080/10357718.2014.903895 (Erişim tarihi: 19.06.2021). 

Shorrock, T. (2019, 2 Aralık). Welcome to the Monkey House. [Blog yazısı]. 

Erişim adresi: https://newrepublic.com/article/155707/united-states-military-

prostitution-south-korea-monkey-

house?fbclid=IwAR1H5mLJtlxbEdIaTVri7GVQbQqEjhklmyNxkOIVCww_FhXRl2

9XsT7jyp4 (Erişim tarihi: 19.06.2021). 

https://open.metu.edu.tr/bitstream/handle/11511/93973/index.pdf
https://onu.delegfrance.org/France-is-back-and-so-is-feminism
http://dx.doi.org/10.4337/9781849808927
https://doi.org/10.1080/10357718.2014.903895
https://newrepublic.com/article/155707/united-states-military-prostitution-south-korea-monkey-house?fbclid=IwAR1H5mLJtlxbEdIaTVri7GVQbQqEjhklmyNxkOIVCww_FhXRl29XsT7jyp4
https://newrepublic.com/article/155707/united-states-military-prostitution-south-korea-monkey-house?fbclid=IwAR1H5mLJtlxbEdIaTVri7GVQbQqEjhklmyNxkOIVCww_FhXRl29XsT7jyp4
https://newrepublic.com/article/155707/united-states-military-prostitution-south-korea-monkey-house?fbclid=IwAR1H5mLJtlxbEdIaTVri7GVQbQqEjhklmyNxkOIVCww_FhXRl29XsT7jyp4
https://newrepublic.com/article/155707/united-states-military-prostitution-south-korea-monkey-house?fbclid=IwAR1H5mLJtlxbEdIaTVri7GVQbQqEjhklmyNxkOIVCww_FhXRl29XsT7jyp4


194 
 

Sığın, A. ve Canatan, A. (2018). Connell’in “Erkeklikler” Teorisinde 

İşbirlikçi Erkek, Madun Erkek ve Marjinal Erkek: Hegemonik Erkekliğin Kavramsal 

Hegemonyası. Sosyal Bilimler Dergisi, 5(32): 163-175. 

Sirman, N. (2002). Kadınların Milliyeti. Milliyetçilik: Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce Cilt 4. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Small Arms Survey. (2014). Women and Guns. New York: Cambridge 

University Press. 

Smith, B. (1980). Racism and Women’s Studies. Frontiers: A Journal of 

Women Studies National Women’s Studies Association: Selected Conference 

Proceedings, 5(1): 48-49. 

Smith, R. (2003, 3 Aralık). The impact of hate media in Rwanda. BBC News. 

Erişim adresi: http://news.bbc.co.uk/2/hi/africa/3257748.stm (Erişim tarihi: 

14.03.2021). 

Smith, T. ve Tidblad-Lundholm, K. (2018). Trends in Women’s Participation 

in UN, EU and OSCE Peace Operations. SIPRI Policy Paper. Erişim adresi: 

https://www.sipri.org/sites/default/files/2018-10/sipripp47_pko_gender_data.pdf 

(Erişim tarihi: 19.06.2021). 

Spivak, G. C. (1988). Can the Subaltern Speak? C. Nelson ve L. Grossberg 

(Ed.). Marxism and the Interpretation of Culture içinde (s. 271-314). Urbana, IL: 

University of Illinois Press. 

START. (2014). Boko Haram Recent Attacks. Erişim adresi: 

https://www.start.umd.edu/pubs/STARTBackgroundReport_BokoHaramRecentAttac

ks_May2014_0.pdf (Erişim tarihi: 23.03.2022). 

Statista. (2021, Eylül). Change in the Number of Female Ambassadors for 

France from 1982 to 2019. Erişim adresi: 

https://www.statista.com/statistics/983978/female-ambassadors-france/ (Erişim 

tarihi: 18.06.2021). 

Sunindyo, S. (1998). When the Earth is Female and the Nation is Mother: 

Gender, the Armed Forces and Nationalism in Indonesia. Feminist Review, 58(1): 1-

21.  

http://news.bbc.co.uk/2/hi/africa/3257748.stm
https://www.sipri.org/sites/default/files/2018-10/sipripp47_pko_gender_data.pdf
https://www.start.umd.edu/pubs/STARTBackgroundReport_BokoHaramRecentAttacks_May2014_0.pdf
https://www.start.umd.edu/pubs/STARTBackgroundReport_BokoHaramRecentAttacks_May2014_0.pdf
https://www.statista.com/statistics/983978/female-ambassadors-france/


195 
 

Svedberg, E. (2018). East-West Negotiations. K. Aggestam ve A. E. Towns 

(Ed.).  Gendering Diplomacy and International Negotiations içinde (s. 259-277). 

Switzerland: Palgrave Macmillan. 

Swaine, A. (2009). Assessing the Potential of National Action Plans to 

Advance Implementation of United Nations Security Council Resolution 1325. 

Yearbook of International Humanitarian Law, 12: 403-433. doi: 

https://doi.org/10.1017/S1389135909000142 (Erişim tarihi: 19.07.2021). 

Swaine, A. (2013). National Implementation of the UN Security Council’s 

Women, Peace and Security Resolution. NOREF- Norwegian Peacebuilding 

Resource Centre Policy Brief. Erişim adresi: 

https://www.gov.br/mre/es/media/swaine2.pdf (Erişim tarihi: 21.04.2021). 

Swaine, A. (2016). Making Women's and Girl's Needs, Well-Being and 

Rights Central to National Action Plans in the Asia-Pacific Region. Transitional 

Justice Institute Research Paper, 17(4). Erişim adresi: 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2950657 (Erişim tarihi: 

14.02.2021). 

Swaine, A. (2017). Globalising Women, Peace and Security: Trends in 

National Action Plans. S. Aroussi (Ed.). Rethinking National Action Plans on 

Women, Peace and Security Edition: NATO Peace and Security Series içinde (s. 7-

27). Amsterdam: IOS Publishing. 

Sylvester, C. (2001). Feminist International Relations: An Unfinished 

Journey. New York: Cambridge University Press.  

Taner, B. ve Gökalp, Z. (2019). Kadın ve Savaş: Sosyal Boyutta Bir Analiz. 

İstanbul Üniversitesi Kadın Araştırmaları Dergisi, 1: 13-30. 

Tanrısever, O. F. (1997). Yöntem Sorunu: Gelenekselcilik-Davranışsalcılık 

Tartışması. A. Eralp (Ed.). Devlet, Sistem ve Kimlik: Uluslararası İlişkilerde Temel 

Yaklaşımlar içinde (s. 89-131). İstanbul: İletişim Yayıncılık. 

Tanrısever, O. F. (2005), Güvenlik. A. Eralp (Ed.). Devlet ve Ötesi-

Uluslararası İlişkilerde Temel Kavramlar içinde (s. 107-123). İstanbul: İletişim 

Yayıncılık. 

https://doi.org/10.1017/S1389135909000142
https://www.gov.br/mre/es/media/swaine2.pdf
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2950657


196 
 

Taş, G. (2016). Feminizm Üzerine Genel Bir Değerlendirme: Kavramsal 

Analizi, Tarihsel Süreçleri ve Dönüşümleri. Akademik Hassasiyetler,  3(5): 163-175. 

Tekeli, Ş. (1998). I. ve II. Dalga Feminist Hareketlerin Karşılaştırmalı 

İncelenmesi Üzerine Bir Deneme. 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler içinde  (s. 337-346). 

İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları. 

Tessler, M. ve Warriner, I. (1997). Gender, Feminism, and Attitudes toward 

International Conflict: Exploring Relationships with Survey Data from the Middle 

East. World Politics, 49(2): 250–281. Erişim adresi: 

https://www.jstor.org/stable/25053999 (Erişim tarihi: 17.04.2022). 

The Gender Agency. (2017). Building a Feminist Foreign Policy: Australia’s 

opportunity to advance a new human rights-based and feminist informed approach to 

foreign policy, international development and humanitarian assistance. Australian 

Foreign Policy White Paper Submission, The Gender Agency. 

Thompson, L. (2020, 14 Ocak). Mexican Diplomacy Has Gone Feminist. 

[Blog yazısı]. Erişim adresi: https://foreignpolicy.com/2020/01/14/mexican-

diplomacy-feminist-foreign-policy/ (Erişim tarihi: 19.04.2022). 

Thompson, L. ve Clement, R. (2019). Defining Feminist Foreign Policy. 

International Center for Research on Women. Erişim adresi: 

https://www.icrw.org/wp-

content/uploads/2019/04/ICRW_DefiningFeministForeignPolicy_Brief_Revised_v5

_WebReady.pdf (Erişim tarihi: 17.11.2021). 

Thomson, J. (2020). The Growth of Feminist (?) Foreign Policy. E-

International Relations. Erişim adresi: https://www.e-ir.info/2020/02/10/the-growth-

of-feminist-foreign-policy/ (Erişim tarihi: 17.11.2021). 

Thorburn, D. (2000). Feminism Meets International Relations. SAIS Review, 

20(2): 1-10. doi: 10.1353/sais.2000.0051.  

Tickner, J. A. (1991). Hans Morgenthau’s Principles of Political Realism: A 

Feminist Reformulation. G. Rebecca ve N. Kathleen (Ed.). Gender and International 

Relations içinde (s. 27-40). Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press. 

Tickner, J. A. (1992). Gender in International Relations Feminist 

Perspectives on Achieving Global Security. New York: Columbia University Press. 

https://www.jstor.org/stable/25053999
https://foreignpolicy.com/2020/01/14/mexican-diplomacy-feminist-foreign-policy/
https://foreignpolicy.com/2020/01/14/mexican-diplomacy-feminist-foreign-policy/
https://www.icrw.org/wp-content/uploads/2019/04/ICRW_DefiningFeministForeignPolicy_Brief_Revised_v5_WebReady.pdf
https://www.icrw.org/wp-content/uploads/2019/04/ICRW_DefiningFeministForeignPolicy_Brief_Revised_v5_WebReady.pdf
https://www.icrw.org/wp-content/uploads/2019/04/ICRW_DefiningFeministForeignPolicy_Brief_Revised_v5_WebReady.pdf
https://www.e-ir.info/2020/02/10/the-growth-of-feminist-foreign-policy/
https://www.e-ir.info/2020/02/10/the-growth-of-feminist-foreign-policy/


197 
 

Tickner, J. A. (1997). You Just Don’t Understand: Troubled Engagements 

Between Feminists and IR Theorists. International Studies Quarterly, 41(4): 611-

632. 

Tickner, J. A. (1999). Searching for the Princess? Feminist Perspectives in 

International Relations. Harvard International Review, 21(4): 44–48. 

Tickner, J. A. (2004). Feminist Responses to International Security Studies. 

Peace Review, 16(1): 43-48. 

Tickner, J. A. (2006). On The Frontlines or Sidelines of Knowledge and 

Power? Feminist Practices of Responsible Scholarship. International Studies Review, 

8(3): 383-395.   

Torres, D. (2020, 14 Ocak) The UN Wants to Deploy More Women in 

Peacekeeping, So Why Are There So Few? [Blog yazısı]. Erişim adresi: 

https://www.dcaf.ch/un-wants-deploy-more-women-peacekeeping-so-why-are-there-

so-few (Erişim tarihi: 18.10.2021). 

Towns, A. E. ve Niklasson, B. (2018). Where Are the Female Ambassadors? 

Gender and Status Hierarchies in Ambassador Postings. K. Aggestam ve A. E. 

Towns (Ed.).  Gendering Diplomacy and International Negotiations içinde (s. 25-

45). Switzerland: Palgrave Macmillan. 

True, J. (2015, 20 Nisan). Why We Need a Feminist Foreign Policy to Stop 

War. Open Democracy. Erişim adresi: 

https://www.opendemocracy.net/en/5050/why-we-need-feminist-foreign-policy-to-

stop-war/ (Erişim tarihi: 01.06.2020). 

True, J. (2016). Explaining the Global Diffusion of the Women, Peace and 

Security Agenda. International Political Science Review,37(3): 307-323. 

doi:10.1177/0192512116632372 

True, J. ve Mintrom, M. (2001). Transnational Networks and Policy 

Diffusion: The Case of Gender Mainstreaming. International Studies Quarterly, 

45(1), 27–57. 

True, J. ve Tickner, J. A. (2018). A Century of International Relations 

Feminism: From World War One Women’s Peace Pragmatism to the Women, Peace 

and Security Agenda. International Studies Quarterly, 62(2): 221-233. 

https://www.dcaf.ch/un-wants-deploy-more-women-peacekeeping-so-why-are-there-so-few
https://www.dcaf.ch/un-wants-deploy-more-women-peacekeeping-so-why-are-there-so-few
https://www.opendemocracy.net/en/5050/why-we-need-feminist-foreign-policy-to-stop-war/
https://www.opendemocracy.net/en/5050/why-we-need-feminist-foreign-policy-to-stop-war/


198 
 

Tür, Ö. ve Aydın Koyuncu, Ç. (2010). Feminist Uluslararası İlişkiler 

Yaklaşımı: Temelleri, Gelişimi, Katkı ve Sorunları. Uluslararası İlişkiler, 7(26): 3-

24. 

UN Human Rights Office. (t.y.). Introduction to the Committee Committee 

on the Elimination of Discrimination against Women. Erişim adresi: 

https://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/cedaw/introduction-committee (Erişim tarihi: 

12.11.2021). 

UN Women. (2011). UN Strategic Results Framework on Women, Peace and 

Security, 2011- 2020. Erişim adresi: 

https://www.osce.org/secretariat/110527?download=true (Erişim tarihi: 08.12.2021). 

UN Women. (2019). Facts and Figures: Leadership and Political 

Participation. Erişim adresi: https://www.unwomen.org/en/what-we-do/leadership-

and-political-participation/facts-and-figures (Erişim tarihi: 12.11.2021). 

UN Women. (t.y.(a)). Five-year Review of the implementation of the Beijing 

Declaration and Platform for Action (Beijing + 5) held in the General Assembly, 5 - 

9 June 2000. Erişim adresi: 

https://www.un.org/womenwatch/daw/followup/beijing+5.htm (Erişim tarihi: 

29.04.2022). 

UN Women. (t.y.(b)). Mexico. Erişim adresi: 

https://lac.unwomen.org/en/donde-estamos/mexico (Erişim tarihi: 29.04.2022). 

UN.org. (2014). Sexual Violence: a Tool of War. UN Outreach Programme 

on the Rwanda Genocide Background Note. Erişim adresi: 

https://www.un.org/en/preventgenocide/rwanda/assets/pdf/Backgrounder%20Sexual

%20Violence%202014.pdf (Erişim tarihi: 02.12.2021). 

United Nations (UN). (1976). Report of the World Conference of the 

International Women’s Year. (Rapor No: 66/34). Erişim adresi: 

https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/otherconferences/Mexico/Mexico%20

conference%20report%20optimized.pdf (Erişim tarihi: 07.05.2022). 

United Nations (UN). (1981). Convention on the Elimination of All Forms of 

Discrimination Against Women. UN Entity for Gender Equality and The 

Empowerment of Women. Erişim adresi: 

https://www.ohchr.org/en/treaty-bodies/cedaw/introduction-committee
https://www.osce.org/secretariat/110527?download=true
https://www.unwomen.org/en/what-we-do/leadership-and-political-participation/facts-and-figures
https://www.unwomen.org/en/what-we-do/leadership-and-political-participation/facts-and-figures
https://www.un.org/womenwatch/daw/followup/beijing+5.htm
https://lac.unwomen.org/en/donde-estamos/mexico
https://www.un.org/en/preventgenocide/rwanda/assets/pdf/Backgrounder%20Sexual%20Violence%202014.pdf
https://www.un.org/en/preventgenocide/rwanda/assets/pdf/Backgrounder%20Sexual%20Violence%202014.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/otherconferences/Mexico/Mexico%20conference%20report%20optimized.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/otherconferences/Mexico/Mexico%20conference%20report%20optimized.pdf


199 
 

https://www.un.org/womenwatch/daw/cedaw/text/econvention.htm (Erişim tarihi: 

07.05.2022). 

United Nations (UN). (1986). Report of the World Conference to Review and 

Appraise the Achievements of the United Nations Decade for Women: Quality, 

Development and Peace. (Rapor No: 116/28). Erişim adresi: 

https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/otherconferences/Nairobi/Nairobi%20

Full%20Optimized.pdf (Erişim tarihi: 07.05.2022). 

United Nations (UN). (1995). Report of the Fourth World Conference on 

Women. (Rapor No: 177/20). Erişim adresi: 

https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.p

df (Erişim tarihi: 07.05.2022). 

United Nations Development Programme. (UNDP). (1994). Human 

Development Report. Erişim adresi: https://hdr.undp.org/content/human-

development-report-

1994#:~:text=The%201994%20Report%20introduces%20a,global%20concerns%20

of%20human%20security.  (Erişim tarihi: 07.05.2022). 

United Nations General Assembly (UNGA) (1993). Declaration on the 

Elimination of Violence against Women. (General Assembly Resolution 48/104). 

Erişim adresi: 

https://www.ohchr.org/en/professionalinterest/pages/violenceagainstwomen.aspx 

(Erişim tarihi: 07.05.2022). 

United Nations General Assembly (UNGA) (2009). Report of the Secretary-

General Implementing the Responsibility to Protect. (Rapor No. A/63/677). Erişim 

adresi: https://documents-dds-

ny.un.org/doc/UNDOC/GEN/N09/206/10/PDF/N0920610.pdf?OpenElement  

(Erişim tarihi: 07.05.2022). 

United Nations General Assembly (UNGA). (1979). Convention on the 

Elimination of All Forms of Discrimination Against Women, United Nations Treaty 

Series. Erişim adresi: https://www.refworld.org/docid/3ae6b3970.html (Erişim tarihi: 

07.05.2022). 

https://www.un.org/womenwatch/daw/cedaw/text/econvention.htm
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/otherconferences/Nairobi/Nairobi%20Full%20Optimized.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/otherconferences/Nairobi/Nairobi%20Full%20Optimized.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing%20full%20report%20E.pdf
https://hdr.undp.org/content/human-development-report-1994#:~:text=The%201994%20Report%20introduces%20a,global%20concerns%20of%20human%20security
https://hdr.undp.org/content/human-development-report-1994#:~:text=The%201994%20Report%20introduces%20a,global%20concerns%20of%20human%20security
https://hdr.undp.org/content/human-development-report-1994#:~:text=The%201994%20Report%20introduces%20a,global%20concerns%20of%20human%20security
https://hdr.undp.org/content/human-development-report-1994#:~:text=The%201994%20Report%20introduces%20a,global%20concerns%20of%20human%20security
https://www.ohchr.org/en/professionalinterest/pages/violenceagainstwomen.aspx
https://documents-dds-ny.un.org/doc/UNDOC/GEN/N09/206/10/PDF/N0920610.pdf?OpenElement
https://documents-dds-ny.un.org/doc/UNDOC/GEN/N09/206/10/PDF/N0920610.pdf?OpenElement
https://www.refworld.org/docid/3ae6b3970.html


200 
 

United Nations High Commissioner For Refugees (UNHCR). (1995). Sexual 

Violence against Refugees: Guidelines on Prevention and Response. Erişim adresi: 

https://www.unhcr.org/publications/operations/3b9cc26c4/sexual-violence-against-

refugees-guidelines-prevention-response-unhcr.html  (Erişim tarihi: 03.12.2021). 

United Nations Human Rights-Treaty Bodies. (t.y.). UN Treaty Body 

Database. Erişim adresi: 

https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/TreatyBodyExternal/Treaty.aspx?Treaty=CE

DAW&Lang=en (Erişim tarihi: 24.03.2022). 

United Nations Peacekeeping. (t.y.(a)). Promoting Women, Peace And 

Security. Erişim adresi: https://peacekeeping.un.org/en/promoting-women-peace-

and-security (Erişim tarihi: 24.03.2022). 

United Nations Peacekeeping. (t.y.(b)). Women In Peacekeeping. Erişim 

adresi: https://peacekeeping.un.org/en/women-peacekeeping (Erişim tarihi: 

24.03.2022). 

United Nations Population Fund (UNFPA). (2013). Engaging Men and Boys: 

A Brief Summary of UNFPA Experience and Lessons Learned. Erişim adresi: 

https://www.unfpa.org/sites/default/files/resource-

pdf/UNFPA%20Engaging%20men%20and%20boys_web-2.pdf (Erişim tarihi: 

25.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2000).  Resolution 1325 (2000). 

(Rapor No: S/RES/1325). Erişim adresi: 

https://www.un.org/ruleoflaw/files/res_1325e.pdf (Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2001). Report of the Secretary-

General to the Security Council on the Protection of Civilians in Armed Conflict. 

(Rapor No. S/2001/331). Erişim adresi: 

https://www.securitycouncilreport.org/atf/cf/%7B65BFCF9B-6D27-4E9C-8CD3-

CF6E4FF96FF9%7D/Disarm%20S2001331.pdf (Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2008).  Resolution 1820 (2008). 

(Rapor No: S/RES/1820). Erişim adresi: https://undocs.org/S/RES/1820(2008) 

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

https://www.unhcr.org/publications/operations/3b9cc26c4/sexual-violence-against-refugees-guidelines-prevention-response-unhcr.html
https://www.unhcr.org/publications/operations/3b9cc26c4/sexual-violence-against-refugees-guidelines-prevention-response-unhcr.html
https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/TreatyBodyExternal/Treaty.aspx?Treaty=CEDAW&Lang=en
https://tbinternet.ohchr.org/_layouts/15/TreatyBodyExternal/Treaty.aspx?Treaty=CEDAW&Lang=en
https://peacekeeping.un.org/en/promoting-women-peace-and-security
https://peacekeeping.un.org/en/promoting-women-peace-and-security
https://peacekeeping.un.org/en/women-peacekeeping
https://www.unfpa.org/sites/default/files/resource-pdf/UNFPA%20Engaging%20men%20and%20boys_web-2.pdf
https://www.unfpa.org/sites/default/files/resource-pdf/UNFPA%20Engaging%20men%20and%20boys_web-2.pdf
https://www.un.org/ruleoflaw/files/res_1325e.pdf
https://www.securitycouncilreport.org/atf/cf/%7B65BFCF9B-6D27-4E9C-8CD3-CF6E4FF96FF9%7D/Disarm%20S2001331.pdf
https://www.securitycouncilreport.org/atf/cf/%7B65BFCF9B-6D27-4E9C-8CD3-CF6E4FF96FF9%7D/Disarm%20S2001331.pdf
https://undocs.org/S/RES/1820(2008)


201 
 

United Nations Security Council (UNSC). (2009a).  Resolution 1888 (2009). 

(Rapor No: S/RES/1888). Erişim adresi: https://undocs.org/S/RES/1888(2009) 

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2009b).  Resolution 1889 (2009). 

(Rapor No: S/RES/1889). Erişim adresi: https://undocs.org/S/RES/1889(2009) 

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2010).  Resolution 1960 (2010). 

(Rapor No: S/RES/1960). Erişim adresi: https://undocs.org/S/RES/1960(2010) 

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2013).  Resolution 2106 (2013a). 

(Rapor No: S/RES/2106). Erişim adresi: https://undocs.org/en/S/RES/2106(2013) 

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2013).  Resolution 2122 (2013b). 

(Rapor No: S/RES/2122). Erişim adresi: https://undocs.org/en/S/RES/2122(2013) 

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2015).  Resolution 2242 (2015). 

(Rapor No: S/RES/2242). Erişim adresi: https://undocs.org/en/S/RES/2242(2015) 

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2019).  Resolution 2467 (2019). 

(Rapor No: S/RES/2467). Erişim adresi: https://undocs.org/S/RES/2467(2019) 

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

United Nations Security Council (UNSC). (2019).  Resolution 2493 (2019). 

(Rapor No: S/RES/2493). Erişim adresi: https://undocs.org/en/S/RES/2493(2019)  

(Erişim tarihi: 29.05.2022). 

Ülgül, M. (2017). Suriye İç Savaşı’na Feminist Bir Yaklaşım. Alternatif 

Politika, 9(3): 442-470. 

Üstündağ, Nazan. (2014, 13 Kasım). Türkiye’de Barış Süreci ve Toplumsal 

Cinsiyet. Heinrich Böll Stiftung Derneği. Erişim adresi: 

https://tr.boell.org/tr/2014/11/13/tuerkiyede-baris-suereci-ve-toplumsal-cinsiyet 

(Erişim tarihi: 04.10.2021). 

https://undocs.org/S/RES/1888(2009)
https://undocs.org/S/RES/1889(2009)
https://undocs.org/S/RES/1960(2010)
https://undocs.org/en/S/RES/2106(2013)
https://undocs.org/en/S/RES/2122(2013)
https://undocs.org/en/S/RES/2242(2015)
https://undocs.org/S/RES/2467(2019)
https://undocs.org/en/S/RES/2493(2019)
https://tr.boell.org/tr/2014/11/13/tuerkiyede-baris-suereci-ve-toplumsal-cinsiyet


202 
 

Valji, N. (2011). Bir Fırsat Penceresi: Kadınlar İçin Geçiş Dönemi Adaleti 

Çalışmaları. (Çev. Ö. Kaya). İstanbul: Hakikat Adalet Hafıza Merkezi. 

Villegas, P. ve  Malkin, E. (2019, Aralık).  Not My Fault: Women in Mexico 

Fight Back Against Violence. New York Times. Erişim adresi: 

https://www.nytimes.com/2019/12/26/world/americas/mexico-women-domestic-

violence-femicide.html (Erişim tarihi: 09.10.2021). 

Vogelstein, R. ve Bro, A. (2019, 30 Ocak). Sweden’s Feminist Foreign 

Policy, Long May It Reign. Foreign Policy. Erişim adresi: 

https://foreignpolicy.com/2019/01/30/sweden-feminist-foreignpolicy/ (Erişim tarihi: 

16.10.2021). 

Walby, S. (2011). The Future of Feminism. Cambridge: Polity. 

Walters, M. (1998). Kadınların Hakları ve Kadınların Uğradığı Haksızlıklar: 

Mary Wollstonecraft, Harriet Martineau, Simone de Beauvoir.  Mitchel ve A. Oakley 

(Ed.).  Kadın ve Eşitlik içinde (s. 137–167). (Çev. F. Berktay). Ankara: Pencere 

Yayınları.   

WILPF-Women, Peace and Security Programme of the Women's 

International League for Peace and Freedom. (2015). Report from the Conference, 

Women Organising for Change in Syria and Bosnia. Geneva: Women’s International 

League for Peace and Freedom. Erişim adresi: https://www.wilpf.org/wp-

content/uploads/2014/06/Women-Organising-for-Change-in-Bosnia-and-Syria.pdf 

(Erişim tarihi: 17.03.2022). 

WILPF-Women, Peace and Security Programme of the Women's 

International League for Peace and Freedom. (t.y.(a)). 1325 National Action Plans 

(NAPs). Erişim adresi: http://1325naps.peacewomen.org/ (Erişim tarihi: 17.03.2022). 

WILPF-Women, Peace and Security Programme of the Women's 

International League for Peace and Freedom. (t.y.(b)). Call for Translation of 

Women, Peace & Security Resolutions!. Erişim adresi: 

https://www.peacewomen.org/e-news/article/call-translation-women-peace-security-

resolutions (Erişim tarihi: 01.03.2022). 

WILPF-Women, Peace and Security Programme of the Women's 

International League for Peace and Freedom. (t.y.(c)). National Action Plans By 

https://www.nytimes.com/2019/12/26/world/americas/mexico-women-domestic-violence-femicide.html
https://www.nytimes.com/2019/12/26/world/americas/mexico-women-domestic-violence-femicide.html
https://foreignpolicy.com/2019/01/30/sweden-feminist-foreignpolicy/
https://www.wilpf.org/wp-content/uploads/2014/06/Women-Organising-for-Change-in-Bosnia-and-Syria.pdf
https://www.wilpf.org/wp-content/uploads/2014/06/Women-Organising-for-Change-in-Bosnia-and-Syria.pdf
http://1325naps.peacewomen.org/
https://www.peacewomen.org/e-news/article/call-translation-women-peace-security-resolutions
https://www.peacewomen.org/e-news/article/call-translation-women-peace-security-resolutions


203 
 

Region. Erişim adresi: http://1325naps.peacewomen.org/index.php/nap-overview/ 

(Erişim tarihi: 07.05.2022). 

Williams, M. (2018). Williams says 'Venom' fits in Me Too era. [Video 

internet yayını]. Erişim adresi: https://www.youtube.com/watch?v=mCSPMl6syk0  

(Erişim tarihi: 12.05.2020). 

Williams, S. ve Masika, R. (2002). Editorial. Gender, Trafficking, and 

Slavery. Oxford: Oxfam. 

Wolfers, A. (1952). National Security as an Ambiguous Symbol. Political 

Science Quarterly, 67 (4): 481–502. 

Women Transforming Peace Through Peacekeeping Policy Brief. (t.y.).  

Erişim adresi: https://peacekeepindefiningg.un.org/sites/default/files/policy_brief.pdf 

(Erişim tarihi: 15.09.2020). 

Women, Peace and Security Gender Equality in Peacekeeping Operations. 

(2019). New York: DPO Gender Unit. Erişim adresi: 

https://peacekeeping.un.org/sites/default/files/dpko_brochure2_0.pdf (Erişim tarihi: 

15.08.2021). 

Women, Peace and Security in Peacekeeping. (2019). New York: DPO 

Gender Unit. Erişim adresi: 

https://peacekeeping.un.org/sites/default/files/final_quartely_infograph-

_womens_participation_-_october_2019.pdf (Erişim tarihi: 08.06.2021). 

Women, Peace and Security. (2019, 10 Temmuz). World Economic Forum. 

Erişim adresi: https://www.nato.int/cps/en/natohq/topics_91091.htm (Erişim tarihi: 

18.04.2021). 

World Courts of Women. (2020). About WEAP. Erişim adresi: 

https://worldcourtsofwomen.wordpress.com/test-test/about-weap/ (Erişim tarihi: 

10.10.2021). 

World Economic Forum. (2018, 28 Eylül). 6 Myths Holding Back The Role of 

Women As Peace Builders. Erişim adresi: 

https://www.weforum.org/agenda/2018/09/6-myths-holding-back-the-role-of-

women-in-peace-building (Erişim tarihi: 17.05.2021). 

http://1325naps.peacewomen.org/index.php/nap-overview/
https://www.youtube.com/watch?v=mCSPMl6syk0
https://peacekeepindefiningg.un.org/sites/default/files/policy_brief.pdf
https://peacekeeping.un.org/sites/default/files/dpko_brochure2_0.pdf
https://peacekeeping.un.org/sites/default/files/final_quartely_infograph-_womens_participation_-_october_2019.pdf
https://peacekeeping.un.org/sites/default/files/final_quartely_infograph-_womens_participation_-_october_2019.pdf
https://www.nato.int/cps/en/natohq/topics_91091.htm
https://worldcourtsofwomen.wordpress.com/test-test/about-weap/
https://www.weforum.org/agenda/2018/09/6-myths-holding-back-the-role-of-women-in-peace-building
https://www.weforum.org/agenda/2018/09/6-myths-holding-back-the-role-of-women-in-peace-building


204 
 

Yadav, P. (2017, 3 Mayıs). 1325- Is That A Taxi Number? Implementation of 

the National Action Plan on 1325 & 1820 in Nepal. [Blog yazısı]. Erişim adresi: 

https://blogs.lse.ac.uk/wps/2017/05/03/1325-is-that-a-taxi-number-implementation-

of-the-national-action-plan-on-1325-and-1820-in-nepal-punam-yadav-42017/ 

(Erişim tarihi: 19.12.2021). 

Yanıkkaya, B. (2010). Yokmekanda Bir Frekans: Kadınlar için Barışın, Barış 

İçin Kadınların Sesi: Uluslararası Feminist Radyo Girişimi (FIRE). B. Çoban (Ed.). 

Savaş Ortamında Barış Medyasını Yaratmak: Medya, Barış ve Savaş içinde (s. 43-

63). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Yurdusev, A. N. (1997). Uluslararası İlişkiler Öncesi.  A. Eralp (Ed.). Devlet, 

Sistem ve Kimlik: Uluslararası İlişkilerde Temel Yaklaşımlar içinde (s. 15-57). 

İstanbul: İletişim Yayıncılık. 

Yuval-Davis, N. (2007). Cinsiyet ve Millet ( Çev. A. Bektaş). İstanbul, 

İletişim Yayınları. 

Zaharijević, A. (2012). On Trial at the Women’s Court: Gender Violence, 

Justice and Citizenship.  Citizenship in Southeast Europe.  

Zawati, H. M. (2010). Gendered Violence as a Weapon of Mass Destruction. 

The Triumph of Ethnic Hatred and the Failure of International Political Will: 

Gendered Violence and Genocide in the Former Yugoslavia and Rwanda içinde (s. 

139-197). Lewiston, N. Y.: The Edwin Mellen Press. 

Zimmerman, S. (2020). The Value of a Feminist Foreign Policy. Women In 

International Security- WIIS Policy Brief. Erişim adresi: 

https://www.wiisglobal.org/wp-content/uploads/2020/02/WIIS-Policy-Brief-

Feminist-Foriegn-Policy-February-2020.pdf (Erişim tarihi: 29.06.2021). 

Zwingel, S. (2005). From Intergovernmental Negotiations to (Sub)National 

Change: A Transnational Perspective on the Impact of CEDAW. International 

Feminist Journal of Politics, 7(3): 400-424. doi: 

https://doi.org/10.1080/1461674050016118 (Erişim tarihi: 04.10.2021). 

https://blogs.lse.ac.uk/wps/2017/05/03/1325-is-that-a-taxi-number-implementation-of-the-national-action-plan-on-1325-and-1820-in-nepal-punam-yadav-42017/
https://blogs.lse.ac.uk/wps/2017/05/03/1325-is-that-a-taxi-number-implementation-of-the-national-action-plan-on-1325-and-1820-in-nepal-punam-yadav-42017/
https://www.wiisglobal.org/wp-content/uploads/2020/02/WIIS-Policy-Brief-Feminist-Foriegn-Policy-February-2020.pdf
https://www.wiisglobal.org/wp-content/uploads/2020/02/WIIS-Policy-Brief-Feminist-Foriegn-Policy-February-2020.pdf
https://doi.org/10.1080/1461674050016118

	YEMİN METNİ
	ÖZET
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR
	ÖN SÖZ
	Birinci Bölüm
	KAVRAMSAL VE TEORİK ÇERÇEVE
	1. FEMİNİZMİN TARİHSEL GELİŞİMİ
	1.1.Birinci Dalga Feminizm
	1.2. İkinci Dalga Feminizm
	1.3. Üçüncü Dalga Feminizm
	1.4. Dördüncü Dalga Feminizm

	2. FEMİNİST YAKLAŞIMIN ANAAKIM ULUSLARARASI İLİŞKİLER DİSİPLİNİNE GETİRDİĞİ ELEŞTİRİLER
	3. FEMİNİST ULUSLARARASI İLİŞKİLER YAKLAŞIMININ GELENEKSEL KAVRAMSALLAŞTIRMALARA YÖNELİK ELEŞTİRİLERİ VE YENİDEN YORUMLAMALARI
	3.1. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Çatışma Kavramı
	3.2. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Toplumsal Cinsiyet, Güç ve İktidar Kavramları
	3.3. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Güvenlik Kavramı
	3.4. Feminist Uluslararası İlişkiler Yaklaşımı Açısından Barış Kavramı

	İkinci Bölüm
	1. KADINLARIN ÇATIŞMA SIRASINDAKİ ROLLERİ
	1.1. Eş ve Annelik Rolü
	1.2. Mağdur Kimliği
	1.3. Barış Koruma Birliklerinde ve Operasyonlarında Kadının Rolü

	2.KADINLARIN ÇATIŞMA SONRASI SÜREÇLERDEKİ ROLLERİ
	2.1. Kadınlar ve Sivil Toplum Örgütlenmeleri
	2.2. Kadınların Arabuluculuk Görevleri ve Barış Müzakerelerindeki Yerleri

	Üçüncü Bölüm
	KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK GÜNDEMİ, ULUSAL EYLEM PLANLARI VE FEMİNİST DIŞ POLİTİKA ÖRNEKLERİ
	1.KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK GÜNDEMİNE DOĞRU ULUSLARARASI KONFERANSLAR
	1.1. I. Dünya Kadın Konferansı
	1.2. II. Dünya Kadın Konferansı ve Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi-CEDAW
	1.3. III. Dünya Kadın Konferansı
	1.4. IV. Dünya Kadın Konferansı
	1.5. Kadın 2000: 21. Yüzyıl İçin Toplumsal Cinsiyet Eşitliği, Kalkınma ve Barış (Pekin+5) ve Pekin+10

	2. BMGK 1325 SAYILI KADIN, BARIŞ VE GÜVENLİK KARARI
	2.1. 1325 Sayılı Kararda Katılım
	2.2. 1325 Sayılı Kararda Önleme
	2.3. 1325 Sayılı Kararda Koruma
	2.4. 1325 Sayılı Kararda Kovuşturma

	3. 1325 SAYILI KARARIN ARDILI KARARLAR
	3.1. BMGK 1820 (2008) Sayılı Kararı
	3.2. BMGK 1888 (2009) Sayılı Kararı
	3.3. BMGK 1889 (2009) Sayılı Kararı
	3.4. BMGK 1960 (2010) Sayılı Kararı
	3.5. BMGK 2122 (2013) Sayılı Kararı
	3.6. BMGK 2106 (2013), 2242(2015), 2467 (2019) ve 2493 (2019) Sayılı Kararları

	4. 1325 ULUSAL EYLEM PLANLARI
	4.1. Uluslararası Düzeyde Uygulanan Eylem Planları
	4.2. Bölgesel Düzeyde Uygulanan Eylem Planları
	4.3. Ulusal Düzeyde Uygulanan Eylem Planları

	5. 1325 ULUSAL EYLEM PLANLARINA YÖNELİK ELEŞTİRİLER
	6. ULUSLARARASI ALANDA FEMİNİST DIŞ POLİTİKA ÖRNEKLERİ
	6.1. Feminist Dış Politikada İsveç Örneği
	6.2. Feminist Uluslararası Yardım Politikasında Kanada Örneği
	6.3. Feminist Dış Politikada Fransa Örneği
	6.4. Feminist Dış Politikada Meksika Örneği

	SONUÇ
	KAYNAKÇA

