
v 

 

T.C. 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLER PROGRAMI 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

 

KIRGIZİSTAN’DAKİ DİNİ FAALİYETLERİN YAYGIN 

DİN EĞİTİMİ AÇISINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ 

(2000-2017 YILLARI ARASI) 

 

 

 

 

 

Nurbek SHAMRALIEV 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Şükrü KEYİFLİ 

 

 

 

İZMİR-2023

 



ii 

 

TEZ ONAY SAYFASI  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



iii 

 

YEMİN METNİ 

  

 

  Doktora Tezi olarak sunduğum “Kırgızistan’da Dini Faaliyetlerin Yaygın 

Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi (2000-2017 Yılları Arası)” adlı 

çalışmanın, tarafımdan, akademik kurallara ve etik değerlere uygun olarak yazıldığını 

ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf 

yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 

 

   

09/02/2023 

Nurbek SHAMRALIEV 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ÖZET 

Doktora Tezi 

Kırgızistan’daki Dini Faaliyetlerin Yaygın Din Eğitimi Açısından 

Değerlendirilmesi (2000-2017 Yılları Arası) 

Nurbek SHAMRALIEV 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı 

Felsefe ve Din Bilimleri Programı 

 

Kırgızistan, bağımsızlığını kazandığı 1991 senesinden itibaren sosyal, 

ekonomik ve kültürel anlamda demokratik temelleri esas alan bir toplumsal yapı 

belirlemiş ve dini faaliyetler de bu temelde işlemeye başlamıştır. Bu demokratik 

ortam, bazı dini akımların ve bu bağlamda yeni kurumların ortaya çıkıp 

yayılması imkanını doğurmuştur. Bununla birlikte söz konusu yeni dini 

oluşumların yayılma eğilimi, Kırgızistan'da birçok problemin de ortaya çıkışına 

sebep olmuştur. Bu problemler en başta yaygın dini eğitimin mahiyetindeki eksik 

ve belirsizliklerdir. Söz gelimi din eğitimi veren öğretmen ve idarecilerin niteliği, 

ders planı, müfredatı, kurumların yaygın din eğitimi vermeye hak kazanan resmi 

izin belgelerinin eksik olması, yetkileri, ekonomik durumları, yaygın din eğitimin 

amacı ve teknik kurallarının bir bütünlük taşımaması, milli güvenlik, 

öğrencilerin eğitim alma konusunda istekleri gibi birçok problem mevcuttur. 

Bununla birlikte, bilimsel metot ve yöntemlere yeteri kadar yer verilmemesi ve 

yaygın din eğitimi kurumlarının devletten düzenli maddi destek alamamış 

olmaları da diğer problemlerdendir. Bu çalışmada Kırgızistan’da dini faaliyetler 

ve yaygın din eğitiminin durumu araştırılmıştır. Bu araştırmada doküman 

analizi, gözlem ve bunlara ilişkin değerlendirmelerin yanısıra mülakat 

çalışmaları izlenerek nitel ve karma araştırma yöntemleri kullanılmıştır. Böylece 

yaygın din eğitimi kurumlarınca verilmekte olan din eğitiminin kalitesi 

araştırılmıştır. Nihai aşamada ise Kırgızistan'daki yaygın din eğitimi 

faaliyetlerinin yeniden inşası için Türkiye'deki yaygın din eğitimi, dini faaliyetler, 



v 

 

öğretim metotları ve ilkeleri hakkında bilgi verilerek Kırgızistan için öneriler 

sunulmuştur.       

 

Anahtar Kelimeler: Cami, Eğitim, Kırgızistan, Medrese, Yaygın Din Eğitimi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

ABSTRACT 

Doctoral Thesis 

Doctor of Philosophy (PhD) 

Assessment of Religious Activity in The Kyrgyz Republic from The Point of View of 

Informal Religious Education (Between 2000-2017) 

Nurbek SHAMRALIEV 

  

Dokuz Eylül University 

Graduate School of Social Sciences 

Department of Philosophy and Religion Studies 

Philosophy and Religion Studies Program 

  

Since 1991, when Kyrgyzstan gained its independence, it has determined 

a social structure based on democratic foundations in social, economic and 

cultural terms, and religious activities have started to operate on this basis. This 

democratic environment created the opportunity for some religious movements 

and, in this context, new institutions to emerge and spread. However, the 

tendency of the new religious formations to spread has led to the emergence of 

many problems in Kyrgyzstan. These problems are primarily the deficiencies and 

uncertainties in the nature of non-formal religious education. For example, the 

quality, lesson plan and curriculum of the teachers and administrators who gives 

religious education, the incompleteness of the official permission documents of 

the institutions which has entitled to provide non-formal religious education, 

their powers, economic conditions, the lack of integrity for the purpose and 

technical rules of non-formal religious education , national security, students' 

unwillingness to the education and many others are main problems for this issue. 

However, the lack of scientific methods and methods and the fact that non-formal 

religious education institutions could not receive regular financial support from 

the state are other problems. In this study, religious activities and the state of non-

formal religious education in Kyrgyzstan were investigated. In this research, 

qualitative and mixed research methods were used by following interview studies 

as well as document analysis, observation and evaluations related to them. Thus, 

the quality of religious education given by non-formal religious education 



vii 

 

institutions was investigated. In the final stage, information about non-formal 

religious education in Turkey, religious activities, teaching methods and 

principles were given for the reconstruction of non-formal religious education 

activities in Kyrgyzstan and suggestions were presented for Kyrgyzstan. 

 

Keywords: Mosque, Education, Kyrgyzstan, Madrasa, Non-Formal Religious 

Education.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

KIRGIZİSTAN’DA DİNİ FAALİYETLERİN YAYGIN DİN EĞİTİMİ 

AÇISINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ (2000-2017 YILLARI ARASI) 

İÇİNDEKİLER 

TEZ ONAY SAYFASI ii 

YEMİN METNİ iii 

ÖZET iv 

ABSTRACT vi 

İÇİNDEKİLER viii 

KISALTMALAR xi 

TABLOLAR LİSTESİ xii 

ŞEKİLLER LİSTESİ xiii 

GİRİŞ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YAYGIN DİN EĞİTİMİ 

1.1.YAYGIN DİN EĞİTİMİ 17 

1.2. YAYGIN DİN EĞİTİMİNİN ÖNEMİ 20 

1.3. YAYGIN DİN EĞİTİMİNİN TARİHİ GELİŞİMİ 22 

1.4. YAYGIN DİN EĞİTİMİNİN AMAÇLARI 24 

1.5. YAYGIN DİN EĞİTİMİNİN GÖREVLERİ 25 

İKİNCİ BÖLÜM 

KIRGIZİSTAN HAKKINDA GENEL BİLGİLER 

2.1. KIRGIZİSTAN’DA DİNİ DURUM 27 

2.2. İSLAM ÖNCESİ KIRGIZLARIN DİNİ İNANÇLARI 36 

2.3. KIRGIZLARIN MÜSLÜMAN OLMALARI 40 



ix 

2.4. KIRGIZLAR’DA SOVYET ÖNCESİ VE SOVYETLER BİRLİĞİ 

      DÖNEMİNDE DİNİ HAYAT VE YAYGIN DİN EĞİTİMİ 43 

2.5. KIRGIZİSTANDAKİ İSLAMİ GRUPLAR 50 

2.5.1. Resmi Kayıttan Geçmiş İslami Gruplar 51 

2.5.2. Resmi Kayıttan Geçmemiş İslami Gruplar 56 

2.6. GAYRİ MÜSLİM DİNİ GRUPLAR 64 

2.7. KIRGIZİSTANDA DİN DEVLET İLİŞKİLERİ 69 

2.7.1. Kırgız Cumhuriyeti 2014-2020 yıllar Arası Dini Alandaki Devlet 

          Siyaseti Konsepti 72 

2.8. KIRGIZ CUMHURİYETİ'NİN DİNİ İNANÇ ÖZGÜRLÜĞÜ VE 

        DİNİ KURUMLAR KANUNU 74 

2.9. YAYGIN DİN EĞİTİM FAALİYETLERİNİN HUKUKİ TEMELLERİ 76 

2.9.1. Din Özgürlüğü ve Dini Kurumların Faaliyetleri Mevzuatı 79 

2.9.2. Eğitim ve Din 79 

2.9.3.  Dini Kurumlar 80 

2.9.4. Kırgız Cumhuriyetinde Yabancı Dini Kurumların Misyonların 

(görevlilerini, şübelerinin) Hesap Kayıt Altına Alma 81 

2.9.5. Dini Eğitim Kurumlarını Kaydetme 83 

2.9.6. Kanuna Uymadığı Zaman Dini Kurumun, Misyonun, Dini Eğitim 

          Kurumunun Kapatılması ve Çalışmalarının Yasaklanması 84 

2.10. KIRGIZ CUMHURİYETİ'NİN DİNİ İNANÇ ÖZGÜRLÜĞÜ VE DİNİ 

          KURUMLAR KANUNUNUN DİĞER MADDELERİ 85 

2.10.1. İnanç Özgürlüğüne Dair Haklar 86 

2.10.2.  Devlet ve Din 87 

2.10.3. Dini Kurumların Faaliyetlerinin Hukuki Esasları 88 

2.10.4. Dini Ayinler, Ritüeller ve Törenler 88 

2.10.5. Dini Literatür ve Dini Amaçlar İçin Eşyalar 89 

2.10.6. Dini Kurumların, Misyonların Uluslararası İlişkileri 91 

2.10.7. Dini Kurumların Resmi Kayıta Alınması 91 

2.10.8. Dini Faaliyetler İçin Kırgız Cumhuriyetine Gelmiş Yabancı Ülke 

 Vatandaşlarını (Misyonerleri) Resmi Kayıt altına alma 92 



x 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KIRGIZİSTANDA YAYGIN DİN EĞİTİMİ FAALİYETLERİ 

 

3.1. KIRGIZİSTANDA YAYGIN DİN EĞİTİMİ VEREN KURUMLAR 95 

3.1.1. Medreseler 96 

3.1.2. Camiler 104 

3.1.3. Vaaz 107 

3.1.4. Kuran Kursları 108 

3.2. YAYGIN DİN EĞİTİMİ KURUMLARININ EĞİTİM PROGRAMI 111 

3.3. KIRGIZİSTANDA YAYGIN DİN EĞİTİM FAALİYETLERİN ÖRGÜN 

        DİN EĞİTİMİ İLE İLİŞKİSİ 120 

3.4. KIRGIZİSTANDA YAYGIN DİN EĞİTİMİ FAALİYETLERİN 

       YÜRÜTÜLMESİNDE CEMAATLERİN DURUMU, ROLÜ VE ÖNEMİ 123 

3.5. TÜRKİYE MODELİ IŞIĞINDA KIRGIZİSTANDAKİ YAYGIN DİN 

        EĞİTİMİ FAALİYETLERİNİN YENİDEN İNŞAASI 127 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER 131 

KAYNAKÇA 134 

  



xi 

 

KISALTMALAR 

 

DEM   Değerler Eğitimi Merkezi 

DEÜ   Dokuz Eylül Üniversitesi  

DİB   Diyanet İşleri Başkanlığı  

İAKDÜ  İşenalı Arabayev Kırgız Devlet Üniversitesi 

K.C.   Kırgız Cumhuriyeti 

K.C. DİÖDKK Kırgız Cumhuriyeti Dini İnanç Özgürlüğü ve Dini Kurumlar 

Kanunu 

K.C. DİDK Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu 

K.C. EBB  Kırgız Cumhuriyeti Eğitim ve Bilim Bakanlığı 

KMDİ   Kırgızistan Müslümanları Dini İdaresi 

s.   Sayfa No 

ss.   Sayfadan Sayfaya 

SSCB   Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

  



xii 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1: Kırgızistanda Dini Kurumlar ve Dini Tesisler (2017)   s.34 

Tablo 2: Dini Kurumların Bölgelere Göre Dağılımı (2017)   s.35 

Tablo 3: Görüşme Yapılan Dini Topluluklar     s.58 

Tablo 4: Kur’ani Kerimi Ezberleme (Hafızlık) Kursunun Okul Programı 

   Eğitim süresi 3 yıl. Mezun alanı: Hafız (Kuranı ezberebilen) ve İmam s.113 

Tablo 5: İlk Dini Eğitim Medreselerin Okul Programı. Eğitim süresi 2 yıl         s.114 

Tablo 6: Orta Dini Eğitim / Medreselerin Okul Programı. Eğitim süresi 3 yıl. 

    Mezun alanı: Dini Alanda Uzman               s.115 

Tablo 7:Yüksek Din Eğitimi Medreselerin ve Dini Enstitütülerin Okul  

   Programı. Eğitim süresi 4 yıl/ gece ve gündüz eğitim programı. 

   Mezun alanı: Arab dili ve Şeriat Bilimleri Alanında Uzman.          s.116 

 

 

 

  



xiii 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil 1: KMDİ’nin İdari Yapısı      s.53 

Şekil 2: Dini Toplulukların Rölü ve Önemi Kamusal Yaşamda   s.66 

Şekil 3: İnaçlının Hayatındaki Dini Toplulukların Rolü   s.68 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

  

 Kırgız Cumhuriyeti (K.C.) egemen, demokratik, hukuki, laik, üniter, sosyal bir 

devlettir.1 1991 senesinde bağımsızlığını kazanmasından itibaren piyasa ekonomisi 

üzerine kurulmuş, demokratik imkanlar sunan genç bir ülkedir. Bağımsızlığını ilan 

ettiğinden beri tüm Kırgızistan vatandaşlarına herhangi bir dine mensup olma 

serbestliğinin verilmesi bunun göstergesidir. Bağımsızlık dönemi sürecinde ülkede 

dini ilgilerin artması ile birlikte farklı dini tutumlara sahip bir toplum oluşmuştur. 

Yüzyıllar boyunca, ülke nüfusunun önemli bir kısmını oluşturan, devletin oluşumunda 

belli bir tarihi olan kırgızlar, tarihsel olarak kendi toprakları üzerinde atalarının izlediği 

yolda kurulmuş geleneksel olan dinleri benimsemiş ve yaşamışlardır. 

 Kırgız halkı bağımsızlığa kavuşmadan önce yetmiş dört (1917-1991) sene 

Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği (SSCB) hakimiyetinin altında yaşamış ve bu 

süreçte doğal olarak komünist ideoloji etkisinde kalmıştır. Bundan dolayı dini 

faaliyetler, özellikle de yaygın din eğitimi, gizli yürütülmek durumunda kalmıştır. 

Sovyetler Birliği 1990'larda dağılma sürecindeydi. 15 Aralık 1990'da 

Kırgızistan'ın bağımsızlığını ilan eden bir bildiri yayınlandı. Ancak 1991 yılında 

Sovyetler Birliği'nin dağılmasından sonra Kırgızistan, diğer tüm eski Sovyet üye 

ülkeleri gibi komünist ideolojiye sahip bir devlet fikrini benimsememiştir.2 

Komünist ideoloji, Kırgızların din, örf, adet ve medeniyetiyle birlikte dini 

hayatlarını da etkilemiştir. Ancak Kırgızlar, dinsel geleneklerine bağlılıklarıyla bu 

olumsuzluklardan belirli ölçülerde korunmayı başarabilmişlerdir. Kırgızlar SSCB’nin 

dini baskısı altında uzun sayılabilcek yıllar boyunca kalmış olmalarına rağmen din ve 

değerlerinden kopmamışlar, kendi milli değerlerini korumaya çalışmışlardır.  

Kırgızlar bağımzsızlıklarını kazanmalarının ardından dinlerini daha rahat 

yaşama imkanlarına sahip olacakları yeni bir döneme girmişlerdir. Söz konusu dönem 

Kırgızlar için dini alanda olumlu, eksik sayılabilecek bazı gelişmeleri beraberinde 

getirmiştir. Dini kurumlar ve dini grupların sayılarında artışlar olmuş, birtakım 

                                                           
1 Конституция Кыргызской Республики, Редакция 28.12.2016, (Редакция 28.12.2016) 1 статья.  

(Kırgız Cumhuriyetinin Anayasası, 28.12.2016 tarihinde değiştirilen, (28.12.2016 tarihinde 

değiştirilen), 1. Madde. 
2 Mametbek Myrzabaev, Kırgızistan'da Din-Devlet İlişkileri, (Yayınlanmamış Doktora tezi), 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2009, s 78.  



2 

 

misyoner grupların, çeşitli dini hareketlerin faaliyetleri ortaya çıkmaya başlamış, 

yardımları ulaştırma amacıyla vakıflar, dini kurumlar ülkede çok dinli bir toplumun 

oluşmasında ve yayılmasında etkili olmuştur. Yine bu dönemde vatandaşların din 

hakkında farklı inançlara sahip olduğu görülmeye başlamıştır. Yerli toplumun inancı 

İslam dininin Maturidi inanç esaslarına dayalı olmasına rağmen, yerli halkın yerleşik 

inancının dışında farklı inanç gruplarına ait bir çok dini cemaat ve gruplar Kırgız 

toplumunda yayılmaya başlamıştır.  

 Orta Asya müslümanlarının çoğunluğu Hanefi mezhebindendir, Kırgızistanlı  

müslümanların inanç ve dini kabülleri de bu yöndedir. Kırgızlar, gelenek olarak 

Hanefilik ve Maturidilik ekollerini benimsemişlerdir. KMDİ3 K.C.’nin topraklarında 

ehl-i sünnet ve’l-cemaat Maturidi akidesi ve Hanefi mezhebinin taleplerine uygun 

olarak faaliyetler yürütme konusu üzerinde durmaktadır.4 Ülkede yaşayan diğer Türk 

topluluklarından Tatarlar, Uygurlar, Özbekler, Kazaklar, Dünganlar KMDİ tarafından 

konulan kararları ve resmi uygulamaları izlemeye çalışmaktadırlar. Yaygın din eğitimi 

veren kurumlar olarak medreseler, cami-mescitler ve Kur’an kursları doğru ve kaliteli 

bilgiler vererek halk arasında itibar kazanıp geleceğe olumlu izler bırakabilmektedir. 

Öte yandan dini eğitim alanında ülkede hala eksik olan konuların düzenlenmesi ve 

tamamlanması gerekmektedir. Bu nedenle Kırgızistan’da dini faaliyetlerin yaygın din 

eğitimi açısından değerlendirilmesi gerekir ve bu çalışma, kendi sınırları kapsamında 

yaygın din eğitiminin amacı, maksadı ve neticeleri bakımından böyle bir araştırmayı 

öngörmektedir. Bu değerlendirmelerde konuya sadece kurumlar, dökümanlar ve 

müfredatlar açısından yaklaşılmamış, bununla birlikte dini eğitim verecek kişilerin 

yeterlilikleri, eğitimi, işi ne kadar planlı, programlı ve devamlı olarak yürüttükleri de 

ele alınmıştır. Zira insanların dini bilgi ihtiyaçlarını güvenilir kaynaklarla gidermezsek 

onları adeta çıkmaza sürüklemiş oluruz. Bundan dolayı giriş kısmında ve özette 

belirttiğimiz konular üzerinde çalışmalar yapılmış, sonuç bölümünde ise 

Kırgızistan’daki yaygın din eğitiminin daha verimli ve kaliteli hale gelmesi için 

önerilerde bulunulmuştur. Dikkatle belirtmek gerekir ki, SSCB’nin 1990’da dağıldığı 

                                                           
3 Kırgızistan müslümanlarının  din ile ilgili tüm alanlarında yetkili olan kurum. 7 bölge, Bişkek ve Oş 

şehrindeki kazıyatların koordinasyon ve idareciliğini yapar.       
4 Кыргызстан мусулмандар дин башкармалыгы Уставы, Бишкек, 2014, 5-курултайдын №2 

токтому менен бекитилген, 3-бет. (Kırgızistan Müslümanlar Din İdaresi Tüzüğü, Bişkek, 2014, 

5.Kurultay, №2. Kararı ile onaylanan).  

 



3 

 

dönemde Kırgızistan’da sadece 39 cami mevcut idi. 5  2017’de ise 2504 olarak 6 

belirtilmektedir. 

“Yaygın din eğitimi, kapsamı ve faaliyeti alanı bakımından toplumun tamamını 

kapsayan bir eğitimdir”. 7  “Din eğitiminin kavramından anlaşılması gereken ise 

‘‘bireyin dini davranışından kendi yaşantısı yoluyla ve kasıtlı olarak istendik değişme 

meydana getirme denemeleri süreci’ olmalıdır”.8  

İnsanın din ile ilişkileri, dini inanç, tutum ve davranışları hayat boyu devam 

etmektedir. Dolayısıyla dinle ilgili öğrenim gereksinimi de hayat boyu sürecek 

demektir. İşte hayat boyu sürecek olan bu öğrenim gereksinimini sağlayacak en 

önemli kurum yaygın din eğitimidir.9   

 

Yaygın din eğitimi bireyin yaşı ve eğitim düzeyi ne olursa olsun, resmi dini 

eğitim kurumları dışındaki yerlerde verilmektedir.10 Ülkemizde yaygın din eğitiminin 

verilmesinde görülen artış, okullarda örgün din eğitiminin eksik olması veya hiç 

verilmemesi ile ilgilidir. Bu sebeple, okullarda öğrencilerin din eğitimi ihtiyaçları 

büyük oranda yaygın din eğitimi vasıtasıyla gerçekleştirilmektedir. Aslına bakılırsa, 

Kırgızistan'da örgün din eğitiminin modeli hiç tartışılmamış da değildir. 

Bağımsızlığını kazandıktan sonra, örgün eğitimin bir örneği olarak tüm ortaokullarda 

‘’iman dersi’’ okutulmaya başlandı.  Önceki K.C. Bilim ve Medeniyet Bakanlığı şimdi 

ise K.C. EBB tarafından 30 Temmuz 2003 yılında, çocuk ruhsal, ahlaki, manevi eğitim 

stratejisi benimsenmiştir. Bu stratejiye göre okul öğrencilerine ‘‘Iyman Sabagı’’ (İman 

Dersi) okutulmaya başlamıştır. Ancak dersin adı ‘‘Iyman Sabagı’’ olmasına rağmen, 

bu derste dini hususlardan ziyade ahlak, etik ve kültür konularına yer verilmiştir. 

                                                           
5  Чотаев З.Д. и другие, Государственная политика в религиозной сфере и основные 

религиозные течения в Кыргызстане, Методическое пособие, Государственная комиссия 

по делам религий Кыргызской Республики, проект UNFPA, Бишкек, 2015, (Религиозные 

течения) с. 10. (Çotaev Z.D. ve diğerleri, Kırgızistan'da dini alanda devlet politikası ve ana dini 

hareketler, Metodolojik rehber, Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu, UNFPA projesi, 

Bişkek, 2015, (Dini Hareketler) s. 10). 
6 Государственная комиссия по делам религий Кыргызской Республики, данные, от. 

01.06.2017. (Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu, bilgileri, 01.06.2017). 
7 Şükrü Keyifli, Yaygın Din Eğitiminde Yeni Yaklaşımlar, İlahiyat Yayını, Ankara, 2013, (Yeni 

Yaklaşımlar) s. 26. 
8 Cemal Tosun, Din Eğitimi Bilimine Giriş, 5.Baskı, Pegem Akademi Yayını, Ankara, 2011, (Bilimine 

Giriş) s.29. 
9 Hasan Dam, ‘Yaygın Din Eğitimine İlişkin Bazı Temel Sorunlar ve Çözüm Önerileri’, Bildiriler-

Müzakereler kitabı, Seleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları NO:16, İsparta, 

16-17. 10. 2003. s. 426. 
10 Hüseyin Yılmaz, ‘Yaygın Din Eğitimi Kurumları ve Toplumsal Barış’, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi V Cilt İİ Sayı, 2001, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-

file/223615 (12.04.2017), s. 333. 



4 

 

Sonradan “Iyman Sabagı’’ K.C. EBB'nın 19 Haziran 2004’deki 545/1 resmi bildirgesi 

ile “Adep Sabagı” (Edeb Dersi) adını almıştır ve okullarda bu isim altında çalışmalar 

başlatılmıştır.11 Bu noktada ise yaptığımız saha araştırmasında edep derslerinin dini 

bilgisi olmayan, okuldaki herhangi bir öğretmen tarafından verildiği görülmüştür. 

Yapılan bir mülakattan aktarırsak, Isık-Köl bölgesinin Balıkçı şehrindeki orta okulda 

çalışan öğretmen Altın Usubakunova (Balıkçı, No.5 orta okulu) şöyle diyor: ‘‘Okul 

müdürümüz Edep dersini okutuyor. Bu dersi okutmasının sebebi maaşının az 

olmasıdır. Müdürümüzün kendi idari işlerinin yoğunluğu sebebiyle kimi zaman Edep 

dersini aksattığı oluyor. Haftada 2 saat okutulan bu derste öğrenciler anne ve babaya, 

büyüklere nasıl davranılması gerektiğini, ülkenin gelişmesine nasıl katkı 

sağlayabileceklerini öğrenmektedirler. Bu ders çoğu zaman sınıftaki öğrenciler 

arasındaki davranışlar, okuldaki problemler hakkında konuşma dersi olarak da 

sürdürülmektedir’’.12 Başlangıç olarak din alanındaki sorunların ciddi bir problem 

taşıdığını belirterek gerekli gayretler ve çabalar edilerek aşamalı olarak din alanındaki 

ilk adımlar başlatılmıştır. 3 Şubat 2014 tarihinde Kırgızistan’ın Savunma Konseyi 

tarafından devletin din alanındaki siyasetini belirleyen yeni Konsept düzenlenmiştir. 

Bu Konseptte din eğitimine vurgu yapılarak devlet tarafından daha sıkı bir çalışmanın 

yapılması gereği duyulmuştur. 14 Kasım 2014 tarihinde Kırgızistan 

Cumhurbaşkanının fermanı ile ‘‘K.C. 2014-2020 yıllar Arası Dini Alandaki Devlet 

Siyaseti Konsepti’’ onaylandı. Bu belge, din eğitiminin gelişmesinde metodolojik ve 

kavramsal temelleri ortaya koyacak ve devletin din eğitimi sorunlara olan genel 

tutumunu belirleyecektir. Yaygın din eğitimini sistemleştirecek, ortaya yeni bir eğitim 

modelini koyarak değerlendirme planı maksad olarak ele alınmıştır. Dini kurumlardaki 

eğitim elbette değerlenmelidir ve tertip edilmelidir. Yeni eğitim modeli sunulmalıdır. 

a. Araştırmanın Problemi 

Kırgızistan’daki okullarda örgün din eğitimi yeterince gelişmemiş ve tek bir 

program üzerinde odaklanmamış olduğu için yaygın din eğitimi faaliyetleri daha genel 

ve yüzeysel dini bilgiler vermekle yetinmektedir. Yaygın din eğitimi veren kurumlar 

olan cami, mescit, Kur’an kursu ve medreselerde planlı, amaçlı ve bilimsel bir eğitim 

                                                           
11 Dilaram Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi 

ile ilgili amaçların gerçekleşme düzeyi” (Oş örneği), (Yayınlanmamış Doktora tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2006, s 5. 
12 Kırgız Dili ve Edebiyat öğretmeni ile mülakat, Altın Usubakonova,  Balıkçı şehri, 17.10.2015. 



5 

programı içeriğinin yeteri kadar olmaması, modern teknoloji ve metodolojilerin 

yeterince kullanılmaması yaygın din eğitiminin gelişmesini önlemektedir. 

Halkı İslam dininden uzaklaştırmak isteyen misyoner gruplar radyo ve 

televizyon yayınları yaparak, gazete, kitap ve broşür dağıtarak, ev ev dolaşarak, hatta 

okul öğrencilerine eğitim kursları sunarak kendi dinlerini yaymaya çalışmaktadır.  Bu 

durumun ülkemizin din alanındaki problemlerinden biri olduğu görülmektedir. 

Bununla birlikte İslam dini mensuplarının da bizatihi kendi aralarında gruplaşarak 

veya cemaatleşerek birbirlerine karşı açıktan açığa olmasa da örtük bir karşıtlık ve 

mücadeleleri olduğu fark edilmektedir.  

Diğer yandan, İslam hakkında doğru bilgilere sahip olmayan kimselerin başka 

bir dini seçip İslam’ı terk ettiği ya da radikal ve ekstremist örgütlere katılmayı tercih 

ettiği görülmektedir. Din eğitiminin planlı, maksatlı verilmediği ve devlet tarafından 

tam desteklenmediği takdirde din alanındaki sorunların bitmeyeceği bir gerçektir. Dini 

eğitim aracılığıyla bu sorunları giderme yoluna baş vurulmadıkça sorunlar gün 

geçtikçe tekrar üreyecek ve uzun yıllar boyu kalacaktır. Devlet bu ve bunun gibi 

problemleri öncelikleri arasında değerlendirmeli ve bu problemler için çözüm yolu 

aramalı ve üzerinde çalışmalıdır. Aksi halde, yaygın din eğitiminin gelişmesi için bir 

standart veya model belirlenmediği sürece bu alandaki gelişmeler oldukça atıl 

kalacaktır. 

KMDİ tarafından düzenlenmekte olan programlar yaygın din eğitimi veren 

kurumlar tarafından düzenli uygulanmadığı için ders konularının işlenmemesi, 

öğretmen yeterliliği ve ekonomik yetersizlik gibi problemler öne çıkmaktadır. Ayrıca 

araştırmanın problemi K.C.'nin Dini İnanç Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Kanunu ile 

K.C. 2014-2020 yıllar Arası Dini Alandaki Devlet Siyaseti Konsepti’nin yaygın din 

eğitimini ve dini eğitim uygulamalarını nasıl etkilediğini tespit etmektir. Bu noktada 

çalışmada özellikle bu kanunların eğitim sistemine ve toplumda bu konuyla ilgili 

yapılanmalara ne şekilde tesir ettiği tespit edilmeye çalışılmıştır. Görüldüğü gibi 

ülkemizde yaygın din eğitimi çok geniş bir alana yayılmış durumdadır. Uygulanmakta 

olan dini eğitim ve öğretimin tamamının ciddi manada düşünüldüğünü, öğretilenlerin 

disiplinli ve planlı bir sisteme oturtularak verildiğini henüz söylemek mümkün 

değildir. En gelişmiş kurumlarda bile birçok sorun mevcuttur. Böyle olunca sağlam 

temeller üzerine oturmuş ve sistemleşmiş bir din eğitiminden söz etmek şimdilik 



6 

 

zordur. Resmi kayıttan geçmeyen çeşitli dini grupların dini eğitim ve öğretimlerini net 

bir temele yönlenmeksizin kendilerinin özel beklentileri doğrultusunda kapalı bir 

şekilde yürüttükleri bilinmektedir. Bunların eğitim ve öğretim usüllerinin 

araştırılması, din eğitiminin daha başarılı hale getirilmesi için neler yapılması gerektiği 

gibi konular üzerinde durulması gereken bir problem alanını oluşturur. Yaygın din 

eğitimi kurumları olan medrese, Kur’an kursu, cami ve mescid gibi kurumlar 

kendilerinden beklenen sonuçları yerine getirebilmekte midir? Amaçlarına ulaşma 

noktasında hangi sorunlar ile karşılaşmaktadırlar? Öğrenci tarafından ne kadar ilgiyle 

takip edilse de yaygın din eğitiminin eksik ve yetersiz verilmesi halinde istenilen sonuç 

elde edilemez. Ders, vaaz programları düzenli ve sistemli hale getirilmelidir. Genel 

olarak din eğitimi üzerinde ders veren öğretmenlerin ve hocaların niteliklerinin 

iyileştirilmesi için yaygın din eğitimi ve öğretiminde yaklaşım ve öğretim 

uygulamalarını geliştirmenin zor olduğunu belirtmek gerekir. Eğiticilerin mesleki 

rehberliği, nereden hangi branş ve alanda mezun oldukları, mesleğine ne kadar ilgi 

gösterdikleri ve yeterliliklerinin ne ölçüde olduğu sorularını genel bir bakışla 

değerlendirmek gerekir. Bunun için aşağıdaki sorulara cevap aranmalı ve 

bulunmalıdır: 

1. Öğretmenden anlatması beklenen öğretici ve sosyal konular yerli midir, beklenen 

sonuçları ve potansiyeli gösterebilmekte midir?  

2. Yaygın din eğitimini sağlayan birey ile din alanındaki fikir ve bilgiler, insanların 

gerçek problem ve sıkıntıları ile ne kadar ilgilidir? Yaygın din eğitiminin yayılarak 

gelişmesinde katkısı var mıdır?  

3. Yaygın din eğitim kurumlarında eğitim görenlerin ne gibi sıkıntıları ve eksiklikleri  

var?  

     Bununla birlikte yine aşağıdaki sorulara da cevap aranmalıdır: 

1. Kırgızistan’da yaygın din eğitiminin konumu ne durumdadır, hangi seviyededir?  

2. Cami, medrese, Kur’an kursu, vb. yerlerde ders veren öğretmenler ve öğrenciler en 

sık hangi sorunlarla karşılaşmaktadırlar?  

3. Medreselerin eğitimin içindeki yeri, eğitim sistemindeki durumu nedir? Eğitim-

öğretim programları planlı, sistemli, düzenli midir? 

4. Ders programının uygulanmasındaki sorunlar nelerdir?  

5. Amaçlar gerçekçi midir?  



7 

 

6. Kur’an öğretiminin verimliliği için ne yapılmaktadır?  

7. Hafızlık eğitimi nasıl olmalıdır?  

8. Verimli ve faydalı öğrenme teknikleri nasıl olmalıdır?  

9. Kırgızistan’da yaygın din eğitiminin kalitesini, verimliliğini ve faydasını 

arttıracak ne tür çalışmalar yapılabilir?  

10. Dini faaliyetlerin yaygın din eğitimi kapsamında değerlendirilecek olan konuları  

nelerdir? 

11. Yaygın din eğitim kurumlarının yazın organize ettikleri Kur’an kursları ve 

İmamlık Kursu İlahiyat Fakülteleri tarafından, KMDİ ve K.C. DİDK veya diğer 

dini kurumların desteğiyle daha da verimli olarak veriliyor mu?  

12. Yaygın din eğitim faaliyetinde ilahiyat fakültesi mezunu öğrenciler 

değerlendiriliyor mu? 

13. Yaygın din eğitimi veren eğiticilerin mezun oldukları yerler nelerdir? 

14. Yaygın din eğitimi veren eğiticilerin bu alanda ders verebilir olduğunu gösteren 

diploma ya da sertifika belgeleri var mıdır? 

15. Dini literatüre ilişkin yabancı ülkelerden gelen kitap, dergi vb. veriler kontrolden 

geçiyor mu? 

Din eğitimi verilen kurumlarda doğru bilgiyi aktarmak büyük önem taşır. 

Özellikle yaygın din eğitimi ve öğretimi verilen kurumlarda öğretim faaliyetinin arka 

planında bulunan ilke ve esaslara önem verilmelidir. Dini his ve düşüncelerin gelişimi 

azami dikkat gerektirir. Din eğitimi ve öğretimini organize eden okul ve kurumlardaki 

öğrenme etkinlikleri ve girişimlerinin arkasındaki sebepler dikkate alınmalıdır. Bir 

kişinin ne kadar iyi öğrendiğini etkileyen en önemli faktörler, kişinin ilgisi, yeteneği, 

motivasyonu, duygusal durumu, dini beklentileri ve gelişim düzeyidir. Öğrenme 

faaliyetini etkileyen istek, ilgi, potansiyel, kabiliyet, kapasite, motivasyon, dini 

beklentiler ve öğrencide bulunan duygu ve hisler önemli unsurlardandır. Öğrenme 

isteği, konuya olan ilgi, öğrencinin sahip olduğu potansiyel, öğrenme yeteneği ve 

öğrenme motivasyonu, öğrencinin öğrenme becerilerinde rol oynayan önemli 

faktörlerdendir. Bununla birlikte öğrencinin dini beklentileri, duygu ve hisleri de diğer 

önemli unsurlardandır.13 Bazen bir kişinin isteksiz olarak din eğitimi alması onun için 

                                                           
13 Aytekin Bulut, Din Eğitiminde Rehberlik ve Psikolojik Danışmanlık, DİB Yayınları, Ankara, 

2011. ss.20-21. 



8 

 

doğru bir şey olmayabilir ve bu onda bir takım sorunlara yol açabilir. Örneğin, din 

eğitimi alan bireyin istek, ilgi ve yeteneğini hesaba katmadan, zorunlu olarak din 

eğitiminin verilmesi bazı yanlışların ortaya çıkmasına sebep olabilmektedir. Ayrıca 

birey internet üzerinde dini bilgiler ile ilgili sorularına cevaplar ararken yanlış radikal 

gruplarla temas içinde bulunursa ve onların görüşlerini benimserse bu yapılara mensup 

olma ihtimali yüksektir. Bilim ve teknoloji alanında hızlı değişmelerin yaşandığı 

günümüzde, bireylerin doğru bilgileri arama becerisini kazanmaları zorunlu 

görünmektedir. 14  Bu noktada dini öğrenime ve yaygın din eğitimine de ihtiyaç 

duyulmaktadır. Bu bakımdan, Kırgızistan’da yaygın din eğitimi ve din alanındaki 

problemleri, zorlukları ve eğilimleri tespit etmek amacıyla elinizdeki çalışmada K.C. 

DİDK ve KMDİ’nin genel bilgi veri tabanını tarama araştırma yapılmaya çalışılmıştır. 

Böylece yukarıda sıraladığımız problemlerin tespit edilmesi ve ardından yaygın din 

eğitimindeki eğitsel ve kişisel sorunlara öneriler sunulması amaçlanmıştır. Bu amaca 

uygun şekilde çalışmada yaygın din eğitiminde olan gelişmeler ve bu eğitimin 

Kırgızistan’daki tarihi incelenmiştir. 

b. Araştırmanın amacı 

Detaylı olarak problemleri bir bir elde etmek, röportaj, mülakat soruları ile 

problemlere çözüm önerilerini vererek, ayrıca yaygın din eğitimin genel metod ve 

amaçlarını ifade ederek, bu konudaki eksiklikleri ilimi çalıştaylar ve belgelerden elde 

edilen bilgilerin yardımıyla sunulması amaçlamaktadır. Yalnızca bütün yaygın din 

eğitiminin yerine getirilmesini ve problemlerini bir çalışma kapasitesi altında ele 

almanın zorunluluğu ortadadır. Ama yaygın din eğitiminde mevcut olan bazı temel 

sıkıntıları ortaya koyma ve çözüm önerileri getirmeye çalışacağız. 

Çalışmanın amacı şu aşamalar ile ifade edilebilir: 

1. Yaygın din eğitimdeki gelişmeleri, eksiklikleri, yaygın din eğitiminde uygulanan 

metodolojik bulguları incelemek;  

2. Yaygın din eğitimi konusunda faaliyet gösteren cami, medrese, Kuran kursu eğitim 

programlarını ortaya koyarak, onların  amaç ve maksada ulaşma bakımından, 

uygulamış oldukları usulü değerlendirmek; 

                                                           
14 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, s. 32-33.  



9 

 

3. Yaygın din eğitimi alanındaki öğretmen, idareci ve vaaz hocalarının niteliği 

üzerinde durulup, öğrencilerin konumu ve onların yaygın din eğitimini alma 

isteklerini öğrenmek; 

4. Yaygın din eğitimi veren kurumlar tarafınca kaliteli bir bilginin verilmesi ile maddi 

durum ve sorunları elde etmek ayrıca bu sorunlara ve tespitlere model sunmak, bu 

araştırmanın sonucunda elde ettiğimiz varsayımlar vasıtasıyla yaygın din eğitiminin 

seviyesini yükselten bir model sunmayı hedeflemekteyiz. 

5. Aynı şekilde Kırgızistan mevzuatındaki dini kanunları ve dini durumun tarihsel 

değişim ve gelişimini incelemek temel amacımızdır. Ayrıca kanunların din 

eğitiminin gelişmesine sağladığı destekleri ve koyduğu kural ve yasakları tespit 

etmek de asıl amacımızdır; 

6. Yaygın din eğitimin öğretimini sağlayanların planlı ve düzenli iş yürütebilmeleri 

için pedagoji bilgilerine vakıf olabilmelerine öneriler sunmak başlıca hedeflerimiz 

arasındadır; 

7. Yaygın din eğitimini veren kurum olarak merdreselerin eğitim seviyesi ve öğretim 

yöntemlerini yüksek kaliteye çıkarmak, ayrıca bir tertiplenmiş modele dönüşmesi 

o modelin benimsemesini amaçlamaktayız.  

c. Araştırmanın önemi 

Bireyin ve toplum nezdinde epeyce mühim olan yaygın din eğitiminin, yeniden 

nitelikli olarak ortaya konabilmesi için geçmiş tecrübelerin bilinmesi gerekmektedir. 

Yaygın din eğitimi (İslam dini), Hz. Peygamber ile başlamış olan ve günümüze kadar 

uygulaması süren bir eğitim şeklidir. Peygamberin bu zaman dilimindeki 

uygulamalarının bütün bilgilerinin günümüze aktarılması bu zamanda yaygın din 

eğtimi çalışmalarına ışık tutmaktadır. Hz. Muhammed'in öğretileri, günümüzde yaygın 

din eğitimi uygulamalarıyla korunmaktadır. 15  

Yaygın din eğitiminde eğitsel, öğretisel ve kişisel sorunların tespiti ve çözümü 

ülkemizdeki yaygın din eğitimine önemli katkı sağlayacaktır. Ülkemizde dini eğitim 

ve öğretim kapsamındaki arayışlar, gelişmeler, problemler ve istekler her geçen gün 

farklılaşarak çoğalmaktadır. Ülkemizde dini bilgiler için daha fazla araştırma 

yapılmakta, bu alanda daha fazla sorun ve talep oluşmakta ve daha fazla insan din 

eğitimi ve öğretimi ile ilgilenmeye başlamaktadır. Bu çalışmanın ortaya koyacağı 

                                                           
15 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, s.37. 



10 

 

sonuçlar Kırgızistan’da yaygın din eğitiminin gelişmesine, dini faaliyetlerin yaygın 

din eğitimi üzerinden planlı, programlı, devamlı, kaliteli, amaçlı, neticeli ve sistemli 

olarak yürütülmesinde ve yaygın din eğitimi ile ilgilenen kurumların bina güvenliğini 

içeren kontrol ve teftiş izin belgeler, devletin yetkili kurumlarından resmi kayıttan 

geçme, belli resmiyete kavuşma, ekonomik durumlarını düzeltme konularında güçlü 

çözüm arayışlarına bu ve benzeri çalışmalar oldukça önem taşımaktadır. Ayrıca 

Kırgızistan’da daha iyi ve verimli bir yaygın din eğitiminin verilmesi ve özellikle dini 

faaliyetlerin yaygın din eğitimi üzerinden değerlendirilmesi açısından yapılan bu 

araştırmanın sonuçları önemli bir boşluğu doldurmaya çalışacaktır. Bu bağlamda 

elinizdeki çalışmanın, yaygın din eğitiminde ciddi bir yere sahip olan eğitim plan ve 

programını din eğitimi bakımından tartışarak, dini eğitimin geliştirilmesinde yardımcı 

olması öngörülmektedir.  

Kanunların ya da resmi belgelerin tercümeleri yapılıp bilgi verilirken anlam 

merkezli bir aktarım esas alınmıştır. Kırgız Cumhuriyeti'nin Dini İnanç Özgürlüğü ve 

Dini Kurumlar Kanununun ‘‘İnanç Özgürlüğüne dair Hak’’ 4. Maddesinde K.C. 

vatandaşları dini inanç açısından inananlar ve inanmayanlar ayrımı yapılmaksızın 

hayatın her alanında sivil, politik, ekonomik, sosyal ve kültürel anlamda yasalar 

önünde eşittir. Tüm vatandaşlar kanun önünde eşittir ve hayatın her alanında aynı 

haklara sahiptir. Kimseye dini inancından dolayı farklı davranılmaz. Vatandaşın dini 

tutumunun resmi belgelerde gösterilmesine izin verilmemektedir. 16  Ülkede bütün 

dinlerin eşit olması, diğer dinlere ve din mensuplarına inanç özgürlüğünün verilmesi 

ve laik bir sistemin benimsenmesi sonucunda ülke çapında misyonerlik faaliyetleri 

ortaya çıkmış, Kırgız halkına yabancı olan birçok dini akım etkinlik göstermeye 

başlamıştır. Bundan dolayı bazı kanunları tekrar gözden geçirmek gerekmektedir ve 

halkın kendi geleneksel olan dinini koruyucu çalışmalar yapılmalıdır. Bu araştırmanın 

bulguları yaygın din eğitimi veren kurumların öğretim programını geliştirme 

çalışmalarına bir model sunma noktasında katkı sağlayacağı için oldukça önemlidir. 

                                                           
16  Осмоналиев Каныбек и другие, Международные Нормы По Обеспечению Свободы 

Совести и Вероисповедания. Законодательные и Нормативно-Правовые Акты 

Кыргызской Республики регулирующие сферу религии, Государственная Комиссия по 

Делам Религий Кыргызской Республики При Поддержке OSCe, Oш, 2010, s.92-93. 

(Osmonaliev Kanıbek ve diğerleri, Vicdan ve Din Özgürlüğünü Güvence Altına Almak için 

Uluslararası Normlar. Kırgız Cumhuriyeti'nin Din Alanını Düzenleyen Yasal ve Yasal 

Düzenlemeleri, Kırgız Cumhuriyeti Din İşler Devlet Komisyonu, OSCe, Oş, 2010, ss.92-93.). 



11 

 

Ayrıca çalışmamız Kırgızistan’da yaygın din eğitimi alanının bilimselleşmesinde de 

katkıda bulunmayı hedeflemektedir. Öte yandan bu çalışma kapsamını 2000-2017 

seneleri ile sınırladığı için bu alanda yapılacak başka yeni araştırma ve bilimsel 

çalışmalara öncülük etmesi beklenmektedir. Bu konuda yapılacak diğer çalışmalarla 

eksikliklerin daha titiz bir şekilde belirlenmesi ve giderilmesi oldukça önem 

taşımaktadır. Bu önemlidir çünkü bu alanda yeni araştırmaların yapılmasına ve 

düzeltilmesi gereken sorunların bulunmasına olanak sağlar. Bu tür çalışmalar, din 

görevlilerinin yaz Kur'an kurslarında eğitimci olarak yaptıkları çalışmaları 

incelemektedir. Bu bilgiler, bu kurumlarda sunulan eğitim ve öğretimin 

iyileştirilmesine yardımcı olacak ve yaz aylarında Kur'an kursu alanlar için daha iyi 

programlar oluşturacaktır ve problemlerin çözümü için fikir, öneri ve ipuçları 

vermesine ve eğitimi daha verimli hale getirmesine katkıda bulunacağını umuyoruz. 

Yaygın din eğitimine model sunma konusunda yol göstermeye gayret edeceğiz. Bu 

konuyu ele almamızın bir diğer önemi, çalışmanın Kırgızistan’daki din eğitimiyle ilgili 

mülakat ve odak grup tartışmalarından elde edilen yeni bilgilere yer vermesi, ülke 

çapında medreselerin karşılaştığı problemleri medrese çalışanları, öğrenci ve 

öğretmenlerin kendi ağızlarından alınan bilgilerle aktarması ve ülkenin yedi 

bölgesindeki dini durum, dini hayat ve din-devlet ilişkileri hakkında hem tasviri hem 

de değerlendirmeci bir bakış sunmasıdır. Bu bakımdan çalışmanın din eğitimi bilim 

dalı açısından yaygın din eğitiminin gelişmesine ve devlet tarafından desteklenerek 

yaygın din eğitiminin kontrol altında daha da verimli hale getirilip öğrenciye 

sunulmasına katkı sağlayacağı düşünülmektedir. Yaygın din eğitimi kurumları üzerine 

yapılan araştırmaların dini bilgileri doğru anlama ve anlatma, insanları yanlış 

bilgilerden ve akımlardan uzak tutma ve aşırıcılıktan sakındırma noktasında katkı 

sunması beklenmektedir. Ayrıca çalışmamızın 17 senelik süreci kapsayan 

değerlendirmeleri ışığında, sonuç bölümünde vermiş olduğumuz bir pilot proje 

sayesinde Kırgızistan’daki yaygın din eğitimi içinde yer alan merdese ve çeşitli dini 

faaliyetlerin bilimsel metotlarla ortaya konulması sürecinde ortaya çıkan eksikliğin 

giderilip boşluğun doldurulmasına katkı sağlaması beklenmektedir. 

 

 

 



12 

 

d. Araştırmanın Hipotezi 

Kırgızistan egemenliğe kavuştuktan sonra dini kurumların sayısı artmasına 

karşın din görevlisi ve din eğitimi veren öğretmen sayısında eksiklik ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Dini eğitim sistemi henüz tamamlanmış bir yapıya sahip değildir. Aynı 

zamanda din eğitimi verebilecek din görevlisi ve öğretmen açığı da vardır. 17 Ancak, 

devletimiz farklı dini inanca sahip olan toplumun birliğini sağlamak için dini eğitim 

konusuna oldukça ilgi göstermektedir ve bu alandaki problemleri çözebilmek için yeni 

çözüm yolları bulma gayreti içindedir. Nitekim bu bağlamda K.C. 2014-2020 yıllar 

Arası Dini Alandaki Devlet Siyaseti Konsepti kabul edilmiştir. Konseptte dini eğitim 

ve din bilimleri alanında gerekli düzenlemeler yapılması konusundaki gereklilikler 

tartışılmış ve bazı projeler belirlenmiştir. Bu konsept aynı zamanda bizim çalışmamıza 

da bir yönüyle öncülük etmektedir. Ancak bu tez çalışmasında daha ziyade uygulamalı 

yaklaşımlara yer verilmiştir. Böylece yaygın din eğitiminde uygulanmakta olan 

medrese eğitiminin ileride resmi örgün din eğitimi alanına çekilebilme mümkünlüğü 

değerlendirilmektedir. 

Araştırmamız 4 temel hipotez üzerine oturmaktadır: 

1. Yaygın Din Eğitim faaliyeti yapılan camilerde hutbe verilerek derslerin 

yapılması ve insanların dini konularda yeterliliklerinin arttırılması; 

2. Yaygın Din Eğitim faaliyetini yapan medresede yetişkinlere dair dini 

konularda seminerlerin oluşturulması ve halkla olan etkileşimin artırılması; 

3. Yaygın Din Eğitimcilerinin faaliyetlerinin resmi olarak desteklenmesi; 

4. Medrese öğrencilerinden oluşturulmuş pilot proje çerçevesinde resmi bir eğitim 

kurumu oluşturulması ve ülke çapında Teoloji Koleji (imam-hatip) modelinin 

devlet düzeyinde uygulanması ve benimsetilmesidir. 

e. Araştırmanın yöntemi 

Çalışmada nitel ve karma araştırma yöntemi tercih edilmiştir.  

“Nitel araştırma, gözlem, görüşme, doküman analizi gibi nitel veri toplama 

tekniklerinin kullanıldığı, algıların ve olayların doğal ortamda gerçekçi ve bütüncül bir 

                                                           
17  Кыргыз Республикасы, 2014-2020-Жылдарга Кыргыз Республикасынын Диний 

Чөйрөдөгү Мамлекеттик Саясатынын Концепциясы, Бишкек, 2014, б. 25. (Kırgız 

Cumhuriyeti, 2014-2020 yy. Kırgız Cumhuriyetinin Din Alanındaki Devlet Siyasetinin Konsepti, 

Bişkek, 2014, s.25.)  

 



13 

 

biçimde ortaya konmasına yönelik nitel bir sürecin izlendiği araştırma olarak 

tanımlanmaktadır”.18  

Nitel araştırma; gözlem, görüşme ve doküman analizi gibi nitel veri toplama 

yöntemlerinin kullanıldığı, algıların ve olayların doğal ortamda gerçekçi ve 

bütüncül bir biçimde ortaya konmasına yönelik nitel bir sürecin izlendiği 

araştırma olarak tanımlanabilir. Nitel araştırma, doğal ortamda yapılır ve amacı 

bir olayı derinlemesine betimlemek ve yorumlamaktır.19  
 

Üzerinde araştırma yapılan olgu ve olaylar kendi bağlamında ele alınarak, 

insanların onlara yükledikleri anlamlar açısından yorumlanır. Nitel araştırma, 

insanın kendi sırlarını çözmek ve kendi çabasıyla biçimlendirdiği toplumsal 

sistemlerin derinliklerini keşfetmek üzere geliştirdiği bilgi üretme yollarından 

birisidir. Nitel yöntemle tasarlanmış araştırmalarda ele alınan konu hakkında 

derin bir kavrayışa ulaşma çabası vardır. Bu yönüyle araştırmacı bir kaşif gibi 

hareket ederek ilave sorularla gerçekliğin izini sürer ve muhatabının öznel bakış 

açısına önem verir.20  

 

Araştırmada mülakat soruları, uzmanlarla görüşme gibi metotlar 

kullanılmıştır. Temel yöntem olarak doküman analizine yer verilmiştir. Ancak, 

araştırmanın doğru değerlendirilebilmesi doğru ve yetkin bir tahkik 

gerektirmektedir. Bunun yanında K.C. DİDK tarafından yapılan anket 

araştırmalarından istifade ederek istatistiksel bilgi elde edilmeye çalışılmıştır. 

Bunun yanında karma yöntem izlenmiştir. Bu bağlamda, sosyolojik 

araştırmaların sonuçlarına da başvurulmakta ve istatistiksel bilgiler  

sunulmaktadır. Derinlemesine görüşmeler (mülakat)- genellikle uzman 

tarafından önemli kişisel bilgilerin alınması ve sorunun daha detaylı ve ayrıntılı 

çalışılması için imkan sağlamıştır. Ayrıca, çalışma sırasında konuyla ilgili çeşitli 

bilgilerin toplanarak tartışılması ve bazı ek yönlerin belirlenmesine imkan 

vermiştir. 1-1.5 saat içerisinde verilere ulaşılabildiği için zamandan tasarruf 

sağlanmıştır. Bu noktada veri analizleri zahmetsiz olmakta, zaruri olan bilgiler 

derinlemesine araştırılabilir ve katılımcılar konforlu bir ortamda oldukları için 

doğal davranabilir hale gelmiştir. Yukarıda belirlenen özelliklerden dolayı 

                                                           
18 Yıldırım Ali ve Şimşek Hasan, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 6. Baskı, Seçkin 

Yayıncılık, Ankara, 2008, s. 39’dan aktaran Zeki Karataş, ‘Sosyal Bilim Araştırmalarında 

Paradigma Değişimi: Nitel Yaklaşımın Yükselişi’, Türkiye Sosyal Hizmet Araştırmaları Dergisi 

1(1) 2017, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/360845, (25.12.2017) s.71. 
19 Münire Erden, Eğitim Bilimine Giriş, 6. Baskı, Arkadaş Yayın Evi, Ankara, 2011, (Eğitim 

Bilimine Giriş)s.115.  
20 Halim Kazan, Bilimsel Araştırma Teknikleri, Ortak Ders, İstanbul Üniversitesi Açık ve Uzaktan 

Eğitim Fakültesi, 2016, http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/kok/bilarstekau202.pdf , (01.11.2017)  

(Bilimsel Araştırma Teknikleri), ss. 40-41. 



14 

çalışmamızda, hedeflediğimiz verilerin çoğunun nitel araştırma yöntemi ile elde 

edilebilir olması ve karma yönteme uygun bulunması sebebiyle bu yöntemler 

benimsenmiştir. Nitel ve karma yöntem araştırmalarından ihtiyacımız olan 

verileri alma olasılığı en yüksek olan araştırma yöntemini seçtik. Bu, her iki 

yöntemin de hedef konu hakkında bilgi edinmemize yardımcı olabileceği fikrine 

dayanmaktadır. Bilgilerin toplanması esnasında katılımcılar ve muhataplar isim 

ve soy isim belirtilmemesini istemişlerdir. Görüşme ve mülakatlarda bilgilerin 

daha rahat alınması için muhataplarımızın bilgileri onların taleplerine göre 

verilmemektedir. Bununla birlikte çalışmada din eğitimi alanındaki uzmanlara, 

akademik toplumun temsilcilerine, din görevlilerine, medrese idarecileri ve 

öğretmenlerine, devlet kurumlarında çalışanların görüşlerine müracaat 

edilmiştir. Medrese öğrencileri, hocaları, idarecileri, yaygın din eğitimi 

alanındaki uzman, akademik toplumun temsilcileri, din görevlileri araştırmanın 

ana hedef grubudur. Onların görüşleri araştırmanın başarısı için çok önemlidir. 

Ülke genelinde gerçekleştirilen bölge içerisindeki yapılmış olan ziyaretlerde de 

gerekli notlar yazılı olarak araştırmacı tarafından alınmıştır. Daha sonra alınan 

notlarda öne çıkan konu başlıkları tespit edilmiş ve görüşmecilerin ifadelerinden 

yola çıkarak bu başlıklarla ilgili yorumlar geliştirilmiştir ve çalışmamızda 

kullanılmıştır.  

Veri toplama: Araştırmada, konuyla ilgili olarak daha çok Kırgız dili, Rusça 

ve Türkçe birincil kaynaklar kullanılmaya çalışılmıştır. Özellikle eğitim sistemi, dini 

durum, yaygın din eğitimi tanımları ile ilgili Kırgız kaynaklarında az sayıda olması 

sebebiyle daha çok Türkçe ve Rusça kaynaklardan yararlanılmaya çalışılmıştır. 

Özellikle ülkedeki dini durumun anlaşılması için araştırmanın yapıldığı dönemde din 

ve yaygın din eğitiminin konu edildiği konferans ve toplantılar, üniversite, okul, resmi 

kurumlar, cami, medrese, Kur’an kursu ve mescitler takip edilmiştir. 

Araştırmada Kırgızistan’ın yaygın din eğitim faaliyetleriyle ilgili yapısının ve 

programlarının ortaya konulmasına gayret edilmiştir. Konuyla ilgili kütüphanelerde, 

dijital formatında kitaplar, resmi kurumların arşivinde yine kaynak taraması 

yapılmıştır. Ayrıca yaygın din eğitimindeki faaliyetleri tespit edebilmek için ilgili 

uzmanlarla görüşülmüş, yaygın din eğitim kurumlarında ve camilerde gözlemler 

yapılmıştır. Araştırmada konunun daha da iyi açıklanabilmesi için halk ile doğrudan 



15 

 

görüşmeler, dini kurumlarda ve mekanlarda mülakat ve gözlemler yapılmıştır. Bu 

görüşmeler araştırmacı tarafından geliştirilmiştir. Görüşmelerden bazıları, edindiğimiz 

bilgilerin olabildiğince doğru olduğundan emin olmak için bizimle deneyimleri 

hakkında konuşmayı kabul eden kişilerle yapıldı. Çoğu zaman konuştuğumuz kişiler 

deneyimlerini gizli tutmak için bize isimlerini vermiyorlardı. Görüşmede elde edilecek 

verileri aktaran katılımcıların isimleri gizli olarak kullanılacağı belirtilmiştir. Ülkedeki 

7 bölge 2 şehirde (Bişkek ve Oş) K.C. DİDK tarafından yapılan sosyolojik 

araştırmadan da gerekli bilgilere ulaşmaya gayret ettik, araştırma K.C. Ulusal İstatistik 

Komitesinin verilerine, bölgelerin nüfusunun temel özelliklerine ve temel sosyo-

demografik göstergelerine göre hazırlanmıştır. Araştırmada bilgi elde etmek için farklı 

veri toplama araçları kullanılmıştır. Bu, yapılandırılmış bir görüşme sürecinin yanı sıra 

belgeleri gözlemlemeyi ve incelemeyi içeriyordu. Görüşmeler yapılırken soruların 

açık uçlu olmasına ve katılımcının anlayacağı şekilde sunulmasına önem gösterilip ve 

daha da bilgi almak maksadıyla detaylı soruların verilmesi ve alınması konuyu derin 

araştırmamıza yardımcı olmaktadır. Araştırmaya katılan katılımcılardan sözlü olarak 

alınan bilgileri, ifadeleri not edip daha sonra gözlem ve doküman inceleme yöntemi 

ile verimli ve dosdoğru bilgilerin ortaya çıkmasına çaba ve gayret gösterilmiştir. 

Birden fazla veri toplama yöntemi, verilerin doğru, güvenilir ve temsili olduğundan 

emin olmanıza yardımcı olabileceği görülmektedir.21 

f. Evren ve Örneklem 

Bu tez çalışmasının evreni ulaşılabilinen bir evrenden ibarettir, Kırgızistan 

genelindeki yaygın din eğitimi veren ve aynı zamanda dini faaliyetler yapan kurum ve 

kuruluşlardır. Bu alandaki öğretmen, imam, kadı, temsilci, öğrencilerden oluşan 

katılımcılardır. Daha asıl ve net ifade ile araştırmanın evreni yaygın din eğitimi ile 

ilgili faaliyetlerde bulunan insanlardan oluşmaktadır. 

Araştırmanın örneklemi, ülke çapında üç bölge: Issık Köl, Çüy, Oş ile birlikte 

Bişkek ve Oş şehirlerinde faaliyet gösteren medreselerin içinden 7 medresede 

yapılmıştır. Bu medreselerin seçimi kolay ulaşım, onların irtibat ve geri dönüşüme açık 

olması ile seçilmiştir. 

 

 

                                                           
21 Kazan, Bilimsel Araştırma Teknikleri , s. 43. 



16 

 

g. Araştırmanın Sınırlılıkları 

1. Yaygın din eğitimi kurumları olan 7 medrese ile sınırlıdır; 

2. Mülakat her ilden 5 kişinin görüşleri ile sınırlıdır; 

3. Kur’an kursu ve camilerde yaygın din eğitimi yapan 45 görevlinin tez konumuzla 

ilgili bilgiler paylaşma ve aktarma konusunda çekindikleri görülmüştür. 

4. Araştırma, araştırmada kullanılan yöntem ile sınırlıdır; 

5. Bazı resmi kurumlardan belgelere ulaşma konusunda alınan izinlerle sınırlıdır.   

 

 

 

 

 

 

  



17 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 YAYGIN DİN EĞİTİMİ 

  

1.1. YAYGIN DİN EĞİTİMİ 

        

Bilim ve eğitim, insanların gündelik yaşamlarında neredeyse her gün sık sık 

kullandığı sözcüklerdir. Aslında bütün insanlar eğitimin ne olduğu, neleri kapsadığı ve 

neticede neler olması gerektiği konusunda düşünüp fikir üretmişlerdir. Buna karşın 

insanların çoğu eğitim kavramının çok geniş bir anlam taşıdığının farkında değildir. 

Bu süreç insanlara farklı bilgi, istek, yetenek, kabiliyet ve değerler kazandırır. Değeri 

bakımından öğrenme süreci insanların davranışlarında büyük ölçüde fark edilebilir 

değişikliklere neden olur. Örneğin hiç eğitimi olmayan, okuma ve yazma bilmeyen bir 

çocuk, ilk ihtiyacı olan eğitimi aldıktan sonra hemen okuma ve yazma  becerisine sahip 

olmaktadır. Bir kişinin okuyup yazabilmesi için ihtiyaç duyduğu eğitim zamanla 

kazanılabilecek bir şeydir.22 

Günümüzde eğitim iki koldan yürütülmektedir. Bunlar, örgün ve yaygın 

eğitimdir. Yaygın eğitim, daha çok tamamlama eğitimi gibi de düşünülebilir. 

Örgün eğitimin eksik bıraktığı eğitimi yaygın eğitim tamamlamaya çalışmaktadır. 

Çünkü okul dönemini tamamlayanlar ve okul dışında kalanların eğitime olan 

ihtiyaçları hayat boyu devam etmektedir.23 
 

Yaygın eğitim, örgün eğitim sistemi haricinde uygulanmaktadır ve örgün 

eğitim sisteminin boş bıraktığı ortamları doldurmaktadır. Ancak örgün eğitim sistemi 

gibi kademeli, düzenli ve aşamalı bir yapı ile donatılmış değildir.24  

Genel olarak yaygın eğitim, toplumun tüm kesimlerine açık olan bir faaliyet ve 

etkinliktir. Yaygın din eğitimi dini motifler üzerinde durulan İslam dini eğitimidir. 

Yaygın eğitim, sosyal veya dini geçmişi ne olursa olsun herkese açık olan öğrenme 

faaliyetleri anlamına gelir. İslami din eğitimi, öğrencilerin dini faaliyetler yoluyla 

İslam'ı öğrenmelerine yardımcı olmaya odaklanan bir yaygın eğitim türüdür. 25 

                                                           
22 Erden, Eğitim Bilimine Giriş, s.13. 
23 Watson Dıckerman, Türkiyede Halk Eğitimi Raporu, ss. 4-5’den aktaran Şükrü Keyifli, Urfa ve 

Yöresinde Yaygın Din Eğitimi (İmamların Mesleki İmkanları ve Problemleriyle İlgili Alan 

Araştırması), (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Üniversitesi, 

Ankara, 1997, s. 5. 
24 Güneş Firdevs ‘Yetişkin Eğitimi (Halk Eğitimi)’, Ocak Yayınları, Ankara 1996, s.4’den aktaran  

   Tosun, Bilimine Giriş, ss.181-182. 
25 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, ss. 174-175. 



18 

 

Yaygın eğitimin önemli bir faaliyet alanı sayılan yaygın din eğitimi toplumun 

her kesimini bilgilendiren, hayatı inceleme yeteneği kazandıran, halkın örf, adetlerini 

düşünerek dini ve milli değerleri benimseten, kardeşlik, dostluk, fedakarlık, 

yardımseverlik, hoşgörü, sadakat ve merhamet gibi özellikleri kazandıran, ibadetlerin 

usulüne uygun şekilde gerçekleştirilmesine yardımcı olan fakat nihayetinde bireye dini 

bir meslek kazandırmayan eğitim olarak tanımlayabiliriz.26 

İnsanın din ile ilişkisinin, dini tavır ve  yaşantılarının hayat boyu devam etme 

özelliğinden ve gelişen sosyal, kültürel, teknolojik şartlar karşısında dini inanç 

ve yaşantıların sürekli canlılığını koruma ihtiyacından dolayı yaygın din eğitimi 

faaliyetleri vazgeçilmez bir zorunluluk olmaya devam edecektir. Bu bakımdan din 

eğitimi içinde yaygın din eğitimi, hem kapsam hem de etkinlik itibariyle önemli 

bir yer tutmaktadır.27 

 

İnsan doğası gereği hep yenilenme ve gelişme amacını taşır. İnsanın kendisini 

sürekli geliştirebilmesi, kötü alışkanlıklardan arınabilmesi, iyiliğe çağırması ve 

kötülükten uzak durması için yaygın din eğitimi büyük bir önem taşımaktadır. Din 

önemlidir, çünkü hayatımızı ne yönde yaşayacağımız ve kötü alışkanlıklardan kaçınıp 

iyi şeyler yapmayı nasıl öğreneceğimiz konusunda bize rehberlik eder. Kur’an-ı 

Kerim’de Allah şöyle buyurmaktadır:  “İçinizden, güzel davranışlara çağıran, iyi olanı 

önerip kötü olandan alıkoyan bir topluluk olsun. İşte onlar kurtuluşa erecek 

olanlardır”.28 

Yaygın din eğitimi halkı ve bireyi kapsamlı bir şekilde dini bilgiler ile 

aydınlatan, yaş konusunda belirli bir sınır istemeyen, halk arasında her yaş kesimi  için 

eğitimi faaliyeti düzenleyen eğitim türüdür. Din eğitimi sadece okullarda verilen 

eğitim olmayıp, örgün din eğitiminin dışında kalan herkese verilmektedir. Bireyin din 

eğitimini alabilmek için örgün din eğitimi dışında başvuracağı yer yaygın din eğitimi 

kurumlarıdır.29 

Yaygın din eğitimi örgün eğitim kurumlarında da verilebilir, aslında din eğitimi 

dışında bu tür bir eğitim, insanların manevi yönlerini geliştirmelerine yardımcı olur. 

Örneğin, halkın kardeşlik, merhamet, dostluk, hoşgörü gibi değerlerini oluşturmada 

                                                           
26 Mehmet Bulut, Yaygın Din Eğitimi, Diyanet İlmi Dergi, Cilt:29, Sayı:3, Temmuz-Ağustos-Eylül, 

1993, s.3. 
27 Suat Cebeci, Din Eğitimi Bilimi ve Türkiyede Din Eğitimi, 3.Baskı, Akçağ Yayınları, Ankara 2015, 

(Türkiyede Din Eğitimi) s. 209. 
28 Huseyin Peker, Kur’an Meali ‘Sade ve Akıcı Bir Üslüp’, Gece Kitaplığı, 2015, (Kur’an Meali), s. 64. 
29 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, ss. 26-27. 



19 

 

öncelikli bir rol taşır. Özellikle yaygın din eğitimi halkın dini pratiklerinin usulüne 

uygun olarak uygulanmasını sağlamakta ve farklı alanlarda gerçekleştirilen etkinlikleri 

kapsamaktadır.30 

Aslında yaygın din eğitimi örgün din eğitimini hedef kitlesi bakımından de 

kapsamaktadır. Yaygın din eğitiminin çok geniş ve değerli bilgileri içermesi, onun ne 

kadar zengin bir alan olduğunu göstermektedir.31 

Yaygın din eğitiminin sistemleşmesi ve kurumlaşması oldukça yenidir. Bu 

nedenle, yapılan tanımlar genelde yaygın eğitim, yetişkin eğitimi, sürekli eğitim 

vb. kavramların tanımlarından hareket edilerek yapılmaktadır. Yaygın din 

eğitiminin tanımının, adı geçen kavramların tanımlarından hareketle 

yapılmasının bir diğer nedeni de, yaygın din eğitiminin, yaygın eğitimin bir alt 

disiplini olarak görülmesinden ötürüdür.32 

 

 Legal ve illegal olarak yaygın din eğitimi öğrenci yurtlarında, halkın 

toplandığı mekanlarda, camilerde, dernek ve Kur’an kurslarında, radyo ve 

televizyonlarda gerçekleştirilmektedir.33   

Yaygın din eğitiminin kapsamını birkaç açıdan tarif etmek gerekir. İlk olarak 

bu eğitimlerden biri, yetişkinlerin din eğitimi olarak tanımlanmaktadır. Yetişkin din 

eğitimi din eğitimi ihtiyacı duyan her yetişkin kesime örgün eğitim sistemi dışında, 

okul prosedürü hariç, herhangi yaygın din eğitimi veren kurumlarca, katılımcıların dini 

bilgilerini ve yorumlarını arttırmak, bilgi zenginliği sağlamak amacıyla verilen planlı, 

programlı, amaçlı din eğitimidir. 34 

Toplumsal yaşamın içinde insanlar dini kurumların varlığına ve fonksiyonel 

olmasına ihtiyaç duymaktadır. Dini kurumların fonksiyonlarından biri de din 

eğitimi vermektir. Dini kurumlara ibadet amaçlı gelen insanların aynı zamanda 

                                                           
30  Milli Eğitim ve Din Hayatı (Tebliğler ve Müzakereler), Boğaziçi Yay., İstanbul 1981, s. 114, 

Abdullah Nişancı, “Millî Eğitim Sistemi İçerisinde Yaygın Din Eğitimi”, Millî Eğitim ve Din 

Eğitimi, Ankara 1981, s. 128-129; Ramazan Buyrukçu, “Türkiye’de Yaygın Din Eğitiminin 

Geleceği”, Türkiye’de Din Eğitimi ve Öğretimi (İzmir 4-6 Aralık 1998 Sempozyumu), Türk Yurdu 

Yay., Ankara 1999, s. 504; Recai Doğan, “Cumhuriyetin İlk Yıllarında Tevhîd-i Tedrîsat 

Çerçevesinde Din Eğitim-Öğretimi ve Yapılan Tartışmalar”, Türkiye’de Din Eğitimi ve Öğretimi 

(İzmir-4-6 Aralık 1998 sempozyumu), Türk Yurdu Yay., Ankara 1999, s. 277’den aktaran Hüseyin 

Yılmaz, Toplumsal Barışa Katkısı Açısından Yaygın Din Eğitimi Kurumları 

https://www.eskieserler.net/ files/mpdf%20(524).pdf  (11.11.2017), (Din Eğitimi Kurumları) s.5.  
31 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar , s. 26. 
32 Şuayip Kurnaz, Camilerin Toplumsal Kimlik ve Değerlerin Oluşmasındaki Rolü, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir, 

2013, s. 22. 
33 Hamdi Mert, Türkiyede Yaygın Din Eğitimi, 1. Din Semineri, İlahiyat Vakfı Yayınları, Ankara, 

1981, s. 37’den aktaran Muhammed Döner, Yaygın Din Eğitiminde Hutbelerin Rolü, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, 2004 

, s. 9.   
34 Tosun, Bilimine Giriş s.194. 



20 

 

din eğitimi de almaları onların din eğitimiyle ilgili ihtiyaçlarının karşılanmasını 

da sağlamaktadır. İnsanlar hayatının herhangi bir döneminde veya ihtiyaç 

duydukları her hangi bir zaman diliminde, bu ihtiyaçlarını karşılayabilecek din 

eğitimi kurumlarına ulaşılabilmektedirler.35 

 

Yaygın din eğitimi Hz. Peygamber ile başlamış ve şimdiye kadar devam 

etmektedir.36 Hz. Muhammed'in peygamberliğinin temeli olan Kur’an'ı tebliğ etme ve 

insanları yeni dine davet etme görevi, onun için gayri resmi olarak insanlara din eğitimi 

vermenin bir yoluydu. Yüce Allah'tan aldığı vahiyleri insanlara aktarır, aynı zamanda 

ortak eğitimle müminlere öğretirdi.37 

Yaygın din eğitimi, örgün eğitim kurumlarında alınan din eğitimi ve 

öğretiminden farklıdır. Yaygın din eğitimi, insanların dini anlamalarına yardımcı 

olmak, onlara dinlerin paylaştığı değerleri öğretmek ve insanların dini uygulamalarını 

kurallara uygun bir şekilde gerçekleştirmelerine yardımcı olmak için tasarlanmıştır.38  

 

1.2. YAYGIN DİN EĞİTİMİNİN ÖNEMİ 

      

Yaygın eğitim, okul dışındaki yetişkinlere verilen düzenli ve örgütlü eğitimdir. 

Yaygın eğitim, geleneksel okul sisteminin dışında yetişkinlere verilen eğitimdir. Bu, 

bazen daha az yapılandırılmış olabilen geleneksel eğitimden daha düzenli ve organize 

olduğu anlamına gelir. 39 

Yaygın din eğitimi ile ilgilenen eğitim kurumlarının İslam din eğitiminde özel 

bir yeri ve değeri vardır. İnsanoğluna İslam dini bu eğitim türü ile tanıtılmıştır. Hz. 

Peygamber evinde ya da mescitte Allah’tan aldığı vahyi halka anlatıyor ve böylece 

                                                           
35 Hasan Çellikkaya, Fonksiyonel Eğitim Sosyolojisi, Alfa Basım Dağıtım, İstanbul, 1996, s. 73’ten 

aktaran Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, ss. 33-34. 
36 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, s.37. 
37 Recai Doğan, Yaygın Din Eğitiminin Neliği, Din Eğitimi El Kitabı, Grafiker Yayınları, Ankara 

2012, s. 267’den aktaran Mehmet Müftüoğlu, Kur’an ve Sünnet Bağlamında Yaygın Din 

Eğitim, Artuklu Akademi, 2017/4 (2), 22.10.2017,  https://dergipark.org.tr/tr/download/article-

file/400875   (14.05.2021), (Kur’an ve Sünnet Bağlamında) s. 137. 
38 Milli Eğitim ve Din Hayatı (Tebligler ve Müzakerler), Boğaziçi Yayınları, İstanbul 1981,s.114; 

Abdullah Nişancı, ‘Milli Eğitim Sistemi İçerisinde Yaygın Din Eğitimi’, Milli Eğitim ve Din 

Eğitimi, Ankara 1981, ss.128-129; Ramazan Buyrukçu, ‘Türkiyede Yaygın Din Eğitiminin 

Geleceği’, Türkiyede Din Eğitimi ve Öğretimi (İzmir 4-6 Aralık 1998 Sempozyumu), Türk 

Yurdu Yayınları, Ankara 1999, s.504; Recai Doğan, ‘Cumhuriyetin İlk Yıllarında Tevgid-i 

Tedrisat Çerçevesinde Din Eğitim-Öğretimi ve Yapılan Tartışmalar’, Türkiyede Din Eğitimi 

ve Öğretimi ((İzmir 4-6 Aralık 1998 Sempozyumu), Türk Yurdu Yayınları, Ankara 1999, 

s.277’den aktaran Mustafa Köylü, Din Eğitiminde Çağdaş Konular, 1.Basım, Değerler Eğitim 

Merkezi Yayınları, İstanbul, 2012, (Çağdaş Konular) ss. 237-238. 
39 Fatma Varış, Eğitim Bilimine Giriş, Ankara Üniversitesi basımevi, Ankara, 1991, s. 196. 



21 

 

halk arasında dinin öğrenilmesi ile uğraşıyordu. İslam dininde her konu dikkat 

istediğinden dolayı “Beşikten mezara kadar eğitim” hedefine ancak doğru ve 

kanıtlanmış bilgileri alarak ulaşabiliriz.  Bu açıdan dolayı bireyin yaş sınırı ne olursa 

olsun dini öğrenme şansı daima olmalıdır. Dolaysıyla yaygın din eğitimi sadece genç 

veya seçilmiş bir topluma özgü olmayıp, halkın bütün kesimlerine iletilmelidir.40 

Yaygın din eğitimi her mekanda verilebildiği için okul yada kurumlarda verilen 

örgün eğitim gibi tesirli, güçlü ve kullanışlıdır. Dini faaliyetler, yaygın din eğitimi 

kapsamında ele alınan bir konudur. Bu tür bir eğitim herkese açıktır ve herkesin din 

hakkında daha fazla şey öğrenmesine yardımcı olabilir. Toplum, çok sayıda insana 

dini bilinci öğreterek dini dinamizmini koruyabilir.41  

Din eğitimi önemlidir ama örgün din eğitimi her şeyi kapsayamaz. Halkın 

yararına olan din eğitimi ancak yaygın din eğitimi ile gerçekleşebilir. Herkes iyi bir 

hayat yaşamak istiyorsa, dini inanç ve değerleri öğrenmesi ve dini eğitime dayalı bir 

yaşam sürmesi önemlidir. Güvenilir bir yerde alınan din eğitimi, insanları tehlikeli 

ideolojilerden ve diğer inançlardan koruyarak ülkenin kalkınmasına yardımcı olur. 

Sevginin, yardımlaşmanın, saygının, barışın, hoşgörünün, dayanışmanın, birlik ve 

beraberliğin, dürüstlüğün güzel olduğunu biliyoruz, bu yüzden bunlara odaklanan 

yaygın din eğitimi önemlidir. Bununla birlikte yaygın din eğitiminin önemi insanların 

din konusundaki boşluklarının doldurulmasıdır. Dolaysıyla din eğitimleri, bu amaçla 

yeni yaklaşımlar kullanarak yöntem ve tekniklerin iyileştirilmesiyle doğru dini 

bilgileri aktarmaya çalışır.  

Yaygın din eğitim insanın iyi yönde gelişebilmesi ve insanlarla iletişim kurarak 

hayata tutunabilme becerisi kazanılmasında büyük önem taşır. 

Yaygın din eğitimi, insanların din eğitiminden ihtiyaç ve beklentilerini 

karşılayan uygulamalı öğretim sağladığı için örgün din eğitiminden önemli olduğunu 

belirtir. Bu tür eğitim daha geniş bir konu yelpazesini kapsar, daha dinamiktir, daha 

uyarlanabilirdir ve gelişigüzel öğrenmek için daha fazla fırsata sahiptir. İnsanların 

yaşam boyu eğitimlerinin önemli bir parçasıdır.42 

                                                           
40 Köylü, Çağdaş Konular, s.238. 
41 Yılmaz, Din Eğitim Kurumları, s. 6. 
42  Muhammet Şevki Aydın, Din Eğitimi Kurumu: Kuran Kursu,  https://dergi.diyanet.gov.  

tr/makaledetay.php?ID=3931. , (Kuran Kursu), (12.11.2017). 



22 

 

“Ebu Hüreyre’den rivayet edildiğine göre, Resulullah (sav) şöyle 

buyurmuştur: “Her kim, bildiği bir konuda kendisine danışılır da onu gizlerse kıyamet 

günü ağzına ateşten bir gem vurulur” (T2649 Tirmizî, İlim, 3; D3658 Ebû Dâvûd, İlim, 

9).43 buyurmuştur. Yaygın din eğitiminin gelişmesine katkı sağlamamız gerektiğini 

göstermektedir. Çünkü ancak yaygın din eğitimi yardımı ile insanların dini bilgi 

ihtiyaçlarını giderebilir ve onları dini yönden aydınlatma görevini gerçekleştirebiliriz. 

Din eğitimi herkes için önemlidir. Bu, hayat boyu alınan yaygın din eğitiminin 

örgün eğitim almak kadar önemli olduğu anlamına gelir. Böylece yaygın din 

eğitiminin önemi maddeler halinde şu şekilde açıklanabilir:  

 Yaygın din eğitimi önemlidir. Zira dinin halkla bütünleşmesine, ahlaki 

gelişim ve bireyler arası yardımlaşma ve dayanışma duygularının pekişmesine 

yardımcı olur. 

  Günümüzde örgün eğitimdeki insanlara her konuda objektif olarak bilgi 

verilmesi ve soruların eleştirel bir bakış açısıyla sorulması önemlidir. Okul, farklı 

geçmiş ve inançlardan birçok farklı insanın bir araya geldiği bir mekan olduğu için 

burada herhangi bir dinin pratiklerinin yapılması olanaksızdır. Oysa yaygın din eğitimi 

bize bu olanakları sağlamaktadırlar.  

 Bilimsel açıdan yaygın din eğitiminin önemine bakıldığında gerçekleştirilmiş 

olan tüm etkinliklerin belirlenmiş bir plan ve program eşliğinde yapılmasının çalışma, 

emek, vakit ve para kaybını önlediği bilinmektedir.44 

 

1.3. YAYGIN DİN EĞİTİMİNİN TARİHİ GELİŞİMİ    

   

Yaygın din eğitiminin tarihi Hz. Adem dönemine kadar uzanmaktadır. O, ilk 

insan ve aynı zamanda ilk peygamberdir. Bütün diğer peygamberler gibi Hz. Adem de 

Allah'tan aldığı mesajları bütün insanlara aktarmaya gayret eder ve aynı zamanda dini 

inanç ve uygulamaları geliştirmeye çalışırdı.45 Dolayısıyla son peygamber olan Hz. 

                                                           
43 DİB, Hadislerle İslam 1 Hadislerin Hadislerle Yorumu, Dini Yayınlar Genel Müdürlüğü Basılı 

Yayınlar Daire Başkanlığ, Cilt 1, T2649 Tirmizî, İlim, 3; D3658 Ebû Dâvûd, İlim, 9, 2020, 

https://hadislerleislam.diyanet.gov.tr/sayfa.php?CILT=1&SAYFA=441, (13.11.2020), s. 441.  
44 Aytekin Demircioğlu ve Büşra Çelik, Yaygın Din Eğitiminin Neliği, Kastamonu Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 1-2, 2019, (Eğitiminin Neliği) s. 14. 
45 Recai Doğan, Yaygın Din Eğitimi, Din Eğitimi (Editörler: Recai Doğan-Remziye Ege), Grafiker 

Yayınları, Ankara, 2012, s. 132’den aktaran Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, s. 38. 



23 

 

Muhammed’e kadar gelmiş ve onunla birlikte devam eden bu eğitime yaygın din 

eğitimi dememiz  doğaldır.  

İlk din eğitimi, Hz. Adem'den başlayıp ardından gelen peygamberlerle devam 

etmiştir. Din eğitiminin en güzel örneklerinden bazıları peygamberimizde 

bulunmaktadır. Bizzat kendisi her zaman öğreniyor ve gelişiyor, öğretileri ile birçok 

insana yardımcı oluyordu. Hz.Muhammed Allah'tan aldığı vahiyleri herkesin 

anlayabileceği şekilde tebliğ ederek kendisine inanan insanlara öğretmiştir. Müminler 

aynı zamanda hem öğreniyor hem de öğretiyorlardı. Hz. Muhammed ve takipçileri, 

müslümanlara dinlerini duruma uygun bir şekilde öğretmeye çalıştılar. İslam'ın 

başlangıcında birçok kişi mektup göndererek din öğrenimi talep ediyordu. Buna uygun 

olarak da bazı kişiler öğrenim talep eden bölgelere giderek İslam'ı anlatıyorlardı. Bu 

dersler genellikle insanların evlerinde, sohbetlerde, camilerde ve hutbelerde verilirdi. 

Muhakkak bize ulaşan bu kutsal bilgiler ilk başta sözlü olarak ağızdan ağıza anlatılarak 

Allahın koruması altında toplum içerisinde yayılmıştır. Peygamber efendimiz bir 

tebliğci olmasının yanı sıra aynı zamanda da bir eğitimcidir ki, insanlara bilgilerin en 

iyi biçimde ulaştırılması için gayret etmişti. Dört Halife ve sonraki dönemlerde din 

eğitiminde örgün düzeyin ötesinde bir artış görüldü. Bu dönemde cami ve mescitlerin 

yanı sıra saray, kitabevi, alimler evi, meclis gibi yerlerde bilim ve ahlakı yaymaya 

yönelik din öğretimi faaliyetlerine devam edilmiştir. 46  

Yaygın din eğitimi, insanlık tarihi ile başlayan bir eğitim türüdür. İnsanların 

hayatlarının farklı alanlarında dini inanç ve uygulamaları öğrenmelerine yardımcı 

olmak için tasarlanmıştır. Bu tür eğitim uzun zamandır vardır. Zira insanların buna 

olan ihtiyaçları yaşamları boyunca devam ediyor. Yeryüzündeki pek çok din, eğitim 

yoluyla müntesiplerinin gönlünde kalıcı olmaya çalışmıştır. İslam'dan önce diğer 

dinler (Yahudilik ve Hristiyanlık) insanların Allah'tan aldıkları kutsal öğretileri 

öğrenmelerine yardımcı olmak için eğitim faaliyetleri yürütürlerdi. Hem İslam hem de 

Hristiyanlık, eğitimin çok önemli olduğuna inanır, çünkü hem Musa hem de İsa, 

takipçilerine Allahtan aldığı vahiyler aktarmıştır. Bu vahiyler, öğretme ve öğrenmenin 

her toplumda gerekli olduğunu göstermektedir. Daha ilk inen ayetlerde okuma, yazma, 

kalem gibi önemli araçlardan söz edilerek eğitimin ne kadar önemli olduğu 

gösterilmiştir. Müslümanlar, öğrenmek ve yazmaktan bahseden Kur’an'ın ilk 

                                                           
46 Demircioğlu ve Çelik, Eğitiminin Neliği, ss. 8-9. 



24 

 

ayetlerinin eğitim ve öğretim için bir teşvik işareti olduğuna inanmışlardı. Hz. 

Muhammed'den bu yana insanlar sürekli olarak eğitim ve öğretim üzerinde 

çalışmaktadırlar. İlk eğitim uygulamaları Hz. Peygamber tarafından başlatılmıştır. 

Peygamber ilk eğitim faaliyetlerini evinde ve arkadaşlarıyla yapmıştır. Dini öğretme 

ve öğrenmeyi içeren bu faaliyetler, hiç şüphesiz din eğitimi niteliğindedir. 

Müslümanlar din eğitimini her zaman eğitimin önemli bir parçası olarak görmüşler ve 

başta ibadethaneler olmak üzere tüm eğitim kurumlarında vermeye devam 

etmişlerdir.47 

Osmanlılarda başlıca öğretim-eğitim kurumları sıbyan mektepleri, medreseler ve 

Enderun Mektebi idi. Ancak, istekli ve yetenekli kişilerin ya da halkın birşeyler 

öğrendiği, bilgilerini geliştirdiği başka kurumlar, yollar da vardı. Böylece bunlar 

hem otodidakt yetişmeye, hem de halk eğitimine imkan sağlıyorlardı. Osmanlı 

Devletlerinde yaygın din eğitimi şu kurumlarda veriliyordu: 1. Tekke, Zaviye ve 

Dergahlar, 2. Vakıflar,  3. Ahilik,  4. Yaran Sohbetleri, Cem evleri ve Sıra 

Geceleri,  5. Kütüphaneler,  6. Sahaflar ve Kitapçılar,  7. Devlet Adamlarının ve 

Zenginlerin Konakları, 8. Bilginlerin, Ediplerin Evleri,  9. Cer ve İrşat Heyetleri,  

10. Kahvehaneler, 11. Orta Oyunu ve Karagöz, 12. Ev Sohbetleri.48 

 

1.4. YAYGIN DİN EĞİTİMİNİN AMAÇLARI  

     

İlk olarak yaygın eğitimin amacı hakkında bilgi verilecek olursa, günümüzde 

herkes için çok önemli olan yaygın eğitim, toplumumuzun hızla gelişmesi ve farklı 

kuşaklar arasındaki uçurumun kapanması nedeniyle bir ihtiyaç olarak görülmektedir. 

Bu, eğitimin daha fazla kişiye ulaşmasını sağlayacak ve aynı zamanda örgün eğitime 

erişemeyen insanlara da yardımcı olacaktır.49 

Yaygın din eğitiminin amacı, müslümanların İslam'ın inanç, ibadet ve ahlak 

ilkelerini öğrenmelerine yardımcı olmaktır. Bu eğitim, müslümanların hurafelerden 

kurtulmalarını ve hayatlarının dini yönlerini daha iyi anlamalarını sağlamak içindir. 

Dini ve ahlaki konularda rehberlik ve danışmanlık yapmak da amaçlanmaktadır.50 

                                                           
47 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, ss. 295-296. 
48 Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, Pegem A Yayıncılık, Ankara, 2004, ss. 98-113. 
49 Fatma Varış, Eğitim Bilimine Giriş, A.Ü. Eğitim Bilimleri Fakültesi Yayınları, Ankara,  1985, 

146’tan aktaran Cebeci, Türkiyede Din Eğitimi, s. 209. 
50 Müftüoğlu, Kur’an ve Sünnet Bağlamında s. 137. 



25 

 

Yaygın din eğitimi, temel öğretilerini oluşturmak için iyi davranış ilkelerine 

dayanır. Hadisi şerifte “Ahlak güzelliğini tamamlamak için gönderildim, Muvatta, 

Hüsnü’l-hulük, 8”.51 

Yaygın din eğitimi insanların inançları hakkında daha fazla bilgi edinmelerine 

yardımcı olmak için tasarlanmış pek çok farklı programı içerdiği için çeşitli şekillerde 

yapılabilir. Bazı programlar insanlara nasıl daha iyi davranacaklarını öğretmeye 

odaklanırken, diğerleri dini öğretilere ilişkin anlayışlarını derinleştirmeye 

odaklanabilir. Yaygın din eğitiminin bir dizi farklı amacı olabilir, ancak en 

önemlilerinden biri öğrencilerin hedeflerine ulaşmalarına yardımcı olmaktır. 

Dolayısıyla yaygın din eğitimi programlarının belirli amaçlarına odaklanmak yararlı 

olacaktır.52  

 

1.5. YAYGIN DİN EĞİTİMİNİN GÖREVLERİ 

 

Bütün eğitim alanlarında olduğu gibi din eğitiminin de amacı, doğru 

gayelerden hareket ederek elde edilecek verileri korumak, geliştirmek ve kendi alanı 

itibarıyle zenginleştirmektir.  

Gerek örgün gerekse yaygın din eğitimi kurumlarında öğretimini yaptığımız 

İslam, muhataplarını daima birlik ve beraberliğe, iyilik ve güzelliğe çağırmakta, 

ortak aklın iyi gördüğü şeyleri yapmayı emrederken, sağlıklı aklın reddettiği kötü 

davranışları da yasaklamaktadır. Bu bağlamda İslam’ın temel kaynağı ve din 

eğitiminin de kök değeri olan Kur’an’ı incelediğimizde, nasıl bir insan tipi 

oluşturmaya çalıştığını açıkça görmekteyiz.53  
 

Din eğitimi, insanların çevresini göz önünde bulundurarak 

yükümlülüklerini yerine getirme ve doğru bilgileri alarak istenilen davranışları 

uygulamasında yardımcı olma görevini taşır.   

Yaygın din eğitimi, farklı dinler ve inançlar hakkında bilgi edinmenize 

yardımcı olabildiğinden dolayı görevlerinin bazıları aşağıdaki gibi sıralanabilir: 

1. Yaygın din eğitimi, eğitimcilerin öğrencilerin ihtiyaçlarını anlamalarına yardımcı 

olan ve onlara dini konuları etkili bir şekilde ele almak için ihtiyaç duydukları din 

eğitimini sağlayan programlar oluşturmaya yardımcı olmak ile görevlidir. 

                                                           
51 Selahattin Parladır, Din Eğitimi Bilimine Giriş, İzmir, 1996, s.67. 
52 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, s. 129. 
53 Mustafa Köylü (Ed.), Gelişimsel Basamaklara Göre Din Eğitimi, Nobel Akademik Yayıncılık, 

Ankara, 2010, s.9. 



26 

 

2. Yaygın din eğitimi, toplum temelli bir şekilde din hakkında bilgi edinmenin bir 

yoludur. Bu, sosyal alandaki sorunların çözülmesine yardımcı olacak ve sosyal 

bozuklukların tedavisine yardımcı olacak anlamına gelir. 

3. Yaygın din eğitimi, insanlara dinden gelen mesajları öğreterek ve sosyal dünyada 

ayrımcılığı önleyerek hoşgörülü, çok kültürlü toplumların oluşmasına yardımcı 

olacak şekilde etkin görev alacaktır. 

4. Yaygın din eğitimi, kültüre dayalı bir eğitim anlayışıyla farklı kültürleri tanımanıza 

yardımcı olacaktır. Bu, din, dil, sanat gibi önemli değerleri benimsemenize ve 

korumanıza yardımcı olacaktır. 

5. Yaygın din eğitimi, çocukların hem bireysel hem de sosyal durumlarda kendilerini 

doğru ifade etmeyi öğrenmelerine yardımcı olur. 

6. Yaygın din eğitimi, programların etkili bir şekilde nasıl geliştirileceği, din 

kurumlarının amaçlarına ulaşmalarına yardımcı olacak eğitimcilerin nasıl 

yetiştirileceği ve daha fazlası gibi konularda eğitim ve öğretim sağlayarak din 

eğitiminin verimliliğini artırmaya yardımcı olacaktır.54 

Yaygın din eğitiminin daha özeldeki görevi ise İslam dinini bize öğretmeye 

çalışan Kur’an ve sünnetin ışığıyla insanlığa iki dünya mutluluğu sağlama olmalıdır. 

Yaygın din eğitimi, iki farklı dünyada insanları güvenli ve sağlıklı tutmanın yollarını 

ve yöntemlerini öğretmekten sorumludur. Bu noktada ise o, kendisine Kur’an ve 

Sünnet'i rehber edinirek insanların doğru yolu bulmasını sağlar. 

 

  

                                                           
54 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, ss. 159-160. 



27 

 

İKİNCİ BÖLÜM  

KIRGIZİSTAN HAKKINDA GENEL BİLGİLER 

 

Kırgızistan ve kırgızlar hakkında genel bilgiler verilip ayrıca çalışmamızda yer 

alan temel problem alanları, Kırgızistanda Din Devlet İlişkileri, K.C.'nin Dini İnanç 

Özgürlüğü ve Dinî Kurumlar Kanunu, Yaygın Din Eğitim Faaliyetlerin Hukuki 

Temelleridir. Bu noktada Kırgız Cumhuriyeti'nin bağımsızlık sonrası almış olduğu 

dini içerikli kararlar incelenerek din kültürünün ve kurumlarının bu coğrafyada 

gelişebilmesi adına sunulan imkan ve yasaklar, yani hukuki temeller 

değerlendirilecektir. Bölümde verilen K.C.'nin Dini İnanç Özgürlüğü Ve Dinî 

Kurumlar Kanunu içerikleri daha çok anlam esaslı tercümelere dayanmaktadır.  

 

2.1. KIRGIZİSTAN’DA DİNİ DURUM       

 

Kırgız ismi, kırk sayısıyla veya Oğuzlarla bir ilgisi olduğunu düşünenler 

tarafından farklı şekillerde yorumlanmaya çalışılmaktadır. Bazı efsanelerde 'kır' 

kelimesi 'kırk', gız ise oguz ırkı anlamına gelirken; bazılarında ise kır kırk sayısı ile 

gız da kız ya da oguz kavmi ile ilişkilendirilir. ‘Kırgız’ adını yorumlama girişimleri 

genellikle efsane şeklindedir. Halk tarafından yayılmış olan efsaneye göre bu etnik 

‘kırgız’ kelimesi ‘kırk’ sayısı ve ‘kız’ kelimesine (kırk kızın soyundan gelenler), yada 

‘kırk’ sayısı ve ‘oguz’ etniğine (kırk oğuz toplumu), bazı efsanelerde ‘kır’ kelimesi ve 

oğuz etniğine (kırdaki başka bir deyişle dağlı bölgelerdeki oğuzlar) dayanır.55  

Kırgız Türkleri Türk tarihinin bilinen en eski kavimlerden biridir. Kırgız 

Türklerinin ilk devletlerini M.Ö. üçüncü asırda kurduğu ve bunların sonradan 

Hunların idaresine girdiği tahmin edilmektedir. Bu kavimden M.Ö. 2. yüzyıl Çin 

kaynaklarında ve Orhon’daki Türk yazıtlarında bahsedilmektedir. Fakat tarihi 

kaynaklarda Kırgızlar ve onların yaşadıkları bölgeler hakkında, M.Ö. 201 

yılından öncesiyle ilgili bilgi bulunmamaktadır. Buna rağmen Kırgızların 

tarihinin M.Ö. 2800’lü yıllara, Oğuzhan soyuna dayandığı, onun torunlarından 

Kırgız adında birinden bahsedildiği ileri sürülmektedir. Kırgızların en eski 

yerleşim yeri olarak Yenisey Nehri, Altay, Tiyanşan, Pamir dağları arasındaki 

bölge gösterilmektedir. Kırgızlar bu bölgede yaklaşık üç yüz yıl kadar yaşamış ve 

çeşitli toplumların yönetiminde kalmışlardır.56  

                                                           
55 Өскөн Осмонов, Абылабек Асанканов, Кыргызстан тарыхы (Эң байыркы доордон азыркы 

мезгилге чейин), 2-басылыш, Бишкек, 2003, б.59-60. (Öskön Osmonov ve Abılabek Asankanov, 

Kırgızistan Tarihi (Antik Çağlardan Günümüze Kadar), 2.Baskı, Bişkek, 2003, ss. 59-60. 
56 Mustafa Erdem, Kırgız Türkleri Dini ve Sosyal Hayat, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2005, s. 76-77. Ayrıca, bkz. Ö. Osmanov, A. Asankanov, Kırgızistan Tarihi, Bişkek, 2001, s. 10-



28 

 

 

Karahanlı hükümdarı Satuk Buğra Han'ın Müslüman olmasıyla Kırgız halkı 

İslam'ı kabul etmeye başladı. 8. yüzyıldan itibaren Müslüman Arap seyyahların 

yardımıyla Oğuz ve Kalaç Türklerinden bazı gruplar İslamiyet'i kabul etseler de 

İslamiyet'i ilk kabul edenler Karahanlılar olmuştur. Karahanlı Hükümdarı Satuk Buğra 

Han 12 yaşında Müslüman olmuş, 25 yaşında Müslüman olduğunu ilan etmiş ve 

putperest amcası Oğulcak Kadir Han'a karşı isyan bayrağını kaldırmıştır.   Amcasına 

karşı savaşı kazandıktan bir yıl sonra hükümdar olup herkesi İslam'a davet etmiştir. 

Satuk Buğra Han'ın 70 yıllık hükümdarlığı sırasında birçok Orta Asya halkı İslam'ı 

seçmiştir.57 

Geçmişte Kırgızistan'da İslam'ın yayılması tartışma konusu olmuştur. Nitekim 

bugün dahi Kırgızistan'daki müslümanlar İslam hakkında bilgi edinme ihtiyacı 

duyuyorlar. Cami ve medreseler Karahanlılar döneminde kurulmuş, Timurlular ve 

Hokand Hanlıkları dönemlerinde popülerliğini sürdürmüştür. Bu okullar, insanları dini 

bilgiler konusunda eğitmeye yardımcı olmuştur.  Kırgızistan'da 19. yüzyıla kadar 

sistemli bir din eğitiminden söz ederek bilgi verme oldukça zordur. 1800'lü yılların 

sonlarında Kırgızistan, Rus İmparatorluğu egemenliği altındayken, İslami eğitim 

sınırlandırılmış, ancak "Usul-i Cedid" hareketi ile Kırgızistan'da din eğitimi sistemli 

bir şekilde gelişmeye başlamıştır. Sovyet komünist rejimi kurulduktan sonra Orta Asya 

bölgesinde din eğitimi yasaklanmıştır. Yetmiş yıllık bir süre boyunca din bir kenara 

itilmiş ve insanlara unutturulmaya çalışılmıştır.58 Usul-i Cedid hareketi hakkında bilgi 

verecek olursa Gaspıralı İsmail Bey, gençlerin mekteplerde öğretmenlik yapacakları 

daha iyi donanıma sahip olmaları için medreselerdeki eğitim ve öğretimin ıslah 

edilmesi gerektiğine inanıyordu. Gençlerin öğrenme şeklinin etkili olmadığını ve 

baştan başlamanın önemli olduğunu hissetmişti. Gençler  Kur’an okumayı, yazmayı 

ve dua etmeyi biliyorlar ancak dil ve gramer, matematik, İslam tarihi, coğrafya, dünya 

tarihi ve sağlık bilgileri hakkında oldukça az malumata sahipti. İsmail Bey okullarda 

                                                           

13; V. Mokrınin, V. Ploskih, İstoriya Kırgızstana, Bişkek, Kırgızstan Yayınları, 1995, s. 28-29; 

Mehmet Saray, Modern Kırgızistan’ın Doğuşu, Ankara, Türk İşbirliği ve Kalkınma İdaresi 

Başkanlığı (TİKA) Yayınları - 76, 2004, s. 12-15’den aktaran Elvin İusubov, Kırgızistanda Din 

Eğitimi, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 

2015, (Kırgızistanda Din) s. 7.  
57 Suat Cebeci, Kırgızistanda Dini Durum ve Sovyet Sonrası Dini Gelişmeyi Besleyen Etkenler, 

Manas Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt:5, Sayı:3, 2016,  https://dergipark.org.tr/ tr/ download/ 

article-file/ 577459  (18.05.2019), (Besleyen Etkenler), s. 104. 
58 Iusubov, Kırgızistanda Din, s. 1.  



29 

 

bu bilgilerin okutulması gerektiğini düşündü. İnsanları sadece sözlü tartışmalarla ikna 

etmenin zor olacağına inandığı için kendi okulunu açmaya ve faydalarını kendisi 

göstermeye karar verdi. Cedid hareketi dini bilimler ile fen bilimlerini ayırmaksızın 

birlikte verilmesi gereğine inanan ve okuma yazma işlerin daha hızlı ve verimli 

verilmesi gereği üzerinde duran bir usulü savunmaktaydı.59 

Kırgızistan’ın bağımsızlığına kavuşmasından itibaren halk arasında dine olan 

ilgi artmıştır. Nitekim dini kuruluşların sayısındaki keskin artış bunun en önemli 

göstergelerinden biridir. Örnek verilecek olursa, 1990’da SSCB’nin çöküşünden 

önceki dönemde ülkede 39 cami ve birkaç Hristiyan dini kurumu varken, 2015 

senesinde K.C. DİDK’de 2362 cami ile 378’i Hristiyan cemaati olmak üzere ayrıca 1 

Budist, 1 Yahudi ve 12 Bahai cemaati ve 80 İslam eğitim kurumu mevcuttur.60 Dini 

alanda olan hızlı gelişimi etkileyen faktörler arasında; dini kurumların sayısındaki 

artış, ülkenin liberal din devlet politikası, yabancı misyonerlerin aktif çalışması ve 

yabancı dini kuruluşlardan gelen mali yardım sayılabilir.61 Bağımsızlık sonrası gelen 

dini özgürlük sayesinde insanların dini bilgi eksikliğini gidermek amacıyla yabancı 

misyonerlerin yoğun varlığı göze çarpmaktadır. Dini alandaki bu serbestiyet ve 

boşluk, misyonerlerin yabancı topraklardaki hedeflerine ulaşmasına yardımcı 

olmaktadır. Orta Asya'da birçok insan, bağımsızlıktan sonra bölgeye gelen farklı 

mezhep ve grupların propagandası karşısında şaşkına dönmüştür. Diğer eski Sovyet 

Cumhuriyetlerinde olduğu gibi Kırgızistan'da da çok yoğun bir dini faaliyet olduğu 

görülmektedir.62 

Kırgızistan, 1991'de Sovyetler Birliği'nden bağımsızlığını kazandı. Bu sırada 

ülke, tümü sovyet sistemiyle bütünleşen ekonomisini, kültürünü, geleneklerini ve dini 

                                                           
59 Mehmet Saray, Türk Dünyasında Dil ve Kültür Birliği, Nesil Matbaacılık Yayıncılık,     

    İstanbul,1993, s. 33.   
60 Чотаев и другие, (Религиозные Tечения), c. 9-10. (Çotaev ve diğerleri,  (Dini Harekatler), ss.9-

10). 
61  А.Б.Элебаева и другие, Влияние религиозного фактора на социально-политическую 

ситуацию в Кыргызской Республике, издательство ОсОО Триада-Принт, Бишкек, 2016, 

(Влияние религиозного фактора) с. 5. (A.B.Elebaeva ve diğerleri, Kırgız Cumhuriyeti'ndeki Dini 

Faktörün Sosyo-Politik Duruma Etkisi, Triada-Print Ltd. Yayınevi, Bişkek, 2016, (Dini Faktörün) s. 

5). 
62  T.Artıkbayev, “K Voprusu o Meste İslama v Sotsiokulturnoy i Politicheskoy Jizni 

Tsentralnoaziatskih Narodov”, İslam v İstorii Kırgızskoy Gosudartstvennosti, Bişkek 2003, s. 

125’den aktaran Dilaram Akramova,  Kırgızistan’da Din Eğitimi Sorunları ve Çözüm Arayışları, 

II Uluslararası Sosyal Bilimciler Kongresi, https://silo.tips/download/kirgizstan-da-dn-etm-

sorunlari-ve-zm-arayilari, (01.12.2022). (Çözüm Arayışları), s. 497. 



30 

 

faaliyetlerini yeniden düzenlemek zorunda kaldı. Bu süreçte ülkedeki müslümanlar 

Sünni ve Hanefi mezhebine mensubiyetlerini korudular. Kırgızistanda yaşayan 6 

milyon kişinin yaklaşık % 91’inin Müslüman, % 7’sinin Ortodoks ve % 3’ünün de 

diğer dinlere mensup oldukları bilinmektedir.  

Günümüzde Kırgızistan’da resmi kayıtlara göre 3101 kadar dini amaç güden 

kurum faaliyet yürütmektedir.63 

Genç bir ülke olarak Kırgızistan’ın ilgilenmesi gereken en önemli konulardan 

biri de din meselesidir. Din, Kırgız kültüründe oldukça öneme sahiptir ve birçok insan 

mevcut din eğitimin yeteri kadar iyi verilmediği konusunda endişe duymaktadır. 

Kırgızistan'da din eğitimi modelinin nasıl olması gerektiği konusunda çok fazla 

tartışma var ve mevcut hükümet de bu konuda bir çözüm bulmak için oldukça çaba 

göstermektedir. Kırgızistan din eğitimi modeli oluşturmayı düşünmekle beraber bu 

modeli oluştururken diğer ülkelerin din eğitimi deneyimlerinden istifade etmektedir. 

K.C.'de halihazırda çözüm bulmak için bir çalışma grubu oluşturulmuştur. Bu gruptaki 

uzmanlar olası çözümleri derinlemesine düşünmeye ve incelemeye çalışmaktadırlar. 

Bu noktada Kırgızistan'da dini hayata ilişkin bilimsel metodoloji ve ilkelere dayalı 

çalışmaların yapılması sorunların çözümüne yardımcı olacaktır. Kırgızistan'daki 

mevcut dini durumla ilgili tüm araştırmalar ilgili makamlara sunulmalıdır.64 

 Devlet tarafından dini alanın gelişmesi için gerekli çalışmalar yapılmaktadır. 

Bu süreçte dünyadaki gelişmelere dair tecrübeleri değerlendirerek, doğru kararları 

alma, doğru yolda ilerlemek için özen gösterilmektedir. Kırgız Cumhurbaşkanı 

tarafından 1996 senesinde Din işleri Devlet Komisyonu kurulup, doğrudan 

Cumhurbaşkanına bağlı olarak, Cumhurbaşkanı tarafından onaylanmış yönetmeliğe 

göre faaliyet yürütmektedir. Bu kurum Kırgızistan’da dinler arasındaki eşitliliği 

sağlayıp, kayıt, hukuk ve dini grupların faaliyette bulunma taleplerini yasalar 

çerçevesinde inceleyip değerlendirerek, izin vermek, kanunlara uymayan dini 

grupların izinlerini iptal etmek ve devlet ile ortalarındaki koordinasyonu sağlama 

hukukuna sahiptirler.  Belirtmek gerekir ki, Kıtgızistandaki camiler de dini kurum 

olarak sayılır. K.C. DİDK camileri resmi kayıttan geçirdiği zaman camilere diniy 

kurum statüsünü vermektedir.  Bu prosedür kanunda yer almaktadır. 4 Mart 1996'da 

                                                           
63  Кыргыз Республикасынын Дин иштери боюнча мамлекеттик комиссиясы, июнь 2016, 

маалыматтары. (Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu, Haziran 2016, verileri). 
64 Akramova, Çözüm Arayışları, s. 501. 



31 

 

K.C. DİDK ("Hükümetin Yapısı ve Kuruluşu Hakkında 45 Sayılı Cumhurbaşkanlığı 

Kararnamesi" ile idari bir kurum) devletin din politikasının yürütülmesine yardımcı 

olmak üzere kurulmuştur. Cumhurbaşkan, 21 Ocak 2011'de DİDK'yi hükümet 

yapısından çıkaran ve Cumhurbaşkanlığına bağlı bir kurum haline getiren bir karar 

aldı. 65  DİDK'nın insanlara yardım amacıyla neler yapacağı yönetmeliğinin 8. 

maddesinde açıklanmıştır ve aşağıdaki gibidir: DİDK politikası: İnanç ve vicdan 

özgürlüğünü, din ve dini kurumları koruyan yeni düzenlemelerin ve yasa tasarılarının 

gözden geçirilerek onaylanması için sunumun yapılması; kendi ülkemizdeki dini 

durumu iyileştirmek için neler yapılabileceğini öğrenmek amacıyla, diğer ülkelerde 

dini kurumların ve hükümetin nasıl etkileşime girdiğini incelemektir; diğer ülkelerin 

dini kanunlarını inceleme ve oradaki benzer devlet kurumlarıyla işbirliği kurma 

sürecinin sağlanması; dini aşırılık ve radikalizmi önlemeye ve bunlarla mücadele 

etmeye yardımcı olacak devlet programlarının geliştirilmesi; din komisyonunda kayıtlı 

olmayan misyonerlerin, dini kurumların, yabancı temsilciliklerin ve başka dini 

kurumların ülkede sağladıkları çalışmaların incelenmesi ve analizinin yapılması. Dini 

alanın düzenlenmesi: Devlet, dinlerini icra etmek için ülkemize gelen dini kuruluşların 

ve kişilerin kayıtlarını tutuyor. Buna kiliseler, camiler, tapınaklar ve diğer ibadet 

yerleri ile dini inançları öğreten eğitim kurumları hakkında bilgiler dahildir; devlet 

veya yargı organları, resmi talepler üzerine uzman görüşü, tavsiye veya öneri 

istediğinde, bunları sağlayabilecek kişilerden çalışmalarının sunulması; dini 

kurumların ve yabancı vatandaşların devlet kurumlarıyla ilişki kurmasına yardımcı 

olmak ve ayrıca din eğitimi için yurt dışına giden vatandaşlara ve yerel yönetim 

kurumlarına dinle ilgili konularda tavsiyelerde bulunmaktır. Kontrol, koordinasyon ve 

izleme faaliyeti: Dini aşırıcılığı önlemek için uluslararası kuruluşlar ve yabancı 

ülkelerin ilgili kurumlarıyla birlikte çalışmak. Bu, dini aşırıcılığın meydana gelmesini 

önlemek için hep birlikte çalışabilmemiz için bilgi ve fikir alışverişini içerebilir; 

misyonerler ve dini eğitim kurumları da dahil olmak üzere tüm dini kurumların 

yasalara uyup uymadığını kontrol etmek; dini kuruluş tarafından kendi faaliyetlerini 

açıklayan yıllık raporların yayınlanması; Cumhurbaşkanı, ülkedeki dini durumdan ve 

                                                           
65 Государственная комиссия по делам религий Кыргызской Республики, История создания, 

(2016). http://www.religion.gov.kg/ru/comission/history, (11.04.2018). (Kırgız Cumhuriyeti Din 

İşleri Devlet Komisyonu, Oluşumunun Tarihi, (2016), http://www.religion.gov.kg /ru/comission/ 

history, (11.04.2018). 



32 

 

dini kurumların faaliyetlerinden haberdar etmek; toplumun sosyal sorunlarının 

çözümüne yardımcı olmak için dini kuruluşlarla birlikte çalışmak; mahkeme 

tarafindan yürüttükleri faaliyetleriyle halkın manevi olarak ahlak ve sağlıklarına zarar 

veren, yürürlükte olan kanunları çiğneyen, resmi olarak kayıttan geçmeyen bütün dini 

grup, kurumların ve misyonerlerin çalışmalarına yasak koymak. Destek faaliyeti: 

Kanun dışı etkinlik yapan dini kurumlar ile dini nefret, meziyet ve  kin gibi konuların 

propaganda edilmesi kısıtlılığı hakkında halkı medyanın yardımı ile bilgilendirmek; 

çocuklara din eğitimi ve öğretimi sağlayan eğitimcilere ve ebeveynlere bilgi ve 

rehberlik sağlamak; din komisyonu, yetkisi dahilindeki vatandaşların öneri, talep ve 

şikayetlerini dinlemekle görevlidir; dini kurumlardan oluşan bir veri tabanı oluşturmak 

ve onlar hakkındaki bilgileri halka açık hale getirmek; yasaların gerektirdiği diğer 

gereklilikleri yerine getirmek. Anlaşıldığı gibi, DİDK’in vazifesi ve görevleri, sadece 

devletin din politikasını uygulamaktan, dini mekanlarda düzeltmeler yapmaktan, 

eşgüdümlemekten ve incelemek ile sınırlı değildir. DİDK din alanına destek vermek, 

mevcut sorunların çözümü için dini kurumlarla işbirliği yapmak, vatandaşları din 

konusunda aydınlatacak ve bilgilendirecek faaliyetlerde bulunmak, konferans, seminer 

ve toplantılar düzenlemek, kanunlara aykırı olmayan din eğitimine katkıda 

bulunmakla görevlidir. Yaygın din eğitimine doğrudan katkı sağlamasa bile KMDİ ile 

birlikte faaliyette bulunur, camileri resmi kayıt altına alarak halkın dini inanç ve 

uygulamalar hakkında doğru bilgilere erişmesini sağlamaya yardımcı olur ve dini 

konularda dosdoğru bilgilerin yayılmasında katkıda bulunmaktadır. 66 

Kırgızistan’da vatandaşların din eğitimi alma ihtiyacı ile diğer ülkelere 

gittikleri görülmektedir. Vatandaşların diğer ülkelere çıkmasının bir diğer nedeni de 

yurtdışında yabancı dil öğrenmeyi cazip bulmaları, gittikleri ülkelerde yerleşerek 

maddi yönden kendilerini daha iyi bir ekonomik düzeye çekecek işler bulmalarıdır. 

Devlet tarafından bu konu yeterli düzeyde kontrol altına alınmamaktadır. Devlet 

halkın Sünni-Hanefi mezhebini ve Maturidi itikadını korumaya, adet, kültür ve örfünü 

bu anlayış üzerine bina etmeye çalışmaktadır. Fakat bununla birlikte gerçek şu ki, 

günümüzde kanunen yasak olan örgütlere girmiş birçok vatandaş da bulunmaktadır. 

İslam dininin doğru tanıtılması, doğru bilgilerin halka sunulması halkın radikal 

                                                           
66  Bakyt Murzaraimov ve Mustafa Köylü, Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da Yaygın Din Eğitimi 

Faaliyetleri ve Camiler, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, Haziran 2019, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/740890, (23.05.2021), s. 204. 



33 

 

olmayan fikirlere bağlı olarak yaşamasını sağlayacaktır. Bu yüzden devlet tarafından 

diğer ülkelerde din eğitimi almayı hedefleyen vatandaşların kontrol altına alınması 

gerekmektedir. Ayrıca bu vatandaşların bizzat Kırgızistan’da din eğitimi almalarını 

sağlamak için din eğitimi veren kurumların ve okulların eğitim kalitesinin 

yükseltilmesi gerekmektedir. 

Bağımsızlıktan sonra birçok medrese hızla çoğalmaya başlamıştır. Ancak 

birçok kişi bu medreselerin gerçekten amacına ulaşıp ulaşmadığından emin değildir. 

Ayrıca bunların tamamına yakını, bireylerin para bağışlaması ile ekonomik 

ihtiyaçlarını gidermektedir. Bu bakımdan çoğu yeterli öğretim araç veya 

teknolojisinden yoksun, yeterli derslik ve uzman öğretmen kadrosuna sahip olmadan 

faaliyet göstermektedir. Ülkemizde faaliyetini sürdüren tüm medreseler için 

yürürlükte olan düzenli bir öğretim planı ve programı yeterli değildir. Yeni öğretim 

metotları kullanılmamaktadır. Kısacası, bu tür medreselerin yeni teknikleri de 

kullanarak faaliyetlerine yeterli bir biçimde devam edebilmesi için daha fazla maddi 

desteğe ihtiyacı vardır.67 

Öte yandan yasal olmayan yollar ile faaliyetini sürdüren medrese türleri de 

mevcut olup,  1991 senesinden sonra yaygınlaşarak halkın din eğitimi ihtiyacının 

karşılanmasında rol oynamaktadırlar. Resmi kayıttan geçmiş medreseler dışında çeşitli 

İslam ülkelerinin finansal destek sağladığı bazı başka medreseler de mevcuttur. 

Devletin laiklik gerekçesi ile din eğitim ve öğretimine girmek istememesi üzerine 

halk medrese adı altında kurduğu okullarda devletten bağımsız olarak din eğitim 

vermeye başlamıştır. Bir taraftan da durumu iyi bir fırsat olarak değerlendiren 

çok sayıda dış kaynaklı misyoner gruplar ülkede teşkilatlanmaya ve taraftar 

toplamaya başlamışlardır. Anayasanın sağladığı din özgürlüğü imkanın 

kendileri için koruyucu bir şemsiye olarak iyi değerlendiren bu gruplar 

faaliyetlerini ülkenin her tarafına yaymışlardır. Buna ek olarak devletin din 

eğitimi alanında bıraktığı boşluktan yararlanmak isteyen hizbüttahrir gibi 

ekstrem İslami gruplar da faaliyetlerini arttırmışlardır.68  

 

 

 

 

                                                           
67 Avazbek Asanov, Kırgız Respublikasında Diniy Bilim Beruunun Kee Bir Problemaları”, Oş 

Mamlekettik Universitetinin İlimiy Jurnalı, S 1, Oş 2000, s. 132’den aktaran Akramova, (Çözüm 

Arayışları) s. 497.  
68 Suat Cebeci ve diğerleri, Kırgızistanda Dini Durum ve Din Eğitimi-Durum Analizi ve Öneriler-   

Araştırma Raporu, KTMÜ İlahiyat Fakültesi, Bişkek, 2014, s.33.   



34 

 

Tablo 1:  Kırgızistanda Dini Kurumlar ve Dini Tesisler (2017) 

 

 

Kaynak: Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu verileri 2017 

Bu kurumların bölgelere göre dağılımı aşağıdaki gibidir: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sayı  Toplam 

 Dini Kurum ve Tesisler 3101 

1. İslam 2706 

1.2 KMDİ 1 

1.3 Bölge Kadılığı (KMDInin bölge müftülüğü) 9 

1.4 Cami 2504 

1.5 İslam Üniversiteleri (Enstitüleri) 10 

1.6 Medrese 95 

1.7 Diğer İslam Dernek ve Kuruluşlar 87 

2. Hristiyanlık 381 

2.1 Pravoslav 51 

2.2 Rus Ortodox Kilisesinen ayrılmış Pravoslav 

Toplulukları 

2 

2.3 Katolik 4 

2.4 Baptist 51 

2.5 7.gün Adventisleri 31 

2.6 Pentikostallar 56 

2.7 Lüteran 20 

2.8 Presbiteryenler 38 

2.9 Karizmatik kilise 43 

2.10 Yabancı dini akımlar 26 

2.11 Protestan Dini Kuruluşlar 18 

2.12 Yehova Şahitleri 41 

3. Yahudi 1 

4. Budizm 1 

5. Bahai 12 



35 

 

Tablo 2: Dini Kurumların Bölgelere Göre Dağılımı (2017) 

 

 Bişkek 

şehri 

Batken Calal 

Abad 

Narın Isık 

Göl 

Talas Çüy Oş  

bölgesi 

Oş 

şehri 

Bütün 

Dini kurumlar ve 

Tesisler 

 

 

  221 

 

 

  298 

 

 

 626 

 

 

123 

 

 

173 

 

 

164 

 

 

458 

 

 

945 

 

 

93 

İslam  82  291  605  119 136  153 299  944 77 

KMDİ  

  1 

 

  - 

 

 - 

 

 - 

 

 - 

 

 - 

 

 - 

 

 - 

 

 - 

Bölge Kadılığı  

  1 

 

 1 

 

 1 

 

 1 

 

 1 

 

 1 

 

 1 

 

 1 

 

1 

Cami  35  273 589  112 127  147  254 902 65 

İslam Üniversitesi  

2 

 

1 

 

1 

 

1 

 

- 

 

- 

 

3 

 

2 

 

- 

Medrese 8 14 8 2 3 5 33 25 4 

Diğer İslam Dernek ve 

Kuruluşlar 

36 2 7 3 6 1 10 15 7 

Hristiyanlık 135 6 19 3 35 10 157 1 15 

Pravoslav 4 3 4 - 12 2 23 1 2 

Rus Ortodox 

Kilisesinen ayrılmış 

Pravoslav 

Toplulukları 

 

2 

 

- 

 

- 

 

- 

 

- 

 

- 

 

- 

 

- 

 

- 

Katolik 3 - 1 - - - - - - 

Baptist 12 1 5 1 6 4 21 - 1 

7.gün Adventisleri 10 - 2 - 3 1 13 - 2 

Pentikostallar 14 1 3 1 3 1 31 - 2 

Lüteran 3 - 2 - 1 1 12 - 1 

Presbiteryenler 14 - - - 2 - 19 - 3 

Karizmatik kilise 22 1 1 - 4 - 14 - 1 

Yabancı dini akımlar 18 - - - - - 7 - 1 

Protestan Dini 

Kuruluşlar 

16 - - - - - - - 2 

Yehova Şahitleri 17 - 1 1 4 1 17 - - 

Yahudi 1 - - - - - - - - 

Budizm 1 - - - - - - - - 

Bahai 2 1 2 1 2 1 2 - 1 

 

Kaynak: Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu verileri 2017 

 

Tablo 2’ye göz atarsak, Kırgızistanın kuzeyi ile güneyi arasında dini durum 

bakımından farklılıklar olduğu görülmektedir. Kuzeydeki dini durum güneydekinden 

farklıdır, çünkü kuzeyde Rus kültürü geçmişte daha hakim olmuştur.  Ülkenin güney 



36 

 

tarafında yer alan halk ise kuzeye kıyasla daha dindar ve dini bilgilere daha ilgilidir. 

Güney tarafın daha dindar olmasının nedenlerinden biri Kırgızlar ile Özbekler’in 

asırlardan beri beraber yaşamalarıdır. Zira Özbeklerin yaygın dini faaliyetleri Kırgızlar 

üzerinde oldukça etkili olmuştur. Bunda Özbekistan sınırları içerisinde yetişen çok 

sayıda büyük muhaddis ve alimin etkisi bulunmaktadır. 

 Yukarıda belirttiğimiz problemleri inceledikçe halkı acil dini konularda 

bilinçlendirmek gerektiği ortaya çıkıyor. Çünkü ülkede dini durum gün geçtikçe  

karmaşık hale gelmektedir. Halkı dini bilgilerle aydınlatmak, diğer din mensuplarına 

karşı töleranslı davranmayı ve başka dini inanç sahiplerine saygılı davranmayı 

öğretmek gerekmektedir. Dini alandaki diğer mesele ise, din hizmetleri alanında 

çalışanlar için devlet bütçesinden para verilmemektedir. Medreseler başta olmak üzere 

öğrencilerinden tahsil edilen aidatlar ve dış ülkelerden sağlanan yardımlarla finanse 

edilmektedir. 

 

2.2. İSLAM ÖNCESİ KIRGIZLARIN DİNİ İNANÇLARI 

  

 Kırgızların İslam'a dönmeden önceki geleneksel inançları arasında totemizm, 

doğaya tapınma, şamanizm, cenaze törenleri, "İduk Yer-sub" adı verilen putlar, tanrıça 

Tenirizm/Tanrıçaya tapınma, Budizm ve Maniheizm gibi inançlar yer alıyordu.69 

 Kırgızların bir kısmı İslam'a geçmeden önce eski Türk inançlarını takip 

ederken, bir kısmı da Maniheizm, Budizm ve Nasturi Hristiyanlığı gibi diğer dinleri 

kabul etmişlerdi.70 

Din, aynı kültürden insanların paylaştığı bir yaşam biçimidir. Türk dili konuşan 

halkların da aynı yaşam tarzına sahip olduğu bilinmektedir. Aslında aynı dili ve 

kültürü paylaşan birçok halk vardır. Örneğin Kırgızistan, Türkiye, Kazakistan, 

Özbekistan, Türkmenistan, Azerbaycan ve Tataristan ortak bir kültür hafızasına 

sahiptir. Çoğu dinin paylaştığı ortak değerlere sahip olan İslam'ı Türk dili konuşan 

birçok halk benimsemiştir, bu ise onların bazı geleneksel inançlarını canlı tutmaya 

                                                           
69  Dinar İmanova, İX-XIII. Yüzyıllarda Kırgızların Siyasi, İktisadi Ve Sosyal Tarihi, 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul, 

2015, (Sosyal Tarihi) s. 191. 
70 Cihad Cihan, XIX. ve XX. Yüzyılda Bazı Seyyahların Kırgızların Dinî Hayatlarına Dair Gözlem 

ve Değerlendirmeleri, Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 2015, 8/2, https:// 

dergipark.org.tr/tr/ download/article-file/202532 (12.02.2021), s. 221. 



37 

 

yardımcı olmuştur. Türk halkı, Türk dünyasının yaygın dini olan İslam konusunda 

ortak bir anlayışa sahiptir.71 

Kırgız halkı Yenisey Nehri vadisindendir. Çin kaynaklarına göre Uygurlarla 

aynı yazı ve dili kullanmışlardır. Çin ve İslam kaynaklarına göre Kırgızlar Şamanizmi 

uygulayan insanlardı. Kırsal kesimdeki insanlar, farklı yerlerde ve farklı zamanlarda 

tanrı-ruhlara kurban sunarlardı. Şamanlarına kam derlerdi. Ayrıca suya ve ağaçlara 

saygı gösterirlerdi.72 

İslam'dan önce Kırgız dini inançları, geleneksel Türk inançlarına dayanıyordu. 

Bu inançlar, doğal güçlere ve Gök Tanrı'ya olan inançları içeriyordu. 19. yüzyıl 

tarihçilerinden Gerdizi, Kırgızların öküz, rüzgar, kirpi, saksağan ve çekici görünümlü 

ağaçlar gibi çeşitli tanrı ve tanrıçalara inandıklarını söyler. Satürn'e ve Çoban 

Yıldızı'na da inanıyorlardı. 73 

Kırgız halkı, geleneksel eski dini inanmış, bir gök tanrısına olan inancı ve su 

gibi doğal güçlere olan inancı içermiştir.74 

Gök Tanrı, birçok Kırgız insanının sahip olduğu bir inançtır. Bu konu ile ilgili 

8. sınıf ders kitabında Kırgız Halkının Yazılı Anıtları ünitesinde bahsedilmektedir. 

“Yukarıdaki Tengiri, dünyanın düzenidir. Güç verdikleri için, dünyadaki her şey 

başarılı oldu. Birkaç kişiyi bir araya topladık ve güçlü olmalarına yardım ettik çünkü 

Tengiri onları koruyordu.” 75  ifadesinde görüldüğü gibi Tengiri, güç ve koruma 

verdiğine inanılan bir semboldür. Kırgızlar, Kültegin'in yazılarını eski Kırgız kültürü 

hakkında bir kaynak olarak incelerler ve bu nedenle bu konu Kırgız tarihinin önemli 

bir parçası olarak kabul edilir. “Kırgız Adabiyatı” VIII. sınıf ders kitabında Türk Halk 

Mirası ünitesinde işlenen “Oguz Kagan” destanında Gök Tanrı hayat veren, yaratan, 

iradesine göre hükmeden, yardım eden, cezalandıran, insanlara bilgi veren ve yol 

                                                           
71 Zeynel Özlü, Kırgız Adı ve İnançları İle İlgili Bazı Bulguların Türk Dünyası Vatandaşlığı 

Bağlamında Önemi, Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi Sayı: 4/1 2015, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/136990 (28.08.2018), (Bağlamında Önemi) s.101. 
72 Abdulkadir İnan, Tarihte ve Bugün Şamanizm, 3 Bask , Materyaller ve Araştırmalar, Atatürk 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Tarih Kurumu Yayınları, V II. D ÎZ İ — Sa. 24 b, 1986, 

s.8. 
73  Özlü, Bağlamında Önemi, s.101. 
74 Harun Güngör, Eski Türklerde Din ve Düşünce, Türkler, ed. Hasan Celal Güzel, Kemal Çiçek, 

Salim Koca, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 2002, c.III, s. 261-268’den aktaran Kemal Polat, 

Beşikten Mezara Kırgız Türkleri, Berikan Yayınevi, Ankara, 2019, s.31. 
75 Bukatça Akimcan kızı, Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan Ortaöğretim Ders Kitaplarında Din 

Anlatımı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisan Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Entütüsü, 

Ankara, 2008. ss. (Din Anlatımı) 64-65. 



38 

 

gösteren bir yüce varlık olarak tasvir edilmektedir. O daha sonra Gök Tanrı'ya tapındı. 

Akşam olmuştu ve Gök Tanrı'dan mavi bir ışık döküldü. O ışıktan ay yüzlü güzel bir 

kız çıktı. O gülerse Gök Tanrısı da güler, O ağlarsa Gök Tanrı da ağlar.76 İslam dinine 

kadar insanların baba ervahına tapınma ve onlardan yardım istemenin yaygın olduğu 

dikkati çekmektedir. Böylece, Türklerin baba ruhlarına isimler verdiği ortaya 

çıkmaktadır. Kırgız kültüründe ataların ruhlarının veya arvak, arbak ve arbak 

formunda ifade edildiğine inanılır. Aslında arbak olarak ifade edilen ruhların aç arbak 

(aç ervah) denilen ruhlar ve ak arbak (ak ervah) denilen ruhlar üzere iki gruba ayrıldığı 

görülmektedir. 77 Aç arbak, yaşayanlara çok zarar vereceği, ancak ak arbakın ihtiyaç 

duyulduğunda hayatta kalanlara yardım ve destek vereceği da söyleniyor.78 

Bugün Kırgızlar, farkında belki olmadan yapmaya devam ettikleri islam öncesi 

inançlara sahiptir. İnsanlar ilahi güçle konuşurken "Gök Tanrı" adını hala 

kullanmaktadırlar. Kırgızlar Kökö Tenir adında bir tanrıya inanırlardı. Göçebe 

Kırgızlar, bu tanrı ile İslam dinindeki tek yüce varlık arasında büyük ortaklık 

bulunduğu için iki inancı kolayca bütünleştirmişlerdi. İnsanlar mutlu olduklarında 

ellerini açıp Bata'yı dua ederler. Kişi için mutlu olduklarını ve onlar için en iyisini 

istediklerini ifade ederler. Onlar da o kişi için dua eder, Allah'tan kendilerine yardım 

etmesini ve yollarını açmasını dilerler. Sonunda dualarının kabulü için Kökö Tenir'den 

(Tanrı) yardım isterler. Tenir koldosun! (Tenir bizi desteklesin), Alla Taalam ak 

colundu açsın! (Allahım senin yolunu açık eylesin), Kökö Tenir calgasın! (Kökö Tenir 

istediğini versin) cümleleriyle dualarını bitirirler. Eski gelenek ve inanışların bir kısmı 

toplumun sosyal ve kültürel hayatında İslami örf ve adetlerle karışmış ve halkın 

ihtiyaçlarına daha uygun yeni bir kimliğe dönüşmüştür. Örneğin, insanlar genellikle 

perşembe günleri atalarının ruhları için sofra kurar ve onları memnun etmek için 

Kur’an'ı Kerim okurlar. Bu, İslam öncesi inançlara dayanan bir gelenektir, Kur’an 

okumak ise İslami bir gelenektir. İnançlar, gelenek ve görenekler, özellikle yaşlılar 

arasında nesilden nesile aktarılır. İnsanlar yaşlandıkça hayat ve amacı hakkında daha 

çok şey öğrenirler ve bunun sonucunda dini inançları güçlenir. Konar halkı, Gök 

                                                           
76 Akimcan kızı, (Din Anlatımı), s.65. 
77 Ali Ünal, Kırgız Türklerinde Ölüm ve Ölüm Öncesi İnanışlar, Sutad, Güz 2017,     

     https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/398683 , (13.06.2021),  (Öncesi İnanışlar) s. 340.   
78 Sabır Attokurov, Kırgız Etnografiyası, Bişkek, 1997, s. 140’dan çeviren Ali Ünal, Öncesi İnanışlar, 

s. 340. 



39 

 

Tanrı'ya inandıkları için kendilerini geleneksel bir şekilde adlandırmazlardı. Ancak 

İslam'ı kabul ettikten sonra Müslüman bir isim benimsemeyi seçmişlerdir. Kırgız halkı 

"Müslüman" kelimesini kendi lehçelerinde telaffuz etmiş. Örneğin "Müslüman" 

anlamında "busurman" kelimesini kullanmaktadırlar. "Busurman bala" ("Müslüman 

çocuk" anlamında) veya "Busurmansınbı?" ("Müslüman mısınız?" anlamında) vb. 

pekçok ifade vardır. Gayrimüslimler, İslam'a inanmayan insanlardır. Bunlara 

kayrıdinler (gayrıdinler) veya dinkayırlar (diğer dinlere inananlar) denir. Rusların Orta 

Asya'ya gelmesinden sonra Hıristiyanlıktan farklı bir dine mensup olan Kırgızlar, 

Rusları Çokungan adıyla anmaya başlamışlardır.79 

Manas Destanı çok önemli bir Türk destanıdır, çünkü içinde günlük hayatın 

nasıl işlediği, devletin nasıl çalıştığı ve daha pek çok ilginç bilgi vardır. Destanın 15 

farklı versiyonu vardır, dolayısıyla bu konular hakkında bilgi edinmenin birçok farklı 

yolunu sunar.80 Manas Destanına göz atarsak Manas adlı kahramanın doğumundan 

önce Kırgızların ibadet ve inaçları hakkında bilgiler yok sayılır. Ama Cakıp, çocuğu 

olmadığı için pişmanlık duyar çünkü bir çocuğun aşiretin geleneklerini yaşatmaya 

yardımcı olacağını bilir. Bu durum destanda aşağıdaki ifadelerle anlatılır: 

............ 

Çocuğu olmadığından endişelenip,  

Çocuğu olan birini görünce  

Ağlar da ve Cakıp utanır,  

Gönlü sıkılır da,  

Gözlerinden yaşlar damlar, 

 Bir olan Hüda’ya dert yanıp 81  

 

Burada Manasın babası olan Cakıp’ın tek Tanrıya yalvarıp, ondan çaresizce 

çocuk istediğini görüyoruz. Kırgızların eğitiminde bu destan büyük yer bulmaktadır, 

öteden beri Kırgızlar şiir, atasözü ve destanlarla eğitilmişlerdir. 

                                                           
79 Baktıbek İsakov, Kırgız Konar Göçerlerinde Din ve Diğer İnançlar, Etnografik Değerlendirme, 

Türk Kültürü Araştırmaları Dergisi, Yeni Seri Cilt III SAYI 2,  Ankara, 2010, 

http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2010_2/2010_2_ISAKOVB.pdf, (14.06.2021) ss.251-252. 
80 Asım Şişikoğlu, Manas Destanı Çerçevesinde Türk Destanlarında Türk Ordu Teşkilatına Dair 

İzler, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara, 2018. s. V.  
81  Sagımbay Orozbak uulu, Manas Destanı I, s. 26’dan çeviren Uson Mamattursun uulu, Manas 

Destanı’nın İslam İtikadı Açısından İncelenmesi ve Değerlendirilmesi (Sagımbay Orozbak 

Uulu’nun Varyantı), (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Kayseri, 2019, s.17.  



40 

 

İslam öncesi Kırgızlarda atalar kültü de geniş olarak kullanılmış olup, hala da 

devam etmektedir. Kırgızistan’da bulunan Şah Fazil, Safed Bulan, Arslanbob, 

Sulayman Too türbeleri, Ata  Beyit, Isık Göl bölgesindeki Kız Mazar gibi yapılara 

gösterilen saygı ve itibar, halkımızın atalar kültünün bir yansıması olarak 

yorumlanabilir.  Örneğin, Kız Mazara’yı çocuk sahibi olmak isteyenler ziyaret edip 

adak adarlar, dilek dilerler ve ağaçlara beyaz çaput bağlarlar. Hatta bazıları orada 

koyun kesip çocuk sahibi olabilmek için dualar ederek yalvarırlar. Bu inançlar 

Kırgızlar arasında hala yaygındır.  

Kırgızlar, İslam'a geçmeden önce gök tanrılarına inanıyorlardı. Bu inanışlar 

Yenisey yazıtlarında "Tenğri elim" (kutsal toprağım) gibi ifadelerle belirtilmiştir. 

Kırgızca "Tenircilik" kelimesi, Kırgız halkının bu tanrılara olan benzersiz inancını 

ifade eder.82 

Kırgızların dindar olmadığı ve kültürlerinde ölülerin ruhlarına tapınmak gibi 

birçok şamanik törenler olduğu söylenmektedir. Fakat Kırgızlar’ın İslam dinini 

yaşamak konusunda oldukça hassas olduklarını söylemek mümkündür. Bu günlerde 

durum farklıdır. Özellikle de Orta Asya’da bulunan Kur’an hafızlarının çoğunluğunu 

barındıran olarak söz konusu iddiaların gerçeği yansıttığı söylenebilir.  

 

2.3. KIRGIZLARIN MÜSLÜMAN OLMALARI 

 

İlk başta, bu kadar çok insanın Müslüman olmayı seçmesinin iyi bir nedeni yok 

gibi görülüyordu. Bununla birlikte, zamanla, aydınlar ve liderler, insanların neden bu 

dine mensubiyet eğilimi taşıdıklarını anlamaya başladılar. Bu noktada bazı bilim 

adamları, bu eğilimin temelde sosyal ve ekonomik koşulların rol oynadığı bir mahiyet 

taşıdığını ileri sürmüşlerdi. Öte yandan insanların bazıları İslam'ın savaş yoluyla 

yayıldığı tezini benimsiyorlardı. Bu tez özellikle 19. yüzyılda Batılılar tarafından 

savunulmuştu.  

Ancak bu kanaatler zaman ile değişmeye başlamıştır. Kılıç teorisini ilk kez Thomas 

Walker Arnold savunmuştur. Arnold ile başlayan bu süreç özellikle 1950’lerden 

sonra belirginleşmiş ve bazı şarkiyatçılar, ihtidaların asıl sebeplerini ve 

Müslümanların uyguladığı İslamlaştırma metotlarını daha objektif bir şekilde 

                                                           
82 Dinar İmanova, Sosyal Tarihi, ss. 204-206. 



41 

 

araştırmaya başlamıştır. Bu çerçevede ihtidalara zemin hazırlayan faktörleri 

genelde sosyo-ekonomik ve dini sebeplerde toplamak mümkündür.’83 
  

Kırgızistan, Orta Asya'da yer alan bir ülke olup yüzyıllardır önemli bir İslam 

merkezi olmuştur. Özkent, Karahanlı hanedanının başkentiydi ve hala Kırgızistan'ın 

güneybatısında bulunan tarihi bir şehirdir.84 

 Kırgız halkı, ülkenin farklı yerlerinde farklı zamanlarda İslam'ı seçmiştir.  

Bugün birçok Kırgız, daha dağlık kuzeydeki insanlardan çok daha önce Sünni İslam'a 

geçmiştir. Kuzey Kırgızistan'ın tam olarak İslam'a geçmesi 19. yüzyıla kadar 

uzamıştır. Dolayısıyla, Kırgız halkı, Orta Asya'da İslam'ı benimseyen halklardandır.85 

 Aslında, Sovyetler Birliği'nin dağılmasından sonra ortaya çıkan birkaç dini 

hareket olmasına rağmen, Kırgız halkının Sünni Müslüman olma geçmişi vardır. 

Kırgızlar, Sünni Müslümanlar olduklarını göstermek için güçlü adımlar attılar.86 

Kırgızların İslamlaşma sürecinin ne zaman başladığı konusunda farklı görüşler 

bulunmaktadır. Bazı insanlar zamanla kademeli olarak başladığına inanırken, diğerleri 

bunun daha hızlı gerçekleştiğine inanmaktadır. Bu noktada aşağıdaki tartışmalara göz 

atmakta fayda vardır: 

1. X. Yüzyıldan itibaren: X yüzyıl, bazı Kırgızların İslam'a döndüğü bir dönemdir. 

Araştırmacılar bunun Karahanlı Devleti'nde olduğunu düşünüyor. O araştırmacılar 

Soltonoev, Erşahin, Erdem, Eraliev ve Düşenbiyevdir;  

2. Ö. Karaev ve Geoffrey Wheeler Karahanlı Devleti'nin sakinleri olan Kırgızların 12. 

yüzyılda yaşadıklarını ileri sürmektedir. 19. yüzyılda bir ara İslam'ı kabul ettiklerini 

belirtiyorlar; 

                                                           
83  F. Lokkegaard, İslamik Taxation in the Classic Period, Copenhagen, 1950; D. C. Dennet, 

Conversation and the Poll-tax In Early İslam, Chambridge, 1950; R. Bulliet, Conversation to İslam 

in the Medieval Period, Chambridge, 1979. dan aktaran Ali Jusubaliev, Kırgızların İslamiyeti 

Kabulü, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 

2007, (Kabulü) s. 38.  
84 Ahmet Taşağıl, Özkent, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, Cilt: XXXIV, İstanbul 2007, s. 

129’dan aktaran Tynchtykbek Manas uulu, Kırgızların Sosyal, Kültürel Ve Dini Hayatında Hadis 

Ve Sünnetin Yeri, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Kastamonu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Kastamonu, 2019, (Dini Hayatında Hadis) s. 9. 
85 Daniyar Ashymov, The Religious Faith of the Kyrgyz, Religion, State & Society, Cilt: XXXI, Sayı: 

2, 2003. İzzet Ahmet Bozbey, Quo Vadis Kırgızistan?, Sovyet Sonrası Kırgızistan da İslami 

Hareketler, makalesinden Alıntı. Uluslararası Stratejik Araştırmalar Kurumu, Cilt: 6, Sayı: 11, 

2011, s. 20’dan aktaran Manas uulu, Dini Hayatında Hadis, s. 11.  
86 Mustafa Erdem, Kırgız Türkleri Sosyal Antropoloji Araştırmaları, Ankara, 2000s. 56’den 

aktaran Yazı, Kırgızlar (1852-1917), s. 1.  



42 

 

3. XIV. Çağatay milletinde yaşanan mücadeleler sırasında Esen Bukan'ın yönetimde 

olduğu 1309-1318 yılları arasında Kırgızların yaşadığı bölgelerin Moğol hakimiyetine 

geçtiği bilinmektedir. Bu çağlarda Kırgızların İslamı kabul ettiklerini belirten Çoroev, 

Enver Bayturadır;  

4. 1600'lerde bazı Kırgızlar Tian Shan'a göç sürecinde İslam'ı seçtiler. Bu görüşü 

ilklerden S. Zakirov ve K. İ. Petrova savunmaktalar. Bu süre zarfında Kırgız 

feodallarının halk üzerindeki güçlerini korumak için yeni bir yola ihtiyaçları vardı. Bu 

ideolojiyi İslam'da bulmuşlardır; 

5. Başta kırgız tarihçi S. Mambetaliev olmak üzere 1600'lerin sonu, bazı 

araştırmacıların birçok Kırgız'ın Müslüman olduğunu söylediği bir dönemdi. Onlara 

göre bu, bu değişimi teşvik eden Nakşibendi ve Kadiri tarikatlarının bu dönemde vaaz 

vermeye başlamasından kaynaklanmaktadır; 

6. 17. yüzyılın ikinci yarısı ve 18. yüzyılın başında araştırmacılar B. Camgırçınov, 

S.M. Abramzon ve S. B. Dorcenov’e göre Hokand Hanlığı Kırgız topraklarını 

fethettikten sonra Manaplar (Kırgız hükümdarları) buraya geldi. Bu, Kokand 

Hanlığı'nı daha güçlü hale getirdi ve zamanla gücü artmaya devam etmesi ile ilişkili 

idi bu süreç. Abramzona göre İslam dininin Kırgızlar arasında çok geç, başka bir 

değişle 17. ve 18. yüzyılda yayılmıştır. Yeni dinin kırgızlar tarafından kabul 

edilmesinin uzun sürmesinin nedeni, anlaşılmasının kolay olmaması ve kırgızların 

müslüman din adamları ile anlaşmamalarıdır; 

7. 18.yüzyılın ilk çeyreği: Bennigsen ve Lemercier-Quelquej’e göre kırgızlar 18. 

yüzyılda Kırgız halkı şimdi Özbekistan olan bölgede yaşıyordu. Özbek ve Taciklerin 

çok dindar oldukları için onlar aracılığıyla İslam'a girmiş olmaları gerektiğini 

savundular.87 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
87 Jusubaliev, Kabulü, s. 42. 



43 

2.4. KIRGIZLAR’DA SOVYET ÖNCESİ VE SOVYETLER BİRLİĞİ 

       DÖNEMİNDE DİNİ HAYAT VE YAYGIN DİN EĞİTİMİ 

Kırgızlar, Altay ve Tanrı Dağlarında yaşayan halk olmuştur. MÖ 2. yüzyıldan 

beri “Gegun” olarak adlandırılmışlardır. 88 

Asya'daki Moğol egemenliği sona erdikten sonra, Kırgız halkı Tian Shan 

sıradağlarının güneybatı tarafına göç etmiş ve bundan kısa bir süre önce kurulan 

Kokand devletinin yönetimini kabul etmişlerdir. İlhakın ardından Kokand'ın 

yönetimini (hem nüfusun hem de askeri gücün çoğunluğunu ele geçirmiş olan) Kırgız 

halkı devralmıştır. Bu ise bölgede yeni bir bağımsız devlet yaratmıştır. 18. yüzyılda 

Kokand devleti Orta Asya'da çok büyük bir güç haline gelecekti. Bu durum Buhara 

Emirliği'nin tepkisini çekecek ve Kokand Hanı Ömer Han ile Buhara Emiri Haydar 

Şah arasındaki rekabet ve çekişme 19. yüzyılın başlarında artmaya başlayacaktı. Bu 

durum öte yandan Rusların Orta Asya'ya hakim olma planlarını uygulamaya 

başlamasına da yol açacaktı.89 

1800'lü yıllarda Özbek Hanlığı hükümdarı Ömer Han (1809-1822) ile Buhara 

Emiri Haydar Şah (1800-1826) arasında bir rekabet vardı. Hanlıktan Osmanlı 

Devleti'ne elçiler gelse de rekabet devam etmiştir. Türkistan hanları arasındaki 

çekişmeler Rusların çeşitli şekillerde menfaat sağlamasına neden olmuştu. 1846'da 

Ruslar, Kokandianlar tarafından inşa edilen Kazalinsk Kalesi'ni ele geçirdiler. Bundan 

sonra Ruslar, Türkistan'daki diğer şehirlerin kontrolünü de ele geçirmeye devam 

ettiler. 1864'te Rus orduları Çimkent'e yürüdü. Kokand kuvvetlerinin başı Alım Kul, 

Rusları yendi. Ancak Buhara Emiri, Kokand üzerine yürüdüklerini duyunca şehri 

savunmaya gitti. Ruslar, Çimkent'teki durumu değerlendirerek 22 Eylül 1864'te şehri 

88 Aygül Akmatova, Modern Dönem Kırgız Urukları ve Kırgız Diyalekt Coğrafyası, International 

Periodical For the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 3/3 Spring, 2008, 

s. 8’den çeviren Harun Arslan, SSCB Sonrası Kırgızistanda Demografik ve Siyasi Durum,

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Karabük Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2015, s. 54.
89 Feyzullah Budak, Kırgızistan Dünü, Bugünü, Yarını, Ankara, Ocak Yayınları, 1997, s.15-16’dan 

aktaran Rita Nazarkulova, Bağımsızlık Sonrasında Kırgızistan-Rusya Federasyonu İlişkileri 

Ekseninde Kırgız Cumhuriyeti’nin Dış Politikası, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2008, ss. 33-34. 



44 

 

ele geçirmeye karar verdiler.90 Ruslar bu aşamada üç hanlığını (Hokand, Hiva ve 

Buhara) işgal ettikten sonra onları kendine bağlı hanlıklara dönüştürmüşlerdi.91 

 İslami yaşam söz konusu olduğunda birleşik bir Kırgız toplumu yoktur. 

Kırgızlar için Fergana vadisindeki şehirler Kırgız Müslümanlar için çok önemliyken, 

ülkenin diğer bölgeleri İslami varlığa pek sahip değildi. Bu bölgelerde yaşayan Kırgız 

boyları, İslam kültür merkezlerinden farklı bir kültüre sahip olup, göçebe bir yaşam 

sürmektedirler. Bu sebeple İslam fıkhının yanı sıra "zang", "örf" ve "hukuk" olarak 

adlandırılan eski Türk sözlü kanunlarını yaşatmışlardır. Bu kanunlar da bunlara 

dayanan hükümlere tabidir.92 

 Orta Asya'nın İslam'ı hızla kabul etmesinin ana nedeni, Türklerin İslam öncesi 

inançlarının İslam inanç değerleri ile örtüşmesidir. Üç inanç Töre, Kut ve Kök'e 

dayanan geleneksel Türk inançları, yeni öğrendikleri İslami değerlerle çelişmiyor, 

hatta büyük benzerlik gösteriyordu. Gelenekler, Tanrı tarafından emredilmiş ve bunu 

yapacak bilgeliğe sahip olanlar tarafından değiştirilebilecek bir yaşam tarzı olarak 

görülüyordu. “Geleneksel ahlaka uygun hareket ederseniz, kut alırsınız. Ama kuralları 

çiğnersen kutu kaybedersin”, derdi. Kök Tanrıya ait olan özellikler ise İslam’da 

Allah’ın sıfatları olarak inanılmış ve Esmaulhüsna olarak bilinen Allah'ı tanımlayan 

sıfatlara çok benzemekteydi. Eski Türkler, Gök Tanrı'nın tek yaratıcı olduğuna 

inanıyorlardı ve dinlerine Gök Tanrı dini deniyordu.93 

 Çarlık döneminde Rusya İmparatorluğu tarafından sömürülen Fergana halkı 

1898 yılında bir isyan başlatmıştır. İsyan kısa sürede Ruslara karşı bir savaşa 

dönüşmüş ve Fergana vadisinde yaşayan diğer halklardan da destek gelmiştir. Bu 

halkların arasında Kırgızlar da vardı. Bu isyanın liderliğini Mogomed Ali Halif 

Muhammed Sabır Sufiev (kısaca Madalı, 1853-1898) ele almıştır. Onun diğer adı 

Dukçu Eşan (İyikçi Eşan)’dı. O, Fergana bölgesinde iyi tanınan biriydi ve 1887’de 

Mekke’yi ziyaret ederek hacı olmuştu. Halka liderlik yapma nedenini şu şekilde 

açıklamıştı: “Ruslar içki ve ahlaksızlığı yayarak, cami ve medreseleri kapatarak sorun 

çıkardılar. Ayrıca insanları şeriat yasalarına uymaktan vazgeçirmeye çalıştılar.” Bu 

                                                           
90 Umut Arık, Kırgızistan Ülke Raporu, Tika, 1994, s. 10’dan aktaran Muratbek Kalyev, Bağımsızlık 

Sonrası Kırgızistan-Rusya İlişkileri, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Sakarya Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2004, Kırgızistan-Rusya İlişkileri, s. 7. 
91 Kalyev, Kırgızistan-Rusya İlişkileri, s. 7.  
92 Turgut Akpınar, Türk Tarihinde İslamiyet, İletişim Yayıncılık A.Ş.,  İstanbul, 1993, s.132. 
93 Cebeci, Besleyen Etkenler, s. 104 



45 

 

kadar çok kişinin Rus hükümetine karşı ayaklanmasının bir nedeni, Fergana'dan ithal 

edilen pamukların Rusları çok zengin ederken, bölge halkının daha da fakirleşmesiydi. 

İsyanın katılımcılarının arasında Oş, Andican, Namangan ve Margılan halkı vardı.94 

 Çarlık yetkilileri, Volga ve Kırım Tatarları ile Azeriler gibi diğer gruplarla 

yerel seçkinleri kendi bünyesine katmaya çalışmamışlardı. Bunun en önemli nedeni, 

bu grupların sömürgecilerle anlaşmazlığa düşmeleriydi. Sömürgeleştirme bazı 

köylülerin topraklarını kaybetmelerine neden oluyordu, ancak aynı zamanda geride 

kalan köylülerden daha eğitimli ve deneyimli yeni bir insan sınıfının ortaya çıkmasına 

da yol açmaktaydı. Bu durumda, sömürgeci güçler modernleşmeyi ilerletmeye 

yardımcı olabilecek bir seçenek olarak yeni seçkinleri görmüşlerdi. Ancak bu, güç 

mücadelelerine ve yeni seçkinlerin reform taleplerine yol açabiliyordu. Bununla 

birlikte her türlü yeniliği dışarıda bırakmak da İslami fundamentalizmin ekmeğine yağ 

sürmek  gibi bir tehlikeye yol açıyordu. Nitekim 1898'de Andican'da Rus nüfuzuna 

karşı olan bir şeyhin önderliğinde (Nakşibendi şeyhinin (Muhammed Ali) bir dini 

isyan çıkmıştı. Bu arada diğer Müslüman reformcular (Cedidçiler) da çarlık rejiminin 

mutlakiyetçiliğini eleştirmeye başladılar.95 

 19. yüzyılın ikinci yarısında Ruslar siyasi, kültürel, stratejik ve ekonomik 

nedenlerle Türkistan'ı işgal ettiler. Bu, 11 Temmuz 1867'de yeni bir kanunla çıkarılan 

Türkistan Genel Valiliği'nin kurulmasına yol açtı. Bu politika, bölgedeki Rus Çarlığı 

Orta Asya politikalarını şekillendirdi. Türkistan Genel Valiliği, 1868'den itibaren 

Sirderya, Yedisu ve Semerkant bölgelerini bünyesine katmıştı. Türkistan Genel Valisi 

iki bölgeye ayrıldı: merkezi Taşkent'te bulunan Sirdarya bölgesi ve Verny'de (şimdi 

Almatı) bulunan Semirechensk bölgesi (Yedisu).96 

 Çarlık hükümeti, isyanın dini ve milli duygulardan kaynaklandığını bildirmişti. 

Türkistan'da dini grupların çok başarılı olduğu bölgeler gösterildi, ama merkezi olarak 

                                                           
94 Shadmanai Supataeva, Kırgız Türklerinde Çocuk Folkloru, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Nevşehir, 2019. s. 12.  
95 Olivier Roy, Yeni Orta Asya Ya da Ulusların İmal Edilişi, İstanbul 2000, s. 67’den aktaran 

Muhammet Emin Yazı, Çarlık Döneminde Kırgızlar (1852-1917), (Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ, 2007, (Kırgızlar (1852-1917)) s. 32. 
96 Tınçtıkbek Çorotegin ve Kıyas Moldokasımov, Kırgızdardın cana Kırgızstandın kıskaça tarıhı, 

Mektep Yayınevi, Bişkek 2000, s. 96. Hayri Çapraz, “Çarlık Rusyası’nın Türkistan’da Hâkimiyet 

Kurması”, SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Aralık, 2011, Sayı: 24, s. 51-

78’den aktaran Bukatcha Akımjan kyzy, Kırgızistan’da “Mugalimder Gazetası” ve “Kut Bilim” 

Gazetesinde Din ve Ahlak Eğitimine Yaklaşımlar, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2016, (Ahlak Eğitimine Yaklaşımlar) s. 9. 



46 

 

Kırgızistan gösterilmedi. Çarlık Rusyası yönetiminin Türkistan bölgesindeki İslami 

kurumlara karşı tarihin farklı dönemlerinde farklı politikaları olmuştur. Rus 

yöneticiler, İslam hukukuna saygı duyduklarını ve güvenliğinden sorumlu olduklarını 

göstermek istediler. Türkistan'ın ilk askeri valisi M.G. Çernayev, 1865'te şeriat 

kanunlarına uymayan Müslümanların cezalandırılacağını belirten bir emir yayınladı. 

Ruslar gelince, hükümette önemli mevkilerde bulunan bazı dini liderler görevlerinde 

bırakıldı. Türkistan Genel Valisi, misyonerlerin ülkeye girmesine izin vermemişti.97 

Çarlık hükümeti, izlediği politikalar nedeniyle İslamiyet'in Türkistan'da eninde 

sonunda ortadan kalkacağına inanarak dinin halk üzerindeki etkisini azaltmaya 

çalışmıştır. İdeolojik bir bakış açısıyla müdahale etmeye çalışmadılar.98 

Medreseler insanların İslam'ı öğrendikleri yerlerdir ve Orta Asya'da 10. 

yüzyılda ortaya çıkmaya başlamıştır. Bölgede, Semerkand'daki Uluğbek Medresesi 

gibi birçok büyük medrese vardır. Yerleşik nüfusun yaşadığı yerlerde de medreseler 

kurulmuş, göçebe Kırgızlar yurtlarda çocuklarına ders vermişlerdir. Ancak Kırgız 

topraklarında medreseler çok daha geç, yani 19. yüzyılın ikinci yarısında ortaya 

çıkmıştı. 19. yüzyılın 30'lu yıllarında Oxus Nehri'nin üst kısımlarını ziyaret eden 

İngiliz seyyah D. Wood, Kırgız mektebesindeki durumu şu şekilde anlatır: “Ziyaret 

ettiğimiz bir Kırgız çadırında bazı çocuklar yaşlı bir mollanın gözetiminde ders 

çalışıyorlardı. Bazıları tahtaya tebeşirle harfler çizerek yazmayı öğreniyorlardı, 

diğerleri ise yıpranmış yağlı Kuran nüshalarına mırıldanıyorlardı.”99  

Bölgede bu tarihten itibaren zamanla okul sayısı artış göstermiştir. 1883'te Oş 

Uezd'de 41 okul bulunurken, 1908'de Oş Uezd'de 172 okul vardır. 1910'da kayıtlı 183 

okul ve 6 medrese vardı.100 Tarihi alıntılara göre Kırgız mekteplerinde temel dini 

kaynaklar okutuluyordu. Nitekim bu kaynaklar aynı tarihlerde Orta Asya 

mekteplerinde de okutuluyordu. Öğrenciler tarafından Arap alfabesi ezberlendikten 

sonra “Abtiyek” 101 kitabına geçiniliyordu. Abtiyek kitabını öğrenmek bir yıldan fazla 

                                                           
97 Yazı, Kırgızlar (1852-1917), s. 33-61. 
98 Seyfettin Erşahin, Türkistan’da İslam ve Müslümanlar, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara, 1999, s.88. 
99 Дюйше Айтмамбетов, Дореволюционные школы в Киргизии, Фрунзе : Изд-во АН Киргиз. 

ССР, 1961, с.10. (Duyşe Aytmambetov, Devrim öncesi okullar Rırgızistanda, İA Kırgız SSR, 

1961, s.10). 
100 Akımjan kyzy, Ahlak Eğitimine Yaklaşımlar, s. 12. 
101 Akımjan kyzy, Çaкlık Rusya Döneminde Kırgızistandaki Eğitim Kurumları ve Durumu, OŞ 

Devlet Ünıversitesi İlahiyat Fakültesi İlmi Dergisi 20-21. sayı 2015, (Kurumları ve Durumu), s.293.   



47 

 

zamanı almaktadır. Abtiyek kitabından sonra, öğrenci Kur’an’ı okumaya geçiyordu. 

Kur’an dersinin dışında da “Çar-Kitap” 102  ve “Sopu Allayar” 103  gibi eserler 

okutuluyordu. Öğrenciler bazı ünlü yazarların yanı sıra Hafız, Fuzuli, Nevai, Mirza 

Bedil gibi diğer dillerden yazarların eserlerini de okurlardı. 104 

Yeni gelen Sovyet yönetimi, milli değerlere bağlı olarak şekillenen ve asırlarca 

benimsenen Kırgız eğitim anlayış ve uygulamalarına yeni yöneliş biçmişlerdir. 

Kırgız milli eğitimini milli değerler değil, Sovyet hükümetinin esas ideolojisi 

Marksizm-Leninizm okulu şekillendirilmektedir. Bu nedenle din ve din eğitimi 

yasaklanmıştır. Din eğitimini veren kurumlar, mescit ve medreseler kapatılmıştır. 

Din unutturulmaya çalışılmıştır. Edebiyatın, eğitimin esas amacı Sovyet 

vatandaşı yetiştirmek olmuştur. Halk arasında yaygın terbiyevi etkisi olan 

eserlerden dinle ilgili hususlar çıkartılmıştır. Bu nedenle Kırgız halkının Sovyet 

öncesi ve Sovyetler Dönemindeki hayatını, ondaki din ve din eğitiminin yerini 

öğrenebilmemiz için o dönemde yaşayan ve eser veren şair ve yazarların 

eserlerini incelememiz gerekir. Bunların çoğu gizlenmiş, yasaklanmış veya tahrip 

edilmiş olduğu için sağlam bir araştırma ancak bu eserlerin orijinal metinleri 

üzerinde yapılabilir. Bu dönemin Kırgız Şairlerinden Moldo Kılıç, Moldo Niyaz, 

Togolok Moldo, Cenicok ve Toktogulun eserleri, din ve din eğitimi açısından 

incelemeye değer kültürel miraslardır.105 

 

Sovyetlerin dine karşı olan propagandası 1940 senesine kadar Stalinin 

önderliğinde iyice şiddetlenmişti. İslam alimleri, hükümete karşı gelmek suçundan 

cezalandırılıyorlardı. Bunlardan bazıları öldürülmüş ve bazıları ise uzak hapishane 

kamplarına sürülmüşlerdi. Türkistan'da bu dönemde 14.000 cami kapatılmıştı. 106 

Ancak bunun öncesinde Çarlık döneminde de durum farklı değildi. Orta Asya'daki 

halklar, Çarlık hükümetinden memnun değildi ve Rus hükümetine karşı savaşan 

devrimcilere katılmaya karar vermişlerdi. Yeni Sovyet hükümeti, eski hükümete karşı 

savaşan herkese eşitlik, özgürlük, güvenlik ve insan hakları sağlama sözü vermişti. 

Büyük ölçüde Slav halkı ve Ortodoks Hıristiyanların ağırlıkta olduğu Çarlık 

döneminde Türk ve Müslüman halklara karşı uzun bir nefret ve ayrımcılık tarihi 

                                                           
102 Farsça “Dört Kitap” anlamına gelen Çaar Kitap’ta (Çor Kitob) Hanefi fıkhına göre İslam’ın farzları 

(Namaz, Zekat, Oruç, Hac) anlatılmıştır. Çaar Kitap Orta Asya’daki medreselerde ders kitabı olarak 

kullanılmıştır. 
103 XVII. yüzyılda Çağatayca olarak kaleme alınan bu eser, tasavvuf şiirlerinden oluşmaktadır. Bu 

eserde Allah’a ve Peygamberine övgüler, cehennem azabı ve cennetin güzellikleri gibi konular 

anlatılmıştır. 
104 Akımjan kyzy, Ahlak Eğitimine Yaklaşımlar, s. 12. 
105 Dilaram Akramova, Din Eğitiminin Genel Eğitim İçindeki Yeri Ve Kırgızistan’daki Durum, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 

2000, (Kırgızistandaki Durum), s. 55. 
106 Timur Kozukulov, Bağımsızlık Öncesi ve Sonrası Kırgız Toplumunda Din ve  Dini Kurumlar 

Üzerine Bir Analiz, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fekültesi Dergis, 19/1: 173-206, Haziran 2020, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1182150   (12.01.2021). s.183. 



48 

 

oluşmuştu. Bu ise insanların onlardan kurtulmak istemesine ve mevcut hükümete karşı 

kin beslemesine yol açacaktı.107  

1917'de Bolşeviklerin iktidara gelmesiyle Kırgızların dini hayatlarında bir 

değişim yaşandı. Sovyetler Birliği'nde ilk olarak din, yönetim işlerinden ayrıldı ve 

insanların bir dini benimseme veya benimsememe, dini uygulamaları yapma veya 

ateizmi teşvik etme konusunda seçim yapmalarına izin verildi. Ancak bu durum büyük 

ölçüde sözde kaldı. Komünist Parti, temel ilkeleri gereği dinle mücadelede çok kararlı 

bir mücadele içine girdi. Sovyetler Birliği'nde, insanların doğal yeteneklerinin sonunda 

doğa olaylarını anlaşılır kılacağına ve sosyalizmin sonunda toplumdaki sınıfları 

ortadan kaldıracağına inanılıyordu.108 

Ateist eğitim sistemi, çocukları yetiştiren kurum veya kuruluşa göre farklı 

yöntemler kullanıyordu. Fakat nihai amaç ister evde ister okulda olsun çocukların 

ateist olarak yetiştirilmesiydi. Bu noktada medya ve konferanslar aracılığıyla ateizm 

propagandası güçlü bir şekilde işletiliyordu. Öyle ki, ateizmi anlatmanın bir aracı 

olarak bilimsel kanıtlar kullanılmış ve bunun, dinsiz çocuk yetiştirmenin en etkili yolu 

olduğu görülmüştür. Okul öncesinde ve orta öğretimde eğitim felsefesi materyalizme 

dayalıydı. Yüksek öğrenimde ise "Bilimsel Ateizm" diye özel bir ders vardı. Bu ders, 

öğrencilerin ateizmi bilimsel bir bakış açısıyla anlamalarına yardımcı oluyordu. 

Bilimsel Ateizm dersi, Sovyetler Birliği dağılıncaya kadar okutulan bir dersti. 

Sovyetler Birliği dağıldı ve sonuç olarak inançları ve ideolojileri güçlerini kaybetti. 

Ancak inançlarının geçmişte kullanılma biçimleri nedeniyle tamamen ortadan 

kalkması biraz zaman alacaktır.109 Sovyetler birliği döneminde dini eğitim yoktu, dini 

yaşam ve hayat çok zor durumdaydı.  Yaygın din eğitimi adına verilen dersler gizli 

veriliyordu, baskı vardı.110 

1917 Şubat Devrimi, Kırgızistan'ın yönetim şeklini değiştirdi. Bunun nedeni, 

uzun süredir devam eden birçok dini meselenin daha görünür hale gelmesiydi. İlk 

                                                           
107  Mustafa Erdem, Türk Cumhuriyetlerinde Din Eğitimi, Türkiyede Din Eğitimi ve Öğretimi, s. 

110’dan aktaran Akramova, (Kırgızstandaki Durum), s. 83. 
108  Turdugul Okonbaeva, Kırgızistan Üniversite Gençliğinde Din ve Sekülerleşme Oş Devlet 

Üniversitesi Ve Kırgız Milli Üniversitesi Örnekleri, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Üniversitesi, İstanbul, 2018, (Gençliğinde Din) s. 69.  
109 Sayfulla Bazarkulov, Bağımsızlık Öncesi Kırgızistan’da İlmi Ateizm Dersi,  Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2003, ss.104-106’dan aktaran 

Turdugul Okonbaeva, Gençliğinde Din, s. 69.  
110 Asomudinov Nuridin (Moldo Nadır) ropörtaj Borbor Asıa eski ulemalarından,  Aralık, 2017.  



49 

 

başta, Sovyetler Birliği'nin dinle ilgili belirli bir politikası yoktu. Bu nedenle, farklı 

kişi veya kurumlar bu süre zarfında birbirleriyle etkileşimde bulunmaya devam etti. 

Örneğin, Türkistan Komünist Partisi'nin "Müslüman" kolu, Müslüman dinine mensup 

kişilerden oluşmaktadır. 1922 senesinde bu partinin %45’i dindar insanlardan 

oluşuyordu. Ayrıca, Müslüman (1918 senesinin sonbaharından başlayarak) Türk 

okulları çalışma başlatmışlardı. Her türlü faaliyetlerde, özellikle delege kongrelerinde 

namaz için aralar veriliyordu. Devrimden sonra da, eski dini ritüellerin çoğu 

uygulanmaya devam etmişti. 1930'lu yıllarda Sovyet hükümetinin dinden kurtulma 

planının geliştirilip uygulamaya konulduğuna inanılıyordu. Ayrıca 1930 senesinin 

ikinci yarısı bir tek Müslümanlar için değil başka inananlar için de çok acıklı olmuştur. 

Gerçekleştirilen kitlesel baskı sonucunda her aile etkilenmişti. Bu baskı bir tek dini 

faaliyetler için geçerli değildi. Aynı zamanda konuşma, yazma, bağımsız düşünme ve 

fikir üretmenin toptan sansüre uğratılmasını içeriyordu. Baskının boyutlarını 

göstermesi açısından, bazı durumlarda kadın kıyafetlerindeki desenler dahi olumsuz 

sembollerle bağlantılı olduğu düşünülerek yasaklanıyordu.111 

Pek çok insan, Sovyetler Birliği'nin başlangıçta dine karşı hoşgörülü olduğuna 

inanmıştı. Bunun nedeni, Çarlık döneminden kalma farklı dini grupların özgürce var 

olmasına ve ibadet etmesine izin verildiği yönünde bazı kanıtların bulunmasıdır. 

Özellikle dindar insanlar, dini barışı sağlamanın iyi bir yolu olarak görüldükleri için 

çarlık hükümetiyle anlaşmaya çalışırlardı. Nitekim 1918 yılına kadar cami, kilise, 

medrese gibi dini mekanlar yıkılmamıştı. Bu dönemde hükümetlerin dini eserleri 

sıklıkla incelediği ve restore ettiği bilinmektedir. Hükümet ve dini gruplar, halkın 

taleplerine farklı yaklaştı. Hükümet, din özgürlüğünün gerekliliğini anlayarak Oş 

şehrinde bir vakıf dairesi açtı. "Şura-i-İslamiye" gibi dini özerklik için mücadele eden 

bazı kurumlar, hükümet değiştikten sonra bile faaliyetlerini sürdürdü. Sovyetler ise 

dini kurumlara ve dindar insanlara karşı bir politika işletiyordu. Bu politikaya göre 

din, gerici olma anlamına geldiği için mücadele edilmesi gereken bir organdı. Bu 

bağlamda Sovyetler, İngiliz krallarının ünlü “böl ve yönet” düsturunu benimseyerek 

                                                           
111 Aleksandr Yarkov, Oçerk İstorii Religiy V Kırgızstane, Bişkek, 2002. s. 65’den çeviren Meerim 

Narkeeva, Günümüz Kırgızistan’ında İslami Kuruluşların Faaliyetleri ve Toplumsal 

Sonuçları (Bişkek Örneği), (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Ankara üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstirüsü, Ankara, 2011, (Toplumsal Sonuçları) ss. 48-49. 



50 

 

insanları farklı gruplara ayırmış, böylece dini çatışmalar çıkmasını sağlayarak 

aralarında zaman zaman bölünmelere yol açmışlardır.112 

 

2.5. KIRGIZİSTANDAKİ İSLAMİ GRUPLAR  

 

 Kırgızların din hakkında bilgi edinmelerinin üç ana yolu vardır. Bunlar din 

eğitimi kurumları, farklı dini grupların kurumları ve camilerdir.113 

Kırgızistan’ın 1991 yılında bağımsızlığını kazanmasıyla Kırgız toplumunda da 

İslam’a yönelim yüksek oldu ve İslam’ın toplumsal ve siyasi sahnedeki rolü büyük 

bir değişim gösterdi. Böylece, yitirilmiş bir geçmiş olarak görülen ve hakkında 

fazlaca derin bilgiye sahip olunmayan İslamiyet’in toplumdaki görünürlüğü bir 

anda artmaya başladı. Kırgız toplumunun yaşamakta olduğu bu İslami “uyanış” 

ve senelerdir dini bilgiden yoksun kalan halkın durumu, fırsatçı misyonerlerin 

dikkatinden kaçmadı. Ülkedeki siyasi baskıların kalkması, bir taraftan 

bağımsızlık öncesinde gizli hizmet yapan kurs ve camilerin açıkça faaliyet 

yapmalarına olanak sağlarken, diğer taraftan da, legal veya illegal bir şekilde 

ülkeye girip kendi dini düşüncelerini yaymak isteyen şahıs ve grupların önünü 

açmıştır. 114 
  

Sovyet rejiminin getirdiği kısıtlamalar Kırgızistan'da insanların dinlerini 

öğrenmelerini zorlaştırmıştı ancak zaman geçtikçe bu durum değişmeye başlamıştır. 

Dini bilgiye ulaşımı engelleyen yasakların kalkmasıyla birçok yeni dini grup insanlara 

dinlerini öğretmeye başladılar. Ancak bu grupların halka doğru dini öğretileri sağlayıp 

sağlayamayacağı net değildir. Bu bağlamda özellikle Hanefi-Maturidi olmayan ya da 

tasavvufun hoşgörü anlayışını temsil etmeyen gruplar için büyük kuşkular 

bulunmaktadır.115 Bugün Kırgızistan'da her biri inançlarını olabildiğince çok insana 

yaymaya çalışan 30’dan fazla İslami grup vardır. Bu grupların bazılarına hükümet 

tarafından izin verilirken, bazılarına faaaliyet izni verilmemiştir. Kırgızistan ve Orta 

Asya'da bazı gruplar diğerlerinden daha etkilidir. Bu gruplar arasında Hizbu't-tahrir, 

                                                           
112 Narkeeva, Toplumsal Sonuçları s. 48-50. 
113 Cebeci, Besleyen Etkenler, s. 112. 
114 İzzet Ahmet Bozbey, “Quo Vadis Kırgızistan: Sovyet Sonrası Kırgızistanda İslami Hareketler”, 

C. 6, S. 11, 2011, s. 23’den aktaran Ulukbek Kalandarov, Selefiliğin Kırgızistana  

Girişi ve Faaliyetleri, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Bursa, 2019, (Selefiliğin Kırgızistana) s. 64. 
115 Salih Pay, Akif Kılavuz, Kırgızistan’da Bir Din Eğitimi Kurumu: Medreseler, Bursa, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 18, S. 1, 2009, s. 251’ den aktaran Kalandarov, 

Selefiliğin Kırgızistana, s. 65.  



51 

 

Özbekistan İslami Hareketi gibi kanunen faaliyeti yasak olanı ve Selefiyye gibi gruplar 

bulunmaktadır.116 

Ülkedeki camilerin sayısı 1990lı yıllarda 39 iken, 2016 senesinde 2383117 2017 

senesinde toplam 2504’e 118 yükselmiştir. Müslümanlara ait kurumların toplam sayısı 

ise şu şekildedir: 

1. KMDİ -1 

2. Bölge Kadılığı-9 

3. Cami-2504 

4. İslam Enstitüsü-10 

5. Medrese-95 

6. Diğer Dini Vakıf ve Dernekler-87 119.  

Bu sayılar Din İşleri Devlet Komisyonunda kaydı bulunan kurumlar olarak 

gösterilmektedir. Öte yandan resmi kayıtlarda geçmeyen 600 civarında cami ve 

medresenin mevcut olduğu bilinmektedir. Bunların herhangi bir kayıtta 

bulunmamasının sebebi, dökümanlarında eksikliklerin bulunması ve henüz 

kuruluşlarını tamamlayamamış olmalarıdır. Ancak bu durumun bazı tehlikeleri 

içerdiği de bilinmektedir. Resmi kayıtlarda geçmeyen cami ve medreselerin 

faaliyetleri, farklı dini tutumları tetikleyerek halk arasında bölünmelere yol 

açmaktadır. Söz gelimi müslümanlar arasında kırgız, özbek, uygur, tatar ve dungan 

camisine gidenler olarak bölünmeler olabilmektedir.  

 

2.5.1. Resmi Kayıttan Geçmiş İslami Gruplar 

 

1. Kırgızistan Müslümanları Dini İdaresi. 

Kırgızistan'ın bağımsız bir ülke haline gelmesinden bu yana, farklı etnik 

gruplardan birçok Müslüman İslam'ın takipçisi oldu. Kazakistan bağımsız bir ülke 

olmadan önce Orta Asya ve Kazakistan Müslümanları İdaresi (Müftülük) Taşkent'te 

bulunuyordu. Bu nedenle diğer Orta Asya devletlerinde Kazıyat (Kadıyat) olarak 

faaliyet göstermiştir. Orta Asya ve Kazakistan Müslümanları İdare Başkanlığı’nın bir 

                                                           
116 Kalandarov, Selefiliğin Kırgızistana, s. 66. 
117 K.C. Din İşleri  Devlet Komisyonu, 2016 verileri. 
118 Bkz, Tablo 1. 
119  K.C. Din İşleri  Devlet Komisyonu, 2017 verileri. 



52 

 

üyesi olarak da Kırgızistan Müslümanları Kadıyatı olarak isimlendirilmiş ve başkanına 

da “Kazı” (Kadı) denilmiştir. Sovyetler zamanında 1943 senesindeki SSCB 

Müslümanlarının kurultayında dört tane Müslüman Dini İdare Başkanlıkları 

seçilmiştir. Onlar: DUMES120 - Sibirya ve SSCB’nin Avrupa Bölgesi Müslümanları 

İdaresi, DUMSK 121  - Kuzey Kafkasya Müslümanları İdaresi, DUMZ 122  - 

Transkafkasya Müslümanları İdaresi, SADUM 123 - Orta Asya ve Kazakistan 

Müslümanları İdaresi olmuştur. Kırgızistan müslümanları da Orta Asyadaki başka 

devletleri gibi SADUM tarafından Kırgızistan Müslümanları Kazıyatı yardımı ile 

şimdiki adı Bişkek, önce Frunze olarak bilinen başkentte faaliyet yapmıştır. 124 

Sovyetler Birliği 1991'de dağıldı ve bunun sonucunda oluşturulmuş olan bu çeşitli 

kurumlar ayrı ayrı çalışmaya başlamışlardı. SSCB döneminde Kırgızistan 

Müslümanları Kadıyatı bağlı olduğu Orta Asya ve Kazakistan Müslümanları İdare 

Başkanlığı’ndan ayrılarak 1993 senesinde KMDİ ‘Muftiyat’ olarak adlandırılmıştır 

isimlendirilmiş ve müftü olarak da Kimsanbay Hacı Abdurahmanov atanmıştı. 26 

Aralık 1996 senesinde Kırgızistan Müslümanlarının 1.Kurultayı yapılmış, bu 

kurultayda müftünün seçimi, KMDİ tüzüğünün kabül edilmesi, toplumdaki dini 

konular ile ilgili problemler ve beklentiler, KMDİ görevleri, ayrıca Alimler Konseyi 

gibi sorulara yer verilmiştir.125 

Kırgızistan halkının % 91’ini oluşturan Müslüman halkın dini ihtiyaçlarını 

karşılayacak olan KMDİ, ülkenin İslam ile ilgili organizasyonları çerçevesinde en 

geniş yapılanma ve sayı bakımından büyük bir kurumdur. Yaygın din eğitimi tamamen 

KMDİ sorumluluğu kapsamındadır. 

 

                                                           
120  ДУМЕС-Духовное Управление Мусульман Европы и Сибирии (Avrupa ve Sibirya 

Müsülmanlarının Din İdaresi). 
121  ДУМСК-Духовное Управление Мусульман Северной Кавказии (Kuzey Kafkazya 

Müslümanlarının Din Idaresi). 
122 ДУМЗ-Духовное управление мусульман за кафказии, (Transkafkasya Müslümanlarının  Din 

İdaresi). 
123 САДУМ-Средне Азиатское духовное управление мусульман. (Orta Asya Müslümanların Din 

İdaresi). 
124  Arslanbek Kenzheshov, Kırgızistanın Din Politikaları ve Dini Kurumlar, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mayıs, 2019, (Dini 

Kurumlar) s. 15-16. 
125 Orhan Büyükalaca, Kırgızistan’da Din Eğitimi Ve Kırgızistan Müslümanları Dini İdaresi, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2003, 

Ankara, s. 139’dan aktaran Kenzheshov, Dini Kurumlar, s. 16.  



53 

 

KMDİ’nin başlıca üyeleri şunlardır: 

1. Müftü 

2. Müftü Yardımcısı, (Naib Müftüler) 

3. Personel Yönetimi 

4. Yönetim hizmetleri, levazım ve inşaat işleri bölümü 

5. Baş Muhasebeci 

6. Fetva, Din Edebiyatı ve Helal İşleri Daire Başkanlığı 

7. Dini irşad, gençlik ve kadın kolları bölümü 

8. Eğitim Departmanı 

 

Şekil 1: KMDİ’nin İdari Yapısı 

 

2. Adep Başatı Sosyal Vakfı 

Adep Başatı sosyal vakfı, 2003 yılında Mısırdaki Al-Azhar Üniversitesinin 

mezunları tarafından kurulmuştur. Bu kurumun merkezi ülkenin başkenti olan 

Bişkek’te olup, vakfın etkinliği ağırlıklı olarak sosyal ve dini amaçlar taşımaktadır. 

Adep Başatı Vakfı sivil toplum, iş dünyası, devlet kurumları ve resmi din temsilcileri 

ile sürekli irtibat halindedir. Vakfın Kırgızistan’ın bütün bölgelerinde şubeleri 

bulunmaktadır. 126  Bu vakıf Kırgızistan’da K.C. DİDK tarafından resmi kayıttan 

geçmiş ülkede resmi faaliyet yapmaktadır. Kırgızistan’da dini kurum, kuruluşlar ve 

vakıflar siyasete karışmama anlayışı devlet tarafından konulan öneri ve taleplere 

rağmen bu vakıf siyasete yakın olduğu gözlenmektedir.  

                                                           
126 Чотаев З.Ж. жана башкалар, Диний чөйрөдөгү мамлекеттик саясат жана кыргызстандагы 

негизги диний агымдар, Кыргыз Республикасынын Дин иштери боюнча мамлекеттик 

комиссиясы, Усулдук китепче, БУУ каржылоосу, ЮНФПА долбоору, Бишкек, 2015, (Негизги 

диний агымдар) б. 32. (Chotayev. Z. J. ve diğerleri, Din Alanında Devlet Politikası ve 

Kırgızistan'daki başlıca dini akımlar, Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu, 

metodolojik el kitabı , BM finansmanı, UNFPA projesi, Bişkek, 2015, (Başlıca dini akımlar) s. 32). 

Müftiyat Kadılık Hatip Cami



54 

 

Sivil toplum, iş dünyası, devlet kurumları ve resmi din temsilcileri ile sürekli 

irtibat halinde olup, fondun faaliyetleri için kullandığı finansal kaynakları hayırsever 

kişilerin bağışları ve özellikle de kendilerine yakın olan iş adamlarının gönüllü 

katkıları ile sağlanmaktadır. 127  

3. Kırgızistan İlerici Kadınlar Kamu Birliği (Mutakalim) 

Mutakalim birliği Kırgızistan’da, özellikle Orta Asyada resmi kayıttan geçmiş 

ilk yasal İslam kadın kuruluşu olarak bellidir. 1996 senesinde Camal Frontbek kızı 

tarafından kurulmuştur. Mutakalim Birliği özellikle kadınların hakları ile çalışmaları 

yürütmektedir. Bundan ziyade, hayır işlerini düzenleme gibi faaliyetleri de vardır. 

Kadınları eğitmek, ailedeki yerini, görevini anlatmak, hukuklarını korumaları için 

tavsiyede bulunmak, psikolojik destek verme ve dine uygun şekilde kendilerini 

yetiştirebilme gibi alanlarda çalışmaktadırlar. Kurumun en önemli ve başarılı yaptığı 

faaliyetlerin birisi ise, başörtülü kadınların kimlik ve pasaportlarında başörtülü resim 

kullanmalarına izin verilmesini sağlama oldu.128 Kadınların eğitim, sosyal hayatların 

gelişimi konusunda rehberlik faaliyatlerini yürütür. Mutakalim birliği bayanlara ilgi 

gösterir ve genç kızlara değerler konusunda seminerler vermektedir.  

4. Dünya Müslüman Gençler Asamblesi 

Dünya Müslüman Gençler Asamblesi 1974 senesinde Suudi Arabistan Kralı 

Faysal Bin Abdülazizin desteğiyle kurulmuştur. 129  Kırgızistanda temsılcisi Sait 

Bayumidir. Vakfın amacı ihtiyaç duyan herkese yardımda bulunmaktır.  

75 ülkede şubesi bulunan bu vakfın Orta Asyadaki tek şübesi Bişkekte 

bulunmaktadır. 2000. senede Kırgızistanda kayıttan geçmiş ve bu güne kadar evsizlere 

ev yaptırmayla, yetimhanelere destek verme ile faaliyetini sürdürmektedir.130  Dini 

eğitim veren kurumlarına destekleri bulunmaktadır. Devletin yardımlaşma ve destek 

verme düzeyide faaliyetlerini sürdürmektedir.  

Eğitimin kalitesi ve önemi konusunda çaba göstermektedir. Devlet nezdinde 

halka büyük yardımlar düzenlemiştir. Dünya Müslüman Gençler Asamblesinin 

                                                           
127 Cebeci,Gelişiminin Karakteristiği, s. 44.  
128 Чотаев З.Ж. жана башкалар, Негизги диний агымдар, б. 32-33. (Chotayev. Z. J. ve diğerleri,    

     Başlıca dini akımlar, s. 32.). 
129 Не жалеющая помощи Ассамблея, газета «Айбат»,11.01.2014, передающий Чотаев З.Ж. 

жана башкалар, негизги диний агымдар, б. 33. (Chotayev. Z. J. ve diğerleri, Başlıca dini akımlar, 

s. 33). 
130 Чотаев З.Ж. жана башкалар, Негизги диний агымдар, б. 33. (Chotayev. Z. J. ve diğerleri, 

Başlıca dini akımlar, s. 33). 



55 

 

Kırgızistan çapında ekstremizm ve radikal görüşleri olmadığından devlet tarafından 

bu vakfa faaliyet yürütmelerine bir sınırlılık koyulmamıştır.131 

5. Iyık Birimdik (Nurcular) 

Iyık Birimdik- I. Dünya savaşından sonra Türkiyede bulunan din adamı Said 

Nursi (1877-1960) tarafından kurulmuş olan dini harekettir. Said Nursinin yazdığı 

Kuran açıklamalara dayanarak onun öğrencileri Said Nursinin vefatından sonra 

‘Nurcular’ hareketini kurmuşlardır.132  

Kırgızistan’da “nurcular” hareketinin organizasyonu olarak K.C. DİDK’nan 

resmi kayıttan geçmiş “Iyık Birimdik”  dini faaliyetini sürdürmektedir.  

Bu organizasyonun faaliyeti, İslami manevi değerleri ortaklaşa savunmak, 

incelemek, yaymak için bir arzuyu ifade eden Müslümanların gönüllülük esasına 

dayalı bir birleşmeyi, genç neslin dini ve manevi yetiştirilmesi için dini törenler 

gerçekleştirmek, vatandaşların din özgürlüğü haklarını gerçekleştirmek, üyelerine ve 

İslam'ın diğer inananlarına hayır işleri sağlamayı amaçlamaktadır133.  

Ülke çapında Din komisyonu tarafından yapılan araştırmanın sonuçları ankete 

katılanların (1200 kişi)  % 2.7'si (32 kişi) Nurcular'ın temsilcileriyle görüştüğünü 

ortaya çıkardı. Nurcular cemaatinin etkinliği ile 26-35 yaş kategorisine hafif bir 

üstünlüğe sahip olan tüm yaş kategorilerine katılanlar tanıdık geliyor, topluluk 

faaliyeti kendisini, kırsal alanlarda, eğitimli, girişimcilik alanında istihdam edilen, 

farklı toplumsal statüye sahip sayısız ağırlıklı uluslarla, erkekler ve kadınlar arasında 

gösteriyor. Araştırma, bu cemaatin temsilcileri ile yapılan toplantıların aşağıdaki 

göstergelerini ortaya koydu: % 5 (6 kişi) Isık-Göl bölgesinde, %  4,2 (5 kişi) Batkende, 

% 3,6 (6 kişi) Çüy bölgesinde, % 3,3 (7 kişi) Calal-Abad bölgesinde, %3 (2 kişi) Oş 

şehrinde, % 2 (3 kişi) Bişkekte, % 1,7 (1 kişi) Talas bölgesinde, % 1,5 (1 kişi) Narın 

bölgesinde, ve % 0,5 (1 kişi) Oş bölgesinde.134  

                                                           
131 Чотаев З.Ж. жана башкалар, Негизги диний агымдар, б. 33. (Chotayev. Z. J. ve diğerleri, 

Başlıca dini akımlar, s. 33). 
132 Кадыр Маликов, Мусулман жамааты менен иш алып баруу боюнча теориялык жана 

практикалык негиздер, Ислам боюнча окуу куралы, Бишкек, 2013, б. 72. ( Kadir Malikov, 

Müslüman topluluğuyla çalışmanın teorik ve pratik temelleri, islam dini çalışma kılavuzu, Bişkek, 

2013, s.72).  
133 Чотаев З.Ж. жана башкалар, Негизги диний агымдар, б. 33. (Chotayev. Z. J. ve diğerleri, 

Başlıca dini akımlar, s. 23). 
134 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 114-121. (Elebaeva ve diğerleri, 

(Dini Faktörün), ss. 114-121. 



56 

 

Nurcular hakkında yazıcı, okuyucu gibi detaylı bilgi verilmemektedir. Bu 

gruplar hakkında tam ayrıntılı bir maalümatlara sahip değiliz, çünkü halk arasında 

fazla bilinmemektedir.   

 

2.5.2. Resmi Kayıttan Geçmemiş İslami Gruplar 

 

       1. Teblig Cemaati 

Teblig Cemaati veya ‘daavatçılar’ – 1926 senesinde Hindistanda sufi dini lider 

Maulan Muhammed İliyas tarafından kurulmuştur. Kurumun amacı insanlara ulaşarak, 

insanları İslama davet etmektir. Kurumun faaliyeti ekstremist veya radikal yönde 

olmadığı bilinmektedir. Ülkemizde en yaygın ve en etkin şekilde faaliyet gösteren 

kurumların birisidir. Hareketin başlıca hedefleri, toplumsal ya da ekonomik 

durumlarına bakılmaksızın, İslam'da nüfusun geniş kesimlerinin manevi 

canlanmasının yanı sıra tüm Müslümanlara çağrı (daavat) yapılmasıdır ve Hz. 

Peygamber Efendimizin de belirttiği gibi, İslam'da dinsel uygulamaların yerine 

getirilmesidir.135 

Müslüman halka davette bulunan tebliğciler, vaazlarında altı ilkeden (1. Kelime-

i Tevhid, 2. Namaz, 3. İlim ve Zikir, 4. İkram ve İhtiram-ı Müslimin, 5. İhlas-ı 

niyet ve Samimiyet, 6. Tefrîğ-i Vakt (Tebliğ)) bahsetmektedirler. Tebliğ 

Cemaati‟nin tebliğ faaliyetleri bu altı ilke üzerinden yürütülmektedir. Bunun 

yanında tebliğciler, Müslümanların ihtilaflı oldukları konularda ve siyaset 

hususunda konuşmamaya dikkat etmektedirler. Belli bir mezhep eğilimleri de 

bulunmamaktadır. İslam‟daki cihad düşüncesini «nefis ile cihad etmek» tarzında 

yorumlamaktadırlar.136 
 

Teblig Cemaati hakkında halk arasında çok sayıda eleştiriler söyleniyor. 

Mesela, kocaları daavata gittiği zamanlarda onların aileleri yiyecek ve içeceksiz ve 

başka ihtiyaçlarını karşılamak için maddi imkansızlıklar içerisinde kalıyorlar. Bazen 

islam dini hakkında doğru bilgiye sahip olamadıkları için, İslamın kural ve prensipleri 

bozulmaktadır. Daavatçıların dış görünümü hakkında da söylentiler mevcut. 

Ülke çapında yapılan araştırmanın sonucu şu sonuçları ortaya koydu. 

Kırgızistanda Tebligi Cemaat en aktif topluluktur. Tebligi Cemaat'in popülerliğinin 

                                                           
135 Чотаев З.Ж. жана башкалар, Негизги диний агымдар, б. 35. (Chotayev. Z. J. ve diğerleri, 

Başlıca dini akımlar, s. 35). 
136 Murat Demir, Tebliğ Cemaati: Türkiye Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019, ss. 30-33.   



57 

 

yüksek olduğunu gösteren veriler, her şeyden önce, bu topluluğun düzenlenmemiş 

üyeliği ile açıklanır; burada, bazı basit kurallar ile, sürekli takipçileri sayısını 

genişleten daavata (din çağrısı) üye olarak herkes katılabilir. Buna ek olarak, “daavat” 

dindarlığın ilk aşamasıdır. Tebligi Cemaat'in orta öğretim eğitimi gören gençler, bir 

çiftlikte çalışan veya işsiz, kırsal alanlarda çalışan yada daha fazla serbest zamana 

sahip, kendi zamanını özgürce kullanabilen ve daavata gidebilme fırsatı, belki de 

Tebligi Cemaat'in popüler olması, gençlerin evlerini terk etmek ve sıradan hayattan 

bıkmış olup, ülkenin diğer bölgelerini görmek istemeleri ile bağlı olabilir. Ankete 

katılanlar (1200 kişi) % 64.5 (759 kişi) çoğunlukla "daavatçı" olarak bilinen Tebligi 

Cemaat temsilcileri ile bir araya gelmişler.137 Dini cemaatlerin faaliyetlerinin toplum 

ile olan alakasının değerlendirilmesi üzerine anketin materyalleri, uzman görüşmeler 

ve odak grubu tartışmaları materyalleri ile tamamlanmıştır ve derinleştirilmiştir. 

Daavatın en büyük etkinliği üzerine yapılan araştırmanın verileri de niteliksel verilerle 

doğrulanmaktadır. Daavatçılar, daha açık faaliyetleri nedeniyle, toplumdaki 

tartışmaların merkezinde yer almaktadır. Bu nedenle, odak grup tartışmaları sırasında, 

bu cemaat hakkındaki görüşler daha sık dile getirildi. Görüşülen kişiler  gerçek ve 

muhtaç konuların daavat ve daavatçi olduğunu belirttiler. Dolayısıyla araştırmanın 

katkatılımcısı (Karakol, Isık-Göl bölgesi) kendi düşüncesine göre yeterli olan daavatın 

olumsuz yönlerini paylaşıyor. Katılımcı, bölgesel tarım departmanının başuzmanı 

(OGT, No.3. Karakol, Isık-Göl bölgesi) şöyle diyor: “Bazı daavatçılar ailesini, 

çiftliğini bırakıp daavata gidiyor, evden eve dolaşıyor, çocukları gözetimsiz kalıyor, 

evleri boş, bazıları ev aletlerini kullanmıyorlar ”. Bunun aksine, bir katılımcısı imam, 

"daavat'ın halkı eğitmek, insanlara nasıl dua edileceğini öğretmek, oruç tutmak gibi 

büyük pozitif etkisi vardir ve daavata kısa bir süre için 3 güne çıkması gerekiyor" diye 

belirtti. (No.7 Görüşme Balıkçı şehri). Katılımcıların cevapları, daavatçi ve onların 

faaliyetlerinin belirsiz algılanışının varlığını göstermektedir. Bir yandan daavat kötü 

alışkanlıklardan bir rehabilitasyon görevi yapıyor, diğer yandan, din eğitimi düzeyi, 

daavatı yürütme biçimi ve daavatçilerin dış görünüşü olumsuz algılamalara neden 

oluyor.  Buna ek olarak, daavatçilerin daavata giderken ailelerini yiyecek-içecek ve 

                                                           
137 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 114-121. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), ss. 114-116. 



58 

 

erzak, malzeme desteği olmadan terk etmeleri, çalışmamaları eleştirilere neden 

oluyor.138 

 

Tablo 3: Görüşme Yapılan Dini Topluluklar  

 

 

Kaynak: Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 122-123. (Elebaeva ve 

diğerleri, (Dini Faktörün), ss. 122-123. 

 

 Ülkedeki aktif dini cemaatleri iyice tanımlamak için ülke çapında yapılan 

araştırmada sorular sorulmuştur: "Hangi dini topluluklarla (Cemaat ile) görüştünüz?" 

Diagramda görülebileceği gibi, ankete katılanlar (1200 kişi) çoğunlukla 

"daavatçı" olarak bilinen Tabligi Camaat temsilcileri ile  %64.5 (759 kişi) bir araya 

gelmişler. Buna ek olarak, ankete katılanların %22,3'ü (262 kişi) Baptist dini topluluğu 

ile görüştüğünü belirtti. %20.9'u (246 kişi) Adep başatı temsilcileriyle görüştüğünü 

belirtmiş. %17,4'ü (205 kişi) Ortodoks Hıristiyanlarla görüşmüşler. %12.3'ü (145 kişi) 

Yehova Şahitleri topluluğunun temsilcileri ile bir araya gelmişler. Katılımcıların 

%7,0'ı (82 kişi) Katolik topluluğunun üyeleriyle görüştüğünü belirtti. %6'sı (71 kişi) 

Selefilerle bir araya gelmişler ve %2.7'si (32 kişi) Nurcular'ın temsilcileriyle 

görüştüğünü belirttiler. Ankete katılanların %11,2'si (132 kişi) herhangi bir dini grup 

                                                           
138 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 122-123. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), ss. 122-123. 

64,5%

22,3% 20,9% 17,4%
12,3%

7,0% 6,0% 2,7%
11,2%

0,8%0,0%

10,0%

20,0%

30,0%

40,0%

50,0%

60,0%

70,0%



59 

 

temsilcisi ile görüşmediğini bildirmiş. Katılımcıların %0,8'i (10 kişi) "Diğer" 

seçeneğini seçmişler.139  

İlk yıllarda bu cemaatin eksiklikleri olduğu gibi son yıllarda bir takım 

eksiklikleri giderilmeye çaba gösterildiği gözlenmiş ve fark edilmeye başlanmıştır. 

İnsanların görüşünde olumsuz olarak belirlenen taleplerin ertafında gerekli 

bilgilendirmeler yapılarak dini bilgiler ile konuları açıklayarak bu cemaate karşı 

olumsuz düşünceler azalmıştır. Belirtmek gerekirki insanlar bu cemaatin yetkisinden 

sonra dini hayatlarında olumlu tarafa değişmişlerdir.     
      

2. Selefiler 

Sözlükte “önce gelmek, geçmek, geçmişte kalmak” anlamındaki selef (süluf) 

kelimesinden gelen selefiyye “geçmiş insanlar, soy, fazilet ve ilim bağlamında 

önce gelip geçenler” demektir. Selef, terim olarak ilim ve fazilet açısından 

müslümanların önderleri sayılan ashap ve tabiin için kullanılır. Selefin üstünlüğü 

ümmetin en hayırlısının Hz. Peygamber döneminde yaşayanlar, sonra onların 

ardından gelenler (sonra da onları takip edenler) olduğu yolunda rivayet edilen 

hadise dayanır (Müsned [nşr. Arnaût], IV, 76-77; Buhari, “Şehadat”, 9, 

“Aṣḥabü’n-nebi”, 1; Müslim, “Fezailü’ṣ-ṣaḥabe”, 210-214). “Sahabe ve tabiın 

mezhebinde bulunan fakih ve muhaddislerin yolu” şeklinde de tanımlanan 

Selefiyye ayrıca “Ehl-i sünnet-i hassa” olarak da anılır (Gazzali, s. 53; İzmirli, 

I, 98). Bu ekolün mensupları kendilerini “ehlü’s-sünne, ehlü’l-hadis ve’s-sünne, 

ehlü’l-hak” gibi terkiplerle anarken muhalifleri onları Eseriyye, Haşviyye, bazan 

da Müşebbihe diye nitelendirmiştir.140 

 

          Selefilik, Kırgızistan'da popüler olan dini bir harekettir. Kırgızistan'ın 

bağımsızlığının ilk yıllarında başlamış ve günümüzde de aktif olarak devam 

etmektedir. İlk başta Kırgız siyaseti ve toplumu Selefilik hakkında pek bir şey 

bilmiyordu. Bununla birlikte prensip olarak Selefiliğe karşı olan Kırgız alimlerinin 

birçoğu akla dayalı olmayan ilkelere dayalı bazı inanç ve görüşlere sahiptir: Ulemanın 

hutbelerinde "Akla güvenmeyin, akıl bizi her zaman aldatabilir" gibi cümleler 

kullanmaları, bu noktada onların Selefilik ile Maturidilik arasındaki farkı sadece İslam 

hukukuna ilişkin bir ayrım olarak gördüklerini düşündürmektedir.141 

Selefilik İslam tarihinde farklı zamanlarda yapılmış olan tüm yenilikleri 

tehlikeli kabul eden dini bir harekettir. Bu hareketin temsilcileri, katı bir yaşam tarzının 

                                                           
139  Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 114. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), s. 114. 
140 M. Sait Özervalı, , İslam Ansiklopedisi, Türkiye Düyanet Vakfı, cilt 36, s.399. 
141 Zaylabidin Acimamatov, Kırgızistan’da Selefîlikle Başedebilmek Açısından Matrudiliğin 

Önemi, İlahiyat Araştırmaları Dergisi, S. 5, s.7’ den aktaran Kalandarov, Selefiliğin Kırgızistana s. 

77.  



60 

 

yürütülmesini ve erken Müslüman topluluğun ve raşit halifelerin inancının kabul 

edilmesi gerektiği üzerinde durmaktadırlar. Bu bağlamda ictihada da yeteri kadar yer 

vermeyen Selefiler, müslümanları bu konuda sert bir tavır takınmaya 

çağırmaktadırlar.142   

 Tasavvuf okulları, Sovyet döneminde öğrencilerine dini öğreterek İslam'ın 

Orta Asya'da yaşatılmasına yardımcı olmuştur. Özellikle Yeseviyye ve Nakşibendiyye 

geleneğinden gelen tasavvuf ekolleri Sovyet döneminde İslam'ın korunmasında 

önemli roller üstlenmiştir.143 

 Selefilerin başka inançlardan (mesela, Maturidi) farkı şudur: - Maturidi 

inancında Kuran’ı yorumlamada fikri ve zihni kullanabiliyorsak, selefi doktrininde 

kullanamazsınız. Çünkü selefiler Kuranda bilgiler nasıl yazıldıysa ve erken 

yüzyıllardaki pratikte nasıl uygulanılıyorsa aynı şekilde uygulamaya çalışmaktadırlar. 

Ülkede Selefilerin kurumu kayıttan geçmemiştir ve ulusal güvenliğimize yönelik 

büyük bir tehdit oluşturmaktadır. Radikalleşme gibi yönleri fark edilmektedir. 

 Selefiler genellikle camilerde veya diğer halka açık yerlerde toplanmazlar, 

bunun yerine küçük gruplar halinde toplanırlar. Bu da çoğu zaman internet aracılığıyla 

gerçekleştirilmektedir. Ancak bu sayede Selefilik faaliyetleri ile Kırgızistan'da 

popülaritesi artan dini bir harekete dönüşmüş durumdadır. Araştırmacıların ve 

güvenlik güçlerinin Selefi faaliyetleri takip etmesi zordur, çünkü genellikle gizli olarak 

yürütülmektedir.144 

Ankete katılanların bir sonraki en önemli kısmı Selefilerin dini cemaati idi. 

Daha önce belirttiğimiz anket katılımcıların % 19'u (29 kişi) çoğunlukla Bişkek'te 

oturanlar onlarla bir araya gelmişler. Katılımcıların cevaplarının analizi, Selefilerin 

Cemaati başkent Bişkek'te ve Çüy bölgesinde yoğunlaştığını gösteriyor. Selefiler 

topluluğun faaliyetleri, özel girişimcilik ve kırsal çiftçilere bağlı eğitimli, kentsel 

yerleşimcilere odaklanmaktadır. Aşağıdaki parametreler diğer bölgelerde 

gözlemlenmiştir: %10,3 (17 kişi) Çüy bölgesinde, %10,2 (12 kişi) Batkende, % 5 (6 

kişi) Isık-Göl bölgesinde, % 3 (2 kişi) Oş Şehrinde, %1,5 (1 kişi) Narında, % 1 (2 kişi) 

                                                           
142 Чотаев и другие, (Религиозные течения), c. 34. (Çotaev ve diğerleri,  (Dini Harekatler), s.34). 
143  Suat Cebeci, Kırgızistanda Dini Etik Mekanizmaları ve Dini Gelişiminin Karakteristiği, 

Araştırma Raporu, Kırgızistan Türkiye Manas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Bişkek, 2016, 

(Gelişiminin Karakteristiği) s. 49. 
144 Kalandarov, Selefiliğin Kırgızistana,  ss. 90-91.  



61 

 

Calal-Abad bölgesinde, % 0,9 (2 kişi)  Oş bölgesinde ve Talas bölgesinde % 0. 

Katılımcıların cevaplarının analizi, Selefi Cemaat'ın başkent - Bişkek'te ve Chui 

bölgesinin yakın bölgelerinde yoğunlaştığını gösteriyor. Güney taraftaki Oş şehri, Oş 

ve Calal Abad bölgelerindeki Selefi temsilcileri ile görüşülen katılımcıların sayısı o 

kadar da büyük değildir. İstisna olarak Batken bölgesi sayılır, çünkü toplantıların 

sıklığına göre Bişkek ve Çüy bölgesinin ardından üçüncü sırada % 10.2 (12 kişi). 

Salafi topluluğunun temsilcileri ile daha sık görüşen katılımcılar % 7,4, onlar 26-35 ve 

36-45 yaşları arasında; %8,4 erkek, % 7,8 bekar ve % 5,7 evli; % 12 tarım alanı, % 

9.8'i özel girişimcilik alanında çalışmaktadır; Yüksek öğretim ile % 6,5; Şehir 

sakinlerinin % 7,9; köylülerin % 4.2'si; yüksek öğrenimle % 6.5, orta ve mesleki eğitim 

ile % 6.2. Böylece, Selefiler ile toplulukta en sık karşılaşılan insanların sosyal 

özellikleri, orta ve ileri yaşlardaki bireyler, evli ya da bekar biri olan orta yaşlı 

kişilerdir, yüksek eğitimli yada orta mesleki eğitimli bireylerdir. Selefilerin faaliyetleri 

topluluğun özel girişimcilik ve kırsal çiftçilere bağlı eğitimli, kent sakinlerine yönelik 

olduğunu açıkça göstermektedir.145 
 

  3. Sufi Akımı 
 

Arapça karşılığı tasavvuf olan sufizm, hakkında sayısız araştırmalar yapılan, 

kadim bir geçmişe dayanan ve güncelliğini yüzyıllardır koruyan manevi bir 

ilimdir.’146 ‘Sufizm kavramı, İslami metinlerle ortaya çıkan bir kavram olmayıp, 

özellikle İngiliz Oryantalistlerin, İslam medeniyetinin çeşitli yönlerini 

araştırırlarken, mevcut terimlere alternatif yeni bir terim geliştirerek ve bunu sık 

sık kullanarak yaymışlardır.147 
 

Sufi hareketleri Kırgızistan'da yaygın değildir, ancak bu, Sufi inanç ve 

uygulamalarının buradaki geleneksel dini yaşamda hala var olmadığı anlamına 

gelmez. Kırgızistan'da birkaç Sufi grup bulunmaktadır ancak İslam dünyasının diğer 

bölgelerindeki kadar popüler durumda değildirler. Ancak, Kırgızistan'da tasavvuf 

                                                           
145 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 119-120. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), ss. 119-120. 
146 Ebul A´la Afifi, İslam‘da Manevi Hayat, Çev.: Ekrem Dumanlı, Abdullah Kartal, İstanbul: İz Yay., 

1996, s. 36’den aktaran Muazzez Özcans, Modern Dönemde Sufizm (Almanya Örneği), 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2015, 

(Modern Dönemde Sufizm) s. 53.  
147 Carl Ernst, The Shambhala Guide to Sufism, Boston: Shambhala, 1997, s. 53’ den aktaran Özcans, 

Modern Dönemde Sufizm, s. 53.  



62 

 

hareketleri çok yaygın olmasa da geleneksel dini yaşamda tasavvufun izleri hala 

mevcuttur.148 

Ülke çapında aynı araştırma kapsamında katılanlar arasında daha az popüler 

olan cemaat Sufilerdir. Sufiler ile en çok Bişkek şehrinin katılımcıları % 7,8 (12 kişi), 

Çüy Bölgesi % 3,6 (6 kişi), Batken % 3,4 (4 kişi), Isık-Göl bölgesi % 1,7 (2 kişi), 

Narın bölgesi %1,5 (1 kişi), Calal-Abad bölgesi %1,4 (3 kişi), Oş bölgesi % 0,5 (1 

kişi) temsilcileri görüşmüştür. Oş şehri ve Talas bölgesinde % 0 Sufi topluluğu 

bulunduğu için hiç görüşme yapılamamıştır. Katılımcıların çoğunluğu 36-45 yaş 

arasında yani % 3,6, 46-60 yaşlarındakiler, % 2,8; % 14.3 dini kuruluşların 

temsilcileri; Tarım alanında çalışanların oranı % 3.6, diğer alanlarda çalışanlar % 

3.2'dir; Yüksek eğitimli % 3, orta-mesleki eğitimi ile % 2.5; Şehirde oturanlar % 2.9 

ve köyde oturanlar % 2; erkekler % 2.6, kadınlar % 2.4. Bu nedenle, genellikle Sufileri 

karşılayan katılımcıların sosyal özellikleri, mesleki becerilerinden ötürü Sufileri başka 

cemaatlerden ayırt edebilen, dini figürlerin ağırlıkta olduğu bir paya sahip olan çeşitli 

faaliyet alanlarıyla meşgul olan orta ve ileri yaş grubudur. Eğitimli, hem şehir hem de 

köylü sakinler, kadınlar ve erkeklerdir. Araştırmanın sonuçlarına göre, Sufiiler 

hakkında bilgili olan ve tanımlayabilen az sayıdaki katılımcılar görüşmüşler.149 

4. Süleymancılar 

 ‘’Süleyman Efendi'nin Talebeleri" adıyla anılan grup, 1936 yılında Süleyman 

Efendi'nin İstanbul camilerinde ders vermeye başlamasıyla kuruldu. Bu hareketin 

özellikle 4 Şubat 1938'den itibaren bir vaiz olarak görevine başlaması ile  ortaya çıktığı 

söylenmektedir. Hatta bazı cami odalarında ve evlerin bodrum katlarında gruplar 

oluşturmaya başladığı ve bu nedenle insanların ona 'hocam' demeye başladığı 

söylenmektedir. Bu sayede popülaritesini artırmaya başlamıştır.150 1960, 1971 ve 1980 

askeri müdahalelerinden sonra Süleymancılar hakkında "laikliğe aykırılık", "şeriata 

dayalı devlet kurmak amacıyla gizli kurum kurmak" gibi iddialarla çok sayıda dava 

açıldı, ancak hepsinden beraat etmişlerdir. Kur’an öğretimi ve din eğitimi ile  ilgilenen 

din öğretmenleri ve alimler, çoğu zaman toplumların sempatisini çekmişlerdir. 

                                                           
148 Cebeci, Gelişmenin Karakteristiği, s. 49.  
149 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 120-121. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), ss. 120-121. 
150  Chatıtze Moustafa Bası, Yaygın Bir Cemaat Olarak Süleymancılık ve Hadise Bakışı, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi),  Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Ensitüsü, Bursa, 

2019, (Hadise Bakışı) s. 8. 



63 

 

Topluluklarını savunmak için birkaç kez parlamentoya temsilciler soktukları da 

görülmüştür.151 

 Kırgızistan’da Süleymancılar dini bir kurum olarak resmi kayıttan geçmemiştir, 

ama radikal ve aşırı organizasyon olarak da sayılmamaktadırlar.    

 Süleymancılar, siyaset ve ticarette gözükmüyorlar, faaliyet gösterdikleri ve 

bulundukları ülkenin kanunlarına bağlı olarak çalışmalarını kanun ile 

yürütmektedirler. 

5.İsmaililer 

        İslam'ın Şii yönünün destekçilerinden biri olan, Arap Halifeliğinde VIII. Yüzyılın 

ikinci yarısında ortaya çıkan Ismaililer hakkındaki güvenilir bilgiler ancak IX. yüzyılın 

sonlarından itibaren korunmuştur. İsmailizm doktrini Neoplatonizm ve Budizm'in 

etkisi altında kurulan dini-felsefi bir sistemi andırıyor. İsmaililik bu doktrinde, dünya 

topluluğuna entegrasyon ve evrensel kültür ile yakınlaşma insanlık çağrısını yapan bir 

akım olarak nitelendirilir. İsmaililer, insanların farklı dinleri savunmalarına rağmen, 

amaçları bir olduğuna inanıyorlar. Şu anda, İsmaililer 25 ülkede, özellikle Afrika, Orta 

Doğu ve Batı'da yaşıyor. 1957'den beri İsmaili cemaatinin İmam'ı (ruhani lider) Karim 

Ağa Han IV'dür. 1967'de geniş bir ağa sahip uluslararası bir sivil toplum kuruluşu olan 

Aga Khan Vakfı'nı kurdu. Fon, sağlık, eğitim ve tarım sisteminin geliştirilmesi, hem de 

gelişmekte olan ülkelerdeki genç profesyonellerin eğitimi ile ilgilenmektedir. Aga Han 

Vakfının 18 ülkede temsilcilikleri bulunmaktadır. Kırgızistan fonlar ağı olan "Aga 

Khan" ile işbirliği geliştiriyor. Örneğin, bu fonun temsili, Bişkek'te, Oş şehrinde Aga 

Khan adında okul ve Narynda Orta Asya Üniversitesi faaliyetlerini sürdürmektedir.152  

6. "Ahmediye" misyon temsilciliği 

Ahmadiya topluluğu, ya da kadimcilik, 19. yüzyılın sonunda kurulan Pencap'ta 

(Hindistan) bulunan Kadian köyünden bir yerli olan Mirza Gulam Ahmed Kadiani 

tarafından kurulan siyasi-dini bir harekettir. Bu hareketin merkezi Londra'da 

(İngiltere) bulunur ve Haifa'daki (İsrail) hareketin bir temsilciliği de vardır. 

"Ahmadiya" hareketinin doktrini, senkretik (bölünmemiş, birleştirilmiş) bir karaktere 

sahiptir: aynı anda Müslüman, Hıristiyan ve diğer din adamlarının temsilcilerine de 

hitap ediyor. Bu doktrin, Kuran'a ve Müslüman geleneğine (Sünnet) dayansa da, 

                                                           
151 Yeni Türk Ansiklopedisi, Süleymancılık, Ötüken Neşriyat, X, 3763-3764’den aktaran  Bası, 

Hadise Bakışı, s. 9.  
152 Чотаев и другие, (Религиозные течения), c. 37. (Çotaev ve diğerleri,  (Dini Harekatler), s.37). 



64 

 

Kuran'daki bazı hükümleri reddeder. K.C. kolluk kuvvetleri ve Kırgızistan din 

adamlarının temsilcilerine göre, bu eğilimin etkinliği yıkıcı bir nitelik taşıyor, çünkü 

Müslümanlar arasında ilahi ve itaatkar ayrım yapılıyor. KMDİ adına birçok dini 

alimler bu eğilimin faaliyetlerine resmen karşı çıkıyor. K.C. topraklarında, "Ahmediye 

Müslüman Cemaatinin Misyonu" nun faaliyetleri, kayıt edilen ihlallerle bağlantılı 

olarak ve "kamu güvenliği" ve "görüşmeler arası görüş" için tehdit oluşturan dini bir 

örgüt olarak, 10 Temmuz 2014 tarihli K.C. Yüksek Mahkemesi Kararı ile faliyeti 

durdurulmuştur ve kurum kapatılmıştır.153 

 

2.6. GAYRİ MÜSLİM DİNİ GRUPLAR 

  

1. Ortodoks Hıristiyan 

 Ortodoks Hıristiyan temsilcileri ile en çok Bişkek'te % 35.9 (55), Isık Göl 

bölgesi % 23,3 (28 kişi ), Çüy bölgesi % 23 (38 kişi ), Oş şehri %22,7 (15 kişi ), Batken 

bölgesi % 20.3 (24 kişi ), Talas bölgesi % 13.6 (8 kişi ) ve Calal-Abad bölgesi % 8.1 

(17 kişi), Oş bölgesi % 7,8 (17 kişi ) ve Narın bölgesinden % 4,4 (3 kişi) katılımcı 

katılmıştır. Katılımcıların, Ortodoks Hıristiyanlarının cemaati ile bir araya geldiklerini 

belirten katılımcıların en büyük yüzdesi, Rus nüfusunun yüzölçümü yüksek olan 

bölgelerde görülmektedir. Katılımcıların cevapları belki de etnik kökenlerden 

kaynaklanmaktadır ve Kırgızistan'daki tüm Rus nüfusunun Ortodoks Hıristiyanlar 

olarak algılanması ile bağlantılıdır. Buna ek olarak, Rus Ortodoks Kilisesinin 

faaliyetleri prosseliterliğe yönelik değildir ve temelde hayır faaliyetlerinin ötesine 

geçmez. Ortodoks Hıristiyanların toplumsal bilgileri şunlardı: Katılımcıların % 21,5'i 

(42 kişi) 36-45 yaşlarında, % 20,7'si (18 kişi) 60 yaş ve üzerindeler; Erkek nüfusun % 

18.9'u (110 kişi ) ve kadınların % 15.9'u (94 kişi ); Rus vatandaşlık temsilcilerinin % 

64.6'sı; % 27.1 (16 kişi ) boşanmış ve % 20 (11 kişi) dul; Kent sakinlerinin % 24.5'i 

(143 kişi ); % 20.1'i (71 kişi ) orta-mesleki eğitimli ve % 19.8'i (79 kişi ) yüksek 

eğitimli, % 28.5'i (53 kişi ) çeşitli alanlarda istihdam edenler ve % 17.1'i (12 kişi )  

yerel yönetimde çalışmaktadır.154 

 

                                                           
153 Чотаев и другие, (Религиозные течения), c. 38. (Çotaev ve diğerleri,  (Dini Harekatler), s.38). 
154 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 117. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), s. 117. 



65 

 

2. Baptist 

 Araştırmadan alınan diğer sonuçlar, Kırgızistan'ın çeşitli bölgelerindeki Baptist 

topluluğunun faaliyet derecesini göstermektedir. Baptistlerin en yüksek dinsel etkinlik 

seviyesi ülkenin kuzey bölgelerinde görülür ve en düşük rakamlar, Müslüman 

cemaatin temsilcilerinin daha üst düzey dindarlığına sahip olan güneyinde belli 

olmaktadır. Böylece, kuzeyde baptist topluluğunun faaliyetleri yetkindir: bunların 

çoğunluğu 36-45 yaşları arasındaki boşanmış kadınlardır. Gözlemlenen eğilim, Baptist 

topluluğuyla çoğu zaman yüksek eğitimli katılımcılar olmuş, muhtemelen bu 

katılımcılar daha da hoşgörülü oldukları içindir. Buna ek olarak, şehirde Protestan 

cemaatleri faaliyetlerini köyden daha kolay yapmaları mümkündür, çünkü köyde her 

olay halkın gözlem altındadır ve anlık bir reaksiyon alır. Katılımcıların birçoğu 

Protestan akımlarını birbirlerinden ayırt etmediklerini ve herkesi ya Baptistler yada 

diğer Protestan toplulukları olarak anladıklarını ve isimlendirdiklerini belirtmek 

gerekir.155 

3. Yehova Şahitleri 

Bilgilerde verildiği gibi, bir sonraki hristiyan dini topluluğun en aktif Yehova 

Şahitleri olduğu bilindi. Bu dini cemaatle yapılan toplantılara en çok katılanlar Bişkek 

katılımcılarıdır, yani % 39.9 (61 kişi). Bölgesel bağlamda, Çüy bölgesinde % 17.6 (29 

kişi ), Talasta % 15.3 (9 kişi ), Isık-Gölde % 15 (18 kişi ), % 10.3 (7 kişi ) Narın 

bölgesindekiler,  Calal-Abad bölgesi %  5.2 (11 kişi ), Oş bölgesi % 3,7 (8 kişi), Oş 

şehri % 1,5 (1 kişi ) ve Batken bölgesinde % 0,8 (1 kişi ) Yehova Şahitleri temsilcileri 

ile bir araya gelmişler. Katılımcıların sosyal özellikleri: Yehova Şahitleri Topluluğu 

içerisinde en yaygın olanı 60 yaşın üzerisi % 19.5'i, 36-45 yaşları arasında % 16.4'tür; 

erkek ve kadının neredeyse aynı yüzdesi sırasıyla % 12 ve % 12.7; Boşanmışların % 

22'si; Yüksek eğitimli % 16.3; Eğitim alanındaki istihdam edenler % 15.9'u ve 

öğrencilerin % 15.2'si; Kent sakinlerinin % 16.3'üdür. Yehova Şahitleri'nin dini 

topluluğunun toplumsal hedef kitlesi, çoğunlukla boşanmış, yüksek öğrenim görmüş, 

zihinsel çalışmayla ilgili olan, kent sakinleri, kıdemli ve orta kuşaktan temsilcilerdir.156   

                                                           
155 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 117-118. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), ss. 117-118. 
156 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 118-119. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), ss. 118-119. 



66 

 

Bu dini akım son yıllarda insanların zihnini kurcalamış ve karıştırmıştır. 

Kırgızistan geleneksel din anlayışına büyük oranda engeller ortaya koymaya 

çalışmıştır. Bu akımı tutunan insanların aileleri yılıkmıştır, kırgız halkına zarardan 

başka hiç bir şey verilmemiştir.       

4. Katolik 

Bölgesel bağlamda Katolik Kilisesi temsilcileriyle görüşenler Talas bölgesi % 

16.9 (10 kişi ), Çüy bölgesinde % 15.8 (26 kişi ), Oş şehrinde % 7.6 (5 kişi ), % 4.2 (5 

kişi ) Isık-Göl bölgesinde, Narın bölgesinde % 2.9 (2 kişi ), Oş bölgesinde % 1.8 (4 

kişi ), Calal-Abad bölgesinde % 1 (2 kişi ) ve Batken bölgesinde % 0'dır. Katolik 

Kilisesi temsilcileriyle görüşen katılımcıların sosyal özellikleri şunlar: % 37,8 (31 kişi) 

Rus uyruklu, % 9,1 (21 kişi ) bekar, % 8,9 (52 kişi ) kentsel yerleşim yerindekiler, % 

9,3 (37 kişi ) yüksek öğrenim görmüş, çeşitli alanlarda çalışanlar % 9.7 (18 kişi ) ve 

% 9.5 öğrenci. Yukarıdaki verilerden görülebileceği gibi, çoğunlukla Katolik 

topluluğunun temsilcileri, çeşitli faaliyet alanlarında çalışan Rus uyruklu, kent 

sakinleri, eğitimli katılımcılarla görüşmüşler. Katolik cemaatinin ayrıca proselitizme 

katılmadığını ve çoğunlukla hayır faaliyetleri yürüttüğünü belirtmek gerekir.157 

 

Şekil 2: Dini Toplulukların Rölü ve Önemi Kamusal Yaşamda 

 

 

Kaynak: Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 112. (Elebaeva ve 

diğerleri, (Dini Faktörün), s. 112. 

                                                           
157 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 119-120. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), ss. 119-120. 

0% 10% 20% 30% 40% 50% 60% 70% 80%

Aynı inaç mensup olanlar grubu % 68

Aynı görüşlü insanların grubu % 17,5

Destek grubu % 10,5

Başka % 1,7

Bilmiyorum % 1,2

Dini Toplulukların Rölü ve Önemi Kamusal Yaşamda 



67 

 

 Cevapların analizi bölgesel açıdan aşağıdaki gibidir: 

“Aynı dine mensup olanlar grubu” olduğuna inanan katılımcıların en yüksek 

oranı ülkenin güney tarafındadır, Batken bölgesi % 78,2 (93 kişi ), Oş şehri % 76,5% 

(52 kişi ), Oş bölgesi % 74,7 (162 kişi) ve sadece Calal Abad bölgesi % 59,5 (125 kişi). 

Ülkenin kuzey tarafındaki “Aynı dine mensup olanlar grubu” olduğuna inanan 

katılımcılar Isık-Göl bölgesi %74,4 (87 kişi), Bişkek şehri % 67,1 (102 kişi), Talas 

bölgesi % 65,5 (38 kişi), Narın bölgesi % 64,3 (45 kişi), Çüy bölgesi % 62 (103 kişi). 

“Aynı görüşlü insanlar grubu” olarak Calal Abad bölgesi katılımcıları % 29,0 (16 kişi) 

belirlemektedir. “Aynı görüşlü insanlar grubu” olarak ülkenin kuzey tarafından en 

yüksek yüzdeyi Narın bölgesi % 22,9% (16 kişi) gösterdi. Talas bölgesi %20,7 (12 

kişi), Çüy bölgesi % 18,7 (31 kişi ), Bişkek şehri % 18,4 (28 kişi), Batken %17,6 (21 

kişi ), Isık-Göl %16,2 (19 kişi ), Oş şehri % 13,2 (9 kişi). Bu cevabı ülke çapında en 

düşük seviyede Oş bölgesi katılımcıları belirtti % 5,1 (11 kişi).158 

Ankete katılanların görüşüne göre, dini cemaat yalnızca aynı dine mensup 

insanların grubunu temsil etmekle kalmıyor, aynı zamanda üyelerine aynı görüşlü 

insanlar ve destek duygusunu veriyor. 

Toplumda cemaatlerin ana tür ve alanlarını açıklığa kavuşturmak için araştırmaya 

katılanlara şu soru soruldu: "Sizce dini cemaatler inançlıların hayatında ne gibi bir rol 

oynuyor?" 

Ankete katılanların en fazla sayısı % 62,1'inin (723 kişi ), dini toplulukların 

insanların ahlaki desteğindeki rolünü belirtti. Anket sonucunda aşağıdaki destek türleri 

tespit edildi: 

• % 32.1 (374 kişi ), dini cemaatlerin " aile sorunlarını çözmede yardım ediyor"; 

• % 26 (303 kişi), dini cemaatlerin "maddi olarak kendi üyelerini destekliyor"; 

• % 18,1'i (209 kişi ) "eğitim almak için yardımcı oluyor"; 

• % 7.6 (88 kişi ) "iş bulmak için yardımcı oluyorlar"; 

•% 6.5 (76 kişi ) "herhangi bir rol oynamıyor"; 

• % 4.4 (51 kişi) "iş yapmakta yardımcı oluyorlar"; 

•% 3,5 (41 kişi ) "bilmiyorum"; 

• % 1.2 (14 kişi ) "olumsuz bir rol oynamaktadır"; 

                                                           
158 Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 113. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), s. 113. 



68 

 

•% 1 (12 kişi ) "diğer" 

 

Şekil 3: İnaçlının Hayatındaki Dini Toplulukların Rolü  

 

 

Kaynak: Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 124. (Elebaeva ve 

diğerleri, (Dini Faktörün), s. 124.  

 

18-25 yaşlarındaki gençlerin % 66'sında (186 kişi  ) ve 26-35 yaşlarında % 64.7 

(205 kişi ) manevi destek olarak dini cemaatlerin rolünü görüyor. Bu ise, gençlerin 

dinde manevi ve ahlaki destek aradığının bir göstergesidir. Böylece, ankete katılanlar, 

dini toplulukları, aile içindeki problemleri çözmeye ve  başkalarına işlerini kurmaya 

32,1%

26%

18,1%

7,6%4,4%

1,2%6,5%

3,5%

1%

62,1%

0

İnaçlının Hayatındaki Dini Toplulukların Rolü 

Aile sorunlarını çözmede yardım ediyor % 32,1 Maddi olarak kendi üyelerini destekliyor %26

Eğitim almak için yardımcı oluyor % 18,1 Iş bulmak için yardımcı oluyorlar % 7,6

Ticaret yapmakta destek oluyorlar %4,4 Olumsuz bir rol oynamaktadır % 1,2

Herhangi bir rol oynamıyor % 6,5 Bilmiyorum % 3,5

Diğer %1 İnsanlara motivasyon verilmekte 62,1%



69 

 

yardımcı olan evrensel bir kurum olarak algılarlar. Elde edilen verilere göre, ankete 

katılanların görüşlerine göre, dini topluluklar üyelerinin hayatının her alanında 

desteklenmesi konusunda olumlu bir değerlendirmesi var. Katılımcıların yalnızca 

küçük bir yüzdesi olumsuz rollerini açıkça belirttiler. 159 

 Bu araştırmada cemaatler insanları kazandığı görülmektedir elbette doğru 

bilgileri doğru yolu izleyen topluluklar, kurum ve kuruluşlar vardır ancak resmi din 

eğitiminde yer alan hoca, görevli, idareci ve çalışanlar halkın arasına inmeli ve yaygın 

din eğitiminde bulunmalıdır. Halkın dini bilgi ihtiyaçlarını karşılamaya gayret 

göstermelidir.        

 

2.7. KIRGIZİSTANDA DİN DEVLET İLİŞKİLERİ 

   

Kırgızistanda bağımsızlık sonrası dini eğitimin çok başlılığı, dini otorite 

eksikliği, dini alanın devlet müdahalesinden uzak bir alan olarak kurgulanması ve 

dinin kendi içindeki tartışmalar gibi dinsel alana ait pekçok problem mevcuttur. İşte 

bu durum giderek Kırgız toplumunun geleceğini tehdit eden ve milli birliğini 

zedeleyen bir anlayışa dönüşmektedir.  

Din, toplum ve devlet arasındaki ilişki söz konusu olduğunda akla ilk olarak 

din alanındaki devlet politikaları gelir. Kırgızistan’da bağımsızlığın inşa edilmesinin 

ardından bu alandaki yenilenme ve yapılanma süreci kesintisiz olarak devam 

etmektedir. Sürecin henüz sonlanmamasının en önemli nedeni din ile devlet 

ilişkilerinin itidal kazanmaması, din eğitimi konusunda devletin ilk yıllarda bir çözüm 

üretememesi, yabancı akımların dini yapılanmadaki yeri ve rolünün hala yeterince 

tanımlanmamasıdır. Misyoner yada yabancı taraftan organize edilen dini faaliyetlerin 

maksadı ve gerekçeleri topluma net ve açık anlatılamamış.     

Toplumlar inanç, din, finans, ekonomi, medeniyet, nüfus gibi toplumsal 

yapıların kompleks birlikteliğinden oluşmaktadır. Kitlesel bir yapı olarak toplum, 

bireyleri, hatta alt-toplulukların dini bakışlarını, inanç, örf ve adetlerini 

etkileyebilmektedir. Öte yandan din de toplum ve devlet arasında politik bir ilişki 

üretme gücünü haizdir. Bu bağlamda din, devleti yasal alanda, politik yollarla 

                                                           
159  Элебаева и другие, (Влияние религиозного фактора), с. 125. (Elebaeva ve diğerleri, (Dini 

Faktörün), s. 125. 



70 

 

etkileyebilmektedir. Bununla birlikte dinin kapsayıcılığı devleti olmayan toplumlarda 

da görülmektedir. Bu topluluklarda dahi kutsal olan ilahlara, manevi liderlere 

rastlanmaktadır. Yine, bilindiği gibi bir çok devlet de meşruiyetini dinden almaktadır. 

Şu halde dinin bir ülkeyi ve devleti etkilediği gibi bizzat toplumların iç yapısını da 

etkilediği bilinmektedir.160 

K.C. bağımsızlığını elde ettikten sonra, ilk anayasasını 5 Mayıs 1993 yılında 

kabul etmiştir. 31 Ağustos 1991'de K.C. kendini bağımsız bir ülke olarak ilan etmiştir. 

Ancak yürürlükteki Dini İnanç Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Yasası Sovyet döneminde 

1989 yılında kabul edilen anayasanın devamı olarak 1991 tarihinde yürürlüğe 

girmiştir. Dolayısıyla çalışmalar SSCB döneminden kalan bir anayasa üzerinden 

yapılmıştır. 1992 yılında Kırgızistan Parlamentosu milletvekillerden oluşan bir 

anayasa komisyonu belirlemiştir. Bu çalışma komisyonu, K.C.’nin ilk bağımsız Kırgız 

anayasasını yazmış ve hazırlamıştır. Bu anayasa özellikle insanlara dini inanç 

özgürlüğü tanımıştır. Buna göre insanların istediği dine inanma seçimi verilmiştir. 

K.C. farklı dinlere izin verilen bir devlettir. "Laik" (Svetskiy) kelimesi, devletin dini 

resmi din olarak almadığı anlamına gelir. Bu durum Kırgız toplumu ve sivil toplum 

kuruluşları arasında birçok farklı tartışmaya neden olmuştur. Laik bir toplumda din ve 

hükümet ayrıdır. Bu toplumun organizasyonu konusunda dini kanonların dışında tespit 

edilmiş kuralların geçerli olduğu anlamına gelir. Son 23 yılda 8 anayasa referandumu 

yapılmıştır. Biri hariç hepsinde laikliği koruyan bir hüküm yer almıştır. Bu süreç içinde 

2006 yılında muhalefetin baskısı ve organize ettiği miting, protesto gibi faaliyetlerin 

sonucunda kabul edilen anayasada laiklik kelimesi kaldırılsa da bu anayasa sadece iki 

ay geçerli kalmıştır. 2007 yılında Sayın Atambaev, Başbakan ve Anayasa Reform 

Komisyonu Başkanı olarak atandı. "Laik" kelimesi ilk kez 2007 yılında Atambaev'in 

önderliğinde anayasaya dahil edildi. Bu, o yılın Ekim ayında halk oylamasıyla 

onaylandı. 2010 yılında, devrimden sonra anayasa reformu için çalışmak üzere bir 

çalışma gubu görevlendirildi. Bu grupta hem milletvekilleri hem de toplumdan farklı 

temsilciler yer aldılar.  Bu grup farklı partilerden ve sivil toplum temsilcilerinden bir 

araya gelen 75 kişiden oluşuyordu. "Laik" kelimesi yeniden anayasa taslağından 

çıkarıldı, ancak ertesi gün sivil toplum kuruluşları tarafından bu karar tartışmaya 

                                                           
160 Mutlu Sesli, Devlet, Toplum Ve Din Çerçevesinde Türk Yönetim Geleneği Üzerine Genel Bir 

Değerlendirme, Enderun Dergisi, Cilt:5, Sayı:2, 2021,  

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/2001745 (28.12.21 giriş), ss. 211-214. 



71 

 

açıldı. Yapılan oylamanın ardından anayasanın ön çalışmasına "laiklik" kelimesi 

eklendi. "Rusça"da laik kelimesi "Svetskiy"dir, ancak bazı insanlar bunun Kırgız 

dilinde nasıl yazılacağı konusunda tartışmışlardır. Buna Kırgızca olarak "Svettik" 

kelimesi teklif edilmişti, ancak bazı tartışmalar nedeniyle kullanılmamasına karar 

verildi. Bazıları 'svettik' kelimesinin farklı anlamlara gelebileceğini ve Kırgızistan 

anayasasına uygun olmadığını düşünüyor. 2010 yılında halk oylamasıyla kabul edilen 

yeni anayasada bunun yerine 'mamlkettik başkaruuga din aralaşpagan' (Din devlet 

yönetimine karışmaz) ifadesi kullanılmıştır. K.C. anayasasında, hiçbir dinin resmi din 

olamayacağı ifade edilmiş ve din, devletten ayrılmıştır. Bununla birlikte insanlar kendi 

dinlerini yaşamakta özgürdür. 7. Maddede belirtildiği üzere din adamlarının devlet 

işlerine karışması yasaklanmıştır. 32. maddenin ikinci kısmı, her vatandaşın dinini 

seçmekte özgür olduğunu ve istediğine inanma hakkına sahip olduğunu belirtir. Bu 

aynı zamanda hiç kimsenin bir başkasının inancını değiştirmeye veya dininden 

çıkmaya zorlayamayacağı anlamına gelmektedir. 32. maddenin birinci kısmı tüm 

vatandaşlar için vicdan ve din özgürlüğünü güvence altına almaktadır. Bu, her insanın 

seçtiği dine inanabileceği veya hiçbir dine inanmayabileceği anlamına gelir. 32. 

maddenin son kısmı, herkesin bir dini kabul etme ya da dinden dönme konusunda 

zorlanamayacağını belirtir. Bu noktada laikliğe ilişkin Rusça kavramsal tartışma da 

sona ermiştir. 2010 anayasasında yer alan ilke ve hüküm, Aralık 2016'da referandumla 

kabul edilen anayasada da korunmuştur. Kırgız hükümeti, geleneksel dinleri ülkenin 

kültürel mirasının bir parçası olarak kabul ediyor. Din politikası bu anlayışa 

dayanmaktadır ve Kırgızistan'da dini inançların ele alınış biçiminde ülkenin 

bağımsızlığından bu yana herhangi bir değişiklik yapılmamıştır. Anayasa din 

özgürlüğü hakkını korur. Son anayasa reformu ise hükümetin biçimine yönelik 

yapılmıştır. Yani partili cumhurbaşkanlığı sistemi ve parlamenter sistem üzerine bir 

tartışmanın sonlandırılması amacıyla yapılmıştır. Bu amaçla halk oylamasına gidildi. 

2010 yılında kabul edilen anayasada parlamento ve cumhurbaşkanı ayrı güçlere sahip 

organlar olarak kabul edilmişti. Bu dönemde ise pratikte de gördüğümüz gibi 

cumhurbaşkanı etkin ve daha baskın bir rol üstlenmiştir. Bu bağlamda Aralık 2016'da 

yapılan referandumda onaylanan anayasa ile başbakana da daha fazla yetki verildi.161 

                                                           
161  Timur Kozukulov, Kırgızistanda Devletin Din Siyaseti, Akademik Hassasiyetler, 21.05.2017       

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/307198 , (17.02.2020), (Din Siyaseti), ss. 92- 93. 



72 

 

Kırgızistan demokratik laik bir ülkedir. Din ve tüm dini kültler devletten 

ayrıdır. Anayasada ‘’Herkes istediği inancı seçmekte özgürdür.’’ 162  hükmüne yer 

verilmiştir. Siyasi partilerin dini ve etnik temelde kurulması, dini birliklerin siyasi 

amaçlara yönelik kovuşturulması yasaktır. 163 

 

2.7.1. Kırgız Cumhuriyeti 2014-2020 yıllar Arası Dini Alandaki Devlet   

          Siyaseti Konsepti  

 

Eğitim siyasetinde din dersinin önemini belirten önemli konsept de, 2014-2020 

yılları arasında geçerli olan K.C. Dini Alanındaki Devlet Siyaseti Konsepti’dir.  

04.02.2014 tarihinde Kırgız Cumhuriyeti Güvenlik Konseyi görüşmelerinde ülkedeki 

dini durum ele alınarak toplumsal sorunlar tartışılmış ve yeni bir politika geliştirme 

gerekliliği kabul edilmiştir. Bu Konseptte ikinci asıl konu olarak din eğitimi konusu 

işlenmiştir. Toplum içindeki dini anlaşmazlıkları önleme, din hakkında doğru bilgiye 

ulaşabilme, gençlere doğru dini eğitim verme, halkı dini yönden aydınlatma gibi 

amaçlar belirlenmiştir. Bununla birlikte, halkın aşırı dini akımlar tarafından 

kullanılmasının önünü alabilme hedefi koyulmuştur. Belgenin din eğitimine ait 

bölümü üzerinde durulduğunda, dini eğitim sisteminin fen ve sosyal bilimlerle takviye 

edilerek geliştirilmesi, özellikle orta, lise ve yüksek eğitim seviyelerinde yeni teoloji 

ve din dersi programlarının oluşturulup tamamlanması vurgulanmıştır. Yine bu amaç 

doğrultusunda başka ülkelerin din eğitimi alanındaki tecrübelerinden faydalanma 

gerekliliği üzerinde durulmuştur. Bunun için de vatandaşların yurt dışındaki yabancı 

dini eğitim kurumlarında eğitim alabilmeleri için hem imkan sağlanması hem de bu 

kurumların titizlikle incelenmesi kararı verilmiştir. Bu sorunlar eşliğinde yapılan 

tartışma ve edinilen bilgilerle, Din Alanında Devlet Politikası Konsepti hazırlanmıştır. 

Kırgızistan Güvenlik Konseyi incelemesinden sonra ise K.C. Cumhurbaşkanı 

tarafından kararname yoluyla onaylanmıştır. 

                                                           
162  Конституция Кыргызской Республики, Редакция 05.05.2021 http://cbd.minjust.gov.kg/act/ 

view/ru-ru/112213?cl=ru-ru , (20.05.2022), (Редакция 05.05.2021) Cтатьи: 1,9,34.  (Kırgız 

Сumhuriyeti Anayasası, 05.05.2021 tarihinde değiştirilen,  http://cbd.minjust.gov.kg/act/view/ru-

ru/112213?cl=ru-ru  (20.05.2022), (05.05.2021 tarihinde değiştirilen) 1,9,34. Maddeler). 
163 Конституция Кыргызской Республики, Редакция 05.05.2021, ст. 8 (Kırgız Сumhuriyeti 

Anayasası, 05.05.2021 Tarihinde Değiştirilen, 8. Madde. 



73 

 

Bu Konsepte göre resmi devlet kurumları ile dini kurumlar dini ekstremizme 

karşı mücadele edecekler, toplumun dini alandaki güvenliğini sağlayacaklardır. Ayrıca 

dini kurumların yürüttüğü faaliyetler devlet tarafından kontrol altına alınacaktır.  

Konseptin temel amacı toplum ve devletin güvenliğinin sağlanması, insanların 

fıkıhta Hanefi ve akidede Maturidi mezhebine bağlı faaliyet sürdürmelerine imkan 

sağlanmasıdır. Öte yandan dini töleransa önem verilmesi gerekliliği ile birlikte 

Kırgızların geleneksel mezhebinin yayılması ve güçlendirilmesi için çaba gerekliliği 

vurgulanmıştır. 

Milli Eğitim Bakanlığı, din eğitimi veren kurumların müfredatlarını kontrol 

edecek ve bakanlık tarafından denetlenecektir. Buna bağlı olarak bakanlığın daha 

sonra ülkedeki din eğitimi kurumlarının sayısı hakkında bir rapor hazırlaması kararı 

verilmiştir. Ayrıca yurt dışından ekonomik açıdan desteklenen eğitim kurumlarının 

sunduğu derslerin muhtevası incelenecek ve yabancı ülkelere dini eğitim almak için 

giden bireylerin okuduğu eğitim kurumları hakkında bilgi edinilip değerlendirilecektir. 

Bu bağlamda hükümet, insanların yurtdışında uygun din eğitimi kurumlarını 

bulmalarına yardımcı olmak için bir komisyon da oluşturmuştur. Bu komisyonlara 

devletin din eğitimini nasıl ele alması gerektiği konusunda yönerge verilmiştir. 

Kırgızistan'ın din politikasıyla ilgili olarak Güvenlik Konseyi'nde alınan kararların 

uygulanması için gerekli adımlar ve tecrübeler edinmeye yönelik 14 Ekim 2014'te 

karar alınmıştır. Laik din eğitiminin geliştirilmesine önem verilmiş hatta amaç 

edinilmiştir. Bu programın amacı, ortaokul, lise ve yükseköğretim kurumlarında din 

eğitimi vermek ve bu kurumlarda din kültürünün öğretilmesine yardımcı olmaktır. 

Program ayrıca, yerel vatandaşların bu kurumlarda neleri öğrenmesinin uygun 

olduğunu belirlemek için yabancı din eğitimi kurumlarını incelemeyi de içermektedir. 

Son olarak program, imamların bilgilerini arttırmak ve ilahiyat fakültelerinin 

uzmanlığından faydalanmak için merkezi bir eğitim sistemi oluşturmak, dini eğitim 

kurumları, Eğitim Bakanlığı ve Din Komisyon tarafından tertipler, yönlendirmeler, ve 

özellikle denetleme işlerin gerçekleşmesi ön görülmektedir. 164 

 

 

 

                                                           
164 Kozukulov, Din Siyaseti, ss. 100-101. 



74 

 

2.8. KIRGIZ CUMHURİYETİ'NİN DİNİ İNANÇ ÖZGÜRLÜĞÜ VE  

       DİNİ KURUMLAR KANUNU 

  

Bu kanun hakkında bilgi verilirken asıl kaynaktan bilgi edinerek tercüme 

yoluna baş vurulmuştur ancak tercümeler anlam merkezli yapılmıştır. Kırgız 

Cumhuriyeti'nin Dini İnanç Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Kanunu 16 aralık № 656-

XII 1991’de yürürlüğe girmiştir ancak daha sonra yürürlükten kaldırılmıştır. Kamu 

düzenini tehdit eden kuruluşlar, mahkeme kararı ile ülke topraklarında 

yasaklanmaktadır. Orta Asya ülkeleri de dahil olmak üzere diğer ülkelerle 

karşılaştırıldığında, K.C.'de devlet ve din arasında kendi ilişki modelinin geliştiğini 

söyleyebiliriz. K.C.'nin Dini İnanç Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Kanunu 6 Bölümden 

ibarettir.  Bu bölümler aşağıdaki gibidir:  

Bölüm 1. Genel Hükümler; 

Bölüm 2. K.C.'nde dini kurumların, yabancı dini kurumların misyonların kurulması; 

Bölüm 3. Dini kuruluşların, misyonların ve dini eğitim kurumlarının mülkiyet durumu; 

Bölüm 4. Dini kuruluşların, misyonların ve dini eğitim kurumlarının faaliyet hakları 

ve koşulları; 

Bölüm 5. Hukuk kurallarının uygulanmasının yasal olarak sağlanması; 

Bölüm 6. Son hükümler; 

Bu Kanun, insanoğlunun K.C. Anayasası ve K.C. tarafından onaylanan 

uluslararası antlaşmalar tarafından belirlenen din özgürlüğüne kavuşmasının 

sağlanması, dini faaliyetlerin uygulanmasına ilişkin ilişkilerin düzenlenmesi, dini 

kurumların yasal konumunun oluşturulması ve K.C.’deki yabancı dini kurumların 

misyonlarının düzenlenmesini amaçlamaktadır. Ayrıca, bu Kanun, yerel yönetim 

yetkililerin hak ve sorumluluklarını, din üzerine topluluk komiteleri kurarak, kendi 

topraklarında din alanda kamu düzenini, değerlerin güvenliği, sınır ve ülke 

bütünlüğünü ve anayasal düzenini dini aşırılıktan korumak için K.C. DİDK ile birlikte 

din alanında devlet politikası uygulayan yerel yönetim kurumlarını haklarını ve 

sorumluluklarını tanımlar. 

Bu Kanunun amaçları için aşağıdaki temel terimler ve kavramlar kullanılır: 

 İbadet- din adamlarının ritüel ve inanç gerekliliklerine göre gerçekleştirdiği bir 

dini tören ve eylemdir; 



75 

 

 İnanç- geleneksel kült pratiği olan bir dine ait bir inançtır; 

 Dini kült- herhangi bir dinin zorunlu unsurlarından biridir, özel ayinlerde, din 

adamlarının ve inananların eylemlerinde ifade edilir; 

 Dini mülkler- dini törenler, ritüeller ve törenler için ihtiyaç olan nesnelerdir, 

diğer  mülkiyet değeri olan nesnelerdir (binalar, camiler ve kilise eşyaları vb.); 

 Misyon- dinlerini yaymak amacıyla ülkeye gelen yabancı ülkelerin dini kurum 

veya dini kuruluşların temsilcileridir; 

 Misyonerlik faaliyetleri- dinlerini yaymayı amaçlayan bir faaliyettir; 

 Hac - inananların dini açıdan önemli kutsal yerlerini ziyaret etmeleri; 

 Proselitizm- dininine başka dinlerin takipçilerini çevirme arzusudur bu arzuda 

aşırılığın olmasıdır; 

 Dini faaliyetler- inananların dini ihtiyaçlarını karşılamayı, dinlerin 

yayılmasını, dini eğitimi, ibadet hizmetlerini, vaazları okumayı, manevi 

uzmanları, din adamlarını eğitmeyi, misyonerlik yapmayı ve dini 

organizasyonun dini uygulamalarının kurumsal ve maddi olarak sağlanmasını 

amaçlayan diğer faaliyetleri (dini literatürün yayınlanması ve yayılması, kült 

eşyaların üretimi ve dağıtımı, manevi çalışanlar ve din adamları için kıyafetler 

imalatı ve diğer faaliyetleri) amaçlayan faaliyetler; 

 Dini ayinler- dini temsillerin somutlaştığı inançla kurulan eylemlerin bir 

bütünüdür; 

 Dini ritüeller ve törenler- din tarafından belirlenen ritüel eylemleri 

gerçekleştirme prosedürü; 

 Din özgürlüğü - bir kişinin dini inançları seçme, sahip olma, değiştirme, ifade 

etme ve yayma, onlara uygun davranma, dini kültlerin, ritüellerin ve yasaların 

yasaklamadığı ayinlerine katılma hakkı; 

 Din adamı- ilgili dini kurum (dernek, vakıf) vb. tarafından manevi, imamlık, 

pastoral ve vaaz hizmetine yetkili kişidir; 

 Dini sembol- belirli bir dine ait olduğunu gösteren bir semböl, nitelik veya 

işaret. 

Kırgızistan'da dini kurumların kontrolünün sistematize ediliyor yolunda 

olduğu söylenebilir. Bu Kanun K.C. bulunan bütün dinleri koordine eder ve onların 

yol haritasını belirler.  



76 

 

2.9. YAYGIN DİN EĞİTİM FAALİYETLERİNİN HUKUKİ TEMELLERİ  

 

İnsanlara din eğitimi vermek herkesin üzerinde ittifak edebileceği bir haktır. 

Hak ve hukuk kavramlarının üzerinde duracak olursak bir olumsuz anlaşmazlık 

göremeyeceğiz. Devletin, din eğitimi de dahil olmak üzere herkesin eğitim alma 

hakkına sahip olmasını sağlama sorumluluğu vardır.165.   

Din eğitimine hukuki açıdan bakmanın farklı yolları vardır. Din, yasalarla 

korunan bir konudur, bu nedenle bu tür eğitimin yasal dayanaklarının incelenmesi, adil 

ve yasal bir şekilde yürütüldüğünden emin olmak için önemlidir. Her şeyden önce şunu 

belirtmek gerekir ki, insanın, inancında ve inancını öğrenmede özgür olması, onun en 

tabii hakkıdır. Hukuk kuralları da bu tür temel hak ve özgürlükleri korumak üzere 

düzenlenir. Hukuki düzenlemeler, temel hakları ve özgürlüğü güvenceye alır, diğer 

taraftan da bu hak ve özgürlüklerin kullanılmasıyla ilgili düzenlemeler yapar. Hak ve 

özgürlüklerimizi koruyan pek çok kural olduğu gibi, bu hak ve özgürlüklerle neler 

yapıp neleri yapamayacağımızı bize söyleyen başka kurallar da vardır. Bu 

düzenlemeler daha çok, değişik din ve inançtan insanların karşılıklı ilişkileri ve 

kişilerin dinlerini öğrenme haklarını nasıl kullanacakları ile ilgilidir.166  

Eğitim hukuku, bir ülkede eğitim almak için hükümetin ve halkın uyması 

gereken kuralları ifade eder. Anayasa en üst yasal belgedir. Bunu sırasıyla kanunlar, 

tüzükler ve yönetmelikler takip eder. Eğitim, kanun metinlerindeki düzenlemelerle 

güvence altına alınmıştır.167  

Eğitim hakkı önemli bir haktır ve Kırgızistan'da yasal temellere 

dayanmaktadır. Bu, eğitimin asli bir görev ve sorumluluk olarak görüldüğü ve 

toplumumuzda hakim bir düşünce olduğu anlamına gelir. 

Eğitim hakkı, farklı devletlerin yasalarını ve yönetmeliklerini yazmak için 

seçtikleri çeşitli yollarla sistemleştirilir. Bu genellikle anayasal hükümler, kanunlar ve 

                                                           
165 Tosun, Bilimine Giriş, s. 95, 102. 
166  Mustafa Köylü, Nurullah Altaş (Editörler) Din Eğitimi, 2.Baskı, Gündüz Eğitim Yayıncılık, 

Ankara, 2012, ss. 85-90. 
167 Hülya Çermik, “Bir Bilim Olarak Eğitimin Temelleri”, Eğitim Bilimine Giriş, (Ed. Mustafa 

Yılman), Nobel Yayın Dağıtım, İzmir, 2006, s. 25. 



77 

 

tüzükler aracılığıyla yapılır ve güvence altına alınır. Bu hak, evrensel bir hak haline 

gelmesine yardımcı olan uluslararası metinlerde sıklıkla vurgulanmaktadır.168 

1991 yılında Kırgızistan bağımsızlığı kabul ettikten sonra kendini laik ülke 

olarak tanıtması ile ülkede devletin bütün dinlere eşit mesafede olmasını, başka dinlere 

ve dini mensupla inanç özgürlüğü ortamın sağlamıştır. 

30 Ekim 2011 tarihinde Kırgızistan dördüncü Cumhur başkanını seçti.  Dini 

durumun istikrarlı ve disiplinli bir hale gelmesi için çalışmalar başlatıldı. İlk önce 3 

Şubat 2014 tarihinde K.C. Savunma Konseyi Kırgız Cumhuriyetinin 2013-2017 

döneminde Sürdürülebilir Ulusal Kalkınma Stratejisi uygulamaları çerçevesinde dini 

alandaki Devlet politikasının meselesini ele aldı ve dini alanda süreçlerin 

düzenlenmesinde resmi devlet kurumların uzaklaştırma uygulamasın bağımsızlığın ilk 

yıllarındaki hatası olarak tanıdı. 7 Şubat 2014’te No.244. Cumhurbaşkan K.C. 

Savunma Konseyinin Çözüm uygulanmasına ilişkin Karara imza attı.  

Kırgız Cumhuriyetinin Anayasasına dayanarak, ayrıca 3 Kasım 2014’teki K.C. 

Savunma Konseyi Kararının Uygulanması için, 2013-2017 döneminde Sürdürülebilir 

Ulusal Kalkınma Stratejisi hükümlerinin insan hakları ilkeleri, vicdan ve din 

özgürlüğünün korunması üzerine, devlet düzenlemesi sisteminin geliştirilmesi ve dini 

kurumlar ile etkileşimi, hukukun üstünlüğünü ve kamu güvenliğini daha da 

güçlendirmek ve Kırgızistan halkının kültür, dil ve manevi değerlerini koruma 

önlemlerine duyulan ihtiyaç üzerinden ve ülkenin kalkınma özgünlüğünü de dikkate 

alarak 2014-2020 yıllara Dini Alandaki Kamu Politikası Konseptini 4.Cumhur Başkan 

(14 Ekim 2014 Cumhurbaşkan Kararnamesi No.203) imzaladı.  

2016 yılın Aralık ayında 4.Cumhurbaşkanın insiyatifi ile yeni  bir  Anayasa 

hazırlama  komisyonu  oluşup, 12 Aralık 2016  yılında  yapılan referandumda yeni 

Anayasa kabul edilmiştir. Fakat genel yapı 16 Aralık 1991’e aittir.  Ülkemizdeki dini 

gelişmeler yasal hak ve özgürlüklere dayanmaktadır. Bu hak ve özgürlükler, insanların 

dinlerini özgürce yaşamalarına ortam sağlamaktadır. Yeni Anayasa’da da laiklik 

kelimesi kullanılmaktadır.  Anayasa'nın 7. maddesin'de: “Kırgız Cumhuriyetin'de 

hiçbir din zorunlu olamaz. Din ve tüm kültler devletten ayrıdır. Dini kurumlar ve din 

adamlarının Devlet kurumlarının faaliyetine karışamaz”, 16. maddede: “İnsanlar 

                                                           
168 Fatih Töremen, “Eğitim ve Hukuk”, Eğitim Bilimine Giriş, Üniversite Kitabevi, Ankara 2007, s. 

150. 



78 

 

arasında cinsiyet, ırk, dil, engellilik, etnik köken, din veya yaş farkı yoktur.”- diye 

belirlenmiştir. Bu, hiç kimseye bu faktörlerden dolayı haksız muamele yapılamayacağı 

anlamına gelir.169  

Din inancına özgürlük verilmesiyle Kırgızistanda ülke genelinde misyonerlik 

faaliyetlerin yürütülmesine yol açmıştır. İslam, Avrupa ülkelerinden gelen çok çeşitli 

dini kurum ve cemaatler ülkemizde faaliyet göstermeye başladılar. Bazıları vakıf, 

öğrenci yurdu, okullar açtı ise, bazıları yanlış olan haraketleri gerçekleştirme amacını 

taşıyordu. Ülkede faaliyetini sürdürmekte olan dini cemaat ve kurumlar din eğitimi 

faaliyetlerine girişmişler. Farklı dini kurumların din eğitimi vermesi devletin ilgisini 

çekiyor. Devletin ilgi çekmesinin birden bir nedeni de, bu güzel eğitimi alan şahısların 

anlayışlarından ve düşüncelerinden ülkemizin geleceği ve halkımızın birliği 

etkilenecek. Cumhuriyetimiz devletin yapısını ve ülkede yaşayan milletin birliğini 

sağlamak ve farklı dini mensuplar arasında bir denge kurmayı amaç edip, bu alanda 

sürekli bir değişim ve gelişim gerçekleştirilmektedir. Özellikle yabancı dini 

organizasyonlar ülkede gizlice faaliyet göstererek dinle ilgili kanunların değişimine 

yol açıyor. 

Bazı dini faaliyetler ülkenin gelişmesine, toplumuna endişe yaratıyor. 

Hükümet, faaliyetlerinin izlenebilmesi için dini kuruluşların kontrol edildiğinden ve 

kayıt altına alındığından emin olmak maksadıyla yeni 31 Aralık  2008  tarihinde 282 

Nolu “Kırgız Cumhuriyeti'nin Dini İnanç Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Kanunu” 

yürürlüğe girdi. Bu Kanun insanın dine olan özgürlük hakkının sağlanmasını 

hedefliyor ve kanunla K.C. DİDK’na dini  kurumları kayıt  altına  alma  ve denetleme 

görevi verilmiştir. 

Gelecekte gençlerin dini alanda doğru bilgilere sahip olmaları için dini 

organizasyonlar, kurumlar tarafından kurulan eğitim merkezlerinin devlet tarafından 

nitelendirilmesi lisanslandırılmaktadır. Ülkenin yerel halkına yaygın yöntem ile dini 

bilgi veren bütün eğitim kurumları K.C. yasalarına uygun olmak şartıyla faaliyetilerini 

sürdürmelidirler. Yaygın din eğitim faaliyetlerinin hukuki temelleri büyük oranda 

K.C.’nin Anayasası ve Kırgız Cumhuriyeti'nin Dini inanç özgürlüğü ve dini kurumlar 

kanunu ile belirlenir. Aşağıda Kırgız Cumhuriyeti'nin Dini inanç özgürlüğü ve dini 

                                                           
169 Конституция Кыргызской Республики, Редакция 28.12.2016, 16 статья.  Kırgız Cumhuriyetinin 

Anayasası, 28.12.2016 tarihinde değiştirilen, 16. Madde. 



79 

 

kurumlar kanununun maddeleri anlamı bakımından açıklanmaktadır. Bu kanun rus ve 

kırgız dillerinen tercüme edilmiştir. 

 

2.9.1. Din Özgürlüğü ve Dini Kurumların Faaliyetleri Mevzuatı 

 

Kırgız Cumhuriyeti’ndeki din özgürlüğü ve dini kuruluşlar hakkında mevzuat 

K.C. Anayasasına dayanır ve ona uygun olarak yasa, kabul edilen diğer yasal 

düzenlemelerden oluşur. Resmi makamlar ve yerel özyönetim kurumlar tarafından bu 

Kanuna aykırı normatif yasal düzenlemelerin yayınlanmasına izin verilmez.  

Dini durumu istikrara kavuşturmak, dini aşırılıkçı ayaklanmaları önlemek ve 

devlet (ulusal) güvenliği sağlamak için din eğitimi konusunda ek düzenlemeler 

yapılmasına izin verilmektedir. 

 

2.9.2. Eğitim ve Din 

 

1. Kişilere dine karşı tutumları ne olursa olsun çeşitli tür ve düzeylerde eğitime 

erişim hakkı verilir.    

2. Dini Eğitim Kurumları dışında Eğitim Kurumlarında dini kurumların 

oluşturulmasına izin verilmez. 

3. Kırgızistan Cumhuriyeti Kanunlarındaki usule uygun şekilde kayıtlı dini 

kurumlar, çocuklara ve büyüklere eğitim vermek için kendi tüzüklerinde 

belirlenen maddelere göre, kendilerinin özel paralarından karşılanan ve 

kendilerine ait dini okullarını kurmaya ve eğitim verme hakkına sahiptirler. 

4. Dini Kurumlar Kırgızistan Cumhuriyeti Mevzuatının belirlediği usule uygun 

olarak din görevlilerin ve muhtaç oldukları din hizmetçilerini hazırlamak için  

Dini Eğitim Kurumlarını açma hakkına sahiptir.   

5. Üniversite ve Orta Din Eğitim Kurumlarına Kırgızistan Cumhuriyeti Eğitim 

Hakkındaki Kanunlarına uygun olan zorunlu genel orta öğretimi almış olan 

vatandaşlar başvurabilir. 

6. Dini Eğitim Kurumlarındaki din dersleri veren öğretmenlerin ilgili belge ile 

tasdik edilmiş özel bir dini (manevi) eğitim almış olmaları ve işini çalıştığı 

kurumun yönetim kurumunun onaylarıyla yürütmesi gerekmektedir. 



80 

 

7. Din derslerinin eğitimin bütün kademesinde bireysel olarak yürütülmesi 

yasaktır. 

8. Genel eğitim niteliğindeki dini disiplinlerin öğretimi K.C. mevzuatına aykırı 

değil ise devlet eğitim kurumlarının programlarına dahil edilebilir. 

9. Dini Eğitim Kurumları K.C. sınırı içerisinde çalışmakta olan Eğitim 

Kurumlarının tüm hak ve hukuklarından yararlanacaktır.  

 

2.9.3.  Dini Kurumlar  

 

1. Kırgız Cumhuriyetinde Dini Kurumlar ortaklaşa dini yaşama, ibadet etme, dini 

örf ve adetleri gerçekleştirme, tören yapma, kendi faaliyetlerini sonradan 

sürdürecek olanları yetiştirmek, dini ve eğitim amaçlı kurulmuş, K.C. Kanunu 

ile kayıtlı olan K.C. vatandaşlarının gönüllü olarak kurduğu (dini topluluklar, 

merkezler, din eğitim kurumları, camiler, kiliseler, sinagoklar, ibadethaneler, 

dini merkezler, manastırlar vb.) tanınacaktır.  

2. Kanuna göre dini kuruluşların K.C. DİDK’da resmi kayıttan geçmeksizin 

faaliyet ve işleyiş göstermesi yasaktır.  

Kayıt dışı bir dini kuruluş adına faaliyet yürüten kişi K.C. Kanunları gereği   

 sorgulanacaktır. 

3. Dini kurum yetişkin ve K.C. topraklarında sürekli olarak ikamet eden iki 

yüzden aşağı olmayan vatandaşların girişimiyle kurulur.  

4. Belli (itiraf, mezhep) Dini Kurumlarını koordine etmek ve yönetebilmek için 

kendilerine ait Merkezi yönetim kurumlarını (bundan sonra Merkezi yönetim 

kurumları) dini yönetim, birlikler ve konferansları kurmalarına izin verilir.  

Merkezi yönetim kurumu Kırgız Cumhuriyetinin en az dokuz bölgesinde 

(bölgeler, Bişkek ve Oş şehirleri) faaliyetini sürdürüyormuş olan belli bir Mezheplerin 

Dini Kurumları tarafından hesap kayıtı yapılan kurumsallaştırma toplantısı ( kurultay, 

konferans vb.) sonucunda onaylanır. 

Yönetim Merkezleri K.C. sınırından dış bölgelerde bulunan Dini Kurumlar 

K.C. Kanunlarına aykırı olmadığı zaman kendi çalışmalarında yukarıda belirlenen 

merkezlerin tüzüğünü kendi yönetimlerine almaları mümkündür. 



81 

 

5. Dini dernekler aynı dine mensup ve bunlardan birisi K.C. topraklarında en az 

15 sene kendi faaliyetini gösteren en az 10 dini kurumun huzurunda kurulabilir. 

6. Yabancı ülke Dini Kurumu Misyonu olarak K.C. sınırı dışında merkezleri olan 

veya Yönetim üyelerinin biri yabancı ülke vatandaşı içeren bir kuruluştur.  

K.C. topraklarında kayıttan geçmemiş misyonların faaliyet sürdürmelerine izin 

verilmeyecektir. Misyonlar kendi tüzüklerinde belirlenen maddelere göre kendi 

personellerini seçerler, iş verir ve değiştirirler. 

 

2.9.4. Kırgız Cumhuriyetinde Yabancı Dini Kurumların Misyonların  

(görevlilerini, şübelerinin) Hesap Kayıt Altına Alma 

 

1. Misyonun resmi kayıttan geçebilmesi için yabancı dini kurum tarafından 

yetkilendirilmiş olan kişi K.C. DİDK dilekçe ile başvuruda bulunabilir. 

Başvuruya Misyonun kaydına ilişkin kurucu belgeleri devlet ve resmi dillerde 

dört nüsha olarak eklenecektir: 

1) Misyonun beyanı aşağıdaki bilgileri içerir: 

- Misyonun amaç ve hedefleri; 

- Bulunduğu yer ve faaliyetlerini sürdürecek olan önerilen bölge sınırları; 

- Yönetim yapısı ve yönetimin yetkisi olan şartları; 

- Finansal kaynakları ve mülk ile ilgili bilgileri; 

- Misyonun kapanma prosedürü; 

2) Misyonun çalışanları hakkında bilgiler: (adı, soyadı, doğum tarihi, yeri, baba adı, 

pasaport bilgileri, hangi ülke vatandaşı, çalıştığı yer, ikamet adresi, eğitim ve daha 

önce çalıştığı yer); 

3) Yabancı ülkede bulunduğu merkez tüzüğünün devlet ve resmi dile çevirilmiş ve 

noter onaylı kopyası; 

4) Dini kurumun kendi ülkesi Kanunlarına uygun Yasal bir kurum olduğuna dair 

devlet ve resmi dile çevirilmiş noter onaylı kayıt defteri veya başka belgeler; 

5) Yabancı dini kurum misyonunun bulunduğu yeri onaylayan belge; 

6) Misyon vekiline noter onaylı verilen izin belgesi. 

Başvuruya ayrıca, dini bir kurum ve misyon oluşturulmasının başlatıcıları olan 

ve kanun önünde tüzük kapsamında sorumlu olan Kurucu Konsey üyelerinin noter 



82 

 

tasdikli bir listesi bulunmalı (ad, soyad, doğum tarihi, ikamet yeri, uyruğu, pasaport 

bilgileri belirtilir). 

2. K.C. topraklarında faaliyet gösteren dini kurumların yabancı dini merkezler 

tarafından atanan misyon başkanlarının Kırgız Cumhuriyetinde kalacakları süreyi 

belirten bir üst kuruluştan devlet veya resmi dile noter tasdikli tercümesi ile sevk 

etmeleri gerekmektedir.   

3. Misyon tüzüğünün maddeleri yabancı dini kurum tüzüğüyle aynı olması, 

aynı anda da K.C. Kanunlarına ters gelmemesi ve yabancı dini kurum yüksek düzey 

yönetmeni imzası ve mühürü ile onaylı olması gerekir. 

Yönetmelikte misyon faaliyetinin sonlandırması durumunda misyonun kültürel 

ve tarihi değerleri sayılan mülkünün K.C. topraklarında kalma şartları belirlenmesi 

lazım. 

4. K.C. DİDK 1 ay içerisinde misyonun kurucu belgeleri olan tescil 

başvurusunu inceler ve daha sonra uygun bir karar verir.  

K.C. DİDK sunulan belgelerde yer alan bilgilerin doğruluğunu kontrol etmek 

amacı ile ilgili devlet organlarına veya diğer sivil kuruluşları aracılığıyla ek bilgi talep 

etme ve sunulan belgeleri dini uzmanlara verme hakkına sahiptir. Bu durumda 

başvurunun değerlendirilmesi 1 ay daha uzatılır.   

5. Sunulan belgelerin hatalı ve K.C. Kanunlarına aykırı bulunduğu durumlarda 

K.C. DİDK belgeleri geri başvurucuya iade eder ve bu durum ikinci kez başvuru 

yapma konusunda engel olmaz.  

6. Olumlu bir karar verildiğinde kayıt belge düzenlenir.  

Misyon tescil belgesinin düzenlendiği tarihten itibaren dini faaliyetlerde 

bulunma hakkını elde eder. 

7. Kayıttan geçtiğine dair tescil belge 1 yılı geçmeyen süreye verilecektir. 

Görev süresinin sona ermesi üzerine misyon bu madde ve belirlenen usule uygun 

olarak K.C. DİDK’da yeniden kayıt yaptıracaktır. Misyon bu maddenin 1.maddede 

belirtilen bilgilerdeki değişiklikleri yıllık olarak K.C. DİDK’a bildirmek ile 

yükümlüdür.   

8. K.C. DİDK eğer misyon ülkeye ve kamu-toplum güvenliğine, etnik ve 

mezhepler arası ilişkilere, nüfusun sağlığına ve ahlakına karşı tehdit gibi dini durum 

var ise veya K.C. Kanunlarını tekrar tekrar ihlal edilmesi durumunda K.C. DİDK’a 



83 

 

bağlı olarak faaliyet gösteren dini çalışmalar uzman grubunun sonucuna dayanarak 

misyonun faaliyetlerini durdurma kararı alma hakkına sahiptir.   

9. Misyonun yetkili kişileri, K.C. mevzuatını ihlal etmeleri halinde K.C. 

mevzuatına göre sorumluluk taşırlar. 

10. Misyona aşağıdaki durumlarda görev kaydı (yeniden kayıt) reddedilebilir: 

- K.C.’de misyon açmak için başvuran üstün bir yabancı dini kurumun amaç 

ve faaliyetleri, K.C. Anayasası ve diğer düzenleyici yasal düzenlemelerine aykırı ise; 

- sunulmuş olan belgelerin K.C. mevzuatının, bu Kanunun gereklerine uygun 

olmaması veya yanlış bilgi içermesi halinde; 

- devlet ve kamu güvenliğine, etnik ve mezhepler arası ilişkilerine, nüfusun 

sağlığına ve ahlakına karşı tehdit gibi dini durum var ise veya K.C. Kanunlarını tekrar 

tekrar ihlal edilmesi durumunda; 

Kaydı reddetme kararı verildiğinde, başvuru sahibine, reddetme gerekçeleri 

belirtilerek bu durum yazılı olarak bildirilir. 

11. Din işleri ile ilgili devlet kurumunun resmi kayıt reddine, misyon 

faaliyetlerinin durdurulmasına ilişkin kararları mahkemede itiraz edilebilir. 

12. Misyon yasal kurum olarak sayılmaz. 

 

2.9.5. Dini Eğitim Kurumlarını Kaydetme 

 

1. Dini eğitim kurumları zorunlu olarak K.C. DİDK kurumunda resmi kayıttan 

geçmelidirler. Kayıttan geçmeyen eğitim kurumların K.C. sınırında din eğitimi 

yapması yasaktır. 

K.C. topraklarında yerleşik usule göre kayıt olmaksızın din eğitimi yasaktır. 

2. Bir dini eğitim kurumunun kayıttan geçmesi için kurucu aşağıda belirlenmiş 

olan belgeleri sunacaktır: 

- devlet ve resmi dilinde dört nüsha olarak düzenlenmesi gereken kurucu 

(kurucular) tarafından onaylanan eğitim kurumunun tüzüğü; 

- dini bir kurumun kurulmasına ilişkin kurucu meclis, karar veya emir (kurucu 

anlaşma) tutanakları; 



84 

 

- noter tasdikli vatandaşların listesi, bir dini eğitim kurumunun oluşturulmasını 

başlatan ve kanun önünde tüzük uyarınca sorumlu olan Kurucu Konsey üyeleri (adı, 

soyadı, doğum tarihi, vatandaşlığı, ikametgahı, pasaport bilgileri); 

- tüzüğün noter tasdikli bir kopyası, kurucunun (kurucuların) dini bir 

organizasyon olarak devlet tescil belgesi; 

- eğitim programı, kurucu (kurucular) tarafından onaylanan öğretmenlerin 

niteliksel bir göstergesi; 

- ilgili hizmetlerden (sıhhi-epidemiyolojik, yangın) bir belge-sonuç, yerel 

yönetim organının bir dini eğitim kurumunun faaliyetlerini yürütmesine izin vermesi; 

- finansal kaynakları ile ilgili bilgiler; 

- öğretmenlerin niteliği. 

 

2.9.6. Kanuna Uymadığı Zaman Dini Kurumun, Misyonun, Dini Eğitim  

Kurumunun Kapatılması ve Çalışmalarının Yasaklanması 

 

1. Dini kuruluşların faaliyetinin sonlandırılabilir: 

-  Kurucularının veya dini bir kurumun tüzüğü ile bunu yapmaya yetkili olan 

kurum kararı ile; 

- anayasa, bu Kanun ve Kırgız Cumhuriyeti'nin diğer kanunlarının normlarının 

tekrar tekrar ihlal edilmesi halinde mahkeme kararı ile veya kanuni amaçlarla çelişen 

faaliyetlerin dini bir kurum tarafından sistematik olarak uygulanması durumunda. 

2. Bir dini kurumun kapatılması, faaliyetlerinin yasaklanması için mahkemede 

bir misyon için gerekçeler şunlardır: 

- Kamu güvenliğinin ve kamu düzeninin ihlali, devletin güvenliğinin 

sarsılması; 

- ülkenin kutsal anayasal sistemin düzenini onun temellerini  güç ve zorla 

değiştirmeye ve K.C.'nin bütünlüğünü ihlal etmeye yönelik eylemler; 

- savaş propagandası, sosyal, ırksal, ulusal veya dini nefretin kışkırtılması, 

insan nefreti; 

- ailenin dağılmasına yol açan zorlama, aileyi bozma ve yok etme durumu; 

- vatandaşların kişilik, hak ve özgürlüklerinin ihlali; 



85 

 

- vatandaşların ahlakına, sağlığına zarar vermek, narkotik ve psikotrop ilaçların 

kullanımı, dini faaliyetleri ile bağlantılı hipnoz, ahlaksız ve diğer yasadışı eylemlerin 

gerçekleştirilmesi; 

- yaşamı tehdit eden ve sağlığı tehdit eden bir durumdaki kişilere tıbbi bakım 

sağlamayı dini gerekçelerle reddetme veya intihara teşvik etme; 

- zorunlu eğitimin engellenmesi; 

- dini bir kurum üyelerini ve takipçilerini ve diğer kişileri dini bir kurum lehine 

mülklerini devretmeye zorlamak; 

- diğer yasa dışı eylemlerle bir vatandaşın dini bir kuruluştan çıkışının gerçek 

olarak yürütülmesi veya şiddet kullanılması tehlikesi varsa, hayata, sağlığa, mala zarar 

verme tehdidinin önlenmesi; 

- vatandaşları kanunla belirlenmiş vatandaşlık yükümlülüklerini yerine 

getirmeyi reddetmeye ve diğer kanunsuz eylemlerde bulunmaya teşvik etmek. 

3. Dini kurumların sicil kaydını yürüten K.C. DİDK ve savcılık makamları, 

dini bir kurumun faaliyetinin sonlandırılması veya dini bir kurumun faaliyetlerinin 

yasaklanması konusunda mahkemeye başvuruda bulunma hakkına sahiptir. 

4. Dini kurumun faaliyeti sona erdiği durumlarda kurumun mal ve mülkiyeti 

kurumun tüzüğü ve K.C. medeni mevzuatına göre dağıtılır.  

5. Bir dini kurumun mahkeme kararıyla faaliyetinin sona erdiği gerekçeleri ve 

usulü, misyon ve dini eğitim kurumlarının faaliyetlerinin yasaklanması için de 

geçerlidir. 

 

2.10. KIRGIZ CUMHURİYETİ'NİN DİNİ İNANÇ ÖZGÜRLÜĞÜ VE DİNİ  

KURUMLAR KANUNUNUN DİĞER MADDELERİ  

 

Kırgızistanda insanların hakları ve hukukları ilk başta K.C. Anayasası, K.С. 

Dini İnanç Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Kanunu ve diğer kanunlar ile korunmaktadır. 

Dini faaliyetler ve yaygın din eğitimi bu kanuna göre yolunu belirtir ve işlerini 

yürütmektedir. K.C. DİÖDKK’nın maddeleri anlamı bakımından verilmektedir. Daha 

önce belirttiğimiz gibi bu kanun rus ve kırgız dillerinen tercüme edilmiştir. 

 

 



86 

 

2.10.1. İnanç Özgürlüğüne Dair Haklar  

 

K.C. DİÖDKK’nın inanç özgürlüğüne dair haklar 4.maddede belirtilmektedir.   

 

1. Kırgız Cumhuriyeti'nde herkesin din ve ateist inanç özgürlüğü güvence altına 

alınmıştır. 

2. K.C. vatandaşları, dine karşı tutumları ve dini veya ateist inançları ne olursa olsun, 

sivil, siyasi, ekonomik, sosyal ve kültürel hayatın her alanında kanun önünde eşittir. 

Resmi belgelerde bir vatandaşın dine karşı tutumunun belirtilmesine izin verilmez.  

3. K.C. vatandaşının kendisinen bir dine inanmaya veya inanmamaya, tapınmaya, dini 

faaliyetlere ve törenlere katılmaya, dini eğitim almada her hangi bir yöntemle 

zorlama yasaktır.  

4. Vatandaşların dine karşı tutumlarına bağlı olarak haklarının kısıtlanması veya 

herhangi bir avantaj sağlanması, ayrıca düşmanlık ve nefretin kışkırtılması veya 

dine karşı tutumlarıyla bağlantılı olarak vatandaşların duygularına kasıtlı hakaret, 

saygı duyulan ibadet nesnelerine saygısızlığın yapılması K.C. Anayasasına uygun 

şekilde sorguya çekilecektir. 

5. Çocukların dini organizasyonlara katılmasına izin verilmez. 

6. K.C. topraklarında yasal olarak ikamet eden yabancı vatandaşlar ve vatandaşlığı 

yok kişiler, K.C. vatandaşları ile eşit temelde din özgürlüğü hakkından yararlanır 

ve din özgürlüğü ve dini kuruluşlara ilişkin yasayı ihlal etmekten yasal sorumluluk 

taşırlar. 

7. Kırgızistan Cumhuriyeti Anayasası ve yasaları, insanın din özgürlüğünün 

kısıtlanmasına ancak başkalarının özgürlük ve haklarını, kamu güvenliğini ve 

düzenini, toprak bütünlüğünü ve anayasal düzenin korunmasını sağlamak amacıyla 

izin vermektedir. Aynı zamanda, anayasal özgürlüklerin ve hakların özüne 

dokunulamaz. 

8. Dini kurumların faaliyetleri insan haklarını ve onurunu ihlal etmemeli, toplumsal 

ve cinsiyet ayrımcılığını teşvik etmemelidir. 

9. K.C. mevzuatı ile yasaklanan faaliyetlerin yerine getirilmesinde dini teşkilatlar, 

misyonlar ve bunların temsilcileri kanunla belirlenen sorumluluğu taşırlar. 



87 

 

10. Hiç kimsenin, dini inançları nedeniyle, yasayla belirlenmiş yükümlülüklerinin 

yerine getirilmesinden kaçınma hakkı yoktur. Bir görevin yerine getirilmesinin 

dini inançlara dayalı olarak başka bir görevle değiştirilmesine yalnızca K.C. 

mevzuatında öngörülen hallerde izin verilir. 

 

2.10.2.  Devlet ve Din 

 

K.C. DİÖDKK’nın devlet ve din ile ilgili bilgileri 5.maddede belirtilmektedir.   

 

1. Devletin din özgürlüğü alanındaki politikası aşağıdaki ilkelere 

dayanmaktadır: 

- Kırgız Cumhuriyeti, dini kuruluşların ve din görevlilerinin, devlet 

yetkililerinin ve yerel özyönetimin faaliyetlerine veya işlerine müdahalesine izin 

verilmeyen laik bir devlettir; 

- hiçbir din devletin zorunlu yada resmi dini olamaz; 

- dini kuruluşların kurulması vatandaşlar için zorunlu olarak oluşturulamaz;  

- tüm dinler ve dini kuruluşlar kanun önünde eşittir; 

- devlet ve dini kuruluşlar arasındaki ilişkiler, manevi, kültürel, devlet ve ulusal  

geleneklerin oluşumu üzerindeki etkileri dikkate alınarak kanunla düzenlenir. 

2. Devlet, bir dine mensup olan ve olmayan vatandaşlar arasında, çeşitli 

inançlara mensup dini kuruluşlar arasında ve ayrıca onların takipçileri arasında 

karşılıklı hoşgörü ve saygı ilişkilerinin kurulmasını teşvik eder, hedeflenen eylemler 

karşıtlık oluşturan ve ilişkileri alevlendiren, dini düşmanlığı körükleyen dini 

radikalizme ve aşırılığa izin vermez. 

3. Dini kurumlar ve dini görevlilerin Kırgız Cumhuriyeti'nin yürürlükteki 

mevzuatının normlarını ihlal ederek devlet kurumlarına, yerel özyönetim kurumlarına 

ve yetkililerine herhangi bir baskı uygulama girişimleri, kanunla belirlenmiş 

sorumluluk gerektirir. 

4. Bir itirafa inananları diğerine dönüştürmeye yönelik ısrarlı eylemler 

(proselitizm) ve ayrıca herhangi bir yasadışı misyonerlik faaliyeti yasaktır. Bu kuralı 

ihlal etmekten suçlu bulunan kişiler, K.C. mevzuatı ile belirlenen sorumluluğu 

üstlenirler. 



88 

 

5. Devlet, kanuna aykırı olmadığı sürece, dini kuruluşların faaliyetlerine 

müdahale etmez, bir din veya mezhebe diğerlerine göre herhangi bir kısıtlama 

getirilmesine izin vermez, dini kuruluşların faaliyetlerini ve  ateizmi teşvik etmek için 

finanse etmez.  

6. Devletin resmi ve kamu görevliliğine işe alındığından itibaren önceden din 

görevini yapan bireyin bu süre içerisinde önceki görevi durdurulacaktır. 

7. İbadet yerlerinde toplantı, miting, seçim kampanyası ve siyasi nitelikteki 

diğer etkinliklere izin verilmez. 

 

2.10.3. Dini Kurumların Faaliyetlerinin Hukuki Esasları        

  

Dini kuruluşlar, misyonlar ve dini eğitim kurumları faaliyetlerinde tüzüklerine 

göre hareket etmeli ve K.C. Anayasasına, bu Kanuna ve diğer düzenleyici yasal 

düzenlemelere uygun olmalıdır. K.C. DİÖDKK’nın dini kurumların faaliyetlerinin 

hukuki esasları 20. maddede belirtilmiştir. 

 

2.10.4. Dini Ayinler, Ritüeller ve Törenler   

 

K.C. DİÖDKK’nın dini ayinler, ritüeller ve törenleri 21.maddede 

belirtilmektedir.   

 

1. Dini adetler, törenler ve tapmalar ibadethanelerde, hac yerlerinde, 

mezarlıklarda, kendi bina ve mekanlarında gerçekleşilmelidir. 

Dini ibadetlerin ve toplantıların icrası için dini organizasyonlar, kendileri için 

uygun olan yerleri muhafaza etme ve ayrıca belirli bir dinde kutsal kabul edilen hac 

yerlerini himaye etme ve kullanma hakkına sahiptir. 

1-1. K.C. vatandaşlarının Suudi Arabistan Krallığı topraklarında bulunan 

kutsal yerlere hac (hac, umre) organizasyonu ve sorumluluğu, yasada öngörülen 

şekilde Kırgız Cumhuriyetinde kayıtlı Kırgızistan Müslümanları Din İdareciliğine 

aittir.  

2. Huzurevi, yetimhane, tutuk evleri ve ceza evlerindeki dini adetler ve 

törenler oralardaki adamların istekleri ve buraların yönetmenliğin ayırdığı özel olarak 



89 

 

tahsis edilen yerlerde gerçekleşilmeli, bu adamlar, sağlıklarına zarar vermediği, diğer 

kişilerin hak ve meşru menfaatlerini ihlal etmediği takdirde yasak olmayan dini 

literatür ve kült nesneleri kullanma hakkına sahip.  

Bu kurumların yönetmenliği din adamlarının davet edilmesine yardımcı olur, 

dini ritüellerin ve törenlerin düzenlenmesi için zaman ve diğer koşulların 

belirlenmesinde rol oynar. 

3. Özel olarak belirtilmeyen mekanlarda dini tören, ritüel ve ibadetlerin 

yapılması K.C. Kanunlarında belirtilen kurallara uyarak gerçekleştirilmesine izin 

verilir. 

4. Dini kurumlar din mensuplarından mecburi olarak para toplamaya ve 

onlarda herhangi bir para birimi almaya ve namusuna, şerefini zedelemeye hakkı 

yoktur. 

5. Müslümanların eski dini ritüellerine (ayin) izin verilir- müslüman geleneğine 

göre bir camide, Müslümanlar için bir ailede sünnetin yapılması ve evliliğin 

kutsanması, ayrıca Hıristiyanlar için vaftizin, bir kilisede düğünün yapılması ayrıca 

evlilik sivil kayıtın yapılması durumunda.  

 

 2.10.5. Dini Literatür ve Dini Amaçlar İçin Eşyalar 

 

K.C. DİÖDKK’nın dini literatür ve dini amaçlar için eşyalar hakkında 

22.maddede bilgi verilmektedir.   

1. Dini Kurumlar dini literatür, edebiyatları, dini audio ve başka basılı 

materyalleri K.C. Kanunlarında belirtilen maddelere uygun şekilde üretmeye, satın 

almaya, K.C. sınırı dışına götürmeye, getirmeye, saklamaya ve yaymaya yetkilidirler. 

2.  K.C. kanunlarını, dini hoşgörüsüzlüğe yol açan ve toplumun ahlaki 

temellerinde değişiklik çağrıları içeren, dini ayırım yapmaya yönelik davetleri içeren 

dini sesli ve görüntülü materyalleri, edebiyat, literitür, audio ve video materyalleri 

getirmek, saklamak, üretmek, sınır dışı çıkarmak, yayıltmak yasaktır.  

3.  K.C. DİDK sesli ve görüntülü dini audio ve video materyalleri, dini literatür 

ve edebiyatları din uzmanlarına kontrol ettirme, dini ekspertiz yaptırma hakkına 

sahiptir.  



90 

 

Dini literatürler kütüphane fonu tarafından alındığında din uzmanları 

tarafından kontrol edilmelidir. 

K.C. mevzuatı ile belirlenen usule uygun olarak kayıtlı dini kurumlar, devlet 

yetkililerinin ve yerel özyönetim kurumlarının talebi üzerine, basılı yayınlarda, 

fotoğraf, ses ve video ürünleri ve diğer malzemelerde, filmlerde, dini aşırılık 

unsurlarının varlığı hakkında açıklama yapma hakkına sahiptir.  

4. Dini kurumlar faaliyetlerini yürütürken tam olarak isimlerini ve 

mezheplerini (itiraflarını) belirtmeleri gerekmektedir. 

5. Dini kurumlar tarafından üretilen yayınlar, diğer basılı, sesli-video 

materyaller, tam adı ve hangi mezhebe (itiraf)  bağlı olduğuna dair işaretleme ile 

işaretlenmelidir. 

6. Dini literatür, ses, video ve dini içerikli diğer materyallerin dağıtımı, dini 

kuruluşlar tarafından mülkiyet hakları dahilinde yapılabileceği gibi, devlet idareleri 

tarafından bu amaçlar için öngörülen şekilde tahsis edilen yerlerde de yapılabilir. 

Halka açık yerlerde (sokaklarda, bulvarlarda), apartmanları, çocuk 

kurumlarını, okulları ve yüksek öğretim kurumlarını gezerek dini nitelikteki literatür, 

basılı, sesli-video materyallerinin dağıtılması yasaktır. 

7. Vatandaşlar ve dini kurumlar, seçtikleri herhangi bir dilde dini literatürün 

yanı sıra diğer nesneleri ve materyalleri sadece ibadet yerlerinde ve özel mağazalarda 

dini amaçlarla edinme ve kullanma hakkına sahiptir. 

8. Basılı yayınların, film, fotoğraf, ses ve video ürünlerinin ve dini aşırılık, 

ayrılıkçılık ve köktencilik fikirlerini içeren diğer malzemelerin ithalatı, üretimi, satın 

alınması, nakliyesi, iletilmesi, depolanması ve dağıtımı, K.C. mevzuatına göre 

sorumluluğa getirir. 

9. Basılı yayınların, film, fotoğraf, ses ve video ürünlerinin ve dini aşırılık, 

ayrılıkçılık ve köktencilik fikirlerini içeren diğer materyallerin ithalatı, üretimi, satın 

alınması, nakliyesi, iletilmesi, depolanması ve dağıtımı üzerindeki kontrol, yetkili 

devlet organları K.C. DİDK, Ulusal Güvenlik ve İçişleri Bakanlığı tarafından 

gerçekleştirilir.  

 

 

 



91 

 

2.10.6. Dini Kurumların, Misyonların Uluslararası İlişkileri 

 

K.C. DİÖDKK’nın dini kurumları, misyonların uluslararası ilişkileri 

hakkında 23.maddede bilgi verilmektedir.   

 

1. Dini kurumlar, Misyonlar K.C. Kanunlarına uygun şekilde Uluslararası 

bağlantıları kurmaya yetklidirler. Ancak bu yetki ancak dini eğitim almak, ziyaret ve 

başka ülke vatandaşını bu amaçlarla çağırmaya yetkilidir. 

2. Dini Kurum, Misyon K.C. DİDK ile anlaşma yaparak K.C. DİDK onayı ile 

başka ülke vatandaşını kendi kurumunda eğitim yaptırtmak yada uygun uzmanlık  

alanında çalıştırmak amacıyla K.C. Kanunlarına uygun şekilde davet etmeye 

yetkilidirler. 

 

2.10.7. Dini Kurumların Resmi Kayıta Alınması 

 

K.C. DİÖDKK’nın dini kurumların resmi kayıta alınması hakkında 

10.maddede bilgi verilmektedir.   

 

1. K.C. topraklarında faaliyetini sürdüren dini kurumları ve dini amaçlı 

tesisleri resmi kayıt altına alma işi ile K.C. DİDK ilgilenir. 

Dini kurum, K.C. DİDK tarafından verilecek olan kayıt işlemleri ile ilgili 

belgeyi aldığı andan itibaren dini faaliyetini sürdürme imkanını kazanacaktır. 

2. Dini kurumun resmi kayıt altına alınması için kurucular tarafından aşağıdaki  

belgelerin (devlet veya resmi dilinde) sunulması lazım: 

- kayıt başvurusu; 

- başvuruya ayrıca, dini bir kurum ve misyon oluşturulmasının başlatıcıları olan 

ve kanun önünde tüzük kapsamında sorumlu olan Kurucu Konsey üyelerinin 

noter tasdikli bir listesi bulunmalı (ad, soyad, doğum tarihi, ikamet yeri, 

uyruğu, pasaport bilgileri belirtilmiş şekilde); 

- devlet ve resmi dillerde dört nüsha olarak düzenlenmesi gereken kurucu 

(kurucular) tarafından onaylanan eğitim kurumunun tüzüğü; 



92 

 

- dini bir kurumun kurulmasına ilişkin kurucu meclis, karar veya emir (kurucu 

anlaşma) tutanakları; 

- dinin ortaya çıkış tarihi, faaliyet biçimleri, kullandığı yöntemleri, eğitim, aile 

ve evliliğe karşı tutumu, medeni hak ve yükümlülüklerle ilgili olarak kurumun 

üyeleri ve takipçilerinin sağlığına yönelik özellikleri ile ilgili bilgi; 

- oluşturulmakta olan dini organizasyonun tam adı hakkında bilgi; 

- belirtilen bölgede oluşturulacak dini kurumun yerini (yasal adresi) onaylayan 

bir belge (kendi mülkü için satın alma ve satış sözleşmesi, kira sözleşmesi, 

mülkün karşılıksız sağlanması için sözleşme, resmi yazı vb.); 

3. Dini kurumların ve misyonların sicil kayıtları, başvurunun yapıldığı tarihten 

itibaren en geç otuz gün içinde, Kırgız Cumhuriyeti'nin yürürlükteki 

mevzuatına uygunluklarını kontrol etmek için gerekli belgelerle birlikte 

sunulmalıdır; 

- K.C. DİDK ek bilgi talep etme ve ilgili kurumların sonucunu alma ve ayrıca 

başvuranın kurucu belgelerini dini uzmanlığa gönderme hakkına sahiptir. Bu 

durumda, başvurunun değerlendirilmesi bir ay daha uzatılır; 

- Dini kurumun tüzüğüne yapılan eklemeler ve değişiklikler, bir dini kurumun 

sicil kaydı ile aynı şekilde ve aynı süre içinde kayıt yenilemeye tabidir. 

- Dini kurumların K.C. DİDK kayıt alımından kaçınmaları, K.C. mevzuatına 

göre sorumluluk gerektirmektedir. 

4. Dini kurum, K.C. Cumhurbaşkanlığına bağlı DİDK tarafından verilecek olan 

kayıt işlemleri ile ilgili belgeyi aldığı andan itibaren dini faaliyetini sürdürme 

imkanını kazanacaktır. 

5. Dini kuruluşların Devlet tescili (yeniden tescili) Adalet Bakanlığının il 

kurumları tarafından K.C. mevzuatında öngörülen şekilde gerçekleştirilir. 

 

2.10.8. Dini Faaliyetler İçin Kırgız Cumhuriyetine Gelmiş Yabancı Ülke  

            Vatandaşlarını (Misyonerleri) Resmi Kayıt altına alma 

 

K.C. DİÖDKK’nın dini faaliyetleri için Kırgız Cumhuriyetine gelmiş yabancı 

ülke vatandaşlarını (misyonerleri) resmi kayıt altına alma konusu 12.maddede 

belirtilmektedir.   



93 

 

1. Dini faaliyetleri sürdürmek amacıyla K.C. topraklarına gelen yabancı bir 

vatandaş (bundan sonra misyoner olarak anılacaktır) K.C. Kanunlarına uygun şekilde 

K.C. DİDK’da kayıttan geçmelidir. 

2. K.C. topraklarında misyonerlik faaliyeti, kayıtlı bir dini kuruluşu temsil 

eden, daveti ve uygun bir yönlendirmesi olan bir misyoner tarafından gerçekleştirilme 

hakkına sahiptir. 

Misyoner K.C. topraklarında 3 yıldan fazla kalmama hakkına sahiptir.  

3. Misyoner,  K.C. DİDK’da kayıt için başvuruda bulunur. 

Başvuruya eklenmesi gerekenler: 

1) anket; 

2) giriş ve çıkış vizelerinin kayıtlı olduğu pasaportun bir kopyası; 

3) misyonerin K.C. topraklarında kaldığı süreyi gösteren, devlet veya resmi dilde noter 

tasdikli tercümesi ile bir üst kuruluştan sevkin olması; 

4) misyoneri Kırgızistan'a davet eden, dini bir kurum ve misyon oluşturulmasını 

başlatan ve misyonerlik faaliyetlerinden kanun önünde tüzüğe göre sorumlu olan 

Kurucu Konsey üyelerinin noter tasdikli listesi (adı, soyadı, doğum tarihi, vatandaşlığı, 

ikamet yeri, pasaport bilgileri). 

4. K.C. DİDK bir ay içinde yabancı bir vatandaşın (misyoner) sicil kaydı 

başvurusunu inceler ve bir karar verir. 

 K.C. DİDK sunulan belgelerde yer alan bilgilerin doğruluğunu kontrol etmek 

amacı ile ilgili devlet kurumlarına veya diğer sivil kuruluşları aracılığıyla ek bilgi talep 

etme ve sunulan belgeleri dini uzmanlara verme hakkına sahiptir. Bu durumda 

başvurunun değerlendirilmesi 1 ay daha uzatılır.   

5. Kayıttan geçtiğine dair tescil belge 1 yılı geçmeyen süreye verilecektir. 

Görev süresinin sona ermesi üzerine misyon bu madde ve belirlenen usule uygun 

olarak K.C. DİDK’da yeniden kayıt yaptıracaktır. 

6. Faaliyeti kamu güvenliği ve düzeni, etnik gruplar arası ve mezhepler arası 

uyum, nüfusun sağlığı ve ahlakı için bir tehdit oluşturuyorsa, bir misyonerin kaydı 

reddedilebilir. 

Kaydı reddetme kararı verildiğinde, başvuru sahibine, reddetme gerekçeleri 

belirtilerek bu durum yazılı olarak bildirilir. 

Bu karar mahkemede şikayet edilebilir. 



94 

 

7. Bir belge verirken misyonerlere vizelerin uygun şekilde uzatılması 

konularında, K.C. mevzuatının gereklilikleri ve kayıt prosedürü de dahil olmak üzere 

Kırgız Cumhuriyeti'nde kalma prosedürü açıklanır ve ayrıca Kırgız Cumhuriyeti'nde 

kalma prosedürünü ihlal etme sorumluluğu konusunda uyarılırlar. 

8. Misyonerler için vizelerin açılması, Dışişleri Bakanlığı ve K.C. İçişleri 

Bakanlığı tarafından K.C. DİDK onayı ile belirlenen şekilde gerçekleştirilir.  

9. Bir misyonerin, ilgili devlet kurumunun izni olmadan işçi veya serbest 

meslek faaliyetlerinde bulunmasına izin verilmez. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KIRGIZİSTANDA YAYGIN DİN EĞİTİMİ FAALİYETLERİ 

 

Ülkemizde yaygın din eğitimi faaliyetleri bağımsızlığa kavuştuktan sonra 

pekçok zorlukla karşılaşmıştır. Çünkü Sovyetler dönemindeki boşlukları kapatmak 

büyük problemler barındırmaktaydı. Üstelik din eğitiminin yapılmadığı yıllarda dini 

bilgi ve kültürde tamamen uzak bir nesil yetişmişti. Hatta bağımsızlığın ilk yıllarında 

bile halka açık olan yaygın din eğitimi veren yerlere insanlar gelmeye çekiniyorlardı. 

Bununla birlikte egemenliğin ilan edilmesinin ardından yıllardır beklenen yaygın din 

eğitimi faaliyetleri yavaş yavaş harekete geçti.    

 

3.1. KIRGIZİSTANDA YAYGIN DİN EĞİTİMİ VEREN KURUMLAR 

 

Kırgızistanda yaygın din eğitimi alanında islam eğitim verme sistemi KMDİ 

İslami Eğitim Sisteminin Geliştirilmesi Konsepti uyarınca gerçekleştirilmektedir: 170 

Eğitim programı KMDİ Ulemalar şurası tarafından 14.05.2013 senesi №7 kararı ile 

yürürlüğe girmiştir. Kırgızistan’da yaygın din eğitimi kurumlarını medreseler, 

camiler-mescitler ve Kur’an kursları altında değerlendirmeye çalışacağız. Vaaz 

faaliyeti konusunda ise ayrıca bilgi verilecektir.   

1. Kur’an-ı Kerim ezberleme (Hafızlık), Kaarı kana’- Medresede, yazın cami 

ve mescitlerde Kur’an-ı Kerim’i ezberletmek ve öğretmek için Kur’an-ı Kerim 

öğrenme kursları ve hafızlık eğitimi verilmektedir. Öğrencilerin temel dini bilgileri 

alması ve Kur’an-ı Kerim okumayı öğrenmeleri sağlanmaktadır. Daha sonra hafızlık 

yapmak isteyenler ise bu eğitime devam etmektedirler. Dersler genel eğitim veren okul 

derslerinden sonra verilmektedir. Kurslar daha çok yaz aylarında organize 

edilmektedir. Aslında bu programda medrese amacı hafız yetiştirmek olduğu için bu 

tip medreselerde sadece hafızlık amacıyla eğitim verilmektedir. Eğitim süresi 3 

senedir. Öğrencilerin orta yaş seviyesi gençlik grubu için: 16-22 yaş, küçük grub için 

                                                           
170  Кыргызстан мусулмандар дин башкармалыгы, Кыргызстандагы ислам билим берүү 

системасынын өнүгүүсүнүн концепциясы, http://muftiyat.kg/ky/node/116, (04.03.2019). 

(Kırgızistan Müslümanlar Din İdaresi, Kırgızistan'da İslami Eğitim Sisteminin Geliştirilmesi 

Konsepti), http://muftiyat.kg/ky/node/116,  (04.03.2019). 

 



96 

 

8-12 yaş. Amacı: Kur’an-ı Kerim’i ezberletmek, İslam’ın temellerini öğretmek ve 

müslümanların ana görevlerinin ne olduğunu öğretmektir.  

2. İlk Dini Eğitim- 2 senelik medrese eğitimi vasıtasıyla gerçekleşir. Öğrenciler 

temel dini bilgiler konusunda bilgi sahibi olur. Öğrencilerin yaş seviyeleri: genç grup 

için 16-25 yaş, yüksek grup için 30 yaş ve yukarısıdır. Amacı: öğrencilerin eğitimini 

mesleki ve yüksek din eğitim kurumlarında devam edecek yada mesçitlerde din 

görevlisi olarak (İmam, müezzin) yükümlülüğünü taşır.  

3. Orta dini eğitim- Gündüzü orta dini eğitim veren medreseler ile daha farklı 

eğitim sistemi başlatılmaktadır. Öğrenciler dini eğitimini tamamladıktan sonra orta 

seviyede din görevlisi unvanı verilebilmektedir. Eğitim süresi 3 sene. Öğrencilerin yaş 

düzeyi 16-30 yaş. Amacı: öğrencilerin eğitiminin yüksek okullarda, üniversitede 

devam etmelerine yada camilerde orta seviyedeki din görevlileri olmalarına yardımcı 

olmaktır.  

4. Yüksek Dini Eğitim- İslam dini eğitim veren kurumları tarafından gündüz ve 

gece eğitim sistemi uygulanmaktadır. Öğrencilerin temel dini bilimi tam olmayanlar 

bu yüksek din eğitimini almaya devam etmektedirler. Eğitim süresi 4 sene. Amacı: 

camilerde üst düzeydeki din görevlilerin (imam hatip, vaiz, imam), dini kurumlara 

görevlileri ve dini eğitim veren medreselere öğretmenleri hazırlamaktır. Eğitimin 

sonunda arap dili ve şeriat ilimi uzman belgesi verilmektedir. 

KMDİ tarafından başlatılmiş olan İslam enstitütüleri özel yardımlar ile 

faaliyetlerini devam etmektedirler. Eğitim gündüz, gece ve uzaktan olarak 

verilmektedir. Eğitim süresi lisans - 4 sene, Amacı: geniş alanda İslam ilahiyatı şeriyat 

ilimleri uzmanı, arab dil uzmanı.   

  

3.1.1. Medreseler 

 

Kırgızların 19. yüzyıla kadar sistematik bir din eğitiminden söz etmek oldukça 

zordur. Kırgız mektep ve medreselerinin kurulmasının, okullarının oluşumu ile ortaya 

çıktığı görülmektedir. Kokand Hanlığı döneminde Kırgızlar'da din eğitimi birçok 

gelişme göstermiştir. Dini ilimler medreselerde (İslam mekteplerinde) 

okutulmaktaydı. Akmedrese'nin (Oş'ta bir okul) 1841 yılında Kokand Hanlığı'nın 



97 

 

valisi olan Kırgız asıllı Alimbek Datka tarafından kurulduğu belgelenmiştir. 1892'de 

Oş bölgesinde sadece 7 medrese vardı.171 

1909 yılından bu yana Pişpek'te 14, 11'i Karakolda olmak üzere 25 medrese 

faaliyet göstermekteydi. Güney’de ise 169 dini okul faaliyet gösteriyordu.172  

1914 yılında Oş Uezdin'de 1.178 talebesi olan 88 medrese bulunmaktaydı. 

Beşinin 200 talebesi vardı ve bu medreseler Oş şehrinde bulunuyordu. Ayrıca 

Prejevalsk'ta küçük bir Özbek camisinde 45 talebesi ve hocası olan bir medresenin 

varlığına dair bilgiler de bulunmaktadır. Medrese mezunları camilerde din görevlisi, 

çevre köylerde mollalık yapmaktaydılar. Okuldan mezun olan Kırgız çocuklarından 

çok azı Kırgızistan'ın güneyine ve Andijan, Buhara, Hokand gibi diğer şehirlere gidip 

medreselerde eğitimlerine devam edebiliyordular. Bu medreseler, kadı, müftü ve vaiz 

olarak bilinen din öğretmenlerinin yetiştirildiği yerlerdi.173 

1909’da Shabdan Jantay Uulu, Chon-Keminde'de İslami ve laik eğitimi 

birleştiren yeni bir okul açtı. Kazan ve Orenburg şehirlerinden eğitim materyalleri ve 

öğretmenler getirildi. «Eğitim durumuna göre öğretmenler öğrencileri 1-5. sınıflara 

ayırdılar ve din ile birlikte aritmetik, coğrafya öğretildi. Böylece, öğrenciler ilk küreyi 

gördüler". Shabdan Batyr, Kazan, Orenburg ve Ufa'dan öğretmenleri gelip onun için 

çalışmaya davet etti. Onlara iyi maaşlar verdi ve gerekli tüm malzemelere sahip 

olduklarından emin oldu, onlara her yıl 500-1000 ruble'lik bir maaş ödüyordu.174 

19. yüzyılın ikinci yarısında Orta Asya'daki birçok insan, öğretim yöntemlerini 

geliştirmeye çalışarak din eğitiminde reform yapmaya başladı. Bu akımı Tatar 

düşünürü İsmail Gaspralı başlatmıştır. Bu hareket oldukça etkili olmuş ve ilgi 

görmüştür. 1800'lerde geleneksel medrese tarzı din eğitimi sistemine bir alternatif 

getirildi. Usul-u Cedid mektepleri olarak bilinen bu mektepler, gramer, el yazısı, 

                                                           
171 Akramova, (Çözüm Arayışları), s.494. 
172 Кыргыз советтик социалисттик республикасы энциклопедиясы, Кыргыз СССР басма, 

Фрунзе, 1983, б. 268. (Kırgız Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti Ansiklopedisi, Kırgız SSC Yayını, 

Frunze, 1983, s. 268).  
173 Akımjan Kyzy, Kurumları ve Durumu, s.294.  

174 Булан институту, Кыргызстандагы ислами диний билим берүүнү реформалоо: 

Жетишкендиктер жана кыйынчылыктар, 2019 https://bulaninstitute.org/wp-

content/uploads/2021/02/Report-on-Religious-Education-in-Kyrgyzstan.pdf (01.12.2020) б. 6-23. 

(Bulan Enstitüsü, Kırgızistan'da İslami din eğitimi Reformu: başarılar ve zorluklar, 2019 

https://bulaninstitute.org/wp-content/uploads/2021/02/Report-on-Religious-Education-in-

Kyrgyzstan.pdf  (01.12.2020) ss. 6-23).  



98 

 

matematik ve tarih gibi konuların öğretimine ağırlık vermişlerdi. Kırgızlar’da Ekim 

İhtilali’ne kadar 10–15 tane bu tip okul açılmıştır. 175  

Bağımsızlık sonrası ilk yıllarda Kırgızistan’da ilk ve orta öğretim düzeyinde 

din eğitimi-öğretimi veren okullar hiç yok sayılır. Ülkemizde medreselerin öğretim 

programları daha gelişmemiş ve planlanmamış. Bu programlar genellikle 15. asırlarda 

hazırlanmıştır. Medreselerde dersler sosyal bilimleri kapsamaz, sadece dini bilgileri 

içerir. Devletten medreseler destek alamıyorlar, çoğunluğu düzenli yeniliklere ihtiyaç 

duymaktadırlar.  

Ülkemizde din eğitim, öğretim çalışmaları ve faaliyetleri sunulan kurumlar 

statülerine göre enstitü, fakülte ve medrese olarak üç grupta incelenebilir. Sovyetler 

döneminden sonra hızla sayıları artan medreseleri kontröl altına almak ve koordine 

etmek pek mümkün olmadı. 

Kırgızistan bağımsızlığını kazandıktan sonra 1992'de dört farklı okul açıldı. 

Bunlardan ikisi kuzeyde Çüy bölgesinde bulunan Bişkek'te, diğer ikisi ise güneydeki 

en büyük iki şehir olan Oş ve Celalabad'da faaliyet göstermeye başladı. Son yıllarda 

medrese (dini okul) sayısında artış olmuştur. 2003 yılında resmi rakamlar ülkede 

toplam kırk bir medrese olduğunu gösteriyordu ama bu sayı muhtemelen bundan çok 

daha fazlaydı. Medreselerde çalışan öğtermenler, genelde yerel düzeyde din 

hizmetlerinin ve eğitimini koordine eden kazıyatlar tarafından tayin edilirken, 

medreselerde “Direktör”, yani müdür adı verilen sorumlu kişiler tarafından tespit 

edilmektedir. Kısacası, medrese müdürleri ile kazıyat tarafından müştereken 

seçilmektedir.176  

Medreselerin amacı, halkın istediği veya talep ettiği zamanlarda din eğitimi 

vermek, cami ve mescitlerde çalışacak kişiler yetiştirmektir. Medreselerden mezun 

olan başarılı öğrencilerin bir kısmı medreselerde müderris olabilme imkanına sahiptir.  

Bağımsızlıktan sonra ülke genelinde cami ve mescit sayısı giderek arttı. Bu, 

özellikle 1991'de sayısı 39 olan camilerin 2006'da 2.000'in üzerine çıktığı 

Kırgızistan'daki durumun ne kadar ciddi olduğundan haber verir. Kırgız halkının 

ibadet yerleri hakkında kendilerine has bir düşünce tarzı vardır. Mescit, insanların 

                                                           
175  Akramova,( Çözüm Arayışları), s. 
176 Ahmet Cihan, Kırgızistan’da Din Eğitimi Veren Kurumlar, Islâm Araştırmalar Dergisi, Sayı 14, 

2005, http://www.isam.org.tr/documents/_ dosyalar/_pdfler/islam_ arastirmalari_ dergisi/ 

sayi14/111_124.pdf (11.07.2017) ss. 116-117.  



99 

 

namaz kılmak için gittikleri bir yerdir ve genellikle herkesin okunan duaları 

görebilmesi için tek katlı olarak inşa edilir. Camiler farklıdır - genellikle birkaç kat 

üzerine inşa edilirler, böylece insanlar mahremiyet içinde dua edebilirler. Camiler, 

çocukların Kur'an-ı Kerim ve İslam dini bilgilerini öğrenebilecekleri yerlerdir. Bu 

bilgiyi erkek imamlar erkek çocuklara, "atinça" denilen kadın görevliler ise kızlara 

öğretir. 177 

K.C. DİDK’nun verdiği bilgiye göre, kayıttan geçen 112 medrese var. Bölgeler 

aralık medrese sayısı Tablo 2 de gösterilmiştir. Bunların %64’ü ülkenin güneyindedir, 

ayrıca kuzey taraftaki medreseler çabuk gelişmektedir. 

 Ülkede medreselerin öğrencilerin veya okumak isteyenlerin genel olarak 9. 

veya 11. Sınıfı tamamlamış ve mezuniyet belgesi olan öğrencileri sözlü mülakat 

sonrasında kabul ediyorlar. Öğrenciler tarafından yıllık olarak medreseye para 

ödenmektedir, bu yüzden başvuran adayların çoğunluğunun tamamı kabul 

edilmektedir. Öte yandan her medrese öğrenci sayısını kendi belirlemektedir, yani 

devlet yada Milli Eğitim Bakanlığı tarafından belirlenmiş belirli öğrenci sayısı yoktur. 

Bu da olsa medreseler fazla gelir elde edebilmek için çok öğrenci sayısını kabul edip, 

onların eğitim ve öğretim şartlarına yeteri kadar ilgi gösterilmemesi olabilmektedir. 

 Yaz ve kış dönemlerinde talebelere birer ay tatil verilen medreselerdeki eğitim 

süresi, hazırlık sınıfları dahil, dört ile altı yıl arasında değişmektedir. Fakat bazı 

öğrencilerin daha kısa veya uzun bir süre medreselerde kaldığı tespit edilmiştir.178 

Medreselerin çoğu yatılı olarak öğrencilere eğitim vermektedirler, bazı 

medreselerde koşullar iyi durumda değildir. Okutulan dini kitaplar uzmanlar 

tarafından gözden yeterli kadar geçirilmemiş ve onlara ilgili kurumlarca denetim 

yapılmamış. Manevi ve kültürel değerlerin gelişmesine yardımcı olmak, değerli ve 

anlamlı çalışmalar yapmak, din eğitimi programları hazırlamak önemlidir. 

Medrese programını tamamlayan öğrenciler orta, iyi ve mükemmel olmak 

üzere üç farklı düzeyde diploma ve sertifika almaktadır. KMDİ ve Kazıyat bu 

dereceleri tasdik eder. Medreseler devlet diploması vermezler, çünkü devlet 

standardına uygun olarak bir lisans almadıkları içindir ayrıca akreditasyon 

                                                           
177 Hüseyin Yılmaz, “Kırgızistan’da Misyonerlik ve Din Eğitimi”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi,  XI, .1, , s. 116. 
178 Mayramkan İsabaev, “Kırgızistan’da Kur’an Eğitimi ve Müesseseleri” (bitirme tezi), Oş 

     Devlet Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi, 2005, s 21.  



100 

 

denetiminen’da geçmemektedirler. Bu nedenle, mezunlara diploma verilir ancak  

sertifika derecesinde olmaktadır bu diplomalar. Medreseden mezun olan çocuklara 

dini bir sertifika verilir. Bu sertifika devlet sertifikası olarak sayılmaz. Bu belgelerle 

mezunlar, medrese veya camilerde imam olarak çalışabilirler.179 

Mezunların çoğu dini alanda çalışmaktadır. Medrese mezunları mahalle ve 

köylerde imamlık, müezzinlik, hacılık, hafriyat, müftülük kadrolarında çalışabilirler. 

2002 yılında gerçekleştirilen bir araştırmaya göre, Kırgızistanda imamların % 98’inin 

sadece namaz kıldırabilecek seviyede olduğu, az süre bildikleri; % 38’inin ise kıraatli 

tecvidli düzgün bir şekilde Kuran okuduğu tespit edilmiştir. 180 

 Farklı medreseler, farklı dini bilgi alanlarında uzmanlaşmıştır. Bazıları Kuran'ı 

ezberlemeye odaklanırken, diğerleri geleneksel dini bilimler üzerinde uzmanlaşmıştır. 

Hafızlık eğitimine başlayan öğrenciler Kuran'ı hızlı bir şekilde öğrenebilirken, bazıları 

daha uzun sürebilir. Ancak çoğu Kuran'ı ezberlemeyi üç yılda tamamlayabilir. 

Bazılarının ise  Kuran'ı ezberlemesi 10-15 yılı bulabilir.181 

Daha önemli bir konu olarak fiziki koşulların kötü durumda olması çok 

düşündürüyor. Özellikle ders gördüğü yerler, yatakhane, yemekhane ve banyo olarak 

kullandıkları odalarda  yeterli hijyenin sağlanmadığı görülüyor. 

2016 senesinde Kırgızistanın Bişkek, Oş şehirleri ve 7 bölgesindeki dini 

okulların, medreselerin müdürlerinin, öğretmenlerinin bilim seviyeleri KMDİ 

tarafından kontrol edilmiştir. Sonuçta Isık-Göl bölgesinen 1, Talas 3, Çüy 14, Calal-

Abad 6, Batken 6, Bişkek 3, Narın 2, Oş bölgesinen 7, Oş şehrinden 2 toplam 44 

medrese, Çüy 1, Calal-Abad 1, Bişkek 1, Oş bölgesinen 2, toplam 5 enstitütü ve 

Bişkekten 1 üniversite katılmıştır. Toplam 11 müdür: Çüy bölgesinen 4, Calal-

Abadtan 2, Batkenden 1, Bişkekten 1, Oş bölgesinen 3 müdür ve Bişkekten 1 rektör 

bilim seviyelerini değerlendirmeye şans kazanmışlardır. Isık-Göl bölgesinen ve Oş 

şehrinden %100, Calal-Abad bölgesinen %86, Talastan %75, Narından %67, 

Bişkekten %60, Çüy bölgesinen %49, Batkenden %47, Oş bölgesinen %32, toplam 

ülke çapında medreselerin % 40’ı yeterliliğe katılmışlardır.  

Sınavın bütün taleplerini karşılayarak, sınavı başarı ile geçiren müdürlerin 

sayısı 5: Calal-Abad bölgesinen 1, Batkenden 1, Bişkekten 1, Oş bölgesinen 2.  

                                                           
179 Abduşukur İsmailov, KİÜ,Teologiya Fakültesi Dekanı  ile ropörtaj 2019. 
180 Cihan, Kırgızistan’da Din Eğitimi Veren Kurumlar, s.118. 
181 Cihan, Kırgızistan’da Din Eğitimi Veren Kurumlar s,118. 



101 

 

Bir sene sonra tekrar sınava katılmaya hak kazanan öğretmenlerden: Çüy 

bölgesinen 1, Calal-Abadtan 3, Oş bölgesinen 1, toplam 5 öğretmendir. 

Orta öğretim diploması olmadığı için sınavı geçenlerin listesinen çıkarılmış 

müdürler: Çüy bölgesinen 3, Calal-Abadtan 1, Oş bölgesinen 1, toplam 5 müdür. 

Diploma eksikliği nedeniyle sınavı geçenlerin 5 müdür ve sınavı başarı ile 

kazanan 102 öğretmenden 84’ü listeden çıkarılmıştır. Orta öğretim diploması olduğu 

nedeniyle sınavı 18 öğretmen kazanmıştır. 

Diploma eksikliği nedeni ile seneye sınava girme şansını kaybeden toplam 9 

öğretmen var. Onlar Çüy bölgesinden 3, Calal-Abadtan 3, Batken’den 1, Bişkek’ten 1, 

Oş bölgesinden 1. 

Ahlak değerleri açısından sınavdan geçenlerin listesinen Calal Abadtan 1 

öğretmen çıkarılmıştır. 

Din alanında Devlet politikasına direnci (karşılık gösteren) için Bişkek’ten 

sınavı geçenlerin listesinden çıkarılan 2 öğretmen olmuş. 

Medreselerin sınava katılım oranı %40. Sınavı başarı ile kazanan müdür ve 

öğretmenlerin katılım oranı %45. Sonuç orta göstergesini gösterebilmesi için % 

50’den %70’e kadar endekse sahip olmalıydı. Demek ki, sınavın sonucu tatmin 

edicidir. 

K.C. DİDK’tan kayıttan geçmiş, KMDİ gözetimi altında toplam 105 dini okul 

mevcuttur, onların 83’ü çalışıyor, 22’si çeşitli nedenler ile çalışmamaktadır.  

Mesleki eğitim açısından Çüy bölgesindeki Kara-Balta şehrindeki ‘Kuran 

Nuru’ enstitüsünde kaynaklama, Isık-Ata bölgesinin Drujba köyündeki ‘Nur İslam’ 

medresesinde elektrik, Sokuluktaki Janı-Jer köyündeki ‘Ravza’ medresesinde terzi, 

Alamüdün bölgesinin Araşan köyündeki ‘Abdulla bin Abbas’ medresesinde 

kaynaklama, Bişkek şehrindeki ‘Abdullah ibnu Mas’ud’ medresesinde aşçı v.s. ek 

olarak mesleki dersler okutulmaya başlanmıştır. Güney bölgedeki 5 medreseye ek 

olarak mesleki derslerin de eklenmesi planlanmaktadır. Bundan ziyade tarım, 

bahçıvanlık ve ingilizce kursların ana derslerin programlarına eklenmesi yetkililer 

tarafından görüşülmektedir. 

KMDİ tarafından bütün dini okullar için okul programları belirlenmiştir, ancak 

bu programın çerçevesinde düzenlenen okul planının gerekli yetkililer tarafından 

onaylanıp, K.C. DİDK’e gönderileceğini bildirilmiştir. 



102 

 

Kırgızistan Cumhuriyetinin dini alandaki Devlet Politikasın gerçekleştirmek 

için 2014-2020 senesi içerisinde yapılması gereken işlerin Planının 6.1, 6.5, 6,6. 

Maddelerine ve K.C. DİDK müdürünün 2016.yılın 28 Ekimindeki 270 Numaralı 

Kararnamesine göre Kırgızistanın bölgelerindeki dini okulların faaliyetlerini 

yürütmeleri ile ilgili 1-30 Kasım tarihi arasında geniş kapsamlı bir izleme (monitoring) 

gerçekleşmiştir. 2016 senesinde toplam 74 dini okullara izleme yapılıp, 35 yazılı uyarı 

gönderilmiştir. K.C. DİDKnun bölgedeki temsilcileri yardımı ile resmi yazılı uyarıda 

belirlenen eksikliklerin yerine getirilmesi ile ilgili gerekli işlemler yapılmaktadır. 

İslam yönlü 1 üniversite, 5 enstitütü, 68 medrese, 11 Hıristiyan yönlü dini okullardan 

1 üniversite, 2 enstitütü, 8 Hıristiyan orta okulu ve dini genel okulu tam olarak 

kontrolden geçmiştir.  

Bu dini okulların bulunduğu yere göre: 

- Bişkek şehrinde 6 İslam yönlü (1 üniversite 5 medrese), 5 Hıristiyan yönlü dini okul 

(1 enstitütü, 4  Hıristiyan orta okulu); 

- Çüy bölgesinde 27 İslam yönlü (3 enstitütü, 24 medrese), 6 Hıristiyan yönlü dini 

okul ( 6 Hıristiyan orta okulu); 

- Isık-Göl bölgesinde 1 dini okul ( 1 medrese); 

- Narın bölgesinde 2 dini okul (2 medrese);  

- Talas bölgesinde 4 dini okul (4 medrese); 

- Calal-Abad bölgesinde 7 dini okul (1 enstitütü, 6 medrese); 

- Oş şehrinde 3 dini eğitim kurumu, 

- Oş bölgesinde 15 dini eğitim kurumu, 

- Batken bölgesinde 10 dini eğitim kurumu denetlendi.  

Dini okulların faaliyetleri Kırgızistan Cumhuriyeti Anayasasına, normatif 

yasal eylemlerine, KMDİ ve kendi Tüzüğüne göre yürütülmektedir. Bu dini eğitim 

kurumları Kurani Karim, hadis, ‘Ahli Sunna val Jamaat’ akidesi, fikh dini kitapları ve 

alimlerin eserlerin yardımı ile ve İmam Maturidi ve Hanefi mezhebine göre 

faaliyetlerini sürdürmektedir. Dini okulların ana hedefleri olarak öğrencilerin ruhsal 

ve ahlaki eğitimine dikkat etme, kaliteli eğitimi sağlamak, öğretimin kalitesini 

kontrole almak, öğrencileri ahlaklı olmaya öğretmek, dini aşırılık ve radikalizmi 

önlemek için zamanında doğru bilgi vermektir.  



103 

 

Dini Eğitim veren kurumların müdürleri ve öğretmenleri hakkında söz edersek, 

tasdik komisyonunun kararına göre hem müdürün hem de öğretmenlerin devletin 

tanıdığı dini veya laik yüksek eğitimi tamamladığına dair diploma, yada 9-11 sınıfı 

bitirdiğine dair belgesinin olması lazımdır. Tasdik komisyonunun kararına göre 

sınavdan geçen müdür ve öğretmenler çalışmaya yetkilidirler. Ancak, yapılan 

araştırmalar sonucunda sınava girmeyen yada sınavı geçemeyen müdür ve 

öğretmenlerin çalışmasına devam ettikleri ortaya çıktı. Dini eğitim aldığına dair 

belgesi bulunmayan adamın Dini Eğitim Kurumunun Müdürü olduğu belli olmuştur.  

Örnek olarak bir medresenin müdürünün yüksek laik eğitimi yoktur ve Kırgız Devlet 

Hukuk Akademisinde 2.sınıfta eğitim alıyor olduğu, daha bir İslam Enstitütünün 

müdürünün genel orta eğitimine dair belgesi olmadığı için sınava girenlerin listesinden 

alınmaya çalışılmıştır  v.s.  

Güney bölge ile ilgili (Oş, Calal –Abad, Batken bölgeleri): toplam 35 dini 

eğitim kurumlarına gözlem yapıldı. Onların 3ü İslam Enstitütü, 32i medreseler. 

K.C..DİDKnan kayıttan geçmeleri lazım olanlar: ‘Kurmanjan Datka» medresesi,  

Calal-Abadda “İmam Azam” ve  ‘Bibi-Rabiya”  medreseleri.  

 Toplam olarak dini eğitim kurumlarına ve medreselere yapılan gözlemler 

sonucuna bakarsak kurumların eğitim seviyesi, eğitim verme imkanları önceki 

senelere göre ilerlediği belli oldu. Medreselere başvuran öğrencilerin sayısının artışı, 

anne-babaların son zamanlarda çocuklarının medreselerde eğitim almalarını 

istemelerinin artışını gösteriyor. Demek ki, gelecekte dini eğitim alabilmek için 

modern koşullara ihtiyaç duyulacağı mümkündür. Çünkü seneler önce medreseler 

öğrencilere bedava eğitim verirken, son yıllarda medresede eğitim alabilmek için 

10.000-20.000 som arası ödemesi gerektiği ve anne babaların itiraz etmedikleri 

görülmektedir. 

 Ülke çapındaki medreselere yapılan gözlemlerin sonuçları öğrencilerinin kendi 

medreseleri hakkındaki düşüncelerini, önerilerini, kendilerinin gelecekteki planları, 

eğitimleri hakkındaki bilgileri içerdi. Daha detaylı bilgi için araştırmanın sonuçları 

bölümünde vermeye çalışacağız. 

Yapılan gözlemler ve insanların görüşleri gösteriyor ki, medreselerde 

öğretmenlik yapanların çoğunluğunun resmi örgün eğitim almamış olduğu, aksine 

medrese eğitimi aldığını yada bir kaç hocadan özel din dersi görmüş olduğu 



104 

 

bilinmektedir. Dini Eğitim Kurumları bugün ciddi maanada gözden geçirilmelidir, 

geçmiş senelere bakarsak hatta egemenlik dönemindeki yıllara kıyaslarsak 2017 senesi 

din eğitim alanında gelişmeler var. Ama bu yeterli değildir, dini eğitim kurumları, 

medreseler, yaygın din eğitimi bir üst seviyeye getirilmelidir. 182 

 

3.1.2. Camiler     

 

Toplumdaki her yaştan bireyin dini yönden bilgilendirilmesi ve aydınlatılması 

bakımından camiler önemli birer yaygın din eğitimi merkezleri durumundadır. 183  

İslam, din öğretimine çok önem veren bir dindir. Medreselerin açılışına kadar 

İslami öğretilerin öğretilmesinden büyük ölçüde mescitler sorumluydu. Camiler, 

Müslümanların ibadet etmek ve dinlerini tefekkür etmek için geldikleri yerlerdi. 

Ancak zamanla daha fazla insan okullara ve bilim kurumlarına gitmeye başladı ve 

camiler farklı amaçlarla hatta farklı dinden insanlar tarafından kullanılmaya başlandı. 

Çünkü camiler hangi dinden, hangi sosyal sınıftan olursa olsun herkese açıktır. 

Camiler eğitim için insanların evlerinden daha uygundu, çünkü Peygamber Efendimiz 

eğitimi insanların bir arada barış içinde yaşamalarına yardım etmenin bir yolu olarak 

görmüştü. Bu nedenle camiler daha ilk günden itibaren eğitim kurumları olarak hizmet 

vermeye başlamıştır. Efendimizin ardından zamanla burada farklı bilim çevreleri 

oluşmaya başlamıştır. Bu anlamda, camilerde sadece dini ilimlerin değil diğer 

ilimlerin de öğretildiğini görmekteyiz. Kur'an, Hadis, Fıkıh, Edebiyat, Tarih, Tıp ve 

Astronomi gibi ilimler bunlara örnektir.184  

İslam’ın ilk yıllarında eğitimde dini konulara ağırlık verilmiştir. Alimler eğitim 

ve öğretimlerini camilerde ve diğer ibadethanelerde sürdürüyorlardı. Esasen bu usülü 

başta Hz.Peygamber ihdas etmişti. Peygamber'in vefatından sonra, bazı büyük İslam 

alimleri, onunla aynı yolu izlemişlerdir. Başta Ebu Hanife ve İmam Malik gibi büyük 

imamlar veya bilginler bu yolu takip etmişler ve çevrelerinde geniş ilim halkaları 

oluşturmuşlardır. Böylece ‘Peygamber Mektebi’ni devam ettirmişlerdir. Ebu Hanife 

ve İmam Malik, Peygamberimizin yolundan giden alimlerdi. Pek çok ilim öğrenerek 

                                                           
182 Abdulmacid Asomudinov Muhammad mustafa medresesi müdürü, roportaj,  Bişkek, 2017. 
183 Cebeci, ‘Din Eğitimi Bilimi ve Türkiyede Din Eğitimi’, s. 216. 
184 Kerim Yavuz, Günümüzde Din Eğitimi, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları 1, 

Adana, 1998, s. 277. 



105 

 

diğer alimlere aktarmışlardı. Mescitler ve camiler, başlangıçtan itibaren insanların 

İslam'ı öğrenip yetiştirebilecekleri yerler olmaya başladı. Bu özellikle küçük yerleşim 

yerlerinde geçerliydi.185 

Başlangıçta eğitim öğretimin kurucusu, idarecisi, planlayıcısı, ilk 

programlayıcısı ve nihayet asıl öğretmeni hiç şüphesiz Hz. Peygamberin kendisi idi.  

Hz. Muhammed peygamberliğin daha ilk günlerinde İslami hareketi 

başlatmıştır. Bu hareket hızla yayıldıktan sonra eğitim-öğretimin yaygınlaşmasına 

yardımcı olmak için yeni öğretim yerleri ve yeni öğretmenlere ihtiyaç duyulmuştur. 

İslam’ın yeni bölgelere hızla yayılmaya başlaması ‘Peygamber Mektebi’  kurulma 

gerekliliğini de hızlandırmıştı.186 Camiler, insanların din hakkında resmi olmayan bir 

şekilde din eğitimi alabilecekleri mekanlardır. Bu cami temelli eğitim merkezlerinin 

bazıları çok popülerdir ve birçok kişiye dini eğitim vermektedir.187 

Günümüzde Kırgızistan’da dini eğitim hizmeti örgün eğitim çerçevesi içinde 

yeteri ölçüde verilmemektedir, okullarda verilen din dersleri nitelikli değildir. Bu 

nedenle yaygın din eğitimi büyük ölçüde KMDİ’ye bağlı camilerde yürütülmektedir. 

Okul dışında dini ve ahlaki öğretime destek veren en tanınmış yaygın öğretim yerleri 

şüphesiz camilerdir. Camiler, tarihsel geleneğe de uygun düşecek biçimde Kur’an ve 

ilmihal bilgilerinin öğretildiği yerler olarak varlıklarını hala korumaktadırlar. Ancak 

öte yandan ülkemizde eğitim veren camilerin değerlendirilmesi ve burada görev yapan 

elemanların bilimsel yaklaşımla değerlendirilmesi gerekmektedir. 

Ülkede bugün mevcut 2504 cami vardır. Camilerdeki görevli elemanlar 

mesleğini sevgi, istek ve samimiyetle yaparsa, manevi ve milli sorumluluğunu yerine 

getirmiş olacaklardır. Onların davranış ve sözleri halk üzerinde örneklik üreten bir 

etkiye sahiptir.  

Bu noktada yapılan mülakatlarda katılımcıların bildirdiklerine göre bazı  cami 

görevlilerinin eğitimi, davranışları, bilgi ve becerileri oldukça zayıf bulunmaktadır. 

Nitekim son döneme kadar vaaz ve hutbeler hazırlıksız yapılıyor ve gerekli bilgiler 

doğru bir şekilde aktarılamıyordu. Ancak son dönemlerde K.C. DİDK ve KMDİ 

tarafından  yapılan  çalışmalar  neticesinde bu sıkıntılar giderilmeye başlandı. 

                                                           
185 Yavuz, Günümüzde Din Eğitimi, s.279. 
186 Kerim, Günümüzde Din Eğitimi, s.278.  
187 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, s.296. 



106 

 

Ancak şu bir gerçektir ki, cemaat eğitimi önemle üzerinde durulması gereken 

bir konudur. Çocuklar ve gençlerin eksik kalan bilgilerinin tamamlanması, 

yetişkinlerin toplumla birlikte eski bilgilerinin gözden geçirilip yeni ve doğru bilgilerle 

donatılması önemli bir görevdir. Burada eğitim kaliteleri hakkındaki görüşler ise 

tartışılmalıdır. En azından bunların pek çoklarında temsilci ve öğreticilerin kendilerini 

yeterince yetiştirememiş, yenileyememiş, dünyadaki eğitim ve öğretim 

hareketlerinden ve onların gelişmelerinden beslenememiş ve böylece kendi 

alanlarında veya dini yada fikri saplantı içerisinde çakılı kalmış olmaları, onları 

görevlerinin yürütülmesinde olumsuz etkilemiş ve bu durum onların başarılarını 

gölgelemiştir. Aslında sağlıklı ve bütünleşmiş bir toplum hayatının gerçekleşmesinde 

dinin temsilcileri ve eğitimcilerinin önemli sorumluluk ve yükümlülükleri vardır. 

Kırgız toplumunda bir imamın rolü önemlidir, ancak onlar esas olarak günde 

beş vakit namaz kıldırmak gibi geleneksel dini faaliyetleri yürütürler. Bu, toplumun 

ve toplumun sorunlarının çözülmesine yardımcı olmaktan ise onlar klasik sınırlar  

içerisinde faaliyetleri yürütmektedir. Müftülük din görevlisi yetiştirme konusunda iyi 

bir iş ve sonuç yeterince çıkaramıyor ve bu Kırgız toplumu için bir sorun haline 

gelmiştir. Müftülük, din görevlilerini daha iyi yetiştirebilmesi için devlet tarafından da 

desteklenmelidir. Sadece müftülük gereken kadroları yetiştirmesi lazım diye 

bakılmamalıdır. 188 

Ayrıca kadın vaizlerinin sayısının azınlığı nerdeyse yok denecek kadar az 

olması, din eğitimindeki büyük bir eksiktir. Bayram günleri, Cuma günleri kadınlar 

vaaz dinlemekten yoksundurlar. Bu açıdan, bu eksikliği gidermek amacıyla yaygın din 

eğitiminin toplumun tümüne, cinsine, yaşına bakmaksızın konferanslar şeklinde 

verilmesini sağlamak gerekir. 

Kırgızistanda camilere erkekler giderler. Genellikle bir katlı olup, namaz 

kılacak mekan ve avludan oluşmaktadır. 

 

 

 

 

                                                           
188  Timur Kozukulov, Kırgızistan’da Dini Kurumsallaşma Ve Toplum, Sosyal Bilimler Enstitisü 

Dergisi, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/17477 (12.07.2021) s.187. 



107 

 

3.1.3. Vaaz 

 

Vaaz, halkı kötü davranışlardan kaçındırmak ya da iyi davranışlara yöneltmek 

niyetiyle ahlaki ve dini konularda tavsiye, uyarı ve teşvik sağlayan bir konuşma veya 

yazılı eserdir. İnsanlara dini inançları da öğretmektir. Vaaz eden kimselere vaiz denir. 

Vaizlik, kaynağını Kur’an ayetlerinden ve hadislerden alan geleneksel bir meslektir.189 

Zariyat süresi, 55 ayet: “Sen öğüt ver! Çünkü öğüt, inananlara yarar sağlar”.190 

Nisa süresi, 63 ayet: “Onların kalplerindeki Allah çok iyi bilir. Onlara yüz 

verme ; onları uyar; onlara konuş; ruhlarına işleyen etkili söz söyle”. 191 

 Vaazın hem teorik hem de pratik bir tarafı vardır. Vaizlik eğitimi, camilerde 

vaizler tarafından incelenen bir konudur. Vaizlik, camilerde vaizler tarafından 

yürütülen önemli bir iştir. Dini kavramları öğretmek için kullanılabilir ve genellikle 

insanları hayatlarını Allah’ı memnun edecek şekilde yaşamaya teşvik etmenin bir 

yoludur. 192  

İslam dininin ilk devirlerinden itibaren cami ve mescitlerde imamlar ve dini 

ilimlerde yetişmiş kişiler tarafından halka öğüt ve nasihatler verilmiş, herkes bu 

derslere katılarak ders halkaları şeklinde etkinliklerin oluşmasını sağlamışlardır. 

Kırgızlar da dini bilgilerine büyük ölçüde bu yolla sahip oluyorlardı.    

Ülkemizde son zamanlarda camilerde Cuma günleri verilen vaazlar bir sisteme 

bağlanmaktadır. Camilerde verilen hutbeler toplum için önemli konuları esas alır. 

Cuma günleri genellikle dini birlik, uzlaşı ve dayanışma, din ve mezhep bilgileri, 

radikal fırkalara uymama, Hanefi mezhebini benimseme, aile, toplumdaki barış ve 

dostluk konularında hutbeler verilmektedir. Bu konulardan bazıları, özellikle toplumu 

bir arada tutmak söz konusu olduğunda oldukça önemlidir. Halkı dini yönden 

bilgilendirip aydınlatmak görevi kadrolu resmi vaizlere aittir. Resmi vaizlerin 

bulunmadığı bölgelerde bu görev iyi yetişmiş imamlar tarafından yürütülmektedir. 

Genelde camilerde okunan hutbelerin ve verilen vaazların etkili olmadığından 

söz edilir. Bunu yanında bazı vaizlerin etkili oldukları da bilinmektedir. Nikah günü, 

ölüm, çocuk doğumundan sonra isim verme gibi vesilelerle de vaazlar verilmektedir. 

                                                           
189 Suat CEBECİ, Din Eğitimi Bilimi ve Türkiyede Din Eğitimi, s. 213. 
190 Peker, Kur’an Meali, s.476. 
191 Peker, Kur’an Meali, s. 84. 
192 Yavuz, Günümüzde Din Eğitimi, s. 301.  



108 

 

Vaizlerin aldığı eğitimin bilimsel metotlarla yapıldığı söylenemez. Çünkü 

vaizlik ile ilgili ülkedeki İlahiyat fakültelerinde anabilim dalı yada herhangi bir bölüm 

bulunmamaktadır. Bu eksiklikler hizmetçi eğitim kursları ile telafi edilmektedir.  

Vaiz cemaat ile iletişim içerisinde olmalı. Sürekli olarak ‘Ben kimlere vaaz 

edeceğim?’ sorusu içerisinde arayışta olmalıdır. Vaiz inançtan söz ederken ifadeleri 

ile onları içinde bizzat kendisinin yaşadığı hissini uyandırabilmelidir.  

Vaiz; cami, mescit ve diğer ibadethaneler ile hastane, cezaevleri ve müftülüğün 

göstereceği diğer yerlerde vaaz vermekle yükümlüdür. Ayrıca rehberlik 

programlarına, Kur’an kurslarına ve mesleki gelişim kurslarına da katılmaktadırlar. 

Vaizin görevi vaaz vermek, dini konularda vekillik yapmak ve müftünün düzenlediği 

etkinliklere katılmaktır. Ayrıca Müslümanların camilerde ibadet etmelerindeki 

eksiklikleri de inceler ve bulduklarını müftülüğe bildirir. Son olarak vaiz, bireysel ve 

toplumsal davranışları nasıl etkilediğini görmek için görev yaptığı bölgenin sosyal ve 

kültürel yapısını inceler. Müftü, Hutbe ve İrşad Heyeti sunulan rapor gereğince bu 

raporun bulgularını daha sonra tartışır. Bu ise meydana gelen bazı sorunların 

çözülmesine yardımcı olacaktır.193  

 Bir yandan bugün vaizlere yeterince itibar edilmediği fark edilmektedir. 

Örneğin ülkemizdeki genel imaja baktığımızda mesleki bilgilerinin, dünya 

görüşlerinin, genel kültürlerinin çok güçlü olduğunu görüyoruz. Öte yandan 

vaazlarındaki yöntemlerin, hazırlanışlarının ve içeriklerinin genellikle özensiz 

olduğunu görmekteyiz. Öte yandan ikna etme yetenekleri de genellikle güçlü durumda 

değildir.  

 İşte bu ve buna benzer durumlardan dolayı gözlemlerden de elde edildiği üzere, 

insanların Cuma günleri vaaz dinlemeye değil, sadece cuma namazını kılmak için 

camiye geldikleri görülmektedir. 

 

3.1.4. Kuran Kursları  

 

Kırgızistanda okul, lise veya üniversite programlarında yer alan Din Kültürü 

veya Etik dersleri herhangi bir dinin eğitimini öngörmemektedir. Dolayısıyla bu 

derslerde farklı dinler birlikte anlatılmaktadır. Konuların yalnızca İslam dinine özgü 

                                                           
193 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, s.276. 



109 

 

olmaması sebebiyle halk arasında İslam, Kur’an okuma, temel dini bilgiler, namaz, 

dua ve sureler v.s. hakkında genel bilgiye sahip olmak için Kur’an kurslarına ihtiyaç 

duyulmaktadır. Bu kurslar yaz aylarında daha etkindirler. 

Kur’an kursları, faaliyetlerini KMDİ tarafından düzenlenen plan ve 

programlara bağlı olarak yürüten yaygın din eğitim kurumlarıdır. Ülkemizdeki her 

müslüman ve vatandaşın gönüllü olarak din eğitimi almak ve İslam dini hakkında bilgi 

edinmek istediği zaman başvuracağı yer yaygın din eğitimi kurumudur. Burada 

gerçekleştirilen din eğitimi kimseyi mecbur etmeden, tamamen bireylerin gönüllü 

taleplerine bağlıdır. Kur’an kursları İslam dinine mensup olanların kendilerini 

yetiştirmesinin önünü açmayı amaç edinmektedir.  

Kur'an kurslarının vereceği İslami din eğitimi, diğer eğitim kurumlarında veya 

okullarda din eğitiminden edinilen bilgileri pekiştirme, eksikleri tamamlama ve sahip 

olamadıklarını kazandırma konusunda yardımcı  bir eğitim hizmeti olmaktadır. Bu 

nedenle söz konusu eğitim İslam hakkında sağlam bilgilere dayanmalı ve bu bilgileri 

güncellemeye özen göstermelidir. Dolayısıyla Kur’an kursları gibi yaygın din eğitimi 

veren kurumların varlığı kaçınılmazdır. Kur'an kursları, yaygın din eğitimi veren 

kurumlardır, yani laik eğitim sistemi içindeki diğer kurumlarla uyum içinde çalışarak 

İslami din eğitimi ihtiyacını karşılayan yapılardır.194 

Kur’an kursu öğreticilerinin görev, yetki ve sorumlulukları şunlardır: ‘Kurs 

öğrencilerine usulüne göre Kur’an-ı  Kerimi yüzünden okumayı öğretmek, ezber  

çalışanlara usulüne göre Kur’an-ı Kerimi ezberletmek, namaz süreleri ile dualarını 

özüne uygun okunuşlarını sağlamak, meallerini öğretmek, müfredat programına göre 

tecvit, tashih-i hurufu öğretmek, müfredat programına göre itikat, ibadet ve ahlakla 

ilgili dini konularda bilgiler vermektir. Kur'an kursu öğretim elemanları da kursta 

düzeni sağlamak, öğrencilere ve çevreye örnek olmak, program ve etkinliklerin temiz 

ve düzenli tutulmasından sorumludur.195 

Kırgızistanda Kur’an kursları üzerinen tartışılan konuların birisi de, Kur’an 

kursu sayısıdır diyebiliriz. Burada belirtmek gerekir ki, Kur’an kurslarının sayısını 

okul sayısı gibi değerlendiremeyiz. Kurslar genelde tek sınıflıdır ve öğrenci sayısı çok 

fazla değildir. Okulda bir sınıfta 25-34 arası öğrenci varken, kurslarda en fazla 15 

                                                           
194 Aydın, Kuran Kursu, s.1. 
195 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, ss.277-278. 



110 

 

öğrenci olabilmektedir. Kuran kurslarının sayısının artması konusunda olumsuz görüş 

bildirenler ise, eğitimin dinselleştirilmesinin bir tehlike olduğunu belirtmektedirler.  

Oysa Kırgızistanda laik, demokratik eğitim bir sistemi vardır. Kur’an kursları 

yaygın din eğitim kurumları olduğu için, onun sayısının artması başka örgün eğitim 

kurumlarına olan ilgiyi azaltmamaktadır. Aksine, bu kurslar laik eğitim sisteminin 

amaçlarına ulaşabilmeleri için örgün eğitim veren okullara destek sağlamaktadır.  

Kırgızistan’da Kur’an kurslarının sayısı sürekli değişmektedir. Bu kursların 

bazıları eğitimlerinin niteliğine göre kapanabilmekte ya da varlığını 

sürdürebilmektedir. Kur’an kurslarının açılması ya da kapatılmaları kuruldukları 

çevrelerde insanların ihtiyaçları ve ilgileriyle ilişkilidir. İsteyenlerin ihtiyacı sona 

erince eğitime ara verilmekte, daha sonra ihtiyaç duyulduğu takdirde yeniden 

açılmaktadırlar. Bu kursların bazen kayıtsız olarak da yapıldığı görülmektedir. 

Okulların tatil olduğu yaz aylarında okul çocuklarına yönelik yaz kursları da 

mevcuttur. Bu kurslar Kur’an kurslarının bulunmadığı bölgelerde müftülükçe uygun 

görülen camilerde açılmaktadır. Aslında Kur’an kurslarının sayısı az olduğundan çoğu 

zaman camilerde, mescitlerde ve bunların eklentilerinde açılmaktadır ve Kur’an 

okumayı, bazı temel dini bilgileri ve duaları öğrenmeyi, en önemlisi de insanların din 

ile bağlantılarını geliştirmelerini sağlamak açısından çok yararlı olmaktadırlar.  

Dersler cami görevlileri ya da Kur’an kursu öğreticileri tarafından 

verilmektedir. Kurs sonunda verdikleri diplomalar ise resmi görevlerde öğretim değeri 

taşımamaktadır. Din hakkında doğru bilgiler vermenin en önemli taraflarından biri, 

halkın yanlış bilgiler veren dini kurumlara başvurmasını engellemesidir. Bu yüzden 

çocuklara, öğrencilere Kur’an kursunda olsa bile özel eğitime sahip, kaliteli eğitim 

almış, özenle hazırlanmış bir programın yardımıyla ders verecek öğretmen ihtiyacı 

bulunmaktadır.  

Türkiye Cumhuriyeti’nin Kur’an kurslarının kaliteli bir şekilde 

yürütülmesindeki katkı payı çok yüksektir. Mesela, Kırgızistan’da Oş Devlet 

Üniversitesi himayesinde bulunan Araşan Sosyal Bilimler Enstitüsü İlahiyat 

Fakültesi'ndeki Kur'an kursu Türk hayırseverlerin desteğiyle faaliyet göstermeye 



111 

 

başlamıştır. Böylece 2011 senesinden  itibaren yüz bir (101) hafızın hafızlığını 

tamamlaması mümkün hale gelmiştir.196  

Bu yöntem ile dini bilgiyi verme görevi olan KMDİ tarafından yerine 

getirilmesi, toplumun bu yöndeki ihtiyaçlarının resmi kanallarla karşılanması çok 

önemlidir. Ancak gözlemlerin sonuçlarına bakarsak, bazı eksikliklerin olduğu, 

sorunların yaşandığı, öğretmenlerin bilgi verme metodlarının zayıf olduğu 

görülmektedir.  

Bu bağlamda bir değerlendirme yapılacak olursa, Kur’an kurslarında öncelikle 

bilgi ezberleme ve kurallara uyma gibi esaslardan önce doğru ile yanlışı temyiz etmeyi 

sağlayan bilgilerin daha çok vurgulanması uygun olacaktır. Çünkü kurslara katılan 

kişiler sürekli bilgi ezberlemekten sıkılmakta ve eğitimden uzaklaşabilmektedirler. Bu 

yönde yapılacak bir yenilenme, ders saatlerinin verimli geçmesine ve böylece 

insanların dini değerlerin gerekliliği konusunda olumlu tutumlar benimsemesine 

yardımcı olacaktır. Nihai aşamada ise bu, Kur’an kurslarına olan katılımın artması 

olarak geri dönüşler kazandıracaktır. Böylece insanların dine olan ilgileri 

uyandırılarak Kur’an okumayı öğrenme, dua ve sureleri ezberleme gibi pratikler canlı 

tutulacaktır. 

 

3.2.  YAYGIN DİN EĞİTİMİ KURUMLARININ EĞİTİM PROGRAMI 

 

Medresede okutulan dersler Arapça, Tefsir ve Tefsir Usulü, Hadis ve Hadis 

Usulü, Fıkıh ve Fıkıh Usulü, Kelam ve Akaid gibi sadece İslami Bilimlerle ilgili 

derslerden oluşup, genel kültür dersleri, fen bilimleri ve pedagojik formasyon 

derslerine yeteri kadar yer verilmemiştir. Bütün Medreseler için planlanmış yada 

düzenlenmiş ders programı resmiyette olmakla faaliyette bir sistem tam 

uygulanmamaktadır. Ders programı, okutulan kitaplar her medreseye göre değişiklik 

göstermektedir. Bazı medreselerin ders programını incelersek, Türkiyedeki Kuran 

kurslarındakine benzer şekildedir ve farklı medrese türleri vardır. Bazıları sadece 

klasik İslami eğitim programı verirken, diğerleri Kırgız dili, coğrafyası ve yabancı 

ülkeler tarihi ile ilgili dersleri içerir. 

                                                           
196 Nezir Aliyev, Kırgızistanda Kuran Kursu Öğrencileri Hafız Ooldu, 07.05.2017 

http://aa.com.tr/tr/dunya/kirgizistanda-kuran-kursu-ogrencileri-hafiz-oldu/813283, (11.11.2017). 



112 

 

 Dersler genellikle konuşma yoluyla işlenir. Öğretmen Arapça bir kitaptan bir 

ders okur ve Kırgızcaya çevirir. Öğrenciler de konuşmayı dinleyerek konuyu anlamaya 

çalışırlar ve sonrasında anlamadıkları soruları öğretmene sorarlar. 197  

 Orta çağda, öğretmenler ve öğrenciler ezbere dayalı yöntemler ve öğrencilerin 

öğrendiklerini basitçe aktardıkları bir sistem kullandılar. Müfredatta sosyal hayatla 

ilgili herhangi bir ders veya materyal bulunmadığından ders kitaplarının içeriği resmi 

doktrin olarak kabul edilmektedir. Müderris, ders kitaplarının içeriğinin doktrin olarak 

kabul edildiğini ve hiçbir şekilde yoruma açık olmadığını belirtmektedir.198 

Medreselerin bir parçası Suudi Arabistan, Kuveyt ve Ürdün gibi kurumların 

yöntemleri ile, bazıları ise Türk ve Mısırların yöntemi ile faaliyetlerini 

yürütmektedirler. Bu eleştirilere yanıt olarak 2012 tarihinden itibaren KMDİ din 

eğitim kurumlarında tek tip müfredat geliştirmiştir. İslam dini eğitimi beş seviye 

ayrılır: 

1.  Kuran okuma, hafızlık  – eğitim dönemi 3 yıl 

2.  İlköğretim medreseler - eğitim dönemi 2 yıl  

3.  Orta öğretim medreseler - eğitim dönemi 3 yıl 

4.  Yükseköğretim kurumları ve medreseler- eğitim dönemi 4 yıl 

5.  İslam üniversitesi- eğitim dönemi 5 yıl 

Bütün eğitimler Hanefi mezhebi üzerinden verilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
197 Pay, Kılavuz, Kırgızistan’da Bir Din Eğitimi Kurumu: Medreseler, s. 271. 
198 Ahmet Cihan, Kırgızistanda Din Eğitimi Veren Kurumlar, Belgeler ve Araştırma Notları, İslam 

Araştırmaları Dergisi, Sayı 14, 2005, http://isad.isam.org.tr/vdata/sayi14/isad014_cihan.pdf 

(10.11.2021 giriş), s. 123. 



113 

 

Tablo 4. Kurani Kerimi ezberleme (Hafızlık) Kursunun Okul Programı Eğitim süresi 3 yıl.   

              Mezun alanı: Hafız (Kuranı ezberebilen) ve İmam. 

 
 

 

 

№ 

D
er

sl
er

 

K
a

y
n

a
k

la
r 

 

S
ın

ıf
ı 

T
o

p
la

m
 s

a
a

t 

V
iz

e 
sı

n
a

v
 

S
ın

a
v
 

M
ez

u
n

iy
et

 s
ın

a
v

ı 

     Ders  saatlerinin sayısı 

1.Sınıf 2.sınıf 3.sını

f 

16 18 16 18 16 18 

1 2 3 4 5 6 

1 Kuranı-

Kerimi 

kopmle 

ezberlem

e 

Kurani-

Kerim 

 648  1-6 6 10

6 

11

0 

106 11

0 

106 11

0 

2 Tecvid Tecvid  108  1-6  16 20 16 20 16 20 

3 Fıkh İslam 

eğitimi, 

İslam ibadeti 

 432 1-

6 

  70 74 70 74 70 74 

4 Hadis 40 Hadis,  

Seçilmiş 

Hadisler 

 216  

1-

6 

  34 38 34 38 34 38 

5 İslam 

Tarihi 

Peygamberle

r Tarihi 

(kırgızca) 

 108 1-

6 

  16 20 16 20 16 20 

6 Ahlak İslam 

edepleri 

 108 1-

6 

  16 20 16 20 16 20 

7 Kelam Tevhid   324 1-

6 

  54 54 52 54 52 54 

8 Beden 

eğitimi 

           

 Toplam 1944  

 

 

 

 

 



114 

 

 

 

 

 

№ 

D
e
r
sl

er
 

Kaynaklar 

S
ın

ıf
ı 

 

T
o
p

la
m

 s
a
a

t 

V
iz

e
 s

ın
a
v
ı 

S
ın

a
v

 

M
e
z
u

n
iy

et
 S

ın
a
v

ı 

Ders saatlerinin sayısı 

1. sınıf 2.sınıf 

1 2 3 4 

16 18 16 18 

1 Kuran, 

Tecvid  

30-cüz, Yasin, Mülk 1-2 288  1-6 6 70 74 70 74 

2 Arabça Arab dili 1-2 288  1-6 6 70 74 70 74 

3 Sarf Muallim sarf,  Mabdau 

sarf, Bidan sarf mir 

1-2 144 1-6   34 38 34 38 

4 Nahf Harakat, Nahf vazıh, 

Durusu nahv, Nahv mir, 

Mabdaul nahv, Miati amil, 

Hidayat nahv 

1-2 216 1-6   52 56 52  56 

5 Kelam Tevhid, Taysir (Akide 

Tahavi) 

1-2 216  1-6 6 52 56 52 56 

6 İslam tarihi Sira nebevi, Kısas 

nabaviya, Sufi Allayor 

1-2 144 1-6   34 38 34 38 

7 Fikh İbadat İslamiya, Nurul 

izah, Minyatul musolli, 

Taalimül islam 

1-2 288  1-6 6 70 74 70 74 

8 Hadis Seçilmiş Hadis, Riyazus 

solihin 

1-2 216  1-6 6 52 56 52 56 

9 

 

 

 

Edep ve 

Ahlak 

Adabul islam 1-2 72 1-6   16 20 16 20 

10 

Usulü 

Tebliğ 

Dine daavet etmenin usulü 

 

 72 1-4   16 20 16 20 

11 

Kırgızistan 

Tarihi 

Macmuat tavarih 1-2 72 1-4   16 20 16 20 

12 
Kırgızca   72 1-4   16 20 16 20 

13 Bilgisayar  1-2 72 1-4   16 20 16 20 

14 Beden 

eğitimi 

 1-2 72 1-2   16 20 16 20 

15 El sanatları  1-2 48 1-4   10 14 10 14 

16 Seminer  1-2 24 1-6   6 6  6 

 Toplam    2340        

 

   

Tablo 5: İlk Dini Eğitim medreselerin okul programı. Eğitim süresi 2 yıl 



115 

 

Tablo 6: Orta Dini Eğitim / Medreselerin Okul Programı. Eğitim süresi 3 yıl. Mezun alanı:   

                Dini Alanda Uzman. 

 

№ 
D

er
sl

er
 

K
a
y
n

a
k

la
r 

S
ın

ıf
ı 

 

T
o
p

la
m

 s
a
a
ti

 

V
iz

e 
sı

n
a
v
ı 

S
ın

a
v

 

M
ez

u
n

iy
et

 S
ın

a
v
ı 

S
ın

a
v
ı 

Ders saatlerinin sayısı 

1.sınıf 2.sınıf 3.sınıf 

1 2 3 4 5 6 

16 18 16 18 16 18 

1 Kuran   30-cüz, Yasin, 

Mülk, 

Ar-Rahman, 

Vakıya. 

1-3 432  1-6 6 70 74 70 74 70 74 

2 Arabça Arab dili 1-3 432  1-6 6 70 74 70 74 70 74 

3 Sarf Muallim sarf,  

Mabdau sarf, 

Bidai,Ulmu Sıyga, 

Sarf mir. 

1-3 216 1-6   34 38 34 38 34 38 

4 Nahf Harakat, Nahf 

vazıh, Durusu nahv, 

Nahv mir, Mabdaul 

nahv, Miati amil, 

Kafiya. 

1-3 324 1-6   52 56 52  56 52 56 

5 Kelam Tahaviya, Fıkhul 

akbar, Badul 

amalıy, Tavhid. 

1-3 324  1-6 6 52 56 52 56 52  56 

6 İslam tarihi Siira nabaviya, 

Peygamberler tarihi 

(kırgızca), Sufi 

Allayor. 

1-3 216 1-6   34 38 34 38 34 38 

7 Tefsir  30. cüzün tefsiri 

Celalayn. 

           

8 Fikh Muktasar, Talimul 

İslam, Nurul izah, 

Minyatul musolli, 

Kuduri. 

1-3 432  1-6 6 70 74 70 74 70 74 

9 Hadis 40 Hadis (arapça), 

Riyazus solihin, 

Muhtarul ahadis. 

1-3 324  1-6 6 52 56 52 56 52 56 



116 

 

10 Ahlak Adabul islam 1-3 108 1-6   16 20 16 20 16 20 

11 Usulü Tebliği Sahabe hayatları, 

Mincahu dağva. 

 

 108 1-6   16 20 16 20 16 20 

12 Kırgızistan 

Tarihi 

Macmuat tavarih 1-3 108 1-6   16 20 16 20 16 20 

13 Kırgızca Kırgız dili 1-3 108 1-6   16 20 16 20 16 20 

14 Bilgisayar  1-3 108 1-6   16 20 16 20 16 20 

15 Beden eğitimi  1-3 108 1-6   16 20 16 20 16 20 

16 El sanatları  1-2 72 1-6   10 14 10 14 10 14 

17 Seminer  1-3 27 1-6   4 5 4 5 4 5 

 Toplam    3447          

 

Tablo 7: Yüksek Din Eğitimi Medreselerin ve Dini Enstitütülerin Okul Programı. Eğitim   

                 süresi 4 yıl/ gece ve gündüz eğitim programı. Mezun alanı: Arab dili ve Şeriat   

                 Bilimleri alanında uzman. 

№ 

D
e
r
sl

er
 

K
a

y
n

a
k

la
r
 

S
ın

ıf
ı 

 

T
o

p
la

m
 s

a
a

t 

V
iz

e
 s

ın
a

v
ı 

S
ın

a
v

 

M
e
z
u

n
iy

et
 S

ın
a

v
ı 

M
e
z
u

n
iy

et
 S

ın
a

v
ı 

Ders saatlerinin sayısı 

1.sınıf 2.sınıf 3.sınıf 4.sınıf 

1 2 3 4 5 6 7 8 

16 18 16 18 16 18 16 18 

Alan mesleki dersler  

1 Kuran  4.cüz ezber  1-4 360  1-8 8 44  46 44 46 44 46 44 46 

2 Arabça Arab dili 1-4 432  1-8 8 52 56 52 56 52 56 52 56 

3 Fikh Muhtasar, 

İhtiyar, 

Kuduriy, Kanzu 

dakaik, Şarhul 

vikaya, Hidaya 

1-4 432  1-8 8 52 56 52 56 52 56 52 56 

4 Kelam  Fikhul akbar, 

Tahaviya, Badul 

amaliy, Nasafiy, 

Matn Mulla 

Jalal 

1-2 144  1-4 8 34 38 34  38     

5 Hadis Mişkatul 

masobih, 

Riyazus 

soolihin, 

Adabul mufrad, 

Manhalul hadis, 

1-4 432  1-8 8 52 56 52 56 52 56 52 56 



117 

 

6 sahih hadis  

(sihasus sitta). 

6 Tefsir Calalain, Tafsir 

Nasafiy, 

Bayzooviy. 

3-4 288  5-8 8     70 74 70 74 

7 Kuran 

meali 

Tercume kelime 

kelime. 

3-4 288  5-8 8     70 74 70 74 

8 Usulü Fikh Usul şaşiy, 

Nurul anvar, 

Husamiy, 

Tavzih, Talvih. 

3-4 288  5-8 8     70 74 70 74 

9 Balaga Durusul balaga, 

Talhis, 

Muhtasar 

ma’ani. 

3-4 144 1-8       34 38 34 38 

10 Nahf Nahvul vazih, 

Miatu amil, 

Kafiya, Şarh, 

cami, Hidayatun 

nahvi,Nahvu 

Mir, Alfiya. 

2-3 288 1-6     70 74 70 74   

11 Sarf Tafsili  akmali, 

Sarf Mir, İlim 

Siga, Mizaan, 

Muallim Sarf. 

2-3 144 3-6     34 38 34 38   

12 Muras Siraci, İlmul 

mavaris 

4 72 7-8   16 20 16 20 16 20 16 20 

13 Ulumul 

Hadis 

Nahbatul fikr, 

Taysirul 

mustallah 

ahadis. 

4 72 7-8   16 20 16 20 16 20 16 20 

14 Tezhib Kuraniy, Nash, 

Nasta’lik, 

Rik’ya. 

1 72 1-2   34 38       

15 İslam 

Edebiyetı 

Unvanul bayan, 

Makomatul 

haririy, 

Mesnevi, Sufi 

Allayar, 

Humasiy. 

1 72 1-2   34 38       

16 İslam 

Tarihi 

Nurul yakin, 

Kısas, 

Tazkiratul 

avliya. 

1-2 216 1-4   52 56 52 56     

17 Din 

Felsefesi 

Taysir mantık, 

İsagojiy, 

Mirkat, 

Mantıkul mufid, 

Sullam, 

Şarhtahzib 

1 72 1-2   34 38       

18 Din 

pedagojisi 

Ta’lim 

muta’allim, 

Adabut toolibin. 

2 72 3-4     34 38     



118 

 

 

 

Devlet medreselere eğitim için para vermiyor. Örneğin 200 kişinin eğitim 

gördüğü bir medrese var ve medrese eğitim finansmanını sadece bir sponsordan alıyor. 

Özel sponsorlar hakkında söylersek, birçok Kırgız vatandaşı tarafından bilinen Sayın 

Said Bayumi 199  medreselere sponsorluk yapmaktadır. Özel sponsorlar genellikle 

camileri ve dini eğitim kurumlarını finanse etmek için para sağlar. Bazı durumlarda, 

öğretmenler sponsorla yapılan bir anlaşmaya dayalı olarak maaş alırlar ve bazı 

öğretmenler maaşlarını sponsor kuruluşa bağışlamayı veya zekatlarını (sadaka) okula 

veya camiye vermeyi seçerek maaşlarını almazlar. Bazı insanlar hasat sırasında 

yiyecek veya para sağlayarak yardım ederler.200 

2015 yılında çalışma başlatan Iyman vakfı Kırgızistan’daki dini alanda 

neredeyse tüm din görevlilerinin tamamına kısa dönemli programlar ve kursları 

düzenleyerek, eğitim verme imkanlarını sunmuşlardır. Tahminen iki bin beşyüz (2500) 

                                                           
199 Yukarıda adı verilen Sayın Said Bayumi. Dünya Müslüman Gençlik Meclisi Başkanı, 

Kırgızistanda aktif bir faaliyet yürütmektedir. 
200  Bulan Institute for Peace Innovations, The Report “Religious Education in Kyrgyzstan: 

Madrasah System in Urgent Need of Reform", 2017,  https://prevention.kg/wp-

content/uploads/2019/02/Report-on-REUs-in-English-1.pdf (01. 06. 2020), s. 21. 

 

19 Usulü 

Tebliğ 

Minhaju Da’va 2 72 3-4     34 38     

Ek Dersler 

20 Kırgızca Kırgız dili 1-3 108 1-6   16 20 16 20 16 20   

21 Kırgızistan 

Tarihi 

Majmuat 

Tavarih 

1 72 1-2   34 38       

22 Bilgisayar  2 72 3-4     34 38     

23 Rus dili  1 72 1-2   34 38       

24 Seminer  1-4 36    4 5 4 5 4 5 4 5 

25 Beden 

Eğitim 

 1-3 108 1-6   16 20 16 20 16 20   

26 El 

sanatları 

 2 72 3-4     34 38     

 Toplam:   4500            



119 

 

din görevlisi (onun içinde imamlar da var),  ilk düzenlelen pilot turda 12 günlük kurs 

gördüler. 2016’da ikinci kez olarak KMDİ’nin tüm  görevlileri için bir haftalık kurs 

organize edildi. Bu kursların hoca ve öğretmenlerinin çoğunluğu Türkiye Diyanet 

Vakfı’nın yardımı ile açılmış olan Oş Devlet Üniversitesinin İlahiyat Fakültesinin 

Öğretim Üyeleri olmuştur. Adı geçen kurslarda esas olarak Hanefi mezhebi Maturidi 

akidesinin okutulması ön görülmüştür. İmamlar hariç başka farklı sivil toplumun 

temsilcilerin kuruluşları ve devlet kurumlarında görev yapanlara’da Hanefi-

Maturidilik konusunda geniş bilgi verilip, resmiyettte olan, ayrıca benimsenen görüşü 

özellikle Devletin Din Siyaseti ile ilgili vizyonun çerçevesinde konferans, seminer ve 

görüşmeler organize edilmiştir. İlahiyat fakültesinin öğretim üyelerinin bu kursların 

oluşumundaki rolü büyüktür çünkü programların hazırlamasında ve müfredatın 

uygulanmasında yer almışlardır. Din adamlarının eğitiminin yükselişinde faaliyette 

bulunma çalışmasından sonra din görevlilerine maaş verme projesi üzerinde çalışmalar 

yapılmıştır ve KMDİ çalışanlarına, imamlara maaş adında destek burs vermeye 

başlamıştır. Laik devlet anlayışı din görevlilerine aylık ücret verme konusunda 

kanunen  yol verilmediği için bu verilen paraya bir nevi burs olarak adlandırılmaktadır. 

Cami görevlilerine imama beş bin (5000) kırgız somu verilmiştir. Bu prosedürün 

işlenmesinde ilk önce imamları yada din görevlilerini KMDİ, K.C. DİDK, Sivil 

Kuruluş, Güvenlik Güçlerinden oluşan üyeleri bir komisyon halinde sınav yaparak 

elemeler düzenlemektedir. İmtihandan geçenler KMDİ’nin Müftüsü tarafından verilen 

onayı ile destek burs almaya hak kazanmış olmaktadırlar, böylece devlet din 

görevlilerin ekonomik, maddi, sosyal güvenliğini sağlamış olmaktadır. Anayasa 

anlayışında din ve devlet ayrıdır, devletin bütçesinden dini alana destek ve yardım 

etme gibi imkanların sağlanması mümkün değildir. Diğer sivil kurum ve kuruluşların, 

vakıfların, fonların bu yapılan maddi desteğe eleştiriler beklenirken tam tersi bazıları 

desteklemiş ayrıca herhangi bir negatif sözler, düşünceler, eleştiriler, tepkiler 

olmamıştır. Böylece K.C.’nin Güvenlik Konseyinin kararı ile din alınındaki devlet 

siyaseti ufuğunda gelişmeler ve bir çok konuda düzenlemeler 

gerçekleştirilmektedir.201 

                                                           
201 Kozukulov, Din Siyaseti, ss.98-99. 



120 

 

Analiz gösteriyor ki, dini alandaki uzmanlar medreselerin eğitimin kalitesi ile 

birlikte standartlarına göre faaliyetlerini sürdürmesi daha da verimli olacağını 

söylüyorlar.   

3 Şubat 2014 tarihinde kabul edilen Savunma Konseyinin din alanında devlet 

politikasının kararına göre, yasal düzenlemelerin gereklerine uygun dini kurumları 

kontrol etme ve güvenliği sağlamak amacıyla, 94 dini kurumlara planlı kontroller 

yapılmıştır. Sonuçta, çevresel, teknik, yangın, inşaat, enerji güvenliği konusunda 

yaklaşık 300 ihlaller ortaya çıkmış.  

Görüşmelerin sonuçlarına bakarsak bütün medreseler maddi desteğe 

muhtaçtırlar. Hükümet yetkilileri, uzmanlar ve medyada çalışanlar medreselerde 

öğretim sisteminin kalitesizliği, yeterli sayıda personelinin olmadığını ve yetersiz 

koşullar altında faaliyet yürüttüklerini eleştiriyorlar. Ancak, son yirmi yıldır, devletin 

bütçesinen dini eğitim kurumlarının gereksinimlerine ve ihtiyaçlarına herhangi bir 

para tahsis edilmediğine ve vakıflardan düzenli yardım görmedikleri için medreseler 

uluslararası fondların, öğrencilerin anne babasının ve bazen iş adamların, hayır 

severlerin maddi desteğiyle ayaktadırlar. 

  

3.3.  KIRGIZİSTANDA YAYGIN DİN EĞİTİM FAALİYETLERİN ÖRGÜN 

        DİN EĞİTİMİ İLE İLİŞKİSİ 

 

 Kırgızistanda 1992 yılında kabul edilen Eğitim Hakkında Kanunda “Kırgız 

eğitim sistemi” çok basamaklı bir yapıya sahip olarak tanımlanmıştır ve şimdiye kadar 

Sovyet döneminde pratikte uygulanan bir türü olarak sürdürülmektedir.  

 Eğitim sistemi aşağıdaki gibi şekildedir: 

1. Okul öncesi eğitim- 3-6 yaş arasındaki çocukların kireşe gitmesidir. 

2. İlk Genel Eğitim- 1. sınıftan 4. sınıfa kadar basamaktır. 6-11 yaş arasıdır. 

3. Temel Genel Eğitim-  5. sınıftan 9. sınıfa kadar basamaktır. 11-15 yaş arasıdır. 

4. Tam Genel Eğitim- 10-11. sınıf, 15-17 yaş arasıdır.  

5. Mesleki eğitim (Kollej)- mektepten 9. sınıftan yada 11. sınıftan mezun olanlara 

mesleki eğitim vermektedir. Eğitim süresi kuruma göre 1,5-3 senedir. 

6. Lisans 

7. Yüksek Lisans 



121 

 

8.  Aspirantura (Doktora) 

Zorunlu eğitim 11 yıllıktır. Kırgızistanda örgün eğitimde din eğitim konusu 

incelenirken, ülkemizin güney ile kuzey tarafındaki dini durum farkı göz önünde 

bulunmalıdır. Çünkü Kırgızistanın Güney tarafı daha dini olup, burada özellikle din 

eğitimine özen gösteriliyor. Kuzey tarafında Ruslar yaşadığı içindir de belki, dini 

alanda gelişim bir az yavaştır. Okul programlarında din eğitimine bağlı dersler 

okutulmamaktadır. Ayrıca örgün eğitim çerçevesinde din öğretiminin yapılması için 

din dersinin programa eklenmesi yetersiz olurdur, çünkü ders kitapları, bu alanda 

eğitim verecek uzmanların okullarda bulunmaması okutulacak olan bu dersin amacına 

ulaştıramaz. 

Eylül 2015'te Kırgızistan hükümetinin emri altında K.C. EBB din eğitimi 

kurumlarını reforme etme konseptini geliştirmek için bir çalışma komisyonu kurdu. 

Konsept gelişimi 2016 yılının sonlarında tamamlanmış ve K.C. DİDK kamuoyu 

tartışması için Oş ve Bişkek şehirlerinde duruşmalar gerçekleştirmiştir. 202 

Bu kavramın diğer temel amaçlarından biri de, dini kurumlardaki din eğitimi 

müfredatlarının tüm öğrencilerin aynı şeyleri öğrenmesi için standart hale 

getirilmesidir. Bu, daha tekdüze bir eğitim sistemi oluşturmaya ve laik konuları din 

eğitimi kurumlarına sokmaya yardımcı olacaktır. Birleştirilmiş eğitim programı, 

kademeli olarak medreselerde ve yüksek din okullarında fen derslerine başlayacaktır. 

Bu dersler matematik, coğrafya, Kırgız dili, Rus dili, hukuk teorisi, yabancı dil, tarih 

ve yurttaşlık bilgilerini içerecektir. Kırgız hükümeti, okul müfredatına "Din Kültürü 

Tarihi" konusunu eklemeye karar verdi. Bu pilot program gelecek öğretim yılında 

başlayacaktı. K.C. EBB Bakan Yardımcısı S. Kaldybayev'in bildirdiğine göre, 

Bakanlık, uzmanlarla bir pilot eğitim programı üzerinde çalışıyor ve bu konuda bir 

kitap yayınlamayı planlıyor. Şimdiye kadar yurdun farklı yerlerinde 10 okulda 

programla ilgili eğitimler başladı. İlk yarıyılda 16 saat olarak verilen “Din Kültürü 

Tarihi” dersi öğrencilere dünya dinlerinin tarihi ve oluşumu hakkında da bilgi 

veriliyor.” 203 

                                                           
202  Кыргыз телерадиоберүү корпорациясы, Бишкекте диний билим берүү концепциясы 

талкууланды, 2016, www.ktrk.kg/post/2440/ru  (17.08. 2020). (Kırgız Televizyon ve Radyo 

Yayıncılık, Bişkek'te Din Eğitimi Kavramını Tartıştılar, 2016, www.ktrk.kg/post/2440/ru , (17.08. 

2020). 
203 Институт Булан иноваций для укрепления мира, Религиозное образование в Кыргызстане: 

медресе нуждаются в срочной реформе, 2017, https://prevention.kg/wp-



122 

 

 Din eğitimi veren okullarda eğitim kalitesini artırmak için Güvenlik 

Konseyi'nin gerekliliklerine dayanarak, K.C. DİDKnun uzmanlarının önerileri ile  

K.C. DİDK, KMDİ, K.C. EBB ve İşenalı Arabaev Devlet Üniversitesi birleşerek pilot 

proje olarak Teoloji Kolejini (imam-hatip) açtılar. Kolejde, dini ile birlikte Fen dersleri 

okutulmaktadır. Kolej, dini ve laik kurumların entegrasyonunun bir örneği olarak 

çalışmaya başladı. Öğrenciler koleje ancak 9. ve 11. sınıfı bitirdikten sonra 

başvurabilirler ve devlet standardı diplomasına sahip olacaklar. Aslında, kolej 

deneysel bir plan temelinde çalışıyor, içinde kullanılan program kademeli olarak 

ülkedeki mevcut olan tüm medreselere tanıtılacaktır. Çünkü şu anda, eğitim kalitesi ve 

devlet gereksinimlerini karşılamıyor olan medreseler  hala vardır. Gelecekte bütün 

medreseler bir lisans alarak, modern imamların eğitileceği bir eğitim kurumu haline 

gelmelidir. Modern bir imam ise hem yönetici hem de bir diplomat olmalıdır. Aynı 

zamanda felsefeyi, Şeriat yasalarını iyi bilen otorite, genç kuşağın yetiştirilmesinde 

önemli bir din adamı olmalı ve kendilerini yeterince yaşlılar konseyinde temsil 

etmelidirler. Şimdilik, ülkedeki bütün medreselerde bu tür pilot projesi tanıtılmaktadır 

ve uygulama işleri hakkında bilgi verilmektedir. İleride bu pilot proje yaygın din 

eğitimine belki önderlik yapar düşüncesi içindeyiz. 2016 senesinde K.C. DİDK bu 

alanda çalışma yaptığından dolayı adı geçen Teoloji kolejine kendi uzmanını müdür 

olarak atamış ve bu projeyi yönetme sorumluluğu verilmiştir. Devlet tarafından bazı 

konularda yardım edilmiş ancak organize ve finansman yönü koleje bırakılmıştır.     

Fen ve sosyal bilimlerin eğitimi medresede eğitilmesi kuşkusuz zamanın 

ihtiyacıdır. İyi sonuçlar, bilim ve din etkileşimde bulunulduğu zaman verimlilik 

olacaktır. Daha önce, Al’ Farabi, Alişer Navoi'den başlayarak bizim Moldo Kılıç ve 

Kalıgul oluya medresede eğitim almışlardı. Onlar medreselerde Kuran, Sünnet, 

astronomi ve geometriyi öğrenmişlerdi. Bunun gibi çok misal vardır.  

Pilot proje olarak faaliyetini sürdürüyor olan bu Kolej “Iyman” Vakfı 

tarafından finansı edilmeye başlatıldı. Iyman vakfı Kırgız halkının ulusal kültürü, 

eğitim ve din arasındaki uyumlu bir ilişkiyi teşvik etmek, gençlik alanlarında çeşitli 

platformlar yaratmak amacıyla dini alanda destekte bulunuyor. Ayrıca K.C. 

                                                           

content/uploads/2019/02/Report-in-Russian-final.pdf (03.06.2019), с.14; (Bulan İnstitute for Peace 

İnnovations, Dini Eğitimi Kırgızistanda: medreselerin acil reformlara ihtiyacı var), 2017, 

https://prevention.kg/wp-content/uploads/2019/02/Report-in-Russian-final.pdf  (03.06. 2019) s. 14). 

 



123 

 

Cumhurbaşkanı 2017 senesini Ahlak, Eğitim ve Kültür Yılı ilan ettiğinden itibaren 

ülkedeki dini durumu ve dünyadaki gelişme eğilimlerini göz önüne alarak, 

Kırgızistan'da uluslararası toplumlar arası uyum ve hoşgörüyü güçlendirmek için, 

devlet ve sivil toplum için değerli olmaktadır. Yaygın din eğitim ile örgün din 

eğitiminin ilişkileri pek yakından ilişkileri olmazsa bile artık devlet ve insanlar 

tarafından istenilen bir takım taleplerin neticesinde bu iki eğitim sistemi bir birlerinden 

etkileşime girerek bir birbirinden kendine faydalı olan yönlerini alarak kendi sistemini 

geliştirmeye yol almaktadır. Burda belirtmek gerekirki örgün din eğitimi Kolej 

örneğinde Teoloji koleji çok yeni olmasına rağmen insanlar ve devlet tarafından büyük 

çapta olumlu ve istekli yönler fark edilmeye başlamaktadır. Planlı, programlı, 

resmiyeti ve kanun gereği haraket etme gibi konular insanlar tarafından bu koleje 

büyük güven verdiği görülmektedir. 

 

3.4. KIRGIZİSTANDA YAYGIN DİN EĞİTİMİ FAALİYETLERİN   

       YÜRÜTÜLMESİNDE CEMAATLERİN DURUMU, ROLÜ VE ÖNEMİ 

 

Kırgızistandaki cemaat üyelerinin büyük çoğunluğu Pakistan, Hindistan, 

Türkiye, Suudi Arabistan, Mısır ve bazı Arap ülkelerinde dini ve diğer bilimlere ait 

olan eğitimini almış olanlardır. Bundan dolayı o hocalar medreselerde veya toplumun 

önem verdiği yerlerde eğitim vermektedir ve yetkili olmaya çaba göstermektedirler.  

KMDİ’nin, 2002 senesinde Devlet yetkililerine yaptığı sunumda: “Soyu 

tükenmiş, kaç zamandan beri yok olan dini kurumun ve cemaatin yeniden faaliyet 

oluşturmaya başlamasına, çalışmalarına yasak edilmesi lazim ki, toplum arasında 

çatışma, dini bilgisizlik ve kargaşaya yol açmasın”. Hem KMDİ hem de kamuoyu, 

ülkede faaliyet gösteren tüm dini grupların ülkedeki siyasi ve sosyal düzeni bozmaya 

çalıştıklarına inanıyor. Pek çok farklı dini akımlar vardır, bunlardan bazıları 

Yehova'nın Şahitleri, Tanrı'nın çocukları, Sayentologlar ve Hizbut Tahrir v.b. Bunlar 

genelde çalışma alanı olarak birbirlerinden farklı stratejileri kullanmaktadırlar. 

Orneğin, Muncular dini propaganda altında bazı kurum ve kuruluşlarda söz sahibi 

olmak isterler. Tanrı Çocukları ismi ile belli olan dini grup ise özellikle gençlerin milli 

ve manevi duygularını yok edecek şekilde onlara maddi imkanlar sağlamaktadırlar. 

Sayentologların asıl argümanları ise en önemli şeyin para kazanmak olduğunu, ‘para 



124 

 

kazan, güçlü olmak için yine para kazan’ felsefesiyle toplumu yanıltmaya 

çalışmaktadır, toplumun değerlerini değiştirmenin gereksiz olduğuna inanıyorlar ve 

gençlerin finansal güvenliğin önemini öğrenmelerini engellemek için çalışıyorlar. 

İslami aşırılığı teşvik ettiği bilinen Hizbut Tahrir, nihai hedefinin Akdeniz'den Hazar 

Denizi'ne kadar bir İslam devleti yaratmak olduğunu söylüyor.204 

Doğal süreç olarak ve aynı zamanda Kırgız halkının sorunu cemaat ve 

gruplaşma olarak kalmaya devam ediyor. Bu soru şu gerçeğe bağlı olarak kabul 

edilebilir: Müslüman dünyasında cemaatleşmenin izlenebilmesi yani inananların 

İslam'ı anlamanın farklı yöntemleri var olan farklı dini cemaatler içindeki birleşmesi. 

Ve Kırgızistan, Müslüman dünyanın bir parçası olarak, dünya İslam Ümmeti içinde 

gerçekleşiyor olan süreçlerden uzak duramaz.  

Bugüne kadar dini çatışmaların dünya görüşü düzeyindeki temel nedeni de 

“Yurtdışında din eğitimi almış insanların görüşlerinin birbirinden farklı olmasıdır”. Bu 

nedenle, din adamlarının akademisyenlerin temsilcileri tarafından Hanefi mezhebi ve 

Maturidi inanç okulunun akademisyenlerin katıldığı bir konferansın düzenlenip halka 

doğrusunu anlatmak gerekmektedir. Güvenilir kitapları kaynak göstererek.   

Ancak KMDİ tarafından Nisan 2015’te düzenlenen konferansta Müslüman 

dünyasının bilim insanlarının bulunduğu ortamda çeşitli dini konularda birliğin yok 

olduğu ortaya çıkmıştır. Bazı katılımcılar çoğunluğu sorunun İslam dininde 

olmadığını, Müslümanların kendilerinde, İslam dinini farklı şekilde yorumlayan 

insanlarda yatıyor olduğunu doğruladılar.  

Sunnilik ile Şiilik arasındaki tartışmalar’da Kırgızistan için güncellenmektedir. 

Şii ile ilgili kuşkular artmaktadır. Örneğin, Aga Khan Vakfının bir faaliyeti olan Naryn 

bölgesindeki Orta Asya Üniversitesinin kuruluşu nüfusun inanan kısmı arasında 

şüpheler uyandırıyor ve endişe yaratıyor. 

Bazı bayramların bir çoğu “Kırgızların etnik kimliğine karşı geliyor” 

tartışmalarına neden oluyor ve Yeni Yıl ve bu tür bayramları kutlamama gibi çağrılar 

bulunmaktadır. 

Selefilerin cemaati bazı tatillere karşı çıkmaktadırlar, “bu ise, İslam ile Kırgız 

halkının yerleşmiş gelenekleri arasındaki ilişkide gerginliğe neden oluyor. Bu 

                                                           
204 Fazlı Polat, Sosyal Bütünleşme Bağlamında Kırgızistanın Din Devlet ve Toplum İlişkilerine 

Genel Bir Bakış, Ekev Akademi Dergisi Yıl: 9 Sayı:25, 2005, http://isamveri.org/pdfdrg/ 

D01777/2005 _25/2005 _25_POLATF.pdf (17.04. 2019), s.5. 



125 

 

pozisyon, Tengrici (eski inanç) taraftarlarının hoşuna gidiyor ve onlar bu fırsattan 

kullanarak insanları yanlışlığa sürdürmektedir. 

Bugün Kırgız Cumhuriyetinde şu gösterilen aktif cemaatler var: Nurcular 

(yazıcı ve okuyucu olarak ayrım yapılmadan), Tebligi Cemaat, Selefiler, Gülenciler 

(Nurculardan ayrı), Tengriciler (eski inanç). Dini alanda yaşanan temel problemlerden 

biri, Kırgızistanda İslam ümmetindeki cemaatlerin ilişkisi meselesidir hatta bir 

sıkıntıdır. Her şeyden önce, müftülüğe iktidar mücadelesi sorununun öne çıkmasıdır, 

bu da olsa Haccın düzenlenmesi sırasında geçmiş zamandaki gibi nakit para akışı 

üzerinde kontrol ve KMDİ’nin diğer faaliyetlerinin üzerindeki etkisidir. 

Cemaatler arasındaki ortaya çıkan diğer mücadele ise, camilerde ve 

medreselerde etki yaratmaktır. Bazı cemaatler tarafından camilere ve medreselere 

baskı düzenlendikleri hakkında bilgiler vardır. Rekabet, ana aktif cemaatin arasında 

gerçekleşmektedir, onlar: Selefiler, Tabligi Cemaat. Bugüne kadar böyle bir mücadele 

politikacılar ve yetkililer aracılığıyla etki etme yoluyla da yürütülüyor. Belirli bir 

Cemaatin bir üyesi olmak inanan birisi için çok karlıdır. Bazı insanlar Cemaat 

aracılığıyla halkla olan ilişkilerde, işte, ticarette, hatta devlet işinde ilerliyor, böylece 

Cemaat sosyal bir asansör oluyor. Herkesin toplumda kendine ait büyük bir yeri vardır 

ve bazı cemaatler siyasi alanı işgal etmeye çalışıyorlar, destekçileri dini alan ile birlikte 

yüksek devlet görevlerine atanıyor. Kanunla yasaklanan cemaatler hariç, neredeyse 

tüm cemaatler hem dini hem de laik eğitim alanları, ana okulları, spor kulüplerini 

açmaktadırlar. Böylece sosyo-kültürel ve ekonomik mekanizmaların yaratıldığını 

söyleyebiliriz. Bunun nedenleri: olgunlaşmamış insanlar, işsizlik, sosyal kalkınmanın 

yetersizliği, bölgecilik, kabilecilik, bölgeselcilik problemleridir. İslamda ırkçılık 

ayırımcılığına yer verilmemesine rağmen, Kırgızistanda müslüman ümmeti ve camiler 

halklara göre ayrılma durumları olabilmektedir. İç işleri Bakanlığı'nın bilgilerine göre, 

aşırılık yanlısı Hizbut Tahrir örgütüne üye olmaktan suçlu bulunanların ve sınır 

dışından Suriyeye çıkanların büyük çoğunluğu diğer halk mensupları olup güney 

tarafından olduğu bilinmektedir. Bu bağlamda, etnik azınlıkların radikalleşmesinin 

nedenlerini, etkenlerini araştırmaya ihtiyaç vardır. Yukarıdaki sorunların yanı sıra, 

aktüel sorunlar arasında proselytismin nüfusu algılama sorunu ve onunla bağlantılı 

sorulardır. Asıl mesele Müslüman mezarlıklarındaki proselyteslerin gömülmesidir. 



126 

 

Müslümanlar ve proselytesler arasındaki çatışmanın ana katalizörü din değiştiren 

insanların gömülmesine karşı çıkan yerel imamlardır.  

Proselytismle ilgili çatışmaları çoğu insan yasaların sertleştirlmesi, dini 

akımları, kurumları kayıt altına almada sürekli kontrolden geçirme gibi yollar ile 

çözebileceklerini sanıyorlar. Çünkü adamlar bu dini akımları üçüncü tarafların bir 

aracı olduğunu düşünüyorlar. 

Kırgızistanda gerçekleştirilen bir diğer sorun, son 2-3 yıl içinde "Tengriciler"in 

takipçilerinin artması ile ilişkilidir. Bunun nedeni, Tengricilik ve İslam dinin 

destekçilerinin karşılıklı olarak radikalleşmeyi birbirine suçlayan muhalefetinden 

kaynaklanıyor. 

Bazı imamlar, dünya dinlerinin tarihsel gelişimi aşağıdaki ilkeler temelinde 

ortaya çıktığını belirterek, Tengriciliğin bir din olarak kaydedilmesine karşı 

duruyorlar:  

1. Din, Allah'ın bize indirdiği yol, yaşam, şeriat, islam din anlayışı.  

2. Bir kitap (Kur'an) ve bir elçi (Muhammed) ile birlikte gelir.  

3. Din, herkesin anlaması için neyin izin verildiği ve neyin yasak olduğu konusunda 

net kurallar sağlamalıdır.205 

Tengricilerin destekçileri ile muhalifleri birbirlerine göre çok şüphecidirler. 

Tengriciliğin bir din olarak kaydedilmesi sorunu milliyetçiliğin büyümesi dalgasında 

yoğunlaştı. Bununla birlikte, belirtmek gerekir ki, Orta Asya topraklarında, yüzyıllarca 

süren tarihsel gelişimi ile Tengriciler İslam dini ile uyumlu şekilde var olmuştu, yerli 

halk arasında dünya görüşü ve kırgız halkının kültürel değerleri ve gelenekleri olarak 

yerini almıştı. Tengricilik ile İslam arasındaki ilişkilerdeki sorunlu yönler son yıllarda, 

İslamın aktif yayılma döneminde ve Tengriciliği ülkedeki ayrı bir dini örgüt olarak 

kurumsallaştırmaya yönelik aktif çabalardan sonra başlamıştı. Böylece bugüne kadar 

kayıt altına alınmış tüm dini örgütler, kayıtsız hareketler, radikal ve aşırı dini 

ideolojinin yasaklanması Kırgızistanda kendilerine taraftarlarını kazanmış durumda 

olmaktadır. 

 

 

 

                                                           
205 Din görevlisi cami imamı ile röportaj, Bişkek, 2016. 



127 

 

3.5. TÜRKİYE MODELİ IŞIĞINDA KIRGIZİSTANDAKİ YAYGIN DİN   

       EĞİTİMİ FAALİYETLERİNİN YENİDEN İNŞAASI 

 

Kırgızistan'ın 1991 yılında bağımsızlığını kazanmasının ardından Türkiye, 

Kırgızistan'ı tanıyan ve büyükelçilik açan ilk ülke oldu. Daha sonra aralarında 

Cumhurbaşkanı Turgut Özal ve Başbakan Süleyman Demirel'in de bulunduğu liderler 

üst düzeyde Kırgızistan'ı ziyaret ettiler. Türkiye ve Kırgızistan'ın uzun süredir iyi dost 

olması, Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi'nin, TTOMER Dil kursunun, TDV ve 

TİKA tarafından bir çok kurum ve kuruluşların inşaatların yapılmasına, Oş ve Araşan 

İlahiyat fakültelerinin ve diğer eğitim kurumlarının açılmasına yol açmıştır. İki ülke 

arasında yürütülen bir program kapsamında binlerce Kırgız öğrenci Türkiye'de eğitim 

görme imkanına kavuştu. Türk hükümeti ve Kırgız hükümeti bu programı iki temel 

ilke üzerinde sürdürme konusunda anlaşmışlardır: eğitim bir haktır ve karşılıklı saygı 

önemlidir. Türk yatırımcılar, Kırgız Cumhuriyeti'nde hizmet sektöründe çok sayıda 

yatırım yaptı ve buna iş ve altyapı gibi alanlara yapılan yatırımlar da dahildir. Bu arada 

eğitim ve sağlık başta olmak üzere eğitime de yatırımlar yapıldı. Eğitime yapılan 

yatırımları iki grup altında inceleyebiliriz. Türkiye Bursları ile Türkiyede farklı eğitim 

alanında eğitim alan kırgız öğrenciler ve başta Kırgız Türk Manas Üniversitesi, Oş 

Devlet Üniversitesine bağlı İlahiyat Fakültesi, Anadolu Kız Meslek Lisesi ve 

İlköğretim Okulunu içermektedir ve bu tür yatırımlar örnek olabilir. Söz konusu 

Türkiye modeli ışığında ülkemizde yaygın din eğitimi faaliyetlerin yeniden inşa 

edilmesi için, acaba neler yapılmalı sorusuna cevap arayıp, Türkiye ve Kırgızistandaki 

din eğitimi alanındaki durumları kıyıslayarak, aşağıda öneri verilmeye çalışıldı: 

Toplumumuzun çok  dinli  olması, ülkede misyoner grupların faaliyet sürdürmesi, 

bozucu niteliğe sahip çeşitli dini akımların sayısının artması, halkımızın dini eğitim ve 

bilgi seviyesinin yetersiz olması devlet tarafından din eğitimi alanında gerekli 

işlemlerin yapılmasını ortaya çıkarmaktadır. Kırgız Cumhuriyeti'nde diğer ülkelerin 

deneyimlerinden yola çıkarak devlet kontrolünde yeni bir din eğitimi sistemi 

oluşturulması lazım. Bu sistem, diğer ülkelerde iyi işleyen uygulamalardan 

öğrenmemize ve tüm öğrencilerimiz için daha iyi bir din eğitimi oluşturmamıza 

yardımcı olacaktır. 



128 

 

Bu çalışmamızda ülkelerin din eğitimi alanındaki tecrübelerine bakarak, 

Türkiyede din eğitimi, yaygın din eğitim göze alınıp, Kırgızistan için öneri vermekte 

uygun olduğunu düşünüyoruz. Ülkemizin bütünlüğü ve toplumuzun düzenliliği için 

yaygın din eğitimi çalışmalarının daha da verimli ve olumlu düzeye çıkarılması için 

bütüncül yaklaşımlar gerekir. Bunun için Türkiyedeki yaygın din eğitimi alanındaki 

gerek bilimsel alanda, gerekse uygulama alanında Diyanet İşler Başkanlığının 

faliyetleri ayrıca Türkiye tecrübesi modeli ışığında Kırgızistandaki yaygın din eğitimi 

faaliyetlerinin yeniden inşaası için öneriler verme ihtiyacı doğmuştur. Bire bir model 

aktarma veya uygulama konusu doğru olmaya bilir çünkü her bir ülkenin kendine göre 

has temel ve yapılanması vardır. Bu yüzden Kırgız halkına uygun ve ükle için faydalı 

olan yönler ve uygulamalar alınmalıdır. 

Türkiyede Cumhuriyet dönemi din eğitimi yönünden inişli-çıkışlı 

dalgalanmaların yaşandığı bir dönem olmuştur. Başlangıçta görülen Osmanlı mirası 

üzerinde din eğitimine yeni bir nitelik verme girişimleri, adeta başlamadan biten 

çabalar olarak kaldı. Bundan sonra çok partili demokrasiye geçilinceye kadar geçen 

25 yıllık sürede, eğitim sistemi içinde din eğitimine hiç yer verilmedi. Bu, az bir süre 

değildi. Sonuçta camilerde imamlık yapacak görevliler bulunamaz hale gelmişti. Çok 

partili dönemin başlamasıyla birlikte yönetim değişikliliği de gelince din eğitimi 

faaliyetleri tekrar başlamış oldu.206 

Aslında bakarsak Türkiyede de din eğitimi ilk baştan hemen gelişmiş 

alanlardan birisi değilmiş. Türkiyede de din eğitiminin uzun yıllar boyu kesintiye 

uğraması bir tecrübe boşluğunu ortaya çıkarmış. Kırgızistan ile kayıslarsak şu andaki 

ülkedeki din eğitimi alanındaki durum Türkiye Cumhuriyetinin baştaki din eğitimi 

alanındaki duruma benziyor. Elbette, Türkiyede şu anda din eğitimi çalışmaları bir 

düzen içinde yerleşmiştir ve gerekli çalışmalar yapılmak durumundadır. Kırgızistan da 

ise, halen din eğitimi alanındaki bir çok konuda çalışmalar yapılıyor, tereddütler 

yaşanmaktadır. Toplum içerisinde din eğitimi konusu içindeki siyasi ve ideolojik 

kuşkular tamamen giderilebilmiş değildir.   

Türkiye'de birkaç farklı din eğitimi kurumu vardır. Bu kurumların bir kısmı 

devletin diyanet işlerinden sorumlu dairesine bağlı iken, bir kısmı ise bağlı değildir. 

Bu din eğitimi kurumlarının tamamı bireylere din eğitimi vermektedir, ancak devlete 

                                                           
206 Cebeci, Türkiyede Din Eğitimi, s.9. 



129 

 

bağlı olanlarla olmayanlar arasında bazı farklılıklar vardır. Diyanet İşleri Başkanlığı, 

örgün eğitim kapsamına girmeyen tüm din eğitimlerinden sorumludur. Dini inançları 

ne olursa olsun herkesin iyi eğitime erişebildiğinden emin olmak istiyor. Bu da eğitim 

sorumluluğunu toplumun tüm kesimlerine yayarak yapılmaktadır. Diyanet İşleri 

Başkanlığı, Başbakanlığa bağlı, halkı dini konularda eğitmeye yardımcı olan bir 

kurumdur. Görevlerini belirten yasaya dayanır. Bu görevi 633 sayılı yasayla belirlenen 

teşkilatıyla yürütmektedir. Diyanet İşleri Başkanlığı, ülkede dini anlayışın ve eğitimin 

yaygınlaştırılmasından sorumludur. Bunu, ülke genelinde camiler, Kuran kursları ve 

diğer dini temelli kuruluşlarla çalışarak yapıyorlar.207 

Kırgızistanda dini faaliyetler KMDİ ve dini kurumlar tarafından 

yürütülmektedir, bu kurumlar K.C. DİDK’dan resmi kayıttan geçtiklerine dair 

sertifikasyon almaktadırlar. Ancak bizim tavsiyemiz, Türkiye modeli ışığında Diyanet 

İşleri Başkanlığı gibi bir kurumun olması ve bu kurum ülke çapındaki bütün dini 

faaliyetleri kontrol altına almasıdır. Hizmet tecrübesi yüksek, toplumla doğrudan 

temas halinde olan ve din eğitim ve öğretimiyle ilgili çalışmaları yürüten kurumun 

oluşmasını ön görmekteyiz. Din görevlileri aynı zamanda memur ve onların maaşları 

devletten verilmelidir.   

Türkiye'de Kuran kursuna gidebilmek için 8 yıllık ilköğretimi bitirmiş olmasını 

gerektiğini açıklayan yasa vardır. 18.08.1997 tarih ve 23084 sayılı Resmi Gazetede 

yayımlanarak yürürlüğe giren, 16.08.1997 tarih ve 4306 sayılı ‘İlköğretim ve Eğitim 

Kanunu, Milli Eğitim Temel Kanunu, Milli Eğitim Bakanlığının Teşkilat ve Görevleri 

Hakkındaki Kanun ile 24.03.1988 tarili 3418 Sayılı Kanununa Değişiklik Yapılması 

ve Bazı Kayit ve İşlemlerden Eğitime Katkı Payı Alınması Hakkındaki Kanundur. 

İlköğretim birinci kademeyi bitirenler camilerde açılan yaz kurslarına 

katılabilecekler.208 

Mesela Türkiye Cumhuriyeti 1982 Anayasasının 24.maddesi, din ve ahlak 

öğretimini zorunlu kılmaktadır. Bu Anayasanın 2.maddesinde, “laiklik” Cumhuriyetin 

nitelikleri arasında sayılmakta, buna uygun olarak dine ve mezhep nedeniyle kişilere 

karşı farklı muamele yapılmayacağı “Kanun önünde eşitlik” hakkındaki 10.madde de 

belirtilmiştir. Anayasanın 24.maddesi gereği ise dini özgürlükler genel olarak devlet 

                                                           
207 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, ss. 243-244. 
208 Keyifli, Yeni Yaklaşımlar, s. 255 



130 

 

tarafından tanınmıştır. Bu, din eğitimi ve öğretiminin devlet tarafından denetleneceği 

ve kontrol edileceği anlamına gelir. Aynı maddeye göre, “din kültürü ve ahlak eğitimi” 

ilk ve orta öğretim kurumlarında okutulacak zorunlu dersler arasında yer almaktadır, 

bunun dışında din eğitimi seçenek olarak sunulmakta ve isteğe bağlı olarak 

okutulabilir. Ayrıca Anayasanın 42.maddesi herkesin eğitim alma ve öğretim hakkını 

güvence altına almıştır. Yaşı kaç olursa olsun herkesin öğrenme ve gelişme hakkına 

sahip olduğu anlamına gelir.209  Türk Milli Eğitim Sistemi, örgün eğitim ve yaygın 

eğitim olmak üzere iki ana bölümden kuruludur. Örgün eğitim ilk okulu öncesi eğitim, 

ilköğretim, orta öğretim ile yüksek öğretim kurumlarını içene alır. Yaygın eğitim, 

örgün eğitimin parçası olmayan tüm eğitim faaliyetlerini içerir. İlk ve orta okullarda 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi adı altında din ve ahlak eğitimi zorunlu dersler arasında 

yer almaktadır. T.C.nin 1982 yıl kabul edilen Anayasanın 24.maddesi esasında  din ve 

ahlak öğretimi, Din kültürü ve Ahlak Bilgisi ders adında, ilköğretim ve ortaöğretim 

kurumlarında zorunlu dersler olarak yer almıştır. 210 

Türkiye tecrübesinde yaygın din eğitiminin medrese üsülü bir zamanlar 

medreselerdin çoğu faaliyetlerini durdurmuş ve günümüzde resmi olarak imam hatip 

okulları olarak eğitim verdiklerini görmekteyiz. 

Kırgızistan tarafından din eğitim ve yaygın din eğitim alanında bir çok devlet 

temsilcileri, sivil toplum, akademik yetkilileri ile Türkiye ziyaretlerinde çoğu zaman 

eğitim sistemine eğitim programlarına olan ilgi, istek ve professionel yaklaşımlarından 

dolayı modellerin beğenildiği belirtilmiştir. Türk dili konuşan ülkeler arasında 

tecrübeli konumunda olan Türkiyenin eğitim sistemi modern plarformunda 

teknolojinin geliştiği konumundadır. Tecrübesi muhakkak alınmalı ve 

değerlendirilmelidir.    

 

 

 

 

 

 

                                                           
209 Akramova, Kırgızistandaki Durum, s. 24. 
210 Beyza Bilgin, Mualla Selçuk,  Din Öğretimi Özel öğretim Yöntemleri, 4. Baskı, Gün Yayıncılık, 

Ankara, 1999, ss.55-68. 



131 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

 

a) Sonuç 

Günümüz yaygın din eğitimi alanının, teorik bir yaklaşım ve alan 

araştırmasıyla ele alındığı bu çalışmada elde edilen sonuçlar, şu şekilde özetlenebilir. 

Kırgızistan bağımsızlığına kavuştuktan sonra bütün alanlarda olduğu gibi din 

eğitimi alanında da çalışmalar başlatıldı. Ayrıca 2014 senesinden itibaren ilk defa 

medreselerin eğitim kalitesine önem verilmeye başlandı. Resmi ve hukuki anlamda 

ülkenin gelişmesi için din alanında bazı iyileştirmelerin önü açıldı. Ancak Sovyet 

döneminde dini alanda koyulmuş yasaklar, vatandaşların dini bilgilere sahip olması ve 

bu alanda herhangi bir çalışma yapılması konusunda engelleyiciydi. Kırgızların İslamı 

kabul etmeleri birçok açıdan doğal olmakla birlikte, tarihsel kültürleri dini pratiklere 

özel ihtimam içermektedir. Nitekim bu bölge, İmam Serahsi gibi büyük alimlerin de 

yetişmesine vesile olmuştur. Bununla birlikte Sovyet döneminde dinden uzaklaştırma 

ve dini değerleri yok etme politikası sonucu dinsel alanda bir duraklama süreci 

oluşmuştur. Buna rağmen Kırgızistan’da yaygın din eğitimi ve örgün din eğitimi 

alanında yeni yapılanmalar, kararlar ve çalışmalar başlatılmıştır. Belirttiğimiz gibi 

Türkiye modeli ışığında Kırgızistan’daki yaygın din eğitimi faaliyetlerinin yeniden 

inşaası büyük beklentiler taşımaktadır. Bu model sayesinde hem iyi bir gelecek neslin 

yetişmesi hem de farklı alanlarda stratejiler geliştirilmesi beklenmektedir. Bu noktada 

eğitimde model olarak dil, kültür ve din açısından Kırgız toplumu ile yakın özellikler 

taşıyan bir ülkenin tercih edilmesi de uygun görünmektedir. 

Kırgızistan’da din eğitimi alanında büyük bir potansiyelin varlığı 

görülmektedir. Ancak bu aynı zamanda cemaatlerin ve farklı dini yapıların hakimiyet 

alanına dönüşme riskini de taşımaktadır. Kırgızlar dini inaç konusunda duraklama 

sürecinden geçmiş ve yeni bir döneme girmişlerdir. Giderek kendi değerlerine 

dönmekle birlikte, bu büyük potansiyelin bir eğitim sistemi ve program çerçevesinde 

devlet yoluyla tahkim edilmesi gerekmektedir. Aksi halde boş bırakılan bu manevi ve 

kutsal alanın yanlış ellerle doldurulması olasıdır. Bu noktada söz konusu potansiyeli 

göstermesi açısından sadece medrese öğrencilerinin sayısını belirtmek gerekirse 

10.000 den fazla olduğu düşünülmektedir. Öte yandan bazı yaygın din eğitim 



132 

 

kurumlarının düzenli maddi gelirlere sahip olmadıkları için kapanma durumuna kadar 

geldikleri fark edilmektedir.  

Çalışmamızda yaygın din eğitimi üzerinde yapılan gözlem, döküman analizi, 

bilgi tarama ve görüşmeler neticesinde bu alanın yeniden yapılandırılmasından söz 

etmeye çalıştık. Kırgızistan yaygın din eğitimi faaliyetleri açısından oldukça hızlı yol 

almaktadır. Genç, orta yaş ve yaşlılar dahil her yaştan insanın cami ve mescidlere 

gitme ve vaaz dinleme oranları 2000-2010 yıllarına göre oldukça artış göstermiştir. 

Dolayısıyla halkın dini bilgi edinmede arzulu ve istekli olduğu anlaşılmaktadır. Bunun 

yanında yaygın din eğitim kurumlarında görev yapan görevlilerin eğitim alanında 

yeterliliklerinde eksiklikler vardır ve resmi olarak eğitim yapma hakkını veren 

belgelerin eksik olduğu bilinmektedir. Bu konuda akademisyenler ve toplum bir uzlaşı 

halindedir. Bu durmun devamlı olmamasının ve eğitim programlarının kesilmelere 

uğramasının temel nedeni, maddi imkanların yetersiz olması ve nitelikli personel 

ihtiyacının tam olarak karşılanamamasıdır.  

K.C. 2014-2020 yıllar Arası Dini Alandaki Devlet Siyaseti Konsepti’nin 

yürürlüğe girmesiyle birlikte hem yaygın hem örgün din eğitiminde olumlu yönde 

gelişmeler başlatıldı. Bu noktada eğitime ilişkin temel analizler ve planlar hazırlanmış 

haldedir. Nitekim 2016 senesinde medrese eğitim programlarına bir alternatif olarak 

Teoloji koleji modeli örneği verilerek faaliyete başlayan eğitim kurumları vardır. 

Teoloji kolejinde hem din ve hem de fen bilimlerinin dersleri okutulmaktadır. Bu okul 

İşenalı Arabayev Kırgız Devlet Üniversitesi Teoloji Koleji olarak adlandırılmıştır.    

b) Öneriler 

 Türkiye ya da benzer laik sisteme sahip ülkelerin tecrübelerinden faydalanarak din 

alanında yapılacak değerlendirmeler ile (yagın ve örgün din eğitiminde) resmi din 

eğitiminin ihtiyaçlarının giderilmesine ilişkin hem yasal hem pratik çerçevesi olan 

bir proje hazırlamak. 

 Bütün yaygın ve örgün din eğitimini devlet kontrolüne almalı, eğitim kurumlarının 

maddi kaynakları devlet bütçesinden giderilmeli. 

 Ortaokul ve lise düzeyinde öğrencilere sistemli din dersleri verilmeli. 

 Yaygın din eğitimi kurumu olan medreseler sistemli olarak Teoloji koleji formatına 

dönüştürülmeli. Bunun faydalarından bahsedilecek olursak, söz gelimi Teoloji 

koleji mezunlarına devlet tarafından resmi diploma verilir, medreselerde ise bu 



133 

 

imkan bulunmamaktadır. On binlerce medrese öğrencisi mezun olduğu zaman 

resmi dairelerde veya üniversitelerde yer bulamamaktadırlar.  Öğrencilerin 

çoğunluğu yurt dışına büyük oranda Rusyaya çalışmaya giden 

vatandaşlarımızdandır şu anda belki ekonomi açısından kısa vaadeli olarak iyi 

görünse bile, ne zaman nesil ve gelecek konusu ele alındığında bu konu olumsuz 

etkileri getirdiği söylenmektedir.  

 Yaygın din eğitim kurumunun başında bulunan KMDİ televizyon ve radyo 

üzerinden hizmet verme projesi başlatmalıdır. Bugün insanlara ulaşmanın en kolay 

ve kullanışlı yolunun medya olduğu dikkate alındığında dini eğitimde bu araçların 

kullanılması gerekir. Çünkü insanların çoğu internet aracılığıyla farklı sosyal 

medya platformlarında dini konularda bilgi edinmeye çalışmaktadırlar.  

 Kırgızistan’da dini faaliyetler, yaygın ve örgün din eğitimini, bu alanda yapılan 

resmi ve gayri resmi çalışmaları bağımsızlıktan 2026 yılına kadar değerlendirme ve 

çalışma yapılması gerekmektedir. Bu alanı daha da detaylı taramak ve bulgular ile 

konuyu akademik platforma ulaştırmak gerekmektedir. 

 Yaygın din eğitiminde görev yapan tüm din görevlilerinin, eğitim, bilim ve yönetim 

konularında seviyelerinin yükseltilmesi ve akademik anlamda tecrübe kazanmaları 

gereklidir. Ayrıca bu yaygın din eğitimi sisteme girinceye kadar 4 yıllık proje 

üzerinde devlet tarafından belirlenen komisyon aracılığıyla yeterlilik tespiti, 

sınavlar ve değerlendirmeler uygulanmalıdır.                              

 Yaygın din eğitim kurumları devlet tarafından tam olarak ve planlı maksadlı bir 

biçimde akreditasyon programından geçilmeli, resmi eğitim standartın 

uygulamalıdır. Fen ve sosyal bimlimleri eğitim programlarına dahil etmelidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



134 

 

KAYNAKÇA      

 

Akramova Dilaram, Din Eğitiminin Genel Eğitim İçindeki Yeri Ve 

Kırgızistan’daki Durum, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2000. 

 

Akımjan kyzy Bukatcha, Çarlık Rusya Döneminde Kırgızistandaki Eğitim 

Kurumları ve Durumu, OŞ Devlet Ünıversitesi İlahiyat Fakültesi İlmi Dergisi 20-

21, 2015.   

 

Akımjan kyzy Bukatcha, Kırgızistan’da “Mugalimder Gazetası” ve “Kut Bilim” 

Gazetesinde Din ve Ahlak Eğitimine Yaklaşımlar, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2016. 

 

Akpınar Turgut, Türk Tarihinde İslamiyet, İletişim Yayıncılık A.Ş.,  İstanbul, 1993. 

Arslan Harun, SSCB Sonrası Kırgızistanda Demografik ve Siyasi Durum, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Karabük Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2015. 

 

Akimcan kızı Bukatça, Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan Ortaöğretim Ders 

Kitaplarında Din Anlatımı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisan Tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Entütüsü, Ankara, 2008.  

 

Akramova Dilaram,  Kırgızistan’da Din Eğitimi Sorunları ve Çözüm Arayışları, II 

Uluslararası Sosyal Bilimciler Kongresi, https://silo.tips/download/kirgizstan-da-dn-

etm-sorunlari-ve-zm-arayilari, (01.12.2022). 

 

Akramova Dilaram, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde 

Din Eğitimi ile İlgili Amaçların Gerçekleşme Düzeyi” (Oş örneği), 

(Yayınlanmamış Doktora tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara, 2006. 

 



135 

 

Akyüz Yahya, Türk Eğitim Tarihi, Pegem A Yayıncılık, Ankara, 2004. 

Aliyev Nezir, Kırgızistanda Kuran Kursu Öğrencileri Hafız Oldu, 07.05.2017 

http://aa.com.tr/tr/dunya/kirgizistanda-kuran-kursu-ogrencileri-hafiz-oldu/813283, 

(11.11.2017). 

 

Aйтмамбетов Дюйше, Дореволюционные школы в Киргизии, Фрунзе : Изд-во 

АН Киргиз. ССР, 1961. (Aytmambetov Duyşe, Devrim Öncesi Okullar Kırgızistanda, 

İA Kırgız SSR, 1961). 

 

 

Aydın Muhammet Şevki, Din Eğitimi Kurumu: Kuran Kursu,  

https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=3931, (12.11.2017). 

 

Aybey Salih, Diyanet İşleri Başkanlığı Tarafından Açılan Yaz Kursları İle İlgili 

Görüşleri, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Bursa, 2005. 

 

Bası Chatıtze Moustafa, Yaygın Bir Cemaat Olarak Süleymancılık Ve Hadise 

Bakışı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi),  Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Ensitüsü, Bursa, 2019. 

 

Bizakov Seydin, ‘Tübı Bır Türkıler’ Geografiyadan Respublikalık Ataulı Mektep 

Yayınevi, Almatı 2013 (Kazakça), Malik Otarbaev (Ed.), Türk Dünyası, Özel Yayın, 

Türk Dünyası Mühendislik Mimarlık ve Şehircilik Kurultayı, 2014. 

 

Bilgin Beyza, Mualla Selçuk,  Din Öğretimi Özel öğretim Yöntemleri, 4. Baskı, Gün 

Yayıncılık, Ankara, 1999. 

 

Bulut Aytekin, Din Eğitiminde Rehberlik ve Psikolojik Danışmanlık, DİB 

Yayınları, Ankara, 2011. 

 

Bulut Mehmet, Yaygın Din Eğitimi, Diyanet İlmi Dergi, Cilt:29, Sayı:3, 1993. 



136 

 

Булан институту, Кыргызстандагы Ислами Диний Билим Берүүнү Реформалоо: 

Жетишкендиктер жана Кыйынчылыктар, 2019, https://bulaninstitute.org/wp-

content/uploads/2021/02/Report-on-Religious-Education-in-Kyrgyzstan.pdf 

(01.12.2020). (Bulan Enstitüsü, Kırgızistan'da İslami Din Eğitimi Reformu: Başarılar 

ve Zorluklar, 2019, https://bulaninstitute.org/wp-content/uploads/2021/02/Report-on-

Religious-Education-in-Kyrgyzstan.pdf, (01.12.2020). 

 

Bulan Institute for Peace Innovations, The Report “Religious Education in 

Kyrgyzstan: Madrasah System in Urgent Need of Reform", 2017,  

https://prevention.kg/wp-content/uploads/2019/02/Report-on-REUs-in-English-1.pdf, 

(01. 06. 2020). 

 

Cebeci Suat, Kırgızistanda Dini Etik Mekanizmaları ve Dini Gelişiminin 

Karakteristiği, Araştırma Raporu, Kırgızistan Türkiye Manas Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi, Bişkek, 2016. 

 

Cebeci Suat, A.Akmataliev, A.İmamoğlu, B.Mırzaraimov, M.Mırzabayev, 

Kırgızistanda Dini Durum ve Din Eğitimi-Durum Analizi ve Öneriler- Araştırma 

Raporu, KTMÜ İlahiyat Fakültesi, Bişkek, 2014. 

 

Cebeci Suat, Kırgızistanda Dini Durum ve Sovyet Sonrası Dini Gelişmeyi Besleyen 

Etkenler, Manas Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt:5, Sayı:3, 2016,  https://dergipark 

.org.tr/tr/ download/article-file/577459, (18.05.2019). 

 

Cebeci Suat, Din Eğitimi Bilimi ve Türkiyede Din Eğitimi, Akçağ Yayınları, Ankara 

2015. 

 

Cihan Ahmet, Kırgızistanda Din Eğitimi Veren Kurumlar, Belgeler ve Araştırma 

Notları, İslam Araştırmaları Dergisi, Sayı 14, 2005, http://isad.isam.org.tr/ 

vdata/sayi14/ isad014_cihan.pdf, (10.11.2021), s. 123. 

 



137 

 

Cihan Ahmet, Kırgızistan’da Din Eğitimi Veren Kurumlar, Islam Araştırmalar 

Dergisi, Sayı 14, 2005, http://www.isam.org.tr/ documents/_dosyalar/_pdfler/islam_ 

arastirmalari_dergisi/sayi14/111_124.pdf, (11.07.2017), ss. 116-117.  

 

Cihan Cihad, XIX. ve XX. Yüzyılda Bazı Seyyahların Kırgızların Dini Hayatlarına 

Dair Gözlem ve Değerlendirmeleri, Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 2015, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/202532, (12.02.2021). 

 

Çermik Hülya, “Bir Bilim Olarak Eğitimin Temelleri”, Eğitim Bilimine Giriş, (Ed. 

Mustafa Yılman), Nobel Yayın Dağıtım, İzmir, 2006. 

 

Dam Hasan, ‘Yaygın Din Eğitimine İlişkin Bazı Temel Sorunlar ve Çözüm 

Önerileri’, Bildiriler-Müzakereler kitabı, Seleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları İsparta, 2003. 

 

Demir Murat, Tebliğ Cemaati: Türkiye Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019.  

 

Demircioğlu Aytekin ve Büşra Çelik, Yaygın Din Eğitiminin Neliği, Kastamonu 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 1-2, 2019, s. 14. 

 

DİB, Hadislerle İslam 1, Hadislerin Hadislerle Yorumu, Dini Yayınlar Genel 

Müdürlüğü Basılı Yayınlar Daire Başkanlığı, Cilt 1, 2020, https://hadislerleislam. 

diyanet.gov .tr/sayfa.php?CILT=1&SAYFA=441, (13.11.2020), s. 441. 

 

Döner Muhammed, Yaygın Din Eğitiminde Hutbelerin Rolü, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, 2004. 

 

Erden Münire, Eğitim Bilimine Giriş, Arkadaş Yayın Evi, Ankara, 2011. 

 

Элебаева А.Б., Н.С. Эсенаманова, З.Д.Чотаев, Ж.Ф.Молдокеева, Влияние 

религиозного фактора на социально-политическую ситуацию в 



138 

 

Кыргызской Республике, издательство ОсОО Триада-Принт, Бишкек, 2016. 

(Elebaeva A.B., N.S. Esenamanova, Z.D. Çotaev, J.F. Moldokeeva, Kırgız 

Cumhuriyeti'ndeki Dini Faktörün Sosyo-Politik Duruma Etkisi, Triada-Print Ltd. 

Yayınevi, Bişkek, 2016. 

 

Erşahin Seyfettin, Türkistan’da İslam ve Müslümanlar, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara, 1999. 

 

İmanova Dinar, İX-XIII. Yüzyıllarda Kırgızların Siyasi, İktisadi Ve Sosyal Tarihi, 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü, İstanbul, 2015. 

 

İnan Abdulkadir, Tarihte ve Bugün Şamanizm, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek 

Kurumu Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1986. 

 

Институт Булан, Религиозное образование в Кыргызстане: Медресе 

Нуждаются в Срочной Реформе, Доклад Нурлана Исмаилова, 2017, 

(03.06.2019) (Bulan Enstitüsü, Dini Eğitimi Kırgızistanda: Medreselerin Acil 

Reformlara Ihtiyacı Var), file:///C:/Users/user/Downloads/Report-in-Russian-

final.pdf, 2017, Nurlan İsmailov’un Sunumu, (03.06. 2019) s. 14). 

 

İsakov Baktıbek, Kırgız Konar Göçerlerinde Din ve Diğer İnançlar, Etnografik 

Değerlendirme, Türk Kültürü Araştırmaları Dergisi, Cilt:3, Sayı:2,  Ankara, 2010, 

http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2010_2/2010_2_ISAKOVB.pdf, (14.06.2021), 

ss.251-252. 

 

İusubov Elvin, Kırgızistanda Din Eğitimi, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2015. 

 

Jusubaliev Ali, Kırgızların İslamiyeti Kabulü, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2007. 

 



139 

 

Kalyev Muratbek, Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan-Rusya İlişkileri, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2004. 

 

Kalandarov Ulukbek, Selefiliğin Kırgızistana Girişi ve Faaliyetleri, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Bursa, 2019. 

 

Karataş Zeki, ‘Sosyal Bilim Araştırmalarında Paradigma Değişimi: Nitel 

Yaklaşımın Yükselişi’, Türkiye Sosyal Hizmet Araştırmaları Dergisi, 2017, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/360845, (25.12.2017). 

 

Kazan Halim, Bilimsel Araştırma Teknikleri, İstanbul Üniversitesi Açık ve Uzaktan 

Eğitim Fakültesi, 2016, http://auzefkitap.istanbul.edu.tr/kitap/kok/bilarstekau202.pdf, 

(01.11.2017)   

 

Каныбек Осмоналиев, Мурзахалилов Канатбек, Маматалиев Каныбек, 

Международные нормы по обеспечению свободы совести и 

вероисповедания. Законодательные и нормативно-правовые акты 

Кыргызской Республики Регулирующие Сферу Религии, Oш, 2010, с.92-93. 

(Kanıbek Osmonaliev, Murzahalilov Kanatbek, Mamataliev Kanıbek, Vicdan ve Din 

Özgürlüğünü Güvence Altına Almak için Uluslararası Normlar. Kırgız 

Cumhuriyeti'nin Din Alanını Düzenleyen Yasal ve Yasal Düzenlemeleri, Oş, 

2010). 

 

Kenzheshov Arslanbek, Kırgızistanın Din Politikaları ve Dini Kurumlar, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Mayıs, 2019. 

 

Keyifli Şükrü, Yaygın Din Eğitiminde Yeni Yaklaşımlar, İlahiyat Yayını, Ankara, 

2013 

 



140 

 

Keyifli Şükrü, Urfa ve Yöresinde Yaygın Din Eğitimi (İmamların Mesleki 

İmkanları ve Problemleriyle İlgili Alan Araştırması), (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Üniversitesi, Ankara, 1997. 

 

Kırgız Türk Manas Üniversitesi,  Kırgızistanın Siyasi, Sosyal ve Ekonomik yapısı, 

KTMÜ Yay:198, Bişkek, 2016. 

 

M.Kılavuz, S.Pay, Kırgızistan’da Bir Din Eğitimi Kurumu: Medreseler, ss. 247-

278. 

 

Kozukulov Timur, Bağımsızlık Öncesi ve Sonrası Kırgız Toplumunda Din ve  Dini 

Kurumlar Üzerine Bir Analiz, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fekültesi Dergisi 19/1: 173-

206, 2020, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1182150   (12.01.2021). 

s.183. 

 

Kozukulov Timur, Kırgızistan’da Dini Kurumsallaşma Ve Toplum, Sosyal Bilimler 

Enstitisü Dergisi, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/17477 (12.07.2021) 

s.187. 

 

Kozukulov Timur, Kırgızistanda Devletin Din Siyaseti, Akademik Hassasiyetler, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/307198, (17.02.2020). 

 

Конституция Кыргызской Республики, Редакция 28.12.2016.  (Kırgız 

Cumhuriyetinin Anayasası, 28.12.2016 Tarihinde Değiştirilen). 

 

Конституция Кыргызской Республики, Редакция 05.05.2021 

http://cbd.minjust.gov.kg/act/view/ru-ru/112213?cl=ru-ru , (20.05.2022). (Kırgız 

Сumhuriyeti Anayasası, 05.05.2021 Tarihinde Değiştirilen). 

 

Кыргызстан мусулмандар дин башкармалыгы Уставы, Бишкек, 2014, 5-

курултайдын №2 токтому менен бекитилген, (Kırgızistan Müslümanlar Din İdaresi 

Tüzüğü, Bişkek, 2014, 5.Kurultay, №2. Kararı ile Onaylanan).  



141 

 

Кыргыз Республикасы, 2014-2020-жылдарга Кыргыз Республикасынын 

Диний Чөйрөдөгү Мамлекеттик Саясатынын Концепциясы, Бишкек, 2014. 

(Kırgız Cumhuriyeti, 2014-2020 yy. Kırgız Cumhuriyetinin Din Alanındaki Devlet 

Siyasetinin Konsepti, Bişkek, 2014).  

 

Кыргызстан Мусулмандар Дин Башкармалыгы, Кыргызстандагы Ислам Билим 

Берүү Системасынын Өнүгүүсүнүн Концепциясы. (Kırgızistan Müslümanlar Din 

İdaresi, Kırgızistan'da İslami Eğitim Sisteminin Geliştirilmesi Konsepti), 

http://muftiyat.kg/ky/node/116,  (04.03.2019). 

 

Кыргыз Телерадиоберүү Корпорациясы, Бишкекте Диний Билим Берүү 

Концепциясы Талкууланды, 2016, www.ktrk.kg/post/2440/ru, (17.08. 2020). 

(Kırgız Televizyon ve Radyo Yayıncılık, Bişkek'te Din Eğitimi Kavramını Tartıştılar, 

2016, www.ktrk.kg/post/2440/ru, (17.08. 2020). 

 

Кыргыз Советтик Социалисттик Республикасы Энциклопедиясы, Кыргыз СССР 

басма, Фрунзе, 1983. (Kırgız Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti Ansiklopedisi, Kırgız 

SSC Yayını, Frunze, 1983). 

 

Köylü Mustafa, Din Eğitiminde Çağdaş Konular, Değerler Eğitim Merkezi 

Yayınları, İstanbul, 2012. 

 

Köylü Mustafa, Nurullah Altaş (Editörler), Din Eğitimi, 2.Baskı, Gündüz Eğitim 

Yayıncılık, Ankara, 2012. 

 

Köylü Mustafa, Gelişimsel Basamaklara Göre Din Eğitimi, Nobel Akademik 

Yayıncılık, Ankara, 2010. 

 

Kurnaz Şuayip, Camilerin Toplumsal Kimlik ve Değerlerin Oluşmasındaki Rolü, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İzmir, 2013. 

 



142 

 

Маликов Кадыр, Мусулман Жамааты менен Иш Алып Баруу Боюнча 

Теориялык жана Практикалык Негиздер, Бишкек, 2013. ( Malikov Kadir, 

Müslüman Topluluğuyla Çalışmanın Teorik ve Pratik Temelleri, Bişkek, 2013). 

 

Mayramkan İsabaev, “Kırgızistan’da Kur’an Eğitimi ve Müesseseleri” (Bitirme 

Tezi), Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2005.  

 

Manas uulu Tynchtykbek, Kırgızların Sosyal, Kültürel Ve Dini Hayatında Hadis 

ve Sünnetin Yeri, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Kastamonu Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kastamonu, 2019. 

 

Mamattursun uulu Uson, Manas Destanı’nın İslam İtikadı Açısından İncelenmesi 

ve Değerlendirilmesi (Sagımbay Orozbak Uulu’nun Varyantı), (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri, 2019. 

 

Murzaraimov Bakyt ve Mustafa Köylü, Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da Yaygın 

Din Eğitimi Faaliyetleri ve Camiler, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, Haziran 2019, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/740890, (23.05.2021). 

 

Müftüoğlu Mehmet, Kur’an ve Sünnet Bağlamında Yaygın Din Eğitim, Artuklu 

Akademi, 2017,  https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/400875 , 

(14.05.2021). 

 

Myrzabaev Mametbek, Kırgızistan'da Din-Devlet İlişkileri, (Yayınlanmamış 

Doktora tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2009. 

 

Narkeeva Meerim, Günümüz Kırgızistan’ında İslami Kuruluşların Faaliyetleri ve 

Toplumsal Sonuçları (Bişkek Örneği), (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Ankara 

üniversitesi Sosyal Bilimler Enstirüsü, Ankara, 2011. 

 



143 

 

Nazarkulova Rita, Bağımsızlık Sonrasında Kırgızistan-Rusya Federasyonu 

İlişkileri Ekseninde Kırgız Cumhuriyeti’nin Dış Politikası, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2008. 

 

Okonbaeva Turdugul, Kırgızistan Üniversite Gençliğinde Din Ve Sekülerleşme Oş 

Devlet Üniversitesi Ve Kırgız Milli Üniversitesi Örnekleri, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Üniversitesi, İstanbul, 

2018. 

 

Осмонов Өскөн, Абылабек Асанканов, Кыргызстан тарыхы (Эң байыркы 

доордон азыркы мезгилге чейин), 2-басылыш, Бишкек, 2003. (Osmonov Öskön 

ve Abılabek Asankanov, Kırgızistan Tarihi (Antik Çağlardan Günümüze Kadar), 

2.Baskı, Bişkek, 2003. 

 

Özervalı M. Sait, , İslam Ansiklopedisi, Türkiye Düyanet Vakfı, Cilt: 36, s.399. 

 

Özcans Muazzez, Modern Dönemde Sufizm (Almanya Örneği), (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2015. 

 

Özlü Zeynel, Kırgız Adı ve İnançları İle İlgili Bazı Bulguların Türk Dünyası 

Vatandaşlığı Bağlamında Önemi, Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim 

Dergisi Sayı: 4/1, 2015, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/136990, 

(28.08.2018). 

 

Parladır Selahattin, Din Eğitimi Bilimine Giriş, İzmir, 1996. 

 

Peker Huseyin, Kur’an Meali ‘Sade ve Akıcı Bir Üslüp’, Gece Kitaplığı, 2015. 

 

Polat Fazlı, Sosyal Bütünleşme Bağlamında Kırgızistanın Din Devlet ve Toplum 

İlişkilerine Genel Bir Bakış, Ekev Akademi Dergisi Yıl: 9, Sayı:25, 2005, 

http://isamveri.org/pdfdrg/D01777/2005_25/2005_25_POLATF.pdf, (17.04. 2019), 

s.5. 



144 

 

Polat Kemal, Beşikten Mezara Kırgız Türkleri, Berikan Yayınevi, Ankara, 2019. 

Sesli Mutlu, Devlet, Toplum Ve Din Çerçevesinde Türk Yönetim Geleneği Üzerine 

Genel Bir Değerlendirme, Enderun Dergisi, Cilt:5, Sayı:2, 2021,  

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/2001745 (28.12.21), ss. 211-214. 

 

Şişikoğlu Asım, Manas Destanı Çerçevesinde Türk Destanlarında Türk Ordu 

Teşkilatına Dair İzler, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2018. 

 

Supataeva Shadmanai, Kırgız Türklerinde Çocuk Folkloru, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Nevşehir, 2019. 

 

Tosun Cemal, Din Eğitimi Bilimine Giriş, Pegem Akademi Yayını, Ankara, 2011 

 

Töremen Fatih, “Eğitim ve Hukuk”, Üniversite Kitabevi, Ankara 2007. 

 

Ünal Ali, Kırgız Türklerinde Ölüm ve Ölüm Öncesi İnanışlar, 2017, 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/398683, (13.06.2021). 

  

Varış Fatma, Eğitim Bilimine Giriş, Ankara Üniversitesi basımevi, Ankara, 1991. 

 

Yavuz Kerim, Günümüzde Din Eğitimi, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları 1, Adana, 1998. 

 

Yazı Muhammet Emin, Çarlık Döneminde Kırgızlar (1852-1917), (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ, 2007. 

 

Yılmaz Hüseyin, ‘Yaygın Din Eğitimi Kurumları ve Toplumsal Barış’, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt:5, Sayı:2, 2001, s.333 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/223615, (12.04.2017). 

 



145 

 

Yılmaz Hüseyin, Toplumsal Barışa Katkısı Açısından Yaygın Din Eğitimi 

Kurumları https://www.eskieserler.net/files/mpdf%20(524).pdf , (11.11.2017). 

 

Yılmaz Hüseyin, “Kırgızistan’da Misyonerlik ve Din Eğitimi”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi XI/1, 2007, https://dergipark.org.tr/tr/ 

download/article-file/221589, (02.12.2016), ss. 91-128. 

 

З.Д. Чотаев, З.А. Турсунбеков, Э.М.Жумакунов, Н.Т.Сманова, А.Т.Гайббаева, 

Государственная политика в религиозной сфере и основные религиозные 

течения в Кыргызстане, Бишкек, 2015, (Z.D. Çotaev, Z.A.Tursunbekov,  

 

E.M.Jumakunov, N.T.Smanova, A.T.Gaybbaeva, Kırgızistan'da Dini Alanda Devlet 

Politikası ve Ana Dini Hareketler, Bişkek, 2015). 

 

З.Ж Чотаев., Турсунбеков З.А., Жумакунов Э.М., Сманова Н.Т., Гайббаева А.Т., 

Диний Чөйрөдөгү Мамлекеттик Саясат жана Кыргызстандагы Негизги 

Диний Агымдар, , Бишкек, 2015. (Z.J. Chotayev, Tursunbekov Z.A., Jumakunov  

 

E.M., Smanova N.T., Gaybbaeva A.T., Din Alanında Devlet Politikası ve 

Kırgızistan'daki Başlıca Dini Akımlar, Bişkek, 2015). 

 


