
T.C. 

BURDUR MEHMET AKİF ERSOY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

  

KÂDÎ BEYZÂVÎ’NİN ENVÂRÜ’T-TENZÎL VE ESRÂRÜ’T-TE’VÎL 

ADLI TEFSİRİNDE MÜŞKİLÜ’L-KUR’ÂN’A YAKLAŞIMI 

 

 

İbrahim ATAY 

1930201101 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN 

Dr. Öğr. Üyesi M.MAHFUZ ATA 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Abdullah TURHAN  

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Fatih ÖZAKTAN 
 
 

 

 

BURDUR - 2022



i 

T.C. 

BURDUR MEHMET AKİF ERSOY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ETİK BEYAN 

Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Lisansüstü Eğitim 

Öğretim ve Sınav Yönetmeliği‟ne göre hazırlamıĢ olduğum “Kâdı Beyzâvî’nin 

Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl Adlı Tefsîrinde Müşkilü’l-Kur’ân’a Yaklaşımı” 

adlı tezin hazırlanması sürecinde akademik ve etik kuralları ihlal etmediğimi, tezimin 

özgün olduğunu, baĢvurduğum kaynakları metin içinde, dipnotlarda ve kaynakçada 

eksiksiz ve bilimsel kurallara uygun olarak gösterdiğimi taahhüt ederim. 

 

 

Ġbrahim ATAY 

Tarih ve Ġmza 



 

ii 

ÖN SÖZ 

﷽  
Hamd, Kur‟ân‟ı  lafız ve mânâ çeliĢkilerinden korunmuĢ, kusurlardan münezzeh, 

mânâ bozukluğu ve lafız rekâketinden uzak ahenktâr bir kitap olarak indiren Allah 

Teâlâ‟ya mahsustur. Salât-ü selâm, mânânın doğruluğunda, lafzın fesâhatinde birbirine 

benzer olup hiçbir kusur barındırmayan, Kur‟ân‟ı bize tebliğ, tebyîn ve tefsir eden 

Allah‟ın Resûlü Muhammed aleyhisselam‟a, onun pâk âline ve bütün ashabına olsun. 

Envârü‟t-Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl, Beyzâvî tarafından kaleme alınıp doğuda ve 

batıda üzerine çok sayıda çalıĢma yapılan bir tefsirdir. Tefsir alanında çalıĢma yapan 

araĢtırmacıların müstağni kalamayacağı bu eser, bir dirâyet tefsiri olmakla birlikte 

rivâyeti de bünyesinde barındırmasıyla oldukça kıymetlidir.  

Ġnsanlığı doğru yola iletip dünya ve âhiret mutluluğuna erdirmeyi hedefleyen 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in insanlar tarafından öncelikle doğru anlaĢılması gerekir. Kur‟ân‟ın 

doğru Ģekilde anlaĢılabilmesi için de Ulûmu‟l-Kur‟ân‟a vakıf olmak zorunluluktur. Bu 

ilimlerden birisi de Ģüphesiz, âyetler arasında var olduğu zannedilen ihtilafları giderip 

Kur‟ân hakkındaki çeliĢki Ģüphelerine cevaplar hazırlayan müĢkilü‟l-Kur‟ân‟dır.  

Kâdı Beyzâvî‟nin “Envârü‟t-Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl” adlı eserinde müĢkil 

âyetleri tefsir yöntemini incelediğimiz bu çalıĢma bir giriĢ, iki bölüm ve bir sonuçtan 

oluĢmaktadır. 

GiriĢ bölümünde çalıĢmanın amacı, konusu, metodu ve kaynakları üzerinde 

durulmuĢ, Beyzâvî ve tefsiri hakkında özet bir bilgi sunulmuĢtur. Birinci bölümde 

müĢkil, müĢkilü‟l-Kur‟ân, müĢkille iliĢkili kavramlar, müĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın tarihi seyri, 

müĢkilin sebepleri, müĢkilin çözüm yolları ve müĢkilü‟l-Kur‟ân‟a dair yapılan 

çalıĢmalar hakkında bilgiler verilmiĢtir. Ġkinci bölümde Kur‟ân‟da müĢkil âyetlerin 

bulunmasının hikmeti, Beyzâvî‟nin müĢkilü‟l-Kur‟ân anlayıĢı anlatılmıĢ ve Beyzâvi 

tefsiri baĢtan sona taranarak müĢkil âyetleri tefsir yöntemi örneklerle açıklanmıĢtır. 

Sonuç bölümünde ise çalıĢmanın kısa bir değerlendirmesi yapılmıĢtır. 



 

iii 

Bu çalıĢmamda bana değerli fikirleriyle yön veren, çalıĢmamız boyunca bizi 

yalnız bırakmayan danıĢman hocam Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Mahfuz ATA ile anlayıĢ ve 

sabırlarından dolayı ailemin değerli fertlerine Ģükranlarımı sunarım. 

Gayret bizden, tevfik Allah‟tandır. 

İbrahim ATAY 

BURDUR, 2022 

  



 

iv 

(ATAY, Ġbrahim, Kâdı Beyzâvî’nin Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl Adlı 

Tefsîrinde MüĢkilü’l-Kur’ân’a YaklaĢımı, Yüksek Lisans Tezi, Burdur, 2022) 

ÖZET 

Kur‟ân ilimlerinin hedefi Kur‟ân‟ın sağlıklı bir Ģekilde anlaĢılıp tefsir edilmesini 

temin etmektir. Kur‟ân ilimlerinden olan MüĢkilü‟l-Kur‟ân da bu amaca hizmet eden 

ilim dallarından biridir. Bu ilim dalı sayesinde, âyetler arasında çeliĢki ve zıtlıkların 

bulunmadığı, var olduğu zannedilen ihtilafların ise önyargı, bilgi yetersizliği ve dikkat 

eksikliğinden kaynaklandığı anlaĢılmaktadır.  

Kur‟ân‟ın indirilmeye baĢladığı günden itibaren Kur‟ân‟ın daha iyi 

anlaĢılmasına hizmet eden birçok çalıĢma yapılmıĢtır. Buna karĢın Kur‟ân‟da çeliĢkiler 

bulunduğu ve anlaĢılmaz bir kitap olduğuna dair bazı iddialar Kur‟ân‟a muarız olan 

kiĢilerce ortaya atılmıĢtır. Bu durum yeterli bilgiye sahip olmayan Müslümanların da 

zaman zaman aklını karıĢtırmakta ve zihni bulanıklığa yol açmaktadır. Ġslâm âlimleri 

hem muarızlara cevap vermek hem de inanların zihnini berraklaĢtırmak için Teâruz ve 

tenâkuz vehmi uyandıran âyetleri incelemiĢ ve Kur‟ân‟da bir birine zıt ve çeliĢkili 

âyetlerin bulunduğuna dair iddialara aklî ve naklî delillerle cevaplar vermiĢlerdir. 

Kendisinden önce yazılmıĢ olan tefsirleri ustaca özetleyip, rivayeti göz ardı 

etmeden dirayet metodunu uygulayan Beyzâvî, eserinde müĢkil âyetleri de 

değerlendirmiĢtir. Teâruz ve tenâkuz vehmi bulunan âyetleri, âyetler ve hadisleri delil 

getirerek, sahabe ve tabiîn sözlerini naklederek açıklamıĢtır. Eğer nakil yoksa mantıkî 

kıyas ve akıl yürütme gibi yöntemlerle âyetleri te‟vil ve te‟lif ederek ya da nesh ve 

tahsise baĢvurarak ihtilaf ve çeliĢki Ģüphesini gidermiĢtir.     

Bu çalıĢmada,  müĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın tanımı, tarihi seyri, müĢkil‟in sebepleri, 

çözüm yolları kısaca anlatılmıĢtır. Daha sonra Beyzâvî‟nin kaleme almıĢ olduğu 

“Envârü‟t-Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl” adlı tefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟a yaklaĢımı ve 

müĢkil âyetleri tefsir yöntemi incelenmiĢtir. Beyzâvî‟nin müĢkil olarak değerlendirdiği 

âyetler tespit edilmiĢ, müĢkilleri nasıl çözdüğü örneklerle açıklanmıĢtır.  

 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, MüĢkil, Beyzâvî, Kur’ân, ÇeliĢki.   

  



 

v 

(ATAY, Ġbrahim, Kadı Beyzâvî's Approach to MüĢkilü'l-Qur'an in his Tafsîr 

Envârü't-Tenzîl ve Esrârü't-Te'vîl , Master’s Thesis, Burdur, 2022) 

ABSTRACT 

The aim of Qur'anic sciences is to ensure that the Qur'an is understood and 

interpreted in a healthy way. MüĢkilü'l-Qur'an, which is one of the sciences of the 

Qur'an, is one of the branches of science that serves this purpose. Thanks to this branch 

of science, it is understood that there are no contradictions and contradictions between 

the verses, and that the conflicts that are thought to exist are caused by prejudice, lack of 

knowledge and lack of attention. 

Since the day the Qur'an began to be revealed, many studies have been carried 

out that serve to better understand the Qur'an. On the other hand, some claims that there 

are contradictions in the Qur'an and that it is an incomprehensible book have been put 

forward by people who are opposed to the Qur'an. This situation sometimes confuses 

Muslims who do not have sufficient knowledge and causes confusion. In order to both 

answer the opponents and clarify the minds of the believers, Islamic scholars examined 

the verses that arouse inconsistent and contradictory delusions and gave answers to the 

claims that there are contradictory and contradictory verses in the Qur'an with rational 

and narrative evidence. 

Beyzâvî, who masterfully summarized the commentaries written before him and 

applied the acumen method without ignoring the narration, also evaluated the difficult 

verses in his work. He explained the verses that have hypotheses of oppression and 

contradiction, by bringing verses and hadiths as evidence and by quoting the words of 

the Companions and the Tabi'un. If there is no transmission, he eliminated the suspicion 

of conflict and contradiction by interpreting and interpreting the verses with methods 

such as logical comparison and reasoning, or by resorting to abrogation and allocation. 

In this study, the definition of MüĢkilü'l-Qur'an, its historical course, the reasons 

for MüĢkil and its solutions are briefly explained. Afterwards, Beyzâvî's approach to 

MüĢkilü'l-Qur'an and the method of interpreting the mushkil verses in his commentary 

named "Envârü't-Tenzîl ve Esrârü't-Te'vîl" were examined. The verses that Beyzâvî 

considered as troublesome were determined, and how he solved the troubles was 

explained with examples. 

 

Keywords: Tafsir, MüĢkil, Beyzâvî, Qur'an, Contradiction. 

  



 

vi 

İÇİNDEKİLER 

ETİK BEYAN ................................................................................................................... i 

ÖN SÖZ ............................................................................................................................ ii 

ÖZET ............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ..................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. vi 

KISALTMALAR ........................................................................................................... ix 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MÜŞKİLÜ’L-KUR’ÂN 

1.1. MüĢkil ................................................................................................................. 8 

1.2. MüĢkil‟ül-Kur‟ân ................................................................................................ 9 

1.3. MüĢkil ile Ġlgili Bazı Kavramlar ....................................................................... 10 

1.3.1. Ġhtilaf / Muhtelif / Hilâf .......................................................................... 10 

1.3.2. Teâruz ..................................................................................................... 11 

1.3.3. Tezat ........................................................................................................ 11 

1.3.4. Tenâkuz ................................................................................................... 11 

1.3.5. MüteĢâbih ................................................................................................ 12 

1.3.6. Mücmel ................................................................................................... 12 

1.3.7. Hafî ......................................................................................................... 12 

1.4. MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın Tarihi Seyri...................................................................... 13 

1.5. MüĢkil‟in Sebepleri ........................................................................................... 14 

1.6. MüĢkil‟in Çözüm Yolları .................................................................................. 16 

1.7. MüĢkilü‟l-Kur‟ân ile Ġlgili Yapılan ÇalıĢmalar ................................................ 18 

  



 

vii 

İKİNCİ BÖLÜM 

BEYZÂVÎ’NİN MÜŞKİLÜ’L-KUR’ÂN’A YAKLAŞIMI 

1.1. Kur‟ân‟da MüĢkil Âyetlerin Bulunmasının Hikmeti ........................................ 22 

1.2. Beyzâvî‟nin MüĢkilü‟l-Kur‟ân AnlayıĢı ........................................................... 23 

1.3. Beyzâvî‟nin MüĢkil Âyetleri Tefsiri ................................................................. 24 

1.3.1. Bakara Sûresi .......................................................................................... 24 

1.3.1.1. Allah Kulunu Zorla Ġmandan Alıkoyar mı? .................................... 24 

1.3.1.2. Allah Kullarına Zulmeder mi? ........................................................ 32 

1.3.1.3. Yerlerin ve Göklerin Hangisi Önce Yaratıldı? ................................ 37 

1.3.2. Nisa Sûresi .............................................................................................. 40 

1.3.2.1. EĢler Arası Adalet Mümkün mü? .................................................... 41 

1.3.2.2. Erkekler Kadınlardan Üstün mü? .................................................... 45 

1.3.2.3. Kulun BaĢına Gelen Kötülüğün Sorumlusu Kendisi mi?................ 52 

1.3.3. Mâide Sûresi ........................................................................................... 53 

1.3.3.1. Allah‟ın Ġndirdiğiyle Hükmetmeyenin Durumu .............................. 53 

1.3.3.2. Günahkâra BaĢkasının Günahları Yüklenir mi?.............................. 54 

1.3.4. Hûd Sûresi ............................................................................................... 56 

1.3.4.1. Kıyamette Allah Mücrimler ve Kâfirlerle KonuĢacak mı? ............. 56 

1.3.5. Nûr Sûresi ............................................................................................... 60 

1.3.5.1. Allah Nur mu? Nurun Yaratıcısı mı? .............................................. 60 

1.3.6. Kasas Sûresi ............................................................................................ 62 

1.3.6.1. Hz. Musa‟ya Allah Nasıl Seslendi?................................................. 62 

1.3.6.2. Hz. Peygamber Dilediğini Hidâyete Erdirir mi? ............................. 63 

1.3.7. Muhammed Sûresi .................................................................................. 64 

1.3.7.1. Allah Kâfirlerin Mevlâsı mı? .......................................................... 64 

1.3.8. Tûr Sûresi ................................................................................................ 65 

1.3.8.1. Nesillerinin Amelleri Âhirette Ebeveynlere Fayda Verecek mi?.... 65 



 

viii 

1.3.9. Necm Sûresi ............................................................................................ 66 

1.3.9.1. Kur‟ân‟ı Hz. Peygambere Kim Öğretti? ......................................... 67 

1.3.10. Rahmân Sûresi ...................................................................................... 68 

1.3.10.1. Ġnsanın YaratılıĢı ........................................................................... 68 

1.3.11. Kıyâmet Sûresi ...................................................................................... 70 

1.3.11.1. Allah Âhirette Görülecek mi? ....................................................... 70 

SONUÇ ........................................................................................................................... 74 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 76 

ÖZ GEÇMİŞ .................................................................................................................. 80 

  



 

ix 

KISALTMALAR 

a.s.   : Aleyhi‟s-selâm 

b.   : Bin-ibn 

bkz.   : Bakınız 

C.   : Cilt 

c.c.   : Celle Celâlühü 

DİA   : Diyanet Ġslâm Ansiklopedisi 

DİB   : Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

H.   : Hadis 

h.   : Hicri 

haz.   : Hazırlayan 

Hz.   : Hazreti 

MÜİFAV  : Marmara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Vakfı  

ö.   : Ölüm tarihi 

r. a.   : Radiyallahü anh 

s.   : Sayfa 

S.   : Sayı 

s.a.s.   : Sallallâhü Aleyhi ve Sellem 

sad.   : SadeleĢtiren 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.   : Tahkik  

trc.   : Tercüme eden 

trs.   : Tarihsiz 

y.y   : Yayın yeri yok 

Yay.   : Yayınları 

Yek   : Yazma Eserler Kurumu 



 

1 

GİRİŞ 

A. Araştırmanın Amacı 

Kur‟ân-ı Kerîm insanlar için hidâyet rehberi
1
 olarak indirilen bir kitaptır. 

Ġnsanlara dünya ve âhiret saadetinin yollarını bildiren bu kitabın insanlar tarafından -

takati nispetinde- iyi anlaĢılması gerekmektedir. Allah (c.c.) da insanları Kur‟ân‟ın 

âyetlerini anlamaya ve âyetler üzerinde düĢünmeye teĢvik etmiĢ ve âyetleri ayrı ayrı 

açıkladığını
2
 bildirmiĢtir. Kur‟ân‟ı anlama faaliyetinin sağlıklı bir Ģekilde 

gerçekleĢtirilmesi ve Ġlâhi muradın doğru anlaĢılabilmesi için “Ulûmu‟l-Kur‟ân” olarak 

bilinen ilim dallarını da bilmemiz gerekir. Zira anlayıĢ ve kültür seviyesi ne olursa olsun 

bu ilimleri öğrenmeyenler Kur‟ân‟ı doğru bir Ģekilde anlayamaz ve tefsir edemezler.
3
 

Çünkü bu ilimler, ilgi alanlarına giren âyetleri derinlemesine inceleyerek Kur‟ân‟ın açık 

ve net Ģekilde anlaĢılmasına hizmet etmektedir.  

GeçmiĢten günümüze Müslümanlar Kur‟ân‟ı anlayıp yaĢamak için gayret 

göstermiĢ, bu konuda çok sayıda eser telif etmiĢlerdir. Bu eserlerden kimisi Kur‟ân‟ı 

tefsir sadedinde olurken, kimisi Ulûmu‟l-Kur‟ân hakkında olmuĢtur. Hatta bazı eserler 

Ulûmu‟l-Kur‟ân‟ın sadece bir bölümü hakkında telif edilmiĢtir.  

Kur‟ân Ġlimleri (Ulûmu‟l-Kur‟ân) arasında yer alan ilim dallarından biri de 

müĢkilü‟l-Kur‟ân‟dır. Kur‟ân‟ın çeĢitli özelliklerine vakıf olamayan, bu konuda yeterli 

alt yapısı bulunmayanlar Kur‟ân‟ın bazı âyetleri arasında ihtilaf bulunduğu vehmine 

kapılabilir. Böyle bir Ģüpheye düĢen kiĢinin kuĢkularının giderilmesi ve ona cevap 

verilmesi gerekir. ĠĢte bu tür vehimleri giderip, tatmin edici cevaplar hazırlayan ilim 

dalına müĢkilü‟l-Kur‟ân denir.
4
 

Bu kısa çalıĢmanın amacı da MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın ilgi alanına giren âyetleri 

Beyzâvî‟nin nasıl yorumladığını araĢtırarak müĢkil âyetlerin anlaĢılmasına küçük de 

                                                 
1
 
 

Bakara, 2/185. 
2
 
 

Enâm, 6/126 ; Nahl, 16/44; Furkân, 25/50; Sâd, 38/29. 

3  Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü, 94.baskı, MÜĠFAV Yay., Ġstanbul, 2021, s.129.  

4  Bedruddin Muhammed b.Abdullah ZerkeĢi, el-Burhân fi ‘Ulûmi’l-Kur’an, thk. Muhammed Ebu‟l-

Fazl Ġbrahim, Mektebetü Dârü‟t-Türas, Kahire, 1957, C.2, s.45 ; Celâlüddin Abdurrahman Suyûtî, el-

Ġtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, thk.ġuayb Arnavut, Müessesetü Risale NaĢirûn, Beyrut, 2008, s.475; Ġsmail 

Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 34. Baskı, TDV Yay., Ankara, 2009, s.207. ; Muhsin Demirci, Tefsir 

Terimleri Sözlüğü, 4.Baskı,  MÜĠFAV Yay., Ġstanbul, 2015, s.220; Adem Yerinde, “MüĢkilü‟l-

Kur‟ân” DĠA, TDV Yay., Ġstanbul, 2006, C.32, s.164. 



 

2 

olsa bir katkı sunmaktır. Bu amacı gerçekleĢtirmek için çalıĢma boyunca Ģu sorulara 

cevaplar bulunmaya çalıĢılmıĢtır. 

1- MüĢkil ve müĢkilü‟l-Kur‟ân nedir? 

2- MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın tarihi seyri nasıl olmuĢtur? 

3- MüĢkile yol açan sebepler ve müĢkilin çözüm yolları nelerdir? 

4- Kur‟ân‟da müĢkil âyetlerin bulunmasının hikmeti nelerdir? 

5- Beyzâvî‟nin müĢkilü‟l-Kur‟ân‟a yaklaĢımı nasıldır? 

6- Beyzâvî‟nin müĢkil âyetleri tefsir metodu nasıldır? 

7- Beyzâvî‟nin müĢkili çözüm yöntemleri nelerdir?  

B. Araştırmanın Konusu 

Kâdı Beyzâvî olarak tanınan ve tam adı,  Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû 

Muhammed) Abdullah b. Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî (ö. 685/1286) olan 

müfessirin kaleme aldığı tefsir Envârü‟t-Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl‟dir. Kaleme alındığı 

günden bu güne kadar Müslüman ilim adamları tarafından bu tefsire büyük bir ilgi 

gösterilmiĢtir. Bu eser, binlerce ehli ilmin tetkik süzgecinden geçerek farklı 

değerlendirmeler ve tahliller sonucunda pek değerli bir tefsir olduğuna karar verilmiĢtir. 

Müslüman âlimlerin yüzlercesi tarafından üzerine iki yüz elliden fazla hâĢiye ve talikât 

yazılmıĢ bu tefsir,  doğuda ve batıda yüzyıllardan beri pek çok ilahiyât kürsüsünü 

süslemiĢtir.
5
  

Böylesine ilgi gösterilen bir eser yazan Beyzâvî‟nin müĢkilü‟l-Kur‟ân‟a dair 

görüĢlerinin neler olduğu, müĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın ilgi alanına giren âyetleri nasıl 

yorumladığı, bu yorumların Beyzâvî‟ye has olup olmadığı konusu bizde merak 

uyandırmıĢtır. Beyzâvi tefsiri üzerinde müstakil olarak böyle bir çalıĢmanın yapılmamıĢ 

olduğu görülmüĢtür.  Bu sebeple çalıĢmamızın konusu “Kâdı Beyzâvî‟nin Envârü‟t-

Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl Adlı Tefsîrinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟a YaklaĢımı” olarak 

belirlenmiĢtir. Umarız çalıĢmamız bu alandaki boĢluğu doldurmaya yardımcı olur.  

  

                                                 
5
 
 

Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi (Tabakatü’l-Müfessirîn), sad.Abdülaziz Hatip, Semerkand 

Yay., Ġstanbul, 2014, C. 2, s. 126. 



 

3 

C. Araştırmanın Metodu 

ÇalıĢmamız bir giriĢ ve iki bölümden meydana gelmiĢtir. GiriĢ bölümünde 

araĢtırmanın amacı, konusu, metodu, kaynakları, Beyzâvî‟nin hayatı, ilmi kiĢiliği ve 

eserleri hakkında özet bir bilgi sunulmuĢtur. 

Birinci bölümde müĢkilü‟l-Kur‟ân‟a dair kavramların lügat ve ıstılah anlamları 

üzerinde durulmuĢtur. MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın tarihi seyri, müĢkilin sebepleri, müĢkilin 

çözüm yolları üzerinde klasik ve modern kaynaklar taranarak kısaca açıklanmıĢtır. Son 

olarak müĢkilü‟l-Kur‟ân‟a dair yapılan çalıĢmalar hakkında bilgi verilmiĢtir. 

Ġkinci bölümde Kur‟ân‟da müĢkil âyetlerin bulunmasının hikmeti, Beyzâvî‟nin 

müĢkilü‟l-Kur‟ân anlayıĢı ve  Beyzâvî‟nin müĢkil âyetleri tefsir metodu incelenmiĢtir. 

Bu görüĢlerin Beyzâvî‟ye has olup olmadığının tespiti için Ebû Ca„fer Muhammed b. 

Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî‟nin (ö. 310/923) Câmiu‟l-Beyân an 

Te‟vîli Âyi‟l-Kur‟ân, Ebü‟l-Kasım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-

ZemahĢerî‟nin (ö. 538/1144) el-KeĢĢâf an Hakaikı Gavâmizi‟t-Tenzîl ve Uyûni‟l-Ekavîl 

fî Vücûhi‟t-Te‟vîl, Ebû Abdillâh (Ebü‟l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. 

Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî‟nin (ö. 606/1210) Mefâtîhu‟l-Gayb adlı tefsirleriyle yer 

yer karĢılaĢtırdık.  

D. Araştırmanın Kaynakları 

AraĢtırmanın çekirdeğini Kâdı Beyzâvî‟nin Envârü‟t-Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl 

adlı tefsiri oluĢturmaktadır. ÇalıĢmamızda Muhammed Abdurrahman el- Mar„aĢlî‟nin 

tahkik ettiği 1998 yılında Dâr‟ü Ġhyai‟t-Türasi Yayınevi tarfından Beyrut‟ta basılan 

Envârü‟t- Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl‟in birinci baskısı kullanılmıĢtır. Daha önce de 

belirttiğimiz gibi Taberî, ZemahĢerî ve Râzî‟nin tefsirleri yararlanılan kaynakların 

baĢında gelmektedir.  

Kelime ve kavramların tahlilinde Halil b. Ahmed‟in (ö.175/ 791) Kitâbü‟l Ayn‟ı, 

Cevheri‟nin (ö.400/1009) es-Sıhah‟ı (Tâcu‟l-Luga), Ġbn Manzur‟un (ö.711/1311) 

Lisânü‟l- Arab‟ı, Ġsfehânî‟nin (ö.V/ XI. yy. ilk çeyreği) el-Müfradât‟ı, Cürcânî‟nin (ö. 

816/1413) et-Târifât‟ı baĢta olmak üzere birçok sözlük ve ıstılah kitaplarından 

faydalanılmıĢtır. Yine Ġbn Kuteybe‟nin (ö.276/889) Te‟vil‟i MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ı, 

ZerkeĢi‟nin (ö.794/1392), el-Burhân fi Ulûmu‟l-Kur‟ân‟ı, Suyûtî‟nin (ö.911/1505) el-



 

4 

Ġtkân fî Ulûmi‟l-Kur‟ân‟ı gibi birçok klasik ve modern tefsir usûlü kitaplarından 

yararlanılmıĢtır.  

Âyet meallerinde Halil AltuntaĢ ve Muzaffer ġahin tarafında hazırlanan, Diyanet 

ĠĢleri BaĢkanlığı Kur‟ân-ı Kerim Meali (12.baskı) kullanılmıĢtır. Ġkinci bölümde ise âyet 

meallerini Beyzâvî tefsirine daha uyumlu olduğundan çoğunlukla Abdülvehhab 

Öztürk‟ün Beydavî Tefsiri tercümesinden alınmıĢtır.  

ÇalıĢmamızı hazırlarken, Ġbrahim AkĢit tarfından Taberi Tefsirinde MüĢkilü‟l-

Kur‟ân adıyla hazırlanan doktora tezi, Süleyman Pak tarafından “MüĢkilü‟l-Kur‟ân” 

adıyla hazırlanan doktora tezi, Osman ġahin tarafından “Kur‟ân-ı Kerim‟deki MüĢkil 

Ġfadeler ve Çözüm Yolları” adıyla hazırlanan yüksek lisans tezi, Mehmet Yalınkılıç 

tarafından “Elmalılı M. Hamdi Yazır‟ın MüĢkil Âyetlere YaklaĢımı” adıyla hazırlanan 

yüksek lisans tezi ve bunun dıĢında hazırlanan çok sayıda yüksek lisans ve doktora 

tezleri incelenmiĢtir. Bu tezlerin bir kısmında Beyzâvî‟nin müĢkil âyetlere dair 

açıklamalarına kısmen yer verilmiĢtir. Ancak Beyzâvî‟nin görüĢleri merkeze alınarak, 

Beyzâvî‟nin müĢkil olarak ifade ettiği âyetlerin tamamı bütüncül olarak ele alınan ve bu 

konuda Beyzâvî‟nin görüĢlerini tespit eden bir çalıĢma yapılmamıĢtır. Bu çalıĢmamızın 

diğerlerinden farkı Beyzâvî‟nin müĢkil âyetleri tefsir metodu etrafında Ģekillenmesidir.  

Konu iĢlenirken meselenin daha iyi kavranabilmesi için son dönemde telif 

edilmiĢ tefsir eserlerinden ilgili bölümler karĢılaĢtırmalı olarak okunmak suretiyle 

istifade edilmiĢtir. Bunun yanında bu alanda yazılan kitaplar, yüksek lisans ve doktora 

tezleri, makaleler ve ansiklopedi maddeleri
6
 yararlanılan kaynaklardan bazılarıdır. 

E. Beyzâvî’nin Hayatı, İlmî Şahsiyeti ve Eserleri 

Babasından sonra ġiraz baĢkâdılığı yaptığı için “el-kâdı” nisbesisiyle Ģöhret 

bulan Ömer b. Muhammed Beyzâvî, ġiraz yakınlarında bulunan Beyzâ kasabasında 

(kesin olmamakla birlikte) h. 585/1190 yılında dünyaya gelmiĢtir. Ġlmi tahsilini de 

ġirazda tamamlamıĢtır. Ġlk dînî eğitimini babası Abdullah b. Ömer‟den almıĢ daha sonra 

da ġiraz Âlimlerinden aklî ve naklî ilimleri tahsil etmiĢtir. Bir müddet baĢkâdılık 

görevinde bulunduktan sonra yaklaĢık olarak 650/1252 yılında görevinden ayrılarak 

                                                 
6
 
 

MüĢkilü‟l- Kur‟ân‟a dair yapılan çalıĢmalar hakkında birinci bölümde “MüĢkilü‟l-Kur‟ân ile Ġlgili 

Yapılan ÇalıĢmalar” baĢlığı altında bilgi verilecektir. 



 

5 

Tebriz‟e yerleĢmiĢtir. Kaynaklarda geçtiğine göre Tebriz‟e yerleĢtikten sonra 685/1286 

yılında vefat edinceye kadar ilim, ibadet ve riyazetle ömrünü tamamlamıĢ, meĢhur 

tefsirini de bu zaman diliminde kaleme almıĢtır.
7
 

Amelde ġafii mezhebine mensup olan Beyzâvî, birçok ilim sahasında donanımlı 

bir âlimdir. Tefsir, hadis, fıkıh, kelâm, usûl, mantık, nahiv, belâgat gibi ilim dallarında 

otorite olmuĢ, bu ilimlere dair önemli eserler vermiĢtir. Eserlerinde kelâm ve usûlü‟l- 

fıkhın arasını cemetmiĢ, din ve hikmet ilimlerine Arap dili ve edebiyatına ait 

malumatları da ilave etmiĢtir. Bütün tahsilini ġiraz‟da tamamlamıĢ, ilim öğrenmek için 

seyahatte bulunmamıĢtır. Eserleri ilmî açıdan yetkin ellerde yetiĢip sağlam bir kültüre 

sahip olduğunu göstermektedir.
8
 Eserlerini Ģöyle sıralamak mümkündür. 

- Minhâcü‟l- Vüsûl ila „Ilmi‟l-Usûl: Fıkıh usûlüne dair önemli bir eserdir. 

- ġerhu‟l-Matâli fi‟l-Mantık. 

- El- Gâyetü‟l-Kusvâ: ġafii fıkhına dair yazılmıĢtır. 

- Tevâli„u‟l-Envâr min Metâli„i‟l-Enzâr: Kelâma dairdir. 

- Misbâhu‟l-Ervâh: Kelâma dair olup, mukaddimesinde mantık ilmini 

özetlemiĢtir. 

- Müntehe‟l-Münâ fi ġerhi Esmâi‟illahi‟l-Hüsnâ  

- Tuhfetü‟l-Ebrâr: ġerhu mesâbîhi‟s- süne adıyla da bilinen bu eser Begavî‟nin 

Mesâbihu‟s- Sünne adlı eserinin Ģerhidir. Hadise dairdir. 

- Lübbü‟l-Elbâb fi „Ġlmi‟l-„Ġrâb: Nahve dairdir. 

- Nizâmü‟t-Tevârîh: Hz. Âdem‟den h. 674 yılına kadar olan önemli 

hadiselerden bahseder. 

- Risâle fî Ta„rifâti‟l-Ulûm ve Mevzû„atihâ: Dinî ve aklî ilimlere ait tariflerin 

bulunduğu ve bu ilimlerin konularının belirlendiği bir risaledir. 

- Havâssü‟l-Kur‟ân: Sûrelerin faziletine dairdir. 

                                                 
7
 
 

Bilmen, 2014: C.2, s.123.; Ġsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, Fecr Yay., Ankara, 1996, C.2, s.265; 

Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, 75. Baskı, ĠFAV Yay., Ġstanbul, 2021, s.163-164.; Yusuf ġevki Yavuz, 

“Beyzâvî” DĠA, TDV Yay., Ġstanbul, 1992, C. 6, s.100. 
8
 
 

Bilmen, 2014:  C.2, s.123; Cerrahoğlu, 1996: C. 2, s. 265. 



 

6 

- Envârü‟t- Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl: Beyzâvî‟nin Müslüman âlimler arasında 

tanınıp Ģöhret kazanmasına vesile olan bu eser, tefsire dairdir.
9
 Beyzâvi 

tefsirinin genel özelliklerini Ģu Ģekilde özetleyebiliriz. 

Beyzâvî‟nin tefsiri orta hacimdedir. Beyzâvî, meselelerin fazla teferruatına 

girmeden, Arap dili kâidelerinin elverdiği ölçüde âyetleri te‟vil ve tefsir eder. Sarf, 

nahiv, kıraat, mantık, lugat, kelam, tarih, belagat gibi alanlara ait çok kısa ve özlü 

bilgiler verdiğinden onları anlamakta zorluklar çekilebilir. Bu yönüyle müfessir, bazı 

bilgileri müphem bırakmakla eleĢtirilmiĢtir
10

. 

Beyzâvî, eserinde rivâyet ve dirâyet metodunu birlikte kullanmıĢtır. Âyetleri 

tefsir ederken, âyetin âyetle tefsirine
11

, âyetin hadisle, sahabe sözü ve tabiîn görüĢleriyle 

tefsirine
12

 yer vermiĢtir. Bazen de Ģiirle istiĢhadda bulunmuĢtur
13

. Müellif, kimi zaman 

da Arap dili kaidelerine ve aklî istidlâllere dayanarak yeni görüĢler ortaya koyup dirâyet 

metodunu uygulamiĢtır. Bu da Beyzâvî‟nin tefsir ilmindeki gücünü ve baĢarısını ortaya 

çıkaran en önemli özelliktir.
14

  

Beyzâvî tefsirini yazarken kendisinden önce yazılan baĢlıca tefsir eserlerini 

ustaca özetlemiĢ, kendinden önceki âlimlerin görüĢlerini toplayıp değerlendirmeye tabi 

tutmuĢtur. Tercih esasına göre görüĢleri sıralamıĢ, zayıf görüĢleri “قٞو” ve “روى” 

lafızlarıyla bildirmiĢtir. Kelime ve terkiplerin beyanı ve mânâlarındaki nüktelerin 

tahlilinde ZemahĢerî‟nin KeĢĢâf‟ından yararlanmıĢtır. Kelâm, felsefe ve usûlü‟l- fıkha 

dair bilgiler konusunda Râzî‟nin Mefâtihu‟l- Gayb‟ından, ince mânâ ve dakîk bilgiler ile 

iĢâri nükteler konusunda ise Ragıp el- Ġsfehânî‟nin Müfredât fi Garibü‟l- Kur‟ân‟ından 

istifade etmiĢtir
15

.  

Beyzâvî, itikâdi konulara iliĢkin âyetleri tefsir ederken Mu„tezile ve Ehl-i sünnet 

arasındaki ihtilaflara temas eder, Ehl-i sünnet‟in görüĢlerini isabetli bularak tercih 

                                                 
9
 
 

Cerrahoğlu, 1996: C.2, s.265-266.; Yavuz, 1992: 100-102. 
10

 
 

Bilmen, 2014: C.2, s.123-124.; Cerrahoğlu, 1996: C.2, s.267.; Yavuz, 1992: 100.; Demirci, 2021:164.; 

Cerrahoğlu, Ġsmail, “Envârü‟t-Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl” DĠA, TDV yay., Ġstanbul, 1995, C.11,s.260. 
11

 
 

Bkz. Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullah b. Ömer b. Muhammed Beyzâvî, Envârü’t-

Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-MaraĢlî, Dârül- Ġhyait-Türasi‟l- Arabî, 

Beyrut, 1998, C.2, s.80. 
12

 
 

Bkz. Beyzâvî, 1998: C.2, s.80. 
13

 
 

Bkz. Beyzâvî, 1998: C.2, s.77. 
14

 
 

Cerrahoğlu, 1996: C.2, s.267.; Cerrahoğlu, 1995:260.; Demirci, 2021:164. 
15

 
 

Bilmen, 2014: C.2, s.123-124.; Cerrahoğlu, 1996: C.2, s.267.; Cerrahoğlu, 1995:260.; Yavuz, 1992: 

100.; Demirci, 2021:164. 



 

7 

eder
16

. Ahkâm âyetlerini tefsir ederken fıkhî mezheplerin görüĢlerine yer verir, ġafiî 

mezhebinin görüĢlerini tercih eder, Hanefî‟leri isabetsiz bulup eleĢtirir
17

.  

Müslümanlar tarafından üzerine çokça haĢiye ve ta„likât yazılacak kadar kabul 

gören, belki de baĢka herhangi bir tefsirin kolayca ulaĢamayacağı bir mevkiye sahip 

olan bu eser, sûrelerin faziletine dair uydurma rivâyetleri barındırmasından ve az sayıda 

Ġsrâiliyat türünde haberi nakletmesinden dolayı da eleĢtirilmiĢtir
18

.  

Beyzâvî tefsiri üzerine yazılan haĢiye ve Ģerhlerin en meĢhurları Ġbn Temcîd 

(ö.890/1485), ġeyhzâde (ö.950/1543), Abdulhakîm es-Siyâlkûtî (ö.1067/1657), 

ġahabeddin el-Hafâcî (ö.1069/1659) ve Ġsmail b. Muhammed el-Konevî‟nin 

(ö.1195/1780) yazmıĢ oldukları Ģerh ve haĢiyelerdir
19

. 

  

                                                 
16

 
 

Bkz. Beyzâvî, 1998: C.2, s.176. 
17

 
 

Bkz. Beyzâvî, 1998: C.1, s.141. 
18

 
 

Cerrahoğlu, 1996: C.2, s.268.; Cerrahoğlu, 1995:261.; Yavuz, 1992: 101.; Demirci, 2021: 166. 
19

  Bilmen, 2014: C.2, s.126-130.; Cerrahoğlu, 1996: C.2, s.268; Cerrahoğlu, 1995:261. 



 

8 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MÜŞKİLÜ’L-KUR’ÂN 

Bu bölümde müĢkil kelimesinin sözlük ve ıstılah anlamları, MüĢkil‟ül-Kur‟ân‟ın 

tanımı, tarihi seyri ve müĢkil ile münasabeti olan kavramlar, müĢkile yol açan sebepler, 

müĢkilin çözüm yolları ve bu alanda yapılan çalıĢmalara kısaca değinilecektir. 

1.1. Müşkil 

MüĢkil sözcüğü Arapça iĢkâl ( اشنبه ) kökünden ism-i faildir. Sözlükte misil, 

benzer, girift olan, iĢlerin karıĢık olması
20

 gibi anlamlara gelmektedir. Râgıb el-

Ġsfehanî‟ye göre müĢkil; heyette, surette, denklikte, cinsiyette ve keyfiyette birbirine 

benzer olandır.
21

 Yine Râgıp el-Ġsfehanî müĢkilin, yöntemde birbirine benzer olan 

anlamında kullanıldığı gibi, bineği bağladım ( شنيج اىذابت ) sözünden istiare olarak kitabı 

harekeledim, kaydettim anlamında da ( اىنخبة جشني ) kullanıldığını belirtmektedir.
22

 Ġbn 

Küteybe, müĢkili baĢkasının Ģekline girip ona benzeyen Ģey
23

 olarak tanımlamaktadır.  

Terim olarak ise müĢkil kelimesini Ġslâm âlimleri, ilgili oldukları ilim dallarına göre 

farklı tanımlamıĢlardır.  

Fıkıh ve fıkıh usûlü kaynaklarında müĢkil; kendisinden kastedilen Ģey 

düĢünülmeden bilinemeyecek kadar kapalı olan
24

, sîgasından muradın ne olduğu ancak 

maksadı açıklayan bir karine ile bilinen lafızdır
25

. Bir baĢka tanım da Ģöyledir; murat 

                                                 
20

 
 

Halil b. Ahmed, Kitâb’ü-l Ayn, thk. Abdulhamid Hindavi, Dar‟ü-l Kütüb‟ü-l Ilmiyye, Beyrut, 1999, 

C.2, s.349.; Ġsmail b. Hammad Cevherî, Sıhah (Tâc’u-l Luga), thk. Abdulgafur Attar, Dâr‟u-l Ilm li‟l 

Melayîn, Beyrut, 1990, C.5, s.1738.; Ebu‟l-Fazl Muhammed b. Mükerrem Ġbn-i Manzur, Lisânu’l-

Ârab, Edeb‟ü-l Havza, Kum, h.1405, C. 11, s. 357. 
21

 
 

Hüseyin b. Muhammed Râgıp Ġsfehani, el-Müfradat fi Gâribi’l- Kur’ân, Mektebetü Nezar Mustafa el-

Benân, yy, trs, C.1, s.350. 
22

 
 

Ġsfehani, trs: C.1, s.351. 
23

 
 

Ebu Muhammed Abdullah b. Müslim Ġbn Kuteybe, Te’vil’i MüĢkilü’l-Kur’ân, Mektebetü‟l-Ilmıyye, 

yy, trs, s.102. 
24

  Ali b. Muhammed es-Seyid eĢ-ġerif Cürcânî, Mucemü’t-Târifât, thk. Muhammed Sıddık MinĢavî, 

Dâr‟ü-l Fazile, Kâhire, 2004, s.181.; Ömer Nasuhi Bilmen, Ġslam Hukuku Terimleri Sözlüğü, haz. 

Abdullah Kahraman, Nizamiye Akademi, Ġstanbul, 2016, s.155. 
25

 
 

Abdulvehhab Hallaf, Ġlmu Usûl’ül-Fıkh, thk. Muhammed Ebu‟l-Hayr  Seyyid, Müessesetü Risaleti 

NaĢirun, Beyrut, 2012, s.152. 



 

9 

edilen mânâ gizli olan ve ancak araĢtırma ve üzerinde iyice düĢünerek (teemmül), 

karine ve emareler yardımıyla maksadın anlaĢıldığı lafız
26

 Ģeklindedir.  

Hadis ve hadis usûlü kaynaklarında ise müĢkil; açıklaması ve anlaĢılması güç bir 

durum veya ifade içeren hadis
27

 anlamında kullanıldığı gibi, daha ziyade muhtellifu‟l-

hadis ile aynı anlamda kullanılmaktadır. Buna göre müĢkil; muhtevâ bakımından baĢka 

bir hadis veya baĢka bir dinî delille çeliĢiyormuĢ gibi görünen ancak dikkatle 

incelendiğinde aralarında bir zıtlık bulunmayan hadislerden her biri
28

 olarak 

tanımlanmaktadır. Ġbn Hacer (ö.852/ 1449), uzak bir te‟vile gitmeksizin cem ve te‟lif 

mümkün olan hadislerin bu ilim dalının konusu olduğunu
29

 belirtmektedir. 

1.2. Müşkil’ül-Kur’ân 

MüĢkil ve Kur‟ân kelimelerinden oluĢan müĢkil‟ül-Kur‟ân, ulûmü‟l-Kur‟ân 

içerisinde yer alan bir ilim dalıdır. MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın tanımı konusunda âlimler 

arasında görüĢ ayrılıkları vardır. Bu alanda müstakil bir eser yazan Ġbn Kuteybe 

(ö.276/889), kendisinde kapalılık bulunan her lafzı müĢkil
30

 olarak tanımlamıĢ, 

anlaĢılması ilk bakıĢta mümkün olmayan âyetleri müĢkilü‟l-Kur‟ân içerisinde 

değerlendirmiĢtir. Böylece müĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın sınırlarını oldukça geniĢ tutmuĢtur.  

ZerkeĢi (ö.794/1392) ve Suyûtî‟ye (ö.911/1505) göre müĢkil
31

, iki âyet arasında Teâruz 

vehmine kapılmak
32

 olarak tanımlamıĢtır. Bütün bu tanımlardan yola çıkarak, Kur‟ân‟ın 

âyetleri arasında ilk bakıĢta var olduğu sanılan ihtilaf ve tanâkuz durumuna müĢkil, bu 

tür nasları ele alıp inceleyen ilim dalına da müĢkilü‟l-Kur‟ân denir.
33

 

                                                 
26

 
 

Zekiyyüddin ġaban, Usûlu’l-Fıkhı’l-Ġslâmî, Dâru‟l-Kütüb, Beyrut, 1971, s.361. 
27

 
 

Abdullah Aydınlı, Hadis Istılahları Sözlüğü, 8.Baskı, MÜĠFAV yay., Ġstanbul, 2015, s.225. 
28

  Aydınlı, 2015: 206. 
29

 
 

Hafız Ahmed b. Ali. Muhammed b. Hacer Askâlanî, Nüzhetü’n-Nazar fi Tavzihi Nuhbetü’l-Fiker fi 

Mustalah’ı Ehli’l-Eser, thk. Abdullah b. Dayfullah Ruhayli, Diraset fi Menhec, Medine, 2008, s.90 
30

  Ġbn Kuteybe, trs: 102. 
31

  ZerkeĢi, el-Burhân fi Ulûmu‟l-Kur‟ân adlı eserinin 35. Nevisini müĢkil‟ül-Kur‟ân‟a ayırmıĢtır. Bölüm 

baĢlığını “Marifet‟ü Mûhimi‟l-Muhtelif /Ġhtilâf vehmi bulunan hususları bilmek” olarak tercih etmiĢ, 

MüĢkil yerine Muhtelif kelimesini kullanmıĢtır 
32

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.45.; Suyûtî, 2008: 475.   
33

  Cerrahoğlu, 2009: 207.; Demirci, 2015: 220.; Yerinde, 2006:164. 



 

10 

Ancak Ģu da bir hakikattir ki, Kelamullah ihtilâftan münezzehtir. Fakat 

müptediler (bu konuda yeterli bilgisi olmayanlar) –olmadığı halde- ihtilafın var olduğu 

vehmine kapılabilir. Bu vehmin de giderilmesi gerekir.
34

 Zira Allah (c.c.) ;  

ِٔ اخْخلََِفبً مَث۪ٞشًا جَذُٗا ف۪ٞ َ٘ ِ ىَ
ْٞشِ اّللّٰ ْْذِ غَ ِْ عِ ٍِ  َُ ْ٘ مَب ىَ َٗ  ََُۜ َُ اىْقشُْاٰ  Hâlâ Kur‟an‟ı düĢünüp“ افَلَََ ٝخَذََبَّشُٗ

anlamaya çalıĢmıyorlar mı? Eğer o, Allah‟tan baĢkası tarafından (indirilmiĢ) olsaydı, 

mutlaka onda birçok çeliĢki bulurlardı”
35

 âyetiyle böyle bir halin Kur‟ân hakkında söz 

konusu olamayacağını bildirmiĢtir. Buna göre, Kur‟ân Allah kelâmı olduğundan âyetleri 

arasında gerçek anlamda bir tutarsızlığın, ihtilâf ve tezadın bulunması mümkün değildir. 

Her ne kadar bazı âyetler arasında ilk bakıĢta ihtilaf varmıĢ gibi bir vehme düĢülse de 

küçük bir araĢtırmayla gerçekte böyle bir ihtilâfın olmadığı hemen anlaĢılır.
36

  

1.3. Müşkil ile İlgili Bazı Kavramlar 

MüĢkil kelimesiyle iliĢkili olan bazı kavramları bilmek konuyu daha iyi 

anlamamıza yardımcı olacaktır. ġimdi bu kavramların tanımlarına burada kısaca yer 

verelim. 

1.3.1. İhtilaf / Muhtelif / Hilâf 

Ġhtilaf sözlükte; zıt olan, ittifak edilmeyen, birbirine denk olmayan, çeĢitli, 

çeliĢme, çekiĢme gibi anlamlara gelmektedir.
37

 Kavram olarak ihtilaf; hakkı 

gerçekleĢtirmek veya bâtılı iptâl etmek için iki zıt arasında gerçekleĢen çekiĢmedir.
38

 

Bir baĢka ifadeyle ihtilâf; her birinin, halinde ve sözünde diğerinden farklı bir yöntem 

edinmesidir.
39

 Ġhtilâf ve hilâf kavramları genellikle birbirlerinin yerlerine kullanılmakla 

birlikte aralarında ince bir fark vardır. Aynı maksada farklı yöntemle gitmeye ihtilâf, 

hem maksadın hem de yöntemin farklı olmasına ise hilâf denir.
40

 Ġhtilaf ve zıt 

kavramları eĢ anlamlı değildir. Aralarında umum-husus iliĢkisi vardır. Ġhtilaf zıttan daha 

                                                 
34

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.45.; Suyûtî, 2008: 475. 
35

  Nisa 4/82;  Halil AltuntaĢ ve Muzaffer ġahin, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Kur’ân-ı Kerim Meali 

12.Baskı, DĠB Yay., Ankara, 2011, s.101. 
36

  Bilmen, 2014: C.1, s.208.; Demirci, 2021: 186. 
37

  Cevheri, 1990: C.4, s.1357; Ġbn Manzur, h.1405: C.9, s.90-91. 
38

  Cürcânî, 2004:89. 
39

  Ġsfehânî, trs: C.1, s.207 
40

  ġükrü Özen, “Ġhtilâf” DĠA, TDV Yay., Ġstanbul, 2000, C. 21, s. 565. 



 

11 

umumidir. Çünkü iki zıt her zaman muhteliftir, lakin iki muhtelif her zaman zıt 

olmayabilir.
41

  

1.3.2. Teâruz 

Teâruz sözlükte; çarpık olmak, engel olmak, çatıĢmak, karĢı karĢıya gelmek, 

çeliĢmek, açık olmamak gibi anlamlara gelmektedir.
42

 Kavram olarak Teâruz; birbirine 

denk kuvvette olan iki delilden birincisinin bir konuda verdiği hüküm hakkında, ikinci 

delil aynı anda aynı konu hakkında ilkine aykırı bir hüküm vermesidir. Mesela, iki 

delilden birinin haram, diğerinin helal hükmünü ortaya koyması gibi.
43

 Teâruzdan söz 

edilebilmesi için iki delilin de zaman ve yer bakımından aynı kuvvette olup zıt 

hükümler ortaya koyması gerekir. Aksi halde Teâruzdan söz edilemez.
44

  

1.3.3. Tezat 

Tezat sözlükte benzer ve denk olmayan, zıt olan, muhalif olan gibi anlamlara 

gelmektedir.
45

 Kavram olarak tezat, aynı yerde aynı anda bir araya gelmeleri imkânsız 

olup varlıkları birbirini takip eden,
46

 aynı cins altında olup biri diğerine ters düĢen iki 

Ģeye denir. Aynı cins altında yer almazlarsa onlar için zıt denemez.
47

  

1.3.4. Tenâkuz 

Tenâkuz sözlükte, bozmak, çözmek, yıkmak, muhalif olmak, mânâ yönünden 

çeliĢmek gibi anlamlara gelmektedir.
48

 Kavram olarak tenâkuz, aynı anda aynı Ģey 

hakkında ikisi birden doğru olması mümkün olmayan hükümlerden her biridir.
49

 Bir 

baĢka ifadeyle tenâkuz, delillendirmek suretiyle iddia sahibinin hilafına hükmün 

sübutunu veya nefyini açıklamaktır.
50

 Tezat ve tenâkuz birbirleri yerine kullanılan 

kavramlar olmakla birlikte aralarında ince bir fark vardır. Ġki nakîz aynı anda bir araya 

                                                 
41

  Ġsfehânî, trs: C.1, s.207. 
42

  Cevheri, 1990: C.3, s.1088.; Ġbn Manzur, h.1405: C.7, s.183. 
43

  Buhari, Abdülaziz b. Ahmed, KeĢfü’l-Esrâr, Daru‟l-Kütübi‟l-Ġlmiyye, Beyrut, 1997, C.3, s.120.; 

Demirci, 2015:277. 
44

  Buhari, 1997: C.3, s.120.; Demirci, 2015:277. 
45

  Cevheri, 1990: C.3, s.1110.; Ġbn Manzur, h.1405: C.7, s.242.; Ġsfehânî, trs: C.2, s.652. 
46

  Cürcânî, 2004:177. 
47

  Ġsfehânî, trs: C.2, s.382. 
48

  Cevheri, 1990: C.2, s.501.; Ġbn Manzur, h.1405: C.3, s.264. 
49

  Ġsfehânî, trs: C.2, s.652. 
50

  Cürcânî, 2004:206. 



 

12 

getirilemediği gibi ikisi bir kaldırılamaz (varlık- yokluk gibi). Ġki zıt ise aynı anda bir 

araya getirilemez, ancak ikisi bir kaldırılabilir (siyah-beyaz gibi).
51

  

1.3.5. Müteşâbih 

MüteĢâbih sözlükte, benzer olan, benzetilen, karıĢık olan, müĢkil olan, hakikati 

bilinemeyen gibi anlamlara gelmektedir.
52

 Kavram olarak müteĢâbih; bizzat lafızda 

gizlilik olup, maksadı kesin olarak idrak asla mümkün olmayan ifadedir. Hurûf-ı 

mukataa gibi.
53

 MüteĢâbih âyetler mânâsına vukufiyetin imkânına göre üç kısımdır. 

Bunlar;  

(1) Manasını anlamak mümkün olmayan, kıyametin kopuĢ saati gibi. 

(2) Manasını insanların anlaması mümkün olan, muğlâk lafızlar gibi. 

(3) Bu iki kısım arasında kalanlar. Bunların hakikatini bilmek ilimde rusuh 

(derin kavrayıĢ) sahibi olanlara mahsustur. Diğerlerine ise gizlidir. Allah Resûlü‟nün 

(s.a.s.) Ġbn Abbas (ö.68/ 687-688) (r.a.) hakkında „Allah‟ım onu dinde fakîh kıl ve ona 

te‟vili öğret‟ duası gibi.
54

  

1.3.6. Mücmel 

Mücmel sözlükte; birleĢik, bir araya gelmiĢ, özetlenmiĢ, birbirinden ayrılmayan 

hesap, tam açıklanmamıĢ söz, pek çok Ģeyi açıklamadan kapsayan söz gibi anlamlara 

gelmektedir.
55

 Kavram olarak mücmel; kendisinden murat gizli olup, ancak açıklandığı 

zaman idrak edilendir. Mesela( صلَة ) salât sözcüğü sözlükte dua anlamındadır. Ancak 

maksat baĢkadır. Onu da Allah Resûlü (s.a.s.) bizzat göstererek açıklamıĢtır.
56

 

1.3.7. Hafî 

Hafî sözlükte; gizli, üstü örtülü, açık olmayan, ilan edilmeyen gibi anlamlara 

gelmektedir.
57

 Kavram olarak hafî; sığanın dıĢında bir sebepten, kendisinden muradın 

                                                 
51

  Cürcânî, 2004:177. 
52

  Cevheri, 1990: C.6, s.2236.; Ġbn Manzur, h.1405: C.13, s.504. 
53

  Cürcânî, 2004:167. 
54

  Ġsfehânî, trs: C.1, s.336.; Ġbn Abdülber, Ebu Yusuf b. Abdullah en-Nemerî, el-Ġstiâb fi Ma‘rifeti’l-

Eshâb, thk. Adil MürĢid, Dâru‟l-Âlam, Amman, 2002, s.424.; Cerrahoğlu, 2019: 151-152. 
55

  Cevheri, 1990: C.5, s.1662.; Ġbn Manzur, h.1405: C.11, s.128.; Ġsfehânî, trs: C.1, s.128. 
56

  Cürcânî, 2004:170 
57

  Cevheri, 1990: C.6, s.2229.; Ġbn Manzur, h.1405: C.14, s.234.; Ġsfehânî, trs: C.1, s.203. 



 

13 

ne olduğu gizli olup, ancak araĢtırmayla maksadın tespit edildiği lafızdır.
58

 Buna misal 

olarak hırsız kelimesi verilebilir. Hırsız, baĢkasına ait mütekavvim malı saklı bir yerden 

gizlice alan kiĢidir. Bu yönüyle mânâsı açıktır. Lâkin bu mânâ mesela yankesici için 

kullanılırsa bir çeĢit kapalılık oluĢur. Yankesici, uyanık kimsenin bir takım ustalık ve 

maheretlerle gizlice değil açıkça malını alan kiĢidir. Yankesici, çalma cüretini açıkça 

gösterme gibi bir fazla nitelikle hırsızdan ayrılır. Böyle olunca yankesiciye hırsız denir 

mi ki hırsıza uygulanan ceza yankesiciyede uygulansın? Ġctihatla hırsıza uygulanan el 

kesme cezasının yankesiciye de uygulanmasında ittifak edilmiĢtir. Çünkü el kesmenin 

sebebi yankesicide daha ziyade bulunduğundan hükmün uygulanmasına yankesici daha 

layıktır
59

. 

1.4. Müşkilü’l-Kur’ân’ın Tarihi Seyri  

 MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın tarihini, Kur‟ân‟ın indirilmesinin devam ettiği zamana 

kadar götürmek mümkündür. Zira kimi Yahudi ve müĢrikler mensûh ile nâsih âyetler 

arasında görülen Teâruz sebebiyle Kur‟ân‟a eleĢtiriler yöneltmiĢler ve iftira atmıĢlardır. 

Allah (c.c.) onların bu iftira ve eleĢtirilerine birçok âyette cevaplar vermiĢtir.
60

 Sahabe 

de bazen âyetler arasında çeliĢki olduğu zannına kapılmıĢ,
61

 bu konuda Hz. 

Peygamber‟e müracaat etmiĢlerdir. Mesela; قْعًِّٞب ٍَ ب  ًَ َُ عَيٰٚ سَبِّلَ حَخْ اسِدُٕبَۚ مَب َٗ ٌْ الََِّّ  ْْنُ ٍِ  ُْ اِ َٗ  “(Ey 

insanlar!) Sizden cehenneme varmayacak hiç kimse yoktur. Rabbin için bu, kesin olarak 

hükme bağlanmıĢ bir iĢtir”
62

 âyeti istisnasız herkesin cehenneme gireceğini 

belirtmektedir. Hâlbuki birçok âyette Allah (c.c.)  ٍبىحَِبثِ جََّْبث يُ٘ا اىصَّ َِ عَ َٗ ُْ٘ا  ٍَ َِ اٰ َ ٝذُْخِوُ اىَّز۪ٝ
َُّ اّللّٰ اِ

ّْٖبَسُ  ِْ ححَْخِٖبَ الََّْ ٍِ  Muhakkak ki Allah, iman edip salih ameller iĢleyenleri içinden“ حجَْش۪ٛ 

ırmaklar akan cennetlere koyacaktır”
63

 buyrulmaktadır. Doğal olarak bu âyetler arasında 

zahiri bir çeliĢki söz konusudur. Allah Resûlü (s.a.s); âyette geçen vürûd kelimesi duhûl 

(girmek) anlamındadır. Ne günahsız ne günahkâr, cehenneme girmeyen hiç kimse 

kalmayacak. Ġbrahim‟e (a.s.) olduğu gibi cehennem mü‟minlere serin ve selâmet olacak, 

hatta cehennem onların serinliğinden dolayı feryat edecektir. “Sonra Allah (c.c.) müttakî 

                                                 
58

  Cürcânî, 2004:88. 
59

  Hallaf, 2012: 151. 
60

  Bakara, 2/106 ; En„âm, 6/33 ; Nahl, 16/101; Fussilet, 41/42. 
61

  Sahabe‟ye müĢkil gelen âyetlere örnekler için bkz. Abdulcelil Candan, Kur’ân Okurken Zihne Takılan 

Âyetler MüĢkilü’l-Kur’ân, 2.baskı, Elest Yay., Ġstanbul, 2007, s.72-82. 
62

  Meryem, 19/71. 
63

  Hac, 22/14,23.; Ahkaf, 48/12. 



 

14 

kullarını kurtarır, zâlimleri ise orada diz üstü çökmüĢ halde bırakır”
64

 sözüyle,
65

 bu iki 

âyet arasını te‟lif ederek, çeliĢki zannını ortadan kaldırmıĢtır.
66

 

MüĢkilü‟l-Kur‟ân (h.)II. asrın sonları ile (h.)III. asrın baĢlarından itibaren 

müstakil bir disiplin haline geldiği düĢünülebilir. Bu dönemde, Ġbn Kuteybe‟nin 

müteĢâbih ve müĢkil tanımlarından anlaĢıldığı kadarıyla, henüz bu iki kavramın sınırları 

netleĢmemiĢtir.
67

 MüĢkilü‟l-Kur‟ân kavramı (h.) IV. asırda biraz daha netleĢmiĢ olmalı 

ki Ġbnü‟n-Nedîm (ö.385/ 995), mecâzü‟l-Kur‟ân ve meâni‟l-Kur‟ân ile birlikte 

zikretmiĢtir.
68

 ZerkeĢî(ö.794/ 1392), el-Burhân adlı eserinde müĢkilü‟l-Kurân yerine 

“Mûhimi‟l-Muhtelif /Ġhtilâf vehmi”
69

 ifadesini kullanmıĢtır. Suyûtî (ö.911/ 1505) ise, 

eserinin 48. nev‟inde müĢkilü‟l-Kur‟ân ve mûhimü‟l-ihtilâf ve‟t-tenâkuz
70

 baĢlığını 

kullanmıĢtır. Suyûtî‟ye göre hadis ilmindeki muhtelifü‟l-hadis ne ise Ulûmu‟l-

Kur‟ân‟da müĢkilü‟l-Kur‟ân odur.
71

 MüĢkilü‟l-Kur‟ân kavramı h.III. asırdan X. asra 

kadar geniĢ bir anlamda kullanılmıĢ X. asırda Sûyûtî ile birlikte bir anlam daralmasına 

uğramıĢtır.
72

 

1.5. Müşkil’in Sebepleri 

Kur‟ânda müĢkil âyetlerin bulunduğu Ģüphesine düĢülmesinin sebeplerini, diğer 

bir ifadeyle müĢkil âyetlerin karĢımıza çıkıĢ Ģekillerini Ģöyle sıralayabiliriz: 

(1) Âyetlerde haber verilen, aynı Ģeyin farklı hal ve evreleri olması: Âdem (a.s.) 

yaratılıĢı hakkında  ٍحشَُاة ِْ ٍِ  “topraktan”,
73

  ٍُۚ غُْْ٘ ٍَ إٍ  ََ ِْ حَ ٍِ ِْ صَيْصَبهٍ  ٍِ  “kuru bir çamurdan, 

ĢekillendirilmiĢ bir balçıktan”,
74

ٍِ لََّصِةٍ   ِْ غ۪ٞ ٍِ  “yapıĢkan bir çamurdan”,
75

ِْ صَيْصَبهٍ مَبىْفخََّ   بسِ ٍِ  

                                                 
64

  Meryem, 19/72. 
65

  Ahmed b. Hanbel, Müsned, thk. ġuayb Arnavut v.d., Müessetü‟r-Risale, Beyrut, 1002, C.22, s.396-

397, H.14520. 
66

  BaĢka örnekler için bkz. Özaktan, Fatih, Kur‟ân‟ın AnlaĢılmasında Siyerin Rolü, Marmara Akademi 

yay., Ġstanbul, 2017, s.235-239.  
67

  Ġbn Küteybe, trs: 102. 
68

  En-Nedîm, Ebu‟l-Ferec Muhammed b.Ġshak, el-Fihrist, çev. Ramazan ġeĢen, yek., Ġstanbul, 2019, 

s.115.; Yerinde, 2006:164. 
69

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.45. 
70

  Suyûti, 2008:475. 
71

  Celâlüddin Abdurrahman Suyûtî, et-Tahbîr fi Ġlmi’t-Tefsîr, thk.Fethi Abdulkadir Ferid, Dâru‟l-Ulûm, 

Riyad, 1982, s.221. 
72

  Murat Dinler, “MüĢkilü‟l-Kur‟ân” FSM Ġlmî AraĢtırmalar  Ġnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S:11, 

2018, s.319. 
73

  Âl-i Ġmrân, 3/59. 
74

  Âl-i Ġmrân, 3/59. 
75

  Sâffât, 37/11. 



 

15 

“piĢmiĢ çamur gibi bir balçıktan”,
76

 ifadeleri yer almaktadır. Bu lafızların tamamı farklı 

hallere ve farklı manalara delalet etmektedir. Ancak bütün bu ifadelerdeki maddelerin 

cevheri aynıdır ve ifadelerin varıĢ noktası birdir. Hepsinin kaynağı topraktır ve hepsi de 

insanın yaratılıĢı sırasında toprağın geçirdiği farklı evrelerini ortaya koymaktadır.
77

  

(2) Mevzu ihtilâfı: Bazı konuların geçtiği âyetleri bir araya topladığımızda bazen 

âyetlerin manaları arasında çeliĢki olduğu zannedilebilir. Mesela,   َف ٌْ ِٖ ْٞ َِ اسُْعِوَ اىَِ َِّ اىَّز۪ٝ يَْغَْ ـيََ

 ََِۙ شْعَي۪ٞ َُ َِّ اىْ ىَْغَْ ـيََ َٗ  “Kendilerine peygamber gönderilenlere mutlaka soracağız. 

Peygamberlere de elbette soracağız”,
78

   َُ يُ٘ ََ ب مَبُّ٘ا ٝعَْ ََّ ََِۙ  عَ ع۪ٞ ََ ٌْ اجَْ ُ سَبِّلَ ىَْغَْ ـيَََّْٖ َ٘  Rabbine and“ فَ

olsun, onların hepsine yapmakta olduklarını mutlaka soracağız”,
79

  َُ ىُ٘ غْإُُ۫ ٍَ  ٌْ ُ ٌْ اَِّّٖ قفُُِٕ٘ َٗ  

“Onları tutuklayın, çünkü onlar sorguya çekileceklerdir”
80

 âyetlerinde insanların 

mutlaka hesaba çekilecekleri belirtilmektedir. Ancak baĢka bir âyette ۪ٓ فَ  ۪ٔ ّْبِ ِْ رَ ئزٍِ لََّ ٝغُْ ـوَُ عَ ٍَ ْ٘ َٞ

 
ۚ ُ ب لََّ جَ۪ٓ َٗ ّْظٌ  ”ĠĢte o gün ne insana, ne cine günahı sorulmayacak“ اِ

81
 buyrulmaktadır. Bu 

durum muhatapları ilk anda çeliĢki olduğu Ģüphesine sevk edebilir.  

Bu âyetlerin te‟lifi Ģöyle yapılabilir. Kıyamette farklı birçok mevkiler vardır. 

Bazı mevkilerde sorgu olurken bazılarında sorgu olmayacaktır. Bazı mevkilerde 

mü‟minlere lütuf ve rahmetle muamele edilirken, bazı mevkilerde de kâfirlere kınama 

ve sert muamele vardır.
82

 

(3) Fiilin nispetinden kaynaklanan ihtilaf: Bazı âyetlerde, yapılan fiilin isnadı 

konusunda ihtilaf olduğu zannedilebilmektedir. Mesela,   ِْْٞجَ ار ٍَ ب سَ ٍَ َٗ  ٌْْۖ َ قخَيََُٖ
َِّ اّللّٰ ىٰنِ َٗ  ٌْ ٌْ حقَْخيُُُٕ٘ فيََ

 ۚٚ ٍٰ َ سَ
َِّ اّللّٰ ىٰنِ َٗ ْٞجَ  ٍَ  onları siz öldürmediniz, fakat Allah onları öldürdü. Attığın (SavaĢta)“ سَ

zaman da sen atmadın, fakat Allah attı”
83

 âyetinde ilk bakıĢta anlam yönünden bir 

çeliĢki olduğu zannedilebilir. Çünkü âyette geçen “öldürme” ve “atma” fiilleri Allah 

(c.c.) isnâd edilmektedir. Bu da, âyetin kendi içerisinde bir çeliĢki olduğu izlenimi 

vermektedir. Hâlbuki harbe katılarak kâfirleri öldüren eshâbtır, eline bir avuç toprağı 

alıp düĢmana doğru atan da Hz. Muhammed'dir (s.a.s.).  Âyette öldürme ve atma iĢi 

                                                 
76

  Rahmân, 55/14. 
77

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.54-55.; Suyûti,2008:478.; Cerrahoğlu, 2009:209.; Demirci, 2021:191. 
78

  A„raf, 7/6. 
79

  Hıcr, 15/92-93. 
80

  Sâffât, 37/24. 
81

  Rahmân, 55/39. 
82

  Ġbn Küteybe, trs:65.; ZerkeĢi, 1957: C.2, s.55.; Suyûti, 2008:478-479.; Cerrahoğlu, 2009:209.; 

Demirci, 2021:188. 
83

  Enfâl, 8/17. 



 

16 

kesb ve mübaĢeret yönünden eshâba ve Hz. Muhammed‟e (s.a.s.) ait, etki ve yaratılıĢ 

yönünden Allah‟a (c.c.) aittir. Böyle olunca âyette herhangi bir iĢkâl görülmemektedir.
84

   

(4) Hakikat ve mecaz ihtimali: Kur‟ân‟da kelimeler bazen hakikî, bazen de 

mecazî anlamda kullanılır. Bazı âyetlerde hem hakikî hem de mecazî anlam aynı anda 

görülebilmektedir. Mesela, ٰٙبغُِنَبس ٌْ ب ُٕ ٍَ َٗ حشََٙ اىَّْبطَ عُنَبسٰٙ  َٗ  “Ġnsanları sarhoĢ görürsün; 

hâlbuki onlar sarhoĢ değillerdir”
85

 âyeti böyledir. Âyette,  kıyametin dehĢetine izafetle 

mecazen insanları sarhoĢ gibi görürsün denilirken, sarhoĢluğun Ģaraptan kaynaklanacağı 

düĢünülerek hakikate izafetle sarhoĢ olmadıkları ifade edilmektedir.
86

 Âyette dile 

getirilen sarhoĢluk hakikî değil mecazî mânâdadır.  

 (5) Bir olayda farklı yönlerin ele alınması: Bazı âyetler arasında ilk bakıĢta bir 

ihtilâf var gibi görülebilir. Bu âyetler, farklı yönlerden değerlendirildiği zaman gerçekte 

bir ihtilâf olmadığı görülür. Mesela,   َُۜاىْقيُُ٘ة ُِّ ئِ ََ ِ حطَْ
َِۜ الَََّ بزِِمْشِ اّللّٰ

ٌْ بزِِمْشِ اّللّٰ ُِّ قيُُ٘بُُٖ ئِ ََ حطَْ َٗ ُْ٘ا  ٍَ َِ اٰ  اىََّز۪ٝ

“Onlar, inananlar ve kalpleri Allah‟ı anmakla huzura kavuĢanlardır. Biliniz ki, kalpler 

ancak Allah‟ı anmakla huzur bulur”
87

 âyetinde mü‟minlerin kalbinin ancak Allah‟ı (c.c.) 

zikirle sükûna ereceği belirtilirken,  ُُجِيجَْ قي َٗ  ُ
َِ ارَِا رُمِشَ اّللّٰ َُ اىَّز۪ٝ ُْ٘ ٍِ إْ َُ ب اىْ ََ ٌْ اَِّّ ٘بُُٖ  “Mü‟minler 

ancak o kimselerdir ki; Allah anıldığı zaman kalpleri ürperir”
88

 âyetinde onların 

kalplerinin ürpermesinden bahsedilmektedir. Bu iki âyet arasında ilk bakıĢta bir çeliĢki 

olduğu zannedilse de kalplerin sükûna ermesi sadece tevhidi tanımasıyla gönlünde 

duyduğu ferahlığı, kalbin ürpermesi de doğruluktan ayrılma ve hidâyetten sapma 

korkusunu ifade etmektedir.
89

 Dolayısıyla bu iki âyet arasında bir ihtilâf 

görünmemektedir.   

1.6. Müşkil’in Çözüm Yolları 

Âyetler arasında var olduğu zannedilen ihtilafın giderilmesinde âlimler önce 

te‟lif ve te‟vile baĢvurmuĢlar, ancak bu yolla çözemedikleri bir müĢkil ile 

                                                 
84

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.59-60.; Suyûti, 2008:479.; Cerrahoğlu, 2009:209-210.; Demirci, 2021:190. 
85

  Hac, 22/2. 
86

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.60.; Suyûti, 2008:479.; Cerrahoğlu, 2009:210.; Demirci, 2021:189. 
87

  Ra„d, 13/28. 
88

  Enfâl, 8/2. 
89

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.61-62.; Suyûti, 2008:479.; Demirci, 2021:191.; Yerinde, 2006:164. 



 

17 

karĢılaĢtıklarında neshe baĢvurmuĢlardır. Böylece Kur‟ân‟ın müĢkillerini çözmede 

genellikle iki yol takip edilmiĢtir.
90

 

(1) Te‟vil ve te‟lif (uzlaĢtırma): Özellikle itikâdî ve ahlâkî konuların yer aldığı 

âyetlerde ortaya çıkan müĢkiller bu yolla çözülmeye çalıĢılmıĢtır.
91

 

(2) Nesih veya Tahsis: Ahkâm âyetleri arasında görülen müĢkiller tahsis veya 

nesih yoluyla çözülmeye çalıĢılmıĢtır. Mesela, “Mekke‟ye girenlerin emniyette 

olduğunu”
92

 bildiren âyetle “öldürülenler hakkında kısasın farz kılındığını”
93

 belirten 

âyet arasında ortaya çıkan müĢkil böyledir. Nesih olduğu düĢüncesiyle ikinci âyetin 

hükmü alınır, ya da tahsis yoluyla kısas cezası alanları ilk âyetin kapsamından çıkarmak 

da mümkün olabilir.
94

 

Cem ve te‟lif mümkün olmadığında, ihtilâfı gidermede bazı kurallar 

konulmuĢtur. Ebu Ġshâk el-Ġsferânî‟ye (ö.418/ 1027-1028) göre; iki âyet Teâruz eder ve 

aralarını cem ve tertip mümkün olmazsa, iniĢ tarihlerine bakılır önce inen bırakılır sonra 

inen alınır, sonra inen nâsih olur. Eğer iniĢ tarihleri bilinmiyorsa amel edilen âyet tercih 

edilir. Buradan anlaĢılır ki amel edilen nâsihdir.
95

 Âyetler arasında ihtilâf konusunda 

tercih kurallarını Ģu Ģekilde sıralayabiliriz: 

(1) Medeni âyetlerin hükmü mekkî âyetlere tercih edilir. 

(2) Ġki âyetten biri Mekke ehlinin durumunu diğeri Medine ehlinin durumunu 

haber veriyorsa Medine ehlinin durumunu bildiren tercih olunur. 

(3) Ġki âyetten birinin zahiri müstakil hüküm ifade ederken, diğer âyetteki ziyade 

lafız bunu iktiza ediyorsa müstakil hüküm belirten tercih olunur. 

(4) Umum ifade eden iki âyetten biri zahirde bir maksada haml olunmuĢ, diğeri 

baĢka bir maksada tahsis olunmuĢ ise zahirde bir maksada haml olunan tercih edilir. 

                                                 
90

  Demirci, 2021:192. 
91

  Yerinde, 2006:164. 
92

  Yerinde, 2006:164. 
93

  Bakara, 2/178. 
94

  Yerinde, 2006:164. 
95

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.48.; Suyûti, 2008:481. 



 

18 

(5)Hitaptan zaruri olarak bilinen, hitaptan zahiri olarak bilinene tercih edilir. 

Mesela, “Allah alıĢveriĢi helal kılmıĢtır”
96

 âyetinden alıĢveriĢin helal oluĢu zaruri olarak 

bilinmektedir “ ve alıĢveriĢi bırakın”
97

 âyeti alıĢveriĢin yasak oluĢuna ya zahiren bile 

delâlet etmez ya da nasdan daha aĢağıda olan zahirî bir delâletle delâlet etmektedir.
98

 

1.7. Müşkilü’l-Kur’ân ile İlgili Yapılan Çalışmalar 

MüĢkil âyetler hakkında Hz. Peygamber döneminde kayda değer bir tartıĢma 

yaĢanmamıĢtır. Çünkü Kur‟ân-ı Kerîm; kitabın esasını muhkem âyetlerin 

oluĢturduğunu, müteĢâbih âyetlerin peĢine kalbinde eğrilik bulunanların fitne çıkarmak 

için düĢeceğini, müteĢâbihlerin gerçek manasını Allah‟ın bileceğini, ilimde derinleĢmiĢ 

olanların “ona inandık hepsi Rabbimiz katındandır” diyeceklerini beyan etmiĢtir.
99

 Bu 

da müĢkil ve müteĢâbih âyetler üzerinde tartıĢma yapılmasında engelleyici rol 

üstlenmiĢtir.
100

 

Allah Resûlü‟nün vefatından sonra müĢkil ve müteĢâbihler üzerinde Abdullah b. 

Abbas ve Abdullah b. Mes„ud gibi sahâbiler zahiri ihtilaflı görülen bazı âyetleri 

yorumlamıĢlar, bazılarını yorumlamakta çekimser davranmıĢlardır.
101

 I.yüzyılda 

sahâbîlerin bu yorumları tefsir rivâyeti olarak sonraki nesillere aktarılmıĢ, II. yy. 

baĢlarında müĢkilü‟l-Kur‟ân hakkında edebiyat oluĢmaya baĢlamıĢtır. Hasan-ı Basrî‟ye 

(ö. 110/ 728) nispet edilen Risâle fi‟l-Kader isimli eserde zındıkların Kur‟ân‟da ihtilaf 

ve tenâkuz bulunduğuna dair iddialarına cevaplar verilmiĢtir.
102

  

MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ı müstakil olarak ilk ele alan eserlerin II. asrın sonları III. 

asrın baĢlarında ortaya çıktığı anlaĢılmaktadır. Kaynaklarda geçtiğine göre bu alanın ilk 

müellifleri Cevabâtü‟l-Kur‟ân isimli eseriyle Süfyan b. Uyeyne (ö.198/ 814) ve er-Red 

ale‟l-Mülhidîn fi TeĢâbühi‟l-Kur‟ân isimli eseriyle Ebu Ali Muhammed b. Müstenîr el-

Kutrub'dur (ö. 210/ 825)
103

. Ancak bu eserler günümüze ulaĢamamıĢtır. Günümüze 

ulaĢan bu alandaki en eski eser meĢhur hadis âlimi Ahmed b. Hanbel‟e (ö.241/ 855) ait 

                                                 
96

  Bakara, 2/275. 
97

  Cum„a, 62/9. 
98

  ZerkeĢi, 1957: C.2, s.48-50. 
99

  Âl-i Ġmrân, 3/7. 
100

  Yerinde, 2006:165. 
101

  Suyûti, 2008:475-478. 
102

  Muhammed Ġmare, Resâilü’l adl ve’t-Tevhid, 2.baskı, Daru‟Ģ-ġuruk, Kahire, 1988, C.1, s.112-117. 
103

  En-Nedîm, 2019 :115-117 ; Suyûti, 2008:475. 



 

19 

olan er-Red ale‟z-Zenâdika ve‟l Cehmiyye adlı eserdir.
104

  Bu dönemde kaleme alınıp 

günümüze ulaĢan en önemli eser ise Ġbn Küteybe‟nin (ö.276/ 889) Te‟vil‟i MüĢkilü‟l-

Kur‟ân‟ıdır. Ġbn Küteybe, Allah‟ın kitabına kısır bir anlayıĢ, hastalıklı birbakıĢla sözü 

mecrasından çıkararak tahrif edip sonra da tenâkuz, ihtilaf, hata ve nazım bozukluğu 

olduğuna hükmederek iftirada bulunan mülhidlere cevap vermek maksadıyla
105

 yazdığı 

eserinde müĢkil âyetleri ele almıĢtır.  

MüĢkilü‟l-Kur‟ân alanında yazılan diğer bazı önemli eserler Ģunlardır: Ebû 

Muhammed Mekki b Ebi Talib HammuĢ b.Muhammed el-Kaysî (ö. 437/1045 )  

tarafından kaleme alınan Tefsiru‟l-MüĢkil min Garib‟il-Kur‟ân, Ebu Muhammed 

Ġzzüddin Abdülaziz b.Abdisselam‟ın (ö.660/1261) yazdığı el- Feva‟id fi MüĢkilü‟l-

Kur‟ân, Ebu Yahya Zekeriya el- Ensari‟nin (ö.926/1519) te‟lif ettiği Fethu‟r- Rahmân bi 

KeĢfi mâ Yeltebisü fi‟l- Kur‟ân, Muhammed Abduh‟un (ö.1322/1905) MüĢkilâtü‟l-

Kur‟âni‟l-Kerim ve Tefsiru sûreti‟l- Fatiha adlı eseri ve Muhammed Emin eĢ- 

ġinkiti‟nin (ö.1393/1974) Def„u Ġhâm‟il- Iztırab an Âyâti‟l- Kitâb isimli eseridir.
106

 

MüĢkilü‟l-Kur‟ân hakkında yapılan bazı tez çalıĢmalarını ise Ģu Ģekilde 

sıralayabiliriz.
107

 

Osman ġahin, Kur‟ân-ı Kerimdeki MüĢkil ifadeler ve Çözüm Yolları , Yüksek 

Lisans Tezi, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1996, Samsun. 

Ġbrahim AkĢit, Taberi Tefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Doktora Tezi, Bursa Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019, Bursa. 

Süleyman Pak, MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2000, Konya. 

Sabri Demirci, Fahruddin Râzî‟nin Tefsiri Mefatihu‟l- Gayb‟da MüĢkilü‟l-

Kur‟ân Meselesi, Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2003, 

Ġstanbul. 

                                                 
104

 
 
Sabri b.Seleme ġahin‟in tahkiki ile Dâru‟s-Sebet lin-NeĢr yayınevi tarafından 2010 yılında Riyad‟da 

basılmıĢtır. 
105

  Ġbn Küteybe, trs: 22. 
106

  Yerinde, 2006:166-167. 
107

  MüĢkilü‟l-Kur‟ân hakkında yapılan yüksek lisans ve doktora tezlerine dair bilgiler 

https://tez.yok.gov.tr/ adresinden 01/10/2022 tarihinde alınmıĢtır. 



 

20 

Ahmet Özbay, Kurtubi Tefsiri‟nde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Yüksek Lisans Tezi, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2003, Ġstanbul. 

Mehmet Akın, Nesefi Tefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2016, Ankara. 

Mehmet Yalınkılıç, Elmalılı M.Hamdi Yazır‟ın MüĢkil Âyetlere YaklaĢımı 

Yüksek Lisans Tezi, KahramanmaraĢ Sütçü Ġmam Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2019, KahramanmaraĢ. 

Muhammed Selim ÇalıĢkan, Lübâbü‟t- Te‟vil fî Meâni‟t- Tenzîl Adlı Tefsirde 

MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Yüksek Lisans Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2020, Isparta. 

Yunus Akça, Müfessirlerin MüĢkil Âyetlere YaklaĢımları (Kurtubî ve Ġbn Kesîr 

Örneği), Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2018, Elazığ. 

Hidâyet Yılmaz, Kur‟ân YoluTefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Yüksek Lisans Tezi, 

Karabük Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 2021, Karabük. 

Flamur Kasami, Ġbn Kesîr Tefsiri‟nde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Yüksek Lisans Tezi, 

Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2011, Bursa. 

Muhammed Ġkbal ÇalıĢ, Ġbn Cüzey‟in Tefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân,Yüksek 

Lisans Tezi, Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019, Ġstanbul. 

Reyhan Karaahmetoğlu, Ġbn ÂĢur Tefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Yüksek Lisans 

Tezi, Karabük Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 2020, Karabük. 

Tuğba Nur Tuğut, Hak Dini Kur‟ân Dili Tefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Yüksek 

Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2009, Ġstanbul. 

Murat Dinler, Ebussuûd Tefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Doktora Tezi, Fatih 

Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2018, Ġstanbul. 

Hasan Hüseyin Havuz, ÇağdaĢ MüĢkilü‟l-Kur‟ân (Muhammed Esed Örneği), 

Yüksek Lisans Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013, 

Isparta. 

MüĢkilü‟l-Kur‟ân alanında yapılmıĢ olan bazı makale çalıĢmaları da Ģunlardır. 



 

21 

Âdem Yerinde, Ġlk BakıĢta ÇeliĢki Görünümü Veren MüĢkil Âyetler ve 

Etrafında OluĢan Bilimsel Edebiyat, Sakarya Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi,  

sayı 16, yıl 2007, Sakarya. 

Murat Sülün,“Mahiyeti, Sebep ve Çözümleri Çerçevesinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân”, 

Kur‟ân ve Tefsir AraĢtırmaları-III, Marmara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, yıl 

2002, Ġstanbul.  

Yakup Çiçek, MüĢkilü‟l-Kur‟an, Marmara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi, sayı 7-8-9-10, yıl 1995, Ġstanbul. 

Eyüp Yaka, MüĢkil Âyetler Konusunda Ġbn Kuteybe-Elmalılı Hamdi Yazır 

KarĢılaĢtırması, Elmalılı Hamdi Yazır Sempozyumu Akdeniz Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi, 2-4 Kasım 2012, TDV Yay., 2015, Ankara. 

Süleyman Pak, Ġmam Mâturîdî‟nin Te‟vilatü‟l-Kur‟ân adlı Eserinde MüĢkil 

Âyetleri Telifi, Kastamonu Üniversitesi IV. Uluslararası ġeyh ġa‟bân-ı Velî 

Sempozyumu, Hanefîlik-Mâturîdîlik, cilt: II, 05-07 Mayıs, 2017, Kastamonu.  

  



 

22 

İKİNCİ BÖLÜM
108

 

BEYZÂVÎ’NİN MÜŞKİLÜ’L-KUR’ÂN’A YAKLAŞIMI 

1.1. Kur’ân’da Müşkil Âyetlerin Bulunmasının Hikmeti  

Beyzâvi Kur‟ân‟da müĢkil âyetlerin bulunmasının hikmetine dair “Sana kitabı 

indiren de odur. Ondan bazı âyetler muhkemdir ki onlar kitabın anasıdır, diğerleri de 

müteĢabihtir”
109

 âyetinin tefsirinde Ģu açıklamalara yer vermektedir. MüteĢâbihât, 

ihtimallidir. Kapalılık veya zahiri muhalefetten  (müĢkil) dolayı maksadı açık değildir. 

Sadece araĢtırma ve tetkik ile maksadı anlaĢılır ki ulemanın üstünlüğü açığa çıksın. 

Âyetleri derinlemesine düĢünmede ve ilim tahsiline çalıĢmada hırsları artsın ki bu 

âyetlerin muradını açıklamada delil getirsinler. Yüksek dereceler elde etsinler. Bu tür 

âyetlerin mânâlarını çıkarmada kabiliyetlerini zorlasınlar. Muhkem âyetlerle bu tür 

âyetlerin aralarını cem ve te‟lif etsinler. Böylece yüksek mertebeler elde etsinler.
110

 

Kur‟ân‟da bulunan mütaĢâbih âyetler çok mânâlı olduklarından parıltılı beyanlarıyla 

göz kamaĢtırırlar. Birçoğu da muhkem âyetlerin mânâlarıyla birleĢerek çeĢitli 

mertebelere, farklı anlamlara iĢaret ederek mücmel veya müĢkil olmakla dikkat çekerler. 

Böylece muhkemin içerisinde müteĢâbih, müteĢâbihin beraberinde muhkem de bulunur 

ki bir âyette bir çok mânâ katmanı meydana gelir. Böylece zamanı geldikçe bu mânâlar 

ihtiyaca ıĢık tutar ve güncel yaĢamın akıĢı içerisinde hissedilerek anlaĢılır. Hem 

insanlığın henüz ortaya koyamadığı hatta hiç düĢünemediği, sezmediği nice mânâlar ve 

hakikatler vardır ki Allah (c.c.) bu hakikatleri, “sizin bilmediğiniz daha çok Ģey var” 

gibi bir muhkem ifade ile ortaya koyarken, müteĢâbih bir ifade ile de imâ ettiği zaman 

yararı daha çok olur. Böyle âyetlerin bazısını bu gün anlayamayanlar yarın 

anlayabilirler.
111

 

  

                                                 
108

 
 
Bu bölümde inceleyeceğimiz âyet meâlleri Beyzâvî tefsirine daha uyumlu olduğunu için çoğunlukla 

Abdülvehhab Öztürk‟ün Beydavî Tefsiri tercümesinden alınmıĢtır. 
109

  Âl-i Ġmrân, 3/7. 
110

  Beyzâvî, 1998: C.2, s.6. 
111

  Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kuran Dili, Sad. Ġsmail Karaçam vd., Hikmet NeĢriyat, 

Ġstanbul, 1992, C.2, s.310-311. 



 

23 

1.2. Beyzâvî’nin Müşkilü’l-Kur’ân Anlayışı  

Beyzâvi, Kur‟ân‟da ihtilafın olmadığını bildiren  َََْٞشِ  افَل ْْذِ غَ ِْ عِ ٍِ  َُ ْ٘ مَب ىَ َٗ  ََُۜ َُ اىْقشُْاٰ ٝخَذََبَّشُٗ

ِٔ اخْخلََِفبً مَث۪ٞشًا  جَذُٗا ف۪ٞ َ٘ ِ ىَ
 Yoksa Kur'ân'ı gereği gibi düĢünmüyorlar mı? Eğer o, Allah'tan“ اّللّٰ

baĢkası tarafından olsa idi, onda birçok tutarsızlık görürlerdi”
112

 âyetin tefsirinde 

müĢkilü‟l-Kur‟ân anlayıĢını Ģöyle açıklamıĢtır: Kur‟ân kâfirlerin zannettiği gibi beĢer 

sözü olsaydı onda birçok ihtilaf bulurlardı. Mânâsında tenâkuz, lafzında çeliĢki olurdu. 

Bir kısmı fasih (edebî kusurlardan arınmıĢ), bir kısmı rakik (edebî kusurlu) olurdu. 

Bazısına karĢılık vermek zor, bazısına kolay olurdu. Geleceğe dair verdiği haberlerin 

bazısı gerçekleĢir bazısı da gerçekleĢmezdi. Bu kusurlarda insanlar tarafında Kur‟ân 

aleyhine delil getirilirdi. Hâlbuki Kur‟ânın hükümleri arasında görülen ihtilaf, zıtlık için 

değil bilakis hikmet ve maslahatlara göre ahvalin değiĢtiğine tembih içindir.
113

  

Kur‟ân lafız ve mana çeliĢkilerinden korunmuĢ, kusurlardan münezzehtir.  ٌمِخبَة

جْ اٰٝبَحُُٔ  ََ  Bu bir kitaptır ki âyetleri sağlamlaĢtırılmıĢ” âyetinin manası Kur‟ân‟ın“  احُْنِ

mana bozukluğundan ve lafız rekaketinden korunması demektir.
114

جًب  َ٘ ٌْ ٝجَْعَوْ ىَُٔ عِ ىَ َٗ  “onun 

için bir eğrilik kılmadı” âyeti, lafızda bir kusur manada bir zıtlık veya Cenabı Hakk‟a 

davette bir sapma yoktur demektir.
115

جٍ   َ٘ ْٞشَ ر۪ٛ عِ  eğriliği olmayan” içinde hiçbir kusur“ غَ

olmayan demektir.
116

 Kur‟ân‟ın âyetleri arasındaki ahenk bir bütündür. Nitekim  ًمِخَببب

خشََ  ببِٖبً ٍُ  “ahenktar bir kitap olarak” ifadesi mananın doğruluğunda ve lafzın fesahatinde 

bazısı bazısına benzer demektir.
117

 

Bütün bu izahattan anlaĢıldığına göre Beyzâvi‟ye göre Kur‟ânda birbirine zıt 

âyetlerin bulunmadığı açıktır. Ancak zahirî bir ihtilaf bulunduğu zannedilirse o takdirde 

âlimler, âyetlerin manalarını çıkartmak için kabiliyetlerini zorlayarak Kur‟ân‟ın esası 

olan muhkem âyetlerle bu âyetlerin arasını cem ve te‟lif etmelidirler.
118

 

  

                                                 
112

  Nisa, 4/82. 
113

  Beyzâvî, 1998: C.2, s.86. 
114

  Beyzâvî, 1998: C.2, s.6. 
115

 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.272. 

116
  Beyzâvî, 1998: C.5, s.41. 

117
  Beyzâvî, 1998: C.2, s.6. 

118
  Beyzâvî, 1998: C.2, s.6. 



 

24 

1.3. Beyzâvî’nin Müşkil Âyetleri Tefsiri 

Bu baĢlık altında öncelikle Kâdı Beyzâvî‟nin müĢkil olarak nitelediği âyetler 

tespit edilerek bu âyetleri nasıl tefsir ettiği incelenmiĢtir. MüĢkil‟in çözümüne dair 

yaklaĢımının ne olduğu belirlenmeye çalıĢılmıĢtır. Bu yaklaĢımın Beyzâvî‟ye özgü olup 

olmadığını tespit etmek maksadıyla yer yer Taberî, ZemahĢerî, Râzî tefsirleriyle 

karĢılaĢtırılmıĢtır.  

1.3.1. Bakara Sûresi 

Beyzâvî, Bakara Sûresinin tefsirinde ilk bakıĢta mana yönünden birbiriyle 

çeliĢkili gibi görünen yirmi Kur‟ân âyeti arasındaki iĢkâli gidermektedir. Bu âyetler 

gruplandırılarak üç baĢlık altında incelenebilir. 

1.3.1.1. Allah Kulunu Zorla İmandan Alıkoyar mı? 

Kur‟ân‟ın bazı âyetlerinde kâfirlerin iman etme konusunda iradelerinin 

ellerinden alındığı belirtilirken, bazı âyetlerinde onların iradelerinde hür oldukları ve 

iman ile mükellef tutuldukları belirtilmiĢtir.
119

 Bu konuda Ģu âyetler örnek olarak 

verilebilir: 

 ٌْ ِٖ ُ عَيٰٚ قيُُ٘بِ
ٌَ اّللّٰ  خَخَ

“Allah onların kalplerini mühürledi.”
120

 

 ٌْ ِٖ غبُعَِ عَيٰٚ قيُُ٘بِ َٗ  

“Onların kalpleri mühürlendi.”
121

 

جَعَيْْبَ عَيٰٚ قيُُ  قْشًاَۜ َٗ َٗ  ٌْ ِٖ ف۪۪ٜٓ اٰرَاِّ َٗ ُْ ٝفَْقَُُٖ٘ٓ  ٌْ امََِّْتً اَ ِٖ  ٘بِ

“Onu anlamamaları için kalplerinin üzerine örtüler çeker, kulaklarına ağırlık 

koyarız.”
122

 

ةٌ  َٗ ٌْ غِشَب ِٕ عَيٰ۪ٓٚ ابَْصَبسِ َٗ 

“Gözlerinin üzerinde de bir perde vardır.”
123

 

                                                 
119

 
 
Yerinde, 2006:164. 

120
 
 
Bakara, 2/7. 

121
 
 
Tevbe, 9/87. 

122
 
 
Ġsrâ, 17/46. 



 

25 

 ٌَ خَخَ ۪ٔ  عَيٰٚ َٗ عِ َْ ۪ٔ َٗ  عَ جَعَوَ  قيَْبِ ةًَۜ  بصََشِ۪ٓ  عَيٰٚ َٗ َٗ  غِشَب

“Kulağının ve kalbinin üzerine mühür vurdu. Gözünün üzerine de perde 

çekti.”
124

 

 َُّ َِ  اِ اءٌ  مَفشَُٗا اىَّز۪ٝ َ۪ٓ٘ ٌْ  عَ ِٖ ْٞ ٌْ  عَيَ ّْزَسْحَُٖ ًْ  ءَاَ ٌْ  اَ ٌْ  ىَ ْْزِسُْٕ َُ  لََّ  حُ ُْ٘ ٍِ  ٝإُْ

“Gerçek Ģu ki kâfir olanları uyarsan da uyarmasan da birdir; iman etmezler.”
125

 

Bu ve benzeri âyetler, kâfirlerin iman etme iradelerinin Allah (c.c.) tarafından 

engellendiği vehmine neden olurken, onların iman etme iradelerine kesinlikle bir engel 

bulunmadığını ifade eden âyetler de vardır.  

بءَ فيَْٞنَْفشُْ  ِْ شَ۪ٓ ٍَ َٗ  ِْ ٍِ بءَ فيَْٞإُْ ِْ شَ۪ٓ ََ  فَ

“Artık dileyen iman etsin, dileyen inkâr etsin.”
126

 

ُ  ٝنَُيِّفُ  لََّ 
عْعَٖبََۜ  الََِّّ  ّفَْغًب اّللّٰ ُٗ 

“Allah hiç kimseye gücünün yeteceğinden fazlasını yüklemez.”
127

 

ب ٍَ ٌْ  جَعَوَ  َٗ ْٞنُ ِِ  فِٜ عَيَ ٝ ِْ  اىذّ۪  حَشَجٍَۜ  ٍِ

“Dinde üzerinize bir zorluk kılmadı.”
128

 

ِِ  فِٜ امِْشَآَ  لََّ۪ٓ  ٝ َِ  قذَْ  اىذّ۪ َّ شْذُ  حبََٞ َِ  اىشُّ ٍِ  ِّٜۚ  اىْغَ

“Dinde zorlama yoktur. Doğruluk sapıklıktan iyice ayrılmıĢtır.”
129

  

Bu ve benzeri âyetler iman etme konusunda onların hür iradeye sahip olduklarını 

ve tercihleri sebebiyle sorumlu tutulacaklarını ifade etmektedir. Bu iki âyet grubunun 

ifade ettikleri manalar arasında zahiri bir ihtilaf varmıĢ gibi görünmektedir.  

Beyzâvî, “Allah onların kalplerini mühürledi.”
130

 âyetini Ģöyle açıklamaktadır. 

Hatm (mühürlemek) gizlemektir. Bir Ģeyi mühürleyerek belgelendirmekte onu gizlemek 

                                                                                                                                               
123

 
 
Bakara, 2/7. 

124
 
 
Câsiye, 45/23. 

125
 
 
Bakara, 2/6. 

126
 
 
Kehf, 18/29. 

127
 
 
Bakara, 2/286. 

128
 
 
Hac, 22/78. 

129
 
 
Bakara, 2/256. 

130
 
 
Bakara, 2/7. 



 

26 

olduğu için, iĢi yapan fiili kazanıp elde ettiği için de iĢin sonuna ulaĢmaya hatm 

(mühürlemek) tabiri kullanılır. ĞıĢave bir Ģeyi bürüyüp örtmek demektir. Hakikatte ne 

mühürleme ne de örtme vardır. Mühürleme ve örtme ile murat, onların nefislerinde öyle 

bir hal meydana gelmiĢtir ki onları küfrü ve günahları sevmeye, iman ve taatları çirkin 

görmeye sevk etmiĢtir. Bunun sebebi ise azgınlıkları, taklide dalmaları ve doğru 

araĢtırmadan yüz çevirmeleridir. Böylece sanki mühür vurularak kapatılmıĢ gibi 

kalplerine hak tesir etmez, kulakları hakkı iĢitmekten tiksinir hale gelir. Gözleri de 

basiret sahiplerinin gördüğü, iç ve dıĢ dünyaya ait apaçık dikili duran âyetleri (delil ve 

mucizeleri) göremez. Böylece gözleri üzerine perde çekilmiĢ ve görmeleri için engel 

konulmuĢ gibi olur. Buna da istiare yoluyla mühürleme ve perdeleme denilmiĢtir. Ya da 

onların kalpleri ve arızalı duyuları eĢya ile o eĢyadan yararlanma arasına konulan engel, 

vurulan mühür gibidir. Meydana gelen bu durum, “ĠĢte Allah onların kalplerine, 

kulaklarına ve gözlerine mühür basmıĢtır.”
131

 âyetinde mühürlemekle, “Kalbini 

zikrimizden gafil kıldığımız kimseye uyma.”
132

 âyetinde gafil kılmakla, “Kalplerini 

katılaĢtırdık.”
133

 âyetinde katılaĢtırmakla ifade edilmiĢtir. Mevcudatta olan her Ģey 

Allah‟ın kudretiyle meydana geldiğinden O‟na dayandırılmıĢ ve fiiller O‟na isnat 

edilmiĢtir. Ancak kâfirler de yaptıkları hatalarla buna sebep olmuĢlardır. “Hayır, Allah 

küfürleri yüzünden onların kalplerini mühürlemiĢtir.”
134

 “Sebebi Ģu; çünkü onlar iman 

ettiler, sonra da kâfir oldular. Bu yüzden kalpleri mühürlendi.”
135

 âyetlerinde bu durum 

açıkça görülmektedir. Bu âyetler kâfirlerin ayıplarını açığa çıkardı, çirkin sıfatlarını 

gözler önüne serdi ve vahim akıbetlerini bildirdi.
136

 

Beyzâvî, “Hayır, doğrusu kazandıkları Ģeyler onların kalplerini paslandırdı”
137

 

âyetinin tefsirini Ģöyle yapmaktadır. Günahlara dalmaları sebebiyle ma„siyetlerin 

sevgisi onları mağlup etmiĢtir. Hatta bu sevgi kalpleri üzerine pas olmuĢ, onları hak ve 

batılı tanıyamaz hale getirmiĢtir. Çünkü bir iĢi çokça yapmak o iĢin meleke haline 

                                                 
131

 
 
Nahl, 16/108. 

132
 
 
Kehf, 18/28. 

133
 
 
Mâide, 5/13. 

134
 
 
Nisa, 4/82. 

135
 
 
Münfikûn, 63/3. 

136
 
 
Beyzâvî, 1998: C.1, s.42. 

137
 
 
Mutaffifîn, 83/14. 



 

27 

gelmesine sebep olur. Nitekim Resûlüllah (s.a.s.) Ģöyle buyurmuĢtur: “Kul günah 

iĢledikçe kalbinde siyah bir nokta meydana gelir, sonunda kalbi simsiyah olur.”
138

    

Müfessir, “Sözlerinden dönmeleri, Allah'ın ayetlerini inkâr etmeleri, 

peygamberleri haksız yere öldürmeleri ve: “Kalplerimiz perdelidir” demeleri nedeniyle 

(onlara lanet ettik). Hayır, Allah küfürleri yüzünden onların kalplerini mühürlemiĢtir. 

Artık pek azı hariç iman etmezler.”
139

 âyetinin tefsirinde Ģunları söylemektedir. Onları 

ilme karĢı perdelemiĢtir yahut onları âyetleri derinlemesine düĢünmekte, vaazlardan 

öğüt almakta yardımsız bırakmıĢ ve onları engellemiĢtir.
140

 

Beyzâvî, “Yeryüzünde haksız yere kibir gösterenlerden ayetlerimi çevirecegim. 

Eger bütün ayetleri görseler, onlara iman etmezler.”
141

 âyetinin tefsirinde Ģu ifadelere 

yer vermektedir. Kalplerin mühürlenmesiyle âyetlerimiz hakkında düĢünmez ve 

onlardan ibret almazlar. Ġndirilen her âyeti veya mucizeyi görseler, inatlarından ve 

akıllarının karıĢıklıklarından iman etmezler. Bunun sebebi kendilerini hevâ ve taklide 

kaptırmıĢ olmalarıdır.
142

 

Müellif, “Gerçek Ģu ki kâfir olanları uyarsan da uyarmasan da birdir; iman 

etmezler.”
143

 âyeti hakkında Ģunları söylemektedir. Bu âyet kiĢinin güç yetirilemeyen 

Ģeyle sorumlu tutulmasının caiz olduğuna delil getirilen âyetlerdendir. Çünkü Allah 

Teâlâ hem iman etmeyeceklerini haber verdi hem de onlara iman etmelerini emretti. 

ġâyet iman ederlerse O‟nun haberi yalana döner ve imanları iman etmeyeceklerine dair 

âyete imanı da kapsayacağından iki zıt birleĢmiĢ olur. Gerçek Ģu ki imkânsızla mükellef 

tutmak her ne kadar -hükümlere yapıĢmakta maksat aranmadığından- aklen caizse de 

araĢtırıldığı vakit hakikatte böyle bir Ģey gerçekleĢmemiĢtir. Allah Teâlâ‟nın bizzat 

yapacağı veya kulunun ihtiyarıyla yapacağı Ģeyi haber vermesi gibi bir Ģeyin olacağını 

veya olmayacağını haber vermek ona güç yetirmeye münâfi olamaz. Yararı 

olmayacağını bildikten sonra uyarmanın faydası, onlara karĢı delil getirmek ve 

                                                 
138

 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.295. 

139
  Nisa, 4/155. 

140
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.107. 

141
  A‟râf, 7/146. 

142
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.34. 

143
 
 
Bakara, 2/6. 



 

28 

Peygamber‟e tebliğ faziletini vermektir. Bundan dolayı Allah (c.c.), “onlara eĢittir” 

buyurdu, “sana eĢittir” buyurmadı.
144

 

Beyzâvî, “Artık dileyen iman etsin, dileyen inkâr etsin”
145

 âyetinin tefsirini Ģöyle 

yapmaktadır. Ġman edenin imanına, inkâr edenin inkârına aldırmam. Bu durum, kulun 

fiilinde bağımsız olduğu anlamına gelmez. Çünkü kulun fiili her ne kadar kulun 

dilemesine bağlı olsa da kulun dilemesi de Allah‟ın dilemesine bağlıdır.
146

 

Müfessir, “Dinde üzerinize bir zorluk kılmadı.”
147

 demek, yani sizi yapılması 

çok zor olan bir Ģeyi teklif etmekle sizi sıkıĢtırmadı anlamındadır. Bu âyet dini kabul 

etmede onları engelleyen bir Ģeyin olmadığına, dini terk etmek için de bir mazeret 

bulunmadığına iĢaret etmektedir. Ya da bu âyetle maksat, her günahtan bir çıkıĢ yolu 

kıldı demektir. ġöyle ki; sıkıntı anında ruhsatla amele izin vermesi, tövbe kapısını 

onlara açması, Allah haklarında keffâreti meĢru kılması, kul haklarında erĢ
148

 ve 

diyetleri
149

 meĢru kılması gibi.
150

 

Beyzâvî, “Dinde zorlama yoktur. Doğruluk sapıklıktan iyice ayrılmıĢtır.”
151

 

âyetini Ģöyle tefsir etmektedir. “Dinde zorlama yoktur” çünkü hakikatte zorlama, 

baĢkasını hayırlı görmediği bir iĢi yapmaya mecbur bırakmaktır. Lakin, “doğruluk 

sapıklıktan iyice ayrılmıĢtır” iman küfürden apaçık delillerle ayrılmıĢtır. Deliller 

göstermiĢtir ki iman ebedi saadete götüren doğruluk, küfür ise sonsuz mutsuzluğa sevk 

eden sapıklıktır. Akıllı kimse bunu ne zaman fark ederse kendisi, mutluluğu ve 

kurtuluĢu elde etmek için süratle iman etmeyi ister, zorlamaya muhtaç olmaz. ġöyle de 

denilmiĢtir  bu ifade yasaklama anlamında haberdir. Yani dinde zorlamayın demektir. 

                                                 
144

 
 
Beyzâvî, 1998: C.1, s.42. 

145
 
 
Kehf, 18/29. 

146
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.279. 

147
 
 
Hac, 22/78. 

148
 
 
ErĢ: Ġslâm Ceza Hukukunda ölümle sonuçlanmayan  müessir fiillerde mağdur kiĢiye ödenen tazminat. 

(Bilmen, 2016: 69) 
149

 
 
Diyet: Ġslâm Hukukunda adam öldürmede maktülün canına bedel, uzuvlarda meydana gelen 

yaralanma veya kayıplara bedel olarak cani ya da cani ile birlikte âkilesinin ödemesi gereken belli 

miktar maldır. (Bilmen, 2016: 64) 
150

 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.80. 

151
 
 
Bakara, 2/256. 



 

29 

Bu yasak da ya geneldir “kâfirler ve münafıklarla cihat et, onlara sert davran”
152

 

âyetiyle neshedilmiĢtir. Ya da ehli kitap hakkındadır.
153

 

Müellif, “Allah hiç kimseye gücünün yeteceğinden fazlasını yüklemez.”
154

 

âyetini Ģöyle açıklamaktadır. Lütuf ve rahmetinden ancak güç yetireceği Ģeyi yükler 

veya güç yetireceğinden daha azını yükler ki takat getirsin ve kolayca yapsın. “Allah 

size kolaylık ister, size zorluk istemez.”
155

 âyetinde olduğu gibi. Bu da imkânsız olanla 

teklifin gerçekleĢmediğini gösterir. Yoksa teklifin imkânsız olduğunu göstermez.
156

 

Taberî, “Allah onların kalplerini mühürledi.”
157

 âyetinin tefsirinde hatm‟in aslı 

mühür basmaktır. Mühür basmak burada mecazdır.
158

 Mühürlemek ile ilgili bana göre 

doğru olan Resûlullah‟tan (s.a.s.) nakledilen Ģu haberdir. “ġüphesiz mü‟min bir günah 

iĢlediği zaman kalbinde siyah bir nokta meydana gelir. Eğer tövbe eder, günahı bırakır, 

mağfiret dilerse kalbi parlar. Eğer günahı iĢlemeye devam ederse siyah nokta bütün 

kalbi kaplayıncaya kadar büyür. Allah‟ın (c.c.) “Hayır, hayır! Doğrusu onların 

kazanmakta oldukları kalplerini paslandırmıĢtır.”
159

 buyruğunda bahsettiği pas iĢte 

budur. Allah Resûlü (s.a.s) haber verdi ki günahlar peĢ peĢe geldiği zaman kalbi örter, 

kalbi örttüğü zaman Allah (c.c.) tarafından kalbe mühür vurulur. Böylece o kalp için 

imana bir yol, küfürden kurtuluĢ imkânı kalmamıĢ olur. ĠĢte âyette geçen mühür basmak 

budur.
160

 

Taberî, “Dinde üzerinize bir zorluk kılmadı.”
161

 âyetinin tefsirinde Ģunları 

söylemektedir. Allah‟a kulluk ettiğiniz Ģey konusunda Rabbiniz size bir zorluk kılmadı. 

Tam aksine size bir geniĢlik ve kolaylık kıldı. Böylece bazı günahlardan tövbe ile bazı 

günahlardan keffaretle, bazı günahlardan kısasla kurtuluĢ yolu kıldı. Mü‟minin iĢlemiĢ 

olduğu hiçbir günah yoktur ki Ġslâm dini ondan kurtuluĢ yolunu göstermiĢ olmasın.
162

 

                                                 
152

 
 
Tevbe, 9/73.; Tahrim, 66/12. 

153
 
 
Beyzâvî, 1998: C.1, s.154-155. 

154
 
 
Bakara, 2/286. 

155
 
 
Bakara, 2/185. 

156
 
 
Beyzâvî, 1998: C.1, s.166. 

157
 
 
Bakara, 2/7. 

158
 
 
Ebu Cafer Muhammed b.Cerir Taberi, Câmiu’l- Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân (Taberi Tefsiri), thk. 

Abdullah b. Abdu‟l- Muhsin et-Turki, Hicr yayınevi,  Kahire., 2001, C.1, s.265. 
159

 
 
Mutaffifîn, 83/14. 

160
 
 
Taberî, 2001: C.1, s.267. 

161
 
 
Hac, 22/78. 

162
 
 
Taberî, 2001: C.16, s.640. 



 

30 

Taberî, “Artık dileyen iman etsin, dileyen inkâr etsin.”
163

 âyetinin tefsirinde ise 

Ģu ifadelere yer vermektedir. Ya Muhammed! Kalbini zikrimizden gafil kıldığımız ve 

hevâlarına tabi olanlara Ģöyle de: Ey insanlar hak Rabbinizin katındandır. BaĢarı ve 

baĢarısızlık O‟ndandır. Hidâyet ve dalalet O‟nun elindedir. Sizden dilediğini hidâyete 

erdirir iman etmiĢ olursunuz, dilediğini hidâyetten sapıtır kâfir olursunuz. Bu konuda 

benim elimden bir Ģey gelmez. Ben sizin hevânıza uyarak gerçekten Allah‟a ve Allah‟ın 

indirdiklerine inanları kovacak da değilim. Dilerseniz iman edin, dilerseniz inkâr edin. 

Eğer inkâr ederseniz Rabbiniz küfrünüz sebebiyle kalın surlarla çepeçevre sarılmıĢ 

cehennem azabını sizin için hazırladı. Eğer iman ederseniz ve Allah‟a itaatle amel 

ederseniz cennet ehlini vasıfladığı güzel mükâfatlar sizin içindir.
164

 Ġbn Abbas‟tan bu 

konuda Ģöyle rivâyet edildi: Allah‟ın iman etmeyi dilediği kiĢi iman eder, Allah‟ın 

küfrünü dilediği kiĢi de inkâr eder. “Âlemlerin Rabbi olan Allah‟ın dilemesi olmadıkça 

siz dileyemezsiniz.”
165

 âyeti bunu ifade eder.
166

 

Taberî‟ye göre âyette geçen “Artık dileyen iman etsin, dileyen inkâr etsin.” 

ifadesi dileyenin iman etmesi, dileyenin de inkâr etmesi konusunda Allah tarafından 

serbest bırakıldığı anlamına gelmez. Bu ifade kâfirlere bir tehdit mahiyetindedir. Âyetin 

devamında gelen “Biz zalimlere cehennem ateĢini hazırladık” ifadesi bunu 

açıklamaktadır.
167

 

ZemahĢerî, “Allah onların kalplerini mühürledi.”
168

 âyetini Ģöyle açıklamaktadır. 

Hatm (mühürlemek) ve ketm (gizlemek) iki kardeĢtir. Bir Ģey üzerine mühür vurarak 

sağlamlaĢtırmada onu gizlemek, ona ulaĢılmaması için onu örtmek, ona muttali 

olunmasını engellemek vardır.
169

 Kalpler ve kulaklar üzerine mühür vurmak, gözler 

üzerine perde çekmenin manası nedir? Diye sorarsan Ģöyle derim: Gerçekte mühür 

vurmak ta örtmek de yoktur. Bunlar mecazdır. Mecaz türlerinden istiare ve temsil 

olması muhtemeldir. Ġstiare olursa; haktan yüz çevirmeleri, hakkı kabul etme ve ona 

                                                 
163

 
 
Kehf, 18/29. 

164
 
 
Taberî, 2001: C.15, s.244. 

165
 
 
Tekvir, 81/29. 

166
 
 
Taberî, 2001: C.15, s.244. 

167
 
 
Taberî, 2001: C.15, s.244. 

168
 
 
Bakara, 2/7. 

169
 
 
Carullah Ebu Kasım Muhammed b. Ömer ZemahĢerî, El-KeĢĢâf ‘an Hakâ’ikı Gavâmizi’t-Tenzîl ve 

‘Uyûni’l-Ekâvîl fî Vücûhi’t-Te’vîl, thk. Adil Ahmed Abdu‟l-Mevcûd ve Ali Muhammed el-Muavviz, 

Mektebetü‟l-Abîkân, Riyâd., 1998, C.1, s.164. 



 

31 

inanma konusunda kibirli davranmalarından dolayı hak kalplerine nüfuz edemez, 

içlerinde bulunandan da kalbi kurtulamaz hale gelmiĢtir. Yine onların kulakları hakkı 

faydasız görmüĢ, hakka kulak vermemiĢ, onu dinlemekten kaçınmıĢtır. Böylece sanki 

kalpleri ve kulakları mühürle sapasağlam kapatılmıĢ gibi olmuĢtur. Gözleri ise Allah‟ın 

sunulan apaçık âyetlerini, dikilen delillerini ibret alan ve basiret sahibi kimselerin 

gözlerinin gördüğü gibi görememiĢler sanki gözleri perdelenip örtülmüĢtür. Adeta 

idrakleri ile apaçık deliller arasına engeller girmiĢtir. Temsil olursa;  istifade edilemeyen 

Ģeye benzetilmiĢtir ki onlar, mükellef tutuldukları ve yaratılıĢ gayeleri olan Allah‟ın 

dininden yüz çevirmeleri sebebiyle onlardan yararlanamaz hale getirilmiĢlerdir. O 

Ģeylerle onlardan istifade etmek mühürlemek ve engellenmek suretiyle imkânsız hale 

gelmiĢtir.
170

 

ZemahĢerî‟nin “Dinde üzerinize bir zorluk kılmadı.”
171

 âyetine dair açıklamaları 

çok az bir farkla Beyzâvî tarafından nakledilmiĢtir.
172

 ZemahĢerî, “Artık dileyen iman 

etsin, dileyen inkâr etsin.”
173

 âyeti ile ilgili olarak Ģu açıklamaları yapmaktadır. Hak 

geldi bahaneler ortadan kalktı. Sizin kendiniz için kurtuluĢ yolunu ya da helâk yolunu 

seçmekten baĢka bir tercih hakkınız kalmamıĢtır.
174

  

Râzî, “Allah onların kalplerini ve kulaklarını mühürlemiĢtir. Gözlerinin üzerinde 

de bir perde vardır.”
175

 âyetinin tefsiri ile ilgili olarak Ģu açıklamaları yapmaktadır. 

Mühürlemek ve gizlemek kardeĢtir. Kur‟ân‟da hatm ile aynı manayı, tab„, kinân, 

kalplerin paslanması, kulaklarda ağırlığın olması, gözlerde perdenin bulunması ifadeleri 

ortaya koyar. Bu konuda âyetler iki gruptur. Birinci grup bu durumun varlığına, ikinci 

grup âyetler ise iman etmeye engel bulunmadığını ortaya koyar. Kur‟ân her iki gruba 

dair âyetlerle doludur. Bu konu Ġslâmi problemlerin en büyüğü, en çok dallanıp 

budaklananı ve üzerine en çok gürültü koparılanıdır. Râzi, mezheplerinin kelâmi 

görüĢlerine yer verdikten sonra kendi görüĢünü “burada baĢka bir sır vardır” diyerek 

zikrediyor.
176

 Râzi, “Geride kalanlarla beraber olmaya razı oldular. Kalpleri 

                                                 
170

 
 
ZemahĢerî, 1998: C.1, s.164-165; C.3, s.523. 

171
 
 
Hac, 22/78. 

172
 
 
Bkz. ZemahĢerî, 1998: C.4, s.214. 

173
 
 
Kehf, 18/29. 

174
 
 
ZemahĢerî, 1998: C.3, s.583. 

175
  Bakara, 2/7. 

176
  Ebû Abdillâh (Ebü‟l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn Râzî, Mefâtihu’l-Ğayb, Dârü‟l-

Fikr, Beyrut, 1981, C.2, s.54-64. 



 

32 

mühürlendi; artık inanmazlar.”
177

 âyetinin tefsirinde konuyu Ģöyle özetlemektedir. Sen 

bildin ki, biz ehl-i sünnete göre “ tab„ ve hatm” , imanın meydana gelmesini engelleyen 

ve küfrü gerektiren kuvvetli bir sebebin bulunması demektir. Bu böyledir. Çünkü 

sebepsiz olarak bir fiilin meydana gelmesi muhal olunca, küfrün meydana gelmesi için 

kuvvetli ve kökleĢmiĢ bir sebep de bulununca, kalp, sanki küfür üzere mühürlenmiĢ gibi 

olur. Sonra o sebebin meydana gelmesi eğer kul tarafından olursa, o zaman teselsül 

gerekir. ġâyet Allah tarafından olur ise, o zaman maksat hâsıl olmuĢ demektir.
178

 

Sonuç olarak Beyzâvî, mühürlemek ve perde çekmek gibi ifadelerin mecazî 

olduğunu bildirmektedir. Akıllı kiĢinin açık deliller karĢısında zorlama olmaksızın iman 

etmesi gerektiğini söylemektedir. Bu iki grup âyetteki iĢkâli giderirken Tâberî, 

ZemahĢerî ve Râzî‟nin açıklamalarına benzer yorumlar yapmıĢ, kendine has bir 

yorumda bulunmamıĢtır. 

1.3.1.2. Allah Kullarına Zulmeder mi? 

Kur‟ân‟da Bakara sûresi 10. âyette Allah‟ın kalplerinde hastalık olanların 

hastalıklarını artıracağını bildirmiĢtir. 

شَظًب ٍَ  ُ
ٌُ اّللّٰ شَضٌَۙ فضََادَُٕ ٍَ  ٌْ ِٖ  ف۪ٜ قيُُ٘بِ

“IĢte onların kalplerinde bir hastalık vardır. Allah da hastalıklarını artırmıĢtır.”
179

 

 Kur‟ân‟da baĢka âyetlerde ise Allah‟ın kullarına zerre kadar zulmetmeyeceği 

bildirilmiĢtir. 

 َُّ َُ  اِ ٘ َُ ٌْ ٝظَْيِ ّْفغَُُٖ َِّ اىَّْبطَ اَ ىٰنِ َٗ  ـبً  ْٞ ٌُ اىَّْبطَ شَ َ لََّ ٝظَْيِ
 اّللّٰ

“Allah insanlara hiçbir Ģeyle zulmetmez. Ancak insanlar kendilerine 

zulmederler.”
180

 

ًٍ ىيِْعَب۪ٞذِ  ب سَبُّلَ بظِلَََّ ٍَ َٗ 

“Rabbin kullarına zulmedici değildir.”
181

 

                                                 
177

  Tevbe, 9/87. 
178

 
 
Razî, 1981: C.16, s.160. 

179
 
 
Bakara, 2/10.; Benzer  bir mânâ için bkz. Tevbe, 9/125. 

180
 
 
Yûnus, 10/44. 

181
 
 
Fussilet, 41/46. 



 

33 

 َِ ٞ َ۪ ب ىيِْعَبىَ ًَ ُ ٝشُ۪ٝذُ ظيُْ
ب اّللّٰ ٍَ َٗ 

“Allah âlemlere haksızlık etmek istemez.”
182

 

Bu iki âyet grubuna baktığımız zaman zahiri bir ihtilaf söz konusudur.  

Müfessir Beyzâvî, “ĠĢte onların kalplerinde bir hastalık vardır. Allah da 

hastalıklarını artırmıĢtır.”
183

 âyetini Ģöyle değerlendirmektedir. Hastalık, bedene arız 

olan, bedeni normal davranıĢlarının dıĢına çıkaran, fiillerinde bozulma meydana getiren 

Ģey için hakiki manadır. Hastalık, nefsin kemalini ihlâl eden cahillik, kötü akide, hased, 

kin ve günah sevgisi gibi Ģeyler için mecazdır. Çünkü bunlar faziletlere ulaĢmaya 

engeldir veya ebedî ve gerçek hayatın elden kaçmasına götüren sebeplerdir. Âyet-i 

kerîme iki mânâya da muhtemeldir. Çünkü onların kalbi, kaçırdıkları liderlikten dolayı 

acı duyuyordu. Resûlullah‟ın (s.a.s.) durumunun sebatını gördükçe, günden güne 

konumunun yükseldiğini gördükçe hased ediyorlardı. Allah (c.c.) Resûlüllah‟ın 

durumunu yükselterek, Ģanını yücelterek onların üzüntülerini artırdı. Onların nefisleri 

küfür, kötü itikat, nebi (s.a.s.) düĢmanlığı ve benzeri Ģeylere maruz kaldı. Allah (c.c.) 

bunu kalplerini mühürlemekle veya teklifi artırmakla, vahyi tekrarlamakla ve yardımını 

katlamakla artırdı. Hastalıkla muradın, Müslümanların kuvvetine, Allah‟ın (c.c.) 

meleklerle Müslümanlara yardımına Ģahit olduklarında ve Allah (c.c.) onların kalbine 

korku attığında,  kalplerine giren korkaklık, dermansızlık olması da muhtemeldir. 

Hastalığın artmasıyla da Resûlullah‟ın (s.a.s.) düĢmanlarına karĢı zaferini katlaması ve 

ülkelere yayılmasının kastedilmesi muhtemeldir.
184

   

Beyzâvî, âyette “Allah âlemlere zulmetmeyi istemez.”
185

 buyruldu. Çünkü 

Allah‟ın zulmetmesi imkânsızdır. Zira Allah üzerine hak olmayan bir Ģey yoktur ki onu 

noksan yaparak zulmetsin ve Allah‟ı engelleyen bir Ģey yok ki bir Ģeyi yapmakla 

zulmetsin. Çünkü o, mutlak olarak maliktir. “Gökler ve yerde ne varsa Allah‟a aittir, 

iĢler Allah‟a döndürülür.”
186

 âyetinde buyurduğu gibi.  Allah herkese vaad ve tehdidi ile 

karĢılığını verecektir.
187

 Ġmtihan etme ve deneme gibi Ģeyleri Allah‟tan baĢkası yaparsa 

                                                 
182

 
 
Âl-i Imrân, 3/108. 

183
  Bakara, 2/10. 

184
 
 
Beyzâvî, 1998: C.1, s.45. 

185
  Âl-i Imrân, 3/108. 

186
 
 
Âl-i Imrân, 3/109. 

187
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.32,33. 



 

34 

zulüm olur. Ancak Allah yaparsa ona zulüm denmez.
188

 Allah kullarına, sevabı 

azaltmak ve azabı katlamak suretiyle,
189

 sevabı eksiltmek ve azabı artırmakla,
190

 

amelleri zayi etmek veya sevabı azaltmakla,
191

 yapmadığı Ģeyi yazmak veya ameline 

uygun olan azabı artırmakla
192

  zulmetmez. Suç iĢlemeden ceza vermek gibi insanların 

zulmüne benzeyen Ģeyler yapmak Allah‟ın âdeti değildir.
193

 Zalim gibi muamele edip 

suçsuz yere ceza vermek aziz ve celil olan Allah‟ın âdeti olamaz.
194

 ġâyet Allah 

kullarına zulmedici olmayan olmasaydı (zulmedici olsaydı) günahsız yere azap etmesi 

mümkün olurdu, günahlardan dolayı azap etmemesi değil. Layık olana azabı terk etmek 

ne Ģer„an ne de aklen zulümdür.
195

 Allah onları günahsız cezalandırmaz, zalimi de 

intikam almadan bırakmaz. “Allah kullarına zulmetmeyi istemez”
196

 ifadesi “senin 

Rabbin kullarına zulmedici değildir”
197

 ifadesinden daha beliğdir. Çünkü  Mü‟min 

Sûresi 31. âyette  Allah,  kullarına zulmetmek Ģöyle dursun zulme iradesinin taallukunu 

dahi nefyetmektedir.
198

 Allah‟ın zulmetmemesi, iyiye sevap kötüye azap etmeyi 

gerektiren adaleti lüzumlu kılar.
199

 Kıyamet günü onları saracak olan azap Allah‟ın 

adaletidir. Allah onlara zulmetmez ancak onlar sebeplerine tevessül etmekle kendilerine 

zulmederler.
200

 

Taberî, “IĢte onların kalplerinde bir hastalık vardır. Allah da hastalıklarını 

artırmıĢtır.”
201

 âyeti ile ilgili Ģunları söylemektedir. Maraz hastalıktır. Bu da bedenlerde 

ve dinlerde olur. Onların (münafıkların) din olarak kalplerinde yer eden inançları, 

Muhammed‟i tasdikleri, Allah katından indirileni tasdikleri hastalıktır. Allah‟ın (c.c.) 

zikrettiği maraz kalplerinde Muhammed‟in (s.a.s.) durumu ve Allah katından 

indirilenler hakkındaki Ģüpheleridir. Bu konuda ĢaĢkındırlar. Onların imanları yakini 

iman, inkârları da müĢriklerin inkârı gibi değildir. Ancak onlar Allah‟ın “Onlar küfür ile 

                                                 
188

 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.108. 

189
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.108. 

190
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.191. 

191
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.65. 

192
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.284. 

193
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.88. 

194
 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.195. 

195
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.63. 

196
 
 
Mü‟min, 40/31. 

197
 
 
Fussilet, 41/46. 

198
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.57. 

199
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.52. 

200
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.114. 

201
 
 
Bakara, 2/10. 



 

35 

iman arasında bocalayıp dururlar. Ne bunlara (mü‟minlere) ne de Ģunlara (kâfirlere) 

bağlanırlar.”
202

 âyetinde nitelediği gibidir. “Allah onların hastalığını artırdı” ifadesinden 

maksat, Allah‟ın (c.c) cezalar ve farz kıldığı Ģeylerle münafıkların kalplerindeki Ģüphe 

ve ĢaĢkınlığı artırmasıdır.
203

 

Taberî, “Allah âlemlere zulmetmeyi istemez.”
204

 âyetinin tefsirini Ģöyle 

yapmaktadır. Allah her iki fırkaya da (mü‟min-kâfir) zulmetmeksizin yapacağını yapar. 

Çünkü Allah‟ın zulmetmeye ihtiyacı yoktur. Bu böyledir, zalim zulmettiği zaman 

nüfuzunu artırmak, hâkimiyetini artırmak, mülküne mülk katmak için zulmeder. Ya da 

bazı sebeplerden meydana gelen noksanlarını baĢkasına zulmederek tamamlamak için 

bunu yapar. BaĢkasına zulmün sebebi bir noksanı tamamlamak içindir. Ancak doğu ve 

batı bölgelerinde bulunan her Ģey, dünya ve âhirette olan her Ģey kendisine ait olan 

birinin baĢkasına zulmetmesinin bir manası yoktur. Bundan dolayı Allah (c.c.) bu âyetin 

peĢinden “Göklerdeki her Ģey, yerdeki her Ģey Allah‟ındır. Bütün iĢler ancak Allah‟a 

döndürülür.”
205

 âyetini getirdi.
206

  

ZemahĢerî, “IĢte onların kalplerinde bir hastalık vardır. Allah da hastalıklarını 

artırmıĢtır.”
207

 âyetin tefsirinde Ģunlara yer vermektedir. Kalp hakkında hastalık 

kelimesinin kullanılması hakiki mana veya mecazi manada olabilir. Hakiki anlamda 

olursa elem duymaları kastedilir. Mecaz anlamda kullanılmıĢsa kötü itikat, kin, hased, 

günahlara meyletme, günahlara azmetme, hevâ, korku, zaaflar ve buna benzer Ģeylerin 

etkisinde kalmak gibi hastalık belirtilerinden istiaredir. Âyette kastedilen ise 

münafıkların kalbinde bulunan kötü itikat, küfür veya kin, hased ve buğzdur. Çünkü 

onların kalpleri Resûlullah (s.a.s.) ve mü‟minlere karĢı kin, nefret ve buğzla dolup 

taĢıyordu. Allah‟ın onların hastalığını artırmasının anlamı da Ģudur. Allah, Resûlune 

vahyi indirdikçe, onlar vahyi dinledikçe,  inkâr ettiler. Böylece küfürlerine küfür katarak 

artırdılar.
208

 

                                                 
202

 
 
Nisa, 4/143. 

203
 
 
Taberî, 2001: C.1, s.286-291. 

204
 
 
Âl-i Ġmrân, 3/108.  

205
 
 
Âl-i Ġmrân, 3/109. 

206
 
 
Taberî, 2001: C.5, s.109. 

207
 
 
Bakara, 2/10. 

208
 
 
ZemahĢerî, 1998: C.1, s.175-177. 



 

36 

ZemahĢerî, “Allah âlemlere zulmetmeyi istemez.”
209

 âyetini Ģöyle 

açıklamaktadır. Hiç kimseyi suçsuz yere cezalandırmaz ya da bir günahkârın cezasını 

artırmaz, güzel iĢ yapan herhangi bir kiĢinin mükâfatını eksiltmez. Allah yarattığı hiç 

kimseye hiçbir Ģeyle zulmetmeyi istemez.
210

  

Râzî, “IĢte onların kalplerinde bir hastalık vardır. Allah da hastalıklarını 

artırmıĢtır.”
211

 âyeti ile ilgili olarak Ģu yorumu yapmaktadır. Bil ki maraz, fiillerin 

meydana gelmesiyle zarar oluĢmasını gerektiren niteliktir. Kalbe mahsus olan özellik, 

Allah‟ı bilmek, Allah‟a itaat ve kulluk etmektir.  Kalpte bu özelliklere mani olacak 

herhangi bir etki meydana geldiği zaman, bu sıfatlar kalbin hastalığı olurlar. Bu âyette 

birkaç tevil yapmak lazımdır. Bunlar; 

1- Hastalıkla murat kederdir. Buna göre âyetten murat Ģu olur: Münafıklar, Hz. 

Peygamberin durumunun sağlamlaĢtığını ve her geçen gün Ģanının yüceldiğini gördükçe 

kalplerinin kederlenmesindendir. Bu da liderliğin ellerinden kaçmasındandır. “Allah 

onların hastalıklarını artırdı” demek, Allah Hz. Peygamber‟in durumunu yüceltmek ve 

Ģanı artırmakla münafıkların kederlerini artırdı demektir. 

2- Onların hastalıkları ve küfürleri teklifin artmasıyla artmıĢtır. Münafıklar inkâr 

edince Allah onları ahkâmına ve dinine davet etti, onlar da bu Ģeraiti inkâr ettiler. 

Böylece küfürlerini artırdılar. 

3- “Allah onların hastalıklarını artırdı” demek, Allah‟ın onlara lütfünü 

artırmaması ve bu sebeple de yardımsız bırakması demektir.  

4- Buradaki hastalık niyetteki gevĢekliktir. Çünkü onların kalpleri baĢlangıçta 

savaĢma, çekiĢme ve düĢmanlığı açıklama konusunda sağlamdı. Sonra güçleri kırılınca 

korku ve kırıklık sebebiyle münafıklığa baĢladılar. Böylece Allah onların bu 

kırıklıklarını, korkaklıklarını ve zayıflıklarını artırdı. 

5- Âyette geçen hastalığın, kalbin elemi anlamına hamledilmesidir. Böyledir, 

çünkü insan haset, nifak ve baĢkalarının baĢına bir kötülüğün gelmesini bekleme 

hastalığına tutulduğunda ve bu hastalık onda devam ettiği sürece, çoğunlukla bu durum, 

kalbin mizacının bozulmasına ve onun elem duymasına sebep olur. Lafzı bu manaya 

                                                 
209

 
 
Âl-i Ġmrân, 3/108. 

210
 
 
ZemahĢerî, 1998: C.1, s.608. 

211
 
 
Bakara, 2/10. 



 

37 

hamletmek, o lafzı hakiki manasına hamletmektir. Böylece de, diğer vecihlerden daha 

üstündür.
212

 

Râzî, Allah (c.c.) “Kim iyi amel iĢler ve iyi hareket ederse bu kendisi içindir; 

kim de kötülük ederse, bu da kendi aleyhinedir.”
213

 Buyurdu. Yani onların yüz 

çevirmelerine aldırma. Çünkü onlar iman ederlerse, bu imanlarının faydası kendilerine 

dönecektir. ġâyet inkâr ederlerse, inkârlarının zararı da yine kendilerine olacaktır. Allah 

Teâlâ, herkese yaptığı amele layık olan karĢılığı verecektir. Zira “Rabbin kullarına zerre 

miktarı zulmedici değildir.”
214

  

Sonuç olarak Beyzâvî bu iki âyet grubu hakkında Taberî, ZemahĢerî ve Râzî‟nin 

yorumlarına paralel yorumlar yapmıĢtır. Beyzâvî‟ye göre âyette geçen “hastalık” ifadesi 

mecazî mânâdadır. Hastalığı artırmanın Allah‟a nispeti fiili iĢleyene müsebbeb 

olmasındandır.  Allah‟ın kullarına zulmetmesi mümkün değildir. Zira Allah, zulmetmek 

Ģöyle dursun zulme iradesinin taallukunu bile nefyetmiĢtir. Beyzâvî,  her ne kadar bu iki 

âyet grubu arasında bir iĢkâlden söz etmese de zahiri ihtilafı gidermek için ikna edici 

açıklamalarda bulunmuĢtur.  

1.3.1.3. Yerlerin ve Göklerin Hangisi Önce Yaratıldı? 

Kur‟ân‟da Allah (c.c.) göklerin ve yerin yaratılıĢına dikkat çekmiĢ, göklerin ve 

yerin yaratılıĢını tefekkür edip ibret almaya davet etmiĢtir. Göklerin ve yerin 

yaratılıĢından bahseden, Bakara sûresi 29. âyet ve Fussilet sûresi 9-11. âyetlerden 

Allah‟ın (c.c)  önce yeryüzünü yarattığı sonra da gökyüzünü tanzim ettiği 

anlaĢılmaktadır.  

 َ٘ ُٕ َٗ اثٍَۜ  َ٘ َٰ َِّ عَبْعَ عَ ُٖٝ ّٰ٘ بءِ فغََ ََ۪ٓ ٙ اىَِٚ اىغَّ ۪ٓ ٰ٘ ٌَّ اعْخَ ٞعًب ثُ َ۪ ب فِٜ الَّْسَْضِ جَ ٍَ  ٌْ َ٘ اىَّز۪ٛ خَيقََ ىنَُ ُٕ 

  ٌٌ ءٍ عَي۪ٞ ْٜ  بنُِوِّ شَ

“O ki yeryüzünde ne varsa, hepsini sizin için yaratmıĢ, sonra da göğe yönelmiĢ; 

onları yedi kat olarak düzenlemiĢtir. O her Ģeyi hakkıyla bilir.”
215

 

                                                 
212

 
 
Razî, 1981: C.2, s.71,72. 

213
 
 
Fussilet, 41/46. 

214
 
 
Razî, 1981: C.27, s.135. 

215
  Bakara, 2/29. 



 

38 

ٌْ  قوُْ  َُ  ائََِّْنُ ِِ  ف۪ٜ الَّْسَْضَ  خَيقََ  ببِىَّز۪ٛ ىخَنَْفشُُٗ ْٞ ٍَ ْ٘ َٝ  َُ حجَْعَيُ٘ ّْذَادًاَۜ  ىَُ۪ٔٓ  َٗ َِۚ  سَةُّ  رٰىلَِ  اَ ٞ َ۪ ﴾ *﴿ اىْعَبىَ

جَعَوَ  َٜ  ف۪ٖٞبَ َٗ اعِ َٗ ِْ  سَ قِٖبَ ٍِ ْ٘ ببَ فَ قذََّسَ  ف۪ٖٞبَ سَكَ َٗ احَٖبَ فَ۪ٖ۪ٞٓب َٗ َ٘ ًٍَۜ  اسَْبعََتِ  ف۪۪ٜٓ اقَْ َ۪٘ٓ  اََّٝب َِ  اءً عَ بئيِ۪ٞ ٌَّ ﴾ *﴿ ىيِغَّ۪ٓ  ثُ

ٙ ۪ٓ ٰ٘ بءِ  اىَِٚ اعْخَ ََ۪ٓ َٜ  اىغَّ ِٕ َٗ  ٌُ ىلَِْسَْضِ  ىَٖبَ فقَبَهَ  دُخَب عًب ائْخِٞبَ َٗ ْ٘ ْٗ  غَ ْْٞبَ قبَىخََ۪ٓب مَشْٕبًَۜ  اَ َِ  احََ   غَ۪ٓبئعِ۪ٞ

“De ki: Gerçekten siz, yeri iki günde yaratanı mı inkâr ediyor ve ona eĢler 

koĢuyorsunuz?  ĠĢte o, âlemlerin Rabbidir. Onda, üstünden sabit dağlar kıldı, ona 

bereket verdi. Onda azıklarını da dört günde muhtaç olanlar için eĢit olarak takdir etti. 

Sonra duman halindeki göğe yöneldi. Göğe ve yere: isteyerek yahut istemeyerek gelin, 

dedi. Onlar da: isteyerek geldik, dediler.”
216

 

Göklerin ve yerin yaratılıĢından bahseden bu iki âyet grubu yerin göklerden önce 

yaratıldığını ifade ederken, Naziât sûresi 27-30. âyetlerden ise göklerin önce yerin sonra 

yaratıldığı anlaĢılmaktadır.   

 ٌْ ّْخُ ًِ  خَيْقبً اشََذُّ  ءَاَ بءَُۜ  اَ ََ۪ٓ ٖٞبَ   اىغَّ ْٰ نَٖبَ سَفعََ ﴾ *﴿ بَ َْ ٖٝبََۙ  عَ ّٰ٘ اغَْطشََ ﴾ *﴿ فغََ ْٞيَٖبَ َٗ اخَْشَجَ  ىَ  ظُحٰٖٞبَْۖ  َٗ

الَّْسَْضَ ﴾ *﴿  دَحٰٖٞبََۜ  رٰىلَِ  بعَْذَ  َٗ

“Yaratma bakımından siz mi daha çetinsiniz yoksa gök mü? Onu Allah yarattı. 

Boyunu yükseltip onu düzenledi. Gecesini kararttı, nurunu çıkardı. Bundan sonra yeri 

döĢedi.”
217

 

Beyzâvî, bu iki âyet grubu arasında zahiri bir ihtilaftan söz etmiĢ ve bu âyetler 

arasını Ģu Ģekilde telif etmiĢtir. “O ki yeryüzünde ne varsa, hepsini sizin için yaratmıĢ, 

sonra da göğe yönelmiĢ; onları yedi kat olarak düzenlemiĢtir. O her Ģeyi hakkıyla 

bilir.”
218

 âyetinin tefsirinde Ģunları söylemektedir. Âyette geçen sema ile murat ya gök 

yüzündeki bu büyük hacimli nesneler ya da yukarı taraftır. ٌث (sümme) edatı belki yer ve 

göğün yaratılıĢları arasındaki farkı ifade etmek ve semanın yaratılıĢının yerin 

yaratılıĢına üstünlüğünü göstermek için gelmiĢtir. Sümme edatı, tıpkı  ٌَّ َُ  ثُ َِ  مَب ٍِ  َِ  اىَّز۪ٝ

ُْ٘ا ٍَ ”sonra da iman edip“ اٰ
219

 âyetinde olduğu gibi zamanda tertip anlamında değildir. 

Çünkü zamanda tertip anlamında olursa “Bundan sonra yeri döĢedi.”
220

 âyetinin 

                                                 
216

  Fussilet, 41/9-11. 
217

  Naziât, 79/27-30. 
218

  Bakara, 2/29. 
219

  Beled, 90/17. 
220

  Naziât, 79/30. 



 

39 

zahirine muhalif olur. Zira bu âyet, yerin döĢenmesinin ve yerdekilerin yaratılmasının 

semanın yaratılıĢı ve tesviyesinden sonra olduğunu göstermektedir.
221

  

Beyzâvî, “Sonra duman halindeki göğe yöneldi.”
222

 âyetinin tefsirinde ise Ģöyle 

demektedir: Açıktır ki âyette geçen sümme edatı zaman bakımından takip için değil, iki 

yaratılıĢ arasındaki farklılığı bildirmek içindir. Çünkü Allah (c.c) “Bundan sonra yeri 

döĢedi.”
223

 buyurdu. Yerin döĢenmesi üzerinde dağların yaratılmasından öncedir.
224

  

Taberî‟ye göre “Sonra da göğe yönelmiĢ; onları yedi kat olarak 

düzenlemiĢtir.”
225

 âyetinde geçen istivâ kelimesinin yükselme ve yukarı çıkma 

manasında olması daha evladır. Âyetin manası “Allah (c.c.) göklere yükselerek kuĢattı, 

kudretiyle onları düzenledi ve onları yedi gök olarak yarattı” Ģeklindedir. Taberî‟ye 

göre, yerlerin ve göklerin yaratılıĢı ile ilgili en açık beyan Muhammed b. Ġshak‟ın 

(ö.151) Ģu sözleridir. Allah‟ın ilk yarattığı Ģey Kur‟ân‟da zikrettiği nur ve zulmettir. 

Sonra bu ikisinin arasını ayırdı zulmeti geceye zifiri karanlık, nuru da gündüze parlak 

aydınlık kıldı. Sonra yedi kat semayı dumandan –Allahü alem suyun buharından- 

yüksek tavan yaptı. Böylece sema müstakil hale geldi ancak düzene sokulmadı. Dünya 

semasında bulanık halde geceyi ve gündüzü yarattı. Semada gece ve gündüz varken 

güneĢ, ay ve yıldızlar yoktu. Sonra Allah (c.c.) yeri döĢedi ve dağları yeryüzüne attı. 

Sonra vakitleri takdir etti ve yeryüzünde mahlukâtından dilediğini yaratınca 

yeryüzünden ayrıldı. Böylece yeryüzündekileri yaratmaya vakit olarak dört gün takdir 

etti. Sonra duman halindeki semaya yöneldi ve semayı düzene soktu. Dünya semasında 

güneĢi ayı ve yıldızları yarattı. Her bir semaya emrini bildirdi ve semanın yaratılıĢını iki 

günde ikmal etti. Semavat ve arzın yaratılıĢından altı günde ayrılmıĢ oldu. Yedinci gün 

yedi kat semanın üstüne yükseldi. Ġbn Ġshak‟ın yerlerin ve göğün yaratılıĢına dair 

verdiği haberin Ġbn Abbas, Ġbn Mes‟ud ve sahabeden bazılarının verdiği haberler 

güçlendirmektedir.
226

 

ZemahĢerî, Beyzâvî‟nin kaynak göstermeden zikrettiği sümme edatının vakit 

bakımından tertip değil, iki yaratma arasındaki derece farkını yani göklerin yaratılıĢının 

                                                 
221

  Beyzâvî, 1998: C.1, s.66. 
222

  Fussilet, 41/11. 
223

  Naziât, 79/30. 
224

  Beyzâvî, 1998: C.5, s.67-68. 
225

  Bakara, 2/29. 
226

  Taberî, 2001: C.1, s.454-462. 



 

40 

yerin yaratılıĢına üstünlüğünü ifade etmek için olduğunu zikretmektedir. ZemahĢerî‟ye 

göre, bu görüĢ “sonra yeryüzünü yaydı”
227

 âyetiyle çeliĢmemektedir. Çünkü yeryüzünün 

hacim olarak yaratılıĢı semanın yaratılıĢından öncedir. Ancak yeryüzünün döĢenmesi 

semanın yaratılıĢından sonradır.
228

  

Râzî bu âyetler arasındaki müĢkil hakkında Ģu açıklamaları yapmaktadır. Bu iki 

âyet grubu arasındaki zahiri ihtilafın giderilmesinde âlimler farklı cevaplar vermiĢlerdir. 

Cevaplardan birincisi Ģudur. Göğün yaratılmasından önce yerin yaratılması caizdir. 

Ancak gök yaratılmadan yeryüzü yayılıp döĢenmemiĢtir. Ġkincisi, “Ardından yeri 

düzenleyip döĢedi.”
229

 âyeti göğün yaratılmasının yeryüzünden önce olmasını gerektirir. 

Gökyüzünün düzenlenmesinin yerin yaratılmasından önce olmasını icap etmez. Bu 

takdirde tenâkuz giderilmiĢ olur. Üçüncüsü en doğru cevaptır. Sümme edatı burada 

tertip için değildir. Ancak nimetleri sayma maksadıyla gelmiĢtir.
230

    

Bu iki âyet grubunun te‟lifini Ġbn Cüzey (ö.741/1340) Ģöyle özetlemektedir:  

“Sonra da göğe yönelmiĢ; onları yedi kat olarak düzenlemiĢtir.” âyetinin zahiri göklerin 

yerden sonra yaratılmasını iktiza eder.  “Bundan sonra yeri döĢedi.” âyetinin zahiri ise 

buna muhaliftir. Buna iki Ģekilde cevap verilir. Birincisi, yeryüzü semadan önce 

yaratılmıĢ, semanın yaratılıĢından sonra döĢenmiĢtir. Böyle olunca bir ihtilaf kalmaz. 

Ġkincisi, sümme edatı haberde tertip için gelmiĢtir.
231

   

Sonuç olarak Beyzâvî, sümme edatının mühlet ve vakit bakımından sıralama 

ifade etmediğini beyan ederek bu iki âyet grubu arasındaki iĢkâli gidermiĢtir. Beyzâvî, 

müĢkili çözerken ZemahĢerî ve Râzi‟nin sümme edatının anlamına dair yapmıĢ 

oldukları yorumları nakletmekle yetinmiĢ, kendisine has bir yorumda bulunmamıĢtır.   

1.3.2. Nisa Sûresi 

Beyzâvî, Nisa Sûresinin tefsirinde aralarında çeliĢki vehmi bulunan yedi âyet 

arasındaki iĢkâli gidermektedir. Bu âyetler gruplandırarak üç baĢlık altında 

değerlendirmek mümkündür.   

                                                 
227

  Naziât, 79/30. 
228

  ZemahĢerî, 1998: C.1, s.251. 
229

  Naziât, 79/30. 
230

  Razî, 1981: C.2, s.170. 
231

  Ebü‟l-Kasım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kelbî el-Gırnâtî Ġbn Cüzey, et-Teshîl li-

Ulûmi’t-Tenzîl, el-Muntada el-Ġslamî, yy., 2012, C.1, s.62. 



 

41 

1.3.2.1. Eşler Arası Adalet Mümkün mü? 

Nisa suresinin 3. ve 129. Âyetler arasında ilk anda bir çeliĢki olduğu 

zannedilebilir.  

دِلوُاْالََّْْخِف تمُْ ْفاَنِْ   ايَ مَاوكُُم ْ ْمَلكََتْ ْمَاْاوَْ ْفوََاحِدَة ْْتعَ 

“Eğer adalet yapamayacağınızdan korkarsanız bir kadın yahut sağ ellerinizin 

sahip olduğu cariye ile (yetinin).”
232

 

تطَ۪يعُُٓواْوَلهَْ  دِلوُاْانَْ ْتسَ  اءِْْبيَ هَْْتعَ  تمُْ ْوَلوَْ ْالىِّسَُٓ  حَرَص 

“Ne kadar çaba gösterseniz de kadınlar arasında adaleti baĢaramazsınız.”
233

 

Ġlk âyette kocanın eĢleri arasında istediği takdirde adaleti sağlamasının mümkün 

olduğu anlaĢılırken, ikinci âyette çaba gösterse bile adaleti baĢaramayacağı ifade 

edilmektedir. Dolayısıyla bu iki âyetin birbiriyle çeliĢtiği düĢünülebilir.  

Beyzâvî, “Eğer adalet yapamayacağınızdan korkarsanız bir kadın yahut sağ 

ellerinizin sahip olduğu cariye ile (yetinin).”
234

 âyeti ile ilgili Ģunları söylemektedir. 

Eğer yetimlerin haklarını yerine getirmede adaletsiz davranmaktan korkup günahtan 

kaçınıyorsanız, aynı Ģekilde hür kadınlar arasında da adaletsiz davranmaktan korkun ve 

onlardan haklarını yerine getirebileceğiniz kadarını nikâhlayın. Çünkü günahlardan 

sakınan kimse bütün günahlardan sakınmalıdır. “Sizin için helal olan kadınlardan ikiĢer, 

üçer ve dörder olmak üzere nikâh edin.”
235

 demenin manası, her nikâhlayana, mezkûr 

adetten aynı anda ve farklı zamanda nikâhı altında toplamak isteyene izindir.  Eğer 

birden fazla olan eĢler arasında adalet yapamayacağınızdan korkarsanız bir tane seçin 

veya nikâhlayın, cem„ etmeyi terk edin. Eğer “fevahideten” mahzüf fiilin faili ya da 

mahzüf mübtedanın haberi olarak merfu okunursa takdiri, “bir size yeter” veya “bir ile 

kanaat edin” demektir. Az kadınla evlenmek veya bir kadını seçmek ya da cariye ile 

yetinmek “sapmamanıza daha yakındır”
236

 yani meyletmemeye daha yakındır demektir. 

                                                 
232

  Nisa, 4/3. 
233

  Nisâ, 4/129. 
234

  Nisa, 4/3. 
235

 
 
Nisa, 4/3. 

236
 
 
Nisa, 4/3. 



 

42 

Terazinin dengesi bozulduğu zaman ( ُعبه اىَٞضا), hâkim haktan saptığı zaman                

( عبه اىحبمٌ   ) denir.
237

 

Beyzâvî, “Ne kadar çaba gösterseniz de kadınlar arasında adaleti 

baĢaramazsınız.”
238

 âyeti ile ilgili Ģunlara yer vermektedir: “kadınlar arasında adaleti 

baĢaramazsınız” çünkü adalet, kesinlikle hiçbir meylin bulunmamasıdır. Bu ise 

imkânsızdır. Bundan dolayı Resûlullah (s.a.s.) eĢleri arasında eĢit taksimatta bulunur ve 

Ģöyle buyururdu: “ Bu benim taksimatımdır. Elimden gelen budur. Senin elinden gelip 

de benim elimden gelmeyenle beni sorumlu tutma.” “Çaba gösterseniz de” adaletli 

davranmaya yol arasanız da, gayret sarf etseniz de. Bari gücünüzün yettiğini terk edip 

“bütün meylinizi birine vermeyin” ve onlardan birinden yüz çevirerek zulmetmeyin. 

Çünkü tamamı elde edilemeyenin tamamı terk edilmez. “Diğerini askıda gibi 

bırakmayın” ne kocası var ne de boĢanmıĢ bir kadın gibi. Peygamber‟den (s.a.s.) Ģöyle 

dediği rivâyet edilmiĢtir: “Kimin iki karısı olur da birine meylederse. Kıyamet gününde 

bir tarafı felçli olarak gelir.”
239

  

Taberî, “Eğer adalet yapamayacağınızdan korkarsanız bir kadın yahut sağ 

ellerinizin sahip olduğu cariye ile (yetinin).”
240

 âyetinin tefsirinde beĢ farklı görüĢ 

zikrediyor.  Kendi tercihini bu görüĢlerin en evlası “âyetin manasını Ģu Ģekilde 

yorumlamaktır” diyerek Ģu Ģekilde ifade ediyor. Yetimlerin haklarında adaletsiz 

davranmaktan nasıl korkuyorsanız kadınların hakları konusunda da korkun. Onlardan 

sadece zulmetmekten korkmadığınız kadarıyla birden dörde kadar nikâhlanın. ġâyet bir 

kadınla nikâhlandığınızda ona zulmetmekten korkarsanız nikâhlanmayın, lâkin malik 

olduğunuz cariyelerle yetinin. Çünkü onlara zulmetmeme konusunda en layık olanı 

budur. En evlâ yorum budur dedik çünkü Allah (c.c.) önceki âyete yetimin malını haksız 

yere yemeyi, yetimin malını baĢka mallarla karıĢtırmayı yasaklayarak baĢladı. Sonra da 

yetimlerin hakları konusunda günaha düĢmekten Allah‟tan korkmayı bildirdiği gibi 

kadınlar hakkında günaha girmekten Allah‟tan korkmayı bildirdi. Yetimlerin malları 

konusunda zulmetmekten nasıl kurtuluĢa eriĢeceğini bildirdiği gibi, kadınlara 

zulmetmekten nasıl kurtuluĢa erileceğini de bildirdi ve Ģöyle buyurdu: Kadınlara 

                                                 
237

 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.59. 

238
  Nisâ, 4/129. 

239
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.101. 

240
  Nisa, 4/3. 



 

43 

zulmetme konusunda kendinizden emin iseniz, size mubah ve helâl olan kadınlardan 

ikiĢer, üçer, dörder nikâhlayın.  Eğer birden çok nikâhladığınızda onlara haksızlık 

yapmaktan korkarsanız biri aĢmayın. ġâyet bir kadına da insaflı davranmayarak 

haksızlık yapmaktan korkarsanız nikâhlanmayın, sahip olduğunuz cariyelerle yetinin. 

Çünkü cariyeler sizin mülkünüzdür. Onlara zulmetmiĢ olmazsınız. Zira cariyelerin hür 

kadınlar gibi üzerinizde hakları yoktur. Böylece günahtan ve zulmetmekten selamete 

ermiĢ olursunuz.
241

 “Eğer adalet yapamayacağınızdan korkarsanız bir ile yetinin” ifadesi 

bir tehdittir. Yani adaletli davranamayan kiĢilerin birden fazla kadınla evlenmesini 

yasaklamaktadır.
242

 

Taberî, “Ne kadar çaba gösterseniz de kadınlar arasında adaleti 

baĢaramazsınız.”
243

 âyetinin tefsirinde Ģunları söylemektedir. Ey erkekler kadınlarınız 

ve eĢleriniz arasında kalbinizdeki sevgide eĢit olmaya güç yetiremezsiniz. Kaldı ki bu 

konuda adaletli olasınız. Çünkü sizin kalbinizdeki bazı eĢlerinize karĢı sevginiz, çok 

muhabbet beslediğiniz kadına olan sevginiz gibi değildir. Çünkü siz buna güç 

yetiremezsiniz. “Çabalasanız da” demek, bu konuda aralarında eĢit davranmaya 

çabalasanız da demektir.
244

 Alla (c.c.) erkeklere eĢleri arasında adaletli olmalarını 

emretti. EĢler arasında taksimat (nöbet), nafaka, birini diğerine tercih ederek eziyet 

etmeyi terk gibi güçlerinin yeteceği hususlarda adaletli olmayı farz kıldı. Kalbin 

muhabbeti ve meyli gibi güç yetiremeyeceği Ģeylerde erkeklere adalet konusunda 

müsamaha gösterdi.
245

 Hz. AiĢe‟den (r.a.) nakledildiğine göre Allah Resûlü(s.a.s.) eĢleri 

arasında adaletli taksim yapardı ve Ģöyle söylerdi: “Allah‟ım bu benim gücümün yettiği 

taksimatımdır. Senin güç yetirip de benim güç yetiremediğim Ģeyden dolayı beni 

kınama.”
246

 

ZemahĢerî, “Eğer adalet yapamayacağınızdan korkarsanız bir kadın yahut sağ 

ellerinizin sahip olduğu cariye ile (yetinin).”
247

 âyetinin tefsirinde Ģunları söylemektedir. 

Size helal olan ve hoĢlandığınız kadınlardan ikiĢer, üçer, dörder nikâhlayın. Bu 

                                                 
241

 
 
Taberî, 2001: C.6, s.367,368. 

242
 
 
Taberî, 2001: C.6, s.374,375. 

243
  Nisâ, 4/129. 

244
 
 
Taberî, 2001: C.7, s.567. 

245
 
 
Taberî, 2001: C.7, s.576. 

246
 
 
Taberî, 2001: C.7, s.572,573. 

247
  Nisa, 4/3. 



 

44 

sayılardaki eĢler arasında adaleti gerçekleĢtiremeyeceğinizden korkuyorsanız o takdirde 

sadece bir kadınla nikâhlanın. Yani tek eĢlilikten ayrılmayın veya tek eĢliliği seçin.
248

 

ZemahĢerî, “Ne kadar çaba gösterseniz de kadınlar arasında adaleti 

baĢaramazsınız.”
249

 âyetin tefsirinde Ģunlara yer vermektedir. “Güç yetiremezsiniz” yani 

adaletli olmaya güç yetirmeniz imkânsızdır. Kadınlar arasında birine meyletmeden, 

onlar hakkında üzerinize gerekli olan Ģeyler konusunda bir fazlalık ve eksiklik olmadan 

eĢit davranmanız imkânsızdır. Bundan dolayı sizden adaletin tamamı ve zirvesiyle 

davranma sorumluluğu üzerinizden kaldırılmıĢtır. Sizin sorumlu olduğunuz ancak bütün 

çaba, gayret ve takatinizi harcamak Ģartıyla elinizden geleni yapmaktır. Güç 

yetirilemeyen adalet muhabbet konusundadır.
250

 

Râzî, “ġâyet adalet yapamayacağınızdan endiĢe ederseniz, o zaman bir (tane ile), 

yahut mâlik olduğunuz (cariyeler) ile (yetinin)”
251

 emriyle ilgili olarak Ģunları 

söylemektedir. Eğer daha fazla kadınlar arasında adalet edememekten korktuğunuz gibi 

bu sayılardaki kadınlar arasında da adaleti gerekleĢtirmekten korkarsanız tek eĢle veya 

cariyelerle yetinin. “Fevahideten” mansub okunursa mânâ “tek eĢ gereklidir, tek eĢliliği 

seçin, cem„ etmeyi bırakın” demektir. Merfu okunursa mânâ “tek eĢ yeter” veya “ tek eĢ 

ya da cariyeler size yeter” demektir.
252

  

Râzî, “Kadınlar arasında adil olmaya hırs gösterseniz de, asla güç 

yetiremezsiniz”
253

 âyeti ile ilgili iki görüĢ olduğunu bildirmektedir. Bunlar: 

1- Siz gönlünüzün tabii meyli hususunda, eĢleriniz arasında eĢit davranamaya 

güç yetiremezsiniz. Buna takat getiremeyeceğinize göre, bununla mükellef de 

tutulmazsınız demektir. 

2-  Siz sözleriniz, fiilleriniz bakımından eĢleriniz arasında eĢit davranmaya güç 

yetiremezsiniz. Çünkü kalbin sevgisindeki farklılık, sevginin neticesi olarak tezahür 

                                                 
248

 
 
ZemahĢerî, 1998: C.2, s.14-17. 

249
  Nisâ, 4/129. 

250
 
 
ZemahĢerî, 1998: C.2, s.158-160. 

251
 
 
Nisâ, 4/3. 

252
 
 
Razî, 1981: C.9, s.182. 

253
 
 
Nisâ, 4/129. 



 

45 

eden her Ģey de farklılığa sebep olur. Zira fiilin, sebepsiz ve iĢleyenin yapması 

olmaksızın meydana gelmesi imkânsızdır.
254

 

Sonuç olarak Beyzâvî, ilk âyette geçen adaletin eĢler arasında taksimat (nöbet), 

nafaka gibi haklarda eĢit davranmak olduğunu, ikinci âyette geçen adaletin ise kiĢinin 

takati dıĢında olan kalbin meyli, sevgisi ve muhabbeti olduğunu ifade ederek bu iki âyet 

arasındaki ihtilafı gidermiĢtir. Beyzâvî, Taberî, ZemahĢerî ve Râzî‟nin yorumlarına 

paralel yorumlarda bulunmuĢ kendine has bir yorum yapmamıĢtır. 

1.3.2.2. Erkekler Kadınlardan Üstün mü? 

جَبهُ  َُ  اىَشِّ ٘ ٍُ ا َّ٘ بءِ  عَيَٚ قَ ب اىِّْغَ۪ٓ ََ وَ  بِ ُ  فعََّ
ٌْ  اّللّٰ ب بعَْطٍ  عَيٰٚ بعَْعَُٖ ََ۪ٓ بِ ّْفقَُ٘ا َٗ ِْ  اَ ٍِ  ٌْ ِٖ اىِ َ٘ ٍْ  اَ

“Erkekler kadınlar üzerine hâkimdirler; bu da Allah‟ın, bazılarını bazılarına 

üstün kılması ve (erkeklerin) mallarından kadınların nafakalarını temin etmeleri 

nedeniyledir.”
255

 

طيََّقبَثُ  َُ اىْ َٗ  َِ َِّ  ٝخَشََبَّصْ ِٖ ّْفغُِ َ ٗءٍَۜ  ثيَٰثتََ  ببِ لََّ  قشُُ۪ٓ َِّ  ٝحَِوُّ  َٗ ُْ  ىَُٖ َِ  اَ َْ ب ٝنَْخُ ُ  خَيقََ  ٍَ
َِّ  ف۪۪ٜٓ اّللّٰ ِٖ ٍِ ُْ  اسَْحَب  اِ

 َِّ َِّ  مُ ٍِ ِ  ٝإُْ
ًِ  ببِلّلٰ ْ٘ اىَْٞ خِشَِۜ  َٗ َِّ  الَّْٰ بعُُ٘ىخَُُٖ َِّ  احََقُّ  َٗ ِٕ ُْ  رٰىلَِ  ف۪ٜ بشَِدِّ ٗا اِ َِّ  اصِْلََحًبَۜ  اسََادُ۪ٓ ىَُٖ ثْوُ  َٗ  اىَّز۪ٛ ٍِ

 َِّ ِٖ ْٞ عْشُٗفِْۖ  عَيَ ََ جَبهِ  ببِىْ ىيِشِّ َٗ  َِّ ِٖ ْٞ   عَيَ
 دَسَجَتٌَۜ

“BoĢanmıĢ kadınlar kendi baĢlarına üç temizlenme / hayız süresi beklerler. Eğer 

Allah‟a ve âhiret gününe iman ediyorlarsa, Allah‟ın rahimlerinde yarattığını gizlemeleri 

onlara helal değildir. Eğer kocaları barıĢmak isterlerse, bu hususta onları geri almaya 

daha haklıdırlar. Kadınların meĢru surette vazifeleri kadar hakları da vardır. Erkeklerin 

de onların üzerinde daha üstün bir dereceleri vardır.”
256

 

Bu iki âyette erkeklerin kadınlar üzerine üstün oldukları anlaĢılırken, kadın veya 

erkeğin birbirine bir üstünlüğünün bulunmadığını ifade eden âyetler de vardır. 

  

                                                 
254

 
 
Razî, 1981: C.11, s.68. 

255
 
 
Nisâ, 4/34. 

256
 
 
Bakara, 2/228. 



 

46 

بَ َ۪ٝٓب ٌْ  اَِّّب اىَّْبطُ  اَُّٖٝ ِْ  خَيقَْْبَمُ ّْثٰٚ رَمَشٍ  ٍِ اُ َٗ  ٌْ جَعَيْْبَمُ قبََ۪ٓبئوَِ  شُعُ٘ببً َٗ َُّ  ىخِعََبسَفُ٘اَۜ  َٗ ٌْ  اِ نُ ٍَ ْْذَ  امَْشَ ِ  عِ
 اّللّٰ

 ٌَْۜ  احَْقٰٞنُ

“Ey  insanlar, gerçekten biz sizi bir erkek ve bir diĢiden yarattık. TanıĢmanız için 

sizi milletler ve kabilelere ayırdık. ġüphesiz Allah katında en değerliniz (ondan) en çok 

korkanınızdır.”
257

 

Beyzâvî, “Erkekler kadınlar üzerine hâkimdirler; bu da Allah‟ın, bazılarını 

bazılarına üstün kılması ve (erkeklerin) mallarından kadınların nafakalarını temin 

etmeleri nedeniyledir.”
258

 âyetinin tefsirinde Ģunları söylemektedir. Yöneticiler halkın 

iĢlerini üstlendiği gibi erkekler de kadınların iĢlerini üstlenmekle yükümlüdürler. Allah 

(c.c.) bu hükmü iki sebebe bağladı. Bunlardan biri vehbî diğeri ise kesbîdir. Vehbî olanı, 

Allah erkeği kemal akıl, güzel tedbir, ameller ve tatlarda güçlü olmak gibi fiziki 

yönlerden kadınlar üzerine üstün kılmıĢtır. Bundan dolayı nübüvvet, imamet, 

yöneticilik, hadleri uygulama, bütün mahkemelerde Ģahitlik, cihad etme ve cuma 

namazının vacip oluĢu, boĢama hakkının verilmesi, mirasta fazla pay verilmesi gibi 

Ģeyler erkeklere has kılınmıĢtır. Kesbî olan ise nikâhta mehir ve evin geçiminin 

sorumluluğunun erkeğe verilmesidir. Rivâyet olundu ki, Ensarın ileri gelenlerinden Sa„d 

Bin Rebi„, eĢi Habibe Binti Zeyd b. Ebu Züheyr huysuzluk yapınca bir tokat vurdu. 

Babası, kızını yanına alarak Sa„d‟ı Resûlullaha Ģikâyet etti. Resûlullah, kısas 

yapılmasına hükmetti. Ancak ardından bu âyet inince Resûlullah (s.a.s.), “biz bir Ģey 

diledik, Allah baĢka bir Ģey diledi, Allah‟ın dilediği daha hayırlıdır” buyurdu.
259

 

“Erkeklerin de onların üzerinde daha üstün bir dereceleri vardır.”
260

 âyetinin 

tefsirinde Beyzâvî, Ģu ifadelere yer vermektedir. Erkeklerin kadınlar üzerinde hakları 

olduğu gibi kadınların da erkekler üzerinde hakları vardır. Vücup ve talep etmede bu 

haklar eĢittir, cinste değil. “Erkeklerin de onların üzerinde daha üstün bir dereceleri 

vardır”  yani hak konusunda erkekler bir derece üstündür. Çünkü erkekler hem kendi 

nefislerinin haklarına hem de kadınların mehir, nafaka, zarar vermekten kaçınma gibi 

haklarına riâyet etmekle mükelleftir. Veya erkekler Ģeref ve fazilet bakımından 

üstündür. Çünkü erkekler, kadınlar üzerine yönetici ve onlar için koruyucudurlar. 

                                                 
257

 
 
Hucûrât, 49/13. 

258
 
 
Nisâ, 4/34. 

259
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.72-73. 

260
 
 
Bakara, 2/228. 



 

47 

Evlilik konusunda kadın ve erkek ortak olsalar da aile reisliği ve nafaka fazileti 

erkeklere mahsustur.
261

  

Beyzâvî, “Rableri de onlara Ģöyle icabet etti: ġüphesiz ben, sizden erkek olsun 

veyahut kadın olsun - ki hep birbirinizdensiniz - amel edenin amelini zayi etmem. Onlar 

ki hicret ettiler, yurtlarından çıkarıldılar, benim yolumda eziyete uğradılar, savaĢtılar ve 

öldürüldüler, ben de mutlaka onların kötülüklerini örteceğim ve Allah katından bir 

sevap olarak onları altlarından ırmaklar akan cennetlere sokacağım. Sevabın güzeli 

Allah katındadır.”
262

 âyetini tefsir ederken Ģu ifadelere yer vermektedir. 

“Birbirinizdensiniz” demek erkek kadından kadın da erkektendir veya erkek ve kadın 

tek bir asıldandır veya birlik ve beraberlikleri aĢırıdır ya da aynı din etrafında toplanıp 

ittifak etmiĢlerdir demektir. Bu cümle ile Allah, erkek ve kadınların amellerine vaad 

edilen Ģey konusunda ortak olduğunu beyan etmiĢtir.
263

 

Beyzâvî, “Ey  insanlar, gerçekten biz sizi bir erkek ve bir diĢiden yarattık. 

TanıĢmanız için sizi milletler ve kabilelere ayırdık. ġüphesiz Allah katında en değerliniz 

(ondan) en çok korkanınızdır.”
264

 âyetinin tefsirini ise Ģöyle yapmaktadır. “Ey o 

insanlar, gerçekten biz sizi bir erkek ve bir diĢiden yarattık” yani Âdem‟den ve 

Havva‟dan veya sizden her birinizi bir anne ve bir babadan yarattık. Ġnsanların hepsi bu 

konuda eĢittir, nesebiyle övünmenin bir gerekçesi yoktur.  “TanıĢmanız için sizi 

milletler ve kabilelere ayırdık” yani birbirinizi tanımanız için, yoksa babalarınız ve 

kabileleriniz ile övünmeniz için değil. “ġüphesiz Allah katında en değerliniz (ondan) en 

çok korkanınızdır (takva sahibi olanınızdır).” Takva ile nefisler kemale erer, Ģahıslar 

takva ile üstünlük elde eder, kim Ģeref istiyorsa takvaya sarılsın. 

Taberî, “Erkekler kadınlar üzerine hâkimdirler; bu da Allah'ın, bazılarını 

bazılarına üstün kılması ve (erkeklerin) mallarından kadınların nafakalarını temin 

etmeleri nedeniyledir.”
265

 âyetinin tefsirinde Ģunları söylemektedir. Erkekler 

kadınlarının terbiyesinde, Allah‟a ve kendi nefislerine ait hakların idaresini ellerinde 

bulundurmaları konusunda kadınlar üzerine yöneticidirler. “Allah‟ın bazısını bazısına 

                                                 
261

 
 
Beyzâvî, 1998: C.1, s.141. 

262
 
 
Âl-i Ġmrân, 3/195. 

263
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.55. 

264
 
 
Hucûrât, 49/13. 

265
 
 
Nisâ, 4/34. 



 

48 

üstün kılması ile..” demek Allah, erkekleri eĢleri üzerine üstün kılması ile demektir. Bu 

da mehirlerini ödeme, mallarından eĢleri için harcamaları, geçimlerini 

üstlenmelerindendir. Allah‟ın (c.c.) erkekleri kadınlar üzerine üstün kıldığı yön budur. 

Bu sebeple erkekler kadınlar üzerine yönetici ve hâkimdirler, Allahın onlara emrettiği 

konularda sözlerini kadınlara geçirirler.
266

 

Taberî, Bakara suresi 228. Âyetin tefsirinde Ģunlara yer vermektedir. “Erkeklerin 

de onların üzerinde daha üstün bir dereceleri vardır”
267

 âyetinin te‟vilinde âlimler ihtilaf 

ettiler. Bu yorumlar Ģunlardır:  

1- “Allah erkekleri kadınlar üzerine bir derece üstün kılmıĢtır” demenin manası, 

Allah‟ın miras, cihat ve buna benzer Ģeylerde erkekleri kadınlar üzerine üstün 

kılmasıdır. Bu görüĢ Mücahid (ö.103) ve Katade‟ye (ö.117) aittir. 

2- Bu “üstün bir derece” güç ve ibadetler yönündendir. Bu görüĢ Zeyd b. 

Eslem‟e (ö.136) aittir. 

3- “Bir üstün derece” erkeğin mehir ödemesidir. Ayrıca kadın erkeğe zina 

iftirasında bulunursa kadına had uygulanırken, erkek kadına zina iftirasında bulunduğu 

zaman lanetleĢme ile erkeğin hadden kurtulmasıdır. Bu görüĢ ġa„bî‟ye (ö.104) aittir. 

4- Erkeğin kadın üzerine bu üstün bir derecesi, erkeğin kadına lütüfkâr 

davranması ve kadına hakkını tam vermesidir. Kadın üzerindeki haklarından veya 

haklarının bir kısmından feragat etmesidir. Bu Ġbn Abbas‟ın (ö.68) görüĢüdür. 

5- Erkeklere verilen bir derece üstünlük, erkeklere sakalın bahĢedilmesi 

kadınların ise bundan mahrum olmasıdır. Bu görüĢ Humeyd‟e (ö.70) aittir. 

  Taberî‟ye göre bu konudaki sözlerin en evlası Ġbn Abbas‟ın (r.a.) yorumudur.  

Burada Allah Teâlâ‟nın zikrettiği bir derece üstünlük, erkeğin kadın üzerindeki bir 

takım haklarında affedici davranmasıdır. Kendi haklarından vazgeçip kadına bırakması, 

üzerindeki kadına ait hakları ise eksiksiz yerine getirmesidir. Bundan dolayı Allah (c.c) 

“kadınların yükümlülükleri kadar örfe göre hakları da vardır” ifadesinden sonra 

                                                 
266

 
 
Taberî, 2001: C.6, s.687-690. 

267
 
 
Bakara, 2/228. 



 

49 

“erkeklerin kadınlar üzerine üstün bir dereceleri daha vardır” buyurdu. Âyetin bağlamı 

açısından en doğru mana budur.
268

 

Taberî, “Ey  insanlar, gerçekten biz sizi bir erkek ve bir diĢiden yarattık. 

TanıĢmanız için sizi milletler ve kabilelere ayırdık. ġüphesiz Allah katında en değerliniz 

(ondan) en çok korkanınızdır.”
269

 âyetinin tefsiri ile ilgili Ģu ifadelere yer vermektedir. 

Allah Teâlâ Ģöyle buyuruyor: Ey insanlar! Biz sizin yaratılıĢınızı bir erkeğin spermi ve 

bir diĢinin yumurtası üzerine inĢa ettik. Neseben birbirinizi  tanımanız için, sizi 

milletlere ve kabilelere ayırdık. Kiminiz neseben birbirine uzakdır, kiminiz neseben 

birbirine yakındır. Sizleri aynı soydan yarattık. “Allah katında en çok değerli olanınız 

ondan en çok korkanınızdır” âyeti ile Allah Teâlâ Ģöyle buyuruyor: Ey insanlar! 

Rabbiniz katında en değerliniz, farzları eda etmekte ve günahlardan kaçınmakta en çok 

dikkat gösterendir. Yoksa sizden evleri en büyük olan ya da aĢireti en kalabalık olan 

değil. Allah Resûlü (s.a.s.) “Bütün insanlık Âdem ve Havva‟dandır. Farklılıklar incir 

çekirdeğini doldurmaz. Allah kıyamet günü sizi soyunuzdan ve nesebinizden hesaba 

çekmez. Allah katında en değerli olanınız en takvalı olandır” buyurdu.
270

    

ZemahĢerî, “Erkekler kadınlar üzerine hâkimdirler; bu da Allah'ın, bazılarını 

bazılarına üstün kılması ve (erkeklerin) mallarından kadınların nafakalarını temin 

etmeleri nedeniyledir.”
271

 âyetinin tefsirinde Ģunları söylemektedir. Yöneticilerin halkı 

yönettiği gibi erkekler de emirler ve yasaklarla kadınlar üzerine yöneticidir. Bundan 

dolayı erkeklere kavvam denilmiĢtir.  ٌْ  ifadesinde geçen zamir erkek ve kadınları بعَْعَُٖ

birlikte kapsar. Yani erkeklerin kadınlara hükmetmesinin sebebi Allah‟ın, onlardan 

bazısını (ki onlar erkeklerdir), diğerlerine (ki onlar da kadınlardır) üstün kılmasıdır. 

Burada yöneticiliğin üstün gelerek, sert davranarak ve zorlayarak değil üstün 

meziyetlere sahip olanın layık olduğuna delil vardır. Âlimler erkeklerde bulunan bu 

üstünlükleri Ģöyle sıralamıĢlardır. Duygularıyla değil aklıyla hareket etme, kararlılık, 

güç-kuvvet,  okur-yazarlık, peygamberlerin erkeklerden olması gibi özelliklerdir. 

Ayrıca erkeklerin mehir ve nafaka ile sorumlu tutulmalarıdır.
272

 Erkekler kadınlar 

                                                 
268

 
 
Taberî, 2001: C.4, s.121-124.  

269
 
 
Hucûrât, 49/13. 

270
  Taberî, 2001: C.21, s.382-387. 

271
 
 
Nisâ, 4/34. 

272
 
 
ZemahĢerî, 1998: C.2, s.67. 



 

50 

üzerine bir fazla hak ve üstünlüğü vardır. Denildi ki erkeğin elde ettiği her lezzeti 

kadında elde edebilir. Erkeğin kadına üstünlüğü kadını gözetmesi ve kadının yararına 

malını harcama sorumluluğudur.
273

 “Ey insanlar, gerçekten biz sizi bir erkek ve bir 

diĢiden yarattık”
274

 âyetinde geçen erkek ve diĢiden murat Âdem ve Havva‟dır. Netice 

itibariyle her birinizin meydana geliĢi birbirinin aynıdır. Dolayısıyla nesep bakımından 

birbirinize karĢı övünmeniz, üstünlük taslamanız doğru değildir. Allah‟ın insanları 

halklara ve kabilelere ayırması insanların neseben birbirlerini tanımaları ve çocukların 

babalarından baĢkasına nisbet edilmesini engellemektir. Yoksa babalar ve dedelerle 

övünmek için değil. Soyunuzun üstünlüğü ile övünmeyi ve bu konuda tartıĢmayı 

bırakın. Sonra Allah(c.c.) insanın baĢkalarına karĢı üstünlük elde edeceği, Allah katında 

Ģeref ve değer kazanacağı hasleti açıklamak üzere “Allah katında en değerli olanınız en 

çok sakınanınızdır.” buyurdu.
275

   

Razî, “Erkekler kadınlar üzerine hâkimdirler; bu da Allah'ın, bazılarını bazılarına 

üstün kılması ve (erkeklerin) mallarından kadınların nafakalarını temin etmeleri 

nedeniyledir.”
276

 âyeti ile ilgili olarak Ģunları ifade etmektedir. Âyetin siyakına 

baktığımız zaman Allah erkeklere mirastan fazla pay vermekle erkekleri üstün kıldığını 

bildirmiĢ, buna karĢılık kadına erkeğin mehir ve nafaka ödemesini emretmiĢtir. Böylece 

iki taraftan birine verilen üstünlük diğerine verilen baĢka üstünlüklerle dengelenmiĢtir. 

Sanki aralarında hiç fark yok gibi olmuĢtur. “Kavvam” iĢi hakkıyla yapan kimse 

demektir. Kadının iĢlerini hakkıyla yerine getirip onu itinayla koruyan kimseye “  ٌٕٞزا ق

 denilir. Erkekler kadınları terbiye etme ve onlara müdahale etme ”اىَشأة ٗق٘اٍٖب

konusunda kadınlar üzerine hâkim ve reistir. Bunun iki sebebi vardır. Birincisi Allah, 

erkeği pek çok yönden üstün yaratmıĢtır. Bunlar ilim, akıl, güç-kuvvet gibi hususlardır. 

Ġkincisi, erkekler mehir ve nafaka gibi konularda malını kadının lehine harcamasıdır.
277

 

Ġnsanların hepsi Âdem ve Havva‟nın yani tek bir ananın ve tek bir babanın çocuklarıdır. 

Birbirlerine karĢı övünmeleri anlamsızdır. Ġnsanın yaratılmıĢ olduğu asıl bakımından 

birbirine bir üstünlüğü yoktur. Aynı Ģekilde yaratma iĢinin failleri bakımından da bir 

üstünlük yoktur, zira hepsini Allah yaratmıĢtır. Ġnsanlar arasında bir farklılık ve 

                                                 
273

 
 
ZemahĢerî, 1998: C.1, s.442. 

274
 
 
Hucûrât, 49/13. 

275
 
 
ZemahĢerî, 1998: C.5, s.585. 

276
 
 
Nisâ, 4/34. 

277
 
 
Razî, 1981: C.10, s.90-91.; Razî, 1981: C.6, s.101-103. 



 

51 

üstünlükten söz edilecekse bu ancak sonradan arız olan, yaratılıĢından sonra gerçekleĢen 

Ģeyler sebebiyledir ki bunların en hayırlısı takva ve Allah‟a yakınlık elde etmektir. 

“Allah katında en değerli olanınız en takvalı olandır” bu âyet ile ilgili Ģu iki yorum 

yapılabilir. Birincisi, kim en müttaki olursa Allah katında en iyi ve en değerli o olur. 

Böylece takva Allah katındaki değeri ortaya çıkarır. Ġkincisi, kim Allah katında en 

değerli ise o en takvalı olur. Buna göre de Allah katındaki kulun değeri takva olarak 

tezahür eder.
278

  

Bireyler topluma, toplum da teĢkikatlanma ve düzene muhtaçtır. Toplumda 

nizam ve sistem yönetimi, yönetim ise yönetici ve yönetilenlerin karĢılıklı hak ve 

sorumluluklarının olmasını zorunlu kılar. Kadın-erkek bütün insanlar, insan olmak ve 

insan olmanın gerektirdiği temel hak ve özgürlüklerde eĢittir. Yönetim ve düzenin 

gerektirdiği iĢ bölümü ve ödevler bakımından ise eĢitlik değil, denge, adalet, ehliyet ve 

kabiliyet gibi kriterler belirleyicidir. Ġslâm kul olmanın gerektirdiği hak ve 

yükümlülükler bakımından erkek ve kadını eĢit kılmıĢtır. Ancak toplum içindeki rolleri 

bakımından erkek ve kadın arasında eĢitlik değil, denklik ve hakkaniyet esastır. Erkek 

ve kadının irade gücü de dâhil aralarında psikolojik bir takım farklılıkların bulunduğu 

bir gerçektir. Ġki cinsin de fizyolojik ve biyolojik yapıları birbirinden farklıdır. 

Genellikle evin geçimini üstlenmekte temel görev ve ağır yük erkeklerlere yüklenmiĢtir. 

Bu farklılıklardan dolayı erkeklere bir derece fazla hak verilmiĢtir. Bu hak da Nisa 

suresinde (4/34) açıklanan “yönetme ve koruma” (kavvamlık) hakkıdır.
279

 

Sonuç olarak Beyzâvî, Allah‟ın erkekleri kadınların iĢlerini üstlenmek ve onları 

korumakla görevlendirdiğini, erkeklere verilen bir derece üstünlüğün ise erkeklerin hem 

kendi haklarını hem de kadınların mehir, nafaka, zararlardan koruma gibi haklarını 

yerine getirmekle sorumlu tutulmasını ifade ettiğini beyan etmektedir. Ayrıca erkek ve 

kadının iman etme , kul olma, yaratılma ve amellerine vaad edilen Ģey konusunda eĢit 

olduğunu, bir üstünlük varsa onun da ancak takva ile elde edileceğini bildirerek iĢkâli 

gidermiĢtir.  

  

                                                 
278

 
 
Razî, 1981: C.28, s.136-140. 

279
 
 
Karaman, Hayrettin., Çağırıcı, Mustafa., Dönmez,Ġbrahim Kâfi., GümüĢ, Sadrettin., Kur‟an Yolu 

Türkçe Meâl ve Tefsir, DĠB Yay., Ankara. 2020, C.1, s.363-365.  



 

52 

1.3.2.3. Kulun Başına Gelen Kötülüğün Sorumlusu Kendisi mi? 

Kulun baĢına gelen iyilik ve kötülüklerin hepsinin Allah katından olduğu Nisa 

suresi 78. âyetten anlaĢılırken, aynı surenin 79. âyetinden kulun baĢına gelen iyiliğin 

Allah tarafından kötülüğün ise kulun kendisinden kaynaklandığı anlaĢılmaktadır. 

Dolayısıyla bu iki âyetin zahiri birbiriyle çeliĢmektedir.  

 ُْ اِ َٗ  ٌْ زِ۪ٓ  ٝقَُ٘ىُ٘ا حَغَْتٌَ  حصُِبُْٖ ٰٕ  ِْ ْْذِ  ٍِ ِۚ  عِ
ُْ  اّللّٰ اِ َٗ  ٌْ زِ۪ٓ  ٝقَُ٘ىُ٘ا عَِّٞئتٌَ  حصُِبُْٖ ٰٕ  ِْ ْْذِكََۜ  ٍِ ِْ  مُو   قوُْ  عِ ٍِ 

ْْذِ  ِ  عِ
 اّللّٰ

 “Onlara bir iyilik dokunursa bu, Allah katındandır, derler. BaĢlarına bir musibet 

gelirse bu, senin yüzündendir, derler. De ki: Hepsi Allah katındandır.”
280

 

ب ِْ  ببلََ اصََ  ٍَ۪ٓ َِ  حَغَْتٍَ  ٍِ َِ ِه  فَ
ب اّللّٰ ٍَ۪ٓ ِْ  اصََببلََ  َٗ ِْ  عَِّٞئتٍَ  ٍِ َِ  ّفَْغِلََۜ  فَ

“BaĢına gelen bir iyilik Allah'tandır. BaĢına gelen bir kötülük de kendi 

nefsindendir.”
281

 

Müfessir Beyzâvî bu iki âyeti Ģöyle yorumlamaktadır. 78. âyette geçen hasenât 

ve seyyiât, taat ve ma„siyat anlamına geldiği gibi nimet ve bela mânâsına da gelir. 

Âyette murat edilen mâna nimet ve beladır. O takdirde âyetin muradı Ģu olur: Onlara 

bolluk gibi bir nimet verildiğinde o nimeti Allah‟a (c.c.) nisbet ederler. ġâyet onlara 

kıtlık gibi bir bela isabet ettiğinde belayı sana izafe ederler ve hep senin yüzünden oldu 

derler. Tıpkı, Yahudilerin “Muhammed Medineye geldiğinden beri ürünler azaldı, 

fiyatlar yükseldi” demeleri gibi. “De ki: Hepsi Allah katındandır” yani Allah iradesiyle 

nimetini bollaĢtırır ve kısar. Bolluk ve darlık veren ancak Allah‟tır. “BaĢına gelen bir 

iyilik Allah'tandır.”
282

 Yani, ey insan! BaĢına gelen bir nimet Allah katındandır, O‟nun 

lütfudur. Çünkü insanın taat olarak yaptıklarının tamamı var olma nimetine bile denk 

olamaz. Böyle olunca nasıl baĢka nimetleri iktiza etsin? Bundan dolayı Resûlullah 

(s.a.s.) Ģöyle buyurdu: “Hiç kimse Allah‟ın rahmeti dıĢında bir Ģeyle cennete giremez. 

Denildi ki, sende mi? Resûlullah (s.a.s.) Evet, bende giremem diye cevap verdi.” BaĢına 

gelen bir kötülük yani bela kendi nefsindendir. Çünkü belanın sebebi, ma„siyetlerle 

nefsin belayı kendisine çekmesindendir. Bu âyet, “De ki: hepsi Allah katındandır” 

                                                 
280

 
 
Nisâ, 4/78. 

281
 
 
Nisâ, 4/79. 

282
 
 
Nisâ, 4/79. 



 

53 

âyetiyle çeliĢmez. Zira kula ulaĢan iyilik ve kötülüğün hepsi yaratma bakımından Allah 

katındandır. Lâkin iyilik Allah‟ın lütfu ve ihsanı, kötülük ise Allah‟tan bir ceza ve 

karĢılıktır. Nitekim AiĢe (r.a.) “Mü‟minin baĢına gelen hastalık ve yorgunluk hatta bir 

dikenin batması, ayakkabısının bağının kopması gibi Ģeyler ancak günahı sebebiyledir. 

Allah‟ın affettikleri ise çok daha fazladır.”
283

 

Sonuç olarak Beyzâvî, âyette geçen hasenât ve seyyiatın nimet ve bela 

anlamında olduğunu, insanlara bahĢedilen nimetlerin hepsi Allah‟ın lütfu olduğunu, 

kulların yaptıkları ibadetlerin var olma nimetine bile karĢılık olamayacağını 

bildirmektedir. Kula ulaĢan iyilik ve kötülüğün tamamı yaratma bakımından Allah 

katından olup, iyilik Allah‟ın lütuf ve ihsanı kötülük ise Allah‟tan bir ceza ve karĢılıktır. 

Beyzâvî, âyetleri hadislerle tefsir edip, te‟lif ederek müĢkili gidermiĢtir.      

1.3.3. Mâide Sûresi 

Mâide suresinde Beyzâvî altı âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu âyetleri 

gruplandırılarak iki baĢlık altında ele almak mümkündür. 

1.3.3.1. Allah’ın İndirdiğiyle Hükmetmeyenin Durumu 

Allah‟ın indirdiği ile hükmetmeyenler Mâide suresi 44. âyette kâfirler, 45. âyette 

zalimler, 47. âyette ise fasıklar olarak nitelenmiĢlerdir. 

 ِْ ٍَ َٗ  ٌْ ٌْ  ىَ ب ٝحَْنُ ََ۪ٓ ّْضَهَ  بِ ُ  اَ
ىٰ۪ٓئلَِ  اّللّٰ  ٗ ُ ٌُ  فبَ ُٕ  َُ  اىْنَبفشُِٗ

“Kim Allah'ın indirdiği ile hükmetmezse, iĢte onlar kâfirlerin ta kendileridir.”
284

 

 ِْ ٍَ َٗ  ٌْ ٌْ  ىَ ب ٝحَْنُ ََ۪ٓ ّْضَهَ  بِ ُ  اَ
ىٰ۪ٓئلَِ  اّللّٰ  ٗ ُ ٌُ  فبَ ُٕ  َُ ٘ َُ  اىظَّبىِ

“Kim Allah'ın indirdiği ile hükmetmezse, iĢte onlar zalimlerin ta kendileridir.”
285

 

 ُ ّْضَهَ اّللّٰ ب اَ ََ۪ٓ ٌْ بِ ٌْ ٝحَْنُ ِْ ىَ ٍَ ٌُ اىْفَ َٗ ئلَِ ُٕ
ىٰ۪ٓ  ٗ ُ  بعِقُُ٘فبَ

“Kim Allah'ın indirdiği ile hükmetmezse, iĢte onlar fâsıkların ta kendileridir.”
286

 

                                                 
283

 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.85-86. 

284
 
 
Mâide, 5/44. 

285
 
 
Mâide, 5/45. 

286
 
 
Mâide, 5/47. 



 

54 

Allah‟ın indirdiği ile hükmetmeyenler üç âyette de farklı vasıflarla anılmıĢ, 

böylece aralarında zahiri bir çeliĢki var olduğu izlenimi vermektedir. 

Beyzâvî, bu âyetler hakkında Ģu açıklamalarda bulunmaktadır. Kim 

küçümseyerek ve inkâr ederek Allah‟ın indirdiği ile hükmetmezse, Allah‟ın hükmünü 

hafife aldığı, inkâr ettiği ve baĢkasıyla hükmettiği için onlar kâfirlerin ta kendileridir. 

Bundan dolayı Allah onları Kur‟ân‟da kâfirler, zalimler ve fâsıklar olarak niteledi. 

Onların kâfir olmaları inkârlarından, zalim olmaları Allah‟ın indirdiğine muhalif 

hükmetmelerinden, fâsık olmaları ise Allah‟ın hükmünden çıkmalarındandır. Bu üç 

sıfattan her birinin kendilerine uygun olan Allah‟ın indirdiği Ģey ile hükmetmekten 

kaçınanların durumlarıyla ilgili olması da caizdir. Ya da bu üç hükümde bazılarının 

dediği gibi bir incelik vardır ve bu üç vasıf üç farklı topluluk içindir. “Onlar kâfirlerin ta 

kendileridir” hükmü Müslümanlara yönelik hitapla bitiĢik olduğundan Müslümanlar 

hakkında, Mâide suresi 45. âyette geçen “zâlim olanlar” Yahudiler, 47.âyette geçen 

“fâsık olanlar” ise Hristiyanlardır.
287

 

Râzî, bu âyetler hakkında Ģu açıklamaları yapmaktadır. Müfessirler bu üç âyetin 

sonunda gelen kâfirler, zalimler ve fasıklar Ģeklinde zikredilen sıfatlar konusunda çeĢitli 

yorumlarda bulundular. Onlardan bazıları bu üç sıfat tek bir mevsufun sıfatıdır dediler. 

Kaffâl (ö.365/976) Ģöyle söyledi: Bu üç lafzın icab ettiği manada bir zıtlık yoktur. Tam 

aksine bu ifadeler „kim Allah‟a boyun eğerse o mü‟mindir, kim Allah‟a boyun eğerse o 

iyilerdendir, kim Allah‟a boyun eğerse muttakidir‟ sözüne benzer ki bu farklı sıfatların 

hepsi bir mevsufa aittir. Diğerleri ise Ģöyle dediler. Kâfir olanlar inkâr edenler, zalim ve 

fasık olanlar ise imanı ikrar edip ameli terk edenlerdir. Esam (ö.200/816) Ģöyle söyledi. 

Kâfir ve zalim olanlar Yahudiler, fasık olanlar Hıristiyanlardır.
288

 

1.3.3.2. Günahkâra Başkasının Günahları Yüklenir mi? 

Mâide suresinin 29. Âyetin mânasından günahkâr olana bir baĢkasının günahıda 

yüklenebileceği anlaĢılırken, Kehf sûresinin 15. Âyeti hiçbir günahkârın baĢkasının 

günahını yüklenmeyeceğini vurgulamaktadır.  

                                                 
287

 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.128-129. 

288
  Razî, 1981: C.12, s.12. 



 

55 

 ِْ َّٜ  بغََطْجَ  ىئَِ ٜ ٝذََكَ  اىَِ ْ۪ ب ىخِقَْخيَُ ٍَ۪ٓ  
َٛ  ببِبَعِػٍ  اَّبَ  ْٞلَ  ٝذَِ ۪ٜٓ لَِّقَْخيُلََۚ  اىَِ َ  اخََبفُ  اِّّ۪

َِ  سَةَّ  اّللّٰ ٞ َ۪ ﴾ 12﴿ اىْعَبىَ

ٜ۪ٓ ُْ  اسُ۪ٝذُ  اِّّ۪ ٜ حبَُ۪ٓ٘اَ  اَ َ۪ لَ  ببِثِْ َِ اثِْ َٗ  َُ ِْ  فخَنَُ٘ رٰىلَِ  اىَّْبسِۚ  اصَْحَبةِ  ٍِ ؤُا َٗ َِۚ  جَضٰ۪ٓ ٞ َ۪  اىظَّبىِ

“And olsun ki eğer beni öldürmek için bana elini uzatırsan, ben de seni 

öldürmek için elimi sana uzatacak değilim. KuĢkusuz ben, âlemlerin Rabbi olan 

Allah‟tan korkarım. ġüphesiz ben istiyorum ki sen, benim de günahımı, kendi günahını 

da yüklenip cehennemliklerden olasın. ĠĢte zalimlerin cezası budur.”
289

 

لََّ  اصِسَةٌ  حضَِسُ  َٗ َۜٙ  صْسَ ِٗ  َٗ  اخُْشٰ

“Hiçbir günahkâr baĢkasının günahını yüklenmez.”
290

 

Bu âyetleri Beyzâvî Ģöyle değerlendirmekte ve aradaki zahiri ihtilafı 

gidermektedir. “ġüphesiz ben istiyorum ki sen, benim de günahımı, kendi günahını da 

yüklenip cehennemliklerden olasın. ĠĢte zalimlerin cezası budur”
291

 âyetinin manası 

Ģudur. Ben sana teslim oldum. ġâyet sana elimi uzattığım takdirde benim günahımı ve 

bana el uzattığın için kendi günahını da yüklenmeni istiyorum. “Benim günahımı” 

sözünden maksat benim katledilmemin günahı, “senin günahın” sözünden maksat da 

senin kurbanının kabul edilmesini engelleyen günahın olabilir. Belki de bu söz ile 

kardeĢinin günaha girmesini ve Ģekavetini istemedi de bu söz ile maksadı bu iĢ mutlaka 

olacak bundan kaçıĢ yoksa bunu yapan ben değil sen ol istiyorum demek istemiĢtir. 

Günah ile muradın günahın cezası ve asinin azaba uğratılmasını istemek de olması 

caizdir.
292

  

Beyzâvî, “Böylece kıyamet gününde kendi günahlarını tam olarak, bilgisizce 

saptırdıkları kimselerin günahlarının da bir kısmını yüklenirler. Dikkat et, yüklendikleri 

ne kötüdür”
293

 âyetini Ģöyle tefsir etmektedir. Kendi sapıklıklarının günahını tamamen 

yüklenirler. Çünkü onlar, sapıklıkta iyice kökleĢerek baĢkalarını da sapıtmıĢlardır. 

Saptırdıkları kimselerin günahlarının da bir kısmını yüklenmelerinden maksat ise sebep 

olmalarının payıdır.
294

  

                                                 
289

 
 
Mâide, 5/28,29. 

290
 
 
Ġsrâ, 17/15. 

291
 
 
Mâide, 5/28,29. 

292
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.123-124. 

293
 
 
Nahl, 16/25. 

294
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.224. 



 

56 

Beyzâvi, “Hiçbir günahkar baĢkasının günahını çekmez. Eğer ağır yüklü biri onu 

taĢımaya çağırırsa, ondan hiçbir Ģey yüklenilmez, akraba da olsa.”
295

 âyetinin tefsirinde 

Ģu ifadelere yer vermektedir. Hiçbir günahkâr nefis baĢkasının günahını yüklenmez. 

Allah‟ın (c.c.) “And olsun, onlar mutlaka kendi yüklerini ve kendi yükleriyle beraber 

nice ağır yükleri yükleneceklerdir.”
296

 âyeti sapanlar ve baĢkalarını sapıtanlar 

hakkındadır. Çünkü onlar, baĢkalarını saptırmanın günahı ile birlikte kendi 

sapıklıklarının günahını da yükleneceklerdir. Bu günahların tamamı onların günahıdır, 

içinde baĢkasının günahından hiçbir Ģey bulunmaz.
297

   Yoksa günah iĢleyene diğerinin 

günahlarından alınıp bir Ģey yüklenmiĢ değildir.
298

 Zira “Hiçbir günahkâr baĢkasının 

günahını yüklenmez” yani günah yüklenen hiçbir nefis, baĢka bir nefsin günahını 

yüklenmez. Ancak kendi günahını yüklenir.
299

 

1.3.4. Hûd Sûresi 

Hûd suresinde Beyzâvî on iki âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu âyetleri 

gruplandırılarak bir baĢlık altında ele almak mümkündür. 

1.3.4.1. Kıyamette Allah Mücrimler ve Kâfirlerle Konuşacak mı? 

Kur‟ân‟ın bazı âyetlerinde kıyamet günü Allah‟ın (c.c.) mücrim ve kâfirlerle 

konuĢmayacağı, onlara soru sorulmayacağı ifade edilmektedir. Bu âyetlerin bir kısmı 

Ģunlardır: 

لََّ  َٗ  ٌُ ُٖ َُ ُ  ٝنَُيِّ
لََّ  اّللّٰ ْْظشُُ  َٗ َٝ  ٌْ ِٖ ْٞ ًَ  اىَِ ْ٘ تِ  َٝ ََ ٰٞ لََّ  اىْقِ َٗ  ٌْْۖ ِٖ ٞ  ٝضَُمّ۪

“Allah kıyamet gününde onlarla konuĢmaz, yüzlerine bakmaz ve onları 

temizlemez.”
300

  

ا قبَهَ  لََّ  ف۪ٖٞبَ اخْغَإُُ۫ َٗ  ُِ ٘ َُ  حنَُيِّ

“Dedi sinin orada. Benimle konuĢmayın.”
301

 

                                                 
295

  Fâtır, 35/18. 
296

 
 
Ankebût, 29/13. 

297
 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.257. 

298
 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.190 

299
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.250.  

300
 
 
Âl-i Ġmrân, 3/77. 

301
 
 
Mü‟minûn, 23/108. 



 

57 

لََّ  ِْ  ٝغُْ ـوَُ  َٗ ٌُ  عَ ِٖ َُ  رُُّ٘بِ ٘ ٍُ جْشِ َُ  اىْ

“Suçlular günahlarından sorulmazlar.”
302

 

ئزٍِ  ٍَ ْ٘ ِْ  ٝغُْ ـوَُ  لََّ  فََٞ ۪ٓ  عَ ۪ٔ بِ ّْ ّْظٌ  رَ لََّ  اِ َٗ  
ۚ ُ ب  جَ۪ٓ

“ĠĢte o gün ne bir insan ne de bir cin günahından sorulmaz.”
303

 

زَا ٰٕ  ْ٘ ََُۙ  لََّ  ًُ َٝ ْْطِقُ٘ َٝ 

“Bu bir gün ki konuĢmazlar.”
304

 

Kur‟ân‟ın baĢka âyetlerinde ise âhirette herkesin hesaba çekileceği, günahkâr ve 

mücrimlerin Allah ile konuĢacakları ifade edilmektedir. Bu tür âyetlerin bazısı 

Ģunlardır: 

 ٌَّ ٌْ  ثُ ِْ  ىَ ٌْ  حنَُ ُْ  لََّّ۪ٓ اِ  فخِْْخَُُٖ ِ  قبَىُ٘ا اَ
اّللّٰ بَ َٗ ب سَبِّْ َِ  مَُّْب ٍَ شْشِم۪ٞ ٍُ 

“Sonra onların mazeretleri sadece, “Allah‟a and içeriz ki, Rabbimiz bizler Ģirk 

koĢanlar değildik” demeleri oldu.”
305

 

 َِّ َِ  فيََْغَْ ـيََ ٌْ  اسُْعِوَ  اىَّز۪ٝ ِٖ ْٞ َِّ  اىَِ ىَْغَْ ـيََ َٗ  ََِۙ شْعَي۪ٞ َُ  اىْ

“Mutlaka kendilerine peygamber gönderilenlere de soracağız ve mutlaka 

gönderilen peygamberlere de soracağız.”
306

 

ٌْ  قبَىجَْ  ٌْ  اخُْشُٰٖٝ ىُٰٖٞ ُٗ۫ بَ لَُِّ ءِ  سَبَّْ لََّ۪ٓ ۪ٓإُ  ّبَ ٰٕ ٌْ  اظََيُّ٘ ِٖ َِ  ظِعْفبً عَزَاببً فبَٰحِ  اىَّْبسَِۜ  ٍِ

“Onların sonrakiler öncekiler için, “Rabbimiz, iĢte onlar bizi saptırdılar. Sen de 

onlara ateĢten bir kat daha azap ver” derler.”
307

 

 ًَ ْ٘ ٌُ  لََّ  ٝأَثِْ  َٝ ۪ۚٔ  الََِّّ  ّفَْظٌ  حنََيَّ  ببِرِِّْ

“ O gün geldiği zaman hiçbir nefis onun izni olmadan konuĢmaz.”
308

 

  

                                                 
302

 
 
Kasas, 28/78. 

303
 
 
Rahmân, 55/39. 

304
 
 
Mürselât, 77/35. 

305
 
 
En‟âm, 6/23. 

306
 
 
A‟râf, 7/6.  

307
 
 
A‟râf, 7/38. 

308
 
 
Hûd, 11/105. 



 

58 

سَبِّلَ  َ٘ ٌْ  فَ ُ َّٖ ََ  ىَْغَْ ـيََْ ََِۙ اجَْ ب﴾ 21﴿ ع۪ٞ ََّ َُ  مَبُّ٘ا عَ يُ٘ ََ  ٝعَْ

“Rabbine and olsun ki, onların hepsine yaptıkları Ģeyleri soracağız.”
309

 

 ٌْ قفُُِٕ٘ َٗ  ٌْ ُ َّٖ ََُۙ  اِّ ىُ٘ غْإُُ۫ ٍَ 

“Onları durdurun. Çünkü onlar sorguya çekilecekler.”
310

 

Bu iki âyet grubu arasında ilk bakıĢta bir ihtilaf olduğu düĢünülebilir. Beyzâvî 

bu âyetleri Ģöyle yorumlamakta ve âyetleri telif ederek müĢkili gidermektedir. 

Beyzâvî‟ye göre, “bu bir gün ki konuĢmazlar”
311

 âyetinden maksat faydalı bir 

Ģey konuĢmazlar demektir. Çünkü faydasız konuĢmak hiç konuĢmamak gibidir. Ya da 

aĢırı dehĢet ve hayretlerinden konuĢamazlar demektir. Bu durum kıyametin bazı 

duraklarında olacaktır.
312

 Müellif, “Sonra onların mazeretleri sadece, “Allah‟a and içeriz 

ki, Rabbimiz bizler Ģirk koĢanlar değildik” demeleri oldu”
313

 âyetinin tefsirini ise Ģöyle 

yapmaktadır. Onlar kurtulma ümidiyle mazeret ileri sürerek yalan söylerler, aĢırı dehĢet 

ve hayretlerinden fayda etmeyeceğini bilerek yalan yere yemin ederler.
314

 “Allah onlarla 

konuĢmaz”  âyetinden murat, mutlu edecek bir Ģey söylemez veya hiç konuĢmaz 

demektir. Kıyamet günü melekler onları sorguya çeker ya da Allah‟ın kelamından ve 

âyetlerinden yararlanamazlar demek de olabilir. Açık olan Ģu ki bu ilâhi kelam ve âyetin 

devamında gelen “ kıyamet gününde yüzlerine bakmaz” ifadesi Allah‟ın onlara 

gazabından bir kinayedir. Çünkü baĢkasına kızan onu önemsemez, onunla konuĢmaktan, 

ona bakmaktan yüz çevirir. Birine önem veren de onunla konuĢur, ona çokça bakmak 

ister.
315

 “Suçlular günahlarından sorulmazlar”
316

 âyetinde Allah (c.c.) mücrimlerin 

bütün günahlarına muttali olduğunu, onlara ansızın azap edeceğini ve onların hepsini 

cezalandıracağını açıklamaktadır.
317

  

                                                 
309

 
 
Hıcr, 15/92-93. 

310
 
 
Sâffât, 37/24. 

311
 
 
Mürselât, 77/35. 

312
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.276. 

313
 
 
En‟âm, 6/23. 

314
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.157-158. 

315
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.24. 

316
 
 
Kasas, 28/78. 

317
 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.185. 



 

59 

Beyzâvî, “iĢte o gün ne bir insan ne de bir cin günahından sorulmaz”
318

 âyetinin 

tefsirini Ģöyle yapmaktadır. Onlara sorulmaz çünkü onlar simalarından tanınır. Bu da 

onlar kabirlerinden çıkıp mertebelerine göre bölük bölük mahĢer yerine toplanacakları 

zaman olacaktır. “Rabbine and olsun ki, onların hepsine soracağız”
319

 ve benzeri 

âyetlerdeki sorgulama ise mahĢer yerinde toplanıldığında hesap verirken olacaktır.
320

 

Beyzâvî‟ye göre, “Dedi sinin orada. Benimle konuĢmayın”
321

 âyetinden murat 

Ģudur: Utanç içinde cehennemde susun, çünkü orası istekte bulunma yeri değildir, 

azabın kaldırılması konusunda benimle konuĢmayın veya benimle hiç konuĢmayın 

demektir.
322

  

Beyzâvî, “ O gün geldiği zaman hiçbir nefis onun izni olmadan konuĢmaz.”
323

 

âyetinin tefsirinde Ģu ifadelere yer vermektedir. Fayda verecek ve kendilerini kurtaracak 

bir cevap veya Ģefaat talebinde bulunarak konuĢamazlar. Ancak Allah‟ın izin verdikleri 

konuĢur. Nitekim “onlar konuĢamazlar ancak Rahmânın izin verdikleri konuĢur”
324

 

âyetinde ifade edildiği gibi. Bu da bir durakta olacaktır. “Bu bir gün ki konuĢmazlar, 

özür dilemeleri için onlara izin de verilmez”
325

 âyetinin ifade ettiği durum ise baĢka bir 

durakta olacaktır. Ya da izin verilenler gerçek cevaplar, izin verilmeyenler ise batıl 

mazeretlerdir.
326

 

ġinkitî (ö.m.1974), bu âyetler arasında müĢkilin giderilmesinde üç yol 

izlenebileceğini belirtir. Birincisi, Kurân‟da bulunan sorular iki kısımdır. Bunlar:  

a- Azarlama ve kınama sorularıdır. Edatı çoğunlukla  ٌى  edatıdır. 

b- Haber sorma ve bilgi alma sorularıdır. Edatı çoğunlukla  ٕو  edatıdır. 

Ġkincisi, kıyamette çok sayıda duraklar vardır. Bu durakların bazısında soru 

sorulacak bazısında sorgulama olmayacaktır. 

                                                 
318

 
 
Rahmân, 55/39. 

319
 
 
Hıcr, 15/92. 

320
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.173. 

321
 
 
Mü‟minûn, 23/108. 

322
 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.96. 

323
 
 
Hûd, 11/105. 

324
 
 
Nebe, 78/38. 

325
 
 
Mürselât, 77/35-36. 

326
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.149. 



 

60 

Üçüncüsü, Halîmî‟nin (ö.403) yorumudur. Soru sorulması tevhid ve 

peygamberleri tasdik hakkında sorulan sorulara haml olunur. Sorguya çekilmemeyi 

ifade eden âyetler ise peygamber gönderilmesini itiraf, dinin Ģeriat ve furuunun 

bildirildiğini itiraf gibi durumlara haml olunur.
327

  

Sonuç olarak Beyzâvi, kıyamette birden fazla durağın olacağını bu durakların 

bazısında konuĢmaya izin verilirken bazısında konuĢmaya izin verilmeyeceğini 

belirterek ilgili âyetleri telif ederek müĢkili gidermiĢtir. 

1.3.5. Nûr Sûresi 

Nûr sûresinde Beyzâvî iki âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu âyetleri 

tek baĢlık altında ele almak mümkündür. 

1.3.5.1. Allah Nur mu? Nurun Yaratıcısı mı? 

Nûr sûresinin 35. âyetinde Allah‟ın (c.c.) göklerin ve yerlerin nuru olduğu ifade 

edilirken, Enâm sûresi 1. âyetinde Allah‟ın (c.c.) nurun yaratıcısı olduğu 

bildirilmektedir. Bu durum da iki âyet arasında zâhiri bir ihtilafa sebep olmaktadır. 

 ُ
اثِ  ُّ٘سُ  اَللّّٰ َ٘ َٰ الَّْسَْضَِۜ  اىغَّ َٗ  

“Allah göklerin ve yerin nurudur.”
328 

 َٰ ِ اىَّز۪ٛ خَيقََ اىغَّ ذُ لِلّٰ َْ اىُّْ٘سَ اىَْحَ َٗ بثِ  ََ جَعَوَ اىظُّيُ َٗ الَّْسَْضَ  َٗ اثِ  َ٘ 

“Övgü; gökleri ve yeri yaratan, karanlıkları ve aydınlığı var eden Allah‟a 

mahsustur.”
329

 

Beyzâvî, bu iki âyeti Ģöyle değerlendirmektedir. Nûr, asıl olarak önce gözlerin 

idrâk ettiği bir keyfiyettir ki onun vasıtasıyla diğer görülen Ģeyleri algılar. Mesela güneĢ 

ve aydan hizalarındaki kesif cisimlere yayılan keyfiyet gibi. Bu mana ile nur 

kelimesinin Allah için kullanılması doğru değildir. Ancak ya bir mudaf takdiriyle 

kullanılması sahih olur. Mesala “zeyd keremdir” cümlesi, “zeyd kerem sahibidir” 

anlamında kullanılması gibi. Ya da mecazî bir kullanım vardır. Ya nur ile münevvir 

                                                 
327

 
 
Muhammed Emin ġinkîtî, Def‘u Îhâmi’l-Iztırâb ‘an Âyâti’l-Kitâb, Dâr‟ü Ilmi‟l-Fevâid, Mekke, 

h.1426, s.143-144. 
328

 
 
Nûr, 24/35. 

329
 
 
Enâm, 6/1. 



 

61 

kastedilir. “Allah göklerin ve yerin nurudur” ifadesinden “Allah gökleri ve yeri 

nurlandırandır” manası anlaĢılır. Nitekim kıraatlerden birinde de böyle okunmuĢtur. 

Çünkü Allah (c.c.) semâvât ve arzı yıldızlardan yayılan ıĢıklarla veya semavâtı 

meleklerle yeri de peygamberlerle aydınlatmıĢtır. Ya nur ile müdebbir (göklerin ve 

yerin idare edeni) manası kast edilmiĢtir. Nitekim Araplar idare konusunda üstün vasıflı 

lidere قًّ٘٘س اى  derler. Çünkü onlar iĢlerinde o liderin rehberliğiyle baĢarılı olurlar. Ya 

nur ile mûcid (ilk kez yapan) manası kastedilir. Çünkü nûr, bizzat göründüğü gibi 

baĢkasını da görünür kılar. Gizli olmanın aslı yok olmak olduğu gibi görünür olmanın 

aslı da var olmaktır. Allah (c.c.) bizzat var olduğu gibi diğer varlıkları da ilk kez 

yaratandır. Ya da âyetteki nurla kastedilen mana, nûr ile gökler ve yer idrak olunur veya 

gökler ve yer ehli nur ile idrak eder demektir. Öyle ki alakasından veya idrakin 

gerçekleĢmesindeki ortaklığından dolayı nur, görme duyusuna da denir. Sonra basirete 

de nur denir. Çünkü en güçlü idrâk basirettir. Çünkü basiret, hem kendini hem de diğer 

külliyât ve cüziyâtları, varlık ve yokluk âlemlerini idrâk eder. Onların içlerine dalar 

terkip ve tahlille onlarda tasarrufta bulunur. Sonra bu görme ve basiret bizzat kaim 

değillerdir. Öyle olsalardı asla ayrılmamaları gerekirdi. Görme ve basiret bizzat kaim 

olmayınca o idraki üzerine aktaran bir sebeptendir ki o da Allah sübhanehüdür. Bu da 

ya baĢlangıçta ya da melekler ve peygamberler aracılığı ile olur. Bundan dolayı onlar 

nur diye isimlendirilmiĢlerdir. Ġbn Abbas‟ın (r.a.) sözü de buna yakındır ve manası 

Ģöyledir: “Allah göklerde ve yerde olanlara hidâyet edendir, onlar Allahın nuruyla 

hidâyete ererler. Nûrun göklere ve yere nisbet edilmesi aydınlanmanın geniĢliğine 

delalet etmesi için veya hissî ve aklî nurları kapsamasından, idrakin bu ikisiyle sınırlı 

olmasından, bu ikisi ile ilgili olmasından ve bu ikisine delâlet etmesindendir. Âyetin 

devamında gelen “O‟nun nurunun misali” ifadesinde nurun Allah‟a raci zamire mudaf 

kılınması Allah‟a nur denilmesinin âyetin zahirine göre olmadığına bir delildir.
330

 

Sonuç olarak Beyzâvî‟ye göre, Allah‟a nur demek caiz değildir. “Allah göklerin 

ve yerin nurudur” ifadesi ya mudaf takdiriyle Allah nurun yaratıcısı, nuru takdir eden ve 

gökleri ve yerleri nurlandırandır manasınadır. Ya da nûr mecazî manada kullanılır. 

Mecaz olursa nûr ile münevvir (nurlandıran) , müdebbir (idare eden), mûcid (ilk kez 

yapan) ve doğru yola ileten mânaları anlaĢılır.  

                                                 
330

 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.107. 



 

62 

1.3.6. Kasas Sûresi 

Kasas suresinde Beyzâvî  altı âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu âyetleri 

gruplandırılarak iki baĢlık altında ele almak mümkündür. 

1.3.6.1. Hz. Musa’ya Allah Nasıl Seslendi? 

 Allah‟ın Hz. Musa ile konuĢması Kur‟ân‟da nakledilirken farklı sûrelerde farklı 

lafızlarla nakledilmiĢ, bu da zâhiri bir ihtilafa sebep olmuĢtur. 

٘عٰ۪ٓٚ ٝبَ ٍُ ٜ۪ٓ ُ  اَّبَ   اِّّ۪
ََِۙ  سَةُّ  اّللّٰ ٞ َ۪  اىْعَبىَ

“Ey Musa, Ģüphesiz ben, evet ben âlemlerin Rabbi Allah'ım”
331

 

ٜ۪ٓ  سَبُّلَ  اَّبَ   اِّّ۪

“ġüphesiz ben senin rabbinim”
332

 

ب ََّ بءَٕبَ فيََ َٛ  جَ۪ٓ ُْ  ُّ٘دِ ِْ  بُ٘سِكَ  اَ ِْ  اىَّْبسِ  فِٜ ٍَ ٍَ ىَٖبََۜ  َٗ ْ٘ َُ  حَ عُبْحَب َٗ  ِ
َِ  سَةِّ  اّللّٰ ٞ َ۪  اىْعَبىَ

“Oraya geldiği zaman: “AteĢte olan da çevresinde olan da bereketlendi. 

Âlemlerin Rabbi Allah münezzehtir diye seslenildi.”
333

 

Beyzâvî, “ġüphesiz ben senin Rabbinim.”
334

 âyetinin tefsirinde Ģu ifadelere yer 

vermektedir. Hz. Musa‟ya nida edilince Musa (a.s.) konuĢan kim? Deyince, Allah (c.c.) 

“Ben Allah‟ım” dedi. Bunun üzerine Ģeytan belki de sen Ģeytanın kelamını iĢittin diye 

vesvese verdi. Musa (a.s.) ben biliyorum ki o kesinlikle Allah‟ın kelamıdır. Çünkü ben 

onu bütün yönlerden ve bütün uzuvlarımla iĢittim. Bu da Ģuna iĢarettir ki Musa (a.s.) 

Rabbinden ruhani bir kelam aldı sonra o kelamı bütün bedeniyle özümsedi ve 

sağduyusuna intikal etti. Böylece bir uzva ve cihete tahsis etmeksizin o kelamı bütün 

benliğine nakĢetti.
335

  

                                                 
331

  Kasas, 28/30.   
332

 
 
Tâhâ, 20/12. 

333
 
 
Neml, 27/9. 

334
 
 
Tâhâ, 20/12. 

335
 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.24. 



 

63 

Beyzâvî‟ye göre, “Ey Musa, Ģüphesiz ben, evet ben âlemlerin Rabbi Allah'ım”
336

 

âyeti her ne kadar Tâhâ ve Neml sûrelerindeki âyetlere lafız bakımından muhalif olsada 

kasdedilen Ģey bakımından mutabıktır.
337

  

Râzî‟ye göre Tâha, Neml ve Kasas surelerinde Hz. Musa‟ya nida edilen Ģeylerde 

bir zıtlık yoktur. Çünkü Allah Teâlâ her bir surede bu nidanın içeriğinden bir kısım 

hikâye etmiĢtir.
338

 Her bir sûrede kıssa mücerred tekrar edilmeyip birinde açıklanmayan 

bir yön diğerinde ifade edilmiĢtir.
339

 

1.3.6.2. Hz. Peygamber Dilediğini Hidâyete Erdirir mi?  

Kasas sûresinin 56. âyetinde Hz. Peygamberin dilediği kiĢiyi hidâyete 

erdiremeyeceği ifade edilirken, peygamberin hidâyete erdirdiğini ifade eden âyetler de 

vardır. Bu durum âyetler arasında zahiri bir ihtilaf olduğu izlenimi vermektedir. 

ْٖذ۪ٛ لََّ  اَِّّلَ  ِْ  حَ َِّ  احَْببَْجَ  ٍَ ىٰنِ َٗ  َ
ْٖذ۪ٛ اّللّٰ َٝ  ِْ بءُۚ  ٍَ ُٕ  ٝشََ۪ٓ َٗ َ٘  ٌُ َِ  اعَْيَ ْٖخذَ۪ٝ َُ    ببِىْ

“ġüphesiz sen sevdiğin kimseyi hidâyete erdiremezsin. Ancak Allah dilediğini 

hidâyete erdirir. O, hidâyete erenleri en iyi bilendir.”
340

 

ب ََ۪ٓ َّ ّْجَ  اِّ ْْزِسٌ  اَ ىنُِوِّ  ٍُ َٗ  ًٍ ْ٘  ٕبَدٍ   قَ

“Sen ancak bir uyarıcısın. Her kavim için bir yol gösterici vardır.”
341

 

اَِّّلَ  َٗ ٛ ْٖذ۪۪ٓ ٌٍَۙ  صِشَاغٍ  اىِٰٚ ىخََ غْخقَ۪ٞ ٍُ 

“ġüphesiz sen, elbette doğru bir yola götürürsün.”
342

 

Beyzâvî, “ġüphesiz sen sevdiğin kimseyi hidâyete erdiremezsin. Ancak Allah 

dilediğini hidâyete erdirir. O, hidâyete erenleri en iyi bilendir.”
343

 âyetini Ģöyle tefsir 

etmektedir. Sen sevdiğin kimseyi Ġslama girdirmeye güç yetiremezsin ancak Allah 

dilediğini Ġslama girdirir. Cumhura göre bu âyet Ebû Talip hakkında inmiĢtir. Çünkü o, 

öleceği zaman Resûlullah (s.a.s.) ona geldi ve Ģöyle dedi: Ey amca! Lâ ilâhe illallah de, 

                                                 
336

 
 
Kasas, 28/30.   

337
 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.177. 

338
 
 
Razî, 1981: C.24, s. 245. 

339
 
 
Yazır, 1992: C.6, s.184. 

340
 
 
Kasas, 28/56.   

341
 
 
Ra‟d, 13/7.   

342
 
 
ġûrâ, 42/52. 

343
 
 
Kasas, 28/56.   



 

64 

seni onunla Allah katında müdafaa edeyim. O da Ģöyle dedi: Ey kardeĢimin oğlu! Ben 

biliyorum ki sen doğrusun, ancak hakkımda ölüm anında sapıttı denilmesini çirkin 

görüyorum.
344

  “ġüphesiz sen, elbette doğru bir yola götürürsün”
345

 o da Ġslâmdır. Âyet 

mechul sığada ٙىخٖذ  olarak da okunmuĢ, o takdirde mânâ “Allah seni elbette hidâyete 

erdirir” demektir.
346

 “Sen ancak bir uyarıcısın. Her kavim için bir yol gösterici 

vardır.”
347

  Her kavmin uğraĢtıkları Ģey cinsinden mucizeler kendisine tahsis edilmiĢ bir 

nebi vardır ki onlara hakkı gösterir ve onları doğruya davet eder. Ya da onların 

hidâyetine gücü yeten vardır ki o da Allah Teladır. Çünkü Allah, sana indirdiği âyetlerle 

hidâyetini dilediği kimseleri doğru yola ulaĢtırır.
348

    

1.3.7. Muhammed Sûresi 

Muhammed sûresinde Beyzâvî iki âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu 

âyetleri bir baĢlık altında ele almak mümkündür. 

1.3.7.1. Allah Kâfirlerin Mevlâsı mı? 

 Allah  (c.c.) Yunus sûresinde mü‟min olsun kâfir olsun herkesin Mevlâsı 

olduğunu beyan ederken, Muhammed sûresinde Allah sadece iman edenlerin mevlâsı 

olduğunu kâfirlerin mevlasının olmadığını açıklamaktadır. Bu da zâhiri bir ihtilafa 

sebep olmaktadır. 

ٗا سُدُّ۪ٓ ِ  اىَِٚ َٗ
ٌُ  اّللّٰ ىُٰٖٞ ْ٘  اىْحَقِّ  ٍَ

“Gerçek Mevlaları olan Allah‟a döndürüldüler.”
349

 

َُّ  رٰىلَِ  َ َ  ببِ
ىَٚ اّللّٰ ْ٘ ٍَ  َِ ُْ٘ا اىَّز۪ٝ ٍَ َُّ  اٰ اَ َٗ  َِ ىٰٚ لََّ  اىْنَبفشِ۪ٝ ْ٘ ٍَ   ٌْ  ىَُٖ

“Bunun sebebi Ģudur; çünkü Allah iman edenlerin mevlâsıdır. Gerçekten 

kâfirlerin mevlâsı yoktur.”
350

 

Beyzâvî, bu iki âyet arasındaki ihtilafı gidermek için “Bunun sebebi Ģudur; 

çünkü Allah iman edenlerin mevlâsıdır. Gerçekten kâfirlerin mevlâsı yoktur.”
351

 

                                                 
344

 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.181. 

345
 
 
ġûrâ, 42/52. 

346
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.85. 

347
 
 
Ra‟d, 13/7.   

348
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.182. 

349
 
 
Yunus, 10/30. 

350
 
 
Muhammed, 47/11. 



 

65 

âyetinin tefsirinde Ģu ifadelere yer vermektedir. “Allah iman edenlerin mevlâsıdır” yani 

düĢmanlarına karĢı iman edenlere zafer nasip eder. “Kâfirlerin mevlâsı yoktur” yani 

onlardan azabı giderecek kimse yoktur. Bu âyet, “Gerçek Mevlaları olan Allah'a 

döndürüldüler.”
352

 âyetine muhalif değildir. Çünkü Yunus sûresinde geçen mevlâ 

kelimesi mâlik (sahip) anlamındadır.
353

 Bu iki âyet arasında zıtlık olduğu 

zannedilmemelidir. Zira Allah mü‟min olsun kâfir olsun bütün kulların mâlikidir. Ancak 

Allah, “Allah mü‟minlerin dostudur”
354

 âyetinde de geçtiği gibi mü‟minlerin dostu ve 

yardımcısıdır, kâfirlerin değil.
355

 

1.3.8. Tûr Sûresi 

Tûr suresinde Beyzâvî iki âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu âyetleri bir 

baĢlık altında ele almak mümkündür. 

1.3.8.1. Nesillerinin Amelleri Âhirette Ebeveynlere Fayda Verecek mi? 

Tûr suresinin 21. âyetinden nesilleri imanda kendilerine tabi olan mü‟minlere, 

neslinden gelenlerin amellerinden âhirette yararlanacakları anlaĢılmaktadır. Necm sûresi 

39. âyetinden ise insana kendi amelinin dıĢında hiç kimsenin amelinin fayda etmeyeceği 

bildirilmektedir. Dolayısıyla bu iki âyet arasında zahiri bir ihtilaf söz konusudur. 

 َِ اىَّز۪ٝ ُْ٘ا َٗ ٍَ ٌْ  اٰ احَّبعََخُْٖ َٗ  ٌْ َّٝخُُٖ ٍُ  رُسِّ ب ََ ٌْ  اىَْحَقْْبَ ببِ۪ٝ ِٖ ٌْ  بِ َّٝخَُٖ ب رُسِّ ٍَ۪ٓ َٗ  ٌْ ِْ  اىَخَْْبَُٕ ٍِ  ٌْ ِٖ يِ ََ ِْ  عَ ءٍ  ٍِ ْٜ  شَ

“Ġman edip de zürriyetleri kendilerine imanla tabi olanlara, zürriyetlerini de 

onlara kattık. Onların amellerinden hiçbir Ģey eksiltmedik.”
356

 

 ُْ اَ ْٞظَ  َٗ ُِ  ىَ ّْغَب ب الََِّّ  ىلَِِْ ٍَ  َٚۙ  عَعٰ

“Ġnsan için çalıĢtığından baĢkası yok”
357

 

Müfessir Beyzâvî, bu âyetleri Ģöyle ele almaktadır. “Zürriyetlerini de onlara 

kattık” ifadesinden maksat, cennete girme veya cennetteki derece konusunda 

zürriyetlerini de onlara kattık demektir. Çünkü Resûlullah‟tan (s.a.s.) rivâyet olundu ki 

                                                                                                                                               
351

 
 
Muhammed, 47/11. 

352
 
 
Yunus, 10/30. 

353
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.121. 

354
 
 
Âl-i Ġmrân, 3/68. 

355
 
 
Yazır, 1992: C.7,s.136. 

356
 
 
Tûr, 52/21.  

357
 
 
Necm, 53/39. 



 

66 

o, Ģöyle buyurdu: “ Allah Teâlâ mü‟minin zürriyetinin derecesi eğer kendinden aĢağı 

olursa, onun derecesini yükseltir ki gözü aydın olsun” sonra da Resûlullah (s.a.s.) bu 

âyeti okudu.
358

 Nesillerin amelini katarken onların amelinden hiçbir Ģey eksiltmedik. Bu 

katma iĢleminin babaların mertebelerini eksiltmekle olması da çocuklara bir kısım sevap 

vermekle de olması muhtemeldir. Onlara lütufta bulunarak bu katma iĢleminin olması 

da muhtemeldir ki Allah‟ın kemâl lütfuna yakıĢan da budur.
359

 Ġbn Abbas‟tan nakledilen 

haberin yorumu Ģudur: Allah Teâlâ amel ve derece bakımından düĢük olanı yüksek 

olana ulaĢtıracak, yoksa derecesi yüksek olanın derecesinden bir Ģey 

eksiltmeyecektir.
360

 

ZemahĢerî, mü‟min babaların zürriyetleri, her ne kadar o dereceyi hak 

etmemiĢlerse de hem çocuklara hem de babalara bir lutuf olması için babalarının 

derecesine yükseltilecektir. Böylece mutlulukları tamamlanacak ve nimetleri kemale 

erdirilecektir. Allah, onlar için her türlü mutlulukları bir araya getirip lütfedecektir. 

Onlar için lutfedilecek mutluluk; güzel eĢler, mü‟min kardeĢlerinin hoĢ sohbeti, evlat ve 

nesilleriyle bir arada bulunmanın tadı olacaktır.
361

  

Beyzâvî, Necm sûresi 39. âyetin tefsirinde Ģunları söylemektedir. Ġnsan için 

kendi çalıĢmasından baĢkası yoktur ancak kendi çalıĢtığı vardır. Hiç kimse baĢkasının 

günahından hesaba çekilmeyeceği gibi baĢkasının fiiliyle sevap da kazanmaz. 

Haberlerde sadaka ve haccın ölüye fayda sağlayacağının bildirilmesi niyet edenin ölüye 

vekil gibi olmasından dolayıdır.
362

 

1.3.9. Necm Sûresi 

Necm sûresinde Beyzâvî yedi âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu 

âyetleri gruplandırılarak tek baĢlık altında ele almak mümkündür. 

  

                                                 
358

 
 
Taberî, ZemahĢerî, Ebû Hayyan ve diğer bazı müfessirler bu hadisi Ġbn Abbas‟tan naklen 

zikretmiĢlerdir. 
359

 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.153-154. 

360
 
 
Ebû Hayyân Muhammed b.Yusuf el-Endelüsi, el-Bahru’l-Muhîd, thk. Adil Ahmed Abdü‟l-Mevcûd 

v.d., Daru‟l-Kütüb‟ü Ġlmiye, Beyrut. 1993, C.8, s.147. 
361

 
 
ZemahĢerî,1998: C.5, s.626-627. 

362
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.161. 



 

67 

1.3.9.1. Kur’ân’ı Hz. Peygambere Kim Öğretti? 

Kur‟ân‟ın farklı âyetlerinde Hz. Muhammed‟e (s.a.s.) Kur‟ân‟ı öğretenin farklı 

isim ve vasıflarla zikredilmiĢ olması bu âyetler arasında bir ihtilaf olduğu izlenimi 

vermektedir. 

 ُٔ ََ َۙٙ  شَذ۪ٝذُ  عَيَّ ٰ٘ ةٍَۜ  رُٗ﴾ 5﴿ اىْقُ شَّ ٍِ  َٙۙ ٰ٘  فبَعْخَ

“Ona çetin güçleri olan öğretti. Akl-ı selim sahibi. Dikeldi.”
363

 

ِْ  قوُْ  ٍَ  َُ ا مَب ًّٗ ُ  ىجِِبْش۪ٝوَ  عَذُ ىَُٔ  فبََِّّٔ ُِ  قيَْبلَِ  عَيٰٚ ّضََّ ِ  ببِرِْ
قبً اّللّٰ صَذِّ ب ٍُ ََ َِ  ىِ ْٞ ِٔ  بَ ْٝ ٕذًُٙ ٝذََ بشُْشٰٙ َٗ َٗ 

 َِ ٞ ْ۪ ٍِ إْ َُ  ىيِْ

“ De ki: Kim Cebrail‟e düĢman olursa, bunda Ģüphe yoktur ki onu önündekini 

tasdik edici, yol gösterici ve mü‟minlere müjdeci olarak senin kalbine Allah'ın izni ile o 

indirmiĢtir.”
364

 

ىَُٔ  قوُْ  ِْ  اىْقذُُطِ  سُٗحُ  ّضََّ  ببِىْحَقِّ  سَبِّلَ  ٍِ

“De ki: Onu Kutsal Ruh Rabbinden hak ile indirdi.”
365

 

ِٔ  ّضََهَ  ٗحُ  بِ َُِۙ الََّْ  اىشُّ ٞ ٍ۪ 

 “Onu güvenilir Ruh indirdi.”
366

 

 َُِۙ َٰ حْ ٌَ ﴾ 2﴿ اىَشَّ ََُۜ  عَيَّ  اىْقشُْاٰ

“Rahman, Kur‟an‟ı öğretti.”
367

 

Beyzâvî, bu âyetleri Ģöyle değerlendirmektedir. “Ona çetin güçleri olan öğretti.” 

âyetinde kastedilen Ģiddetli bir kuvvete sahip olan melektir ki o da Cebrail‟dir. Çünkü 

Cebrail (a.s.) harikaların meydana gelmesinde vasıtadır.
368

 “Onu güvenilir ruh indirdi.” 

                                                 
363

 
 
Necm, 53/5-6. 

364
 
 
Bakara, 2/97. 

365
 
 
Nahl, 16/102. 

366
 
 
ġuarâ, 26/193. 

367
 
 
Rahmân, 55/1-2. 

368
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.157. 



 

68 

âyetinde geçen güvenilir ruh Cebrail‟dir. Zira Cebrail (a.s.) Allah‟ın vahiy eminidir.
369

 

“Onu Kutsal Ruh indirdi.” âyetinde Kutsal Ruh ile kastedilen Cebrâil‟dir.
370

  

“Rahmân, Kur‟ân‟ı öğretti” âyeti ile ilgili olarak Elmalılı Hamdi Yazır Ģu 

değerlendirmeleri yapmaktadır. Ġ„lm kökünden gelen ta„lim iki mef„ul alır. Ancak 

burada birinci muf„ul hazfe gitmiĢ böylelikle Ģuna veya buna öğretmek değil doğrudan 

öğretimin kendisine dikkât çekilmiĢtir. Böylece bu kelime gerek Cebrail‟e, gerek 

Peygamber‟e (s.a.s.), gerekse ümmete olan öğretimin tüm kısımlarını kapsamıĢ olur.
371

  

1.3.10. Rahmân Sûresi 

Rahmân suresinde Beyzâvî sekiz âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu 

âyetleri gruplandırılarak bir baĢlık altında ele almak mümkündür. 

1.3.10.1. İnsanın Yaratılışı 

Kur‟ân‟ın birçok suresinin farklı âyetlerinde Allah (c.c.) insan‟ın yaratılıĢına 

temas etmiĢtir. Ancak bir tür olarak insanın yaratılıĢı beyân edilirken birbirinden farklı 

ifadeler kullanılmıĢtır. Bunların bir kısmı toprak ve türevlerinden bahseden Ģu 

ifadelerdir.   

ِْ حشَُاةٍ  ٍِ  “topraktan”,
372

 

 ٍُۚ غُْْ٘ ٍَ إٍ  ََ ِْ حَ ٍِ ِْ صَيْصَبهٍ  ٍِ  “kuru bir çamurdan, ĢekillendirilmiĢ bir balçıktan”,
373

 

ٍِ لََّصِةٍ  ِْ غ۪ٞ ٍِ   “yapıĢkan bir çamurdan”
374

 

بسِ  ِْ صَيْصَبهٍ مَبىْفخََّ ٍِ   “piĢmiĢ çamur gibi bir balçıktan”,
375

 

 ِْ ِْ  عُلََىتٍَ  ٍِ ٍِ  ٍِۚ غ۪ٞ  “süzme çamurdan”
376

 

Bunların bir kısmı da insanın sudan yaratıldığını bildiren Ģu ifadelerdir. 

 ٍِۚ ٞ ۪ٖ ٍَ بءٍ  ٍَ۪ٓ  ِْ ٍِ ِْ عُلََىتٍَ  ٍِ   “Bir zürriyetten, kıymetsiz bir sudan…”
377

 

                                                 
369

 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.149. 

370
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.240. 

371
 
 
Yazır, 1992: C.7, s.364. 

372
 
 
Âl-i Ġmrân, 3/59.; Rûm, 30/20.; Fâtır, 35/11.; Mü‟min 40/67. 

373
 
 
Hıcr,15/26,28,33. 

374
 
 
Sâffât, 37/11. 

375
 
 
Rahmân, 55/14. 

376
 
 
Mü‟minûn, 23/12. 



 

69 

 ِْ بءٍ  ٍِ ٍَ۪ٓ  ٍَِۙ ٞ ۪ٖ ٍَ   “Hakir bir sudan…”
378

 

 ِْ بءٍ  ٍِ دَافقٍَِۙ  ٍَ۪ٓ   “Atılan bir sudan…”
379

 

Ġlk bakıĢta insanın yaratılıĢına dair birbirinden farklı ifadeler kullanılması ilgili 

âyetler arasında bir tenâkuz varmıĢ izlenimi vermektedir.  

Beyzâvî bu âyetleri Ģöyle değerlendirmekte ve “topraktan”
380

 âyetinin tefsirinde 

Ģu ifadelere yer vermektedir. Allah (c.c.) Âdemi topraktan babasız ve annesiz olarak 

yarattı. Onun kalıbını topraktan yarattı, sonra onu beĢer olarak inĢa etti. Allah (c.c.) 

onun topraktan oluĢmasını takdir etti ve yarattı.
381

 “O ki sizi çamurdan yarattı”
382

 

âyetiyle kastedilen sizin yaratılıĢınıza çamurdan baĢladı demektir. Çünkü ilk madde 

çamurdur. Zira insanlığın aslı olan Âdem çamurdan yaratılmıĢtır.
383

 “And olsun sizi 

yarattık , sonra Ģekil verdik”
384

 âyetinden maksat atanız Âdemi Ģekilsiz olarak çamurdan 

yarattık, sonra ona Ģekil verdik demektir.
385

 Ġnsanın yaratılıĢıyla ilgili âyetlerde geçen 

salsal, vurulduğu zaman ses çıkaran kurumuĢ çamurdur. Hame (  ِْ إٍ  ٍِ ََ حَ ), uzun zaman su 

ile temas ettiğinden bozulan ve siyahlaĢan çamurdur. Mesnun ( ٍُۚ غُْْ٘ ٍَ ), ĢekillendirilmiĢ 

veya Ģekillenmesi ve kuruması için kalıba dökülmüĢ demektir, tıpkı cevherlerin eritilip 

kalıba dökülmesi gibi. Sanki o insanın cevheri önce balçık haline getirilmiĢ, balçıktan 

içi boĢ insan Ģekli verilmiĢtir. Sonra bu insan heykeli kurumaya bırakılmıĢ, öyle ki ona 

vurunca ses çıkarır bir vaziyet kazanmıĢtır. Daha sonra Allah (c.c.)  onu farklı 

aĢamalardan geçirmiĢ düzgün bir insan haline getirmiĢ ve kendisinden ruh üflemiĢtir.
386

  

Beyzâvî‟ye göre âyetlerde geçen toprak ve türevleri Âdem‟in (a.s.) yaratılıĢında 

toprağın insan haline gelinceye kadar geçirdiği evreleri anlatmaktadır.   

Müfessir Beyzâvî, “Allah, insanı piĢmiĢ çamur gibi bir balçıktan yarattı”
387

 

âyetinin tefsirinde insanın yaratılıĢından bahseden aĢamaları Ģu Ģekilde açıklamaktadır. 

                                                                                                                                               
377

 
 
Secde, 32/8. 

378
 
 
Mürselât, 77/20. 

379
 
 
Târık, 86/6. 

380
 
 
Âl-i Ġmrân, 3/59.; Rûm, 30/20.; Fâtır, 35/11.; Mü‟min 40/67. 

381
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.20. 

382
 
 
En‟âm, 6/2. 

383
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.153. 

384
 
 
A‟râf, 7/11. 

385
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.6. 

386
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.210. 

387
 
 
Rahmân, 55/14. 



 

70 

Allah (c.c.) Âdem‟i (a.s.) topraktan yarattı, toprağı çamura, çamuru ise kokuĢmuĢ ve 

Ģekil verilmiĢ balçığa dönüĢtürdü. Ardından kurumuĢ çamur (salsal) haline getirildi. Bu 

âyet, insanın toprak ve benzeri Ģeylerden yaratıldığını bildiren âyetlere muhalif 

değildir.
388

 

Beyzâvî, “O, sudan bir insan yaratıp ondan soy sop ve hısımlık meydana 

getirendir”
389

  âyetinde geçen sudan maksat, Âdem‟in hamurunu yoğururken toprağına 

kattığı su olması veya insanı oluĢturan unsurlardan biri olarak da suyu yaptı demektir. 

Böylece o su ile toprak akıĢkan hale gelsin ve kolayca Ģekil alsın. Ya da meni 

kastedilmiĢtir.
390

 Ġnsanın sudan yaratıldığını ifade eden âyetler topraktan yaratıldığını 

ifade eden âyetlere muhalif değildir. Çünkü insanın yaratılıĢında hâkim unsur 

topraktır.
391

   

1.3.11. Kıyâmet Sûresi 

Kıyâmet suresinde Beyzâvî dört âyet arasındaki müĢkile değinmektedir. Bu 

âyetleri bir baĢlık altında incelenecektir. 

1.3.11.1. Allah Âhirette Görülecek mi? 

A‟râf ve Enâm sûrelerinde geçen âyetlerin zahiri Allah‟ın (c.c.) 

görülemeyeceğine delalet ederken Kıyâmet sûresinin 22-23. âyetleri Allah‟ın (c.c.) 

görüleceğini bildirmektedir.   

جٌُ٘ٓ  ئزٍِ  ُٗ ٍَ ْ٘ بَ اىِٰٚ﴾ 11﴿ ّبَظِشَةٌَۙ  َٝ  ّبَظِشَةٌۚ  سَبِّٖ

“O gün bazı yüzler parlaktır. Rabbine bakmaktadır.”
392

 

۪ٜٓ سَةِّ  قبَهَ  ّ۪ ّْظشُْ  اسَِ ْٞلََۜ  اَ ِْ  قبَهَ  اىَِ ٜ ىَ ْ۪  حشَٰٝ

“Rabbim, bana görün; sana bakayım, dedi. O da: Sen beni göremezsin, dedi.”
393

  

َ٘  الَّْبَْصَبسُه  حذُْسِمُُٔ  لََّ  ُٕ  الَّْبَْصَبسَ  ٝذُْسِكُ  َٗ

                                                 
388

 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.171. 

389
 
 
Furkân, 25/54. 

390
 
 
Beyzâvî, 1998: C.4, s.128. 

391
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.210. 

392
 
 
Kıyâmet, 75/22-23. 

393
 
 
A‟râf, 7/143. 



 

71 

“Gözler onu görmez; o ise gözleri görür.”
394

 

Beyzâvî, “Rabbim, bana görün; sana bakayım, dedi. O da: Sen beni göremezsin, 

dedi.”
395

 âyetinin tefsirinde Ģunlara yer vermektedir. “Rabbim, bana görün; sana 

bakayım, dedi.” âyetiyle kastedilen mânâ, Rabbim! Seni görme imkânı vererek zatını 

bana göster veya bana tecelli et sana bakayım ve seni göreyim demektir. Bu durum 

Allah Teâlâ‟nın görülmesinin caiz olduğuna delildir. Çünkü Peygamberlerin (a.s.) 

Allah‟tan imkânsız olanı özellikle de Allah‟a karĢı cehaleti gerektiren bir Ģeyi istemeleri 

muhaldir. Bundan dolayı Allah “beni göremezsin” buyurdu da “ ben asla görünmem” 

veya “sen beni asla göremeyeceksin” ya da “bana asla bakamayacaksın” demedi. Bunun 

sebebi Allah‟ı görmek için kusurlu olduğundandır. Çünkü Allah‟ı görmek için bakan 

kiĢide bazı Ģeylerin hazır olması gerekir lakin bunlar henüz Musa‟da (a.s.) mevcut 

olmadığına tembih içindir. Musa‟nın (a.s.) talebini “Allah‟ı bize açıkça göster”
396

 diyen 

kavmini susturmak için olduğunu söylemek hatadır. Çünkü Allah‟ı görmek imkânsız 

olsaydı cahilliklerini bildirip onların Ģüphelerini gidermesi gerekirdi. Tıpkı “bize ilah 

yap”
397

 dedikleri zaman yaptığını yapar, kardeĢine “bozguncuların yoluna uyma”
398

 

nasihatinde bulunduğu gibi kendisi de onların yollarına gitmezdi. Bu âyeti ru‟yetullahın 

muhal olduğuna delil getirmek çok büyük bir hatadır. Çünkü Musa‟nın (a.s.) Allah‟ı 

(c.c.) göremeyeceğini haber vermek, ebediyen görülemeyeceği veya kimsenin 

göremeyeceği anlamına gelmez. Hele görmenin imkânsızlığına hiç delil olmaz. 

Görünecek Ģeyin karĢıda olması zorunludur iddiası inattır veya ruyetin hakikatini 

bilmemektir. Allah (c.c.), “Allah da: beni asla göremezsin. Lâkin dağa bak, eğer yerinde 

durursa sen de beni görürsün”
399

 ifadesi ile Musa‟nın (a.s.) buna gücünün 

yetmeyeceğini kastediyor. Aynı Ģekilde görmenin dağın istikrarına bağlanması da 

görmenin caiz olduğuna delildir. Çünkü mümkün olana bağlanan Ģeyin gerçekleĢmesi 

de mümkündür.
400

  

                                                 
394

 
 
En‟âm, 6/103. 

395
 
 
A‟râf, 7/143. 

396
 
 
Nisâ, 4/153. 

397
 
 
A‟râf, 7/138. 

398
 
 
A‟râf, 7/142. 

399
 
 
A‟râf, 7/143. 

400
 
 
Beyzâvî, 1998: C.3, s.33. 



 

72 

Günümüz müfessirlerinden Muhammed Ali es-Sâbûnî (ö.m.2021) bu âyeti Ģöyle 

değerlendirmektedir. “Allah da, beni (dünyada) katiyen göremezsin. Fakat (Ģu) dağa 

bak, eğer o yerinde durursa sen de beni görebilir sin, dedi”
401

 âyetinden murat Ģudur. 

Rabbi Musa‟ya (a.s.) Ģöyle cevap verdi. Dünyada iken beni görmeye güç yetiremezsin. 

Çünkü bu beĢeri yapı buna dayanamaz. Lâkin yapıca senden daha kuvvetli olan Ģu dağa 

tecelli edeceğim Ģâyet dağ yerinde kalır, sallanmazsa sen beni görebilirsin. Aksi olursa 

beni görmeye takat getiremezsin demektir.
402

 Ancak âhiret âleminde Allah (c.c.) 

görülecektir. Zira Cennet ehline nasip edilecek nimetlerin en büyüğü Rablerini görmek, 

onun kerim cemaline perdesiz bakmaktır.
403

 

Beyzâvî, “Gözler onu görmez; o ise gözleri görür.”
404

 âyetini Ģöyle 

açıklamaktadır. Gözler onu görmez demek onu kavrayamaz demektir. Mu„tezile bu 

âyeti ru‟yetullahın imkânsız olduğuna delil getirmiĢlerdir ancak bu zayıf bir iddiadır. 

Çünkü idrak mutlak görme değildir ve âyetteki olumsuzluk tüm vakitleri kapsayan 

umumî bir olumsuzluk değildir. Belki de bu olumsuzluk bazı hallere mahsustur. 

Görememek de bütün Ģahıslara genel değildir. Âyetin ifadesi her göz sahibi onu idrak 

edemez manasınadır. Bununla beraber olumsuzluk imkânsızlığı da gerektirmez.
405

  

Beyzâvî, “O gün bazı yüzler parlaktır. Rabbine bakmaktadır”
406

 âyetinin 

tefsirinde Ģu ifadelere yer vermektedir. O gün onları Allah‟ın (c.c.) cemalini 

müĢahedeye gark olmuĢ görürüsün. Öyle ki ondan baĢka her Ģeyi unutur. Bu her zaman 

olan bir hal değildir ki baĢka zamanda baĢka Ģeyleri görmeyi engelleyen bir Ģey 

olsun.
407

  

Sonuç olarak Beyzâvî, Musa‟nın (a.s.) Allah‟ı görememesini henüz Ģartların 

hazır olmamasına bağlamaktadır. Beyzâvî‟ye göre Musa‟nın (a.s.) Allah‟ı (c.c.) görmeyi 

istemesi de Allah‟ı görmenin dağın istikrarına bağlanması da ru‟yetullahın imkânına 

delildir. Ona göre En‟âm sûresinde geçen idrâk mutlak görme anlamına gelmediği gibi 

âyetteki olumsuzluk da tüm halleri, tüm zamanları ve herkesi kapsamaz. O gün bazı 

                                                 
401

 
 
A‟râf, 7/143. 

402
 
 
Muhammed Ali Es-Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsir, 14.Baskı, El-Mektebetü‟t-Tevfikiye, Mekke, 2017, C.1, 

s.435. 
403

 
 
Es-Sâbûnî, 2017: C.3, s.462. 

404
 
 
En‟âm, 6/103. 

405
 
 
Beyzâvî, 1998: C.2, s.176. 

406
 
 
Kıyâmet, 75/22-23. 

407
 
 
Beyzâvî, 1998: C.5, s.267. 



 

73 

yüzler parlaktır. Rabbine bakmaktadır.”
408

 âyetlerinde de bildirildiği gibi o gün Allah‟ın 

cemalini müĢahedeye gark olmuĢ kimseler olacak hatta Allah‟tan baĢka her Ģeyi 

unutacaklardır.    

  

                                                 
408

 
 
Kıyâmet, 75/22-23. 



 

74 

SONUÇ 

MüĢkilü‟l-Kur‟ân, Ulûmu‟l-Kur‟ân arasında yer alan önemli ilimlerden biridir. 

Çünkü bu ilim, ilâhi mesajın doğru anlaĢılmasına ve Kur‟ân hakkındaki Ģüphelerin izale 

edilmesine önemli katkı sağlamaktadır.  

MüĢkilü‟l-Kur‟ân‟ın tarihini Hz.Peygamber dönemine kadar götürmek 

mümkündür. Sahabe ve Tabiîn döneminde de müĢkil âyetleri çözümlemeye dair 

açıklamalar yapılmıĢtır. Ġbn Kuteybe (ö. 276/889) ile sistematik hâle gelen bu ilim; 

kıraat ihtilafı, lahn, tenâkuz ve ihtilaf, müteĢâbih, mecaz, istiare,  nazım bozukluğu, 

maklub, hazf  ve ihsâr, tekrar, kinaye ve ta„riz, lafzın zahirinin manaya muhalefeti ve 

benzeri konuları iĢlerken, Süyûtî (ö. 911/1505) ile birlikte bu ilmin tanımı daralmıĢ, 

sadece ilk bakıĢta aralarında Teâruz ve tenâkuz vehmi bulunan âyetleri incelemeye 

baĢlamıĢtır. Sonraki zamanlarda Süyûtî‟nin tanımı Ġslâm âlimlerinin çoğunluğu 

tarafından kabul edilmiĢ ve kendisinden sonra bu tanıma uygun çalıĢmalar yapılmıĢtır. 

MüĢkil‟e yol açan sebepler tefsir usûlü eserlerinde genellikle mevzu ihtilafı, 

fiilin nispetinden kaynaklanan ihtilaf, hakikât- mecaz ihtimali, âyetlerde haber verilen 

aynı Ģeyin farklı evrelerinin olması, bir olayda farklı yönlerin ele alınması Ģeklinde 

sayılmaktadır.  Bu çalıĢmada sayılan sebeplerden kaynaklanan iĢkâllerin çözümünde 

önemli müfessirlerden Beyzâvî‟nin tefsirinde takip ettiği metod tesbit edilmeye 

çalıĢılmıĢtır. 

Beyzâvi‟nin müĢkilü‟l-Kur‟ân‟a dair görüĢü Ģöyledir. Kur‟ân, ihtilaf 

barındırmayan, manasında tenâkuz lafzında çeliĢki bulundurmayan, edebî kusurlardan 

tamamen arınmıĢ, muarızlarının karĢılık vermeleri mümkün olmayan, verdiği bütün 

haberler zaman içerisinde doğru çıkan bir kitaptır. ġayet Kur‟ân‟da bir kusur olsaydı 

kâfirler elbette Kur‟ân aleyhine bunu delil olarak getirirlerdi. Hâlbuki Kur‟ânın 

hükümleri arasında görülen zahiri ihtilaf, zıtlık için değil bilakis hikmet ve maslahatlara 

göre ahvalin değiĢtiğine tembih için gelmiĢtir.   

Beyzâvî (ö. 685/1286) “Envârü‟t-tenzîl ve esrârü‟t-teʾvîl” adlı tefsirinde âyetler 

arasındaki zahirî ihtilaflar için “müĢkil” ifadesini kullanmamıĢ, onun yerine “bu âyet 

diğer âyetlere muhâlif değildir” diyerek açıklamalarda bulunmuĢtur.  Aralarında ilk 

bakıĢta çeliĢki olduğu sanılan âyetlerin çözümünde kendinden önceki müfessirlerin 



 

75 

açıklamalarına paralel açıklamalar yapmıĢtır. Bazen daha keskin ve kısa ifadelerle 

doğrudan maksadını ortaya koymuĢ bazen de uzun açıklamalarda bulunmuĢtur.  

Beyzâvî, müĢkil âyetleri çözüme kavuĢtururken çoğunlukla te‟vil ve te‟lif 

yöntemini benimsemiĢ,  nadir de olsa nesh ve tahsise baĢvurmuĢtur. Ayrıca Beyzâvî 

aralarında zahirî ihtilaf bulunan âyetleri açıklarken öncelikle âyetin âyetle ve âyetin 

sünnetle tefsirine özen göstermiĢ, eğer bunlar mümkün değilse Arap dili kaideleriyle ve 

aklî istidlallerle mantıkî kıyas esaslarına göre açıklama yoluna gitmiĢtir. 

Kur‟ân ve Ġslâm muhalifleri, indirilmeye baĢladığı andan itibaren Kur‟ân‟da 

çeliĢki ve ihtilaflar bulunduğuna dair iddialar ortaya atmıĢlardır. Bu çalıĢmamızdaki 

amaç bu iddilara Kâdî Beyzâvî baĢta olmak üzere müfessirlerin nasıl cevaplar verdiğini 

öğrenmektir. Büyük oranda bu hedef gerçekleĢtirilmiĢtir. AraĢtırmada Beyzâvî‟nin 

müĢkilleri naklî ve aklî delillerle, tutarlı ve anlaĢılır bir Ģekilde çözdüğü görülmüĢtür.  

Bu çalıĢma neticesinde Ģunu ifade edebiliriz ki Kur‟ân, çeliĢkilerden uzak 

olmasıyla, lafız ve mâna yönünden mükemmelliğiyle Ģüphesiz Allah kelâmıdır. Zira 23 

yıl gibi uzun bir sürede nâzil olmasına rağmen ilk inen âyetten son inen âyete kadar 

lafız ve mâna bakımından kusursuzdur. Bu mükemmel uyumu bir beĢerin sağlaması 

mümkün değildir. Özellikle inzalinden sonraki zamanlara ters düĢmemesi, asırlardır çok 

zeki muhaliflerinin bile onda herhangi bir çeliĢki bulamamıĢ olması onun ne kadar 

büyük bir mucize olduğunu göstermektedir. 

Öneri olarak Ģunu söyleyebiliriz ki âyetler arası teâruz vehmini çözüme 

kavuĢturan çalıĢmaların yanında âyetler ile hadisler arasındaki zahiri ihtilafların 

incelendiği çalıĢmaların da yapılması faydalı olacaktır.  

  



 

76 

KAYNAKÇA 

Ahmed b. Hanbel, (2001), Müsned, thk. ġuayb Arnavut v.d., Müessetü‟r-Risale, Beyrut. 

AkĢit, Ġbrahim, (2019), Taberi Tefsirinde MüĢkilü‟l-Kur‟ân, [YayımlanmamıĢ Doktora 

Tezi], Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Askâlanî, Hafız Ahmed b. Ali. Muhammed b. Hacer, (2008), Nüzhetü’n-Nazar fi 

Tavzihi Nuhbetü’l-Fiker fi Mustalah’ı Ehli’l-Eser, thk. Abdullah b. Dayfullah 

Ruhayli, Diraset fi Menhec, Medine. 

Aydınlı, Abdullah, (2015), Hadis Istılahları Sözlüğü (8.baskı), MÜĠFAV Yayınları, 

Ġstanbul. 

Beyzâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullah b. Ömer b. Muhammed, 

(1998), Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl (Tefsirü’l-Beyzâvî), thk. Muhammed 

Abdurrahman el-MaraĢlî, Dâr‟ü Ġhyai‟t-Türasi‟l-Arabî, Beyrut. 

--------, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullah b. Ömer b. Muhammed, 

Beydavî Tefsiri, çev. Abdulvehhab Öztürk, (2011), Kahraman Yayınları, 

Ġstanbul. 

--------, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullah b. Ömer b. Muhammed, 

Muhtasar Beydavî Tefsiri (2. Baskı), çev. ġadi Eren, (2011), Selsebil Yayınları, 

Ġstanbul. 

Bimen, Ömer Nasuhi, (2016), Ġslam Hukuku Terimleri Sözlüğü, haz. Abdullah 

Kahraman, Nizamiye Akademi, Ġstanbul. 

-------, Ömer Nasuhi, (2014), Büyük Tefsir Tarihi (Tabakatü’l-Müfessirîn), sad. 

Abdülaziz Hatip, Semerkand yay., Ġstanbul. 

Buhari, Abdülaziz b.Ahmed, (1997), KeĢfü’l-Esrâr, Daru‟l-Kütübü‟l-Ilmiyye, Beyrut. 

Candan, Abdulcelil, (2007), Kur’ân Okurken Zihne Takılan Âyetler MüĢkilü’l-Kur’ân 

(2.baskı), Elest Yay., Ġstanbul. 

Cerrahoğlu, Ġsmail, (1995), “Envârü‟t-Tenzîl ve Esrârü‟t-Te‟vîl”, DĠA C.11,                

ss. 260-261, TDV Yay., Ġstanbul. 

-------------, Ġsmail, (1996), Tefsir Tarihi, Fecr Yay., Ankara. 

-------------, Ġsmail, (2009), Tefsir Usûlü (34.baskı), TDV Yay., Ankara. 

Cevherî, Ġsmail b. Hammad, (1990), Sıhah (Tâcu’l-Luga), thk. Abdulgafur Attar, Dâr‟u-

l-Ġlm li‟l-Melayin, Beyrut. 



 

77 

Cürcânî, Ali b. Muhammed es-Seyid eĢ-ġerif, (2004), Mucemü’t-Târifât, thk. 

Muhammed Sıddık MinĢavî, Dârü‟l-Fazile, Kâhire. 

Çiçek, M. Halil, (2016), MüĢkilü’l Kur’ân’ı Yeniden Değerlendirmek, Beyan Yay., 

Ġstanbul. 

Demirci, Muhsin, (2015), Tefsir Terimleri Sözlüğü, MÜĠFAV Yay., Ġstanbul. 

----------, Muhsin, (2021), Tefsir Usûlü (94.baskı), MÜĠFAV Yay., Ġstanbul. 

----------, Muhsin, (2021), Tefsir Tarihi (75. Baskı), MĠFAV Yay., Ġstanbul. 

Dinler, Murat, (2018), MüĢkilü‟l-Kur‟ân, FSM Ġlmî AraĢtırmalar Ġnsan ve Toplum 

Bilimleri Dergisi,(11), 315-356. doi: 10.16947/fsmia.437805. 

-------, Murat, (2018) Ebussuûd Tefsirinde MüĢkilü‟l- Kur‟ân, [YayımlanmamıĢ 

Doktora Tezi], Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

En-Nedîm, Ebu‟l-Ferec Muhammed b.Ġshak, (2019), el-Fihrist, çev. Ramazan ġeĢen, 

yek., Ġstanbul. 

El-Endelüsi, Ebû Hayyân Muhammed b.Yusuf, (1993), el-Bahru’l-Muhîd, thk. Adil 

Ahmed Abdü‟l-Mevcûd vd., Dâru‟l-Kütübi‟l-Ġlmiyye, Beyrut. 

Es-Sâbûnî, Muhammed Ali, (2017), Safvetü’t-Tefâsir, (14.baskı), El-Mektebetü‟t-

Tevfikiye, Mekke. 

Halil AltuntaĢ ve Muzaffer ġahin, (2011), Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Kur’ân-ı Kerim 

Meali (12.baskı), DĠB yay. Ankara. 

Halil b. Ahmed, (1999), Kitâb’ül-Ayn, thk. Abdulhamid Hindavi, Dar‟ü-l-Kütübi‟l-

Ġlmiyye, Beyrut. 

Hallaf, Abdulvehhab, (2012), Ġlmu Usûl’ül-Fıkh, thk. Muhammed Ebu‟l-Hayr Seyyid, 

Müessesetü Risaleti NaĢirun, Beyrut. 

Havuz, Hasan Hüseyin, (2013), ÇağdaĢ MüĢkilü‟l-Kur‟ân (Muhammed Esed Örneği), 

[YayınlanmamıĢYüksek Lisans Tezi], Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Ġmare, Muhammed, (1988), Resâilü’l-Adl ve’t-Tevhid (2.baskı), Daru‟Ģ-ġuruk, Kahire. 

Ġbn Abdülber, Ebu Yusuf b. Abdullah en-Nemerî, (2002), el-Ġstiâb fi Ma‘rifeti’l-Eshâb, 

thk. Adil MürĢid, Dâru‟l-Âlam, Amman. 



 

78 

Ġbn Cüzey, Ebü‟l-Kasım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kelbî el-Gırnâtî, 

(2012), et-Teshîl li-Ulûmi’t-Tenzîl, el-Muntada el-Ġslamî, yy. 

Ġbn Manzur, Ebü‟l- Fazl Muhammed b. Mükerrem el-Ensâri, (1405), Lisânü’l-Arab, 

Edeb‟ül- Havza, Kum. 

Ġsfehani, Huseyin b.Muhammed Râgıp, (trs), Müfradat fi Gâribi’l-Kur’ân, Mektebetü 

Nezar Mustafa el-Benân, yy. 

Karaman, Hayrettin., Çağırıcı, Mustafa., Dönmez, Ġbrahim Kâfi., GümüĢ, Sadrettin., 

(2020), Kur’an Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, DĠB Yay., Ankara. 

Konevî, Isamüddin Ġsmail b. Muhammed, (2001), HaĢiyetü’l- Konevî Ale Tefsiri’l- 

Ġmami’l- Beyzâvî, Darü‟l- Kütübü‟l- Ġlmiye, Beyrut. 

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü‟l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn, (1981), 

Mefâtihu’l-Ğayb, Dârü‟l-Fikr, Beyrut. 

Özaktan, Fatih, (2017), Kur’ân’ın AnlaĢılmasında Siyerin Rolü, Marmara Akademi 

Yay., Ġstanbul.  

Özen, ġükrü, (2000), “Ġhtilâf” DĠA, C. 21, ss. 565-568, TDV Yay., Ġstanbul. 

Suyûtî, Celâlüddin Abdurrahman, (1982), et-Tahbîr fi Ġlmi’t-Tefsîr, thk.Fethi 

Abdulkadir Ferid, Dâru‟l-Ulûm, Riyad. 

-------, Celâlüddin Abdurrahman, (2008), el-Ġtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, thk.ġuayb 

Arnavut, Müessesetü Risale NaĢirûn, Beyrut. 

ġaban, Zekiyyüddin, (1971), Usûlu’l-Fıkhı’l-Ġslâmî, Dâru‟l-Kütüb, Beyrut. 

ġeyhzâde, Muhammed b. Musluhiddîn Mustafa, (1998), HaĢiye ġeyhzâde Ale Tefsi’i 

Kâdı’l- Beyzâvî, Hakikat Kitabevi, Ġstanbul. 

ġinkîtî, Muhammed Emin, (h.1426), Def‘u Îhâmi’l-Iztırâb ‘an Âyâti’l-Kitâb, Dâr‟ü 

Ġlmi‟l-Fevâid, Mekke. 

Taberi, Ebu Cafer Muhammed b.Cerir, (2001), Camiu’l- Beyan an Te’vili Ayi’l-Kur’an, 

thk. Abdullah b. Abdu‟l- Muhsin et-Turki, Hicr yayınevi,  Kahire. 

Yalınkılıç, Mehmet, (2020), Tefsirde MüĢkil âyetler-Hak Dini Kur’ân Dili Özelinde-, 

Samer Yay., KahramanmaraĢ. 

Yavuz, Yusuf ġevki, (1992), “Beyzâvî” DĠA, C. 6, ss. 100-103, TDV Yay., Ġstanbul. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi, (1992), Hak Dini Kuran Dili, Sad. Ġsmail Karaçam., 

Emin IĢık., Nusrettin Bolelli., Abdullah Yücel., Hikmet NeĢriyat, Ġstanbul. 



 

79 

Yerinde, Âdem, (2006), “MüĢkilü‟l-Kur‟ân” DĠA, C. 32, ss. 164-167, TDV Yay., 

Ġstanbul. 

----------, Âdem, (2007), Ġlk BakıĢta ÇeliĢki Görünümü Veren MüĢkil Âyetler ve 

Etrafında oluĢan Bilimsel Edebiyat, Sakarya Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi,(16), s.29-61. 

ZemahĢerî, Carullah Ebu Kasım Muhammed b. Ömer, (1998), El-KeĢĢâf ʿan Hakaʾikı 

Gavâmizi’t-Tenzîl ve ʿUyûni’l-Ekâvîl fî Vücûhi’t-Teʾvîl, thk. Adil Ahmed 

Abdulmevcûd ve Ali Muhammed el-Muavviz, Mektebetü‟l-Abîkân, Riyâd. 

ZerkeĢi, Bedruddin Muhammed b.Abdullah, (1957), el-Burhân fi ‘Ulûmi’l-Kur’an, thk. 

Muhammed Ebu‟l-Fazl Ġbrahim, Mektebetü Dârü‟t-Türas, Kahire. 

  



 

80 

ÖZ GEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler  : 

 

Adı ve Soyadı    : Ġbrahim ATAY 
 

 

 Eğitim Durumu  : 

 

Lisans Öğrenimi   : Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 
 

 

Yabancı Dil ve Düzeyi :   

Arapça     : Orta 

Ġngilizce    : Orta 

 

 

İş Deneyimi   :  

Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı-Ġmam Hatip 


