
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 
JOHN LOCKE’UN SİYASET FELSEFESİ ÜZERİNE BİR 

İNCELEME 

 
Hazırlayan 

Gamze KAYA 

 
Danışman 

Doç. Dr. Serdar SAYGILI 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 
Temmuz 2023, KAYSERİ 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 
JOHN LOCKE’UN SİYASET FELSEFESİ ÜZERİNE BİR 

İNCELEME 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 
Hazırlayan 

Gamze KAYA 

 
Danışman 

Doç. Dr. Serdar SAYGILI 

 
Temmuz 2023, KAYSERİ 

 

 



 

 

i 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyaller ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve 

referans gösterdiğimi belirtirim.  

 

                                                                                                        

                                                                                                       Gamze KAYA 

                                                                                        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ii 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

Anabilim Dalı : Felsefe  

Program Adı : Yüksek Lisans 

Tez Başlığı    : John Locke’un Siyaset Felsefesi Üzerine Bir İnceleme 

 

 Yukarıda bilgileri verilen tez çalışmasının a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç 

kısımlarından oluşan (Kapak, Önsöz, Özet, İçindekiler ve Kaynakça hariç) toplam 103 

sayfalık kısmına ilişkin 10/07/2023 tarihinde Turnitin intihal programından aşağıda 

belirtilen filtreleme uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna göre tezin benzerlik 

oranı: % 11’ dır. 

 Filtrelemeye alıntılar dâhil edilmiştir. Filtrelemede yedi (7) kelimeden daha az 

örtüşme içeren metin kısımları hariç tutulmuştur. 

 Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez İntihal Raporu Uygulama 

Esaslarını inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik oranlarına 

göre tez çalışmasının herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit edilmesi 

durumunda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş 

olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

 Gereğini bilgilerinize arz ederim.  11/07/2023   

 

 

Danışman: Doç. Dr. Serdar SAYGILI                 Öğrenci: Gamze KAYA 

    

 



 

 

iii 

 

KILAVUZA UYGUNLUK 

  

‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesi Üzerine Bir İnceleme başlıklı Yüksek 

Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Lisansüstü Tez Yazım 

Kılavuzuna uygun olarak hazırlanmıştır.   

 

 

Hazırlayan                 Danışman 

Gamze KAYA         Doç. Dr. Serdar SAYGILI 

 

 

 

 

Felsefe Bölümü ABD Başkanı 

Prof. Dr. Arslan TOPAKKAYA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

iv 

 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI 

 

Doç. Dr. Serdar SAYGILI danışmanlığında Gamze KAYA tarafından 

hazırlanan “John Locke’un Siyaset Felsefesi Üzerine Bir İnceleme” adlı bu çalışma 

jürimiz tarafından Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe Dalı’nda 

Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir.  

 

03/07/2023 

 

 

JÜRİ: 

Danışman    : Doç Dr. Serdar SAYGILI                              İmza 

 

Üye             : Dr. Öğr. Üyesi Murat BAHADIR                 İmza 

 

Üye             : Dr. Öğr. Üyesi Evren Erman RUTLİ    İmza 

 

 

 

ONAY: 

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulu'nun .... /..../...... tarih ve  ........ sayılı kararı  

ile onaylanmıştır. 

 

                                                                                                      ....... /........../ ........... 

  Prof. Dr. Atabey 

KILIÇ Enstitü Müdürü 



 

 

v 

 

ÖN SÖZ 

Çalışma süreci boyunca bilgi, tecrübe ve yorumları ile yoluma ışık tutan, bana 

her daim sabır ve anlayışla yaklaşan değerli danışmanım Doç. Dr. Serdar SAYGILI ’ya 

teşekkür ederim. Ayrıca lisans ve yüksek lisans öğrenimim sırasında kendisinden ders 

aldığım sayın bölüm başkanım Prof. Dr. Aslan TOPAKKAYA’ ya ve diğer bölüm 

hocalarıma, eğitim hayatıma her zaman yürekten destek veren, maddi-manevi 

yardımlarını esirgemeyen annem Şefiye KAYA, babam Recep KAYA ve kardeşlerim 

Hüseyin KAYA, Arda KAYA’ ya teşekkür ederim. Son olarak, ‘‘Ben sana 

güveniyorum, inanıyorum başaracaksın.’’ sözleri ile motive olmamı sağlayan 

arkadaşlarım Fatma BEYAZGEYİK, Halil YILMAZ ve manevi ablam Aylin 

CEYLAN’ a teşekkürü borç bilirim.        

                                                                                                                        

  Gamze KAYA, Kayseri, 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vi 

 

JOHN LOCKE’UN SİYASET FELSEFESİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 

Gamze KAYA 

 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yüksek Lisans Tezi, Haziran 2023 

Danışman: Doç. Dr. Serdar SAYGILI 

 

ÖZET 

 

John Locke’un Siyaset Felsefesi Üzerine Bir İnceleme isimli çalışmanın amacı, 

siyaset felsefesi alanında ele alınan temel kavram ve problemleri belirleyerek John 

Locke’un yaşadığı dönemde bu problemler çerçevesinde ileri sürdüğü siyaset anlayışını 

farklı açılardan ortaya koymaya çalışmaktır.     

Çalışma giriş ve iki ana bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında, siyaset 

felsefesinin tanımı ve konusu hakkında genel bilgiler verilerek John Locke’un siyaset 

felsefesine ilişkin görüşlerinin hareket noktası açıklanmaya çalışılmıştır. Birinci 

bölümde, siyaset felsefesinin konusu, amacı, önemi, genel kavram ve problemleri ele 

alınarak Locke’un siyaset felsefesiyle bağlantılarına değinilmeye çalışılmıştır. İkinci 

bölümde, Locke’un siyaset felsefesinin ana hatlarını oluşturan insan doğası, doğa 

durumu ve doğa yasası, mülkiyet hakkı, kölelik, toplumsal düzene geçişin nedenleri, 

toplum sözleşmesi, devlet anlayışı, kuvvetler ayrılığı ilkesi ve direnme hakkı kavramları 

ile ilgili fikirleri tartışılmaya çalışılmıştır. 

 Sonuçta ise çalışma ile ilgili genel bir değerlendirme yapılarak Locke’un siyaset 

felsefesine olan katkıları eleştirel perspektiften tartışılmaya gayret edilmiştir.   

Anahtar Kavramlar: John Locke, Doğa Durumu, Mülkiyet Hakkı, Toplumsal 

Sözleşme, Siyaset Felsefesi 

 

 

 

 

 

 



 

 

vii 

 

A STUDY ON JOHN LOCKE’S POLITICAL PHILOSOPHY 

 

Gamze KAYA 

 

Erciyes University, Graduate School of Social Sciences Institute  

Master’s Thesis, July 2023 

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Serdar SAYGILI     

 

ABSTRACT 
 

 The aim of the study is to indentify the main problems in the field of political 

philosophy and to the present the solution proposals developed by John Locke for these 

problems to the reader.  

 The study consists of an introduction and two main parts.In the introduction part, 

the starting point of John Locke’s views on political philosophy has been tried to be 

explained by giving information about the definition and subject of political philosophy. 

In the second part, Locke’s ideas about human nature, state of nature and nature law, 

Property right, slavery, the reasons for the transition to social order, social Contract, 

Understanding of the state, the principle of seperation of powers, and the right to resist, 

which constitute the main lines of his political philosophy, have been tried to be 

discussed.  

 As a result, Locke’s contributions to political philosophy were tried to be 

expressed by making a general evaluation about the study. 

Keywords: John Locke, State of Nature, Property Rights, Social Contract, Political 

Philosophy 

 

  

 

 

 

 

 



 

 

viii 

 

İÇİNDEKİLER 

JOHN LOCKE’UN SİYASET FELSEFESİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 

  

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK .................................................................................... i 

KILAVUZA UYGUNLUK ............................................................................................. iii 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI ................................................................................... iv 

ÖN SÖZ .............................................................................................................................v 

ÖZET ............................................................................................................................... vi 

ABSTRACT ................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. viii 

KISALTMALAR LİSTESİ ............................................................................................. xi 

GİRİŞ .................................................................................................................................1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SİYASET FELSEFESİNİN TEMEL KAVRAM VE PROBLEMLERİ 

1.1. Siyaset Nedir? ...................................................................................................... 14 

1.2. Siyaset Felsefesi Nedir? ...................................................................................... 15 

1.3. Siyaset Felsefesinin Konusu Nedir? .................................................................... 17 

1.4. Siyaset Felsefesinin Amacı Nedir? ...................................................................... 19 

1.5. Siyaset Felsefesinin Önemi Nedir?...................................................................... 22 

1.6. Siyaset Felsefesinin Temel Kavramları ............................................................... 23 

1.6.1. Birey ............................................................................................................. 23 

1.6.2. Toplum ......................................................................................................... 25 

1.6.3. Devlet ........................................................................................................... 26 

1.6.4. Adalet ........................................................................................................... 28 

1.6.5. Eşitlik ............................................................................................................ 29 

1.6.6. Özgürlük ....................................................................................................... 30 

1.6.7. İnsan Hakları ................................................................................................ 32 



 

 

ix 

 

1.7. Siyaset Felsefesinin Temel Problemleri .............................................................. 34 

1.7.1. Devlet Nedir? ................................................................................................ 34 

1.7.2. İktidar Nedir? ................................................................................................ 36 

1.7.3. Meşruiyet Nedir? .......................................................................................... 38 

1.7.4. Devlet ve Egemenlik .................................................................................... 39 

1.7.5. Devlet ve Sivil Toplum ................................................................................ 41 

1.7.6. Devletin Yönetim Biçimleri ......................................................................... 43 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

JOHN LOCKE’UN SİYASET FELSEFESİ 

2.1. Liberalizm Kavramı ............................................................................................. 47 

2.2. Klasik Liberalizm ................................................................................................ 50 

2.2.1. Klasik Liberalizmin Temel İlkeleri .............................................................. 54 

2.2.1.1. Bireycilik ............................................................................................... 54 

2.2.1.2. Özgürlük ................................................................................................ 58 

2.2.1.3. Kendiliğinden Doğan Düzen ve Piyasa Ekonomisi ............................... 63 

2.2.1.4. Hukukun Hâkimiyeti ve Sınırlı Devlet .................................................. 66 

2.3. John Locke’un Liberalizm Anlayışı .................................................................... 71 

2.3.1. İnsan Doğası ................................................................................................. 71 

2.3.2. Doğa Durumu ve Doğa Yasası ..................................................................... 74 

2.3.3. Kölelik Üzerine ............................................................................................ 79 

2.3.4. Mülkiyet Hakkı ............................................................................................. 82 

2.3.4.1. Emek ...................................................................................................... 87 

2.3.4.2. Mülk Edinmenin Sınırları ...................................................................... 90 

2.3.5. Doğa Durumundan Toplumsal Düzene Geçişin Nedenleri ...................................93 

2.3.6. Toplum Sözleşmesi ...............................................................................................97 

2.3.7. Devlet Anlayışı ........................................................................................... 101 

2.3.8. Kuvvetler Ayrılığı ...................................................................................... 105 

2.3.8.1. Yasama ................................................................................................ 105 



 

 

x 

 

2.3.8.2. Yürütme ............................................................................................... 108 

2.3.8.3 Federatif Güç ........................................................................................ 110 

2.3.9. Direnme ve İhtilal Hakkı ............................................................................ 112 

 

SONUÇ .........................................................................................................................115 

KAYNAKÇA................................................................................................................121 

 

 

 

 

  



 

 

xi 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

ABD : Anabilim Dalı 

BAP : Bilimsel Araştırma Projeleri  

Bkz : Bakınız  

Çev.  : Çeviren  

ERÜ : Erciyes Üniversitesi  

SBE : Sosyal Bilimler Enstitüsü  

TDK : Türk Dil Kurumu  

YÖK : Yükseköğretim Kurumu 

 



 

 

 

 

GİRİŞ 

Siyaset alanı hem çıkar uğruna çatışan bireylerin anlaşmazlıklarını hem de ortak 

şekilde hareket etmek amacıyla oluşturulan toplumsal kuralları içerisinde 

barındırmaktadır.  Farklı düşünce yapısına sahip olan tüm bireyler için çatışma 

kaçınılmaz bir son oluşturmaktadır. Öte yandan, bireylerde bulunan toplumsal yaşam 

kurma eğilimi başkaları ile beraber hareket etme gereksinimini meydana getirmektedir. 

Bu yüzden siyaset kavramı temelde çatışma ve işbirliği olguları üzerinden 

tanımlanmaktadır.1 Bahsi edilen iki olgu göz önüne alındığında, siyaset kavramının 

genel olarak bireylerin düşünce ve yapıp ettikleri arasındaki ilişki sonucu ortaya çıktığı 

söylenebilir. Siyaset kavramı sadece insanların düşündükleri ile yaptıkları arasındaki 

ilişkiyi konu edinmekle kalmamış zaman ilerledikçe felsefenin de ilgi alanına dâhil 

olmuştur. Siyaset ile felsefenin etkileşimi sonucunda yeni bir disiplin olarak görülen 

siyaset felsefesi ortaya çıkmıştır. Eski Yunan’dan itibaren kendini gösterme imkânı 

bulan siyaset felsefesi genel olarak bireyi, bireyin toplumsal düzen içerisindeki yerini ve 

bireyle siyasal otorite arasındaki ilişkiyi ele alan felsefenin alt disiplinlerinden birisidir. 

Siyaset felsefesine ‘daha iyi’ kavramı rehberlik eder. Bu sebepledir ki, siyaset felsefesi 

mevcut yapı ile ilgilenmekten ziyade olması gerekeni araştırır.2 Dolayısıyla kolektif 

hayat içerisinde oluşmuş veya oluşabilecek sorunlara çözüm önerileri geliştirerek ideal 

toplumsal düzeni bulmaya çalışır. 

    Siyaset felsefesinin konusunu birtakım sorulardan yola çıkarak belirlemek 

mümkündür. Bahsi edilen soruların başında ‘İyi toplumsal yaşam nedir?’, ‘İyi bir 

siyasal düzen nasıl oluşturulur?’, ‘En iyi yönetim biçimi hangisidir?’ gelmektedir. 

Felsefe tarihi içerisinde iyi arayışı içerisinde olan birbirinden farklı yaklaşımlar yer 

                                                 
1  Andrew Heywood, Siyaset çev. Nasuh Uslu (Ankara: Felix Kitap, 2022), 29. 
2  Ahmet Cevizci, Felsefeye Giriş ( Bursa: Sentez Yayıncılık, 2007), 179-180. 



 

 

2 

 

almaktadır. Bunlardan birisi liberalizmdir. Liberalizm, özünde bireyi barındıran siyasi 

bir ideolojidir. Siyasi iyinin tam olarak bilinemeyeceğini kanaatinde olan liberalizm 

aynı zamanda iyi bir siyasi düzen arayışının çözümlenemez olduğunu öne sürmüştür. 

Bu durumda liberalizme göre yapılması gereken bireysel özgürlüğe odaklanmaktır. 

Çünkü bireyler özgürce yaşayıp, kendi istekleri doğrultusunda seçimler yapabildikleri 

sürece iyi bir toplumsal düzen sağlanabilir. Liberal anlayışa göre, her birey kendi kişisel 

çıkarları için yaşamaktadır. Bu doğrultuda hareket eden birey özgür bırakılmalıdır. 

Başka bir deyişle, bireyin yaşam şekline, kişisel seçimlerine müdahale edilmemelidir. 

Bireye verilen özgürlük aynı zamanda başka kişilerin yaşamlarına da müdahalesizliği 

içermektedir. Bu açıdan liberaller açısından önemli olan her bireyin bir diğerine karşı 

saygı göstererek yaşamını sürdürebileceği bir yol bulmaktır. O halde, çatışmaların 

önüne geçilerek toplumsal düzen içerisinde yaşayan herhangi birine zarar verilmesinin 

de engellenmesi gerekmektedir. Söylenenlerden anlaşılacağı üzere, siyaset felsefesini 

ele aldığı ‘iyi bir toplumsal düzen nedir?’ sorusuna liberalizmin cevabı toplumsal 

barışın sağlanması olmuştur.3   

Liberalizm söz konusu olduğunda ilk akla gelen isimlerin başında John Locke 

yer almaktadır. Locke, siyaset ile ilgili görüşlerinin tamamını ‘Yönetim Üzerine İki 

İnceleme’ adlı eserinde toplamıştır. Birinci İnceleme ve İkinci İnceleme şeklinde iki 

ayrı bölüm olarak yazılmıştır. Birinci İnceleme’de Locke, yöneticilerin ilahi kökenli 

sorgulanamaz nitelikte bir güce sahip olduklarını iddia eden Robert Filmer(d.1588-

ö.1653)’in görüşlerini ele alarak eleştirmiştir. İkinci İnceleme’de ise kendi siyasi 

görüşlerini temellendirerek mutlakîyetçiliğe karşı bir geliştirmeye çalışmıştır.4 Locke, 

bireyciliğin ağır bastığı klasik liberal görüş içerisinde yer almaktadır.  Klasik görüşte 

genel olarak bireye müdahalesizliği ifade eden negatif özgürlük anlayışı 

benimsenmiştir.  Ayrıca üst kuvvet olan devlet hem gerekli hem de kötü bir kurum 

olarak tanımlanmaktadır. Devletin varlığı toplumsal alandaki düzenin sağlanabilmesi, 

doğal hakların korunabilmesi ve toplumsal sözleşmenin uygulanabilmesi açısından 

gerekli görülmüştür. Ancak bireysel özgürlüğü kısıtlama ve doğal hakları ihlal etme 

potansiyelini taşıması nedeniyle kötü olarak nitelendirilmiştir. Bu bakımdan liberal 

                                                 
3  Derda Küçükalp, ‘‘Klasik ve Modern Siyaset Felsefesi’’, Çalışma ve Toplum 1/76 (2023), 88.  
4  Atilla Yayla, Siyaset Teorisine Giriş (İstanbul: Kesit Yayınları, 2014), 38. 



 

 

3 

 

görüşe göre devlet, yetkileri sınırlandırıldığı sürece toplumsal fayda sağlayabilir.5 Tüm 

ifade edilenler aslında Locke’un siyaset felsefesinin özünü yansıtmaktadır. 

  Bu çalışmada genel olarak siyaset felsefesinin ele aldığı kavram ve problemler 

izah edilecek. Ardından John Locke’un siyaset felsefesi ile ilgili görüşleri açıklanarak 

siyaset alanında yapmış olduğu katkılar, yenilikler ve getirmiş olduğu eleştiriler ifade 

edilmeye çalışılacaktır. 

A. John Locke’un Hayatı ve Yetiştiği Ortam 

İngiltere’nin önde gelen filozoflarından birisi olan Locke, 29 Ağustos 1632’de 

Somerset’de Protestan bir ailenin ilk çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Locke’un 

yaşamının ilk yıllarına dair çok fazla bilgi bulunmamaktadır. On dört aşına geldiği 

zaman Londra’da bulunan Westminster School’a kabul edilmiştir. Burada Latince, 

Grekçe, İbranice ve Arapça gibi klasik dilleri öğrenmiştir.6 Westminster School’daki 

başarısı sayesinde üniversite öğrenimi gördüğü Oxford-Christ Church’e özel öğrenci 

olarak seçilmiştir. 1656 yılında Christ Church’teki öğrenimini tamamlayarak edebiyat 

fakültesini bitirmiştir. Dört yıllık bir öğrenimin ardından 1658 yılında master 

çalışmalarını tamamlamıştır. Ayrıca burada hem tıp hem de doğa bilimleri ile 

ilgilenmiştir.7  

Locke, Tıp alanında edindiği bilgiler sayesinde 1666 yılında Lord Anthony 

Ashley Cooper 8 ile tanışmıştır. Bu tanışmanın ardından Lord Cooper, Locke’u özel 

hekimi olması için Londra’ya davet etmiştir. Londra’ya gelişinin ardından Lord’un 

tehlikeli bir karaciğer operasyonunda onun hayatını kurtarmış ve bu sayede Lord’a özel 

sekreter ve danışman olarak atanmıştır.9 Cooper’ın siyaset alanındaki başarılar 

neticesinde önemli bir yer edinip başkan olmasıyla beraber özel danışmanı olarak görev 

                                                 
5  Heywood, Siyaset, 67-70. 
6  Hüseyin Arslan, ‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir Deneme’’, Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 17 (2013): 184.  
7  Elif Yeşim Ünaldı, ‘‘Liberalizm Düşüncesinin Temeli Olarak John Locke’da Devlet Fikri’’, 

(Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2002), 2-4. 
8  İngiltere’de on sekizinci yüzyıl düşüncesinde özellikle de ahlak alanında önemli bir etkisi olan ve 

İngiliz Platoncu geleneğinin son temsilcisi olarak kabul edilen Shaftesbury’nin üçüncü lordu 

Anthony Ashley Cooper (1671-1713), ahlak duygusu kuramı ile etikteki duygucu okulun kurucusu 

olarak kabul edilir. Mehmet Akif Altunışık, ‘‘Shaftesbury’de Ahlakın Temeli: Ahlak Duygusu’’, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 48 (2020): 338 Ayrıca bkz.     
9  Neşet Toku, John Locke ve Siyaset Felsefesi (Ankara: Liberte Yayınları, 2003), 21-22.  



 

 

4 

 

yapan Locke’un da bu alanda görev alması mümkün hâle gelmiştir. Locke, bir yandan 

siyasi alandaki görevlerini yerine getirirken diğer yandan da tıp alanındaki çalışmalarına 

devam etmiştir.10 1675 yılında tıp diplomasını alan Locke, siyasi alanda yürüttüğü 

görevlerden geri çekilmek için astım hastalığını öne sürerek Fransa’ya gitmiştir. 

Fransa’da geçirdiği dört yıl boyunca Descartes, Malbranche gibi düşünürlerin 

görüşlerini incelemiş ve kendi felsefesinin temellerini atmıştır.11  

Dört yıllık aranın ardından 1679 yılında Fransa’dan İngiltere’ye dönen Locke, 

kendisini siyasi bir karmaşanın içerisinde bulmuştur. Danışmanlığını yaptığı 

Shaftesbury Kont’u 1681’de iktidardan düşerek vatana ihanetle yargılanmıştır. Kont 

vatana ihanet suçundan aklanmasına rağmen yine de bu suçlamalardan sonra hayatından 

endişe ederek Hollanda’ya kaçmak zorunda kalmıştır. Lord’a olan yakınlığı sebebiyle 

Locke da aynı endişelere kapılarak 1683’te Hollanda’ya kaçmıştır. Hollanda’ya 

kaçmasının ardından suçlu durumuna düşen Locke’un, İngiltere’deki tüm görevlerine 

son verilmiştir. Hem görevlerinden azledilen hem de suçlu olarak Hollanda’ya sığınan 

Locke, burada altı yıl yaşamış ve Fransa’da felsefi temellerini attığı eserlerini 

olgunlaştırarak önemli eserler kaleme almıştır.12 Oronien Dükü’nün sürgünler için af 

ilan etmesinin ardından 1689 yılında tekrar İngiltere’ye dönmüştür. Sürgün yıllarında 

kaleme alığı eserlerin hiçbiri o dönemlerde yayınlanmamıştır. Fakat sürgün yılları 

Locke’un İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme, Yönetim Üzerine İki İnceleme ve Hoşgörü 

Üzerine Bir Mektup adlı önemli üç eserine kaynaklık etmiştir. Locke İngiltere’ye 

döndükten sonra hükümet tarafından diplomatik bir göreve atanmasına rağmen bu 

görevi reddetmiştir. İki yıl süren politik aktivitelerinin ardından 1691 yılında Essex’de 

yaşamaya karar vermiştir.13   

Locke’un yaşamına genel olarak bakıldığında onun eğitim, din, zihnin işlevleri 

ve siyaset gibi değişik alanlarda eserler kaleme aldığı görülmektedir. Locke bu alanlar 

içerisinde genellikle siyaset ile ilgili görüşleriyle ön plana çıkmıştır. Siyaset alanı ile 

ilgili fikirler üretmesindeki en büyük etken aslında onun çeşitli siyasi olayların meydana 

geldiği bir dönemde dünyaya gelmiş olmasıdır. Siyaset felsefesini oluştururken 

                                                 
10  Arslan, ‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir Deneme’’, 185. 
11  Ünaldı, ‘‘Liberalizm Düşüncesinin Temeli Olarak John Locke’da Devlet Fikri’’, 2. 
12  Arslan, ‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir Deneme’’, 185. 
13  Neşet Toku, Siyaset Felsefesine Giriş (Konya: Çizgi Kitabevi, 2015), 200. 



 

 

5 

 

çoğunlukla doğa durumu, devletin yönetim şekli, temel bireysel haklar, toplum 

sözleşmesi ve benzeri kavramlar üzerinde yoğunlaşmıştır.14  

Locke siyaset felsefesine doğa durumu olarak ifade ettiği tabii durumun 

bozulabileceği fikrinden hareketle başlamıştır. Çıkabilecek herhangi bir adaletsizlik 

karşısında orta yolu bulması açısından tarafsız bir yargıç olması gerektiğini 

savunmuştur. Locke’un siyaset ile ilgili görüşlerinin şekillenmesinde Thomas Hobbes 

(d.1588-ö.1679) büyük ölçüde etkili olmuştur. Hobbes’un öne sürdüğü toplum 

sözleşmesi ile ilgili fikirlerini Locke benimsemiştir. Bu yüzden, bireylerin kendi 

aralarında bir sözleşme yaparak devletin kurulması fikrini önermiştir. Hobbes’un siyaset 

ile ilgili düşüncelerine bakıldığında bireyler arasında yapılan sözleşmenin kral için 

hiçbir bağlayıcılığı olmadığını ve siyasi otoritenin bireylerin üzerinde güç olduğunu 

savunduğu görülmektedir. Her ne kadar Locke Hobbes’un görüşlerinden etkilenmiş olsa 

da bu noktada Hobbes’tan farklı düşünmektedir.15 Hobbes’un savunduğu mutlakiyetçi16 

yönetim anlayışına karşı çıkan Locke, bu düşüncenin karşısına kuvvetler ayrılığı fikrini 

koymuştur. Toplum için uygun olan yönetim şeklinin hoşgörüye dayanan demokrasi 

olduğunu öne sürmüştür. Locke’un savunduğu bu fikirler onu genel olarak liberal 

öğretinin öncüsü haline getirmiştir.17 Ancak yakalandığı astım ve bronşit rahatsızlığı 

1700 yılından sonra iyice artmış ve çalışmalarını sekteye uğratmıştır. Bunun üzerine, 

kendini politik meselelerden bütünüyle soyutlayarak 28 Ekim 1704’te sonlanacak olan 

ömrünün geri kalanını dini incelemeler ve meditasyonlar için harcamıştır.18  

B. John Locke’un Eserleri  

Yaşadığı dönem itibariyle üretken bir filozof olan John Locke, literatüre başta 

kitapları olmak üzere makale ve söyleşileriyle önemli katkılar sağlamıştır. Burada 

Locke’un yazmış olduğu başlıca eserleriyle ilgili olarak değerlendirmelerde 

bulunulacaktır.   

                                                 
14  Arslan, ‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir Deneme’’, 182. 
15  Leon P. Baradat, Siyasi İdeolojiler Kökenleri ve Etkileri, çev. Abdurrahman Aydın (Ankara: Siyasal 

Kitabevi, 2012), 99.  
16  Mutlakiyetçilik, mutlak monarşi: bu sözcükler, gündelik dil çerçevesinde, kendi kişiliğine bağlı bir 

gücü elinde bulunduran kişinin bütün yetkileri elinde toplayarak hiçbir denetim söz konusu 

olmaksızın yönettiği rejimi belirtmede kullanılır. Philippe Raynaud ve Stephane Rials, Siyaset 

Felsefesi Sözlüğü, çev. İsmail Yerguz vd. (İstanbul: İletişim Yayınları, 2003), 609.   
17  Arslan, ‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir Deneme’’, 182. 
18  Toku, John Locke ve Siyaset Felsefesi, 32. 



 

 

6 

 

Türkçe’ye Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler (Essays on the Law of Nature) 

olarak çevrilen bu kitap, 1663-64 yıllarında Latince olarak kaleme almıştır. Ancak 

Locke hayattayken yayınlanmamıştır.19 Eserin yayınlanması 1954 yılında 

gerçekleşmiştir. Kitap sekiz ayrı bölümden oluşmaktadır. Her bölümde farklı bir iddia 

kanıtlanmaya çalışılmıştır. Kitabın konusu tabiattaki neden-sonuç ilişkisini 

içermemektedir. Bundan ziyade Locke eserde temel olarak bireyi ele almaktadır. O 

bireyi ahlaklı bir varlık olarak tanımlamaktadır. Bu açıdan eser bireyin ahlaki ödev ve 

sorumluluklarını yerine getirmede yol gösterici bir niteliğe sahiptir.20‘‘Kitap, özellikle 

insanın ahlaki ödev ve yükümlülüklerinin kaynağını tabiat kanununda arayan ve ona 

dayandıran bir tür ahlak felsefesi olarak yorumlanabilir.’’21 Eserde geçen tabiat kanunu 

kavramı üstün iradenin emredici bir buyruğu olarak tanımlanmaktadır. Herkesi 

bağlayıcı niteliğe sahip olan tabiat kanunu, neyin yapılması veya yapılmaması gerektiği 

konusunda tüm bireyleri yönlendirmekle yükümlüdür. Locke’a göre, tabiat kanunu 

gelenek yolu ile öğrenilebilen bir şey değildir. Çünkü tabiat kanunu her yerde bir ve 

aynı olmasına karşın gelenek, toplumdan topluma değişkenlik göstermektedir. Bu 

yüzden bireyler, tabiat kanunu sadece akıl ve duyu algısı vasıtası ile kavrayabilirler. 

Locke’a göre bu iki yeti birbirlerine hizmet ederek çalışmaktadır. Duyu yetisi aklın 

kullanacağı malzemeleri elde etmektedir. Akıl ise duyu yetisine bu konuda rehberlik 

etmektedir. Eğer iki yetiden herhangi biri olmazsa diğeri tek başına fayda 

sağlamayacaktır. Çünkü akıl olmadan insanlar, hayvanların ulaştıkları seviyeye güçlükle 

ulaşabilirler. Varlıkların bilgisine ulaşmayı sağlayan duyu yetisi olmadan zihin 

düşünmede kullanacağı bilgileri alamayacaktır. Duyu yetisi olmadan da zihin için 

gerekli olan bilgiler elde edilemeyecektir. Bu yüzden Locke aklın, duyu yetisi ile iş 

birliği içerisinde olması gerektiğini savunmuştur. Bahsi geçen tabiat kanunu insanlığın 

var oluşuyla başlamıştır. İnsanlığın yok olmasıyla da ortadan kalkacaktır. Bu kanun, 

sürekli bir güce ve evrenselliğe sahiptir. Dolayısıyla tabiat kanununun buyruklarına 

aykırı davranışlar sergilemek Locke için meşru olmayan şeyler yapmak anlamına 

gelmektedir. Tabiat kanunun sürekli ve bağlayıcı olması insanların her zaman bu 

kanunun buyruklarına boyun eğmesi gerektiği anlamına gelmemektedir. Bireyler, tabiat 

kanuna uygun davranışlar sergilemeyi durdurabilirler. Fakat tabiat kanuna aykırı 

                                                 
19  Ferhat Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza -John Locke İncelemesi- (İstanbul: Divan Kitap, 2020), 23. 
20  Muhsin Akbaş, ‘‘Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler’’, İslam Araştırmaları Dergisi 11 (2004): 177. 
21  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 23. 



 

 

7 

 

davranışlar sergilemek söz konusu değildir. Tabiat kanununun buyruklarına uymak 

zorunlu değildir. Ancak tabiat kanununun insanlar üzerinde bulunan bağlayıcı gücü 

süreklidir. Bu süreklilik hiçbir zaman kesintiye uğramaz. Locke’un tanımını yaptığı 

tabiat kanununun tüm insanları bağlayıcı gücü her yerde aynıdır. Ona göre eğer değişen 

bir şey varsa bu tabiat kanunu değil sadece yaşanılan hayatın şartlarıdır.22   

Locke’un basılı ilk eseri olan ve Türkçe’ye Hoşgörü Üzerine Bir Mektup (A 

Letter Concerning Toleration) olarak çevrilen bu kitabı, 1685 yılında Hollanda’da 

sürgün hayatı yaşadığı sırada kaleme almıştır. Locke eserinde, hoşgörünün niçin gerekli 

olduğunu savunmuş ve ayrıca dinsel hoşgörüsüzlüğü savunanlara karşı çıkmıştır. 

Locke’un dinsel hoşgörüyü savunarak bunu haklı kılan argümanlar öne sürdüğü bu 

kitap, doğru inanca ulaşmak ve onu bütün topluma hâkim kılmak amacıyla devletin 

zorlayıcı araçlarının kullanılabileceği iddiasında olan kişiler tarafından bir tehdit olarak 

görülmüştür. Bunun ardından Locke sırasıyla Hoşgörü Üzerine İkinci Mektup, Hoşgörü 

Üstüne Üçüncü Mektup ve Hoşgörü Üstüne Dördüncü Mektup şeklinde üç mektup daha 

yazmış fakat sonuncusunu ölümü nedeniyle tamamlayamamıştır. Dinsel hoşgörüsüzlüğü 

savunan kişilerce tehdit olarak nitelendirilen birinci eserinde, sonradan siyaset 

felsefesinin de temelini oluşturacak olan tabii hukuk ve sözleşme anlayışları yer 

almaktadır. Locke’un eserde öncelikle hedefi devletin hareket alanı ile dinin hareket 

alanını kesin şekilde birbirinden ayırmaktır. Devletin elinde bulunan zorlayıcı güç, 

inanç alanında hiçbir işe yaramamaktadır. Bireylerin özgürlüğü her şeyden önce 

gelmektedir. Bu yüzden siyasi otoritenin yani devletin, bireylerin özel alanına müdahale 

etme hakkı yoktur. Devlet ancak bireylerin rızası alınarak kurulduğu zaman meşru 

sayılmaktadır. Dolayısıyla yöneticinin, yönetilenlerin yaşam tarzları konusunda tarafsız 

kalmak gibi yükümlülüğü vardır. Görüldüğü üzere, Locke’un eserde ortaya koyduğu 

düşüncelerinin temelinde devletin tarafsızlığı ilkesi yer almaktadır. Bu ilke çerçevesinde 

kurulan devlet, toplum üyelerine karşı herhangi bir yaptırım uygulayamaz. Ayrıca 

devletin tarafsızlığı sadece dini alanda değil diğer alanlarda ve bireylerin tüm kişisel 

tercihlerinde de geçerlidir. Bu açıdan, devletin bireylere karşı veya bireyler arasında 

yapacağı herhangi bir ayrımcılık gayrimeşru olarak görülmektedir. Devletin temel 

görevi, koymuş olduğu kanunları tarafsız bir şekilde uygulamak ve bireylerin sahip 

                                                 
22  John Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, çev. İsmail Çetin (İstanbul: Paradigma Yayınları, 

1999), 19-78. 



 

 

8 

 

olduğu hakları güvence altına almaktır. Eğer herhangi bir kişi bu görevlerin yerine 

getirilmesi konusunda müdahalede bulunursa yönetici gücün o kişiyi yargılama ve 

cezalandırma hakkı mevcuttur. Devlette bulunan yaptırım gücü toplumun başka hiçbir 

üyesinde yoktur. Locke’a göre bu durumda bireylerin yapması gereken tek şey herkesin 

iyiliği için yönetici gücün kanunları gerektiği şekilde uygulamasına onay vermektir.23     

Two Treatises Of Goverment: İki ayrı incelemeden oluşan bu eser, Türkçe’ye 

Yönetim Üzerine İki İnceleme adıyla çevrilmiştir. Eserin birinci bölümünü The First 

Treatise of Goverment oluşturmaktadır. Birinci bölümde genel olarak Sir Robert 

Filmer’in görüşleri ele alınmıştır. Filmer tarafından kurulan Tanrı ile iktidar arasındaki 

bağa göre, baba otoritesine boyun eğmek siyasal bir yükümlülük olarak 

nitelendirilmiştir. Filmer bu düşüncesini diğer birçok düşünür gibi Kitabı Mukaddes’ten 

hareketle açıklamaya çalışmıştır. Kitabı Mukaddes’i kendi düşüncelerine paralel şekilde 

yorumlayarak Hz. Âdem’in ilk kral olarak tanımlamış, I. Charles’ın da İngiltere’yi 

yöneten büyük bir mirasçısı olduğunu öne sürmüştür. Çünkü toplumu yöneten kişiler 

Filmer’a göre, ilk insan ve mutlak monark olan Hz. Âdem’in varisleridir. Yöneticiler 

dışında kalan diğer insanların ise özgür doğmadıklarını aksine kral veya padişahın 

kölesi olduklarını savunmuştur. Filmer’ın düşüncelerine göre, bütün devletler tek 

kişinin egemen olduğu mutlak monarşi ile yönetilmelidir. Bu yüzden Filmer, mutlak 

monarşiyi temellendirmek amacıyla insanların doğal olarak özgür olmadıklarını ileri 

sürmüştür.  Fakat Locke bu düşüncenin aksini savunmuştur.24 Eserin ikinci kısmını 

oluşturan The Second Treastise of Civil Goverment, Türkçe’ye Yönetim Üzerine İkinci 

İnceleme olarak çevrilmiştir. Eserde Filmer’ın, Tanrı ile iktidar arasında kurduğu bağ 

sonucu ortaya çıkan yönetim ile ilgili düşünceleri Locke tarafından genel olarak 

çürütülmeye çalışılmıştır. Çünkü Locke’a göre siyasi iktidar, babanın çocukları ya da 

efendinin köleleri üzerinde kurmuş oldukları iktidarlardan tamamen farklıdır. Siyasi 

iktidarın temelinde toplum üyelerinin ortak çıkarları bulunmaktadır.25 Aslında Locke, 

Yönetim Üzerine İkinci İnceleme adlı eserini böyle bir siyasi iktidarın varlığını 

bireylere kabullendirmek amacıyla yazmıştır. Bu yüzden Locke İkinci İnceleme’ye 

başlarken hiç kimsenin diğerinden daha fazla hakka sahip olmadığı, herkesin özgürlük 

                                                 
23  John Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, çev. Melih Yürüşen (Ankara: Liberte Yayınları, 2017), 

15-36. 
24  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 203. 
25  Jean Didier, Monografi, çev. Atakan Altınörs (İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2019), 57.    



 

 

9 

 

ve eşitlik içerisinde yaşadığı bir doğa durumu varsayımından yola çıkarak başlamıştır.26 

Fakat daha sonra Locke’un temel aldığı bu varsayımsal durum birtakım sorunları da 

beraberinde getirmiştir. Locke’a göre ilk sorun, herkesin eşit ve özgür olduğu doğa 

durumundaki bireyler başkalarının saldırılarına daima açık konumda bulunmaktadırlar. 

İkinci sorun ise doğal halde bulunan herkes hüküm verme yetkisine sahip olduğu için 

oluşabilecek herhangi bir adaletsizliğe karşı ortak bir yargıcın varlığına ihtiyaç 

duyulmaktadır. Bu yüzden, insanlar doğa durumunda sahip oldukları hakların bir 

kısmını sözleşme yoluyla siyasi iktidara teslim etmişlerdir. Herkesin rıza göstererek 

haklarını devrettiği siyasi otoritenin tek amacı bireylerin sahip olduğu tüm doğal hakları 

korumaktır.27 Locke’a göre, bireylerin haklarının belli bir kısmını devrederek 

oluşturduğu siyasi otorite hiçbir zaman sınırsız güç ile donatılmamalıdır. Bunu yapmak 

siyasi otoritenin keyfi davranışlarına maruz kalmak anlamına gelmektedir. Siyasi 

otoritenin vermiş olduğu kararlarda öncelikli hedefi genelin çıkarını korumak olmalıdır. 

Bunun için de devletin yetki alanı genel olarak sınırlandırılmalıdır. Locke bu noktada 

kuvvetler ayrılığı olarak adlandırılan ilkeden bahsetmiştir. Bu ilke temelde yasama, 

yürütme ve yargı gücünün birbirlerinden ayrılması gerektiğini savunmaktadır. Yasama, 

yürütme ve yargı gücünün işlevleri birbirinden farklıdır. Yasa yapmakla görevli olan 

yasama en üstün güçtür. Fakat yasama gücünü elinde bulunduran kişi bu gücü istediği 

gibi kullanma hakkına sahip değildir. Yürütme gücü ise devleti dış milletlere karşı 

korumak ve diğer milletlerle kurulacak olan ilişkilerde devleti temsil etmekle görevlidir. 

Yargı gücü bahsi geçen yürütme gücünün üstünde yer almaktadır. Her ne kadar bu üç 

kuvvet devlet açısından büyük öneme sahip olsa da Locke için en üstün güç her zaman 

halkın gücüdür. Locke, yürütme gücü ile yasama gücü arasında çıkan herhangi bir 

çatışma esnasında halka elinde bulundurduğu güç ile müdahalede bulunma hakkı 

tanımıştır. Ayrıca yönetici ile temsilciler arasındaki bir zıtlaşma durumlarına karşılık 

önlem olarak da halk direniş hakkına sahiptir. Fakat bu direniş isyan ya da bir 

başkaldırıyı ifade etmemektedir. Aksine ortak çıkarları yeniden düzenlemek adına atılan 

bir adımdır. Locke’un ortaya koymuş olduğu siyaset teorisi genellikle Hobbes’a tepki 

olarak yorumlanmaktadır. Siyaset teorisinin temelinde yer alan doğa durumu ve 

                                                 
26  John Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, çev. Fahri Bakırcı (Ankara: Serbest Kitaplar 

Yayınevi, 2019), 13. 
27  John Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme,  çev. Ömer Saruhanlıoğlu (İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2020), 253-264. 



 

 

10 

 

sözleşme fikirlerini Hobbes’tan almıştır. Fakat Hobbes’un savunduğu mutlakîyetçiliğe 

kesin olarak karşı çıkmıştır. Dolayısıyla Locke’un siyaset felsefesi ile ilgili fikirlerinin 

hareket noktasını belirleyen şey halkın egemenliğidir.28      

An Essay Concerning Human Understanding: Türkçe’ye İnsan Anlığı Üzerine 

Bir Deneme olarak çevrilen bu kitap, 1689 yılında yayımlanan Locke’un tanınmasına 

katkı sağlayan önemli eserlerinden birisidir.29 Locke’un dört ayrı bölümden oluşan bu 

eserinde iki temel soruya cevap aranmaktadır: I) İdealar nasıl meydana gelmektedir? II) 

İdealar ile şeyler arasında nasıl bir ilişki bulunmaktadır? Locke’un bu iki soruya cevap 

aramasının temel sebebi, insan zihninde doğuştan idelerin bulunmadığı fikrini 

kanıtlamak ve bilginin deney yoluyla elde edildiğini göstermektir.30 Locke, bir idenin 

doğuştan olduğunun düşünülebilmesi için öncelikle Tanrı idesinin doğuştan olması 

gerektiği görüşünü öne sürmüştür. Tanrı idesi olmadan doğuştan ahlak ilkelerinin 

olması da mümkün değildir. Bu nedenle zihnin algılayacağı bir ide olmadığı için zihin 

boştur. Yani belleğimizde doğuştan hiçbir ide yoktur. Locke, bilginin nasıl elde 

edildiğini açıklayarak zihnin doğuştan boş olduğunu kanıtlayabileceğini düşünmüştür. 

Genel olarak düşüncenin nesnesi şeklinde tanımladığı ide kavramının duyum veya 

düşünüm olmak üzere iki kaynaktan geldiğini savunmuştur. Bu yüzden zihni bütün 

özniteliklerden tamamen yoksun beyaz bir kâğıt olarak nitelendirmiştir. Locke bu 

noktada şu soruyu sormuştur: Boş olan zihnimiz aklın ve bilginin bütün gereçlerini nasıl 

elde etmektedir? Locke’un bu soruya cevabı deney olmuştur. İdelere kaynaklık eden 

duyular sayesinde bireyler sıcaklık, soğukluk, acı, tatlı ve benzeri ideleri elde 

etmektedirler. Düşünüm yani zihnin işlemleri sayesinde ise bireyler algılama, bilme, 

isteme ve benzeri ideleri elde etmektedirler. Ruh dış dünyadaki duyulur nesneleri 

algılamaya başladığı zaman ideler edinmeye başlamaktadır. Bu yüzden bir bireye ilk 

idesini ne zaman edindiğini sormak aslında algılamaya başladığı zamanı sormak 

demektir. Öte yandan Locke, elde edilen idelerin bir kısmını basit bir kısmını da 

karmaşık ideler şeklinde sınıflandırmıştır. Locke basit ideleri birleştirilmemiş 

görünümler olarak tanımlamıştır. Basit ideler kendi içinde birleşmemiş halde oldukları 

için zihinde tek biçimli kavram veya görünüm şeklinde bulunmaktadırlar. Zihnimiz bu 

                                                 
28  Didier, Monografi, 58-59. 
29  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 25. 
30  Didier, Monografi, 16. 



 

 

11 

 

kavram veya görünümleri ne üretebilir ne de yok edebilir. Zihnimizin ihtiyaç duyduğu 

basit ideler daha önce de belirtildiği üzere duyum ya da düşünüm yoluyla elde 

edilmektedir. Locke, basit ideleri algılama şeklimize göre kendi içinde dört gruba 

ayırmıştır. I)Tek duyum ile zihnimize ulaşan ideler. Örneğin mavi, kırmızı, sarı, pembe 

gibi renklerin göz ile algılanması ya da ses, gürültü ve ses perdelerinin kulak aracılığıyla 

duyulması gibi. II)Birden fazla duyu ile algılanan ideler. Bazı ideler hem gözle hem de 

dokunma yolu ile algılanırlar. Örneğin uzay, uzam, durgunluk veya devinim gibi. 

III)Sadece düşünüm yolu ile zihnimize ulaşan ideler. Locke, zihnin yönünü kendi 

üzerine çevirerek iç gözlemlerinin nesnesi olan başka ideler ürettiğini öne sürmüştür. 

Düşünümden gelen bu nesneler algı ve istek idesi olarak adlandırılmaktadır. Bu iki yeti 

sayesinde zihnimiz anımsama, ayırt etme, yarılama ve uslama gibi işlemleri yerine 

getirebilmektedir. IV)Hem duyum hem de düşünüm yolu ile zihnimize giren ideler. 

Bunlar haz, acı, sıkıntı, hoşlanma, güç, varoluş gibi yalın idelerdir. Locke’a göre, 

zihnimiz için gerekli olan bütün bilgiler basit ideler sayesinde elde edilmektedir. Zihnin 

duyum ve düşünümden elde ettiği diğer ide çeşidi olan karmaşık ideler ise aslında basit 

idelerden meydana gelmektedir. Birçok basit idenin birleşimi karmaşık ideleri 

oluşturmaktadır. Locke, zihnin sadece gözlem ve dışarıdan edinilen şeylerle sınırlı 

kalmadığını aksine edindiği ideleri istençli olarak kendi gücüyle birleştirdiğini öne 

sürmüştür. Birleşim sonucu ortaya çıkan karmaşık ideler kipler, cisimler ve 

bağıntılardır.31 Locke’un insan zihni üzerine öne sürdüğü tüm bu düşünceler aslında 

zihnimizin doğuştan boş olduğu fikrini temellendirmek içindir. Bu yüzden Locke, boş 

olan insan zihninin bilgiyi nasıl elde ettiğini göstermeye çalışmıştır.  

On Education (Eğitim Üzerine): Locke’un eğitim ile ilgili düşüncelerinin yer 

aldığı eser, Edward Clark ve eşi Mary’e yazılmış olan mektupların derlenmiş halidir. 

Locke’un eserdeki temel arzusu, aile ortamında özel bir idare altında dünya insanı 

yetiştirmektir. Bu yüzden genel olarak eğitimin önemi vurgulanmaktadır. Eğitim Locke 

tarafından hem bireyler arasında farklılık yaratan hem de babanın çocuklarına 

bırakabileceği büyük bir miras olarak nitelendirilmiştir. Eğitim olmadan bir çocuğu 

terbiye etmek ve bilim öğretmek mümkün değildir.32 Kitabın birinci kısmında yer alan 

                                                 
31  John Locke, İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme, çev. Vehbi Hacıkadiroğlu (İstanbul: Ara Yayıncılık, 

1992), 61-130. 
32  Didier, Monografi, 55.  



 

 

12 

 

‘‘sağlam vücutta sağlam kafa’’ ifadesi Locke’a göre, mutluluğun tam bir tanımına 

karşılık gelmektedir. Bu nedenle eserin ilk kısımlarında, vücut ve zihnin uyumlu 

birlikteliklerinin önemi vurgulanmaktadır. İlerleyen kısımlara gelindiğinde esas 

anlatılmak istenen eğitim konusu ile bağlantılı olarak, ebeveynlerin çocuk yetiştirirken 

onlar üzerinde nasıl bir otorite kurmaları gerektiğine dair fikirler öne sürülmektedir.33 

Bu yüzden eserin ikinci kısmında, ‘‘Gramer Ne Zaman Öğretilmelidir?’’ sorusunun 

cevabı aranmaktadır. Locke’a göre, gramer ancak bir dili mükemmel konuştuktan sonra 

öğretilmelidir. Locke gramerin yanı sıra bireylere güzel konuşma sanatının da 

öğretilmesi gerektiğini düşünmüştür. Çünkü güzel konuşma sanatının gerekli olmadığı 

durumlarda gramere de ihtiyaç yoktur. Bir kişi güzel konuşmaya ihtiyaç duyduğu vakit 

gramer öğrenmesinin de zamanı gelmiş demektir. Gramer bireylere dilde bulunan 

kurallara uygun biçimde konuşmayı öğretmektedir. Locke, dili kurallara uygun şekilde 

konuşmayacak kişilerin güzel konuşma sanatını da öğrenmelerine gerek olmadığını 

düşünmektedir. Okullarda öğretilen gramer konularını faydasız bulmaktadır. Çünkü 

gramer öğrenmeyi güç hale getiren bu yol gençlerin yabancı dil öğrenmelerini de 

engellemektedir. Locke’a göre dil ancak konuşarak ve okuyarak öğretilmelidir. Dil ile 

ilgili verilen derslerde çocuklara ezber yöntemiyle bir şeyler öğretmeye çalışmak zaman 

ve çabanın boşa harcanmasından başka bir şey değildir. Çocuklarda kalıcı öğrenme 

zaman zaman hatırlamak zorunda kalacakları faydalı bilgiler ile sağlanabilir. Çocukların 

hafızalarını güçlü kılmanın tek yolu ileriki hayatlarında kullanacakları bilgiler 

vermektir.34            

Locke, tüm yaşamı boyunca üretken bir filozof olmuştur. Birçok kitap, makale 

yazmış, mektuplaşmalar gerçekleştirmiş ve çağdaşlarıyla düşünsel söyleşiler yapmıştır. 

Bu çalışmalarında döneminin başta devlet, siyaset, iktidar, kanun, meclis, toplum, din, 

eğitim ve benzeri konularda derinlemesine düşünceler meydana getirmiş ve 

çağdaşlarıyla ciddi tartışmalara girmiştir. Locke, yapmış olduğu çalışmaları ile hem 

kendi çağına ve toplumuna hem de geleceğe ve geleceğin toplumuna seslenmiştir. 

Mevcut sorunların tespiti ve çözümlenmesinde ileri sürdüğü alternatif düşüncelerle 

sorunlara özgün çözüm önerileri üretmiştir. Görüldüğü üzere Locke, başta siyaset olmak 

                                                 
33  John Locke, Eğitim Üzerine, çev. Aylin Uğur (Ankara: Yeryüzü Yayınevi, 2004), 13-39. 
34  Locke, Eğitim Üzerine, 154-160. 



 

 

13 

 

üzere bilgi, bilim, din, eğitim gibi alanlarda geliştirdiği düşüncelerle gerek çağına 

gerekse çağının ötesine sesini duyurmayı başarmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

14 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SİYASET FELSEFESİNİN TEMEL KAVRAM VE PROBLEMLERİ 

1.1. Siyaset Nedir? 

Arapçadan dilimize geçen siyaset sözcüğü genel olarak, idare etmek ve işleri 

yoluna koymak şeklinde tanımlanmaktadır.35 Batı dillerindeki karşılığı ise politika olan 

bu kavram, Yunanca’da şehir, kent, şehir devleti gibi anlamlara karşılık gelen polis 

sözcüğünden türetilmiştir.36 Felsefe tarihi içerisine bakıldığında siyaset sözcüğünün 

filozoflar tarafından çeşitli şekillerde ele alındığı görülmektedir. Örneğin, klasik dönem 

filozoflarından Aristoteles(d.384-ö.322) siyaseti, siyaset bilimi ile aynı anlama gelecek 

şekilde kullanmıştır. Siyaset bilimini de insanların eylemlerini, iyi yaşamın nasıl 

mümkün olduğunu ve yurttaşların mutluluğunun nasıl sağlanacağı gibi konularda 

tartışmalar yaparak kuramlar üreten bir bilgi dalı olarak nitelendirmiştir.37 

Aristoteles’ten farklı olarak modern siyaset felsefesi geleneği içerisinde yer alan 

Thomas Hobbes ise siyaseti tanımlarken, ‘‘…insan neyse devlet odur’’38 fikrinden 

hareket etmiştir.              

Günümüzde daha geniş bir şekilde ifade edilen siyaset kavramını İsmail Tunalı 

‘‘…devlet işlerini ve devlet ile birey ilişkilerini düzenleme, bu ilişkilerde ortaya çıkan 

sorunları çözme etkinliği’’39 şeklinde tanımlamıştır. Başka bir tanımda ise siyaset, 

‘‘…belli bir coğrafya üzerinde yaşayan insanların kolektif bir düzen oluşturmak, bu 

                                                 
35  Cengiz Çuhar, ‘‘Siyaset Kavramının Felsefi Kökenleri’’, Dini Araştırmalar Dergisi 10/30 (2008): 

155.  
36  Ahmet Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi Sofistlerden Platon’a (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2019), 204. 
37  Mehmet Ali Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler (İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2020), 138. 
38  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 173.  
39  İsmail Tunalı, Felsefeye Giriş (İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi, 2009), 139. 

 



 

 

15 

 

düzen içerisinde kendilerini yönetmek amacıyla geliştirmiş oldukları kurumlar, araçlar 

ve süreçler bütününü ifade eden’’40 bir faaliyet alanı olarak nitelendirilmiştir. Siyasetin 

genel anlamda bir tanımının yapılması zor olsa da yalın şekliyle onun insan ilişkileri 

neticesinde ortaya çıktığını söyleyebiliriz. Bireyin var olmadığı bir ortamda siyasetten 

bahsetmek mümkün değildir.41 Başka türlü ifade etmek gerekirse siyaset, toplumun 

başıbozukluk durumundan kurtulup, bir araya gelerek belli bir düzen içerisinde 

yaşamaları olarak tanımlanabilir.   

Bireylerin bir araya gelerek bir toplum oluşturması siyaset sözcüğünün de 

hayatımıza girmesine sebep olmuştur. Bu anlamda siyaset, toplumun ihtiyaçlarından 

doğan bir kavramdır. Temel amacı ise toplumda uzlaşı sağlayarak bireylerin ihtiyaç 

duyduğu düzeni oluşturmaktır.42 Siyaset alanında bu düzeni sağlayacak olan kurum ise 

devlettir. Devlet siyasi alanda, ‘‘…ülkede yaşayan insanlar arasındaki ilişkileri 

düzenleme gücü ve yetkisi’’43 şeklinde ifade edilmektedir. Devletin ortaya çıkmasıyla 

birlikte tüm insanlar doğal ahlaki toplumdan yeni bir toplum biçimi olarak 

değerlendirilen hukuki-siyasal bir topluma geçmişlerdir.44 Fakat ortaya çıkan bu yeni tip 

toplum bazı soruları da beraberinde getirmiştir. Devlet nedir? Devlet olmalı mı 

olmamalı mı? İktidar nedir? İktidar kaynağını nereden alır? bu ve benzeri soruların 

cevapları ise bir felsefe alt disiplini olan siyaset felsefesinin ilgi alanına girmektedir. 

1.2. Siyaset Felsefesi Nedir? 

Bireyler bir yandan toplumsal bir düzen ve uzlaşı kurmaya çalışırken, diğer 

yandan da kurdukları bu toplum ile beraber ortaya çıkan siyaset alanı bir iktidar 

mücadelesine dönüşmeye başlamıştır.45 Oluşan bu mücadele alanı hakkında birçok 

filozof devletin ne şekilde ve nasıl daha iyi yönetileceğine dair fikirler ileri 

sürmüşlerdir. Bu doğrultuda siyaset, sadece toplumda bulunan bireyler arasındaki 

ilişkileri konu edinen bir alan olarak kalmamış aynı zamanda felsefenin de ilgi alanına 

dâhil olmuştur. Oluşan bu yeni felsefe alanı siyaset felsefesi olarak adlandırılmıştır. 

                                                 
40  Ahmet Cevizci, Felsefeye Giriş (Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2011), 194. 
41  Derda Küçükalp, Siyaset Felsefesi (İstanbul: Say Yayınları, 2011), 24. 
42  Mustafa Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş (Adana: Karahan Yayınları, 2010), 142. 
43  Kurtuluş Dinçer, Kısaca Felsefe (Ankara: Pharmakon Yayınevi, 2012), 184. 
44  Ahmet Arslan, Felsefeye Giriş (Ankara: Adres Yayınları, 2015), 231.  
45  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 142. 



 

 

16 

 

Felsefe kavramı Antik Yunanlıların ifadesiyle bilgelik sevgisi veya hikmet 

arayışı şeklinde kullanılmıştır. Varlığı tek bir yönüyle değil bir bütün olarak ele alan bu 

kavram, konuyu ele alış tarzı açısından diğer bilimlerden ve disiplinlerden 

ayrılmaktadır.46 Siyaset felsefesindeki felsefe sözcüğünün rolü de tanımında dile 

getirdiğimiz rolüyle aynıdır. Bu yüzden, siyaset felsefesi ifadesinde yer alan felsefe 

terimi konuyu nasıl ele alacağımızı belirlerken siyaset terimi ise hem konuyu hem de 

işlevlerini belirlemektedir.47  

Felsefenin bir alt dalı olan siyaset felsefesi, ‘‘…toplumsal ve siyasal hayatla 

ilgili problemlere bir takım çözümler üretmek üzere ortaya çıkan düşünsel bir form’’48 

şeklinde tanımlanmıştır. Tanımından da anlaşılacağı üzere siyaset felsefesi, siyasal 

alanda iyi hayatın ve iyi toplumun bilgisine yönelerek toplumun içinde bulunduğu 

mevcut yapıyı korumayı ve burada kötüye giden bir değişim esnasında bu değişimi 

engellemeyi amaç edinmiştir.49 Kısaca siyaset felsefesi, toplumsal düzenin nasıl daha 

iyi bir hâle getirilebileceğine dair fikirler geliştirmiştir. Bu anlamda siyaset felsefesi, 

mevcut var olan bir düzen ile ilgilenmekten ziyade, olması gereken ideal bir düzenin 

mümkün olup olmayacağına dair bir arayış içerisindedir.50 Platon(d.427-ö.347)’un 

Devlet adlı kitabı bu konuda verilebilecek temel örneklerden birisi olarak kabul 

edilebilir. 

Sonuç olarak siyaset felsefesi, toplum için neyin iyi olduğunu belirlemek 

istemiştir. Bu yüzden toplumsal alanda hâkim olan düzeni değil olması gereken ideal 

düzeni aramıştır. Ayrıca kolektif bir bütün olan toplumu değiştirmeye, dönüştürmeye ve 

geliştirmeye çalışarak toplumda var olan veya olabileceğini düşündükleri karmaşaların 

önüne geçmeye çalışmışlardır. Öte yandan siyaset felsefesi, temelde toplumda meydana 

gelen siyasi olaylarla ve sorunlarla ilgilenmiştir. Topluluğun en küçük üyesi olan 

bireyden başlayarak, toplumun ve devletin yanı sıra adalet, eşitlik, özgürlük ve insan 

hakları gibi kavramları siyaset çerçevesinde ele almıştır. Ayrıca devlet nedir?, Var olan 

                                                 
46  Ahmet Cevizci,  Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Paradigma Yayınları, 1999), 332-333. 
47  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 10. 
48  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 9. 
49  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 9. 
50  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 142. 



 

 

17 

 

bu devleti kimin yönetmesi gerekir?, İyi yönetim şekli nedir? gibi sorulara da cevap 

aramıştır.51   

1.3. Siyaset Felsefesinin Konusu Nedir? 

Siyaset felsefesi genel olarak etik, iktisat, düşünce tarihi ve siyaset bilimi gibi 

alanları da içerisinde barındıran oldukça geniş bir felsefe disiplinidir. Siyaset felsefesi 

filozofları hem toplumsal yapı içerisinde meydana gelen hem de dile getirilen alanlar 

çerçevesinde oluşan çeşitli soruları cevaplamaya çalışmışlardır. Herhangi bir siyaset 

felsefesi filozofunun fikirleri genel olarak, çağının hâkim politika anlayışına bir tepki 

niteliğindedir. Bu yüzden, bir siyaset felsefesi filozofunun fikirlerini kavrayabilmek için 

yaşadığı dönemin tarihsel arka planının da bilinmesi gerekmektedir.52 Filozofların genel 

olarak cevaplamaya çalıştıkları sorular içerisinde yer alan birey, toplum ve devletin 

siyaset felsefesi içerisindeki yerleri, devletin var oluş amacı, yönetim şeklinin ne olacağı 

sorusu ve toplum için neden bir devletin var olması gerektiği sorusu esas olarak siyaset 

felsefesinin konusunu oluşturan meselelerdir.53 Bahsi geçen bu meseleler ile ilgili 

birçok filozof farklı fikirler ileri sürerek siyaset felsefesinin gelişmesine katkıda 

bulunmuşlardır. 

Siyaset felsefesi tarihine genel olarak bakıldığında, bu alanın Antikçağ 

düşünürlerinden Sokrates(d.469-ö.399)’in fikirleriyle başladığı varsayılmaktadır. 

Kendinden önceki filozofların aksine Sokrates, ontolojik boyutta ele aldığı insanı, 

üzerine düşünülmesi gereken bir varlık olarak nitelendirmiştir. Sokrates’ten önce, 

doğanın bilgisine ulaşmak için ilk ilkeden (arkhe)54 hareket eden doğa filozofları bu 

seçim doğrultusunda doğayı bir bütün olarak ele almışlardır. Onların doğaya bu yönden 

bir yaklaşımı varlıklar arasındaki ayrımın da gözden kaçırılmasına sebep olmuştur. 

Sokrates tüm bu düşüncelerden farklı olarak, her varlık sınıfının kendine özgü bir takım 

niteliklere sahip olduğunu düşünmüştür. Bu düşünce ise hem insanın hem de siyasetin 

                                                 
51  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 143. 
52  Nigel Warburton, Felsefeye Giriş, çev. Ahmet Cevizci (İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2008), 101. 
53  Dinçer, Kısaca Felsefe, 182-183. 
54  Antik Yunan felsefesinde, her şeyin kendisinden varlığa geldiği ilk töz, maddi neden ya da ilke. 

Arkhe terimi bu anlamda, İlkçağ felsefesi içinde, ilk kez olarak Anaksimandros tarafından 

kullanılmıştır. Ona göre, arkhe ezeli-ebedidir, yani aman içinde başlangıcı ve sonu yoktur, 

yaratılmamıştır, yok edilemez. Hep var olmuştur, vardır ve var olacaktır. Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 

77 Ayrıca bkz.     



 

 

18 

 

özgül şekilde değerlendirilmesi açısından bir imkân sunmuştur. Şunu da söylemek 

gerekir ki, Sokrates’in doğayı kavramaya yönelik anlayışı tümelin bilgisini elde etme 

amacının ötesine geçtiği anlamına gelmez. Onun temel gayesi, farklı sınıfta yer alan her 

varlığın özünü kavramak ve özünü kavradığı bu varlıkların birbirleriyle nasıl bir ilişki 

içerisinde olduğunu anlamaktır.55 Siyaset felsefesinin oluşmasına zemin hazırlayan 

Sokrates’in bu ve benzeri fikirleri aynı zamanda onu siyaset alanında önemli bir 

düşünür haline de getirmiştir.  

Sokrates’e göre, insanın mutluluğu iyiye karşı istencinde gizlidir. Yani kişinin 

mutluluğu, iyiye yönelimi ile doğru orantılıdır. Amaç erdemli yaşamaktır. Bunun için 

de iyinin bilgisine sahip olmak gerekmektedir. Bu yüzden Sokrates, bilgiyi erdem ile 

eşdeğer olarak görmüştür. Sokrates’in bilgi ile ilgili düşünceleri genel olarak Platon’un 

siyaset hakkındaki fikirlerine kaynaklık ettiği söylenebilir. Platon’a göre, iyi bir yaşam 

ancak iyi bir siyasal düzen içerisinde varlık bulabilir.56 İyi bir hayat sürmek için tek yol 

olarak gösterilen siyasal düzende amaç, en yüksek erdem sayılan adaleti 

gerçekleştirmektir. Bu amacı gerçekleştirecek olan kişiler ise bilgeler olduğu için klasik 

dönemin temel tezi de bilgeliğin yönetimi fikrine dayanmaktadır.57    

Bireyin iyiye yönelmesi ile toplumsal iyiyi bağdaştıran klasik dönemin ardından 

çağdaş dönemde, insan doğası ile ilgili bir takım varsayımlardan yola çıkarak 

temellendirmeler yapılmıştır. Örneğin, dönemin ünlü filozoflarından birisi olan Hobbes, 

doğa durumu olarak adlandırılan bir zaman dilimi içerisinde, bir insanı tehdit eden en 

büyük tehlike olarak başka bir insanın varlığına işaret etmiştir. Siyaset felsefesini de bu 

temel düşünce üzerine kurmuştur.58 Hobbes gibi bireylerin doğasına yönelik 

çıkarımlarda bulunan bir başka filozof ise John Locke(d.1632-ö.1704)’tur. Özgür bir 

ortam olarak nitelendirdiği doğa durumunu, tamamen kurallardan bağımsız yaşanan bir 

ortam olarak görmemiştir. Aksine Locke, adına akıl dediği doğa durumunda bulunan ve 

herkesin uymakla yükümlü olduğu bir yasanın varlığından söz etmiştir.59 

                                                 
55  Küçükalp, Siyaset Felsefesi, 46. 
56  Küçükalp, Siyaset Felsefesi, 46. 
57  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 39. 
58  Küçükalp, Siyaset Felsefesi, 47. 
59  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 211.  



 

 

19 

 

Sonuç olarak, Sokrates’in fikirleriyle temeli atıldığı varsayılan siyaset felsefesi, 

ilk zamanlarda ideal bir toplumun oluşturulmasına yönelik fikirler öne sürerken modern 

dönemde bu fikirler yerini devlet, iktidar, egemenlik ve benzeri gibi kavramların 

açıklanmasına bırakmıştır.60 Ayrıca Sokrates’in siyasal olan şeylerin doğasına yönelik 

düşünceleri ve en iyi yönetim şeklinin ne olacağına dair araştırmalar modern dönemde 

devam etmiş olsa da modern dönem kendine ait bir öz ve yöntem geliştirmeyi 

başarmıştır. Modern dönemde ilk dönemden farklı olarak, doğa üzerine derin bir 

düşünmeden ziyade doğaya egemen olma fikri yer almaktadır. Klasik görüşün bilgiyi 

ulaşılacak en yüksek erdem olarak görmesinin aksine, modern dönem bilgiyi uygulama 

ve pratiğe hizmet edecek bir araç olarak görmüştür.61 Felsefe tarihinden kısaca değinilen 

tüm bu düşünceler siyaset felsefesinin konusunu oluşturmaktadır. Ancak siyaset 

felsefesi denilen alan daha geniş bir yer kapladığı için elbette yukarıda ifade edilenler 

ile sınırlı değildir. Değişen insan ilişkileri ve zaman koşullarıyla birlikte siyaset 

felsefesinin konusu her zaman genişlemeye devam etmiştir.    

1.4. Siyaset Felsefesinin Amacı Nedir? 

Siyaset felsefesi daha önce de belirtildiği üzere, toplumsal ve siyasal yaşam ile 

ilgili oluşmuş veya oluşabilecek sorunlara çözüm üretmek amacıyla ortaya çıkmıştır. 

Toplumun belli bir düzen ve kurallar dâhilinde yaşamasını mümkün kılmıştır. Mümkün 

kıldığı bu olanakların sürekliliğini sağlamak ise siyaset felsefesinin nihai hedefi 

olmuştur.62 Topluma hizmet eden siyaset felsefesinin ana amacı, daima iyi olanın 

bilgisine ulaşmak olmuştur. Bu açıdan iyiye ulaşmak, bireyin mutlu olabilmesi için bir 

gereklilik olarak görülmüştür. Bu düşünceye göre, bireyin mutsuzluğu da yine aynı 

sebebe bağlı olarak iyinin bilgisine ulaşılamamasından kaynaklanmaktadır. Öte yandan, 

iyi ile bireyin mutluluğu arasında kurulan bu bağın kendisini ancak siyasal bir düzen 

içerisinde gösterilebileceği savunulmuştur. Savunulan bu düşünce aslında yukarıdaki 

paragrafta da bahsedildiği gibi klasik siyaset felsefesinin özünü yansıtmaktadır. Örneğin 

                                                 
60  Arslan, Felsefeye Giriş, 237. 
61  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 169. 
62  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 327. 



 

 

20 

 

dönemin filozoflarından Aristoteles, mutluluğu en yüksek iyi olarak tanımlamıştır. Buna 

ulaşmak için hocası Platon gibi siyasal bir düzenin gerekliliğine vurgu yapmıştır.63 

Mutluluğa ulaşmak için iyinin bilgisine ulaşmak gerektiğini öne süren klasik 

düşünürler, tüm bunların yanında etik ile siyaset felsefesi arasında da bir bağ olduğunu 

düşünmüşlerdir. Çünkü pratik bir alan olan siyaset felsefesinin amacını belirlerken esas 

olarak insanların birbirleriyle olan ilişkileri ele alınmaktadır. Bu ilişkileri ele alırken 

dikkat edilecek temel ölçüt ise ahlak alanıdır. Tüm bunlar göz önüne alındığında, 

siyaset felsefesi ve ahlakın birbirinden ayrı düşünülemeyeceği görüşü öne sürülmüştür. 

Örneğin, ‘‘İnsanın doğal amacı olan mutluluğu sağlayacak yaşama biçimini ve siyasal 

rejimi arayan Platon, tek kişiyi (bireyi) değil, devlet çerçevesinde bir araya gelmiş olan 

toplumu göz önünde tutar. Bu nedenle onun ahlak felsefesi devlet anlayışından ayrı 

düşünülemez.’’64 Platon ile aynı fikre sahip olan Aristoteles de siyasette olduğu gibi 

ahlakın da insan için iyi olan ne ise onu gerçekleştirme peşinde olduğunu 

savunmuştur.65 Tüm bunlardan hareketle, sosyal hayat içerisinde bulunan her birey için 

kaçınılmaz bir boyut olan ahlak alanı, siyaset felsefesi gibi iyi hayatın ne olduğu ve bu 

hayata uygun olarak bireylerin nasıl yaşaması gerektiğini belirlemeye çalışmıştır. 

Platon ve Aristoteles’in yukarıda bahsedilen bireylerin iyiye yönelme amaçları 

ile ilgili fikirleri ilerleyen zamanlarda varlığını sürdürememiştir. Bu yüzden, ileri 

sürülen düşünce modern dönemde farklı bir boyutta ele alınmıştır. Klasik dönemde 

hüküm süren iyinin bireye aşkın olarak görülme düşüncesi, modern dönemde yerini iyi 

olanın akli olduğu düşüncesine bırakmıştır. Bu dönemde artık, siyasal bir düzenin 

sağlanması amacına uygun olarak tüm toplum için geçerli olan akla içkin yasaların 

varlığı söz konusudur. Örneğin Locke, siyaset felsefesinin temelinde savunduğu doğa 

yasası fikrini doğru aklın yasası olarak tanımlamıştır. Bu yasayı insan aklı ile bilinebilen 

evrensel bir yasa olarak nitelendirmiştir. Ayrıca Locke, bu yasanın bireye bir 

sorumluluk yüklediğini iddia ederek yaşam, özgürlük ve mülkiyet gibi hakların 

korunmasını sağlaması açısından uyulması gereken bir yasa olarak görmüştür.66       

                                                 
63  Küçükalp, Siyaset Felsefesi, 67-68. 
64  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 145. 
65  Arslan, Felsefeye Giriş, 234. 
66  Küçükalp, Siyaset Felsefesi, 84. 



 

 

21 

 

Klasik dönemde siyasi toplumun gerekliliği aslında, bireyin doğası gereği eksik 

bir varlık olarak nitelendirilmesiyle ilgilidir. Yani eksik bir varlık olarak nitelendirilen 

insan, iyi olana yönelerek mutluluğa ulaşmayı hedeflemiştir. Bu yüzden, insanın 

erdemli olması da kendi tercihine bırakılan bir durum olarak görülmemiş, aksine doğal 

bir yönelim olarak nitelendirilmiştir. Ayrıca klasik dönemde yer alan iyiliğin aşkınlığı 

düşüncesi, kavramın, tarihselliğin ve zamansallığın dışına itilmesine yol açmıştır. Bu 

durumda klasik dönem düşünürleri, insanın sınırlı olan yapısı gereğince aşkın iyinin 

bahsedilen özelliğinden ötürü tam olarak kavranamayacağı görüşünü öne sürmüşlerdir. 

Bunun siyaset felsefesindeki tezahürü; iyiliğin aşkınlığı, bu dünyada ulaşılabilecek en 

iyi devlet biçimini belirlemeyi imkânsız hale getirmiştir. Bu durumda yapılacak olan tek 

şeyin, ölçüt olarak en yüksek iyiyi belirleyerek bu iyiye en yakın ideal devleti 

oluşturmak olduğu düşünülmüştür.67  

Sonuç olarak, modern dönemde benimsenen akıl kavramı, klasik dönemde 

belirlenen siyaset felsefesinin amacına giden yolun seyrini değiştirmiştir. Bu dönem, 

aşkın bir hakikat olan iyiye ulaşma düşüncesi yerine aklın iktidarına dayanan rasyonalist 

çizgide ilerlemiştir. Yukarıda da bahsedildiği gibi, bu çizginin izlerini Locke’un siyaset 

felsefesinde görmek mümkündür. Locke, modern dönemde savunulan iyinin akla 

içkinliği düşüncesini doğal hukuk kavramından hareketle açıklamıştır. Locke’tan da 

önce aynı fikri savunan Hugo Grotius(d.1583-ö.1645) bu kavramı, yapılan bir eylemin 

toplumun doğası ile uyumu veya aykırılığı yönünden değerlendirilen, doğru aklın 

ilkeleri olarak tanımlamıştır. Bu durumda doğal hukuk, insanın bizzat kendi doğasından 

meydana gelmiş evrensel bir hukuk olarak nitelendirilmiştir. Modern dönemin temelini 

yansıtan bu düşünceye göre, artık insanı aşan ve ulaşılamayan bir hakikat anlayışı 

yerine, doğal hukuk olarak tanımlanan aklın ilkelerinden hareketle iyiye ulaşmayı 

mümkün hale getirdiği düşünülen bir anlayış benimsenmiştir.68 Siyaset felsefesinin 

gerçekleştirmeyi hedeflediği tüm amaçlar niçin önemli olduğunu da göstermektedir. 

Fakat yine de siyaset felsefesinin ne açıdan önemli olduğu açıkça ifade edilmelidir.         

 

                                                 
67  Küçükalp, Siyaset Felsefesi, 67-72. 
68  Küçükalp, Siyaset Felsefesi, 82-90. 



 

 

22 

 

1.5. Siyaset Felsefesinin Önemi Nedir? 

Siyaset felsefesinin önemi aslında onun ele aldığı konularda ortaya çıkmaktadır. 

Daha öncede belirtildiği üzere, bireylerin hem birbirleriyle hem de devlet ile olan 

ilişkileri sonucu siyaset denilen alan ortaya çıkmıştır. Siyaset felsefesi de genel olarak 

ortaya çıkan bu ilişkisel durumu incelemektedir. Bununla birlikte siyaset felsefesi 

devletin ne olduğu, toplumsal düzen içerisinde bir devletin gerekli olup olmadığı, 

devletin yönetim şeklinin ne olması gerektiği, devlet-birey ve toplum-devlet arasındaki 

ilişkinin nasıl olması gerektiğine dair sorular sorarak bu konularda fikirler 

üretmektedir.69  

Siyaset felsefesi tarihi boyunca çoğu filozof toplumsal ve siyasi olaylar üzerine 

eğilerek kendi özgün siyaset felsefelerini geliştirmişlerdir. Örneğin, Platon ve 

Aristoteles gibi filozoflar seçkinlerden oluşan bir yönetim anlayışını benimserken, J.J. 

Rousseau(d.1712-ö.1778) ve Locke gibi filozoflar halkın egemenliğine dayanan 

yönetim anlayışını benimsemişlerdir.70 Fakat hangi filozof ne tür bir siyasi düşünce ve 

yapı benimserse benimsesin oluşturdukları sistem esas olarak toplumun ve çağın 

sorunlarından ayrı bir yöne doğru ilerlememiştir. Yani siyaset felsefesi bünyesinde 

bulunan tüm sorulara verilen cevaplar, genel olarak tarihsel ve toplumsal olay veya 

durumlarla bağlantılı şekilde ortaya çıkmıştır.71 Bu durumda, siyaset felsefesi çağının 

siyasi sorunlarına çözüm ürettiği görüşü ileri sürebilir. Siyaset felsefesinin felsefe tarihi 

içerisindeki önemi de tüm bu bilgilerden hareketle açıklanabilir. 

Tüm bireylerin sahip oldukları dini inanışta, benimsemiş oldukları hayat 

tarzlarında hatta dünyaya bakış açılarındaki farklılıklar sonucu meydana gelen 

çatışmaların barışçıl çözümü için yine siyaset olarak ifade edilen alan gösterilmiştir.72 

Siyaset felsefesi de aslında tüm bu farklılıkları tek bir çatı altında birleştirmeyi 

hedeflemiştir. Bu yüzden bir bireyin, niçin toplumda yaşanması gerektiğinin altını 

çizerek oluşturulan toplumun kurallarını ve ilişkilerini düzenleme konusunda yol 

gösterici rol üstlenmiştir. Ayrıca bireyler arasındaki ilişkileri ele alırken toplumun yararı 

                                                 
69  Dinçer, Kısaca Felsefe, 182. 
70  Arslan, Felsefeye Giriş, 243. 
71  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 144.  
72  Yayla, Siyaset Teorisine Giriş, 17. 



 

 

23 

 

için olan tüm olasılıklar içerisinden yararlı olanları seçerek bunları toplumun çıkarı için 

kullanmıştır. Bu yüzden siyaset felsefesini önemli yapan şey esas olarak, toplumdaki 

tüm bireylerin belirlenen normlar çerçevesinde nasıl davranmaları gerektiği konusunda 

belirleyici bir etken konumunda olmasıdır. Yukarıda da ifade edildiği üzere, siyaset 

felsefesinin önemini belirleyen şeylerden biri de birey, toplum ve devlet arasındaki 

siyasal ilişkileri denetleyici bir konumda bulunmasıdır. Bu ilişkilerin daha iyi 

anlaşılması açısından öncelikle birey, toplum ve devlet kavramlarının genel olarak 

açıklanması gerekmektedir. Siyaset felsefesi bu kavramların yanı sıra adalet, eşitlik, 

özgürlük ve insan hakları kavramlarının da tanımını içermektedir. Sözü edilen tüm bu 

kavramlar siyaset felsefesinin temelinde yer almaktadır. Siyaset felsefesinin önemini 

tam olarak ifade edilebilmesi açısından hepsinin genel olarak ele alınması 

gerekmektedir.      

1.6. Siyaset Felsefesinin Temel Kavramları 

1.6.1. Birey 

Felsefenin bir alt disiplini olarak kabul edilen siyaset felsefesi, diğer 

disiplinlerde olduğu gibi içerisinde birtakım kavramlar barındırmaktadır. Ele alınan bu 

kavramların başında bulunan birey, hem toplumun varlık nedeni hem de toplumun bir 

üyesi olarak kabul edilmektedir.73 Kişi, birey olma vasfını kendi varlığının farkına 

vardığı zaman kazanmaktadır. Bu da ancak bireyin, toplum içerisinde yaşayan diğer 

bireylerle bir araya gelerek iletişim kurmasına bağlıdır. Kurulan iletişim aynı zamanda 

kişinin kimlik kazanması adına attığı temel adımı da temsil etmektedir.74 Bu anlamda, 

yapısı gereği toplumsal bir varlık olarak kabul edilen birey, belli bir yerde, belli bir 

toplumsal düzen içerisinde hayata başlayan ve yine burada kendi türüyle sosyal ilişkiler 

kurarak varlığını devam ettiren kavram olarak tanımlanmıştır. Varlıksal olarak bir 

değere sahip olduğu düşünülen bireyin, aynı zamanda kendine ait bir takım hakları 

olduğu ileri sürülmüştür. Örneğin, eğitim ve sağlık gibi insan yaşamının temel 

                                                 
73  Dinçer, Kısaca Felsefe,140. 
74  İzzet Sargın, ‘‘Toplumsal Düzen Açısından Hukuk ve Devlet’’, Çukurova Dergisi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 9/2 (2009): 158.  



 

 

24 

 

gereksinimlerine yönelik olan bu haklar ne toplumun ne de devletin uğrunda 

harcanamayacak nitelikte haklardır.75  

Bireyin, tüm bu özelliklerinin yanı sıra ayrıca onun doğasına yönelik bir takım 

varsayımlar da öne sürülmüştür. Örneğin, insan doğasını doğuştan iyi ve ahlaki olarak 

nitelendiren Rousseau’ya göre, birey doğal yaşamda özgür ve bağımsız bir şekilde 

hayatını sürdürür. Çünkü doğa, insanı özgür bir varlık olarak yaratmıştır.76 

Rousseau’nun bireyin doğasına yönelik bu düşüncelerinin aksini İngiliz filozof 

Hobbes’un felsefesinde görmek mümkündür. Hobbes’a göre, insan yaratılışı gereği 

tehlikeli bir varlıktır. İnsanın bu özelliği aslında içgüdüsel korunma isteğinden 

kaynaklanmaktadır. Çünkü bireyin esas amacı, varlığını korumak ve devam ettirmektir. 

Tüm bireyler aynı amaca yöneldiği için de savaş durumu ortaya çıkmaktadır. Bu yüzden 

Hobbes, toplumda yaşayan herkesi diğerinin düşmanı olarak ilan etmiştir. Bireyi de 

doğası gereği kötü bir varlık olarak nitelendirmiştir.77     

Kendisine ait öze, kimliğe aynı zamanda bir takım haklara sahip olan ve 

içerisinde yaşadığı toplumun en küçük parçası olarak kabul edilen birey, siyaset 

felsefesinin temel yapı taşlarından birisi olarak görülmektedir. Daha önce de ifade 

edildiği gibi bireyin bir varlık olarak kendisini göstermesi ancak türleriyle bir araya 

gelerek oluşturacağı bir toplumun içinde yaşamasıyla mümkündür. Çünkü birey, tek 

başına varlığını idame ettirebilecek güç ve yeteneklerden yoksun olarak 

görülmektedir.78 Bu yüzden birey, hem varlığını sürdürmek hem de zaman içerisinde 

artan ve çeşitlenen ihtiyaçlarını karşılamak için, diğer bireylerle bir araya gelerek bir 

topluluk oluşturmak zorundadır. Zorunluluk neticesinde ortaya çıkan ve toplum olarak 

adlandırılan bu yapı siyaset felsefesinin diğer bir önemli kavramıdır. Bu açıdan toplum, 

bireylerin karşılıklı etkileşimleri sonucu ortaya çıkan tüm sosyal ilişkileri 

kapsamaktadır.  

 

 

                                                 
75  Cevizci, Felsefeye Giriş, 197. 
76  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 157. 
77  Dinçer, Kısaca Felsefe, 194. 
78  Dinçer, Kısaca Felsefe,189. 



 

 

25 

 

1.6.2. Toplum 

Toplum kavramı, belli bir tarihi ve kültürel değerleri paylaşan, aynı zamanda 

ekonomik ilişkiler içinde yer alan bireylerin, ortak kararla bir araya gelerek oluşturduğu 

bütünü ifade etmek için kullanılmaktadır.79 Yani toplumun ne olduğu, temelde bireyler 

arasındaki eylemlerden hareketle açıklanmaktadır. İlk zamanlardan şimdiye kadar tüm 

bireylerin belli bir toplumsal düzen içerisinde yaşadıkları varsayılmaktadır. Bu 

toplumlar henüz devlet kurulmadan önce oluşturulmuştur. Toplumlar, ahlak kuralları 

olarak ifade edilen ve bir takım toplumsal yaptırımlara karşılık gelen kurallarla 

yönetilmeye çalışılmıştır. Fakat zamanla bu kurallar bireyler arasındaki ilişkilerin 

düzenlenmesinde gerekli etkiyi göstermemiştir. Böylece bozulmaya uğrayan toplum 

yapısından ötürü doğal düzeni terk eden bireyler, hukuk kurallarının hâkim olduğu 

siyasi bir toplumsal düzene geçmişlerdir.80  

Bireyler arasındaki karşılıklı ilişkilerin ifadesinde kullanılan toplumun ortaya 

çıkmasındaki en büyük nedenlerden birisi de ortak çıkarlara sahip bireyleri bünyesinde 

barındırmasıdır. Toplumun nasıl meydana geldiğine dair sunulan bu gerekçeler aslında, 

insanların niçin bir toplumda yaşamak zorunda olduklarına ilişkin sorulan soruların da 

cevabı niteliğindedir. Bu sorulara cevap arayan filozoflar ise genel olarak benzer 

sebeplere işaret etmişlerdir. Örneğin Platon, ‘‘…toplumu yapan, insanın tek başına, 

kendi kendisine yetmemesi, başkalarını gereksemesidir. Yoksa toplumun kurulmasında 

başka bir sebep var mı?’’81 sözleriyle, niçin bireylerin bir toplumun varlığına ihtiyaç 

duyduklarını temellendirmek istemiştir. Aynı şekilde Aristoteles’in de bu konuya bakış 

açısı Platon’dan farksız değildir. Siyasal düzeni doğal bir oluşum olarak gören 

Aristoteles’e göre insan, toplumsal bir varlıktır. Onun bu toplumsallığı aslında 

doğasının bir yansımasıdır. Bu açıdan insan, doğasını gerçekleştirme peşindedir.82  

Hem Platon’un hem de Aristoteles’in toplum hakkındaki görüşlerine bakılırsa, 

bireyler için en iyi yaşam ancak herhangi bir toplumun üyesi olmakla mümkün 

görülmektedir. Fakat toplumun varlığına dair bu düşünceler her filozofta aynı şekilde 

                                                 
79  Tunalı, Felsefeye Giriş, 140. 
80  Arslan, Felsefeye Giriş, 231. 
81  Platon, Devlet, çev. Sabahattin Eyüboğlu-M. Ali Cimcoz, (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2006), 54. 
82  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 148. 



 

 

26 

 

devam etmemiştir. Örneğin insanı doğuştan iyi ve ahlaki bir varlık olarak nitelendiren 

Rousseau’ya göre, kişinin doğuştan sahip olduğu bu özelliklerini, topluma girmesiyle 

beraber giderek kaybedeceğini ve bu yüzden kişinin doğasında bozulmaya neden 

olacağını savunmuştur. Bu nedenle, Rousseau için bireyi kötüleştiren bir şey varsa o da 

toplumsal hayattır. Çünkü ona göre, toplumsal yaşamda bireyler arasındaki ilişkilerde 

meydana gelebilecek olan rekabet içgüdüsüne bağlı olarak hırs ve kıskançlık gibi 

duyguların dışa vurumu sonucunda bireylerin doğasında kötüleşme meydana 

gelecektir.83       

Buradan da anlaşılacağı üzere, kurulan toplum zaman içerisinde hiç şüphesiz 

bazı sorunları da beraberinde getirecektir. Çünkü toplum içerisinde bulunan bütün 

bireyler aynı haklara sahiptir. Ayrıca bireyler bu hakları üstünlük kurmak amacıyla 

birbirlerine karşı kullanmaktan çekinmeyecektir.84 Bu durumda toplumun oluşabilecek 

bu ve benzeri anlaşmazlıkların önüne geçerek belli bir düzen içerisinde yaşamak 

istemesi, devlet olarak adlandırılan kurumun varlığına ortam hazırlamıştır. İhtiyaç 

duydukları gereksinimleri karşılamak için bir araya gelerek toplumu meydana getiren 

bireyler sonrasında daha güvenli, daha mutlu ve daha refah dolu bir yaşam için devletin 

kurulması konusunda hemfikir olmuşlardır. 

1.6.3. Devlet 

Sınırları belirlenmiş herhangi bir toprak parçası üzerine yaşayan insanları 

yönetmek için oluşturulan ve siyasal bir örgüt olarak nitelendirilen devlet, toplumsal 

düzenin sağlanmasında anahtar bir rol oynamaktadır. Devletin var olması ülke, 

insanlardan oluşan bir topluluk ve iktidar olarak adlandırılan üç somut unsurun bir araya 

gelmesiyle mümkündür.85 Tüm bu söylenenler göz önüne alındığında devletin biri 

geniş, öteki dar olmak üzere iki farklı tanımı ortaya çıkmaktadır. İlki, insanların 

örgütlenerek oluşturduğu herhangi bir topluluğu ifade ederken ikincisi, insanları 

yöneten egemen bir gücü ifade etmektedir. Bu açıdan devlet kısaca; yönetme gücü ve 

                                                 
83  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 157. 
84  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 211. 
85  Veli Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesi Bağlamında Devlet, Hükümet ve Bürokrasi’’, FLSF Felsefe ve 

Sosyal Bilimler Dergisi 22 (2016): 2. 



 

 

27 

 

yetkisini elinde bulunduran iktidar tarafınca yönetilen insanların oluşturduğu siyasal bir 

kuruluş olarak tanımlanmaktadır.86 

Siyaset felsefesinde birey ve toplumdan sonraki önemli kavramlardan birisi olan 

devletin ortaya çıkış sebebi aslında, insanların bir arada yaşamaya karar vermesiyle 

ilgilidir. İhtiyaçlarını karşılarken yetersiz kalan bireyler, herkesin mutlu ve barışçıl bir 

biçimde yaşayacakları toplum hayali çerçevesinde aldıkları ortak bir kararla devleti 

oluşturmuşlardır. Oluşturulan devletin, toplumda bulunan bütün bireyleri dışarıdan 

gelebilecek herhangi bir olumsuz duruma karşı korumak, onların haklarını gözetmek ve 

toplum içerisinde gerekli olan düzeni yasalar yoluyla sağlamak gibi bir takım görevleri 

vardır.87 Devlet kurulurken ona yüklenmiş olan bu sorumluluklar, bireyler için de bir 

takım ödevleri beraberinde getirmiştir. Bireyler, devletin koyduğu kanunlara uyarak, 

askerlik yaparak veya vergi ödeyerek devlete karşı bu ve benzeri ödevleri yerine 

getirmek zorundadırlar.88    

Yukarıdaki bilgilerden de anlaşılacağı üzere, bireyler toplumsal bir düzenin 

sağlanmasının şartı olarak devletin gerekliliğine işaret etmişlerdir. Fakat devletin 

varlığının kabulü noktasında, onun doğası hakkında bir takım fikir ayrılıkları 

yaşanmıştır. Böylece iki farklı görüş ortaya çıkmıştır. İlk görüşe göre, devlet doğanın 

bir devamı niteliğindedir. Bu görüşü savunanların başında gelen Platon, insan ve devlet 

arasındaki benzerlikten yola çıkarak insanları mikroorganizma, devleti ise 

makroorganizma şeklinde somutlaştırmıştır. İnsanda bulunan beslenme içgüdüsü, irade 

ve akıl gibi bazı yetilerin toplumda da bir karşılığı olduğunu iddia ederek devleti büyük 

bir insanmış gibi düşünebileceğini göstermek istemiştir. İkinci görüşe göre ise devlet, 

temelinde sözleşme bulunan yapay bir varlık olarak nitelendirilmiştir. Bu düşünceyi 

savunanların başında ise Hobbes, Locke, Rousseau gelmektedir. Devletin bir sözleşme 

sonucu ortaya çıktığını savunan ilk düşünür Hobbes’tur. Hobbes’a göre bireylerin bu 

sözleşmeyi oluşturmalarındaki temel amaç, varlıklarını korumak istemeleridir. Bu 

                                                 
86  Dinçer, Kısaca Felsefe,183-184. 
87  Tunalı, Siyaset Felsefesi, 147. 
88  Dinçer, Kısaca Felsefe,188. 



 

 

28 

 

yüzden bireyler, uzlaşı sağlayarak sözleşmeye dayalı bir devletin kurulmasında ortak 

karara varmışlardır.89    

Devlet denilen kurum ister doğanın bir devamı ister bireylerin oluşturduğu 

sözleşmenin sonucunda ortaya çıkmış bir yapı olarak nitelendirilsin, her iki durumda da 

aynı amaç doğrultusunda kurulmuştur. Toplumun geleceğinin şekillenmesindeki en 

önemli araç olarak görülen devletin asli görevi sadece emir ve yasakları uygulamak 

değil aynı zamanda toplumdaki tüm bireylerin ortak menfaatini düşünmektir. Bu açıdan 

devlet kavramı, bir milletin oluşturduğu siyasi birliği ifade etmek için 

kullanılmaktadır.90 Bu siyasi birliğin varlığının sürekliliği toplumdaki düzenin, huzurun 

ve mutluluğunun daimi olması anlamına gelmektedir. Bunun için bireylere düşen 

sorumluluk, egemen gücün koymuş olduğu kurallara ve yasalara azami ölçüde uyum 

sağlamaktır. Ancak böyle bir ilişkisel durum sonucunda toplumun hayal ettiği düzeni 

kurmak mümkün olabilir. Siyaset felsefesi açısından kurulan toplumun sürekliliği 

devletin benimsemiş olduğu adalet sistemi ile yakından ilişkilidir.  

1.6.4. Adalet 

Siyaset felsefesinin bir diğer önemli kavramlarından olan adalet temelde, 

toplumda bulunan tüm bireylere ödül veya ceza gibi yaptırımları uygulama konusundaki 

eşitliği ifade etmek için kullanılmaktadır. Aynı zamanda ahlaki bir nitelik de taşıyan bu 

kavram, bir kişinin haklarıyla başka bir kişinin hakları arasındaki dengenin gözetilmesi 

olarak da tanımlanmaktadır. Adalet, hem bireysel hem de toplumsal açıdan ele 

alınabilen bir kavramdır. Bireysel anlamda, kişinin başkalarıyla olan eylemlerinde adil 

olma veya adil davranma özelliğini yansıtmaktadır. Adalet kavramı bu noktada, kişinin 

eylemlerinde ahlaki yol gösterici ilke olarak nitelendirilmektedir. Toplumsal anlamda 

ise tek tek kişilerin davranışlarındaki durumu ifade etmekten ziyade, toplumun bir 

özelliği olarak ortaya çıkmıştır.91 

Felsefe tarihinin başlangıcından bu yana adalet kavramının yukarıda ifade 

ettiğimiz genel tanımının dışında birbirinden farklı iki tanımıyla daha karşılaşmamız 

                                                 
89  Tunalı, Siyaset Felsefesi, 148-149. 
90  Celal Büyük, ‘‘Devlet ve Toplumsal Rolü’’, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 3/1 (2003): 

102. 
91  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 11-12. 



 

 

29 

 

mümkündür. İlk tanım temelde, bireylerin niteliksel eşitsizliği fikrine dayanmaktadır. 

Bu tanım genel olarak, Platon ve Aristoteles’in toplumla ilgili görüşlerinde ortaya 

çıkmıştır. Her iki düşünür de bireyleri bilgelik, yiğitlik ve ölçülülük gibi kavramlara 

karşılık gelen yönetici, asker ve üreticiler şeklinde tasnif ederek sınıfsal bir toplumsal 

yapı oluşturmaya çalışmışlardır. Bu durumda hem Platon hem de Aristoteles için 

bireylerin yapması gereken şey, bulundukları konum itibariyle üzerlerine düşen 

görevleri yerine getirmek, emir ve yasaklara uymaktır. Ancak böyle bir durumda adalet 

kavramının varlığından bahsedilebilir. Bu noktada adalet, üç ana erdemin uyumlu 

birlikteliği sonucu oluşan dördüncü bir erdem olarak karşımıza çıkmaktadır.92  

Klasik siyaset felsefesi içerisinde ortaya çıkan ilk tanımın aksine, ikinci tanım 

temelde insanların niteliksel eşitliği fikrine dayanmaktadır. Bu noktada adalet artık bir 

erdem olmaktan öteye geçmiştir. Etik ile siyasetin ayrı ayrı ele alındığı modern siyaset 

felsefesi içerisinde yer alan yapay bir kavram olarak ifade edilmiştir.93 Bu noktada 

adalet kavramı, insanların bir araya gelerek bir devlet kurmak için oluşturdukları 

toplumsal sözleşmenin sonucunda ortaya çıkmaktadır. Eğer sözleşme yoksa orada ne 

adaletten ne de adaletsizlikten bahsetmek mümkün değildir. Bu yüzden, adalet ancak 

devletin kurulmasıyla birlikte kendini göstermektedir.94 Siyaset felsefesi açısından 

adalet kavramını genel olarak tamamladıktan sonra ele alınması gereken bir başka 

kavram ise eşitlik kavramıdır.  

1.6.5. Eşitlik 

Genel anlamda tüm insanları değer, konum ve sahip oldukları haklar bakımından 

eşdeğer kabul eden ve bu doğrultuda bireyler arasında herhangi bir ayrım gözetilmemesi 

gerektiğini savunan ilke olarak tanımlanmaktadır.95 Siyaset felsefesinin geneline 

bakıldığında eşitlik kavramının temel anlamının dışında farklı yaklaşım daha mevcuttur. 

Klasik siyaset felsefesi filozofları tarafından savunulan ilk görüşe göre insanlar, 

doğuştan toplumsal varlıktır ve yine doğuştan gelen niteliksel bir eşitsizliğe sahiptirler. 

Modern siyaset felsefesi filozoflarının savunduğu ikinci görüşe göre ise insanlar, 

                                                 
92  Veli Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük’’, Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat 

Dergisi 26 (2016): 104. 
93  Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük’’, 104. 
94  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 181. 
95  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 319. 



 

 

30 

 

doğuştan toplumsal ve siyasi varlık olarak nitelendirilmezler. Klasik görüşün aksine 

modern dönemde, insanlar doğuştan niteliksel eşitlik içerisindedirler.96 Görüldüğü üzere 

eşitlik kavramı ile ilgili öne sürülen bu iki görüş klasik ve modern dönem içerisinde yer 

almaktadır. 

Siyaset felsefesi geleneği içerisinde niteliksel eşitsizlik fikrini savunanların 

başında Platon gösterilebilir. O, toplumda bulunan tüm bireylerin eşit olmadıklarını 

iddia etmiştir ve aslında felsefesini de bu temel varsayım üzerine kurmuştur. Platon’a 

göre her insan mayasında bir takım özellikler barındırır ve bu özellikler de herkeste 

farklı farklı bulunmaktadır. Örneğin, mayasında altın bulunanlar yönetici, gümüş 

bulunanlar savaşçı ve tunç bulunanlar ise çalışan sınıfı oluştururlar. O halde, herkes 

taşıdığı özelliklere uygun işler yapmak zorundadır. Bu düşüncelerden ötürü Platon, 

toplumdaki tüm bireylerin eşit tutulamayacağını aksi halde toplumun dengesinin 

bozulacağını ileri sürmüştür.97  

Niteliksel eşitlik fikrini savunan filozoflar yukarıda da bahsettiğimiz gibi 

temelde bir doğa durumu-toplum durumu düşüncesinden hareket etmişlerdir. Bu 

düşünceyi savunanların başında ise Hobbes gelmektedir. Hobbes’a göre tüm insanlar, 

adına doğal hal denilen felsefi bir varsayım olan durum içerisinde yaşamaktadırlar. 

İnsan doğasını bencil ve çıkarcı olarak tasvir eden Hobbes için aslında, insanlar zihinsel 

yetenekler açısından eşit birer varlıktırlar. Fakat bu eşitliğin doğurduğu kötü sonuçlar, 

bireylerdeki kötü ve bencil davranışların temel nedeni olarak gösterilmesine yol 

açmıştır. Bu yüzden Hobbes’a göre, insanların doğuştan sahip oldukları bu eşitlik 

anlayışının devamı için yapılması gereken şey doğa durumundan toplum durumuna 

geçmektir.98 Tüm bunların yanında doğuştan niteliksel eşitlik fikrini savunan filozoflar 

bireylerin özgürlük hakkına da sahip olduklarını düşünmüşlerdir.    

1.6.6. Özgürlük 

Bireyin doğuştan sahip olduğu haklar arasında yer alan özgürlük kavramı, bir 

kişinin dışarıdan gelebilecek herhangi bir etki ve zorlamaya maruz kalmadan kendi istek 

                                                 
96  Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük’’, 109. 
97  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 48. 
98  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş,175. 



 

 

31 

 

ve arzularına göre hareket edebilme gücü olarak tanımlanmaktadır.99 Adalet ve eşitlik 

kavramlarında olduğu gibi özgürlük kavramının da genel tanımının yanı sıra, biri 

negatif özgürlük diğeri ise pozitif özgürlük olarak adlandırılan iki farklı tanımı 

mevcuttur. Bu anlamda negatif özgürlük birey üzerindeki bir müdahalesizliği ifade 

ederken, pozitif özgürlük ise negatif özgürlüğün aksine bireyin bir konu hakkındaki 

müdahalesini ifade etmektedir. Öte yandan, herhangi bir kişinin kendine ait özel bir 

alanı olmasını öngören negatif özgürlük, aynı zamanda bu alanın dışarıdan gelebilecek 

herhangi bir müdahaleden de korunması gerektiğini savunmaktadır. Pozitif özgürlük ise 

bireylerin negatif özgürlüğe sahipken yeterince özgür olmadıklarını ileri sürmüştür. Bu 

yüzden pozitif özgürlük, kanunlarla sınırlandırılmış bir yaşam biçimi içerisinde bulunan 

kişilerin daha özgür olabileceklerini düşünmektedir.100  

Negatif özgürlüğü temel alan düşünürlerin başında gelen Hobbes, bu kavramı 

açıklarken eşitlik kavramında olduğu gibi yine doğa durumu fikrinden hareket etmiştir. 

Daha öncede ifade edildiği gibi Hobbes bahsedilen doğa durumunu, hiç kimsenin bir 

diğerinden daha eşit ve daha özgür sayılmadığı, herkesin her şey üzerinde aynı oranda 

hak sahibi olduğu bir ortam olarak nitelendirmiştir. Buradaki temel tez esasen, mutlak 

bir eşitlik ve özgürlük anlayışının hâkim olmasıdır. Fakat Hobbes’un savunduğu bu 

özgürlük anlayışı bazı sorunları da beraberinde getirmiştir. Bu açıdan, mutlak haklar 

sonucu ortaya çıkabilecek herhangi bir anlaşmazlık doğal durumu bir kaos ortamına 

çevirebilir.101 Bu yüzden, sınırsız bir özgürlük anlayışının toplum tarafından 

benimsenmesi tehlikeli olarak görülmüştür. O halde yapılması gereken, pozitif 

özgürlükte olduğu gibi, etkin bir güç konumunda bulunan devletin sorumluluk alanının 

genişlemesine izin vermektir.102 

Sonuç olarak, özgürlük deyince toplum tarafından benimsenen anlayış mantıken 

Hobbes’un ifade ettiği gibi bir özgürlük olmayacaktır. Çünkü birey eylemde bulunurken 

sadece kendi isteklerine, ideallerine ve arzularına bağlı olarak davranamaz. İçinde 

bulunduğu toplum aslında bireyin davranışlarını sınırlayıcı bir niteliğe sahiptir. Bu 

yüzden temelde bireyin özgürlüğü, başka bir bireyin özgürlüğü ve devletin belirlemiş 

                                                 
99  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 667. 
100  Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük’’, 114-115. 
101  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 175. 
102  Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük’’, 114. 



 

 

32 

 

olduğu kurallarla kesiştiği yere kadardır. Yani bireyin, hukuk kurallarınca belirlenen 

sınır dâhilinde eylemde bulunması meşru sayılmasına karşın bu kuralların dışına çıkarak 

başkalarının haklarını engelleyecek eylemlerde bulunması gayrimeşru olarak 

görülmektedir.103 Bu durumda, toplumda bulunan kurallar ve normlar bireylerin 

birbirlerine karşı sorumluluklarını da beraberinde getirmektedir. Tüm bireyler, oluşan 

bu sorumlulukları yerine getirmek zorundadır. Çünkü sorumluluk bilincinden yoksun 

bir biçimde benimsenmiş olan sınırsız bir özgürlük anlayışının bulunduğu bir yerde, 

toplumun varlığından söz edilemez. İnsanların haklarını korumak, herhangi bir ihlale 

sebebiyet verecek her türlü davranıştan kaçınmak ancak böyle bir özgürlük anlayışı ile 

mümkündür. Ayrıca sözü edilen özgürlük anlayışı genel olarak insan hakları adı altında 

tartışılmaktadır. Fakat insan hakları kavramı sadece bireysel özgürlüğü içermemektedir. 

Siyaset felsefesi içerisinde önemli bir yere sahip olan insan haklarının kapsamı oldukça 

geniştir. 

1.6.7. İnsan Hakları 

Siyaset felsefesi içerisinde tartışılacak son kavram insan haklarıdır. Bu konuya 

girmeden önce hak kavramının ne olduğunu açıklamak yerinde olacaktır. Hak genel 

olarak, bireye yasalar veya evrensel nitelik taşıyan beyannamelerle tanınmış olan 

özgürce hareket etme olanaklarının tümünü ifade etmek için kullanılmaktadır. Hak 

kavramının mahiyeti aslında bireylerin toplumsal alandaki ilişkilerinde ortaya 

çıkmaktadır. Bu yüzden hak, toplumsal hayat içerisinde yaşayan tüm bireylerin hukuki 

açıdan çıkarlarını koruyabilmeleri için, kişilere tanınmış bir yetki şeklinde 

tanımlanmaktadır.104   

İnsanların hak olarak gördükleri şeyler nelerdir? Hak kavramını temelde dört 

başlıkla kategorize edebiliriz: I) İnsanların eylemlerinde ortaya çıkan ahlaksal boyutu; 

II) Siyasi parti kurma, seçme ve seçilme, vatandaşlık ve benzeri hakları kapsayan siyasi 

boyutu; III) Hukuksal açıdan kendini savunma, bir suça maruz kalınması halinde 

suçluyu arama, yasaların herkese eşit şekilde uygulanması gibi hakları içine alan hukuki 

boyutu; IV) İş sahibi olma, mülk satın alma veya satma, meslek edinme gibi haklardan 

                                                 
103  Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük’’, 113-114. 
104  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 394. 



 

 

33 

 

oluşan ekonomik boyutu. Tüm bunlar aslında, insan hakları olarak adlandırılan ve 

herkes tarafından da benimsenmiş olan kavram içerisinde yer almaktadır.105 Bahsi geçen 

tüm haklar insan eliyle oluşturulmuş, pozitif hukuk olarak adlandırılan bir sistemin 

kurulmasıyla birlikte ortaya çıkmıştır. Pozitif hukuk temelde, adına doğal hukuk denilen 

ve içerisinde bir takım haklar barındıran bir kavram üzerinde yükselmiştir. Sözü edilen 

doğal hukuk ise bireylerin doğal olarak sahip olduğu haklarla yaşadığı düşsel bir 

varsayımı ifade etmektedir. Bu açıdan doğal hukuk içerisinde yer alan doğal haklar, 

insanlara doğuştan verilmiş ve bireyin başka bir bireye devredemeyeceği, kişinin 

yalnızca insan olması nedeniyle doğa tarafından ona verilmiş olan haklar olarak 

tanımlanmaktadır.106 

Doğal haklar deyince akla gelen ilk isimler Hobbes ve Locke’tur. Her iki 

düşünürde, doğal hakların evrenselliğini ve bireyden bireye değişmezliğini kabul 

etmiştir. Onlara göre, doğal haklara sahip tüm bireyler istedikleri her şeyi yapma 

konusunda özgürdürler. Fakat aynı şeyi birden fazla kişinin yapmak istemesi noktasında 

yaşanan çatışma, doğal haklara zarar verecektir. Bu açıdan Hobbes ve Locke, insanların 

doğduğu andan itibaren sahip olduğu tüm bu hakları yönetici güce teslim ederek daha 

güvenli, daha barışçıl bir ortam oluşturulabileceğini düşünmüşlerdir. Ortaya çıkan bu 

yapı devlet olarak adlandırılmaktadır. Devlet, doğa durumunda sahip olunan tüm 

hakların korunmasını sağlamaktadır.107 

Yaşam, özgürlük, eşitlik gibi haklar bireylere doğa tarafından verildiğine 

inanılan haklardır.  Bu yüzden, bahsi geçen haklar temelde doğal hukuka 

dayanmaktadır. İnsanlar tarafından toplum kurulduktan sonra oluşturulmuş pozitif 

hakların özünü ise sözü edilen bu doğal haklar oluşturmaktadır.108 İnsan hakları 

dediğimiz tüm haklar bireyin sadece insan olması nedeniyle sahip olduğu haklardır ve 

kişiler arası bir ayrım gözetmeksizin herkese eşit olarak tanınmıştır. Değerli bir varlık 

olarak nitelendirilen birey, eşitlik hakkına bağlı olarak din, dil, ırk veya cinsiyet fark 

etmeksizin insan haklarından aynı oranda pay almıştır. Bu durum aynı zamanda, insan 

                                                 
105  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 169. 
106  Aslı Çavuşoğlu, ‘‘Doğal Haklar ve Jeremy Bentham’’, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 37 (2019): 26. 
107  Çavuşoğlu, ‘‘Doğal Haklar ve Jeremy Bentham’’, 27-28. 
108  Çavuşoğlu, ‘‘Doğal Haklar ve Jeremy Bentham’’, 26. 



 

 

34 

 

haklarının özündeki evrenselliğin bir göstergesini de yansıtmaktadır.109 Yukarıda 

açıklanan insan hakları ve diğer kavramlar siyaset felsefesinin özünde yer almaktadır. 

Çünkü siyaset felsefesi bu kavramlar üzerine inşa edilmiştir. Fakat siyaset felsefesinin 

tanımı sadece açıklanan kavramlar ile sınırlı değildir. Bunların yanında bir takım temel 

problemleri de içermektedir. Bundan sonraki kısmında bu problemler genel olarak 

tartışılmaya çalışılacaktır.    

1.7. Siyaset Felsefesinin Temel Problemleri 

1.7.1. Devlet Nedir? 

Siyaset felsefesine genel olarak baktığımızda, filozoflar herhangi bir toplumda 

yaşamanın temel koşulu olarak bir takım kurallardan bahsetmişlerdir. Onlara göre, bu 

kurallara uymak bir düzeni beraberinde getirecektir. Bu düzen, bireylerin birbirleriyle 

olan ilişkilerinin düzenlendiği, uymakla yükümlü olunan kuralların belirlendiği ve 

kişilerin sahip oldukları hakların hukuk kuralları tarafından korunduğu ortamı ifade 

etmektedir.110 Toplumsal alandaki bu düzeni sağlayacak kurumun ise devlet olduğu 

ifade edilmiştir. Devlet nedir? Kısaca devlet, toplumu yönetme gücünün yanı sıra yasa 

yapma ve kurallar koyma yetkisini elinde bulunduran üst bir otorite olarak ifade 

edilmektedir.111   

Bireyler arasındaki farklılaşma sonucunda ortaya çıkan devlet, toplum üyelerinin 

bir araya gelerek oluşturduğu siyasi bir yapıdır. Bireyler birlikte yaşamaya karar 

kıldıkları vakit, kendi özgür iradelerini kullanarak devleti oluşturmuşlardır. Oluşturulan 

bu siyasi yapının kurucusu konumundaki toplum ise siyasal bir toplum olarak 

nitelendirilmiştir. Bahsedilen toplum ile kurulan siyasi iktidar arasında sıkı bir bağ 

vardır. Bu yüzden, devleti anlamanın yolu öncelikle toplumsal yapının anlaşılmasından 

geçmektedir. Dolayısıyla, toplumun temelini oluşturan birey olduğu için devletin 

önceliği de birey olacaktır.112 O halde tüm bu söylenenler göz önüne alındığında, siyaset 

felsefesinde bireyin devletten önce geldiği ifade edilebilir. 

                                                 
109  Günay, Metinlerle Felsefeye Giriş, 170. 
110  Tunalı, Felsefeye Giriş, 147. 
111  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 224. 
112  Büyük, ‘‘Devlet ve Toplumsal Rolü’’, 101-102.  



 

 

35 

 

Devlet kavramı, siyaset felsefesi içerisindeki en önemli konulardan birisidir. Bu 

yüzden, devletin ne olduğunu açıklamak onu anlamak için yeterli değildir. Devlet nedir? 

sorusunun yanı sıra kurulan devletin hangi forma sahip olacağı da sorulması gereken 

sorulardan bir diğeridir. Fakat bu sorudan da önce, devletin kurulmasına dair fikirlerin 

ortaya çıkmasıyla birlikte devletin gerekli olup olmadığının tartışılması gerektiği öne 

sürülmüştür. Bu tartışmalar sonucunda, devletin gerekliliği konusunda üç farklı fikir 

ortaya çıkmıştır. Bunlar; I) İdeal bir hayat için devletin mutlak egemenliği düşüncesini 

savunan idealizm veya faşizm, II) Devletin ancak sınırlı yetkilerle donatılması halinde 

varlığını sürdürebileceğini savunan liberalizm, III) Devletin tamamen reddini savunan 

anarşizmdir.113 

Toplumsal bir düzen için devletin gerekli olduğu görüşünü katı bir biçimde 

savunan faşizm, bireysel özgürlüğün, kişiler arasındaki eşitliğin ve insanlığın hiçe 

sayıldığı siyasal bir akım olarak görülmektedir. Faşizm devleti, her şeyin ötesinde 

mutlak egemen bir güç olarak nitelendirir. Böyle bir devlet anlayışı içerisinde 

bireylerden beklenen ise sahip oldukları tüm hakları devletin yönetimine bırakmaktır. 

Böylece faşist bir yönetim içerisinde, kişilerin kendi iradeleri yok sayılacak ve sadece 

devletin emirleri geçerli olacaktır. Faşizmin tüm bunları yapmak istemesindeki temel 

amaç, kararları sorgulanmayan bir devlet yapısı kurarak tek tip düşünce yapısına sahip 

bireylerden meydana gelen bir toplum oluşturmaktır.114  

Devlet ne yapmalıdır? sorusundan hareketle oluşturulan liberal öğretide ise 

devlete karşı antipatik bir bakış açısı hakimdir. Doğası gereği böyle bir yaklaşıma sahip 

olan liberalizmde devlet, bireylerin rızasına dayanan toplumsal sözleşme sonucunda 

kurulmuştur. Bireyler, devlet kurulmadan önce yaşadıkları doğal hayatta yaşam, 

özgürlük ve mülkiyet haklarına sahiptirler. Fakat doğal durumda bu hakları 

koruyabilecek bir otoriteden yoksundurlar. Bu yüzden bireyler, haklarını koruyabilecek 

ve böylece toplumda bulunan tüm bireylerin mutluluğunu sağlayabilecek üst bir otorite 

olan devleti kurmuşlardır. Bu açıdan, liberalizmde hem devletin kaynağı hem de varlık 

nedeni olarak bu hakların korunması gösterilmiştir.115  

                                                 
113  Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesi Bağlamında Devlet, Hükümet ve Bürokrasi’’, 8-9. 
114  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 25-26. 
115  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 21-22. 



 

 

36 

 

Faşizm ve liberalizmin aksine anarşizmde ise devlet, tüm kötülüklerin temel 

kaynağı olarak gösterilmiştir. Bu anlayışa göre, devletin olduğu yerde özgürlükten 

bahsedilemez. Bu yüzden bireylerin yapması gereken şey, devlet olarak adlandırılan 

yapıdan kurtulmaktır. Devletin varlığını reddeden anarşist toplumlarda düzen, bir kişiye 

veya herhangi bir yasaya itaatle değil bireylerin özgür iradeleriyle oluşturdukları 

sözleşme sonucu ortaya çıkan topluluklarla sağlanmaktadır. Bu sözleşmelerin temelinde 

yatan durum, bireylerin gönüllülük esasına dayanıyor olmasıdır. Devletin sorumluluğu 

içerisinde olduğu düşünülen eğitim, sağlık, üretim, tüketim ve benzeri tüm bu 

alanlardaki görevleri bireylerin oluşturduğu topluluklar üstlenmiştir. Doğal olarak bu 

durumda devletin varlığına gerek yoktur denilmiştir.116 

Sonuç olarak, toplum halinde yaşamayı mümkün kılmak amacıyla kurulan 

devletin gerekliliği konusunda farklı tartışmalar ortaya çıkmıştır. Bu tartışmalarda yer 

alan Faşizme göre, bireyler araç konumundayken devlet amaç konumunda 

bulunmaktadır. Bu yüzden de devlet, bireyden hem daha önemlidir hem de daha önce 

gelmektedir. Faşizm ile kıyaslandığında bireylere karşı daha olumlu bir tavır sergileyen 

liberalizm de ise bireyler amaç devlet de araç konumundadır. Bu bakımdan, faşizmde 

devlet yönetimi otoriter bir yönetim olarak adlandırılırken liberalizmdeki devlet 

yönetimi demokrasinin hâkim olduğu özgürlükçü bir yönetim olarak 

adlandırılmaktadır.117 Devletin varlığı konusunda liberalizm ve anarşizmden farklı 

olarak katı bir tutum sergileyen anarşizm ise, insanın iyi bir doğal yapıya sahip 

olduğunu, fakat bireyin bu yapısını bozan tarafın politik kurumlar olduğunu 

savunmaktadır. Bu yüzden anarşizm, içerisinde yönetici bulunan tüm politik yapıların 

adaletten yoksun olduğunu vurgulamaktadır.118 Siyaset felsefesinde devlet kavramı söz 

konusu olduğunda akla gelen bir diğer önemli kavram iktidardır.   

1.7.2. İktidar Nedir? 

İktidar kavramı genel olarak, devlet yönetimindeki kişilerin elinde bulunan 

hukuki, ahlaki ve fiili gücü ifade etmek için kullanılmaktadır. Herhangi bir iktidarın 

varlığından bahsedebilmemizin ilk şartı öncelikle bir toplumun kurulmuş olmasıdır. 

                                                 
116  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 25. 
117  Urhan, ‘‘Siyaset Felsefesi Bağlamında Devlet, Hükümet ve Bürokrasi’’, 9. 
118  Cevizci, Felsefeye Giriş, 210. 



 

 

37 

 

Toplumun olduğu yerde ise, iktidarın ortaya çıkması doğal bir durum olarak 

görülmektedir. Bu açıdan iktidar sahibi kişi, toplumdaki bireylerin yapmayı istemediği 

bir şey olduğunda, etkide ve eylemde bulunarak istediğini yaptırabilme kudretine 

sahiptir.119 Bu anlamıyla günlük hayatta da karşımıza çıkmaktadır. Örneğin, ataerkil 

veya geleneksel toplum yapısına sahip toplumlarda kocanın karısı üzerindeki veya 

babanın çocuklar üzerindeki otoritesi de iktidarın varlığını yansıtmaktadır.120 

İktidar kavramı, yukarıda bahsettiğimiz günlük kullanımından farklı olarak 

siyaset felsefesi içerisinde siyasal iktidar şeklinde kullanılmaktadır. Bu anlamda siyasal 

iktidar, sadece belli kişiler veya gruplar üzerindeki egemen gücü değil aynı zamanda bu 

kişi veya grupları da kapsayan bütün toplum üzerindeki üst bir otoriteyi temsil 

etmektedir. Bu yüzden siyasal iktidar, devlet yönetiminde bütünlükten yanadır. Siyasal 

iktidar elinde bulundurduğu gücü, toplumun tüm üyelerini bağlayıcı nitelikte olan bir 

takım yasalar çıkartarak ve bu yasalara uyulmadığı durumlarda da bireyleri yargılayarak 

kullanmaktadır. Bu durumda siyasal iktidar, elindeki gücü kullanma açısından en üstün 

irade olarak nitelendirilmektedir. Tüm bunların yanında, siyasal iktidarın gücünün 

sürekliliği meşru olmasına bağlıdır.  Meşru olmayan bir güç kullanılması halinde ise 

siyasal iktidarın varlığından söz edilemez.121 

Siyasal iktidar söz konusu olduğunda siyaset filozoflarının merak ettiği bir diğer 

mesele, toplumu yönetmek için başa gelen ve en üstün otorite olarak nitelendirilen 

siyasal iktidarın kaynağının ne olacağı sorusudur. Yönetimde uygulanan farklı 

uygulamalar nedeni ile iktidarın kaynağının ne olacağına dair sorulan sorunun 

cevabında da bir çeşitlilik ortaya çıkmıştır. Örneğin, bazı toplumlarda iktidar, toplumun 

güvenliğini sağlamak amacıyla oluşturulmuştur. Bu durumda iktidarın kaynağı da 

toplumun temel ihtiyacı olarak nitelendirilen korunma ihtiyacına dayandırılmıştır. Bu 

düşünceyi savunanların başında klasik dönem düşünürlerinden Platon ve Aristoteles 

gelmektedir. Bir başka örnekte ise iktidarın kaynağını oluşturan temel unsur olarak 

toplum iradesi gösterilmiştir. Bu durumda bireyler, siyasal iktidarın kaynağını oluşturan 

şeyin ortak irade sonucu ortaya çıkan toplumsal sözleşme olduğunu ileri sürmüşlerdir. 

Bu fikri savunanların başında ise, modern dönem düşünürlerinden toplum 

                                                 
119  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 454. 
120  Cevizci, Felsefeye Giriş, 201. 
121  Cevizci, Felsefeye Giriş, 202. 



 

 

38 

 

sözleşmecileri olarak nitelendirilen Hobbes, Locke ve Rousseau gelmektedir.122 İktidar 

kavramının ne olduğundan genel olarak açıkladıktan sonra yapılması gereken meşruiyet 

kavramının mahiyetini ortaya koymaktır.  

1.7.3. Meşruiyet Nedir?  

Siyasal iktidarla yakından ilişkili olan meşruiyet kavramı temelde, toplumun 

egemen gücü konumunda bulunan devlete veya hükümete itaat etme durumu olarak 

tanımlanmaktadır. Ayrıca meşruiyet, siyasal iktidarın kurumsallaşmasını ve bir takım 

makul nedenler sunarak onun ahlaki açıdan kabul edilebilirliğini gösteren süreci de 

ifade etmektedir.123 Siyasal iktidarın sürdürülebilirliğinin sağlam gerekçesi olan 

meşruiyet, aynı zamanda toplumsal bütünlüğün sağlanmasında önemli bir rol 

oynamaktadır. Tüm insanların gerektiği zaman başvurabilecekleri ve hayatlarını ona 

göre yönlendirecekleri temel ilkeler belirleyerek sosyal, siyasal ve ekonomik alanlardaki 

oluşturulan düzeni korumayı sağlamaktadır. Bu yüzden siyasal iktidarın temel 

gayelerinden birisi de toplumsal hayattaki meşruluğunu kaybetmemek için kendi varlığı 

ile ters düşen fikirleri, teorileri veya ahlaki tutumları ortadan kaldırmaktır.124 

Devletin sahip olduğu gücün halkın onayına dayanması olarak ifade edilen 

meşruiyetin, kaynağının ne olduğu sorusuna dair iki farklı cevap ortaya çıktığı 

görülmektedir. İlki geleneksel kaynaklar içerisinde yer alan karizmadır. Buna göre, 

toplumda gerekli olan birlik ve bütünlük sultan, hakan, kral ve benzeri üstün nitelik ve 

karizma sahipleri kişiler tarafınca sağlanmaktadır. Geleneksel kaynaklar içerisinde yer 

alan diğer meşruiyet kaynağı olan din de ise devleti yöneten kişilerin yönetme hakkını 

Tanrı’dan aldıkları ve Tanrı adına kullandıkları savunulmuştur. İkinci cevaba göre, 

iktidarın meşruluğu genellikle modern dönem ile birlikte anılan güvenlik, eşitlik ve 

özgürlük gibi bireylerin sahip olduğu temel haklara dayandırılmıştır. Bu meşruiyet 

kaynağına göre, iktidar gücünü ve yetkisini halktan almaktadır. Bu yüzden, halkın rızası 

                                                 
122  Tunalı, Felsefeye Giriş, 141-142. 
123  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 587. 
124  Halis Çetin, ‘‘Siyasetin Evrensel Sorunu: İktidarın Meşruiyeti-Meşruiyetin İktidarı’’, Ankara 

Üniversitesi SBF Dergisi 58/3 (2003): 70. 



 

 

39 

 

ile kurulan devletin tek gayesi de toplumun tüm üyelerinin güvenliklerini sağlamak, 

bireyler arasındaki eşitliği korumak ve onların özgürlüklerini teminat altına almaktır.125 

Toplumsal bütünlüğü sağlamak için kurulan devlet, ne olursa olsun kendisine 

itaat edilmesi gereken bir kurumdur. Bu itaati sağlayacak unsur ise meşruiyet olarak 

adlandırılan kavramdır. Meşruiyet kavramı aslında niçin bir devletin buyruklarına 

boyun eğilmesi gerektiğine dair hem toplumsal hem de ahlaki açıdan bir takım 

gerekçeler sunmaktadır. Siyasal hayatın belli bir düzen içerisinde ilerlemesini sağlayan 

şey de bu gerekçelerdir. O halde, herhangi bir siyasi eylemin kabul edilebilirliğini 

belirleyen ölçüt meşruiyetin doğasına uygunluğu ile eşdeğerdir. Bu yüzden, meşruiyetin 

sınırları dışında kalan bir durum toplumun onayına sunulamaz. Tüm bunlardan 

hareketle meşruiyet kısaca hem sunulan toplumsal ve ahlaki gerekçelerle devletin 

varlığını haklı kılmak hem de bu devletin ayakta durmasını sağlayarak toplumun ihtiyaç 

duyduğu barış ortamını oluşturmak olarak tanımlanabilir.126 Dolayısıyla devlet, kuruluş 

amacına uygun olarak elinde bulundurduğu gücü toplumun çıkarı için kullanmalıdır. Bu 

gücü nasıl kullanacağı sorusu temel olarak devletin egemenlik anlayışı ile ilgilidir.     

1.7.4. Devlet ve Egemenlik 

Siyaset felsefesi içerisinde karşımıza çıkan egemenlik kavramı genel olarak 

devlet kavramı ile birlikte ele alınmaktadır. Bu bakımdan egemenlik, devletin 

kullanmak üzere elinde bulundurduğu güç şeklinde tanımlanmaktadır. Bireyin devlet ile 

karşılıklı ilişkisinde ortaya çıkan bu kavram aslında yöneticilerin yönetme gücünü nasıl 

kullandıklarını ifade etmektedir. Bu durumda, egemenliğin nasıl kullanılması gerektiği 

ile ilgili soru söz konusu olduğunda birbirinden farklı iki yaklaşımın ortaya çıktığı 

gözlemlenmiştir. Bu yaklaşımlardan ilki, Jean Bodin(d.1530-ö.1596) ve Hobbes 

tarafından benimsenmiştir. Onlara göre, mutlak egemen bir güç konumunda bulunan 

devletin yetkileri herhangi bir birey veya toplum tarafından sınırlandırılamaz. İkinci 

yaklaşım ise Locke, Spinoza, Montesquieu ve Kant tarafından benimsenmiştir. Bu görüş 

                                                 
125  Cevizci, Felsefeye Giriş, 203-204. 
126  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 33. 



 

 

40 

 

ise, ilk görüşün aksine devletin yetkilerinin sınırlandırılması gerektiği fikrine 

dayanmaktadır.127  

Yukarıdaki yaklaşımları ayrıntılı bir biçimde incelendiğinde; örneğin Bodin 

devleti belirleyen şeyin egemenlik olduğunu savunmuştur. Ayrıca egemenliği, devletin 

özünü oluşturan en temel ilke olarak tanımlamıştır. Ona göre, egemenlik en yüksek 

yönetme gücü olması açısından mutlaklığa sahiptir. Bu yüzden, ne toplumsal düzenin 

sağlanması için yapılan yasaların ne de egemen güçten öncekilerin koymuş olduğu 

kuralların egemen için bağlayıcılığı yoktur. Öte yandan Bodin’e göre, egemenin bir 

diğer önemli özelliği, onun elinde bulundurduğu gücü kullanması açısından bir 

sürekliliğe sahip olmasıdır. Yani egemenin elinde bulunan yetki herhangi bir kişi veya 

toplum tarafından geri alınamaz. Bu durum, egemenin gücünün bölünemez oluşunun 

yansımasıdır.128 Bodin ile aynı düşünceleri paylaşan Hobbes, egemenliğin tek bir kişi 

veya kuruluşa ait olması gerektiğini savunmuştur. Hobbes’a göre, egemenliği elinde 

bulunduran kişi kuruluşun sahip olduğu gücün mutlaklığı, toplumun tüm üyelerinin rıza 

göstererek oluşturduğu sözleşmeye dayanmaktadır. Bu sözleşme ile bireyler aynı 

zamanda egemene, kendi üzerlerinde her türlü müdahalede bulunma hakkı da 

tanımışlardır.129 

Hobbes’un yukarıda dile getirilen sözleşme temelli mutlak egemen güç 

oluşturma fikirlerine Spinoza da katılmıştır. Siyasal otorite ile bireyler arasındaki bağın 

ancak toplumsal bir sözleşme ile kurulacağını savunan Spinoza da Hobbes gibi, 

insanların temel gayesinin varlıklarını korumak ve özgürlüklerini sürdürmek olduğunu 

iddia etmiştir. Ona göre, insanların bu amacını gerçekleştirmenin tek yolu savaştan 

kaçmak ve barış ortamı sağlamakla mümkündür. Bu yüzden, tam da bu noktada bir 

egemenin varlığına ihtiyaç vardır. Spinoza’nın bu düşünceleri her ne kadar Hobbes ile 

benzerlik gösterse de, bireylerin hak ve yetkilerini devretme konusunda farklılık vardır. 

Hobbes bireylerin hak ve yetkilerini devretme konusunda bütün hepsinin tek bir kişi 

veya heyete teslim edilmesi gerektiğini savunurken, Spinoza Hobbes’tan farklı olarak 

                                                 
127  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 225. 
128  Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi (İstanbul: Say Yayınları, 2015), 430. 
129  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 186. 



 

 

41 

 

bu yetkilerin bir kısmının egemene teslim edilmesi gerektiğini savunmuştur. Bu yüzden, 

Spinoza için en iyi yönetim şekli Hobbes’un aksine demokrasidir.130    

Yukarıda dile getirilen egemenlik kavramı ile ilgili sunulan fikirlerin ilkinde 

devlet merkezi bir güç olarak nitelendirilmiştir. Bu yüzden Bodin ve Hobbes’un 

düşüncelerinde de görüldüğü üzere, devlet bağımsız, mutlak bir egemen konumundadır. 

Her iki düşünüre göre, böyle bir konumda bulunan devlete ne herhangi bir sınır 

getirilebilir ne de kendisi dışında başka bir yaptırım gücüne sahip otorite oluşturulabilir. 

Bahsi geçen ikinci fikirde ise devlete atfedilen en yüksek otorite olma niteliği devam 

etmektedir. Fakat ilk yaklaşımdan farklı olarak bu yaklaşımda, bireyler yapılan bir 

sözleşme ile devletin egemenlik alanına sınır çekmek istemişlerdir. Bunu 

yapmalarındaki amaç, sahip oldukları doğal hakların hepsini korumak istemeleridir. 

Çünkü devlet her ne kadar en yüksek egemen güç de olsa, bireylerin haklarına zarar 

verebilecek ve tüm toplum üzerinde sınırsız bir şekilde tahakküm kurabilecek yetki ve 

güçlerle donatılmamalıdır.131 Bunun önüne geçmek için bireylerin atacağı ilk adım, 

devlet ile aralarında bir denge gözetecek olan sivil toplum alanını oluşturmaktır.   

1.7.5. Devlet ve Sivil Toplum 

Devletten bağımsız bir şekilde bireylerin oluşturduğu örgütleşme biçimini ifade 

eden sivil toplum kavramı, toplumun tüm üyelerinin ortak çıkarlarını barındıran bir alan 

olarak tanımlanmaktadır. Bu alan, devleti ele geçirmek gibi bir düşünce etrafında 

şekillenmemiştir. Aksine, bireylerin ihtiyaçlarını karşılamada başvurulacak topluluk 

olma niteliği taşımaktadır. Öte yandan, bu topluluk sadece toplum içerisinde 

gerçekleşen kolektif etkinlikleri ele alıp değerlendirmektedir. Bu açıdan sivil toplum, 

bireylerin gönüllülük esasına dayanarak oluşturduğu, devletten özerk bir şekilde 

varlığını sürdüren ve devletle birey arasındaki ilişkilerde ortak bir yol bularak denge 

kurmaya çalışan siyasal bir yaşam alanı şeklinde ifade edilmektedir.132  

Sivil toplumun en önemli özelliği yukarda da dile getirildiği üzere, onun devlet 

karşısında özerk konumda bulunmasıdır. Bahsedilen bu özerklik hali, düşünüldüğü gibi 

                                                 
130  Cevizci, Felsefe Tarihi, 538-539. 
131  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 225. 
132  Seyfettin Aslan, ‘‘Sivil Toplum ve Demokrasi’’, Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi 15/2 (2010): 359-360. 



 

 

42 

 

tamamen devletten bağımsız ve sivil toplum üyelerinin kendi kendilerine istedikleri 

şekilde hareket ettikleri bir durumu ifade etmemektedir. Bundan ziyade sivil toplum, 

toplumu yöneten hâkim güç karşısında yerini alarak siyasi gücün kararlarını etkileme 

noktasında kendini göstermektedir. Bu yüzden, bireysel özgürlüğü temel alarak 

demokratik bir toplumsal alan oluşturmayı hedeflemiştir. Sivil toplumun bu hedeflerine 

ulaşması için belirli şartlar gerekmektedir. Bu şartlara göre, sivil toplumun kendisini 

gerçekleştireceği devlet özgürlükçü yapıya dayanan ve hukuk kuralları ile 

sınırlandırılmış nitelikte bir devlet olmalıdır. O halde, sivil toplumu ancak demokratik 

rejimlerin egemen olduğu toplumlarda görmek mümkündür.133 

Demokrasi ve sivil toplum arasındaki ilişki genel olarak birbirine paralel bir 

şekilde ilerlemektir. Şöyle ki, herhangi bir toplumda demokrasinin işlemesi için devletin 

yetki alanın sınırlandırılması, toplum üyelerinin kendilerini özgürce ifade etmelerinin 

sağlanması ve devletin tarafsızlığının korunması gibi temel fonksiyonların yerine 

getirilmesi gerekmektedir. Bu noktada sivil toplum, devletin belirlenen fonksiyonlar 

dışına çıkmasını engellemek için bir takım sınırlandırmalar koyarak devletin 

denetlenmesini sağlamıştır. Sivil toplumun tüm bunları yapmasının bir başka nedeni ise 

devletin keyfi tutum ve davranışlarına maruz kalmaktan bireyleri korumaktır. Bu sayede 

bireylerin sahip olduğu haklar korunacak ve sivil toplumun hedeflediği özgürlük temelli 

toplumsal hayat gerçek olacaktır.134 

Sivil toplumun oluşmasına imkân sağlayacak olan şey ancak tarafsız, 

demokratik devletin var olmasıyla mümkündür. Bu yüzden devlet, ne sivil toplumu 

kendi istekleri doğrultusunda yönlendirebilir ne de sivil toplumun faaliyet alanına 

herhangi bir müdahalede bulunabilir. Bu tutum karşısında sivil toplumdan istenen de, 

devletin varlığının hiçe sayıldığı davranışlardan kaçınarak kendi özerkliğini 

korumasıdır. Yani devlet ve sivil toplum arasında her zaman belli bir mesafe bulunmak 

zorundadır. Bu durumda hedeflenen ise devletten bağımsız bir şekilde sivil toplum 

örgütü oluşturmak ve devletin bireyler üzerinde uygulayabileceği her türlü olumsuz 

                                                 
133  A. Tarık Gümüş, ‘‘Demokrasilerde Sivil Toplum ve Devlet-Sivil Toplum İlişkisinde 

Karşılaşılabilecek Sorunlar’’, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 18/3 

(2014): 534-535. 
134  Gümüş, ‘‘Demokrasilerde Sivil Toplum ve Devlet-Sivil Toplum İlişkisinde Karşılaşılabilecek 

Sorunlar’’, 544. 



 

 

43 

 

yaptırımları engellemektir. Sivil toplumun bu hedefi demokrasinin ortaya çıkması, 

devam etmesi ve böylece bireylerin haklarının da korunması açısından oldukça önemli 

olarak görülmektedir.135 Sivil toplumun oluşturulması bireylerin korunmasında tek 

başına yeterli değildir. Bu yüzden yapılması gereken, toplumları yönetecek devlet 

biçimlerinin neler olacağını belirlemektir. Böylece bireyler, belirlenen yönetim 

biçimleri arasından hangisinin daha iyi olduğu konusunda ortak bir karara 

varabileceklerdir.     

1.7.6. Devletin Yönetim Biçimleri 

Siyaset felsefesinin temel olarak ele aldığı sorulardan birisi de en iyi yönetim 

biçiminin ne olduğudur. İlkçağdan bu yana ideal bir düzen arayışı içerisinde olan 

insanoğlu, aradığı bu düzeni yönetim ile sağlayacağını düşünmüştür. Bu amaç 

doğrultusunda da devletin yönetileceği en iyi yönetim biçimini aramaya başlamıştır. 

Devletin yönetim biçiminin ne olacağına dair sorulan soruya cevap arayan filozofların 

başında Platon gelmektedir. Platon, yönetim biçimlerini beş gruba ayırmıştır ve kısaca 

şöyle tanımlamıştır: Eğer yönetim tek bir zorbanın elinde bulunuyorsa tiranlık, daha çok 

halkın söz sahibi olduğu yönetimse demokrasi, yönetim zenginlerin elindeyse oligarşi, 

şan ve şerefe önem veren kişiler söz sahibiyse timarşi ve soyluların içinde bulunduğu 

bir yönetimse aristokrasi olarak adlandırılmaktadır.136  

Yukarıda bahsi geçen yönetim biçimleri içerisinden Platon’un uygun görmediği 

yönetim biçimi demokrasi olmuştur. Demokrasi yapısı gereğince, toplumun tüm 

üyelerine eşitlik hakkı tanımaktadır. Böylece bireyler, kendilerine tanınan bu eşitlik 

hakkı gereğince yönetimde yer alabilmişler. Bu durumda siyasetten anlamayan, siyaset 

hakkında herhangi bir bilgisi veya yeteneği olmayan kişi devlet yönetiminde söz sahibi 

olabilir. Platon açısından büyük bir sorun olarak görülen bu ve benzeri olaylar yüzünden 

demokrasi, görünüşte iyi fakat aslında kötü bir yönetim şekli olarak nitelendirilmiştir. 

Devletin varlığına ilişkin oluşabilecek tehlikeye karşı önlem olarak Platon’un önerisi 

                                                 
135  Gümüş, ‘‘Demokrasilerde Sivil Toplum ve Devlet-Sivil Toplum İlişkisinde Karşılaşılabilecek 

Sorunlar’’, 562-563. 
136  Platon, Devlet, 268. 



 

 

44 

 

bilgelerin yönetimidir. Bu yüzden, yönetme hakkı ve yeteneğine sahip en üstün erk137 

olarak filozofları görmüştür.138  

Yönetim biçimlerine dair bir başka sınıflandırmayı da Aristoteles yapmıştır. 

Aristoteles, Platon’dan farklı olarak yönetim biçimlerini altı gruba ayırmıştır. Altı gruba 

ayırdığı bu yönetim biçimlerini de kendi içinde halkın çıkarlarına ve yöneticinin kendi 

çıkarlarına göre oluşturulan yönetim biçimleri olmak üzere iki başlıkta ele almıştır. İlk 

grup, tek kişinin yönetim biçimi olan monarşi, belli bir zümrenin yönetim biçimi olan 

aristokrasi ve toplum çıkarına uygun bir şekilde oluşturulan politeia139dan oluşmaktadır. 

Aristoteles oluşturduğu ikinci grubu aslında ilk grubun bozulmuş hali olarak 

görmektedir. Bu durumda, monarşinin bozulmuş hali tiranlık, aristokrasinin ki oligarşi 

ve politeia’nın ki de demokrasidir. Aristoteles tüm bu yönetim biçimleri arasından en iyi 

yönetim şekli olarak, herkesin çıkarı ile denk düşen politeia’yı seçmiştir.140  

Yönetim biçimlerinin sınıflandırılmasında Platon ile Aristoteles’in görüş, 

düşünce ve önerileri kendilerinden sonra gelen ve yönetim ile ilgilenen St. Thomas 

Aquinos(d.1225-ö.1274), Hobbes, Locke, Montesquieu(d.1869-ö.1775) ve Rousseau 

gibi siyaset felsefesinin önemli düşünürlerini büyük oranda etkilemiştir. Örneğin 

Aristoteles’in yapmış olduğu sınıflandırma, Ortaçağ düşünürlerinden St. Thomas 

Aquinos’ın siyaset ile ilgili düşüncelerine kaynaklık ettiği görülmüştür.141 Aristoteles’de 

olduğu gibi, yönetim biçimlerini monarşi, aristokrasi ve demokrasi olarak belirleyen 

Thomas Aquinos, bu yönetim biçimlerini de tiranlık ve oligarşi gibi kötü yönetim 

biçimleri şeklinde tanımladığı gruptan ayırmaya çalışmıştır. Thomas Aquinos’a göre, bu 

grup içerisindeki en iyi yönetim biçimi monarşidir. Çünkü kral ya da monark, devleti 

                                                 
137  Bir bireyin, bir toplumsal kümenin, bir toplumun, başka birey, küme veya toplumları egemenliği, 

baskısı ve denetimi altına alma, hürriyetlerine karışma ve onların belli biçimlerde davranmaya 

zorlama yetkisi veya yeteneği, iktidar. İsmail Parlatır vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basım Evi, 1988): 721 Ayrıca bkz.   
138  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 113-114. 
139  Aristoteles’e göre politeia yani siyasal/anayasal yönetim ‘‘oligarşi’’ ile ‘‘demokrasi’’ nin bir 

karışımıdır. Kamusal yarara ilişkin hem oligarşilerde olduğu gibi zenginlerin hem de demokrasilerde 

olduğu gibi yoksulların yararının gözetildiği bir karışımdır. Hem zenginliğin hem de bireysel 

özgürlüğün ortak noktada buluştukları bir yerdir. Hasan Acar, ‘‘Aristoteles’te Uygulanabilir En İyi 

Rejim Olarak Anayasal Yönetim (Politeia) Kavramı’’ OPUS Uluslararası Toplum Araştırmaları 

Dergisi 9/16 (2018): 2227 Ayrıca bkz. 
140  Acar, ‘‘Aristoteles’te Uygulanabilir En İyi Rejim Olarak Anayasal Yönetim (Politeia) Kavramı’’, 

2224-2225. 
141  Coşkun Can Aktan, ‘‘İdeal Bir Yönetim Arayışı ve Anayasal Demokrasi’’, Hukuk ve İktisat 

Araştırmaları Dergisi 8/2 (2016): 4. 



 

 

45 

 

yönetecek kişinin mutlak üstünlük niteliği olarak gördüğü bilgi ve erdeme sahiptir. 

Fakat Thomas Aquinos burada mutlak bir monarşi benimsemek yerine sınırlı bir 

monarşi benimsemiştir.142  

Thomas Aquinos gibi monarşinin en iyi yönetim biçimi olduğunu düşünen 

Hobbes ise ondan farklı olarak mutlak bir egemenin var olması gerektiğini 

savunmuştur. Hobbes’a göre devlet, doğal hayatta meydana gelen kötüleşme sonucu 

ortaya çıkmış olan zorunlu bir kurumdur. Çünkü devletin olmadığı durumda, insanlar 

arasında çıkacak herhangi bir çatışma halinde başvurulacak egemen bir güç 

gerekmektedir. Bu durumda devlet, düzen sağlamak için kurulmuştur. Hobbes için, 

bahsedilen devletin kurulması ancak bir sözleşmenin varlığı ile mümkündür. Bu 

sözleşme ile birlikte toplumun tüm üyeleri sahip oldukları yetkilerin tamamını egemene 

teslim edeceklerdir. Bahsi geçen sözleşme toplum üyeleri ile egemen arasında değil, 

üyelerin kendi aralarında yaptıkları bir sözleşmedir. Bu yüzden, sözleşmenin egemen 

için bir bağlayıcılığı yoktur. Bireyler bütün yetkileri egemene verdikleri için de ondan 

şikâyet etme gibi bir durum da söz konusu değildir. Tüm bu söylenenlerden anlaşılacağı 

üzere Hobbes, mutlak monarşinin en iyi yönetim biçimi olduğunu savunmuştur.143 

Siyaset felsefesi denilen alan, bireylerin sosyal hayatta barışçıl şekilde 

yaşamalarını mümkün kılmak amacıyla, toplum üyeleri arasında oluşabilecek sorun, 

çatışma veya savaş gibi durumların önüne geçmek için bir takım çözümler üretmeyi 

hedeflemiştir. Siyaset felsefesi bu yolda ilerlerken aslında, iki ana soru etrafında 

amacını gerçekleştirmeye çalışmıştır. Bu durumda ilk olarak, toplum üyelerinin neye 

hakkı olduğu belirlenmek istenmiştir. Bu sorudan hareketle de ikinci olarak, toplumun 

üyeleri adına kim veya kimler söz sahibi olacak sorusu cevaplanmaya çalışılmıştır. İlk 

soru bireylere verilen yaşam, özgürlük ve benzeri gibi temel haklar ile ilgiliyken, ikinci 

soru devleti yönetecek en iyi yönetim biçiminin ne olduğunun tespit edilmesi ile 

ilgilidir.144 Bu durumda, siyasi otoritenin belirlenmesi demek egemen gücün yetki 

alanının genişliğine karar vermenin yanında, bireyin sahip olduğu haklarını nasıl ve ne 

ölçüde kullanacağına dair belirlemeyi de içermektedir. Bu açıdan bakıldığında, siyaset 

                                                 
142  Cevizci, Felsefe Tarihi, 355. 
143  M. Nazan Arslanel ve Ertuğrul Eryücel, ‘‘Modern Devlet Anlayışının Felsefi Temelleri’’, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 15/2 (2011): 9-10.   
144  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 327. 



 

 

46 

 

felsefesi içerisinde ele alınan devletin yönetim şeklinin tespiti, sadece toplumun değil 

aynı zamanda tek tek bireylerin de hayatlarına yön veren önemli bir konudur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

47 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

JOHN LOCKE’UN SİYASET FELSEFESİ 

2.1. Liberalizm Kavramı 

Liberalizmin ne olduğunu açıklamadan önce genel olarak kökeninde yer alan 

kavramı ele almak gerekmektedir. Liberalizm kavramının Fransızca’da boş veya serbest 

anlamlarına gelen Libre kelimesinden üretildiği bilinmektedir. Kavram İngilizce’de ise 

özgürlük veya serbestlik anlamlarına gelen Liberty kelimesine karşılık gelmektedir. 

Liberalizm temel olarak bireylerin sahip oldukları toplumsal ve siyasal alanlardaki 

haklarını ve özgürlüklerini, bireylerin piyasa ekonomisi içerisindeki yerlerini ve 

devletin ekonomik alandaki müdahalesinin asgari düzeyde tutulması gibi konuları 

savunan bir ideoloji olarak tanımlanmaktadır. Liberalizm siyasal ideoloji olarak on 

yedinci yüzyılda John Locke’un eserleri ile ortaya çıkmıştır. İlerleyen yüzyıllarda 

gelişimini sürdürerek on sekiz ve on dokuzuncu yüzyıllarda bu gelişimini 

tamamlamıştır.145 Liberalizm kavramı ilk zamanlarda daha çok İngiltere asıllı ulusal 

olmayan politikaları tanımlamak için kullanılmıştır. Buradaki anlamı her ne kadar 

olumsuz olsa da zamanla bu anlamından sıyrılarak farklı şekillerde anılmaya da 

başlanmıştır.146  Özgürlükle ilişkili olan liberalizmin esas dayanak noktasını bireylerin 

yaşam tarzlarında, kültürlerinde, dini düşüncelerinde ve ekonomik faaliyetlerindeki 

serbestliği savunan ünlü laissez-faire kavramı oluşturmaktadır.147 

Siyasi alanda önemli bir yer edinmiş olan liberalizm sözcüğü birbirinden farklı 

anlamlara gelecek şekillerde tanımlanmıştır. Ancak bugün tek bir anlama sahiptir. 

                                                 
145  Ayşegül Tayyar ve Bilal Çetin, ‘‘Liberal İktisadi Düşüncede Devlet’’, Cumhuriyet Üniversitesi 

İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi 14/1 (2013): 108. 
146  Atilla Yayla, Liberalizm (Ankara: Liberte Yayınları, 2015), 27. 
147  Racio Ralph, çev. Atilla Yayla, ‘‘Yirminci Yüzyılda Klasik Liberalizm’’, Liberal Düşünce Dergisi 

28 (2002): 135. 

 



 

 

48 

 

Bireylerin sahip olduğu temel hak ve özgürlükleri, toplumsal çıkarları her şeyin üstünde 

tutmayı hedefleyen liberalizm, toplumda herhangi bir sınıflandırma oluşturmak yerine 

özgür bireylerden oluşan toplumsal yaşam biçiminin benimsenmesi gerektiğini 

savunmuştur.148 Liberalizmde bireylere çeşitli konularda özgürlük hakkı tanınması 

gerektiği düşüncesi ileri sürülmüştür. Bireysel özgürlüğün savunucusu olarak gösterilen 

Locke’un eserlerinde bu fikrin temellerini görmek mümkündür. Locke, toplumda 

yaşayan her bireye dini konular dâhil özgürce seçim yapma fırsatı sunmuştur. O bu 

konudaki fikirlerini Hoşgörü Üstüne Bir Mektup adlı eserinde şu şekilde ifade etmiştir:  

Siyasi yönetimin işlerini, din işlerinden kesinlikle ayırt etmeyi ve ikisi 

arasına adil sınırlar koymayı bütün her şeyin üzerinde zorunlu buluyorum. 

Eğer bu yapılmazsa, bir tarafta insan ruhunun çıkarlarıyla ilgilenenler 

yahut en azından ilgilendiklerini iddia edenler ile öte tarafta devleti koruyan 

yahut en azından koruduklarını ileri sürenler arasında sürekli ortaya 

çıkacak olan ihtilaflara son verilemez.149  

Liberalizm kavramı genel olarak, yetkileri sınırlandırılmış devlet ve 

demokrasiye dayalı bir yönetim anlayışı fikrine dayanmaktadır. Fakat liberalizm bahsi 

geçen demokrasi anlayışı içerisinde sınırlandırma olması gerektiğini savunmuştur. 

Çünkü diğer toplumlarda olduğu gibi demokrasi ile yönetilen toplumlarda da siyasi 

gücün bireysel çıkarlar için kullanılması kaçınılmazdır. Sınırlandırılmamış 

demokrasinin bireysel menfaatlere ve ayrımcılığa sebep olması liberal ilkelerin terk 

edilmesi sonucu meydana gelmektedir. Bu gibi durumların yaşanmasını önlemek için 

yönetimin birtakım yasalarla sınırlandırılması gerektiği öne sürülmüştür. Oluşturulan 

yasaların hiçe sayılması genelin çıkarının sağlanmasını önemli ölçüde zorlaştıracaktır. 

Dolayısıyla Liberalizm sınırlandırılmamış devlet anlayışı ile bağdaşmamaktadır. Aksine 

genelin kabul ettiği ilkelere bağlı kalarak hem devletin hem de çoğunluğun 

temsilcilerinin yetki alanlarının sınırlandırılması düşüncesinden hareket etmektedir.150 

Buradan anlaşılacağı üzere, liberalizmin genel tanımı yapılırken sadece demokrasi 

                                                 
148  Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 548. 
149  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 34. 
150  Friedrich August von Hayek, çev. Ünsal Çetin, ‘‘Liberalizm’’, Liberal Düşünce Dergisi 14/55 

(2009): 217.  



 

 

49 

 

temelli düşünce etrafında şekillendiğini söylemek eksik bir çıkarım olmaktadır. Bu 

yüzden liberalizmin sınırlandırılmış demokrasiye dayandığını belirtmek gerekmektedir. 

Liberal düşünce genel olarak, toplumda yaşayan her bir bireyin sahip olduğu 

özgürlüklerin korunması fikri etrafında şekillenmiştir. Bu fikri gerçekleştirmeyi 

engelleyecek olan her türlü sorunun da ortadan kaldırılması gerektiğini vurgulamıştır. 

Bu amaca paralel olarak yapılması gereken önemli şeylerden birisi yukarıda da 

belirtildiği üzere devletin bireyler üzerindeki müdahalesini en aza indirgemektir. Çünkü 

devletin öncelikli görevi, toplum üyelerinin güvenliklerini sağlamak ve bireysel hakları 

koruma altına almaktır. Bireyler devleti kendi iradeleri ile kurduklarına göre devlet, 

bireysel haklara zarar verme, can ve mal kaybına sebep olma veya bireylerin 

özgürlüklerini kısıtlama gibi toplumsal sorunlara yol açacak kadar bir yetki ile 

donatılmamalıdır. Bu yüzden liberalizm anlayışında, devletin yetki alanı bireylerin 

sahip oldukları insan hakları kavramı ile sınırlandırılmıştır.151 Locke’a göre devletin 

temel görevi bireysel çıkarları korumaktır. O bireysel çıkarlar olarak adlandırdığı her 

şeyi mülkiyet kavramı ile ifade etmiştir. Locke mülkiyet kavramından yola çıkarak 

devletin görevinin ne olduğunu şu sözlerle açıklamıştır:  

Sözünü ettiğim sivil çıkarlar, hayat, özgürlük, sağlık ve bedenin dinlenmesi; 

para, araziler, evler, eşyalar ve benzeri gibi maddi şeylerin mülkiyetidir. 

Hayata ait bu şeylere tam olarak sahip olmak, genelde bütün insanlar, 

özellikle de uyruklarının her biri için aynı kanunları tarafsız bir şekilde ifade 

ederek güvence altına almak siyasi yönetimin görevidir.152   

Locke’un bahsettiği sınırlandırma devlete ve kurumlara mutlak yetki verilmesi 

ile ilgili sorunun önüne geçilmesini sağlamıştır. Böylelikle siyasi gücün tek elde 

toplanması önemli ölçüde engellenmiştir. Locke’un siyaset teorisi bir bakıma Hobbes’a 

tepki niteliği taşımaktadır. Siyaset felsefesinin temelinde yer alan doğa durumu ve 

toplumsal sözleşme kavramlarını Hobbes’tan almıştır. Fakat Hobbes’un savunduğu 

mutlakiyetçi yönetime karşı çıkmıştır.153 Yukarıda genel olarak ele alınan liberalizm 

kavramı siyasi alana kötü bir giriş yapmış olsa da her zaman böyle anılmamıştır. 

                                                 
151  Raynaud ve Rials, Siyaset Felsefesi Sözlüğü, 534. 
152  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 34. 
153  Didier, Monografi, 59. 



 

 

50 

 

Kendisine siyaset alanında tutunacak sağlam bir zemin bulmuştur. Tarihsel olarak 

bakıldığında birden fazla çeşidi olan liberalizm genel olarak üç başlık altında 

toplanmıştır. Bunlar, ‘‘on yedinci yüzyılda feodal toplumdan kapitalist topluma geçiş 

aşamasından başlayarak on dokuzuncu yüzyıldan Sanayi Devrimi’ne kadar olan 

dönemde klasik liberalizm, yirminci yüzyılın son çeyreğinde ortaya çıkan modern 

liberalizm olarak tanımlanan sosyal liberalizm ve sosyal liberalizme tepki olarak ortaya 

çıkan neo-liberalizm’’154dir. Fakat bahsedilen üç liberalizm çeşidinden sadece klasik 

liberalizm bu çalışmanın ana konusunu oluşturduğu için diğer iki başlık çalışmanın 

dışında tutulacaktır. Çalışmanın bundan sonraki kısmında klasik liberalizmin genel bir 

tanımı yapılarak temel ilkelerinin neler olduğunu açıklanacaktır. Sonrasında Locke 

açısından liberalizm kavramının mahiyeti açıklanmaya çalışılacaktır.   

2.2. Klasik Liberalizm 

Klasik liberalizm genel olarak içinde yaşanılan toplumsal yapıyı değil de bireyi 

ve onun özgürlüğünü temel almıştır. Devletin baskıcı ve zorlayıcı güçleri karşısında 

yerini alarak toplumsal hayatta bireylerin özgürce hareket edebileceği bir alan 

oluşturmaya çalışmıştır. Ayrıca bireyler arasında uygulanacak olan adaletin sosyal 

dağıtıcı adalet155 olmasına karşı çıkarak adalet kavramının piyasa ekonomisi içerisinde 

doğal olarak meydana geleceğine inanmıştır. Bireyler amaçlarına ulaşmaya çalışırken 

aklın gücünü kullanamayıp ortak bir uzlaşı sağlayamadıkları durumlarda klasik 

liberalizm tarafsızlığını korumuştur. Ayrıca klasik liberalizm birtakım yasalar öne 

sürerek toplumsal ve siyasal alandaki çeşitliliğin sınırlandırılması gerektiğini 

vurgulamıştır.156 Temelde insan özgürlüğüne verdiği önem ile bilinen klasik liberalizm, 

bu özgürlüğü korumak için mevcut hukuk sisteminin sınırlandırılması fikrini 

savunmuştur. Bu yüzden klasik liberalizmi diğer türlerinden ayıran farklılık, siyasi 

otoritenin özgürlük ve adaleti koruma konusundaki yükümlülüğüdür. Dolayısıyla 

devlet, herhangi bir bireyin toplumun diğer üyelerini kısıtlayarak onların özgürlük 

                                                 
154  Gülsevin Yiğit, ‘‘Siyaset Felsefesinde Hak, Adalet ve Özgürlük Üzerine: Locke ve Hayek 

Örnekleri’’, (Yüksek Lisans Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014), 

6. 
155  Herkese hak ettiğini vermek biçiminde tanımlanan orantılı bir eşitlik düşüncesinin ürünü olup, 

eşitlerin eşit, eşit olmayanlarında farklı işlem görmesi gerektiğini savunan adalet türü. Cevizci, 

Felsefe Sözlüğü, 197 Ayrıca bkz.     
156  Yayla, Liberalizm, 38.  



 

 

51 

 

haklarının ihlal etmesini önlemelidir. Ayrıca toplum içerisindeki adalet sisteminin 

dengede kalmasını sağlamalıdır.157   

Klasik liberalizmin anlaşılması açısından yukarıda bahsedilen adalet kavramına 

ayrı bir parantez açmak gerekmektedir. Klasik liberaller devlet tarafından uygulanması 

gereken adaletin düzeltici adalet olması gerektiğini düşünmüşlerdir. Bu adalet 

anlayışına göre, bireyler arasında çıkabilecek çatışmalar engellenmeli, herkesin sahip 

olduğu temel haklar korunmalı ve herhangi bir zor kullanımı ile bireylere verilen 

zararlar telafi edilmelidir. Bu durumda düzeltici adalet genel olarak bireylerin 

birbirlerine olan davranışları ile ilgilidir. Klasik liberaller tarafından benimsenen 

düzeltici adalet ile reddedilen dağıtıcı adalet arasında bu anlamda birtakım farklılıklar 

vardır. Dağıtıcı adalet genel olarak belirli bir grup içerisinde yer alan kaynakların 

dağıtılması görüşünü savunmaktadır. Başka bir deyişle dağıtıcı adalet, bireysel 

ihtiyaçları veya kişilerin topluma kattığı değerleri temele alarak kaynakların yeniden 

dağıtılması gerektiği düşüncesinden hareket etmektedir. Bu düşünceden dolayı dağıtıcı 

adalet savunucuları, bireylerin sahip oldukları özel mülkiyet ve özgürlük haklarına el 

konulmasını uygun görürler.158 Dolayısıyla klasik liberalizmin savunduğu fikirler göz 

önüne alındığında dağıtıcı adalet kavramı ile örtüşmediği açıktır.   

Liberal düşüncenin ilk zamanlarında ortaya çıktığı bilinen klasik liberalizmin 

temsilcileri John Locke, Adam Smith(d.1723-ö.1790), Montesquieu(d.1689-ö.175), J. 

Stuart Mill(d.1806-ö.1873), Adam Ferguson(d.1723-ö.1816), Isiah Berlin(d.1909-

ö.1997) ve Friedrich A. Hayek (d.1899-ö.1993)’tir. Klasik teorisyenlere göre, bireylerin 

sahip olduğu özgürlük negatif özgürlüktür. Bu yüzden birey ancak başka bireyin ya da 

herhangi bir siyasi otoritenin baskına maruz kalmadığı durumlarda özgür olarak 

nitelendirilmektedir.159 Öte yandan klasik liberal düşüncenin temelinde ortak yarar fikri 

yatmaktadır. Bu yüzden, tüm toplum üyeleri sahip oldukları yaşam, özgürlük ve 

mülkiyet haklarının korunmasını talep etmişlerdir. Çünkü bu hakların korunması 

bireyler arasındaki saygının, hoşgörünün ve eşitliğin de dengede kalmasını 

sağlamaktadır. Bu da klasik liberalizmin oluşturmak istediği toplumsal düzenin 

kendiliğinden oluşmasına zemin hazırlamaktadır. Klasik liberal düşünceye göre iyi bir 

                                                 
157  David Conway, çev. Atilla Yayla, ‘‘Klasik Liberalizm’’, Liberal Düşünce Dergisi 64 (2011): 85. 
158  Eamonn Butler, Klasik Liberalizm, çev. Arda Akçiçek (Ankara: Liberte Yayınları, 2018), 73-74. 
159  Yiğit, ‘‘Siyaset Felsefesinde Hak, Adalet ve Özgürlük Üzerine: Locke ve Hayek Örnekleri’’, 6. 



 

 

52 

 

toplumun temeli bireyler arasındaki iş birliğine dayanmaktadır. Bu yüzden tüm toplum 

üyeleri, bireylerin haklarını koruyan, onlara zarar gelmesine engel olan ve herhangi bir 

kişinin hayatına doğrudan müdahalede bulunmayan bir siyasal sistemin olması 

gerektiğini savunmuşlardır.160 Çünkü devlet ile birey arasındaki denge ancak böyle bir 

siyasal düzen içerisinde kurulabilir.  

Birey ve devlet arasındaki ilişkiye kesin çizgi çekme amacı içerisinde olan klasik 

liberalizm savunucuları aynı zamanda devlete karşı belli bir tutum içerisinde 

bulunmuşlardır. Bu açıdan, klasik liberalizm anlayışının siyasi otoriteye karşı her zaman 

şüpheci bir tutum sergilediği bilinmektedir.161 Klasik liberalizme dair bilgiler temel 

olarak Locke’un eserlerinde yer almaktadır. Locke’un özellikle 1689’da yayınlanan 

Yönetim Üzerine İki İnceleme adlı eserinde ilk defa bireysel özgürlüklerin korunması 

için gerekli olan siyasal düzenin nitelikleri ifade edilmiştir. Bahsedilen eserde Locke’un, 

insan özgürlüğüne ilişkin düşünceleri ile ilgili iki temel durum söz konusudur. İlk 

durumda savunulan düşünceye göre, toplumda bulunan bütün bireyler eşit haklara 

sahiptirler. Bu yüzden hiç kimse başka bir kişiden daha fazla hakka sahip değildir. 

İkinci durumda savunulan düşünceye göre ise bireylerin özel mülk edinmeleri halinde 

elde edecekleri birtakım faydalar ve zararlar olduğu savunulmuştur.162  

Locke’un yukarıda adı geçen eseri dikkate alındığında özellikle siyasi alandaki 

düşünceleri ile ön plana çıktığı açıkça görülmektedir. Onun siyasi alanda savunduğu 

fikirler mutlak monarşinin bozguna uğratılması açısından önemli katkılar sağlamıştır. 

Mutlak monarşiye kesin bir şekilde karşı çıkarak toplum için uygun yönetim şekli 

olarak düşündüğü meşruti monarşi denilen sınırlı devlet yönetimi ile ilgili fikirler 

geliştirmiştir.163 Locke’un savunduğu devlet anlayışına göre, siyasi otoritenin kendisine 

verilen yetkiler dışına çıkması yasaktır. Belirlenen yetkiler dışında hareket eden otorite 

Locke tarafından zorba yönetim olarak nitelendirilmiştir. Locke’a göre zorba yönetimin 

bulunduğu yerde tüm toplum üyeleri özgürlükten yoksundur. Locke için esas önemli 

olan özgür, bağımsız bireylerden oluşan bir toplum oluşturmaktır.164 Bu yüzden o, 

                                                 
160  Butler, Klasik Liberalizm, 29-30. 
161  Yayla, Liberalizm, 38. 
162  Conway, ‘‘Klasik Liberalizm’’, 85. 
163  Mustafa Ökmen, ‘‘Liberalizm ve Yerel Yönetimler’’, Öneri Dergisi 2/10 (1988): 74-75. 
164  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 260-262. 



 

 

53 

 

bireylerin özgürlüğüne engel olacak her türlü devlet baskısına karşı çıkmıştır. Locke, 

Yönetim Üzerine İki İnceleme’de devlet ile ilgili görüşlerini şu sözlerle ifade etmiştir: 

İnsanın, şayet yapabilse bile, kendisini ve mülkünü bir ya da birçok kişinin 

mutlak keyfi iktidarına vereceği veya bir yüksek yargı mensubunun eline 

kendisinin üzerinde uygulamak üzere sınırsız, keyfi bir güç vermeyi 

isteyeceği kesinlikle düşünülemez. Bu, kişinin kendisini, başkalarından 

gelecek zarara karşı savunma özgürlüğüne sahip olduğu ve saldırı ister tek 

kişiden isterse hep birlikte bir gruptan gelsin ona karşı kullanabileceği 

gücün eşit olduğu doğa durumundaki koşullardan daha kötü koşullara 

sokması demek olur.165   

Yukarıda görüldüğü üzere, Locke’a göre siyasal otorite bireysel özgürlüğe zarar 

verecek herhangi bir güce sahip değildir. Çünkü Tanrı hiç kimseye bireyleri zorlamaya 

yönelik bir yetki vermemiştir. Bireyler rıza gösterse bile böyle bir güç otoriteye 

devredilemez.166 Klasik liberalizmin bir diğer savunucusu olan Mill de Locke gibi temel 

olarak bireysel özgürlük, düşünce özgürlüğü ve siyasal özgürlük kavramları üzerinde 

durmuştur. Mill, toplumun tüm ihtiyaçlarının sadece halkın yönetimde söz sahibi 

olduğu siyasal yapı içerisinde karşılanabileceğini öne sürmüştür. Dolayısıyla toplum 

üyelerinin yönetimde söz sahibi olmasını faydalı görmüştür. Ayrıca Mill ekonomik 

süreçte özel girişimi, sözleşme özgürlüğünü ve siyasi gücün bireyler üzerindeki 

müdahalesinin en aza indirgenmesi gerektiğini savunmuştur.167  

Sonuç olarak, kendisini daha çok on dokuzuncu yüzyıl içerisinde gösterme 

imkânı bulan liberal öğretinin klasik şekli bireysel özgürlüğün politik açıdan bir değere 

sahip olması gerektiğini savunmuştur. Özgürlük söz konusu olduğunda klasik liberalizm 

temsilcileri, bireylerin birbirleri üzerindeki etki ve yaptırımlarını azaltmak için kişilerin 

hukuk sisteminin çizdiği kurallar dâhilinde hareket etmeleri gerektiklerini 

savunmuşlardır. Bu durumun bireyin özgürlüğüne zarar vereceğinden ziyade kişisel 

özgürlüğün korunmasına katkı sağlayacağını öngörmüşlerdir.168 Locke, bireysel 

özgürlüğü koruyacak ve toplumdaki adaleti sağlayacak temel gücün devlet olduğunu 

                                                 
165  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 263. 
166  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 35. 
167  Ökmen, ‘‘Liberalizm ve Yerel Yönetimler’’, 74-75. 
168  Conway, ‘‘Klasik Liberalizm’’, 85. 



 

 

54 

 

ileri sürmüştür. Çünkü bireyler Locke’un doğal hal olarak bahsettiği durumda yaşarken 

aslında sürekli bir belirsizlik içerisindedirler. Her birey doğal halde dışarıdan gelecek 

tehlikelere karşı savunmasızdır. Bu yüzden Locke’a göre, bireyleri koruyacak ve onların 

özgür kalmasını sağlayacak yetki devlettedir.169 Klasik liberalizmi genel olarak 

açıkladıktan sonra şu da belirtilmelidir ki, her ideolojide olduğu gibi klasik liberalizm 

düşüncesi de belli birtakım temel ilkelere dayanmaktadır. Bu ilkeler bireycilik, 

özgürlük, kendiliğinden doğan düzen ve piyasa ekonomisi, hukukun hâkimiyeti ve 

sınırlı devlettir. Bu dört ilke birbirinin tamamlayıcısıdır. Bu yüzden ilkeleri birbirinden 

ayrı ele almak mümkün değildir.170 Çalışmanın bundan sonraki kısmında bahsi geçen 

ilkeler üzerinde durulacaktır. Böylece verilen bilgilerden hareketle klasik liberalizmin 

ne tür bir çerçeve içerisinde yer aldığı açıklanacaktır.  

2.2.1. Klasik Liberalizmin Temel İlkeleri 

2.2.1.1. Bireycilik 

Klasik liberalizmin konu edindiği ilkelerin başında gelen bireycilik aslında en 

temel ilkedir. Çünkü liberalizmin geneline bakıldığında bu ideolojinin bir nevi 

bireycilik ilkesi üzerinde yükseldiği söylenebilir. Bireycilik ilkesi temel olarak, 

‘‘…akılcı ve rasyonel olduğu kabul edilen bireyin kendi yaşam tarzını, hedeflerini ve 

amaçlarını belirlemesi konusunda özgür olmasını, herhangi bir otorite tarafından 

sınırlandırılmaya veya kısıtlamaya maruz kalmamasını’’171 savunmaktadır. İlkeye göre, 

toplumdan çok daha önce var olan birey sahip olduğu haklara da doğal olarak 

toplumdan daha önce ulaşmıştır. Bu yüzden birey, sınıf ve halk gibi toplumsal hayat 

içerisinde oluşturulan bütünlerden tümüyle önemli görülmüştür. Dolayısıyla birey, 

varlık sebebi olduğu toplumdan daha değerlidir. Bireycilik ilkesi bu doğrultuda, bireyin 

sahip olduğu hakların toplumsal haklardan üstün tutulması gerektiğini ileri sürmüştür.172  

                                                 
169  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 253. 
170  Yayla, Liberalizm, 154. 
171  Tayyar ve Çetin, ‘‘Liberal İktisadi Düşüncede Devlet’’, 112. 
172  Halis Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Dergisi 2/1(2001): 221. 



 

 

55 

 

Locke, bireylerin sahip olduğu temel hakları genel olarak yaşam, hürriyet, eşitlik 

ve mülkiyet olarak belirlemiştir.173 Daha önce de belirtildiği gibi, tüm hakların 

güvenliği kanunlar yolu ile sağlanmaktadır. Kanunları uygulayacak güç devlettir. 

Devletin varlık nedeni bireysel hakların muhafazasını sağlamaktır. Bu yüzden Locke’a 

göre, devletin yönettiği bir toplumda yaşamak doğal hayatta yaşamaktan çok daha 

iyidir. Yani devlet denetiminde olmak daha akla yatkın bir durumdur.174 Locke bahsi 

geçen konu ile ilgili fikirlerini Hoşgörü Üzerine Bir Mektup adlı eserinde şu şekilde dile 

getirmiştir:  

Bu sivil gücün sadece bir şeyi yapma hakkı vardır; diğerleri için, iyi niyet 

yeterli bir otoritedir. Diğerlerini hataları konusunda uyarmak, yanlışlıktan 

uzaklaşması için ikna ve teşvik etmek ve sonuçta doğruya yöneltmek her 

insanın görevidir; fakat kanunları icra etmek, itaat beklemek ve kılıçla zor 

kullanmak siyasi yönetimden başka kimseye ait değildir.175  

Bireycilik ilkesinin şekillenmesinde çoğunlukla Kant’ın bireyin doğasına 

yönelik çıkarımları etkili olmuştur. Bu noktada bireyciliğin daha açık bir şekilde 

anlaşılması için Kant’ın birey ile ilgili fikirlerine yer verilmelidir. Kant’a göre, 

‘‘…insan ve genel olarak her akıl sahibi varlık, şu veya bu isteme için rastgele 

kullanılacak sırf bir araç olarak değil, kendisi amaç olarak vardır ve gerek kendisine 

gerekse başka akıl sahibi varlıklara yönelen bütün eylemlerinde hep aynı zamanda amaç 

olarak’’176 nitelendirilmelidir. Yani Kant’a açısından pratik bir akla sahip olan birey 

aynı zamanda kendisi ile ilgili şeylerde tek başına karar verebilmeli ve verdiği kararların 

sonuçlarını da kabullenmelidir. Çünkü birey sadece kendi kararlarını verebildiği ve 

sonuçlarını kabullenebildiği durumlarda özgür bir varlık olarak görülmektedir. Kant için 

bireyin karar verme aşamasında dışarıdan gelecek herhangi bir müdahale temel olarak 

insanın doğal yapısına aykırıdır.177 Dolayısıyla dışarıdan gelecek olası müdahale bireyin 

özgürlüğü önünde büyük bir engel oluşturmaktadır.        

                                                 
173  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 171. 
174  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 252. 
175  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 36. 
176  Immanuel Kant, Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, çev. İoanna Kuçuradi (Ankara: Türkiye 

Felsefe Kurumu Yayınları, 2015), 45.  
177  Mehmet Zeki Duman, ‘‘Liberalizm ve Sosyalizmde Birey(ciliğ)in Ontolojik Çıkmazı’’, Toplum ve 

Kültür Araştırmaları Dergisi 6 (2020): 8. 



 

 

56 

 

Bireyin kendi kendine hareket edebilme yeteneğine sahip olduğunu savunan 

bireycilik ilkesi, onun bu özelliğine zarar verecek her türlü olumsuz duruma karşı 

çıkmıştır. Örneğin bireyciliğe göre halk, millet veya toplumsal alanda oluşturulan sınıf 

gibi her bütün, kendi amaçlarını gerçekleştirmede bireyi araç olarak kullanamaz. Birey, 

sözü edilen tüm bütünlerden daha üstün ve yüce bir varlık olarak görülmektedir. Bu 

yüzden birey, hiçbir durumda araç konumuna düşürülemez. Öte yandan bireycilik, ortak 

iyi veya kamu yararı adı altında gerçekleştirilmek istenen çıkarların da varlığını kabul 

etmemektedir. Eğer bir çıkar varsa bu bireyin çıkarı olmalıdır. Çünkü bireyciliğe göre, 

bireyin çıkarı her türlü ortak iyiden önce gelmektedir.178 Bu fikrin temellerini Locke’un 

felsefesinde görmek mümkündür. Locke, ‘‘...insanlar topluma dâhil olunca, doğa 

durumunda sahip oldukları eşitlik, özgürlük ve yürütme iktidarını, toplumun iyiliği için 

yasama tarafından kullanılmak üzere devretmiş olsa da, herkes sadece kendisini, 

özgürlüğünü ve mülkiyetini daha iyi korumak amacındadır.’’179 sözleri ile bireyin 

çıkarlarının önceliğini ifade etmiştir.   

Klasik liberalizm için öncelikli olan yukarıda da belirtildiği üzere birey ve onun 

özgürlüğüdür. Bireyin önceliği aslında akıl sahibi bir varlık olmasına 

dayandırılmaktadır. Şöyle ki, kolektif bütünü ifade eden toplum, birey ile 

kıyaslandığında ne akla ne de iradeye sahiptir. Bu yüzden olaylar üzerine düşünen, karar 

veren, yargıda bulunan veya yönlendirmeler yapan taraf bireydir. Bu durumda klasik 

liberalizm açısından birey, kendi kararlarını verecek yetkinliğe ve olgunluğa sahip bir 

varlık olarak nitelendirilmiştir. O halde, bu şekilde tanımlanan birey için yapılması 

gereken de karar verme konusunda onu özgür bırakmaktır. Ayrıca klasik liberal 

düşünürler, bireyin sahip olduğu özgürlük hakkının sağlam gerekçeler olmadıkça 

vazgeçilmez bir hak olarak nitelendirmişlerdir. Çünkü savunuculara göre bunun temel 

nedeni, herhangi bir bireyin çıkarına olan durumun başka bir bireyin çıkarı ile 

örtüşmeme ihtimali vardır. Bu yüzden bireyler, sahip oldukları özgürlüklerden ancak 

genelin çıkarları için değil belirli çıkarlar için fedakârlık edebilirler.180 Bireyin önemi de 

aslında tam olarak bu noktada ortaya çıkmaktadır. 

                                                 
178  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 222. 
179  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 256. 
180  Butler, Klasik Liberalizm, 23-24.   



 

 

57 

 

Klasik liberaller, bireycilik ilkesinin bulunmadığı toplumsal yapı içerisinde 

bireyin kişisel potansiyelini tam anlamıyla ortaya koymayacağını savunmuşlardır. 

Klasik liberalizm açısından bu denli bir öneme sahip olan bireycilik ilkesi tüm önemine 

rağmen eleştirilere maruz kalmaktan kurtulamamıştır. Bu eleştirilerden birisi bireycilik 

ilkesinin bireyi toplumdan soyutlamaya çalıştığı ile ilgilidir. Eleştiriye göre, toplumsal 

yapı içerisinde bireyci bir tutum sergilemek bireyler arasındaki bağların zayıflamasına 

yol açmaktadır. Bu da bireyin, ruhsal anlamda boşluk hissine düşerek toplumsal yapıya 

karşıt olma isteğine sürükleneceği fikrini doğurmuştur. Eleştiriciler, ortaya çıkan bu 

fikrin nihilizmi teşvik edeceğini savunmuşlardır.181 Fakat tüm bunların aksine bireycilik 

ilkesi bireyi içerisinde bulunduğu toplumsal yapı ile birlikte ele almaktadır. Locke, 

bahsi geçen eleştiriye karşı çıkarak bireyin ancak toplumsal hayat içerisinde var 

olabileceğini savunmuştur. 

Ayrıca insan, yalnızca hayattan kazandığı tecrübenin ve kendisini sürekli 

baskı altında tutan ihtiyaçlarının onu diğer insanlarla birlikte toplu halde 

yaşamayı başarmaya ve bunu sürdürmeye yönelttiğini fark etmekle kalmaz, 

tabiatın kendisine yüklediği bir eğilim tarafından topluma girmeye 

zorlandığını ve kendisine bahşedilmiş olan konuşma imkânı ve dilin 

sağladığı iletişim kurabilme özelliği vasıtasıyla toplum hayatını sürdürmek 

için uygun hale getirdiğini fark eder.182               

Bir diğer eleştiride de bireyci tutumun birey ile toplum arasındaki ilişkiyi 

zayıflatarak kişinin sorumluluk duygusunu kaybetmesine yol açacağı görüşü 

savunulmuştur. Sorumlulukların aksatılması toplumsal yapı içerisinde bulunan ve 

bireyleri birbirine bağlayan ortak kullanım araçlarının zarar görmesine neden olacaktır. 

Tüm bu görüşler bireycilik ilkesinin kamusal sorumluluğu kötü yönde etkileyeceği 

yönünde eleştirilmesi ile sonuçlanmıştır.183 Ayrıca kimilerine göre bireycilik kavramı 

yalnızca addan ibaret görülmüştür. Temelinde yer alan birey fikri de boş, altı 

doldurulamayan bir fikir olarak nitelendirilmiştir. Çünkü bireycilik ilkesinin savunduğu 

düşüncenin aksine birey ancak toplumsal yaşam içerisinde varlık bulabilir. Bireyin birey 

olmasını sağlayan şey onun diğer türleriyle olan toplumsal yaşam içerisindeki 

                                                 
181  Armağan Öztürk, ‘‘Liberalizm, Negatif Özgürlük ve İnsan Hakları’’, İnsan Hakları Yıllığı 33 

(2015): 12. 
182  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 49. 
183  Öztürk, ‘‘Liberalizm, Negatif Özgürlük ve İnsan Hakları’’, 12. 



 

 

58 

 

ilişkisinde gizlidir. Bireyi anlamanın yolu toplumu anlamaktan geçmektedir. Bu yüzden, 

bireyin toplumdan ayrı düşünülmesi söz konusu bile değildir.184   

Bireycilik ilkesinde yer alan görüşler her ne kadar eleştirilere maruz kalsa da 

yine de klasik liberalizm açısından belli bir değer taşımaktadır. Yukarıda da 

bahsedildiği gibi, birey kendi kendine yetebilme kabiliyetine sahiptir. Bu yüzden 

serbestçe tercihler yaparak bireysel amaçlarını gerçekleştirebilmelidir. Bunu 

yapabilmesi de ancak özgür olmasına bağlıdır.  Locke’a göre, akıl sahibi olan her birey 

özgürce seçim yapma hakkına sahiptir. Bu yüzden esas olan insanın kendi aklını 

kullanabilmesidir. Locke’a göre birey ancak sınırsız otorite ile donatılmış bir iktidarın 

varlığına bağlı olmadığı durumlarda kendisini gerçekleştirebilir. Keyfi muameleden 

uzak olmak aynı zamanda bireyin korunması açısından büyük bir önem taşımaktadır.185 

Tüm bunların yanında birey aynı zamanda, dışarıdan herhangi bir müdahaleye maruz 

kalmadığı özel yaşam alanına sahiptir. Bu alana ne başka bireyler ne de devlet tehdit 

oluşturabilir. Bu durumda, bireycilik ilkesinin tanımlamış olduğu bireyin haklarının 

korunması açısından devlet sınırlandırılması gereken bir yapıdır.186 Dolayasıyla 

bireycilik ilkesi, savunmuş olduğu görüşlerle bizlere daha özgür biçimde kendimizi 

ifade edebileceğimiz ve yaşayabileceğimiz bir hayat sunma peşindedir.  

2.2.1.2. Özgürlük 

Klasik liberal öğretiye genel olarak bakıldığında özgürlük kavramı üzerinde 

sıkça durulduğu görülmektedir. Özgürlük ilkesinde temel amaç bireyi başkalarının 

müdahalesinden korumaktır. Çünkü birey müdahalelerden ne kadar korunursa özgürlük 

alanı da o kadar genişleyecektir. Bu sayede birey, toplumsal düzen içerisinde serbestçe 

hareket etme ve yaşama imkânı bulacaktır. Bahsi geçen özgürlük düşüncesi çoğu kez 

bireyin istediği her şeyi yapabildiği serbestlik durumu olarak anlaşılsa da gerçekte kast 

edilen anlamı, bireyin bir şeyi yapmaya mecbur kılınmasından onu korumaktır.187 Bu 

yüzden klasik liberalizmin benimsemiş olduğu özgürlük kavramı, bireyin başkaları 

tarafından uygulanacak keyfi bir zor kullanımına maruz kalmaması şeklinde 

                                                 
184  Yayla, Liberalizm, 159. 
185  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 185. 
186  Yayla, Liberalizm, 164. 
187  Yiğit, ‘‘Siyaset Felsefesinde Hak, Adalet ve Özgürlük Üzerine: Locke ve Hayek Örnekleri’’, 10-11. 



 

 

59 

 

tanımlanmaktadır. Bu tarz zorlamalardan korunmanın yolu ise bütün bireyler için 

geçerli olan birtakım kısıtlamalar koymaktır. Dolayısıyla klasik liberal özgürlük anlayışı 

herhangi bir bireyin özgürlüğünü kısıtlarken bunu yine bireyin kendi iyiliği için 

yapmaktadır.188   

Klasik liberalizm içerisinde hâkim olan özgürlük anlayışı temelde negatif 

özgürlüğü ifade etmektedir. Negatif özgürlük bireylerin, başka kişiler veya devlet gibi 

kamusal bir kurum tarafından tehdit edilerek hareket alanının kısıtlanmasının 

engellenmesi şeklinde tanımlanmaktadır. Bu noktada negatif özgürlüğün tam olarak 

anlaşılması açısından zor kavramıyla ne ifade edilmek istendiğinin açıklanması 

gerekmektedir. Zordan kasıt genel olarak bireyin sosyal hayatına, seçimlerine, 

amaçlarına veya hedeflerine başkası tarafından müdahale edilerek kararlarını 

değiştirmeye mecbur bırakılmasıdır. Birey burada özgür olmamakla birlikte aynı 

zamanda başkalarının istek ve yönlendirmeleri ile hareket eden araç konumuna 

düşürülmektedir.189 Zorlama veya baskı yolu ile araç konumuna düşen bireyin eylemleri 

özgür eylemler şeklinde değerlendirilemez. Çünkü herhangi bir bireyin özgür olarak 

değerlendirilebilmesi için temelde kendi bilgi, yetenek ve inançlarına göre eylemlerini 

gerçekleştirebilmesi gerekmektedir.190 Bu yüzden klasik liberallere göre birey, kendisini 

ancak negatif özgürlüğün benimsendiği siyasal düzen içerisinde gerçekleştirme şansına 

sahiptir. 

Klasik liberal düşünceye göre, negatif özgürlüğe sahip her birey aynı zamanda 

birtakım doğal haklara da sahiptir. Bu haklar doğuştan sahip olunan, herkesin eşit 

miktarda pay aldığı ve hiçbir siyasi otoriteye devredilemeyen temel haklardır. Bireysel 

hak ve özgürlükler genel olarak devletin aşamayacağı bir sınır ile çizilerek koruma 

altına alınmıştır. Bu sayede devletin çizilen sınırı geçerek bireysel hak ve özgürlüklere 

zarar vermesi engellenmiştir. Dolayısıyla devlete toplum tarafından pasif ve negatif bir 

görev verilmiştir. Klasik liberaller tarafından özgürlüğün negatif şekilde 

nitelendirilmesinin temel sebebi aslında devlete yüklenen bu negatif görevdir.191  

                                                 
188  Hayek, ‘‘Liberalizm’’, 208. 
189  Yayla, Liberalizm, 171. 
190  İbrahim Dursun, ‘‘Devletin Faaliyet Alanını Belirleyen Temel Özgürlükler: Negatif ve Pozitif 

Özgürlükler’’, Akademik İncelemeler Dergisi 4/1 (2009): 12. 
191  Dursun, ‘‘Devletin Faaliyet Alanını Belirleyen Temel Özgürlükler: Negatif ve Pozitif Özgürlükler’’, 

11-12. 



 

 

60 

 

Locke’un özgürlüğe bakışı doğa durumunda ve toplum içerisinde olmak üzere iki farklı 

şekildedir. Fakat her iki durumda da bireysel özgürlüğün korunmasına öncelik 

vermiştir. Locke özgürlük hakkı ilgili genel olarak şu şekilde tanımlamalar yapmıştır: 

Bir insanın doğal özgürlüğü yeryüzündeki herhangi bir üst iktidardan azade 

olması ve herhangi birisinin iradesi veya otoritesi altında olmayıp, kendisini 

yönetmek için yalnızca doğa yasasına sahip olmasıdır.  İnsanın toplum 

içerisindeki özgürlüğü ise sadece toplumdaki rıza ile tesis olunmuş yasama 

erkinin altında bulunmak, herhangi bir iradenin, egemenliğin ya da yasanın 

sınırlaması altında değil yalnızca o erke atfedilen güvene uygun olarak 

çıkartılan yasalarla bağlı olmaktır.192  

Kendi amaç, hedef ve isteklerini gerçekleştirmek isteyen bütün bireyler sadece 

sahip oldukları akıl ile hareket etmelidirler. Bu yüzden klasik liberalizm temsilcileri bir 

bireyi başka birey veya devletin değil aklın yönetmesi gerektiğini savunmuşlardır. Bu 

anlamda klasik liberalizm akılcı bir düşünce yapısına sahiptir. Klasik liberallere göre, 

akla getirilecek herhangi bir sınır bireysel eylemlerin de sınırlandırılmasına yol 

açacaktır.193 Klasik liberal düşünce açısından sınırlandırılmış akla sahip bireyin 

özgürlüğünden bahsetmek mümkün değildir. Çünkü bireyin özgürce kararlar vermesi 

sahip olduğu aklı doğru kullanabilmesine bağlıdır. Locke özgürlükle bağlantılı olarak 

aklın önemini, ‘‘Us bizim son yargıcımız ve her şey için son yol göstericimizdir.’’194 

sözleri ile ifade etmiştir. Locke’un bireysel akılla ilgili düşünceleri aslında siyaset 

felsefesi ile yakından ilişkilidir. Şöyle ki, herhangi bir kısıtlama olmaksızın aklını 

kullanabilen her birey özgürce seçimler yapma hakkını da kullanabilecektir. Böylece 

birey, kendisi için yararlı gördüğü toplumsal düzene geçmeye karar verecektir.195    

Klasik liberaller negatif özgürlükten farklı olan pozitif özgürlük fikrine karşı 

genel olarak şüphe ile yaklaşmışlardır. Pozitif özgürlükte yer alan özgürlük düşüncesi, 

kullanılan güç ile ilişkilendirilerek açıklanmaktadır. Yani herhangi bir bireyin 

özgürlüğü sadece eylem yeteneği ile değil aynı zamanda bu özgürlüğü kullanabilecek 

                                                 
192  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 185. 
193  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 225. 
194  Locke, İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme, 444. 
195  Ali Timuçin, John Locke’un Siyaset Anlayışı (İstanbul: Bulut Yayınları, 2006), 30-31. 



 

 

61 

 

güce ve kaynaklara sahip olmasıyla da ilgilidir.196 Öte yandan pozitif özgürlük 

düşüncesine göre devlet, toplumun bütün üyelerine eğitim, sağlık, sosyal güvenlik ve 

benzeri alanlarda tam bir hizmet sağlamaktadır. Bireyler bu alanlardaki imkânlara 

devlet sayesinde erişebilirler. Bu durumda pozitif özgürlük açısından herhangi bir birey, 

devlet var olduğu ve gücünü yetkin şekilde kullanabildiği sürece özgürlüğüne 

kavuşabilmektedir.197 Pozitif özgürlük anlayışında devlet, bireylerin özgürlüklerine 

ulaşmalarını sağlayacak hizmetler vermektedir. O halde birey, devlet desteği olmadan 

tam anlamıyla özgür olarak nitelendirilemez.        

Liberalizm özgürlüğü genel olarak kişinin aklını ve iradesini kullanarak hiç 

kimsenin buyruğu ile hareket etmemesi şeklinde tanımlamaktadır. Birey ancak bu 

sayede mutluluğa ulaşabilmektedir. Bireysel özgürlüğe gelecek herhangi bir zarar doğal 

olarak mutluluğu da kötü şekilde etkileyecektir. Liberalizm açısından özgürlüğe yönelik 

en büyük tehdit sınırsız yetki ile donatılmış bir devlettir. Devlet temelde bireyin 

haklarını korumak için kurulmuştur. Bu yüzden devletin, bireysel hakların hiçe sayıldığı 

despot bir yönetim anlayışı ile yönetilmesi engellenmelidir.198 Bu fikri savunanların 

başında genel olarak Locke yer almaktadır. Locke’a göre ne herhangi bir kişi ne de 

devlet bireyin temel haklarını baskı veya zorlama yolu ile elinden alamaz. Çünkü 

Locke, özgürlüğü sadece toplumun diğer üyelerinin haklarına zarar vermeden 

yaşanabilecek bir hak olarak nitelendirmektedir. Bunu sağlamanın yolu ise devletin 

yetkilerini kısıtlayarak baskıyı mümkün olduğunca azaltmaktır.199 Görüldüğü üzere 

Locke’un bu düşünceleri liberal felsefenin genel olarak özünü yansıtmaktadır. Locke 

Yönetim Üzerine İki İnceleme’de sınırlı devlet yetkisi ile ilgili fikirlerini şu şekilde dile 

getirmiştir: 

Yasama ister tek kişiye ister birden çok kişiye verilmiş olsun, ister aralıklı 

olsun, yine de bir devletteki üst iktidar;  Öncelikle insanların hayatları ve 

servetleri üzerinde mutlak keyfi bir iktidar değildir ve olması mümkün 

değildir. Zira bu iktidar toplumdaki bütün bireylerin, yasamacı olarak 

tanımlanan kişiye ya da kurula devrettikleri ortak, birleşik iktidardan ibaret 

                                                 
196  Butler, Klasik Liberalizm, 53. 
197  Dursun, ‘‘Devletin Faaliyet Alanını Belirleyen Temel Özgürlükler: Negatif ve Pozitif Özgürlükler’’, 

9. 
198  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 224-225. 
199  Yiğit, ‘‘Siyaset Felsefesinde Hak, Adalet ve Özgürlük Üzerine: Locke ve Hayek Örnekleri’’, 12. 



 

 

62 

 

olduğu için insanların topluma katılıp da iktidarlarını topluluğa 

devretmeden önce doğa durumunda sahip oldukları iktidardan daha fazlası 

değildir.200   

Klasik liberallere göre özgürlük, her bireyin doğuştan sahip olduğu temel bir hak 

olarak nitelendirilmektedir. Doğuştan olduğu kabul edilen özgürlük hakkının kullanımı 

için devlete ihtiyaç yoktur. Özgürlük ile hedeflenen asıl amaç bireylere bir şey temin 

etmek değil, onların özgürlüklerini tehdit edecek baskı ve zorlamaları engellemektir.201 

Bu durumda klasik liberal görüş, bireyin birey veya devletin birey üzerinde kuracağı 

herhangi bir tahakkümden olabildiğince kaçınmak gerektiğini vurgulamaktadır. Çünkü 

hem bireylerin hem de devletin göstereceği saldırganlık, tehdit veya şiddet iyi bir 

toplumsal düzenin kurulmasının önünde büyük engel oluşturmaktadır. Savunuculara 

göre, özgür olan her birey sonunda sahip olduğu özgürlükten ötürü diğer toplum üyeleri 

ile anlaşmazlık yaşayacaktır. Bu yüzden klasik liberaller, bireyler arasındaki dengenin 

ancak tarafsız bir yargı sisteminin oluşturulması ile mümkün olduğunu düşünmüşlerdir. 

Klasik liberaller her ne kadar devlet müdahalesini desteklemeseler de bu noktada devlet 

gücüne ihtiyaç duymuşlardır.202 Toplumsal düzenin sağlanması açısından bireyler, 

devletin sahip olduğu gücü sınırlı şekilde kullanmasına açıkça rıza göstermişlerdir. 

Klasik liberalizm içerisinde daha önce de ifade edildiği gibi negatif özgürlük 

anlayışı hâkimdir. Locke, klasik liberalizm içerisinde yer alan bu özgürlüğü aslında 

doğa yasasından hareketle açıklamıştır. Locke için özgürlük doğa yasasına uygun 

hareket etmektir. Yani eylemlerin ölçütünü oluşturan şey temelde akıldır.203 Locke’a 

göre hükümdarlar dâhil olmak üzere her birey doğa yasasına uymakla yükümlüdür. 

Çünkü hükümdar güç bakımından üstün olsa da yasalara uymada diğer herkesle eşit 

durumdadır.204 Öte yandan negatif özgürlük anlayışına göre bireyler, herhangi bir konu 

ile ilgili faaliyete geçmeden önce başka kişilerin görüşlerine başvurmadan veya 

zorlamalarına maruz kalmadan kararlarını vererek arzuladıkları yaşamı sürdürebilirler. 

Bireyin sahip olduğu özgürlüğü sınırlandırmak isteyenlerin her şeyden önce geçerli, 

                                                 
200  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 260. 
201  Dursun, ‘‘Devletin Faaliyet Alanını Belirleyen Temel Özgürlükler: Negatif ve Pozitif Özgürlükler’’, 

13. 
202  Butler, Klasik Liberalizm, 57. 
203  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 209. 
204  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 52. 



 

 

63 

 

sağlam bir sebebi olmalıdır. Bu konuda sayılacak makul neden yine klasik liberallerin 

kendileri tarafından öne sürülmüştür. Onlara göre, özgürlüğe sınır çekmenin 

sayılabilecek belki de tek geçerli nedeni bireyin başka birlere zarar vermesini 

önlemektir. Çünkü klasik liberalizm açısından toplumsal hayatta bulunan her birey 

belirli yapısal farklılıklara sahiptir. Hayatın değişmez gerçekliği olan bu farklılıkları bir 

arada tutmanın yolu öncelikle farklılığın olduğunu kabul etmektir. Böylece klasik 

liberalizmin istediği, bireylerin birbirlerine karşı saygı göstererek hoşgörüyle yaklaştığı 

ve herkesin barış içinde yaşadığı ortam oluşacaktır.205 Tüm bunlar aynı zamanda 

toplumdaki düzenin kendiliğinden meydana gelmesine olanak tanıyacaktır.  

2.2.1.3. Kendiliğinden Doğan Düzen ve Piyasa Ekonomisi 

Kendiliğinden doğan düzen ilkesine göre, doğal yaşamda bulunan bütün bireyler 

yazılı yasaların olmadığı, toplumsal düzenin birtakım ahlak kurallarınca idare edildiği 

mutlu bir hayat yaşamaktadırlar. Fakat değişen zaman ile birlikte bireylerin 

mutluluğunu bozacak bazı olumsuz durumlar ortaya çıkmıştır. Çünkü doğal düzen 

durağan değil aksine değişken bir yapıya sahiptir. Bu değişkenlik birçok çatışma ve 

baskıyı da içerisinde barındırmaktadır. Zor kullanarak toplumun başına mutlak güç 

sahibi yöneticinin getirilmesi ve ortak iyi adı altında bu yöneticinin bazı yaptırımlar 

uygulayarak bireyleri itaate mecbur bırakması gibi durumlar birer çatışma örneği olarak 

gösterilmektedir. Tüm bunlar bireylerin yaşamlarına, özgürlüklerine ve mülkiyetlerine 

zarar vererek doğal düzeni bozacak türden olaylardır. Devletin görevi var olan düzeni 

bozmak değil aksine korumaktır. Kendiliğinden düzen kişisel çıkarlardan tamamen 

uzaktır. Bu düzen bireylerin karşılıklı çıkarları doğrultusunda oluşturulan düzendir.206 

Düzenin temelinde yatan genel düşünce barışın sürekliliğini sağlamaktır.   

Klasik düşünürlere göre, doğal düzende yaşayan her birey aynı zamanda bir 

takım doğal haklara da sahiptir. İleri sürülen bu düşünceyi özellikle klasik liberalizmin 

önde gelen temsilcilerinden olan Locke’un eserlerinde görmek mümkündür. Locke 

Yönetim Üzerine İki İnceleme adlı eserinde bireysel hakları yaşam, hürriyet ve mülkiyet 

olarak ifade etmiştir.207 Locke tarafından belirlenen doğal haklara işlerlik kazandırılmak 

                                                 
205  Butler, Klasik Liberalizm, 25. 
206  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 226-227. 
207  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 226. 



 

 

64 

 

için gerçek hayata aktarılması aslında kendiliğinden doğan düzen ve piyasa 

ekonomisinin temellerinin atılmasına da yol açmıştır. Çünkü savunulan fikre göre, tüm 

bireyler hayatlarını devam ettirebilmek için bazı eylemleri yerine getirme konusunda 

özgürdürler. Bireylerin bu konudaki özgürlüklerinin gerçekleşmesi ise ancak devlet 

denilen kurumun sınırlandırılmasıyla mümkündür. Devletin sınırlandırılması demek bu 

anlamda bireylerin özel alanlarının korunması demektir. Böyle işleyen süreç sonucunda 

ortaya çıkacak düzen de elbette kendiliğinden bir düzen olacaktır.208 

Piyasa ekonomisi olarak adlandırılan kavram ise yukarıda sözü edilen klasik 

liberalizm kapsamındaki kendiliğinden doğan düzen ilkesi ile birlikte ele alınmıştır. 

Piyasa ekonomisi temel olarak sosyal ilişkiler içerisinde meydana gelen ekonomik 

süreci ifade etmektedir. Bu durumda klasik liberal öğretiye genel olarak bakıldığında 

düşünürler ele aldıkları toplumsal ve siyasi özgürlük kadar ekonomik özgürlüğün de 

önemli olduğunu savunmuşlardır.209 Piyasa ekonomisi kavramı genel olarak, satıcı ve 

alıcıların mallarının ekonomik olarak değer biçildiği bir alan olan piyasa içerisindeki 

durumunu ortaya koymak için kullanılmıştır. Somut anlamda bir pazar alanını ifade 

eden piyasa içerisindeki işleyiş, temelde arz-talep ilişkisi kapsamında kendiliğinden 

ilerlemektedir. Yani alıcılar ve satıcılar arasında herhangi bir yönlendirme olmaksızın 

oluşan ekonomik boyut doğal şekilde işleyen bir denge haline dönüşmektedir. Böyle 

ilerleyen piyasada dışarıdan gelecek herhangi bir müdahaleye ihtiyaç yoktur.210 Çünkü 

piyasa içerisinde yer alan bütün bireyler müdahale olmaksızın özgürce hareket 

edebilmelidir.  

Klasik liberalizm için birey toplumsal ve siyasal yaşamın temel yapı taşı olarak 

nitelendirilmektedir. Bireyci tutumun hâkim olduğu liberal öğretide ekonomik düzen, 

bireylerin serbest tercihleri sonucunda gelişmektedir. Çünkü piyasa ekonomisinin 

özünde özgür birey fikri yatmaktadır. Bunu gerçekleştirmenin yolu da devlet 

müdahalesini minimal düzeye indirgemektir. Klasik liberalizme göre devlet, bireylere 

minimal oranda müdahale ettiği sürece piyasa ekonomisi gelişebilir.211 Locke, ‘‘...bir 

                                                 
208  Yayla, Liberalizm, 185-186. 
209  Butler, Klasik Liberalizm, 93. 
210  Şenay Eray Sarıtaş, ‘‘Piyasa Ekonomisi ve Özgürlük İlişkisi Üzerine Bir Tartışma’’, İletişim Kuram 

ve Araştırma Dergisi 49 (2019): 241.   
211  Sarıtaş, ‘‘Piyasa Ekonomisi ve Özgürlük İlişkisi Üzerine Bir Tartışma’’, 244. 



 

 

65 

 

devletin üst ya da yasama iktidarının dilediğini yapabileceğini, tebaasının mülklerini 

keyfi olarak tasarruf edebileceğini ya da canı istediğinde bir kısmını alabileceğini 

düşünmek hatadır.’’212 sözleri ile devlet müdahalesinin en aza indirgenmesi gerektiğini 

vurgulamıştır. Geliştirilen piyasa ekonomisi içerisindeki her birey kendi adına eylemde 

bulunmaktadır. Yani tüm bireyler ihtiyaçları olan gıda, eşya veya araçları gidermek için 

çalışmaktadır. Ancak herhangi bir bireyin piyasadaki eylemlerinin sonucu aynı zamanda 

diğer bireylerin ihtiyaçlarının da giderilmesine hizmet etmektedir. Çünkü piyasa 

içerisindeki düzen sadece kişisel çıkarlar için değil karşılıklı yarar ilişkisi doğrultusunda 

da ilerlemektedir. Piyasa ekonomisi bu açıdan toplumun tüm üyelerine istediklerini 

alma veya satma konusunda sonsuz imkânlar sunmaktadır.213 Böyle işleyen bir süreçte 

her birey doğal olarak istediği ürünü seçme hakkı elde etmiştir. 

Piyasa ekonomisinin temeli bireylerin sahip olduğu rekabet duygusuna 

dayanmaktadır. Rekabet genel olarak üreticiler ve tüketiciler arasındaki arz-talep ilişkisi 

sonucunda ortaya çıkmaktadır. Şöyle ki, piyasa içerisinde yer alan her üretici hangi 

maldan ne kadar üreteceğine kendisi karar vermektedir. Aynı şekilde herhangi bir birey 

istediği malı istediği üreticiden dilediği miktarda alma konusunda özgürdür. Bireylerin 

alma ve satma konusundaki özgürlükleri doğal olarak bir rekabet ortamının oluşmasına 

sebep olmaktadır.214 Rekabete dayalı piyasa ortamında amaç, üretim mallarını bireylerin 

hizmetine sunmaktır. Bu açıdan rekabet, üreticilere işlerini nasıl daha verimli hale 

getirebilecekleri konusunda yol göstermektedir. Bireyler burada en iyi olduğu işi 

yaparak piyasanın canlı kalmasını sağlarlar. Bu canlılık aynı zamanda piyasanın tek bir 

güç tarafından yönetilmesinin de önüne geçmektedir.215 Böylece piyasada bulunan 

bütün üreticiler sahip oldukları malları istedikleri tüketiciye satma imkânı bulmuşlardır.  

Aslında kendiliğinden doğan düzene örnek olarak gösterilen piyasa ekonomisi 

temelinde rekabeti barındıran ekonomik bir sistemi ifade etmektedir.216 Piyasa 

ekonomisine göre bireyler, özel sahipliğini yaptıkları mülkiyetlerini iş bölümü adı 

altında paylaşarak sosyal ilişkilerini yürütmüşlerdir. Bu açıdan, doğal olarak özel 

                                                 
212  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 264. 
213  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 227. 
214  Tayyar ve Çetin, ‘‘Liberal İktisadi Düşüncede Devlet’’, 113. 
215  Sarıtaş, ‘‘Piyasa Ekonomisi ve Özgürlük İlişkisi Üzerine Bir Tartışma’’, 244-245. 
216  Yayla, Liberalizm, 200. 



 

 

66 

 

mülkiyetin olmadığı durumlarda bireyler arasındaki ekonomiye dayalı ilişkiler de 

meydana gelmeyecektir. Piyasa ekonomisi içerisinde serbest olan tüm bireylerin 

öncelikli amacı kendileri adına eylemde bulunmaktır. Fakat bireylerin kendileri adına 

attıkları her adım beraberinde başka kişilere hizmeti de içermektedir. Bu durumda birey 

kendi amaç, istek ve çıkarlarını gerçekleştirirken aynı zamanda kendisi dışındaki 

bireylerin de yararlandığı araç konumunda yer almaktadır. Piyasa ekonomisinin bu 

şekilde işleyen yapısının en önemli özelliği ise bahsi geçen tüm ekonomik ilişkilerin zor 

kullanılarak değil gönüllü olarak yapılmasıdır.217 Locke, bireyler arasındaki ekonomik 

temelli ilişkilerin gelişmesi için temelde bireylere mülk edinme hakkı vermiştir. 

Mülkiyet hakkı, doğa durumunda bireysel emek ile elde edilen doğal bir haktır. 

Harcadığı emek ile doğada ortak olarak bulunan ürünü kendi mülkü haline getiren 

bireyler, kullanabileceklerinden fazlasını satarak ekonomik ilişkilerin başlamasını 

sağlamışlardır.218 Buradan anlaşılacağı üzere, Locke’un felsefesinde tüm bu süreç 

aslında devletin olmadığı doğa durumundayken gerçekleşmiştir. Devlet kurulduktan 

sonra klasik liberalizm için ekonomik sürecin serbest ve kendiliğinden ilerlemesinin 

temel koşulu devletin yetki alanını daraltmaktır.  

2.2.1.4. Hukukun Hâkimiyeti ve Sınırlı Devlet 

Klasik liberalizmde yer alan hukukun hâkimiyeti ve sınırlı devlet fikri liberal 

temsilciler tarafından genel olarak diğer ilkelerin ve toplumun ihtiyaç duyduğu eşitlik, 

adalet ve benzeri türdeki bireysel hakların korunmasının teminatı olarak görülmektedir. 

Klasik liberaller tarafından öncelikle kavramsal olarak tanımlanan devlet, her türlü 

yaptırıma, zorlamaya veya anarşiye karşı bireyleri savunmada önlem olarak oluşturulan 

devasa nitelikteki bir araç olarak ifade edilmektedir.219 Öte yandan bireylerin sahip 

olduğu hakları korumakla görevli olan devlet, kendisine verilen gücü yalnızca bireylerin 

çıkarlarını gözetmek ve barış ortamı sağlamak için kullanmalıdır. Bu amacın dışında bir 

kullanımı engellemek için devlet gücünün asgari düzeyde tutulması gerekmektedir.220 

Tüm bu söylenenler göz önüne alındığında klasik liberalizm temelde, ‘‘...devletin 

                                                 
217  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 227. 
218  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 200-201. 
219  Sinan Avan, ‘‘Liberalizmin Türkiye’deki Temel Hak ve Özgürlüklere Yaklaşımı: Liberal Düşünce 

Dergisi Örneği’’, (Yüksek Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013), 18.  
220  Butler, Klasik Liberalizm, 69.  



 

 

67 

 

görevlerini adalet, savunma, güvenlik ve hukuk düzeninin sağlanması ile sınırlı 

tutulmasını, görev alanının daraltılmasını, sınırlandırılmasını’’221 savunmaktadır.  

Klasik liberalizmde yer alan devleti sınırlandırma düşüncesi daha önce de 

söylendiği gibi bireyler üzerinde herhangi bir zor kullanımı korkusu ile ortaya atılmıştır. 

Çünkü liberal düşünürler açısından zor kullanarak bireylerin haklarına zarar verecek 

adaylar devlet ve toplumun diğer üyeleri olmak üzere iki tanedir. Bu yüzden eğer 

devlet, kurallardan bağımsız hareket etmesine izin verilerek sonsuz otorite ile donatılır 

ise bireyler için büyük tehdit oluşturacaktır.222 Liberal felsefe aslında bireylerin çıkarları 

doğrultusunda hareket eden bir devlet modelini savunmuştur. Bahsi geçen fikrin 

temellerini Locke’un eserlerinde görmek mümkündür. Locke’a göre, ‘‘Siyasi yönetimin 

görevi, sadece devletin zarar görmemesine; hiç kimseye gerek hayat gerekse mülk 

bakımından hiçbir zarar verilmemesine dikkat etmektir.’’223 Bir başka eserinde ise 

‘‘...iktidarın yegâne amacı korumaktır ve bu yüzden de hiçbir zaman yıkma, 

köleleştirme ya da tebaayı taammüden yoksullaştırma hakkına sahip olamaz.’’224 ifadesi 

ile genel olarak siyasal iktidarın sınırlarını belirlemiştir.  

Klasik liberalizmin benimsemiş olduğu sınırlı devlet fikrine Kant tarafından da 

bir yorum getirilmiştir. Kant’a göre, devletin görevi toplumsal ahlak kuralları gibi 

doğruların bireylere dayatılması ve ortak iyinin sağlanması değil, bireysel özgürlüğün 

korunmasıdır. O halde politikanın özünde yatan hak ilkesi gereğince, hukuka uygun 

olarak insanlar arasındaki özgürlüğün eşit şekilde sağlanması gerekmektedir.225 Çünkü 

devlet toplumun üyeleri arasındaki bu dengeyi sağladığı sürece bireysel özgürlükler 

korunabilir.   

Yukarıda açıklaması yapılan sınırlı devlet düşüncesindeki sınırlılık niteliği aynı 

zamanda hukuk devleti ya da hukukun hâkimiyeti kavramlarıyla da ifade edilmektedir. 

Bu açıdan hukukun hâkimiyeti ilkesinde kanunlar ve hukuk arasına çizgi çekilerek bir 

ayrım oluşturulmuştur. Bireylerin çıkarlarının korunması adına devletin gücünün kabul 

edilmesi ne oluşturulan tüm kanunların devletten kaynaklandığı ne de devletin bu 

                                                 
221  Tayyar ve Çetin, ‘‘Liberal İktisadi Düşüncede Devlet’’, 113. 
222  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 230. 
223  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 62. 
224  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 261. 
225  Yayla, Liberalizm, 204. 



 

 

68 

 

kanunlara uymaktan muaf olduğu anlamına gelmemektedir. Devlet tarafından 

belirlenmiş olan tüm kanunlar aslında doğal hukuka dayanmaktadır. Doğal hukuk da 

devlet kurulmadan önce vardır. Bu yüzden, tüm kanunların devlet için de bağlayıcılığı 

geçerlidir. Ayrıca belirlenen kanunlar bireylerin sahip olduğu özgürlüğü kendiliğinden 

koruyucu niteliğe sahiptir. Dolayısıyla devletin bireyler üzerinde herhangi bir zorlayıcı 

gücüne ihtiyaç yoktur.226 Klasik liberalizmde devletin bireyler üzerinde mutlak güç 

uygulamasının reddedilmesinin sebeplerinden birisi de budur.     

Hukukun hâkimiyeti ilkesine göre devlet, keyfi kararlarınca değil hukukun 

gerekli kıldığı yasaları ve kanunları temel alarak toplumu yönetmekle görevlidir. 

Liberallere göre tüm yasalar ve kanunlar toplum üyeleri arasında herhangi bir cinsiyet, 

dil, din vs. farkı gözetmeksizin herkese eşit uygulanmalıdır. Belirlenen yasalar aynı 

zamanda devlet için de geçerlidir. Bu durumda, ne toplumun herhangi bir üyesi ne de 

devlet yasalardan üstün olmamalıdır.227 Klasik liberal görüşün temel hareket noktası 

bireydir. Bütün eylemlerinin dayanağını da doğal olarak bireyin mutluluğu 

oluşturmaktadır. Bu yüzden toplum üyeleri tarafından özgür irade ve akıl yolu ile 

kurulan devletin görevlerinden birisi de çizilen hukuk kurallarından öteye 

geçmemektedir.228 Tüm bunlardan anlaşılacağı üzere, klasik liberallere göre hukuk 

kurallarının dışında hareket eden egemen güç, bireysel hak ve özgürlüklerin varlığını 

büyük ölçüde tehdit edecektir. 

Liberal felsefenin özünde temel olarak hukukun üstünlüğü ilkesi yer almaktadır. 

Liberal savunucular tarafından ilkeyi korumak için temelde iki araç geliştirilmiştir. Bu 

araçlar yasama, yürütme ve yargı güçlerinin tek bir elde toplanmasının engellenmesi 

gerektiği düşüncesine dayanan kuvvetler ayrılığı ve belirli çerçeve içerisinde 

oluşturulmuş yazılı anayasalardır. Yasaların egemenliği ilkesinde amaç, yasayı 

uygulayan gücün keyfi yaptırımlarına maruz kalmaktan bireyleri korumaktır.229 Locke 

bahsi geçen fikri genel olarak, ‘‘...kanunların işi, kanaatlerin doğruluğunu temin etmek 

değil; toplumun ve her bireyin can ve mal güvenliğini sağlamaktır.’’230 sözleri ile 

                                                 
226  Yayla, Liberalizm, 204. 
227  Butler, Klasik Liberalizm, 26. 
228  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 228. 
229  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 232. 
230  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 70. 



 

 

69 

 

temellendirmiştir. Klasik liberaller sosyal yapı içerisindeki işbirliğini, adaleti ve 

kendiliğinden düzeni sağlamanın temel yolunun hukukun üstünlüğü ilkesi olduğunu 

savunmuşlardır. Çünkü onlara göre hukukun üstünlüğü ilkesi gereğince oluşturulan 

yasaların hepsi toplumda yer alan her bireye eşit ve adil bir şekilde uygulanmaktadır.231  

Klasik liberaller açısından toplum ancak hukuk ilkelerinin hâkim olduğu bir 

sisteme dayandığı sürece bireysel hayat garanti altına alınabilir. Devletin ortak iyi veya 

kamu yararı adı altında yapacağı eylemleri klasik liberal temsilciler kesin bir şekilde 

reddetmiştir. Daha önce de belirtildiği üzere devletin temel görevi bireyler arasındaki 

barışı, güvenliği ve adaleti sağlamaktır. Bu yüzden devletin, toplumun herhangi bir 

kesimine veya üyesine karşı ayrıcalıklı davranışlarda bulunması kendisine verilen 

görevle tamamen çelişmektedir.232 Klasik liberallere göre devletin görevlerini yerine 

getirmesi ancak demokrasi ile yönetilen bir toplumsal düzen içerisinde mümkündür. 

Hem liberalizm hem de demokrasi mutlak egemen fikrine karşıdır. Çünkü egemenin 

mutlak güç sahibi olması bireyler arasında ayrımcılığa, doğal hak ve özgürlüklerin 

suiistimal edilmesine yol açacaktır.233 Egemenin mutlak yetki ile donatılmasına karşı 

çıkan Locke, bu fikri Yönetim Üzerine İki İnceleme’de şu örnekle açıklamıştır: 

Yüz bin kişiye hükmeden tek bir adamın mutlak keyfi iktidarına muhatap 

olan kişi yüz bin tane ayrı insanın mutlak keyfi iktidarı karşısındaki kişiden 

daha kötü durumdadır, elinde böyle yüz bin misli kuvvetli bir güç 

bulunduran kişinin diğer insanlardan daha iyi olup olmayacağından kimse 

emin olamaz.234     

Klasik liberalizm açısından devlet, toplumun rızasına dayandığı ve insan 

haklarını güvence altına aldığı sürece meşru sayılmaktadır. Bu açıdan liberalizm 

demokrasi ile büyük oranda örtüşmektedir. Dolayısıyla liberal düşünce içerisinde halk 

rızası ile meşruluk kazanan demokrasi temelli bir siyasi yönetim biçimi 

benimsenmiştir.235 Locke’un uygar toplum oluştururken en fazla üzerinde durduğu 

kavram rıza olmuştur. Ona göre, devlet kurulurken devredilen yetkilerin hepsi temelde 

                                                 
231  Butler, Klasik Liberalizm, 85-87. 
232  Avan, ‘‘Liberalizmin Türkiye’deki Temel Hak ve Özgürlüklere Yaklaşımı: Liberal Düşünce Dergisi 

Örneği’’, 19. 
233  Çetin, ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’, 232. 
234  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 263. 
235  Yayla, Siyaset Teorisine Giriş, 47. 



 

 

70 

 

gönüllülük esasına dayanmalıdır.236 Bu yüzden Locke, ‘‘İnsanların düşüncelerinde bir 

değişiklik meydana getirebilen sadece ışık ve kanıttır; bu ışık, hiçbir şekilde bedensel 

eziyetlerden ve diğer dışsal cezalardan hâsıl olamaz.’’237 sözleri ile bireylerin karar 

verme konusunda herhangi bir zorlamaya veya ceza yaptırımlarına maruz 

bırakılamayacağını vurgulamıştır. Locke rıza kavramının önemini şu şekilde 

belirtmiştir: 

Herhangi sayıdaki insan grubu bir toplum ya da yönetim oluşturma 

konusunda anlaşınca yekpare bir siyasal vücut meydana getirmiş olurlar ve 

orada çoğunluk diğerleri adına hareket edip karar verme hakkına sahip 

olur. Çünkü belli sayıda insan, bireylerin her birinin rızasıyla bir toplum 

oluşturunca bu toplum yekpare bir vücut olarak hareket etme gücüne ancak 

çoğunluğun iradesi ve kararıyla ulaşabilir. Zira bir toplumu harekete 

geçiren sadece onu oluşturan bireylerin rızasıdır ve toplumun yekpare bir 

vücut olarak tek bir yöne hareket etmesi gerekir. Vücudun daha büyük 

kuvvetin çektiği yöne hareket etmesi gerekir, bu da çoğunluğun rızası ve 

isteğidir, aksi takdirde bunun yekpare bir vücut olarak hareket etmeyi 

sürdürmesi mümkün olmaz.238   

Klasik liberalizmin devlet anlayışının temelinde bireysel özgürlükler vardır. 

Bireysel özgürlükler söz konusu olduğunda da liberal öğreti açısından esas yapılması 

gereken özgürlükleri hem diğer bireylerden hem de devlet tarafından gelebilecek 

herhangi bir zorlayıcı müdahaleye karşı korumaktır. Bunu sağlayacak otorite ise 

devlettir. Devletin kendisine verilen görevi yerine getirmesindeki tek çıkar yol ise 

toplum üyeleri tarafından yapısal olarak mümkün olduğunca küçültülerek hareket 

alanını sınırlandırmaktır. Çünkü birey ancak devlet tarafından herhangi bir baskı ile 

karşılaşmadığı takdirde özgür sayılmaktadır. Toplumsal düzenin sürekliliği de yine 

birey üzerinde dışarıdan gelebilecek müdahale bulunmaması ile olanaklıdır.239 Liberal 

felsefenin temelinde yer alan sınırlı devlet müdahalesini savunanların başında Locke 

gelmektedir. Ona göre, eğer toplumda barış ve düzen sağlanmak isteniyorsa devletin 

yetki alanını sınırlandırmak gerekmektedir. Toplumda birtakım yasalar söz konusudur. 

                                                 
236  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 143. 
237  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 37. 
238  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 233-234. 
239  Yiğit, ‘‘Siyaset Felsefesinde Hak, Adalet ve Özgürlük Üzerine: Locke ve Hayek Örnekleri’’, 13. 



 

 

71 

 

Devlet de dâhil olmak üzere herkes bahsi geçen yasalara uymak zorundadır. Devletin 

temel görevi, bireylerin kendi rızaları ile devrettikleri doğal hakları korumaktır. Bu 

yüzden devlet, kendisine verilen görevler dışına çıkmadan toplumsal düzeni sağlamakla 

yükümlüdür.240 Klasik liberal felsefede birey üzerinde herhangi bir güç kullanımı 

özgürlüğüne zarar vereceği düşüncesi ile kötü olarak algılansa da bireyin yararı için 

olan durumlarda izin verilmiştir. Eğer güç kullanılacak ise bu sadece devlet tarafından 

belirli sınırlar çerçevesinde kullanılacak nitelikte bir güç olmalıdır.  

2.3. John Locke’un Liberalizm Anlayışı 

2.3.1. İnsan Doğası 

İnsanın, doğduğu günden itibaren tıpkı kendisi gibi başka bir varlığın yardımına 

ihtiyaç duyduğu ve tek başına yaşayamayacak nitelikte varlık olduğu ilkçağdan bu yana 

kabul gören bir düşüncedir. Bu düşünce aslında bireylerin toplum halinde yaşamalarının 

temel nedeni olarak gösterilmektedir. Bütün bireylerin varlığından oluşan toplum, 

içinde çoğu farklılıkları da taşıyan karmaşık bir yapıya sahiptir. Bireylerin farklı 

düşünce, karakter ve inançlara sahip olması bahsedilen karmaşıklığın ortaya 

çıkmasındaki nedenlerin başında gelmektedir. Tüm bu söylenenler genel olarak insanın 

doğasını tanımlamada eksik kalmaktadır. İnsan doğası kavramı ile kast edilen şey 

esasen bireyin toplumsal bir varlık olması veya toplumsal ilişkilerle ortaya çıkan 

tecrübelerinden önce doğuştan sahip olduğu niteliklerle ilgilidir.241 Bu yüzden öncelikle 

bahsi geçen niteliklerin ele alınması gerekmektedir.   

İnsan doğası kavramı yukarıda dile getirilenlerden de anlaşılacağı üzere, temelde 

tüm toplum üyelerinin özünde bulunan bir takım değişmez özellikleri ifade etmek için 

kullanılmıştır. Bu özellikler hem insanların hem de içinde yaşanılan toplumun nitelikleri 

ile ilgili önemli varsayımlar ortaya koyabilmek açısından bir imkân sunmaktadır. 

Böylece kavram insanların gerçekte nasıl birer varlık olduklarının anlaşılmasını 

sağlamıştır.242 Locke’a göre doğa tarafından bireylere verilen tüm özellikler ancak 

                                                 
240  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 262-264. 
241  Eşref Akmeşe, ‘‘Thomas Hobbes’un İnsan Felsefesi Bağlamında The Platform (2019) Filmi Üzerine 

Bir Analiz’’, Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi 27/46 (2021): 222.   
242  Akmeşe, ‘‘Thomas Hobbes’un İnsan Felsefesi Bağlamında The Platform (2019) Filmi Üzerine Bir 

Analiz’’, 222. 



 

 

72 

 

eğitim ile işlendiği zaman bireysel fayda sağlayabilir. Çünkü herhangi bir birey zihnini 

akıllıca işleyemediği sürece kendisi için doğru olan ne ise onu bulamayacaktır. Ayrıca 

Locke, bireyin temel görevinin ülkesine hizmet etmek olduğunu savunmuştur. Bireye 

yüklediği görevin eğitim ile sağlanacağını öne sürmüştür. Bu noktada anne-babalara da 

büyük bir sorumluluk yüklemiştir.243 Locke eğitim ile ilgili düşüncelerinin tamamını 

Eğitim Üzerine adlı eserinde temellendirmiştir:  

Çocukların iyi eğitimi ebeveynlerin öyle önemli bir görevi ki ve ulusun refahı 

ve gönenci buna o kadar bağımlı ki bunu herkesin içten bir şekilde 

benimsemesini ve hayal, gelenek ve mantığın bu konuyla ilgili tavsiyelerini 

iyice inceledikten bunlara arasında gerekli ayrımı yaptıktan sonra gençliğin 

farklı şartlara göre eğitim için herkesin her yerde yardım elini uzatmasını 

sağlamak istiyorum. Bu her meslek dalı için yapılması gerekli çok şey olsa 

da farklı meslek dallarında erdemli, faydalı ve yetenekli insanların 

yeşertilmesini sağlayacak olan en kolay, en kısa ve en uygun yoldur: Bir 

rütbeye ait kişiler eğitimleri sayesinde doğruyu buldular mı diğerlerini de 

hizaya sokacaktır.244    

Yukarıdaki paragrafta görüldüğü üzere Locke, insana doğa tarafından birtakım 

özellikler verilmiş olduğunu fakat bu niteliklerin eğitim ile şekillendirilebileceğini ifade 

etmektedir. Locke bahsi geçen özelliklerin geliştirilebilir olduğuna değil daha çok 

eğitim aracılığı ile törpülenebilir olduğuna dikkat çekmektedir. Locke’a göre her birey, 

toplumsal yaşam içerisinde yaşayan diğer bireyler ile uyumlu şekilde hayatını 

sürdürmesi için yaratılmıştır.245 Bu yüzden Locke, diğer bireyler ile uyumlu birliktelik 

sonucu barışçıl bir ortamı sağlayacak ve bireyleri hayata hazırlayacak araç olarak 

eğitime işaret etmiştir. Ayrıca Locke’un insan doğası hakkındaki düşünceleri bilgi 

felsefesi bağlamından hareketle de açıklanabilir. Locke’a göre, birey doğuştan 

ide246lerin bilgisine sahip değildir. İnsan zihni boş bir levha gibi sonradan işlenerek 

doldurulmaktadır. Bu açıdan, işlenmemiş zihin yapısına sahip olan insan edindiği tüm 

                                                 
243  Olkan Senemoğlu, ‘‘Locke ve Rousseau’nun İnsan Doğası ve Toplum Düşüncesi’’, İnsan ve Toplum 

7/1 (2017): 192-193.  
244  Locke, Eğitim Üzerine, 11-12. 
245  Senemoğlu, ‘‘Locke ve Rousseau’nun İnsan Doğası ve Toplum Düşüncesi’’, 197.  
246  Bir bilinç içeriği olan her şey, bir şeyin sureti, zihinsel imgesi ya da zihindeki resmi. Bir şeyin 

zihindeki tasarımı. Bir sözcüğün doğurduğu özel çağrışımlar. Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 443 Ayrıca 

bkz.      



 

 

73 

 

bilgileri tecrübe ederek, gözlem yaparak ve tümevarımsal yöntem kullanarak elde 

etmiştir.247 Locke, insan zihni ile ilgili fikirlerini şu şekilde dile getirmiştir: 

Zihin usun be bilginin bütün gereçlerini nereden edinmiştir? Bunu tek 

sözcükle deneyden diye yanıtlayacağım bilgimizin tümünün temelinde deney 

vardır ve o gereçlerin hepsini de oradan türetilmiştir. Anlığımızı düşüncenin 

bütün gereçleriyle donatan şey, ya dışsal duyulur şeyler üzerinde ya da 

zihnimizin algıladığımız ya da düşündüğümüz şeylerle ilgili olarak yaptığı 

içsel işlemler üzerinde yaptığımız gözlemlerdir. Bunlar hem edinmiş 

olduğumuz hem de doğal olarak edinebileceğimiz bütün idelerin kendinde 

fışkırdığı iki bilgi kaynağıdır.248 

Locke’un düşüncelerinden hareketle, bilgiye ulaşmak açısından kendine ait 

farklı bir yol belirlediğini söylenebilir. Tüm bu söylenenlerin yanında o evreni, diğer on 

yedinci yüzyıl filozofları gibi belli düzende işleyen devasa nitelikteki makine olarak 

görmüştür. Fakat bu makinenin nedenlerini bilme noktasında diğer filozoflardan 

ayrılmıştır. Locke’a göre, insan sınırlı akıl yetisine sahip olduğu için sadece 

fenomen249leri bilebilir. Bu yüzden, Tanrı tarafından insana verilen akıl aslında insan 

eylemlerini yöneterek bireylere yol gösteren ilkeleri belirlemektedir.250 Locke Tabiat 

Kanunu Üzerine Denemeler adlı eserinde aklın önemini temel olarak, ‘‘...akıl olmadığı 

takdirde biz, duyularımızla harekete geçirilsek bile, hayvanların bulunduğu seviyeye 

güçlükle ulaşabiliriz, zira domuz, maymun ve birçok dört ayaklı duyularının keskinliği 

bakımından insanlardan çok daha üstün bir durumdadır.’’251 sözleri ile ifade etmiştir.      

İnsanı diğer varlıklardan ayırt etme konusunda bir nitelik olarak belirtilen akıl 

kavramı, aynı zamanda toplumda bulunan her bireye ahlaki bir sorumlulukta 

yüklemektedir. Çünkü Locke, Tanrı’nın insanlara verdiği akıl, bilgi gibi yetileri tüm 

bireylerin doğalarına uygun eylemlerde bulunmaları ve toplumun diğer üyelerine karşı 

                                                 
247  Lokman Çilingir, ‘‘Locke’un Toplum Sözleşmesi Kuramı ’’, Temaşa Erciyes Üniversitesi Felsefe 

Bölümü Dergisi 11 (2019): 33. 
248  Locke, İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme, 85-86. 
249  Genel olarak, algının nesnesi, algılanan ya da bilince görünen şey, gözlemlenebilir olan olay ya da 

olgu. İnsan varlıklarına, doğrudan ve aracısız deneyde, tecrübede görünen şey. Cevizci, Felsefe 

Sözlüğü, 341 Ayrıca bkz. 
250  Cevizci, Felsefe Tarihi, 571-572. 
251  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 42. 



 

 

74 

 

ahlaki sorumluluklarını yerine getirmeleri için kullanmaları gerektiğini söylemiştir.252 

Bu durumda Locke genel olarak, insanı her ne kadar doğuştan bilgi sahibi olarak 

görmese de Tanrı’nın vermiş olduğu akıl sayesinde bilginin bir takım yöntemlerle elde 

edebileceğini savunmuştur. Elde edilen bilgilerin tüm bireylere fayda sağlayacak şekilde 

işlenebilmesi için de eğitimin önemli olduğunu vurgulamıştır. Böylece Locke, kişilerin 

diğer bireyler ile ilişkilerini düzenleyerek ahlaksal sorumluluklarını yerine 

getirebileceklerini göstermek istemiştir. 

2.3.2. Doğa Durumu ve Doğa Yasası 

Doğa durumu genel olarak insanların henüz toplumsal düzene geçmeden önceki 

yaşam tarzlarını anlatmak için kullanılan bir kavramdır. Bu açıdan temelde 

‘‘...insanların hiçbir siyasi örgüt ya da yönetimin olmadığı ve en önemlisi herhangi 

üstün bir gücünün bulunmadığı zamanki durumu dile getiren ya da insanların toplum 

dışında, bozulmamış bir halde olma durumuna işaret eden bir fikir’’253 olarak ifade 

edilmiştir. Kavram Locke’un siyaset felsefesinde önemli bir yere sahiptir. Çünkü siyasal 

iktidarın belirlenmesi açısından doğa durumu ve onun içerisinde yer alan doğa yasasının 

açıklanması gerekmektedir. O bu konuyu Yönetim Üzerine İki İnceleme adlı eserinde 

geniş bir şekilde ele almıştır. Locke eserinde doğa durumunu, ‘‘...insanların başkasından 

izin istemeksizin ya da başkasının iradesine bağlı olmaksızın doğa kanununun sınırları 

içinde fiillerini düzenleyebilecekleri ve sahip oldukları varlıklar ve kendileri üzerlerine 

uygun gördükleri biçimde tasarruf edebilecekleri tam ve eksiksiz bir özgürlük 

durumu’’254 olarak tanımlamıştır.  

Doğa durumu denilince akla sadece Locke gelmemekle birlikte kavram ile ilgili 

birçok filozof birbirinden farklı fikirler ileri sürmüştür. Örneğin Hobbes ve 

Rousseau’nun doğa durumu hakkındaki görüşleri siyaset felsefesi açısından büyük bir 

öneme sahiptir. Doğa durumunun daha iyi anlaşılması açısından bu noktada her iki 

filozofunda fikirlerine değinmek yerinde olacaktır. Doğa durumu söz konusu olduğunda 

ilk akla gelen isimlerden birisi Hobbes’tur. Locke’un yaptığı gibi doğa durumunu 

varsayımsal bir hâl olarak tanımlayan Hobbes, aynı zamanda doğa durumunu sürekli 

                                                 
252  Çilingir, ‘‘Locke’un Toplum Sözleşmesi Kuramı ’’, 34. 
253  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 74. 
254  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 169. 



 

 

75 

 

korku, endişe ve umutsuzluk duygularının hâkim olduğu, bireysel güvenliğin tehdit 

edildiği durum olarak görmüştür. Öte yandan Hobbes, doğa durumunda yaşayan bütün 

bireylerin hem zihinsel hem de bedensel olarak eşit olduklarını savunmuştur. Fakat 

insanlar arasındaki eşitliğin iki bireyin aynı şeye ilgi duyması noktasında bozularak 

çekişmeye dönüşeceğini ileri sürmüştür. Ona göre bu durum zamanla bireyler arasında 

güvensizliğe de yol açacaktır.255 Hobbes, doğa durumunda herhangi bir bireyin sahip 

olduğu eşitlik hakkının yerini güvensizliğe bırakmasını ‘‘İnsan insanın kurdudur’’256 

benzetmesi ile özetlemiştir. 

Hobbes’a göre, doğa durumunda bireyler arasında oluşan karşılıklı güvensizlik 

hissi savaş ile sonuçlanacaktır. Çünkü güvensizlik kaçınılmaz biçimde onları çatışmaya 

itecektir. Doğal halde bulunan her bireyin temel amacı varlığını korumaktır. Hobbes 

açısından karşılıklı güç kullanmaya neden olan şey temelde herkesin kendi güvenliğini 

sağlamak istemesidir. Bunun için herhangi bir bireyin yapacağı ilk şey diğerlerine karşı 

güç uygulamak olacaktır. Ayrıca güçlü olan kişi sahip olduğu gücü kullanarak 

kendinden daha az güçlü birisi üzerinde egemenlik kurmaya çalışması bireyler arasında 

güvensizlik ile beraber rekabet duygusunun da oluşmasına sebep olacaktır.257 Doğa 

durumunun savaşa yol açacağı düşüncesi bireylerin her an mücadeleye hazır olmaları 

gerektiğine işaret etmektedir. Bu yüzden Hobbes, doğa durumunu sürekli bir mücadele 

hali olarak nitelendirmiştir. Fakat herhangi bir bireyin daima savaşa hazır şekilde 

yaşayamayacak olması barışın sağlanmasını zorunlu kılmıştır.258 Görüldüğü üzere 

Hobbes doğa durumunu bireylerin hayatlarını ve haklarını tehdit eden tabii bir hal 

olarak nitelendirmiştir. İnsanların hayatlarını devam ettirebilmeleri için de doğa 

durumundan kurtulmak gerektiğini savunmuştur.   

Doğa durumunu Hobbes gibi hayali bir dünya olarak tanımlayan Rousseau, doğa 

durumunun özelliklerini belirleme noktasında Hobbes’tan oldukça farklı bir yol 

izlemiştir. Rousseau’ya göre doğa durumu, bireylerin yaşamlarını devam ettirebilmeleri 

için tüm olanakları sunan özgür bir ortamdır.259 Bu ortam içerisinde yaşan tüm bireyler 

                                                 
255  Yavuz Kılıç, ‘‘Hobbes, Locke ve Rousseau’da Doğa Durumu Düşüncesi’’, Temaşa Erciyes 

Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi 2 (2015): 101-102.  
256  Thomas Hobbes, Leviathan, çev. Semih Lim (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1992), 35.   
257  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 435. 
258  Kılıç, ‘‘Hobbes, Locke ve Rousseau’da Doğa Durumu Düşüncesi’’, 103. 
259  Kılıç, ‘‘Hobbes, Locke ve Rousseau’da Doğa Durumu Düşüncesi’’, 111. 



 

 

76 

 

genel olarak hayatlarını yalnız, bireysel ilişkilerden uzak şekilde devam ettirmektedir. 

Çünkü Rousseau bireyin doğası gereği toplumsal bir varlık olduğu fikrine 

katılmamaktadır. Ayrıca Rousseau, herhangi bir bireyin sahip olduğu özü iki ilkenin 

oluşturduğunu savunarak bu ilkeleri kendini sevme tutkusu ve kendini koruma içgüdüsü 

olarak belirlemiştir. Rousseau insan özünde bulunan ilkelerle paralel olarak bireyin tek 

amacının kendini sevmek ve korumak olduğunu düşünmüştür. Bu noktada o Hobbes’un 

insan doğası hakkındaki görüşlerine katılarak doğal bireyi bencil bir varlık olarak 

nitelendirmiştir. Fakat bireyin sahip olduğu bencillik duygusu onu çatışmaya veya 

savaşa yol açacak ölçüde büyük değildir. Ayrıca bireylerin sahip oldukları merhamet 

duygusu da bencilliğin bastırılmasında etkili olmaktadır.260 Görüldüğü üzere Rousseau 

hem doğa durumunu hem de içerisinde yaşayan bireyleri Hobbes kadar katı biçimde 

eleştirmemiştir.         

Rousseau aynı zamanda doğa durumunda bulunan her bireyin eşit olduğunu 

düşünmektedir. Ona göre insanlar arasında oluşan eşitsizliğin sebebi Hobbes’un 

düşündüğü gibi doğa durumunda ortaya çıkacak olan çatışma veya savaş değil, 

insanların toplumsal düzene geçmek istemeleridir. Çünkü Rousseau her bireyin sahip 

olduğu nitelikleri toplumsal düzene geçilmesi ile birlikte yavaş yavaş kaybedeceğini 

savunmaktadır.261 Bireyin kaybedeceği niteliklerin başında özgürce seçim yapma ve 

karar alma gücü gelmektedir. Bu güç bireyi hayvandan ayıran temel farklardan birisidir. 

Rousseau’ya göre insanları hayvanlardan ayıran bir diğer nitelik ise gelişme yetisidir. 

Dışsal koşulların etkili olmaya başlaması ile beraber bireylerde bulunan akıl, konuşma 

gibi yetenekler gelişmeye başlamaktadır. Yeteneklerin gelişmesi bireyler arasındaki 

ilişkinin de canlanmasına yol açmaktadır. Çünkü doğa durumunda ne bireyler 

arasındaki ilişki ne de doğal akış aynı kalmamaktadır. Bahsi geçen değişiklik 

Rousseau’ya göre insanların doğal durumu terk etmelerinin temel nedenini 

oluşturmaktadır.262 Dolayısıyla herhangi bir bireyin doğa durumunda sahip olduğu 

eşitlik, özgürlük ve yaşam hakkına zarar veren temel şey uygar düzene geçme 

teşebbüsüdür.           

                                                 
260  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 575. 
261  Kılıç, ‘‘Hobbes, Locke ve Rousseau’da Doğa Durumu Düşüncesi’’, 111-112. 
262  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 576. 



 

 

77 

 

Locke’un doğa durumu hakkındaki fikirleri yukarıda adı geçen her iki 

düşünürden de bazı noktalarda farklılık göstermektedir. Daha öncede ifade edildiği 

üzere, Locke siyaset felsefesine herhangi bir baskıcı egemen gücün bulunmadığı, 

insanların eşit ve özgür olarak barış içinde yaşadıkları bir doğa durumu tasarlayarak 

başlamıştır. Locke’un temel amacı devletsiz bir toplumsal düzen oluşturmak değil, 

toplumu yönetmek için sınırsız güç ile donatılan ve bu gücü keyfi olarak kullanan 

otoriteyi eleştirmektir. Bu yüzden insanların devlet kurulmadan önceki yaşam 

tarzlarının nasıl olduğunu tanımlayarak bireylerin temel haklarının neler olduğunu 

belirlemeye çalışmıştır.263 Locke’un doğa tasarımının en belirgin özelliği bireysel 

özgürlüğe dayanmasıdır. Fakat bu özgürlük hali herkesin her istediğini yaptığı bir 

başıbozukluk durumu değildir.264 Locke diğer iki filozoftan farklı olarak bireysel 

özgürlüğü aynı zamanda din kavramı üzerinden de açıklamıştır. Ona göre, ‘‘...hiç 

kimse, hangi ruhani görevle şereflendirilmiş olursa olsun, kendi kilisesinden ve 

inancından olmayan başka birini aralarındaki din farklılığı sebebiyle dünyevi mallarının 

bir kısmından veya özgürlüğünden mahrum edemez.’’265 Bu durumda Locke için 

özgürlük kavramı, bireyin seçmiş olduğu yaşam tarzından inanmış olduğu dine kadar 

her bir alandaki serbestliği ifade etmektedir.       

Kavramın daha doğru anlaşılması açısından özgürlüğe bu noktada ayrı bir 

parantez açmak gerekmektedir. Doğal özgürlük denildiğinde kastedilen esas anlam, 

bireyin kendisi dışında hiçbir otoritenin gücüne ve isteğine bağlı olmadan sadece doğa 

kanuna uygun şekilde hareket etmesidir.266 Fakat Locke’un bireylere tanımış olduğu 

doğal haklar ile ilgili tüm düşüncelerinden sonra birtakım olumsuz durumlar ortaya 

çıkmaktadır. Bu olumsuz durumlardan hareketle sorulması gereken ise bütün insanların 

özgür ve aynı zamanda eşit olduğu doğa durumunda hak ihlallerinin önüne nasıl 

geçilecek sorusudur? Locke bu soruya şu şekilde cevap vermiştir: 

Doğal durumu yöneten ve herkesi kedisine uymaya zorlayan bir doğa yasası 

vardır. Aklın bizzat kendisi olan bu yasa, kendisine danışan bütün insanlığa 

herkesin eşit ve bağımsız olduğunu, kimsenin bir diğerinin hayatına, 

                                                 
263  Mehmet Ali Ağaoğulları, Filiz Çulha Zabcı ve Reyda Ergün, Kral Devletten-Ulus Devlete (Ankara: 

İmge Kitabevi Yayınları, 2009), 164-165. 
264  Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, 15. 
265  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 47. 
266  Bedia Akarsu, ‘‘John Locke’un Devlet Felsefesi’’, Felsefe Arkivi 12 (2014): 74. 



 

 

78 

 

sağlığına, özgürlüğüne ya da sahip olduklarına zarar vermemesi gerektiğini 

öğretir.267 

Toplum sözleşmesi kuramlarının klasik şeklinde doğa durumu kavramı genel 

olarak, bireylere herhangi bir yaptırım uygulayacak siyasi otoritenin var olmadığını 

ifade etmek için kullanılmıştır. Aynı amaçla bu kavramı kullanan Locke da doğal halin 

kötü bir durum olarak algılanmaması için yukarıda da görüldüğü gibi doğal yasanın 

varlığından söz etmiştir. Bu yasa, insanlar arasındaki ortak uzlaşının ürünü olmayan, 

olması gereken ne ise onu gösteren ve aynı zamanda da pozitif hukuka dayanmayan bir 

yasadır. Öte yandan, tüm insanlar için geçerli olmasının yanı sıra evrensellik özelliği de 

taşımaktadır. Bu durumda, Locke’un akıl olarak ifade ettiği yasaya uymak akla göre 

hareket etmek şeklinde algılanırken aksi yönünde yapılan davranış ise bu yasayı 

çiğnemek anlamına gelmektedir.268 Dolayısıyla her birey doğa yasasına uygun şekilde 

hareket ettiği sürece doğal durum zarar görmeden devam edecektir. 

Locke kısıtlı özgürlüğü ifade etmek adına doğa yasası kavramından bahsetmiştir. 

Bahsi geçen kısıtlı özgürlükten kasıt temelde, toplumun her üyesinin sahip olduğu 

hakları korumak adına yapılan bir eylemdir. Yoksa başkalarının buyruklarına boyun 

eğmek anlamına gelmemektedir. Locke’a göre bunu sağlayacak olan güç doğa 

yasasıdır.269 Locke her ne kadar Yönetim Üzerine İki İnceleme’de doğa yasasının akıl 

olduğunu ifade etse de aslında yasanın akıl ile kavranabilir olduğuna işaret etmektedir. 

Locke’un Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler adlı eserinde doğa kavramı ile 

kastedilenin ne olduğunu anlamak açıkça mümkündür: 

Bu nedenle tabiat kanunu, tabiat ışığı ile öğrenilebilen, rasyonel tabiata 

neyin uyduğunu neyin uymadığını gösteren ve bu sebeple de emredici veya 

yasaklayıcı olan ilahi iradenin bir buyruğu olarak tanımlanabilir. Bazı 

insanların tabiat kanunu aklın buyruğu olarak adlandırmaları, bana doğru 

bir adlandırma gibi görünmüyor. Çünkü akıl, tabiat kanunu tesis ve ilan 

etmekten ziyade, onu araştırır ve üstün gücün koyduğu ve kalplerimize 

yerleştirdiği bir kanun olarak keşfeder. Biz yüce kanun koyucunun itibarını 

yok ederek aklı, sadece araştırdığı bir kanunun sorumlusu yapmak 

                                                 
267  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 171. 
268  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 485-486. 
269  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 94-95. 



 

 

79 

 

istemiyorsak, akıl ne yorumladığı ve keşfettiği kanunun yapıcısıdır, ne de 

bizim için kanun koyabilir.270    

Doğa durumunda bulunan her birey, diğerlerinin hakkını tehdit etmeyecek kadar 

bir özgürlüğe sahiptir. Bireylerin sahip olduğu bu özgürlük hakkının ihlali gibi durum 

söz konusu olduğunda ise her bireye eşitlik hakkı gereğince saldırganı cezalandırma 

hakkı da verilmiştir. Fakat kişinin başka kişiye uyguladığı bu yaptırım mutlak gücü 

veya egemenliği ifade etmemektedir. Bu yüzden uygulanan ceza işlenen suç ile orantılı 

olmalı, sebep olduğu zararı karşılamalı ve aynı zamanda doğa yasasına yani akla da 

uygun olmalıdır. Ancak bireylere verilen ceza yetkisi bazı sorunları da beraberinde 

getirecek niteliktedir. Örneğin, öç alma veya kendi çıkarına uygun biçimde karar verme 

gibi durumların ortaya çıkma ihtimali söz konusudur.271 Tüm bu sorunlar kişinin 

özgürlüğünü, eşitliğini kısıtlayacak ve doğa durumunda özellikle vurgulanan barış 

ortamının bozulmasına neden olacaktır. Bu durumda birbirlerine karşı güç kullanan 

bireylerin kendilerinden daha zayıf gördükleri kişileri köleleştirme girişiminde 

bulunması kaçınılmaz olacaktır.  

2.3.3. Kölelik Üzerine 

Locke’ un doğa durumu hakkındaki düşüncelerinden hareketle bir takım 

olumsuz sonuçların ortaya çıktığı daha önce belirtilmişti. Bu olumsuz sonuçlardan biri 

de aslında köleliktir. Locke’ un kölelik üzerine söylediği sözler genel olarak bireylerin 

doğal halde sahip oldukları özgürlük hakkına atıf niteliğindedir diyebiliriz. Çünkü doğal 

özgürlük, başka bir kişinin siyasi otoritesine maruz kalmamayı ifade etmektir. Bu 

açıdan, özgür olan her birey korunmaya o kadar muhtaçtır ki onun özgürlüğü hiç 

kimsenin keyfiyetine bırakılamaz.272 Locke bu durumda, ‘‘Her insan, bir başkasının 

selametini gerçekleştirebilmek için, istediği miktarda şiddetli tavsiyelerde veya 

tartışmalarda bulunabilir. Fakat bunda, her çeşit baskı ve zorlamadan sakınmalıdır. 

Zorbaca hiçbir şey yapılmamalıdır.’’273 sözleri ile bireysel özgürlüğü savunmaktadır. 

Locke’a göre baskı ve zorlamaların yaşanması beraberinde kölelik gibi kötü bir 

yaptırımın da ortaya çıkmasına neden olacaktır:  

                                                 
270  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 19. 
271  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 4. 
272  Akarsu, ‘‘John Locke’un Devlet Felsefesi’’, 75. 
273  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 71. 



 

 

80 

 

Zira kendi hayatı üzerinde muktedir olmayan bir insan, sözleşmeyle ya da 

gönüllü olarak, kendisini bir başkasına köle olarak, veremeyeceği gibi 

dilediği zaman canını alabilecek birisinin mutlak keyfi iktidarı altına da 

sokamaz. Kimse, bir başkasına kendisinin sahip olduğundan daha fazla 

iktidar veremez ve kendi hayatına son veremeyen kişi bu konuda bir 

başkasına iktidar veremez.274  

Doğal halde bireye verilen yargılama ve cezalandırma haklarının kötüye 

kullanımı sonucunda kölelik ortaya çıkmıştır. Fakat ortaya çıkan olumsuz durumlar 

kölelik ile sınırlı kalmamıştır. Doğal yaşama zarar verecek olan sorunlardan bir diğeri 

de bireyler arasında çıkacak olan olası savaş durumudur. Buna göre, eğer kişi başka 

birini mutlak iktidarı altına almaya yani özgürlük hakkına el koymaya çalışarak 

köleleştirme girişiminde bulunursa savaş durumunu da başlatmış olacaktır. Savaş 

durumu aslında bir düşmanlık halidir. Temelde doğal durumdaki otorite eksikliği 

sonucunda ortaya çıkmıştır.275 Dolayısıyla savaşın ortaya çıkması barış ortamı olarak 

nitelendirilen doğa durumunun artık insanların bencil davranışları neticesinde güçlünün 

güçsüzü ezmeye ve sindirmeye çalıştığı kargaşa ortamına dönüşmesine yol açacaktır. 

Locke’un yukarıdaki paragrafta ileri sürmüş olduğu doğa durumunda sahip 

olunan birtakım hakların savaşa yol açacağı fikrine Hobbes da katılmıştır. Hobbes’a 

göre doğa hal, herkesin kendi gücüne güvendiği ve bu yüzden bireylerin birbirleri ile 

sürekli bir düşmanlık içerisinde olduğu durumu ifade etmektedir. İnsanlar herhangi bir 

egemenin bulunmadığı doğa durumunda sınırsız güç isteği ile hareket etmektedirler. 

Hobbes’a göre doğa durumunda yaşayan her insan toplum, yasa ve ahlak gibi bütün 

dışsal sınırlamaların dışındadır. Bu yüzden her birey bizzat kendi doğası ile baş başadır. 

Bireyi doğası gereği çatışmaya ve rekabete yatkın bir varlık olarak nitelendiren Hobbes, 

doğa durumunda meydana gelebilecek olası savaş halini de aynı sebebe bağlamaktadır. 

O halde her birey, çatışma ve rekabetin olduğu bir ortamda her birey haklı olarak kendi 

varlığını korumak isteyecektir.276 Dolayısıyla doğa durumunda güçlü olan kimse güçsüz 

olan üzerinde tahakküm kurarak onu kölesi haline getirebilecektir. 

                                                 
274  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 186. 
275  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 487. 
276  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 436-437. 



 

 

81 

 

Kişinin veya üst otoritenin bireylerin rızası dışında uygulayacağı herhangi bir 

baskıyı Locke insanı köleleştiren eylemler olarak nitelendirmektedir. Ona göre bu 

durum, kişinin doğal hürriyetinin ihlalidir. Çünkü hiçbir birey kendisinden başka 

kişilerin keyfi iradesine maruz kalamaz ve egemenliği altına giremez. Bunun 

gerçekleşmesi halinde, akla aykırı şekilde hareket edilen savaş durumu meydana 

gelecektir. Savaş durumunun ortaya çıkması da doğal durumundaki doğa yasasına 

uygun şekilde sürdürülen temel düzenin bozulmasına neden olacaktır.277 Locke’un 

sözünü ettiği savaş durumu aslında bireylerin doğa durumundan çıkarak toplumsal 

düzene geçişlerini zorunlu kılmaktadır. Savaş durumu bir bakıma Locke’un savunacağı 

devlet yönetimi için oluşturulmuştur denilebilir. Mutlak güce sahip egemen elinde 

bulundurduğu sınırsız gücü bireyleri köleleştirmek için kullanmaktan 

çekinmeyecektir.278 Bu açıdan Locke, bireyleri doğa durumundaki özgürlüklerinden 

alıkoyarak köleleşmelerine sebep olacak tüm güç ve otoriteleri reddetmektedir.  

Locke, ‘‘...insanları başkalarının hakkına tecavüz etmekten ve başkalarına zarar 

vermekten alıkoyacak olan doğa yasasını gözetmesi bütün insanlar için esenlik ve barış 

olacaktır.’’279 sözleri ile doğa durumunda var olan düzenin korunması ve bireyleri 

kölelikten kurtarılması konusunda doğa yasasının varlığına işaret etmektedir. Locke’a 

göre birey, içgüdüsel olarak varlığını korumayı istemektedir. Birey bunu yaparken doğa 

yasasına uygun bir şekilde etmek zorundadır. Öte yandan Locke, savaş halinin sadece 

doğa durumuna özgü bir şey olmadığını savunmuştur. Bu açıdan Locke, doğa yasasını 

çiğneyen herhangi bir kişinin toplumun diğer üyeleriyle veya egemen güç ile her an 

savaşa gireceği görüşünü savunmuştur.280 Locke doğa yasası ile ilişkili olarak 

savunduğu görüşlerini Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler adlı eserinde 

temellendirmiştir: 

Gerçekte eğer tabiat kanunu olmasaydı, yöneticilerin durumu da 

yönetilenlerinkinden daha iyi olmayacaktı; zira bu kanun olmadan insanlar 

devletin kanunlarıyla yükümlü tutulamayacaklardı. Pozitif medeni kanunlar, 

kesinlikle kendi tabiatları veya güçleri ile ya da otoriteye itaati ve toplum ve 

                                                 
277  Toku, John Locke ve Siyaset Felsefesi, 77. 
278  Ağaoğulları, Zabcı ve Ergün, Kral Devletten-Ulus Devlete, 172. 
279  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 171. 
280  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 107. 



 

 

82 

 

toplum barışını korumayı emreden tabiat kanununun dışında başka bir şey 

sayesinde bağlayıcı değillerdir. Şu halde, bu kanun olmadan yöneticiler güç 

kullanarak ve orduların yardımıyla toplumu itaate zorlayabilirler, fakat 

onları kendilerinin de kontrol edemeyeceği bir yükümlülük altına sokmuş 

olurlar.281              

Locke tarafından yapılan herkesin iyilik ve mutluluk içinde yaşadığı doğa 

durumu tasviri, kişinin başka kişilerle çıkarlarının çatıştığı yere kadar sürmektedir. 

Buna yol açan en büyük neden, Locke’un toplumdaki tüm bireylere tanıdığı eşitlik 

hakkı ile birlikte verilen yargılama ve cezalandırma hakkıdır. Bu durumda, ortaya 

çıkacak olan savaşın önlenmesi için Locke bir çözüm ileri sürmüştür. Madem herkes 

doğası gereği eşit haklara sahip o halde toplumun huzurunu ve düzenini sağlayacak 

başka bir üstün varlığa ihtiyaç vardır.282 Görüldüğü üzere Locke, oluşabilecek herhangi 

bir savaş durumunun önüne geçmek için yönetici gücün varlığına işaret etmektedir. Bu 

durum aynı zamanda bireylerin doğal durumdan ayrılarak toplumsal düzene geçişlerini 

de simgelemektedir. Öte yandan Locke, doğa durumunda birtakım hakların varlığından 

söz etmiştir. İnsana doğa tarafından verildiğine inandığı bu hakları genel olarak 

mülkiyet adı altında değerlendirmiştir.  

2.3.4. Mülkiyet Hakkı 

Mülkiyet kavramı Locke’un felsefesinde doğa durumu ile birlikte ortaya 

çıkmıştır. Herhangi bir siyasal sözleşmenin ürünü olmadığı için de Locke tarafından 

doğal hak olarak nitelendirilmiştir. Tüm bireylerin sahip olduğu yaşam, özgürlük ve 

eşitlik gibi doğal haklarda olduğu gibi mülkiyet de hem doğa durumunda hem de doğa 

durumundan sonra geçilecek olan sivil toplum da geçerli sayılan temel haklardan 

birisidir. Locke’un aksine Hobbes ve Rousseau’nun felsefesinde mülkiyet fikri 

sözleşme sonrasında ortaya çıkmıştır. Çünkü Hobbes ve Rousseau’ya göre doğal haklar 

bireyler arasında imzalanan anlaşma sayesinde yani bir hukuk sisteminin kurulması ile 

                                                 
281  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 23. 
282  Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, 30. 



 

 

83 

 

işlerlik kazanmıştır.283 Bu noktada her iki filozoftan da farklı düşünen Locke, diğer tüm 

doğal haklar gibi mülkiyet hakkının da her zaman var olduğunu savunmuştur.    

Mülkiyet kavramı Locke’un siyaset felsefesinde önemli bir yere sahiptir. Locke 

bu kavramı ele alırken aslında iki farklı şekilde tanımlamıştır. İlk olarak, mülkiyet 

kavramını bizim anladığımız şekliyle mal-mülk sahibi olmak şeklinde kullanan Locke, 

ikinci olarak kavramı daha geniş anlamda ele almıştır. Geniş anlamda ele aldığı 

mülkiyet kavramını bireyin doğal durumda sahip olduğu yaşam, eşitlik, hürriyet ve 

mallar gibi temel hakların hepsini ifade etmek için kullanmıştır. Locke’un özellikle 

üzerinde durduğu eşitlik, hürriyet ve mallar birbirinden ayrılmaz nitelikte haklardır. 

İnsan hayatının devamlılığı için esas yapılması gereken şey doğal hakların 

korunmasıdır. Ayrıca ikinci olarak tanımladığı mülkiyet kavramını önemli gören Locke, 

burada mülkiyeti bir şeyi sahiplenmekten ziyade, bireyin bir şeye sahip olma hakkını 

ifade etmek için kullanmıştır.284 Bu açıdan Locke, bireylerin doğa durumunda sahip 

olduğu haklar sayesinde hayatlarını barış içerisinde sürdürdüklerini savunmuştur. 

Yukarıda da ifade edildiği üzere Locke, siyaset felsefesini oluştururken özellikle 

eşitlik, özgürlük ve mülkiyet hakları üzerinde durmuştur. Onun siyaset felsefesinin daha 

iyi anlaşılması açısından bu noktada Locke’un kavramları nasıl ele aldığını incelemek 

gerekmektedir. Kavramlardan ilki olan eşitlik genel olarak, toplumda yaşayan her 

bireyin aynı değer ve konumda olduğunu ifade etmek için kullanılmıştır. Locke ise 

eşitlik kavramını Tanrı tarafından verilmiş olan doğal bir hak olarak ifade etmiştir. Bu 

yüzden eşitlik hakkını hiç kimsenin diğerinin elinden alması mümkün değildir. Ayrıca 

Locke için eşitlik, bireylerin yaş, cinsiyet ve benzeri yönden değil temelde sahip 

oldukları haklar bağlamında kimsenin diğerine karşı herhangi bir üstünlüğü 

bulunmamasıdır.285 Locke’a göre her birey birbirine eşittir. Bu yüzden, doğada bulunan 

nimetlerden herkes payına düşeni aldığında eşitliğin sağlanacağını ileri sürmüştür. Öte 

yandan Locke, eşitlik kavramını bireylerin sahip olduğu dini inanç ile ilişkilendirerek de 

açıklamıştır. Bu açıdan Locke’a göre, ‘‘...hiç kimse, hangi ruhani görevle 

şereflendirilmiş olursa olsun, kendi kilisesinden ve inancından olmayan başka birini 

                                                 
283  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 111. 
284  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 488-489. 
285  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 193-194. 



 

 

84 

 

aralarındaki din farklılığı sebebiyle dünyevi mallarının bir kısmından veya 

özgürlüğünden mahrum edemez.’’286    

Locke’a göre eşitliğin sağlanmasının bir diğer koşulu bireyin başkalarının 

iradesine veya otoritesine bağlı kalmadan yaşamasıdır. Eşitlik doğa yasasının yani aklın 

bir sonucu olduğu için toplumda yaşayan herkesin eşitliğe zarar verecek davranışlardan 

kaçınması gerekmektedir. Çünkü bütün bireyler doğa yasasına uymakla yükümlüdür. 

Hiç kimseye bağlı olmadan veya herhangi birinin egemenliğine maruz kalmadan 

yaşamak, Locke’un savunduğu bir diğer doğal hak olan özgürlüğü meydana 

getirmektedir.287 Locke burada özgürlük hakkına ayrı bir parantez açmaktadır. Özgürlük 

hakkı diğer haklar gibi doğal bir haktır.288 Doğal olması bireyin kendisi dışında 

herhangi bir varlığın otoritesine bağlı olmaması ve temelinin doğal hukuka dayanması 

anlamına gelmektedir. Bu durumda, Tanrı tarafından böyle bir özgürlük anlayışı ile 

donatılmış olan birey, sahip olduğu malların da efendisi konumundadır.289  

Hobbes’un özgürlük hakkı ile ilgili görüşlerine bakıldığında Locke’tan farklı 

fikirler ileri sürdüğü görülebilir. Hobbes doğa durumundaki insanı kendi varlığını 

korumak için güç uygulamaktan kaçınmayan bir varlık olarak nitelendirmiştir. Bu 

yüzden Hobbes, bireylerin doğa durumunda hayatta kalabilmeleri için her şeyi yapmaya 

hakları olduğunu savunmuştur.290 Bireylere tanınan her şeyi yapabilme yetkisi onları 

aynı zamanda özgür kılmaktadır. Bu açıdan Hobbes’a göre özgürlük, herhangi bir 

bireyin gücünün yettiği şeyleri hiçbir engel olmaksızın yapabilmesidir. Özgürlüğün 

bahsi geçen tanımı doğa durumunda yaşayan bireylerin davranışlarını yansıtmaktadır. 

Fakat Hobbes özgürlüğü sadece bu şekli ile kullanmamıştır. Ona göre bireyler sivil 

topluma geçtikten sonra özgürlük hakkı da başka bir anlam kazanmaktadır. Sivil toplum 

içerisinde yaşamaya başlayan birey egemenin buyrukları doğrultusunda hareket etmek 

zorundadır. Bu yüzden bireyin özgürlüğü egemen tarafından çıkartılan yasalar ile belirli 

                                                 
286  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 47. 
287  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 486. 
288  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 233. 
289  Müzeyyen Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, Akademik Bakış Dergisi 21 (2010): 5. 
290  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 439. 



 

 

85 

 

bir çerçeve içerisine alınmıştır.291 Görüldüğü üzere Hobbes’un özgürlük anlayışı doğa 

durumunda ve sonrasında olmak üzere aslında iki anlama sahiptir. 

Özgürlük hakkı ile ilgili fikirler ileri süren bir diğer filozof Rousseau olmuştur. 

Genel olarak Hobbes’tan farklı düşünmeyen Rousseau, doğa durumunda yaşayan her 

bireyin tamamen özgür olduğunu savunmuştur. Ona göre bireylerin sahip oldukları 

özgürlük hakkının ortadan kalkmasına yol açan temel sebep doğa durumunun terk 

edilmesidir. Rousseau toplumsal düzeni çıkar ve çatışmaların yaşandığı kötü bir durum 

olarak değerlendirmiştir.292 Çünkü Rousseau toplumsal yaşamı, tüm insanları 

yozlaştıran, doğallıkların yitirilmesine sebep olan ve artık kurtulması imkânsız olan bir 

durum olarak görmektedir. Bu yüzden geçilen yeni düzende özgürlüğünü kaybeden 

bireyleri toplumsal köleler olarak nitelendirmiştir.293 Siyasal düzene geçerek özgürlük 

hakkını yitiren her birey artık sadece toplumsal kurallarla hareket etmeye başlamıştır.     

Locke’un doğa durumunda savunmuş olduğu özgürlük hakkı Hobbes ve 

Rousseau’nun fikirlerinden bazı yönleri ile ayrılmaktadır. Daha önce de ifade edildiği 

üzere Locke, tamamen sınırsız bir özgürlük düşüncesi ileri sürmemiştir. Aksine doğal 

durumda bulunan doğa yasası ile bireysel eylemlerin düzenlenebileceğini savunmuştur. 

Locke’un savunmuş olduğu doğa yasası kavramı, özgürlüğü kısıtlamak olarak algılansa 

da durum düşünüldüğünden farklıdır. Akıl doğru ve yanlışı ayırt etmede başvurulacak 

temel yasa olarak işlev görmektedir. Bu yüzden Locke, aklın öncülüğünde hareket 

etmenin özgürlüğün sürekliliği açısından gerekli olduğunu düşünmüştür.294 Locke doğa 

yasası ile bağlantılı olarak özgürlük kavramını şu sözlerle tanımlamıştır: 

Bir şeyi gerçekleştirme ya da önlemenin bir kimsenin aynı derecede gücü 

içinde bulunmadığı; bir şeyi yapıp yapmamanın o kimsenin zihninin 

yeğlemesine aynı derecede bağlı olup olmadığı yerde, o insan, eylemi 

istençli olabilse bile, özgür değildir. Öyle ki özgürlük idesi, herhangi bir 

etmendeki, herhangi bir tikel eylemin yapılmasını ya da yapılmamasını, 

zihnin belirlemesine ya da düşünmesine, yani ikisinden birini yeğlemesine 

göre gerçekleştirme gücünün idesidir; ikisinden birini istencine göre 

                                                 
291  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 204. 
292  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 205-206. 
293 Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 578-579.  
294  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 209. 



 

 

86 

 

gerçekleştirmek etmenin gücü içinde değilse, o artık özgür değildir; bu 

yönden zorunluluk altındadır.295   

Locke özgürlüğü düşüncenin eyleme dönüşmesi olarak ifade etmiştir. Locke’a 

göre bireyin özgür olabilmesi için eylemlerini hiçbir engelle karşılaşmadan 

gerçekleştirebilmelidir. Çünkü engelin olduğu yerde özgürlük değil zorunluluk vardır. 

Öte yandan Hobbes ve Rousseau’da olduğu gibi Locke’un savunduğu doğal özgürlük 

fikri de sivil topluma geçilmesi ile beraber temel bir değişime uğramıştır. Sivil 

toplumda birey sadece doğa yasasına yani akla tabi değildir. Bütün bireyler toplumsal 

rıza sonucu ortaya çıkan ortak aklın yasasına göre hareket etmiştir. Başka bir deyişle, 

sivil toplumda artık herkesin eylemlerinin sınırlarını belirleyen siyasi yasa mevcuttur. 

Bu yüzden bireyler, sivil topluma geçtikten sonra kendi zihinsel tercihlerine göre değil 

siyasi yasanın kuralları dâhilinde hareket edecektir.296 Görüldüğü gibi Locke’un 

felsefesinde bireysel özgürlüğe yön veren temel etken toplumun ortak iradesi sonucu 

meydana gelen siyasi yasadır. Locke başka bir eserinde ise bireysel özgürlük kavramı 

ile ilişkili olarak şunları dile getirmiştir: 

Hiç kimse, ikna edemediği sürece bir başkasının nasihatlerine ve ihtarlarına 

boyun eğmek zorunda değildir. Her insanın, kendi kendisi hakkında bir 

yargıya varmak için yüksek ve mutlak bir yetkisi vardır. Bunun sebebi ise bu 

kararın başka hiç kimseyi ilgilendirmemesi ve bu yüzden başkalarının zarar 

görmelerinin söz konusu olmamasıdır.297       

Locke, sivil toplumdan önce bireylerin sahip olduğu özgürlük hakkını ifade 

ederken bireylere mülk edinme konusunda da bir hak tanımıştır. Şöyle ki, Tanrı 

bireylerin ihtiyaç duyduğu tüm nimetleri barındıran yeryüzünü yaratırken herkesin 

kullanımına açık, ortak kullanım alanı olarak yaratmıştır. Ortak kullanıma açık olan 

yeryüzünden bireyler, doğa durumunda yer alan doğa yasasını kullanarak istedikleri 

ürünü kendi mülkleri haline getirebilirler. Çünkü doğal durumda bulunan herkes eşittir. 

Bu yüzden tüm bireyler, ortaklaşa verilmiş olan nimetlerden kendi paylarına düşenleri 

alma konusunda özgürdürler.298 Locke’a göre, bireylerin mülk edinmelerindeki temel 

                                                 
295  Locke, İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme, 164. 
296  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 209-210. 
297  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 71. 
298  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 187-188. 



 

 

87 

 

amaç hayatlarını devam ettirmektir. Tanrı’nın yeryüzündeki her şeyi tüm insanların 

ortak kullanımına açık şekilde yaratmasının nedeni de budur. Bireyin hayatını 

sürdürmek için doğadan elde ettiği bir ürün aynı zamanda onun mülkiyeti de 

olmaktadır. Dolasıyla bireylerin doğadan kendileri için elde ettiği bütün ürünler özel 

mülkiyet olarak adlandırılmaktadır. Bu durum Tanrı’nın bir isteği olduğu için de doğa 

yasasına aykırı olarak görülmemektedir.299  

Locke’un savunmuş olduğu özgürlük fikri bireylere mal-mülk edinme 

konusunda seçme hakkı sağlamıştır. Bu durum aslında özel mülkiyet kavramının 

temelini oluşturmaktadır. Özel mülkiyet kavramının ileri sürülmesi ile beraber bir takım 

sorular da ortaya çıkmıştır. Eğer yeryüzündeki tüm hayvanlar, meyveler ve benzeri 

ürünler insanların kullanımı açısından ortak ise bireyin bu benimdir diyebilmesinin 

meşru sayılabilecek yolu nedir? Locke’a göre, tüm ürünler doğanın kendiliğinden 

ürettiği doğal şeylerdir. Kişilerin yeryüzü nimetleri üzerinde özel hak talep etmesi 

eşitlik hakkından dolayı bireyler arasında tartışmalara sebep olacaktır.300 Bu noktada 

Locke, doğada bulunan ürünleri özel mülk haline getirmenin yolunu ararken emek 

kavramını ileri sürmüştür. 

2.3.4.1. Emek 

Locke özel mülkiyeti daha önce de belirtildiği gibi doğal bir hak olarak 

nitelendirmiştir. O mülkiyeti doğal bir hak olarak görse de, bireylerin bu noktada bir 

takım yükümlülükleri olduğunu dile getirmiştir. Bireyler doğada hazır bulunan hiçbir 

şey için benimdir deme hakkına sahip değildir. Mülkiyet hakkı ancak herhangi bir şeyi 

doğal halinden çıkarmakla elde edilebilir. Locke’a göre bu dönüştürme işlemi de ancak 

bireysel emek sayesinde mümkündür.301 Bu açıdan Locke’un siyaset felsefesinde özel 

mülkiyetin dayanak noktasını emek kavramı oluşturmaktadır. Şöyle ki, Locke açısından 

her birey bizzat kendisi üzerinde mülkiyet hakkına sahiptir. Bu yüzden, bireyin kendi 

elleri ile emek vererek yaptığı şey de onun eseri ve mülkiyeti olarak nitelendirilmiştir. 

Bu açıdan Locke, Tanrı tarafından insanların ortak kullanımına sunulan yeryüzü 

nimetlerini bireyin sarf etmiş olduğu emek ile orantılı olarak özel mülkiyete 

                                                 
299  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 489. 
300  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 217. 
301  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 112. 



 

 

88 

 

çevrilebileceğini düşünmüştür. Ayrıca bireylerin emek harcayarak elde ettikleri bu özel 

mülkiyet üzerinde de kişinin kendisinden başka hiç kimsenin hakkı bulunmadığını 

savunmuştur.302 Locke, emek kavramının daha iyi anlaşılabilmesi adına şu örneği 

vermiştir: 

Bir meşe ağacının altından topladığı meşe palamutları veya ormanda 

devşirdiği elmalarla beslenen kişi, o şeyleri kesinlikle kendisine ait kılmıştır. 

Kimse yiyeceğin ona ait olduğunu inkâr edemez. O halde soruyorum: O 

şeyler ne zaman ona ait olmaya başladı? Onları sindirdiğinde mi? 

Yedirdiğinde mi? Yoksa kaynattığında mı? Ya da eve götürdüğünde mi? 

Veya topladığında mı?  Açıktır ki, eğer ilk toplama onları o kişiye ait 

kılmamışsa başka hiçbir şey kılamaz. Bu topladıklarıyla ortak olarak geride 

kalan şeylerin arasındaki farkı gösteren, o emektir. O şeylere herkesin ortak 

anası olan doğanın yaptığından farklı bir şey eklemiş olan, emektir ve 

böylece o şeyler o kişinin özel hakkı haline gelmiştir.303  

Locke’a göre, herhangi bir şeye emek katarak özel mülk haline getirmek diğer 

bireyleri o şeyden dışlamak anlamına gelmektedir. Yaşamın devamlılığı için başkalarını 

dışlamak aslında zorunluluk sonucunda ortaya çıkmaktadır. Başka bir deyişle, mülkiyet 

insanın yaşamını sürdürmesi için temel şartlardan birisidir.304 Bu açıdan Locke, Tanrı 

insanlara yeryüzü ve nimetlerini ortaklaşa vermiş olsa da bireylerin özel mülkiyet 

haklarının da var olduğunu savunmuştur. Dolayısıyla birey herhangi bir şeye emeğini 

katarak o şeyi kendi mülkü haline getirmeyi başardığında aslında özel mülk sahibi 

olacaktır. Emek ile özel mülkiyet haline getirilen şeyler artık diğer bireylerin ortak 

kullanımı olmaktan çıkacaktır. Bu bakımdan emeğin, Tanrı tarafından yaratılan ve 

doğada bulunan tüm şeylere ayrı bir değer yüklediği görülmektedir.305 Tüm bunlardan 

hareketle bütün bireylere tanınan özel mülkiyet hakkının Locke’un felsefesinde emek 

kavramı ile beraber ortaya çıktığını söylenebilir. 

Fakat ölümsüz olan ruhlarının yanı sıra, insanların süresi kestirilemeyen, 

narin ve gelip geçici dünya hayatlarını sürdürebilmek için gayret ve 

                                                 
302  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 6. 
303  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 189. 
304  Ağaoğulları, Zabcı ve Ergün, Kral Devletten-Ulus Devlete, 177-178. 
305  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 217. 



 

 

89 

 

çalışkanlık yoluyla sağladıkları ve korudukları kolaylıklara ihtiyaç vardır. 

Hayatımızı kolaylaştırmaya destek olan nesneler, ne doğanın kendiliğinden 

ürünleridirler ne de bizim kullanımımıza uygun ve hazır olarak sunulurlar. 

Bu husus ayrı bir itina gerektirir ve zorunlu olarak bir iş yükümlülüğü 

doğurur.306    

Locke’a göre, bireyin emek katarak mülk sahibi olması hem yeryüzü nimetlerini 

yaratan Tanrı’nın hem de aklın bir buyruğudur. Locke bu görüşü, ‘‘Tanrı da insan aklı 

da insana yeryüzünü denetimi altına almayı, yani hayata fayda sağlayacak şekilde ıslah 

etmeyi emretti ve orada kendisine ait olan bir şey verdi, kişinin emeği.’’307 sözleri ile 

ifade etmiştir. Locke’un ileri sürmüş olduğu fikri göre, bireylerin kattıkları emekle 

orantılı olarak mülk edinmeleri doğa kanununa aykırı bir davranış değildir. Doğa 

kanunu herkes için bağlayıcı bir niteliğe sahiptir.308 Ancak bahsi geçen kanuna 

uymayacak kişiler muhakkak çıkacaktır. Bu durumda Locke, insan emeğinin diğer 

bireyler tarafından sömürülmesini engellemek adına çözüm önerisi ileri sürmüştür. 

Locke, sözü edilen düşüncelerini Hoşgörü Üstüne Bir Mektup adlı eserinde dile 

getirmiştir: 

Fakat insanların kendileri için bazı şeyleri sağlamak zahmetine katlanmak 

yerine başkalarının çabalarını haksızca sömürme eğilimlerinin 

engellenmesi, insanların namuslu çalışmalarıyla kazandıklarının korunması 

ve bunların yanı sıra özgür ve güçlü olabilmeleri ve istedikleri başka şeyleri 

elde edebilmeleri için, bunların zorunlu olarak bir topluma dâhil olmaları 

icap eder.309 

Locke açısından bireyler, kendilerine sunulan maddi şeyleri ancak kişisel çaba 

göstererek mülkiyetlerine geçirebilmektedirler. Bireylerin özel mülkiyet elde ederken 

gösterdikleri bu çabanın meşru yol sayılabilmesinin temel şartı doğa durumunda 

bulunan diğer bireylere herhangi bir zarar verilmemesidir. Çünkü doğa durumunda 

başkalarının haklarını kısıtlayıcı davranışlar barış ortamının bozulması ile 

sonuçlanacaktır. Barış ortamının bozulması ise bireylerin toplumsal hayata geçmesine 

                                                 
306  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 71-72. 
307  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 191. 
308  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 74. 
309  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 72. 



 

 

90 

 

zemin hazırlayacaktır.310 Ayrıca Locke, bireyin mülk edinme hakkından sonra miras 

hakkının da ortaya çıktığını savunmuştur. Çünkü ona göre, her birey ailesinin varisi 

olma niteliği taşımaktadır. Özel mülkiyet hakkının bireylere tanınması ile beraber 

cevaplanması gereken bir takım sorular ortaya çıkmıştır. Örneğin, doğal hak olarak 

görülen özel mülkiyeti sınırlandırmak mümkün müdür?311 Locke bu noktada özel 

mülkiyet edinirken bireylerin uyması gereken bir takım sınırlar olduğundan 

bahsetmiştir. Ona göre belirlenen sınırlar, bireyler arasında çıkabilecek anlaşmazlıkların 

önlenmesini sağlamaktadır. 

2.3.4.2. Mülk Edinmenin Sınırları 

Locke, mülkiyet hakkının meşruluğunu emek kavramı ile temellendirmiştir. Bu 

yüzden, Tanrı’nın insanlara ortak olarak kullanmaları için verdiği şeylere kişinin ancak 

emeğini kattığı sürece üzerinde hak iddia edebileceğini savunmuştur. Locke’un 

savunduğu fikir aynı zamanda özel mülkiyetin de başlangıcını ifade etmektedir. 

Mülkiyet hakkı bazı soruları da beraberinde getirmiştir. Bu sorulardan hareketle bireyler 

elde etmek istediği herhangi bir şeye daha fazla emeğini katarak dilediği kadar mülk 

edinebileceği gibi bir düşünce ortaya çıkmıştır. Fakat Locke bu düşünceye itiraz 

etmiştir. Çünkü ona göre doğal durumda bulunan hiç kimse dilediği kadar şeyi mülk 

edinme hakkına sahip değildir. Locke burada doğa yasasından yola çıkarak mülk 

edinmeye dair belirli sınırlamalardan bahsetmiştir.312 Mülk edinirken belirli sınırlar 

getirmesinin temeli olarak da bireysel hakların korunmasına işaret etmiştir. Locke’a 

göre sınırların ihlal edilmesiyle beraber bazı olumsuz durumlar ortaya çıkacaktır:  

Toprağın sahiplenilmesinden önce, toplayabildiği kadar yabani meyve 

toplayan, elinden geldiği kadar yaban hayvan avlayan yakalayan veya 

ehlileştiren ve böylece doğanın kendiliğinden verdiği ürünler üzerinde 

zahmet çeken, onların üzerinde emek koyarak doğanın o şeyleri koyduğu 

durumu değiştiren kişi böylece onlar üzerinde bir mülkiyet edinmiş olur. 

Ancak sahip olduğu şeyler, kendilerinden beklenen fayda sağlanmadan yok 

olursa, meyveler daha yemeden çürürse veya geyik eti bozulursa doğanın 

                                                 
310  Timuçin, John Locke’un Siyaset Anlayışı, 39. 
311  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 218.  
312  Bekir Geçit, ‘‘John Locke’da Mülkiyet Hakkının Sınırları: Doğal Hukuk Temelinde Bir 

Değerlendirme’’, Beytulhikme An International Journal of Philosophy 4/1 (2014): 104. 



 

 

91 

 

ortak yasasına karşı suç işlenmiş ve cezayı hak etmiştir. Komşusunun payına 

tecavüz etmiştir, zira o şeyler komşusunun hayatını kolaylaştıracak şeylerdir 

ve kendi kullanımının gerektirdiğinden fazlasını talep etmeye hakkı yoktur.313  

Locke’un mülkiyetten kastettiği şey genel olarak topraktır. Tanrı toprağı bütün 

bireylere ekip, biçilmesi için ortak olarak vermiştir. Bu nedenle her bireyin mülk 

edinirken belirli oranda emek harcamasını istemiştir. Bireyler böylece üzerinde başka 

hiç kimsenin hakkı bulunmayan şeyleri özel mülkiyet haline getirmiştir.314 Fakat daha 

öncede ifade edildiği üzere, Tanrı’nın bireylere sunmuş olduğu yeryüzü ve nimetleri 

sonsuz bir mülk edinme hakkı vermemektedir. Bireylerin mülk edinirken uymakla 

yükümlü oldukları sınırlar vardır. Locke’a göre bahsi geçen sınırlardan ilki yeterlilik 

sınırıdır. Bu sınıra göre kişi mülk edinirken başkalarını sıkıntıya düşürmeyecek kadarını 

almalıdır. Yani mülk edindiği şeyden sadece ihtiyacı kadarını alarak herkesin bu 

mülkten pay elde etmesine izin vermelidir. Çünkü doğa durumunda bulunan her birey 

yaşamını sürdürebilmek için yeryüzünde bulunan nimetleri mülk edinme hakkına 

sahiptir. Tanrı’nın vermiş olduğu nimetlerden gerekli miktardan fazlasını almak demek 

başkalarının yaşam hakkına da zarar vermek anlamına gelmektedir.315 Bu durumda 

bireyin yapması gereken sadece kendini düşünmek değil mülk edinme hakkına sahip 

olan diğer tüm insanların haklarını da gözetmektir.  

Bireyler tarafından toprağın işlenmek amacı ile sahiplenilmesi diğer toplum 

üyelerinin zararına değildir. Çünkü yeterlilik ilkesine uyan her birey, diğer kişilerin 

işleyeceği kadar toprak parçası bırakacaktır. Dolayısıyla diğerlerinin kullanacağı oranda 

toprak kalması herhangi birinin mülkiyet hakkına engel olmayacaktır.316 Locke İkinci 

İnceleme’de yeterlilik sınırını,‘‘...ırmak akıp dururken, ırmakta yeteri kadar su 

olduğundan bir başkasının o ırmaktan bir yudum su içmesinin susuzluğunu gidermek 

isteyen kişiye zarar vereceğini kimse düşünmez’’317 sözleri ile açıklamıştır. Bireylerin 

yeryüzü nimetlerinden yeterli derecede edinmelerini belirleyen bir diğer ilke bozulma 

sınırıdır. Bu sınıra göre kişi tüketebileceğinden daha fazla ürün elde ederek çürümesine 

veya bozulmasına sebep olmamalıdır. Çünkü Tanrı yeryüzünün tüm nimetlerini israf 

                                                 
313  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 195-196. 
314  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 115. 
315  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 193. 
316  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 116. 
317  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 192. 



 

 

92 

 

edilsin diye değil bireyler yaşamlarını sürdürmeye devam edebilsin diye yaratmıştır. Bu 

yüzden Locke, kişilerin tüketebileceğinden daha fazlasını mülk edinemeyeceklerini 

savunmuştur. Bunun gerçekleşmesi kişinin payına düşenden daha fazlasını alarak diğer 

bireylerin haklarını gasp etmesi anlamına gelmektedir.318 Bireylerin işleyeceği toprağın 

yeterliliğini belirleyecek olan şey temelde bozulma sınırıdır.   

Locke’un mülk edinirken koymuş olduğu sınırlardan üçüncüsü ise emek 

sınırıdır. Bu sınıra göre, birey ancak emeğini kattığı şeyi mülk edinebilir. Görüldüğü 

gibi tüm bu sınırlar aslında doğal yasanın sürekliliğine zarar verilmesini önlemek için 

getirilmiştir. Çünkü Locke’a göre, kişi ne kadar emek harcarsa harcasın eğer ihtiyacı 

olandan fazlasını alırsa akla yani doğa yasasına aykırı bir davranış sergilemiş olacaktır. 

Bu da doğa yasasının çiğnenmesi anlamına gelmektedir. Locke bu noktada mülkiyet 

hakkı ile ilgili düşüncelerini sonlandırmamaktadır. Mülk edinmeye dair her ne kadar 

belirli sınırlar getirse de bu sınırların yıkılabileceğini de göstermek istemiştir. Bu 

durumda, paranın devreye girerek değiş-tokuş aracı olarak kullanılmaya başlanması 

bahsedilen sınırların ortadan kalkmasında büyük bir etkiye sahiptir.319 Çünkü para, 

insanların gereğinden fazla ürettikleri ürünleri saklamaya olanak tanımaktadır. Bu 

sayede bireyler emeklerini para karşılığı satabilecekleri bir şey haline getirmişlerdir.  

Paranın kullanılmaya başlanması ile beraber kişi daha fazla emek vererek elde 

ettiği ürünlerden kullanmadıkları kadarını satıp çürümesinin veya bozulmasının önüne 

geçmiştir. Bu durum, bozulma sınırının geçerliliğini ortadan kaldırmıştır. Yine aynı kişi 

başka kişinin elde ettiği ürünlerden fazlasını satın alarak hayatını devam ettirmeye 

yetecek kadar ürün temin edebilmiştir. Locke’a göre bu durum ise ikinci sınır olarak 

belirtilen yeterlilik sınırının nasıl geçersiz hale geldiğini göstermektedir. Son olarak 

üçüncü sınır olan emeğin para karşılığında satın alınabilir bir şeye dönüştürülmesi bu 

sınırın da diğer iki sınır gibi işlevini yitirebileceğini göstermektedir. Şöyle ki, toprağın 

özel mülkiyete dönüşmesinin ardından işlenecek herhangi bir toprak kalmamıştır. Bu 

durumda kişi başkasına ait toprak üzerinde çalışarak para karşılığında emeğini toprak 

sahibine satmıştır. Böylece emek sınırının geçerliliği de bu yolla ortadan kalkmıştır. O 

halde, paranın devreye girmesi ile birlikte hem mülkiyetin genişletilmesinin önündeki 

                                                 
318  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 191. 
319  Geçit, ‘‘John Locke’da Mülkiyet Hakkının Sınırları: Doğal Hukuk Temelinde Bir Değerlendirme’’, 

105. 



 

 

93 

 

sınırlar ortadan kalkmış hem de doğa yasasının çiğnenmesi engellenmiştir.320 Para, daha 

fazla mülk edinmeyi meşru hale getirmiştir.  

Paranın bozulmadan ve çürümeden saklanabilmesi bireylere ihtiyaçlarından daha 

fazla mülk edinme hakkı sağlamıştır. Ancak paranın bu şekilde devreye girmesi bazı 

değişiklikleri de beraberinde getirmiştir. Sınırlı mülkiyet hakkı sınırsız bir nitelik 

kazanmıştır. Bu durumda bireyler arasındaki toprak dağılımında genel olarak eşitsizlik 

ortaya çıkmıştır.321 Paranın kullanılmaya başlanması emek kavramını da başka bir 

boyuta taşımıştır. İnsanlar emek vererek elde ettikleri ürünleri altın ve gümüşe çevirerek 

kullanmaya başlamışlardır. Locke tüm bunların doğal hukuka aykırı olmadığını 

savunmuştur. Çünkü ihtiyaçtan fazlası malların artışına neden olmaktadır. Locke’a göre 

özel mülkiyet, kamu yararının gelişimine katkıda bulunarak refah seviyesinin artmasını 

sağlamaktadır. Bu durumda emek, her türlü zenginliğin kaynağını oluşturan temel bir 

kavram olarak ortaya çıkmaktadır.322 Locke’un mülk edinmeye dair belirlemiş olduğu 

sınırları yıkmasındaki esas sebep doğa durumundan toplumsal düzene geçişe bir zemin 

hazırlamaktır.      

2.3.5. Doğa Durumundan Toplumsal Düzene Geçişin Nedenleri 

Locke doğa durumunu, hiç kimsenin diğerine karşı herhangi bir üstünlüğü 

bulunmadığı, doğal hakların herkeste bulunduğu tam bir eşitlik hali olarak ifade 

etmiştir. Ayrıca doğa durumu, bireylerin uymakla yükümlü oldukları doğa yasasını 

içinde barındıran özgürlük durumu olarak nitelendirilmiştir. Locke’un doğa durumu 

tasviri genelde kuralsızlık, başıbozukluk ve benzeri gibi bir takım kötü benzetmelere 

maruz kalmıştır. Fakat Locke tüm bunlara rağmen doğa durumunun bahsedildiği gibi 

kötü olmadığını savunmuştur. Locke’a göre doğa durumu temelde bireysel özgürlük 

düşüncesine dayanmaktadır. Ancak bu özgürlük zannedildiği gibi bireylerin kontrolsüz 

şekilde hareket etmesi anlamına gelmemektedir. Daha önce de ifade edildiği üzere doğa 

durumunda her birey doğa yasası olan aklın egemenliği altındadır. Bu yüzden hiçbir 

                                                 
320  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 491-492. 
321  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 125. 
322  Murat S. Özkan, ‘‘17. ve 18. Yüzyıllarda Doğal Hukukun Pozitif Hukuka ve Siyaset Felsefesine 

Etkileri’’(Yayımlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2016), 140.    



 

 

94 

 

birey diğerinin sahip olduğu temel haklara zarar veremez. Dolasıyla doğa durumundaki 

herkes bir diğeri kadar eşit ve özgürdür.323  

Locke, ‘‘...bizzat Tanrı bile, insanları kendi iradelerine karşı korumaz.’’324 sözü 

ile aslında bireysel özgürlüğe vurgu yapmıştır. Ayrıca bireylerin eşit olduklarını 

söylerken yaş, cinsiyet veya zekâ gibi biyolojik özelliklerden bahsetmemiştir. Locke’a 

göre eşitlik kavramı, doğal yaşamda herkeste bulunan mülkiyet, özgürlük yaşam hakları 

bakımından eşit olmayı ifade etmektedir.325 Doğa durumunun yukarıda bahsi geçen 

tanımının ardından kaçınılmaz olarak şu soru ortaya çıkmıştır: Doğal halde bulunan tüm 

bireyler bahsedildiği kadar eşit ve özgür iseler neden sahip oldukları bu haklardan 

vazgeçerek toplumsal hayata geçmek istemişlerdir?326 Bu sorunun cevabını Locke şöyle 

açıklamıştır:  

Doğa durumunda insan bu tür bir hakka sahip olmasına rağmen, bu hakkın 

kullanımı oldukça belirsiz ve sürekli olarak başkalarının tecavüzüne 

maruzdur. Herkes diğeri kadar kral, her insan diğerinin eşiti olduğundan ve 

hakkaniyet ve adaletin kuvvetli gözetleyicileri olmayanlar daha büyük 

bölümü oluşturduklarından, insanın bu durumda sahip olduğu mülkiyetin 

kullanımı oldukça güvensizlik, oldukça emniyetsizliktir.327 

Locke doğa durumunu başlangıçta tam anlamıyla eşitlik ve özgürlüğün iç içe 

olduğu barışçıl bir ortam olarak tanımlamıştır. Fakat yukarıdaki paragraftan da 

anlaşılacağı üzere, zamanla bireyler arasındaki eşitlik bozulmuştur. Eşitliğin bozulması 

ile birlikte özgürlük hakkının da önünde bazı engeller meydana gelmiştir. Bu yüzden 

doğa durumundaki var olan düzen değişerek bireyler arasında güvensizlikler 

yaşanmıştır. Böylece doğa durumu insanların her an korku içinde yaşadığı bir ortama 

dönüşmüştür. Korku içinde olan her birey doğal haklarını korumak için diğer toplum 

üyeleri ile mücadele içerisine girmiştir. Mücadele beraberinde savaşa da sebep 

olmuştur. Korku, endişe ve savaşa son vermek isteyen toplum üyeleri doğa durumunu 

                                                 
323  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 169-171.  
324  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 50. 
325  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 98. 
326  Arslan, ‘‘John Locke’ un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir Deneme’’, 197. 
327  Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, 131. 



 

 

95 

 

terk ederek toplumsal hayata geçmeye karar vermişlerdir.328 Bu açıdan toplumsal hayata 

geçiş bireylerin doğa durumunda sahip olduğu temel hakların korunmasını sağlamıştır.  

Locke’a göre savaş durumunun oluşmasına yol açacak temel sebep aslında doğal 

hayatta yaşayan her bireyin eşit ve özgür olmasıdır. Çünkü eşitlik ve özgürlük başka 

hakları da beraberinde getirmiştir. Doğa durumunda herhangi bir üst otorite yoktur. Bu 

yüzden her birey kendisine zarar veren saldırganı yargılama ve cezalandırma hakkına 

sahiptir.329 Locke açısından işlenen suça karşılık uygulanacak olan iki farklı ceza şekli 

vardır.  Bunlardan birisi, herhangi bir bireye karşı işlenen suçun cezasını yine bireyin 

kendisinin verdiği ceza türüdür.  Diğeri ise topluma karşı işlenen suçun cezasını 

herkesin bir araya gelerek ortak karar sonucu verdiği ceza türüdür.330 Locke’a göre, 

bireylerin cezalandırma hakkını devam ettirme istekleri bir savaş durumunun 

yaşanmasına neden olmuştur. 

Locke’a göre yargılama ve cezalandırma hakkının savaşa neden olmasının bir 

diğer nedeni de verilecek cezanın hangi yasaya göre uygulanacağıdır. Ortak yasanın 

yokluğunda ceza verecek herhangi bir kişi suçludan öç almak isteyebilir. Aynı kişi 

kendi çıkarları ile denk düşecek bir tutum da sergileyebilir. Bu durum bireyler arasında 

çoğunlukla anlaşmazlıklara sebep olacaktır. Locke’a göre bunların yaşanmaması için 

verilecek cezaların suç ile orantılı ve akla uygun nitelikte olmalıdır. Çünkü bireylere 

verilen suçluyu yargılama ve cezalandırma yetkisi sonsuz bir gücü temsil 

etmemektedir.331 Locke’a göre, insanların yaşadığı tartışmalarda orta yolu bulmak için 

herkesin itaat edeceği ortak rıza ile oluşturulmuş yasa gerekmektedir. Fakat yasayı 

kimin uygulayacağı konusunda anlaşmazlıklar ortaya çıkmıştır. Çünkü doğa durumunda 

bulunan herkes diğer bir kişi kadar eşit haklara sahiptir. Locke açısından herkesin eşit 

olduğu yerde adaletin tam anlamıyla sağlanacağı konusu şüphelidir. Bu durum yasayı 

uygulayacak tarafsız bir yargıcın varlığını zorunlu hale getirmiştir.332 Locke, yasaları 

uygulayacak üst otorite olarak devletin varlığına işaret etmiştir. Bu düşüncesini 

                                                 
328  Mehmet Akkurt, ‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesi’’, Birey ve Toplum Sosyal Bilimler Dergisi 11/2 

(2021), 118-119. 
329  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 226. 
330  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 105-106. 
331  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 4. 
332  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 494. 



 

 

96 

 

‘‘...yönetimin ilgisi kanunlarla emredip, cezalarla zorlamaya bağlıdır.’’333 sözleri ile 

ifade etmiştir.  

Locke, bireylerin toplumsal düzene geçmek istemelerini doğal haklardan 

hareketle açıklamaya çalışmıştır. Bu açıdan Locke, doğal durumda yaşayan bireylerin 

sivil topluma geçiş nedenlerini şu şekilde sıralamıştır: I) Bireyler arasında yaşanabilecek 

anlaşmazlıklarda başvurulacak ortak bir yasanın bulunmaması, II) Ortak olarak 

oluşturulan yasayı uygulayacak tarafsız, adil bir yargıcın bulunmaması, III) Verilen 

cezaları uygulayacak yargı gücünün bulunmaması. Locke’a göre bütün bu eksiklikler 

aslında bireylere verilen eşitlik hakkından dolayı ortaya çıkmıştır. Çünkü eşitlik hakkı 

beraberinde yargılama ve cezalandırma hakkını da getirmiştir.334 Bu hakkın kişisel 

çıkarlar ve zaaflar yüzünden kötüye kullanımı sonucu ortaya çıkacak olan karmaşıklık 

ve savaş hali bireylerin kendisini sürekli tehdit içerisinde hissetmesine yol açacaktır. 

Bahsi geçen durumların çoğalması ile birlikte tüm bireyler rıza göstererek doğal hali 

terk edip siyasal bir toplum oluşturmak istemişlerdir.335  

Siyasal topluma geçiş ile beraber doğa durumunda yer alan doğa yasası ortadan 

kalkmamıştır. Fakat yine de daha önce de ifade edildiği gibi doğa durumunda bulunan 

bir takım eksiklikler bireylerin siyasal topluma geçişlerini zorunlu kılmıştır. Bu 

zorunluluğun esas sebebi ise bireylerin korunma içgüdüsüne dayanmaktadır.336 Siyasi 

topluma geçişin ardından oluşturulan toplumsal yasalar doğa kanunu temel alınarak 

yapılmaktadır. Kurulan devlet de bu kanunlar ile toplumsal düzeni sağlamaktadır. Locke 

bahsi edilen düşünceyi eserinde, ‘‘...sivil kanun, sahip olduğu bağlayıcı gücü tabiat 

kanunundan almaktadır. Tabiat kanunu, sivil yasama yetkisini elinde bulunduran 

mercie, insanları yönetme hakkı vermektedir.’’337 sözleri ile dile getirmiştir. Tüm bu 

söylenenlerden anlaşılacağı üzere, Locke açısından bireylerin kendi güvenliklerini 

sağlamak amacı ile toplumsal hayata geçişleri ancak oluşturulacak sözleşme ile 

mümkündür. 

  

                                                 
333  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 50.  
334  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 226-227. 
335  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 4. 
336  Timuçin, John Locke’un Siyaset Anlayışı, 28. 
337  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 71. 



 

 

97 

 

2.3.6. Toplum Sözleşmesi 

Doğa durumunda yaşayan bireyler tehlikede olduğunu düşündükleri haklarını 

belirli kurallar ve yasalarla korumak istemişlerdir. Bu amaca uygun olarak bir toplumsal 

sözleşme oluşturmaya karar vermişlerdir. Yapılan sözleşme aynı zamanda bireylerin 

doğa durumundan tamamen koparak toplumsal düzene geçişlerini de simgelemektedir. 

Sözleşme ile beraber siyasal topluma adım atan bireyler, doğa durumunda sahip 

oldukları haklardan vazgeçerek bu hakları kendileri adına yönetecek olan kanun yapıcı 

otoriteye teslim etmişlerdir. Otorite aynı zamanda hazırladığı kanunları yürüten egemen 

gücü temsil etmektedir. Bu durumda, birey artık içerisinde bulunduğu toplumda kendi 

otoritesini kullanarak başkalarına karşı herhangi bir üstünlük kurma çabası içerisine 

giremeyecektir. Locke’a göre eğer birey kendi istediği şekilde davranırsa bu kişinin hâlâ 

doğa durumunda olduğu varsayılacaktır. Bu açıdan doğa durumunda olduğu düşünülen 

kişi siyasal toplumun üyesi olarak görülmeyecektir.338 Buradan anlaşılacağı üzere 

yapılan sözleşmenin tüm bireylerin toplumsal düzen içerisindeki hareketlerine yön 

verdiği söylenebilir. Ayrıca Locke, bireylerin toplumsal düzene geçme isteklerini doğal 

bir eğilim olarak nitelendirmektedir: 

Ayrıca insan yalnızca hayattan kazandığı tecrübenin ve kendisini sürekli 

baskı altında tutan ihtiyaçlarının onu diğer insanlarla birlikte toplu halde 

yaşamayı başarmaya ve bunu sürdürmeye yönelttiğini fark etmekle kalmaz, 

tabiatın kendisine yüklediği bir eğilim tarafından topluma girmeye 

zorlandığını ve kendisine bahşedilmiş olan konuşma imkânı ve dilin 

sağladığı iletişim kurabilme özelliği vasıtasıyla toplum hayatını sürdürmek 

için uygun hale getirildiğini de fark eder.339   

Yukarıda bahsi geçen klasik toplum sözleşmesinin temsilcileri arasında Hobbes, 

Locke ve Rousseau yer almaktadır. Üç filozofun konu ile ilgili fikirlerine genel olarak 

bakıldığında bir takım benzerlikler ve farklılıklar görülmektedir. Locke’un sözleşme 

kuramının daha iyi anlaşılması açısından diğer iki düşünürün fikirlerine değinmek 

yerinde olacaktır. Klasik sözleşmecilerin ilki olan Hobbes’a göre, bireyleri sözleşme 

yapmaya iten temel sebep savaşın yol açtığı ölüm korkusudur. Ölüm korkusu yaşayan 

                                                 
338  Akarsu, ‘‘John Locke’un Devlet Felsefesi’’, 77-78. 
339  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 49. 



 

 

98 

 

herhangi bir birey aynı zamanda kendini koruma arzusuna da sahiptir. Bu yüzden birey, 

korunma içgüdüsüne bağlı olarak yaşamını güvence altına almak ister. Dolayısıyla 

bireyleri eyleme geçiren itici güç korunma içgüdüsüdür.340 Bu nedenle Hobbes, hayatını 

ve sahip olduğu temel hakları korumak isteyen tüm bireylerin bir araya gelerek 

sözleşme yapmak istediklerini savunmuştur. Sözleşmenin esas amacı bireyler arasındaki 

barışın sürekliliğini sağlamaktır. Bu noktada bireylere düşen görev, sahip oldukları 

hakları kendileri adına koruyacak üst bir otoriteye teslim etmektir.341 Hobbes’a göre 

sözleşme sonunda kurulan devlet barışı sağlayacak olan tek yetkin güçtür.  

Toplum sözleşmesi kuramına dair fikirler ileri süren bir diğer filozof 

Rousseau’dur. Rousseau’nun sözleşme kuramının temelinde diğer düşünürlerde olduğu 

gibi doğa durumu kavramı yer almaktadır. Rousseau’ya göre, uygar topluma geçişten 

önce her birey ilkel şekilde yaşamaktadır. Toplumsal düzene geçiş bireylerin 

doğallıklarını yitirmeleri sonucunda meydana gelmektedir. Hobbes’un aksine Rousseau 

doğa durumundaki bireylerin barış içinde yaşadıklarını savunmuştur. Ona göre bireyleri 

savaşa sürükleyen temel sebep özel mülkiyetin ortaya çıkmasıdır. Çünkü özel mülkiyet 

bireyler arasında rekabet, üstünlük kurma girişimi ve çıkar sağlama isteği gibi bir takım 

kötü durumlara neden olmuştur. Ayrıca özel mülkiyet, bireyleri mülk sahibi olanlar ve 

olmayanlar şeklinde ikiye bölmüştür. Bu durum genel olarak bireyler arasında bir 

hiyerarşi oluşturmuştur.342 Dolayısıyla tüm bunlar bireylerin doğal yapısına zarar 

verdiği için savaş ortamının oluşmasına zemin hazırlamıştır. 

Rousseau’ya göre, özel mülkiyet ile ortaya çıkan bireysel eşitsizlikler 

toplumsallaşmanın bir sonucudur. Toplumsallaşmadan geriye dönüş mümkün olmadığı 

için zorunlu olarak uygar topluma geçilmiştir. Oluşturulan siyasi toplumda özel 

mülkiyet sahipleri ortak sözleşme ile devleti kurmuştur. Fakat bu sözleşme daha çok 

zenginlerin toplumsal düzen içerisindeki konumlarını korumaya yönelik yapılmıştır. Bu 

yüzden Rousseau, zenginlerin çıkarlarını koruma amaçlı olan bu sözleşmeyi yalancı 

sözleşme olarak nitelendirmiştir. Yalancı sözleşmenin yapılması siyasal eşitsizliğin 

oluşmasına yol açmıştır. Bu durumda zenginler yönetici olurken yoksullar köle 

konumuna düşmüştür. Rousseau’ya göre toplum üyelerini kölelikten kurtararak 

                                                 
340  Cecile Fabre, çev. Mehmet F. Deniz, ‘‘Toplumsal Sözleşme’’, Felsefe Arkivi 48 (2018): 124.   
341  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 440. 
342  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 577-578. 



 

 

99 

 

özgürlüklerine kavuşturmaları ancak gerçek bir sözleşme ile mümkündür. Çünkü 

herkesin sözleşmeye katılma hakkı olduğu için yapılacak sözleşme eşitlik temelli 

olacaktır. Yani gerçek sözleşme genelin iradesinden hareketle yapılacaktır.343 

Görüldüğü gibi Rousseau toplumsal sözleşmeyi yalancı ve gerçek olmak üzere iki 

şekilde ele almıştır. Fakat onun için geçerli olan genelin iradesi sonucu oluşturulan 

gerçek sözleşmedir. 

Toplum sözleşmecilerinin diğer temsilcisi olan Locke, sözleşme kuramını genel 

olarak doğal haklardan hareketle oluşturmuştur. Locke’a göre herhangi bir birey, doğa 

durumunda tabii bir özgürlük hakkına sahiptir. Ancak toplumsal düzene geçiş ile 

birlikte artık kendisine yeni bir özgürlük hakkı verilmiştir. Bu özgürlüğün sınırları da, 

sözleşmenin yapılmasının ardından hakların devredildiği kanun koyucu kuvvet 

tarafından belirlenmiştir. O halde burada ortaya çıkan özgürlük, doğal hayatta olduğu 

gibi bireyin kendisi dışında hiçbir otorite tanımadan dilediği şekilde hareket ettiği gibi 

bir özgürlük değildir. Aksine toplum içerisinde bireylere tanınan özgürlük, kanunları 

belirleyen ve uygulayan üst kuvvetin koymuş olduğu kurallara bağlı olarak eylemde 

bulunulan bir özgürlüktür.344 Dolayısıyla herhangi bir bireyin özgürlüğü belirlenen 

yasalar ile sınırlandırılmıştır.  

Yukarıda sözü edilen bilgilerden sonra Locke’a burada şu soru sorulabilir: Eğer 

birey doğa durumunda yeteri kadar özgür ise niçin bu özgürlük hakkından vazgeçerek 

sınırlı özgürlük anlayışını seçmiştir? Locke’a göre bunun nedeni, bireylerin doğa 

durumunda sahip oldukları yaşam, özgürlük ve mülkiyet gibi tabii hakların toplumsal 

düzen içerisinde daha iyi korunacağı fikrine kapılmalarıdır.345 Locke’a göre, ‘‘Özel aile 

içi işlerde, mülklerin yönetiminde, benden sağlığının korunmasında her insan, kendi 

iyiliği için neyin uygun olduğunu tasavvur edebilir ve en iyi olduğunu umduğu yönde 

gidebilir.’’346 Bu yüzden, kendisi için iyi bir yol olduğuna inanan her birey sahip olduğu 

doğal hakları üst kuvvet olan devlete teslim etmiştir. 

                                                 
343  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 578-580.   
344  Akarsu, ‘‘John Locke’un Devlet Felsefesi’’, 75. 
345  Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, 105. 
346  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 48. 



 

 

100 

 

Locke açısından siyasal topluma geçiş aşamasında dikkat edilmesi gereken temel 

nokta bireylerin tek vücut olarak hareket etmeleridir. Bunun için de yapılması gereken 

çoğunluğun vermiş olduğu kararlara uymaktır. Çünkü Locke’a göre toplumsal 

anlaşmanın yapılmasına yol açan temel sebep, belirli sayıdaki bir grup özgür insanın 

toplumsal olarak bütünleşme arzusudur.347 Bu yüzden doğa durumunda bulunan her 

birey, ilk önce bir toplum oluşturmak için daha sonra da çoğunluğun kararlarına 

uyacakları konusunda açıkça rıza göstermişlerdir. Bireylerin özgür iradeleri sonucu 

göstermiş oldukları bu rıza onları toplumun üyesi haline getirmiştir.348 Locke’un toplum 

sözleşmesi aslında iki aşamadan meydana gelmektedir. İlk aşama bireylerin topluma 

geçişini ifade eden toplum sözleşmesidir. Bu aşamada bireyler, sahip oldukları 

iktidarlara son vermişlerdir. İkinci aşama egemen gücün varlığının kabul edildiği siyasal 

sözleşmedir. Bu aşamada ise toplum üyeleri ortak aldıkları karar ile devleti 

oluşturmuşlardır.349 Devletin kurulmasının ardından bireyler vazgeçtikleri iktidarları üst 

otoriteye teslim etmişlerdir.  

Locke genel olarak demokrasi temelli bir sözleşme kuramı oluşturmuştur. Ancak 

sözleşmenin bu niteliğine zarar veren bazı durumlar vardır. Locke doğa durumundan 

toplumsal düzene geçerken oluşturulan toplumsal sözleşmeye her bireyin 

katılamayacağını ileri sürmüştür. Bu kişiler sözleşmeye katılamayacakları için doğa 

durumundan çıkamayacaklardır. Dolayısıyla doğa durumunda sahip oldukları 

iktidarlardan da vazgeçmelerine gerek yoktur. Locke’a göre sözleşmeye katılamayacak 

olanlar kadınlar, yabancılar, çocuklar, deliler ve tembellerdir. Kadınların sözleşme 

kuramında yer almaması Locke’un örtük biçimde erkeği kadından üstün gördüğünü 

ortaya koymaktadır. Sözleşme toplum üyelerinin ortak rızası sonucunda 

oluşturulmuştur. Yabancılar Locke açısından toplumun üyesi olarak kabul edilmedikleri 

için sözleşmenin dışında tutulmuşlardır. Locke’a göre ancak doğal aklın yasasına uygun 

hareket edebilecek kişiler sözleşmeye katılabilir. Daha öncede ifade edildiği üzere 

Locke doğa durumunda bulunan her bireyin eşit haklara sahip olduğunu savunmuştur. 

                                                 
347  Locke, Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, 107-108. 
348  Mehmet Evren, ‘‘John Locke ve John Rawls Liberalizminin Karşılaştırılması’’ (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2015), 30.  
349  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 494. 



 

 

101 

 

Sözleşme yapılırken sadece belirli kişilerin katılabileceğini söylemesi ile eşitlik 

durumunu ortadan kaldırmıştır.350  

Locke’a göre bireylerin toplumsal düzene geçişlerindeki temel neden eşitlik 

hakkının yol açtığı bazı sorunlardır. Daha öncede ifade edildiği üzere, doğa durumunda 

bulunan her birey diğeri kadar eşittir. Eşit olan bireyler aynı zamanda kendini koruma 

ve suçluyu cezalandırma hakkına sahiptir. Tüm bunlar bireyler arasında oluşabilecek 

savaş durumuna zemin hazırlamıştır. Bu yüzden tüm bireyler doğa durumunda sahip 

oldukları iktidarlardan vazgeçmiştir. Bu durumda bireyler tabii özgürlüklerini, 

yargılama ve cezalandırma yetkilerini üst kuvvete teslim etmişlerdir. Teslim edilen 

hakların güvenliği toplumsal bir sözleşme ile güvence altına alınmıştır. Böylece teslim 

edilen haklar ortak yarar adı altında birleştirilerek kullanılmıştır.351 Görüldüğü gibi 

bireylerde bulunan tüm doğal haklar toplumsal geçiş ile beraber üst bir kuvvetin elinde 

toplanmıştır. Bunun yapılmasındaki temel sebep, toplumsal alanda bulunan bütün 

bireylerin refah ve güven içerisinde yaşamalarını sağlamaktır. Locke’a göre bunu 

sağlayacak olan üst kuvvet de devlettir. 

2.3.7. Devlet Anlayışı 

Bireyler arasında yapılan sözleşmenin ardından devlet denilen kurum ortaya 

çıkmıştır. Daha öncede ifade edildiği gibi devletin temel görevi bireylerin devrettiği 

iktidarları toplumun yararına kullanmaktır. Ayrıca bireylerin sahip olduğu hayat, 

hürriyet ve mülkiyet gibi temel hakları korumakla yükümlüdür. Bu yüzden devlet, 

bireylerle arasında kurmuş olduğu güven bağının kopmasını engellemelidir.352 Locke 

için devlet kurulurken dikkat edilmesi gereken temel nokta kurulan devletin bireysel 

rızaya dayanmasıdır. Çünkü Locke’a göre ‘‘Toplumun rızası ve onun yetkilendirmesi 

dışında hiç kimse yasa yapma iktidarına sahip olamaz.’’353 Uygar yönetimin meşruluk 

kazanmasının temel koşulu bireysel rızadır. Locke, rızaya dayanmayan keyfi irade ile 

kurulmuş bir devletin varlığını kabul etmemiştir. Çünkü böyle bir devletin varlığı doğa 

                                                 
350  Ağaoğulları, Zabcı ve Ergün, Kral Devletten-Ulus Devlete, 192-193. 
351  Ağaoğulları, Zabcı ve Ergün, Kral Devletten-Ulus Devlete, 191-192. 
352  Toku, John Locke ve Siyaset Felsefesi, 87. 
353  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 259.  



 

 

102 

 

durumunda ortaya çıkabilecek çatışmalardan daha kötü sonuçlar doğuracaktır.354 

Dolayısıyla bütün olası tehlikelerin önüne geçilmesi toplumun irade göstererek kurduğu 

devletin varlığına bağlıdır. 

Locke’un devlet anlayışının temelinde rıza kavramı önemli bir yere sahiptir. 

Kavram temelde iki şekilde ortaya çıkmıştır. İlk olarak, doğa durumundan toplumsal 

hayata geçmek isteyen her birey siyasi anlaşma yapmak için rıza göstermiştir. Çünkü 

doğa durumunda bulunan hak ihlali, güvenlik sorunu ve savaş durumu gibi tehlikeli 

olaylar bireylerin sivil topluma geçmelerine neden olmuştur. Bu yüzden insanlar, 

güvenli olduğuna inandıkları sivil toplumda yaşamak için siyasi anlaşma yapmışlardır. 

Bütün bu süreç temelde bireylerin gönüllü olarak yaptıkları eylemlere dayanmaktadır. 

İkinci olarak, güvenlik ve korunma ihtiyaçlarının karşılanmasını isteyen her birey 

devletin kurulmasına rıza göstermiştir.355 Böylece her birey sahip olduğu hakları devlete 

teslim etmiştir. Locke, bahsi geçen düşüncelerini eserinde şu şekilde ifade etmiştir:  

Fakat insanlar, geçici mal varlıklarını korumak amacıyla, karşılıklı 

yardımlaşmalarını sağlayan toplumlara girmelerine rağmen ya kendi 

vatandaşlarının yağmacılığı ve hilekârlığı ya da yabancıların düşmanca 

şiddeti nedeniyle bunları kaybedebilirler. Bunlara engel olmanın çaresi (dış 

güçlere karşı) silahlar, zenginlik ve kalabalık bir vatandaş topluluğu; (iç 

tehditlere karşı) ise kanunlardır. Bütün bunların yükümlülüğü ise toplum 

tarafından siyasi yönetime verilmiştir.356   

Locke rıza kavramının açık(sözlü) ve örtük(sözsüz) olmak üzere iki farklı 

türünden de bahsetmiştir. Bireyin belirli bir durum karşısında kendisini sözlü olarak 

ifade etmesi açık rıza olarak adlandırılmaktadır. Açık rıza bireyler arasında siyasi 

sözleşme yapılırken ortaya çıkmıştır. Locke’a göre, açık rıza gösteren her birey toplum 

tarafından kendisine verilen sorumlulukları yerine getirmekle görevlidir. Bireyin belirli 

bir durum karşısında kendisini davranış yolu ile ifade etmesi ise örtük rıza olarak ifade 

edilmektedir. Örtük rıza bireylerin devletin varlığı için gösterdikleri rıza türüdür. 

Locke’a göre, örtük rıza gösteren her birey bulunduğu toplumun genel kurallarına 

                                                 
354  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 496. 
355  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-,155-156. 
356  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 72. 



 

 

103 

 

uymak zorundadır.357 Dolayısıyla bireyler hem toplumsal anlaşma yaparken hem de 

devlet kurulurken belirli bir rıza göstermişlerdir. Locke örtük rızaya ayrı bir parantez 

açmıştır. Çünkü Locke’a göre, örtük rıza söz konusu olduğunda bireylerin hangi 

noktaya kadar rıza gösterecekleri belirsizlik içermektedir. Bu belirsizliğin ortadan 

kalkması adına Locke şu açıklamayı yapmıştır: 

Bir yönetimin egemenlik alanı içinde bir mülkiyete sahip olan ya da kullanan 

herkes böylece zımnen rıza göstermiş demektir ve bu mülkü kullandığı 

sürece o yönetimin hukukuna herkes kadar uymak zorundadır. Bu mülk ister 

kendisinin ve varislerin ebediyen kullanacağı bir toprak olsun, isterse ona 

bir haftalığına orada kalmak ya da sadece üzerinden geçip başka bir yere 

seyahat etmesi için verilmiş olsun fark etmez, bu hüküm asıl olarak o 

yönetimin topraklarında bulunan her bir bireye ulaşır ve onu kapsar.358      

Locke’un rıza kuramında dikkat edilmesi gereken temel nokta bireylerin 

sayısıdır. Çünkü siyasal anlaşma yapılırken gösterilen rızanın meşru sayılabilmesi 

açısından bu sayı önemlidir. Locke siyasal otoritenin kurulabilmesi için bütünün 

rızasına ihtiyaç olduğunu savunmuştur. Sivil toplumun oy birliği ile kurulması herkesin 

rıza göstermesini zorunlu kılmıştır. Açık şekilde rıza gösteren herkes toplumun üyesi 

olarak nitelendirilmiştir. Locke toplum kurulmadan önce bütünün rızasını gerekli 

görmüştür. Fakat siyasal toplum oluştuktan sonra başka bir düşünce ileri sürmüştür. 

Locke’a göre ilerleyen süreçte çoğunluk toplum içerisinde söz sahibi olmuştur. Bu 

durumda artık çoğunluk diğerleri yerine karar alma ve uygulama hakkı elde etmiştir.359 

Çoğunluk dışında kalan bireyleri ise Locke alınan kararlara uymakla yükümlü kılmıştır. 

Locke’a göre toplumu yönetecek olan güç çoğunluğun egemenliğidir.360 Dolayısıyla 

Locke, toplum yönetiminde genelin iradesini diğerlerinden üstün tutmuştur. Onun bu 

fikirleri bireyler arasındaki eşitliği göz ardı ettiğine dair eleştirilere neden olabilir.  

Locke’a göre, bireysel rızaya dayalı siyasal otorite kurulduktan sonra yapılması 

gereken toplum için hangi yönetim biçiminin uygun olduğunu belirlemektir. Bunun 

belirlenmesi için toplumun çoğunluğu harekete geçerek geriye kalan diğer üyeler adına 

                                                 
357  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 147-148.  
358  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 249. 
359  Kutluay, Siyasal Otorite ve Rıza-John Locke İncelemesi-, 156. 
360  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 497-498. 



 

 

104 

 

bir karara varmışlardır. Toplum üyeleri tarafından kurulan devlet, çoğunluğun verdiği 

karar sonucunda yetkileri sınırlandırılmış egemen güç tarafından yönetilecektir. Çünkü 

Locke, mutlak güç ile donatılmış keyfi otoriteleri meşru devlet formları olarak 

görmemektedir. Bu tür yönetim şekillerini despotik otorite olarak adlandırılmıştır. 

Despotik olan her otorite bireysel rızadan uzak olduğu için gayrı meşrudur. Locke 

açısından bu türden bir otorite toplumsal alanda yer alan hukuk kurullarını ihlal ederek 

savaş durumunun ortaya çıkmasına neden olacaktır.361  

Locke’un kurmuş olduğu siyasal düzende bireylerin sahip olduğu doğal haklar 

ve iktidarlar hiçbir zaman mutlak egemene tümüyle devredilemez. Devletin temel 

amacı, doğal durumda bireylerin sahip olduğu mülkiyet haklarını korumaktır. Hakların 

tamamın devri egemen gücü mutlak yetki ile donatmak anlamına gelmektedir. Mutlak 

yetki ile hareket eden bir egemen ise bireylerin haklarını korumaktan ziyade onlara 

zarar verecektir. Bu yüzden Locke, yönetici gücün yetkilerinin sınırlandırılması 

gerektiğini savunmuştur. Çünkü yetkileri sınırlandırılmış siyasal iktidar hiçbir bireyin 

rızası olmaksızın mülkiyetini elinden alamaz.362 Dolayısıyla Locke, yetkileri 

sınırlandırılmış devlet anlayışı ile genel olarak toplumsal düzenin adaletli biçimde 

yönetilmesini amaçlamıştır. Bu yüzden, toplumun bir arada kalabilmesi aslında devletin 

sınırlandırılmasına bağlıdır. 

Başkalarıyla konuşurken hiçbir fikre karşı çıkılmaması ve fikir ayrılığı 

olmaması gerektiğini söylemiyorum. Toplumu toplum yapan özelliklerden ve 

toplumu iyileştiren niteliklerden biri de budur. Farklı fikir ve görüşlerden 

ışık alınır ve her şeyin farklı yanları ve ihtimalleri ortaya çıkar. Herkes 

konuşana boyun eğer ve itaat ederse buna toplum denmez.363   

Locke mutlak monarşi ve diğer despotik yönetim biçimlerinin toplum için uygun 

olmadığını düşünmektedir. Çünkü monark veya despotun yönettiği toplumlarda 

bireylerin doğa durumunda sahip oldukları doğal hakların varlığından söz edilemez. Bu 

tür yönetim biçimlerinde tüm bireyler, sınırsız yetkiye sahip olan egemenin kontrolü 

altındadırlar. Dolayısıyla her birey doğa durumunda sahip olduğu eşitlikten ve 

                                                 
361  Toku, John Locke ve Siyaset Felsefesi, 88.  
362  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 499. 
363  Locke, Eğitim Üzerine, 134.  



 

 

105 

 

özgürlükten uzaktır.364 Locke, her daim bireysel çıkarların ön planda tutulduğu 

toplumsal bir düzen oluşturmaya çalışmıştır. Kurulacak olan devlete de bahsi edilen 

amaç doğrultusunda görevler yüklemiştir.  Bu durumda Locke’a göre, ‘‘...siyasi toplum 

düzeni, başka bir amaç için değil, sadece insanların bu dünyayla ilgili şeylerin 

mülkiyetini emniyet altına almak için tesis edilmiştir.’’365 Locke, bireylerin haklarını 

koruyabilecekleri ve özgürce hareket edebilecekleri toplumsal bir hayat için iktidarın 

sınırlandırılması gerektiğini savunmuştur. Locke’a göre, iktidarın sınırlandırılmasının 

yolu kuvvetler ayrılığı ilkesinden geçmektedir.       

2.3.8. Kuvvetler Ayrılığı 

Locke, oluşturduğu siyasal toplum modelinde devletin meşruiyetini temel olarak 

bireylerin rızalarına dayandırmıştır. Fakat siyasal otoritenin bireysel rıza ile 

oluşturulması devleti yöneten egemen gücün kontrol edilebilmesi için yeterli 

olmamıştır. Bu yüzden Locke hem bireylerin haklarını koruyabilmesi hem de uygar 

yönetimin oluşturulabilmesi amacıyla kuvvetler ayrılığı adı altında birleştirilmiş olan 

yasama, yürütme ve federatif güç şeklindeki üç farklı ilkeden söz etmiştir.366 Locke’a 

göre bahsi geçen üç ilke birbirini tamamlayıcı niteliğe sahiptir. Ayrıca Locke, bu üç ilke 

içerisinde yasamaya diğer iki ilkeden daha fazla önem vermektedir. Yasama en üstün 

güçtür. Yürütme ve federatif güç ise yasamanın ardından gelmektedir.367 Bu durumda 

Locke, üç ilkenin hâkim olduğu siyasal düzen içerisinde bireysel çıkarların ön planda 

tutulacağını kanıtlamaya çalışmıştır.     

2.3.8.1. Yasama 

Locke’a göre, bireylerin doğal durumunu terk ederek toplumsal düzene 

geçmelerindeki temel sebep barış ve güven içerisinde yaşamak istemeleridir. Bu amaca 

ulaşmalarını sağlayacak olan araç ise toplumsal alanda oluşturulmuş yasalardır. O halde 

kurulan bütün devletlerin öncelikle yapması gereken pozitif yasa yapıcı yasama 

iktidarını belirlemektir. Oluşturulan yasamanın asli görevi toplum içerisinde yer alan 

                                                 
364  Toku, John Locke ve Siyaset Felsefesi, 90. 
365  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 73. 
366  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 9. 
367  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 500. 



 

 

106 

 

her bireyin güvenliğini sağlamaktır.368 Bu göreve paralel olarak yasama gücü, bireyler 

arasındaki gerekli dengeyi gözeterek savaş gibi durumların çıkmasını engellemeye ve 

toplum üyelerinin işlemiş olduğu suçlarda hangi cezanın verileceğini belirlemeye 

çalışmaktadır.369 Locke’a göre, yasama erki gücünü temel olarak tabiat kanunundan 

almaktadır. Çünkü tabiat kanunun bağlayıcılığı siyasal düzen kurulduktan sonra da 

devam etmektedir. 

Doğa yasasının hükümleri toplumlarda ortadan kalkmaz, tam tersine birçok 

durumda daha belirgin hale gelir ve bunlara beşeri kanunlarla bilinen 

cezalar eklenir ve bu şekilde itaat edilmeleri sağlanır. Böylece doğa yasası 

bütün insanlar, yasa koyucular ve diğerleri için ebedi bir kural olarak her 

zaman bakidir. Onların başkalarının fiilleri için koydukları kurallar, 

kendilerinin ve başkalarının fiilleri bakımından olduğu kadar doğa yasasına, 

yani vahiy olan Tanrı’nın iradesine de uygun olmalıdır ve temel doğa yasası 

insanlığın korunması olduğu için hiçbir yasa ve yaptırım ondan daha iyi ve 

geçerli olamaz.370 

Locke, çıkartılan yasaların temel dayanak noktasını tabiat kanununun 

oluşturduğunu iddia etmektedir. Çünkü ona göre, ‘‘...bir insanın tabiat kanununun ihtiva 

ettiği buyruklara aykırı davranışta bulunmasının meşru sayılacağı bir zaman kesinlikle 

bulunmamaktadır.’’371 Doğa yasası herkes için bağlayıcıdır. Fakat yazılı olarak 

bulunmaması nedeni ile kişisel çıkarlar doğrultusunda kullanılması söz konusudur. 

Daha öncede ifade edildiği üzere, doğa durumunda tabiat yasasını uygulayacak yargıç 

eksikliği mülkiyet haklarının ihlaline neden olmuştur. Bu durumda, bireyler bir araya 

gelerek mülkiyetlerini korumak amacıyla güçlerini birleştirmişlerdir. Her birey gönüllü 

olarak haklarını üst kuvvete teslim etmiştir. Böylece üst kuvvet, mülkiyetin sınırlarını 

belirleyerek toplumun güvenliğini sağlayan yasalar oluşturmuştur.372 Dolayısıyla 

bireylerin yasa yapıcı üst kuvvet belirlememeleri halinde doğa durumunda ortaya çıkan 

belirsizlik, kargaşa ve savaş durumu devam edecektir.     

                                                 
368  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 259. 
369  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 10. 
370  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 261. 
371  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 74. 
372  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 262. 



 

 

107 

 

Yasama gücü, bireylerin güvenliklerini çıkarmış olduğu yasalar yoluyla sağlayan 

devletin temel iktidarı şeklinde tanımlanmıştır. Bu güç aynı zamanda bazı sınırlamalara 

bağlıdır. İlk olarak yasama gücü, hiçbir zaman bireylerin sahip oldukları mülkiyet 

hakları üzerinde keyfi kuvvet uygulayamaz. Çünkü yasamanın kuvveti bireylerin iyiliği 

ile sınırlıdır. İkinci olarak, kanunları oluşturan yasama gücü oluşturduğu kanunlara göre 

hareket etmek zorundadır. Yasa koyucu güç eşitlik hakkı gereğince toplumun diğer 

üyeleri gibi bu yasalara uymakla yükümlüdür. Üçünü olarak ise yasama gücü kanun 

yapma yetkisini kimseye aktaramaz. Yasa yapma gücünü elinde bulunduran kişi 

toplumun üyeleri tarafından belirlenmektedir. Bu yüzden bu güç, yasamanın kendi 

iradesi ile başkalarına bırakabileceği türde bir güç değildir.373 Locke’a göre, yapılan 

yasa ile hedeflenen sadece oluşturulan siyasal düzeni korumaktır. Çünkü ‘‘...yasa ne 

dine ne de kurbana ilişkin olarak yapılır, o yalnızca politik bir soruna ilişkin olarak 

yapılır.’’374  

Toplumu bir arada tutacak barış ortamını sağlayan yasama temel olarak 

bireylerin iradesini temsil eden güçtür. Bu güç sayesinde toplum üyeleri arasında 

oluşturulan hukuka dayalı sözleşme işlerlik kazanmaktadır.375 Yasama gücü toplumsal 

düzenin sağlanması açısından her ne kadar böyle büyük önem taşısa da aslında işlevsel 

olarak süreklilik gerektirmemektedir. Locke’a göre, yasama gücüne sahip olanların 

yürütme gücünü de ele geçirmemeleri için yasa yapıldıktan sonra yasama dağılmalıdır. 

Ayrıca toplumsal alanda yapılan kanunlar yasama gücü tarafından bir defa yapıldığı için 

yasamanın her zaman hazır durumda beklemesine gerek yoktur. Kanunların 

yapılmasının ardından toplum üyeleri tarafından seçilen yasa koyucular da bu kanunlara 

uymakla yükümlüdürler.376 Locke’a göre, kanunların yapılması toplumsal alandaki 

düzenin sağlanması için tek başına yeterli değildir. Aynı zamanda yapılan kanunların 

süreklilik kazanması da gerekmektedir. Bunu sağlayacak olan güç ise yürütmedir. 

  

                                                 
373  Akarsu, ‘‘John Locke’un Devlet Felsefesi’’, 81. 
374  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 63. 
375  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 237. 
376  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 10. 



 

 

108 

 

2.3.8.2. Yürütme 

Kuvvetler ayrılığı ilkesinin ikinci gücü olan yürütme iktidarının yetkisi, 

yasamada payı olan kişiler dışındakilere verilmektedir. Yürütme gücüne sahip olan 

kişiler yasamadan farklı olarak aralıksız çalışmak zorundadırlar. Çünkü toplumsal 

alanda yeni yasaların yapılmasına her zaman ihtiyaç duyulmamaktadır. Fakat yapılan 

yasaların süreklilik kazanması için daima yürürlükte olması gerekmektedir.377 Öte 

yandan, iyi bir devletin kurulabilmesi yasama ve yürütme güçlerinin birbirinden 

ayrılmasına bağlıdır. Bu açıdan, yürütmenin sorumluluğunu yerine getirmesi insanların 

sahip olduğu hakların korunması için büyük önem taşımaktadır.378 Dolayısıyla yasama 

ve yürütmeye verilen güçlerin mutlaklaşmasının önüne geçilmesi kanunların doğru 

biçimde uygulanması açısından son derece önemlidir.       

Locke yürütmenin, verilen görevler dışında hareket ederek bireyler arasında 

ayrımcılık veya hak ihlali yapabileceğini ileri sürmüştür. Yani yürütme erki elinde 

bulundurduğu gücü kullanarak bireylerin sahip olduğu yaşam, özgürlük ve mülkiyet 

haklarına zarar verebilir. Locke, yürütmenin bu ve benzeri şekilde davranması halinde 

devletin etkisiz kalacağını savunmuştur. Çünkü bireylerin doğa durumunu terk ederek 

toplumsal düzene geçmelerindeki esas gaye haklarını korumak istemeleridir. Devletin 

asıl görevi de bireylerin bahsi edilen gayesini yerine getirmektir.379 Locke, devletin 

temel görevinin ne olduğunu şu sözlerle ifade etmiştir:  

İnsanların hayatlarını ve bu hayata ait olan şeyleri korumak devletin işidir 

ve bunların korunması siyasi yönetimin görevidir. Böylelikle, siyasi yönetici 

dünyevi malları bir kişi veya bir gruptan alıp başka birine veremez, 

vatandaşlar arasında değiştiremez (yasa ile dâhil olsa), çünkü ister doğru 

olsun ister yanlış, sivil yönetimin amacıyla alakası olmayan bir sebep 

yüzünden (dinleri kastediyorum), devletin koruması altında olan 

vatandaşların dünyevi mallarına hiçbir zarar veremez.380  

                                                 
377  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 273-274. 
378  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 10. 
379  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 238. 
380  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 74. 



 

 

109 

 

Yukarıda ifade edilenlerden de anlaşılacağı üzere, devletin yürütme gücü 

çıkartılan yasalarla toplumsal alandaki düzeni sağlamaktadır. Ayrıca Locke, düzenin 

devamlılığı için ‘‘...insan toplumuna veya sivil toplumun korunması için gerekli olan 

ahlak kurallarına aykırı kanaatlerin sivil yönetici tarafından hoş görülmemesi 

gerektiğini’’381 savunmuştur. Yürütme gücünün görevi daha önce de belirtildiği gibi 

sürekli olarak yasaları yürütmektir. Yasaları sürekli yürütmesi için yürütme gücü gerekli 

gördüğü durumlarda yasamayı toplama ve eylemde bulunmasını sağlama yetkisine 

sahiptir. Çünkü toplumun yararı veya çıkarı gibi durumlar söz konusu olduğunda 

yasamanın derhal toplanması gerekmektedir. Ayrıca yürütmede bulunan bu yetki onu 

yasamadan daha üstün hale getirmemektedir. Sadece toplum tarafından kendisine 

duyulan güven nedeni ile bu görev yürütmeye verilmiştir. Locke’a göre, eğer yürütme 

gücü elinde bulundurduğu iktidarı yasamayı engellemek için kullanırsa kendisine 

duyulan güveni suiistimal etmiş olacaktır.382 Bu yüzden, yürütmeye verilen güce belirli 

sınırlamalar getirilmiştir.    

Locke’un oluşturduğu devlet modeline göre, devletin çöküşüne neden olacak 

birtakım durumlar söz konusudur. Bunlardan ilki, yürütme gücünün kendisine verilen 

görevi aksatması veya tamamen terk etmesidir. Yürütmenin üzerine düşen sorumluluğu 

tam olarak yerine getirebilmesi temelde yasamanın yasa yapmasına bağlıdır. Çünkü 

yasama gücü olmadan toplumsal alanda geçerli olan hukuk kurallarını oluşturmak 

mümkün değildir. Devletin çöküşüne yol açacak ikinci neden ise yasama veya 

yürütmenin toplumun güvenliğini tehdit edecek davranışlar sergilemesidir. Toplumun 

devlet oluşturmasının esas gerekçesi doğa durumunda bulunan hakların muhafazasıdır. 

Bu gerekçe sağlanmadığında devlet otoritesini kaybedecektir. Böylece toplum kendisine 

başka temsilciler seçerek yasama ve yürütmenin yetkilerini seçtikleri kişilere 

verecektir.383 Buradan anlaşılacağı üzere, toplum üyeleri temelde yasama ve yürütme 

güçleri üzerinde söz sahibidirler.         

Yasama ve yürütmeden yetkilerinin alınması aslında bireylere verilen bir 

ayrıcalıktır. Bireyler gerekli gördükleri durumlarda kendilerine verilen bu ayrıcalığı 

kullanmaktan çekinmeyecektirler. Verilen yetki aslında bireysel hakların korunması 

                                                 
381  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 75. 
382  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 267. 
383  Toku, John Locke ve Siyaset Felsefesi, 108. 



 

 

110 

 

açısından büyük önem taşımaktadır. Locke, bahsi edilen ayrıcalığın önemini ‘‘...bir 

yetkiye dayanmaksızın kullanılan güce karşı gerçek çözüm ona karşı zor kullanarak 

karşı çıkmaktır. Yetkisiz güç kullanma onu kullananı her zaman için bir saldırgan olarak 

savaş durumuna sokar ve o kişiye buna uygun olarak muamele edilir.’’384 sözleri ile 

ifade etmiştir. Görüldüğü üzere Locke’un felsefesinde yasama ve yürütme iktidarları 

toplumsal hayatın devamlılığı açısından büyük önem taşımaktadır. Locke için yasama 

ve yürütme kadar öneme sahip üçüncü ve son iktidar federatif güçtür. 

2.3.8.3 Federatif Güç 

Kuvvetler ayrılığı ilkesi içerisinde yer alan federatif güç, toplum tarafından 

kurulan devletin güvenliğini başka devletlere karşı sağlamakla görevli olan kuvvet 

şeklinde tanımlanmaktadır. Toplumun herhangi bir üyesi ile dışarıdaki toplumda yer 

alan bir kişi arasında çıkabilecek olası çatışma durumu sadece bu iki kişiyi değil o 

toplumun bütün üyelerini ilgilendirmektedir. Bu yüzden, her toplumun dışarıdan 

gelebilecek kötü durumlara karşı korunması gereken kuvvete ihtiyacı vardır. Locke’a 

göre, bireyleri çıkabilecek savaş durumlarına karşı koruyarak barış ortamını sağlayacak 

olan kuvvet federatif güçtür.385 Dolayısıyla federatif güç, dışarısı ile içerisi arasındaki 

barış halinin dengesini sağlamaktadır.    

Federatif güç ile yürütme gücü kıyaslandığında bu iki iktidarın birbirinden 

oldukça farklı olduğu görülmektedir. Yürütme gücü toplum içerisindeki düzeni 

korumak amacı ile yasalar uygularken federatif güç bundan ziyade toplumun dış 

güvenliğini sağlamaktadır. Öte yandan, Locke’a göre bu iki iktidarın farklı ellere 

bırakılması birtakım olumsuz sonuçlar doğuracaktır. Bu yüzden, yürütme ve federatif 

güçte bulunan yetkilerin aralarında düzen bağlılığı kurulmuş taraflara verilmesi 

gerekmektedir. Aksi halde, toplum içerisinde kargaşa ve düzensizlik kaçınılmaz 

olacaktır. Locke’a göre, tüm bunların önüne geçmek için kurulacak olan devlette diğer 

bütün güçlerin kendisine bağlanabileceği tek bir yüksek kuvvet bulunmalıdır. Ona göre 

                                                 
384  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 275. 
385  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 500. 



 

 

111 

 

bu kuvvet yasama gücüdür.386 Bu durumda, Locke’un ortaya koymuş olduğu kuvvetler 

ayrılığı ilkesinde önemli gördüğü temel gücün yasama olduğu söylenebilir.  

Locke’un yukarıda ifade edilen yasama, yürütme ve federatif güç ilkeleri 

arasında sıkı bir ilişki söz konusudur. Yürütme gücü her ne kadar yasamadan farklı 

olarak görülse de temelde yasamaya bağlı şekilde hareket etmektedir. Eğer yürütme 

gücünü kötüye kullanırsa yasama tarafından yetkileri elinden alınarak işlemiş olduğu 

suç karşılığında gerekli olan ceza verilecektir. Aynı şekilde federatif güç de hem 

yasama hem de yürütme gücüne bağlı kalarak sorumlu olduğu görevleri yerine 

getirmektedir.387 Eğer bahsi geçen kuvvetlerden biri toplum üyelerinin doğal haklarına 

zarar verecek olursa o zaman bir savaş durumu başlatmış olacaktır. Bu noktada Locke, 

bireylere uygulanan şiddete karşılık devletin otoritesine başkaldırma hakkı tanımıştır.388 

Ayrıca Locke, yürütme ve federatif gücü birbirinden ayrı güçler olarak ele almıştır. 

Fakat buna rağmen yine de bu iki erkin birbirleriyle uyumlu olarak çalışmaları 

gerektiğini savunmuştur. Locke, bahsi edilen fikirlerinin gerekçesi olarak şunları ileri 

sürmüştür: 

Her ne kadar, söylediğim gibi her topluluğun yürütme ve federatif iktidarı 

kendi içlerinde gerçekten de birbirlerinde farklı olsa da yine de aynı 

zamanda birbirinden ayrılarak farklı insanların eline teslim edilebilmeleri 

oldukça zordur. Zira her ikisini uygulamak için de toplumun gücüne ihtiyaç 

duyulduğu için devletin gücünü farklı ve birbirine bağlı olmayan ellere 

teslim etmek ya da yürütme ve federatif iktidarı birbirinden bağımsız 

davranabilecek kişilere vermek hemen hemen uygulanabilir değildir. Böyle 

olursa kamunun gücü farklı ellerde olacak ve bu durum er geç bozulmaya ve 

yıkılmaya sebep olabilecektir.389 

Locke, yürütme ve federatif gücün tamamen birbirinden bağımsız hareket 

etmesinin devlet için tehlikeli olacağını ifade etmiştir. Aynı zamanda Locke yasama, 

yürütme ve federatif gücü birbirinden ayırarak bireylerin toplum oluştururken devretmiş 

olduğu yetkilerin tek elde toplanmasını önlemeye çalışmıştır. Çünkü yetkilerin tek elde 

                                                 
386  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 268-269. 
387  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 11. 
388  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 238. 
389  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 269. 



 

 

112 

 

toplanması devleti sınırlandırılması zor bir otorite haline getirecektir.390 Toplum üyeleri 

tarafından devlete belirli oranda yetkiler verilmiştir. Locke Hoşgörü Üstüne Bir Mektup 

adlı eserinde bu düşüncesini ‘‘...hiç kimsenin kendisini, çıkarlarının bir kısmından, 

özgürlüğünden yahut hayatından birazcık mahrum bırakmakla cezalandırıp, bilerek ve 

isteyerek ıstırap çekmeyi düşünmemesi yüzünden, yönetim diğer insanların haklarını 

ihlal edenleri cezalandırmak için, bütün uyruklarının kuvveti ve cebriyle 

silahlandırılmıştır.’’391 sözleri ile ifade etmiştir. Locke’un tasarladığı devlet modelinde 

öncelikle yapılması gereken devlete verilen yetki alanının daraltılmasıdır. Bunun 

sağlanamadığı durumlar için Locke, toplumda bulunan her bireyin direnme ve ihtilalde 

bulunma hakkı olduğunu savunmuştur. 

2.3.9. Direnme ve İhtilal Hakkı 

Locke, toplumsal alanda çıkabilecek çatışmaların önüne geçebilmek ve sınırlı 

yönetimi sağlayabilmek amacı ile bireylere direnme ve ihtilal yapabilme hakkı 

tanımıştır. Bu durumda bireyler, en yüksek güç olarak belirlenen yasamanın görevini 

keyfi veya kötüye kullanması halinde özgür iradeleri ile verdikleri tüm yetkilerini geri 

alabileceklerdir.392 Yasama kuvveti toplumun elinde bulunan yetkileri zorla almaya 

kalktığında bireyler ile devlet arasında savaş durumu ortaya çıkacaktır. Böylece devlet, 

toplum tarafından kendisine verilmiş olan görevlere aykırı hareket ederek toplum 

üzerinde mutlak bir otorite kurmaya çalışacaktır. Locke’a göre bu noktada bireyler 

direnme haklarını kullanarak devlet yönetimine el koyabileceklerdir.393 Locke bahsi 

geçen düşüncelerini ‘‘...yasa, siyasi yönetimin otoritesinin sınırları haricindeki şeylerle 

ilgiliyse (mesela, kişiler veya herhangi bir grup, farklı bir dini kabul etmeye ve başka 

bir kilisenin ibadet şekillerine ve ayinlerine katılmaya zorlanabilirler) bu durumda 

kişiler, vicdanlarına karşı çıkıp, kanuna uymaya mecbur değildirler.’’394 Sözleri ile ifade 

etmiştir.     

Locke’a göre, yönetici tarafından sergilenen her haksız eylem sonucunda 

direnme hakkı doğmaz. Çünkü birey, haklı veya haksız olduğu her eylem karşısında 

                                                 
390  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 264. 
391  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 34-35. 
392  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 271. 
393  Akarsu, ‘‘John Locke’un Devlet Felsefesi’’, 85. 
394  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 73. 



 

 

113 

 

kendisinde direnecek hakkı bulursa toplumsal alanda kargaşa ve anarşizm meydana 

gelecektir. Bunun önüne geçebilmek için direnme hakkına belirli sınırlar çekilmiştir. 

Eğer devletin eylemlerinden zarar gören kişinin hakkını ararken başvurabileceği yasal 

bir yol mevcutsa bu durumda birey kendisine verilen direnme hakkını 

kullanamayacaktır. Locke’a göre herhangi bir birey ancak yasal yolların ortadan 

kaldırıldığı ve devlet ile savaş durumuna girdiği durumlarda direnme hakkını 

kullanabilir.395 Locke bu konu ile ilgili olarak eserinde şunları dile getirmiştir: 

Fakat bu yasa dışı fiiller ister halkın çoğunluğunu kapsasın ister kötülük ve 

baskı sadece birkaç kişiye bulaşmış olsun böyle durumlarda olaylar ve 

sonuçları herkesi tehdit edecek gibi görünüyorsa ve hukuklarının ve onunla 

birlikte mülklerinin, özgürlüklerinin ve hayatlarının ve hatta belki de 

dinlerinin de tehlikede olduğuna dair vicdanlarında bir kanaat doğduysa 

kendilerine karşı kullanılan yasa dışı güce karşı direnmekten nasıl 

alıkonulacaklarını ben söyleyemem.396 

Devlet her yasayı toplumun iyiliği göz önünde bulundurarak yapmak zorundadır. 

Çünkü Locke’a göre, ‘‘Kamu çıkarı kuraldır ve bütün kanun yapımının ölçütüdür. Eğer 

bir şey, toplum için faydalı değilse, hiç de önemsiz olmasa bile, yasayla yerleştirilmesi 

gerekmez.’’397 Dolayısıyla toplumun çıkarı için yapılmayan her yasa bireylere fayda 

değil zarar getirecektir. Öte yandan Locke, devleti yöneten egemen gücü kutsal bir 

varlık olarak değerlendirerek haksız yere suçlanmasına ve cezaya çarptırılmasına karşı 

çıkmıştır. İktidarın görevi daha öncede söylendiği gibi, doğa durumunda sahip olunan 

hakların muhafazasını sağlamaktır. Kendisine yüklenen sorumluluk dışına çıkmadığı 

durumlarda direnerek iktidara karşı koymak yersiz bir tepki olarak 

değerlendirilmektedir.398 Locke’a göre, egemen gücün koymuş olduğu yasalara uymak 

aslında Tanrı’nın bir buyruğudur.  

Tanrının dışındaki kanun yapıcılar, diğer insanlar üzerinde sahip oldukları 

hâkimiyeti, kanun yapma ve uyulması gereken yükümlülükleri belirleme 

haklarını yalnızca Tanrıya borçludurlar. Tanrı öyle istediği ve emrettiği için, 

                                                 
395  Ağaoğulları vd., Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler, 503. 
396  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 311. 
397  Locke, Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, 58. 
398  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 308. 



 

 

114 

 

biz bu insanlara itaat etmekle yükümlüyüz; öyleyse biz onlara itaat etmekle 

Tanrıya da itaat etmiş oluyoruz.399  

Yukarıdaki paragraftan da anlaşılacağı üzere, egemen güce haksız yere karşı 

çıkmak Tanrı’ya itaatsizlik anlamına gelmektedir. Bu yüzden Locke, bahsi edilen 

durumun yaşanması halinde toplumsal alandaki düzenin bozularak savaşın meydana 

geleceğini ileri sürmüştür.400 Öte yandan bireyler, toplumsal sözleşme yaparken 

haklarının tamamını değil sadece belirli bir kısmını iktidara devretmişlerdir. Siyasal 

iktidar bireylerin devretmediği bu haklar ile sınırlıdır. Locke’a göre, sınırın aşılması 

toplumsal kanunların çiğnenmesi anlamına gelmektedir. Kanunların olmadığı yerde ise 

zulüm ve zorbalık ortaya çıkmıştır. Böyle toplumlarda hâkim olan yönetim biçimi genel 

olarak tiranlıktır. Locke bu ve benzeri yönetim biçimlerini gayrimeşru olarak 

tanımlamaktadır. Tiranlığın yönettiği toplumlarda bireysel haklar tamamen hiçe 

sayılmaktadır. Bu durumda, bireylerin haklarının korunmasının tek yolu tiranlık 

yönetimine karşı çıkarak isyan etmektir.401 Locke bireysel hakların korunması, 

toplumsal düzenin sağlanması ve iyi bir devletin oluşturulabilmesi için, siyasal 

yönetimin meşru formunun anayasal demokrasi olması gerektiğini öne sürmüştür.402 

Dolayısıyla, anayasal yönetim biçimi ile devletin mutlak güç haline gelmesinin önüne 

geçilerek bireylere gerekli durumlarda kendilerini savunacakları direnme hakkı 

verilmiştir.     

 

 

 

 

 

 

                                                 
399  Locke, Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, 69. 
400  Locke, Yönetim Üzerine İki İnceleme, 309. 
401  Eroğlu, ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’, 11. 
402  Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, 240. 



 

 

115 

 

 

 

 

SONUÇ 

Locke birey, doğal haklar, mülkiyet, devletin kurulması ve yönetim biçimi ile 

ilgili konularda çağdaşlarından farklı görüşler ileri sürmüştür. Locke’un bahsi edilen 

konulara dair geliştirdiği fikirler onu siyaset felsefesinin önemli isimlerinden birisi 

haline getirmiştir. Locke genel olarak bireyden hareketle siyaset felsefesi kurmaya 

çalışmıştır. Bu yüzden felsefesini oluştururken öncelikle ilk insanların yaşam tarzlarının 

nasıl olduğunu araştırmıştır. Locke ilk insanların barış ve huzurun hâkim olduğu doğal 

bir hal içerisinde yaşadığını ileri sürmüştür. Aynı zamanda o, doğa durumu olarak 

adlandırdığı bu zaman dilimi içerisinde birtakım anlaşmazlıkların olabileceğinden 

bahsetmiştir. Bu anlaşmazlıklar aslında Locke’a göre, insanların niçin herhangi bir 

topluma girmek istediklerine dair sorulan sorunun cevabını oluşturmaktadır.     

Bireylerin toplumsal düzene geçtikten sonra yönetici bir gücün varlığına ihtiyaç 

duyacaklarını düşünen Locke, bu noktada bir devletin gerekliliğine işaret etmiştir. 

Oluşturduğu devlet modeli ile temel olarak bireysel hak ve özgürlükleri koruma altına 

almak istemiştir. Locke siyaset felsefesini oluştururken bazı konularda Hobbes’tan 

etkilenmiştir. Örneğin, doğa durumu ve sözleşme kuramını Hobbes’tan almıştır. Fakat 

aynı kavramları farklı şekilde yorumlayarak kendine özgü bir siyaset felsefesi 

oluşturmayı başarmıştır. Locke diğer sözleşme kuramcılarından farklı olarak, öncelikle 

bireysel eylemleri yöneten aklın ilkelerini araştırmıştır. Aklı doğruyu bulmada yol 

gösterici bir araç olarak tanımlamıştır. Buradan hareketle Locke, Tanrı’nın insanlara 

verdiği bilme yetisi sayesinde bireylerin kendileri için uygun olan toplumsal düzeni 

kurabileceklerini iddia etmiştir.  

Locke’a göre bireylere düşen sorumluluk, doğa durumunda ortaya çıkabilecek 

olan olası savaş durumundan kaçarak yönetici gücün korumasına dâhil olmaktır. Öte 

yandan Locke, bireysel hakların korunmasına büyük bir önem vermiştir. Bu yüzden, 

kurulacak olan devletin yönetim biçimini belirlerken bireysel çıkarları göz önünde 

 



 

 

116 

 

bulundurmuştur. Locke’un oluşturduğu siyasal toplum modeline göre, bireylerin başına 

gelebilecek en büyük tehlikelerden birisi sınırsız yetki ile donatılmış egemen güçtür. 

Çünkü böyle bir egemenin bulunduğu toplumsal yapı içerisinde bütün bireylerin doğal 

hakları zarar görecektir. Locke bu tehlikenin önüne geçmek için birtakım çözüm 

önerileri ileri sürmüştür. Onun önerdiği çözüme göre öncelikle yapılması gereken, 

devletin yetki alanını oluşturulan yasalarla sınırlandırmaktır. Locke aynı zamanda bu 

sınırların sürekliliğini korumak için bir sözleşme ile güvence altına almak gerektiğini 

savunmuştur.   

Locke’un siyaset felsefesinin temelinde birey yer almaktadır. Bireyi grup, halk, 

millet ve benzeri bütün topluluklardan daha değerli görmüştür. Bu yüzden, siyaset 

felsefesini bireyin çıkarları doğrultusunda oluşturmaya çalışmıştır. Locke’un hareket 

noktasını belirleyen kavram doğa durumudur. Locke doğa durumunu Hobbes’un yaptığı 

gibi savaş durumu olarak nitelendirmemiştir. O doğa durumunu her insanın yaşam, 

eşitlik ve özgürlük gibi bireysel haklara sahip olduğu tabii bir barış hali olarak ifade 

etmiştir. Locke’a göre burada herkes bir diğeri kadar eşit haklara sahiptir. Bireyler 

doğuştan eşit oldukları için hiç kimsenin diğerini tahakküm altına almaya, köle haline 

getirmeye veya ortadan kaldırmaya hakkı yoktur. Ayrıca doğa durumunda herhangi bir 

egemen güç yoktur. Dolayısıyla her birey kendi kendini yönetmekle yükümlüdür.  

Locke doğa durumunu tam bir özgürlük hali olarak nitelendirmiştir. Bütün 

bireyler doğal hayatta özgürdür. Ancak bu özgürlük hiçbir yasanın geçerli olmadığı, 

herkesin keyfi şekilde hareket ettiği bir serbestlik durumunu ifade etmemektedir. Birey 

başka kişilerin zorlamalarına maruz kalmadığı sürece özgür görülmektedir. Doğa 

durumunda hiç kimse tamamen bağımsız değildir. Çünkü herkesin uymak zorunda 

olduğu doğal bir yasa mevcuttur. Bireyler arasındaki herhangi bir uzlaşının ürünü 

olmayan doğa yasası aynı zamanda pozitif hukuktan da bağımsızdır. Doğa yasası 

doğada kendiliğinden meydana gelmiştir. Locke bahsi geçen yasayı akıl olarak 

belirlemiştir. Yasaya uymak hem doğa durumunda sahip olunan hakları korunmak hem 

de bireyler arasında var olan barışın sürekliliğini sağlamak açısından önemlidir. Doğa 

yasası bireylere olması gerekeni göstermektedir. Bu açıdan evrensel bir nitelik 

taşımaktadır. 



 

 

117 

 

Locke doğa durumunda bulunan her bireyin mülk edinme hakkına sahip 

olduğunu savunmuştur. Mülkiyet hakkı Locke’un felsefesinde önemli bir yere sahiptir. 

O mülkiyet kavramını birisi dar diğeri geniş olmak üzere iki farklı şekilde tanımlamıştır. 

Dar anlamda mülkiyet, herhangi bir bireyin mal-mülk edinme hakkına sahip olması 

anlamına gelmektedir. Geniş anlamdaki mülkiyet ise bireylerin doğa durumunda sahip 

olduğu yaşam, hürriyet, eşitlik vs. tüm doğal hakları kapsamaktadır. Locke için esas 

önemli olan geniş anlamdaki mülkiyettir. Mülkiyet herkesin sahip olduğu doğal bir 

haktır. Fakat hiç kimse sonsuz şekilde mülk edinme hakkına sahip değildir. Locke bu 

noktada mülk edinmeye dair belirli sınırlar getirmiştir.  İlk olarak, kişi kendi emeğini 

kattığı şeyi mülk edinebilir. İkinci olarak, kişi mülk edindiği şeyden başkalarına yetecek 

kadarını bırakmak zorundadır. Çünkü herkes doğa durumunda eşittir. Bu yüzden bütün 

bireyler aynı şeyi mülk edinme hakkına sahiptir. Üçüncü olarak ise kişi mülk edindiği 

şeyden bozulmayacak kadarını almalıdır. Daha sonra Locke, sivil topluma geçişi meşru 

hale getirmek için bu sınırları ortadan kaldırmaya çalışmıştır.    

Locke doğa durumunu tanımlarken Hobbes’tan farklı düşünse de ilerleyen 

süreçte bazı noktalarda Hobbes ile aynı düşünmüştür. Locke başlangıçta doğa 

durumunu herkesin barış içinde yaşadığı varsayımsal bir yaşam şekli olarak ifade 

etmiştir. Ancak daha sonra içerdiği olası tehlikeler nedeni ile savaşın meydana 

gelebileceğini ileri sürmüştür. Locke’a göre bireyler arasında çıkabilecek 

anlaşmazlıkların temel nedeni herkeste bulunan eşitlik ve özgürlük haklarıdır. Eşit olan 

bütün bireyler aynı zamanda saldırganı yargılama ve cezalandırma hakkına da sahiptir. 

Herhangi bir bireyin cezalandırma hakkını kötüye kullanması kişiler arasında 

anlaşmazlıklara sebep olmuştur. Bahsi geçen anlaşmazlıkları engellemede doğa yasası 

yetersiz kalmıştır. Çünkü Locke’a göre bütün insanların aynı saf akılla yönlendirilmesi 

olanaksızdır. Ayrıca doğa durumundaki kötüye gidişi engelleyecek ortak yargıç da 

bulunmamaktadır. Dolayısıyla tüm çatışmalar şiddetini artırarak savaşın çıkmasına yol 

açmıştır. 

Locke’a göre bireysel hakların kötüye kullanımı doğal yapının bozulmasına ve 

kölelik gibi birtakım kötü olayların oluşmasına sebep olmuştur. Doğal hal barışçıl bir 

ortam olmaktan çıkarak herkesin kendisini korumak için savaş açtığı duruma 

dönüşmüştür. Bu yüzden Locke, bütün tehlikelerin önüne geçmek için doğal hayatın 



 

 

118 

 

terk edilmesi gerektiğini öne sürmüştür. Çünkü ona göre, doğa durumundan ayrılmak 

tüm insanlığın yararına olacaktır. Doğa durumundan ayrılan bireyler siyasal bir 

sözleşme imzalamışlardır. Bahsi geçen sözleşme bireylerin sivil topluma geçişlerini 

simgelemektedir. Bireylerin gönüllü olarak katıldığı sözleşme savaşın sona ermesi adına 

atılan büyük bir adım olarak görülmektedir. Locke’a göre, doğa durumunun savaşa 

dönüşmesi aynı zamanda siyasi bir otoritenin varlığını zorunlu kılmıştır. Çünkü savaşı 

bitirecek temel güç toplumsal sözleşme sonunda kurulacak olan devlettir. 

Bireyler sözleşme sonrasında devlet kurarak sahip oldukları hakları egemen güce 

teslim etmişlerdir. Locke’a göre devletin kurularak bireysel hakların ona 

devredilmesinin birtakım nedenleri vardır. Her birey aslında temel olarak savaş 

durumunun bitmesini istemiştir. Savaşın çıkmasına yol açan şey bireylerin doğa 

yasasına aykırı yönde hareket etmeleridir. Doğa yasasını çiğnemek bireysel hakların 

ihlaline sebep olmuştur. Siyasal sözleşme ile hedeflenen de bireysel hakları korumaktır. 

Doğa durumunda bahsi geçen hakları koruyacak herhangi bir üst otorite yoktur. Bu 

yüzden doğa durumunda bütün bireysel haklar tehlike altındadır. Sözleşme ortaya 

çıkabilecek her türlü tehlikeyi engellemeye olanak sağlamıştır. Çünkü doğal hakları 

koruyacak bir araç olarak kullanılmıştır. Locke açısından sözleşmenin meşru 

sayılabilmesinin temel şartı bireysel rızadır. Ona göre rızaya dayanmayan siyasi 

sözleşmenin hiçbir hükmü yoktur. Bu yüzden sözleşme yapılırken esas önemli olan 

oybirliğini sağlamaktır. 

Bireylerin toplumsal yapı oluşturmalarını sağlayan şey rızadır. Rıza sayesinde 

bireyler kendilerini iç ve dış tehlikelerden korumuşlardır. Locke’a göre her birey 

toplumsal yapının oluşabilmesi için iki konuda rıza göstermiştir. Öncelik bireyler doğa 

durumundan ayrılarak sözleşme yapmaya rıza göstermişlerdir. Sözlü olarak ifade edilen 

bu rızayı Locke açık rıza şeklinde nitelendirmiştir. Sözleşme yapıldıktan sonra bütün 

bireyler toplumun bir üyesi haline gelmişlerdir. Her toplum üyesi çoğunluğun kararına 

uyacağı konusunda rıza göstermiştir. Davranışla ifade edilen bu rızayı ise Locke örtük 

rıza olarak adlandırmıştır. Dolayısıyla bireyler önce toplumun üyesi olmak için daha 

sonra da çoğunluğun kendileri adına karar vermelerine razı olmuşlardır. Locke bireysel 

rıza sonucunda oluşturulan yapıyı politik toplum olarak tanımlamıştır. 



 

 

119 

 

Politik toplum oluşturulduktan sonra devlet meydana gelmiştir. Devletin 

kurulması bazı soruları da beraberinde getirmiştir. Locke öncelikle devletin hangi 

yönetim biçimi ile yönetileceği sorusuna cevap aramıştır. Uygar toplumu oluşturan 

bireyler hangi yönetim şeklinin toplum için daha uygun olduğuna karar vermişlerdir. 

Yönetim biçimini belirleyenler aslında toplumun bütün üyeleri değildir. Çünkü uygar 

topluma geçtikten sonra çoğunluk diğer kişiler adına söz sahibi olmuştur. Bu yüzden 

toplum için hangi yönetim şeklinin daha iyi olacağına çoğunluk karar vermiştir.  Politik 

toplum oluşturulurken Locke’un dile getirdiği örtük rıza bu noktada etkili olmaktadır. 

Toplumun geri kalan kısmı çoğunluğun yönetim biçimi ile ilgili kararına örtük rıza 

göstermiştir. Locke’a göre, uygar topluma geçiş ile birlikte bireylerin sahip olduğu 

yaşam şekli kökten bir değişime uğramıştır. Artık bireyler, doğa yasasının değil 

toplumun rızası sonucunda oluşturulmuş ortak aklın yasasına göre hareket etmişlerdir. 

Yani sivil toplumda herkes siyasi yasanın kurallarına uygun şekilde davranacaktır.  

Locke yönetimin meşruluğunu bireysel rızaya dayandırmıştır. Çoğunluğun 

toplum adına karar vermesi gerektiğini savunmuştur. Tüm bu düşünceler göz önüne 

alındığında Locke’un mutlak monarşiye karşı olduğu açıkça görülmektedir. Çünkü tek 

kişilik yönetimde bireysel haklar ihlal edilecektir. Locke, Hobbes gibi mutlak monarşiyi 

savunan kişilerin fikirlerine katı bir biçimde karşı çıkmıştır. O daha çok demokrasiye 

dayalı anayasal monarşiyi savunmuştur. Devletin temel görevi, doğal hakları korumak 

ve bireysel güvenliği sağlamaktır. Locke, devletin kendisine verilen görev dışına 

çıkmaması için yetkilerinin sınırlandırılması gerektiğini ileri sürmüştür. Buna göre, 

devlet hiçbir zaman sınırsız yetki ile donatılmamalıdır. Locke için önemli olan bireydir. 

Bu yüzden devletin yapması gereken bireylerin çıkarlarını gözetmektir. Locke’a göre, 

eğer devlete sınırsız yetki verilirse o zaman despot bir yönetim oluşur. Bireyler, sahip 

oldukları temel hakların tamamını değil belirli bir kısmını egemen güce teslim ederler. 

Devlet gücünün tek elde toplanmaması için kuvvetler ayrılığı fikrini ileri sürmüştür. Bu 

kavram yasama, yürütme ve federatif güç olarak adlandırılan üç farklı güçten 

oluşmaktadır. Her biri farklı işlevlere sahiptir. Ayrıca Locke, bireylere devlet karşısında 

kendilerini savunacakları direnme ve ihtilal hakkı vermiştir. Eğer devlet, bireylerin 

sahip olduğu doğal haklara zarar verecek herhangi bir davranışta bulunursa halk buna 

karşı koyabilecektir. Locke’un siyaset alanında savunduğu tüm bu düşünceler onu 

liberal felsefenin öncüsü yapmıştır.       



 

 

120 

 

Sonuç olarak, ontoloji, epistemoloji, etik, eğitim ve benzeri konularda özgün 

düşünceleri ile tanınmış olan John Locke, siyaset felsefesi alanındaki düşünceleri ile 

dikkatleri üzerine çekmiştir. Bireylerin ve toplumların üzerine bir baskı aracı olarak 

çökerek insanları ve toplumları karamsarlığa ve mutsuzluğa sürükleten mutlakiyetçiliği 

şiddetle reddetmiştir. Özellikle kuvvetler ayrılığı ilkesinden hareketle liberal düşüncesin 

öncü filozoflarından birisi olarak kabul edilmiştir. Siyaset felsefesi alanındaki 

düşünceleri hem kendi dönemindeki hem de kendi döneminden sonraki düşünürlerin 

siyaset felsefelerini etkilemiştir. İnsan doğası, kölelik, emek, mülkiyet hakkı, toplum 

sözleşmesi, devlet, kuvvetler ayrılığı ve benzeri gibi konularda ileri sürdüğü düşünceleri 

ile çağının ötesinde düşünceler üretmiştir. Siyaset felsefesi alanında ileri sürdüğü 

düşünceler Avrupa’da başta İngiliz ve Fransız aydınlanmalarına esin kaynağı 

oluşturmuştur. Bu bakımdan Locke’un siyaset felsefesi refaha, mutluluğa ve güvene 

ulaşma hususunda sorunlar yaşayan günümüz dünyası toplumlarının siyasal sorunların 

çözümlenmesine katkı sunacaktır. Ayrıca daha iyi bir yönetim, daha mutlu bir toplum 

ve daha güvenli bir dünya idealine ulaşmada onun siyaset felsefesi alternatif 

paradigmaların üretilmesine de imkân sağlayacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

121 

 

KAYNAKÇA 

Acar, Hasan. ‘‘Aristoteles’te Uygulanabilir En İyi Rejim Olarak Anayasal Yönetim 

(Politeia) Kavramı’’. OPUS Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi. 9/16 

(2018): 2224-2227. 

Ağaoğulları, Mehmet Ali vd. Sokrates’ ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler. 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2020. 

Ağaoğulları, Mehmet Ali. Çulha Zabcı, Filiz. Ergün, Reyda. Kral Devletten-Ulus 

Devlete Ankara: İmge Kitabevi Yayınları, 2009. 

Akarsu, Bedia.  ‘‘John Locke’un Devlet Felsefesi’’. Felsefe Arkivi. 12 (2014): 74-78. 

Akbaş, Muhsin. ‘‘Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler’’. İslam Araştırmaları Dergisi. 

11 (2004): 177. 

Akkurt,  Mehmet. ‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesi’’. Birey ve Toplum Sosyal 

Bilimler Dergisi. 11/2 (2021), 118-119. 

Akmeşe, Eşref. ‘‘Thomas Hobbes’un İnsan Felsefesi Bağlamında The Platform (2019) 

Filmi Üzerine Bir Analiz’’. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi 

27/46. (2021): 222. 

Aktan, Coşkun Can. ‘‘İdeal Bir Yönetim Arayışı ve Anayasal Demokrasi’’.  Hukuk ve 

İktisat Araştırmaları Dergisi. 8/2 (2016): 3-4. 

Altunışık, Mehmet Akif. ‘‘Shaftesbury’de Ahlakın Temeli: Ahlak Duygusu’’. 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 48 (2020): 338. 

Arslan, Ahmet. Felsefeye Giriş. Ankara: Adres Yayınları, 2015.  

Arslan, Ahmet. İlkçağ Felsefe Tarihi Sofistlerden Platon’a. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2019. 

Arslan, Hüseyin. ‘‘John Locke’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir 

Deneme’’. Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. 17 

(2013): 182-197. 

Arslanel, M. Nazan ve Eryücel, Ertuğrul. ‘‘Modern Devlet Anlayışının Felsefi 

Temelleri’’. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. 15/2 (2011): 

9-10.   

Aslan, Seyfettin. ‘‘Sivil Toplum ve Demokrasi’’. Süleyman Demirel Üniversitesi 

İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi. 15/2 (2010): 359-360. 

Avan, Sinan. ‘‘Liberalizmin Türkiye’deki Temel Hak ve Özgürlüklere Yaklaşımı: 

Liberal Düşünce Dergisi Örneği’’. Yüksek Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013. 

Baradat, Leon P.  Siyasi İdeolojiler Kökenleri ve Etkileri, Çeviren Abdurrahman Aydın 

Ankara: Siyasal Kitabevi, 2012. 

Butler,  Eamonn. Klasik Liberalizm, Çeviren Arda Akçiçek Ankara: Liberte Yayınları, 

2018. 

Büyük, Celal. ‘‘Devlet ve Toplumsal Rolü’’. Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi. 3/1 (2003): 101-102. 



 

 

122 

 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları, 1999. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Tarihi. İstanbul: Say Yayınları, 2015. 

Cevizci, Ahmet. Felsefeye Giriş. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2011. 

Cevizci, Ahmet. Felsefeye Giriş. Bursa: Sentez Yayıncılık, 2007. 

Conway, David. Çeviren Atilla Yayla, ‘‘Klasik Liberalizm’’. Liberal Düşünce Dergisi 

64. (2011): 85. 

Çavuşoğlu, Aslı. ‘‘Doğal Haklar ve Jeremy Bentham’’. Pamukkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi. 37 (2019): 26-28. 

Çetin, Halis. ‘‘Liberalizmin Temel İlkeleri’’. Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Dergisi. 2/1(2001): 221-232. 

Çetin, Halis. ‘‘Siyasetin Evrensel Sorunu: İktidarın Meşruiyeti-Meşruiyetin İktidarı’’. 

Ankara Üniversitesi SBF Dergisi. 58/3 (2003): 70. 

Çilingir, Lokman .‘‘Locke’un Toplum Sözleşmesi Kuramı ’’. Temaşa Erciyes 

Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi. 11 (2019): 33-34. 

Çuhar, Cengiz. ‘‘Siyaset Kavramının Felsefi Kökenleri’’. Dini Araştırmalar 

Dergisi.10/30 (2008): 155. 

Didier, Jean. Monografi, Çeviren Atakan Altınörs, İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2019. 

Dinçer, Kurtuluş. Kısaca Felsefe. Ankara: Pharmakon Yayınevi, 2012. 

Duman, Mehmet Zeki. ‘‘Liberalizm ve Sosyalizmde Birey(ciliğ)in Ontolojik 

Çıkmazı’’. Toplum ve Kültür Araştırmaları Dergisi. 6 (2020): 8. 

Dursun, İbrahim. ‘‘Devletin Faaliyet Alanını Belirleyen Temel Özgürlükler: Negatif 

ve Pozitif Özgürlükler’’. Akademik İncelemeler Dergisi. 4/1 (2009): 9-13. 

Eroğlu, Müzeyyen. ‘‘John Locke’un Devlet Teorisi’’. Akademik Bakış Dergisi. 21 

(2010): 4-11. 

Evren, Mehmet. ‘‘John Locke ve John Rawls Liberalizminin Karşılaştırılması’’. 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2015. 

Fabre, Cecile. Çeviren Mehmet F. Deniz. ‘‘Toplumsal Sözleşme’’. Felsefe Arkivi 48. 

(2018): 124.  

Geçit, Bekir. ‘‘John Locke’da Mülkiyet Hakkının Sınırları: Doğal Hukuk Temelinde 

Bir Değerlendirme’’.  Beytulhikme An International Journal of Philosophy. 4/1 

(2014): 104-105. 

Gümüş, A. Tarık. ‘‘Demokrasilerde Sivil Toplum ve Devlet-Sivil Toplum İlişkisinde 

Karşılaşılabilecek Sorunlar’’. Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi. 18/3 (2014): 534-563. 

Günay, Mustafa. Metinlerle Felsefeye Giriş. Adana: Karahan Yayınları, 2010. 

Hayek, Friedrich August von. Çeviren Ünsal Çetin, ‘‘Liberalizm’’.  Liberal Düşünce 

Dergisi. 14/55 (2009): 208-217. 

Heywood, Andrew. Siyaset, Çeviren Nasuh Uslu, Ankara: Felix Kitap. 

Hobbes, Thomas. Leviathan, Çeviren Semih Lim İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1992.   



 

 

123 

 

Kant, Immanuel. Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, Çeviren İoanna Kuçuradi 

Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 2015. 

Kılıç, Yavuz. ‘‘Hobbes, Locke ve Rousseau’da ‘‘Doğa Durumu’’ Düşüncesi’’. Temaşa 

Erciyes Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi. 2 (2015): 101-112. 

Kutluay, Ferhat. Siyasal Otorite ve Rıza -John Locke İncelemesi-, İstanbul: Divan 

Kitap, 2020. 

Küçükalp, Derda. ‘‘Klasik ve Modern Siyaset Felsefesi’’. Çalışma ve Toplum. 1/76 

(2023): 88. 

Küçükalp, Derda. Siyaset Felsefesi. İstanbul: Say Yayınları, 2011. 

Locke, John. Eğitim Üzerine, Çeviren Aylin Uğur, Ankara: Yeryüzü Yayınevi, 2004. 

Locke, John. Hoşgörü Üstüne Bir Mektup, Çeviren Melih Yürüşen, Ankara: Liberte 

Yayınları, 2013. 

Locke, John. İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme, Çeviren Vehbi Hacıkadiroğlu, 

İstanbul: Ara Yayıncılık, 1992. 

Locke, John. Tabiat Kanunu Üzerine Denemeler, Çeviren İsmail Çetin, İstanbul: 

Paradigma Yayınları, 1999. 

Locke, John. Yönetim Üzerine İki İnceleme,  Çeviren Ömer Saruhanlıoğlu, İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2020. 

Locke, John. Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, Çeviren Fahri Bakırcı, Ankara: Serbest 

Kitaplar Yayınevi, 2019. 

Ökmen, Mustafa .‘‘Liberalizm ve Yerel Yönetimler’’. Öneri Dergisi 2/10. (1988): 74-

75. 

Özkan, Murat S. ‘‘17. ve 18. Yüzyıllarda Doğal Hukukun Pozitif Hukuka ve Siyaset 

Felsefesine Etkileri’’ Yayımlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2016.    

Öztürk, Armağan. ‘‘Liberalizm, Negatif Özgürlük ve İnsan Hakları’’. İnsan Hakları 

Yıllığı. 33 (2015): 12. 

Platon. Devlet, Çeviren Sabahattin Eyüboğlu-M. Ali Cimcoz, İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2006. 

Ralph, Racio. Çeviren Atilla Yayla, ‘‘Yirminci Yüzyılda Klasik Liberalizm’’, Liberal 

Düşünce Dergisi 28 (2002): 135. 

Raynaud, Philippe. Rials, Stephane. Siyaset Felsefesi Sözlüğü, Çeviren İsmail Yerguz 

vd. İstanbul: İletişim Yayınları, 2003.   

Sargın, İzzet. ‘‘Toplumsal Düzen Açısından Hukuk ve Devlet’’. Çukurova Dergisi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi. 9/2 (2009): 158. 

Sarıtaş, Şenay Eray. ‘‘Piyasa Ekonomisi ve Özgürlük İlişkisi Üzerine Bir Tartışma’’. 

İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi. 49 (2019): 241-245.   

Senemoğlu, Olkan. ‘‘Locke ve Rousseau’nun İnsan Doğası ve Toplum Düşüncesi’’.  

İnsan ve Toplum. 7/1 (2017): 192-197. 



 

 

124 

 

Tayyar, Ayşegül ve Çetin, Bilal. ‘‘Liberal İktisadi Düşüncede Devlet’’. Cumhuriyet 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi. 14/1 (2013): 108-113. 

Timuçin,  Ali. John Locke’un Siyaset Anlayışı. İstanbul: Bulut Yayınları, 2006. 

Toku, Neşet. John Locke ve Siyaset Felsefesi. Ankara: Liberte Yayınları, 2003. 

Toku, Neşet. Siyaset Felsefesine Giriş. Konya: Çizgi Kitabevi, 2015. 

Tunalı, İsmail. Felsefeye Giriş. İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi, 2009. 

Urhan, Veli. ‘‘Siyaset Felsefesi Bağlamında Devlet, Hükümet ve Bürokrasi’’. FLSF 

Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi. 22 (2016): 2-9. 

Urhan, Veli. ‘‘Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük’’. Uludağ Üniversitesi 

Fen-Edebiyat Dergisi. 26 (2016): 104-115. 

Ünaldı, Elif Yeşim. ‘‘Liberalizm Düşüncesinin Temeli Olarak John Locke’da Devlet 

Fikri’’. Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2002.  

Warburton, Nigel.  Felsefeye Giriş, Çeviren Ahmet Cevizci, İstanbul: Paradigma 

Yayıncılık, 2008. 

Yayla, Atilla. Liberalizm, Ankara: Liberte Yayınları, 2015. 

Yayla, Atilla. Siyaset Teorisine Giriş. İstanbul: Kesit Yayınları, 2014. 

Yiğit, Gülsevin. ‘‘Siyaset Felsefesinde Hak, Adalet ve Özgürlük Üzerine: Locke ve 

Hayek Örnekleri’’. Yüksek Lisans Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2014. 


