
 

 

 

 

T.C. KOCAELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANABİLİM DALI 

TARİH BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

ROMA ANA KAYNAKLARINDA RASTLANAN ŞİFA VE ŞİFACI 

ALGISI 

 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

 

TUĞBA NESLİHAN ŞAHİN 

 

 

 

 

 

KOCAELİ-2023 

 



 

 

 

 

 

T.C. KOCAELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANABİLİM DALI 

TARİH BİLİM DALI 

 

 

 

 

ROMA ANA KAYNAKLARINDA RASTLANAN ŞİFA VE ŞİFACI 

ALGISI 

 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

 

TUĞBA NESLİHAN ŞAHİN 

 

DANIŞMAN: PROF. DR. İBRAHİM ŞİRİN 

 

 

 

KOCAELİ-2023 

 



i 

 

 

T.C. KOCAELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANABİLİM DALI 

TARİH BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

ROMA ANA KAYNAKLARINDA RASTLANAN ŞİFA VE ŞİFACI 

ALGISI 

 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 
 

 

Tezi Hazırlayan: Tuğba Neslihan Şahin 

Tezin Kabul Edildiği Enstitü Yönetim Kurulu Karar ve No: 14.06.23/17 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

 

 

ÖNSÖZ 
 

Bu tez çalışmasında Roma tarihinde çalışılmamış bir konuyu çalışmak ve 

Roma tıbbı ile Roma tarih yazıcılığı arasında bir ilişki kurularak bu alana bir katkıda 

bulunulmak istenmiştir. Daha önce Türkiye’de bu konuda bir tez çalışmasının 

yapılmadığı fark edilmiş ve alandaki eksiğin tamamlanması amaçlanmıştır.  

 Bu çalışmanın ortaya çıkması için iki yıldır her türlü sıkıntımda yanımda 

oldukları, kendilerinde var olan her türlü bilgiyi benimle paylaştıkları için danışmanım 

Kocaeli Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü Başkanı Sayın Prof. Dr. 

İbrahim Şirin’e ve her türlü sorumu yılmadan cevaplayan ve daima istediğimden 

fazlasını veren hocam Sayın Doç. Dr. Kurtuluş Kıymet’e sonsuz teşekkür ederim. 

Yazım aşamasında manevi desteklerinin yanında engin bilgilerini esirgemeyen 

kıymetli hocalarım Sayın Prof. Dr. Ayşe Tuba Ökse’ye ve Öğretim Görevlisi Deniz 

Güçlü’ye teşekkürü bir borç bilirim.  

 Bu zorlu süreçte daima yanımda olan ve çalışmayı bitirmem için destek olan 

başta Gökçe Kavalcı olmak üzere Şehriban Çağlıyan, Gülsüm Sapmaz, İlayda Küçük, 

Hilal Erkoca, Seray Kocabaş’a ve bütün arkadaşlarım ile aileme sonsuz teşekkürlerimi 

bildirmek isterim. Yorulduğum zamanlarda beni motive eden ve akademiye defalarca 

tekrar bağlayan bu değerli insanlara sonsuz teşekkürler. Minnettarım. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

 

İÇİNDEKİLER TABLOSU 

 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... i 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSTRACT ............................................................................................................... vi 

KISALTMALAR ..................................................................................................... vii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

                                                                  1. BÖLÜM                                                             7 

1. ANA HATLARIYLA ROMA TARİH YAZICILIĞI VE KAYNAKLARI ..... 7 

1.1. Roma Tarih Yazıcılığı ................................................................................... 11 

1.2. Roma Tıbbı ile İlgili Bilgi Veren Ana Kaynaklar ...................................... 24 

                                                                  2. BÖLÜM                                                           31 

2. ANTİK ROMA’DA TIP VE ŞİFA...................................................................... 31 

2.1. Romalıların Şifa Ritüelleri............................................................................ 33 

2.2. Arkeolojik Kaynaklar Işığında Roma Tıbbı ............................................... 45 

2.3. Romalı Şair Catullus’un Hayatı ve Bütün Şiirleri’nde Şifa Algısı ........... 48 

2.3.1. Catullus’un Hayatı .................................................................................. 49 

2.3.2. Catullus’un Şiirlerinde Şifa Algısı ........................................................ 50 

2.4. Iuvenalis ve Saturae/Yergiler Adlı Eserinde Şifa Algısı ............................ 51 

2.4.1. Iuvenalis’in Hayatı ve Eserleri .............................................................. 52 

2.4.2. Saturae Eserinde Şifa Algısı................................................................... 53 

2.5. Marcus Valerius Martialis ve Epigrammata/Epigramlar Adlı Eserinde 

Şifa Algısı ............................................................................................................... 57 

2.5.1. Martialis’in Hayatı ve Eserleri .............................................................. 57 

2.5.2. Epigrammata Eserinde Şifa Algısı ........................................................ 58 

2.6. Lucius Seneca ve Bazı Eserlerinde Şifa Algısı ............................................ 62 

2.7. Galenos’un Hayatı ve Bazı Eserlerindeki Şifa Algısı ................................. 67 

2.7.1. Galenos’un Eserlerinde Şifa Algısı ........................................................ 68 

                                                              3. BÖLÜM                                                              

772 

3. ROMA ANA KAYNAKLARINDA ŞİFACI ALGISI ...................................... 72 

3.1. Romalılar Kimlere Şifacı Derdi? ................................................................. 72 

3.2. Catullus’un Şiirlerinde Şifacı Algısı ............................................................ 80 

3.4. Martialis’in Epigrammata Adlı Eserinde Şifacı Algısı .............................. 82 



iv 

 

3.5. Galenos’un Eserlerinde Şifacı Algısı ........................................................... 85 

SONUÇ ...................................................................................................................... 88 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 91 

ÖZGEÇMİŞ ......................................................... Hata! Yer işareti tanımlanmamış. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

 

ÖZET 
 

“Roma Ana Kaynaklarında Rastlanan Şifa ve Şifacı Algısı” başlıklı bu tez 

çalışması, Eskiçağ tarihine ve tarih yazıcılığı konusuna bir nebze katkıda 

bulunabilmek gayesiyle kaleme alınmıştır. Eski çağlardan beri süregelen hastalıklar 

insanların her daim bir şifa arayışına girmesine sebep olmuştur. İyileşmek isteyen 

hastalar inançlarına ve kültürlerine göre çeşitli varlıklardan medet ummuşlardır. Bu 

hususta bilhassa Tanrılar kültü en az hekimler ve diğer şifacılar kadar önem arz 

etmektedir.  

Algı çalışmaları sadece tarih anabilim dalının alanının ilgi alanında değildir. 

Edebiyat ve felsefe bilim dalları da en az tarih kadar bu konuda önem arz etmektedir. 

Bu sebeple bu tezde sadece tarih kitaplarından yararlanmanın yetersiz kalacağı 

düşünülmüş ve edebiyat, felsefe, coğrafya ve siyaset konulu kitaplar da kullanılmıştır. 

Üç bölümden oluşan bu tezin 1. bölümünü Roma tarih yazıcılığı ve Roma tıbbı 

konusunda bizlere bilgi veren ana kaynakların tanıtımına ayrılmıştır. Teze giriş 

niteliğinde olan bu bölümde yazarlar ve eserleri hakkında önemli ve gerekli olan 

bilgiler verilmiştir. 

Tezin 2. bölümü şifa algısının ele alındığı bölümdür. Tezin ana bölümlerinden 

biri olan bu bölümde Romalıların genel olarak şifa algısından bahsedilmiştir. Genel 

bahsin ardından belli başlı Roma ana kaynaklarında rastlanan şifa algısı teker teker 

işlenmiştir. Romalıların şifa olarak gördüğü unsurların skalasının oldukça geniş 

olduğu görülmektedir. 

Tezin 3. ve son bölümünde Romalıların şifacı algısı ele alınmıştır. Tezin ana 

bölümlerinden bir diğeri olan bu bölümde önce Romalıların şifacı algısından, kimlere 

şifacı dediklerinden ve bu şifacıların görevleri ve algılanışından bahsedilmiştir.  

 

Anahtar kelimeler: Roma, Şifa, Şifacı, Algı, Hekim, Asklepeion. 



vi 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 
 

This thesis titled “Healing and the Perception of the Healer in Roman Main 

Sources” was written with the aim of contributing to the history of ancient times and 

historiography. Diseases that have been going on since ancient times have always led 

people to seek a cure. Patients who want to be healed have sought help from various 

beings according to their beliefs and cultures. In this regard, especially the cult of gods 

is as important as physicians and other healers. 

Perception studies are not only monopolized by the field of history. The 

branches of literature and philosophy are also important in this regard, at least as much 

as history. For this reason, in this thesis, it was thought that using only history books 

would be insufficient and books on literature, philosophy, geography and politics were 

also used. 

The first part of this thesis, which consists of three parts, is devoted to the 

introduction of the main sources that give us information about Roman historiography 

and Roman medicine. In this section, which is an introduction to the thesis, important 

and necessary information about the authors and their works is given. 

The second part of the thesis is the part that deals with the perception of healing. 

In this section, which is one of the main parts of the thesis, the Romans' perception of 

healing in general is mentioned. After the general mention, the perception of healing 

found in the main Roman sources is handled one by one. It is seen that the scale of the 

elements that the Romans saw as healing is quite wide. 

In the third and last part of the thesis, the healer perception of the Romans is 

discussed. In this chapter, which is another of the main parts of the thesis, the Romans' 

perception of the healer, who they call healers, and the duties and perceptions of these 

healers are mentioned.  

 

Key words: Rome, Healing, Healer, Perception, Physician, Asklepeion. 

 

 

 



vii 

 

 

 

KISALTMALAR 
 

Bknz: Bakınız 

Çev.: Çeviren 

Diğer: Diğer yazarlar 

Ed.: Editör 

ESWL: Extracorporeal Shock Wave Lithotripsy (vücut dışından şok dalgalarıyla taş 

kırma) 

Haz.: Hazırlayan 

M.Ö.: Milattan Önce 

M.S.: Milattan Sonra 

s.: Sayfa 

S.: Sayı 

SPQR: Senatus Populusque Romanus (Roma Senatosu ve Halkı) 

St.: Aziz 

TTK: Türk Tarih Kurumu 

Vb.: Ve benzeri 

Vd: Ve diğer 

 

 

 

  



1 

 

 

 

 

GİRİŞ 
 

 Dünyanın varoluşundan beri insanlık tarihi sürekli gelişmiştir ve gelişmeye de 

devam etmektedir. Bu gelişim çok çeşitli alanlarda olmuştur. Yaşam şartlarından 

bilimsel gelişmelere, kültürden inanca kadar oldukça geniş bir yelpazede dünyadaki 

tüm halkların tarihini -bazılarını kısmen, bazılarını büyük oranda- takip etmek 

mümkündür.  

Arkeolojik buluntular insanlık tarihine ışık tutarken yazının icadından sonraki 

dönemde arkeolojik verilere yazılı kaynaklar da eşlik etmiştir. Multidisipliner bir alan 

olan sosyal bilimlerde tarih, arkeoloji, antropoloji, edebiyat, felsefe, sosyoloji, 

psikoloji, coğrafya vb. bilim dalları birbirinden ayrı düşünülemez. Yapılan çalışmaya 

göre bir sosyal bilimcinin diğer disiplinlerin kaynaklarından da yararlandıkları 

bilinmektedir. Ortak alanlara sahip olan bu disiplinler birbirini daima 

desteklemektedir. 

Edebiyat, felsefe, coğrafya, tarih ve siyaset konulu ana kaynaklar incelenerek 

bir multidisipliner çalışma yapılmıştır. Algı çalışması sadece tarih kaynakları ile 

yapılamayacağından dolayı diğer sosyal bilimlerden de yardım alınmıştır. Zira bir 

tarihçi bu disiplinlerin tamamıyla iç içe olmalı ve bütün resme bakmalıdır.1 Bu 

bağlamda Romalıların nelerden şifa umduğu, hastalıkları nasıl algıladıkları, onlar için 

şifacıların kimler oldukları ve bu kişilerin nasıl algılandıkları açıklanmıştır. 

İnsanlığın var olduğundan beri hastalıklar da onlarla beraber var olmuşlardır. 

İnsanlar hastalıkların üstesinden gelebilmek için yaratıcı/ tanrı/ ilah gibi görünmeyen 

fakat her şeye gücü yeten bir varlığa inanmışlardır. Coğrafyadan coğrafyaya göre 

değişen kültür ve inançlar çok çeşitlidir.2 Bu çeşitlilik yardım istenen yaratıcının veya 

 
1 Gülin Karabağ, “Disiplinlerarası Tarih Çalışması”, Tarih Nasıl Yazılır-Tarih Yazımı İçin Çağdaş Bir 

Metodoloji, ed., Ahmet Şimşek, Ankara: TTK Yayınları, 2021, s. 151. 
2 Bknz: Ali Haydar Bayat, Tıp Tarihi, İstanbul: Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği Yayınları, 2010, 

s. 82.  



2 

 

aracının isminde de çeşitliliğe sebebiyet vermiştir. Özellikle çok tanrılı panteona sahip 

olan kültürlerde isim çeşitliliği daha fazladır. 

Çok tanrılı bir panteona sahip olan Antik Yunanların tanrı ve tanrıçaları 

oldukça çeşitlidir ve bunların her birinin özellikleri farklıdır. Yunanlar başlarına gelen 

her olağandışı olayı bir tanrı veya tanrıçanın öfkesine yahut gücenmesine 

bağlamışlardır. Bu sebeple bulundukları kötü durumdan kurtulmak için o tanrılara 

çeşitli ritüeller yaparak onları memnun etmeye çalışmışlardır. Bu ritüeller sayesinde 

tanrıların onları affedeceğine ve başlarına gelen o felaketten kurtulacaklarına 

inanmışlardır. Bu inanç onların psikolojik ve sosyolojik durumlarını anlamamıza 

yardımcı olmuştur.  

Romalılar da tıpkı Yunanlar gibi çok tanrılı bir panteona sahiplerdir. Roma 

panteonundaki pek çok tanrı ve tanrıça görevleri itibariyle Yunan mitolojisinden 

transfer edilmiştir. Bu tanrıların bazılarının sadece görevleri değil isimleri de transfer 

olmuştur. Fakat bu durum Roma panteonunda azınlığı oluşturmaktadır. Yunanca tanrı 

isimlerini Latince olarak değiştiren Romalıların inançları da temelde Yunanlarla 

aynıdır. Onlar da tıpkı Yunanlar gibi başlarına gelen her türlü felaketten Tanrı’ya 

sığınmışlardır. Bu bağlamda pek çok ritüel gerçekleştirmişlerdir.3  

Roma inancını incelerken kolaylıkla tespit edilebilen şeylerden biri de 

rekabetçiliktir. Romalılar daima Yunanlarla rekabet etmiş ve onlardan daha akıllı,  

üstün ve becerikli olduklarını savunmuşlardır. Onların bu söylemlerine pek çok farklı 

yazarın yazdığı kaynaklarda rastlamak mümkündür.4 Esasen benzer iki kültüre sahip 

olan Romalılar ve Yunanlar arasındaki rekabet sadece tarih kitaplarında değil tıp, 

edebiyat ve felsefe kitaplarında da kendini göstermektedir. 

Romalıların bilim alanında bir varlık gösterememesi ilginçtir. Sağlam bir 

kültürel altyapıya sahip olan Romalılar bilimden ziyade mühendislik ve mimarlık gibi 

alanlara önem vermiştir. Bilim veya ticaret ile uğraşanları hakir gören Romalılar 

askerlik ve siyasete önem vermiş ve dünyayı yönetme misyonuna soyunmuşlardır. Bu 

sebeple bilim insanları ikinci sınıf vatandaş muamelesi görmüşlerdir.5 

 
3 Selman Gerçeksever, Dünden Bugüne Şifacılık ve Ruhsal Şifa, İstanbul: Onbir Yayınları, 2009, s. 

35-38. 
4 Bayat, a.g.e., s. 128. 
5 Bayat, a.g.e., s. 128. 



3 

 

Tıp, Romalılar için bir bilim değil faydalanılması gereken bir alan olarak 

görülmüştür. Romalılar için tıp tarihinin gelişim seyrini takip etmek oldukça kolaydır. 

Pek çok kültürde olduğu gibi Romalılarda da tıp ve büyü iç içe geçmiştir. Antikçağ 

tıbbını anlamak için büyünün tarihi incelenmelidir. Büyü, inanç ve tıp ilişkisini 

Antikçağlar için birbirinden ayırmak neredeyse imkansızdır. Tanrının bir cezası olarak 

algılanan hastalıkların tedavisinde din adamları ve büyücüler büyük önem arz etmiştir. 

Hastalıklar büyüyle tedavi edilmeye çalışılırken yer yer ampirik tedaviden de destek 

alınmıştır.6 Ampirik tedavinin içinde bitkisel tedaviler oldukça önemli bir yer 

tutmuştur. Bitkiler tıbbi amaçla kullanıldığı gibi büyü ve tılsım yapılması gibi 

amaçlarla da kullanılmıştır.7 Büyü sadece sağaltım amacıyla kullanılmamıştır. Aynı 

zamanda bir kişinin sağlığını bozmak hatta onu öldürmek için de kullanılmıştır. 

Romalı tarihçi Tacitus, İmparator Tiberius’un yeğeni Germanicus’un bir büyü sonucu 

hastalandığını ve bu sebepten dolayı öldüğünü yazmıştır.8 

Antikçağda tıp, Yunan hekimlerin tekeline bırakılmış gibidir. Yunan hekimler 

tıp konusunda çeşitli teoriler ortaya atmış bu bağlamda yeni tedavi metotları 

bulmuşlardır. Antikçağ tıbbı denildiğinde ilk akla Hippokrates, Galenos gibi isimlerin 

gelmesi -ikisi de Yunandır- Antik Yunanların tıp için ne denli önemli olduklarını 

göstermesi açısından önemlidir.  

Yunan tıbbının Roma’ya gelişi bir veba salgını neticesinde gerçekleşmiştir. Bu 

salgın neticesinde önce Asklepeion kültü ardından da Yunan tıbbı Roma sosyal 

hayatına giriş yapmıştır. Sadece veba değil cüzzam, kolera, sıtma gibi hastalıkların 

sebep olduğu salgınlardan da Romalılar etkilenmişlerdir. Bu salgınlar Romalıları 

sosyal düzenlerinde değişiklik yapmak zorunda bırakmıştır. Genellikle dere, ırmak, 

deniz gibi su kenarlarına yapılan Roma evleri bu salgınlar sonrasında yüksek 

kesimlerde yapılmaya başlanmıştır. Bunda bilhassa sıtma salgını diğer salgınlardan 

daha öne çıkmaktadır. Çünkü sıtmanın sebebi bataklıklarda bulunan sivri sineklerdir 

ve bu hastalıktan korunmanın tek yolu Tanrı’ya dua etmek değildir. Bunun farkında 

 
6 Bayat, a.g.e., s. 82. 
7 Marcello Carastro, “Roma’da Büyü”, Antik Roma, ed., Umberto Eco, İstanbul: Alfa Tarih, 2022, s. 

588. 
8 Carastro, a.g.m., s. 591. 



4 

 

olan Romalı zenginler daha yüksek kesimlere evlerini yapmaya başlamışlardır.9 Sıtma, 

veba gibi salgınlar Roma’nın yıkılmasında etkili olan unsurlardır.10 

Asklepeion kültü Romalıların yaşayışını değiştiren en önemli inançlardan 

biridir. Antikçağın hastaneleri olan Asklepeionlar kısmen tıbbi kısmen de dini 

uygulamaların yapıldığı yapılardır. Bu yapılar pek çok farklı alandan oluşmuştur. 

Amfi tiyatrodan uyku odalarına, hamamdan kaplıcalara kadar pek çok yapının 

birleşiminden oluşan bu kozmopolit yapı tek başına incelenebilecek ve üzerine tezler 

yazılabilecek çok geniş bir konudur. 11 

Asklepeionlara sadece iyileşme ihtimali olan, bulaşıcı bir hastalığı olmayan 

kişiler kabul edilmiştir. Doğum yapmak üzere olan kadınlar ve ölmek üzere olan 

hastalar Asklepeionlara kabul edilmemiştir. Şayet bunlardan herhangi biri yoksa ve 

hasta tedaviye uygunsa Asklepeionlara kabul edilmiştir. Asklepeionlardaki hekimler, 

Asklepiad adı verilen rahiplerdi. Bu rahipler kabul edilen hastalara önce bir dizi ritüel 

uygulamışlardır. Beden temizliğini tamamlayan hastaların ruhlarının da temizlenmesi 

için asklepiadlarla aralarında uzun süren konuşmalar olmuştur. Günümüzde 

psikoterapiye benzeyen bu yöntem, Antikçağ döneminde telkin yoluyla yapılan 

manipülasyondan ibaretti. Asklepiadların etkisiyle rüyasında Tanrı Asklepeios’u 

görünce iyileşeceğine inanan hastalar her gece yatmadan önce bu rüyaları görmek için 

dualar etmişlerdir. Eğer hasta iyileşmediyse rahipler bunun suçunu hastaya yıkmış ve 

yeterince inanmadığı veya tüm söylenenleri yapmadığını söylemişlerdir.12  

Asklepeionlardaki tek tedavi yöntemi telkin değildir. İlaçla, bitkilerle, müzikle, 

tiyatroyla, banyoyla, yürüyüşle, egzersizle, diyetle ve uykuyla tedavi de 

Asklepeionlarda başvurulan diğer tedavi yöntemleridir. Burada uygulanan tedavi 

yöntemlerinin bir kısmının günümüzde dahi varlığını sürdürmesi ve sonuçlarının 

bilimsel verilerle desteklenmesi, Asklepeionlarda uygulanan başarılı tedavileri 

göstermesi açısından önemlidir. 

 
9 Tolgahan Karaimamoğlu, Ortaçağ Avrupası’nda Salgın Hastalıklar, İstanbul: Selenge Yayınları, 

2021, s. 26. 
10 Andrew Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı: Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi, çev., Selahattin 

Erkanlı, İstanbul: İletişim Yayınları, 2022, s. 37. 
11 Hacı Çoban, “Roma Dönemi Hastaneleri, Asklepeionlar ve Sarıkaya Roma Hamamı”, Uluslararası 

Bozok Sempozyumu, 2016, s. 99. 
12 Çoban, a.g.m., s. 101. 



5 

 

Asklepeios kültü Hristiyanlığın yayıldığı döneme kadar önemini korumuştur. 

Hristiyanlık inancında Tanrı Asklepeios’un iyileştirici gücü Hz. İsa’ya ve dolaylı 

yoldan da Kilise büyüklerine atfedilmiştir. Hastalığı fizyolojik bir olay olarak değil de 

Tanrı’nın cezası olarak değerlendiren Kilise hastalara cezalı gözüyle bakmıştır. 

Hristiyanlık tarihinde çok önemli bir yerde olan Augustinus hem bir din adamı hem de 

skolastik düşüncenin fikir babası olarak karşımıza çıkmıştır. Onun bir vaaz esnasında 

söylediği sözler şunlardır:  

“…Aslında, vücudun kendisinden ötürü, doktorların kitaplarında dahi bulunmayan 

pek çok hastalığın ortaya çıktığını ve çoğu durumda ya da neredeyse hepsinde tedavi 

ve uyuşturucuların kendilerinin asıl acı verici olduğu anlaşılır. İnsanlar bundan 

dolayı hastalıkla uyarılır (Tanrı tarafından) böyle öldürülmeden doğru yola girmeleri 

sağlanırdı.”13 

 Bu sözlerden hareketle Kilise’nin, tıbbın ve tedavinin önünü ne denli kestiğini 

ve yeni gelişmelere de tüm kapıları kapattığını anlamak oldukça kolaydır.  

Roma’da şifa veren kişiler oldukça çeşitlidir. Bunlar arasında hekimler, ebeler, 

büyücüler, rahipler gibi birbirinden bağımsız gibi gözüken fakat temelde aynı amaçla 

tedavi uygulayan kişiler önemli yer tutmuştur. Hekimlik mesleği Roma toplumunda 

popüler olmaya başladıktan sonra ebeler ve kadın şifacılar önem kaybetmeye 

başlamıştır. Erkek egemen bir süreçte kadın şifacılara olan algılar değişmiştir. Bilge 

kadınlara cadı, al karası, büyücü gibi sıfatlar verilmiş ve kadınlar tıp alanından kasıtlı 

olarak uzaklaştırılmaya çalışılmıştır.14 Erkek hekimler başarılı işler yapan kadın 

rakiplerini bu şekilde ekarte etmiş ve onların yargılanıp cezalandırılmalarına sebep 

olmuşlardır. 

Roma ana kaynaklarına bakıldığında sadece şifacı kadınların değil erkek 

hekimlerin de çoğu zaman kötü bir şekilde algılandığını anlamaktayız. Romalı hiciv 

şairleri Catullus, Iuvenalis ve Martialis gibi kişiler; Cato ve Cicero gibi siyasetçiler; 

Tacitus, Livius, Plinius, Marcellinus gibi tarihçiler yazdıkları eserlerinde hekimleri 

bilgisizlikle, beceriksizlikle, paragözlükle ve zalimlikle suçlamışlardır.  

 
13 Tolgahan Karaimamoğlu, “Ortaçağ Avrupası’nda Tıp Kültürü ve Gelişmeleri”, Tarih ve Gelecek 

Dergisi, 3/2 (2017), s. 49. 
14 Hafize Öztürk Türkmen, “Tarihsel Olarak Kadın Şifacılık ve Tıbbın Değerleri”, Lokman Hekim 

Dergisi, 1/ 2 (2011), s. 24. 

 



6 

 

Kötü şifacı algısı, kırsal alanlarda yaşayan insanlar için hastanelere gitmenin 

imkansız oluşu, özel hekimlerin pahalılığı gibi etkenler birleşince kırsal alanda 

yaşayan Romalı fakir halk, şifa bulmak için mecburen daha ucuz ve kolay ulaşılabilir 

olan halk şifacılarından medet ummuşlardır. Bu şifacılar kaynaklarda kimi zaman ebe, 

hekim yardımcısı, büyücü, cadı veya astrolog olarak karşımıza çıkmıştır. 15 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
15 W. B. Crow, Büyünün, Cadılığın ve Okültizmin Tarihi, çev., Fulya Yavuz, İstanbul: Samsara 

Kitapları, 2002, s. 26. 



7 

 

 

 

 

1. BÖLÜM 
 

1. ANA HATLARIYLA ROMA TARİH YAZICILIĞI VE 

KAYNAKLARI 
 

Roma tarihi efsaneler ve gerçeklerin harmanlanmasından ortaya çıkmış bir tarihtir. 

Eskiçağ tarihi araştırmalarında, Roma tarihi için büyük bir yer ayrılmıştır. Dünyanın 

pek çok ülkesinden pek çok araştırmacı farklı tarihlerde Roma tarihini incelemişlerdir. 

Roma yıkıldıktan yüzyıllar sonra ise Roma tarihine merak duyulması Rönesans 

döneminde olmuştur. XVIII. yüzyılda Edward Gibbon öncülüğünde Roma tarihi 

çalışmaları yeniden önem kazanmaya başlamıştır. 

 

Roma tarih yazıcılığı için Grek/Yunan kültürü çok önemlidir. İlk Roma 

tarihçilerinin üzerinde Grek kültürü oldukça etkilidir.16 Grekler sadece tarihçilik ve 

edebiyat anlamında değil hemen hemen her anlamda Romalıları etkilemişlerdir. 

Romalılar da Greklerden devraldığı her mirasa kendilerinden bir parça, bir özellik 

katmışlardır. Böylece yaptıkları şey kopya olmaktan çıkmış iki kültürün harmanlanmış 

haline dönüşmüştür. Romalılar Greklerden öğrendikleri bazı unsurları-özellikle yazım 

metotlarını- geliştirerek onlardan daha ileri seviyeye taşımışlardır. 

Roma tarihçiliğinin ve Roma’da tarihçiliğin gelişmesinin sebebi tamamen 

ideolojiktir. İlk tarihçiler Roma’yı olduğundan daha güçlü ve daha köklü göstermek 

için çaba göstermişlerdir. Roma’nın soyunu Troia’yı bağlamaları ve Tanrıça 

Iuno’nun17 bu soyla olan düşmanlığını anlatmaları bunu ispat etmektedir.  

 
16 Ernst Breisach, Tarihyazımı, çev., Hülya Kocaoluk, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2018, s. 63. 
17 Yunan mitolojisinde Evlilik ve Ocak Tanrıçası Hera’nın Roma mitolojisindeki karşılığıdır. 

Vergilius’un yazdığı Roma’nın kuruluş mitlerinden olan Aineis Destanı’nda Romalılara düşmanlık 

eden bir karakter olarak karşımıza çıkmaktadır. Romalılar da bir tanrıçanın düşmanlığını kutsal 

olduklarına bağlayarak üstün bir millet oldukları çıkarımına varmışlardır. 



8 

 

Yunan ve Roma tarih yazıcılığında ortak olarak görülen iki temel özellik vardır. 

Bunlar; insancılık ve tözcülüktür.18 İnsancılık, Yunan ve Roma tarih yazımında 

görülen en belirgin özelliktir. Bu milletlerin tarih yazımında ön planda olan unsur 

insandır. Onlar için tarihi, insanların yaptıkları ve düşündükleri oluşturmaktadır. Bu 

tarz tarih yazıcılığında tanrılara pek az yer verilir. Aslında tanrılar her iki kültür içinde 

son derece önemlidir. Buna rağmen tarih yazıcılığı içindeki yerleri oldukça sınırlıdır. 

Bu dönemlerde yaşayan tarihçiler eserlerinde tanrılardan ziyade insanlardan 

bahsetmişlerdir. Roma tarihçiliğindense Yunan tarihçiliğinde tanrılar kendilerine daha 

çok yer bulmuştur.19 Fakat Yunan tarihçilerin eserlerinde insancılık özelliği olmadığı 

da söylenememektedir. 

Tözcülük20, Yunan ve Roma tarihçiliğinin bir kusurudur. İlk tarihçilerden biri 

olarak kabul edilen Thukydides, tözcülüğe o kadar odaklanmıştır ki olayları tek başına 

ele alamamaktadır. Herodotos ise onun aksine tarihe ideal bir tarihçi gibi yaklaşmıştır. 

Herodotos her olayı incelemeye değer bulmuş ve yazmıştır. Bu çatışma Roma’da da 

devam etmiş ve yüzyıllarca süregelen tartışmalara konu olmuştur. Romalı tarihçiler, 

özellikle de Titus Livius ve Cornelius Tacitus olay örgüsü kullanmaksızın kişileri ve 

kurumları bozulmakla yargılamışlar fakat bunun sebeplerini açıklamamışlardır. 

“Dolayısıyla, Yunan-Roma tarih yazımı bir şeyin nasıl meydana geldiğini hiçbir zaman 

gösteremez; tarih sahnesinde görünen bütün aracıların tarih başlamadan önce hazır sayılması 

gerekir ve bunlar tarihsel olaylarla tamı tamına bir makinanın kendi devinimleriyle ilişkili 

olması gibi ilişkilidir.”21  

Roma Devleti sırasıyla Krallık, Cumhuriyet ve İmparatorluk dönemlerinden 

geçmiştir. Roma Krallık Dönemi’nden elimize ulaşan bir yazılı kaynak yoktur. O 

dönem ile ilgili bilgileri Erken Cumhuriyet Dönemi’nde yazılan kaynaklardan 

öğrenebilmekteyiz. Çağdaş bir yazıyla karşılaşamadığımız için ve bilgiler efsanelerle 

karıştığı için Roma Krallık Dönemi, Roma tarihinin tabiri caizse karanlık dönemidir. 

Bu karışıklık durumu ve bilgi azlığı Cumhuriyet’in ilk yıllarında da devam etmiştir. 

Fakat daha sonraları özellikle memurların işlerini yürütmek için not almaya ve yazı 

yazmaya başlamasıyla Roma’da tarihçilik gelişmeye başlamıştır.  

 
18 R.G. Collingwood, Tarih Tasarımı, çev., Kurtuluş Dinçer, Ankara: Gündoğan Yayınları, 1996, s. 74-

75. 
19 İlber Ortaylı, Tarih Yazıcılık Üzerine, Ankara: Cedit Neşriyat, 2011, s. 12. 
20 Töz: Değişen yüklemleri destekleyen değişmez gerçekliktir. 
21 Collingwood, a.g.e., s. 78. 



9 

 

 

Resmi Roma tarih yazıcılığı Erken Cumhuriyet Dönemi ile başlamıştır. Bilinen ilk 

tarihçiler Annales/Yıllık22 yazarlarıdır. Bu dönemde yazılmış olan eserlerin tamamı 

Grekçedir. Bunun sebebi ise o yüzyıllarda Avrupa’da en yaygın kullanılan dilin 

Grekçe olmasıdır. Bu dönemde Yunanlar her anlamda Romalılar üzerinde etkilidir.  

Erken Cumhuriyet Dönemi’nin en önemli tarihçisi olan Fabius Pictor, Yunan ve 

Roma kültürünü bir araya getirmeye ve eserine Roma’dan izler bırakmaya çalışmıştır. 

Grekçe olarak kaleme aldığı kitabının sayfa numaralarını Roma rakamlarıyla 

vermiştir.23 Buradan yola çıkarak Romalı yazarların Yunan yazarları kopyalamak 

yerine kendilerine has bir biçimde yorumladıkları sonucuna varılmaktadır. Bu 

tutumundan dolayı Pictor’un, Greko-Romen bir tarihçi olduğu yorumu 

yapılmaktadır.24 

Geç Cumhuriyet Dönemi tarihçilerinin tarih yazma amaçları da yine ideolojiktir. 

Onlar Roma’yı dünyanın en büyük devleti olarak lanse ettirmiş ve kimseye 

yenilmeyeceğini yazdıklarıyla ispat etmeye çalışmışlardır. Pön Savaşları, Roma 

Cumhuriyet Dönemi için dönüm noktası olmuştur. Gerek ilk defa yenilgiyle bu kadar 

yüz yüze gelmiş olmaları gerekse bu vesileyle donanma kurmuş olmalarıyla Pön 

Savaşları, Roma tarihinde oldukça önemli bir yer tutmaktadır. Bu sebeple bu 

dönemlerde yazılmış olan tarih kitaplarında en geniş yer Hannibal’e ve Pön 

Savaşları’na ayrılmıştır. 

Roma’nın Geç Cumhuriyet Dönemi ile ilgili elimizde pek çok bilgi bulunmaktadır. 

Bu dönemlerde devlet yönetiminde etkin olan Cato, Cicero, Caesar gibi pek çok kişi 

pek çok eser kaleme almışlardır. Bu dönem ile ilgili bilgileri ya birinci ağızdan ya da 

dönemin şahitlerinden öğrenmekteyiz. Bu durumun bizim için hem olumlu hem de 

olumsuz yanları vardır. Olumlu olmasının sebebi, bilgilerin ağızdan ağıza dolaşarak 

değişmesi gibi bir durumun söz konusu olmamasıdır. Olumsuz olmasının sebebi ise 

tarafgirliktir. Örneğin; Caesar ve Cicero’nun arasının kötü olduğu bilinmektedir. Aynı 

olayı (Kral Deiotaros olayı) her ikisi de farklı açılardan değerlendirmiştir. Bu durum 

 
22 Her yılın sonunda o yıl yaşanan olayların yazıldığı belgelerdir. Kronolojik veriler içermesi tarihçilerin 

işini kolaylaştırmıştır. 
23 Arnaldo Momigliano, Modern Tarihçiliğin Klasik Temelleri, çev., Güneş Ayas, İstanbul: İthaki 

Yayınları, 2011, s. 104. 
24 Breisach, a.g.e., s. 69. 



10 

 

bilgilerin doğruluğundan şüphe etmemize sebep olmaktadır. Bu sebeple Cumhuriyet 

Dönemi okumalarında tarih tenkidi daha fazla önem arz etmektedir. 

Cumhuriyet Dönemi kaynakları içinde dolaylı ve doğrudan aktarım türlerinin 

olduğu gözlemlenmektedir. Doğrudan anlatıma bir örnek olarak Cicero’nun 

beyanından bahsedebiliriz. Caesar’ın öldürülmesinden sonra Antonius’un, Caesar’ın 

heykelini diktirdiği ve uzunca bir yazıt yazdığından bahsetmiştir. Dönemin canlı bir 

tanığı olan Cicero’nun bu yazıtı görmüş olması muhtemeldir ki zaten Cicero bu 

epigrafinin tamamını olduğu gibi aktarmıştır.25 

Cumhuriyet Dönemi’nde tarihçilikte ve edebiyatta yeni yöntemler geliştirilmiştir. 

Bu dönemde belagat önem kazanmıştır. Yazılan eserlerde buna çok dikkat edilmiştir. 

Bu dönemde yazılan eserlerde hikâyeci tarih yazımının önemini kaybettiğini 

gözlemleyebilmekteyiz. Öğretici tarih yazımı gelişmiş olmakla birlikte hikâyeci 

anlatım da tamamen terkedilmemiştir. Dönemin tarihçileri genel itibariyle geçmiş 

kaynakları kullanmak yerine kendi gözlemlerini kaleme almayı tercih etmişlerdir. 

Erken İmparatorluk Dönemi, Roma tarihçiliğinin zirveyi yaşadığı dönemdir. Titus 

Livius ve Cornelius Tacitus bu dönemin en önemli tarihçileridir. Roma tarih yazıcılığı 

onlarla zirveye ulaşmıştır. Onların kullandıkları özgün metotları daha sonraki 

tarihçiler kullanmayı başaramamışlardır. Bu sebeple Tacitus ve Livius’tan sonra Roma 

tarihçiliğinin çok az yol kat ettiği bilinmektedir.26 

İmparatorluk Dönemi tarihçilerinin tarih yazma amacı genellikle devletin yozlaşan 

kurumlarını ve toplumu eleştirmek üzerine kuruludur.27 Eski Cumhuriyet rejimini 

arayanlar olmakla birlikte devletteki kurumların bozulmasını sadece rejime 

bağlamayanların sayısı daha fazladır. Dönemin yazarlarında toplumdaki, 

memurlardaki ve yöneticilerdeki ahlaki bozulmanın devletin güç kaybetmesine sebep 

olduğu görüşü hâkimdir. Bu sebeple bu dönemde yazılan eserlerde eleştiri ve 

memnuniyetsizliğin hakim olduğu gözlemlenmektedir. 

 
25 Hamdi Şahin, Latin Epigrafisine Giriş, İstanbul: Homer Kitabevi, 2016, s. 21. 
26 Bedia Demiriş, Roma Yazınında Tarih Yazıcılığı, İstanbul: Ege Yayınları, 2006, s. 85. 
27 Breisach, a.g.e., s. 98. 



11 

 

1.1. Roma Tarih Yazıcılığı 

 

 

Yazının icadından beri insanoğlu gelecek nesillere kendilerinden bir iz bırakmayı 

adeta görev edinmiştir. Doğu’dan Batı’ya, Kuzey’den Güney’e hemen her toplumda 

yazılı kaynaklar zaman içinde artış göstermiştir. Bunların yazıldığı nesneler ve yazının 

özellikleri her toplumda farklı özelliklerle ortaya çıkmış ve farklı zaman dilimlerinde 

gelişim göstermiştir. Bazen soylular bazen yöneticiler bazen halktan kimseler farklı 

amaçlarla yazılı kaynaklar ortaya çıkarmışlardır. Neye, nasıl ve ne şekilde yazıldığına 

bakılmaksızın hepsinin ortak amacının geleceğe bir iz yahut ders bırakma kaygısı 

olduğu düşünülmektedir. 

 

Yazının gelişimiyle birlikte verilen eserlerin çeşitliliğinde artış olmuştur. Bugün 

anladığımız anlamda tarihçilik ilminin geçmişi çok eski değildir. Bir meslek olarak 

tarihçiliğin Herodotos (M.Ö. V. yüzyıl) ile başladığı kabul edilmektedir. Herodotos’u 

ondan önceki metin yazarlarından ayıran en önemli unsur olayların anlatımında mekân 

ve zaman bildirimi yapmasıdır. Grek tarihçilerin ortaya koydukları bu eserler nakilci 

yahut hikâyeci28 denilen tarzda kaleme alınmıştır ki bunlar, tarih tenkidinden oldukça 

uzaktır. Grek toplumunda ortaya çıkan bu yazım anlayışı zaman içinde diğer 

toplumlara da yayılmış ve uzun bir süre varlığını korumuştur. Hikâyeci tarih yazımı, 

kronik tarih yazımını da beraberinde getirmiştir. Her iki yazım türünün de belli başlı 

eksiklikleri vardır. Kronik tarih yazımında olaylar yıl yıl anlatılmış fakat aralarında bir 

bağlantı kurma çabasına girilmemiştir. Hikâyeci anlatımda ise gerçek bilgileri tespit 

etmek güçtür çünkü geçmişe dönük kaydedilen bilgilerin içine mitolojiler ve efsaneler 

eklemlenmiş vaziyettedir. 

 

Hikâyeci tarih yazımının eksiklikleri kullanıldığı zamanlarda fark edilmiş ve buna 

alternatif bir tarz olarak öğretici tarih yazımı ortaya çıkmıştır. Grek tarihçi Thukydides 

(M.Ö. V. yüzyıl) ile başlayan bu yöntem zamanla popülaritesini artırmış Plutarkhos 

(M.Ö. II. yüzyıl), Machiavelli (M.S. XVI. yüzyıl) gibi yazarlar da bu yöntemle 

eserlerini kaleme almıştır. Tarihte yaşanan olaylardan toplumun ve yöneticilerin ders 

çıkarmasını amaçlayan bu yöntem günümüzde dahi varlığını korumaktadır. Tarih 

 
28 İbrahim Kafesoğlu, “Tarih İlmi ve Bizde Tarihçilik”, Tarih Dergisi, 13/17-18 (1963), s. 1. 



12 

 

ilminin yanında felsefe, edebiyat, sosyoloji gibi diğer sosyal bilimlerde de bu yöntem 

oldukça revaçtadır.29 

 

Öğretici tarih yazımı metodu tutulmuş olmasına rağmen yeni metotlar da ortaya 

çıkmıştır. XIX. yüzyılda araştırmacı metot gelişim göstermiştir. Buna göre, metinde 

anlatılan kişilerin karakter analizleri yapılmış ve olaylar arası bağlantılar kurulmuştur. 

Antikçağın yazarları ise bu tarz görüşlerden mahrumdur. Bu sebeple ortaya 

çıkardıkları yapıtlardaki eksiklikler kolaylıkla tespit edilmiş ve bu bilgilerin 

doğruluğundan şüphe duyulmasına sebep olmuştur. Bu şüphenin asıl sebebi eserlerde 

anlatılan olaylarla efsanelerin iç içe geçmiş olması ve taraflı yazılmış olmasıdır. Bu 

sorun Antikçağlardan günümüze kadar süregelmektedir. Yazarlar kendi siyasi 

görüşlerini bazen isteyerek bazen istemsizce eserlerinde belli etmiştir. Araştırmacı 

tarih yazımı metodu sayesinde tarih tenkidi de gelişmiş böylece her bilgi doğru olarak 

kabul edilmemiş, çağdaş yazarların bu konuyu nasıl ele aldıkları incelenmeye 

başlanmıştır. Bu tarihçilik anlayışında bir bilgiye sadece tek bir kaynakta 

rastlanılıyorsa o bilgiye şüpheyle yaklaşılmış, doğru ya da yanlış olduğuna dair kesin 

yargılardan kaçınılmıştır. 

 

Hikâyeci, öğretici ve araştırmacı metotların yanı sıra günümüzde de kullanılan 

başka tarih yazım metotları mevcuttur. Ancak bunlar eski çağlardaki tarih 

yazıcılığında kullanılmadığı için bu teze dâhil edilmemiştir.  Tarih yazıcılığının 

özelliklerine geçmeden evvel yazarların neden tarih yazma ihtiyacı duyduğunu 

belirtmek faydalı olacaktır. Bu bağlamda Collingwood, modern tarihçilerin tarihten ne 

anladığını şu sözlerle ifade etmiştir: “Günümüz tarihçileri tarihin (a) bir bilim ya da 

soruları yanıtlama olması; (b) geçmişteki insan eylemleriyle ilgilenmesi; (c) kanıtın 

yorumlanmasıyla uğraşması; (d) insanın kendine ilişkin bilgisi uğruna olması 

gerektiğini düşünüyorlar.”30 Genel kabul gören bu kriterlerin en az üçüne uyan ilk 

tarihçi Herodotos’tur.31 Herodotos, Historiae adlı eserini yazmasındaki amacının 

yaşananların sonrakilerce unutulmaması olduğunu belirtmektedir.32 Bu anlayış 

 
29 Kafesoğlu, a.g.m., s. 2. 
30 Collingwood, a.g.e., s. 41. 
31 Yunus Koç, “Tarih Niçin Yazılır”, Tarih İçin Metodoloji, ed., Ahmet Şimşek, Ankara: Pegem 

Akademi, 2015, s. 2. 
32 Herodot, Tarih, Herodotos, Historae, çev., Burcu Uzunoğlu, Ankara: Panama Yayınları, 2021, s. 7. 



13 

 

zamanla daha geniş coğrafyalara yayılmış ve Roma tarih yazıcılığında da kabul 

edilmiştir. 

 

Geçmişten günümüze tüm dünyada tarih yazıcılığını genel hatlarıyla ele 

aldığımızda görsel ilk verilerin mağara resimleri olduğunu görmekteyiz. Sözel 

anlatımda ise efsaneler ve mitoslar önemli yer tutmaktadır. Genellikle ilk tarihi 

metinleri bunlar oluşturmaktadır. Devletin bazı dönemlerinin ve kralların hayatının 

kaleme alındığı metinlerin geçmişi Sümer Devleti’ne kadar gitmektedir. Sümerler 

olguları inceleyip sebep-sonuç ilişkisi kurarak yazmak yerine önemli olayları 

kaydetmeyi amaçlamışlardır.33 Tarihe ışık tutan ilk metinler onlardan çıkmış olmasına 

rağmen bu metin yazarlarının tarihçi olarak kabul edilmemesinin sebebi budur. 

Tarihçilik mesleğinin mucidi Yunanlar olarak kabul edilmektedir. Yanlışı ve doğruyu 

ayırt edebilmek için sadece eleştirel tarih yazımını geliştirmekle kalmayan Yunan 

tarihçiler aynı zamanda olayların mantıklı bir şekilde açıklanmayı da kendilerine şiar 

edinmişlerdir. Gerçek olayların efsanelerden ayrılmasına önem vermişlerdir. Efsane 

ve mitos anlatımında en başarılı halklardan biri olan Yunanların bu gelişimi dikkat 

çekmektedir. Bu noktada Pers tarih yazımının Yunan tarih yazımı üzerinde etkili 

olduğu kabul edilmektedir.34  

 

Romalıların tarihle ilgilenmesinin pek çok sebebi vardır. “Geçmişe büyük saygı, 

atalarının yaptıkları işlerden gurur duyma, Roma’nın, Romalılığın yüceliğinin 

belirtilmesi arzusu, ahlak dersi çıkarma isteği, tarihe yönelmenin başlıca 

nedenlerinden sayılmıştır”.35 Romalı tarihçiler en çok Yunan tarihçilerden 

etkilenmişlerdir. Buna rağmen Romalılarda tarihçilik Yunanlardan farklı olarak yeni 

bir misyon kazanmıştır.36 Yunanların aksine Romalılar için tarih ideolojik ve siyasi bir 

araçtır. Ulusal tarih anlayışı da Romalılar ile birlikte gelişim göstermiştir. Siyasi bir 

birliğe sahip olmayan Yunanlarda ise bu anlayış gelişmemiştir. 

 
33 Helmut Uhlig, Sümerler: Mezopotamya’nın Sıradışı Topluluğu, çev., Nilgün Ersoy, İstanbul: Totem 

Yayınları, 2018, s. 67-70. 
34 Necmettin Alkan, “Geçmişten Günümüze Dünyada Tarih Yazıcılığı”, Tarih İçin Metodoloji, ed., 

Ahmet Şimşek, Ankara: Pegem Akademi, 2015, s. 26. 
35 Salih Özbaran, Tarih, Tarihçi ve Toplum- Tarihin Çağrışımı, Doğası, Tarihçilik ve Tarih Öğretimi 

Üstüne Düşünceler, İzmir: Yakın Kitabevi, 2015, s. 84. 
36 Ortaylı, a.g.e., s. 29. 



14 

 

Roma’da tarih yazıcılığı Annales yazıcılığı ile başlamıştır. Annales tarih yazıcıları 

(Annales yazıcılarına Analist denirdi) Pontifex Maximus’un37 yazdırdığı Annalesleri 

ana kaynak olarak kullanmışlardır. İlk Romalı tarihçiler her yıl yazılan bu yıllıkların 

eski olanlarından kısaca bahseder ardından kendi dönemleri yaklaştıkça uzun uzadıya 

bahsederlerdi. Bu kayıtların ne kadar eskiye dayandığı bilinmemektedir. Romalılar 

arasında kronolojik tarih yazımının gelişmesine katkı sağlayan bu tarih yazıcılığı 

metodu oldukça popülerdi. Annalesleri kullanarak bir tarih eseri yazan ilk Romalı 

tarihçi Fabius Pictor’dur. Pictor eserini Grekçe kaleme almıştır. Bu eser ilk düzenli 

Roma tarihi olma özelliğini taşımaktadır.38 Bu gelenek Yaşlı Cato, Latince tarih 

yazımını başlatana kadar yüzyıllarca devam etmiştir. 

 

Bilinen ilk Romalı tarihçiler eserlerini Latince değil Grekçe yazmışlardır. Bunun 

sebebi ise Latincenin edebiyat ve sanat dili olarak henüz gelişimini tamamlayamamış 

olmasıdır. Grekçe hâlihazırda büyük bir kültürün temel yapı taşı olarak görülmektedir. 

Ayrıca Grekçe, Latinceye kıyasla düz yazıya daha uygun bir dildir. İlk Romalı 

tarihçilerin bu dili kullanmalarının bir sebebi de siyasiydi. Roma’yı dünyaya tanıtmak 

istiyorlar ve Roma’ya karşı bir sevgi ve saygı oluşturmak istiyorlardı.39 O zamanlarda 

dünyada en çok kullanılan dil Grekçe olduğundan bunu başka bir dille yapamazlardı. 

Böyle bir misyon yüklenen bu yazarların bitaraf olması da beklenemezdi ki Annales 

yazarları da zaten bitaraf değildir.  

 

Roma’nın Krallık Dönemi’nde ve Cumhuriyet Dönemi’nin ilk yıllarında bir kayıt 

tutma geleneği yoktur. Bununla beraber işini titizlikle yapan birkaç devlet memurunun 

yapacaklarını unutmamak için tuttukları bazı kayıtlara ulaşılmıştır. Bunlar Roma 

tarihinin ilk yazılı kaynaklarını teşkil etmektedir. Fakat bu notlar resmi bir tarih metni 

olarak kabul edilmemektedir. Kişinin görev süresi bittiğinde bu notlar aile arşivine 

konmuştur. Memuriyet sayısının artışıyla bağlantılı olarak Commentarii adı verilen 

resmi kayıtlar tutulmaya başlanmıştır.40 Bu kayıtlar genellikle vergiler ve sayımlarla 

ilgilidir.  

 
37 Pontifex Maximus: Antik Roma’da dini kurumların en büyük rahibidir. Antik Roma dininin en önemli 

pozisyonudur. 
38  V. Diakov- S. Kovalev, İlk Çağ Tarihi- 2, çev., Özdemir İnce, İstanbul: Yordam Yayınevi, 2009, s. 

4. 
39 Demiriş, a.g.e., s. 19. 
40 Demiriş, a.g.e., s. 14.  



15 

 

 

Roma tarih yazıcılığındaki önemli kaynaklardan biri de övgü kitabeleridir. 

Romalıların Elogia adını verdikleri bu kitabeler ölen aile reisinin (Pater Familia) 

anısına düzenlenmiştir. Bunlar genellikle mezar anıtlarında bulunmaktadır. Bunlardan 

bazısı şiir şeklinde bazısı ise düzyazı şeklinde yazılmıştır. Soya önem veren Romalılar 

aslında tarihle daima iç içe yaşamışlardır.41 Buna rağmen resmi tarih yazıcılığının 

başlamasının geç bir tarihe tekabül etmesi dikkat çekicidir.  

 

Roma’da tarih yazıcılığı Erken Cumhuriyet Dönemi’nde başlamıştır. İlk tarihçiler 

Annales yazarlarıdır. Bu geleneği başlatan kişi Fabius Pictor’dur. Pictor, bulduğu 

Pontifexleri bir sıraya dizmiş ve Roma tarihinden kronolojik olarak kısaca 

bahsetmiştir. Kendi yaşadığı döneme yaklaştıkça olaylardan daha detaylı bahsetmiştir. 

Bu biçim zaman içinde gelenek haline gelmiş ve Pictor’dan sonraki yazarlar da bu 

metodu kullanmıştır. Pictor ve diğerleri42 metinlerini düzyazı şeklinde kaleme almıştır. 

Fakat bu eserler pek çokları gibi zaman içinde yok olmuştur, günümüze ise sadece 

küçük parçaları ve onlardan yapılan alıntılar ulaşmıştır. 

 

Roma Cumhuriyet Dönemi’nin sonlarına doğru tarih yazıcılığı boyut 

değiştirmiştir. Resmi üsluplu düzyazı yerini hitabete bırakırken tarih; siyaset ve 

felsefenin etkin bir silahı olarak kullanılmıştır. Bu dönemde eleştirel yazılar öne 

çıkmaktadır. Eleştiri yazısı denince ilk akla gelen kişi de Cicero olmaktadır. Tek olayın 

anlatıldığı monografi tarzı da bu dönem gelişmiştir. Erken Cumhuriyet Dönemi’nde 

de Geç Cumhuriyet Dönemi’nde de tarihçiler yahut metin yazarları genellikle siyasi 

şahıslardır. Siyasilerin etkileri ile biyografi ve otobiyografi tarzı yazılar da ortaya 

çıkmıştır. Biyografiler genellikle siyasi amaç gütmek için yazılmıştır. 43 Bununla 

birlikte otobiyografiler ise kişinin kendi yaptıklarını meşrulaştırma ve yüceltme amacı 

taşımaktadır. Buna verilebilecek en meşhur örnek Caesar’ın eserleridir.44  

 

Geç Cumhuriyet Dönemi’nde önsöz geleneği gelişmiştir. Romalıların praefatio 

adını verdikleri bu gelenek, Romalılara Greklerden geçmiş bir gelenektir. Hekataios, 

 
41 Demiriş, a.g.e., s. 17. 
42 Bknz: Cincius Alimentus, Postumius Albinus, Acilius Glabrio vs. 
43 Demiriş, a.g.e., s. 43. 
44 Demiriş, a.g.e., s. 46. 



16 

 

Herodotos ve Thukydides tarafından başlatılan bu gelenek sonraki tarihçiler tarafından 

yüceltilmiş ve Grek tarih yazıcılığında önemli bir yer tutmuştur. Fakat Romalılar her 

konuda olduğu gibi bu konuda da geleneği doğrudan almamış, kendine has yöntemler 

ekleyerek yeni bir formata sokmuştur. Eseri tanıtmak ve geliştirilen yeni metotlardan 

bahsetmek için yazılan önsözlerde retoriğe büyük önem verilmiştir.45 

 

Erken İmparatorluk Dönemi’nin en önemli yazarı Titus Livius’tur. İmparator 

Augustus’a yakınlığı ile tanınan Livius, yaşadığı zamana kadar yazılan en kapsamlı 

Roma tarihi eserini kaleme almıştır.46 Livius, Ab Urbe Condita adlı eserini makas-

zamk47 yöntemiyle yazmıştır. Bu durum Livius’un eserlerinin ağırlık merkezini 

oluşturmuştur.48 Makas-zamk yöntemini Livius’tan sonraki tarihçiler de kullanmıştır. 

 

Tacitus’un yaşadığı dönemde Roma tarih yazıcılığının zirveyi yaşadığı kabul 

edilmektedir. Onun geliştirdiği yeni metotlar ve biçemini sonraki yazarlarda 

bulunmamaktadır. Bu sebeple Tacitus sonrası dönem Roma tarih yazıcılığının çöküş 

dönemi olarak nitelendirilmektedir.49 Tacitus’tan sonra kronik tarih yazımı geri 

gelmiş, yazarlar despot hükümdarlar sebebiyle fikirlerini sunmaktan çekinmiştir. 

Özgürlüklerin kısıtlandığı bu dönemde elle tutulur nitelikte özgün bir eser 

verilememiştir. Tarih yazıcılığı ile retorik ve biyografi yazarlığı da yavaş yavaş 

önemini kaybetmiştir. Bu dönem verilen eserler daha çok öncekilerin tekrarı 

niteliğindedir.  

 

Romalılar tarihe önem verdikleri kadar diğer edebi türlere de önem vermişlerdir. 

Doğrudan bir tarih metni olarak sayılmayan bu ürünler tarihi doğru anlamak ve 

yorumlamak için incelenmesi gereken eserlerdir. Yazılmış pek çok coğrafya, şiir, 

felsefe, dua ve sanat metinleri tarihe ışık tutmaktadır. Roma halkı büyük oranda 

okuryazar olduğu için yazınsal türler her kesimden insanlar tarafından kaleme 

 
45 Demiriş, a.g.e., s. 65. 
46 Gülden Çiçekdağı, “Augustus Döneminde Edebiyat ve Tarih”, Tarihin Peşinde Dergisi, S. 10 (2013), 

s. 150. 
47 Makas-zamk yöntemi: Collingwood farklı kişilerin tanıklıklarının seçilip birleştirilerek eserlerde 

kullanılmasına bu adı vermektedir. Bunu tarih olarak kabul etmemektedir. Bugünkü anlamda kopyala-

yapıştır veya intihal olarak yorumlanmaktadır. 
48 Collingwood, a.g.e., s. 69. 
49 Demiriş, a.g.e., s. 85. 



17 

 

alınmıştır. Metinler çoğunlukla Latince ve Grekçe kaleme alınmış olmakla birlikte, 

yazı dilleri sadece bunlardan ibaret değildir. Yöresel diller de hem yazma eserlerde 

hem halk arasında konuşma dili olarak kullanılmıştır. Bunların en bilineni ise 

Roma’nın büyük düşmanı Kartacalıların dilidir. Çeşitli dillerde ve türlerde eserler 

kaleme alan Romalılar aynı zamanda kitapçılık konusunda da oldukça gelişmiştir.50  

 

Roma tarih yazımını ve gelişim sürecini gözlemleyebilmek için kronolojik olarak 

bazı yazar ve eserlerinin tarih yazıcılığı açısından incelemeye aldığımızda çıkan veriler 

şu şekilde derlenmiştir. Erken Cumhuriyet Dönemi51 yazarlarının eserlerinin büyük bir 

kısmı günümüze ulaşmadığından dolayı bu dönemin incelemesini es geçmek zorunda 

kalınmıştır. Yine de bu dönem genel hatlarıyla kronik tarih yazımının kullanıldığı 

dönem olarak bilinmektedir. Annalesler bu dönemin ana kaynaklarını oluşturmaktadır. 

Dönemin yazarları olayları yorumlamak yerine doğrudan yazmayı tercih etmişlerdir. 

Üslupları genellikle akıcılıktan yoksundur. Yaşlı Cato’ya gelinceye kadar yazarlar 

eserlerini Grekçe kaleme almışlardır. Cato sonrası ise Latince yıllık yazarlığı 

başlamıştır. Fabius Pictor ve Yaşlı Cato, Erken Cumhuriyet Dönemi’nin en tanınan iki 

simasıdır. 

 

Erken Cumhuriyet Dönemi’nin ardından gelen Geç Cumhuriyet Dönemi52 Roma 

tarih yazıcılığı için bir dönüm noktasıdır. Bu dönemin en tanınan yazarları arasında 

Julius Caesar, Cornelius Nepos, Varro ve Cicero’yu saymak mümkündür. Tarih 

yazıcılığının en belirgin kırılmaları bu dönemde olmuştur. Bu dönemde hitabet 

oldukça önemlidir. Eserlerdeki sıkıcı anlatım yerini hitabete ve akıcılığa, kronik tarih 

yazıcılığı ise yerini biyografi, otobiyografi ve olay yazıcılığına bırakmıştır. Bu dönem 

yazarlarının daha çok siyasi şahsiyetler oluşu tarihin, siyasi bir araç olarak 

kullanılmasına sebep olmuştur.  

 

Tarihçi olarak kabul edilmese de Cicero verdiği onlarca eserle dönemin 

olaylarının aydınlatılmasına büyük katkı sağlamıştır. Başarılı bir hatip olan Cicero 

 
50 Reginald H. Barrow, Romalılar, çev., Ender Gürol, İstanbul: İz Yayıncılık, 2018, s. 114. 
51 Erken Cumhuriyet Dönemi: Krallık Dönemi’nin sonlarıyla M.Ö. 100 yılına kadar olan dönemi 

kapsamaktadır. 
52 Geç Cumhuriyet Dönemi: M.Ö. 100 ile Augustus’un imparatorluğuna kadar olan dönemi 

kapsamaktadır. 



18 

 

hitabeti ile sivri dilliliğini birleştirmiştir. Bunu eserlerine yansıtmaktan çekinmeyen 

Cicero, kendinden sonraki pek çok yazara da kılavuzluk etmiştir. Cicero’nun oldukça 

fazla sayıda eser yazdığı bilinmektedir. Devlet Üzerine adlı eseri bir tür siyasetname 

olarak kabul edilmektedir. Altı bölümden oluşan bu kitabın dördüncü ve beşinci 

bölümleri kısmen, altıncı bölümü ise tamamen kayıptır. Cicero dördüncü bölümde 

ahlaki konulara, beşinci bölümde de bir devlet adamının taşıması gereken özelliklere 

değinmektedir. Tamamı kayıp olan altıncı bölümde ise ‘Scipio’nun düşü’ adlı bir 

başlık olduğu bilinmektedir. Bunun içeriği hakkındaki bilgileri ise sonradan yazarların 

yaptıkları alıntılardan öğrenmekteyiz.53 Cicero, anlatımı zenginleştirebilmek için 

eserini monolog değil diyalog şeklinde kaleme almıştır. Seçtiği devlet adamlarının, 

ideal devlet konusunu tartıştığını varsayan Cicero bu konuşmalara bazı yerlerde daha 

fazla kişiyi katmıştır. Cicero için vatanseverlik önemli bir kavramdır. Giriş kısmı kayıp 

olan bu metnin elimize ulaşan ilk kısmı “… onlarda güçlü vatanseverlik duygusu 

olmasaydı ülkemizi saldırıdan kurtaramaz…”54 şeklinde başlamaktadır. Devamında 

ise Romalıların vatanseverlikleriyle yaptıkları iyi işleri sıralamaktadır.  

 

Cicero’nun bir diğer kitabı Kral Deiotaros Savunması adlı kitabıdır. Devlet 

Üzerine kitabının aksine Cicero bu kitabı diyalog tarzda değil monolog tarzda 

yazmıştır. Caesar’ın düşmanlarıyla iş birliği yapan Kral Deiotaros’un avukatlığını 

yapan Cicero’nun dikkat çekmek istediği asıl nokta; Cumhuriyet değerlerinin Caesar 

tarafından çiğnendiğidir.55 Caesar bu mahkemeyi kendi evinde görmektedir ve yargıç 

da kendisidir.56 Mahkemenin nasıl sonuçlandığı bilinmemektedir ancak genel kanı 

Cicero’nun davayı kazandığı yönündedir. Cicero’nun hitabet gücü bu kitapta açıkça 

gözlemlenebilmektedir. 

 

Cicero’nun ardından incelenmesi gereken bir diğer önemli şahıs Caesar’dır. İlk 

daimi diktatör olan Caesar’ın, İç Savaş Hakkında ve Galia Savaşı adlı iki kitabı vardır. 

Güçlü hitabetiyle tanınan Caesar’ın bu kitaplarına bakıldığında bu şöhretin haksız 

olmadığı anlaşılmaktadır. Caesar diğer yazarlardan farklı bir yazım metodu 

 
53 Cicero, Devlet Üzerine, Cicero, De Re Publica, çev., Cengiz Çevik, İstanbul: İthaki Yayınları, 2018, 

 s. 102. 
54 Cicero, a.g.e., I.I. 
55 Cicero, Kral Deiotaros Savunması, Cicero, Pro Rege Deiotaro, çev., Ebru Akdoğu Arca, İstanbul: 

Kabalcı Yayınları, 2017, s. 23. 
56 Cicero, a.g.e., s. 49. 



19 

 

geliştirmiştir. Yaptığı faaliyetleri meşrulaştırmak için kaleme aldığı bu eserleri kendi 

ağzından değil, üçüncü tekil kişinin ağzından anlatmıştır. İç Savaş Hakkında eserinde 

ele alınan tarih aralığı, M.Ö. 49 yılının ilk günleri ile M.Ö. 48 yılının yaz aylarıdır. 

Caesar’ın senatoya gönderdiği mektupla başlayan eser, Pompeius’un ölümüyle son 

bulmaktadır. Caesar bu eserinde kendisinden lütufkâr ve dostane biri olarak 

bahsetmektedir.57 Iulius Caesar eserlerinde bizzat yaşadığı olayları anlattığı için başka 

bir kaynaktan yararlanma gereği duymamıştır. Bu dönemlerle ilgili elimizde fazla 

sayıda kaynak vardır. Bu sebeple Caesar’ın anlattığı olayların tenkidi ve tahlili 

kolaylıkla yapılabilmektedir. 

 

Cornelius Nepos, Geç Cumhuriyet Dönemi’nin en önemli yazarlarından biridir. 

Bu dönem yazarlarının genel özelliği siyasi şahsiyetler olmalarıdır. Oysa Nepos 

bunların aksine hiçbir siyasi görevde bulunmayan ve kendini edebiyata adayan bir kişi 

olmasıyla dikkat çekmektedir. Aynı zamanda şair olan Nepos şiirlerinde kullandığı 

akıcı üslubunu düzyazılarda da kullanmıştır. Ortaya koyduğu eserlerden sadece Ünlü 

Komutanların Yaşamları adlı biyografi kitabı günümüze ulaşmıştır. Ancak bu eserin 

de tamamına değil sadece yirmi dört adet biyografisine ve ‘Krallar Üzerine’ adlı 

başlığına ulaşılabilmiştir. Nepos sadece Romalı devlet adamlarını değil, Roma’nın 

düşmanı olan ülkelerin devlet adamlarını da yazmıştır. Roma’nın en büyük 

düşmanlarından olan Hamilcar Barca ve oğlu Hannibal Barca’ya da eserinde yer 

ayıran Nepos, Hannibal’den “yenilmez” olarak bahsetmektedir.58 Eserinde bahsettiği 

kişilerin yaşamlarını tarafsız bir üslupla kaleme alan Nepos, bu tavrı ve eseriyle 

kendisinden sonra yaşayan Plutarkhos’a örnek olmuştur.59 

 

Roma tarihinin en verimli eserlerinin verildiği dönem Erken İmparatorluk 

Dönemi’dir.60 Roma tarihi denince akla gelen ilk iki isim Titus Livius ve Cornelius 

Tacitus’tur. Her ikisi de bu dönemde yaşamış yazarlardır. Yaşadıkları döneme kadarki 

en kapsamlı Roma tarihini yazan bu yazarlar, yaşamları ve eserleri hakkında en çok 

 
57 J. Caesar, Notlar; İç Savaş Üzerine, Caesar, Commentarii- De Bello Civili, çev., Samet Özgüler, 

Ankara: Doğubatı Yayınları, 2018. 
58 Cornelius Nepos, Ünlü Komutanların Yaşamları, Cornelius Nepos, De Viris İllustribus, Hannibal, 

VI., çev., Furkan Akderin, İzmir: Yakın Kitabevi, 2011, s. 4.  
59 Nepos, a.g.e., s. 4. 
60 Erken İmparatorluk Dönemi: İmparator Augustus’un saltanatından, M.S. II. yüzyılın sonlarına kadar 

olan dönem.  



20 

 

çalışılan kişilerdir. Tarih yazıcılığıyla ilgili yazılan kitaplarda genellikle onlar için ayrı 

başlıklar açılmış ve çalışmaları uzun uzadıya incelenmiştir.61 Bu dönemde Tranquillus 

ve Plutarkhos gibi tarihçiler, Vergilius ve Ovidius gibi şairler, Seneca gibi filozoflar 

da yaşamış ve verdikleri eserlerle tarihe ışık tutmuşlardır. Bu dönemin imparatorları 

Augustus, Cladius ve Marcus Aurelius da yazdıkları ve yazılmasına teşvik ettikleri 

eserlerle tarih ilminin gelişimine katkıda bulunmuşlardır. İmparator oldukları 

dönemlerde yazarları ve ozanları eser vermeye teşvik etmeleri onların önemini 

artırmaktadır. Ancak bu tutumları yergi ve muhalif yazarlar için geçerli değildir. 

Muhalif yazarlara baskı yapıldığı, bu yazarların öldürüldüğü veya intihara zorlandığı 

ve eserlerinin yakıldığı bilinmektedir.62 Tüm bunlara rağmen en çok eser verilen 

dönem Erken İmparatorluk Dönemi olduğu için Tarihçi Antal Szerb bu dönemi “Altın 

Çağ” olarak adlandırmaktadır.63 

 

İmparator Augustus, sadece yazar, şair ve sanatçıları desteklemekle yetinmemiş 

kendisi de yazarlığa soyunmuştur. Augustus’un on üç kitaptan oluşan otobiyografisi 

kayıptır. Sadece dördüncü kitabı Ankara’daki Augustus tapınağında bulunmuştur. 

Tunç levhalar üzerine yazılmış olan bu esere Monumentum Ancyranum yani Ankara 

Anıtı adı verilmiştir. Bu anıtta Augustus yaptığı işlerden bahsetmektedir. Vasiyeti 

üzerine ölümünden sonra Roma’nın çeşitli eyaletlerine bu yazıt dağıtılmıştır. Bu yazıt 

genel olarak üç başlık altında incelenmektedir. İlki; SPQR (Senatus Populusque 

Romanus yani Roma Senatosu ve Halkı) tarafından Augustus’a bahşedilen onurlardan, 

ikincisi; Augustus’un devleti için şahsi hazinesinden yaptığı harcamalardan, üçüncüsü 

ise Augustus’un barışta ve savaşta gerçekleştirdiği hizmetlerden bahsetmektedir.64 

Augustus eserine 19 yaşında masraflarını kendisi karşılayarak kurduğu ordudan 

bahsederek başlamıştır. İmparator, eserinin muhtelif yerlerinde Caesar’dan “babam” 

diye bahsetmiştir. Bu eser Augustus hakkında kendi ağzından öğrendiğimiz bilgiler 

 
61 Collingwood, a.g.e., s. 69; Breisach, a.g.e., s. 93; Momigliano, a.g.e., s. 118; Demiriş, a.g.e., s. 62. 

Bunların haricinde Demiriş’in sadece Livius’u ve sadece Tacitus’u kaleme aldığı eserleri de mevcuttur. 

Bknz: Demiriş, Titus Livius, Roma’nın Yurtsever Tarihçisi; Demiriş, Tacitus, Annales’te Beliren 

Tarihçiliği ve Hümanizmi ile. 
62 Demiriş, a.g.e., s. 78. 
63 Antal Szerb, Dünya Yazın Tarihi, çev., Vural Yıldırım, Ankara: Dost Yayınları, 2008, s. 84. 
64 Augustus, Ankara Anıtı, Augustus, Monumentum Ancyranum, çev., Çiğdem Dürüşken, İstanbul: 

Kabalcı Yayınları, 2009, s. 12. 



21 

 

açısından son derece önemlidir. Onun ayrıca şiir yazdığını da bilmekteyiz. Fakat bu 

şiir kitapları da otobiyografisi gibi kayıptır.65   

 

Erken İmparatorluk Dönemi’nin en önemli yazarlarından biri Titus Livius’tur. 

Livius eserine yazacağı bilgileri hassas bir süzgeçten geçirmeye çalışmıştır. Eline 

ulaşan bilgilerin ne kadarının mitos ne kadarının gerçek olduğuna dikkat ettiği 

bilinmekteyse de bu konuda bazı yerlerde başarısız olduğu ve bazen kaynak verme 

konusunda yanlış beyan verdiği düşünülmektedir. Örneğin; eski dönemlere ait olan 

gördüğünü iddia ettiği senato kararlarının orijinalini değil kopyalarını gördüğü 

düşünülmektedir.66 Eserinde devletin kuruluş dönemini anlattığı kısımların masal 

olduğunu belirterek bunları ne doğrulamış ne de yalanlamıştır. Ayrıca Livius bu 

hikâyeleri yorumlamaktan da imtina etmiştir. Livius’un kaynaklarının büyük 

çoğunluğu kendinden önceki Annales yazarlarıdır. Arşivden belgeleri çıkarıp 

yorumlamak yerine yazılmış olan eserlerden yararlanmıştır.67 Bu da onun kaynaklarda 

rastladığı olası bir hatayı tekrarlaması demektir. Ancak Livius yararlandığı 

kaynaklardaki birçok bilgiyi olduğu gibi aktarmak yerine kendine özgü bir biçimde 

yeniden yorumlamıştır. Eserin bütünlüğünü bozmamak için yararlandığı yazarların 

hepsinin ismini vermemiştir.68  

 

Son yüzyıllarda Livius üzerine yapılan çalışmalarda Livius’un eserinde bazı yanlış 

bilgiler saptanmıştır. Bu yanlışların pek çok sebebi vardır. “Bunlar Livius’un 

kullandığı kaynakları yanlış değerlendirmesinden, onlara eleştirel bir bakış açısıyla 

yaklaşmamış olmasından, dikkatsizliğinden ve politika, askerlik, coğrafya gibi özel 

bilgi gerektiren konulardaki bilgi ve deneyim eksikliğinden, yabancı dil sorunundan 

kaynaklanan yanlışlardır.”69 Bunun yanı sıra kullandığı ana kaynaklarla karşılaştırma 

yapıldığında Livius’un bazı bilgileri kasıtlı olarak çarpıttığı anlaşılmıştır. Amacına 

uymayan tarihi amacına uygun hale getirmiştir. Livius’un eserinde birkaç kronolojik 

ve terminolojik hataya da rastlanmıştır. Bu sebeple onun verdiği bilgileri de mutlak 

doğru olarak kabul etmemek gerekmektedir. 

 
65 Bedia Demiriş, Titus Livius- Roma’nın Yurtsever Tarihçisi, İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 

1998, s. 8. 
66 Şahin, a.g.e., s. 24. 
67 Demiriş, a.g.e., s. 87. 
68 Demiriş, a.g.e., s. 66. 
69 Demiriş, a.g.e., s. 101. 



22 

 

Livius bazı hatalı bilgiler vermiş olsa da bu onun önemini kaybetmesine sebep 

olmamıştır. Aksine Roma tarihçiliği denildiği zaman hala ilk önce onun ismi akıllara 

gelmektedir. Okuyucusunu sıkmamak için eserinin içinde yer yer diyalog tarzı 

açıklamalara yer vermiştir. Özellikle Cannae Savaşı’nı anlattığı bölümde yaptığı 

betimlemeler eserin akıcılığını desteklemektedir. 

 

Roma yazın tarihinde en az Livius kadar önemli bir diğer yazar da Cornelius 

Tacitus’tur. Pek çok eser kaleme alan Tacitus biçem ve tarz olarak kendinden 

öncekilere benzememektedir. Tarihe yeni bir tarz kazandıran Tacitus kendisinin 

“nefrete ve partizan duygulara kapılmadığını”70 ifade etmiştir. Ele aldığı konuların 

büyük çoğunluğuna tanık olmuştur. Devlet yönetimindeki ve toplumdaki bozulmaları 

fark etmiş, bunun üzerine düşünmüş ve eserlerini birer birer bu sorun çerçevesinde 

kaleme almıştır.  

 

Tacitus, Roma’daki bozulmanın sebebi olarak yönetim tarzının değiştiğini 

savunan Polybios ile aynı fikirde değildir. Ona göre bozulmanın esas sebebi eski 

kusursuz liderlerin ve yurttaşlık bilinciyle çalışan devlet görevlilerinin olmayışıdır. 

Aynı zamanda Romalılar yaşam tarzındaki sadeliği de kaybetmişlerdir. Bu da 

toplumun ahlakını bozmuştur. Tüm bunlar Tacitus’un söylemlerinin temelini 

oluşturmaktadır. Tacitus bu insanları eleştirirken oldukça sivri dillidir. Bu konuda 

Augustus, Domitianus, Nero gibi imparatorları eleştirmekten geri durmamıştır. Bu 

eleştirilerini elbette imparatorlar öldükten sonra yapmıştır. Fakat birçok tarihçi buna 

bile cesaret edemezken Tacitus’un bu cesareti göstermesi takdire şayandır. Tacitus’un 

eserlerinde karamsarlık hâkimdir. Bunun sebebi ise nedenini anladığı ama 

değiştirmeye gücünün yetmediği kötü olan ve daha da kötüye giden devlet düzenidir.71 

 

Tacitus, imparatorların karakter özelliklerinin Roma tarihini doğrudan etkilediğini 

düşünmüştür. Bu sebeple eserlerinde imparatorların karakterlerine de değinmiştir. 

Analiz ettiği imparatorların döneminde yaşamamışsa onların döneminde yaşayan 

tarihçilerin verilerinden hareketle çıkarımlarda bulunmuştur.  

 
70 Breisach, a.g.e., s. 95. 
71 Bedia Demiriş, Tacitus: Annales’te Beliren Tarihçiliği ve Hümanizmi ile, İstanbul: Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları, 2002, s. 78. 



23 

 

 

Tacitus eserlerinde büyük oranda yıldan yıla kendi tuttuğu kayıtlara, gözlemlerine 

ve eleştirilerine yer vermiştir. Bazı yerlerde anlatımı akıcı hale getirmek için nutuk, 

söylev, betimleme, hikâye gibi unsurlara da yer ayırmıştır. Ayrıca dolaylı soru 

cümlelerini ve şart kipini fazlaca kullanmıştır. 72 

 

Yazdığı Germania kitabı ile Roma tarihinde ilk defa bir ırk üzerine çalışma 

yapılmıştır. Alman tarihi için oldukça önemli olan bu eser Tacitus’un gözlem ve 

analizlerinden oluşmaktadır. Aslında eserin yazılış amacı Romalılara düşmanlarını 

tanıtmak ve tehlikelere karşı uyarmak değildir. Tacitus bu eseri, vatansever ve çalışkan 

olan Almanların nasıl başarılı olduğunu ve bu özelliklerini kaybeden Romalıların nasıl 

gerilemeye başladığını Romalılara göstermek için kaleme almıştır. Amacı her ne 

olursa olsun Tacitus, Fransız İhtilali’ne kadar Avrupalılara ilham kaynağı olmuş ve 

onlara malzeme sağlamış büyük bir tarihçidir.73 

 

Livius ve Tacitus’tan sonra da pek çok yazar tarih kitapları yazmıştır. Bu iki 

tarihçinin zorlandığı engelleri aşamayan ve üzerine hiçbir şey koyamayan 

İmparatorluk Dönemi tarihçilerinden sadece Marcellinus’u başka bir yere koymak 

gerekmektedir. Marcellinus da yazılmış olan tarihe yeni bir bilgi eklememiştir ancak 

eserini tarafsız bir biçimde kaleme almıştır. Bu vasfı İmparatorluk Dönemi tarihçileri 

için taşımak oldukça zordur.  

 

M.S. I. yüzyıldan sonra nitelikli tarihçilerin sayısında azalma olduğu 

gözlemlenmektedir. Tarihçi olmayan pek çok yazar da yazdıklarıyla tarihe katkı 

sağlamışlardır. Örneğin; ozan Vergilius yazdığı Aeneis Destanı ile adından sıkça söz 

ettirmiştir. Ancak bu destan doğrudan bir tarih metni olarak kabul edilmemektedir. 

Stoacı filozof Seneca da pek çok eser kaleme almıştır. Onun eserleri tarihten çok 

felsefe ve edebiyat alanlarındakileri alakadar etmekle birlikte dönemin düşünceleri 

hakkında bizlere fikir vermekte ve tarihi daha iyi algılamamıza yardımcı olmaktadır. 

Troialı Kadınlar adını verdiği tiyatro eserinde Troia Savaşı’ndan ve oradaki önemli 

 
72 Bedia Demiriş, a.g.e., s. 60. 
73 Momigliano, a.g.e., s. 91. 



24 

 

kadınlardan bahsetmektedir.74 Burada yazdıkları aslında Roma toplumunda kadın 

algısı hakkında bizlere bilgi vermektedir.  

 

Roma’da çok gelişmemiş bir tarih yazıcılığı türü olarak askeri tarih yazıcılığı da 

mevcuttur. Yazılmış hemen hemen her kitapta askeri taktiklerden ve ordunun 

özelliklerinden bahsedilmişse de doğrudan savaş sanatı ile ilgili yazılmış eserlerin 

sayısı pek azdır. Yazılmış olanların en ünlüsü, Geç Roma İmparatorluğu Dönemi’nde 

Flavius Vegetius Renatus’un “De Re Militarii” adıyla kaleme aldığı ve günümüz 

Türkçesine Roma Savaş Sanatı adıyla çevrilen eserdir.75 Bu eser Roma’nın askeri 

anlamda yaptığı her şeyi anlamamızı kolaylaştırmıştır. Doğrudan bir tarih kitabı 

olmasa da Roma tarihine yaptığı katkı yadsınamamaktadır.  

 

Roma tarih yazıcılığındaki canlılık pagan Roma ile sona ermiştir.76 Gelişim 

evrelerini rahatlıkla takip edebildiğimiz Roma tarih yazıcılığı Hristiyanlıkla birlikte 

boyut değiştirmeye başlamıştır. Roma’da birbirlerinden tamamen farklı fikir ve duygu 

dünyasında yaşayan Pagan Romalılar ve Hristiyan Romalılar arasındaki mücadeleyi 

her anlamda Hristiyan Romalılar kazanmıştır.  

 

1.2. Roma Tıbbı ile İlgili Bilgi Veren Ana Kaynaklar 

 

Antikçağ metinleri içerisinde Roma tıbbını anlayabileceğimiz metinlerin sayısı 

çok fazla değildir. Roma tıbbı hakkında bize bilgi veren ana kaynaklar genellikle 

dönemin hekimleri, ansiklopedistleri yahut şifacıları tarafından yazılmıştır. Yazarların 

büyük çoğunluğunun Yunan asıllı olduğu görülmektedir. Yunan tıbbından etkilenen 

ve tıp konusunda anlamlı bir gelişim gösteremeyen Romalılar tıbbi eser yazma 

konusunda da Yunanların gerisinde kalmıştır. 

Roma tıbbı konusunda bilgi alınan en önemli temel kaynaklardan biri Celsus’a 

aittir. M.Ö. 10- M.S. 50 yıllarında yaşayan Celsus bir hekimden ziyade bir ansiklopedi 

yazarıdır. Fakat yazarın sergilediği bu üst düzey bilgiler onun tıp eğitimi alıp almadığı 

 
74 Seneca, Troialı Kadınlar, Seneca,  Troades, çev., Çiğdem Dürüşken, İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2018. 
75 Bknz: Flavius Vegetius Renatus, Roma Savaş Sanatı, Renatus, De Re Militari, çev., Samet Özgüler, 

Kutsi Aybars Çetinalp, İstanbul: Kronik Yayınları, 2019. 
76 Breisach, a.g.e., s. 108. 



25 

 

konusunda uzmanların tartışma konusu olmuştur.77 Felsefe, askerlik, hukuk, tarım, tıp 

gibi pek çok alanda ansiklopediler kaleme almıştır. Tıp ile ilgili yazdığı eserinin adı 

De Re Medicina’dır (Tıbbi Konular Hakkında). Bu eser sistematik olarak düzenlenmiş 

ve sade bir Latince ile kaleme alınmıştır. Bu eser klasik dönemin ilk Latince tıp 

kitabıdır.78 Celsus bu eserinde Yunanca kelimelere de sıklıkla yer vermiştir.79 Yunan 

tıbbından yaptığı alıntılar sebebiyle Cato ve Plinius tarafından eleştirilse de Antikçağ 

yazarları tarafından bu çabası takdir edilmiştir.80 

“Klasik devrin Latince yazılmış yegane tıbbi eseri olup matbaanın icadından sonra 

Avrupa’da basılan ilk tıp kitabıdır. Şu bölümlerden meydana gelmiştir: hijyen, diyet, eczacılık, 

cerrahlık, ampirist hekimler ile rasyonalist hekimler arasındaki münakaşalar; hastalıklar 

hakkında genel bilgiler, tek tek hastalık tarifleri; ilaçlar ve dozajları; cerrahlık sanatı; doku 

bilgisi.” 81  

De Re Medicina’da Celsus çok önemli bir tespitte bulunmuştur. Günümüzde 

halen geçerliliğini koruyan iltihap belirtilerinin tespitine ilk kez onun, bu eserinde 

rastlamaktayız. Kızarıklık, ağrı, sıcaklık ve şişlik gibi iltihabi belirtileri gözlemlemiş 

ve bunun sebebini uygun aseptik koşullar sağlanmadan yapılan cerrahi müdahalelere 

bağlamıştır. Cerrahi işlem öncesi yapılması gereken aseptik uygulamaları sirke ve 

kekik yağı kullanarak yapmıştır. Celsus eserinde göz ameliyatlarına ve bilhassa 

cerrahlığa geniş yer vermiştir. Aynı zamanda Celsus diyeti hem tedavide hem sağlığı 

sürdürmede etkili bir yöntem olarak kullanmıştır.82 Genel olarak bakıldığında 

Celsus’un yaptığı tasnifin şu şekilde olduğunu anlamaktayız: diyetle iyi olacaklar, ilaç 

kullanımı gerektirenler ve cerrahi girişimden başka çaresi olmayanlar.83 Celsus aynı 

zamanda psikiyatri tarihi açısından çok önemli olan phrenesia (kalıcı ruh hastalığı), 

 
77 Valentina Gazzaniga, “Aulus Cornelius Celsus”, Antik Roma, ed. Umberto Eco, İstanbul: Alfa Kitap, 

2022, s. 1042. 
78 Esra Torun, “Bizans Sanatında Doktor Azizler ve Şifa”, Yüksek Lisans Tezi, Sivas Cumhuriyet 

Üniversitesi, 2018, s. 19. 
79 Ido İsraelowich, Patient And Healers in the High Roman Empire, Baltimore: John Hopkins University 

Press, 2015, s. 11. 
80 Gazzaniga, a.g.m., s. 1042. 
81 Bayat, a.g.e., s. 134. 
82 Sevim Tekeli ve Diğer., Bilim Tarihine Giriş, Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2021, s. 95. 
83 Ali Babaoğlu, Psikiyatri Tarihi, İstanbul: Okuyan Us Yayınları, 2021, s. 49. 



26 

 

epilepsi ve apopleksiden84 ve onların tedavisinden bahseden ilk kişi olarak öne 

çıkmıştır.85 1443 yılında Milano’da keşfedilen bu eser ilk defa 1478’de basılmıştır.86 

Bilinen ilk kadın hastalıkları/jinekoloji doktoru olan Soranus’un yaşadığı yıllar 

tam olarak bilinmese de M.S. I. yüzyılda yaşadığı bilinmektedir. Ephesos/Efes 

doğumlu olan Soranus kadın hastalıklarıyla ilgili Gynaekologiae (Jinekoloji) adlı bir 

eser kaleme almıştır. Onun bu eseri yaklaşık 1400 yıl boyunca alanında tek kaynak 

olarak kullanılmış ve okullarda okutulmuştur. Eserin ilk iki kitabında bir ebede olması 

gereken özelliklerden, jinekoloji ve doğum bilgisinden bahsetmiştir. Üçüncü ve 

dördüncü kitaplarda Normal Şeyler başlığını vermiş olduğu kısımda kadın genital 

organından, onun temizliğinden, gebelikten ve doğumdan bahsetmiştir. Kadınların 

erkeklere kıyasla psikiyatrik hastalara daha meyilli olduğunu dünümüştür. Onun bu 

fikrinin sebebi kadınların hormonlarının değişikliğinden kaynaklı dönemsel olarak 

değişen ruh halleri olmasına bağlamıştır.87 Anormal Şeyler adını verdiği bölümde ise 

diyetle yahut cerrahiyle tedavi edilen hastalıkları açıklamıştır. Doğum esnasında 

yaptığı gözlemlerle kadınların ve çocukların anatomisinde incelemelerde 

bulunmuştur. Ayrıca doğum sandalyesi konusundaki ilk yazılı betimlemeyi 

yapmıştır.88 Soranus, müdahaleli doğum konusuna da eserinde yer vermiştir.89 Bu eser 

1533-87 yılları arasında çeşitli dillere çevrilerek basılmıştır. Soranus’un ayrıca 

Bandajlar Üzerine ve Kırıklar Üzerine adını taşıyan incelemeleri de bulunmaktadır.90  

Efes doğumlu hekimlerden biri olan Rufus’un (M.S. I. yüzyıl) tıp alanında pek 

çok eseri bulunmaktadır. Bunlar; İnsan Vücudunun Kısımlarının Adları Hakkında, 

Nabız Hakkında, İnsan Vücudunun Anatomisi, Böbrek ve Mesane Hastalıkları 

Hakkında. Bunların yanı sıra Rufus, gözün yapısı ve göz hastalıklarıyla da ilgilenmiş 

ve göz lensinden bahsetmiştir. Nabzı, kalbin kasılması durumunda kalbin alt ucunun 

göğüs duvarına yaptığı temas sonucu ortaya çıkan bir durum olarak tanımlamıştır. 

Lepra ve uyuz gibi cilt hastalıklarının tedavisinden de bahseden Rufus çağdaşlarının 

 
84 Apopleksi: Felç, inme. 
85 Babaoğlu, a.g.e., s. 49. 
86 Zeki Tez, Tıbbın Gizemli Tarihi: Semboller, Büyüler ve Ritüeller Eşliğinde “Şifa”, İstanbul: 

Hayykitap Yayınevi, 2010, s. 42. 
87 Andrew Scull, Uygarlık ve Delilik, çev., Nurettin Elhüseyni, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2022, s. 

32. 
88 Tez, a.g.e., s. 49. 
89 Porter, a.g.e., s. 117. 
90 Bayat, a.g.e., s. 136. 



27 

 

aksine cerrahiyi gerekli bulmuş ve böbrek ve mesane taşlarının tedavisinde 

kullanılmasını önermiştir.91 

 Roma tıbbı denince akla gelen ilk isim şüphesiz Galenos olmaktadır. M.S. 

129-200 yıllarında yaşayan Pergamonlu Galen/Galenos aslında Romalı değil 

Yunan’dır. Adı Hippokrates ile birlikte tıp büyükleri arasında anılmaktadır. Galenos, 

Hippokrates’in her dediğini kabul etmemiş ve bazı konularda yeni yaklaşımlar 

geliştirmiştir. O dönemde “Hippokrates’in ‘evet’ dediğine Galenos ‘hayır’ der” sözü 

oldukça ünlü olmuştur.92 Hippokrates tıbbı felsefeden ayırırken, Galenos bu iki bilimi 

tekrar bir araya getirmiş ve Erdemli Hekim Filozof Olmalıdır (Hoti Ho Aristos Hiatros 

Kai Filosofos) adlı bir eser kaleme almıştır. Hippokrates ‘benzer benzerle tedavi edilir’ 

savını savunurken Galenos, ‘karşıt tedaviyi’ benimsemiştir. 

Roma İmparatorluğu’nda ünlü olmasına sebep olan olay İmparator Marcus 

Aurelius’un oğlu Commodus’u tedavi etmesidir. İmparator daha sonra bu hekimi şahsi 

doktoru yapmıştır.  Galenos’un şöhreti bu olaydan sonra devletin zenginleri arasında 

yayılmıştır. Siyasilerle iş yapması onun hem şöhretini hem de maddiyatını 

geliştirmiştir. İmparatorun da yakın çevresinde bulunan Galenos’un, İmparator ile 

savaşlara gitmek istemediği için Tanrı Asklepeios’un gitmesini yasakladığını öne 

sürdüğü bilinmektedir.93 

Anatomi ve fizyoloji alanında yeni yaklaşımlarda ve günümüzde de doğruluğu 

kabul edilen bazı tespitlerde bulunmuştur. Kan dolaşımı, sinirlerin etkileri, omurların 

görevleri gibi pek çok konuda yüzyıllarca öğretilen tezler ortaya atmıştır. Galenos’un 

öğretileri Rönesans Dönemi’nde dahi önemini korumuş ve tıp okullarında onun 

kitapları okutulmuştur. Onun yazdıkları ve gözlemleri mutlak doğru kabul 

edildiğinden ve geliştirilmediğinden dolayı yaptığı hatalı tespitler de varlıklarını 

yüzyıllarca korumuştur. Hatalı tespitlerde bulunmasının temel sebebi anatomi 

çalışmalarını, maymun ve domuz gibi hayvanlar üzerinde yaptığı deneylerden 

öğrenmesidir. Bu sebeple yanlış anatomik bilgilerin yayılmasına da sebebiyet 

vermiştir. Örneğin; bu incelemeler sonucu karaciğerin beş lobdan oluştuğu bilgisini 

vermiştir.94 İnekler üzerinde yaptığı incelemeye göre bu sonuca varmıştır. Ancak insan 

 
91 Tekeli ve Diğer., a.g.e., s. 95. 
92 Tez, a.g.e., s. 50. 
93 Valentina Gazzaniga, “Galenos”, Antik Roma, ed., Umberto Eco, İstanbul: Alfa Kitap, 2022, s. 1050. 
94 Tekeli ve Diğer., a.g.e., s. 96. 



28 

 

karaciğeri iki lobdan oluşmaktadır. Bununla birlikte Galenos, kan dolaşımı hakkında 

doğru bilgiler de vermiştir. Ancak hayvanlar ve insanlar arasındaki kan dolaşımı 

sistemi aynı değildir. Bu bilgiler aynı zamanda gladyatörlerin hekimi olan Galenos’un 

ölmek üzere olan gladyatörleri inceleyerek bu fikri ortaya attığını düşündürmektedir. 

Ancak o zamanlarda Roma’da kadavra veyahut canlı insan bedeni üzerinde 

incelemeler yapmak yasaktı. Bu sebeple Galenos’un bunu itiraf etmekten çekindiği 

ancak bu incelemeleri bir insanın üzerinde yaptığı düşünülmektedir.95  

 De Usu Partium (Beden Kısımlarının İşlevleri Üzerine) adını verdiği eseri 

Rönesans Dönemi’nde farklı dillerde basılmıştır. 400’den fazla eseri olduğu 

söyleniyorsa da bunların sadece 140 kadarı günümüze ulaşmıştır. Bazıları şunlardır: 

Anatomik Araştırmalar, Hippokrates ve Platonun Doktrinleri Üzerine, Bedenin 

Hastalıklı Organları Hakkında, Organların Yararları Hakkında, Sağlık Bilgisi, İlaç 

Bilgisi vs.96. Ayrıca panzehirler üzerine yazdığı De Antidotis adlı bir eseri de 

mevcuttur ve O, bu eserde değişik şarap türlerinden ve özelliklerinden de 

bahsetmiştir.97  

Roma döneminde kadın hekimlerin de varlığı bilinmektedir. Fakat onların 

kaleme aldıkları eserlerden pek azı günümüze ulaşabilmiştir. Bunlardan biri, M.S. I. 

yüzyılda yaşayan kadın hekim Metrodora tarafından kaleme alınmıştır. Orijinal 

nüshası Floransa’da bulunan bu eserde uterus98, böbrek ve mide hastalıkları ile ilgili 

bilgiler mevcuttur. Bir kadın tarafından yazılan en eski el yazması eser olarak 

bilinmekteyse de yazıldığı dönemde yaşayan erkek hekim Metrodorus’a atfedilmiş ve 

yüzyıllarca bu yanlış bilginin varlığı devam etmiştir.99 

Oreibasius (M.S. 325-400) Pergamon/Bergama doğumlu bir hekimdir ve Doğu 

Roma İmparatorluğu’nda görev almıştır. 70 ciltten oluşan tıp ansiklopedisinin adı 

Synogogia İatrikai’dir ve bu eserlerden sadece üçte biri günümüze ulaşmıştır. Kendi 

gibi hekim olan oğlu Eustathias babasının bu kitabını özet haline getirmiş ve Synopsis 

 
95 Meyer Friedman- Gerald W. Friedland, Tıpta En Büyük 10 Keşif, çev., Yeşim Türkmenoğlu- Şükrü 

Alpagut, İstanbul: CSA Global Publishing, 2006, s. 19-20. 
96 Tuğba Mercan, “Antik Kaynaklar ve Arkeolojik Kanıtlar Işığında Antik Yunan ve Roma’da Ruh 

Hastalıkları”, Yüksek Lisans Tezi, Bursa Uludağ Üniversitesi, 2019, s. 50. 
97 Gülseren Mutlu, “Antikçağda Üzüm/Şarabın Halk Tıbbında Kullanımı”, Uluslararası Sosyal ve 

Beşeri Bilimler Araştırma Dergisi, 7/61 (2020), s. 3276. 
98 Uterus: Kadın rahminin Latince ismi. 
99 Öztürk Türkmen, a.g.m., s. 23. 



29 

 

adını vermiştir. Anatomiden hijyene, teşhisten diyete kadar tıp ile ilgili pek çok konuyu 

anlatmıştır. Ayrıca göz hastalıklarını anlattığı 39 bölümden oluşan Ophtalmica adını 

verdiği bir eseri de mevcuttur.100 

Roma tıbbında bitkiler oldukça önemli bir yer tutmaktadır. Bu sebeple 

doğrudan tıbbi kitaplar olmasa da bitkilerle alakalı yazılan doğa tarihi tarzında kitaplar 

da bu başlığa dahil edilmiştir. Bu kitapların en önemlisi İmparator Nero’nun ordusunda 

hekim olarak görev yapan eczacı101, Yunan yazar Dioscorides’in De Materia Medica 

(Tıbbi Maddeler Üzerine) adlı eserdir. Yazar bu eserde derin uyku veren adam otu - 

adam otunun kısırlığa da iyi geldiğine ve iyi şans getirdiğine inanılmış ve adam 

otundan muskalar da yapılmıştır.102- afyon sakızı, şarap gibi bitki, drog ve bitki 

ürünlerinin anestezi amacıyla kullanılabileceğinden bahsetmektedir. Dioscorides aynı 

zamanda anesthesia/anestezi terimini kullanan ilk kişidir.103 

Dioscorides eserinde sadece şifalı bitkilerin adını vermekle yetinmemiş, 

onların saklama koşullarından, yetiştikleri yerlerden ve yapılabilecek ilaçların 

dozajlarından da bahsetmiştir ve hatta bazı bitkilerin resimlerini de çizmiştir. O, 

bunları alfabetik olarak sıralamamış; onun yerine daha akılda kalıcı bir tasnif 

yapmıştır. Kullanılan malzemelerin paralelliklerini göz önünde bulundurarak yaptığı 

sınıflandırma, o zamana kadar görülmemiş bir sınıflandırma şeklidir. Dioscorides, 

yazdığı ve çizdiği bütün bitkileri iş yolculukları sırasında kendisinin bizzat gördüğünü 

ifade etmiştir.104 Ayrıca üzüm ve şarabın halk sağlığında kullanılabileceğinden de 

bahsetmiştir.105 Dioscorides’in bitkilere verdiği isimlerin bir kısmı günümüzde halen 

kullanılmaktadır. Bitkilerin yanı sıra eserde bazı doğal taşlardan ve süt, bal gibi 

hayvani ürünlerden de bahsetmiştir.106 Onun bu eseri daha sonraki yıllarda Arapça’ya 

ve çeşitli Avrupa dillerine de çevrilmiştir. Eserin Türkçe’ye çevrilmiş hali de 

mevcuttur. 

 
100  Bayat, a.g.e., s. 141. 
101 Tekeli ve Diğer., a.g.e., s. 97. 
102 Mercan, a.g.t., s. 83. 
103 Friedman- Friedland, a.g.e., s. 95. 
104 Valentina Gazzaniga, “Dioskorides ve Antikçağ Farmakopisi”, Antik Roma, ed., Umberto Eco, 

İstanbul: Alfa Kitap, 2022, s. 1045. 
105 Mutlu, a.g.m., s. 3276. 
106 Tekeli ve Diğer., a.g.e., s. 97. 



30 

 

Bir ansiklopedi yazarı olan ve Yaşlı Plinius lakabıyla tanınan Gaius Plinius 

Secundus, Naturalis Historia (Doğa Tarihi) adlı bir eser kaleme almıştır. Yüzden fazla 

eseri olduğu bilinmekteyse de günümüze ulaşan tek eseri bahsi geçen eser olmuştur.107 

37 kitaptan oluşan bu eser sadece bitkilerden değil, inorganik maddelerden ve hayvani 

ürünlerden de bahsetmiştir. Plinius, kitabında bilim dışı hikayelere de yer vermiştir.108 

Romalı mimar ve mühendis Vitrivius (M.Ö. I. yüzyıl), De Architectura 

(Mimarlık Üzerine) adlı bir eser kaleme almıştır. Bu eserin Roma tıbbı konusuna dahil 

edilmesinin sebebi; Roma tıbbının vazgeçilmez tedavi unsurlarından olan, doğal 

kaynak sularında yıkanma ve arınma için kullanılan suların özelliklerinden ve hangi 

hastalıklarda kullanıldığından bahsediyor oluşudur.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
107 Bayat, a.g.e., s. 135. 
108 Tekeli ve Diğer., a.g.e., s. 99. 



31 

 

 

 

 

2. BÖLÜM 
 

2. ANTİK ROMA’DA TIP VE ŞİFA 
 

Dünya tarihi ve bilhassa da Avrupa tarihi açısından son derece büyük önem arz 

eden Roma Devleti pek çok alanda pek çok milleti ve devleti etkisi altına almıştır. 

Bunu gerek doğrudan gerekse dolaylı yollarla başarmıştır. Ticari ve askeri 

faaliyetlerini oldukça geliştirmiş olan Romalılar diğer milletlerle yoğun kültür 

etkileşimi içinde olmuşlardır. Pek çok milleti etkilediği gibi aynı zamanda onlardan da 

etkilenmiştir. Bunların başında ise hiç şüphesiz Antik Yunanlılar gelmektedir. Gözlem 

ve deneye dayalı olup sürekli gelişen Yunan tıbbından etkilenen Romalılar, 

Yunanlardan devraldıkları bu mirası geliştirmek yerine sadece içeriğini almakla 

yetinmiştir. Yine de tıp tarihine yaptıkları en büyük katkılardan biri Yunan tıbbını 

anlatan eserlerin kendilerinden sonraki nesillere ve günümüze aktarılmasını sağlamak 

olmuştur.109 

Roma Devleti mimariden tıbba, ticaretten askeriyeye, mühendislikten bilime 

kadar pek çok konuda gelişim göstermiştir. Fakat bunların içinde tıp en çok 

İmparatorluk Dönemi’nde önem kazanmıştır. Ünlü hekim Galenos ve diğer hekimler 

sayesinde Roma tıbbında gelişmeler olduğu gözlemlenmişse de bu gelişmelerin hatalı 

bilgilerden ve var olan dogmalardan sıyrılamadığı bilinmektedir. 

  Roma mitolojisi aslında Yunan mitolojisinin bir uyarlamasıdır. Panteondaki 

tanrı ve tanrıçaların bir kısmının görevleri aynı isimleri farklıdır. Bir kısmının ise hem 

görevleri hem isimleri aynıdır. Tezin konusu Roma tıbbı olduğu için panteondaki 

tanrılar içinde sadece Tıp Tanrısı Asklepios/Asklepeios, onun kızı olan Sağlık ve Şifa 

Tanrıçası olan Hygeia’dan ve ailenin diğer üyelerinden bahsedilecektir. Romalılar şifa 

 
109 Veli Atmaca, Tarih Boyunca İnanç Tıp İlişkisi-İnanç, Tıp ve Büyünün Ortak Serüveni, İstanbul: 

Rağbet Yayınları, 2020, s. 283. 



32 

 

bulmak için yaptıkları ritüellerde bu tanrı ve tanrıçalara dua etmiş ve adak 

adamışlardır. Arkeolojik kaynaklarda ve sanat eserlerinde Asklepeios, elinde yılan 

sarılı bir asa ile, Hygeia ise kâse ve yılan ile tasvir edilmektedir. Asklepeios şifa 

dağıtırken, kızının da şifayı ve toplum sağlığını korumakla görevli olduğuna 

inanılmaktadır. 

Hastalığın tanrılardan geldiğini düşünen Romalılar şifayı da yine tanrılarda 

aramışlardır. Bu konuda en çok başvurulan tanrılar da yukarıda bahsi geçen Asklepeios 

ve Hygeia’dır.  Bunların haricinde üreme tanrısından ve bazı büyük ruhlardan da 

medet umulmuştur.110 Mater Matuta’nın doğum sırasında hem bebeği hem de anneyi 

koruduğuna inanılmış ve bu tanrıça için yapılan pek çok adak arkeolojik kazılar 

neticesinde keşfedilmiştir.111 Roma tıbbı için önem arz eden diğer tanrıları tıp tarihçisi 

Ali Haydar Bayat şu sözlerle anlatmıştır: “…bebeğin dünyaya gelişinde Alemona’nın 

fetüsü koruduğuna, Partula’nın doğumu yönettiğine, Vaginatus’un ilk çığlığı 

attırdığına, Cunina’nın beşiği kolladığına, Rumina’nın anne sütünü verdirdiğine 

inanılmıştır.”112  

Roma panteonunda bitkilerle ilgilenen ve hayvanların zehirlerinin tedavisini 

içeren panzehirleri yapan, çok ünlü olmayan bir tanrıça daha bulunmaktadır. İsmi 

Angitia olan bu tanrıçanın adına Vergilius’un Aineis destanında rastlanmaktadır.113 

Bitkileri tanrı yarattığı için bitkilerden şifa ummakta sakınca görmeyen Romalılar, 

hekimlere ihtiyaç duymamış hatta onlara güvenmemiştir. Bu güvensizlik ortamı 

Romalıları doğayı araştırmaya itmiştir. Yunan kâtiplerin yazdıkları doğa tarihi 

kitaplarından yararlanan Plinius ve Seneca gibi Romalılar bu alanda ansiklopedik 

bilgiler içeren kitaplar kaleme almışlardır.114 Ancak bu kitaplardaki bilgiler deney ve 

gözleme dayanmadığı için yanlış bilgiler içermektedir.115 

 
110 Atmaca, a.g.e., s. 281. 
111 Leyla Aydemir, “Eski Yunan ve Roma Dünyasında Şifacı Tanrıçalar ve Şifacı Kadınlar Arasındaki 

İlişki”. Anadolu Araştırmaları Dergisi, S. 22 (2019), s. 66. 
112 Bayat, a.g.e., s. 129. 
113 Aydemir, a.g.m., s. 67. 
114 Plinius’un eserinin orijinal adı Naturalis Historiae’dir ve Doğa Tarihi adıyla dilimize çevrilmiştir. 

Seneca’nın eseri olan Naturales Quaestiones ise Doğa Araştırmaları adıyla dilimize çevrilmiştir. 
115 Bayat, a.g.e, s. 129. 



33 

 

Roma tıbbındaki bilime aykırı dogmalara tezat oluşturacak biçimde Roma’da 

kadın hekimlerin ve ebelerin önemli yer tuttukları bilinmektedir.116 Bu kadınlar sadece 

kadın hastalarla, doğum yapacak kadınlarla ve lohusalarla ilgilenmiş, erkek hastaları 

muayene ve tedavi edememişlerdir. Kadın hekimler kitap yazmamış olsalar da 

dönemlerinde yazılan eserlerde ve arkeolojik kaynaklarda adları geçmektedir. Kadın 

hekimlerin, kadın hastalıkları konusunda erkek hekimlerden daha iyi oldukları kabul 

edilmektedir. Kadın hekimler genellikle eşleriyle birlikte çalışsalar da tek başlarına 

çalışan kadın hekimler de mevcuttu.117 

Roma tıbbında cerrahi tedavi rağbet görmemiş, diyet ve bitkisel tedaviyle 

çözüm bulunamadığı zaman mecburen cerrahiye başvurulmuştur. Galenos, Celsus, 

Soranus gibi önemli Romalı hekimlerin fikirlerinin ve eylemlerinin bu yönde olduğu 

bilinmektedir. Cerrahide kullanılan yöntemler genellikle dağlama, kesme, yakma gibi 

uygulamalardır. Büyük Yunan hekim Hippokrates de dağlamayı son çare olarak 

görmüş ve zorunda kalınmadıkça yapılmaması gerektiğini savunmuştur. Onun bu fikri 

Orta Çağ sonlarına kadar önemini ve ağırlığını korumuştur.118 

Iulius Caesar’ın sarayında gerçek bir hekimi görevlendirmesiyle tıp ve 

hekimlik önem kazanmıştır. Ayrıca Caesar, Yunan hekimlere Roma vatandaşlığı 

vadederek onları Roma’ya çekmeyi amaçlamış ve başarılı olmuştur. Soranus, Galenos 

gibi aslen Anadolu kökenli olan hekimler bu dönemden sonra Roma’ya gelmişlerdir. 

2.1. Romalıların Şifa Ritüelleri 

  

Romalılar, çağdaşı Yunanların aksine kendilerini bilim alanında 

geliştirmemiştir. Onlar daha çok köprü, yol, kanal gibi kalıcı mühendislik ve mimarlık 

projeleriyle ve orduyu geliştirmek için askeri faaliyetlerle uğraşmışlardır. Ancak kamu 

yararına yapılan pek çok kurum da vardır. Bunların başında; hamamlar, hastaneler ve 

çeşitli gösterilerin yapıldığı arena ve tiyatro sahneleri gelmektedir. Ünlü Romalı 

senatör ve hatip Cicero, Romalıların yaptıklarını çağdaşlarıyla kıyaslayarak şu sözleri 

söylemiştir: “Çok şükür Romalılar Yunanlılar gibi faydasız işlerin peşinden 

 
116 Oya Ögenler- Selim Kadıoğlu- İlter Uzel, “Klasik Tıp Döneminde Ebeler, Kadın Hekimleri ve Kadın 

Hekimler”, Mersin Üniversitesi Sağlık Bilimleri Dergisi, 2/2 (2009), s. 11. 
117 Ögenler- Kadıoğlu- Uzel, a.g.m., s. 12. 
118 Seda Akarsu- Babür Mehmet Akarsu- Ahmet Adil Tırpan, “Roma Dönemi’nden Ortaçağ’a Tıp 

Aletleri”, Lokman Hekim Dergisi, 1/3 (2011), s. 13. 



34 

 

koşmadılar”.119 Onun bu cümleyi sarf ederken yaptığı kıyas Yunan heykellerine 

karşılık Romalıların mimarlık ve mühendislik ürünleridir.  

Romalılar ilk devirlerde iyileşmek için şifa tanrı/tanrıçalarından ve ruhlardan 

medet ummuşlardır. Şifa, üreme ve tarım tanrıları bu bağlamda en çok başvurdukları 

tanrılar olmuştur. Tanrıdan gelen hastalığın yine onun eliyle iyileştirileceğine 

inanmışlardır. Hekimlerin iyileştiremediği vakaların tanrılar tarafından iyileştirildiği 

bilgisine bu sebeple kaynaklarda rastlanmaktadır.120 Tanrılara yapılan dualar, büyüler, 

basit yiyecek ve ilaç tedavileriyle iyileşeceklerine olan inançları onları çeşitli ritüeller 

yapmaya itmiştir. Şifayı, şifacıdan değil ilaçtan ve tanrıdan umdukları için ilacı 

verenin kim olduğunun onlar için bir önemi yoktu, dolayısıyla şifacının hekim olması 

da gerekmezdi.121  

Eski çağlarda insanlar doğal afetler, hastalıklar, doğum, ölüm gibi olağandışı 

olayları açıklamakta zorluk yaşıyorlardı. Bunları anlamak için genellikle tanrıları ve 

onların görevlerini kullanmışlardır. Hangi tanrının, hangi özelliği varsa başlarına gelen 

o olayı da o tanrıya bağlamışlardır. Başlarına gelen iyi bir şeyse şükretmek için kötü 

bir şeyse de ondan kurtulmak için çeşitli ritüeller yapmışlardır. Örneğin; eğer bir salgın 

hastalık baş gösterdiyse Şifa Tanrıçası Hygeia’ya adaklar adamış, sunaklar sunmuş, 

dualar edilmiştir. Yahut bir doğa olayı gerçekleşmişse bunun sebebini Baş Tanrı 

Zeus’un (Roma mitolojisindeki karşılığı Iuppiter) kızmasına bağlamış ve onu 

sakinleştirmeye çalışmışlardır. Bu ve benzeri pek çok olay için Romalılar pek çok 

ritüel yapmışlardır. En eski şifa ritüelleri arasında büyü ve hayvan veya insan adak 

kurbanlarını sayabiliriz.122 

Romalıların kültürel bağlamda etkilendiği milletlerden bazıları; 

Mezopotamyalılar, Mısırlılar, Yunanlar ve Etrüsklerdir. Bunlar içinde bilhassa 

Yunanlardan mitoloji anlamında çok etkilenmişlerdir. Yunan mitolojisindeki pek çok 

tanrı/tanrıça ismi ve görevleri Roma mitolojisine de geçmiştir. Bunlardan bazı 

isimlerin Roma’daki karşılığı farklı fakat görevleri aynıdır. Örneğin; Yunan 

mitolojisindeki Şimşeklerin Tanrısı ve Baş Tanrı Zeus’u, Roma mitolojisinde aynı 

görevle fakat Iuppiter adıyla görülmektedir. Aynı zamanda Müzik, Güneş ve Kehanet 

 
119 Bayat, a.g.e., s. 128. 
120 Aydemir, a.g.t, s. 68. 
121 Bayat, a.g.e., s. 143. 
122 Bayat, a.g.e., s. 37-38. 



35 

 

Tanrısı Apollo her iki millette de aynı isimle anılmaktadır.123 Buna verilecek örnek 

sayısı oldukça fazladır. 

Söz konusu şifa olduğunda Romalıların medet umdukları ilk tanrı da şüphesiz 

Tıp ve Hekimlerin Tanrısı Asklepeios olmaktadır. Elinde yılanlı asası ile tasvir edilen 

bu tanrı, adına en çok mimari yapı yapılan tanrılardan biridir. Dönemin hastanesi olma 

özelliğini taşıyan Asklepeionlar, Asklepeios adına inşa edilmiş yapılardır. Günümüzde 

Anadolu ve Avrupa sınırlarında pek çok Asklepeiona rastlanmaktadır. En ünlü 

Asklepeionlar, Epidauros ve Pergamon/Bergama’da bulunmaktadır. Epidauros aynı 

zamanda içerdiği büyük bir amfi tiyatro ile de ünlüdür. Hastaları tiyatro ile tedavi 

etmek için kullandıkları geniş bir tiyatro alanı mevcuttur.124 

Asklepeios’a verilen önem sadece Roma çağında kalmamıştır. Yeni Çağ’a 

gelinceye kadar hekimler mesleğe başlamadan önce yaptıkları Hipokrat yeminine şu 

sözlerle başlamıştır: “Yaşamın ve ölümün Rabbi, sağlığın bahşedicisi, şifanın ve her 

türlü tedavinin Yaratıcısı olan Tanrıya yemin ederim. Yine Asklepeios’a, erkek olsun 

kadın olsun Tanrının tüm dostları üzerine yemin ederim. Bu yemine ve bu söze sadık 

kalacağıma dair onları şahit tutuyorum.” sözleriyle başlamaktadır.125 Günümüzde bu 

yeminde tanrılar yerine “onurum üzerine” sözü kullanılmaktadır.  

Roma tıbbında cerrahi son tercih olarak kullanılan bir yöntemdi. Bu sebeple 

hekimler tabiri caizse hastayı iyileştirmek için son kurşununu kullanırken Tanrı 

Asklepeios’un desteğini almak için bir ritüel gerçekleştirmiş ve cerrahi aletlerin 

üzerine Asklepeios’un sözlerini yazmış ya da kutsal hayvanlarının tasvirini 

yapmışlardır. Asklepeios’un kutsal hayvanları yılan ve horozdur. Aletlerin veya 

onların saklandığı kutuların üzerine bu şekiller çizilerek aletler kutsallaştırılmış ve 

Asklepeios’un iyileştirici gücünden yararlanmak istenmiştir.126  

 
123 Roma’nın kuruluş mitlerinden olan Aeneis Destanı’nda Cerrah İapyx, cerrahi bir aletle Aeneis’in 

bacağına saplanan oku çıkarmaya çalışır ancak başaramaz. Aeneis’in annesi olan Tanrıça Venüs (Yunan 

mitolojisindeki karşılığı Afrodit) İda Dağı’ndan (Kaz Dağları) geyikotu getirir ve Aeneis iyileşir. 

Aeneis’i tedavi edemeyen cerraha da Tanrı Apollo tarafından utanılası bir beceri olarak görülen ve 

“suskun sanat” denilen tıp becerisini verir. Apollo’nun temel üç görevi vardır. Bunlar müzik, kehanet 

ve sağaltım yani şifacılıktır. Bunlardan ilk ikisi sesliyken, tıp sessiz sanat olarak anılmaktadır. 
124 Günümüzde psikiyatrik hastalarda psikodrama adı altında tiyatro ve canlandırma yöntemi ile 

psikolojik tedavilere devam edilmektedir. 
125 İlyas Altuner, “Hipokrat Yemini”, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, S. 7, 2015, s. 4. 
126 Akarsu- Akarsu- Tırpan, a.g.m., s. 14. 



36 

 

Asklepeios’un altı kızı ve üç oğlu vardır. Ailesinin tamamının sağlık ve şifa ile 

ilgili güçleri olduğuna ve bu özelliğin kalıtsal olduğuna inanılmaktadır. Asklepeios 

ailesinin üyelerinin adına pek çok ritüel yapılmıştır. 

Romalıların şifa konusunda başvurdukları tanrı/tanrıçalardan biri de 

Panekia’dır. Tıp Tanrısı Asklepeios ile Ağrı Dindirme Tanrıçası Epione'un kızıdır. 

Şifa/Deva tanrıçasıdır. Yılanın zehrini akıttığı kase ile tasvir edilir. Tedavide desteği 

olduğuna inanılır. Panekia adının kelime anlamı ‘her derde deva’dır.127 Bitkiler 

aracılığıyla iyileşmeyi temsil etmektedir.128 Adına pek çok tapınakta rastlanmaktaysa 

da doğrudan onun adına yapılan bir tapınak bulunmamaktadır. 

Asklepeios’un ailesinin en ünlü üyelerinden biri kızı Hygeia’dır. Asklepeios 

hastalara şifa verirken, Hygeia sağlığı korumakla ve sürdürmekle görevlidir. Antik 

kaynaklarda bir elinde kase diğer elinde yılanlı asa ile tasvir edilmektedir. Günümüzde 

kullanılan hijyen kelimesinin kökeni bu tanrıçanın adından gelmektedir. Adı pek çok 

edebi metinde ve mimari eserde karşımıza çıkmaktadır.129  

Roma tıbbında tek bir tedavi tipi kullanılmamaktadır. Roma Devleti’nde 

hastalar oldukça fazla yöntemle tedavi edilmişlerdir.130 Tıbbi tedavilerin gereksiz 

olduğuna inanan Romalılara göre hastaları tedavi edebilecek tek kaynak doğadır. Bu 

inançta olan Romalılar da haliyle bitkiler ve onların etkileri hakkında ve büyüler 

hakkında oldukça bilgi sahibidirler.131 

Romalıların en çok başvurduğu büyüsel şifa ritüellerinden biri karaciğer falıdır. 

Aruspice adı verilen rahipler Etrüsklerden öğrendikleri karaciğer falını (hepatoskopi) 

uygulayan kişilerdir. Kesilen hayvanın karaciğerinin şekline ve niteliğine bakan rahip 

hangi organın hasta olduğuna, kişinin nasıl iyileşeceğine veya iyileşip 

iyileşmeyeceğine dair kehanetlerde bulunurdu. Daha sonra bu karaciğer şeklinin 

aynısının bronz bir kopyasını yapar ve üzerine büyülü sözler yazarlardı. Karaciğer falı 

 
127 Emine Gökçen Karıştıranlı, “İlk Çağ’da Rüya ile Tedavi ve Asklepieion Kültü”, Yüksek Lisans Tezi, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, 2021, s. 83. 
128 Zeynep Şahin, “Asklepeios Kültü ve Anadolu’daki Asklepeionlar”, Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep 

Üniversitesi, 2021, s. 27. 
129 Karıştıranlı, a.g.t., s. 82. 
130 Jane Draycott, Roman Domestic Medical Practice in Central İtaly-From the Middle Republic to the 

Early Empire, Newyork: Routledge, 2019, s. 5. 
131 Valentina Gazzaniga, “Roma’da Yunan Tıbbı”, Antik Roma, ed., Umberto Eco, İstanbul: Alfa Kitap, 

2022, s. 1038. 



37 

 

kültürü sadece Romalılarda değil onlardan önce çeşitli coğrafyalarda yaşayan 

milletlerde de görülmüştür. Hititler, Mezopotamya kökenli devletler, Yunanlar vs. 

buna birer örnektir.132  

Romalıların Etrüsklerden öğrendikleri bir diğer bilgi ise Toskana ve Umbria’da 

bulunan termal su kaynaklarının tedavi edici özelliğinin olduğudur.133 Termal suların 

şifa verme özelliği olduğuna inanan Romalılardan biri de ünlü mimar ve mühendis 

olan ve M.Ö. 80-25 yıllarında yaşayan Marcus Vitrivius Pollio’dur. De Architectura 

Libri X (Mimarlık Üzerine On Kitap) adını verdiği eserinde Pollio, şifalı sularla ilgili 

şu satırları kaleme almıştır:  

“Doğal soda içeren soğuk su kaynağı türü vardır. Bunlar müshil olarak alınır ve 

bağırsaklardan geçerken, sıracalı urları temizler. Altın, gümüş, demir, bakır ve kurşun 

gibi madenlerin bulundukları yerlerde bulunan su kaynakları çok zararlıdır; çünkü 

sıcak kaynaklar gibi kükürt, şap ve asfalt içerirler ve bunlar içilerek vücuda 

girdiklerinde damardan yayılarak kas ve eklemlere ulaşır ve onları genişleterek 

sertleştirirler. Sonuçta genişleyerek şişen kaslar büzülür ve insanlarda damarlar çok 

sertleşip yoğun ve soğuk maddelerle tıkandığı için kramplara ve gut hastalığına neden 

olurlar… Kilikya’daki Tarsus kentinde, gutlu hastaların, içine ayaklarını sokarak 

ağrılarını giderdikleri Cydnus134 adlı bir nehir vardır. 

Kimi pınarlara tat veren asitli bir özsu vardır. Bu pınarların suyu, vücuda 

girdikten sonra vücutta bulunan ve başka suların kullanımından kaynaklanan bütün 

tortu ve taşları dağıtır. Bu gibi şeylerin asitli sular tarafından neden eritildiklerini 

aşağıdaki deneylerde görebiliriz. Sirkede bir süre bırakılan yumurta kabuğu, bir süre 

sonra yumuşayarak çözülecektir…135” 

Romalıların suyun arındırıcı ve şifa verici özelliğine inandığının tek kanıtı 

termal sular değildir. Roma hamamlarının oldukça gelişmiş olduğu dikkat 

çekmektedir. Romalılar için hem arınma hem şifalanma hem da sosyalleşme mekanı 

olan hamamların belli başlı özellikleri vardır. Sabunun bilinmediği bu dönemde 

insanlar kirlerinden arınmak için ince telli metal fırçalar kullanmışlardır.136 İlk Romalı 

 
132 Murat Orhun, “Hititler’de Karaciğer Falı, Kuş Uçuşu Falı ve Bunların Etrüskler’deki Uzantısı”, 

Akademik Bakış Dergisi, 3/5 (2009), s. 232. 
133 Tez, a.g.e., s. 41. 
134 Cydnus: Berdan Irmağı. Mersin. 
135 Pollio’dan aktaran; Tez, a.g.e., s. 42. 
136 Tez, a.g.e., s. 45. 



38 

 

hekimlerden olan Asklepiades’in137 hastalarına tedavi olarak verdiği şeylerden birinin 

banyo olduğu bilinmektedir. Hamamların çoğuna bir tanrının ismi verilmiştir.138 Bu 

durum onların her daim tanrıları hoşnut etmek istedikleri şeklinde 

yorumlanabilmektedir. 

Romalıların sağlıklarını korumak adına dikkat ettikleri bazı şeyler vardır. Aşırı 

yemek yememe, spor ve egzersiz yapma gibi alışkanlıkların Romalı zenginler arasında 

hayli yaygın olduğu bilinmektedir. Celsus sağlıklı yaşam sürmenin koşulunu her türlü 

aşırılıktan kaçınmak olarak belirlemiştir. 

Romalılar kendi sağlıklarını alışkanlık haline getirdikleri eylemlerle sağlarken, 

toplum sağlığını sıkı denetlemelerle sağlıyorlardı. Roma’da hamamlar, su yolları, 

kanallar ve lağımlar sık sık kontrol ediliyor ve pazarlardaki yiyecekler denetimden 

geçiyordu. Ayrıca ölülerin defin işlemleri de hızlı bir biçimde yapılıyor böylece 

herhangi bir hastalığın oluşmasına engel olunuyordu.139 Bazı hastalıkların 

bataklıklardan kaynaklandığının tespiti Etrüskler zamanında yapılmış ve bataklıklar 

kurutulmaya çalışılmıştır. 

Yunan tıbbını Roma’ya getiren ilk hekimler olan Arkhagathos ve Asklepiades 

dönemin yazar ve hatipleri tarafından ağır eleştirilere maruz kalmıştır. Sivri dilli 

oluşuyla tanınan hatip Cato, Yunan tıbbını uygulayan bu hekimleri küçümsemek için 

“Asalak Hekim” adlı bir komedya yazmışsa da bu eser günümüze ulaşmamıştır. Ona 

göre bu Yunan hekimler paradan başka bir şey düşünmeyen, kimseyi iyileştiremeyen 

ve yanlış tedaviler uygulayarak hastaların hayatını tehlikeye atan kişilerdir. Oysa 

Asklepiades’in yaşadığı dönemlerde akıl hastaları karanlık odalara kapatılırken 

Asklepiades onları o odalardan çıkartmış ve müzik, egzersiz ve hobilerle tedavi 

etmiştir. Hastalara karşı olan nazik ve samimi yaklaşımıyla halk arasında sevilen biri 

olmuş ve “hekimlerin prensi” lakabını almıştır.140 Bu bilgilerden hareketle Yunan 

kökenli hekimlerin tüm Romalılar tarafından kötü bir gözle görülmediği çıkarımına 

varılmaktadır. 

 
137 Asklepiades: Tedavide çok fazla şarap kullandığı için “şarapveren” lakabıyla tanınmaktadır. Kendisi 

aynı zamanda masaj, banyo ve egzersizi de tedavi yöntemi olarak kullanmıştır. Roma’nın ilk ünlü 

hekimidir. Yunan kökenlidir. 
138 Bayat, a.g.e., s. 145. 
139 Paul Lewis, ed., Tıp Tarihi, çev., Nilgün Güdücü, İstanbul: Khalkedon Yayınevi, 1998, s. 39. 
140 Murat Serdar, “Geç Ortaçağlarda Batı Avrupa’da Hastaneler ve Tıp Eğitimi”. Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 2015, s. 21. 



39 

 

Doğa Tarihi adlı kitabıyla tanınan Plinius ise Yunan hekimlerin bir şarlatan 

olduğunu ve “sanatlarına sığınarak her türlü suçtan yırtabilen ve bunun için devasa 

ücretler talep edebilen kişilerdi.”141 demiştir. Bu hekimlerin bu algıları yıkmaları uzun 

zamanlarını almıştır. Yunan tıbbı ve hekimliğine duyulan güvensizlik ortamı zaman 

içerisinde yerini daha ılımlı ve güven içeren bir ortama bırakmıştır. İlk zamanlar hakir 

görülen Yunan hekimler M.Ö. I. yüzyıl itibariyle Romalılar arasında önem 

kazanmışlardır. Bu tarihte Roma’daki hekimlerin yaklaşık %90’ının Yunan kökenli 

oldukları bilinmektedir.142 Roma’da köle ve gladyatör hekimlerinden saray 

hekimlerine kadar pek çok hekimin çalıştığı bilinmektedir. 

Orduya önem verdikleri bilinen Romalılarda bir askeri hekim mesleğinin 

olmayışı dikkat çekicidir. Roma lejyonu içerisinde ilk zamanlarda belli bir sağlık ekibi 

yoktur ve yaralılar birbirlerini tedavi etmişlerdir. Zamanla hekim ihtiyacını fark eden 

Romalılar, bir askeri hekimler grubu oluşturmuşlardır. Bu hekimler hasta ve yaralıları 

birbirinden ayırmış; yaralıları hemen tedavi ederken, hastaları cephe gerisine 

göndererek orada tedavi etmişlerdir.143 

  Roma’da kamu kuruluşları her ne kadar gelişkin olsa da buna erişim herkes 

için aynı kolaylıkta değildi. Bugünkü formuyla bir devlet hastanesi mantığının 

olmayışı maddi durumu iyi olmayan Romalıları hekimlerden ziyade halk şifacılarının 

kucaklarına atmıştır. Bu durumda da insanlar büyücülerden, falcılardan, din 

görevlilerinden ve ebe kadın olarak bilinen -ancak tek işi doğum yaptırmak olmayan- 

bilge kadınlardan medet ummuşlardır. 144 

Bazı Romalı zenginlerin evlerinde çalıştırdıkları hekimleri vardı. Özellikle bir 

köle hekime sahip olmak Romalı zenginler için büyük bir lükstü ve bu durum Roma 

zenginleri arasında oldukça popüler bir tercihti.145 Sıradan halkın tedavisinin yapıldığı 

bazı yerler bulunmaktadır. Hekimler, zenginleri evlerine giderek tedavi etmişlerdir. 

Halk hekimi denilebilecek kişiler ise evlerinin bir odasını muayenehaneye çevirmiş 

olarak hizmet sunmuşlardır. Buralarda bazı hekimlerin cerrahi girişimlerde de 

 
141 Peter Jones, Geldim, Gördüm, Yendim- Romalılar Hakkında Bilmek İsteyeceğiniz Her Şey, çev., 

Funda Sezer, İstanbul: Say Yayınları, 2016, s. 243. 
142 Mercan, a.g.t., s. 48. 
143 Tez, a.g.e., s. 46. 
144 Harold Koenıg, “Din ve Tıp 1: Tarihsel Arka Plan ve Ayrışma Nedenleri”, çev., Talip Demir, 

Antakiyat Dergisi, 2/2 (2019), s. 283. 
145 Draycott, a.g.e., s. 8. 



40 

 

bulunduğu bilinmektedir. Sokaklarda küçük esnaf dükkanlarına benzeyen Tabarnae 

Medicae 146 adı verilen dükkanlar da mevcuttur. Ayrıca belediye tarafından işe alınan 

ve yoksullara bakmakla yükümlü olan hekimler de vardır. 

Roma döneminde en yaygın başvurulan tedavi yerlerinden biri de Tanrı 

Asklepeios adına yapılan Asklepeionlardır. Burada yapılan tedaviler aslında modern 

tıbbın iyileştirici gücünden yararlanmak yerine ritüel tarzı alternatif tıp yöntemleriyle 

yapılan tedavilerdir. Tedavilere başlamadan önce Asklepeion’a giriş dahi ritüelle 

başlamıştır. Sadece iyileşme potansiyeli olan ve bulaşıcı hastalığı olmayan hastalar 

Asklepeionlara kabul edilmiştir. Asklepeionlarda doğum ve ölüm istenmediğinden 

buralara hamileler kabul edilmezdi. Bu sebeple Asklepeionlarda bir doğum veya ölüm 

vakası da kaydedilmemiştir. Bu konuda oldukça iddialı olan Romalılar Asklepeion’un 

kapısına “Tüm tanrılar için yaratılmış olan bu kutsal yere yalnızca Ölüm Tanrısı 

Hades giremez!” yazılı bir tabela asmışlardır.147  

Asklepeion’a kabul edilen hastalar bir avluya alınırdı ve “sonrasında ruhsal ve 

bedensel arınmayı amaçlayan hazırlık süreci başlardı. Bu hazırlık sürecinde kişi oruç 

tutar, cinsel ilişkiden kaçınır, kutsal olarak betimlenen bir suda yıkanır, tütsü 

yakılarak, hoş kokularla bedeni ovulur, beyaz bir giysi giymesi istenirdi.”148 Bu 

ritüeller tamamlandıktan sonra kişi bir odada hayvan postunun üzerinde uyutulurdu.149 

Bu esnada odada elinde yılan olan bir rahip kişinin etrafında dönerdi. Kişinin gördüğü 

rüya sabah rahiplerce değerlendirilir ve ona göre tedavi süreci düzenlenirdi. Bu 

tedaviler genellikle sıcak veya soğuk su banyosu, çamur banyosu, spor, tiyatro, müzik, 

çıplak ayakla toprakta yürüyüş, diyet ve bitkiler olurdu. Ayrıca hava değişikliği 

yapması öğütlenen hastalar da vardı. Uygulanan tedavilerden biri de Asklepeios’un 

kutsal hayvanları olan yılan, horoz, köpek gibi hayvanların kişinin hasta organlarını 

yalayıp ısırmasıdır.150 Bu uygulamalardan sonra veya rüyasında Asklepeios’u 

gördükten sonra iyileştiklerini öne süren hastalar vardır.151 İyileşen hasta teşekkür 

maksadıyla adını, kurtulduğu hastalığı, tedavisini ve hasta organın rölyefini içeren bir 

 
146 Tabarnae Medicae: Antik Roma'da cerrahi müdahalenin yapıldığı küçük dükkanlar. 
147 Mustafa Durmaz, Bergamalı Lokman Hekim Galenos, İzmir: Bergama Kültür ve Sanat Vakfı, 2010, 

s. 123. 
148 Mercan, a.g.t., s. 13-14. 
149 Bu tapınak uykusuna inkübasyon adı verilir. 
150 Bayat, a.g.e., s. 104. 
151 Mercan, a.g.t., s. 73. 



41 

 

levhayı Asklepeion’a bırakırdı. “Taşlara yazılan iyileşme hikayeleri de kişilerin 

tanrıya sadakatine ve sevgisine bağlanmıştır.”152 Asklepeionlara yeni başvuran 

hastaların bu taşlara kazınan hikayeleri görünce tedavi olacağına dair olan inancı 

artardı.153 Bu da tedavinin daha kolay ve hızlı olmasını sağlamıştır. Eğer adak müşkül 

bir durumdan kurtulmak için ya da kişinin bir hastalığı sonrasında yeniden sağlığına 

kavuşması dolayısıyla yapılıyorsa, yazıt üzerinde ‘pro salute sua/suorum, pro salute sua 

suorumque’ (esenliği/esenlikleri için) şeklinde bir formül yer almaktadır.154 

Asklepeion rahipleri (Asklepiadlar) telkin yoluyla hastanın Asklepeios’un 

yardımıyla iyileşeceğine hastayı inandırmışlardır. Bu sayede söylenen şeyleri yapan 

ve iyileşeceğine inanan hasta psikoterapiye açık hale gelmiştir. Oradaki hastalara 

Asklepeios’un resminin veya heykelinin olduğu odalarda uyuma zorunluluğu 

koyulmuştur. Burada aynı zamanda hastalara halisünojenik bitkisel ilaçların verildiği 

de bilinmektedir. Bu sebeple derin uyku sağlanır ve kişiler rüya görürdü. Taburculuğa 

hazırlanan hastalar uzun bir koridordan geçerek rüya odalarına alınır ve gördüğü 

rüyayı sabah rahiplere anlatması istenirdi. Eğer iyi bir rüya görülürse birkaç gün daha 

tedaviye devam edilip hasta taburcu edilirdi. Eğer kötü bir rüya görürse de hasta tedavi 

alanına geri alınır ve tedaviye devam edilirdi. 

Hastalıkların kendi günahlarından veya ailesinden birinin işlediği günahlardan 

kaynaklandığına inanan Romalıların Asklepeionlara başvurma sebeplerinden biri de 

arınmadır. Tüm samimiyetleriyle Tanrı’dan yardım isteyen Romalılar mental olarak 

kendilerini tamamen tedaviye açmışlardır. Günümüz modern tıbbının aksine o 

dönemlerde din, ritüeller ve tıp iç içe geçmiş vaziyettedir.155 

Şifa umularak yapılan ritüellerden biri de büyü ritüelleridir. Antikçağlarda 

içine kötü ruh girdiği için hasta olduğuna inanılan kişiye trepanasyon156 gibi oldukça 

ilkel ve tehlikeli bir tedavi yöntemi uygulanmaktaydı. Psikiyatrik vakalarda ve 

sara/epilepsi hastalarında hastalığın sebepleri kötü ruhlara bağlandığı için en çok onlar 

 
152 Ecem Eralp Güner, Eskiçağ’da Doğu Akdeniz’de Kutsal Alanlarda Arınma, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul Üniversitesi, 2019, s. 72. 
153 Çoban, a.g.m., s. 101. 
154 Şahin, a.g.e., s. 99. 
155 Eralp Güner, a.g.t., s. 68-69. 
156 Trepanasyon: Kafatasında herhangi bir bölgede, baş derisi kaldırıldıktan sonra bir parçanın beyin ile 

beyini saran beyin zarına zarar vermeden çıkarılıp alınmasını sağlayan bir ameliyat tekniğidir. Bu 

teknik, Antikçağlarda Anadolu da dahil olmak üzere dünyanın çeşitli yerlerinde görülmektedir. Bu 

yöntemin uygulandığı pek çok kişinin öldüğü bilinmektedir. Bayat, a.g.e., s. 40. 



42 

 

üzerinde bu yöntem uygulanmaktadır. Hastaların, koruyucu olduğuna inandıkları 

figürler, taşlar, muskalar ve tılsımlar taşıdıkları bilinmektedir.157 İyi şans getirdiğine 

ve kısırlığa iyi geldiğine inanıldığı için adam otundan da muskaların yapıldığı 

bilinmektedir. Romalıların Etrüsklerden öğrendiği karaciğer falı da yine şifa ritüelleri 

arasına dahil edilebilir. Büyü, hastalıkların sağaltımında günümüzde dahi süregelen 

bir olgudur. İnsanların büyüye -halk tıbbında- başvurması ve bunun iyi geleceğine olan 

inançlar birçok toplumda görülen bir durumdur.158  

Hastalıkların sebebi olarak kötü ruhları düşünen Romalılar mikrobun 

varlığından habersizdi. Bu sebeple işledikleri günahların bir bedeli olarak hasta 

olduklarına inanmışlardır. Bu günahlarından arındıkları zamansa iyileşeceklerini 

düşünmüşlerdir. Bu sebeple su veya ateşle yapılan ritüeller hem arınma hem şifa 

ritüellerinden sayılmaktadır.  

Antik Roma’da şifa için yapılan ritüellerden biri de hasta kişinin başının 

üzerinde ateş çevrilmesidir. Bu işlem şu şekilde yapılırdı: Şifacı, hastanın etrafında 5-

10 dakika kadar elinde ateşle döner ve kötü ruhların yandığına inanılırdı. Bu işlem 

esnasında hastanın verdiği terleme, kramp, ağlama ve gülme krizleri gibi tepkiler 

hastalığın hastayı terk ettiğini düşündürürdü. Kişi sadece hastalıktan değil aynı 

zamanda kötü ruhlardan da arındığına inanmışlardır. Bu sebeple bu ritüel hem arınma 

hem de şifa ritüeli olarak kabul görmektedir. 

Kötü ruhlardan arınmak ve hastalıktan kurtulmak için yapılan bir diğer ritüel 

ise dağlamadır. Bir yara açılması durumunda kanamayı durdurma ve yarayı kapatma 

gibi faydaları olan dağlama, farklı şekillerde ve farklı amaçlarda da kullanılmıştır. 

Örneğin; kişiye korku ve vesvese veren bir kötü ruhun kişinin içine girdiği ve bunun 

hastalığa sebep olduğuna inanıldığında dağlama yine kullanılan bir yöntemdir. Çivi 

çiviyi söker mantığıyla yapılan bu ritüelde amaç, hastaya korku veren kötü ruhu ateşle 

korkutarak vücuttan göndermektir. Kişinin gözleri önünde dakikalarca ateşte ısıtılan 

demir çubuk yavaşça hastaya yaklaştırılırdı. Yanacağından dolayı korkup tepki veren 

hastanın daha o an iyileşmeye başladığına inanılmıştır. Şifacı, hastaya zarar 

 
157 Mercan, a.g.t., s. 80. 
158 Melike Kaplan, “Halk Tıbbının Kökenleri: Teşhisten Tedaviye Din ve Büyü İlişkisi”, Millî Folklor 

Dergisi, 23/91 (2011), s. 152. 



43 

 

vermeyecek şekilde ve sürede hastanın şakaklarına bu çubuğu dokundurup çeker ve 

böylece kötü ruhun ve hastalığın yanarak vücuttan uzaklaştığına inanılır. 

 Şifa bulmak adına günümüze değin halen yapılan ritüellerden biri de şifalı 

olduğuna inanılan sularda yıkanmaktır. Tuzlu, sodalı veya tatlı olan kaynak sularının 

her birinin farklı hastalıklara iyi geldiğine inanılmaktadır. Kutsal bir ruhu olduğuna 

inanılan kaplıcalara genellikle bir tanrının ismi verilmiş ve ondan şifa beklenmiştir. 

Doğal kaynak sularının etkileriyle ilgili bilgi aldığımız ana kaynaklardan biri önceki 

bölümlerde bahsi geçen Vitrivius Pollio’nun eseridir. Bir doğal kaynak suyunun 

olduğu yerlere yapılan Roma hamamları ve oradaki suyun şifa verdiğine inanılmıştır. 

Bu sebeple dönemin pek çok hekiminin de hastalarına banyo önerdiği bilinmektedir.  

Suyla arınma ve şifalanma geleneği sadece pagan Romalılarda kalmamıştır. 

Hristiyan Romalıların da kutsal alanlara girmeden evvel suyla yıkanmaları böylece her 

kötü şeyden arınarak kutsal alandan içeri girdikleri bilinmektedir.159 Hristiyanlıkta dini 

bir uygulama olan vaftiz de bir çeşit arınma ritüelidir.  

Pagan Romalılardan, Hristiyan Romalılara geçen bir diğer gelenek de 

Asklepeios’a atfedilen kurtarıcı, iyileştirici güçlerin Hz. İsa’ya atfedilmiş olmasıdır.160 

Israrla pozitif bilimlerin gereksiz ve faydasız olduğunu savunan Kilise, insanlara Tanrı 

dışında herhangi bir şeyle ilgilenilmemesini öğütlemiştir.161 Hristiyanlıkta 7 büyük 

günah olarak kabul edilen günahlar işlendiğinde kişinin maneviyatının hasta olduğuna 

bunun da bedenini hasta ettiğine inanılmıştır. Bu sebeple Hz. İsa müritlerini hem 

manevi hem bedenen iyileştiren bir şifacı olarak karşımıza çıkmıştır.162 

Hristiyanlığı kabul eden Romalıların yeni şifa ritüelleri bir rahip veya papaz 

aracılığıyla yapılmıştır. Bu kişilerin hastaya dokunması ile iyileştirdiklerine dair olan 

inanç Hristiyan Avrupa’da yüzyıllarca varlığını korumuştur.163 “Şifa verici 14 aziz 

veya azize inancı” da buradan gelmektedir.164 Bu inanç kilise tarafından bilinçli olarak 

 
159 Selda Uygun Yazıcı, “Geç Antik Çağ ve Erken Hristiyanlık Dünyasında Dinsel Su İnanışları”, 

Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 8/16 (2018), s. 22. 
160 Bayat, a.g.e., s. 106. 
161 Karaimamoğlu, a.g.m., s. 51. 
162 Rifai Erten, “Hıristiyanlık’ta ve İslamiyet’te Şifa”, Yüksek Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2004, 

s. 14. 
163 Ortaçağ ve Yeniçağ Avrupası’nda kral dokunuşu adı verilen ve şifa verdiğine inanılan bir uygulama 

vardır.  
164 Tez, a.g.e., s. 52. 



44 

 

geliştirilmiş ve yayılmıştır. Hekimleri, Hz. İsa ile kıyaslayarak yetersiz oldukları savını 

ortaya atan kilise hekimler ve tıp aleyhine başarılı propagandalar yürütmüştür.165 İlk 

Hristiyanlara göre yegane hekimler, rahiplerdi. Ve bu rahipler kişilere dokunarak veya 

onlara dualar okuyarak onları iyileştirdiklerine dair inanç döneme hakimdir.166 

Örneğin; Aziz Peter’in gölgesinin bile şifa verdiğine inanılmıştır. Aynı şekilde Aziz 

Paul’un dokunduğu mendillerin de hastalara şifa verdiğine inanılmıştır.167 İnsanlar bu 

din büyüklerine çok güçlü bir inançla bağlanmışlardır. Bazıları daha da ileri giderek 

üzerlerinde taşıdıkları bir aziz veya azizeye ait olan saç, tırnak, sakal ve diş benzeri 

cisimlerden şifa ummuşlardır.168 

Erken Hristiyanlık döneminde, M.S. IV. yüzyılda yıkılan Atina 

Asklepeionu’nda bir Hristiyan bazilikası yer almış ve orada şifacı din adamlarından 

bahsedilmiştir.169 Ancak bu durum zaman içinde değişmeye başlamış ve dönemin 

Hristiyan ileri gelenleri Asklepeionları bir tehdit olarak algılamış ve Asklepeios 

kültünün başkenti kabul edilen Pergamon’u “şeytanın makamı” olarak 

nitelendirmişlerdir.170 Ancak Asklepeios kültünün bazı unsurlarını Hristiyanların da 

kullandıkları bilinmektedir. Rüya görmek için uykuya yatma bunlardan biridir. Oruç 

tutmaktan, rahip eşliğinde uyumaya ve telkine kadar her şey aynıdır. Sadece kişinin 

yattığı yer artık bir Asklepeion ya da pagan tapınağı değil kilise yahut manastır 

olmuştur. 

 Roma’da hem şifacıların hem de hekimlerin kullandıkları bazı ortak metotlar 

vardır. Buna örnek olarak kupa çekme ve kan akıtma (sülük ya da hacamat yoluyla) 

verilebilir. Bu yöntemler vücuttaki fazla kanı çekerek kanın yenilenmesini ve 

hastalığın iyileşmesini sağlamaktadır. Ancak her hastalığa iyi gelmediği de 

muhakkaktır. Bu sebeple bu yöntemleri hem bir tedavi hem de ritüel olarak kabul 

 
165 Şükran Ünser, “Ortaçağ Duvar Resimlerinde Aziz İoulitta ve Kerykos Örneklemi Eşliğinde Şifa 

Teması”, Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, 2022, s. 22. 
166 Karaimamoğlu, a.g.m., s. 53. 
167 William Eamon, “Büyü ve Okült”, Batı Geleneğinde Bilim ve Din Tarihi, ed., Gary B. Ferngren, 

çev., Tuğçe Ayteş, İstanbul: Say Yayınları, 2016, s. 797. 
168 Murat Serdar, “Orta Çağ Avrupası’nda Bir Tıp Okulu: Montpellier”, Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, 

3/1 (2020), s. 92. 
169 Veli Atmaca, “Eski Medeniyetlerde Günah-Hastalık İlişkisi veya Tanrının Gazabı Meselesi”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 34 (2010), s. 117. 
170 Karıştıranlı, a.g.t., s. 91. 



45 

 

edebiliriz. Bu yöntemler günümüzde alternatif tıp olarak adlandırılmakta ve halen daha 

kullanılmaktadır. 

 Günümüzde örneklerine rastladığımız şifa ritüellerinden biri de kurşun 

dökmedir. Bu uygulamanın örneklerine Mısır, Mezopotamya, Orta Asya171 ve 

Anadolu’da da rastlanmaktadır. Bu topraklarda hüküm süren Romalıların da kurşun 

dökme ritüelini yaptıkları bilinmektedir. Bu ritüel şu şekilde uygulanmaktadır: Kişide 

hastalık yapan kötü ruhları vücuttan atmak için; hasta bir odanın ortasına oturtulur, 

metal bir kaşıkta eritilen kurşun hastanın başı üzerinde tutulan kabın içindeki soğuk 

suya atılırdı. Kurşunun aldığı şekilden kötü ruhun çıkıp çıkmadığı anlaşılırdı. 

Antik Roma’da yapılan bir diğer şifa ritüeli de ses terapisidir. Yoğun ve uzun 

süreli titreşim yayan gonglara vurularak oluşturulan ses dalgası ve titreşim sayesinde 

hastanın iyileşmesi amaçlanmaktadır. Hasta olan bölgenin üzerine konulan gong 

aletine vurularak onun titreşimiyle kişinin iyileşmesi amaçlanmıştır. Gongdan çıkan 

sesin anksiyeteyi azaltma etkisi olduğu bilinmektedir.172  

Paganizmle başlayan şifa ritüelleri, Hristiyanlarca da devam ettirilmiş ve bir 

kısmı günümüze dek ulaşmıştır. Bu bağlamda bazı ritüellerin çok eski dönemlerden 

beri takibi yapılabilmektedir. Modern tıbbın olmadığı, yetersiz kaldığı veyahut tıbba 

ve hekimlere inanılmadığı dönemlerde gerçekleştirilen çeşitli ritüeller bizlere inancın 

hastalıklar üzerindeki psikolojik etkisini göstermesi açısından önemlidir. 

2.2. Arkeolojik Kaynaklar Işığında Roma Tıbbı 

 

Roma tıbbında gerçekleştirilen pek çok tedavi yöntemi vardır. Bunların içinde 

cerrahi ise en son tercih edilen yöntemdir. Bunun pek çok sebebi vardır. Hekimlere 

fazla güven duyulmaması, hekimlerin bilgi birikiminin yetersiz bulunması, bedenin 

bozulmasının tanrılar tarafından iyi karşılanmayacağına dair inançlar gibi konular bir 

araya geldiğinde cerrahi arka planda kalmıştır. Soranus, Galenos, Celsus gibi hekimler 

diyet ve ilaçla tedavi olmayan vakalarda son tercih olarak cerrahiye başvurmuşlardır.  

 
171 Şaman Türklerin mitolojisinde bu uygulamaya “kut dökme” adı verilmiştir. İrfan Polat, “Kurşun 

Dökme Geleneği ve Ateş Kültü ile İlişkisi”, Akademik Matbuat Dergisi, 4/1 (2020), s. 15. 
172 Bu yöntem modernize edilmiş haliyle günümüzde böbrek taşını kırma tedavisinde (ESWL) de 

kullanılmaktadır.  



46 

 

Asepsinin bilinmediği dönemlerde uygulanan cerrahi müdahaleler sonrası ölen 

pek çok insan olduğu kayıtlara geçmiştir. Bu ölümler hekim hatası olarak algılanmış 

ve hekimlere kötü bir gözle bakılmıştır. Metinlerde geçen “beni hekimler güruhu 

öldürdü” veya “eskiden hekimdi şimdi ise cenazeci” gibi söylemler Roma aydınının 

gözünden hekim algısını anlamamız için verilebilecek örneklerdir. Keza çok fazla 

cerrahi işlem yaptığı için “cellat” lakabı takılan hekimlerin de olduğu bilinmektedir.173 

Tıp anlayışı büyü ve ampirik ritüellerden oluşan Romalılar için dağlama ve kan alma 

yöntemlerini kullanan hekim Arkhagatos’a bu lakap takılmıştır.174 

Tıp Tanrısı Asklepeios, Romalılar için çok önemli bir tanrıdır. Şifanın sadece 

onun yardımıyla gerçekleşeceğine dair bir inancı olan Romalılar cerrahi işlemlere 

başlamadan evvel onun yardımını beklemişlerdir.175 Bu sebeple arkeolojik kazılar 

neticesinde ortaya çıkan bulgularda Asklepeios’un sözlerinin yahut kutsal 

hayvanlarının resmedildiği cerrahi aletler ve onların saklama kutuları ele geçmiştir. 

Roma döneminde Vezüv Yanardağı’nın patlaması neticesinde Pompei şehri 

küller altında kalmıştır. Kül tabakası sayesinde Pompei’deki pek çok yapı ve malzeme 

aynı özelliklerini koruyabilmiştir. Bunlardan biri de bir hekimin evidir. Bir tabarnae 

medicae olan bu hekim evinde yerlere saçılmış vaziyette çeşitli cerrahi aletler tespit 

edilmiştir. Kaynaklarda bu aletlerle işkence için kullanılan aletler arasında benzerlikler 

olduğu bilgisi mevcuttur.176 Ancak hekimlerin bu aletleri işkence amacıyla 

kullandığına dair bir bilgi mevcut değildir. Buradaki cerrahi aletlerin her birinin farklı 

amaçlarla kullanıldığı bilinmektedir. Örneğin; bir tarafı ilaç sürmek için bir tarafı 

delici amaçla kullanılan çift yönlü aletler bulunmuştur.177 Cerrahi aletler genel olarak 

delici, kesici, genişletici, kazıyıcı ve dağlayıcı tipte yapılmış ve bu amaçlarla 

kullanılmıştır. 

Arkeolojik kazılar neticesinde elde edilen verilere göre Roma dönemi cerrahi 

aletlerinin yapıldığı malzemeler çok çeşitlidir. Alet yapımında kemik, metal, bronz 

gibi malzemelerin kullanıldığı tespit edilmiştir. Aletlerin çoğu bu malzemelerden 

 
173 Bayat, a.g.e., s. 130. 
174 Gazzaniga, a.g.m., s. 1038.  
175 Akarsu- Akarsu- Tırpan, a.g.m., s. 14. 
176 Derya Dündar, “Orta Çağ ve Erken Modern Avrupa’da İşkence”, Doktora Tezi, Tokat Gazi Osman 

Paşa Üniversitesi, 2019, s. 31. 
177 Akarsu, Akarsu, Tırpan, a.g.m., s. 13. 



47 

 

oluşsa da bunların haricinde paslanma özelliği olmayan ve mikrop barındırmayan altın 

ve gümüşten yapılmış aletler de mevcuttur. Kolay şekil verilebilir bir maden olduğu 

için gümüşün çok fazla kullanıldığı bilinmektedir. Gümüşten yapılmış jinekolojik 

şırınga, kateter178 ve sondalardan bahseden ve bunları kullanan hekimlerin varlığı 

bilinmektedir.179  

Cerrahi aletler daha kolay taşınabilir ve daha işlevsel olması için olabildiğince 

hafif, küçük ve çok amaçlı yapılmıştır. Örneğin; Hekim Evi’nde (Tabernae Medicae) 

yapılan kazılarda bronz bir strigilise rastlanmıştır. Bu aleti arenalarda spor yapan 

atletlerin de kullandığı bilinmektedir. Güneşin zararlı ışınlarından korunmak için 

vücutlarına zeytinyağı süren atletler sonrasında yağdan arınmak için kum havuzuna 

girerlerdi. Bu alet ise kumları vücuttan temizlemek amacıyla kullanılmıştır. Strigilisin 

aynı zamanda cerrahi amaçlarla kullanıldığı da bilinmektedir. Dönemin hekimleri 

tarafından bu aletin kulak içine ilaç uygulamak için de kullanıldığı bilgisi elimizde 

mevcuttur.180 Buradan da görüldüğü üzere bir alet üç farklı amaçla kullanılmıştır. 

Arkeolojik bir kaynak olmasa da bazı edebi metinlerde de tıp aletleriyle ilgili 

bilgiler almakta ve bunu arkeoloji ilmi sayesinde desteklemekteyiz. Celsus yazdığı De 

Re Medicina adlı eserinde bazı cerrahi aletlerden bahsetmiştir. Yapılan kazılarda da 

bu aletler bulunmuş ve Celsus’un verdiği bilgiler doğrulanmıştır. Celsus eserinde 

forseps181, sonda ve neşter gibi pek çok cerrahi aletten bahsetmiştir. Ayrıca V şeklinde 

olan ve oku çıkarırken yara kenarlarını açmak için kullanılan bir aletten de 

bahsetmiştir. Celsus’un bu kitapta yazdığı bölümlerden biri Romalı cerrahların hangi 

cerrahi aletleri ve kırılma, burkulma gibi durumların tedavisini konu almaktadır.182 

Celsus’un eserinde bahsettiği bir diğer önemli alet ise kan alma kaplarıdır. 

Celsus sadece boynuz ve bronzdan yapılmış kan alma kaplarından bahsederken 

yapılan kazılar neticesinde gümüş kan alma kaplarının olduğu da tespit edilmiştir. 

Bununla birlikte Celsus’un bahsettiği boynuzdan yapılmış kaplara henüz 

rastlanmamıştır ancak bölgede çeşitli arkeolojik çalışmalar devam etmektedir. Kan 

 
178 Kateter: Tıbbi bir operasyon sırasında vücut içerisindeki kan, vücut sıvısı gibi maddelerin dışarı 

çıkartılması için yerleştirilen tüp, kanül veya borulardır. 
179 Akarsu, Akarsu, Tırpan, a.g.m., s. 14. 
180 Akarsu, Akarsu, Tırpan, a.g.m., s. 16. 
181 Forseps: Cisimleri, dokuları veya zorlu doğumlarda bebeğin başını tutmak için kullanılan alettir. 
182 Gazzaniga, a.g.m., s. 1043. 



48 

 

alma kapları kaynaklarda, su kabağına (cucurbita) benzediği için cucurbitula yani 

küçük su kabağı olarak geçmektedir.183 Pompei’deki Hekim Evi’nden çıkarılan bu 

aletler günümüzde Napoli Ulusal Müzesi’nde sergilenmektedir.184 

Ostia’da bulunan bir mermer lahitte bir hekimin kullandığı dolabına örnek 

olarak verilebilecek bir görsel bulunmuştur. Bu dolapta kase, kağıt ruloları, cerrahi 

aletler gibi görüntülere rastlanmaktadır. Bunun haricinde doktor evlerinde çeşitli 

amaçlarla kullanılan ilaç şişeleri, havan, ölçek ve ağırlıklar, kaşıklar ve çanaklar gibi 

ilaç yapımında kullanılan aletler de bulunmuştur.185 

Arkeolojik kaynaklar ışığında bir hekimin uzmanlık alanını anlamak oldukça 

zordur. Ancak yine de bulunan bazı aletler bizlere bir fikir verebilmektedir. Örneğin; 

Fransa’da M.S. II-III. yüzyıla tarihlenen bir mezarda tahta kutunun içinde çok sayıda 

cerrahi alet bulunmuştur. Romalı hekimlerin de kullandığı cerrahi aletlerin de bu 

kutuda olduğu gözlemlenmiştir. Kutuda ağırlıklı olarak göz tedavisi için kullanılan 

aletlerin bulunması bu mezarın bir göz hekimine ait olduğunu düşündürmüştür. Ayrıca 

orada bir mühür de bulunmuştur. Bu mühür bir nevi reçetedir. Üzerinde hastalığın adı, 

kullanılacak ilacın adı ve ilacı yazan hekimin adı yazılıydı. Kolay tahrip olmayan bir 

taştan yapılmış olmaları günümüze 300 kadar mührün sağlam bir şekilde ulaşmasını 

sağlamıştır. Bu mühürlerin incelenmesi sonucunda otuzdan fazla hastalık ve yüzden 

fazla merhem adına rastlanmıştır. Bazı ilaç ve hastalıklara ise sadece bir kez 

rastlanmıştır.186 

2.3. Romalı Şair Catullus’un Hayatı ve Bütün Şiirleri’nde Şifa Algısı 
 

Roma edebiyatında geniş yer tutan şiirler konusunda bu işin üstadı olarak kabul 

edilen kişilerden biri Veronalı ünlü şair Catullus’tur. Doğduğu şehir olan Verona’dan 

pek çok önemli şair yetişmiştir. Bunlardan biri meşhur Aineas Destanı’nın şairi olan 

 
183 Ralph Jackson, Roma İmparatorluğu’nda Doktorlar ve Hastalıklar, çev., Şenol Mumcu, İstanbul: 

Homer Kitabevi, 1999, s. 67. 
184 Lewis, a.g.e., s. 35. 
185 Jackson, a.g.e., s. 69. 
186 Jackson, a.g.e., s. 79. 



49 

 

Vergilius’tur. Kendisi İskenderiye akımına187 uyan yeni şairlerden biridir (Poetae 

novi).188  

Lirik tarzda şiir yazan Catullus’un, alanında çok etkileyici olduğu kabul 

edilmektedir. Günlük konuşma tarzından ayrılmadan ve anlaşılmayı güçleştirmeden 

şiirlerini yazan Catullus döneminin ve sonraki dönemlerin şairleri tarafından taktirle 

karşılanmaktadır. Lirik tarzın yanı sıra bilhassa Iulius Caesar’a yazdığı yergiler de 

mevcuttur. bununla birlikte şairin zamanla Caesar’ı eleştirmekten vazgeçtiği ve 

yazdıkları için pişman olduğu bilinmektedir.189 Bu yergilerine rağmen Catullus hiçbir 

zaman siyasete aktif olarak katılmamıştır. 

2.3.1. Catullus’un Hayatı 

 

 M.Ö. 87- M.Ö. 54 yılları arasında yaşayan Catullus, Roma Devleti’ne bağlı 

olan Verona kentinde dünyaya gelmiştir. Zengin bir ailede dünyaya gelen Catullus iyi 

bir eğitim almıştır. Yaşamının ilk yıllarında Verona’da yaşayan şairin Roma’ya neden 

taşındığı bilinmemektedir. Roma’da siyasete atılmamış ama siyasetçilerle yakın 

temasta kalmayı da ihmal etmemiştir.  

 Catullus şiirlerinde genellikle duygusal konuları ele almaktadır; insan ruhunun 

en derin ve karmaşık bölgelerindeki hisleri, dürtüleri ve olayları yazmıştır. Catullus’un 

şiirlerinin büyük çoğunluğunu sevdiği kadına yazdığı görülmektedir. Lesbia lakabını 

taktığı kadın soylu bir kadındır. Catullus’un ona duyduğu amansız aşk Lesbia’nın 

ihaneti ile sonuçlanınca Catullus ondan uzaklaşmak için Asia minör190 şehirlerine 

seyahate çıkmıştır.  

 Hayatının farklı dönemlerinde farklı yerlerde fazlaca şiir yazmıştır. Onun 

bütün şiirlerinin sayısının 116 olduğu bilinmektedir. Bu şiirlerin büyük bir 

çoğunluğunu aşk ve duygular konusunu içerirken diğer kısmında şairin gözlemleri ve 

yergileri yer almaktadır. 

 
187 Catullus, Bütün Şiirleri, Catullus, Catulli Veronensis Liber, çev. Çiğdem Dürüşken- Erdal Alova, 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2020, s. vii. 
188 Büyük İskender’in ölümünden sonra İskenderiye’de ortaya çıkan bir edebiyat akımıdır. Bu akıma 

dahil olan Romalı şairlere bu isim verilmiştir. Genellikle aşk, ruh, sevgi ve kişi temalı şiirlerden oluşan 

bu akımın temsilcilerinden biri de Catullus’tur. 
189 Catullus, a.g.e., s. viii. 
190 Anadolu’ya Roma döneminde verilen isimdir. 



50 

 

2.3.2. Catullus’un Şiirlerinde Şifa Algısı 

 

 Şiirlerinde genellikle aşk konusunu işlediğinden dolayı toplumsal konulara pek 

az değinen Catullus’un şiirlerinde şifa algısı ile ilgili fazla bilgi bulunmamaktadır. 

Bununla birlikte bilgi verdiği noktalarda da dönemin insanlarının nelerden şifa 

bulduğu konusunda fikir edinmemizi kolaylaştırdığı muhakkaktır. 

 Catullus bir şiirinde dişlerini beyazlatmak için idrarı ile dişlerini ovan bir 

kişiden bahsetmektedir. Diş macunları ve fırçasının henüz icat edilmediği o dönemde 

insanların diş temizliğini nasıl sağladığı konusu önce Catullus sonra Martialis 

tarafından gündeme alınmış ve her ikisi de yapılan uygulamalardan eleştiriyle söz 

etmiştir. Martialis sakızağacı ve cosmus hapından bahsederken idrar konusunda bir 

yazı kaleme almamıştır. Buna karşın Catullus’un şiirinde de bu bilgiler yer almamakta 

ancak dişlerin idrarla beyazlatıldığı bilgisi bulunmaktadır. Şairin bu konuyu kaleme 

aldığı satırlar şu şekildedir: 

“Bu durumda Celtiberialısın: Celtiberia bölgesinde 

herkes işeyip durduğundan, çişleriyle 

dişlerini ve kırmızı dişetlerini ovalamayı adet edinmişlerdir, 

dişlerin ne kadar parlaksa, bu yıkanmış dişler 

senin çişinden o kadar içmiş olduğunu gösterir.”191 

Catullus’un şifa konusunda gönderme yaptığı konulardan biri geçmeyen 

öksürük ataklarıdır. Bu konu sadece Catullus’un değil Martialis’in şiirlerinde de yer 

almaktadır. Martialis konu ile ilgili iştahı çok açık olan sevmediği bir kişiyi eleştirmek 

amacıyla öksürük konusuna değinmiştir. Ondan öğrendiğimiz bilgilere göre hekimler 

öksürüğü olan hastalara bal, badem, hamur işi gibi şeyleri önermektedir. Buna karşın 

Catullus öksürüğün çözümünün dinlenme ve ısırgan otu olduğunu söylemektedir. 

Aslında onun amacı da sevmediği birini yermektir. O, bunu yaparken kendisini de 

eleştirmekte ve Martialis ile aynı paralelde bir bilgi sunmaktadır. Bu bilgi çok yemek 

yeme ile öksürüğün doğru orantılı olduğu konusudur. Çok yemek yediği ve kötü bir 

 
191 Catullus, a.g.e., s. 42. 



51 

 

kitap okumak zorunda kaldığı için bünyesinin düştüğü iddiasında bulunan Catullus’un 

konu ile ilgili yazdığı satırlar şunlardır: 

“Kötü bir öksürüğü de göğsümden söküp attım, 

 hak etmiştim doğrusu, mideme düşkünlüğümden 

 pahalı akşam yemeklerine saldırmaktan başıma bunlar geldi. 

 Çünkü Sestius’a konuk olduğum süre içinde 

 aday Antius’a atıp tutan söylevini, 

 zehirle, vebayla dolu söylevini okudum. 

 Ağır bir soğuk algınlığı, sık sık gelen bir öksürük  

lime lime etti beni, senin göğsüne sığınıncaya, 

kendimi iyileştirinceye değin, dinlenerek ve ısırgan otlarıyla.”192 

Bu bilgilerden hareketle Romalı halkın arasındaki görüşe göre öksürüğün 

sebebini ve tedavisini öğrenmekteyiz. Esasen öksürüğün kendisi bir hastalık 

olmamakla birlikte bulaşıcı hastalıklar da olmak üzere birçok hastalığın belirtisidir. 

Bunu bilen Romalı hekimlerin öksürüğü sadece çok yemekten kaynaklanmadığını 

düşündüklerini bilmekteyiz.  

2.4. Iuvenalis ve Saturae/Yergiler Adlı Eserinde Şifa Algısı 

 

 Roma edebiyatında pek çok ünlü yazar ve şair bulunmaktadır. Bunların bir 

kısmının eserleri tamamen, bir kısmının ise sadece bazı parçaları günümüze ulaşmıştır. 

Roma edebiyatında tarih, biyografi, coğrafya, retorik vb. konular oldukça fazla 

işlenmiştir. İmparatora yahut bir devlet büyüğüne yazılan övgü kitaplarının yanı sıra 

yergi türünde eserler de verilmiştir. Ancak bu durum pek çok yazarın ve şairin 

cezalandırılmasına sebep olmuştur. Roma edebiyatının en sivri dilli satir şairlerinden 

olan; toplumsal, siyasal ve ekonomik yergiler yazan Iuvenalis, Martialis ve 

Catullus’un eserlerinin bu tezde incelenmesi elzem görülmektedir. Zira bu şairler 

yazdıkları eserlerle bizlere Roma toplumunun dinamikleri hakkında bilgiler 

vermektedir. Algı konusunun işlendiği bu tezde bahsi geçen sebepler dolayısıyla bu 

eserlere yer verilmiştir. 

 
192 Catullus, a.g.e., s. 47. 



52 

 

2.4.1. Iuvenalis’in Hayatı ve Eserleri 

 

Roma'nın satir edebiyatında Iuvenalis çok önemli bir yer tutmaktadır. O, satir 

türünün gelişiminde derin ve kalıcı bir etki bırakmıştır.193 Tam adı Decimus Iunius 

Iuvenalis olan yazarın M.S. 55-140 yılları arasında yaşadığı bilinmektedir. Iuvenalis, 

eserlerinde kendi hayatından çok fazla bahsetmemektedir. Bu sebeple onunla ilgili 

bilgileri çağdaşı olan yahut ondan sonra yaşayan diğer Romalı yazarlardan kısmen 

öğrenebilmekteyiz. Fakat burada öğrenilen bilgilere göre Iuvenalis'in yaşamı ile ilgili 

farklı yorumlar bulunmaktadır.  

 Iuvenalis’in küçük bir İtalyan kasabası olan Aquinum’da dünyaya geldiği 

bilinmektedir. Zengin bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelen Iuvenalis iyi bir eğitim 

almıştır. Bir dönem askerlik yapmış olan yazar daha sonra yurduna döndüğünde büyük 

bir sevgiyle karşılanmıştır. Bir süre mahkemelerde görev yapan Iuvenalis daha sonra 

orada kalıcı olmaya çalışmıştır. Ancak bu isteği gerçekleşmemiş ve onun yerine daha 

başarısız olan kişiler mahkemede çalıştırılmıştır. Bu durumu gören Iuvenalis 

İmparator Domitianus'a eleştirilerini içeren bir kitap yazmıştır ve burada İmparator’un 

hiç sevmediği bir mahlas olan Paris’i kullanmıştır. İmparator bunu öğrendiğinde onun 

bütün mallarına el koymuş ve onu Mısır'a sürgüne yollamıştır.194 Domitianus’un 

ölümünün ardından imparatorluğun başına geçen İmparator Nerva onu geri 

çağırmıştır. Arkadaşı Martialis’in teşvikiyle Saturae adlı 5 kitaptan oluşan ve 15 yılda 

tamamlanan eserini kaleme almış, İmparator Hadrianus’un övgüsü ve desteğine 

mazhar olmuştur.  

Stoacı filozofların ahlak derslerini alan Iuvenalis dönemin karanlık olaylarını, 

ahlaksızlıklarını, yozlaşmasını ve Romalıların yitirdiği erdemleri sivri bir dille kaleme 

almıştır. Onun yabancılara, zenginlere, İmparator’a, İmparator yandaşlarına ve 

kadınlara kin kustuğu eserlerinde kolaylıkla görülebilmektedir. Iuvenalis’in Roma 

edebiyatındaki satir türünün en iyi örneklerini verdiği düşünülmektedir. Onun retoriği 

ve söz sanatlarını fazlasıyla kullandığı bu eserinde kolaylıkla görülebilmektedir. 

 

 
193 Susanna Morton Braund, ed., Juvenal and Persius, Cambridge: Harvard University Press, 2004, s. 

2. 

194 Iuvenalis, Yergiler/Saturae, çev., Çiğdem Dürüşken- Erdal Alova, İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2020,  s. x. 



53 

 

Yaşamı hakkında çok az bilgi bulunan Iuvenalis hakkında bizlere bilgi veren 

yazarlardan biri arkadaşı Martialis’tir. Martialis’in onun yakınında olan bir kişi olması 

verdiği bilgilerin doğruluğu konusunda şüpheleri azaltmaktadır. Martialis yazdığı 

Epigrammata195 adlı eserinin içindeki 3 şiirde ondan bahsetmektedir. 

“Ne diye konuşmayı göze almayacaksın, 

birbirimize düşürmeye çalışıyorsun da 

Iuvenalis’çiğimle beni, güvenilmez dil?...”196 

 

“İşte Küçük toprağımın cevizlerinden  

  yolluyorum Saturnus Şenlikleri’nde, 

 güzel konuşma ustası Iuvenalis, sana…” 197 

 

“Belki durup dinlenmeden dolaşırken, 

Iuvenalis, bağrışlı çağrışlı Subura’da...” 198  

 

 Martialis’in bu şiirlerinden hareketle ikilinin sıkı dost olduğu çıkarımına 

varılmaktadır. Şiirlerinde pek çok kişiden yergiyle bahseden Martialis, Iuvenalis için 

hiç kötü bir söz sarf etmemiştir. Yüzyıllar sonra unutulmaya yüz tuttuğu sırada IV. 

yüzyıldan sonra eseri çevrilmeye başlanmıştır.  

 2.4.2. Saturae Eserinde Şifa Algısı 

 

Iuvenalis, Saturae adlı eserinde pek çok alandan pek çok kişiye karşı acımasız 

yorumlarda bulunmuştur. Eğitimli bir Romalı olan Iuvenalis, eğitimsiz Romalıları da 

eleştirilerine dahil etmiştir. Romalıların nelerden şifa umduklarını anlayıp 

yorumlayabilmemiz için bu eser oldukça önemlidir. 

Romalılarda hastalıkların tanrıdan geldiği inancı yaygındır. Iuvenalis de 13. 

yergisinde bu konudan bahsetmiş ve hastalıkların Romalılar tarafından  “...gücenmiş 

bir ilahtan geldiğine inanır, bu illetlerin tanrıların attığı kayalar ve mızraklar olduğunu 

sanırlar.” şeklinde algılandığından bahsetmiştir.199 Tanrının öfkesinden geldiğine 

inanılan hastalıkların defedilmesi için yine tanrılara ve tanrıdan gelen şeylere 

 
195 Martialis, Epigramlar, çev., Güngör Varınlıoğlu, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2022, s. 44.  
196 Martialis, a.g.e., VII. 24. 
197 Martialis, a.g.e., VII. 91. 
198 Martialis, a.g.e., XII. 18. 
199 Iuvenalis, a.g.e., XIII. 225-240. 



54 

 

bağlanmışlardır. Iuvenalis’in şiirlerinden hareketle Romalıların ilaçlardan, fallardan, 

büyülerden, besinlerden ve bitkilerden şifa umdukları anlaşılmaktadır. Bunun yanı sıra 

bir insanı hasta etmek veya öldürmek için de bu kaynaklara başvurdukları 

bilinmektedir. Özellikle besin ve bitkilerden hazırlanan zehirler Romalıların sıkça 

kullandığı bir suikast yöntemidir. Öyle ki; Roma İmparatoru Cladius, eşi Agrippina 

tarafından mantarla zehirlenerek öldürülmüştür. Iuvenalis, Agrippina ve Cladius’a ve 

bu olaya da eserinde bir yer ayırmıştır. O, bu konuyla ilgili şunları yazmıştır: 

“Bayağı konukların önüne ne olduğu belirsiz mantarlar konur, 

 efendimizin önüneyse kaliteli bir mantar, şöyle Cladius’un yediği türden, 

 karısının verdiği mantardan önce; 

 kendisi de zaten bundan sonra hiç mantar yiyememişti.”200 

 

Burada Cladius’un zehirlenme sonucu öldürülmesine gönderme yapılmıştır. 

Aynı eserin devamında 6. yergide yine aynı konuya değinmiş ve şu satırları yazmıştır: 

“Bir İmparatoriçe’nin yaptığını hangi kadın yapmaz ki? 

 Yaktılar bütün dünyayı ve kırıp devirdiler gökle bağını, 

 Iuno’nun kocasını delirttiği gibi. 

 O zaman daha masum sayılabilir Agrippa’nın mantarı, 

 çünkü yalnızca yaşlı bir adamın soluğunu kesti o, 

 ve titreyen başını göğe yollamayı buyurdu, 

 bir de salyalar akan uzun dudaklarını; 

 oysa silah ve ateş ister bu zehir, işkence çektirir, 

 Senatörlerin kanını atlıların kanıyla karıştırıp eziyet eder. 

 İşte bir kısrağın ve bir tek büyücünün dölünün bedeli bu!” 201 

Roma tarihi açısından Cladius’un öldürülmesi çok önemli bir olaydır. Hem 

öldüren kişinin kimliği hem öldürme biçiminin Roma’da başka bir benzeri yoktur. 

Bununla beraber Romalıların düşmanlarını öldürmek için sıklıkla zehre başvurdukları 

bilinmektedir. Buna başvuranlar kadınlar da erkekler de olabilmektedir. Ancak 

Iuvenalis kadın düşmanlığıyla bilinen bir şairdir ve sadece kadınların yaptığı 

zehirleme faaliyetlerini eserinde aktarmıştır. 6. bölümde yazdığı şiirde boğanotu202 

 
200 Iuvenalis, a.g.e., V. 135-155. 
201 Iuvenalis, a.g.e., VI. 620-640. 
202 Boğanotu: Latince adıyla aconitum. 376 farklı türü bulunan bu bitkiye kolay ulaşılmaktadır. Çok 

zehirli bir bitkidir. Kurtboğan ve miğfer otu adlarıyla da bilinmektedir. 



55 

 

zehri ile çocuklarını zehirleyen bir anneden de bahsetmektedir.203 Eser boyunca 

Iuvenalis’in kadın düşmanlığı kolaylıkla göze çarpmaktadır. 

 Iuvenalis’in eserinden anladığımız kadarıyla Romalılar şifalanmak için 

ilaçlardan da sıkça yararlanmışlardır. Bu ilacı verenler kah büyücüler kah ebe kadınlar 

kah hekimler olmuştur. Hekimlerin ilaç kutusunda çeşitli yağlar, esanslar, bitkisel 

ilaçlar bulunmaktadır. Fakat bu ilaçların ölüme çare olmadığına inanılmaktadır. Bu da 

hekimlere aslında çok da güvenilmediğini göstermektedir. Eserde bu bilgiyi içeren 

satırlar şunlardır: 

 “...onlara ne Lyde’nin ilaç kutusundaki abartılı tatlar yarar sağlar, 

 ne de uzanıp çevik Lupercus’un ellerini tutmak.”204 

Büyücüler ve falcılar, Antikçağ toplumlarının sıkça başvurduğu şifacılardır. 

Romalılar da tıpkı diğer toplumlar gibi onların bilgilerinden yararlanmışlardır. Bir 

hastalığın tanısını koymak için karaciğer falı ve yıldız falı sıklıkla başvurulan 

yöntemler olmuştur. Bunun ne derece yaygın bir uygulama olduğunu anlamak için 

Iuvenalis’in eserine bakmak yeterlidir. Iuvenalis bir Romalının en ufak bir sıkıntısında 

dahi önce fal baktırdığını sonra ilaçlardan şifa aradığını “...gözünün ucu kızarıp kaşınsa, 

önce yıldız falına danışır, sonra merhem ister…”205 dizeleriyle anlatmıştır. 

Romalıların iyileşmek için başvurduğu yöntemler tezat biçimde görülmektedir. 

Iuvenalis’in bu satırlarda yazdığı kişi aynı zamanda hekimlerin sözünden dışarı 

çıkmayan, yemek saatlerini bile hekimin dediği gibi yapan bir kişidir. Yazar, aynı 

şiirin devamında bu konuyu yazmış onun bu tavrını eleştirmiştir. Eserden elde edilen 

bilgilere göre aslında hekimlerin ve ilaçlarının saygınlığı da vardır. Iuvenalis’in 

eleştirdiği şey sevmediği ve bu şiiri yazmasına sebep olan kişi miydi yoksa bu algı 

mıydı anlamak güçtür. Fakat bir kişinin hem fallara hem de hekimlere inandığını bu 

satırlardan kolaylıkla anlayabilmekteyiz. Bu çıkarıma şu satırlar sebebiyle varılmıştır: 

“Çabuk bul Doktor Archigenes’i206 ve Mithridates’in207 hazırladığından 

satın al; başka incirler, başka güller toplamak istiyorsan, 

ilacın olmalı, yutmak üzere akşam yemeğinden önce, 

 
203 Iuvenalis, a.g.e., VI. 620-640. 
204 Iuvenalis, a.g.e., II. 130-150. 
205 Iuvenalis, a.g.e., VI. 575-590. 
206 M.Ö. I.-II. yüzyılda yaşamış olan Suriye doğumlu hekim. Roma'da görev yapmıştır. 
207 Bahsi geçen kişi Pontus kralıdır. VI. Mitridates adıyla bilinmektedir. Roma’nın azılı düşmanlarından 

biridir. Rivayete göre kendisi dünyada bulunan bütün zehirlerden eser miktarda kullanmış ve böylece 

zehirlenme olayına karşı bağışıklık geliştirmiştir. Bu sebeple pek çok kez ölümden dönmüş ancak 

hepsinden kurtulmuştur. Zehir bilimci ve hekim olarak şöhret yapmıştır. M.Ö. II. yüzyılda yaşamıştır. 



56 

 

hem babanın, hem de bir kralın içmek zorunda olduğu bir ilacın…” 208 

 İlaçların zehir olarak algılanması hatta ilaç ve zehrin bir tutulması mantığı ve 

algısı günümüzde de varlığını koruyan bir olgudur. İlaçların bazen büyü için 

kullanıldığı tarzında yorumu bulunan Iuvenalis “...havanda dövülen ve onmaz körleri 

iyileştiren ilaçlar”dan209 bahsetmektedir. İlk bakışta bir ilaçtan bahsediyormuş gibi 

görünse de şiirin geneline bakıldığında bahsettiği şeyin büyü ve zehir olduğu 

anlaşılmaktadır.  

Gebelere, lohusalara ve tüm kadınlara çeşitli hastalıklardan dolayı ilaç veren 

ebe kadınların bazen zehir satıcısı gibi algılandığı anlaşılmaktadır. Anne karnında ölen 

bebeğin düşmesini sağlamak -böylece çeşitli kan zehirlenmesi (sepsis) ve hastalıkların 

önüne geçmek için- veya istenmeyen gebelikleri düşükle sonlandırmak isteyen 

kadınların başvurduğu ilk kişi ebe kadınlardır. Onların tedavi için verdiği ilaç, iksir, 

bitki vb. şeyler aktif gebeliğin sonlanmasına sebep olduğu için Romalı erkekler 

tarafından hoş karşılanmamıştır. Roma toplumunun içinden çıkan bir şair olan 

Iuvenalis de hemcinsleriyle aynı kanıdadır. Şu satırlar onun, ebe kadınlar ve verdiği 

ilaçların nasıl değerlendirdiğini anlamamız için yardımcı olacaktır: 

 “...kürtajcının yeteneği ve ilaçları öyle güçlüdür ki, 

 kadınları kısırlaştırır ve insanları daha karındayken katletmek üzere kiralar. 

 Sevin, zavallı, ne olursa içmesi için uzat ona, 

 çünkü rahmini genişletmek ve sıçrayıp seken bebeklerle eziyet çekmek isterse…”210 

 Sadece bu satırlardan hareketle bile Romalı erkeklerin kadınların kendi 

kararlarıyla ve gizlice yaptıkları kürtajlara kızdıkları açıkça anlaşılmaktadır. Iuvenalis, 

kadın düşmanı olarak nitelenen bir şairdir ve onun şiirlerinde bu ve benzeri yorumlarla 

karşılaşmamak mümkün değildir.211 Ona göre kürtaj isteyen bir kadın eziyet 

çekmektedir ve ebe kadınlar onlara gerekli malzemeyi tedarik ederek istediklerini 

sunmaktadır. 

 Hastalıkların tanrının gazabı olduğuna inanan Romalılar şifanın da tanrının 

yarattıklarıyla olacağına inanmıştır. Bu sebeple ilk başvurulan materyal bitkilerdir. 

Çeşitli bitkilerin çeşitli hastalıklara ve dertlere iyi geldiğine inanılmaktadır. Bu bilgiyi 

 
208 Iuvenalis, a.g.e., XIV. 245-265. 
209 Iuvenalis, a.g.e., VII. 165-185. 
210 Iuvenalis, a.g.e., VI. 595-615. 
211 Iuvenalis’in eserinin altıncı kitabı tamamen evlilik ve kadın düşmanlığı konularını içermektedir. 



57 

 

destekleyen pek çok bilgi pek çok kaynakta bulunmaktadır. Iuvenalis de bitkilerin şifa 

için kullanılmasıyla ilgili şu satırları kaleme almıştır: 

 “Bakla tohumlarının zarlarını tercih ederim daha iyi, 

 kuşkusuz, hem hastalıktan, hem de sakatlıktan korunacaksın, 

 hem kederden, hem endişeden kaçacaksın, daha uğurlu bir kaderin çizdiği 

 uzun ve güzel bir ömre sahip olacaksın”212 

2.5. Marcus Valerius Martialis ve Epigrammata/Epigramlar Adlı Eserinde Şifa 

Algısı 

 

Romalı yazar ve şair Martialis’in şiirleri epigram olarak tanımlanmıştır. 

Epigramma kelimesinin kökeni Yunancadır ve sözlük anlamı yazıttır. Kısa olduğu ve 

belli bir ölçüyle yazıldığı için “şiirsel kısa yazıt” manasında kullanılmaktadır. 

Epigramma aslında ölüler için -genellikle mezar taşlarına, nadiren de kağıtlara- yazılan 

bir edebi türdür. Bir zaman sonra bu yazının ölçüleri değişmiş ve satırları uzamıştır. 

Farklı amaçlarla da epigram yazılmaya başlanmıştır. Yergilerin de epigram konusu 

olmasından sonra epigram artık ilk haliyle karşımıza çıkmaz olmuştur. Bu alanda en 

başarılı eserler sunan şairler Martialis, Iuvenalis ve Catullus’tur. Catullus’un açtığı 

yolda Martialis daha başarılı olmuş ve bu türün kendi adıyla anılmasını sağlamıştır.213 

 2.5.1. Martialis’in Hayatı ve Eserleri 

 

 Martialis M.S. 40 (?) yılında Bilbilis kentinde dünyaya gelmiştir. Zengin bir 

aileden gelen Martialis iyi bir eğitim almıştır. Öğrencilik yıllarında grammatica (dil 

bilgisi) ve rhetorica (hitabet) dersleri almıştır. Yirmili yaşlarında arkadaşlarıyla 

beraber Roma’ya gitmiştir. Pek çok kişinin aksine o memuriyet işleriyle değil 

şiirleriyle ilgilenmiştir. İmparator Nero’nun tahta çıktığı yıllarda şairlik yapan 

Martialis için yaşadığı dönem aslında konu açısından oldukça verimli ancak güvenlik 

açısından da oldukça kötüdür. Martialis, İmparator’un hocası ve saygın bir kişi olan 

filozof Seneca tarafından korunmuştur. Ancak Seneca’nın gözden düşmesiyle onu 

koruyacak yeni bir kişiye ihtiyaç duymuştur. 

 Şairlik hayatı boyunca pek çok imparator gören Martialis kah gözde bir şair 

olmuş kah gözden düşmüştür. Gününü kurtarmak ve geçimini sağlamak için 

 
212 Iuvenalis, a.g.e., XIV. 145-165. 
213 Martialis, a.g.e., s. 12. 



58 

 

imparatorlara ve saraydaki önemli kişilere övgüler yazarak çeşitli ayrıcalıklar elde 

etmiştir. Hamisleri sayesinde Roma’dan uzakta bir çiftlik sahibi olmuş ancak hiçbir 

zaman istediği zenginliğe ulaşamamıştır. Dönemin pek çok yazarı ve devlet adamıyla 

ahbap olmuştur.  

 Nihayet M.S. 94 yılında Roma kentinde bir ev sahibi olmuştur. Kendisini fakir 

birisi gibi göstererek ilgi beklediği düşünülmektedir.214 Birilerine yaranarak yaşamını 

sürdürmekten bir süre sonra rahatsızlık duyan ve memleketini özleyen Martialis, 

Bilbilis’e geri dönmüştür. Orada bir hayranı tarafından ev satın alınmış ve orada 

yaşamıştır. Bir süre sonra Bilbilis’teki kaba köylülerden ve kentin dinginliğinden 

sıkılsa da Roma’ya geri dönmemiştir. Onun mutsuz halleri şiirlerinin hemen hemen 

her satırında kendini göstermektedir. M.S. 104 yılında vefat etmiştir. 

 Martialis’in şiirlerini derleyip bir kitap haline getirmesi 15 yılını almıştır. 

Epigrammata eseriyle ünlenen Martialis’in bilinen başka bir eseri bulunmamaktır. 

Devlet adamlarına ve imparatorlara övgü, halktan bazı kesimlere ise ağır yergiler 

yazmıştır. Yaşadığı dönemde Roma sosyal hayatı ve inançlar hakkında çok önemli ve 

doğru bilgiler vermektedir. Şiirleri sadece yergiden oluşmamaktadır. Teşekkür, övgü, 

ağıt vb. pek çok konuda da şiir yazmıştır. Yergilerini yazarken kişilerin kendi adlarını 

değil kendisinin onlara yakıştırdığı adları kullanmış215 böylece herkese karşılık vermiş 

ancak kimseyi doğrudan karşısına almamıştır. 

2.5.2. Epigrammata Eserinde Şifa Algısı 

 

 Roma toplumu hakkında çeşitli konularda yergi yazan Martialis bizlere çok 

önemli bilgiler sunmaktadır. Roma toplumunda şifa ile bağlantı kurulan şeylere 

eserinin muhtelif bölümlerinde yer vermiştir. Şairin asıl amacı şifanın algılanışından 

bahsetmek değildir. Aksine O, bu bilgileri aktardığı kişileri eleştirmek amacıyla 

şiirlerini kaleme almıştır. Martialis, Iuvenalis’in aksine şifa ve şifacılık ile ilgili bizlere 

daha fazla bilgi vermektedir. 

 Martialis’ten aldığımız bilgilere göre Romalıların şifa umduğu şeyler; zehirler, 

ilaçlar, bitkiler, kokular, meyveler, yiyecekler, diyetler ve şaraplardır. Şarap dönemin 

hekimleri tarafından sadece akıl hastalarında bir tedavi yöntemi olarak kabul 

 
214 Martialis, a.g.e., s. 15. 
215 Martialis, a.g.e., s. 17. 



59 

 

edilmemiştir.216 Hastalıkların tanrıların kızması sonucu oluştuğuna inanan Romalılar; 

tanrıları sakinleştirmek, onları memnun etmek ve böylece hastalıklarından yahut 

dertlerinden kurtulmak için çeşitli dini ritüeller gerçekleştirmişlerdir. Bunların başında 

adak adamak ve yıkanma suretiyle arınmak vardır. Yazar bu konulara da eserinde yer 

vermiştir. Martialis’in yazdığı satırlarda hastalıklara verdiği tavsiyeler oldukça 

çeşitlidir. Cinselliğe düşkün olmasıyla bilinen ve bunu şiirlerinde sıkça dile getiren 

Martialis bu konu ile ilgili şifa bulma yöntemlerinden dahi bahsetmiştir.  

Roma’da Iulius Caesar döneminden sonra hekimlerin sayısı artmış ve hijyen 

daha önemli bir hale gelmiştir. Veba, cüzzam, sıtma gibi büyük salgınların çoğunlukla 

hijyen eksikliğinden kaynaklandığını anlayan Romalılar hamamlara, yıkanmaya, ağız 

ve vücut temizliğine önem vermeye başlamışlardır. Martialis’in eserinde ağız hijyeni 

kurallarından ve yapılanlardan bahseden satırlar şunlardır: 

“Avuç avuç Cosmus hapları yutuyorsun, 

akşamki şaraptan ağzın pis pis kokmasın diye, 

Fescennia. Dişleri temizler bu kahvaltılık, 

hiç de engel olmaz ki buna karşılık 

ta derinlerden gelen geyirmene…”217 

 

“İyisi sakızağacından çubuktur: 

Ancak, sivri uçlu dal parçası yoksa sende, 

kuştüyüyle temizlenebilir dişler.”218 

 Hijyen kurallarına uyulmasına rağmen iyileşmeyen hastalara şifacılar 

tarafından farklı tedaviler uygulanmaktadır. Hastalığa uygun diyet düzenlemek 

Romalı bir hekimin en sık uyguladığı tedavi yöntemlerinden biridir. Hangi bitki, 

meyve, sebze veya yiyeceğin hangi hastalığa iyi geldiği bilgisini bazen hekimlerden 

öğrenen Romalılar, ağızdan dolma bilgilerden de vazgeçmemiş ve bunları da 

uygulamışlardır. Martialis’in diyetten ve bunların hastalıklar üzerindeki etkisinden 

bahsettiği pek çok şiiri bulunmaktadır. Kah cinsel güç artırmak için kah mide bağırsak 

sorunlarını gidermek için kah ise öksürüğü kesmek için çeşitli besinler şifa niyetiyle 

tüketilmiştir. Eserde diyet ve şifa ilişkisinin kurulduğu satırlar şunlardır: 

 
216 Haydar Akın, “Antikçağ’dan Yeniçağ’a Delilik, Melankoli ve Cinlenme Avrupa’da Aykırı Olma 

Halleri Üzerine Tarihsel Bir İnceleme”, Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, 2014, s. 111. 
217 Martialis, a.g.e., I. 87. 
218 Martialis, a.g.e., XIV. 22. 



60 

 

“Çoktandır kalkmıyor artık, Lupercus, kamışın, 

kaldırmaya uğraşıyorsun yine sen akılsız. 

İyi de cinsel güç vermez ki hiç roka, 

çiçek soğanı desen öyle, yarar sağlamaz 

artık sana baştan çıkarıcı kekikler…”219 

 

“Cinsel organları kütük eder, köreltir 

boynu halkalı yaban güvercinleri, 

bu kuştan yemesin sevişme düşkünleri”220 

 

“Marul ye, ebegümeci ye, için yumuşasın, 

yüzünden belli çünkü, Phoebus, kabız olduğun.”221 

 

“…Genci, yaşlısı basürlüyken ayrımsız, 

şaşılacak şey, tarlada incir yok bir tek bile.”222 

 

“Buyur yaban elden çürük çarık, buruş buruş erikleri: 

Kabız mideleri boşaltır sindirip içindekileri.”223 

 

“Signia şarabı içer misin 

bozulan bağırsaklarını tutması için? 

Ölçünü bilerek, iyice durmasın diye.”224 

 

“Geçmek bilmeyen çetin bir öksürük yüzünden 

hırpalanan boğazını yumuşatmak için, 

hırçın çocukları oyalayacak ne yiyecek varsa, 

bal, bademiçi, hamur işi tatlılar yemeni 

salık verdi hekim sana. Parthenopaeus. 

Bütün gün öksürüp duruyorsun oysa sen. 

Öksürük değil ki senin derdin,  

Parthenopaeus, zorun boğazından.”225 

 
219 Martialis, a.g.e., III. 75. 
220 Martialis, a.g.e., XIII. 67. 
221 Martialis, a.g.e., III. 89. 
222 Martialis, a.g.e., VII. 71. 
223 Martialis, a.g.e., XIII. 29. 
224 Martialis, a.g.e., XIII. 116. 
225 Martialis, a.g.e., XI. 86. 



61 

 

 

“Bakla merhemiyle saklamaya kalkışıyorsun ya, 

belden aşağısındaki kırışıklıkları, Polla…”226 

 Martialis, Roma toplumu ile ilgili yergiler yazarken dürüst bir yaklaşımla 

abartıdan yoksun bir şekilde adeta Roma kentinin resmini çizmiştir. Romalıların 

inancını ve buna bağlı gelişen kültürlerini onun sayesinde yorumlamak mümkündür. 

Roma inancında tek tanrı yoktur. Roma panteonu oldukça geniştir. Hangi tanrıya ne 

sebeple başvurdukları konusunda bizlere tüyo veren Martialis, eserinde şifa için 

başvurulan bazı tanrıların isimlerini geçirmektedir. Bununla beraber Romalıların 

iyileşmek için tanrılara sunaklar sundukları, adaklar adadıkları ve yunaklarda 

günahlarından ve hastalıklarından yıkanarak arındıkları bilgisini yine Martialis’ten 

alabilmekteyiz. Onun eserinde tanrı-şifa bağlantısı şu satırlarda gizlidir: 

 

“Bunca gündür neden düşmüyor diye ateşin 

soruyorsun, sızlanıyorsun, Laetinus, boyuna. 

seninle gezip tozar binip tahtırevana 

seninle birlikte gidip yıkanır yunakta…”227 

 

“Ağır nöbetten yanıp kavrulan yaşlı dostu için 

 adak adadı Maro, üstlik ortalıkta, 

Sytks gölgeleri arasına yollanmazsa hasta228 

Büyük Iuppiter’e uygun kurban kesmek için. 

Derken güvence vermeye başladı hekimler 

sağlığına kavuşacak diye. Adak adıyor şimdi 

Maro adağını yerine getirmemek için.”229 

 

 

 

 

 
226 Martialis, a.g.e., III. 42. 
227 Martialis, a.g.e., XII. 17. 
228 Sytks/Sytx Irmağı: Yunan ve Roma mitolojisinde yer altında bulunduğuna ve ölülerin bir kayıkla bu 

ırmaktan geçerek yer altı dünyasına gittiğine inanılan ırmaktır. Şair burada hastanın ölümünü 

kastetmiştir. 
229 Martialis, a.g.e., XII. 90. 



62 

 

2.6. Lucius Seneca ve Bazı Eserlerinde Şifa Algısı 
 

 Seneca, Roma tarihinde iz bırakan insanlardan biridir. Gerek Stoacı felsefenin 

Roma’daki en önemli temsilcilerinden biri olması, gerekse İmparator Nero’nun 

danışmanı olması ve yaşadıklarıyla adından hem yaşadığı dönemde hem de 

günümüzde sıklıkla söz ettirmiştir.  

Filozof, devlet adamı, yazar ve hatip olan Seneca çok farklı alanlarda pek çok 

eser kaleme almıştır. Aynı zamanda bir oyun yazarı da olan Seneca, tragedya türünde 

metinler de yazmıştır.230 Seneca bütün metinlerini Latince olarak ve akıcı bir üslupla 

kaleme almıştır. Felsefe alanında çok fazla eser231 vermesine rağmen o bir filozoftan 

ziyade üstün belagat yetenekleri olan ve felsefe ile ilgilenen bir edebiyatçı olarak 

gözükmektedir.232 Onun özellikli ilgi alanının doğa felsefesi ve tıp olduğu 

gözlemlenebilmektedir.233 

Tam adı Lucıus Annaeus Seneca olan yazar M.Ö. 4 yılında Cordoba’da 

dünyaya gelmiştir. Hayatının ilk yılları hakkında fazla bilgi bulunmamaktadır. Fakat 

zengin bir aileden geldiği ve oldukça iyi bir eğitim gördüğü bilinmektedir. Ailesiyle 

birlikte Roma’ya taşındıktan sonra burada retorik, gramer, felsefe gibi pek çok farklı 

alanda eğitim görmüştür. 

Seneca Roma imparatorları ile yakın ilişkiler kurmuştur. Caligula234 

döneminde faal bir görev alan Seneca’nın bir zaman sonra Caligula ile arası 

bozulmuştur. Hatta Caligula ondan öylesine nefret etmiştir ki onu öldürmeyi bile 

düşünmüştür. Ancak bu fikir sevgilinin onu durdurması üzerine gerçekleşmemiştir.235 

Caligula’nın ölümünden sonra tahta çıkan İmparator Cladius tarafından Caligula’nın 

 
230 Bknz: Herkules Furens, Medea, Troades, Phaedra ve bunların haricinde 5 oyun daha yazmıştır. 

Bunların bir kısmı dilimize de çevrilmiştir. 
231 Bknz: Hoşgörü Üzerine, İyilikler Üzerine, İşsizliğe Övgü, Ahlak Mektupları Vb. bu eserler 

Türkçe’ye çevrilmiş eserlerinden sadece bazılarıdır. 
232 Andrea Piatesi, “Seneca ve Latin Stoacılığı”, Antik Roma, ed., Umberto Eco, İstanbul: Alfa Tarih, 

2022, s. 381. 
233 Piatesi, a.g.m., s. 379. 
234 M.S. 37-41 yılları arasında tahtta bulunan Roma imparatorudur. Asıl adı Gaius Iulius Caesar 

Germanicus’tur. Caligula onun ismi değil lakabıdır. Ancak kendisi “küçük çizme” anlamına gelen bu 

lakaptan hoşlanmadığı için yönetimi süresince Gaius Caesar adını kullanmıştır. Oğuz Tekin, Eski Yunan 

ve Roma Tarihine Giriş, İstanbul: İletişim Yayınları, 2018, s. 231. 
235 Mario Lentano, “Siyasetçi, Bilim Adamı ve Oyun Yazarı Seneca”, Antik Roma, ed., Umberto Eco, 

İstanbul: Alfa Tarih, 2022, s. 885. 



63 

 

kardeşlerinden biriyle zina yaptığı suçlamasıyla Korsika adasına sürgün edilmiştir.236 

8 yıl süren sürgün hayatı Cladius’un eşi Agrippina’nın çağrısıyla son bulmuştur. 

Agrippina oğlu Nero’nun eğitimi için Seneca’yı özellikle talep etmiştir. İmparator 

Cladius eşi Agrippina tarafından mantar yemeğine konulan bir zehir sonucu237 ölünce 

tahta Agrippina’nın eski eşinden olan oğlu Nero çıkmıştır. 

Seneca, Nero üzerinde fazlaca etkili ve söz sahibi olmuştur. Fakat onun bu 

etkisi Nero’nun genç yaşından kaynaklıdır. Nero, üzerinde baskı kurduklarını 

hissettiği annesi Agrippina, İmparatorluk Muhafızı Burrus (Preator Praefectus) ve 

Seneca’nın etkisinden kurtulmak için bir dizi hareketlerde bulunur. Nero önce annesini 

öldürtür ve idaresinin önündeki en büyük engeli kaldırmış olur. Ardından Burrus’un 

da ölümüyle Seneca tek kalır. Öğrencisi üzerinde etkisi kalmadığını anlayan Seneca 

ondan emeklilik için izin istemiş fakat Nero onun tüm yetkilerini terk etmesine izin 

vermemiştir. Yetkileri azaltılsa da Seneca sağlığının kötüye gittiğini bahane ederek 

siyasetten peyderpey uzaklaşmıştır. M.S. 64 yılında yaşanan büyük Roma yangınından 

sonra tekrar istifa etmiş fakat bu da kabul edilmemiştir. Roma’dan uzaklaşamayacağını 

anlayan Seneca şehrin ücra bir köşesinde bir villada yaşamaya başlamış ve burada 

eserlerinin büyük çoğunluğunu kaleme almıştır. Seneca burada intihar ederek M.S. 

65’te yaşamına son vermiştir.238 

Seneca’nın en ünlü eserlerinden biri Doğa Araştırmaları adıyla dilimize 

çevrilen ve orijinal adı Naturales Quaestiones olan eseridir. Bu eser hem 

coğrafyacıların hem filozofların hem de tarihçilerin ortak olarak ilgilendiği bir eserdir. 

Doğa Araştırmaları tamamen bilimsel bir eser değildir.239 Daha ziyade Seneca’nın 

gözlemleri ve fikirlerini aktardığı bir derleme doğa felsefesi kitabıdır.240 Bu sebeple 

bu kitap bir coğrafya kitabından ziyade bir doğa felsefesi kitabı olarak kabul 

görmektedir. 

Antik çağlarda insanlar tıbbı doğanın içinden çıkan bir unsur olarak 

görmüşlerdir. Bilimin tam anlamıyla gelişmemiş olması sebebiyle insanlar hasta 

 
236 Lentano, a.g.m., s. 885. 
237 İmparator’un zehirlenme olayı şair Iuvenalis tarafından da ele alınmıştır. Bknz: Iuvenalis, a.g.m., VI. 

620-640. 
238 Piatesi, a.g.m., s. 380. 
239 Lentano, a.g.m., s. 887. 
240 Piatesi, a.g.m., s. 380. 



64 

 

olduklarında tanrılardan ve doğadan medet ummuşlardır. Bu sebeple o dönemlerde 

yazılmış olan doğa tarihi kitapları bizlere dönemin şifa ve şifacılık algısını anlamamıza 

yardımcı olmaktadır.  

Seneca’nın yazdığı en önemli eserlerden biri olan Doğa Araştırmaları’nda da 

Seneca’nın ve Romalıların şifa algısını anlayabilmekteyiz. Bu kitabın doğal kaynak 

sulardan bahsettiği kısım şifa algısı konusu için büyük önem taşımaktadır. İnsanların 

doğal kaynak sularının çeşitli hastalıkların tedavisi için kullandıkları bilgisini Romalı 

mimar Vitrivius’tan da öğrenmekteyiz. Birbirine paralel bilgiler veren Vitrivius ve 

Seneca hem suların türlerinden hem de içilmesi veyahut içine girilmesi durumunda 

insanlar üzerinde oluşan etkilerinden bahsetmektedirler.241 Bu şifalı sulardan Romalı 

Plinius Secundus da Doğa Tarihi adlı eserinde bahsetmektedir.242 Seneca bu sularla 

ilgili şu satırları yazmıştır: 

“Bu sulardan kimisi gözlere, kimisi sinirlere iyi gelir; kimisi doktorlar tarafından 

ümitsiz ve müzmin olarak kabul edilmiş rahatsızlıkları düzeltir. Kimisi ülseri 

iyileştirir, kimisi içilmesiyle mide ağrısını giderir ve ciğerle bağırsaklara ilişkin 

şikayetleri azaltır, kimisi de kan akışını durdurur. Bunlar gibi, farklı sular, tatlarına 

göre farklı şekillerde insanın işine yarar.”243 

 Romalı hekimlerin bazı hastalıkları iyileştirmek için doğal kaynak sularından 

yararlandığı bilgisine Seneca’nın bu satırları sayesinde öğrenmekteyiz. Seneca suları 

4 farklı grupta ele almaktadır. Bunlar tatlı sular, tuzlu sular, acı sular ve tıbbi sulardır. 

Onun tıbbi sular derken kastettiği şey sülfürlü sulardır.244 Kaplıcalardan çıkan doğal 

kaynak suları sülfür içeren sulardır ve bunlar çeşitli hastalıkların tedavisinde 

binyıllardır kullanılmaktadır. 

 

 

 

 
241 Vitrivius’un verdiği bilgilere “Romalıların Şifa Ritüelleri” başlığında değinildiği için tekrara 

düşmemek ve anlatımdan kopmamak maksadıyla burada uzun uzadıya bahsedilmemiştir. 
242 Gaius Plinius Secundus, Doğa Tarihi (1. ve 2. Kitap), çev., İnanç Pastırmacı, İstanbul: Say Yayınları,  

2017, s. 242-243. 
243 Seneca, Doğa Araştırmaları, Seneca, Naturales Quaestiones, çev., Cengiz Çevik, İstanbul: Jaguar 

Kitap, 2018, s. 112. 
244 Seneca, a.g.e., s. 112. 



65 

 

 Seneca bu doğal sular ve onların kullanımı ile ilgili şu bilgileri de eklemektedir. 

“… sağlıklı olup olmamasına göre yararlı ve kullanışlı, ölümcül veyahut taşlaştırıcı 

olabilir. Kimisi yağlı, kimisi temiz olabilir. Kimisi besler, kimisi içine fayda sağlamaz, 

kimisi de içilince doğurganlığı arttırır.”245 

Seneca sulardan bahsettiği kitabın bu bölümünde hem bazı suların doğurganlığı 

artırdığını söylemekte hem de bunun sebebinin psikolojik olduğunu düşündüğünü 

belirtmektedir. Bu konuyla ilgili ilerleyen sayfalarda şu satırları kaleme almıştır: 

“Hiçbir açıklamanın getirilemediği farklı türden sulara başka nitelikler de 

atfedilebiliyor. Örneğin Nil suyu kadınları nasıl daha doğurgan kılabiliyor? Bu 

konuda öyle etkili ki, [kadınların] bazı durumlarda uzun süre boyunca verimsiz bir 

şekilde kapalı duran rahimlerini bile, onlara doğal yetilerini kazandırarak ihya 

edebiliyor. Ya da neden Likya'daki bazı sular bu kırılganlıktan mustarip kadınlar 

tarafından arandığınca düşük riskine karşı koruma sağlar? Ben bunları yaygın 

hatalardan sayıyorum. İnsanlar güçlü bir şekilde inanıyor ki, bazı sular, içeriden ya 

da dışarıdan nüfuz etsin fark etmez, yara kabuğuna, cüzzama ve deri üzerindeki çirkin 

lekelere etki eder. Çiyden toplanan suyun ise bu tarz bir sıkıntıya sebep olduğunu 

söylüyorlar.”246 

Plasebo etkisi adı verilen bu psikolojik iyi olma eğilimi insanlarda her zaman 

var olan bir eylemdir. Bu konu bilhassa psikologların, sağlıkçıların, sosyologların, 

tarihçilerin ve arkeologların ilgilendiği bir konudur. Kişi yaptığı bir ritüelin yahut 

kullandığı bir ilacın onu iyileştireceğine inandığı zaman plasebo etkisiyle kişi 

iyileşmeye başlar. Bu durumun kökeni aslında tamamen psikolojiktir. Eğer kısır 

olmadığı halde çocuk doğuramayan kadınlara Nil Nehri’nin suyu olduğu söylenip, 

kadın buna inandırılıp başka bir su içirilse dahi kuvvetle muhtemeldir ki; kadının bütün 

sorunları çözülecektir. Beynin bir gerçeğe inandıktan sonra verdiği tepki genellikle 

olumlu yönde olmaktadır. Aslında tüm ritüellerin temelinde bu plasebo etkisi 

yatmaktadır. Bu sebeple her türlü ritüel sosyo-psikolojik durumu yansıtmaktadır.247 

Seneca bazı suların tıbbi amaçlarla ya da bilerek yahut bilmeyerek içildiğinde 

yaşanan olumsuz durumlar hakkında da bilgiler vermektedir. İtalya coğrafyasının en 

 
245 Seneca, a.g.e., s. 112-113. 
246 Seneca, a.g.e., s. 133-134. 
247 Ayşe Tuba Ökse, “Eski Önasya’da Ritüellerin Arkeolojik ve Filolojik İzleri”, Arkeolojide Ritüel ve 

Toplum, haz., Çiğdem Atakuman, , İstanbul: Ege Yayınları, 2019, s. 11. 



66 

 

önemli nehirlerinden biri olan Tiber Nehri -eski adıyla Albula- sülfür ile kaplı bir 

nehirdir ve bu nehrin etkisi, içeni sarhoş edecek kadar güçlü olmasıdır. Meşhur Romalı 

şair Ovidius, Methamorphosis adlı eserinde bu sulardan bahsettiği satırları alıntılayan 

Seneca, Ovidius’un şu sözlerine kulak vermiştir: 

“Ya çıldırıyor ya da ağırlık çöküyor üzerine, 

 bu şaşırtıcı tadı alınca.”248 

“Her kim ki bu suyu ölçüsüz bir şekilde geçirmişse boğazından 

 Sendeleyiverirdi, sanki şarap içmiş gibi en safından.”249 

 Ovidius’tan yaptığı alıntılarla fikrini destekleyen Seneca, bu sularla ilgili bazı 

bilgiler aktarmaktadır. Etkisinin herhangi bir içkiden daha güçlü olduğunu ve içildiği 

zaman ya insana ağırlık çöktüğünü ya da çılgınlaştığını belirtmektedir. Kişiye derin 

uyku veren ve zehirli olarak tanımladığı bu suyu içmenin son derece zararlı 

olduğundan bahsetmektedir.250 

 Seneca’nın filozof yanını daha çok öne çıkardığı kitaplarından biri olan Mutlu 

Yaşam Üzerine adlı kitabında verdiği tavsiyeler insanların kötü şeyleri algılamasındaki 

fikirleri değiştirmektir. Onun hastalıklar ve ölüm üzerine yaptığı açıklamalar ve bu 

terimleri kötüden iyiye dönüştürme çabası bu kitapta göze çarpmaktadır. “Sürgüne ve 

Bedensel Ağrılara Teselli” başlığında yazdığı satırlar onun bu çabasını gözler önüne 

sermektedir. Tanrı inancı olan bir kişi olan Seneca her türlü musibetten Tanrı’ya 

sığınmaktadır. Ve insanlara bunu tavsiye etmektedir. 

“Yüce Tanrı’nın merhameti hem uzun süren hem de şiddetli bir acıya izin vermez. En 

şiddetli ağrı sinilerimize vurandır ancak o ağrıda bile bir rahatlık vardır zira ondan 

sonra çabucak salaklaşıp duygusuz hale bürünür ve bir şey hissetmeyiz… Bana göre, 

tüm hastalıkların arasından en tehlikeli olanı astımdır öyle ki doktorlar bunu bir 

hastalıktan çok sonu ölüme çıkan acılı bir yol olarak görürler. Hastalıkta bize acı 

veren üç şey ölüm korkusu, bedensel acı ve zevklerimizden mahrum kalmaktır. İlk 

 
248 Seneca, a.g.e., s. 128. 
249 Seneca, a.g.e., s. 129. 
250 Seneca, a.g.e., s. 128-129. 



67 

 

korkumuz hastalığın kendisine değil doğaya atfedilmelidir zira hasta olduğumuz için 

değil, yaşadığımız için ölürüz. Bilakis hastalık birçok insanı ölümden korumuştur.”251 

2.7. Galenos’un Hayatı ve Bazı Eserlerindeki Şifa Algısı 
 

 M.S. 129 yılında bugün İzmir topraklarında olan Pergamon/Bergama’da 

dünyaya gelmiştir. Zengin bir ailenin oğlu olarak dünyaya gelen Galenos’un babası 

ünlü bir mimardır. Tıp eğitiminin merkezi olan Bergama’da doğması ve zengin bir 

ailesinin olmasının tüm imkânlarını kullanan Galenos oldukça iyi bir eğitim almıştır. 

Roma ve hatta Avrupa tıbbının en önemli simalarından biridir. 

 Galenos’un ilk görevi gladyatör hekimliği olmuştur. Burada oldukça iyi bir 

başarı ve şöhret kazanan Galenos, M.S. 162 yılında Roma’ya taşınmıştır. Orada 

Roma’nın zenginlerine uyguladığı tedaviler sayesinde şöhreti ve kazancı artmıştır. 

M.S. 166 yılında meslektaşlarının kıskançlığından252 bunaldığını söyleyerek tekrar 

memleketine dönmeye karar veren Galenos, o yıl Roma’da ortaya çıkan veba 

salgınından da kurtulmuştur.253 Gidişinden 3 yıl sonra İmparator Marcus Aurelius 

tarafından saray hekimi olarak tekrar Roma’ya davet edilmiştir.  

 Yunan hekim Hippokrates’in humoral patoloji kuramını büyük oranda kabul 

eden Galenos, Hippokrates’in açtığı yol doğrultusunda kendi teorilerini öne sürmüştür. 

Her ikisi de tıp konusunda büyük otoriteler olarak yüzyıllarca kabul görmüşlerdir. 

Günümüz tıbbında büyük kan dolaşımı adı verilen fizyolojik olgudan bahseden ilk 

hekimin Galenos olduğu bilinmektedir. O, kan dolaşımı hakkında doğru tespitlerde 

bulunmuştur. 

 Roma’da şöhretini her geçen gün arttıran Galenos, sivri dilini meslektaşları için 

kullanmaya başlayınca pek çok düşman edinmiştir. Kendi zekası ve gözlemleri 

sayesinde pek çok yeni teoriler ortaya atmıştır. Özellikle anatomi çalışmalarını sadece 

hayvanlar üzerinde çalışarak elde ettiğini düşünmek yetersiz olacaktır. Doğal Yetiler 

Üzerine adlı kitabında insan anatomisinden detaylarıyla bahsetmektedir. Bu detaylı 

verileri hayvan anatomisini inceleyerek elde etmesinin imkanı yoktur. İnsan ve hayvan 

anatomisi ve fizyolojisi arasında önemli farklılıklar bulunmaktadır. Bu sebeple 

 
251 Seneca, Yaşamın Kısalığı Üzerine& Mutlu Yaşam Üzerine, çev., Ayşe Özçiçek, Mustafa Ateş, 

Furkan Ertaş,  İstanbul: Kapra Yayınları, 2022, s. 188. 
252 Gazzaniga, a.g.m., s. 1050. 
253 Bayat, a.g.e., s. 138. 



68 

 

Galenos’un gladyatör hekimliği yaptığı sırada illegal yollarla insan kadavralarına 

ulaşıp onlar üzerinde çalışmalar yaptığı düşünülmektedir. Malzemesinin ne olduğuna 

bakılmaksızın yaptığı tespitler incelendiğinde oldukça doğru çıkarımlar yaptığı 

sonucuna ulaşılmaktadır.  

 Galenos, Avrupa tarihini uzunca bir süre etkisi altında bırakmıştır. Onun ikna 

edici bir üslupla yazdığı fikirleri dini bir emir muamelesi görmüş ve yüzyıllarca 

tartışılmaksızın kabul edilmiştir.254 Bu durum tıbbın gelişiminin önüne ket vurduğu 

gibi yanlış fikirlerin de daima aktarılmasına sebebiyet vermiştir. İnsan bedenini 

inceleyerek yaptığı incelemelerin yanında hayvan anatomisini inceleyerek yapmış 

olduğu tespitler de mevcuttur. Bu tespitlerde bulunan önemli hatalar da tıpkı doğru 

bilgiler gibi yüzyıllardır geliştirilmeden aktarılmıştır.255 

 400’e yakın eserinin olduğu söylenen Galenos’un yalnızca 140 tanesi 

günümüze ulaşmıştır. Bunların da tamamı dilimize çevrilmemiştir. Ortaçağda Arap 

dünyasında da onun eserleri büyük yankı uyandırmış ve çoğu eseri Arapçaya 

çevrilmiştir. İbnü’n-Nefis ve Abdüllatif Bağdadi gibi Arap alimler onun bazı fikirlerini 

eleştirmiş ve yanlış olduğunu düşündükleri teorileri değiştirmiştir. Galenos’un fikirleri 

Arap dünyasında yenilikler için öncü olmuştur. Buna karşın IVII. yüzyıla kadar 

Avrupa’da büyük ölçüde onun teorileri kabul görmüştür. Bu da Avrupa tıbbının 

gelişimini yavaşlatmıştır. 256 

2.7.1. Galenos’un Eserlerinde Şifa Algısı  
 

 Avrupa tarihindeki en ünlü ve etkili hekimlerden biri olan Galenos, tezde bahsi 

geçen diğer yazarların aksine tıpla ilgilenen bir entelektüel veya bir şair değil, başarılı 

bir hekimdir. Bu sebeple eserlerinde şifayı algılama şeklinden ziyade tedavilerden 

bahsetmektedir. Onun bahsettiği bu tedavilerin bazısına başka kaynaklarda 

rastlamazken bazı tedavilerden başka antik yazarların da bahsettiğini görmekteyiz. 

Onun eserlerinde yer alan şifa algısını tespit edebileceğimiz bilgiler oldukça fazladır. 

Galenos’un eleştirdiği pek çok meslektaşı vardır. Bunları bazen felsefi yönden 

bazen de tıbbi yönden eleştirmiştir. Doğanın kendisine ait olmayan şeyleri attığı gibi, 

 
254 Serdar, a.g.m., s. 92. 
255 Bayat, a.g.e., s. 140. 
256 Bayat, a.g.e., s. 141. 



69 

 

vücudun da kendine ait olmayan cisimleri attığını düşünen hekimlere karşı Galenos 

uzun bir eleştiri yazmıştır. Bu eleştiriyi yaparken verdiği örnekler de o dönemde bazı 

hastalıklara uygulanan tedavileri göstermesi açısından önemlidir. Galenos yaptığı bu 

eleştiride zehirli oklarla yaralananlara veya deriye batan dikenlere ilaç uygulandığı 

zaman zehrin kendiliğinden dağıldığını ve dikenin bir müdahale etmeksizin 

kendiliğinden çıktığını iddia etmiştir. Bir gencin ayağına batan dikeni çekerek 

çıkaramadığından ancak ilaç uyguladıktan sonra dikenin kendiliğinden çıktığından 

bahsetmiştir. Ona göre bazı durumlar için sadece ilaç sürmek yeterli bir müdahaledir 

ve başka bir işleme gerek yoktur. Yılan, vatoz veya başka zehirli hayvanlar tarafından 

ısırılarak zehirlenen kişilere sadece doğru ilaç tedavisinin işe yarayacağını da yine aynı 

eleştirinin devamında belirtmiştir.257 

Antikçağlardan beri halk tıbbında yoğun olarak kullanılan kupa çekme 

geleneğinden Galenos da bahsetmiş ve hatta bazı vakalarda bunu bir tedavi olarak 

uygulamıştır. Galenos bir hastalığın giderilmesi için ilaç tedavisi işe yaramıyorsa daha 

derin yerlere nüfuz edebilmek için kupa çekmek gerektiğinden de bahsetmiştir.258  

Galenos’un uyguladığı ve hala dahi uygulanan bir diğer halk tıbbı tedavisi 

hacamattır. Galenos buna hacamat değil kesik açmak adını vermiştir. Kan 

yoğunluğundan dolayı oluşan hastalıkları kan akıtarak çözen Galenos, bu tedavinin 

hemen peşine hastaya masaj, perhiz, egzersiz ve banyo önermiştir.259 Bu unsurlar onun 

tedavilerinde daima önemli bir yer tutmuş ve farklı hastalıklarda da bu tedavileri 

hastalarına önermiştir.260 

Hippokrates’in, aynı aynı ile tedavi edilir tezinin aksine zıt zıttı ile tedavi edilir 

tezini savunan Galenos her şey için zıttını kullanmanın çözüm getireceğine inanmıştır. 

Örneğin Galenos; bir şey çok yoğunsa seyreltir, sıcaksa soğutur, doluysa boşaltır vb. 

bu çerçevede hastalara tedaviler uygulardı. Tüm eserlerinde bu tezinden bahseden 

Galenos bu şekilde tüm hastalıkların ve sorunların çözüleceğini düşünmüştür.261 

 
257 Galenos, a.g.e., s. 80-81. 
258 Galenos, a.g.e., s. 92. 
259 Galenos, a.g.e., s. 97. 
260 Galenos, a.g.e., s. 99. 
261 Galenos, a.g.e., s. 97. 



70 

 

Diyet Galenos’un tedavisinin en önemli parçalarından biridir. Her hastalığın 

farklı bir diyet tipi olmasını gerektiğini düşünen Galenos diyet tiplerini kuru, yaş, sıcak 

ve soğuk diyetler olarak gruplandırmıştır.262 Galenos pek çok hastalığın ilaç veya 

cerrahi müdahale gerekmeksizin sadece diyet ve egzersizle iyileşeceğine inanmıştır. 

Galenos diyet türlerinin sadece isimlerini vermekle kalmamış hangi hastalıkta 

hangi yiyeceklerin verilmesi hangilerinin yasaklanması gerektiğini da uzun uzadıya 

anlatmıştır. Örneğin; ateşli bir hastanın yapacağı duş esnasında titreme veya başka bir 

rahatsızlığı olmazsa duştan hemen sonra hastaya yemek verilmesi gerektiğini 

söylerken bu noktada hastaya şarap içirilmesini de gerekli bulmuştur.263 Bu durum 

onun genellikle eleştirdiği şarapveren lakaplı Asklepiades ile paralel tedaviler 

uyguladığının ispatıdır. Pek çok hekimin ise şarabı tedavinin dışına çıkardığı ve 

hastalara yasakladığı bilinmektedir. 

Galenos tüm ateşli hastalarına şarap önermemiştir elbette. Özellikle lenf 

düğümlerinden dolayı enfeksiyon kapıp ateşlenen hastalarına ve çok üşüyen 

hastalarına ilk önce şarabı yasaklamıştır. 264 

Galenos üç günde bir çıkan ateş olarak değerlendirdiği ve sahici ateş adını 

verdiği ateş durumunda banyo, masaj ve ilaç tedavisinin yanı sıra yoğun bir diyet 

listesi de hazırlamış ve hastalarına uygulamıştır. Pazı, ebegümeci, marul, salatalık, 

ıhlamur, yumurta sarısı gibi besinleri bu hastalarda serbest bırakırken bal, hardal, tuzlu 

ve ekşi besinleri hastalarına yasaklamıştır.265  

Galenos’un tedavileri içinde olmazsa olmaz olan unsurlardan biri de banyodur. 

Vücut hijyenini sağlayarak hastalıkların tedavi olacağını düşünmüş ve hastalarına sık 

sık banyo yapmalarını önermiştir.266 Özellikle ateşli hastalıklarda ılık su banyosunu bu 

tedavilerin en önemli parçası olarak görmüştür. Safra arttığı için sarılığı olan 

hastalarına da sıcak su banyosu önermiş, sarılığı terleme yoluyla atmasını 

sağlamıştır.267 Banyo sonrası bol zeytinyağlı ılık bir masaj yapılması da onun tedavi 

yöntemlerinden biridir. 

 
262 Galenos, a.g.e., s. 136. 
263 Galenos, a.g.e., s. 165. 
264 Galenos, a.g.e., s. 167. 
265 Galenos, a.g.e., s. 179. 
266 Galenos, a.g.e., s. 97, 140, 164, 167, 178. 
267 Galenos, a.g.e., s. 178. 



71 

 

Zıt tedaviyi benimseyen Galenos safra artışından kaynaklanan sarılık 

hastalığında safrayı azaltmak için birtakım tedaviler uygulamıştır. Bunlar arasında 

mideyi lavmanlarla boşaltmak; dereotu ve kerevizle idrarı sökmek; pelin otu bitkisini 

yedirerek mide tahrişinin önüne geçmek ve sıcak suyla yıkanarak gözenekleri açmak 

vardır.268 

Antikçağ tıbbında cerrahi müdahale hekimlerin tercih ettiği son müdahale 

şeklidir. Ancak bazı durumlarda hekimler mecburen cerrahiye başvurmuşlardır. 

Galenos da medikal tedaviyi cerrahi tedaviye tercih eden bir hekimdir. Ancak o da 

bazı durumlarda cerrahi müdahalenin şart olduğunu düşünmüştür. Bu konuda özellikle 

böbrek ve mesane taşlarının kesin çözümünün cerrahi olduğu fikri269 Galenos de dahil 

olmak üzere pek çok hekimde vardır. 

Roma tıbbında büyü ve tılsımlar en az medikal tedavi kadar rağbet gören bir 

şifa bulma yöntemidir. Hıristiyanlık döneminde büyü ve büyücüler öfkenin ve cezanın 

bir numaralı hedefiydiler. Antikçağın ve Ortaçağın en ölümcül hastalıklarından biri 

olan sıtmaya karşı bir kişinin üzerinde tılsım bulunmasının onun büyücü olduğunun 

işareti olarak kabul edildiğinden bahseden Romalı yazar Ammianus Marcellinus bu 

kişilerin ölüm cezasına çarptırıldığını da yazmıştır. Oysa bu tarihlerden biraz daha 

geriye gidildiğinde en etkin tıp büyüklerinden biri olan Galenos’un da sıtmadan 

korunmak için tılsım kullanılmasını önerdiği bilinmektedir.270 Ancak bir bilim insanı 

olan ve büyü, fal, kehanet gibi şeylerin işe yaradığına inanmayan Galenos’un bunları 

gerçekten tedavi olarak kullanıp kullanmadığına dair başka bir kaynakta veri 

bulunmamaktadır.  

Galenos’un verdiği tedavileri ve şifa algısını özetleyecek olursak, onun için 

diyet, egzersiz, banyo, uyku, masaj, lavman, hacamat, kupa çekme, ilaç uygulama, 

cerrahi müdahale ve tılsımın çok önemli metotlar olduğu sonucuna varmaktayız. 

 

 

 
268 Galenos, a.g.e., s. 178. 
269 Galenos, a.g.e., s. 145. 
270 Antonio Clericuzio, “Roma’da Astroloji, Büyü ve Kehanet”, Antik Roma, ed., Umberto Eco, 

İstanbul: Alfa Kitap, 2022, s. 1004-1005. 



72 

 

 

 

 

3. BÖLÜM 
 

3. ROMA ANA KAYNAKLARINDA ŞİFACI ALGISI 
 

Roma tıbbının büyücülükle başlayan serüveni gitgide modernleşen bir 

anlayışla son bulmuştur. Romalıların şifacı olarak kabul edip şifa umdukları kişiler 

oldukça çeşitlidir. Bu cetvel büyücülerden başlayıp hekimlere kadar uzanmaktadır. 

Günümüz mantığında bir hemşire kavramına Roma’da rastlanmamaktadır. Hekime 

yardımcı olan kişilerin varlığı bilinse de bunlara belli bir isim verilmemiştir. 

3.1. Romalılar Kimlere Şifacı Derdi? 

 

Roma’da Galenos ile gelişen tıp anlayışında köle ve kadın hekimlere 

rastlanmaktadır. “Roma’da halk hekimliğinde durum ve mevkileri erkeklere eşit olan 

kadın hekimlerin oluşturduğu daimi bir kadın birliği vardı. Kadın hekimler ebelik, 

kadın hastalıkları yanında göz, kulak, boğaz hastalıklarının tedavisi ile 

uğraşırlardı.”271 Ayrıca bazı kadın hekimlerin tıp kitabı yazdıkları da bilinmektedir.272 

Eskiçağ kaynaklarında kadın şifacılardan nadiren iyi bir şekilde bahsedilmiştir. Onlar 

genellikle büyücülükle ve cadılıkla suçlanmışlardır. Galenos, Soranus, Plinius gibi 

Antikçağ yazarları eserlerinin bazı yerlerinde kadın şifacılardan ve yazdıkları 

reçetelerden övgüyle bahsetmiş olsalar da ortak kanı kadın şifacıların yardımcı şifacı 

rolleridir.273 

Roma uygarlığının ilk zamanlarında kadın şifacıların sayısı oldukça fazlaydı 

ve bu mesleği genellikle soylu kadınlar yapıyordu. Galenos dönemine gelindiğinde 

 
271 Ayşe Nur Gökçe- Doğan Üvey, “Eski Roma Tıbbında Hekimlik Sanatı”, İstanbul Tıp Fakültesi 

Mecmuası, 61/4 (1998), s. 519. 
272 Hafize Öztürk Türkmen, a.g.m., s. 23. 
273 Leyla Aydemir, “Eskiçağ Dünyasında Kadın Şifacılar”, Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2020, 

s. 25. 



73 

 

kadınlar şifacılık işini erkeklere bırakarak geri çekilmişlerdir. Erken Hristiyanlık 

dönemlerinde yine saygınlığı olan kadın şifacılara rastlanmaktadır. Ancak bu durum 

1300’lü yıllarda son bulmuş ve “bilge kadınlar” katledilmeye, cezalandırılmaya ve hor 

görülmeye başlanmıştır. 274 Ortaçağda bitkisel ilaç hazırlayan kadınlar -nadiren de 

erkekler-, ebeler ve veterinerler genellikle cadı olarak algılanmışlardır.275 Ortaçağ’da 

cadı avı döneminin başlamasının sebebi kralların, tıp eğitimi alan kişilerin haricinde 

kalan herkesin cadı olduğunu ilan etmiş olmasıdır. Kilise de kralların bu tutumuna 

destek vermiş ve “Hiç kimse Katolik kilisesine karşı ebelerin yanında yer almamalı” 

diyerek vaazlar vermişlerdir.276 

Kadın hekimlerin yanı sıra kadınların şifacılık alanına en çok dahil olduğu 

meslek grubu ebelikti. Sadece “şifacı kadın” olarak da bilinen ebelerin saygınlıkları ve 

yetkileri oldukça genişti. Usta- çırak ilişkisi yoluyla öğrenilen ebeliğin bir eğitimi 

yoktu. Ebelerin kadın ve çocuk hastalıkları hakkında bilgi sahibi oldukları kabul 

edilmekte ve ebeler toplumda saygı görmekteydiler. Aynı zamanda ebelerin ilaç 

yazma ve diyet düzenleme gibi hekimlik işlerini yaptıkları da bilinmektedir. Ebeler 

ilaçlar, bitkisel droglar ve zehirler hakkında da bilgi sahibiydiler. Bu konularda bilgi 

sahibi olmaları ve gerektiği zamanda doğuma müdahale edebilmeleri sebebiyle ebeler 

büyücülerle özdeşleşmektedir.277 Antik Yunan ve Roma kaynaklarında “ahlaki 

değerleri gözetmeyen fahişe gibi kadınların yanında yer alan veya kendi hırsları 

uğruna bitkisel bilgilerini kullanan kötü imajlı kadınlar”278 olarak gözüken bu şifacı 

kadınlara her zaman güven ve minnet duyulmamıştır. 

Fizyolojik bir olay olarak görülen doğum eylemine her zaman gerekli önem 

verilmemiştir. Bir kadının kendi başına da doğum yapabileceğine olan inanç sebebiyle 

kadınlar doğuma yardımcı olacak bir hekime çoğunlukla gidememişlerdir. Tam bu 

noktada ebeler, hekimlerden daha etkin bir pozisyona gelmiştir. Hekim sayısındaki 

 
274 Mukadder Gün- Serap Şahinoğlu, “Büyücülükten Şifacılığa Kadın Sağaltıcıların Öyküsü”, Lokman 

Hekim Dergisi, 5/1 (2015), s. 29. 
275 Gün- Şahinoğlu, a.g.m., s. 30. 
276 Barbara Ehrenreich- Deirdre English, Cadılar, Büyücüler ve Hemşireler, çev., Ergun Uğur, İstanbul: 

Kavram Yayınları, 1992, s. 25. 
277 Carastro, a.g.m., s. 590. 
278 Aydemir, a.g.t., s. 18. 



74 

 

azlık ve hekimlere her istenildiği zaman ulaşılamaması insanların hekimlerden çok 

ebeleri tercih etmesini sağlamıştır. 279 

Efesli Soranus bilinen ilk jinekoloji kitabını yazmıştır. Onun yazdığı bu kitapta 

ebelerin hangi özellikleri taşıması gerektiğinden ve görevlerinden bahsedilen bir 

bölüm yer almaktadır. Ona göre ebeler “kültürlü” olmalıdır. Buradaki kültürden kasıt 

doğumun sıkıntısız bir şekilde gerçekleşmesi ve doğum sonrasında hem anneye hem 

bebeğe uygulayacağı metotları bilmesi gerektiğidir. Soranus ebelerin okuma-yazma 

bilmesini ve kadın anatomisi hakkında bilgi sahibi olmasını gerekli görmektedir. Ona 

göre doğum yapacak olan kadınlar akıllı, güçlü, yetenekli ve tecrübeli bir ebeye 

emanet edilmeli ve bu ebenin, doğum esnasında oluşabilecek her türlü komplikasyonu 

öngörüp tedbir alması ve tedavi uygulaması, bu bilgilere sahip olması beklenmekteydi. 

Soranus eserinde ebelerin fiziki özelliklerinin dahi nasıl olması gerektiğini 

açıklamıştır.280 Soranus’a göre aynı zamanda ebeler, yeni doğum yapan annelere 

sabırla yaklaşmalı ve anneye psikolojik destek vermelidir. Soranus bu ebelerden maia 

(sütanne) olarak bahsetmektedir.281 O, çağdaşlarının aksine kadın şifacıları önemsemiş 

ve onlar hakkında iyi söylemlerde bulunmuştur. 

İdeal bir ebenin hangi özellikleri taşıması gerektiği konusunu Plinius da ele 

almıştır. Ona göre ideal bir ebe; asil, sır tutmayı iyi beceren ve göze batmayan bir 

mizaca sahip olan ebedir. Plinius’a göre ebelerin görevleri bellidir. Ona göre ebeler; 

gebeliği tespit eder ve doğumda kadına yardımcı olur. Belli başlı küçük reçeteler de 

yazabilen ebelerin yetkileri bunlarla sınırlıdır. Bu tanım Soranus’un tanımının yanında 

oldukça basit kalmaktadır.282 Bir hekim ile bir entelektüel arasındaki şifacı kadın/ ebe 

algısının farkları kolaylıkla tespit edilebilmektedir. 

Roma’da tıbbi eğitim almak oldukça zordu. Buna ancak zengin hekimlerin 

gücü yetebiliyordu. Bazıları bir hekimin yanında çıraklık yaparak işi öğrenirken, 

bazıları sadece okuduğu kitaplardan sonra kendilerini hekim ilan etmişlerdir. Bu son 

iki seçeneği seçenler dolayısıyla Roma’da hekimliğe kötü bir gözle bakılmış ve 

 
279 Ögenler-Kadıoğlu-Uzel, a.g.m., s. 11. 
280 Aydemir, a.g.t., s. 36. 
281 Valentina Gazzaniga, “Ephesoslu Roufos ve Ephesoslu Soranos”, Antik Roma, ed., Umberto Eco, 

İstanbul: Alfa Tarih, 2022, s. 1048. 
282 Aydemir, a.g.t., s. 35. 



75 

 

hekimler ağır eleştirilere maruz kalmıştır.283 Öyle ki; Roma’ya gelen ve Roma 

vatandaşlığı alan284 bilinen ilk Yunan hekim Arkagathos’a çok sık cerrahi 

müdahalelerde bulunduğu için ‘cellat’ lakabı takılmıştır.285 

Eski Yunan geleneğinden Romalılara geçen geleneklerden biri de ‘gezgin 

hekim’ geleneğidir. Bu hekimler belirli aralıklarla ve belirli rotalarla hareket ederek 

taşrayı gezer ve hastaları tedavi ederlerdi. Romalılar bunlara circuitores adını 

vermişlerdir.286 

Romalıların en önem verdiği şeylerden biri ordudur. Orduda, savaş anında 

sağlık hizmetlerini sağlayan grupların başında Milites Medici/Capsarii adı verilen 

asistan hekimler gelmektedir. Barış zamanında ise askeri hastanelerde Optio 

Valetudinarii adı verilen ve genellikle hekim olmayan astsubaylar tedavide görev 

alırdı. Bu hastanelerde “hekimler (Medici), cerrahlar (Medicus Chirurgus), 

klinisyenler (Medicus Clinicus) ve yılan-akrep sokmalarında antidot hazırlayıcılar 

(Marsus) görev almıştır”.287 Kaynaklarda sadece chirurgus olarak geçen kişiler ise 

berber-cerrah olarak bilinmektedir.288  

Roma hekimliğinde branşlaşmanın olduğu bilinmektedir. Örneğin; göz 

hastalıkları ile ilgilenen hekimlere ophtalmikos denmiştir.289 Onların genellikle 

bitkisel yöntemlerle hastalarını tedavi ettikleri bilinmektedir. Adamotundan güle, 

kantarondan ketene, safrandan tarçına kadar pek çok bitkinin göz hastalıklarının 

tedavisinde kullanıldığı bilinmektedir.290 Nadiren de sahip oldukları spesifik cerrahi 

aletleri kullanarak cerrahi müdahalelerde bulunmuşlardır.  

Milites mediciler içinde farklı rütbeler bulunmaktaydı yani hepsi aynı statüde 

değildi. Bunların rütbelerine göre maaşları da değişmekteydi. Örneğin; Medici 

ordinarii orduda yüzbaşı ile aynı rütbede sayılıyordu. Ordinarii askeri hekimler için 

 
283 Romalı ozan Martialis’in Epigramlar adlı eserinde hekimler hakkında yaptığı yorumlara sonraki 

bölümde değinileceği için tekrara düşmemek adına burada bahsedilmemiştir. 
284 İsraelowich, a.g.e., s. 12. 
285 Bayat, a.g.e., s. 130. 
286 Bayat, a.g.e., s. 132. Gezgin hekimlere Yunan kaynaklarında periodeutai adıyla rastlanmaktadır. 
287 Bayat, a.g.e., s. 132. Klinisyenler dahili hastalıklarla ilgilenen hekimlere verilen bir isimdir. 

Cerrahlar kadar önemli görülmemektedirler. 
288 Tez, a.g.e., s. 43. Berberler yüzyıllarca diş çekimi, sünnet gibi küçük cerrahi müdahalelerde 

bulunmuşlardır. 
289 Bilge Yılmaz Kolancı, “Roma İmparatorluk Dönemi’nde Göz Hastalıklarının Tedavisinde 

Kullanılan Bazı Tıbbi Bitkiler”, Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 19/3 (2020), s. 632. 
290 Kolancı, a.g.m., s. 632. 



76 

 

kullanılan bir terimdi ve onun üzerinde de Medicus castrensis ve Medicus castrorum 

gibi rütbeler bulunmaktaydı.291 

Tüm bu grupların haricinde Romalıların şifacı olarak gördükleri başka gruplar 

da bulunmaktaydı. Bunlar; saray hekimleri, masörler, eczacılar, büyücüler, rahipler, 

astrologlar vd. şifacılardı. Roma’nın ilk zamanlarında astrologlar hekimlerden daha 

çok rağbet görüyordu. Hasta insanların yıldız falına bakılarak iyileşip 

iyileşmeyeceğini söyleyen astrologlar292 iyi para kazanmışlardır. Galenos sonrası 

tıbbın giderek modernleşmesi neticesinde halkın büyücülere müracaatı azalmış olsa da 

tamamen bitmemiş, Romalılar okültizme293 inanmaktan hiçbir zaman tam anlamıyla 

vazgeçmemişlerdir. Bu inanç günümüzde dahi varlığını korumaktadır. 

Belediyeler tarafından çalıştırılan ve herkese bakmakla yükümlü olan 

hekimler, maaşlarını meclisten alır, vergi ve tüm zorunlu hizmetlerden muaf 

tutulurlardı. Hastalardan para istemeleri kesinlikle yasaktı ancak hasta teşekkür etmek 

için para verirse onu kabul ederlerdi. Böylece hekimler genellikle iyi bir gelir sahibi 

olurlardı. Bu biraz da kişinin şöhretine göre artıp azalan bir durumdur. Örneğin; 

Galenos bir ameliyat için 400 altın alıyordu ancak her hekimin muayene ve müdahalesi 

bu kadar ücretli değildir. Bu ender rastlanan bir durumdur.294 Bununla birlikte 

Galenos’un zenginler sayesinde geliştirdiği ekonomik durumu onun halktan diğer 

hastalara ücretsiz bakmasını sağlamıştır. Bu sosyal konum onun daha çok bilimsel 

çalışmalar yapmasına imkan tanımıştır.295 

Vergi muafiyeti pek çok Romalıya cazip geliyordu. Şehirlerde gitgide artan 

hekim sayısı, vergi verecek kişi sayısının da azalmasına sebep olduğu için bazı 

dönemlerde yapılan düzenlemeler neticesinde şehirlerdeki vergiden muaf olan hekim 

sayısına sınırlandırma getirilmiştir. Dönemin kaynaklarında görevlerini kötüye 

kullandıkları için saygınlıklarını kaybeden hekimleri görmekteyiz. Bunlara birkaç 

örnek vermek gerekirse:  

 
291 Gökçe- Üvey, a.g.m., s. 518. 
292 Philip Matyszak, Antik Roma’da 24 Saat, çev., Nesligül Alptekin, İstanbul: Kanes Yayınları, 2020, 

s. 257. 
293 Okültizm: Din ve bilimin kapsamı dışında kalan doğaüstü inançlar ve uygulamalar bütünüdür. 
294 Jackson, a.g.e., s. 52. 
295 Gazzaniga, a.g.m., s. 1050. 



77 

 

“Bunların (hekimlerin), popüler olmalarının bedelini bizim canlarımızla ödemekte 

tereddüt bile etmeyeceklerine hiç şüphe yoktur. İşte bundandır ki, hastanın başucunda 

yapılan o sefil ve çekişmeli konsültasyonlarda296, biri diğerinin daha üstün olduğunu 

doğrulama korkusuyla, hiçbir doktor diğerinin fikrine katılmaz. Mezar taşlarında 

gördüğümüz şu yazıların nedenleri de aynıdır: ‘beni hekimler güruhu öldürdü’.” 

“Sokles, Diodoros’un kambur sırtını düzeltmek için her biri dört ayak eni ve boyunda 

olan üç koca taşı sırtına koydu. Diodoros ezildi ve öldü, ama bir cetvel gibi de 

düzeldi.” 

“Diaulus önceleri doktordu, şimdi bir cenazeci. Şimdi yaptığı işi, daha önceleri doktor 

olarak yapıyordu.”297 

Tıp eğitimi almadan kendini hekim diye tanıtan kişilerin varlığı bilinmektedir. 

Bazıları bir hekimin yanında çıraklık yaparak eğitildikleri ancak dönemin yazarlarınca 

yetersiz bulundukları inancı hakimdir. Bu durum çeşitli yergi yazılarının çıkmasına 

sebebiyet vermiştir. Örneğin; Phaidros yazdığı fabllardan birinde kendini doktor diye 

tanıtan bir ayakkabı tamircisinden bahsetmektedir.298 

İdeal hekim kavramı o zamanlarda oluşmuş bir kavramdı. Örneğin; 

Hippokrates ideal hekimi şöyle tanımlamaktadır: “Sağlıklı görünmeli, doğanın izin 

verdiğince gürbüz olmalı; çünkü genel kanı odur ki, kendi vücuduna iyi bakmayan, 

başkalarına da bakamaz. Temiz olmalı, iyi görünmeli, hoş kokulu merhemler 

sürünmelidir…görünüşü ciddi olmalı ama sert olmamalıdır; sertlik kibir ve kabalık 

olarak algılanır...” Galenos ise ‘az laf çok iş’ mantığıyla hareket ederek az konuşan 

hekimin daha makbul olduğunu söylemiştir. Ayrıca ona göre hekim felsefeden de 

anlamalı ve ahlaklı olmalıdır.299 Efesli Rufus ise ideal hekimin hasta ile diyaloglarında 

deneyimini kullanması gerektiğini savunur.300 Celsus’a göre ise bir cerrah merhametli, 

güçlü, cesur ve kararlı olmalıdır. Kararlılıktan kasıt yaptığı müdahalenin hastanın 

iyiliği için yaptığını unutmamalı ve onun acılarına ve dualarına karşı kayıtsız 

kalmalıdır.301  

 
296 Konsültasyon: Bir hastalığa birkaç uzman hekimin birlikte tanı koyması işi. 
297 Jackson, a.g.e., s. 52. Alıntıların her biri aynı kitap ve sayfadan alınmıştır. 
298 Jackson, a.g.e., s. 53. 
299 Galenos, Doğal Yetiler Üzerine, çev., Nur Nirven, İstanbul: Albaraka Yayınları, 2022, s. 50. 
300 Gazzaniga, a.g.m., s. 1047. 
301 Gazzaniga, a.g.m., s. 1043. 



78 

 

Roma’da hekim hatalarının sonuçlarına çeşitli görsellerde rastlanılmaktadır. 

Kol ve bacaklardaki yaralar uygun aseptik koşullar sağlanmadan sarılırsa orada bir 

zaman sonra gangren oluşur ki; bu da o organın kesilmesi gerektiği anlamına gelir. Bu 

sebeple pek çok görselde bir uzvu eksik olan insan görüntülerine rastlamaktayız. Bu 

kişiler baston, koltuk değneği, tahta kanca tarzı şeylerle hayatlarını devam 

ettirmişlerdir. Zenginlerin yapay bir uzva sahip oldukları da bilinmektedir. Ancak bu 

protezlerin hareket kısıtlamaları da vardır. Capua’da M.Ö. I. yüzyıla tarihlenen ve 

takma bacağı olan bir iskelet bulunmuştur. II. Pön Savaşı’nda elini kaybeden bir 

subayın demir elinin olduğu da bilinmektedir. 302 

Maddi durumları iyi olan hekimler bahçelerinde, tedavide kullanacakları 

bitkileri yetiştirirdi. Ancak her bitki her yerde yetişmiyordu ve her hekimin de evinde 

bir bahçesi bulunmuyordu. Böyle durumlarda hekimler çeşitli ecza pazarlarına 

giderlerdi. Ender bulunan malzemeleri pahalıya satan “kök kesiciler (rhizotomi), 

baharat tacirleri (aromatopoles), merhemciler (unguentari) ve belirsiz ilaç satıcıları 

(pharmacopolae)” adlı dükkanlar vardı ve bunlar kötü şöhrete sahipti.303  

Roma tıbbının en önemli unsurlarından biri de Asklepeios kültüdür. Asklepeios 

kültü Roma’ya M.Ö. 295’te yaşanan Avrasya’daki ticaret yolları aracılığıyla gelen304 

veba salgınıyla girmiştir.305 Tanrının hoşnutsuzluğundan kaynaklandığı düşünülen bu 

salgına Romalılar hazırlıksız yakalanmışlardır. Tiber Nehri üzerindeki bir adaya 

Asklepeion inşa ederek hastalığı kovmaya çalışan Romalıların zaman içerisinde 

Yunan tıbbına olan önyargılı tavrı değişmiştir. Asklepeionlarda dönemin modern tıbbı 

yerine alternatif denilebilecek tedavi yöntemleri kullanılmıştır. Bunlardan bazıları 

şunlardır: “Psikoterapi ile tedavi, Müzikle tedavi, Tiyatro ile tedavi, Büyüsel tedaviler, 

Bibliyoterapi (hikaye anlatma) ile tedavi, Fitoterapi (bitkilerle) tedavi.”306 

 
302 Jackson, a.g.e., s. 63. 
303 Jackson, a.g.e., s. 73. 
304 Clive Ponting, Yeni Bir Bakış Açısıyla Dünya Tarihi, çev., Eşref Bengi Özbilen, İstanbul: Alfa Kitap, 

2017, s. 243. 
305 Bu tarihten sonra M.Ö. 160-180 yılları arasında Roma’da toplam nüfusun dörtte birinin yok olmasına 

sebep olan büyük bir veba salgını daha gerçekleşmiştir. Ancak bu salgının o tarihlerde Afrika ve 

Asya’da salgına sebep olan çiçek hastalığından kaynaklanmış olması daha muhtemel görülmektedir. 

Roy Porter, Kan Revan İçinde- Tıbbın Kısa Tarihi, çev., Gürol Koca, İstanbul: Metis Yayınları, 2021, 

s. 23. 
306 Mercan, a.g.t., s. 71-85. Bu tedaviler Mercan’ın tezinde başlık olarak bulunmaktadır. Hem 

tedavilerden hem de Asklepeios Kültü’nden 2. bölümde bahsedildiği için burada kısa tutulmuştur. 



79 

 

İmparator Cladius döneminde Asklepeionlar köle tedavisine tahsis edilmiştir. 

Köle sahibi Romalılar, köleleri hastalandıkları zaman masraf yapıp iyileştirmek yerine 

onları tedavi tapınaklarına bırakmışlardır. Bunun için en çok kullanılan yer ise Tiber 

Adası’ndaki Esculapius Tapınağı’dır. Aynı zamanda veba olan kişiler de buraya 

gönderilmiştir.307 Böylece şehir büyük bir salgından kurtarılmış ve ilk karantina 

örneklerinden birine rastlanmıştır. 

Çeşitli süreçlerden geçen Roma tıbbının başarısının kısa sürmesinin sebebini 

1543’te Vesalius308 şu sözlerle açıklamıştır:  

“Önce ünlü hekimler, eski Romalılara özenerek el işini hor görmeye başladılar. 

Hastalarıyla ilgili pis ve kaba işleri kölelerine bıraktılar. Kendileri, elini işe sürmeyen 

mimarlar gibi nezaret etmekle yetiniyorlardı. Sonra diğerleri onları izleyerek 

hekimliğin para ve şerefinden vazgeçmeksizin, mesleğin gerektirdiği hoş olmayan 

işlerden ellerini çektiler. Mesela, hastaların yiyecek işlerini ve pişirme sanatını 

hastabakıcılara, ilaç hazırlamayı yamaklarına, diğer bazı işlerini de berberlere 

bıraktılar. Bu da bir süre sonra hekimlerin yozlaşmasına yol açtı.”309 

Ancak Vesalius, Galenos’un bu anatomiyi geliştirme çabalarını görmüş, taktir 

etmiş ve derslerinde öğrencilerine bunların bir kısmını aktarmıştır. Vesalius’un 

Galenos hakkında söylediği şu sözler, bu bilgiyi doğrulamaktadır: 

“Galenos’un onca yazdıklarıma karşın çok az bilgi sağladığı ve kimsenin iyi bilmediği 

anatomi konusunda, tüm insan vücudunun yeni bir tanımlamasını yapmaktan daha değerli ne 

yapabilirdim ve çabalarımı öğrencilere nasıl daha farklı biçimde sunabilirdim, 

bilmiyorum.”310  

Roma’nın Hristiyanlığı kabul etme sürecinden sonra şifacılara ve tanrılara olan 

inanç aziz/azize inancına dönüşmüştür. Hristiyanlıkta “Şifa verici 14 aziz veya azize” 

inancı hakimdir. Bunların kendi aralarında branşlaşıp uzmanlaştıkları görülmektedir. 

Örneğin; Azize Tekla göz ağrılarını, Azize Apollinea diş ağrılarını, St. Antony ise 

 
307 Gerçeksever, a.g.e., s. 39. 
308 Andreas Vesalius: Belçikalı anatomist. Galenos’un yaptığı anatomi hatalarının sebebini anlayan ve 

doğrusuyla düzelten hekimdir. 
309 Bayat, a.g.e., s. 129. 
310 Friedman- Friedland, a.g.e., s. 17. 



80 

 

vebayı sağaltmaktaydı.311 Pagan Romalıların şifacı tanrı/tanrıça/ruh inancı, 

Hristiyanlığın kabulünden sonra yerini şifacı aziz/azizeler inancına bırakmıştır. 

 3.2. Catullus’un Şiirlerinde Şifacı Algısı 

 

 Roma edebiyatının en önemli temsilcilerinden biri olan Catullus genellikle lirik 

tarzda şiirler yazmıştır. Toplumsal konulardan ziyade bireye yönelmiş ve hicivden 

ziyade duygusal konulu şiirler kaleme almıştır. Bu sebepledir ki; şiirlerinde Roma 

toplumu ve sosyal yaşantısı ile ilgili fazla bilgiler edinememekteyiz.  

 Çok tanrılı bir panteona sahip olan Romalıların tanrı inancı oldukça gelişkindir. 

Kendisini tanrıya inancı olan biri olarak tanımlayan Catullus da hastalıklardan 

tanrılara dua ederek kurtulunabileceğine inanmaktadır. Tıp ve Hekimlerin Tanrısı 

Asklepeios ve onun ailesi Romalıların sağlıklarını koruma, sürdürme ve tedavi etmede 

başvurdukları en önemli tanrılardır. Ancak Romalılar bu konularda sadece Asklepeios 

ve ailesine başvurmamıştır. Yunan mitolojisindeki Baş Tanrıça Hera’nın Roma 

panteonundaki karşılığı Iuno’dur. Iuno, ocak tanrıçasıdır ve doğum yapan kadınların 

yanındadır. Catullus da onun bu özelliğini “Sana Iuno Lucina derler doğum sancısı 

çeken analar” sözleriyle belirtmiştir.312 

Onun şiirlerinde -Martialis ve Iuvenalis’in aksine- şifacı olarak hekimlerden, 

berberlerden, falcılardan vs. bahsetmemektedir. Onun için tek bir şifacı vardır: 

Tanrılar. Catullus hasta olduğunda hekimlere başvurmak yerine tanrılardan yardım 

dilemiştir. Bu çıkarıma onun şu sözlerinden varmaktayız: 

“Bizzat sağlıklı olmayı diliyorum 

ve bu iğrenç hastalıktan kurtulmayı; 

Ey tanrılar, benim inancıma karşılık 

bağışlayın bana bunu!”313 

 

 

 
311 Tez, a.g.e., s. 52. 
312 Catullus, a.g.e., s. 37. 
313 Catullus, a.g.e., s. 125. 



81 

 

3.3. Iuvenalis’in Saturae Adlı Eserinde Şifacı Algısı 

 

 Roma edebiyatının en sivri dilli şairlerinden biri olan Iuvenalis’in şiirlerinde 

işlediği konular oldukça geniştir. Iuvenalis’in bu eseri tamamen yergilerden 

oluşmaktadır. Toplumsal düzene ve düzensizliklere olan bakış açısıyla pek çok farklı 

konuda yergiler kaleme almıştır. Onun bu eleştirel kişiliğinden ve ağır sözlerinden 

kurtulamayan çok fazla kişi vardır. Bunlardan biri de şifacılardır.  

 Iuvenalis’ten bu konuda edindiğimiz bilgiler neticesinde doktorların çok da iyi 

bir şekilde algılanmadığını ve sıklıkla eleştirildiklerini görmekteyiz. Tanrı inancına 

sahip bir kişi olan Iuvenalis hastalıkların ve şifalarının tanrının gücüyle olduğuna 

inanmaktadır. Ona göre bir hastalıktan kurtulmak için tanrıya dualar edilip, adaklar 

adanmalıdır.  

“Ömrümü uzat, nice yıl ver bana, ey Iuppiter! 

Böyle dilersin sağlıklıyken, sadece bunu 

hastayken de tek duan budur, tek duan…”314 

 Iuvenalis’in verdiği çok kıymetli bilgilerden biri de berber hekimlerdir. 

Dönemin kaynakları içerisinde bu bilgiye çok az kaynakta rastlanmaktadır. Berber 

hekimlerin özellikle sünnet ve küçük cerrahi girişimlerde bulunduğu bilinmektedir. Bu 

kişilere fazla güven duyulmasa da kolay ulaşılabilir oldukları için insanların 

kendilerini ve yakınlarını onlara teslim ettikleri bilinmektedir. Iuvenalis’in berber 

cerrahlar ile ilgili verdiği bilgi şu şekildedir: 

“Yine de yüce bir zevktir, delikanlılığın doruğunda, 

Kasıklar siyah tüylerle kaplandığında, erkekliğin hekimbaşına teslimi; 

O yüzden, bir parçasını kesip atar Heliodorus berber usturasıyla…”315 

Iuvenalis hekimlere güvenen bir kişi değildir. Bu sebeple eserinin muhtelif 

yerlerinde hekimleri sihirbazlıkla316 ve hastalarını bilerek öldürmekle317suçlamıştır. 

Bu güvensizliğin neyden kaynaklandığı anlaşılamamakla birlikte Iuvenalis de bu konu 

 
314 Iuvenalis, a.g.e., X. 185-205. 
315 Iuvenalis, a.g.e., VI. 025-375. 
316 Iuvenalis, a.g.e., III. 65-80. 
317 Iuvenalis, a.g.e., X. 210-230. 



82 

 

ile ilgili çıkarımda bulunulabilecek bir bilgi vermemektedir. Bu eserde şairin 

kendisinin hasta olduğu zamanlar kime veya neye başvurduğu ile ilgili bir bilgi yoktur. 

Onun gözünde hekimler öylesine kötü bir yerdedir ki hekimleri dinleyen bir kişi de 

onun eleştirilerinden kurtulamamıştır. 

“İlk kilometre taşına gitmek istese, 

 doğru saati bulur bu kitaptan; gözünün ucu kızarıp kaşınsa, 

 önce yıldız falına danışır, sonra merhem ister; 

 yatağında hasta yatsa, Peosiris’in reçeteye yazdığı saat dışında 

 hiçbir saat onun için yemek yemeye uygun olmaz.”318 

 Kendini, iyi olduğu ve iyi bir hekimden eğitim aldığı söylenen hekimlere 

emanet eden kişiler de Iuvenalis tarafından eleştirilmiştir. Ona göre iyi bir hekim 

arayışı bile nefret uyandıran bir suçtur. 

“Şüpheli hastalıklar ünlü doktorlarla tedavi edilsin, 

 sen teslim ettin nabzını Philippus’un tek öğrencisine. 

 Eğer yeryüzünde bu kadar nefret uyandıran bir suç gösteremezsen.”319  

Iuvenalis, hekimlerin bazı hastalar hakkında umutsuz konuşarak yakınlarını 

çaresiz bıraktığına inanmaktadır. Bu konuyu kaleme aldığı satırların devamında 

hastaların tanrılardan medet ummasının daha doğru olduğunu üstü kapalı bir şekilde 

belirtmektedir. O, bu konuda şu satırları yazmıştır: 

“Hastalıktan mustarip kocasına daha fazla ne yapabilirdi, 

 küçücük oğullarının durumu için doktorlar umutsuzca konuşursa?”320 

3.4. Martialis’in Epigrammata Adlı Eserinde Şifacı Algısı 

 

Roma’nın en meşhur hiciv şairlerinden biri olan Martialis çeşitli konularda 

hicivler yazmıştır. Martialis kendi fikirlerini gördüklerine aktarma konusunda çok 

profesyoneldir. Konu cetveli çok geniş olan Martialis bizlere çok çeşitli konularda 

 
318 Iuvenalis, a.g.e., VI. 575-590. 
319 Iuvenalis, a.g.e., XIII. 120-145. 
320 Iuvenalis, a.g.e., VI. 380-400. 



83 

 

fikirler vermektedir. Bu konulardan biri de hekimler ve şifacılardır. Martialis’in 

gözünden şifacı ve hekim algısını gösteren pek çok satır yer almaktadır.  

Epigrammata’da yer alan iki şiir aslında aynı şiirdir. Fakat farklı kelimelerle 

çevrilmiştir. Konusu hekim Dialus olan bu şiirde hekimin pek çok kişinin ölümüne 

sebep olduğu konusu işlenmektedir. Martialis’in sivri dilini konuşturduğu bu satırlarda 

şunlar yazmaktadır: 

“Yarmandı Dialus, ölü gömücüsü oldu şimdi. 

Yatacağı yere321 yolluyor önceki becerisi üzerine”322 

“Hekimdi önce, ölü gömücü Dialus şimdi: 

Ölü gömücülüğü hekimken de işiydi.”323 

 Martialis buna benzer bir yorumu ismini vermediği bir göz hekimi için de 

yapmıştır.  

“Göz hekimiyken kılıç oyuncusu oldun, 

kılıç oyuncusu olarak yapıyorsun 

hekimlikte yaptığını şimdi.”324 

 Martialis’in bazı hekimlere güvenmediği ve onlara başvuranların daha kötü 

hasta olduklarına veya öldüklerine dair olan inancına pek çok satırlarda 

rastlanmaktadır. Ona göre bir hastanın kötüleşmesi veya ölmesi için hekime muayene 

olmasına gerek yoktur. Martialis’e göre kötü bir hekimi rüyada görmek bile ölmek için 

yeterli bir sebeptir. Onun bu sert tutumunu şu satırlarda açıkça görmekteyiz: 

“Bizimle yıkandı, yemek yedi güle oynaya, 

bu sabah ölü bulundu Andragoras, Nasıl 

böyle birden ölmüş diye soruyorsun, Faustinus? 

Hekim Hermocrates’i görmüş olmalı düşünde”325 

 
321 Şair burada tabutu kastetmektedir. 
322 Martialis, a.g.e., I. 30. 
323 Martialis, a.g.e., I. 47. 
324 Martialis, a.g.e., VIII. 74. 
325 Martialis, a.g.e., VI. 53. 



84 

 

Hekimler hakkında oldukça sert yorumlarda bulunan Martialis’in hekimlerin 

uyguladıkları tedavilerin gerektiğini vurguladığı satırlar da mevcuttur. Bu satırlardan 

birinde şair, Raetus Baccara isimli bir Romalı’nın cinsel organıyla ilgili olan bir 

rahatsızlığından kurtulmak için hekime başvurduğunu “Kamışını sağaltmayı rakibi 

hekime bıraktı Raetus Baccara”326 diye yazarak belirtmiştir. Fakat burada Martialis’in 

anlatmak istediği asıl şey Baccara’nın cinsel tercihleridir. Onun bu satırlarda yaptığı 

şey; iyileşmek için hekime başvurulmasından ziyade Romalı Baccara’ya yaptığı bir 

eleştiridir. 

 Antik dönemlerde sonu ölümle sonuçlanan pek çok hastalık vardır. Bunlardan 

biri epilepsidir. Bir diğeri de yüksek ateş sebebiyle oluşan febril konvülsiyonlardır. 

Her ikisinde de kişiler nöbet geçirmektedir. Bu hastalıklar doktor gözetiminde olmalı 

ve sadece doktorlar takip ve müdahale etmelidir. Bu gözetim konusuna Romalılar da 

dikkat etmektedir. Martialis, Carus isimli bir Romalının yüksek ateşten dolayı nöbet 

geçirerek öldüğünü anlattığı satırlarında Carus’un hekimin gözetimini ihmal ettiğine 

vurgu yapmıştır. Bu satırlardan hareketle Martialis’in bütün hekimlere değil sadece 

işini kötü yapan hekimlere düşman olduğu ve onları eleştirdiği anlaşılmaktadır. 

Martialis, Carus’un başına gelenleri şu satırlarda anlatmıştır: 

“Hiç bu denli uygunsuz bir şey yapmadı Carus 

ateşlenip ölmekle, Maximus: Yazıklar olsun, 

ateş. Canına kıydı onun acımasız ateş, 

dört günde bir gelen327 olsaydın hiç olmazsa. 

Hekimin gözetiminde olmalıydı bu iş.”328 

 Martialis kendi sağlığını koruma işini hekimlere bırakmıştır. Şarapveren329 

hekim olarak bilinen Asklepiades’in aksine pek çok hekim hastalarına şarabı 

yasaklamıştır. Martialis de şarap içmesi yasaklanan o hastalardan biridir ve hekimlerin 

bu uyarılarına kulak verdiği şu satırlardan gözükmektedir.  

 
326 Martialis, a.g.e., XI. 74. 
327 Ateş türleri arasında en uzun süren ama en tehlikesiz ateş tipi. Galenos, Tıp Sanatının Anayasası, Tıp 

Sanatı, Glaukon’a Tedavi Yöntemi, çev., Nur Nirven, İstanbul: Pinhan Yayınları, 2018, s. 174. 
328 Martialis, a.g.e., X. 77. 
329 Jackson, a.g.e., s. 25. 



85 

 

“Setia şarabı, sultanımın karları, dolu kupalar, 

ne zaman içeceğim sizi ben, hekim yasaksız?”330 

Martialis, Catullus’tan daha farklı imgelerde bulunmuştur. O, eserinde 

tanrılardan ve büyülerden medet uman kişilerden bahsetmek yerine hekimlere 

başvuran kişilerden bahsetmiştir. Martialis bu hekimlerin bazısına güvenirken bazısını 

sert bir üslupla eleştirmiştir. Ona göre şifacı denilmesi gereken tek kişi hekimlerdir.  

3.5. Galenos’un Eserlerinde Şifacı Algısı 
 

 Antikçağın en ünlü ve başarılı tıp büyüklerinden olan Galenos iyi bir hekimdir. 

Tıpta yaptığı önemli yeniliklerin yanı sıra söylediği ve yaptığı her şey bir kanunmuş 

gibi kabul edilmiştir.  Onun yazdığı eserlerde ideal bir hekimin nasıl olması 

gerektiğine dair önemli hususlar yer almaktadır. Dönemin en iyi okulunda                            

-Ephesos’ta- tıp eğitimini alan Galenos, şifacı olarak sadece kendi meslektaşlarını 

tanımıştır. Galenos’un yazılarında dönemin diğer yazarlarının aksi yönünde bilgiler 

yer almaktadır. O, büyücüleri, astrologları, kahinleri, ebe kadınları şifacı olarak kabul 

etmemiş, sadece meslektaşlarına ve öğrencilerine nasıl bir hekim olunması gerektiğini 

öğretmiştir.  

Yazdıklarından kendisinin bir tıp otoritesi olduğunun farkında olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu sebepledir ki; ideal hekimi açıklarken bir tavsiye verir veya bir 

hipotez ortaya atar gibi değil; ders verir gibi söylemleri mevcuttur. Üstünlük taslama331 

konusunda uzman olan Galenos, felsefe ile ilgilenmeyen meslektaşlarına daima 

tepeden bakmış ve onları baştan savma iş yapan bir inşaat işçisi gibi görmüştür. Ona 

göre gerçek hekim elinde doğru ve başarılı planları bulunan bir mimar gibi olmalıydı.  

 Galenos, yazdığı tıp kitaplarında sohbet eder gibi bir üslup kullanmıştır. Bu 

sebeple kolay okunabilir ve anlaşılabilir eserleri vardır. O, bu eserlerinde ağdalı ve 

detaylı anlatım yerine açık bir anlatımı tercih etmiş ve söylemek istediği şeyi doğrudan 

söylemiştir. Buna eleştirdiği veya fikirlerini desteklediği kişileri açıkça söylemesi de 

dahildir. Onun bu konuda kibrini gösteren bir ifadesi de şudur:  

 
330 Martialis, a.g.e., VI. 86. 
331 Porter, a.g.e., s. 46. 



86 

 

“Trajan’ın (Traianus) yol ve köprü inşa ederek Roma’ya yaptığı katkı kadar ben de 

tıbba hizmet ettim. Tıbbın gerçek yolunu ortaya çıkaran tek başıma benim. Hipokrat’ın 

bu yolun güzergahını belirlediğini itiraf etmek gerekir. Ancak o yolu geçilebilir hale 

ben getirdim.” 332 

Galenos, hastalıkların tedavisinde doğanın da en az hekim kadar önemli 

olduğunu savunmuştur. Bazı şeylere hekimlerin bazı şeylere de doğanın gücünün 

yetmediğini savunmuş ve bu ikisini birlikte hareket etmesi ve birbirini tanıması 

gereken iki unsur olarak görmüştür. Galenos’a göre iyi bir hekim doğanın sağladığı 

imkânlarla hastalarını tedavi edebilmelidir.333 

Galenos, hekimlerin hastalarına hastalıklarını ve uygulayacakları tedavileri 

açıkça söylemeleri gerektiğini düşünmüştür. Açık sözlü, şefkatli ve kararlı bir hekim 

bunları uygulayarak hastaları ve yakınlarını sakinleştirmelidir. Hekim gerekli tüm 

müdahaleleri yapar ama hasta yine de ölürse bundan hasta yakınlarının hekimi 

suçlamaması için bunun gerekli olduğunu düşünmektedir.334 

Tanı koyma ve hastanın iyileşme süresini tayin etme konusunda hekimlerin 

kahinlere benzetilmesine kızan Galenos; hekimlerin yapacakları doğru tedavilerle 

birlikte bir hastanın iyileşme süresini tahmin etmelerinin mümkün olduğunu bunun 

ancak bazen küçük aksamalarla esneyebileceğini düşünürken; kahinlerin hiçbir 

müdahale yapmaksızın hastanın filanca günde iyileşeceğini söylemesi ve bu iki grubun 

birbirine benzetilmesi Galenos’un eleştirdiği olaylardan biridir.335 

Galenos’un bir tıp otoritesi olarak kabul ettiği Yunan tıp büyüğü Hippokrates, 

onun eserlerinde çok önemli bir yerdedir. Hippokrates ile hem aynı hem zıt fikirde 

olduğu konular oldukça fazladır. Farklı şeyler düşünüp, Hippokrates’in tezlerini 

çürütürken dahi saygısını bozmamış ve sert bir üslup kullanmamıştır. 

 Galenos aynı hassasiyeti bir diğer tıp otoritesi olan Asklepiades için 

göstermemiştir. Asklepiades’in teorilerini oldukça sert bir şekilde çürüten Galenos’un 

bu tavrı eserlerinin muhtelif yerlerinde kendisini göstermektedir. Hatta kendi 

 
332 Abdulhalik Bakır, “Geç Orta Çağ Avrupası’nda Tıp ve Tababet”, Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, 

1/1 (2018), s. 103. 
333 Galenos, a.g.e., s. 81. 
334 Galenos, a.g.e., s. 89. 
335 Galenos, a.g.e., s. 94. 



87 

 

söylemiyle “Asklepiades’in görüşlerini tartıştığımız başka bir kitapta uzun uzadıya ele 

aldığımız konuları rüyaları kuşları kehanetleri ve tümüyle astrolojiyi de küçümser” 

diyerek Asklepiades’i kahinlerle ve astrologlarla bir tutmuştur.336 O, eserinin muhtelif 

yerlerinde Asklepiades’e doğrudan kötü bir hekim demese de yaptığı yanlış 

tespitlerden ve tedavilerden bahsederek üstü kapalı bir şekilde bu imada 

bulunmuştur.337 Asklepiades’ten bir otorite olarak bahsettiği satırlarda dahi onun 

fikirlerini destekleyen kişileri eleştirmekten geri durmamıştır.338 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
336 Galenos, a.g.e., s. 66. 
337 Galenos, a.g.e., s. 74. 
338 Galenos, a.g.e., s. 89. 



88 

 

 

 

 

SONUÇ 
 

Dünya tarihinde en çok iz bırakan devletlerden biri olan Roma’da tıp, büyü ve 

inancın arasında kurulan ilişkini incelenmiştir. Bu incelemenin sonucunda birbiri ile 

sıkı etkileşim içinde oldukları tespit edilmiştir. Bu etkileşimin Roma kaynaklarındaki 

yansıması incelenerek yazılan tezde Romalıların şifa ve şifacı algısının nasıl olduğu 

gösterilmeye çalışılmıştır. 

Din ve tıp Romalılar için birbirinden ayrılması zor olan iki unsurdur. Çok 

tanrılı panteon ve buna olan güçlü inançları Romalıların her konuda tanrılardan medet 

ummasına sebep olmuştur. Romalılar her hastalıkta, felakette veya salgında tanrıların 

öfkelendiğine inanmışlardır. Onları sakinleştirmek için çeşitli ritüeller yapmışlardır. 

Eğer duaları kabul olup başlarına gelen o felaketten kurtulmuşlarsa yine tanrılara 

yönelmiş ve bu defa onlara teşekkür etmek için ritüeller yapmışlardır. Bu kısır döngü 

daima devam etmiş ve Pagan Romalılar için din hiçbir zaman geçerliliğini 

kaybetmemiştir. Aynı durum Hristiyanlaşan Roma’da da devam etmiştir. Dinleri 

değişen Romalıların kültürleri de yavaş yavaş değişmiştir. 

Pagan Romalıların, Tanrı Asklepios kültünün Hristiyan Romalılardaki karşılığı 

şifacı Hz. İsa kültüdür. Din değişikliği Romalıların yaşayışlarında ve algılarında büyük 

değişimlere sebep olmuştur. Her iki inançta da hastalıklar tanrıların insanlara verdiği 

bir ceza olarak algılanmıştır. Bu sebeple iki kültürde de ilk önce tanrılara başvurulmuş 

onlardan şifa istenmiştir. Paganlarda tanrı ile insan arasında bir aracı yoktur. Kişiler 

kendi yaptıkları ritüeller sayesinde tanrı ile iletişime geçebildiklerine inanmıştır. Bu 

inanç Hristiyanlarda yoktur. Onlar için hasta, tanrılar ile doğrudan iletişime 

geçemezdi, onun iyileşmesi için rahiplerin aracı olması gerekirdi. Rahiplerin yaptıkları 

tek aracılıkta hastalara dokunmak ve dua etmekti. Din adamlarının yahut kralların 

dokunuşunun şifa verdiğine dair olan inanç ilk Hristiyanlarla başlamış sonrasında 



89 

 

yüzyıllarca da devam etmiştir. Bu bağlamda Pagan Romalılar ile Hristiyan Romalılar 

arasındaki inanç, algı ve yaşayış farklılıkları kolaylıkla tespit edilebilmektedir. 

Bilimin ilerlemesine engel bir politika izleyen Kilise, bilim adamlarını da 

dinsiz ilan etmekten hiç çekinmemiştir. Hekimler, ebeler ve diğer halk şifacıları Kilise 

tarafından dışlanmış, cezalandırılmış ve hor görülmüştür. Bu tutum karşısında Ortaçağ 

Avrupası karanlığa gömülmüş ve hiçbir bilimsel ilerleme kaydedilememiştir. Pagan 

Roma döneminin, Hristiyan Roma dönemine kıyasla daha özgür ve daha gelişime açık 

oldukları çok açık ortadadır. Kilisenin bilimin ilerlemesine karşı yaptığı en büyük M.S. 

391 yılında Mısır’da bulunan, Antikçağın en büyük bilim ve ilim merkezlerinden biri 

olan İskenderiye Kütüphanesi’nin yakılmasına sebep olmasıdır. İskenderiye 

Kütüphanesi’ne bulunan bilim insanları öldürülmüş, oradaki kitaplar yakılmış 

yıkılmıştır. Antik kaynaklara bu denli zarar verilmiş olmasaydı Roma, Mısır, Yunan 

ve Hristiyanlık tarihi hakkında daha çok bilgi sahibi olacağımız muhakkaktır.  

Gerek Paganizm döneminde gerek Hristiyanlık dönemindeki tanrı-şifa inancı 

tıbbın gelişimine ket vurmuştur. Bu cehalet ortamında günümüzde üfürükçüler adı 

verilen büyücü halk şifacıları türemiştir.339 Her derde devanın kendilerinde olduğunu 

söyleyen büyücüler halk için hekimlerden daha kolay ulaşılabilir bir pozisyonda 

olduğu için fakir halkın bir numaralı tercihi haline gelmişlerdir. 

Tanrıdan gelen hastalığın şifasının yine tanrılardan gelen şeylerde olduğunu 

düşünen Antikçağ insanı bu sebeple doğa tarihine ilgi duymuşlardır. Doğada bulunan 

bitki, meyve, sebzelerin ve şifalı suların iyileşmek için kullanılmasında dini bir sakınca 

görülmemiş ve en çok başvurulan yöntemler olmuşlardır.  

Tezde bulunan tüm bilgiler derlendiğinde Romalıların şifa umdukları unsurları 

şu şekilde sıralamak mümkündür: Okült/büyüsel/tanrısal tedaviler; büyü, 

tılsım/muska, kral ya da rahip dokunuşu, kutsal sularda yıkanma veya o sulardan içme, 

baş etrafında ateş çevirme, kurşun dökme, dua, kutsal olduğuna inanılan hayvanlar 

tarafından ısırılma, karaciğer falı. Medikal/tıbbi tedaviler; hacamat, kan akıtma/kan 

alma, kupa çekme, dağlama, bitkiler, meyve/sebzeler, bitki kökleri, istirahat, masaj, 

cerrahi, diyet, hava değişikliği, kokular, şarap, kusturma, ilaçlar, çamur banyosu, 

 
339 Karaimamoğlu, a.g.m., s. 51. 



90 

 

egzersiz, yürüyüş, lavman. Psikiyatrik hastalarda uygulanan tedaviler; gong ile yapılan 

ses terapisi, tiyatro, müzik, psikoterapi, bibliyoterapi. 

Romalılar hastalıklarından kurtulmak için çok çeşitli yollara başvurmuşlardır. 

Bunların ne denli başarılı sonuçlar verdiği tartışılmalıdır. Bu şifa metotlarını hastalara 

uygulayan kişilerin kim oldukları ve mesleklerinin ne olduklarına bakıldığında da yine 

elimize uzunca bir liste çıkmaktadır. Romalıların şifacı olarak algıladığı kişiler; 

büyücüler, falcılar, astrologlar, kahinler, tanrılar, kutsal ruhlar, din adamları, doğa, 

bilge kadınlar, hekimler, ebeler, berberler, masörler ve eczacılardır. Bu kişiler arasında 

özellikle Tanrılar, hekimler, ebeler ve büyücüler en çok başvurulan şifacılardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 

 

 

 

 

KAYNAKÇA 
 

Akarsu, Seda- Akarsu, Babür Mehmet- Tırpan, Ahmet Adil (2011). “Roma 

Döneminden Ortaçağ’a Tıp Aletleri”. Lokman Hekim Dergisi. 1/3, s. 13-17. 

Akın, Haydar (2014). “Antikçağ’dan Yeniçağ’a Delilik, Melankoli ve Cinlenme 

Avrupa’da Aykırı Olma Halleri Üzerine Tarihsel Bir İnceleme”. Doktora Tezi, 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Alkan, Necmettin (2015). “Geçmişten Günümüze Dünyada Tarih Yazıcılığı”. Tarih 

İçin Metodoloji, Ed., Ahmet Şimşek, Ankara: Pegem Akademi. 

Altuner, İlyas (2015). “Hipokrat Yemini”. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 

S. 7, s. 1-7. 

Atmaca, Veli (2010). “Eski Medeniyetlerde Günah-Hastalık İlişkisi veya Tanrının 

Gazabı Meselesi”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 34, s. 99-120. 

Atmaca, Veli (2020). Tarih Boyunca İnanç-Tıp İlişkisi. İnanç, Tıp ve Büyünün Ortak 

Serüveni. İstanbul: Rağbet Yayınları. 

Augustus (2009). Ankara Anıtı. Augustus. Monumentum Ancyranum. Çev., Çiğdem 

Dürüşken. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Aydemir, Leyla (2020). “Eskiçağ Dünyasında Kadın Şifacılar”. Doktora Tezi, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Aydemir, Leyla (2019). “Eski Yunan ve Roma Dünyasında Şifacı Tanrıçalar ve Şifacı 

Kadınlar Arasındaki İlişki”. Anadolu Araştırmaları Dergisi, S. 22, s. 55-74. 

Babaoğlu, Ali (2021). Psikiyatri Tarihi. İstanbul: Okuyan Us Yayınları. 

Bakır, Abdulhalik (2018). “Geç Orta Çağ Avrupası’nda Tıp ve Tababet”. Ortaçağ 

Araştırmaları Dergisi, 1/1, s. 101-115. 

Barrow, Reginald H. (2018). Romalılar. Çev., Ender Gürol. İstanbul: İz Yayıncılık.  

Bayat, Ali Haydar (2010). Tıp Tarihi. İstanbul: Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği 

Yayınları. 

Braund, Susanna Morton. Ed. (2004). Juvenal and Persius. Cambridge: Harvard 

University Press,. 

Breisach, Ernst (2018). Tarihyazımı. Çev., Hülya Kocaoluk. İstanbul:  Yapı Kredi 

Yayınları. 



92 

 

Caesar (2018), Iulius Cladius. Notlar: İç Savaş Üzerine. Caesar. Commentarii De 

Bello Civili. Çev., Samet Özgüler. Ankara: Doğubatı Yayınları. 

Carastro, Marcello (2022). “Roma’da Büyü”. Antik Roma, Ed., Umberto Eco. İstanbul: 

Alfa Kitap. 

Catullus (2020). Bütün Şiirleri. Catullus. Catulli Veronensis Liber. Çev., Çiğdem 

Dürüşken, Erdal Alova. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Cicero (2018). Devlet Üzerine. Cicero. De Re Publica. Çev., C. Cengiz Çevik. 

İstanbul: İthaki Yayınları. 

Cicero (2017). Kral Deiotaros Savunması. Cicero. Pro Rege Deiotaro. Çev., Ebru 

Akdoğu Arca. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Clericuzio, Antonio (2022). “Roma’da Astroloji, Büyü ve Kehanet”. Antik Roma, Ed., 

Umberto Eco. İstanbul: Alfa Kitap. 

Collingwood, R. G. (1966). Tarih Tasarımı. Çev., Kurtuluş Dinçer. Ankara: Gündoğan 

Yayınları. 

Crow, W. B. (2002). Büyünün, Cadılığın ve Okültizmin Tarihi. Çev., Fulya Yavuz. 

İstanbul: Samsara Kitapları. 

Çiçekdağı, Gülden (2013). “Augustus Döneminde Edebiyat ve Tarih”. Tarihin 

Peşinde Dergisi. S. 10, s. 143-154. 

Çoban, Hacı (2016). “Roma Dönemi Hastaneleri, Asklepeionlar ve Sarıkaya Roma 

Hamamı”. Uluslararası Bozok Sempozyumu, s. 98-107. 

Demiriş, Bedia (2006). Roma Yazınında Tarih Yazıcılığı. İstanbul: Ege Yayınları. 

Demiriş, Bedia (2002). Tacitus- Annales’te Beliren Tarihçiliği ve Hümanizmi İle. 

İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları. 

Demiriş, Bedia (1998). Titus Livius- Roma’nın Yurtsever Tarihçisi. İstanbul: Arkeoloji 

ve Sanat Yayınları. 

Diakov, V.- Kovalev, S. (2009), İlk Çağ Tarihi- 2, Çev., Özdemir İnce, İstanbul: 

Yordam Yayınevi. 

Draycott, Jane (2019). Roman Domestic Medical Practice İn Central İtaly-From The 

Middle Republic To The Early Empire. Newyork: Routledge. 

Durmaz, Mustafa (2010). Bergamalı Lokman Hekim Galenosos. İzmir: Bergama 

Kültür ve Sanat Vakfı Yayınları. 

Dündar, Derya (2019). “Orta Çağ ve Erken Modern Avrupa’da İşkence”. Doktora 

Tezi, Gazi Osman Paşa Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tokat. 

Eamon, William (2016). “Büyü ve Okült”. Batı Geleneğinde Bilim ve Din Tarihi, Ed., 

Gary B. Ferngren. Çev., Tuğçe Ayteş, İstanbul: Say Yayınları. 

Ehrenreich, Barbara – English, Deirdre (1992), Cadılar, Büyücüler ve Hemşireler, 

Çev., Ergun Uğur, İstanbul: Kavram Yayınları. 



93 

 

Eralp Güner, Ecem (2019). “Eskiçağ’da Doğu Akdeniz’de Kutsal Alanlarda Arınma”. 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Erten, Rifai (2004). “Hıristiyanlık’ta ve İslamiyet’te Şifa”. Yüksek Lisans Tezi, 

Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Erzurum. 

Friedman, M.-Friedland, Gerald W. (2006). Tıpta En Büyük 10 Keşif. Çev., Yeşim 

Türkmenoğlu- Şükrü Alpagut. İstanbul: CSA Global Publishing. 

Galenos (2022). Doğal Yetiler Üzerine. Çev., Nur Nirven. İstanbul: Albaraka 

Yayınları. 

Galenos (2018). Tıp Sanatının Anayasası, Tıp Sanatı, Glaukon’a Tedavi Yöntemi. 

Çev., Nur Nirven. İstanbul: Pinhan Yayınları. 

Gazzaniga, Valentina (2022). “Aulus Cornelius Celsus”. Antik Roma, Ed., Umberto 

Eco. İstanbul: Alfa Kitap. 

Gazzaniga, Valentina (2022). “Dioskorides ve Antikçağ Farmakopisi”. Antik Roma, 

Ed., Umberto Eco. İstanbul: Alfa Kitap. 

Gazzaniga, Valentina (2022). “Ephesoslu Rouphos ve Ephesoslu Soranos”. Antik 

Roma, Ed., Umberto Eco. İstanbul: Alfa Kitap. 

Gazzaniga, Valentina (2022). “Galenos”. Antik Roma, Ed., Umberto Eco. İstanbul: 

Alfa Kitap. 

Gazzaniga, Valentina (2022). “Roma’da Yunan Tıbbı”. Antik Roma, Ed., Umberto 

Eco. İstanbul: Alfa Kitap. 

Gerçeksever, Selman (2009). Dünden Bugüne Şifacılık ve Ruhsal Şifa. İstanbul: Onbir 

Yayınları. 

Gökçe, Ayşe Nur- Üvey, Doğan (1998). “Eski Roma Tıbbında Hekimlik Sanatı”. 

İstanbul Tıp Fakültesi Mecmuası. 61/4, s. 517- 520. 

Gün, Mukadder – Şahinoğlu, Serap (2015). “Büyücülükten Şifacılığa Kadın 

Sağaltıcıların Öyküsü”. Lokman Hekim Dergisi, 5/1, s. 27-32. 

Herodotos (2021). Tarih. Herodotos. Historae. Çev., Burcu Uzunoğlu. Ankara: 

Panama Yayınları. 

Iuvenalis (2020). Yergiler. Iuvenalis. Saturae. Çev., Çiğdem Dürüşken, Erdal Alova. 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

İsraelowich, Ido (2015). Patient And Healers in the High Roman Empire. Baltimore: 

John Hopkins University Press. 

Jackson, Ralph (1999). Roma İmparatorluğunda Doktorlar ve Hastalıklar. Çev., Şenol 

Mumcu. İstanbul: Homer Yayınları. 

Jones, Peter (2016). Geldim, Gördüm, Yendim. Romalılar Hakkında Bilmek 

İsteyeceğiniz Her Şey. Çev., Funda Sezer. İstanbul: Say Yayınları. 

Kafesoğlu, İbrahim (1963). “Tarih İlmi ve Bizde Tarihçilik”. Tarih Dergisi. 13/17-18, 

s. 1-16. 



94 

 

Kaplan, Melike (2011). “Halk Tıbbının Kökenleri: Teşhisten Tedaviye Din ve Büyü 

İlişkisi”. Millî Folklor Dergisi, 23/91, s. 150-156. 

Karabağ, Gülin (2021). “Disiplinlerarası Tarih Çalışması”. Tarih Nasıl Yazılır-Tarih 

Yazımı İçin Çağdaş Bir Metodoloji. Ed., Ahmet Şimşek. Ankara: TTK Yayınları.  

Karaimamoğlu, Tolgahan (2017). “Ortaçağ Avrupası’nda Tıp Kültürü Ve 

Gelişmeleri”. Tarih ve Gelecek Dergisi, 3/2, s. 44-60. 

Karaimamoğlu, Tolgahan (2021). Ortaçağ Avrupası’nda Salgın Hastalıklar. İstanbul: 

Selenge Yayınları. 

Karıştıranlı, Emine Gökçen (2021). “İlkçağ’da Rüya ile Tedavi ve Asklepeion Kültü”. 

Yüksek Lisans Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Konya. 

Koç, Yunus (2015). “Tarih Niçin Yazılır?”. Tarih İçin Metodoloji, Ed., Ahmet Şimşek. 

Ankara: Pegem Akademi. 

Koenıg, Harold (2019), “Din ve Tıp 1: Tarihsel Arka Plan ve Ayrışma Nedenleri”, 

Çev., Talip Demir, Antakiyat Dergisi, 2/2, s. 281-296. 

Lentano, Mario (2022). “Siyasetçi, Bilim Adamı ve Oyun Yazarı Seneca”. Antik 

Roma, Ed., Umberto Eco. İstanbul: Alfa Kitap. 

Lewis, Paul. Ed. (1998). Tıp Tarihi. Çev., Nilgün Güdücü. İstanbul: Kalkedon 

Yayınevi. 

Martialis (2022). Epigramlar. Martialis. Epigrammata. Çev., Güngör Varınlıoğlu. 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Matyszak, Philip (2020). Antik Roma’da 24 Saat. Çev., Nesligül Alptekin. İstanbul: 

Kanes Yayınları. 

Mercan, Tuğba (2019). “Antik Kaynaklar ve Arkeolojik Kanıtlar Işığında Antik 

Yunan ve Roma’da Ruh Hastalıkları”. Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Bursa. 

Momigliano, Arnaldo (2011). Modern Tarihçiliğin Klasik Temelleri. Çev., Güneş 

Avas. İstanbul: İthaki Yayınları. 

Mutlu, Gülseren (2020). “Antikçağ’da Üzüm ve Şarabın Halk Tıbbında Kullanımı”. 

Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Araştırma Dergisi. 7/61, s. 3266-3276. 

Nepos, Cornelius (2011). Ünlü Komutanların Yaşamları. Nepos, De Viris İllustribus. 

Çev., Furkan Akderin. İzmir: Yakın Kitabevi. 

Nikiforuk, Andrew (2022). Mahşerin Dördüncü Atlısı: Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar 

Tarihi. Çev., Selahattin Erkanlı. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Orhun, Murat (2009). “Hititlerde Karaciğer Falı, Kuş Uçuşu Falı ve Bunların 

Etrüskler’deki Uzantısı”. Akademik Bakış Dergisi. 3/5, s. 231-250. 

Ortaylı, İlber (2011). Tarih Yazıcılık Üzerine. Ankara: Cedit Yayınları. 



95 

 

Ögenler, Oya- Kadıoğlu, Selim- Uzel, İlter (2009). “Klasik Tıp Döneminde Ebeler, 

Kadın Hekimleri ve Kadın Hekimler”. Mersin Üniversitesi Sağlık Bilimleri Dergisi. 

2/2, s. 10-13. 

Ökse, Ayşe Tuba (2019). “Eski Önasya’da Ritüellerin Arkeolojik ve Filolojik İzleri”. 

Arkeolojide Ritüel ve Toplum. Haz., Çiğdem Atakuman. İstanbul: Ege Yayınları. 

Özbaran, Salih (2015). Tarih, Tarihçi ve Toplum-Tarihin Çağrışımı, Doğası, 

Tarihçilik ve Tarih Öğretimi Üstüne Düşünceler. İzmir: Yakın Kitabevi. 

Öztürk Türkmen, Hafize (2011). “Tarihsel Olarak Kadın Şifacılık ve Tıbbın 

Değerleri”. Lokman Hekim Dergisi. 1/2, s. 21-27. 

Piatesi, Andrea (2022). “Seneca ve Latin Stoacılığı”. Antik Roma, Ed., Umberto Eco. 

İstanbul: Alfa Kitap. 

Polat, İrfan (2020). “Kurşun Dökme Geleneği ve Ateş Kültü ile İlişkisi”. Akademik 

Matbuat Dergisi. 4/1, s. 11-26. 

Ponting, Clive (2017). Yeni Bir Bakış Açısıyla Dünya Tarihi. Çev., Eşref Bengi 

Özbilen. İstanbul: Alfa Kitap. 

Porter, Roy (2021). Kan Revan İçinde- Tıbbın Kısa Tarihi. çev., Gürol Koca. İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Renatus, Flavius Vegetinus (2019). Roma Savaş Sanatı. Renatus. De Re Militarii. 

Çev., Samet Özgüler, Kutsi Aybars Çetinalp. İstanbul: Kronik Yayınları. 

Scull, Andrew (2022). Uygarlık ve Delilik. Çev., Nurettin Elhüseyni. İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Secundus, Gaius Plinius (2017). Doğa Tarihi (1. ve 2. Kitap). Plinius. Naturalis 

Historae. Çev., İnanç Pastırmacı. İstanbul: Say Yayınları. 

Seneca (2018). Doğa Araştırmaları. Seneca. Naturales Quaestiones. Çev., C. Cengiz 

Çevik. İstanbul: Jaguar Kitap. 

Seneca (2018). Troialı Kadınlar. Seneca. Troades. Çev., Çiğdem Dürüşken. İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Seneca (2022). Yaşamın Kısalığı Üzerine&Mutlu Yaşam Üzerine. Çev., Ayşe Özçiçek, 

Mustafa Ateş, Furkan Ertaş. İstanbul: Kapra Yayınları. 

Serdar, Murat (2015). “Geç Ortaçağlarda Batı Avrupa’da Hastaneler ve Tıp Eğitimi”. 

Doktora Tezi, Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tokat. 

Serdar, Murat (2020). “Orta Çağ Avrupası’nda Bir Tıp Okulu: Montpellier”. Ortaçağ 

Araştırmaları Dergisi, 3/1, s. 90-103. 

Szerb, Antal (2008). Dünya Yazın Tarihi. Çev., Vural Yıldırım. Ankara: Dost 

Yayınevi. 

Şahin, Hamdi (2016). Latin Epigrafisine Giriş. İstanbul: Homer Kitabevi. 

Şahin, Zeynep (2021). “Asklepeios Kültü ve Anadolu’daki Asklepeionlar”. Yüksek 

Lisans Tezi, Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Gaziantep. 



96 

 

Tekeli, Sevim ve Diğer (2021). Bilim Tarihine Giriş. Ankara: Nobel Akademik 

Yayıncılık. 

Tekin, Oğuz (2018). Eski Yunan ve Roma Tarihine Giriş. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Tez, Zeki (2010). Tıbbın Gizemli Tarihi-Semboller, Büyüler ve Ritüeller Eşliğinde 

‘Şifa’. İstanbul: Hayy Kitap Yayınları. 

Torun, Esra (2018). “Bizans Sanatında Doktor Azizler ve Şifa”. Yüksek Lisans Tezi, 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi. 

Uhlig, Helmut (2018). Sümerler: Mezopotamya’nın Sıradışı Topluluğu. Çev., Nilgün 

Ersoy. İstanbul: Totem Yayınları. 

Uygun Yazıcı, Selda (2018). “Geç Antik Çağ ve Erken Hristiyanlık Dünyasında Dinsel 

Su İnanışları”. Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi. 8/16: s. 21-31. 

Ünser, Şükran (2022). “Ortaçağ Duvar Resimlerinde Aziz İoulitta ve Kerykos 

Örneklemi Eşliğinde Şifa Teması”. Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Yılmaz Kolancı, Bilge (2020). “Roma İmparatorluk Dönemi’nde Göz Hastalıklarının 

Tedavisinde Kullanılan Bazı Tıbbi Bitkiler”. Gaziantep Unıversıty Journal Of Socıal 

Scıences, 19/3, s. 629-646. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 

 

 

 


