
NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI

NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI

MİDYAT’

YÜKSEK LİSANS TEZİ

T.C.

NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI

MİDYAT’ TA HALK HEKİMLİĞİ

YÜKSEK LİSANS TEZİ

Hazırlayan

Fatih AL

Niğde

Ağustos

T.C.

NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI

HALK HEKİMLİĞİ

YÜKSEK LİSANS TEZİ

ayan

ALGAN

Niğde

Ağustos, 2023

NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI

HALK HEKİMLİĞİ

YÜKSEK LİSANS TEZİ

NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   T.C.

                               NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ

     SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

                               TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI

         MİDYAT’TA HALK HEKİMLİĞİ

    YÜKSEK LİSANS TEZİ

              Hazırlayan

           Fatih ALGAN

    Danışman : Prof. Dr. Faruk ÇOLAK

    Üye           : Doç. Dr. Mehmet ALPTEKİN

    Üye           : Dr. Öğr. Üyesi Perızat YERTAYEVA

                    Niğde

             Ağustos, 2023



 
 

YEMİN METNİ  

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “MİDYAT’TA HALK HEKİMLİĞİ” başlıklı 

bu çalışmanın, bilimsel ve akademik kurallar çerçevesinde tez yazım kılavuzuna uygun 

olarak tarafımdan yazıldığını, yararlandığım eserlerin tamamının kaynaklarda 

gösterildiğini ve çalışmamın içinde kullanıldıkları her yerde bunlara atıf yapıldığını 

belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 16/08/2023 

 

Fatih ALGAN 

 

 

                   



ii 
 

ÖN SÖZ 

Tarihî süreç içerisinde çeşitli medeniyetleri konuk eden Mardin ili ile bu köklü 

mazinin uzantısı durumundaki Midyat ilçesi son zamanlarda artan nüfusu, kültürel 

farklılığı ve zenginliği, turistik yapısı ile dikkatleri üzerine çekmiştir. Popüler kültür, 

iletişim araçları, göç, globalleşme gibi sebeplerden dolayı tüm dünya ve Türkiye’de 

meydana gelen değişim, dönüşümlerin belirtileri Midyat'ta da müşahede edilmiştir. 

Çalışmamızın konusunu oluşturan halk tababeti uygulamalarından bazıları bu değişim 

sürecinde giderek unutulmaya ve kaybolmaya başlamıştır. Her ne kadar bilim ve 

teknolojik gelişmeler hızla insan yaşamına etki etmeye devam etse de yine de 

insanoğlunun birtakım ihtiyaçlarını karşılamakta yetersiz kalmaktadır. Günümüzde 

sağlık bilimleri bir hayli ilerlemiş, geçmişte tedavisi mümkün olmayan birçok 

hastalığın tedavisi mümkün kılınmıştır. Fakat halk, günümüz tıbbının da insanoğlunun 

hastalıklarına tamamıyla çare olamadığı fikrine inanmaktadır. Söz konusu 

değerlendirmeler ışığında bakıldığında halk tababeti bu bağlamda varlığını 

korumuştur. Bunun yanı sıra halk hekimliği yalnızca tıbbî olanakların yoksunluğundan 

değil aynı zamanda bazı sosyo-kültürel nedenlerden ötürü de varlığını devam 

ettirmektedir. Eğitimsizlik, dinsel ve geleneksel inançlar, ekonomik yetersizlikler vb. 

durumlar bu sebepler arasında gösterilebilir. 

Türk halk biliminde, çok uzak geçmişten günümüze gelerek yaşayan halk 

hekimliği önemli bir unsur olarak yer almıştır. Halk hekimliği modern tıbbın alternatifi 

olarak kullanılmış ve kullanılmaya devam edecektir. Halkın kendine göre yüzyıllardır 

uyguladığı bu tıbbî yöntemlerde hastalıkları sağaltma amacı en temel unsur olarak yer 

alırken aynı zamanda onların geçmişten süregelen gelenek, görenek, inanç ve yaşam 

tarzları hakkında da genel bilgiler bulunmaktadır. Halkın bu zengin birikimlerinden 

herkesin haberdar olmasını sağlamak, bunların unutulmasının önüne geçmek ve 

gelecek nesillere aktarmak amacıyla Mardin’in Midyat ilçesindeki halk hekimliği 

uygulamaları kayıt altına alınmıştır. 

Çalışmamızda saha araştırması kapsamında yapılan derlemeler sözlü kaynak 

kişiler ve yazılı kaynaklar temelinde oluşturulmuştur. Saha çalışması sırasında 

görüşme, gözlem ve mülakat tekniği kullanılmıştır. Gözlem tekniğinin bir çeşidi olan 

katılımlı gözlem yöntemiyle saha çalışması yapılan insanların arasında kısa da olsa bir 

vakit geçirerek kişilerden doğal ortamlarında doğrudan, sağlıklı, detaylı ve özgün 

bilgiler edinmeye çalıştık. Görüşme öncesinde kaynak kişilere sorulacak sorular ve 

bilgi alınmak istenen konu başlıkları önceden belirlenmiştir. Kaynak kişileri görüşme 



iii 
 

sırasında sıkmama, görüşmeyi sohbet havasında gerçekleştirmeye dikkat edilmiştir. 

Toplanacak verilerin sağlıklı bir şekilde temini için görüşme esnasında kaynak kişilerin 

de rızası alınmak suretiyle cep telefonu vasıtasıyla ses kaydı ve deftere kaydetme 

yöntemleri uygulanmıştır. Görüşmeler sırasında elde edilen verilerin bir kısmı yöre 

halkının konuştuğu Arapça ve Kürtçeyle yapıldığı için bu dilleri iyi bilen ve bunları 

Türkçeye çevirecek kişilerin yanımızda bulundurulmasına özen gösterilmiştir. 

Toplanan hastalık tedavi pratikleri bilgisayar ortamına aktarılıp, sınıflandırmaya tabi 

tutularak bunların düzenli bir şekilde çalışmadaki yerini alması sağlanmıştır. Sözlü 

kaynakların dışında halk hekimliğiyle ilgili basılı kaynak taramasında ilgili kitap, tez, 

makale, süreli ve süresiz yayınlar ile internet ortamında YÖK Dokümantasyon 

Merkezinden, üniversite kütüphanelerinden yararlanılmıştır. 

Çalışmanın Giriş bölümünde problem durumu, araştırmanın amacı, 

araştırmanın önemi, araştırmanın sınırlılıklarının yanı sıra Midyat’ın tarih, coğrafya, 

ekonomi, sosyal ve kültürel yaşam, nüfus gibi tanıtıcı bilgileri yer almaktadır. 

Birinci bölümde hastalık kavramı, sağlık-sosyoloji ilişkisi, sağlık psikoloji 

ilişkisi, sağlık-kültür ilişkisi; halk hekimliğinin ne olduğu, neleri ihtiva ettiği, nasıl 

ortaya çıktığı, toplumlar tarafından ne şekilde algılandığı ve nasıl uygulandığı, modern 

tıpla ne gibi farklılıklarının olduğu, Anadolu ile dünyadaki tarihçesi ve halk 

hekimliğiyle ilgili yapılmış çalışmalar hakkında bilgiler yer almaktadır. 

İkinci bölümde araştırmamızın temelini oluşturan hastalıklara, bu hastalıkların 

araştırma alanında hangi uygulamalarla tedavi yollarına gidildikleri hakkındaki bilgi ve 

şerhli değerlendirmelere yer verilmiştir. 

Üçüncü bölümde yöredeki hayvan ve bitki hastalıklarına karşı uygulanan tedavi 

yöntemleri aktarılmıştır. 

Bu çalışma konusunun belirlenmesinde ve çalışma süresince ilgi ve desteğini 

esirgemeyen, engin bilgi ve tecrübelerinden yararlandığım, yönlendirme ve 

bilgilendirmeleriyle çalışmamı bilimsel temeller ışığında şekillendiren değerli hocam 

ve danışmanım Prof. Dr. Faruk ÇOLAK’a teşekkürü bir borç bilirim.                                                  

          

Fatih ALGAN 

  Niğde, 2023 

 

 

 



iv

ÖZET

YÜKSEK LİSANS TEZİ

MİDYAT’TA HALK HEKİMLİĞİ

ALGAN, Fatih

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı
Tez Danışmanı: Prof. Dr. Faruk ÇOLAK

Ağustos 2023, XV + 311 sayfa

Türk folklorunun önde gelen alanlarından olmasına karşın günümüz

şartlarında modern tıptaki imkân ve ilerlemelerin artması sonucu halk hekimliğinin

uygulama sahası bir hayli daralmıştır. Kültürel değerlerin birçoğunda olduğu gibi halk

hekimliği uygulamaları da unutulma tehlikesi ile karşı karşıya kalmıştır. Yüzyıllardan

süzülerek gelen ve halkın sosyal, dinî ve kültürel yapısına ışık tutabilecek olan halk

hekimliği uygulamalarını gün yüzüne çıkarmak, koruma altına almak ve varlığını

sürdürmek son derece önemlidir. Zengin bir kültüre sahip olan Mardin’in Midyat

ilçesinde bu zenginliğin gerektiği kadar değerlendirilmediği hakikatinden hareketle

çalışmamızda Midyat mahalli halk tababeti ögelerine ulaşılmış, toplanan ürünler

derlenip yazıya geçirilmiştir. Bu suretle Midyat’ın öncelikle Güneydoğu Anadolu

ardından Anadolu kültüründeki durumunun tayin edilmesine fayda sağlayacak bu

zengin mirasın; sonraki nesillere ulaştırılması, unutulmaması ve daha sonra bu

konuyla alakalı yapılacak çalışmalara ışık tutması amaçlanmıştır. Geçmişten

günümüze kadar gelen köklü bir kültürel zenginliğe sahip olan Midyat’ta gelişen

teknolojiye rağmen kültürel unsurların korunduğu bir yaşam tarzının sürdürüldüğü

görülmektedir. Bölge halkının hastalıklar karşısında, modern tıp teknikleri yanında

kültürel deneyim sonucu ortaya çıkan halk hekimliğinin pratik tedavi yöntemlerine de

başvurduğu görülmektedir. Bu çalışmada saha araştırması sonucu ve konuyla ilgili

kitap, dergi ve akademik çalışmaların gözden geçirilmesiyle tespit edilen ürünler,

sınıflandırma ile çözümleme yoluna gidilerek Midyat halk tababetinin Türk

dünyasındaki konumu ve ehemmiyeti saptanmaya çalışılmıştır. Çalışmada genel

itibariyle halk hekimlerinin tedavi pratik ve metotları ortaya çıkarılmış ayrıca aynı

hastalıklara karşı uyguladıkları yöntem farklılıkları gösterilmiştir. Araştırma

alanındaki halk tababeti pratik ve sağaltım metotlarının elde edilmesiyle bu

pratiklerdeki eski Türk inanışlarına, Türk halk anlatılarına, mitolojiye bununla birlikte

Eski Mezopotamya, Hitit, Mısır uygarlıklarına ait izler sürülerek bunların halk



v

hekimliğindeki yansımaları ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. Böylelikle bu kültürel

zenginliklerden gelecek nesillerin istifade etmesi hedeflenmiştir.

Anahtar Kelimeler: Halk hekimliği, Midyat, Türk folkloru, hastalık, tedavi.



vi

ABSTRACT

MASTER THESIS

FOLK MEDİCİNE İN MİDYAT

ALGAN, Fatih

Department of Turkish Language and Literature

Supervisor: Prof. Dr. Faruk ÇOLAK

August 2023, XV + 311 pages

Although it is one of the leading fields of Turkish folklore, the field of

application of folk medicine has narrowed considerably as a result of the increase in

opportunities and advances in modern medicine in today's conditions. As with many

of the cultural values, folk medicine practices have also faced the danger of being

forgotten. It is extremely important to unearth, protect and maintain the practices of

folk medicine that filtered through the centuries and can shed light on the social,

religious and cultural structure of the people. Based on the fact that this richness is not

sufficiently evaluated in the Midyat district of Mardin, which has a rich culture, in this

study, the elements of folk medicine in the region were reached, the products obtained

were compiled and written down. In this way, this rich heritage, which will contribute

to the determination of Midyat's place first in the Southeastern Anatolian culture and

then in the Anatolian culture; It is aimed to transfer to future generations, not to be

forgotten, and then to be useful for researches on this field. In Midyat, which has a

deep-rooted cultural richness from the past to the present, it is seen that a lifestyle in

which cultural elements are preserved despite the developing technology. It is seen

that the people of the region resort to the practical treatment methods of folk

medicine, which first emerged as a result of an appropriate cultural experience,

despite modern medical techniques. In the study, the place and importance of Midyat

folk medicine in the Turkish world has been tried to be determined by the field

research, the material, classification and analysis obtained by scanning the periodicals

published in the region or which are still being published. In the research, the

technique, method and application style of folk medicine performers were revealed

and the differences between the performers were also shown. By determining the folk

medicine practices and treatment methods in the research area, traces of ancient

Turkish beliefs, Turkish folk narratives, mythology, as well as Ancient

Mesopotamian, Hittite and Egyptian civilizations in these practices were tried to be



vii

revealed, and their reflections in folk medicine were tried to be revealed. Thus, it is

aimed that future generations will benefit from these cultural riches.

Key words: Folk medicine, Midyat, Turkish folklore, disease, treatment.



viii 
 

KISALTMALAR 

 

Akt. : Aktaran 

C. : Cilt 

cm : santimetre 

Çev : Çeviren 

dk : dakika 

gr : gram  

K : Kaynak Kişi 

km : kilometre  

km² : kilometrekare 

lt : litre 

m : metre 

MÖ : Milattan Önce 

MS : Milattan Sonra 

S : Sayı 

s : Sayfa 

TDK : Türk Dil Kurumu 

TTK : Türk Tarih Kurumu 

vb. : ve benzeri 

vd. : ve diğerleri 

vs. : ve saire 

Yay. : Yayın 

yy. : yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖN SÖZ......................................................................................................................... ii 

ÖZET ........................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................. vi 

KISALTMALAR ..................................................................................................... viii 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... ix 

0. GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

0.1. Problem Durumu ................................................................................................. 1 

0.2. Araştırmanın Amacı ............................................................................................ 1 

0.3. Araştırmanın Önemi ............................................................................................ 2 

0.4. Araştırmanın Sınırlılıkları ................................................................................... 2 

0.5. Midyat’ın Tarihi, Coğrafi, Ekonomik ve Sosyal Durumu .................................. 3 

0.5.1. Midyat Tarihi ................................................................................................ 3 

0.5.2. Midyat’ın Coğrafi Yapısı .............................................................................. 4 

0.5.3. Midyat’ın Sosyo-Kültürel Yapısı ................................................................. 5 

0.5.4. Midyat’ta Ekonomik Yapı ............................................................................ 6 

0.5.5. Midyat’ta Tarım ve Hayvancılık .................................................................. 6 

0.5.6. Midyat’ın Nüfusu ......................................................................................... 8 

BİRİNCİ BÖLÜM ....................................................................................................... 9 

1. HALK HEKİMLİĞİ ÜZERİNE ............................................................................ 9 

1.1. Hastalık................................................................................................................ 9 

1.2. Sağlık-Sosyoloji İlişkisi .................................................................................... 10 

1.3. Sağlık-Psikoloji İlişkisi ..................................................................................... 11 

1.4. Sağlık-Kültür İlişkisi ......................................................................................... 13 

1.5. Halk Hekimliği .................................................................................................. 16 

1.6. Halk Hekimliğiyle İlgili Yapılmış Çalışmalar .................................................. 31 

1.6.1. Kitaplar ....................................................................................................... 31 

1.6.2. Makaleler .................................................................................................... 34 

1.6.3. Tezler .......................................................................................................... 40 

1.6.3.1. Doktora Tezleri .................................................................................... 40 



x 
 

1.6.3.2. Yüksek Lisans Tezleri.......................................................................... 42 

İKİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................ 48 

2. MİDYAT’TA HALK HEKİMLİĞİ UYGULAMALARI .................................. 48 

2.1. AĞRILAR ......................................................................................................... 48 

2.1.1. Adale (Kas) Ağrısı ...................................................................................... 48 

2.1.2. Ayak Ağrısı................................................................................................. 49 

2.1.3. Bacak/Diz Ağrıları ...................................................................................... 54 

2.1.4. Baş Ağrısı ................................................................................................... 56 

2.1.5. Baş Dönmesi ............................................................................................... 57 

2.1.6. Diş Ağrısı .................................................................................................... 59 

2.1.7. Karın Ağrısı ................................................................................................ 63 

2.1.8. Karın Şişliği ................................................................................................ 64 

2.1.9. Kulak Ağrısı ............................................................................................... 65 

2.1.10. Kuyruk Sokumu Batması (Ağrısı) ............................................................ 67 

2.2. BAĞIRSAK HASTALIKLARI ........................................................................ 68 

2.2.1. Basur ........................................................................................................... 68 

2.2.2. Gaz Sancısı ................................................................................................. 70 

2.2.3. İshal ............................................................................................................ 72 

2.2.4. Kabızlık ...................................................................................................... 73 

2.2.5. Kurt Düşürme ............................................................................................. 74 

2.3. ÇOCUK HASTALIKLARI .............................................................................. 75 

2.3.1. Anlaşamayan Çocuklar ............................................................................... 75 

2.3.2. Aydaş .......................................................................................................... 76 

2.3.3. Bebek Gazı ................................................................................................. 81 

2.3.4. Konuşamayan Çocuklar .............................................................................. 83 

2.3.5. Kurbağacık.................................................................................................. 89 

2.3.6. Pamukçuk ................................................................................................... 90 

2.3.7. Sağımsızlık ................................................................................................. 91 

2.3.8. Suçiçeği ...................................................................................................... 92 

2.3.9. Susalık ........................................................................................................ 93 

2.3.10. Yürüyemeyen Çocuklar ............................................................................ 93 

2.4. DERİ (CİLT) HASTALIKLARI ....................................................................... 95 

2.4.1. Alerji ........................................................................................................... 95 



xi 
 

2.4.2. Çıban ........................................................................................................... 95 

2.4.3. Çil/Yüzdeki Lekeler ................................................................................... 97 

2.4.4. Deri Çatlaması ............................................................................................ 97 

2.4.5. Egzama ....................................................................................................... 99 

2.4.6. Kaşıntı ....................................................................................................... 101 

2.4.7. Kızarıklık .................................................................................................. 102 

2.4.8. Mantar ....................................................................................................... 104 

2.4.9. Nasır (Deri Kalınlaşması) ......................................................................... 105 

2.4.10. Pişik ........................................................................................................ 107 

2.4.11. Saç Dökülmesi/Saç Kıran ....................................................................... 108 

2.4.12. Sedef Hastalığı ........................................................................................ 110 

2.4.13. Siğil ......................................................................................................... 110 

2.4.14. Sivilce (Akne) ......................................................................................... 112 

2.4.15. Uçuk........................................................................................................ 113 

2.4.16. Yanık ...................................................................................................... 115 

2.4.17. Yılancık .................................................................................................. 116 

2.5. GÖZ HASTALIKLARI .................................................................................. 117 

2.5.1. Arpacık (İt Dirseği) .................................................................................. 117 

2.5.2. Göz Ağrısı................................................................................................. 119 

2.5.3. Göz Kanlanması ....................................................................................... 121 

2.5.4. Göz Perdesi/Katarakt ................................................................................ 122 

2.6. HAREKET SİSTEMİ (ORTOPEDİ) HASTALIKLARI ................................ 124 

2.6.1. Bel Ağrısı .................................................................................................. 124 

2.6.2. Bel Fıtığı ................................................................................................... 127 

2.6.3. Burkulma (İncinme) ................................................................................. 127 

2.6.4. Felç ........................................................................................................... 128 

2.6.5. Fıtık (Bel/Boyun) ...................................................................................... 129 

2.6.6. Kırık-Çıkık................................................................................................ 130 

2.6.7. Kireçlenme ................................................................................................ 131 

2.6.8. Morarma ................................................................................................... 132 

2.6.9. Romatizma ................................................................................................ 133 

2.7. KALP DOLAŞIM SİSTEMİ HASTALIKLARI ............................................ 135 

2.7.1. Damar Dönmesi ........................................................................................ 135 

2.7.2. Damar ve Kalp Hastalıkları ...................................................................... 136 



xii 
 

2.7.3. Kolesterol.................................................................................................. 137 

2.7.4. Tansiyon Düşmesi (Hipotansiyon) ........................................................... 139 

2.7.5. Tansiyon Yükselmesi (Hipertansiyon) ..................................................... 140 

2.7.6. Varis.......................................................................................................... 141 

2.8. MİDE HASTALIKLARI ................................................................................ 142 

2.8.1. Mide Ağrısı ............................................................................................... 142 

2.8.2. Mide Bulantısı .......................................................................................... 144 

2.8.3. Mide Ekşimesi .......................................................................................... 145 

2.8.4. Mide Suyu (Reflü) .................................................................................... 146 

2.8.5. Mide Ülseri ............................................................................................... 147 

2.8.6. Hazımsızlık ............................................................................................... 148 

2.9. SOLUNUM SİSTEMİ HASTALIKLARI ...................................................... 149 

2.9.1 Astım (Nefes Darlığı) ................................................................................ 149 

2.9.2. Bademcik Şişmesi..................................................................................... 151 

2.9.3. Boğaz Ağrısı ............................................................................................. 153 

2.9.4. Bronşit ...................................................................................................... 154 

2.9.5. Grip/ Soğuk Algınlığı ............................................................................... 155 

2.9.6. Guatr ......................................................................................................... 156 

2.9.7. Kabakulak ................................................................................................. 157 

2.9.8. Nezle ......................................................................................................... 159 

2.9.9. Öksürük .................................................................................................... 162 

2.9.10. Sinüzit ..................................................................................................... 164 

2.9.11. Verem (Tüberküloz) ............................................................................... 164 

2.9.12. Zatürre .................................................................................................... 165 

2.10. ÜRİNER SİSTEMİ HASTALIKLARI ......................................................... 166 

2.10.1 Altını Islatma ........................................................................................... 166 

2.10.2. Böbrek Hastalıkları ................................................................................. 167 

2.10.3. Böbrek Taşı............................................................................................. 168 

2.10.4. İdrar Yolu İltihabı ................................................................................... 169 

2.10.5. Prostat ..................................................................................................... 171 

2.10.6. Taş Düşürme/Kum Dökme ..................................................................... 172 

2.11. YARALAR.................................................................................................... 173 

2.11.1. Ağız Yarası ............................................................................................. 175 

2.11.2. Meme Yarası........................................................................................... 176 



xiii 
 

2.12. ZEHİRLENMELER ...................................................................................... 177 

2.12.1. Akrep Sokması ....................................................................................... 177 

2.12.2. Arı Sokması ............................................................................................ 178 

2.12.3. Böcek Sokması ....................................................................................... 180 

2.12.4. Yılan Sokması......................................................................................... 181 

2.12.5. Gıda Zehirlenmesi .................................................................................. 183 

2.13. DİĞERLERİ .................................................................................................. 184 

2.13.1. Albasması (Lohusa Humması) ............................................................... 184 

2.13.2. Anne Sütü Arttırma ................................................................................ 190 

2.13.3. Ateş ......................................................................................................... 191 

2.13.4. Balgam .................................................................................................... 192 

2.13.5. Bayılma ................................................................................................... 193 

2.13.6. Bit Tedavisi............................................................................................. 194 

2.13.7. Burun Kanaması/Burun Tıkanıklığı ....................................................... 195 

2.13.8. Cin Çarpması .......................................................................................... 196 

2.13.9. Dalak Kesme (Dalak Şişliği) .................................................................. 197 

2.13.10. Deri Kesilmesi ...................................................................................... 198 

2.13.11. Diken Batması ...................................................................................... 200 

2.13.12. Doğumu Kolaylaştırma ......................................................................... 201 

2.13.13. Dolama.................................................................................................. 202 

2.13.14. Et Ezilmesi ............................................................................................ 204 

2.13.15. Eye Batması (Kaburga Ağrısı) ............................................................. 206 

2.13.16. Gelincik Hastalığı ................................................................................. 206 

2.13.17. Göbek Kaçması (Düşmesi) ................................................................... 207 

2.13.18. Göğüs Hastalıkları ................................................................................ 208 

2.13.19. Hacamat ................................................................................................ 209 

2.13.20. Hamile Kalamamak (Kısırlık) .............................................................. 210 

2.13.21. Hıyarcık ................................................................................................ 216 

2.13.22. İç Hastalıkları ....................................................................................... 217 

2.13.23. İltihap .................................................................................................... 217 

2.13.24. İştahsızlık .............................................................................................. 218 

2.13.25. Kadın Hastalıkları ................................................................................. 219 

2.13.26. Kanser ................................................................................................... 221 

2.13.27. Kansızlık (Anemi) ................................................................................ 224 



xiv 
 

2.13.28. Karaciğer Yağlanması .......................................................................... 225 

2.13.29. Kara Kabarcık (Şarbon) ........................................................................ 226 

2.13.30. Kırk Basması ........................................................................................ 227 

2.13.31. Kızamık ................................................................................................ 234 

2.13.32. Kilo Alma/Şişmanlatma ....................................................................... 235 

2.13.33. Kol/Bacak Şişliği .................................................................................. 236 

2.13.34. Kuduz.................................................................................................... 237 

2.13.35. Nazar ..................................................................................................... 243 

2.13.36. Sarılık.................................................................................................... 251 

2.13.37. Sıcak Çarpması (Hipetermi) ................................................................. 253 

2.13.38. Sıtma ..................................................................................................... 254 

2.13.39. Sigara Tiryakiliği .................................................................................. 255 

2.13.40. Sinir ...................................................................................................... 256 

2.13.41. Soğuğa Karşı Korunmak ...................................................................... 257 

2.13.42. Solucan ................................................................................................. 258 

2.13.43. Stres ...................................................................................................... 259 

2.13.44. Şeker Hastalığı (Diyabet) ..................................................................... 260 

2.13.45. Şişme (Ödem) ....................................................................................... 261 

2.13.46. Unutkanlık/Alzheimer .......................................................................... 262 

2.13.47. Ur (Tümör) ........................................................................................... 263 

2.13.48. Uykusuzluk ........................................................................................... 263 

2.13.49. Vücut Kokusu ....................................................................................... 265 

2.13.50. Zayıflatma ............................................................................................. 265 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .................................................................................................. 267 

3. HAYVAN VE BİTKİLERDE HALK HEKİMLİĞİ UYGULAMALARI ..... 267 

3.1. Hayvanlarda Oluşan Hastalıklar ve Tedavi Şekilleri ...................................... 267 

3.1.1. Ayak ve Tırnak Hastalıkları ..................................................................... 268 

3.1.2. Bit ............................................................................................................. 269 

3.1.3. Doğum Rahatsızlıkları .............................................................................. 269 

3.1.4. Göz Hastalıkları ........................................................................................ 269 

3.1.5. İştah Açma ................................................................................................ 270 

3.1.6. Kırık-Çıkık................................................................................................ 270 

3.1.7. Meme Yarası............................................................................................. 270 

3.1.8. Nazar ......................................................................................................... 270 



xv 
 

3.1.9. Sarılık........................................................................................................ 271 

3.1.10. Sindirim Sistemi Bozukluğu ................................................................... 271 

3.1.11. Şap Hastalığı ........................................................................................... 271 

3.1.12. Şişme ...................................................................................................... 272 

3.1.13. Uyuz........................................................................................................ 272 

3.1.14. Zayıflık ................................................................................................... 272 

3.1.15. DİĞERLERİ ........................................................................................... 273 

3.1.15.1. At Hastalıkları .................................................................................. 273 

3.1.15.2. Tavuk Hastalıkları ............................................................................ 273 

3.2. Bitkilerde Oluşan Hastalıklar ve Tedavi Şekilleri ........................................... 274 

3.2.1. Bitkilerin Beslenmesi ............................................................................... 275 

3.2.2. Böceklerden Koruma ................................................................................ 276 

3.2.3. Çürüme ..................................................................................................... 276 

3.2.4. Kuruluk ..................................................................................................... 276 

3.2.5. Sararma ..................................................................................................... 277 

SONUÇ...................................................................................................................... 279 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 292 

ÖZ GEÇMİŞ............................................................................................................. 306 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

0. GİRİŞ 

0.1. Problem Durumu 

Çalışmanın hazırlanması aşamasında Midyat’ın merkez ve köylerinde yaşayan 

pek çok kişiden derleme yapılmış, halk hekimliğine yönelik çeşitli tedavi bilgisi elde 

edilmiştir. Derleme sırasında görüşme ve gözlem yöntemi kullanılmıştır. Bu çalışma 

yapılırken birçok sıkıntı ve sorunla karşılaşılmıştır. Derleme için görüşülen kişilerden 

bazılarının çalışmanın amacı belirtilmiş olmasına rağmen bilgi vermekten kaçındığı 

veya mesafeli durduğu görülmüştür. Bunun yanın sıra 2020-2022 yılları arasında yoğun 

olarak yaşanan COVİD-19 pandemisi bulaş korkusu sebebiyle görüşme ve derleme 

faaliyetlerini kısmî anlamda olumsuz etkilemiştir. Hastalıkların tedavisi amacıyla 

kullanılan bitki ve diğer ürünlerin tam olarak hatırlanamaması veya karıştırılması 

nedeniyle sıkıntılar yaşanmıştır. Yörede derleme yapılan kişilerden özellikle yaşlı 

olanların hastalık tedavi uygulamalarını genelde Arapça, Kürtçe ifade etmeleri ve 

bunları Türkçeye çevirmede yaşanan zorluklar araştırmanın en zorlu kısmını 

oluşturmuştur. Bununla birlikte yöre halkının hastalık tedavi pratiklerinde kullandıkları 

kimi bitkilerin Türkçe isimlerini bilmemeleri de bu zorluğun bir diğer şekli olarak 

karşımıza çıkmıştır. Ancak tüm bu sıkıntı ve güçlüklere karşın çok verimli bir çalışma 

mahsulü tezahür etmiştir. 

 

 

0.2. Araştırmanın Amacı 

Bu çalışmanın amacı, halk biliminin önemli bir alanı olan halk tababetinin 

geçmişten günümüze taşıdığı pratik ve bilgi birikimlerini derleyip kayıt altına alarak 

gelecek neslin bu bilgilerden yararlanmasına vesile olmaktır. Ayrıca halk hekimliği 

pratiklerinin tarihî kökenini araştırıp ortaya çıkarmak, çeşitli uygulamaların hangi 

gayeyle nasıl yapıldığını tespit ederek günümüzdeki uygulamalara rehber olmaktır. 

Bununla birlikte sağlıkla alakalı halk inanış ve uygulamalarını tespit ederek öz 

kültürümüzü bilmek, milletimizin ulu geçmişine merakını yöneltmek, atalarımızın 

yaşamda karşılaştıkları güçlükleri bilmesini sağlayarak kişilerin yaşama daha sıkı 

tutunmalarına destek olmak, halk inanışları bağlamından sağlıkla alakalı örf ile 

âdetlerin kuşaktan kuşağa taşınmasını sağlayarak kültürümüzün muhafaza edilmesine 

katkı sunmaktır.  

 



2 
 

 

0.3. Araştırmanın Önemi 

Bilimsel tıbba alternatif olarak karşımıza çıkan halk hekimliği kendine özgü 

tedavi yöntemleri kullanmaktadır. Halk hekimliği, Türk halk bilimi alanında 

çalışanların en sık karşılaştıkları konulardan birisidir. Halkın pek çok sözlü kültürel 

unsurlarında olduğu gibi modern tıbbın yaygınlaşması ve ulaşılabilirliğinin 

kolaylaşması halk hekimliği pratiklerinin gün geçtikçe unutulma riskiyle karşı karşıya 

kalmasına sebep olmaktadır. Eski dönemlerden günümüze kadar kuşaktan kuşağa sözlü 

olarak gelen, halkın sosyo-kültürel ve dinsel yapısını aydınlatmada katkı sağlayacak 

olan halk hekimliği pratiklerini gün yüzüne çıkarmak, koruma altına almak ve varlığını 

bu suretle idame ettirmek son derece önemlidir. Zengin bir kültüre sahip olan Mardin’in 

Midyat ilçesinde bu zenginliğin gerektiği kadar değerlendirilmediği ve doğrudan 

konuyla alakalı daha önceleri derleme faaliyetlerinin yapılmadığı hakikatinden 

hareketle çalışmamızda Midyat mahali halk tababeti ögelerine ulaşılmış, toplanan 

ürünler derlenip yazıya geçirilmiştir. Yöredeki halk tababeti pratik ve sağaltım 

metotlarının toplanmasıyla bu uygulamalarda yer alan eski uygarlıklara ait izler 

sürülmeye çalışılarak yüzlerce yıllık kültür birikiminden bazılarının yansımaları ortaya 

çıkarılmak suretiyle Midyat’ın Türk kültürü içerisindeki yerinin belirlenmesine katkıda 

bulunmak, bu kültürel unsurların sonraki nesillere ulaştırılması, yok olmaması ve 

ardından bu konuyla alakalı gerçekleştirilecek araştırmalara yararlı olması 

sağlanacaktır. 

 

 

0.4. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Bu çalışmanın sınırını Mardin’in Midyat ilçesi merkez mahalleleri, bazı köyleri 

ile yöre halkının civar ilçelerde yaşayan kimi tanıdıkları oluşturmaktadır. Bu sınırlar 

dâhilinde Midyat yöresinde yaşayan halk arasında geçmişte kullanılmış ve günümüzde 

varlığını devam ettiren tedavi metotları derlenerek kayıt altına alınmıştır. Tezin konusu 

insan hastalıkları, bazı hayvan ve bitki hastalıkları olarak sınırlandırılmıştır. 

 

 

 

 



3 
 

0.5. Midyat’ın Tarihi, Coğrafi, Ekonomik ve Sosyal Durumu 

0.5.1. Midyat Tarihi 

Midyat; Fırat ile Dicle tarafından topraklarının beslenildiği, en eski 

medeniyetlere ev sahipliği yapmış yörelerdendir. Söz konusu bölge çeşitli isimlerle 

anılagelmiştir. Batı kaynakları buralara Mezopotamya (iki nehir arası); Araplar güney 

tarafına Sevad, Irak; kuzey tarafına da el-Cezire diyerek bölgeyi iki kısımda 

değerlendirmiştir. El Cezire Arapçada “ada” anlamına gelmektedir (Çevik, 2007: 105).  

Midyat, “Turabdin” şeklinde isimlendirilen yörenin kesiştiği alanda yer alır. 10 

bin km²den fazla yüz ölçümüne sahip olan bu bölge; batıdan Mardin, kuzeyden 

Hasankeyf, doğudan Cizre, güneyden de Nusaybin tarafından çevrelenir ve bu bölgeye 

de “Turabdin” denir. Bu isim köken olarak Süryanice Tûr (dağ) ve Abdin (kullar/ibadet 

edenler) sözcüklerinin birleşimiyle “abidler dağı, ibadet edenlerin dağı” anlamlarında 

kullanılmıştır. (İşler ve Çetin, 2000: 4) 

Bölgenin adı ile kuruluşu hakkında farklı düşünceler vardır. İncelenen 

belgelerde Midyat isminin çeşitli değişimlerin ardından Arapça, Süryanice ve 

Farsçadan terkip etmiş olan “ayna” anlamına geldiği ifade edilmektedir. Bir başka 

söylentiye göre de “mağaralar şehri” anlamına gelen “Matiate” sözcüğünden adını 

aldığıdır. Matiate adı, Asur yazıtlarında MÖ 9.yy’da geçmektedir. Burada ilk yerleşim 

alanlarının mağaralar olduğunu gösteren ve Midyat’a 3 km’lik mesafede bulunan, 

Acırlı Mahallesi çevresinde yer alan, ziyaret ve mesire bölgesi olan “Eleth” mahalinin 

Romalılar zamanından günümüze ulaştığı ifade edilmektedir (İşler ve Çetin, 2000: 

149). 

Mardin’in Midyat ilçesinin tarihi, Orta Asya’dan Anadolu’ya göç eden Eti 

Türklerinin MÖ 2000’li yıllarda Mezopotamya’ya gelmeleriyle başlar. Bölgeden 

geçişler esnasında Midyat’ı büyük bir mağara kenti halinde kurmuş, hayvanlarını da 

buralara yerleştirmişlerdir. Midyat’ın altında yer alan bu mağaralar, o dönemde 

kalkerden açılmış birbirleriyle irtibatlı yerlerdir. Yöreye sonradan Komuk Türkleri 

gelir. Komuklar yüzyıllarca Asurîlerle savaşırlar. Komuklar, Asur hükümdarı 

Tığlatninip döneminde bölgede hüküm sahibi olmuşlardır. Yöre MÖ 500-100 yıllarında 

Makedon, Pers, Roma istilasına uğrayarak buraya hâkim olunmuştur. Bölgenin inşası 

özellikle Selefkuslar Dönemi MÖ 180 yıllarına denk gelmektedir (Uygur, 2008: 3). 

Midyat’ın Eti unsurlarından olan Komuk Türkleri tarafından kurulduğu görüşü yaygın 



4 
 

olsa da (Günkut, 1937: 32; Dolabani, 1972: 191; Arınç, 2009: 375) yörede Komuk 

Türklerinin varlığına dayalı kuvvetli tarihi kayıtlara daha ulaşılamamıştır. 

Bölgede Hristiyanlık MS 5.yy’a değin etkin olmuştur. İslamiyet’in 7.yy’da 

yayılışı ile birlikte Arap akınları başlamış, Halit Bin Velit orduları yöreyi 

fethetmişlerdir. Abbasilerin bölgeye gelmeleriyle bayındırlık faaliyetleri başlamıştır. 

Bölgenin çoğu köyü Harun El Reşit döneminde kurulur. Onun oğlu olan Memnun, 

Türk-Arap karışımından oluşturduğu orduyu Cizre-Mardin yolu boyunca yüz karakola 

yerleştirir. Dolayısıyla Midyat ve çevresindeki bazı köylere “Mhalme” adının 

verilmesinin kökünde bu durum yatmaktadır. Mhalmi; yüz yer, yüz ordugâh, yüz 

mahalle anlamlarını içerir. Cizre-Mardin arasını kapsayan bölgelerdeki yörelerde 

Türkçe, Arapça, Süryanice karışımı olan Mhalmice dili konuşulmaktadır.  Söz konusu 

mahallelerden bazıları şunlardır: Yolbaşı, Acırlı, Sarıköy, Söğütlü, Çavuşlu, Sarıkaya, 

Gelinkaya, Düzgeçit, Ovabaşı, Ziyaret, Düzova, Yayvantepe, Pelitli, Eğlence vs.dir. Bu 

mahallelerin Mhalmice isimlerinin karşılığı ilçede hâlâ bilinmekte ve kullanılmaktadır 

(Demir, 2019: 20). Ben-i Hilal boylarının çoğunluğunun Necet çölünde yaşayan Orta 

Asya Türklerinden olduğu Mhalmiler ile ilgili bir diğer görüştür. Mhalmilerin, 1209’da 

Selçuklular Dönemi’nde toplu şekilde İslamiyet’e geçtikleri ifade edilmektedir. Bir 

başka görüşe göre ise Mhalmilerin, halk ile Süryani Ortodoks Patriği arasındaki 

anlaşmazlıklardan dolayı 16.yy’da dinlerini değiştirdikleridir. Midyat; 11.yy’da 

Artuklular Dönemi’nde Mardin, Hasankeyf ile Musul vilayetleri arasında kavşak 

noktası görevi görmüş, parlak bir dönem geçirmiştir. Artuklulara bağlı özerk bir beylik 

olan Derizbinliler bölgenin merkez köylerinde hüküm sahibi olmuşlardır. Midyat 1535 

yılında Bıyıklı Mehmet Paşa öncülüğündeki Osmanlılara geçmişti. Nihayet 1810 yılına 

gelindiğinde Midyat ilçe kimliğini almıştır (Uygur, 2008: 4). Midyat Cevat Paşa 

tarafından 1915 yılında imar edilmiştir. Cevap Paşa Cami, Askerî Kışla ve Ulu Cami 

yine aynı dönemde yaptırılmıştır (İşler ve Çetin, 2000: 15). 

Çeşitli sebeplerle birçok topluluğun geçiş noktası olması ve bu topluluklara ev 

sahipliği yapması Midyat’ın farklı kültürlerle etkileşimini sağlayarak bölgenin dinler 

ve diller şehri sıfatıyla anılmasını sağlamıştır.  

 

 

0.5.2. Midyat’ın Coğrafi Yapısı 

Midyat, Güneydoğu Anadolu Bölgesi'nin güneyinde yer alan Mardin iline bağlı 

coğrafi konumu itibari ile doğusunda Dargeçit ilçesi, batısında Ömerli ilçesi, 



5 
 

kuzeybatısında Savur ilçesi, kuzeyinde Batman iline bağlı Gercüş, güneyinde Nusaybin 

ilçesi, doğusunda ise Şırnak iline bağlı İdil ilçesi yer almaktadır. Yüzölçümü 1083 

km²dir.   

Midyat ilçesinin arazileri genellikle engebeli olmakla beraber çok yüksek dağı 

yoktur. İlçe merkezi ise ortalama 800-1100 m arasında değişen bir yaylada kurulmuştur. 

Susuz olan eteklerde üzüm bağları, sulak yerlerde ise sebze ve meyve yetiştirilmektedir. 

Ovalar küçük düzlüklerdedir. Buralarda genellikle tahıl ekimi yapılmaktadır. 

           Bölgede dağ ve araziler ormansız ve çıplaktır. Elli yıl öncesine kadar bu dağların 

ormanlık olduğu, yakın köylerdeki palamut ve meşe köklerinden anlaşılmaktadır. 

           Midyat' ta karasal iklim görülür. Kışlar soğuk, yağmur ve kar yağışlı; yaz ayları 

ise sıcak ve kurak geçer.  

           Midyat ilçesinde belli başlı bir akarsu yoktur. Sivrice köyü arazisinde doğarak 

Nusaybin Ovası’nı sulayan ve Çağ-Çağ hidroelektrik santralini çalıştıran Beyazsu ve 

Karasu çaylarından fazla yararlanılmamaktadır. Beyazsu Çayı’nın etrafı ağaçlı ve 

ormanlıktır. Buralarda çeşitli sebze ve meyve yetiştirilir. Akarsulardan balık 

avlanılabilmektedir. İlçe 1968 yılında bu santralin açılmasıyla elektriğe kavuşmuştur. 

Daha önce 1959 yılında dizel motorla çalışan elektrik şebekesi vardı. Bu açıdan da 

Beyazsu ve Karasu çaylarının önemi büyüktür. Ayrıca ilçenin içme suyunun yarısı bu 

kaynaklardan karşılanmaktadır (İşler ve Çetin, 2000:14). 

 

 

0.5.3. Midyat’ın Sosyo-Kültürel Yapısı 

Geçmişten bu yana çeşitli uygarlıkları konaklayan Midyat; farklı örf, adet, 

kültür, dil ve dinleri bünyesinde taşımış, tüm bu farklılıklar içinde hoşgörü değerini tam 

manasıyla yansıtmayı başarmış yörelerimizdendir.  

Günümüz teknolojisinin etkisiyle birçok kültürel unsur unutulmuş, başka 

kültürlerin tesiri altına girerek yok olmuş ya da yok olma tehlikesiyle karşı karşıya 

kalmıştır. Tüm bu olumsuz gelişmelere karşın Midyat, örf ve adetlerini korumuş ve 

yaşatmıştır. Toplumsal ilişkilerde, doğum, evlenme ve ölüm gibi geçiş dönemleri ile 

özel günlerde kültürel yapı kendini göstermektedir. Midyat’ta farklı etnik grupların bir 

arada bulunması zengin bir kültürel miras ortaya çıkarmıştır.  

Midyat’ta; asırlar boyunca Müslümanlar, Süryaniler ve Yezidiler aynı çatı 

altında yaşamışlar ve yöre zamanla dinler kenti vasfına sahip olmuştur. Bununla birlikte 

ilçede Türkçe, Arapça, Kürtçe, Süryanice konuşulmasıyla ilçe diller kenti özelliğini de 



6 
 

kazanmıştır. Tüm bu özelliklerinden dolayı Midyat “dinler ve diller kenti” unvanıyla 

anılır olmuştur. Dil, din, ırk gibi sosyo-kültürel çeşitliliğiyle uzun yıllardır hoşgörüyle 

bir arada yaşayan Midyat halkı; zaman zaman bu birliktelikten kaynaklı gelişen 

etkileşimlerle kültürel geçişler de yaşamıştır.  

Midyat, farklı dinî unsurları bir arada bulundursa da yapılan dualarda “affedilme 

ve sağlık” temennisi ön plana çıkmaktadır. Midyat’taki bu üç farklı dinin dualarındaki 

benzerlik bazı yasaklarda da kesişir: İnsan öldürme, şans oyunları, zina, hırsızlık, yalan 

şahitlik, gıybet, iftira, adaletsizlik vs. gibi konulardır. Geçmişten bu yana genel olarak 

dini hoşgörü söz konusu olmuşsa da geçmişte cehalet, hırs ve menfaat gibi durumlardan 

dolayı bazı sıkıntılar da yaşanmıştır. Ancak yer yer bazı sorunlara rağmen yöredeki 

insanlar günümüzde hâlâ birbirleriyle hoşgörü ve saygı anlayışı ile hayatlarına devam 

etmektedirler (İşler ve Çetin, 2000: 69). 

 

 

0.5.4. Midyat’ta Ekonomik Yapı  

Midyat’ın temel geçim kaynaklarını tarım, el sanatları, ticaret, hayvancılık, 

tekstil oluşturmaktadır. Gerek civar illerin kavşak noktasında olması gerekse sınıra 

yakınlığından ötürü nakliyecilik de yapılan işlerden birisidir. Bölgede son zamanlarda 

ticaret potansiyeli artmıştır. İlçe köylülerinin ürettikleri ürünleri yörede kurulan pazar 

yerlerinde sattıkları gözlemlenmektedir. Çevre il ve ilçelerden Midyat’a alışveriş için 

gelinmesi, bölgenin ticaret hacmini olumlu yönde etkilemektedir. Taşımacılık ve 

müteahhitlik alanlarında gelişmeler vardır (İş, 2006: 47-48). Son zamanlarda unutulma 

tehlikesi bulunan el sanatlarının icrası ve yaşatılması adına Midyat İlçe Milli Eğitim 

Müdürlüğü bünyesindeki Halk Eğitim Merkezi tarafından çeşitli atölyeler açılmıştır.  

Midyat tüm bu verilerle birlikte modern bir yapıya da bürünmeye başlamıştır. 

Kültür unsurları bakımından zengin bir mirasa sahip olan diller ve dinler kenti Midyat; 

yurt içi ve yurt dışından turist ağırlamakta, dolayısıyla ekonomik yapısı bu sayede 

gelişme göstermektedir. Bu gelişmelere bağlı olarak hizmet sektöründe de gözle 

görülür bir ivme yakalanmıştır. 

 

 

0.5.5. Midyat’ta Tarım ve Hayvancılık  

Midyat’ta tarım ve hayvancılık bölge halkının yaşamında büyük önem arz 

etmektedir. Yörede çalışan nüfusun yarısına yakını tarım sektöründe çalışmaktadır. 



7 
 

Fakat tarıma elverişli olmayan alanların çokluğu ve sulu tarım arazilerinin azlığı yöre 

halkının taşımacılık, hizmet ve ticaret sektörlerine veya farklı geçim kaynaklarına 

eğilimler göstermesine sebep olmuştur. Ayrıca tarımdan elde edilen mahsullerin 

giderleri karşılamaması da bu çalışma alanından koparak farklı seçenekte iş 

imkânlarına kaymaları beraberinde getirmiştir. Tüm bu veriler ışığında 

değerlendirildiğinde ilçenin nüfus yapısı, büyük şehirlere veya yurt dışına yapılan 

göçlerle değişmiş; buna bağlı olarak da çok sayıda tarım alanının süresiz şekilde nadasa 

bırakılması söz konusu olmuştur.  

Midyat’ta tarım alanında en çok üretilen mahsuller: üzüm, kavun, buğday, acur 

(salatalık), mercimek, nohut, arpa vb.dir. Yörede karpuz ve üzüm bağları eskisi gibi 

verimli değildir. Bölgede üzümden pekmez, şarap, pestil, sucuk, kuru üzüm 

yapılmaktadır (İşler ve Çetin, 2000: 27).  

İlçe Tarım Müdürlüğünün 2005 yılı verilerine göre inceleme alanında 16433 

dekar arazi tarımsal gayelerle kullanılmaktadır.  Bu sahanın büyük bir çoğunluğunda 

kuru tarım yapılmaktadır. Söz konusu alanın %30.7’sini üzüm bağları, %23.3’ünü 

buğday ekim alanları, %13.9’unu da kırmızı mercimek üretim alanları oluşturmaktadır. 

Bu istatistiki veriler bağlamında bakıldığında Midyat’ta tarımla geçimini sağlayan 

nüfusun var olan tarım alanlarının %68’ini bu üç ürünün ekimi için ayırdığı 

gözlemlenmektedir. Ayrıca bunlara ek olarak bölgede arpa (%11,9), yem bitkileri 

(%10,3), sebze (%5,3), Antep fıstığı (%2,3), meyve (%2,1) ve zeytin (%0,2) üretimleri 

yapılmaktadır. Fakat bu üretimlerin çoğunluğu ticari amaçlı değil ailelerin kendi 

ihtiyaçlarını karşılamaya yöneliktir. 

Son yıllarda Midyat Kaymakamlığı ve İlçe Tarım Müdürlüğünün 

özendirmesiyle bölgede seracılık faaliyeti yaygınlaşmıştır. Domates, biber, salatalık, 

mısır, fasulye, patlıcan gibi ürünlerin yetiştirildiği seralar; yöre halkı için ek gelir 

kaynağı sağlamaktadır. Yine benzer şekilde kiraz bahçeleri de bir diğer teşvik edilen 

unsurlarından biridir. 

Midyat’ta hayvancılık faaliyetlerinin yeri ve önemi tarımdan sonra gelmektedir. 

Hayvancılık uğraşının kent merkezinden uzak köy ve mahallelerinde yürütüldüğü 

görülmektedir. Bu bölgelerde hayvancılık faaliyeti ile uğraşanların tarımda olduğu gibi 

ticari kaygılardan ziyade kendi temel ihtiyaçlarını giderecek kadar az sayıda hayvan 

sahibi oldukları dikkati çekmektedir. Buna ek olarak hayvan yetiştiriciliğindeki maliyet 

sebebiyle bölgede bu faaliyetle uğraşanların sayısı azalmış ve hayvancılık geçmişe 

nazaran önemini kaybetmiştir (Sevendi ve Daşdemir, 2011: 135-182). 



8 
 

0.5.6. Midyat’ın Nüfusu 

Midyat bulunduğu konum itibariyle eski zamanlardan bu yana nüfusu kalabalık 

olan bir yerleşim yeri olmuştur. Ancak başta ekonomi olmak üzere yıllar içinde çeşitli 

sebeplerle nüfusta değişimler meydana gelmiştir. 

1871 yılı verilerine göre Midyat’ta 13.997 ev, 210 köy bulunmaktaydı. Söz 

konusu dönemde Midyat Mardin’e bağlı en büyük kaza konumundaydı. Nüfusun 

30.920’si Müslüman, 5.572’si gayrimüslim olmak üzere toplam 36.492 kişiden ibaretti 

(Çetin, 2006: 102). 

Midyat’ta nüfusa dair en sağlıklı bilgilere Cumhuriyet’in ilanı ile birlikte 

yapılan düzenli sayımlar sonucunda ulaşılmaktadır. 1927’de yapılan ilk sayımlar 

neticesinde Midyat ilçesinde kadın nüfusu 15.943, erkek nüfusu 16.285 olmak üzere 

toplam 32.228 kişi ikamet etmekteydi. Nüfus değişimi bazı dönemler dışında 

çoğunlukla artış göstermiştir. 1927’de yapılan sayımlar sonucu kır nüfusunun kent 

nüfusuna oranla 7 kat fazla olduğu Midyat’ta günümüz itibariyle nüfusun büyük 

çoğunluğu kent merkezinde konumlanmıştır (Çetin, 2005: 85-87). Midyat nüfusu 2022 

yılına göre 120.069’dur. Bu nüfusun 59.939’u erkek ve 60.130’u 

kadından oluşmaktadır. Yüzde olarak ise %49,92’si erkek, %50,08’i kadındır 

(www.mardin.gov.tr). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.mardin.gov.tr/


9 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

 

1. HALK HEKİMLİĞİ ÜZERİNE 

 

1.1. Hastalık 

TDK’de hastalığın “Organizmada birtakım değişikliklerin ortaya çıkmasıyla 

sağlığın bozulması durumu, rahatsızlık, çor, dert, sayrılık, illet, maraz, maraza, esenlik 

karşıtı. Ruh sağlığının bozulması durumu.” (sozluk.gov.tr.) şeklinde iki temel tanımı 

bulunmaktadır. TDK’nin tanımında da belirtildiği gibi hastalıktan insanların sadece 

bedensel bozukluklarını değil çeşitli nedenlerle gelişen psikolojik sorunlarını da 

anlamak gerekir. Hastalıkları algılama şekli, hastalığı tespit etme ve adlandırma, 

hastalığı tedavi etmek amacıyla uygulanan pratikler; o toplumun kültürü, dini, inancı 

ve coğrafyasıyla doğrudan ilişkilidir. Nitekim fiziksel hastalıklar ve psikolojik 

rahatsızlık çatısı altında değerlendirilebilecek kötü iyelerin (ruh), cinlerin bedene 

girmesi; ruhun kaçırılması, nazar ve doğaüstü varlıklardan gelecek türlü zararlar inanç 

ve kültürel yapıyla ilgilidir. Bu açıdan bakıldığında herhangi bir yöredeki kişilerin 

hastalık ve sağaltım yöntemleri hususundaki bilgi birikimleri, o yöredeki kişilerin 

müşterek kültürünün bir parçasıdır. Dolayısıyla söz konusu toplulukta bulunan herkes 

bu kültürel unsurlardan haberdardır. Fakat bazı insanların bu alanda diğer insanlardan 

farklı olarak yetenek sahibi olup uzmanlaştığı durumlar da söz konusu olmuştur. 

Eski dönemlerden beri hastalık, hastalığın oluşum sebebi ve tedavi yolları 

toplumlara göre farklı şekilde algılanmış ve uygulanmıştır. İlkel insanlar avcılık, 

toplayıcılık zamanlarında bazı vakitler doğanın sert iklim koşullarından, bazı vakitler 

de avlanma sırasında hastalanmış veya hayatlarını kaybetmişlerdir. İnsanlığın yerleşik 

hayata geçmesiyle tarım ve hayvancılık faaliyetleri başlamış; buna bağlı olarak gıda 

kaynaklı ve mikropların yayılımı gibi sebeplerle hastalıklar ortaya çıkmış, bazıları da 

ölümle sonuçlanmıştır. Son yıllarda ise stres, hareketsiz yaşam sürme, yanlış veya 

dengesiz beslenmeden kaynaklı hastalıklar, süreğen hastalıklar, kalp hastalıkları ve 

kanser artış göstermiş; zaman zaman da bu hastalıklar insanların ölümlerine sebebiyet 

vermiştir. 

Eski Yunanlarda tabiatüstü, soyut kuvvetlerin hastalıklara neden olan temel 

unsurlar olduğu düşünülmekteydi. Tabiatla iç içe yaşayan ilkel toplumlar, tabiat 

kaynaklı risk ve olumsuzluklar karşısındaki çaresizliklerden ötürü doğaüstü mistik 



10 
 

unsurlara karşı korunma çabası içinde olmuşlardır. Buna bağlı olarak geliştirilen 

metotlar da sihir ve inanç kaynaklı olmuştur. Eski Türklerde büyüsel tedavi 

yöntemlerini şaman, kam, baksı adı verilen kişiler ve din adamları uygulamaktaydı. 

Fakat yıllar geçtikçe hastalıklara karşı uygulanan büyüsel ve dinsel yöntemler zamanla 

doğal unsurlarla da tedaviyi gerçekleştirme aşamasına gelmiştir. 1800’lerden itibaren 

hastalık ile sağlık algısı; tıptaki teşhis ve tedavi amacıyla üretilen araç ve gereçlerin, 

deneysel araştırmaların artmasıyla kısmen değişimlere uğramıştır. İnsan vücudu adeta 

makine muamelesine tabi tutulup hastalıkların ruhsal ve sosyal boyutu görmezden 

gelinmiştir. 1850’lerden sonra yapılan araştırmalar sonucunda tüketilen gıda, su, 

solunan hava, haşere ve hayvanların ısırmalarıyla vücuda giren canlı 

mikroorganizmalardan kaynaklı hastalıkların meydana geldiği tespit edilmiştir (Tekin, 

2007: 28-29). Günümüz modern tıbbının da benzer anlayışları sürdürdüğü söylenebilir. 

Nitekim modern tıpta hastalığın teşhis ve tedavisinde kullanılan tomografik cihazlar, 

radyoloji, laboratuvarı gibi tıbbî araç gereçlerin yer almasıyla hastalığın yalnızca 

maddesel olarak neden-sonuç ilişkisi ve gözlem yoluyla teşhis edilmeye çalışılarak 

hastanın psikolojik durumunun yok sayılması, hastanın bedenine neredeyse 

dokunulmaksızın ve bakılmaksızın tedavisinin yalnızca birtakım cihaz ve makineler 

vasıtasıyla gerçekleştirilmeye çalışılması belki de bu alanın eksik kalan, eleştirilecek 

bir noktası olarak göze çarpmaktadır. Bugün söz konusu bu boşluğu doldurduğu 

düşünülen halk tıbbının neden hâlâ yok olmadığı sorusunun cevaplarından biri de 

kanımızca bu anlayıştır. Zira halk tababeti insan hastalıklarını algılama ve tedavi 

noktasında insanı bedensel ve ruhsal birliktelikle, bütüncül bir bakış açısıyla 

değerlendirmektedir. 

 

 

1.2. Sağlık-Sosyoloji İlişkisi 

TDK’de sağlık “Bireyin fiziksel, sosyal ve ruhsal yönden tam bir iyilik 

durumunda olması, vücut esenliği, esenlik, sıhhat, afiyet” (sozluk.gov.tr) olarak 

tanımlanmaktadır. Sağlık, sıhhat, iyileşme, tedavi, hastalık, hekim vb. sözcükler 

başlangıçta tıp ilmini çağrıştırmak ve doğrudan bu alanın inceleme sahasında 

görülmekle birlikte kültürel unsurlar barındırmasından dolayı halk bilimi ve 

sosyolojinin de inceleme kapsamında yer almaktadır. Sağlık algısı toplumun kendisi ile 

doğrudan ilişki hâlindedir. Bir bölgede sağlıkla alakalı meydana gelebilecek sorunlar 

hem kişiyi hem de kişinin içerisinde yer aldığı halka da olumsuz tesir edebilecektir. 



11 
 

Sağlığın en temel iki anlamı çağrıştırdığı fiziksel sağlık ile ruhsal sağlığın yanı başına 

sosyal sağlığı da ilave etmek dikkate değer bir durum olarak görülmelidir. Zira insan 

sosyal bir varlıktır ve o insanın bulunduğu toplumda belli görev ve mesuliyetleri 

bulunmaktadır. Kişi bu görev ve mesuliyetlerini ifa edebiliyorsa toplumsal açıdan 

sağlıklı birey olur. Dolayısıyla sağlığın bedensel, ruhsal ve içtimaî yapısını bir arada 

zincirin halkaları gibi bütünsel şekilde, çok boyutlu düşünmek lazım gelmektedir. 

İçeriğinde gerçekçi yöntemlerin yanı sıra mitolojik veriler ve sihirsel 

yöntemlerin de bulunduğu halk hekimliği uygulamaları cemiyeti bir araya toplamada 

ve o cemiyetin hakikatini devam ettirmede aktif rol alan etmenler şeklinde ortaya 

çıkmaktadır. Derleme alanından toplanacak veriler pratiklerin unutulmasına mani 

olacak gerçek örneklerle desteklenmeli, fiilin gerçeklik ve inandırıcılık yönü 

arttırılmalıdır. Halk hekimliği günümüz şartlarında zaman zaman bazı ön yargıları ya 

da iklimleri halkın nezdinde çağrıştırsa da bununla ilgili herhangi bir çalışma ya da 

sayısal veri söz konusu değildir. Halk hekimliği uygulamaları, modern tıp alanının 

etkili olmadığı vakitlerde kökü mitik unsurlara dayanan metotları kullanmakta ve 

varlığını sürdürmektedir. Söz konusu pratikleri uygulayanların türlü kaygılarına 

rağmen toplumun belirli kesimlerinden gelen onay, yardım ve teşviklerle bu 

uygulamaların yok olmasının önüne geçilmesi ve böylelikle de gelecek kuşaklara 

kazandırılması mümkün hâle gelecektir (Öncül, 2013: 2035). 

Sağlık, toplumsal bir müesseseye dönüşmekle beraber yurttaşların sağlıkla 

alakalı ihtiyaç ve beklentilerini karşılamak amacıyla meydana getirilmiş usulleri, 

görevleri, normları, inançları ve değerleri kapsar (Özçelik Adak, 2015: 9). Sağlıkla 

yaşamını sürdüren insanlar parça bütün yoluyla içinde bulunduğu cemiyetin de 

sürekliliğini bu suretle sağlamış olurlar. Bu sebeplerden ötürü kişilerin fiziksel, 

psikolojik ve toplumsal yönden bütünüyle esenlik içinde bulunmasını sağlamak, sağlık 

kurumlarının olduğu kadar şahsi olarak bizlerin de amaçları dâhilinde olmalıdır. 

 

 

1.3. Sağlık-Psikoloji İlişkisi 

Psikoloji günümüz çağdaş yaşamında büyük öneme haizdir. Kişiler, kendilerini 

gerçekleştirme noktasında türlü zorluk ve mücadelelerle karşı karşıya kaldıkları için 

ruhsal durumları bu anlamda süreçten etkilenebilmektedir. Sosyolojik sürecin yanı sıra 

hastalıklar karşısında yaşananlar kişilerin psikolojik yapısını da etkilemektedir. Eski 

sağlık anlayışında insanların sadece bedeni esas alınarak tedavi yoluna gidilmekteydi. 



12 
 

İnsan beden ve ruhu ile birlikte bütüncül yapıya sahip bir varlıktır. Kişinin sağlıklı 

olabilmesinin temel koşulu beden ve ruh sağlığını korumasından geçmektedir. Yalnızca 

vücut sağlığına özen gösteren kişi ruh sağlığını görmezden geldiğinde hem bedensel 

hem de ruhsal, sadece psikolojik sağlığına hassasiyet gösteren kişi bu kez de vücut 

sağlığını ihmal ederek hastalıkların önünü açabilmektedir. Bu bağlamda vücut ile 

ruhsal yapının birbirini tamamlayan bir bütün oldukları gerçeği karşımızda 

durmaktadır.  

Halk hekimliğinde sağlık, kişinin sadece vücudunu değil ruh durumunu da 

düzeltmeyi amaçlamaktadır. Hastalığın tedavisinde öncelikle teşhis, ruhun 

iyileştirilmesi, ardından da bedenin iyileştirilmesi düşüncesi hâkimdir. Çünkü halk 

hekimliğinin sağaltma düşüncesinin kökünde ruh-beden sağlığı birlikteliği söz 

konusudur. Günümüzdeki tüm teknolojik gelişmelere ve bununla ilintili olarak gelişen 

modern tıbbın olanaklarına rağmen halk tababeti varlığını korumuştur. Bunun sebebi 

olarak ise modern tıbbın insan hastalığını iyileştirmede sadece vücudu baz alması ve 

rasyonel açıklamalar ışığında hareket etmesiyken halk hekimliği hastalığın tedavisinde 

ruhun da teşhisi ve iyileştirilmesi gerektiği fikrini öne çıkararak vakaya bütüncül bir 

bakış açısıyla yaklaşmaktadır. Bu bağlamdan bakıldığında ortaya çıkan tartışmaların 

kökeninde modern tıbbın vücudu makine şeklinde görmesi, halk hekimliğinin ise ruh-

beden ilişkisini birlikte ele almış olması fikri vardır. 

Bireyler hastalandıkları süreçte veya sonrasında vücudundaki herhangi bir 

uzuvdan dolayı sorun yaşarsa bu durum sadece bedensel bir rahatsızlığa değil aynı 

zamanda psikolojik bir yıkıma da neden olabilmektedir. Örneğin fiziksel görünüşlerini 

problem eden veya çeşitli sebeplerle cilt hastalıkları beliren, kırık çıkık ya da herhangi 

bir organın kesilmesi sonucu uzunca müddet yatağa mahkûm olan, görme yeteneğini 

yitiren, böbreği alınan, diyaliz kaygısı taşıyan, kanser tanısı konan, vücudunda yanıklar 

oluşan, kalp rahatsızlığı yaşayan, sakat kalan ve daha pek çok hasta ile yakınlarının 

psikolojileri altüst olabilmektedir. Bu kişiler hastalıklarının getirdiği zorluk ve 

sıkıntılarla depresyona girebilmekte, kendilerine güven duygusunu kaybedebilmekte, 

çaresizlik ve umutsuzluk yaşayabilmektedir. Böylesi bir vaziyette çıkmaza giren kişi 

ve yakınlarına moral vermek, psikolojilerini onarmak önemli bir hâle gelmektedir. Eski 

tıbbî anlayışta hastalık yaşayan kişi ve yakınlarının ruhsal sağlığı çoğu zaman 

görmezden gelinebilmekte ve bu süreçte yalnızca sorun yaşanan organın tedavisi 

üzerine çalışılarak söz konusu organın bir vücutta bulunduğu, o vücudun sosyal yaşamı 

ve ruhu olan bir varlığa haiz olduğu unutulabilmekte, kişiler göz ardı edilebilmekteydi.  



13 
 

Günümüz sağlık anlayışında bedensel sağlığın kişilerin ruhsal hâli ile sosyal 

muhitinden bağımsız olmadığı düşüncesi kabul görmektedir. Bu bağlamda hastalıkların 

engellenmesi, tanısı ve iyileştirilmesinde sağlığın psikolojik yaklaşım ve pratiklerden 

destek alması zorunlu bir hâle gelmiştir. Geleneksel alanlardan olan biyomedikal dalda, 

rahatsızlıkların yalnızca fizyolojik etmelerin neticesi şeklinde geliştiği ve hastalığın 

davranışsal durumunun yok sayıldığı görülmektedir. Ancak biyomedikal alanı da 

içeriğinde bulunduran biyopsikososyal hastalık ile sağlık telakkisi; hastalık-sağlık 

ilişkisini toplumsal ve psikolojik etkenleri de göz önünde bulundurarak değerlendiren, 

çağdaş sağlık görüşüne elverişli bir örnektir (Bolak Boratav ve Sunar, 2005: 4). 

Psikolojik etkenlerin sağlık üzerinde etkisinin bulunduğunu söylemek 

mümkündür. Bir tıbbî psikoloji dalı olan sağlık psikolojisi; kişinin hastalık ve sağlığı 

üzerinde kültürel, davranışsal ve ruhsal etmenlerin ne şekilde katkı sunduğunu 

anlamaya çalışmakla uğraşır. Söz gelimi stres yaşayan bireylerin çeşitli hastalıklara 

yakalanma ihtimallerinin huzurla yaşamanı sürdüren bireylere göre daha fazla olduğu 

bilinmektedir. Davranışsal etkenlerin de sağlık üzerinde etkili olduğu görülmektedir. 

Örneğin sigara içme, alkol tüketme gibi alışkanlıklar sağlığa zarar verebilirken spor 

yapma gibi davranışlar da sağlık için faydalı olabilmektedir. Dolayısıyla sağlık 

psikolojisi; bireyi biyolojik, davranışsal, psikolojik ve sosyolojik bir bütün olarak gören 

ve tedavisini bu düzlemde oluşturan biyopsikososyal bir bakış açısını kullanmaktadır. 

Çeşitli süreğen ve ölümcül hastalıklarla savaşmada, hastalıkların tedavisinde 

kişileri ruhsal açından güçlendirmede psikolojik hizmetlerin payı çok önemlidir. Son 

zamanlarda insanların talepleri doğrultusunda psikolojik destek almada artış yaşandığı 

görülmektedir. Ayrıca esenlik hâli, sağlıklı hayat yaşamanın bir yaşam şekli olarak 

içselleştirilmesi ve koruyucu, engelleyici tıp ile diğer sağlık pratikleri gibi konular 

yaygın hâle gelmiştir. Dolayısıyla sağlık bilimleri, psikoloji biliminin sahip olduğu 

bütün birikimlerden yararlanarak sağlık psikolojisi yaklaşımını ortaya atıp ilgileri 

üzerine çekmektedir. Özetle hastalık evresi ve sonrasında hastalığın ruhsal boyutunu 

göz önünde bulundurarak hastalığı asgari seviyede tutmak veya ortadan kaldırmak 

mümkün hâle gelebilmektedir.       

 

 

1.4. Sağlık-Kültür İlişkisi 

Sağlık ile kültür süreç içerisinde birbirilerini etkileyen, birlikte yetişen, şartlara 

göre değişim gösteren, dinamik yapıda unsurlardır. Toplumların hayatı algılayış 



14 
 

biçimleri, günlük hayattaki yaşantıları o halkın sahip olduğu kültürel değerlere göre 

şekillenmekte, herhangi bir sorunla karşılaşıldığında o soruna çözüm arama yeri yine 

kültür olmaktadır. Dolayısıyla kültür insanların ve halkların hayatında her an yanı 

başlarında bulunan, onları bütünüyle kuşatan, canlı ve soyut değerlerdir.  

Toplumlar tarih sahnesine çıktıkları andan itibaren her türlü kültürel birikimi 

kendi bünyeleri içine katmış, bu kültürler kuşaktan kuşağa aktarılarak o toplumların 

folklorunu meydana getirmiştir. Folklor, milletlerin kültürel genlerini içeren ve yaşatan 

bir unsurdur. Toplumun ortak şuuraltından taşınan özelliklerin kişinin doğumuyla 

birlikte çevresinden aldığı deneyimlerle beslenip şekillenmesiyle birlikte folklor grup 

bilincini meydana getirir. Kişinin doğumundan itibaren çevresinden edindiği ve o 

çevrenin hamuruyla yoğrulmasına imkân veren kültürel unsurlardan herhangi birinin 

yokluğu toplum aklı ve birliğini sarsar. Dolayısıyla kişi varlık sebebi olarak gördüğü o 

toplumun gelenek, görenek ve ayinlerini içselleştirerek sonraki nesle ulaştırmalıdır. 

Kültür aktarımının çok geniş bir alanı içermesinden dolayı halk tababetiyle ilgili bütün 

tedavi yöntemleri de bu yolla gelecek kuşaklara aktarılır. Böylesi kültür taşıyıcılığı 

uygulamaları sayesinde kişilerde grup bilinci oluşur ve gruba ait olma duygusu gelişir, 

tüm bunlara bağlı olarak da kişinin aynı kültüre sahip bireylerle bir arada olmasıyla da 

öz güveni inşa edilmiş olur (Öncül, 2011: 11). 

Kültür; cemiyetin bir parçası olan fert tarafından edinilen gelenek, görenek, 

inanç, ahlâk, yasa, norm, sanat ve her türlü bilginin tamamı şeklinde açıklanmaktadır 

(Türkdoğan, 1991: 4). Toplumların hastalığı algılayışı, ona karşı takındığı tutum ve 

tedavi yöntemi o toplumların aynı zamanda kültürel yapısını aksettirir. Halk hekimliği 

dâhil olduğu halkın kültürünün bir ögesi durumunda olup bu minvalde gelişim 

sağlamaktadır. İnsanların ortak akılla meydana getirdiği tedavi yöntemleri nesilden 

nesile iletilip yığın kümesi hâline gelerek o toplumun sahip olduğu sağlık anlayışını ve 

kültürünü gözler önüne sermektedir. Halkın tecrübelerle oluşturduğu uygulamalar 

gelenekselleşerek halkın her bir üyesinin asgari düzeyde bu bilgilere hâkim olması 

sağlanır. Çünkü kişinin sağlıklı bir vücuda ve ruha haiz olmasında genetik yapısı ve 

beslenme biçiminin yanı sıra kültür de etkin bir rol oynamaktadır.  

Türkiye’nin çeşitli yerlerinde teknoloji ve diğer imkânlara paralel olarak 

modern tıpta ciddi gelişmeler yaşanmıştır. Ancak tüm bu gelişmelere karşın iyileşme 

ümidiyle halk hekimliği uygulamalarına olan talep ve ilgi azalmamıştır. Bunda kültürel 

değerlerin ve inançların değişime karşı kapalı veya dirençli olması gösterilebilir ki bu 

durum hemen her toplulukta rastlanan ortak bir özelliktir. Milletimizin halk 



15 
 

hekimliğiyle ilgili fikir ve pratikleri onların inanç yapılarıyla da örtüşmektedir. Bu 

açıdan bakıldığında Türk folklorunda büyük öneme sahip halk hekimliği, Türk kültürel 

değerlerini yansıtan bir tür ayna niteliğindedir. Milletlerin var olan bu kültürel 

hazinelerinin yok olmasının önüne geçmek adına çeşitli çalışmalarla araştırma ve 

kaydetme yollarına gidilmiştir. Geçerliği kabul görmüş uygulamalar da ülkelerin sağlık 

yetkilileri tarafından bilimsel/rasyonel tıpta kullanılmak suretiyle alınmış ve onlardan 

faydalanılmıştır. 

Herhangi bir hastalığın meydana gelen alametleri bir millet için hastalık olarak 

ifade edilirken farklı bir millet için ise o alametler hastalık olarak görülmemektedir. 

Çünkü hastalık ile sağlık anlayışı her millette farklı yorumlanmakta, aynı hastalığın 

dahi farklı topluluklarda farklı algılanabildiği görülmektedir. Örneğin çok şişman bir 

kadın herhangi bir yerde dilek veya kıskançlık nesnesi şeklinde çağrışım yaparken 

başka bir bölgede fiziki, hissi bir rahatsızlık gibi algılanabilmektedir. Kültür ayrıca 

hastalığın görülme durumuna da etki etmektedir. Halkların yaşam şekli, sevinçleri, 

hüzünleri, sancı hissetme ve ölüm biçimi toplumların sağlık kültürünü ortaya 

koymaktadır (Illich, 2017: 94-95). Amerika’da yapılan bir çalışmada ağrı nedeniyle 

gelen farklı kültür ve milletten insanların reaksiyonları ölçülmüştür. Çalışma 

sonucunda Amerika yerlilerinin temkinli ve sakin, Yahudi ve İtalyanların gereğinden 

fazla sızlandıkları, İrlandalıların ise acıyı küçümseyerek yok saydıkları ortaya 

konulmuştur (Cirhinlioğlu, 2017: 44). 

Bütüncül bir özellik gösteren kültürün toplumsal boyutu, diğer disiplinlere tesir 

etmekle birlikte onlar da zaman zaman kültüre tesir edebilmektedir. Karşılıklı 

biçimdeki bu tesirin neticesinde halkların beslenme alışkanlıklarının da kültürlerine 

etki ettiği anlamı çıkabilmektedir. Bir topluluğun inancı, normları, gelenek ve 

görenekleri o topluluğun beslenme kültürünün şekillenmesinde belirleyici 

olabilmektedir (Elmacı, 2013: 43). Sıhhatli olabilmenin en önemli belirleyicilerinden 

olan beslenme şekli de söz konusu kültürel ögeler çerçevesinde biçimlenmektedir. Tüm 

bu veriler bağlamında bakıldığında toplumların inancı, dini, sahip oldukları değerleri, 

alışkanlıkları, beslenme yapısı, aile yapısı ve ekonomik durumu gibi etmenler o 

toplumların hastalık ile sağlık algısını, sağlık durumunu doğrudan etkilemekte, bunlara 

göre şekillenmektedir. 

 

 

 



16 
 

1.5. Halk Hekimliği  

Türk dünyasında em, emçi, ot, otaçı (Kaşgarlı Mahmud, 2018: 178,444) gibi 

isimlerle anılan halk hekimliği; insanlığın varoluşundan beri hastalıkları iyileştirmek 

üzere gözlem ve tecrübeler ışığında teşekkül etmiş, yapısında zaman zaman büyüsel ve 

dinsel tedavi yöntemlerini de ihtiva eden tıbbî ve kültürel bir disiplindir. Halk hekimliği 

pratikleri ekonomik gerekçeler, alışkanlıklar veya modern tıbbın hastalıklara 

müdahalede kimi zaman yetersiz kaldığı durumlarda başvurulan ve günümüz Türk 

dünyasında varlığını sürdüren bir alandır. Geçmişten günümüze kadar halk tababeti ile 

ilgili araştırmacılarca pek çok tanım yapılmıştır. Bu tanımlamalardan bazıları şunlardır:  

Halk hekimliği; olanaksızlıklar veya çeşitli sebeplerle meyledilen, hastaneye 

gidemeyen ya da gitmek istemeyen kişilerin hastalıklarını teşhis ve iyileştirme sebebi 

ile başvurdukları alan olarak tanımlanmaktadır. Hastalıkların içeriği gerek bedensel 

gerekse de inanışlarla ilgili ortaya çıktığı düşünülen nazara, insan veya doğaüstü 

varlıklardan gelebilecek türlü kötülükler ve rahatsızlıklara kadar geniş bir yelpazede 

değerlendirilmektedir (Boratav, 1999: 155). 

Orhan Acıpayamlı (1989: 5) halk hekimliğini, “Maddi ve manevi araçlar 

yardımıyla halkın sağlığını korumak ve hastaları sağlıklarına kavuşturmak” olarak 

tanımlar. Eriş Asil (1989: 33) halk hekimliğini halkın çeşitli sebeplerle doktora 

başvurmadıkları veya başvuramadıkları vakitlerde hastalıkları tanımlama ve 

sağaltmada kullandıkları metotlar; Fahri Dağı (2013: 118) halk hekimliğini çok eski 

devirlerden günümüze değin gelişerek ulaşan, toplumların kendi imkânlarıyla 

rahatsızlıklara karşı uyguladığı tedavi pratikleri; Nurten Özer (1989: 204) halk 

hekimliğini hekim olup olmadığına bakılmaksızın, bu alanda yetenekli, tedavi 

metoduna haiz kişilerin içerisinde bulunduğu toplumun kültürüne dayalı olarak gelenek 

ve görenekler temelinde gözlemle yaparak yaşayarak kazandığı tecrübeler ışığında 

hastalığın kaynağı ve nedeni düşünülmeksizin sağaltıma dönük, şifa amacıyla 

gerçekleştirdikleri türlü fiiliyat olarak ifade ederken; Faruk Çolak (2015: 3) ise halk 

hekimliğini, “İnsanların hastalık karşısındaki tutum ve davranışının sonucunda 

meydana getirdiği uygulamalardan oluşan bir kültürel birikim.” olarak 

tanımlamaktadır. 

Yukarıdaki tanımlamalar bağlamında halk tababetinin genel olarak kişilerin 

olanaklarının, hastanelerin sınırlı olduğu zamanlarda veya hastanelere ulaşımın 

mümkün olmadığında yöneldikleri alan olarak görülse de günümüzün bilimsel tıbbının 



17 
 

tüm gelişmişliği ve ulaşılabilirliğine karşın halk yine de çeşitli sebeplerle halk ilacı, 

kocakarı ilaçlarını kullanmaya devam etmektedir. 

İnsanlık, tarih sahnesine çıktığı zamandan bu yana hastalıklardan uzak kalarak 

sıhhatli bir yaşam sürmeyi sağlayacak gizemler üzerinde kafa yormuştur. İlkel insanlar, 

rahatsızlıklarının nedenine vakıf olamadıklarından dolayı bunun altında yatan sebebin 

doğaüstü varlıklardan veya Tanrı’nın ceza vermesinden kaynaklı geliştiğine 

inanmışlardır. Buna dayalı olarak insanlar hastalıklarını iyileştirmek adına Tanrı’ya ve 

mistik varlıklara kurbanlar, çeşitli saçılar armağan etmişlerdir. Eski Türklerde şairlik, 

din adamlığı ve hekimlik gibi görevlerin bir arada toplandığı kişiler olan şaman, kam, 

baksı, otacı; hastalıkları iyileştiren halk hekimleri olmakla beraber bunu yaparken 

Tanrı’yla irtibat kuran, hediyeleri kendi aracılıklarıyla ona ulaştırdığına inanılan, dinsel 

kimliğe haiz kişiler olmuşlardır. Eski çağlardaki insanlar hastalıklarını sadece dinsel, 

büyüsel yöntemlerle değil tıbbî metotlarla da iyileştirme çabası içinde olmuşlardır. 

Tıbbın tarihî gelişimine bakıldığında, eski devirlere doğru gidildikçe bugün halk 

hekimliği çatısı altında bulunan uygulamaların esasında eski zamanların tıbbı olduğu 

görülmektedir. Yani geçmiş dönemlerdeki tıbbî pratiklerin pek çoğu aslında 

günümüzün halk tıbbı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Halk hekimliğinin varlığı insanlığın var olduğu zamanla birlikte doğmuş 

dolayısıyla geçmişi de en eski zamanlara kadar uzanmaktadır. İlkel zamanlarda yaşamış 

olan insanlar hayvanların yaptıkları hareketleri izlemiş ve kendilerine 

uygulayabilecekleri tedavi yöntemlerini oluşturmada onları bir nevi ilham kaynağı 

olarak görmüşlerdir. Ancak bu tedavi yöntemleri devir insanlarının sadece sınırlı sayıda 

hastalıklarının sağaltımında etkili olmuştur. Örneğin türlü hastalıklar veya doğa olayları 

neticesinde meydana gelen ürkütücü hadise ve doğal afetler karşısında etkisiz 

kalmışlardır. Bu da o dönem insanının kaldıkları çaresizlikler karşısında büyü veya 

sihre yönelmelerine neden olmuştur (Şehsuvaroğlu, 1970; Akt. Şar: 1989: 222). Halk 

hekimliğinin temellerinden biri de inançlardır. Toplumlar; inanışları ekseninde kötü 

niyetli kişilerin, özellikle de büyücülerin yaptıkları büyüler yoluyla istenilen kişiler 

üzerinde hastalıklar oluşturabildiklerine ve hatta onları öldürebildiklerine 

inanmışlardır. Halk, bu tarz olumsuz durumlara maruz kalmamak adına dini vazifelerini 

tam olarak ifa etme çabası içinde olmuşlardır (Acıpayamlı, 1989: 1). Bu bağlamdan 

bakıldığında günümüzde bilinen ve kimi yerlerde hâlâ uygulanmaya devam eden pek 

çok halk hekimliği pratikleri en eski devirlerden itibaren halkın tecrübeyle bir sonraki 

nesle kültür süzgecinden geçirmek suretiyle ulaştırdığı ilkel tıp ve aynı zamanda halk 



18 
 

bilimi unsurlarıdır. Halk hekimliği pratikleri içerisinde yer alan dinsel ve büyüsel 

yöntemler de o toplumun teşhisini koyamadığı, adlandıramadığı veya tedavisi 

karşısında çaresiz kaldıkları hastalıklara karşı uygulanan, o toplumun kültürüne, ortak 

bilincine ayna tutan unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu sebeple bazı tedavi 

yöntemlerinin kökünü çok eskilere giden türlü büyüsel uygulamalarda görmek 

mümkündür. Günümüzde modern tıbbın tüm gelişmişliğine rağmen bu tarz 

uygulamaların varlığı halkın inanç unsurlarının ne denli köklü ve güçlü olduğunu 

göstermektedir. 

Dünyada tıp uygulamalarının başlangıcı insanlık tarihi kadar eskidir. İnsanlık 

var olduğu günden beri çeşitli hastalıklarla karşılaşmış, bu hastalıkların tanı ve 

tedavisine yönelik çeşitli pratikler uygulayarak bu alanda tecrübeler edinmişlerdir. Söz 

konusu bilgi ve uygulamaların tarihsel başlangıcı tahminler dâhilinde MÖ 3000 

yıllarına değin sürmektedir. Bu yıllarda tıp alanında Mısır, Çin, Hitit, Roma, 

Mezopotamya, Yunan, İran gibi medeniyetler başı çekmişlerdir. Halk hekimliği tarih 

boyunca dört merhaleden geçmiştir. Bunlar: İç güdüsel dönem, dinsel dönem, gözleme 

dayalı dönem (ampirik), çağdaş dönem şeklinde sıralanmaktadır. Herhangi bir belgeye 

dayanmamakla birlikte eski devir topluluklarında iç güdüsel dönemin ortak olduğu 

düşünülmektedir. Burada hekimlik pratiklerinden bazılarına masal, efsane, mitolojik 

anlatılar ve halk hikâyelerinde rastlanmakta ayrıca tüm bunların iç güdüsel dönemin 

ürünleri olduğu bilinmektedir. Dinsel dönemde hastalıkların kökeninde ve 

iyileştirilmesinde dinî yapıların, inançların, büyünün etkili olduğu hususu dikkati 

çekmektedir. Hitit, Mezopotamya, Antik Roma, Eski İran, Hint uygarlıklarında dinsel 

kökenli tedavi metotları ön plana çıkarken Eski Mısır uygarlığında hekimlik pratikleri 

gözleme, deneye dayalı (ampirik) bir anlayışla oluştuğundan ileri düzeyde gelişim kat 

edilmiştir. Eski Çin’de hekimlik bilgi ve uygulamalarının başka medeniyetlerden daha 

eski ve köklü olduğu, bu tıbbî birikimin de Çin’den diğer toplumlara doğru yayıldığı 

görüşü bilim insanlarınca tahmin edilmektedir. Eski Yunan’da ise hekimlik mitolojik 

devir ve bilimsel devir olmak üzere iki kısımdan oluşmaktadır (Çolak, 2015: 4-6). 

Toplumlar kötülüklerden arınmak, hastalıkları sağaltmak amacıyla inançları 

bağlamında çeşitli sihir ve büyüsel uygulamalar gerçekleştirmişlerdir (Polat, 1995: 1). 

Eski Mezopotamya’da Ninova’da yapılan kazılar sonucu çıkartılan çivi yazısı ile 

yazılmış kil tabletlerinden, o döneme ait hastalıkların sebepleri ve sağaltım metotları 

öğrenilmektedir. Eski Mezopotamya’da inançlarla ilgili birtakım dinî usullere 

rastlanmaktadır. Doğa olaylarının korkutucu geldiği zamanlar veya çeşitli kötülükler 



19 
 

ve hastalıklardan korunmak adına Tanrı’ya yalvarmak, kurban kesmek gibi 

uygulamalar yürütmüşlerdir. Ayrıca bedene giren ve rahatsızlıklara sebebiyet veren 

cinlerin çıkartılması amacıyla muskalar yapılmış, bu muskaları hastanın boynuna 

asmışlardır. Buna benzer uygulamalar günümüz Anadolu halk hekimliğinde de söz 

konusudur. Yine Eski Çin belgelerinde de sayısı elliyi bulan halk hekimliğiyle ilgili 

eserler bulunmaktadır. Bu eserlerin içeriğine bakıldığında ise geçmiş zamanlardan beri 

etkileşim halinde bulunulan Hint, Orta Asya ve Uygur kültürlerinin etkisi altında da 

kalındığı görülmektedir (Şar, 1989: 222-223). Farklı medeniyetlerin geçmişinde 

bulunan sağaltım metotları, kişilerin tabiatı ve tabiatüstü kuvvetleri anlamlandırmaları 

sonucunda meydana gelmiştir. Mısır, Çin, Hitit, Roma, Mezopotamya, Yunan, İran gibi 

medeniyetler coğrafya olarak birbirlerinden uzak olmalarına karşın, halk tıbbı 

bağlamında değerlendirilebilecek pek çok benzer tedavi metodu tatbik etmiştir. 

Bunların içinde bitkisel kökenli sağaltım ürünleri en önde gelir. Bunun haricinde dua 

etmek, muska takmak, kurban kesmek, büyü yapmak gibi dinsel ve sihirsel uygulamalar 

ortak pratikler olarak karşımıza çıkmaktadır. Doğaüstü kuvvetlere atfedilen mana, 

soyut varlıklardan muhafaza olunma duygusu, uygarlıklarda ilaç üretiminde 

kullanılabilecek bitki türlerinin varlığı sağaltım metotlarının farklı bölgelerde benzer 

olmasında ya da çeşitlenmesinde etkili olmuştur. Bireylerin hastalanma kaygısı, bazı 

hastalıkların ölümle nihayetlenmesi, her daim sağlıklı olma arzusu çeşitli toplumları 

sürekli olarak yeni tedavi metot ve teknikleri arama çabasına itmiştir. Ancak 

günümüzde dahi modern tıptaki büyük atılımlara rağmen pek çok hastalığın kaynağı ve 

tedavisi hâlâ çözülebilmiş değildir. Hâl böyleyken eski devirlerdeki uygarlıklarda 

hastalığın hayatın çok belirgin hakikat ve sürekli mevcut olan bir korku sebebi 

olduğunu idrak etmek çok güç görünmemektedir. Dolayısıyla yaşamını bu türden 

tehlike duygusu ve korku altında sağlıkla sürdürebilme gayreti en eski devirlerden beri 

halk hekimliğine ve dinî-sihrî pratiklere müracaat eden toplumların farklı uygarlıklarda 

benzer veya değişik sağaltım metot ve teknikleri meydana getirmesinde etkili olmuştur. 

Sihir ile inançlar birbirleriyle doğrudan ilişkilidir. Halk hekimliğiyle ilgili 

geçmişten bugüne yapılan çalışmalarda inanç ve sihirle bağlantılı pek çok 

uygulamaların bulunduğu görülmektedir. Yerli topluluklarla ilgili yapılan 

çalışmalarda; tedavi uygulamalarında tabiatüstü güçlerden, kutsal olandan yardım 

istemek en çok rastlanan pratiklerdendir. Kültür çeşitliliği bakımından en ön sıralarda 

yer alan Afrika ve Melanezya’da yapılan çalışma sonuçlarında buralardaki toplumların 

halk hekimliğine ait sağaltma uygulamalarının temelinde sihrin öne çıktığı göze 



20 
 

çarpmaktadır. Günümüzde kullanılagelen halk hekimliği uygulamalarının kökeninde 

ilkel toplumların tabiatüstü ilişkileri sonucunda doğan yöntemler yatmaktadır (Kaplan, 

2011: 156). Milletler arasında çeşitli ayrılıklar var olmasına karşın halk tıbbının 

hastalıkların sağaltımında din ile sihri dayanak alması yukarıda belirttiğimiz gibi ortak 

özellik olarak dikkat çekmektedir. İyileştirme metotlarındaki bilgi ve uygulamalar 

ilerleyen zamanlarda farklılığa uğrayabilir, fonksiyonlarını tamamlayanlar da ortadan 

kalkar ve unutulur. Fakat genel olarak bakıldığında halk kültürü içerisinde bulunan halk 

hekimliği uygulamaları süreç içerisinde güncellenmek suretiyle varlığını koruyup 

sonraki kuşaklara da aktarılarak toplumun ortak ürünü haline dönüşmektedir.     

Halk biliminin önemli alanlarından biri olan halk hekimliği teknolojik olarak 

çağ atlayan günümüzün küreselleşen dünyasında modern tıbbın gelişmesi ve her 

bölgede hastanelerin bulunuyor olması, popüler kültür, göç, medya gibi unsurlara 

rağmen varlığını tüm canlılığıyla korumuştur. İnsanlar modern tıbbın hastalıklarına 

tamamıyla çare olmadığı fikri, tıbbî olanaksızlıklar, ekonomik yetersizlikler, 

eğitimsizlik, dinsel ve geleneksel inançlar, ön yargılar ve diğer sosyo-kültürel 

gerekçeler nedeniyle halk hekimliğine yönelmişlerdir. Bu bağlamda çok uzak 

dönemlerden günümüze kadar ulaşan halk hekimliği uygulamaları bilgisi Türk halk 

biliminde önemli bir unsur olarak yer almıştır. Halk tıbbı, halk tababeti, alternatif tıp, 

tamamlayıcı tıp, geleneksel tıp, geleneksel tedavi, halk ilacı, kocakarı ilacı gibi 

isimlerle de anılan halk hekimliği uygulamaları başlangıçta deneme-yanılma yoluyla 

tecrübe edilerek faydalı, tedavide müspet sonuçlar veren pratiklerin kullanılmaya 

devam edildiği ve sonraki nesle ulaştırıldığı ancak hastalıklara çare olamayan, zararlı 

uygulamaların ise terk edildiği bilinmektedir. Halkın kullandığı tedavi yöntem ve 

teknikleri pratik olarak hastalıkları iyileştirme amacıyla kullanılırken esasında bu 

uygulamalar o halkın aynı zamanda sosyal, kültürel, dinsel ve inançsal yapısını da 

gözler önüne sermektedir. Zira her toplumun hastalıklara bakış açısı, içerisinde 

bulunduğu toplumun kültürel anlayışına paralel olarak oluşmuş, hastalıklara karşı 

geliştirdikleri tedavi metotları da buna bağlı olarak gelişme göstermiştir. Yani her 

toplumun hayatı algılama şekli, inancı, örf ve adetleri farklı olabildiği için sağaltım 

metotları da buna bağlı olarak değişiklik gösterebilmektedir. Halk hekimliği 

toplumların gösterdiği gayretler sonucunda hastalıkları tanılamak, hastalıkları 

iyileştirmek amacıyla uyguladığı pratiklerde çeşitli yöntem ve tekniklere 

başvurmaktadır. Bunlardan Orhan Acıpayamlı’nın sınıflandırması şöyledir: 



21 
 

1) Irvasa usulüyle yapılan sağaltmalar: Bedenle direkt olarak ilgisi bulunmayan, 

hastaya psikolojik tesir ve telkinlerle hastayı etkileme amacı taşıyan sağaltma 

metodudur.   

2) Parpılama yoluyla yapılan sağaltmalar: Hastaların bedenlerindeki çeşitli 

bölgelerinden kesme, dağlama, çizme vs. gibi kan akıtmak suretiyle gerçekleştirilen bir 

tedavi yoludur. 

3) Dinî metotla gerçekleştirilen sağaltmalar: İnsanların Allah’a yakarması; 

türbe, yatır ve ziyaret yerlerine gidilmesi ya da dinsel kimliğe haiz kişilerden yardım 

istenilmesi şeklinde uygulanan sağaltımdır. 

4) Bitki kökenli emlerle yapılan sağaltmalar: Bitkilerin kökü, gövdesi, yaprağı, 

kabuğu, çiçeği, meyvesi veya tohumu aynen olduğu şekilde yahut da bazı muamelelere 

tabi tutulmanın ardından hastalara tatbik edilen tedavi şeklidir. 

5) Hayvan kökenli emlerle yapılan sağaltmalar: Canlı ya da ölmüş hayvanların 

herhangi bir uzvu, uzuv parçası ya da hayvana ait bir unsur (göbek bağı, kartalın pisliği, 

öd, kirpi eti vb.) oldukları gibi yahut da kimi işlemlere tabi tutulduktan sonra uygulanan 

tedavi usulüdür.  

6) Maden kökenli emlerle gerçekleştirilen sağaltmalar: Su, maden suyu, toprak, 

tuz, taş, cam, altın, gümüş, bakır, demir gibi nesneler aynen olduğu gibi, başka 

malzemelerle karışım halinde veya bazı işlemlerden geçirilmesinin ardından uygulanan 

tedavi yöntemidir (Acıpayamlı, 1989: 2-5). 

Don Yoder ise halk tababetini iki kısma ayırır: 

1) Doğal halk hekimliği,  

2) Dinsel-büyüsel halk hekimliği.  

Doğal halk hekimliği, kişilerin tabiata ilk etkilerinden birini oluştururken çeşitli 

hastalıkları iyileştirmede bitkilerden, hayvansal ve madensel ürünlerden faydalanmayı 

içerir. Zaman zaman bitkisel halk hekimliği adıyla da anılan doğal hekimlik, eski ilkel 

toplumların ortak ürünü sayılmakla beraber bu tıbba ait olan kimi yararlı tedavi 

yöntemleri modern tıbba değin ulaşmıştır. Halk tababetinin ikinci unsuru sayılan 

dinsel-büyüsel tıp da hastalıkların sağaltımında dini ve büyüleyici gücün saklı olduğu 

sanılan; taşıyanı, takanı ve sahip olanı zararlı etkilerden koruyup iyilik getirdiğine 

inanılan çeşitli nesne veya yazılı kâğıtlardan faydalanır (Yoder, 1975: 23-24). 

Hastalıkları iyileştirme yöntemlerinden öne çıkan uygulamalardan biri hasta kişiyi 

doğrudan ya da dolaylı olarak bir insana, hayvana, bitkiye veya bir cisme yöneltme 

işlemidir ki bu uygulama halk hekimliği ile ilkel tıbbın kesişen ortak özellikleridir. Söz 



22 
 

konusu yöneltme işlemi dokunma yoluyla ya da simgesel olarak söz gelimi bir siğilin 

satılması biçiminde olabilir. Hastalığın ağaç ve çalılara, çivi ya da kama sokmak 

suretiyle devredilmesi doğrudan temasın en bilindik örneğidir (Yoder, 1975: 29). 

Aslında tüm bu uygulamaların kökünde bulunan düşünce, vücuttaki hastalık ya da 

vücuda giren kötülüklerin başka bir şeye göçürülmesiyle/devredilmesiyle ilgilidir.  

Yazılı belgeler ışığında yapılan araştırmalar bitkiler aracılığıyla gerçekleştirilen 

sağaltmaların Anadolu’daki başlangıcının Hititler Dönemi’ne kadar gittiğini 

göstermektedir. Günümüzde modern tıp hayatımızın her alanında yer etmesine karşın 

insanlar sıklıkla bitkileri tedavide kullanmaya devam etmektedirler. Bu kullanım 

alanları kırsal bölgelerde yabani bitkilerden; kentlerde de aktarlar, çerçiler tarafından 

karşılanmaktadır (Sol, 2007: 176-177). Çok eski dönemlerde insanlar bitkileri tedavi 

amacıyla kullanma aşamasına birdenbire geçmemiş, çeşitli tecrübelerin ardından 

faydalı ve zehirli bitkileri ayırmışlardır. Bunlardan faydalı olanlarını hastalıklarının 

tedavisi için kullanmışlardır. Anadolu, 13 bine kadar bitki türüyle dünyanın en verimli 

bitki örtüsüne haiz yerleşim alanlarından biridir. Geçmişten bugüne bütün uygarlıklar 

söz konusu bu bitki çeşitliğinin avantajını yaşamış, bu bitkilerden tedavi amaçlı 

yararlanma yoluna gitmiş ve günümüzde de Anadolu insanı hâlâ bu zenginlikten 

yararlanmaya devam etmektedir (Bayat, 1989: 58). 

Anadolu’da örnekleri saptanabilen halk tababeti pratiklerinin beslendiği 

kültürel unsurlar beş grupta değerlendirilmiştir: 

1) Orta Asya’dan getirilen aslî unsurlar 

2) Anadolu’nun eski kavimlerinden gelen unsurlar 

3) Hristiyanlık ve Mazdeizm gibi inanç sistemlerinin geçici tesirleri ile gelen 

unsurlar 

4) İslamiyet’in kabulüyle bu medeniyetin getirdiği unsurlar 

5) Modern millî bünyenin doğmaya başlamasıyla ortaya çıkan unsurlar (Bayat, 

1992: 43). 

Anadolu halk tababetinde hastalık isimlerinin pek çoğu Türkçedir. Lisanımızın 

Arap ve Fars dillerinin kelime ve kural olarak istilasına rağmen halk tababetindeki 

hastalık isimlerinin bu mukavemeti, halk kültürünün diğer dallarda olduğu gibi bu dalda 

da kuvvetli olduğunu gözler önüne sermektedir. Söz konusu hastalık isimlerinden bir 

kısmı şunlardır: albasması, kırkbasması, ince hastalık, ısıtma, kurdeşen, kızıl yel, 

sarılık, saçkıran, soğuk algınlığı, soğuklama, soğuk kesmiş, süt sıtması, süt toplaması, 

süt çalkalama, sürgün, sungüt, sıkmaca, samra, çakma, çalınma, karın çubuğu, kuş 



23 
 

palazı, kısırlık, kan ingini, kabakulak, alacama, kırk karışması, kanlı buru, kızma, kızıl 

yel, köstüm, köstebek, karın yarığı, kavuç, dışarlık, değişme, dumağı, dolama, donatma, 

buruntu, bulgur püskürmesi, boğmaca, kuduz, öksürük, bıcılgan, bezeme, belsoğukluğu 

vs.dir (Acıpayamlı, 1989: 5). Dünyada geçmişten günümüze kadar farklı dönemlere 

göre bazı dillerin siyasi, dini, ekonomik, kültürel veya çeşitli sebeplerle popüler hâle 

gelerek hem diğer ülkelerde hem de Selçuklu Dönemi’nden beri ülkemizde yoğun bir 

biçimde kullanıldığı bilinmektedir. Söz konusu kullanımlardan günümüzde gerek 

modern tıp gerekse de halk içinde hastalık adlarının Türkçeden ziyade Arapça ve Farsça 

karşılıkları azalmakla birlikte özellikle Latince ve İngilizcedeki isimleriyle yoğun bir 

şekilde kullanıldığına şahit olunmaktadır. Dünya üzerinde en fazla konuşulan diller 

arasında en ön sıralarda yer alan Türkçenin yazılı tarihi geçmişi MS 8.yy’da yazılan 

Orhun Yazıtları’na dayansa dahi gerek somut gerekse de soyut pek çok kavramı ifade 

etme kudretine haiz olan Türkçenin elimize ulaşmasa da esasında yazılı ürünleri çok 

daha eskilere uzandığı gerçeği karşımızda durmaktadır. Hâl böyleyken çok köklü ve 

zengin bir yapıya sahip olan Türkçenin olanaklarından hem günlük dilde hem de 

çalışmamızın konusunu oluşturan halk hekimliği ile modern tıp bağlamındaki hastalık 

isimlerinin Türkçesini kullanmada duyarlı olunması lazım gelmektedir.  

Anadolu coğrafyası Asya ve Avrupa arasında köprü görevi üstlenmesinin yanı 

sıra bitki örtüsü ve doğal kaynaklar bakımından zengin olması nedeniyle tarih boyunca 

birçok medeniyete ev sahipliği yapmıştır. Dolayısıyla her medeniyet bu topraklarda 

kendilerinden bir kültürel bir parça bırakmıştır. Bu kültürel miras halk hekimliği 

alanında da varlığını hissettirmiş, çeşitli uygulamalar sonraki nesle aktarılarak pek çok 

hastalık tedavisi tecrübe edilmiştir. Ünlü tıp bilgini Hipokrat da Anadolu coğrafyasında 

yetişmiştir. Anadolu’nun Türkleşmesiyle birlikte hekimlik uygulamaları hız kesmemiş 

çok sayıda darüşşifa, bimaristan, maristan adları verilen hastaneler yapılmıştır. Bunun 

dışında bazı halk hekimleri de usta-çırak yöntemiyle yetişip gerek yaşadıkları dönemde 

gerekse de kendilerinden sonrakilere birikimlerini aktararak bu alanda katkı 

sağlamışlardır. Bununla birlikte Anadolu Selçuklu Dönemi’nde İç Batı Anadolu ve İç 

Anadolu Bölgesi’nde şifa amaçlı birçok kaplıca ve ılıcalar yapılmış, bunlardan bazıları 

da farklı dönemlerde yenilenerek günümüze değin ulaşmıştır. Osmanlı Dönemi’nde 

halk hekimliği, Selçuklulardan kalan miras devralınarak tüm zenginliğiyle devam 

etmiştir. Osmanlı’da 17-19.yy’da aktarlık bu alanı destekleyen ve tedavi amaçlı her 

türlü ürünü satan dükkânlar Mısır Çarşısı adı verilen yerlerde faaliyetlerini 



24 
 

sürdürmüştür. Başlangıçta yalnızca baharat ile drog satan bu aktar dükkânları daha 

sonra ilaçlar yapmaya ve satmaya başlamıştır (Şar, 1989: 226-227). 

Türkler İslamiyet’in kabulünden önce Orta Asya yaşamında iyi-kötü ruhların, 

ata ruhlarının çevrelerinde bulunan unsurlarda yaşadığına; hayatlarını sağlıklı idame 

ettirebilme durumunun da o iyelerle iyi geçinme şartıyla mümkün olabileceğine 

inanıyorlardı. Fakat bunun tersi vaziyette ise hastalıkların söz konusu iye ve ruhlarla 

kötü geçinip onları sinirlendirdiklerinde, bedenlerine giren kötü ruhların etkisiyle 

meydana geldiğine inanıyorlardı (Koşay, 1956: 87). Bu tür inanç kaynaklı yaşamda 

fiziksel hastalıkların tedavisi emçi, otacı denen kişilerce yapılıyordu (Bayat, 1989: 61). 

Otala- “iyileştirmek” anlamıyla Atebetü’l Hakayık’ta (Arat, 1992: 61) geçmektedir. 

Fiziksel hastalıkların yanı sıra oluşum nedeni soyut varlıklar olan ruhlara dayandırılan 

hastalıkların tedavisini ise kamlar üstlenmiştir (Sever, 2016: 159).  

 

“Olarda birisi otacı turur 

  Kamug ig togaka bu emçi erür 

   

  Bularda basa keldi afsunçılar 

  Bu yi yeklig igke bu ol emçiler 

 

  Bularka yime ök katılgu kerek 

  Bu yil yeklig igke okıgu kerek” (Arat, 1979: 438). 

 

“Bunlardan biri tabiplerdir, bütün hastalıkları ve ağrıları bunlar tedavi ederler. 

Bunlardan sonra efsuncular gelir, cin ve peri çarpmasından gelen hastalıkları bunlar 

tedavi ederler. Bunlar ile de görüşmek, tanışmak gerektir; cin ve peri çarpmasından 

gelen hastalıkları okutmak lazımdır.” (Arat, 1991: 315). 

Kutadgu Bilig’de Yusuf Has Hacip; tüm ağrı ve rahatsızlıkların tabiplerce, peri 

ile cinlerden gelen hastalıkların ise efsuncularca iyileştirildiğini (Arat, 1979: 438) ifade 

eder. Kutadgu Bilig’de efsuncu olarak ifade edilenler kamlardır (Bayat, 1989: 61). 

Bulundukları toplumun tabii üyesi olan kamlar kadın ya da erkek olabilmekle birlikte 

ruhlar alemine geçtikleri, ayinler gerçekleştirdikleri, kendilerinden geçtikleri (transa 

geç-) vakitler olur ki bu anlar onları diğer insanlardan ayıran özellikler olarak ifade 

edilmektedir (İnan, 1972: 80). 



25 
 

Kaynağını putperestliğin en eski biçimlerinden alan sihir, büyü, tılsım gibi inanç 

ve düşünceleri içeriğinde bulunduran uygulamalar, Türk inanç sisteminde de 

bulunmaktaydı. Öyle ki VIII. ve XIV. yüzyıllarda Budizm ve Maniheizm dinlerine 

bağlı Türk topluluklarının yaşadıkları Doğu Türkistan’da yapılan arkeolojik kazılarda 

çıkartılan gereçlerin içinde sihir gayesi ile yapıldığı belirlenen muska ve resimler ele 

geçirilmiştir. Uygurlara haiz olduğu bilinen din kitaplarında, farklı büyülü şeyleri 

içeren işaretlere tesadüf edilmiştir. Türk topluluklarında kamlar, icra edilen ritüel veya 

herhangi bir törende kendilerinden geçercesine coşkulu bir durumda çeşitli hastalıkları 

büyüsel yöntemle sağaltırlardı. Kam; bu inanç ile uygulamalarda ruhun rehberi, hamisi 

ve aynı zamanda hekimi konumundaydı (Araz, 1995: 165). Dolayısıyla bu kişiler 

ruhani, falcı, büyücü, hekim, cerrah vasıflarını bir arada taşımaktaydı (Köprülü, 1999: 

147). İslamiyet’e geçildikten sonra kamlara yüklenen ruhanilik ve kutsallık sıfatları 

zamanla ortadan kalkarak yalnızca büyücülük, iyelerle (ruh) bağlantı sağlayabilme 

özelliklerini taşır hâle gelmiştir (Köprülü, 1999: 154). Kutadgu Bilig’de  

 

“Kamug igke ot ol emi belgülüg 

  Ol ig emlegüçi kamı belgülüg” 

 

“Her derdin belli ilacı ve tedavi edecek kamı bulunur.” (İnan, 1972: 72) 

şeklindeki beyitte çeşitli hastalıkların sağaltımını kamların ifa ettiği görülmektedir.  

 

“Otaçı onamas mu’aazzım sözin 

  Mu’azzim ataçığa evrer yüzin 

  Ol aymış otuğ yese igke yarar 

  Bu aymış bitig tutsa yekler yırar” (İnan, 1972: 73) dörtlüğünde ise hekimlerden 

sonra mu’azzimlerin yani afsuncuların geldiği, bu kişilerin yel ile şeytan hastalıklarına 

yakalanan kişilere okuyup üfleyerek bitig yani muska yazdıkları ifade edilmektedir. 

Kamlar söz konusu özellikleriyle bugün ülkemizin pek çok yerinde hoca, cinci hoca 

isimleriyle karşımıza çıkmaktadır (Araz, 1995: 166). 

Eski Türklerde kimi boylarda kamlara senelik maaş bağlanır, kimi boylarda ise 

tören ve ayinlerin ardından hizmetlerine karşılık ücret ödenirdi. Hakiki kamlar 

genellikle dünya malına düşkünlük göstermezlerdi. Bu sebeple kamların pek çoğu 

yoksul durumda olmuştur (Sever, 2016: 160). Kamların söz konusu bu nitelikleri 

günümüzde ocaklı olarak zikredilen kişilerin hastalıkları tedavi etmek amacıyla 



26 
 

gerçekleştirdikleri uygulamaların ardından kişilerden doğrudan ücret talep etmeme, 

kişilerin kendilerinin içlerinden geldiği şekilde ve miktarda ücret ya da hediye 

vermeleri özelliğiyle benzerlik göstermektedir.  

Halk hekimliği pratikleri; ilkel insanların doğa olayları karşısındaki tepkileri, 

içinde bulundukları toplumun hekimlik pratikleri ile kendilerininkini kıyas ve 

ödünçleme halinden teşekkül etmiştir. Bu tedavi pratiklerinin biçimlenmesinde 

büyünün payı fazladır. Tabiatüstü güçler ya da kötü ruhların kişilere musallat olmasıyla 

büyücüler doğaüstü kuvvetlerle bağlantıya geçerlerdi. Dinsel itikat ile büyünün tayin 

ettiği pratikler bağlamında rahatsızlıklar kişinin bedenine bu doğaüstü güçler veya şer 

ruhların girmesiyle izah edilirdi. Kötü ruhların olumsuz tesirine maruz kalmamak, 

bunlardan muhafaza olunmak için toplum efradının ortak akılla oluşturup geliştirdiği, 

kültürel değerlerinin de etkisiyle biçimlenen pratikleri neticesinde halk hekimliğinin ilk 

temelleri inşa edilmiştir. Ayrıca eski Türk geleneğine ait olan sihir yöntemiyle tedavi 

etme Şaman inancıyla bağlantılı olmuş ve bu özellik günümüze İslami ögelerle birlikte 

kültürel aktarımlarla ulaşmış hatta İslamiyet’e has bir durum gibi varlığını sürdürmeye 

devam ettirmiştir 

Halk içinde hastalığın tanılanmasıyla başlayan tedavi, hastalık sağaltılırsa söz 

konusu tedavi yöntemi toplumun diğer fertleri tarafından da benimsenerek sürdürülür. 

Ancak uygulanan pratik hastalığa cevap vermezse o uygulama terk edilip yerine başka 

yöntemler denenir. Burada temel gaye hastalığın tedavi edilmesi olduğu için hem dinsel 

hem de büyüsel tüm yöntemler tecrübe edilir. Bunlarla birlikte bilimsel tıbbın 

yöntemleri de zaman zaman tatbik edilebilmektedir. İnsanlar özetle çevrelerinde 

bulunan bitkilerden iklimleri, doğa ile olan ilişkileri ve dünyayı algılayış durumları 

çerçevesinde ilaçlar üretmişlerdir. Bu ilaçları hazırlamada bitkilerin dalı, gövdesi, 

çekirdekleri, tohumları, kabukları, yaprakları, çiçekleri, kökleri ve reçinelerinden 

yararlanmışlardır. Bu ürünler kimi zaman karışım şeklinde de kullanılmıştır. Bitkilerin 

yanı sıra doğada bulunan madensel ve hayvansal ürünler de tedavinin önemli parçası 

olarak görülmüştür. Hayvanların eti, sütü, kafatası, derisi, kılı, gübresi, kabuğu 

(yumurta), ağı (örümcek) sağaltımda kullanılan hayvansal ürünler olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Madensel ürünlerden genel olarak demir, altın, toprak, su, tuz, taş ve insan 

ürünü malzemelere dayalı olan kimyevî, endüstriyel ilaçlar da kullanılmıştır. Ayrıca 

halk tababetinin içeriğinde sadece bedensel hastalıklar değil cin çarpması, ruhsal 

varlıkların tesiri gibi psikolojik hastalıklar da bulunmaktadır. Halk bu türden 

hastalıkları tedavi etmek amacıyla büyüsel yöntemlere başvurmanın yanında dinsel 



27 
 

metotlardan olan Allah’tan yardım isteme, dua okuma, muska taşıma pratikleri 

uygulamakta; türbe, yatır ve mezarlıkları ziyaret etmektedir.  

İlçede hastalıkların sağaltılması amacıyla insanlar bazı vakitler direkt olarak 

çağdaş tıbba başvurabilirken öte yandan çağdaş tıbbın hastalıklara deva olamadığını 

düşündükleri hâllerde ise halk hekimliğine yönelmektedirler. Bu durum her zaman bu 

usulle ilerlememektedir, kimi zamanlar yöre halkı hastaneye gerek duymadığı veya 

basit olarak düşündüğü hastalıklarının tedavisi için doğrudan halk tıbbına 

yönelmektedir. 

Çağdaş tıp ve halk hekimliği arasında bazı farklar söz konusudur: Çağdaş tıp; 

neden-sonuç ilişkisi bağlamında kesin, net ve bilimsel bilgileri içerirken halk 

hekimliğinde böylesine bir akılsal, bilimsel silsile olmayıp daha ziyade dinsel inançları 

yaşam şekli, deneyim haline getiren bilgi birikimi ve yöntemler söz konusudur. Halk 

hekimliği uygulama yöntemlerinden olan din/büyü, çağdaş hekimliğin dayanağı olan 

bilim/akılcılık ilkeleri ile teşhis ve iyileştirme metotları açısından mukayese edilerek 

tartışılagelmiştir. Bahsi geçen halk hekimliği (halk tıbbı) ile çağdaş hekimlik (modern 

tıp) Batı tıbbı ile Batı dışı toplumlardaki tedavi yöntemlerindeki farklılıklardan dolayı; 

Batı tıbbı modern tıp, Batı uygarlıkları dışındaki halklarda ise halk tıbbı/geleneksel tıp 

adlarıyla özdeşleştirilmiştir (Kaplan, 2011: 151). Halk tıbbı, kendisine atfedilen farklı 

adlandırmalardan ötürü insanların zihninde zaman zaman olumlu veya olumsuz algılar 

canlandırmaktadır. Örneğin çağdaş/bilimsel tıbba sağladığı katkılardan dolayı 

“alternatif tıp” ifadesiyle olumlu, “batıl, kocakarı ilaçları” ifadesiyle de olumsuz algıları 

üzerine çekmede etkili olmuştur (Öncül, 2011: 11). 

Halk tıbbı düzeninin bilimsel tıbbın tüm gelişmişliğine rağmen varlığını 

sürdürmesini sağlayan, unutulmasına engel olan onun irtibatlarıdır. Sağaltım 

yöntemleri ve problemler içindeki tertipli bağlantılar, düzenli işleyen sistemin 

değişimine direnç sağlar. Nitekim doğada bulunan tüm bitki ve diğer unsurların Allah 

tarafından bütün hastalıklara çare olarak verildiği inancı, tanrısal kuvvetten hareketle 

din-iman-şifalı bitki birlikteliği yoluyla sağlığa kavuşma arasındaki ilişkiyi gözler 

önüne sermektedir. Bu sıradan ilişki biçimi, bitkilerle sağlık kazandırma metoduna 

yalnızca umumi bir uyum katmaz; bununla birlikte onu öylesine kuşkucu bir usulle 

oluşturur ki çağdaş tıbbın öne attığı kanıtlar, söz konusu bağıntıya ulaşamaz (Hufford, 

1986: 307). 

Halk tıbbında sihrî, örf-adet ve inançlara yönelik uygulamalarla birlikte 

kıymetli, faydalı pratik ve bilgiler de yer almaktadır. Zira günümüzdeki ilaçların bazısı 



28 
 

halk tıbbına ait ilaçlarda yapılan araştırmalar neticesinde ortaya çıkmıştır. Halk 

hekimliğiyle ilgili araştırmaların artması hiç kuşku yok ki modern tıbba çok sayıda 

malzeme ve katkı sağlayacaktır. Halk hekimliğinde hastalığı oluşturan hâller arasında 

çoğu zaman neden-sonuç ilişkisi bulunmaz çünkü eski inançların kalıntısı olarak 

hastalıkların altında bazı büyüsel, doğaüstü, metafiziksel unsurların yattığı 

düşünülmektedir. Fakat tüm bunlara karşın halk hekimliğindeki sağaltım 

yöntemlerinden kimilerinin; hastalıklara çare olduğunun ispat edilmesi, halk hekimliği 

bilgi ve pratiklerinin modern tıpla örtüşmesiyle zaman içinde modern tıpta da kabul 

görebildiği anlaşılmaktadır. Bunlardan özellikle akla ilk gelenler hacamat, sülükle 

tedavi, anne sütünün kulak ve göz ağrılarında kullanılması gibi uygulamalardır ki bu 

tedavi yöntemleri günümüzde modern tıpta da yer almaktadır. Modern tıp esasında halk 

hekimliğini küçük görmektedir fakat bunun bir ön yargı olduğu, halk tıbbında yer alan 

belki de binlerce tedavi metodunun araştırılmayı, keşfedilmeyi beklediği su götürmez 

bir gerçek olarak karşımızda durmaktadır. Bulunduğumuz yüzyıl itibariyle çağdaş 

tıbbın gelişimde ne denli yol aldığına bakıldığında bu durumla ters orantısal olarak halk 

tababetine olan ilginin, ihtiyacın azalmaya başlaması beklenen bir gelişmedir. Ancak 

insanların son yıllarda -özellikle de 2000’li yılların başından itibaren- bitkisel tedavi 

yöntemleri ve diğer halk hekimliği pratiklerine ilginç bir şekilde teveccüh ettikleri, 

ilgilerini arttırdıkları çok bariz biçimde gözlemlenmektedir. Bu durumun yaşanmasında 

hiç şüphe yok ki pek çok sebep bulunmakla birlikte halk hekimliği tedavi unsurlarının 

doğal olması, kimyasal ürünler içermemesi, pratik olması, ekonomik ve kolayca temin 

edilebilip hazırlanabilir olması, halkın pek çok hastalığın iyileştirilmesinde bu tedavi 

yöntemlerini tecrübe etmiş olması, modern tıpta kullanılan ilaçlara nispeten yan 

etkisinin az olması ya da hiç olmaması gibi sosyolojik ve psikolojik pek çok faktör 

bulunmaktadır. Bunların yanı sıra hastalıklara karşı halk hekimliği uygulamalarını 

ihtiva eden pek çok kitabın yazılıp satışa sunulması, büyük televizyon kanallarında 

akademisyen veya tıp uzmanlarının yayınlar yapması da bu alana duyulan alaka ve 

güvenin artmasını perçinlemiştir. Bu sayede modern tıp alanında çalışan bilim insanları 

da zaman zaman yüzünü halk hekimliği pratiklerine çevirerek araştırmalarını bu alanda 

sürdürmektedir. Dolayısıyla modern tıp ile halk tıbbının aslında birbirlerini beslediği, 

birbirleriyle ödünçleme hâlinde oldukları, her ikisinin de aynı gereksinim ve amaçla 

insanlığa hizmet için ortaya çıkmış bir bütün oldukları görülmektedir. 

Hastalığın tanı ve tedavisi hasta kişilerin şikâyetlerine ve benzer hastalıklar için 

gelen kişilere uygulanan yöntemlere göre tayin edilmekteydi. Hastalığın tanısı 



29 
 

esnasında muayene aracı kullanılmayıp hastalık sahip olunan tecrübeye göre 

yorumlanıp değerlendirilir. İyileştirilebileceğine kanaat getirdikleri kişilere bakılır, 

kanaat getirmedikleri kişilerin ise hastaneye gitmeleri tavsiye edilir. Dinsel vasıflarıyla 

ön plâna çıkan bazı insanlar tedavilerini dua okumak, suyun üzerine dua okuyarak 

üflemek, muska yapmak gibi dinî veya sihrî metotlarla yapmaktadırlar. Dinî- sihrî 

tedavi şekli uygulanan insanlara iyelerin (cin, peri, ruh) musallat olduğu anlayışı ve 

inancı bulunmaktadır. Cinler çoğunlukla pis yerlerde bulunur düşüncesi söz konusudur. 

Bu tür yerlerde (metruk alanlar, lavabolar, banyolar, ahırlar, bataklıklar vs.) bulunan 

cinleri rahatsız ettiği düşünülen insanlara cinlerin musallat olduğu inancı 

bulunmaktadır (Taner, 1983: 12). Böylesi duruma maruz kaldığı düşünülen hasta 

kişilerin tedavisinde onları psikolojik olarak iyileştirme çabası görülmektedir. Dinsel 

ve manevî hüviyetleriyle tanınan kişiler haşare zehirlenmelerine karşı da zaman zaman 

ağrı hissedilen bölgeyi hafifçe okşamak, büyülemek veya okumak gibi iyileştirme 

yöntemleri uygulamaktadırlar.  

Em yapımı ve hastalıkları iyileştirmede genellikle yörede yetişen bitkiler tercih 

edilmektedir. Bununla birlikte tedavide kullanılmak üzere süt, yoğurt, yumurta, et, bal 

gibi hayvansal ürünlerin de yer aldığı görülmektedir. Yani yaşanılan yer ve yakınlarda 

bulunan bitki ve diğer ürünler, oluşturulacak ilaçların belirlenmesinde doğrudan etkili 

olmaktadır. Hastalıkların tedavisinde bitki, hayvan ve maden kökenli malzemelerin 

yanı sıra hayat standartlarının evrilmesiyle birlikte ihtiyaç dâhilinde kimi eczane 

ilaçları, kolonya, sabun, şeker, türlü kremler gibi endüstriyel malzemeler de 

kullanılabilmektedir. 

Ülkemizin pek çok yerinde ve yörede modern tıbbın gelişim göstermesiyle 

insanların büyük çoğunluğu hastalıklarını tedavi ettirmek için hastanelere 

yönelmektedir. Ancak kırsal bölgelerde ikamet eden, tarım ve hayvancılıkla uğraşan 

kimi kişiler malzemelerin teminini kolay, pratik, ekonomik ve doğal görmesi; kimi 

kişiler hastalığını basit görüp hastaneye gerek duymadan kişisel imkânlarla 

iyileştirebileceğine inanmaları; kimi kişiler de hastalıklarının modern tıpta çaresinin 

olmadığını düşünmeleri gerekçeleriyle halk hekimliğine yönelmektedir. Ayrıca çeşitli 

sebeplerle modern tıbbı ikinci plânda görme, hastalığı önemsememe, hastalığın 

kendiliğinden iyileşeceğini düşünme ya da çevredeki insanların telkinleri kişilerin halk 

tababeti yöntemlerini kullanmalarında etkili olan hususlar olarak dikkati çekmektedir. 

Öte yandan özellikle kırsal bölgelerden gelen hasta kadınsa erkek doktorlara, erkekse 

kadın doktorlara karşı çekingenlik gösterebilmektedir. Ancak bu anlayışın günümüzde 



30 
 

büyük oranda kırıldığını söylemek mümkündür. Mahrem rahatsızlıklardaysa her iki 

cinsiyet için de genel olarak mecbur kalınmadığı sürece hastanelere yönelmede 

ihmalkâr davranıldığı bilinmektedir. Bunlara ilave olarak hastalığın ileri boyuta 

geçmesi ve hastaneye zamanında başvurmama nedeniyle hastalığın tedavisinin 

mümkün olamadığı, tedavide istenilen neticeye ulaşılamaması gibi gerekçeler de halkın 

halk tababetine meyletmesinde etkili olan hususlardır. Genel kanı eğitim düzeyi 

yüksek, kent merkezlerinde yaşayan insanların halk hekimliği pratiklerine itibar 

etmeyip modern tıbbın sunduğu imkânlardan yararlanarak hastalıklarını tedavi etme 

biçiminde olduğudur. Fakat bu algı da günümüzde kırılmaya başlamış, söz konusu 

düşüncenin aksine bilinçli kimi insanların evde tedavisi mümkün hastalıklarının 

tedavisi için doğal, pratik, yan etki içermeme, ekonomik olma vb. sebeplerle çerçilere 

veya tanınan, bilinen uzmanların, aile büyüklerinin, çevrenin tavsiye ettikleri kuşaktan 

kuşağa tecrübeler ışığında yoğrularak gelmiş halk hekimliği uygulamalarını 

kullandıkları gözlemlenmiştir. Ayrıca imkânı olan kişilerin ve özellikle emeklilerin 

şehir hayatının stres ve karmaşasından uzaklaşmak amacıyla kırsal bölgelere, köylere 

dönmeleri de sağlıklı ve doğal yaşam sürme isteğinin en bilindik sosyolojik örneği 

olarak göze çarpmaktadır.  

Netice itibariyle çağdaş tıbbın çare olamadığı zamanlarda devreye halk 

hekimliği girmiş; hastalar hem bitki, hayvan ve maden kökenli emler marifetiyle 

gerçekçi yöntemler dâhilinde hem de manevî, psikolojik açıdan güçlendirilerek tedavi 

edilmeye çalışılmıştır. Modern tıbbın insana maddi ve fiziki açıdan bakışına karşın halk 

hekimliği kişiyi hem ruhen hem de bedenen bütüncül bakış açısıyla iyileştirmeye 

çalışması halk hekimliğinin olumlu görünmesini ve revaçta olmasını sağlayan faktörler 

olmuştur. Halk tıbbı olumlu, pratik ve hastalıklara çare olabildiği düşünceleri gibi geniş 

bir yelpazede algılanmakla birlikte bu alanın istismara açık olabildiği de görülmekte, 

kimi kişilerce ticari kazanç kapısına döndürülebilmekte, insanların umutlarıyla 

oynanabilmektedir. Ayrıca halk hekimliğinin içeriği itibariyle tıp, eczacılık, 

antropoloji, sosyoloji, psikoloji gibi disiplinlerin yakın ilgisi dâhilinde olmakla birlikte 

esasında halk biliminin araştırma alanına doğrudan girdiği yöredeki söz konusu tedavi 

uygulamalarının tahlili sonucunda ortaya çıkarılmıştır. 

 

 

 

 



31 
 

1.6. Halk Hekimliğiyle İlgili Yapılmış Çalışmalar 

            1.6.1. Kitaplar  

Mustafa Salman’ın 1948 yılında yayımlanan Halk Hekimliği ve Halk 

Veterinerliği başlıklı çalışmasında Balıkesir ili Savaştepe ilçesi Karacal köyü ve 

çevresinde derlenen halk hekimliği ve veterinerliği uygulamalarına yer verilmiştir. 

Turhan Baytop’un 1963’te yayımlanan Türkiye’nin Tıbbi ve Zehirli Bitkileri 

başlıklı çalışmasında 6 binden fazla bitki çeşidi tanıtılmıştır. Çalışmada hangi hastalığın 

tedavisinde ne tür bitkinin kullanıldığı hakkındaki bilgiler yer alırken bununla birlikte 

bitkiler yararlı ve zararlı şeklinde sınıflandırılmıştır. 

Mehmet Göbelez’in 1969 yılında yayımlanan Hastalıkların Tedavisinde Sebze 

ve Meyvelerin Değeri başlıklı çalışmasında sebze ve meyvelerin hastalıkların 

tedavisinde kullanılması ve önemi ile ilgili genel bilgilere yer verilmiştir. 

Zeki Başar’ın 1972 yılında yayımlanan Erzurum’da Tıbbi ve Mistik Folklor 

Araştırmaları adlı çalışması Erzurum’daki halk tıbbı ve eski Türklerdeki inanmaları 

içermektedir. 

Orhan Acıpayamlı’nın 1974 yılında yayımlanan Türkiye’de Doğumla İlgili Adet 

ve İnanmaların Etnolojik Etüdü başlıklı çalışması Anadolu’da doğumla alakalı olarak 

gerçekleştirilen uygulama ve inançları içermektedir. 

Sedat Veyis Örnek’in 1974’te yayımlanan Türk Halkbilimi başlıklı çalışması üç 

bölümden teşekkül etmektedir. Birinci kısımda Türk folkloruyla alakalı kitap, neşriyat, 

seminer, toplantı, kongre, dernek ve kurumlar; ikinci kısımda töre, gelenek, moda gibi 

kavramlardan bahsedilmektedir. Üçüncü kısımdaysa doğum öncesi, doğum, çocukluk, 

diş çıkarma, sünnet, evlilik, ölüm, taziye gibi geçiş dönemi konuları anlatılmıştır.  

Abdülkadir İnan’ın 1986’da yayımlanan Tarihte ve Bugün Şamanizm adlı 

çalışması, Orta Asya Eski Türk kültüründeki şamanların Türk folklorundaki yerinden 

bahsetmektedir. Çalışmada; şamanların Orta Asya kültüründen İslâmî kisveye 

bürünerek geçişi, şaman geleneğinin bugün Anadolu’da hâlen devam ettiği hatta kadın 

şamanların günümüzde türlü kadın hastalıklarını iyileştirme metotlarını uyguladıkları 

veya ebelik yaptıkları anlatılmaktadır.    

Turhan Baytop’un 1994’te yayımlanan Türkçe Bitki Adları Sözlüğü adlı 

çalışmasında takriben 4 bin bitkinin ismi bulunmaktadır. Latince Bitki Adları 

bölümünde 1300 kadar bitkinin Latince karşılığı verilmiştir. Renkli Resimler 

bölümünde ise bitkilerin fotoğrafları alfabetik sırasıyla gösterilmiştir. Kitaptaki 

bitkilerin Anadolu ağzıyla belirtilmiş olması da eserin bir diğer özelliklerindendir. 



32 
 

Hasan Hüseyin Polat’ın 1995 yılında yayımlanan Sivas Ulaş’ta Halk Hekimliği 

Uygulamaları adlı çalışmasında Sivas’taki halk tababeti pratikleri bulunmaktadır. Sivas 

yöre halkından elde edilen tedavi metotları tafsilatlı biçimde çalışmada yer almıştır.  

Rıfat Araz’ın 1995’te yayımlanan Harput’ta Eski Türk İnançları ve Halk 

Hekimliği başlıklı çalışması Giriş ile 3 bölümden meydana gelmektedir. Girişte 

Harput’u tanıtıcı genel bilgiler yer almaktadır. Birinci Bölümde tengri, iyeler, kam gibi 

kavramlar ve bunlar kullanılarak uygulanan halk hekimliği yöntemleri hakkında 

bilgiler verilmiştir. İkinci bölümde doğum, evlenme, ölüm, mezar, yas tutma, kurban, 

adak vs. gibi geçiş dönemlerine değinilmiştir. Üçüncü Bölümde ise hastalıkları 

sağaltma metotları, ocak, ocaklı, türbe ve ziyaretler hakkında bilgiler söz konusudur. 

Sedat Veyis Örnek’in 1995’te yayımlanan 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, 

Sanat, Efsane adlı çalışması Giriş ile dört kısımdan meydana gelmektedir. Birinci 

kısımda din başlığı altında dinsel temel kavramlar olan animizm, dinamizm, totemizm, 

fetişizm, şamanizm; yüce varlık tasarımı, ibadet, ibadetin sosyal yanı, öte dünya ile 

ilgili tasarımlar, dinin başlangıç kuramları ve dinlerin dağılımı konuları; İkinci kısımda 

büyü ile ilgili açıklamalar, büyü çeşitleri ve araçları; üçüncü kısımda sanat başlığı 

altında ilkel sanata ilişkin genel açıklamalar, yerli sanatın bölgesel özellikleri, dans, 

müzik, dram, şiir, süslenme ve teknikleri; son olarak dördüncü kısımdayse efsane 

başlıklı konular yer almaktadır.  

Ümit Serdaroğlu’nun 1996 yılında yayımlanan Eskiçağ’da Tıp başlıklı 

çalışması ilkel dönem insanının tıpla ilgili sağaltım, metot ve pratiklerini içermektedir. 

Çalışmada ayrıca tıp ilminin ana doktrinleri, sihir, sihir ile din ilgisi aktarılmıştır. 

Ayşegül Demirhan Erdemir’in 2001 yılında yayımlanan Şifalı Bitkiler Doğal 

İlaçlarla Geleneksel Tedaviler adlı çalışmasında bitkisel, hayvansal ve madensel 

drogların halk arasındaki kullanımı aynı zamanda bu kullanımların faydalı ve zararlı 

yönleri ifade edilmektedir. 

Mustafa Aça’nın 2005’te yayımlanan Balıkesir Yöresi Doğum Sonrası İnanış ve 

Uygulamaları adlı çalışması Loğusa, Çocuk, Loğusa ve Çocuğun Birlikte Yer aldığı 

İnanış ve Uygulamalar, Çocuk Hastalıkları şeklinde dört başlık altında incelenmiştir. 

Doğum ve bebeklik dönemleri anneyle ilişkilendirilerek anlatılmış ayrıca söz konusu 

başlıklar altında bölgede derlenen pratik ve inançlar değerlendirilmiştir.  

İsmet Zeki Eyüboğlu’nun 2007 yılında yayımlanan Anadolu İlaçları başlıklı 

çalışmasında insan ve doğayı karşı karşıya getiren olayların altı çizilmekte, Anadolu’da 

yapılan ve uygulayıcıları tarafından yürütülen ilaç ile bunların tedavi metotları üzerine 



33 
 

bilgiler yer almaktadır. Kitapta bitkisel ilaçlarla halk hekimliği tedavisinin önemi ve 

halk hekimlerinin hazırlamış oldukları ilaçlar hakkında bilgiler bulunmaktadır.  

Yaşar Kalafat’ın 2010 yılında yayımlanan Doğu Anadolu'da Eski Türk 

İnançlarının İzleri başlıklı çalışması Giriş ve İki bölümden oluşmaktadır. Giriş 

kısmında Türk inanç dizgesi bulunmakta; birinci kısımda Tengri, iyeler, şaman, kam 

hakkında bilgiler; ikinci kısımda ise doğum, evlenme, ölüm gibi geçiş dönemleri ile 

adak, kurban, yas, yuğ, mezar konuları yer almaktadır. 

Kürşat Öncül’ün 2011’de yayımladığı Kuzeydoğu Anadolu Bölgesi Halk 

Hekimliği (Kars-Iğdır) başlıklı çalışması, bir halk hekimliği saha araştırması olup Kars 

ve Iğdır illerinden derlenmiş halk hekimliği pratikleri hakkında bilgiler vermektedir. 

Tuba Özkan’ın 2012 yılında hazırladığı Geleneksel Tıptan Modern Tıbbi 

Ocaklık Kurumu adlı çalışması modern ve postmodern süreçler dâhilinde geleneksel 

tıbbın son zamanlarda revaçta olma durumu aktarılmıştır. Çalışmanın esasında ocaklık 

müessesesi bulunmaktadır. Sağaltımın bilhassa zihni yönü üzerinde duran kuramsal 

yaklaşımlar ile hastalığın bedensel nedenlerine atıfta bulunan eski çağ devri tıp 

yaklaşımları ve tedavi ocaklarının gerçekleştirdikleri pratikler mukayese edilmiş; 

sağaltım metotları, kuramsal yaklaşımlar bağlamında tahlil edilmiştir. 

Ahmet Süheyl Ünver’in 2014’te yayımlanan Selçuk Tababeti adlı çalışmasında 

Selçuklu tababeti, tıp tarihi, Selçuklu Dönemi hastaneleri, darüşşifaları ve kaplıcaları 

anlatılmış, ayrıca tıbbî folklora yer verilmiştir.  

Faruk Çolak’ın 2015’te yayımlanan Yazılı ve Sözlü Belgeler Işığında Niğde 

Halk Hekimliği başlıklı çalışmasının Giriş Bölümünde dünyada, Türkiye’de ve 

Niğde’de halk hekimliği hakkındaki bilgiler yer almaktadır. Niğde’de tespit edilen 

hastalıkların alfabetik sırayla tedavisi, tedavi yöntemi ile süreçleri detaylı olarak 

incelenmiştir. Eser; “İnsan Hastalıkları, Ocaklar, Yatırlar ve İçmeler, Hayvan 

Hastalıkları, Bitki Hastalıkları” başlıkları altında sınıflandırılmıştır.  

Pervev Naili Boratav’ın 2015 yılında yayımlanan 100 Soruda Türk Folkloru adlı 

çalışması âşık edebiyatı, destan-hikâye, meddahlık, masal, fıkra, efsane, bilmece, atalar 

sözü, alkış, kargış, tekerleme, mani, türkü, seyirlik halk oyunları başlıkları altında halk 

edebiyatının tüm yönleri hakkında bilgilerin yer aldığı kaynak kitabıdır. Kitabın ikinci 

bölümünde tabiat bilgisi, tabiat yasalarını etkileme başlığı altında halk hekimliği ve 

türleri ile ilgili bilgilere yer verilmiştir. Bununla birlikte bu bölümde büyücülük halk 

hekimliği içinde bir tedavi metodu şeklinde ifade edilmiş, Anadolu’daki pek çok yerden 

verilen örnekler ile bu tedavi yöntemleri izah edilmiştir.  



34 
 

Ali Haydar Bayat’ın 2016’da yayımlanan Tıp Tarihi adlı çalışmasında yer alan 

Giriş bölümünde tıp tarihi ile ilgili bilgiler yer almaktadır. Birinci Bölümün adı olan 

“Genel Tıp Tarihi”nde uygarlıkların hekimlik tarihçesi, tedavi metotları, tıbbî 

ilerlemeler, ünlü tıpçılarla ilgili bilgiler yer almaktadır. “İslam ve Türk 

Medeniyetlerindeki Tıp” adlı İkinci Bölümde ise Türk tababeti ve sırasıyla Selçuklu, 

Osmanlı, Cumhuriyet Dönemi’ndeki hekimlik tarihçesi ve tıbbî gelişmelerden 

bahsedilmektedir. 

Ayhan Karakaş’ın 2016’da yayımlanan Değişim Sürecinde Osmaniye Halk 

Hekimliği başlıklı çalışmasında Osmaniye halk tababeti uygulamaları bulunmakta, 

hastalıklar vücut bölgelerindeki hallerine ve birbiriyle bağlantılı hastalıklara göre 

kategorize edilmiştir. Söz gelimi “iç hastalıklar”, “deri hastalıkları”, “hareket sistemi 

hastalıkları” vb. biçimde bir sınıflandırmayla hastalıklar ve sağaltım metotları 

aktarılmıştır. Bunun dışında Osmaniye’deki ocaklar hakkında da bilgiler yer 

almaktadır. 

Mustafa Sever’in 2016 yılında yayımlanan Mersin ve Yakın Çevresinde Halk 

İnançları ve Halk Hekimliği adlı çalışması Giriş ile İki kısımdan teşekkül etmektedir. 

Birinci kısımda Halk İnançları ve Uygulamaları başlığı altında doğum, evlenme, ölüm 

gibi yaşamın geçiş dönemleriyle alakalı araştırma alanındaki inanç ve pratikler 

aktarılmıştır. İkinci kısımsa Halk Hekimliği ve Halk Veterinerliği Hastalıklar ve Tedavi 

Şekilleri başlığı altında insanla ilgili hastalıklar ve tedavi şekilleri, hayvanlarla ilgili 

hastalıklar ve tedavi şekilleri, ocaklar, yatır ve türbeler, kaplıca, ılıca ve içmeler 

hakkındaki bilgiler yer almaktadır. 

 

 

1.6.2. Makaleler 

Orhan Acıpayamlı’nın 1969’da yayımlanan Türkiye Folklorunda Halk 

Hekimliği ve Özellikleri başlıklı çalışmasında halkın yakalanmış olduğu hastalıkların 

teşhis edilme yöntemleri, hastalıktan şikâyetçi kişilerin bu hastalıklarını tedavi etmek 

amacıyla gerçekleştirdikleri işlemler, hastalığın tedavisini kimlerin yürütebileceği ve 

Türk halk tababetinde uygulaması yapılan temel sağaltım metotları ile ilgili bilgiler 

bulunmaktadır. 

Selçuk Aytar’ın 1976 yılında yayımlanan Hastalığı Devretme Geleneği adlı 

çalışmasında; halk tababeti pratiklerinde kullanılan sihirsel pratikler incelenmiş, bu 



35 
 

metotlarla hastanın iyileştiği ifade edilmiştir. Bunun yanı sıra hastaya tatbik edilen 

sihirsel pratiklerle hastalığın cansız nesnelere iletildiği böylelikle hastanın eski 

sağlığına kavuştuğu belirtilmiştir. Tatbik edilen bu devretme (aktarma) metodu üç 

madde şeklinde sınıflandırılmış ve Anadolu’nun pek çok bölgesinden örneklerle izah 

edilmiştir. 

Ali Haydar Bayat’ın 1989’da yayımlanan Türk Dünyasında Özellikle Anadolu 

Tıbbî Folklorunda Akıl Hastalıklarının Tedavi Yolları ve Kaynakları başlıklı 

çalışmasında İslamiyet öncesinden günümüze değin Türklerde akıl hastalıkları, 

Anadolu’da akıl hastalıkları ve bunların tedavi yöntemleri hakkında bilgiler 

aktarılmaktadır.  

İkbal Sucu’nun 1989 yılında yayımlanan Ege Bölgesi Halk İlaçları adlı 

çalışmasında Ege bölgesinden elde edilmiş halk ilaçları ve bu ilaçların kullanıldığı 

hastalıklar ile ilaçlarda kullanılan bitkilerin saptaması yapılmıştır. 

Nurten Özer’in 1989 yılında yayımlanan Türk Halk Hekimliğinde 

Kaplıcalarımız başlıklı çalışmasında tarihten günümüze kaplıcaların halk hekimliği 

açısından kıymeti ile ilgili bilgiler verilmektedir. 

Orhan Acıpayamlı’nın 1989’da yayımlanan Türkiye Folklorunda Halk 

Hekimliğinin Morfolojik ve Fonksiyonel Yönden İncelenmesi adlı çalışmasında 

Türkiye’de hastalıkların iyileştirilmesinde uygulanan tedavi yöntemleri ırvasa, 

parpılama, dinsel, bitki kökenli emlerle, hayvan kökenli emlerle ve maden kökenli 

emler şeklinde altı başlık altında tasnif edilmiştir. Tasnif edilen bu tedavi metotları 

örneklerle izah edilmiştir. Ayrıca emlerle gerçekleştirilen tedavilerde en çok bitkisel 

kökenli emlerin kullanıldığı, büyüsel-sihirsel pratiklerde ise daha çok temas büyüsünün 

kullanıldığı ortaya konulmuştur. 

Sevgi Şar’ın 1989 yılında yayımlanan Halk Hekimliğinin Dünü ve Bugünü 

başlıklı çalışmasında halk hekimliğinin geçmişten günümüze kadarki tarihsel gelişimi 

hakkında bilgiler bulunmaktadır. 

Ayşe Duvarcı’nın 1990 yılında yayımlanan Halk Hekimliğinde Ocaklar başlıklı 

çalışmasında ocak kavramı üzerinde durulup halk tababetinde ocak ve ocaklı olarak 

tanınan kişilerin genel özellikleri, ocakla ilgili durumdaki ateş ile insanların ilişkileri, 

ocaklıların nerelerde yaşadıkları, ocaklıların yatır ve türbelerle olan temasları, nasıl 

ocaklı olunabileceği ve ocaklıların hastalık tedavisinde hangi metotları tatbik ettikleri 

ile ilgili bilgiler bulunmaktadır. 



36 
 

Ali Haydar Bayat’ın 1992 yılında yayımlanan Anadolu Tıbbî Folklorunda Göz 

Hastalıkları adlı çalışmasında; tıp tarihinde göz hastalıkları, Anadolu halk 

hekimliğinde göz hastalıkları, Anadolu dışı Türk dünyasında göz hastalıkları başlıkları 

altında bilgi verildikten sonra ayrıca Anadolu’da göz hastalıkları başlığı altında çeşitli 

göz hastalıklarının hangi tedavi uygulamaları ve ilaçlarla iyileştirilmeye çalışıldığı 

hakkında bilgiler aktarılmaktadır. 

Abdülkadir Emeksiz’in 1998 yılında yayımlanan Türk Halk Kültüründe Üzerlik 

adlı çalışmasında üzerlik türlü yönlerden incelenmiştir. İlk bölümde bitkisel olarak 

üzerlik ile ilgili bilgi verilmiş, etimolojik olarak sözcük açıklanmış ardından da üzerlik 

örneklerle tarihte bir sağaltım ögesi olarak verilmiştir. Makalenin ilerleyen bölümünde 

nazara karşı üzerliğin kullanımı ele alınmıştır. Bu bölümde üzerliğin ne şekilde nazar 

tedavisinde kullanıldığı izah edilmiştir. Bu kısımdan sonra edebiyatta ve yazılı 

kaynaklarda üzerliğin kullanımı açıklanmıştır ve çeşitli tarihi metinlerden, iki adet 

Özbek romanından ve Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın Mezarından Kalkan Şehit adlı 

romanından üzerlik sözcüğünün bulunduğu bölümler örnek olarak aktarılmıştır. 

Çalışmanın sonlarında ise süs eşyası ve kumaş boyası olarak (Cezayir’de) üzerliğin 

kullanımları anlatılmıştır. 

Muharrem Kaya’nın 2001’de yayımlanan Eski Türk İnanışlarının Türkiye’deki 

Halk Hekimliğinde İzleri başlıklı çalışmasında atalar kültü, tabiat kültleri, gök tanrı 

kültü ve şamanlık başlıkları altında Türklerin Orta Asya’dan Anadolu’ya göçerken 

beraberlerinde getirdikleri kültürlerinin günümüz Anadolu’sundaki izleri 

değerlendirilmiştir. 

Nerin Köse’nin 2002 yılında yayımlanan Kazakların Halk Hekimliğiyle İlgili 

Bazı Pratikleri Hakkında adlı çalışmasında Kazakların halk hekimliğine ilişkin tedavi 

yolları; sihir ve büyüye dayanan tedavi yolları, ilaçla tedavi edilenler ile ilaçla ve sihir 

yoluyla tedavi edilenler olmak üzere üç başlık hâlinde incelenmiştir. 

David J. Hufford’un 2007 yılında yayımlanan Halk Hekimleri başlıklı 

çalışmasında Amerika’da folklor ve halk tababeti ile ilgili tanıtıcı bilgiler yer 

almaktadır. Çalışma; sağlık sistemi yaklaşımı, bütünleşme, doğal ve doğaüstü, halk 

psikiyatrisi, halk hastalıkları adlarını taşıyan başlıklardan oluşmaktadır. Çalışmada 

bilhassa halk tababetinde doğal (bitkisel-hayvansal) ve doğaüstü (büyü, kem göz) gibi 

sağaltım yöntemlerinin kullanımı hakkında bilgiler aktarılmıştır. 



37 
 

İbrahim Dilek’in 2007 yılında yayımlanan Sibirya Türklerinde Ateşle İlgili 

İnançlar, Törenler ve Bazı Efsaneler adlı çalışmasında Sibirya’da yaşayan Altay, Tuva, 

Hakas ve Yakut Türklerinin ateşle ilgili, inanç, tören ve efsaneleri ele alınmıştır. 

Metin Ekici ve Adem Öger’in 2007 yılında birlikte hazırladıkları Türklerde 

“Ocak Kültü” ve Bu Kültün Alevilik İnancına Yansımaları adlı çalışmada eski Türk 

inanmaları içerisinde bulunan ocak kültünün Alevi-Bektaşi inanç yapısına uyum 

sağlayarak türlü şekillerdeki yansımaları aktarılmıştır. Bunun dışında bildiride ateş 

kültü açıklanmış, ateş kültü ile ocak kültü arasındaki ilişki incelenmiştir. Ateş, ocak ve 

atalar kültünün Alevi Bektaşi halkının inanmaları arasına nasıl girdiği ve günümüzde 

ne şekilde sürdürüldüğü izah edilmiştir. 

Selma Sol’un 2007’de yayımlanan Edirne’de Halk Hekimliği başlıklı 

çalışmasında saha araştırması metoduyla elde edilen Edirne’deki geleneksel sağaltım 

biçimleri aktarılmıştır. 

İskender Oymak’ın 2010 yılında yayımlanan Anadolu’da Su Kültünün İzleri 

başlıklı çalışmasında İslam öncesi yer-su inanışlarının daha sonraki dönemlere, 

Anadolu'daki su kültüne yansımaları ele alınmıştır. 

Melike Kaplan’ın 2011’de yayımlanan Halk Tıbbının Kökenleri: Teşhisten 

Tedaviye Din ve Büyü İlişkisi başlıklı çalışması halk tababetinin dinsel-büyüsel kökenli 

uygulamalarının genel bir değerlendirmesini içermektedir. Dinsel ve büyüsel 

pratiklerin bir kısmı, muhtelif yerli topluluklardan örneklerle mukayeseli bir bakış 

açısıyla değerlendirilmiştir. Giriş kısmında halk tıbbı hakkında bilgiler verildikten 

sonra halk tıbbında “dinsel ve büyüsel” uygulamalar, köken arayışı: yerli topluluklar, 

teşhis ve tedavide “büyü-dinsel yaklaşım” başlıkları altında bilgiler aktarılmıştır. 

Faruk Çolak’ın 2012 yılında yayımlanan Niğde Halk Hekimliğinde Dışkı ve 

İdrar Kullanılarak Yapılan Tedavi Usulleri başlıklı çalışmasında dışkı ve idrar 

kullanılarak yapılan tedavilerin kimi belgeler aracılığıyla köken olarak Hitit, 

Mezopotamya ve Eski Mısır’a kadar uzanabileceği ifade edilmiştir. Çalışmada genel 

olarak Niğde’de dışkı ve idrarla yapılan tedavi uygulamaları ile bu uygulamaların 

kullanıldığı bazı hastalıklardan bahsedilmiştir. 

Ayten Altıntaş’ın 2014’te yayımlanan Osmanlı Tıp Kitaplarına Göre Sülükle 

Tedavi başlıklı çalışmasında Osmanlı hekimlerinin yazdıkları tıp kitaplarında sülüğün 

kirli kanın temizlenmesinde önemli bir yere sahip olması, bedendeki ağrılarda hacamat 

yerine kullanılması, kan fazlalığı, basur tedavisi, deri hastalıkları, göz ağrısı ve diş 



38 
 

ağrısı gibi hastalıklarda tedavi yolu anlatılmaktadır. Bildiride klasik dönem Osmanlı tıp 

kitaplarında yer alan sülükle tedavi konusu tanıtılmaktadır.  

Özen Yaylagül’ün 2014’te yayımlanan Anadolu’da Yaşayan Halk Hekimliği 

Uygulamalarının Eski ve Orta Türkçe Tıp Metinlerindeki Temelleri adlı çalışmasında, 

Türk halk tababetine dayanak oluşturduğu düşünülen eski ve orta Türkçe tıp 

metinlerinde ortak olarak bulunan kimi ögelere dikkat çekilerek bu metinlerde yer alıp 

bugün de halk arasında sürdürülen bazı sağaltım metotlarından bahsedilmiştir.  

Satı Kumartaşlıoğlu’nun 2014’te yayımlanan Türk Kültüründe Ateş ve Ocak 

İyeleri başlıklı çalışmasında ateş ve ocak iyeleri ile ilgili genel bilgi verildikten sonra 

bu iyelerin antropomorfik yönü, etrafında oluşan kural ve tabular, kadın görünümü ve 

zararlı ruhlarla ilgisi incelenmiştir. 

Faruk Çolak’ın 2015’te yayımlanan Sağaltma Tekniği Olarak Tıbıka Tutma 

Uygulamasının Kültürel Kökeni adlı çalışması çocuğu yaşamayan kadınlara uygulanan 

geleneksel bir sağaltma tekniği olan tıbıkanın köken olarak kelime anlamı, ne olduğu 

hakkındaki tanımlamalar; tedavi tekniği olarak tıbıka uygulamalarının hangi şehirlerde 

devam ettirildiği, tedavi teknikleri ve materyallerinin kültürel kökenleri hakkındaki 

değerlendirmeler; tıbıkalı olduğu düşünülen bir kadının yeni doğum yapmış, kendisi ve 

çocuğu sağlıklı bir kadının ayak ucuna, bir hayvana veya yeni meyve vermiş bir ağacın 

üzerine silkinme pratiği gibi hastalığın bir varlıktan başka bir varlığa nakletme olan 

göçürme tekniği hakkında örnek uygulamalar; avlanmaktan kurtarılan kuşun öldükten 

sonra içinin boşaltılarak tös hâline getirilmesi ve tös hâline getirilmiş kuşun çocuğun 

yastığının altında saklanması şeklinde bilgiler sunmaktadır. 

Fatma Ateş’in 2015 yılında yayımlanan Anadolu Halk Hekimliği 

Uygulamalarında Demir Unsurunun Kullanımı adlı çalışmasında halk tababeti 

pratiklerinde demirin kullanımı ve beş şehirde (Adana, Denizli, Elazığ, Kütahya, 

Mersin) saptanan yedi tane ocak (albastı, diş muskası, kumru, mankafa, nazar, sarılık, 

yılancık) içerisinde demirin tedavideki konumu ve önemi üzerinde durulmuştur. Bunun 

yanı sıra demirin Kur’an-ı Kerim’de geçtiği, faydalarından bahsedildiği ve efsane, 

destan gibi türlerde de kullanımlarının olduğu belirtilerek bazı saptamalar yapılmıştır. 

Mehmet Alptekin’in 2018’de yayımlanan Meddah Behçet Mahir’in Halk 

Anlatılarında Halk Hekimliği ve Baytarlığı başlıklı çalışmasında Meddah Behçet Mahir 

tarafından nakledilen halk anlatılarındaki (destan-halk hikâyesi) halk hekimliği ve halk 

baytarlığı ögeleri saptanarak metinlerden elde edilen örnekler benzer destan ve halk 

hikâyelerindeki motiflerle karşılaştırılmıştır. Çalışmada genel itibariyle halk hekimliği 



39 
 

ve baytarlığı konusunun Meddah Behçet Mahir'in halk anlatılarına ne şekilde yansıdığı, 

Türk halk hikâyeciliği ve destancılığı içerisindeki konumu metinlerden saptanan 

örneklerle tartışılmıştır. 

Recep Tek’in 2018’de yayımlanan Anadolu Türk Halk Hekimliğinde Toprak 

başlıklı çalışmasında Türklerin anasır-ı erbaa şeklinde ifade ettiği varlıklardan biri olan 

ve aynı zamanda Türk mitolojisinde bereketin sembolü durumundaki toprak 

incelenmiştir. Günümüzde toprağın şifa kaynağı olarak algılandığı, pek çok hastalıkta 

sağaltım amacıyla kendisinden yararlanıldığı örneklerle aktarılmıştır. Çalışmada 

toprağın halk hekimliğinde; doğum ile ilgili sağaltma uygulamalarında toprak, 

ocaklarda toprakla yapılan sağaltmalar, türbe, yatır gibi ziyaret yerlerinde toprakla 

yapılan sağaltmalar, diğer halk hekimliği uygulamalarında toprak ile son bölümde 

toprakla ilgili tedavi yöntem ve tekniklerin değerlendirilmesi başlıkları altında bilgiler 

bulunmaktadır. 

Ayşe Uğureli’nin 2019’da yayımlanan Anadolu Halk Hekimliğinde Köstebek 

Kullanımı ve Köstebek Ocaklarının Mitolojik Yansımaları başlıklı çalışmasında 

köstebek ocaklarının temelinde yatan inanışlar mitolojik bağlamda çözümlenerek 

köstebeğin Türk mitolojisindeki yansımaları ve bundan kaynaklı kullanım şekilleri 

değerlendirilmiştir.  

Abdurrahim Yıldız’ın 2020’de yayımlanan Kültürel Bir Gösterge Olarak Renk 

Sembolizmi ve Beyaz’ın Kültürel İşlevleri adlı çalışmasında ana renklerin simgesel ve 

anlamsal karşılıkları ile ilgili temel bilgiler anımsatılarak hem evrensel hem de yerel 

boyutlarıyla beyaz (ak) rengin işlevleri ve anlamları üzerinde durulmuş, beyaz rengin 

Türk kültür tarihindeki konumu ve ehemmiyeti hakkında bilgiler verilmiştir. 

Mehibe Şahbaz’ın 2020’de yayımlanan İslâmiyet Öncesi Türklerde Saç Kültürü 

başlıklı çalışmasında İslâm öncesi Türk devletlerindeki kültürü ifade eden ve güzelliğin 

ana unsuru olan saç kültürü üzerinde durulmuştur. Türk kültüründe saç tarihsel bir süreç 

içerisinde değerlendirilerek, eski Türklerde saçın simgesel anlamları üzerinde 

durularak saçın uzunluk, renk, süsleme öğesi olarak saç örgüsü ve kültüre yansımaları 

ele alınmıştır. Ayrıca saçın mitoloji ve masallardaki yeri ve önemi üzerinde durulurken 

saçla ile ilgili inançlar, benzetmeler, büyüler, rüyalar ele alınmaya çalışılmıştır. 

Recep Tek’in 2021 yılında yayımlanan Anadolu Türk Halk Hekimliği 

Uygulamalarında Analojik Düşünce adlı çalışması, Anadolu’da icra edilen tedavi 

yöntem ve tekniklerinden bir tür taklit büyüsü olan analojik düşüncenin hangi 

hastalıklarda karşılaşıldığı ve ne şekilde uygulandığı hakkında bilgiler sunmaktadır.  



40 
 

Rezan Karakaş’ın 2021 yılında yayımlanan Doğanın ve İnsanın Dirilişinin 

Simgesi: Yumurta adlı çalışmasında yumurtanın Türk halk kültüründe farklı inanış ve 

ayinlerdeki anlamı ile bu bağlamda üstlendiği işlevler ortaya konulmuştur. Ayrıca 

yumurtanın Türk ve dünya mitlerindeki görünümleri, günümüz Türk halklarının 

geleneksel pratiklerindeki belirtileri incelenmiştir. 

 

 

1.6.3. Tezler 

1.6.3.1. Doktora Tezleri  

Melike Kaplan’ın 2008’de yayımlanan Geleneksel Tıbbın Yeniden Üretim 

Sürecinde Kadın başlıklı çalışmasında geleneksel tıbbın önemli bir aktarıcısı ve 

uygulayıcısı durumunda olan kadının rolü anlatılmaktadır. 

Zeyneb Ümit Belbez’in 2011’de yayımlanan Tamamlayıcı ve Alternatif Tıp 

Hareketi: Tıbba Alternatif Arayışları 20. Yüzyılın Sonlarında Bilimsel Tıbbın 

Sınırlarını Nasıl Yeniden Şekillendirdi başlıklı çalışmasında halk tıbbı ile modern tıp, 

halk tababetinin çağdaş tıbba seçenek olarak sunulması durumları hakkında bilgi ve 

değerlendirmeler bulunmaktadır. 

Fahri Dağı’nın 2013 yılında yayımlanan Türk Halk Anlatılarında Halk 

Hekimliği Üzerine Bir Araştırma adlı çalışmasında Türk halk anlatılarında bulunan halk 

tababeti ögeleri belirlenerek değerlendirmeler yapılmıştır. Üç bölümden meydana gelen 

çalışmanın birinci kısmı İslamiyet Öncesi İnançları ve Dinleri Çerçevesinde Türklerde 

Halk Hekimliği başlığı altında eski Türk dinleri ve inançları, kültler ve halk hekimliği, 

sağaltma yöntem ve teknikleri; İkinci bölümde İslamiyet Öncesi ve Sonrası İlk Yazılı 

Kaynaklarda Halk Hekimliği, Üçüncü bölümde ise Türk Halk Anlatılarında Halk 

Hekimliği başlığı altında destanlarda halk hekimliği, halk hikâyelerinde halk hekimliği, 

masallarda halk hekimliği, efsanelerde halk hekimliği, fıkralarda halk hekimliği 

konuları hakkında bilgiler yer almaktadır.  

Fatma Ateş’in 2015 yılında yayımlanan Adana Halk Hekimliğinde Ocak Kültü 

başlıklı çalışması Adana halk tababeti bağlamında ocaklık geleneği, alan araştırması ile 

kaynak yayınlardan alınan bilgileri ihtiva etmektedir. Çalışma Giriş ve Beş kısımdan 

meydana gelmektedir. Girişte araştırma alanı hakkında bilgi verilmiştir. Birinci 

bölümde Kült nedir başlığı altında bazı kültlerin açıklandıktan sonra bunların ocak 

kültü ile ilişkisi ve ocak kültüyle alakalı yapılmış çalışmalar yer almaktadır. İkinci 

bölümde Türk mitolojisi ve kamlık geleneğinde ateş ve ocak kültü, Üçüncü bölümde 



41 
 

Adana halk hekimliğinde ocak, dördüncü bölümde Adana ilinde yer alan türbe, yatır ve 

makamlar başlıkları bulunmaktadır. Beşinci bölümde ise Adana Yöresi Halk Edebiyatı 

Ürünlerinde Ocak Kültü başlığı bağlamında halk tababetine bağlı tedavi ocakları 

konusunun Adana’da halk edebiyatı ürünlerine ne şekilde etki ettiği çeşitli örneklerle 

açıklanmıştır. 

Satı Kumartaşlıoğlu’nun 2015’te yayımlanan Türk Kültüründe Ateş ve Ocak 

Kültü adlı çalışması on bölümden meydana gelmektedir. Çalışmada Türk kültüründe 

mitolojik anlatmalardan günümüzdeki yansımalarına değin ateş ve ocak bağlamında 

şekillenmiş inanış ve pratikler incelenmiştir.  

Münire Baysan’ın 2016’da yayımlanan Kütahya ve Yakın Çevresinde Halk 

Hekimliği ile Ocak Kültü adlı çalışmasında yörenin halk tababeti pratikleri ile ocak 

kültü incelenmiştir. Beş bölümden meydana gelen çalışmanın ilk kısmında Kütahya ve 

çalışma konusu ile ilgili bilgiler bulunmaktadır. İkinci kısımda halk tababeti, üçüncü 

kısımda Türk halk hekimliğinde ocaklar, dördüncü kısımda Kütahya ocaklarının 

yapısal özellikleri, beşinci kısımda ise Kütahya ocaklarında tedavi edilen hastalıklar ve 

tedavi yöntemleri başlıkları altında bilgiler yer almaktadır.  

İmran Gündüz Alptürker tarafından 2018’de hazırlanan Geleneksel Tıbbın Şifa 

Ritüelleri Üzerine Bir Araştırma: Amasya Örneği adlı çalışmasında Amasya halk 

tababeti uygulamaları aktarılmıştır. Çalışmada yöredeki sihirsel-dinsel iyileştirme 

ayinleri, ayin simgelerinin kavramsallaştırılma şekilleri ile ayinlerin uygulanma 

yöntemleri yer almaktadır. Ayinler; söz, fiil ve fonksiyon bakımından oluşturuldukları 

tarihî bağlam yönünden incelenmiştir. 

Karlygash Ashırkhanova’nın 2019 yılında hazırladığı Kazakistan’da Halk 

Hekimliği adlı çalışması üç bölümden meydana gelmiş olup bu çalışmanın ilk 

bölümünde; Bakşılık geleneğinden başlanarak Kazak halk hekimliğinin tarihî gelişimi 

anlatılmıştır. Kazaklarda halk hekimliği ile yapılan bilimsel araştırmalardan önemli 

görülen bazı çalışmalara yer verilip açıklanmaya çalışılmıştır. İkinci bölümde Kazak 

halk hekimliğinde uygulanan tedavi yöntemlerine yer verilmiştir. Çalışmanın son 

bölümünde hastalıklar ve bu hastalıklar için uygulanan farklı yöntemler açıklanmıştır. 

Ek bölümünde ise Kazak Türkçesine ait hastalık adları ve bitki adlarına yer verilmiştir. 

Tekin Çifçi’nin 2019 yılında yayımlanan Adıyaman ve Çevresinde Halk 

İnançları ve Halk Hekimliği adlı çalışması Üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde 

çalışma ve çalışma alanı ile ilgili genel bilgiler; İkinci bölümde Hayatın Çeşitli 

Dönemlerine Göre Adıyaman’da Halk İnançları ve Uygulamaları başlığı altında 



42 
 

doğum, evlenme, ölüm, Adıyaman ve çevresinde halk hekimliği ve tedavi şekilleri; 

Üçüncü bölümde ise Adıyaman Bölgesinde Ocaklara Göre Halk Hekimliği hakkında 

bilgiler yer almaktadır.  

Fatih Tekel’in 2021 yılında yayımlanan Kırıkkale Halk Hekimliğinde Ocaklar 

ve Türbeler başlıklı çalışması Giriş ve İki bölümden oluşmaktadır. Girişte halk 

hekimliğiyle ilgili çalışmalar, araştırma alanıyla ilgili bilgiler, halk hekimliği, inanç ve 

inanış, ocak/aile, türbe, kült konu başlıkları yer almaktadır. Birinci bölümde Kırıkkale 

Halk Hekimliğinde Ocaklar başlığı altında ocaklı olma yolları, ocakların özellikleri, 

ocaklara başvurma nedenleri, ocaklarda uygulanan tedavi yöntemleri, ocakların 

tedavide yaptıkları uygulamalar, ocaklarda uygulanan tedavilerde zaman faktörü, ocak 

tedavilerinde nesneler, renkler, sayılar ve dualar, Kırıkkale halk hekimliğinde türbe 

ziyaretleri; İkinci bölümde ise Ocaklar ve Türbeler başlığı altında Kırıkkale ili ocakları, 

Kırıkkale ili türbeleri hakkında bilgiler aktarılmıştır.  

Özlem Ünalan’ın 2021 yılında yayımlanan Alanya’da Halk Hekimliği adlı 

çalışması Giriş ve Üç bölümden oluşmaktadır. Girişte araştırma alanı, halk hekimliği 

ve ocak kültürüne dair tanıtıcı bilgiler bulunmaktadır. Birinci bölümde Alanya Halk 

Hekimliğinde Sağaltım Merkezleri üst başlığı altında ocaklar, türbe ve ziyaret yerleri; 

İkinci bölümde Alanya’da Halk Hekimliği Uygulamaları ve Sağaltma Yöntemleri; 

Üçüncü bölümde ise Doğum ile İlgili Halk Hekimliği Uygulamaları hakkında bilgiler 

yer almaktadır.  

İlker Avcıoğlu’nun 2022 yılında yayımlanan Geçmişten Günümüze Giresun İli 

Halk Hekimliği İnanış ve Uygulamaları adlı çalışması Üç bölümden oluşmaktadır. 

Birinci bölümde araştırma alanı, halk hekimliği, Türk halk hekimliğinde sağaltıcılar, 

halk hekimliği çalışmaları, Anadolu halk hekimliğinde temel kavramlar; İkinci 

bölümde Giresun Halk Hekimliği uygulamaları hakkında bilgiler; Üçüncü bölümde ise 

Giresun halk hekimliği ve baytarlığı değerlendirme tablosu, Giresun halk hekimliğinde 

kullanılan malzemeler, Giresun yöresinde tıbbi aromatik bilgiler ve değerlendirmeler 

yer almaktadır. 

 

 

1.6.3.2. Yüksek Lisans Tezleri  

Sever Görgen Satır’ın 1994’te yayımlanan Muğla’da Halk Hekimliği başlıklı 

çalışması Üç bölümden teşekkül etmiş olup çalışmada halk hekimliği pratikleri detaylı 

bir biçimde ele alınmıştır. Birinci bölümde, çalışmanın yapıldığı Muğla hakkındaki 



43 
 

genel bilgiler yer almaktadır. İkinci bölümü halk hekimliği ile tarihçesi, hastalık ve 

sağlık kavramı, halk hekimliğinde etkili olan inançlar hakkındaki bilgiler 

oluşturmaktadır. Üçüncü bölümde ise bölgede hastalıklara karşı uygulanan pratikler 

başta olmak üzere çeşitli tedavi metotları incelenmiştir. 

Candan Torun’un 2002 yılında yayımlanan Halk Hekimliği ve Çankırı’daki 

Halk Hekimliği ile İlgili İnanış ve Uygulamalar adlı çalışması Üç bölümden teşekkül 

etmiş olup Birinci bölümde Çankırı’yı tanıtıcı bilgiler; İkinci bölümde halk tababeti 

hakkında genel bilgiler; Üçüncü bölümde de yöre halkının hastalıklara karşı 

gerçekleştirdikleri sağaltım metotları yer almaktadır. 

Tülin Er’in 2005’te yayımlanan Elazığ’daki Halk Hekimliğinde Ocak Anlayışı 

ve Buna Bağlı İnanışlar ve Uygulamalar başlıklı çalışması Giriş ve iki kısımdan 

meydana gelmektedir. Girişte araştırma alanıyla ilgili tanıtım yapılmıştır. Çalışmanın 

diğer bölümlerinde Elazığ mahalindeki halk tababeti pratikleri, ocaklı aileler ile yöre 

insanının inanışları hakkında bilgiler yer almaktadır. 

Salih Uçak’ın 2007 yılında yayımlanan Ergani’de Eski Türk İnançlarının İzleri 

ve Halk Hekimliği başlıklı çalışması Ergani örnekleminde eski Türk inançları ve halk 

tababeti konularını içermektedir. 

Zübeyde Nur Özgen’in 2007 yılında yayımlanan Adana (Merkez) Halk 

Hekimliği Araştırması adlı çalışmasında Adana halk tababetine bağlı âdet, inanış ve 

pratikler incelenmiştir. 

Bülent Çevik’in 2008’de yayımlanan Konya’da Halk Hekimliği 

Uygulamalarının Dünü ve Bugünü adlı çalışması Üç bölümden meydana gelmiş olup 

çalışmada Konya halk tababetinin tarihî süreç içerisindeki değişim ve dönüşümü 

aktarılmıştır. 

Uygar Kurum’un 2008’de yayımlanan Düziçi’nde Halk Hekimliği başlıklı 

çalışması Giriş ve Üç bölümden teşekkül etmiştir. Girişte Düziçi’ni tanıtıcı bilgiler yer 

alırken Birinci bölümde Halk Hekimliği başlığı altında insan hastalıkları, hayvan 

hastalıkları, bitki hastalıkları ve bunlara karşı uygulanan tedavi pratik ve metotları 

bulunmaktadır. İkinci bölümde Hastalıkların Tedavisinde Başvurulan Şifalı Sular ve 

Ziyaret Yerleri; Üçüncü bölümde de iyileştirme pratiklerinde faydalanılan bitkisel, 

hayvansal ve madensel maddelere yönelik bilgiler yer almaktadır. 

Alpaslan Gönenç’in 2011’de yayımlanan Antalya İli Korkuteli İlçesinde Halk 

İnançları ve Halk Hekimliği başlıklı çalışması Antalya’nın Korkuteli ilçesindeki halk 

inançları ile halk tababetini ihtiva etmektedir. 



44 
 

Nuray Bozyiğit’in 2011’de yayımlanan Gaziantep’te Halk Hekimliği (Merkez) 

adlı altı bölümden oluşan çalışması Gaziantep halk tababeti pratiklerini ihtiva 

etmektedir.  

Aydın Temizsoylu’nun 2012 yılında yayımlanan Ankara’da Halk Hekimliği 

adlı çalışması İki bölümden meydana gelmiş olup Birinci bölümde araştırma konusu ile 

alanı hakkında bilgi; İkinci bölümde de halk tababeti ve Ankara halk tababeti uygulama 

bilgisi bulunmaktadır. 

Ayşegül Özaslan’ın 2012’de yayımlanan Halk Hekimliğinde Ocaklık Kurumu 

ve Araban (Gaziantep) İlçesi Örneğinde Kadın Ocaklılar başlıklı çalışması alan 

araştırmasını temel alan, Gaziantep’in Araban ilçesinde yaşayan kadın ocaklılarla icra 

edilen mülakatlardan yararlanılarak oluşturulmuştur. Çalışmada halk tababetindeki 

ocaklık kurumu Araban yöresi örnekleminde ele alınmıştır. 

Züleyha Ülger’in 2012’de yayımlanan Aydın (Merkez) ve Çevresinde Halk 

Hekimliği başlıklı çalışması halk tababeti hakkında genel bilgi ile Aydın halk tababeti 

pratiklerini ihtiva etmektedir. 

Akın Uyar’ın 2013’te yayımlanan Halk Hekimliği Kapsamında Yozgat Ocakları 

adlı çalışmasında Yozgat ili bağlamında ocaklık geleneği değerlendirmesi ile inanç ve 

pratikler aktarılmıştır. 

Nagihan Baysal’ın 2014’te yayımlanan Gelenek ve Değişim Ekseninde Trabzon 

Halk Hekimliği Üzerine Bir Araştırma başlıklı çalışmasının birinci kısmında halk 

tababetinin kaynakları, tedavi metotları; İkinci kısımda halk tababetinin geçmişten 

günümüze kadarki süreci; Üçüncü bölümde Trabzon halk tababeti hastalık pratik ve 

metotları aktarılmıştır. 

Hilal Tavukcu’nun 2016’da yayımlanan Geleneğin Yeniden Keşfi Bağlamında 

Halk Hekimliği (Ankara Kent Örneği) başlıklı çalışması iki bölümden meydana gelmiş 

olup birinci kısımda halk tababetiyle alakalı kavramlar, ikinci kısımda ise Ankara Halk 

hekimliği konuları yer almaktadır. 

Sümeyra Sinoğlu’nun 2017’de yayımlanan Rize İlinde Geleneksel Halk 

Hekimliği Uygulamaları adlı çalışması Rize halk tababetine yönelik âdet, inanış ve 

pratikleri içermektedir. 

Sümeyra Tozlu’nun 2017’de yayımlanan Çorum İli Halk İnançları ve Halk 

Hekimliği adlı çalışması Üç bölümden oluşmaktadır. Çalışmanın Birinci bölümünde 

araştırma alanı; İkinci bölümünde Halk İnanışları ve Uygulamaları başlığı altında özel 



45 
 

günlerle ilgili inançlar, belirli zamanlarla ilgili uygulamalar, geçiş dönemleri olarak 

ifade edilen doğum, evlenme, ölüm; Üçüncü bölümdeyse Çorum Halk Hekimliği 

başlığı altında evde uygulanan tedaviler, ocak tedavileri, türbeler hakkında bilgiler 

bulunmaktadır. 

Ali Bulut’un 2018 yılında yayımlanan Kilis Halk Hekimliği adlı çalışması Beş 

kısımdan meydana gelmiş olup çalışmanın birinci kısmında, Kilis hakkındaki bilgilere 

yer verilmiştir. İkinci kısımda, halk edebiyatı açıklanmış ardından da halk hekimliğiyle 

ilgili yapılan akademik çalışmalar yer almıştır. Üçüncü bölümde, Kilis'te yapılmış saha 

çalışması neticesinde elde edilen bilgiler doğrultusunda hastalıklar sıralanmış ve bu 

hastalıkların tedavisi için uygulanan halk hekimliği pratikleri belirtilmiştir. Dördüncü 

bölümde, dinî, sihirsel inanış ve pratikler bulunmaktadır. Son bölümde de hastalıklarda 

kullanılan malzemeler ifade edilmiştir. 

Elif Saygı’nın 2018 yılında yayımlanan İnebolu Halk Kültüründe Halk 

Hekimliği adlı çalışması İki bölümden meydana gelmiş olup Birinci bölümde Halk 

tababetiyle alakalı kavramlar, Halk hekimliği ile modern tıp arasındaki fark, halk 

hekimliğinin tarihçesi, halk hekimliği üzerine yapılmış çalışmalar; İkinci bölümde ise 

İnebolu Halk Hekimliği Uygulamaları başlığı altında hastalıklar ve uygulanan tedavi 

pratikleri, İnebolu’da doğum ile ilgili yapılan uygulamalar, İnebolu’da derlenen diğer 

inanışlar, İnebolu halk hekimliğinde kullanılan malzemelerin hastalıklara göre tasnifi 

hakkında bilgiler bulunmaktadır. 

Erol Çanlı’nın 2018’de yayımlanan Selendi (Manisa) Halk Hekimliği Çalışması 

başlıklı çalışmasında araştırma alanı hakkındaki bilgiler aktarıldıktan sonra Halk 

Hekimliği, Türklerde Halk Hekimliği, Halk Hekimliğinde Tedavi Yöntemleri, 

Selendi’deki Ocaklar, Selendi’de Geleneksel Tedavi Uygulamaları, Selendi’de 

Türbeler ve Şifalı Sular konularına yer verilmiştir. 

Mehmet Yusuf Aslan’ın 2018 yılında yayımlanan Silvan (Diyarbakır)’da Halk 

Hekimliği başlıklı çalışması Beş bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında araştırma alanı 

ile ilgili bilgiler, Birinci bölümde Halk Hekimliği Üzerine, İkinci bölümde Silvan Halk 

Hekimliğinde Fiziki Hastalıklar ve Tedavi Uygulamaları, Üçüncü bölümde Silvan Halk 

Hekimliğinde Tedavi Yöntemleri, Dördüncü bölümde Silvan Halk Hekimliğinde 

Kullanılan Malzemeler, Beşinci bölümde ise Silvan Halk Hekimliğinde Tedavi 

Merkezleri hakkında bilgiler bulunmaktadır. 



46 
 

Selim Zorluer’in 2018’de yayımlanan Çayıralan (Yozgat) Yöresinde Halk 

Hekimliği ve Halk İnançları başlıklı çalışmasında halk inançları, halk hekimliği ve halk 

hekimliği tedavi yöntemleri konuları işlenmiştir. 

Halimenur Koç’un 2019’da yayımlanan Balıkesir’de Sağaltıcı Ocaklar ve Halk 

Hekimliği Uygulamaları başlıklı çalışması iki bölümden oluşmaktadır. Birinci 

bölümde, Balıkesir hakkında tanıtıcı genel bilgilere değinildikten sonra halk hekimliği 

ile ocaklar hakkında yapılmış akademik çalışmalara yer verilmiştir. İkinci bölümde, 

halk tababeti bağlamında tecrübe vasıtasıyla öğrenilmiş tedavi metotları ve 

Balıkesir’deki ocakların hastalıklara karşı yürüttükleri tedavi şekilleri incelenmiştir. 

Okan Atahan’ın 2019’da yayımlanan Hatay Yöresi Halk Hekimliği başlıklı 

çalışmasında Hatay’ın halk inanışları ve halk hekimliği pratikleri incelenmiştir. Yörede 

yapılan derleme çalışması neticesinde halkın hastalıkların sağaltımı için uyguladıkları 

pratikler toplanmış, ardından da bu hastalıklar ve tedavi yöntemleri sırasıyla verilmiştir. 

Daha sonra yöre halkının uygulamış olduğu tedavi metotları Orhan Acıpayamlı’nın 

yapmış olduğu tedavi tasnifi ölçüsünde değerlendirilmiştir. Ayrıca hastalıklara karşı 

yörede uygulanan tedavi pratikleri belirtilmeden önce bu hastalıkların modern tıptaki 

açıklamaları ifade edilmiştir. 

Ömer Ünal’ın 2019 yılında yayımlanan Hatay’ın Dörtyol İlçesinde Halk 

Hekimliği adlı çalışması Dörtyol yöresinde geçmişte uygulanmış ve günümüzde 

uygulanmaya devam eden halk tababeti pratiklerini ihtiva etmektedir. Dört bölümden 

oluşan çalışmada, Hatay ili Dörtyol ilçesi halk hekimliği ve halk hekimliği 

uygulamaları incelenmiştir. İlk bölümde, halk hekimliği hakkında genel literatür 

çalışmalarına yer verilmiştir. İkinci bölümde, Dörtyol ilçesinde hastalıkların 

sağaltılmasında kullanılan halk hekimliği uygulamaları ele alınmıştır. Üçüncü 

bölümde, bölgede ocaklık geleneği ve ocaklarda yapılan sağaltma yöntemleri ele 

alınmıştır. Ayrıca bir tedavi merkezine başvurmadan yapılan sağaltmalara yer 

verilmiştir. Son bölümde ise bölgede tedavi amacıyla başvurulan ziyaret yerleri ve 

türbeler belirtilmiştir.  

Yusuf Diş’in 2019’da yayımlanan Erzurum İli Horasan İlçesinde Halk 

Hekimliği başlıklı çalışması Giriş ve İki ana bölümden meydana gelmektedir. Girişte 

araştırma alanı; Birinci bölümde halk hekimliği, halk hekimliğinin tarihçesi, halk 

hekimliğiyle ilgili yapılmış çalışmalar; İkinci bölümde de Horasan İlçesi Halk 

Hekimliği Uygulamaları üst başlığı altında yöredeki halk hekimliği uygulamaları, geçiş 



47 
 

dönemlerinden doğum uygulamaları, çeşitli hastalıklar için uygulanan halk hekimliği 

yöntemleri konu başlıkları hakkında bilgiler bulunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

 

2. MİDYAT’TA HALK HEKİMLİĞİ UYGULAMALARI 

 

2.1. AĞRILAR 

2.1.1. Adale (Kas) Ağrısı 

Kasların vücudun herhangi bir yerinde yoğun bir şekilde gereğinden fazla 

kullanımı, kasların zorlanması, yaralanma, soğuk algınlığı veya stres gibi sebeplerle 

ortaya çıkmaktadır. Midyat’ta adale ağrısını geçirmek için gerçekleştirilen uygulamalar 

şunlardır: 

 

• Dananın yağı eritilip sürülür. (K5, K15, K17) 

• Buz uygulanır. (K50, K53, K80) 

• Masaj yapılır. (K9, K22, K60) 

• Sıcak su ile bölge sıcak tutulur ve masaj yapılır. (K38, K80) 

• Kantaron otunun yağı ya da çayı tüketilir. Güneşte bekletilmeyeni içilir. (K60) 

• Sırttaki bazı damarlar sıkılır. (K60) 

• Kuyruk yağı sürülür. (K21) 

• Yumurta bir bez parçasına sürüldükten sonra ağrıyan yere konur. (K19) 

• Bıçak bir savaş kılıcıyla temas ettirilip okunur. O bıçak hasta kişinin ağrıyan yerine 

teması sağlanır. Bu uygulamaya tımışka denir. (K86) 

• Ada çayı, kekik çayı iyi gelir. (K57) 

• Ağrıyan yere sıcak taş konur. (K74) 

• Sıcak su ve sabunla yıkanır. (K94) 

• Keçi boynuzunun içi ısıtılıp ağrıyan bölgeye koyulur, bazen bu işlem bardakla da 

yapılır. (K6) 

• Biberiye karışımı sürülür. (K80) 

• Zerdeçal, kuşburnu içilir. (K48) 

• Şimşek çaktığında demir bir direğin yanında vücudun neresi ağrıyorsa orası için dua 

edilir. (K71) 

 

 



49 
 

Değerlendirme 

Kas ağrıları için yörede bitkisel kökenli ilaçlar olan kantaron otunun yağı veya 

çayı, ada çayı, kekik çayı, zerdeçal, kuşburnu tüketilmektedir. Dana yağı, kuyruk yağı, 

yumurta gibi hayvansal kökenli ürünlerin bölgeye sürülmesi yaygın görülen tedavi 

uygulamalarıdır. Madensel kökenli olarak buz, sıcak su ile masaj, sıcak taşın bölgeye 

sürülmesi yaygın görülen yöntemlerdir. Kas ağrısının olduğu yerin masaj gibi fiziksel 

aktivitelerle rahatlatılarak dindirilmesi yörede bilinen uygulamalardandır. Ayrıca 

bıçağın savaş kılıcıyla temas ettirilip bölgeye sürülmesi, şimşeğin çaktığı sırada demir 

bir direğe yaslanılması mitolojik olarak demir kültüyle alakalı iken söz konusu 

işlemlerin yapılması sırasında dua edilmesi de dinsel kökenli uygulamalar olarak dikkat 

çekmektedir. 

 

 

2.1.2. Ayak Ağrısı  

Ayaklarda yanma, uyuşma, morarma, eklem ağrısı, şişme, yırtılma, kırılma, 

burkulma, kireçlenme ya da çeşitli sebeplere bağlı gelişen yaralanmalar vs. şeklinde 

kendini göstermektedir.  Yörede ayak ağrısına karşı uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Ayaklar leğenin içine uzatılır, ayaklara sirke koyulur. (K14, K80) 

• Buzlu su uygulanır. (K53, K80) 

• Masaj uygulaması yapılır. (K25, K33) 

• Önce zeytin yağı, sonra da hamur koyulur. (K4) 

• Ayak ovulur, üstüne buz konur. (K17) 

• Hamur konur. (K10) 

• Sert bir tahtayla ayağa vurup uyuşması sağlanır. (K16) 

• Zift merhemi kullanılır. (K45) 

• Sarımsak ezilip merhem haline getirildikten sonra sürülür. (K47) 

• Bıçak bir savaş kılıcıyla temas ettirilip okunur. O bıçak hasta kişinin ağrıyan yerine 

teması sağlanır. Bu uygulamaya tımışka denir. (K92) 

• Ayak altına soğan konur. (K84) 

• Çiğ yumurta koyulur. (K96) 

• Yağ sürüp ovulur. (K102) 



50 
 

• Soğan közlenip üstüne konur. (K94) 

• Lıska (yakı) takılır. (K78) 

• Şimşek çaktığında demir bir direğin yanında vücudun neresi ağrıyorsa orası için 

dua edilir. (K71) 

• Su ile bol bol yıkanılmalı sonra ise zeytin yağı ile masaj yapılmalı. (K76) 

• Sıcak suyla yıkanır. (K81) 

• Sıkça yürüyüş yapılır. (K74) 

• Ayva çekirdeği suda bekletildikten sonra ayak suya sokulur. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede ayak ağrısı için geleneksel uygulamalardan olan ayakların içi su dolu 

leğenin içine konması, buzlu su ile yıkanması, masaj uygulaması en sık görülen 

pratiklerdir. Söz konusu uygulamalardan masaj yapma, buzlu su ile yıkama 

hareketsizlik veya başka nedenlerden kaynaklı olarak belirebilen hastalığa karşı kan 

akışını hızlandırma ve buna bağlı olarak rahatlama sağlamaktadır. Ayrıca içi su dolu 

leğende ayakları bekletme ayaklardaki ödem tehlikesini azaltma ve şişkinliği indirmede 

etkili olmaktadır. Bitkisel kökenli ilaçlar zeytin yağı, hamur, sarımsak, soğan, ayva 

çekirdeği olarak görülmektedir. Hayvansal kökenli ilaç olan yumurta tarihin her 

döneminde hemen hemen bütün uygarlıklar için en önde gelen besin kaynağı olurken 

kimi uygarlıklar için de mitik bir unsur olarak değerlendirilmiştir. Bölgede ayak ağrısı 

için yumurtadan faydalanılması eskicil bir uygulama olarak göze çarpmaktadır. Tarihi 

çok eski zamanlara değin uzanan yumurta asırlarca pek çok farklı medeniyetlerce 

kendisinden yararlanılmış ve kullanılmıştır. Yumurta; hayatın tüm enerjisini ince ve 

kırılgan kabuğunun altında, esasında yaşamın kendisini gizleyen, kişinin hem doğayla 

hem de kendisiyle alakalı beklentilerini karşılayan özel bir varlıktır. Kusursuzluğun bir 

numunesini gözler önüne seren bu oval nesne insanlığın yaşamaya, çoğalmaya yönelik 

isteklerini ortaya çıkarır. Bundan ötürü yumurta mitolojiden günümüze, oval ve 

pürüzsüz yapısı ile yazılı ve sözlü kültürde geniş bir biçimde kendisinden 

bahsettirmiştir. Mitlerde evrenin yaratılış, tanrıların, destan kişilerinin ya da şamanların 

hikâyeleri nakledilirken yumurtadan hareket edilmektedir. Uzayın dünya çerçevesi; 

kozmik yumurtanın kabuğu olarak görülmüş, içinde yer alan bereketli tohum gücüyse 

tabiatın tükenmez hayat canlılığını simgelemiştir. Kalevala Destanı’nın giriş kısmında 

olağanüstü özellikler gösteren bir kuş, bakirenin dizini görmesinin ardından yuvasını 



51 
 

oraya yapıp yumurtalarını bırakır. Yumurtalar kırılıp denize saçılır; kırılan 

parçalarından gökyüzü, ay, güneş ve bulutlar oluşur. Hint mitolojisinde kozmik 

yumurtadan, yedi kat gök ve yedi kat yer meydana gelir. Benzer şekilde Hint kültüründe 

insan ile kuş karışımı bir yaratık olan garudalar, büyüyle yaratılan yumurtadan 

çıkmıştır. Yumurtanın bulunduğu inanış ve anlatılar Türk mitolojisinde de karşımıza 

çıkmaktadır. Yakut Türkleri, iyi şamanların yeryüzüne bir kartal marifetiyle 

getirildiğine inanırlardı. Şaman olacak çocuk onlara göre ruhu daha doğmadan evvel 

bir kartal tarafından yutulurdu. Ormanlık bir bölgeye gelen kartal yumurtayı kayın 

ağacı, gürgen ve kırmızı çamın dalına bırakırmış. Ağaç üstündeki yumurtadan bir 

müddetin ardından bir çocuk çıkar, ağacın altında yer alan beşiğe düşen çocuk o 

kısımda yetişirmiş. İyi niteliğe sahip şamanlar, al renkli çam üzerinde bulunan 

yumurtadan; kötü niteliğe sahip şamanlarsa gürgen ağacında bulunan yumurtadan 

doğarmış. Bir başka mitik tahkiyeye göre Samruk kuşu, her sene Bayterek isimli hayat 

ağacının üstüne altın bir yumurta koyar. Ama ağaç köklerinde varlığını sürdüren 

ejderha, yukarı tırmanıp bu yumurtayı tüketir. Kazak halk kahramanı Er Töştik yer altı 

krallığına ulaşarak bu ejderhayı öldürür. Er Töştik, bu kuşun yardımı sayesinde yer 

üstüne çıkar. Kırgız epopelerinde Alp Kara Kuş’un yumurtalarından meydana gelen 

yavrularıyla rastlaşan destan kişisi bu yolla kendini donanımlı hâle getirir. Kaşgarlı’nın 

naklettiği bir mitte Kerkes kuşunun yumurtası, Barakların temeli şeklinde ifade edilir. 

Tarım ayinlerinde mühim bir yer teşkil eden yumurta içerik ve şekilsel vasıflarıyla aynı 

zamanda evrensel bir külttür. Tohumların yetişmesi amacıyla Finlandiyalı köylü, 

tohum ekme zamanı süresince cebinde bir yumurta bulundurur yahut ekili tarlaya bir 

yumurta ilave eder. Estonlar, ekim anında dayanıklılık kazanmak gayesiyle yumurta 

yerler; İsveçliler ekili tarlalara yumurta atarlar. Almanlar; keten ektikleri zaman 

tohumların arasına yumurtayı da dahil ederler, tohum ekimi esnasında yumurta 

tüketirler veyahut tarlaya verimli olması için yine yumurta atarlar. Tüm bu örnekler 

bağlamında bakıldığında yumurta esasında ilk fiilin tekrar etmesini, yani yaradılışın 

yenilenmesini sağlamaktadır. Avrupa’da gerçekleştirilen 1 Mayıs etkinlikleri için 

yapılan ağaç süslemelerinde boyalı yumurta kabukları kullanılır. Hristiyanların 

paskalya bayramlarında tükettikleri paskalya yumurtası, Adonis’in her ilkyazında 

ölümünün ardından tekrardan canlanışını sembolize eder. Moluk Adaları’nda hasta 

kimsenin ruhunun cinlerce çalındığı inancı vardır. Cinin yaşadığı yere yumurta ve 

birçok sunu bırakılarak ruhu geri almak amaçlanır. Bunun yanı sıra Celebesli Alfoerler 

yeni bir eve girdikleri vakit o evde yaşayanların ruhları yenilenir; gece yapılan törenden 



52 
 

sonra sabah vakti tanrılara pirinç ile yumurta sunulur. Yumurta halk hekimliği 

uygulamalarında kendisinden sıkça faydalanılan hayvansal kökenli bir üründür. 

Yumurta; kırık çıkık problemlerinde, ağrı ve sızıları geçirme veya deri hastalıklarını 

iyileştirmede dolaylı şekilde ya da doğrudan ilaç görevinde kullanılmıştır. Bütün bu 

sağaltımlarda yumurtanın kabuğuyla özünde bulunan ögelerden istifade edilir 

(Karakaş, 2021: 32-35).  

Tatar Türklerinde yere düşerek ayağını acıtan kimse, yer iyesinden yardım 

almak ve kendisini acındırmak üzere düştüğü bölgeye yağ, tuz, yumurta gibi yiyecekler 

koyar; demir bir obje (iğne, çivi) ya da insan boyu uzunluğunda ip yerleştirir; bununla 

birlikte o anda sihirsel ifadeler zikreder. Midyat’ta bir kimseden yumurta ödünç alındığı 

vakit muhakkak iade edilir. Zira yumurta çocukla bir tutulur. “Bayza bi veledi” 

ifadesiyle verilen yumurtanın iade edilmesi aslında evdeki bolluğun azalmaması 

amacıyladır. İzmir’in Tire ile Amasya’nın Merzifon ilçelerinde Hıdırellez gününün 

sabahı yumurta yiyen, süt içen kişilerin çeşitli rahatsızlıklardan muhafaza edileceğine 

inanılmaktadır (Karakaş, 2021: 40-41). 

Söz konusu uygulamalardan yöredeki adıyla tımışka pratiği ile şimşeğin 

çaktığında demir bir direğin yanında vücudun ağrıyan yeri için dua edilmesi dinsel ve 

sihirsel pratik olarak dikkati çekmekte ayrıca bu durum şimşek miti ve demir kültü 

çatısı altında analojik bir uygulama şeklinde değerlendirilmektedir. Çakay Han Türk 

mitolojisinde yıldırım tanrısıdır. Şimşekler ve yıldırımlar çaktırır. Attığı oklar 

yıldırımlardır. Yıldırım ve şimşek, tanrının başlıca silahı ve gücünü gösterme biçimidir. 

İnanışa göre yeryüzündeki kötü ruhları izleyip bu ruhların saklandığı ağaçların üzerine 

oklarını yani yıldırımlarını göndererek bu ruhları öldürür. Bu sebepten yıldırım düşen 

ağaçtan bir parça dalın saklanması durumunda, dalın saklandığı haneye kötü ruhların 

giremeyeceğine inanılmaktadır (Uslu, 2016: 220). Gagavuz Türkleri ile Anadolu’da 

ilkbaharda beliren ilk gök gürültüsü anında demir parçası alınıp bedenle teması 

sağlanırsa söz konusu bölgelerin demir kadar dayanıklı hâle geleceği beklentisine 

girilir. Anadolu’da gelin damadın evine gireceği sırada demir kadar kuvvetli olması 

amacıyla sembolik olarak demire bastırılır. Bu onun demir gibi güçlü olması içindir 

(Türkmen ve Türker, 2014). Dolayısıyla söz konusu pratik analojik bir uygulama olarak 

dikkati çekmektedir. Yaşamın çeşitli evrelerinde demirin koruyuculuğuna örnek teşkil 

eden durumlar görülmektedir. Hastalık, sihir ve tabii afetlere karşı korunmada, doğum, 

evlenme ve ölüm vakalarının içinde, halk tababetinde sürekli olarak demirin muhafaza 

ediciliğinden istifade edilmiştir. 



53 
 

Demir, Türk milleti arasında kendisine oldukça saygı duyulan bir maden 

olmuştur. Nitekim Türklerde metal tanrı ve tanrıçası yer almaktadır. Aynı zamanda bu 

tanrı ile tanrıça ateşin de tanrısı olarak kabul edilmektedir. Bunun sebebi demir ve metal 

işçiliğinin ateşten ayrı düşünülememesi, ateşin bu işçiliğin bir parçası durumunda 

olmasıdır (Karakurt, 2012: 260). Altay Türklerinde yeraltı tanrısı konumundaki Erlik 

Han’ın yaşadığı yerin damı demirden olup kalkanı yayvan ve düz demir, kılıcı da yeşil 

demirden oluşmaktaydı. Şamanlar; eski dönemlerden beri demire kutsiyet yükler, sanat 

erbabını veya demircileri bir ruhun muhafaza ettiğine inanırlardı. Yakutların inancına 

göre demir ile şaman bir yuvadan çıkmıştır (Uraz, 1992: 168). Şaman ve demirci Türk 

mitolojik sisteminde bir bütün olarak görülür. Çünkü demirci gizli bir şaman olup fal 

bakan, gelecekle alakalı kehanetlerde bulunan kişidir (Akman, 2013: 124). Ergenekon 

destanında da Bortecine adındaki demirci dağda demir madeninin bulunduğu bir yeri, 

yaktıkları ateşle eritip oradan geçecek kadar yol açmışlar, Ergenekon’dan çıkmışlardı. 

Demirci böylelikle kurtarıcı, üzerinden geçtikleri demir yol da bir kurtuluş sahası 

olmuştur (Uraz, 1992: 169). Martın dokuzunda Ergenekon'dan çıkıldığı için her sene 

bu zamanda Türk hakanları merasim düzenlemekteydiler. Kızgın demir bir örsün 

üstüne konur, Hakan çekiçle bunun üzerine vurur, ardında da şölen yapılırdı (Uraz, 

1992: 169). Toplumlarca demirin bu denli kutsal görülmesinin ardında savaşlarda 

kullanılan demirden yapılmış silahların sağlam olması yatmaktadır. En sağlam gürz ile 

en keskin kılıçlar her daim demirden elde ediliyordu. Bir milletin savaşı kazanmasında 

askerlik bilgisinin yanında şüphesiz ki silahlarının da sağlamlığı çok önemlidir. Demir, 

tüm bu özellikler dolayısıyla kutsal görülen maddeler içinde kendine yer edinmiştir. 

Demirin veya diğer madenlerin genel itibariyle kutsal kabul edilmesinin sebebi bunların 

aslında bıçak yahut kılıç nesneleriyle alakalı olmalarıdır (Çoruhlu, 2012: 37). Şamanlar 

kötü ruhların saldırılarına karşı kendilerini korumak amacıyla elbiselerinin üzerine 

demir objeler takmışlardır. Ayrıca madensel objelerin canlı olduğu fikrinden ötürü de 

bunların pas tutmayacağı inancı vardır (Çoruhlu, 2012: 77). 

Her devirde mukaddes kuvvetlerle örülü olduğuna inanılan demirin toprakta 

oluştuğu ile Kur’an’da Hadid yani Demir suresinde demirin insanlığa yarar sağlayacak 

özelliklere haiz olduğu belirtilerek yeryüzüne gökten indirildiği ifade edilmektedir. Her 

iki olasılıkta da düşünüldüğü vakit demirin kutsal kabul edilmesine kâfi derecede kanıt 

sunulmaktadır. Bu bağlamda demir tarihsel devirde pek çok ulusça kutsiyeti 

benimsenmiş ve hürmet gösterilen bir maden konumuna ulaşmıştır. Bu kutsi maden 

diğer uluslarda ehemmiyet gösterilmesinin yanında esasında Türkler arasında paha 



54 
 

biçilmez bir nesne şeklinde görülmüş hatta zaman zaman kült olarak benimsenmiştir. 

Söz gelimi Türkler önemli bir konuda söz verecekleri vakit mukaddes durumda bulunan 

demir veya çoğunlukla demirden teşekkül etmiş kılıç üzerine el basarak ant içerlerdi 

(Ateş, 2015: 73-74). 

 

 

2.1.3. Bacak/Diz Ağrıları 

Günlük hayatta gereğinden fazla yapılan yürüyüşler, ayakta uzun süre kalma, 

ağır yükler taşıma gibi aktivitelerin bacak ve dizlere baskı oluşturmasıyla veya çeşitli 

sebeplere bağlı olarak oluşan yaranmalar sonucu bacak ve dizlerde oluşan kırılma, 

burkulma, kaymalar vb. şekillerde ortaya çıkmaktadır. Midyat’ta bacak ve diz 

ağrılarına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Isırgan otu ile iyileştirilir. (K83, K86) 

• Naylon ile bağlanır. (K91, K103) 

• Kaya tuzu ısıtılıp üstüne konur. (K84, K91) 

• Hamile kadınlarda bacağı çıkanlar için at birkaç gün susuz bırakılır, kadın ata 

bindirilir, ayakları aşağıdan birleştirilir. Hayvan suya götürülür. Su içtikçe bacak 

gerilir ve böylece düzelir. (K60)  

• Ayak çıkınca bir tahta ve ip yardımı ile yerine oturtulur. (K60) 

• Bamya tohumu suda 1 gece bekletilir. Tohumu ile birlikte içilir. Böylelikle dizdeki 

sıvı kaybı giderilerek ağrı geçirilir. (K83) 

• Bacak ovulur, kaynatılmış ıspanak sarılır. (K96) 

• Ada çayı yaprağı ezilir, arpa unundan hamur yapıldıktan sonra yufka açılıp ezilen 

ada çayı yaprağı hamurun üzerine konulur ve bununla ağrıyan yerin üzeri sarılır. 

(K102) 

• Yağ sürülür, buz tedavisi uygulanır. (K53) 

• Koyunun yağı sürülüp bezle kapatılır. (K95) 

• Yağ sürülüp masaj yapılır, yürüyüş yapılır. (K98) 

• Sarımsak ezilip merhem haline getirilir ve sürülür. (K19) 

• Bıçak bir savaş kılıcıyla temas ettirilip okunur. O bıçak hasta kişinin ağrıyan yerine 

teması sağlanır. Bu uygulamaya tımışka denir. Tımışka eskiye dayanan bir ocak 

yöntemidir. (K86) 



55 
 

• Zeytin yağı sürüp dinlendirilir. (K92) 

• Kaplıcaya gidilir. (K76) 

• Şimşek çaktığında demir bir direğin yanında vücudun neresi ağrıyorsa orası için 

dua edilir. (71) 

• Sıcak suyla yıkanır. (K79) 

• Zencefil suyu iyi gelir. (K1) 

• Kerevizli yoğurt tüketilir. (K80) 

• Hindistan cevizi yağı sürülür. (K4) 

• Yumurta sarısı sürülüp bezle üstü kapatılır. (48) 

 

Değerlendirme 

Midyat yöresinde bacak/diz ağrısını geçirmek için bitkisel kökenli ilaçlar olan 

ısırgan otu, bamya tohumu, kaynatılmış ıspanak, ada çayı yaprağı, sarımsak, yağ, zeytin 

yağı, zencefil suyu, Hindistan cevizi yağı kullanılmaktadır. Hayvansal kökenli ilaçlara 

koyun yağı, yumurta sarısının sürülmesi uygulamaları gösterilmektedir. Madensel 

kökenli ilaçlar olarak ise kaya tuzu, buz, sıcak su, demir kullanılmaktadır. Söz konusu 

uygulamalardan şimşeğin çaktığında demir bir direğin yanında vücudun ağrıyan yeri 

için dua edilmesi dinsel ve sihirsel pratik olarak değerlendirilmekte ayrıca bu durum 

şimşek miti ve demir kültü çatısı altında analojik bir uygulama şeklinde gelişmektedir.1 

Abdulkadir İnan da buna benzer uygulamayı, “Yıldırım düşen ağaçtan bir parça alınıp 

saklanırsa o yere kötü bir ruh (yek) giremez.” şeklinde ifade etmektedir (İnan, 1986: 

30). Yöredeki “Hamile kadınlarda bacağı çıkanlar için at birkaç gün susuz bırakılır, 

kadın ata bindirilir, ayakları aşağıdan birleştirilir. Hayvan suya götürülür. Su içtikçe 

bacak gerilir ve böylece düzelir” uygulamasında su kültü ve at kültü görülmektedir. Her 

bir nehir yahut türlü su kaynaklarının farklı farklı bir ruhu bulunduğuna inanan eski 

Türkler, suya kutsiyet yükleyerek orada yaşayan varlıkları mutlu kılmak adına 

süci/şarap sunarlar. Anadolu’nun türlü bölgelerinde genellikle de ziyaret yerlerinin ya 

da kutsiyet gösterilen ağaçların çevresindeki suların hastalıkları iyileştireceğine, kapalı 

durumdaki şansı açacağına; dertleri ve belaları savacağına; haneye sıhhat, huzur ve 

bolluk getireceğine inanılır (Kalafat, 1999: 50). Suyun yanı sıra Türk mitolojisinde at 

ise olağanüstü güçleri üzerinde taşıyan, kişilerin bu özelliklerden yararlanmasına vesile 

olan çok yönlü bir hayvan konumundadır. Don değiştirme vasfına haiz olan at söz 

 
1 Şimşek miti ve demir kültü için bkz. : ayak ağrısı. 



56 
 

konusu bu özelliğiyle şamanlara ve velilere benzemektedir, bu sebeple de kutsaldır. 

Atın ölüleri diriltebilme yetisi dolayısıyla at tanrının oğlu görevini elinde tutmaktadır. 

At, Türklerin konargöçer yaşamlarında mühim bir yardımcı konumundadır. Birçok işin 

at ile yapılması söz konusudur (Kafesoğlu, 2007: 221). “Toplumumuzda ata gösterilen 

kıymet ve at sevgisi binlerce sene öncesine uzanmaktadır. At, Türk mitolojisine göre 

Tanrıları görmüş ve onlara yakın olmuştur. Evrenin sırlarına hakimdir. Bununla birlikte 

insanlara da yakındır. Onların iyiliğine yardımcı olmuştur.” (Seyidoğlu, 1995: 93). Tüm 

bu açıklamalar ışığında atın hastalıkların tedavisi aşamasında yardımcı bir unsur olarak 

yer aldığı görülmektedir. 

 

 

2.1.4. Baş Ağrısı  

Baş ağrısı insanların neredeyse tamamının hayatının bir döneminde ya da 

günlük hayatta karşılaştığı sıkıntıların başında gelmektedir. Her yaş ve topluluktaki 

kişilerin yaşam kalitesini düşürmektedir. Baş ağrısı; genetik olarak eğilimli bireylerde, 

enfeksiyon oluşumu sonucunda, beyindeki urlar, damar bozuklukları, yanlış ilaç 

kullanımı, kadınlarda adet döneminde, herhangi bir kaza sonucunda, baş bölgesinde 

meydana gelen hasarlar, stres, fazla çalışma, göz, kulak ve burun hastalıkları, diş ağrısı, 

açlık, susuzluk, uykusuzluk gibi çeşitli sebeplerle meydana gelebilmektedir 

(medicalpark.com.tr). Midyat’ta baş ağrısına karşı uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Tütün kırıntıları burna çekilerek hapşırık sağlanır. (K44) 

• Başa sıkı yazma bağlanır. (K62) 

• Sinüzit için buharlı hava teneffüs edilir. (K66) 

• Sarımsak yutulur. (K32) 

• Hacamat yapılır. (K67) 

• Limon ile su içilir. (K35) 

• Soğan kaynatılır, buharı burundan çekilir böylece de ağrıya sebep olan sinüzit 

temizlenir. (K55) 

• Akik taşlarıyla oynanır. (K71) 

• Acı bir ot yedirilir. (60) 

• Tuzlu ayran içilir. (K81) 



57 
 

• Aluç yaprağı kaynatılıp içilir. (K56) 

 

Değerlendirme 

Günlük hayatın her anında çeşitli nedenlere bağlı olarak ortaya çıkan baş ağrıları 

için yöre halkı hastaneden ziyade deneme yanılma yoluyla geçmişten süzülerek gelen 

tedavi yöntemlerini kullanmışlardır. Limonlu su, aluç bitkisinin kaynatılarak suyunun 

içilmesi ve sarımsak bitkisel kökenli emlerle; buharlı havanın teneffüs edilmesi veya 

soğan kaynatılıp buharının içe çekilerek sinüzlerin temizlenmesinin sağlanması ve akik 

taşları madensel kökenli emlerle gerçekleştirilen tedavi metotlarıdır. Tuzlu ayran, başa 

yazma bağlanması yörede uygulanan diğer tedavi yöntemlerindendir. Hacamat 

yaptırmak da parpılama yöntemi ile yapılan baş ağrısını geçirmek için uygulanan bir 

başka metottur.  

 

 

2.1.5. Baş Dönmesi 

Süreklilik arz eden baş dönmesi insan hayatının kalitesini düşürmektedir. 

Süratle kendi ekseni çevresinde dönmek, birdenbire ayağa kalkmak ya da oturmak, ağır 

sporlar yapmak, açlık, susuzluk baş dönmesine neden olan etkenlerin başında 

gelmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede baş dönmesine karşı uygulanan tedavi 

yöntemleri şunlardır: 

 

• Bir bez su içine konulduktan sonra başa sürüp bekletilir. (K57, K71, K74) 

• Tuzlu ayran içilir. (K58, K62, K79) 

• Limon yenir. (K48, K97) 

• Kabak çekirdeği iyi gelir. (K48, K53) 

• Bektaşi üzümü yenir. (K53) 

• Limonlu çay içilir. (K78) 

• Hastanın başı bağlanır, halk hekiminin eli hastanın başına konulur ve sure okunur. 

(K82) 

• Nane limon çayı içilir. (K102) 

• Şekerli su içilir. (K75) 

• Kan şekeri düşmüşse bal yedirilir. (K83) 

• Masaj yapılır. (K98) 



58 
 

• Soğan koklatılır. (K94) 

• Şimşek çaktığında demir bir direğin yanında vücudun neresi ağrıyorsa orası için 

dua edilir. (K71) 

• Sabah aç karna bir fincan pekmez içilir. (K1) 

• Aluç yaprağı kaynatılıp suyu içilir. (K80) 

• Baş sabit tutulur. (K88) 

 

Değerlendirme 

Baş dönmesi yörede esasında zaman zaman baş ağrısı ile birlikte anılmakta ve 

aynı hastalık çeşidi olarak da bilinmektedir. Dolayısıyla baş dönmesi ve ağrısının 

nedenleri ile bunlara karşı yapılan tedavi yöntemlerine karşı sorulan soruların cevapları 

da benzer olabilirken farklı tedavi yöntemlerinin de bazısına has olabileceği derlenen 

diğer metotlarla gözlemlenmektedir. Yörede bezin ıslatıldıktan sonra başa sürülmesi, 

tuzlu ayran içilmesi, limon yenmesi, kabak çekirdeği tüketimi bu hastalık için en sık 

rastlanan tedavi yollarıdır. Kimi ülkelerde çoğu hastalıkların tedavisinde doğal ilaç 

vazifesinde kullanılan, bilindik üzümle benzer tada sahip amla meyvesi olarak da 

bilinen Bektaşi üzümünün yenmesi diğer yörelerin tedavi yöntemlerinden farklılık 

gösteren uygulama olarak göze çarpmaktadır. Limonlu su, nane limon çayı, soğan 

koklatma, pekmez, aluç çayı bitkisel kökenli emler olurken bal hayvansal kökenli 

emlerdendir. Ayrıca hastanın başı bağlanarak halk hekiminin dua okuması dinsel 

kökenli tedavi yöntemlerindendir. Şimşek çaktığı vakit demir direğe vücudun ağrıyan 

baş kısmı ya da herhangi bir yerinin temas ettirilerek dua edilmesi dinsel ve büyüsel 

tedavi yöntemi olurken demir kültünün varlığı da bu uygulamada kendini doğrudan 

göstermektedir. Bununla birlikte Orta Asya Türklerindeki inanışa göre ilk gök 

gürültüsü duyulduğunda bulunulan mekânda baş ilk görülen şeye dokundurulursa bir 

sene süresince baş ağrısı olmayacağı (Türkmen, 1999: 178) bilgisi de söz konusu tedavi 

uygulamasının yörede de bilindiği ve hâlâ yaşadığının bir göstergesi olmuştur. 

Bektaşi üzümü; yeşil-sarımsı ya da kırmızımsı renkte, yumuşak, ufak, tüylü 

kabuklu ve şeffaf bir meyve (wikipedia.com) olarak tanımlanmaktadır. Bektaşi üzümü 

ismiyle tanınan bu meyvenin tarımdaki bir başka ismi “amla meyvesi”dir. Amla 

meyvesi, çok yıllık bir nebattan elde edilip kuvvetli bir ağaçta olgunlaşmaktadır. 

Meyveleri aynen ülkemizde bilinen üzümlere benzer biçimde bir dalda toplanıp salkım 

şeklinde büyümektedir. Ancak kimi zaman aynı salkımda ayrı renkli üzümler bir arada 



59 
 

bulunabilmektedir. Bektaşi üzümü, haziran ayında ülkemizde olgunlaşmakta ve gıda 

alanında çokça kullanılmaktadır. Meyvenin çeşitleri renkleriyle tasnif edilmektedir. 

Kırmızı, kahverengi, sarı ve yeşil meyveli olmak üzere çeşitleri bulunmaktadır. Avrupa, 

Asya ve Amerika’da yetiştirilen amla meyvesinin arasında meyvenin bulunduğu iklim 

ve beslendiği toprak sebebiyle tat ve renk farklılığı oluşabilmektedir Normal üzümün 

tadıyla benzerlik taşımakla birlikte kırmızı ve sarı üzümlerden biraz daha ekşi tada 

sahip olduğu anlaşılmaktadır. Bu meyve Asya ve Avrupa’da bulunurken 16. yüzyılda 

Londra’da ilk olarak tanınmıştır. Bektaşi üzümü 19. yüzyıla gelindiğinde ise 

İngiltere’de herkesçe tanınır hâle gelmiştir. Bektaşi üzümünün kullanım alanının 

artmasıyla bu meyveden şarap, tatlı ve puding yapılmıştır. Bunun dışında Bektaşi 

üzümü Çin tababetinde çeşitli hastalıklara karşı organik bir em olarak kullanılarak 

önemli bir yer teşkil etmiştir. 

 

 

2.1.6. Diş Ağrısı 

Dişlerde rahatsızlık görülmesi gündelik yaşamı doğrudan etkilemektedir. 

Beslenme, hayat kalitesini ilgilendirmekte ve estetik olarak da zaman zaman kaygılara 

sebebiyet verebilmektedir. Diş ağrısının oluşmasında diş temizliğine dikkat 

edilmemesine bağlı olarak oluşan çürükler, enfeksiyon nedeniyle oluşan apseler, diş 

etinin çekilmesi veya diş eti hastalıkları, dişte oluşan çatlak ve kırıklar, yirmilik dişler 

gibi çeşitli sebepler yer almaktadır. Diş ağrısı belirtisi kişi tarafından sürekli tekrar eden 

zonklamalar şeklinde veya yemek yeme, su içme sırasında kendini hissettirmektedir 

(medicalpark.com.tr). Midyat’ta diş ağrısı tedavisi için uygulanan yöntemler şunlardır: 

 

• Tuzlu su gargarası yapılır. (K4, K11, K56, K80) 

• Dişin üzerine karanfil konulur. (K1, K71, K80, K97) 

• Üzerine sarımsak konulur. (K7, K46 K48, K80) 

• Tuz konulur. (K62, K67, K68) 

• İğne ateşin içine koyulur, ardından iğneyi dişin üstüne koyup içindeki mikropları 

öldürmesi sağlanır. (K39, K51) 

• Dişlerin dökülmemesi için kirpi eti yarım saat ağızda bekletilir, sonra tükürülür. 

Çocukken yapmak daha iyi, ömür boyu diş sağlam kalır. (K35, K60) 

• Diş çürüğü için misvak kullanılır. (K93) 



60 
 

• Yoğurt tüketilir. (K93) 

• Tuzlu su, rakı iyi gelir. (K54) 

• Sumak ve tuz suda karıştırılarak gargara yapılır. (K45) 

• Kuzunun çişi ağızda çalkalanır. (K47) 

• Hiçbir hastalığı olmayan bir koç kesilir. Koçun etinden hasta kişiye yedirilir. Ayrıca 

hayvanın çene kemiği hastanın ağrıyan dişinin olduğu yere bağlanarak temas 

büyüsü yapılır. Sebebi ise sağlıklı koçun diş sağlığının hasta kişiye geçeceği, hasta 

kişinin diş rahatsızlığının da çene kemiğine geçeceğine inanılır. (K60) 

• Dişi düşen kişi dişi alır, dişini kiremitlere ya da sert kayaların olduğu yerlere atar. 

Böylece dişin daha sağlam çıkacağına inanılır. (K46) 

• Dişi düşen kişi tarafından dam ya da yüksek bir yere çıkılarak dişin daha iyi ve 

sağlam çıkması için dua edilir ardından diş güneşe doğru fırlatılır. (K56) 

• Çörek otu yağı sürülür. (K78) 

• Yumurta kabuğu kaynatılıp suyu içilir. (K32) 

• Yaban palamudunun bir meyvesi toz hâline getirilip dişin üzerine konur. Çok acı 

olduğu için ağrı kesilir. Aynı palamudun ortası delinir kolye gibi boyna asılır 

böylece nazar da engellenir. (K60) 

• Melengiç ağacının çiçekleri ve yaprakları kullanılır. (K58) 

• Bıttım sakızı çiğnenir, tuz ve zeytin iyi gelir. (K98) 

• Ağrı kesici hap kullanılır, bulunmazsa tuzlu su gargarası yapılır. (K103)  

• Maydanoz suyu içilir. (K44) 

• Sıcak bir demir yardımıyla dişe baskı uygulanır. (K27) 

• Keçi idrarı sürülür. (K82) 

• Dişin üzerine tütün koyup bekletilir. (K50) 

• Çam sakızı çiğnenir gibi tüketilir böylelikle diş etleri gelişir ve ağız içerisinde 

bulunan zararlı plaklar temizlenir. (K1) 

• Kızartılmış yumurta iyi gelir. (K94) 

• Peçeteye koyun idrarı dökülüp dişin üstüne konulur. (K52) 

• Sigara dumanı kullanılır. (K51) 

• Ağrıyan dişe zeytin konur. (K57) 

• Mardin sakızı (terğuziye) çiğnenir. (K66) 

 

 



61 
 

Değerlendirme 

Diş ağrısı insan hayatının herhangi bir evresinde sıklıkla karşılaştığı ve kişinin 

gerek beslenme durumunu gerekse de hayat kalitesini doğrudan etkileyen bir 

rahatsızlıktır. Buna bağlı olarak diş ağrısına karşı gerçekleştirilen tedavi yöntemleri de 

bir hayli çeşitlilik göstermektedir. Diş ağrılarına karşı uygulanan tedavi yöntemlerinin 

büyük çoğunluğunun ortak özellikleri arasında esasında ağrıyan diş içerisindeki 

sinirleri uyuşturma ve ağrıyı dindirme bulunmaktadır. Diş ağrısını geçirmek için tuzlu 

su gargarası yapma; dişe sarımsak, karanfil, tuz koyma yörede en sık görülen tedavi 

şekilleridir. Tuz antiseptik bir özelliğe sahip olduğu için tuzlu su ile yapılan gargaralar 

diş eti ve diş arasındaki kalıntı veya iltihabın giderilmesine, ağız içindeki başka 

yaraların iyileşmesine yardımcı olmaktadır. Sarımsak, doğal bir antibiyotik olma 

özelliğiyle ağızdaki bakterileri, iltihabı yok etme vb. yönde diş sağlığına olumlu 

katkılar sağlamaktadır. Karanfil, bakterileri atma ve ağrıyı uyuşturma adına etkili 

antiseptik bir diğer ürün olarak dikkati çekmektedir. Burada tuz, su madensel kökenli 

ilaç malzemeleri olurken iğne veya vb. demir parçalarını ısıttıktan sonra dişin ağrıyan 

yerine temas ettirerek iltihabı kurutma amacı da yine madensel kökenli tedavi şekli 

olmaktadır. Bu uygulamada aynı zamanda parpılama ile yapılan tedavinin alt unsurları 

olan dağlama ya da tütsüleme yöntemi de kullanılmaktadır. Kaynağı demir olan bir 

nesnenin ateşte ısıtıldıktan sonra hastalıklı bölgeye temas ettirilmesi veya doğrudan 

bastırılmasıyla uygulanan yöntemdir. Dağlama metoduyla hastalığı sağaltmanın 

temelinde ateşin yok edici ve temizleyici etkisi bulunmaktadır.2 Ocaklılar bu sebeple, 

ateşte kızdırdıkları objeleri hastaya tutarak veya hastalıklı yeri dağlayarak kişiyi 

hastalıktan arındırdıklarını düşünmektedirler. Bu gibi uygulamalarda ateş esasında 

hastalığa neden olan varlığı korkutmak için de kullanılmaktadır. Bitkisel kökenli ilaçlar 

arasında karanfil, sarımsak, sumak, çörek otu, palamut, melengiç, zeytin, maydanoz, 

tütün görülmektedir. Modern diş tıbbında da tavsiye edilen misvak diş sağlığı için 

uygulanan bir başka tedavi yöntemidir. Hayvansal kökenli ilaçlarda ise kirpi eti, yoğurt, 

koyun ile keçi idrarı, yumurta kabuğu kullanılmaktadır. Dışkı ve idrarla yapılan 

tedaviler tarihî süreç olarak net olarak bilinmese de çok eskilere dayanmaktadır. Bazı 

tarihi çalışmalar sonucu Hititlerin büyü ve türlü yaraları köpek dışkısı ile bitki çiçekleri 

kullanarak sağalttıkları bilinmektedir (Ünal, 1980: 487). Bununla birlikte Hitit tıbbının 

Babil tıbbının izinden gittiği (Ünal, 1980: 476) bilgisi dâhilinde yaklaşıldığında söz 

 
2 Ateş kültü için daha detaylı bilgi için bkz. : uçuk, kuduz. 



62 
 

konusu uygulamaların kökeni eski Mısır ve Mezopotamya’ya değin uzanabilmektedir. 

Yörede diş ağrısı için koyun veya keçi idrarının ağızda çalkalanması veya dişe 

sürülmesi uygulamaları diğer illerimizde de rastlanan bir durum olmakla beraber diğer 

çeşitli hastalıkların tedavisinde de karşımıza çıkan bir yöntem olarak dikkati 

çekmektedir. Nitekim Niğde’de dışkı ve idrar ile yapılan tedavi yöntemleri şu 

hastalıklara karşı uygulanmaktadır: “Bademcikte köpek dışkısı, kan durdurma ve 

yaralarda eşek dışkısı ve insan idrarı, nazarda hayvan dışkısı ve insan idrarı, akrep 

sokmasında insan dışkısı, arı sokmasında hayvan ve insan dışkısı, aydaş hastalığında 

hayvan dışkısı, çıbanda hayvan dışkısı, dolamada insan dışkısı, diken batmasında insan 

idrarı, egzamada tavuk dışkısı, sarılıkta güvercin dışkısı, kulak ağrısında çocuk idrarı, 

karın ağrısında koyun-keçi dışkısı, romatizmada hayvan dışkısı ve ummada at dışkısı 

kullanılmaktadır.” (Çolak, 2012: 62). Koyun, keçi ve koç gibi hayvanlardan yararlanma 

aynı zamanda hayvan kültünün de izlerini taşımaktadır. Eski Türklerde koyun ile 

bilhassa beyaz koç Gök Tanrı için takdim edilen kurbandır. Kuvvet ve alpliğin timsali 

olan koç, bazı vakitler hanedan arması olarak kullanılmıştır. Budizm’de tanrılarla 

alakalı olduğu düşünülen keçi Taoizm’de ölümsüzlüğün sembolü olmuştur. Bununla 

birlikte koyun, Türk hayvan takviminde yılı sembolize etmiştir. Koyun; İslamiyet’le 

birlikte huzur, dinginlik, barış ve bolluğu simgelerken koç ise yiğitlik, hâkimiyet ve 

gücü simgelemiştir (Çoruhlu, 1999: 171-174). 

Sağlıklı koçun çene kemiği hastanın ağrıyan dişine temas ettirilerek göçürme 

tekniği uygulanmıştır. Büyüsel bir yapı arz eden bu uygulamanın amacı esasında 

hayvanın diş sağlığının hasta kişiye, hasta kişinin diş rahatsızlığının da çene kemiğine 

geçirme (göçürme)dir. Buna benzer olarak dişi düşen kişinin dişini kiremit veya sert 

kayalara fırlatarak hastalığın taşa, taşın sağlamlığının da hasta kişiye gececiği inancı 

yine göçürme uygulaması ile açıklanmaktadır. Göçürme; hastalığı canlı ya da cansız 

herhangi bir objeye iletme veya kaya, taş, altın, demir, su, toprak, çimen, yaprak gibi 

sihirsel kuvvet taşıdığına inanılan objelerdeki gücü hasta vücuda taşımadır (Aytar, 

1976a: 7639-7640; 1976b: 7723). 

Dişi yerinden çıkan kişinin dişini dam ya da yüksek bir yere çıkarak dua 

eşliğinde güneşe doğru fırlatması uygulaması ayin kültü ile ilgilidir. Türk inanç 

sisteminde güneş koruyucu özelliği ile gök, ay ve yıldız gibi bir iye konumundadır. 

Hunlarda Türk hükümdarların güneşe saygılarından ötürü otağlarını doğuya, güneşin 

doğduğu yere açtıkları belirtilmiştir (Kalafat, 1995: 37). Türklerin büyük çoğunluğu 

evlerinin kapılarını güneşin doğduğu yöne yaparlardı (Uraz, 1992: 29). Çin 



63 
 

kaynaklarında Hunların Tanhusu’nun gündüz vakti güneşe, gece ise aya ibadet ettiği 

ifade edilmiştir (Gökbel, 2002: 212). Yakutlar güneş ve ayı iki kardeş olarak kabul 

ederken aynı zamanda onlara tanrısal güçler izafe etmişlerdir (Günay ve Güngör, 2007: 

71). Buna bağlı olarak “Ayın tuwsın onınnan, juldızın tuwsın solınnan” şeklinde iyi bir 

dilekte bulunurlardı. Kazak Türkleri yeni ay gördüklerinde “Ay gördük, erenlik gördük, 

yeni ayda yarıkla, eski ayda esirge” diye dua ederlerdi (İsmail, 2002: 323). Türk 

inancında güneş ve ay birer koruyucu iye olarak kabul edilmekteydi. Onlar günün 

karanlık zamanında Tanrı’nın insanlara gönderdiği ışığı yeryüzüne indirmekteydi. Bu 

nedenle çadırın ortası Türklerde, tepe noktasından delik hâlde bırakılır ve karanlıkların 

arasından iyiliği taşıyan “tündük” ismindeki ışık bu delinen yerden içeri dolardı 

(Kalafat, 1998: 68). Çin kaynaklarında Türkler bu koruyucu iyeleri memnun etmek, 

onların rızasını kazanmak için kurban kesmekte ve bunu da doğanın en canlı olduğu 

yılın 5. ayında bir merasim ile yaparlardı (İnan, 1986: 3). Göğe ait bu unsurlara kutsallık 

yüklemenin esasında Tanrı’nın gökyüzünü makam olarak teşkil ettiği inancının etkisi 

söz konusudur. Hem güneş hem de aya söz konusu ayırıcı niteliklerinden ötürü kutsiyet 

atfedilmiş, böylece Türklerde bu kutsallığa dayanılarak birtakım ritüeller ortaya 

çıkarılmıştır. 

 

 

2.1.7. Karın Ağrısı 

Karın ağrısı; hazımsızlık, gaz sancısı, kas ağrısı, bağırsak tıkanıklığı, bağırsak 

bozukluğu, şeker hastalığı, apandisit, böbrek taşları çeşitli organlarda oluşan 

enfeksiyonlar, kan akışının azalması, gastrit, ülser, mide kanseri vs. gibi birçok sebebe 

bağlı olarak oluşmaktadır. Yörede karın ağrısı için uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Karın ağrısına karşı yavşan otu kaynatılıp içilir. (K24, K41, K59, K88) 

• Karın ısıtılır. (K23, K48, K80) 

• Tuğla getirip sobanın üstünde ısıttıktan sonra karnın üzerine konur. (K94) 

• İğne ısıtılıp ağrıyan yer yakılır. (K23) 

• Papatya çayı içilir. (K25) 

• Şimşek çaktığında demir bir direğin yanında vücudun neresi ağrıyorsa orası için 

dua edilir. (K71) 



64 
 

• Nane çayı içilir. (K94) 

• Sirke, bal, su ya da limon, bal, su karıştırılarak içilir. (K30) 

• Yoğurt tüketilir. (K46) 

 

Değerlendirme 

Karın ağrısına karşı yörede yavşan otundan faydalanma ile karnı sıcak tutma en 

sık uygulanan tedavi yöntemleridir. Papatya ve nane çayı bitkisel kökenli ürünler olarak 

kullanılırken hayvansal kökenli ürün olarak yoğurt; karma kökenli ürün olarak ise sirke, 

bal, su veya limon, bal, su karışımları kullanılmaktadır. Sıcak tuğlanın karna konması 

pratiğinde karnı sıcak tutma amacının yanı sıra esasında ateşte ısıttıkları tuğlayı 

hastanın karın bölgesine temas ettirmek suretiyle hastalığı taş tuğlaya göçürme, 

nakletmek de vardır. İğnenin ısıtıldıktan sonra ağrıyan yerin yakılmasında parpılama 

yöntemi, şimşek çakması sırasında demir direğin vücudun ağrıyan yerine temas 

ettirilmesi uygulamasında ise demir kültünden yararlanma yoluna gidilerek sağaltım 

amaçlanmıştır. 

 

 

2.1.8. Karın Şişliği 

Vücut içinde faydalı mide ile bağırsak bakterilerinin meydana getirdikleri belli 

ölçüdeki gaz normal ve sağlıklı kabul edilmektedir. Ancak bu gaz oranının artmasıyla 

vücuttan çıkışında zorlanmalar yaşanır ve bu da karın ve bağırsak duvarlarında gerileme 

yol açarak karın ağrısına, kontrolsüz gaz çıkarmaya, nefes darlığına, geğirmeye, 

düzensiz olarak lavaboya gitmeye, patlama hissiyatı uyandıran şişmelere sebep 

olmaktadır (medicalpark.com.tr). Yörede karın şişliğine karşı uygulanan pratikler 

şunlardır: 

 

• Rezene çayı içilir. (K21, K25, K55, K80) 

• Sırt sıvazlanıp gaz çıkarması sağlanır. (K57, K75) 

• Hakiki yağ ile ayran karıştırılıp içirilir. (K75) 

• Nane çayı içilir. (K97) 

• Limonlu su içilir. (K10) 

• Taze zencefil çayı içilir. (K80) 

• Yürüyüş yapılır. (K48) 



65 
 

Değerlendirme 

Karın şişliğine karşı rezene çayı içme, sırtın sıvazlanarak gaz çıkarmaya 

çalışılması yörede en bilindik tedavi yöntemleridir. Nane ve zencefil çayı, limonlu su 

bitkisel kökenli malzemeler olurken yağ ile ayran karışımının içilmesi hayvansal 

kökenli ilaç olarak kullanılmakta ayrıca yürüyüş de spor yapma şeklinde uygulanan 

diğer pratiktir. 

 

 

2.1.9. Kulak Ağrısı  

Kulak ağrısı, her yaştan insanın başına gelebilen genellikle üst solunum yolu 

kaynaklı oluşan yaygın bir ağrı çeşididir. Kulak ağrıları bölgenin enfeksiyon kapması, 

bölge içinde kir veya su birikimi, çene eklemi problemleri, yabancı cisimlerin kulağa 

sokulması, travma, tümör, iltihap gibi nedenlerle de oluşmaktadır. Kulak problemleri; 

bölgede kızarıklık, ağrı, şişme ya da tahriş, ateşin düşüp yükselmesi, kaşıntı, kulağın 

çınlaması şeklinde belirtiler göstermektedir (medicana.com.tr). Yörede kulak ağrısını 

iyileştirmek amacıyla uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Yeni doğum yapan kadının sütünden birkaç damla sürülür. (K6, K13, K15, K22, 

K33, K48, K80, K94) 

• Sigara dumanı üfürülür. (K13, K30, K102) 

• Kız çocuk doğuran kadının sütüne biraz tuz dökülüp kulağa sürülür. (K47, K60, 

K84) 

• Soğan veya sarımsak suyu damlatılır. (K14, K38, K43) 

• Soğan haşlanır sonra kulağa konur. (K5) 

• Sakız çiğnenir. (K25) 

• Sarımsak, zeytin yağı ısıtılıp kulağa konulur. (K35) 

• Kız çocukları için anne sütü sürülür. (K35) 

• Kantaron yağı kulağa damlatılır. (K60) 

• Karınca yağı sürülür. (K60) 

• Amca oğlu ya da amca kızı evlendiği zaman kadının sütü, kulağın içine konulur. 

(K49) 

• Deniz kabuğuna benzer boncuk takılır, kül suyu sürülür. (K25) 



66 
 

• Küçük çocuğu olan anne ya da babanın kulağı ağrıdığında o küçük çocuğun içtiği 

sütten kulaklara birer damla koyulur. (K81) 

• Halk hekimi ya da hac taşına dokunmuş kimsenin baş parmağı hastanın kulağına 

sürülür. (K103) 

• Kaya tuzu sulandırılıp damlatılır. (K97) 

• Sıcak su şişesi kulağa konur. (K44) 

 

Değerlendirme 

Yörede kulak ağrısına karşı gerçekleştirilen yöntemler çeşitlilik göstermenin 

yanında bu yöreye has kimi farklı pratiklerin de uygulandığı görülmektedir. Söz konusu 

bu pratiklerden yeni doğum yapmış kadının sütünün kulağa damlatılması en çok bilinen 

yöntem olurken, bu pratiğin kimi varyantlar bağlamında yörede çeşitlilik gösterdiği 

yani tercih edilecek anne sütünden kız çocuk doğuran annelerin sütü, amca oğlunun 

evlendiği kadının sütü veya amca kızının sütünün iyi geldiği şeklinde sınırlamalara 

gidildiği gözlemlenmektedir. Söz konusu bu sınırlandırmaların esasında yöre 

kültürünün ilgisi olduğu çok açıktır. 

Hac taşına (Hacerülesved) dokunan kimsenin parmağının ağrıyan kulağa 

sürülmesi pratiği diğer yörelerden farklılık gösteren, dikkati çeken bir başka farklı 

tedavi yöntemi olarak karşımıza çıkmaktadır. Müslümanların kutsal kabul edilen 

Kabe’nin duvarında yer alan ve hacca gittikleri vakit dokunmak istedikleri taş 

Hacerülesved olarak bilinmekte, hac ve umre ziyaretlerinde bulunan Müslümanlar bu 

taşı görmek ve buna dokunmak için çaba göstermektedirler. Hacerülesved’in cennetten 

geldiğine inanılmakta ve ilk defa Hz. İbrahim tarafından yerleştirildiği 

düşünülmektedir. Ayrıca taşın Hz. peygamber tarafından öpülüp ona değer verdiği 

ifade edilmektedir. Kulak ağrısı için halk hekimi veya hac taşına dokunmuş birinin 

elini, kişinin ağrıyan kulağına sürerek iyileştirme yönteminin temelinde fikrimizce halk 

hekimi olarak kastedilen kişinin ocaklı olduğu, el alma yoluyla bu yetiyi kazanmış 

olabileceğidir. Hac taşına ise kanaatimizce ifade ettiğimiz sebeplerden dolayı kutsallık 

atfedildiğinden dolayı oraya dokunmuş kimsenin bu kutsallık inancından ötürü 

dokunduğu eliyle şifasını rahatsız olan yere aktararak hastalığı iyileştireceği inancı 

yatmakta ve bu bağlamdan bakıldığında dinsel kökenli bir tedavi yöntemi uygulandığı 

sonucu ortaya çıkmaktadır. 



67 
 

İlçede kulak ağrısına karşı uygulanan diğer yöntemler ise kulağa sigara dumanı 

üflenmesi, soğan ve sarımsak veya onların suyunun damlatılması ya da bunların 

zeytinyağıyla karıştırılarak sıcak halde konması, kantaron yağı, karınca yağı, kaya tuzu, 

kül suyu, sıcak su sürme gibi bitkisel ve madensel kökenli emlerdir. Bu ürünlerden 

antiseptik özelliği ile bilinen sarımsak iltihaplı yaralarda tedavi edici özelliğe sahiptir. 

Kulak ağrılarını geçirmede sarımsağın tercih edilmesi (ayrıca kendi başına soğan veya 

zeytinyağı ile karıştırılarak) neredeyse Anadolu’nun genelinde bilinmektedir. Tuz, orta 

kulaktaki fazla sıvının daha hızlı atılmasına yardım eden madensel bir üründür. Ayrıca 

kişinin ağrıyan kulağına sıcak uygulama yapmasının da ağrıyı hafiflettiği bilinmektedir. 

 

 

2.1.10. Kuyruk Sokumu Batması (Ağrısı) 

Kuyruk sokumu; omurgaların en alt kısmında, kalçaların hemen üstünde yer 

alan üçgene benzer bir kemiktir. Çoğu kasın birleşme noktasını oluşturmasından ötürü 

önemlidir. Halk içinde poçik olarak da bilinen kuyruk sokumu yapılan araştırmalarla 

kadınlarda erkeklere oranla ağrı oluşumun 5 kat fazla olduğunu göstermiştir. Kuyruk 

sokumu ağrısının nedenleri arasında uzun süreli oturmalar, bölgenin darbe alması, çok 

kilolu ya da çok zayıf olma, sinir sıkışması, omurga sorunları gibi faktörler yer 

almaktadır. Genelde sert bir zemine oturulduğu vakit hissedilen aşırı ağrılar, oturma 

hâlinden ayağa kalkıldığında hissedilen ağrı, dışkı sırasında ya da cinsel ilişki sırasında 

hissedilen ağrılar şeklinde belirtiler gösterebilmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede 

kuyruk sokumu ağrısı için uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Masaj yapılır. (K25, K30) 

• Biraz toprak ve kül karıştırılır, ıslatılarak ağrıyan yere konur. (K74, K92) 

• Bu alanda tecrübeli birine masaj ile tedavi uygulattırılır. (K16, K102) 

• Kül hamur haline getirilip sürülür. (K5) 

• Elle kuyruk sokumu bölgesine bastırılır. (K13) 

• Hakiki yağ ile masaj yapılır. (K84) 

• Zeytin yağı sürülüp bardak vurulur. (K17) 

• Sıcak su uygulanır. (K48) 

 

 



68 
 

Değerlendirme 

Yörede kuyruk sokumu rahatsızlığı için uygulanan yöntemler elle uygulanan 

gerçekçi ve geleneksel tedavi metotlarını içermektedir. Ağrıyı dindirme veya 

hafifletme, rahatlatma, sakinleştirmeye yönelik fiziksel egzersizler olan bölgeye masaj 

yapma en sık görülen uygulama olurken bunu toprakla külün karıştırılıp veya tek 

başlarına sürülmesi, yağ sürülüp masaj ya da bardak vurma, sıcak su uygulaması 

şeklindeki yöntemler takip etmektedir. 

 

 

2.2. BAĞIRSAK HASTALIKLARI 

2.2.1. Basur 

Basur, “Kalın bağırsağın alt bölümünde ve anüste toplardamarların 

genişlemesiyle ortaya çıkan, ileri aşamalarında kanama ve ağrı ile belirgin varis 

türüdür.” (sozluk.gov.tr). Çoğunlukla yaşın ilerlemesi, uzun süre sabit şekilde oturma, 

hamilelik zamanı, aşırı kilo, kalça çevresinde beliren ur basurun daha sık görülmesine 

neden olan unsurlardan bazılarıdır (medicalpark.com.tr). Yörede basurun oluşumuna 

önlem almak için ve oluşan basura karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır:  

 

• Bölgeye sarımsak sürülür. (K53, K94)   

• Soğuk yerlere oturmaktan kaçınılır. (K23) 

• Katı ürünlerin tüketilmemesine özen gösterilir. (K49) 

• Sülük yapılır, toz şeker sürülür. (K22) 

• Bal, süt, pekmez karıştırıp içilir. (K19) 

• Kekik kaynatıp çay gibi içilir. (K39) 

• Limonun kabuğu kızartılıp bölgeye sürülür. (K50) 

• Isırgan otu sürülür. (K70) 

• İki yumurta sarısı pişirilir, basur olan yere uygulanır. (K47) 

• Toplanan otlar suda kaynatılır, o suyla bölge yıkanır. (K100) 

• Bol bol su içilir. (K44) 

• Kara merhem (zift merhemi) sürülür. (K67) 

• Kurutulmuş siyah üzüm ile dağ bitkisi karıştırılıp yenilir. (K51) 

• Ilık su ile banyo yapılır. (K46) 

• Zeytin yağı içilir. (K52) 



69 
 

• Deneyimli halk hekimi tarafından çıkan yara kesilir. (K68) 

• Yoğurt düzenli şekilde tüketilir. (K66) 

• Gazlı içeceklerden uzak durulur. (K80) 

• Keçiboynuzu tüketilir. (K80) 

• Papatya çayı tüketilir. (K17) 

• Zerdeçal iyi gelir. (K45) 

• İncir, maydanoz, hurma tüketilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede basuru tedavi etme amaçlı çok çeşitli yöntemler uygulanmaktadır. Sıkça 

rastlanan bir hastalık olduğundan geniş bir tedavi malzemesi söz konusudur. Özel 

bölgede oluşan bu hastalıktan çekindikleri veya utandıkları için halk doktora gitmeyi 

son çare olarak görmektedir. Basur sorunuyla alakalı geleneksel sağaltım metotlarının 

yörede ön plana çıktığı görülmektedir. İltihabı kurutucu özelliğiyle bilinen sarımsak, 

kekik çayı, ısırgan otu, kuru üzüm, zeytin yağı, keçiboynuzu, papatya çayı, zerdeçal, 

maydanoz, hurma, limon kabuğu gibi ürünler bitkisel kökenli iken yumurta, yoğurt 

hayvansal kökenli tedavi malzemeleridir. Bölgeye sülük yapıştırma basuru geçirmede 

dikkati çeken bir başka sağaltma yöntemidir. Halk hekimi tarafından çıkan yaranın 

kesilmesi parpılama yöntemine örnek olarak gösterilirken soğuk yerlere oturmaktan 

kaçınma, katı gıdaların tüketiminin azaltılması, bolca su içme, gazlı içeceklerden 

kaçınma basuru önlemede uygulanan diğer unsurlardandır. 

Hemoroid hastalığı (basur) tedavi yöntemlerinden birisi de sülükle hemoroid 

tedavisidir. Sülükle tedavi metodu ağrıların geçirilmesi amacıyla özellikle kullanılan 

bir yöntemdir. Basurun aşırı ağrı oluşturan bir çeşidi olan tromboze hemeoroidde 

(boğulmuş basur) meme içinde bekleyen pıhtılaşmış kanın alınması sonucu ağrının 

büyük oranda azalmasında etkili olmaktadır. Boğulmuş basurun modern tedavisinde de 

içeride basınç oluşturan kanın alınması yöntemi bulunmaktadır. Bu kanın alınmaması 

durumunda kan beden tarafından emilir veya zayıf bir bölgeden süresi haftalar 

alabilecek kendiliğinden akma durumu ortaya çıkabilmektedir. Ancak hasta her türlü 

ihtimal sonucunda yine de 1-2 hafta içinde rahatlar. Boğulmuş basura sülük 

yapıştırılması hâlinde basur memesi içindeki basıncı oluşturan kanın sülük tarafından 

emilmesi hastada rahatlama sağlar. Hastada geçici rahatlık sağlayan bu durum sülük 

tedavisiyle beraber daha kısa zamanda düzelmiş ve ağrı buna bağlı olarak daha çabuk 



70 
 

sürede ortadan kalkmış olur (www.hemoroidklinigi.com). Bugün modern tıbbın içine 

dâhil olan “medikal sülük”ün Osmanlı tıbbı içinde de önemli bir yeri vardı. Osmanlı 

hekimleri tarafından yazılan tıp kitaplarında sülük mevzusu, sağlığın muhafazası 

bölümünde bulunan “arınmak” ile hastalıkların sağaltımı bölümünde bulunmaktadır. 

Hekimler burada sülüğün kirli kanın temizlenmesinde önemli bir görevi olduğu ve 

bedende oluşan çeşitli ağrılarda hacamat yerine kullanıldığı şeklinde ortak görüşe 

sahiptir. Sülüğün hem kan fazlalığı hem de basurun iyileştirilmesinde yararlı olduğu ve 

bununla birlikte nasıl uygulanacağı ifade edilir. Bilhassa sülüğü makata yapıştırmanın 

kanı tüm bedenden çekeceği ve böylece zararlı olan kirli kanı temizleyeceği aktarılır 

(Altıntaş, 2014: 32). 

  Kara merhem; insanların çeşitli yerlerinde meydana gelen çıban, apse, egzama 

gibi iltihaplı deri problemlerinin sağaltımında kullanılan bir emdir. Tıp terminolojisinde 

kara merhem ihtiyol merhem şeklinde geçmektedir. İlacın antiseptik tesire sahip olduğu 

belirtilmektedir. Merhemin rengi siyah olduğu için genel olarak halk arasında ve yörede 

kara merhem veya zift merhemi olarak bilinmektedir. Çok kuvvetli antibakteriyel bir 

merhem olan kara merhem deriye sürüldüğü an kısa sürede tesir etmektedir. Ardından 

da iltihabı kurutup deride daha geniş bölgelerde meydana gelebilecek iltihap oluşumuna 

engel olmaktadır. İlacın etken maddesi ihtiyol pomad olarak isimlendirilmektedir. Bu 

ilaç yağlı merhem şeklinde olup kendine has bir kokuya sahiptir. İlacın içerinde ayrıca 

yardımcı madde olarak beyaz vazelin bulunmaktadır. Çok az miktarda da olsa 

içerisinde lanolin yer almaktadır. İçerisinde etken madde bulunan ihtiyol, alüminyum 

tüpler hâlinde eczanelerde satılmaktadır.  

 

 

2.2.2. Gaz Sancısı 

Nefes alırken ya da yiyecek tüketirken havanın yutulması ve yine gıda 

tüketiminin ardından mayalanma oluşması ile birlikte karın ile bağırsakta faydalı 

bakteriler aracılığıyla gaz oluşumu meydana gelmektedir. Sağlıklı kişilerde günlük 

ortalama 12-20 gaz çıkarma olurken bebeklerde bu sayı daha fazladır. Söz konusu 

durum sağlıklı sindirimin doğal bir neticesidir. Fakat kimi gerekçelerden ötürü 

bağırsakta biriken gaz dışarı atılamayınca gaz ağrısı meydana gelmekte, bu da kişilerin 

günlük hayatlarında bazı sıkıntılar yaşamalarına neden olmaktadır 



71 
 

(medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde gaz sancısına karşı uygulanan pratikler 

şunlardır: 

 

• Sırta yukarıdan aşağıya doğru masaj yapılır. (K48, K98, K102, K103) 

• Mercimek büyüklüğünde ikşut (küsküt) bitkisi kurutulup birkaç saat suda 

bekletildikten sonra yenilir. (K7, K50) 

• Zencefil kaynatıldıktan sonra suyu içirilir. (K27, K80) 

• Karın ovulur. (K5) 

• Sırttaki damar sıkılır. (K57) 

• Kimyon kaynatıldıktan sonra suyu içilir. (K44) 

• Nane ve zencefil tüketilir. (K19) 

• Rezene çayı içirilir. (K8) 

• Şekerli su içirilir. (K48, K55) 

• Yavşan otu3 tüketilir (K41) 

• Papatya çayı içilir. (K46) 

• Nane çayı içilir. (K8) 

• Bal kabağı tüketilir. (K91) 

• Sakız çiğnenir. (K21) 

• Sıcak su içilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Gaz sancısı için sırta masaj yapma ile ikşut4 adındaki bitkinin kurutulduktan 

sonra onu suda bekletip tüketme en sık bilinen uygulamalardır. Kimyon, nane, zencefil, 

rezene, yavşan otu, papatya ürünlerinin çayı yapılarak tüketilmesi uygulanan diğer 

tedavi yöntemleridir. Gaz sancısına karşı uygulanan yöntemlerin tamamına yakınının 

bitkisel kökenli malzemeler kullanılarak yapılması dikkati çekerken geri kalan 

yöntemleri ise sırta masaj yapma oluşturmaktadır. 

 

 

 

 

 
3 Yavşan otu yörede Arapça karşılığı “cığde” olarak da bilinmektedir. 
4 İkşut için bkz. : bebek gazı. 



72 
 

2.2.3. İshal 

İshal, “Olağandan daha çok, daha sık ve sulu dışkı çıkarma, sürgün, ötürük, iç 

sürme, cır cır, amel, linet, kabız karşıtı.” (sozluk.gov.tr) şeklindeki ifadeyle 

tanımlanmaktadır. İshal; enfeksiyonlar, bağırsak ve sindirim sistemindeki su 

emiliminin azalması ile su salınımının çoğalması, tüketilen gıdalar, temizliğe dikkat 

etmeme, alerji, aşırı olarak meyve tüketme gibi sebeplerle ortaya çıkabilmektedir 

(medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde ishale karşı uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Kuru hâldeki çay ile yoğurt karıştırılır, yenir. (K14, K17, K25, K36, K47, K48, 

K94) 

• Yoğurt, leblebi, elma tüketilir. (K19, K39, K68) 

• Haşlanmış patates yedirilir. (K13, K44) 

• Nar, muz yenir. (K11, K50) 

• Muz yenir. (K80, K84) 

• Nohut yedirilir. (K15, K81) 

• Kuru haldeki çay ufaltılıp yutulur. (K22) 

• Kahveye limon sıkılıp mama şeklinde yenir. (K90) 

• Acı kahve içilir. (K35) 

• Gazozun içine bebek aspirini konup içilir. (K35) 

• Kayısı suyu içilir. (K70) 

• Sinameki çayı içilir. (K78) 

• Melengiç ağacının yaprak ve kabukları kaynatılıp içirilir. (K57) 

• Kuru yiyecekler yenir. İshal durana kadar su içme azaltılır. (K84) 

• İncir ve çınar yaprakları kaynatılıp suyu içirilir. (K27) 

• Kekerimsi kahve verilir. (K102) 

• Leblebi ve kuru çay, yoğurt ile karıştırılıp yenir. (K98) 

• Vişne suyu içilir. (K35) 

 

Değerlendirme 

Çeşitli sebeplere bağlı olarak oluşan ishal herkesin zaman zaman karşı karşıya 

kaldığı bir rahatsızlıktır. Günlük hayatın akışını çok etkilemese de kişilerin hayat 

kalitesini düşüren bu duruma karşı insanlar hastaneye gitmeden az maliyetle, kısa 



73 
 

zamanda ve doğal yollarla sağaltım yolu aramış; böylece gerek ülkemizin herhangi bir 

bölgesinde gerekse de Midyat yöresinde çok sayıda tedavi metodu ortaya çıkarılmıştır. 

Kuru çayın yoğurt ile karıştırıldıktan sonra tüketilmesi yörede en çok uygulanan 

yöntemdir. Leblebi, haşlanmış patates, muz, nohut, kuru kahve ile limon suyu karışımı, 

sinameki çayı, melengiç yaprağı veya kabuğunun çayı, incir veya çınar yaprağı çayı, 

kahve, kayısı suyu, elma, nar ishale karşı tüketilen bitkisel kökenli sağaltım ürünleridir. 

 

 

2.2.4. Kabızlık 

Kabızlık, dışkı sıklığının azalması veya normal sıklıkta olmasına karşın zor ve 

ağrılı dışkılama olarak tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Her yaşta bireyde görülebilen 

kabızlık bağırsak hareketlerinin yavaşlamasının ardından ortaya çıkan bir problemdir. 

Beslenme biçimi, hareketsiz hayat sürmek, ilaçların yan etkisi, dışkı gereksinimi 

hissedildiğinde öteleme alışkanlığı, basur, anal kanalındaki darlık, psikolojik vb. çeşitli 

sebeplerle oluşmaktadır. Lavaboya gidildiğinde dışkıda kan görülmesi, ateşin çıkması, 

yorgunluk, dışkıda zorlanma veya katı dışkı çıkarılması, haftada 3 defadan az lavaboya 

çıkma gereksinimi duyulması kabızlığın temel belirtileridir (medicalpark.com.tr). 

Yörede kabızlık sorununa karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Çocuklar kabız olunca sabun kullanılır. (K60, K79)  

• Ayran, pestil, kuru üzüm, incir tüketilir. (K7, K70) 

• Kuru incir ve kaysı yenir. (K25, K48) 

• Kaysı, kuru erik, kuru incir yenir. (K66, K81) 

• Kurutulmuş kayısı yenir. (K7, K52) 

• Zeytin yağı ve su içilir. (K94, K102) 

• Sıcak su içilir. (K74, K82) 

• Yoğurt suyu içilir. (K96, K103) 

• Bir iki kaşık yağ içilir. (K67) 

• Limon suyu içilir. (K38) 

• Maydanoz kaynatılıp suyu içilir. (K35) 

• Soğan kaynatılıp suyu içilir. Böylelikle bağırsaklar rahatlatılarak gaz çıkarma 

sağlanır. (K35)  

• Kuru haldeki kahveye limon sıkılıp tüketilir. (K53) 



74 
 

• Çiğdem çiçeği tüketilir. (K51) 

• Bol bol su içilir, nane ve zencefil kaynatıp suyu içilir. (K93) 

• Kurutulmuş meyveler tüketilir. (K25) 

• Şekerli su içilir. (K1) 

• Karbonatlı su içilir. (K80) 

 

Değerlendirme 

Kabızlık için uygulanan yöntemler yörede çeşitlilik göstermektedir. Kuru üzüm, 

kuru incir, kuru kayısı, zeytin yağı, pestil yörede en çok kullanılan bitkisel kökenli 

ürünler olurken bunları maydanoz, soğan, çiğdem çiçeği, nane, zencefil, limon suyu, 

kurutulmuş türlü meyveler gibi ürünler takip etmektedir. Bunların dışında sabun, ayran, 

sıcak su, yoğurt suyu, şekerli ve karbonatlı su da kabızlık için kullanılan diğer sağaltım 

malzemeleridir. 

 

 

2.2.5. Kurt Düşürme  

Sindirim organlarındaki kurtların oluşturduğu şikâyetler şeklinde karşımıza 

çıkmaktadır. Bir tür bağırsak parazitidir. Genellikle okul çağındaki çocuklarda 

görülmektedir. Kurtlar üremek ve hayatta kalmak amacıyla insan vücudunu kullanır. 

Parazit solucanlarının yumurtalarının bilinmeden solunması ya da yutulmasıyla bulaşıcı 

enfeksiyona sebebiyet verir. Kurt yumurtaları kirli ellerde, yüzeylerde ya da eşyalarda 

bulunabilir. Ayrıca yatak örtüleri, tuvalet, banyo, havlu, kıyafetler, yiyecekler, 

bardaklar, mutfak tezgâhı, okul sıraları gibi yerlerde olabilir. Kurtlar vücuda girdikten 

1-2 ay süre sonra yumurtalarını bırakmak amacıyla anal bölgeye varır. Bu da makat 

çevresinde kaşıntılara neden olmaktadır. Kişinin bölgeyi kaşımasıyla da orada bulunan 

yumurtalar parmaklara geçer ve tırnakların altına konumlanır. Ardından oyuncak, yatak 

örtüleri, yiyecek, içecek, giysi ya da tuvalet gibi başka yüzeylere geçer. Kurt 

yumurtaları herhangi bir yüzeyde 2-3 hafta yaşayabilmektedir. Kurtlar hayvanlardan 

bulaşmamaktadır (medicalpark.com.tr). Yörede kurt düşürme işlemi için yapılan 

uygulamalar şunlardır: 

 

• Acı çehre otu tüketilir. (K23) 

• Elma sirkesi tüketilir. (K25) 



75 
 

• Bol bol sarımsak tüketilir. (K75) 

• Nane ve maydanoz tüketilir. (K1) 

• Mazot yağı içirilir. (K36) 

• Çiğ patates verilir. (K90) 

• Ilık zeytin yağı içirilir, göbek bölgesine masaj yapılır. (K82) 

• Zerdeçal çayı içilir. (K54) 

• Sıcak uygulanır. (K27) 

• Bol bol su içilir. (K82) 

• Kekik çayı içilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede kurt düşürme adına uygulanan yöntemlerde vücudu ve özellikle 

bağırsağı kurtlardan arındıran bitkisel kökenli emlerin tercih edilmesi göze 

çarpmaktadır. Bu bitkiler, antiseptik ve kurt düşürücü özelliği ile sarımsak; antibiyotik 

özelliği ile kekik ve bu vasıflara haiz diğer bitkiler olan acı çehre otu, elma sirkesi, 

nane, maydanoz, patates, zeytin yağı, zerdeçaldır.  

 

 

2.3. ÇOCUK HASTALIKLARI 

2.3.1. Anlaşamayan Çocuklar 

Anlaşamayan çocuklarda; birbirleriyle sürekli tartışan, uyumsuz görüntü veren, 

gereğinden fazla hareketli olan, fiziksel olarak kendilerine ya da birbirlerinin 

oyuncaklarına zarar verebilen saldırgan bir tavır içinde olma özellikleri 

gözlemlenmektedir. Yörede anlaşamayan çocuklar için derlenen pratik şöyledir: 

 

• Çocuklar bir hocaya götürülür. Birbirine yakın olan iki ayrı ağaca çocuklar bağlanır. 

Hoca bir yandan dua ederken çocuklar ağaca bağlı olduklarından korkudan ağlarlar. 

Hocanın duası ve çocukların ağlama sesiyle birlikte gerçekleşen 10-15 dakikalık 

tedavi seansı sonrası çocukların daha uyumlu olacağına inanılır. (K93) 

 

Değerlendirme 

Söz konusu pratikte dinsel uygulamanın yanı sıra ağacın Türklerde kült olarak 

görülüp kutsal kabul edilmesinden hareketle ağacın çocukları sakinleştirici ve uyumlu 



76 
 

hâle getireceği inancı, İslamiyet öncesi dönemdeki Orta Asya temelli bir yöntem 

şeklinde karşımıza çıkmaktadır.  

 

 

2.3.2. Aydaş  

Aydaş; zayıf, gelişmeyen bebek ya da çocuk anlamlarına gelmektedir. 

Midyat’ta aydaş hastalığına karşı uygulanan pratik ve inançlar şunlardır: 

  

• Sütlü ürünler tükettirilir. (K50, K57, K66) 

• Pekmez, tavuk ciğeri verilir. (K18, K19, K48) 

• Anne sütü, tahin, pekmez tükettirilir. (K33, K38, K53)  

• Bebek ya da çocuğun gelişmemesi annesinin sütünden kaynaklandığı düşünülür bu 

sebeple anne sütü kesilip hayvan sütü verilir. (K1, K4) 

• Vitamin hapları verilir. (K11, K80) 

• Süt annelere verilir, hayvan sütü verilir. (K22) 

• Hekim kontrolünde mama takviyesi yapılır. (K14) 

• Pirinç nişastası verilir. (K10) 

• İştah açıcı şurup verilir. (K48) 

• Halk hekimi tarafından büyük bir tencerenin içine it kafatası konur ardından çocuk 

da oraya konularak eline su dökülür. Sonra kafatası ile çocuk arasındaki su makasla 

kesilmeye çalışılır, bu sırada da dua ve ayetler okunur. (K58) 

• Kurşun döktürülür. (K94) 

• Kemik suyu verilir. (K44) 

• Keçi sütü verilir. (K67) 

• Bölgedeki Yezidilerin inanışına göre hastalanmış çocukların iyileşebilmesi adına 

kül şeklinde toz ile horoz kanı karıştırılır. Ortaya çıkan karışım haç işareti biçiminde 

hasta olan çocukların alnına koyulur. (K85)  

• Ay tutulması yaşandığı esnada ipekten mendil evin dışına koyulur.  Daha sonra bu 

mendil rahatsız olan çocuklar için kullanılır. Böylelikle gelişimini sağlayamayan 

çocuğun iyi olacağı inancı söz konusudur. (K85)  

• Çocuk rahatsızlandığında Yezidi şeyhinin yanına götürülüp şeyh tarafından çocuğa 

iyileşmesi için dua edilir. (K28)  



77 
 

• Yörede kimi Müslümanlarca hasta çocuğun alnına bir tür toz karışım haç biçiminde 

sürülür. (K72)  

• Yöredeki çocukların gözlerinde şaşılık veya benizlerinde solma oluştuğu 

vakitlerdeki rahatsızlıklar, aydan düştü şeklinde ifade edilmektedir. Bölgede bu 

tanımlama yöre Arapçası ile “vıkığ min kamar” sözü ile bilinir. Başına böylesi bir 

şey gelen çocuğa hoca tarafından Yasin suresi okunur. Ardından çocuğa hafifçe su 

dökülerek korkutulur, sobanın içinde biriken isle çocuğun alnına işaret çizilir. Gün 

doğuna dek çocuğu öpmekten uzak durulur. Çocuğun böylelikle kendine gelip 

iyileşeceği inancı vardır. (K104) 

• Çocuk yüksekçe ateşe yakalandığında ya da titreyip nöbet geçirdiğinde oluşan 

hastalık anı “aydan düşme” olarak bilinir. Başına böyle bir hastalık gelen çocuğun 

alnına tencerede oluşan is, haç işareti olacak biçimde sürülür. (K24)  

• Akşam vaktinde çocukların aynaya bakmasının hastalık getireceğine yani yöredeki 

bilinen adıyla aydan düşme vakasının oluşacağına inanılırmış. Söz konusu 

nedenden dolayı da çocuk aynadan uzak tutulur. (K104) 

  

Değerlendirme 

Midyat yöresinde aydaşlık için uygulanan tedavi yöntemlerinden yarıya 

yakınını hayvansal kökenli ürünler oluştururken geriye kalan kısımlarının neredeyse 

büyük çoğunluğunu dinsel ve büyüsel kökenli, eski inançlara yönelik pratikler meydana 

getirmektedir. Aydaş olan çocuğun gelişimini istendik seviyeye getirme adına yörede 

sütlü ürünler, keçi sütü, anne sütü (kimi zaman da anne sütünden kaynaklı aydaşlığın 

ortaya çıktığı inancından dolayı anne sütü kesilip onun yerine çocuk süt anneye verilir 

ya da hayvan sütü ile beslenilirdi.), kemik suyu, tavuk ciğeri şeklinde hayvansal kökenli 

gıdalar tercih edilirken bunun yanı sıra doktor rehberliğinde mama, vitamin hapları, 

iştah şurupları da kullanılırdı. Dinsel ve büyüsel kökenli uygulamalar ise şu şekildedir:  

“Halk hekimi tarafından büyük bir tencerenin içine it kafatası konup, ardından 

çocuğun da oraya konularak eline su dökülmesi; kafatası ile çocuk arasındaki suyun 

makasla kesilip bu sırada dua ve ayetlerin okunması” ifadesinde köpeğe ait bir organ 

ile bu işlemin yapılması köpeğin mitolojik bir hayvan olarak yer aldığını göstermekte; 

kafatası ile çocuk arasındaki suyun kesilmesi işleminde büyüsel kökenli, bu esnada 

duaların okunması dinsel kökenli pratiklerin bir arada olduğunu gösterir niteliktedir. 

Çocuğun geniş bir kazana konup temsili olarak pişiriliyormuş gibi yapılmasındaki esas 



78 
 

gaye “çocuğu pişirdim, size hayır gelmez” mesajını kötü ruhlara vererek onları çocuk 

üzerinden uzaklaştırma amacıdır. Bununla birlikte köpek kafatasının çocukla birlikte 

aynı kazanda bulundurulmasının temelinde hastalığı köpeğe göçürme düşüncesinin 

etkisi söz konusu olmaktadır.  

Eski Türk geleneğinde köpek kimi zaman yardımcı, kimi zaman da engelleyici 

olarak karşımıza çıkabilmektedir. Genelde olumsuz bir anlam yüklenmiştir. Güçlü olan 

Şamanlar; ayinler yapıldığı esnada kartal, kurt gibi hayvanların zayıf olan Şamanlar ise 

köpek suretine bürünüyor, köpekten çoğunlukla yeraltına gitmede araç olarak 

yararlanılıyordu. Köpek; bu menfi çağrışımına paralel olarak kimi Türk kabilelerinde 

cenaze merasimlerinde kurban edilmiş, Türk evren bilgisinde de ölüme alamet olan bir 

sembol durumunda olmuştur (Çoruhlu, 2010: 176). İslamiyet’in ardından avın mühim 

görünmesi ve asil kişiler içinde saygın, prestij bir spor şeklinde algılanması 

gerekçesiyle köpek daha fazla önem kazandı. Av köpeği sadakat ile dostluğun 

sembolüdür, o ayrıca sabır ile tevekkülün de timsali olarak görülmüştür (Çoruhlu, 2010: 

177). Köpek, Eski Moğol hikâyelerinde çoğu zaman dişidir. Eski Çin hikâyeleri de 

kuzey bölgede yaşayan insan bedenli, köpek başlı boylardan söz eder. Bununla birlikte 

Tibetliler varlıklarının kökünü köpeğe dayandırırlardı. Bu anlamda “köpek ata” 

inancının temeli Tibet’te atılmıştır. Tibet insanı; köpeğe değer vermiş, bununla da 

kalmayıp soylarının köpekten geldiğini düşünmüşlerdi. İnsanlar köpeğe hürmet ediyor, 

ona dokunmuyor, canına zarar vermeyip onu tabu addediyordu (Ögel, 1998: 565). 

Kurşun döktürmede “demir kültü”, yöredeki Yezidilerin hasta çocuğun alnına 

kan ile kül karışımını hac şeklinde sürmeleri “kan kültü” ile ifade edilebilmektedir. 

Kanın Türklerde mukaddes görülmesi Tanrı tarafından hakanlara verilen kutun kanda 

saklı bulunduğu inancıyla bağlantılıdır. Kutsallığın kanda olduğu inancından hareketle 

Tanrı’nın yeryüzündeki temsilcisi olarak görülen hanedan mensuplarının kanlarını 

akıtmamaya özen gösterilmiş, ölümler çoğunlukla boğarak gerçekleştirilmiştir. Kanlı 

kurban, kurbanların kanının akıtılmasıyla ortaya konulmaktadır. Kanlı kurban algısında 

ruhun hayvan kanında yer aldığı inancı doğrultusunda kurbanın adandığı şahsa takdim 

edilmesi bulunmaktadır (Çelik, 2012: 121-122). Yezidilerde ölünün tabuta 

konulmasının ardından bir horoz kesilerek kanı tabuta sürülür. Kesilen horozun kişiye 

öbür dünya hayatında yardım edeceği itikadı söz konusudur. Horozun mukaddes bir 

varlık olarak sayılması, sancakları (Melek Tâvus heykelleri) çağrıştırması ile gün 

doğumunu işaret etmesindendir (Akça, 2006: 113). Söz konusu ifadeden de anlaşılacağı 

üzere Yezidilerde horoza kutsallık atfedilmekte dolayısıyla gelişmeyen çocukları için 



79 
 

dinsel ve sihirsel kökenli uygulamaya yönelik olarak haç işaretini yapmak için koyulan 

malzemeler içinde horoz kanı yer almaktadır. 

Hastalığın ortaya çıkmasında veya kısmen hastalığı sağaltmada ayın etkisinin 

olduğu düşüncesi “ay kültü” ile açıklanmaktadır. Çocuklar yöredeki inanışa göre, aylık 

döngüsünü tamamlamak üzere olan 27 günlük ay ve hilâl şeklindeki yeni doğan ayı 

görürlerse korkar ve bu sebeple de hastalanırlar. “Ay basması”, kaynağını ilkel insanın 

sıra dışı varlıklarla ilgili endişe ve korkularından alan, mitolojik kökenli bir hastalıktır. 

Sıra dışı bu rahatsızlığın tedavisinde kullanılan metotlar da bununla bağlantılı olarak 

olağanüstü ve sihirsel fiillerden meydana gelmektedir. 

       Ay, insanlık var olduğu zamandan bu yana insanlığın ilgisini çekmiştir. Ayın 

konumu, parlaklığı, şekli, hareket hâlinde olması gibi durumlar bu ilginin oluşmasında 

doğrudan etkili olan unsurlardandır. Toplumlar ayın diğer gök cisimlerinden farklı 

olarak nitelendirdiği bu gibi özelliklerinden dolayı ayla ilgili çeşitli inanmalar ortaya 

çıkarmış, ayın hayatın akışını olumlu veya olumsuz etkilemede rol oynadığını 

düşünmüş ve hatta zaman zaman ona kutsiyet atfetmişlerdir. Kimi toplumlarda ayın 

ışığı veya şekli olumlu bir duruma geçişi müjdelerken kimi toplumlarda ise olumsuz 

durumların habercisi ve hatta doğrudan etkileyicisi olarak görülmüştür. Nitekim bazı 

milletlerin inanışına göre hamile kadınları ve yani doğan çocukları ay ışığından uzak 

tutarak hastalığın oluşmasını önleme amacı taşıdığı bilinmektedir. Söz konusu benzer 

durum halk hekimliği derlemesinin yapıldığı Midyat ilçesinde de görülmektedir. Küçük 

çocukların yaşıtlarına göre gelişmediği, zayıf olduğu ya da hasta düştüğü ve hatta 

öldükleri vakitte ayın etkisi ile ortaya çıktığı inancı yaygınken bu durumun tersi olarak 

nadir de olsa ay tutulmasının olduğu zamanların hasta olan veya gelişimini 

tamamlayamayan çocukların iyileşmesi için fırsat olabileceği inancı da vardır.  

       Ay; günümüzden yüzyıllar önce dini, inancı, tarımı, ticareti etkileyerek insan, 

toplum ve kültürlere yön vermiştir. Ayın toplumlar üzerindeki gücü ve etkisinin daha 

çok olması sebebiyle bununla alakalı dinî ritüellerin ve inanışların sayısı güneş ile ilgili 

olanlardan daha çoktur (Eşmeli, 2014: 197). Geçirdiği evreler, konumu, uzaklığı, 

değişen rengi, parlaklığı gibi faktörler ayı diğer gökyüzü unsurlarına oranla imtiyazlı 

konuma getirmektedir. Dinî ritüellerin arasında ay, yerleşik hayata geçtikten sonra 

yerini güneşi merkeze koyan toplumlara bırakmadan evvel göçebe yaşam süren 

toplumların inancındaki en temel yapı taşlarından biri durumundaydı. İnsanlar bu 

bağlamda ay gözlemlerini Paleolitik Çağ’dan beri küçük taş veya kemiklere kazımıştır 

(Sayılı, 1982: 21). 



80 
 

       Ayın farklı evre ve görünümler içerisindeki yansıması onun “canlı” olduğu 

izlenimini yaratmıştır. Bu canlılık; doğa ile yaşamın düzeni, zaman, tohum ekme, gelgit 

olayı hatta regl dönemleri ile bağlantılı olmuştur. Birbirinden farklılık arz eden 

görüngülerin tamamı, ayın düzenli hareketlerine göre ayarlanır veya ayın bu 

hareketlerinin tesiri altında olur. Neolitik Çağ’da tarımın yaygınlaşmasıyla birlikte ayın 

deniz suları, yağmur, bereket, kadın ile hayvanın verimliliği, tabiat, ölüm, ölümden 

sonraki hayat ile ilişkisi güçlenmiş; dinî yönden tanrı ve kutsal kültünde ay dinsel bir 

fenomen olarak inanç bağlamındaki yerini almıştır. Ekin ve hasat döneminde, kadının 

doğurganlığı üzerinde, hayvanların çiftleşmesinde de ayın etkisi olduğuna inanılmıştır 

(Eliade, 2005: 187). 

       Ayın döngüleri göz önüne alınarak doğa ile gökyüzünün gözlemlenmesiyle 

birlikte ekim ve hasat dönemi yapılmıştır. Modern tarımın yaygın olduğu günümüz 

yaşamında bile ayın etkisi hâlâ geçerlidir. Örneğin kırsal yerlerde kereste kesileceği 

vakit yeni ayın olmasına özen gösterilmektedir. Anadolu’da eğer ay karanlığında ağaç 

kesilirse ağaç kurtlarının ağacı yiyerek onu kullanılmaz duruma getireceğine, ayın 

aydınlığında kesildiğinde ise kesilen ağacın uzun süre dayanacağına inanılmaktadır. 

Bunun yanı sıra ay hilâl şeklindeyken onun iki ucu aşağı dönük olursa o ay yağmurlu, 

kuzeye yakın olursa kurak geçeceğine inanılmaktadır (Eşmeli, 2014: 197). 

       Mezopotamya’da yağmur, gelgit ve tufan ile ay ve su arasında bir bağlantı 

olduğuna inanılmıştır. Ay tanrısı olarak kabul edilen Sin’e yazılmış bir ilahide, tanrının 

su ile olan ilişkisi tüm açıklığıyla görülmektedir (Eliade, 2005: 187-88). Söz konusu 

ilahideki “Sen bir kayık gibi suyun üstünde yürüdüğün vakit, saf Fırat Irmağı, 

doluncaya dek suyla doldurulur.” ifadesi ile Sümerler, Sin’in yıldızlar ve gezegenler 

eşliğinde bir kayıkla Fırat’ta yolculuk yaptığına inanmıştır (Hooke, 1993: 26). 

       Eski ve günümüz bazı toplumlarında ay olumlu kült olarak algılanmasının yanı 

sıra kimi milletlerde ya da bölgelerde olumsuz durumların yaşanmasına neden olan bir 

unsur olarak görülmüştür. Söz gelimi Slav toplulukları arasında ay ışığı çoğunlukla 

hamile kadınlar ile yeni doğan bebekler için zararlı ve tehlikeli kabul edilir. Bu sebeple 

yeni doğan bebekler mehtaplı gecelerde evden dışarı çıkarılmaz, evdeyken de ay 

ışığının üzerine vurmasına müsaade edilmez. Polonyalılar arasındaki inanca göre ay 

ışığı uyuyan bebeğin üstüne yansır ise bebek hastalanır. Bunu önlemek amacıyla ayın 

boğulmasına yönelik olarak içine emzik konmuş bir kap su cam kenarında bulundurulur 

(Petruhin, 1995: 246). Kimi bölgelerde de ay ışığından bebeği korumak için beşiğin 



81 
 

altında bıçak saklanır (Koval, 2016: 75). Bazı Belarus halkları için de kimi çocuk 

hastalıklarının kökeninde yine ay ışığının bulunduğu inancı vardır. 

       Ay çarpması, ayın dolunay hâlindeyken dışarıya çıkan çocuklarda meydana 

geldiği inancına dayanmaktadır. Halk arasında ay yenilenince ya da eskiyince ortaya 

çıktığına ve çoğunlukla vücut yapısı dayanıksız durumdaki çocuklara tesir ettiğine 

inanılan bir hastalık türü olarak değerlendirilir. Ateş, kusma, ağır kokulu ishal 

hastalığın belirtileri olarak görülmüştür. Bununla birlikte çocukların yüzlerinde solma 

meydana gelir. Bu hastalığa yakalanan çocuklarda yağlı yiyecekleri yeme isteği 

görülürken tatlı besinleri de yememe isteği oluşmaktadır. Dolayısıyla hastalığın 

belirtilerini bu besinleri çocukların canlarının çekip çekmeme durumu gösterir 

olmuştur. Bu hastalığı geçiren çocuklar kazan dibindeki isle karalanır; alın, el ve 

ayaklarına isle ay işareti çizilir veya hekime ulaştırılır. Tedavisi yapılamazsa ölümle 

dahi sonuçlanabileceği ifade edilir (Bayat, 2017: 270). 

       Ay, güneş ve yıldızlarla ilgili pratik ve inançlar neredeyse tüm dinlerde yer 

almaktadır. Bu unsurlar gökle alakalı inanmaları doğursa da bunlara sadece birtakım 

kutsiyetler atfedilmiş, hiçbir vakit Tanrı olarak kabul edilmemiştir (Kalafat, 1998: 58). 

Dolayısıyla ay, güneş, yıldız, yıldırım ve fırtınaya bağlı olarak oluşan inançlar Gök 

Tanrı kültü ile ilişkilendirilmelidir. 

 

 

2.3.3. Bebek Gazı 

Bebeklerin ortalama 1/5’inde genellikle akşam vakitleri ağlama belirtileriyle 

ortaya çıkan bir sorundur. Bebeğin beslenme esnasında doğru bir konumda 

tutulmamasından kaynaklı yutulan havalar, sindirim sorunları, bağırsaklardaki 

sinirlerin yeterince gelişmemiş olması, ebeveynlerin bebek bakımı konusunda 

deneyimli olmaması gibi çeşitli sebeplerle gaz problemleri ortaya çıkmaktadır 

(medicalpark.com.tr). Yörede bebek gazına karşı uygulanan pratikler şunlardır:  

 

• Bebeğin sırtı gaz bırakana kadar ovulur. (K1, K4, K18, K30, K48, K70, K71, K74, 

K75, K90, K91, K95, K103) 

• Yavşan otu5 kaynatılıp içilir. (K5, K19) 

• Anason, rezene çayı içirilir. (K48, K50) 

 
5 Yavşan otu yörede “meryem hort” ismiyle de bilinmektedir. 



82 
 

• Bebeğin göğsü zeytin yağıyla ovulur. (K71, K76) 

• Karna ılık havlu koyulur, kundak yapılır. (K53) 

• Küsküt6 bitkisi iyice kaynatılıp bebeklere içirilir. (K93) 

• Kimyon kaynatılıp içirilir. (K103) 

• Çok az miktarda rezene çayı içilir. (K82) 

• Lokum bezin içine katılır ardından bebeklerin ağzına konulur. (K94) 

• Karın bölgesine masaj yapılır. (K79) 

 

Değerlendirme 

Yörede bebek gazı sorunlarına karşı uygulanan pratikler geleneksel tedavi 

metotlarına dayanmaktadır. Bebek sırtının ovulması bölgede en çok uygulanan 

yöntemdir. Bölgede bilinen meryem hort (yavşan otu), bu yöre ile özdeşlemiş ikşut 

(küsküt), anason, rezene, kimyon bitkilerinin çayı yapılarak içirilmesi bitkisel emlerle 

yapılan metotlar olarak değerlendirilirken bebeğin göbeğinin zeytin yağı ile ovulması, 

karna ılık havlu koyulması, lokumun bezin içine katılıp ardından bebeğin ağzına 

konması gözlemlenen diğer geleneksel pratiklerdendir.  

Yöredeki halk arasında meryem hort adı olarak bilinen “ülper yavşan” bitkisi 

ülkemizin başka bölgelerinde çoğunlukla kış mevsimlerinde çocuklarda meydana gelen 

karın ağrısına iyi gelmekte ayrıca şeker hastalığına da büyük faydalar sağladığı 

düşünülmektedir. Bitki bu sebeple karın ağrısı ve şeker hastalarına da tavsiye 

edilmektedir. 

Zengin bir bitki çeşitliliğine haiz olan ülkemizde farklı bölgelerde de 

tanınmalarına karşın kimi bitki çeşitlerine konan yöresel adlar o bitkileri 

efsaneleştirmiştir. Mardin ve çevresinde kültürün bir parçası durumuna gelmiş olan 

“ikşut” veya “küsküt” bitkisi bu duruma en güzel misaldir. Bölge ve kültürüyle 

özdeşleşen küsküt bitkisi drog olarak anne ve yeni doğan bebeklerin fizyolojik sarılık 

sağaltımında ve karaciğer hastalıklarında da kullanılmaktadır. Bu drog bölgede 

doğadan toplanmakta orada bulunan baharatçılarda ve yerel aktarlarda şifa amacıyla 

satılmaktadır. Bu otsu bitkiden kurutularak veya toz şeklinde faydalanılmıştır.  Bu 

drogun kaynağı hakkında uzun dönemlerden beri çeşitli araştırmalar yapılmış olmasına 

karşın bitkinin tanımlanması zor olmuştur. Ancak yapılan bilimsel tetkikler neticesinde 

bu efsane nebatın asalak bir bitki olan küsküt (cuscuta spp.) olduğu belirlenmiştir. 

 
6 Küsküt bitkisi yörede “ikşut” ismiyle bilinmektedir. 



83 
 

Mardin ve çevresinin halk tababetinde sıklıkla kullandığı küsküt bitkisi ülkemizin diğer 

yörelerinde işut, kişut gibi adlarla da bilinmektedir. Türkçe Bitki Adları Sözlüğü 

(Baytop, 1997)’ne göre küsküt bitkisine ülkemizde konulan yerel adlar şunlardır: 

Canavarotu, gelinsaçı, cinsaçı, şeytansaçı bostanbozan, bağbozan, küşüt, eftimon, kızıl 

sarmaşık vs.dir. Yine aynı çalışmada çeşitli türlere sahip olan küsküt bitkilerinin 

ülkemizde büyük çoğunlukla “bostanbozan” adıyla anıldığı ve bilindiği; bu türlerin bir 

ya da birkaç yıllık, parazit ve klorofilsiz bitkiler oldukları belirtilmektedir (Şekeroğlu, 

Koca ve Meraler 2011: 57). 

Zeybek (1994) bitkinin tanımını şöyle yapmaktadır: “Gövdeleri ipliksel, 

yaprakları pulsu, hostoriyum’larını yeşil bitkilerin iletim demetlerine göndererek 

beslenen klorofilsiz tam parazit tırmanıcı bitkilerdir.” Çayır-mera bitkileri ve tarımsal 

sahalarda bitkisel üretime ciddi zararlar getiren küskütün (cuscuta spp.) dünyada iki 

yüz tür yetmiş varyete bulunurken ülkemizde ise on altı farklı çeşidi söz konusudur 

(Şekeroğlu vd. 2011: 58). 

İkşut (küsküt); Mardin yöresinde sembol bir bitki hâline gelmiş, çoğunlukla 

yeni doğum yapmış annelere ve seyrek olarak da birkaç çay kaşığı kadar az miktarda 

bebeklerine bitkisel çay şeklinde verilmektedir. Mardin’de baharatçı ve aktarlardan 

temin edilip kurutulan ikşut bitkisi öncelikle soğuk sudan geçirilmek suretiyle 

temizlenmekte ardından ılık suda takriben bir gece oda sıcaklığında cam kapta ağzı 

kapalı hâlde bekletilip çay şeklinde hazırlanarak günde 3-4 su bardağı içilmek üzere 

hastaya verilmektedir. Bu aşamada şeker ya da bal gibi herhangi bir tatlandırıcı ürün 

eklenmemektedir. Tedavisi 1 ay kadar sürmektedir (Şekeroğlu vd. 2011: 59). 

 

 

2.3.4. Konuşamayan Çocuklar 

Çocuklarda bazen içinde bulundukları dönemle ilişkili olarak kazanmaları veya 

geliştirmeleri beklenen özellikleri vaktinde elde edememe, geç tamamlama şeklinde 

sorunlar gözlemlenmekte, bu durum da gelişim geriliği olarak değerlendirilmektedir. 

Gelişim geriliği tanımlaması ile sadece biyolojik gelişim değil aynı zamanda zihinsel, 

sosyal, motor ve dil alanlarındaki gelişimler de akla gelmelidir. Yeni doğan bebeklerde 

konuşmayı sağlayan bileşenlerdeki kontrol mekanizmasının gelişimi 1 yıldan sonra 

oluşur ve bu yaştaki bebekler anlamlı sözcükler kullanmaya başlarlar. Bebekler 2 

yaşından sonra cümleler kullanmaya, 4-5 yaş ile birlikte de artık kendini, ihtiyaçlarını 



84 
 

ve çevresini uzun, karmaşık cümlelerle ifade edebilecek bir konuma gelmektedirler. Bu 

bağlamda bakıldığında çocuklardan 18-30 aylık süre zarfı içinde konuşma yetisini 

kazanması beklenir. Genellikle bütün çocuklarda ortak gelişim evresi bulunmaktadır. 

Konuşma yetisi ile ilgili yaşıtlarına göre gelişim aşamasını tamamlamada gerilik sezilen 

çocuk için konuşamama sorunu bu suretle tespit edilebilmektedir (medicalpark.com.tr). 

Midyat yöresinde konuşamayan çocuklar için gerçekleştirilen uygulamalar genellikle 

dinsel, inançsal ve büyüsel özellikler taşımaktadır. Bunlar şu şekildedir: 

 

• Dil altında bir damar var o damar yırtılır ya da kesilir. (K14, K19, K30, K49, K60, 

K76)  

• Çocuk, cami girişinin kapısında cami kapısının kilidiyle durur. Caminin içinden 

çıkan ilk kişiye kilit uzatılır, bu kişi kilidi açınca çocuğun dilinin de açılacağına 

inanılır. (K3, K41, K42, K43, K99)  

• Kurban kesilir. (K2, K5, K41, K59, K89)  

• Okunan sudan verilir. (K2, K6, K20, K43) 

• Muska yaptırılır. (K3, K41, K59) 

• Kilisenin anahtarı suya konur ardından o su konuşamayan çocuğa içirilir. (K98) 

• Kilise anahtarı ağza koyulur. (K53) 

• Yöredeki Süryanilerce, konuşamayan çocuklara konuşmaları için kilisenin anahtarı 

verilir. Burada genelde Aynverd (Gülgöze) köyünde bulunan Mor Hadbşabo 

Kilisesi anahtarı çocuğun ağız içine koyulur. Yörede yaşayan Araplar yani 

Mhallemilerin de bu hastalık durumunun tedavisi için kilisenin düzeltici etkisine 

inanırlar. Hatta çoğu hastalıkların tedavisinin bazı kiliselerin etkisiyle iyileştirildiği 

inancı bulunmaktadır. (K9) 

• Güzel konuşan ve herhangi bir rahatsızlığı olmayan bir büyük ya da çocuk 

tarafından hasta olan çocuğun ağzına tükürülür. (K60) 

• Dayı tarafından yeğenlerinin ağzına topukla üç kez vurulur. (K60) 

• Bülbülün dili yedirilir. (K74) 

• Dil altındaki damara dokunulur. (K98) 

• Kör olan bir insanın ayakkabısı o öldükten sonra alınır. Konuşamayan kişinin gözü 

bağlanır sonra alınan ayakkabı ağzının etrafında döndürülerek ayet ve dualar 

okunur. (K83)  

• Dil altına iğne batırılıp alttan makas ile kesilir. (K62) 



85 
 

• Bülbül eti verilir. (K84) 

• Dil altına bıldırcın yumurtası konur. (K72)  

• Yöredeki Yezidilerce, çocuklarının dili açılıp konuşmaları için bölgedeki Meyraf 

Ziyaret yerine çocuklarıyla gidilir. Ziyaretin tepesine 50 cm civarında bir bez 

bağlanıp orada adak adanır ya da hayvan kesilip bağışlanır. (K28) 

• İnsanlara zulmetmiş birinden kaçırılan ekmek çocuğa yedirilir. (K3) 

 

Değerlendirme 

Midyat yöresinde konuşamayan çocuklar için gerçekleştirilen uygulamalar 

genellikle dinsel, inançsal ve büyüsel özellikler taşımaktadır. Kilise ve cami kilit 

anahtarlarının su içine konularak içirilmesi veya camide kilitle bekleyen çocuğun 

camiden çıkan ilk kişi tarafından açtırılması pratikleri içeriğinde dinsel, ayin kökenli, 

demir kültlerini7 barındırmasının yanı sıra bir taklit büyüsü olan analojik uygulamaları 

ihtiva etmektedir. Bu uygulamaların benzerine Anadolu’nun çeşitli yerlerinde 

rastlanılmasının yanı sıra bu pratikler yine çoğu bölgede yürüyemeyen çocuklar için 

yapılan köstek kesme uygulamasını da hatırlatmaktadır. Nitekim köstek kesmede 

halkın yaygın inancına göre yürümenin gecikmesi ya da yürüyememenin ardında yatan 

unsur çocuğun ayağındaki soyut bir engel durumunda olan köstektir. Bu inançtan ötürü 

çocukların ayaklarına kolayca kopacak bir ip bağlanarak bu şekilde yürümesi ve 

yürüme sırasında da ipi koparması beklenir. Çocuk adımını attığı vakit ipi koparabilirse 

çocuğun rahatça yürüyeceği inancı vardır. Çocukların ayaklarına takılmış ip veya 

herhangi bir nesne ayaklardaki engel olarak düşünülmektedir. Çocuğun ayaklarına ip 

bağlanarak kösteğin kesilmesi ayininin temelinde “benzerin benzerle yok edilmesi” 

fikrinden dolayı analojik tedavi yöntemi bulunmaktadır. Yürüyemeyen çocuklar için 

yapılan ve adına gelenekselleşmiş olarak köstek kesme denen bu pratikler adı henüz 

konmasa da konuşamayan çocuklar için de uygulanmaktadır. Zira orada da çocukların 

konuşamamasında, ağızlarındaki engel kilit olarak tasavvur edilmekte ve bu nesne ile 

somutlaştırılmaktadır. Konuşamamanın ardında yatan sembolik kilit engeli de dini 

inançtan süzülen kilise veya cami anahtarı ile açılmak suretiyle engelin yok edilerek 

dilin açılması şeklinde değerlendirilmektedir. Söz konusu bu pratiklerde “benzer 

benzeri yaratır” ilkesinden hareketle analojik, dinsel ve büyüsel kökenli uygulamalar 

bir arada gözlemlenmektedir. Diğer uygulamalardan “Bülbül etinin, dilinin 

 
7 Demir kültü için bkz. : ayak ağrısı. 



86 
 

yedirilmesi” pratikleri güzel sesi ile meşhur kuşun özelliklerinin çocuğa geçeceği 

inancından dolayı yine analojik tedavi yöntemi ile ilgilidir. 

“Hastalık durumunun tedavisi için kilisenin düzeltici etkisine inanılıp ziyaret 

edilmesi ve Yezilerin bölgedeki Meyraf Ziyaret yerine gidip orada adak adamaları, bez 

bağlamaları” ocak kültünün hastalık iyileştiren kilise ve türbeler ile ilişkili olduğunu ve 

iç içe geçtiğini göstermektedir. Nitekim yöredeki kimi insanların sosyal ve tıbbî 

yaşamında bazı kiliselerin hastalıkların tedavisine iyi geldiğine inanılırdı. Bu sebeple 

halk tarafından kiliseler ziyaret edilirdi. Hangi kilise hangi hastalığa iyi geliyorsa kişi 

hastalığının türüne göre oraya gidip ziyarette bulunurdu. Bu pratikler esnasında adaklar 

adanır, kurban kesilir, dileklerinin gerçekleşmesi için zaman zaman da kiliselerin 

kapıları ve eşikleri öpülürdü. Yöredeki gayrimüslim halkın inanç sisteminde yer alan 

kilise ve tedavi edici dua metinlerinden yararlanmak için kimi zaman Müslüman komşu 

halk da kiliseye başvurmaktaydı. Bu gibi durumlarda duaların hazırlanıp yazılmasında 

papazlar veya işin ehli olan kişiler rol almaktaydı. Yazılan bu dua kâğıtlarının çoğu 

vakit akan bir suya atılması yoluyla hastalığın olumsuz etkilerinin ortadan kalkacağına 

inanılmıştır.   

“Dil altına iğne batırılıp alttan makas ile kesilmesi, dil altında bulunan bir 

damarın yırtılması ya da kesilmesi” parpılama yöntemi ile yörede en fazla uygulanan 

yöntemlerdendir. “Muska yaptırma, kurban kesme, cami ve kilise anahtarlarını ağza 

koyma, okunmuş su içme, konuşamayan kişinin gözünü bağlayıp ölmüş kör birinden 

alınan ayakkabıyla ağzının etrafında döndürüp ayet ve dualar okumanın temelinde 

dinsel ve inanca dayalı, büyüsel uygulamalar yer almaktadır. Ayrıca “Dayının 

konuşamayan yeğenlerinin ağzına topuğuyla üç kez vurur.” pratiği de esasında çocuğun 

konuşmasına engel olduğuna inanılan kötü, kara iyeleri korkutmak, kaçırmak ve 

böylelikle dilin açılmasını sağlamak amacıyladır.  

“Güzel konuşan ve herhangi bir rahatsızlığı olmayan bir büyük ya da çocuk, 

hasta olan çocuğun ağzına tükürür.” uygulamasında büyüsel tedavi yöntemi ve halk 

hikâyelerindeki tükürükle iyileştirme motifi kullanılmıştır. Bu motif hikâyelerde çeşitli 

hastalıkların sağaltımında kullanılmıştır. “Kirmanşah Hikâyesi”nde dervişin ağzında 

oluşan barın yaraya sürülmesiyle tedavi gerçekleşmektedir. “Yusuf ile Züleyha” 

hikâyesinde üzüntü ve ağlamaktan gözleri kör olan Züleyha elindeki putu kırarak 

kıbleye dönüp Allah’a dua eder. Ardından Hz. Hızır gelerek ağzının barını Züleyha’nın 

gözlerine sürerek onu iyileştirir. Kör olan gözün ağız barıyla açılması motifine 

Hristiyanlık anlatılarında da rastlanmaktadır. Markos İncili’nde Hz. İsa Celile Gölü’ne 



87 
 

gittiğinde yanına onu iyileştirmesi için sağır ve konuşma sorunu olan birini getirirler. 

Hz. İsa da adamın kulağına parmaklarını sokar, sonra da parmaklarına tükürüp onun 

diline dokundurarak hem kulaklarını hem de dilini açarak onu iyileştirir (Dağı, 2013: 

146-147). Dolayısıyla bu bağlamdan bakıldığında tükürük ile iyileştirme motifinin 

kökünün Hristiyanlık anlatılarına değin uzandığı görülmektedir.  

Kilise veya cami kilit anahtarlarının su içine konularak içirilmesi pratiği ayrıca 

su kültüne örnektir. Doğa kültleri arasında su ve yer kültü en ön taraflarda kendilerine 

yer bulmaktadır. Suya kutsiyet atfedilmesindeki en önemli etken kozmosun suyla 

başlayıp suyla bitmesinden kaynaklıdır. Evrenin yaratılışıyla ilgili olarak Altay 

Türklerinin efsanelerinde "İlk önce sadece su vardı; ay, güneş, gök ve yer yoktu" (İnan, 

2006: 14) ifadesine rastlanmaktadır. Balık ya da insan olarak hayal edilen su ruhları, 

suların sahibi ve hâkimi kabul edilmiş; onlara bu sebeple de su iyesi denmiştir.  

Altaylılarda, insanları yaratıp onları kötü varlıklardan koruyan yer-su 

tanrılarıdır. Bu ruhlar; sağlık verir, hayvanların çoğalmasında etkili rol oynar ve kötü 

ruhların kötülüklerini engeller ancak kendilerine saygı duymayanları da hasta edip 

cezalandırırlar. Su; aynı anda hem duyan, evlenen hem de çocuk ile aileye haiz, 

hizmetinde kimi gizil kuvvetleri bulunduran, muhafaza edici bir iye olarak kabul 

edilmiş; eski Türk inançlarında kutsallaştırılmıştır. (İnan, 2000: 50-51). 

Eski Türk inançlarında yer-su ruhları merhamet sahibi ve koruyucu ruhlar 

olduklarından, kutsal su kavramı içine ırmak, pınar, dere ve bütün akıntılı sular 

girmektedir. Bunlar dinsel ve sihirsel uygulamalarda, töre ve inanmalarda mühim bir 

vasıta durumundadır (Örnek, 1995: 103-104). 

Türkler her bir göl, ırmak veya pınarın farklı bir iyesi bulunduğu inancını 

taşırlar, suya kutsallık yükleyerek onları mutlu kılmak adına onlara süci (şarap) 

sunarlar. Anadolu’nun muhtelif bölgelerinde, özellikle de ziyaretgâhların ya da 

mukaddes ağaçların çevresindeki suların rahatsızlıkları iyileştireceğine; kişilere şans 

getireceğine; türlü sıkıntıları savacağına; ev halkına sıhhat, bolluk ile huzur 

getireceğine inanılır (Kalafat, 1999: 50). 

Öldükten sonra sihirli ve kutsal bir kuvvet aracı durumundaki ab-ı hayat ile 

yeniden canlanma motifleri Anadolu ve Altay masallarında çoktur. Ab-ı hayatın, kimi 

Altay efsanelerinde uzayın 12. katına değin yükselen Dünya Dağı’nın üzerindeki kayın 

ağacı ve bunun altındaki kutsal çukurda yer aldığı ifade edilirdi. Yine bunun başında 

mukaddes ruh olarak bir bekçi bulunmaktaydı. Ab-ı hayat ölüleri diriltip hastaları 

tedavi ettiği gibi yaşlıları da gençleştirirdi (Ögel, 1993: I/106-107). Sular; mitik 



88 
 

dönemlerde kendisine hürmet gösterilen, adaklar yollanan iye iken belirli bir vaktin 

ardından şifa kaynağı bir öge durumuna gelmiştir. 

      Yakup Han Manas destanında, hatununun kısır kalmasının nedenleri arasında 

“Mübarek pınarlar yanında gecelemiyor” sözünü kullanmıştır. Buna benzer şekilde 

Kırgız-Kazak geleneklerinde, kadınlar kısır olduğu vakit; yalnız başına yetişen bir ağaç, 

kutlu pınar kenarında ya da bir kuyu başında geceledikleri, kurban keserek türlü adaklar 

sundukları ifade edilir. Aynı biçimde Molla Gazi Hoca tarafından Kırgız-Kazakların 

geleneklerinden, “Kadınları kısırlaşırsa sahrada yalnız başına yetişen bir ağaç, su ya da 

bir pınar (kuyu) yanında koyun kesip geceledikleri” şeklinde anlatılır (İnan, 2000: 168; 

İnan, 1998: II/258).  

      Türklerin eski inanmalarında yer alan su kültü, mevcudiyetini günümüzde hâlâ 

sürdürmektedir. Türkler, yaşadıkları yerlerde bir sıkıntı ve zorlukla karşılaşmaları 

hâlinde su kültüne dayalı ritüelleri gözler önüne sermektedirler. Kutsal su Türklerde 

çoğu vakit dualara dönüş yapan, onlara yardım eden motiflerle karşımıza çıkmaktadır. 

Suyun Türklerin eski inanç sistemindeki göze çarpan bir başka özelliği de İslamiyet’in 

kabulünden sonra dinî bir kimliğe bürünerek devam etmiş olmasıdır. Su kaynakları; 

halk tababeti bağlamındaki ocak kültünde kendisine çokça başvurulan, kimi hastalıkları 

tedavi edici bir öge durumuna gelmiştir. Bu sular genellikle yatır, türbe, ziyaretgâh 

çevresinde bulunabilmekle birlikte bir başına da benzer fonksiyonu sağlayabilmektedir. 

       Su kültüne dayalı şekilde mukaddes olanla bütünleşme ve muhafaza sağlama 

çoğu vakit bedene sürülen ya da içilen su aracılığıyla gerçekleştirilmektedir. Söz 

konusu bu su kaynakları kutsallıklarını kimi zaman bir baba, dede, veli ya da şehit ile 

irtibatından kimi zaman bir taş, ağaç, tepe yahut dağla bağlantısından kimi zaman da 

ağaç, mezar, tepe, taş unsurlarıyla beraber almaktadır. Anadolu’da bulunan mukaddes 

suların büyük bölümünden arzuda bulunmak gayesiyle yararlanılmasının yanında sular 

tedavi etme özelliği ile de ilgi görmektedir. Bununla birlikte nehirler veya bunların 

pınarlarıyla bağlantılı türlü inanışlar ile onları doğrulayan menkıbelere Anadolu’nun 

pek çok bölgesinde rastlanılmaktadır. Menkıbeler bu anlamda, kaynakların kutsallığını 

artırma noktasında büyük önem taşımaktadır (Oymak, 2010: 45). 

       Anadolu’da su kaynaklarının türbe yakınlarında olanlarının kutsal olduğuna 

inanılır. Bundan dolayı bu su kaynağından alınan suyla yıkanılmasının ya da suyun 

içilmesinin kişide bulunan hastalıkları iyileştirmede etkili olacağına inanılır. Şifa 

dağıtıcı fonksiyonuyla karşımıza çıkan su kültü ile alakalı pratiklerin (yıkanmak, 

içmek, kurban sunmak, yiyecek-içecek ve para saçmak vb. şekillerde) genellikle su 



89 
 

ruhlarına yakın olma, onlarla bütünleşme ve her türlü sorunları için onlardan yardım 

alma amaçları taşıdıkları bilinir (Oymak, 2010: 1). 

 

 

2.3.5. Kurbağacık 

Kurbağacık; çocuğun gelişememesi, sıska, zayıf kalması durumudur. Midyat’ta 

kurbağacık için gerçekleştirilen pratikler şunlardır: 

 

• İnek sütü içirilir. (K6, K67) 

• Pirinç nişastası verilir. (K71, K76) 

• Pekmez verilir. (K16, K57) 

• Şeyhin yanına götürülüp okutulur. (K47) 

• Kırmızı toprakla yıkatılır, dua edilir. (K70) 

• Halk hekimi tarafından büyük bir tencerenin içine it kafatası konur ardından çocuk 

da oraya konularak eline su dökülür. Sonra kafatası ile çocuk arasındaki su makasla 

kesilmeye çalışılır, bu sırada dua ve ayetler okunur. (K62) 

• Kelle paça çorbası yedirilir. (K74) 

 

Değerlendirme 

Yörede söz konusu rahatsızlığa karşı çocuklara hayvan kökenli emler olan süt 

ile kelle paça çorbası; bitki kökenli emlerden ise pirinç nişastası, pekmez gibi ürünlerin 

verilmesindeki temel amaç gelişmeyen çocukların kemik yapılarını güçlendirme ve kilo 

almalarını sağlamaktır. Bunlar yörede gözlemlenen gerçekçi tedavi yöntemleri olurken 

söz konusu pratiklerin dışında dinsel ve büyüsel özellikleri içinde taşıyan; çocuğun 

şeyh tarafından okunması, çocuğun kırmızı toprakla yıkanması ve dua edilmesi, köpek 

kafatası ile aynı tencere içine konan çocuğun eline su döküldükten sonra kafatası ile 

çocuk arasındaki suyun sembolik olarak makasla kesilmesi ve bu esnada duaların 

okunması uygulamaları gözlemlenen diğer tedavi yöntemleridir. Dinsel ve büyüsel 

uygulamaların yer aldığı bu pratiklerin temelinde toprak kültü8 ile köpek kültü9 

bulunmaktadır. Köpek, Türk mitolojisinde başlangıçta tanrının görevlendirdiği bir 

hayvan olarak belirmektedir. Köpek insanlara yardım etmek ve onları muhafaza 

 
8 Toprak kültü için bkz. : göz perdesi, kızarıklık, kuduz. 
9 Köpek kültü için ayrıca bkz. : aydaş. 



90 
 

etmekle vazifelendirilmiştir. Fakat daha sonraları köpeğin şeytanın yalanlarına 

kanması, bekçilik görevini ifa edemez hâle gelmesi neticesinde köpek tanrının ilgi ve 

sevgisinden mahrum kalarak katından çıkartılmıştır. Köpek ile kurt eski mitik 

düşüncede benzer çağrışımlarla yer almış, zaman zaman da birbirlerinin yerine 

geçmiştir.  Kimi Batılı araştırmacılar Türklerin bir köpeğin öncülüğünde Ön Asya’ya 

geçtiklerini ileri sürmekteydiler. Bu algıda muhtemelen köpeğin kurtla karıştırılmış 

olması yatmaktadır. Zira bu durum Türkçe dokümanlarla ortaya konulmuştur (Roux 

2011: 87). Uygulanan yöntemlerden toprak ve dua birlikteliğinin benzerine Mersin’de 

de rastlanılmaktadır. “Yemeyen, içmeyen, zayıf, yediğini kusan, ishal çocuklara yörede 

“kıyık” veya “kıyılık” olmuş derler ve kıyık ocağına götürülerek iyileştirilmeye 

çalışılır. Kıyık olmuş çocuk, yaşlı, uğurlu ağaçların kökünden üç çarşamba, İhlâs 

okunarak geçirilir. Mezarlıktan alınan toprak suya katılır, çocuk bu su ile çimdirilir.” 

(Sever, 2016: 197). 

 

 

2.3.6. Pamukçuk   

Pamukçuk, “Genellikle bebeklerde ağızda, sıklıkla yanak içinde veya dilde 

görülen bir çeşit mantar hastalığı, beyaz yara.” şeklinde ifade edilmektedir 

(sozluk.gov.tr). İnsan vücudunun normal yapısında birçok mantar türü ve bakteri bir 

denge dâhilinde bulunur. Ancak bu dengenin herhangi bir sebeple sarsılmasıyla mantar 

türleri ve bakteriler sayıca çoğalmaya, daha fazla artmaya başlayınca da enfeksiyon 

hastalıkları baş göstermeye başlar. Bir tür mantar hastalığı olan pamukçuk da bunlardan 

yalnızca birisidir. Hastalığın belirtileri arasında boğaz ile bademciklerde, yanakların 

içinde, dilin üzerinde ve diş etlerinde meydana gelen beyaz renkte katmanlar, ağızda 

kötü tat hissi, hafif kan akıntıları, yutkunma güçlüğü yer almaktadır 

(medicalpark.com.tr). Yörede pamukçuğa karşı uygulanan sağaltım yöntemleri şu 

şekildedir: 

 

• Karbonatlı su, sirkeli su ile gargara yapılır. Bebekse pamukla bölge o su ile 

temizlenir. (K32, K48, K94, K98) 

• Acı badem ezilip üstüne şeker koyulduktan sonra ağza sürülür. (K18, K36, K39, 

K43) 



91 
 

• Sumak ile tuzlu su karıştırılıp ağza sürülür, ağızda çalkalanır. (K5, K7, K38, K44) 

• Tuzlu su ile gargara yapılır. (K45, K50, K80) 

• Salça sürülür. (K25) 

• Ağız su ve tülbentle temizlenir. (K18) 

• Şeker konulur. (K22) 

• Tükürükle temizlenir. (K94) 

 

Değerlendirme 

Hayat kalitesini olumsuz etkileyen ve ağız mantarı olarak da adlandırılan 

pamukçuk rahatsızlığı, her yaşta ortaya çıkabilen bir durum olmakla beraber genellikle 

bebeklik ya da erken çocukluk dönemi ile ileri yaşta görülen bir rahatsızlıktır. 

Pamukçuk hastalığının iyileştirilmesinde en çok bilinen ve yaygın bir biçimde tatbik 

edilen bitkisel sağaltım metodu karbonat ya da sirkenin suyla karıştırılıp gargarasının 

yapılması, tuzlu su ve sumaklı su gargarasının yapılması; hastanın bebek olması 

durumunda ise pamuk yardımıyla bölgenin temizlenmesidir. Ayrıca bölgeye acı 

bademin ezilip şekerle karışımının veya salça sürülmesi, tükürükle temizlenmesi 

uygulamaları yörede pamukçuğa karşı uygulanan diğer yöntemlerdir. Söz konusu 

pratiklerin esasında ağız yaralarına iyi gelen, ağız içindeki bakteri, mantar ve 

enfeksiyon oluşumunu engellemeye dönük uygulamalar olduğu bilinmektedir. 

 

 

2.3.7. Sağımsızlık  

Bebeğin annesini emmemesi durumu olarak ifade edilmektedir. Yörede 

sağımsızlığa karşı uygulanan yöntemler şunlardır: 

 

• Bebek, süt anneye verilir ya da bebeğe hayvan sütü içirilir. (K10, K13, K22, K30, 

K51) 

• Emmesi için üzerine pekmez koyulur. (K71, K82, K91, K97) 

• Göğsün üzerine şeker sürülür. (K27, K30, K83) 

• Şeker şerbeti içirilir, her gün banyo yaptırılır. (K17) 

• Emene kadar şekerli su verilir. (K18) 

 

 



92 
 

Değerlendirme 

Bebeğin annesini emmemesinin ardında pamukçuk hastalığı, burnun tıkalı 

olması nedeniyle bebeğin ağızdan nefes alıp vermesi, annenin tükettiği besinlerin sütün 

tadında değişiklik göstermesi, yanlış emzirme tekniği, emzirme saatlerinde değişiklik 

gibi (centralhospital.com) çeşitli sorunlar bulunmaktadır. Yörede bu soruna karşı 

genellikle sütün tadını değiştirmeye yönelik olarak bebeğin süt anneye verilmesi ya da 

sütün tadının tatlı gelmesi adına şeker ya da pekmez ile tatlandırma pratikleri 

sergilendiği görülmektedir. 

 

 

2.3.8. Suçiçeği  

Suçiçeği, “Genellikle çocuklarda görülen döküntülü, bulaşıcı, salgın hastalık.” 

(sozluk.gov.tr) şeklinde tanımlanmaktadır. Hastalık virüs kaynaklı gelişmektedir. 

Damlacıkların soluma yoluyla insandan insana bulaşmasıyla yayılmaktadır. Bir defa 

bulaş olduktan sonra ömür boyunca bağışıklık kazanılmaktadır. Sulu döküntüler, 

döküntü anında yaşanan kaşıntılar görülen en genel belirtilerdir (medicalpark.com.tr). 

Suçiçeği aşısının uygulanmasıyla birlikte bu hastalığa bağlı olarak gelişen semptom ve 

vakalarda ciddi azalmalar oluşmuştur. Gelişen hastalıklar da hafif şekilde 

atlatılmaktadır. Her yerde olduğu gibi Midyat yöresinde de bu hastalığa karşı aşının 

varlığıyla ilintili olarak halk hekimliği tedavi yöntemlerine olan ihtiyacın gerekliliği 

azalmış ya da zamanla bilinen uygulamalar da unutulmuştur. Derlenen bazı 

uygulamalar şu şekildedir: 

 

• Duş aldırılır. (K35) 

• Vücut ısıtılır. (K60) 

 

Değerlendirme 

Suçiçeği hastalığı sağlıklı çocuklarda tedavi gerektirmediği için yörede buna 

karşı uygulanan yöntemler de sınırlılık göstermiştir. Hastalığa karşı duş aldırma ve 

vücudun ısıtılması gerektiği ifade edilmektedir. Bu yöntemlerden çocukların 

vücudunun sıcak tutulmaya çalışılmasındaki temel amaç esasında suçiçeğini 

engellemeye yönelik değildir. Tam tersine hastalığın bir an evvel tüm vücuda 



93 
 

yayılmasına neden olarak süreci hızlandırmaktır. Böylelikle birkaç gün içinde 

hastalığın kendi kendine geçmesi ve iyileşmesi beklenir. 

 

 

2.3.9. Susalık  

Susalık, su içmeyen veya su isteği olmayan çocuklarda görülen hastalık olarak 

ifade edilmektedir.  

 

• Su içme dürtüsünü arttırmak için pekmez ya da ayran verilir. (K33, K95) 

• Susatmayı tetikleyen gıdalar verilir. (K93) 

 

Değerlendirme 

Yörede bu tür bir hastalıkla ilgili uygulamaların çok sınırlı sayıda olması 

tarafımızca böylesi bir sorunun bölgede pek görülmediği ihtimalini ortaya 

çıkarmaktadır. Yörede susalık rahatsızlığı için su içme dürtüsünü ortaya çıkaracak 

ürünler, pekmez ve ayran tavsiye edilmektedir. 

 

 

2.3.10. Yürüyemeyen Çocuklar 

Anadolu coğrafyasında zamanında yürüyemeyen çocuklar için çeşitli 

uygulamalar yürütülmüştür. Bu uygulamaların büyük çoğunluğunu inançsal ve büyüsel 

işlemler oluşturmaktadır. Yürüyemeyen çocuklar türbelere götürülür, adaklar adanır, 

yemekler yedirilir ya da çeşitli karışımlardan teşekkül etmiş merhemler çocukların 

vücutlarına sürülürdü (Karakaş, 2005: 33). Midyat yöresinde de yürüyemeyen çocuklar 

için genel olarak benzer şekilde dinsel, büyüsel pratiklerin uygulandığı görülmektedir. 

Söz konusu pratikler şunlardır: 

 

• Türbelere gidilir. (K3, K37, K43, K77, K88, K89)  

• Muska yaptırılır. (K43, K63, K87, K88, K89, K104) 

• Kurşun döktürülür. (K94, K95, K102) 

• Kelle paça çorbası, kemik suyu gibi hayvansal gıdalar bolca tükettirilerek kemik 

gelişiminin güçlendirilmesi sağlanır. (K11, K68) 

• Çocuklar korkutulur ve şeyhlerin yanına götürülür. (K8) 



94 
 

• Eski usullerle yapılmış yürüteçlerle yürütülür. (K98) 

• Ayakları toprağın altına gömülüp dua edilir. (K36) 

• Baldan yapılmış şıma (ot ve baldan elde edilen karışım) eritilip suyla karıştırıldıktan 

sonra baştan aşağıya dökülür. (K39) 

• Sağlıklı bir hayvanın boyun kemiği arasından su dökülür. Sağlıklı olan hayvanın 

sağlam organıyla temas eden su, hasta ve güçsüz olan çocuğun bacaklarına ve 

dizlerine dökülerek iyileşeceği inancı vardır. (K72)  

• Büyükbaş hayvanların yanına koyularak onlardan korkup yürüyebileceğine inanılır. 

(K3) 

• Yumurta kırılır ve kabuğunda kalan son sıvının da dizlere sürülmesinden belli bir 

süre sonra çocuğun yürüyeceğine inanılır. Bunun dışında boynunda sıkıntı olan 

çocuk için de hayvanın boynundaki kemik içinden su akıtılır, akıtılan o su da 

çocuğun boynuna akıtılır. Bir nevi temas büyüsü söz konusudur. (K24) 

 

Değerlendirme 

Yörede yürüyemeyen çocuklar için gerçekçi, geleneksel tedavi yöntemlerinin 

yanında ağırlıklı olarak dinsel, büyüsel ve inanca dayalı tedavi uygulamalarının varlığı 

dikkati çekmektedir. Nitekim bu bağlamda türbe ziyaretleri, muska yaptırma ve kurşun 

döktürme pratikleri yörede en çok uygulanan yöntemler olarak göze çarpmaktadır. 

Sağlıklı olan hayvanın sağlam organıyla temas eden suyun, hasta ve güçsüz olan 

çocuğun bacaklarına ve dizlerine dökülerek iyileşeceği pratiğinin temelinde göçürme10 

tekniği ve suyun arınmayı sağlama düşüncesi, ayakların toprağın altına gömülüp dua 

edilmesi pratiğinde ise dinsel yöntemle birlikte toprak kültünün ve halk hikâyelerindeki 

toprakla11 iyileştirmenin izleri bulunmaktadır. Ayrıca yumurtanın kırılıp dizlere 

sürülmesi pratiği de yumurtayı12 mitolojik kökene götürmesi dolayısıyla dikkati çeken 

bir tedavi yöntemi olarak karşımıza çıkmaktadır.  

 

 

 

 

 
10 Göçürme tekniği için bkz. : bel ağrısı, diş ağrısı. 
11 Toprak ile iyileştirme için bkz. : göz perdesi, kızarıklık, kuduz. 
12 Yumurta için bkz. : albasması, ayak ağrısı. 



95 
 

2.4. DERİ (CİLT) HASTALIKLARI 

2.4.1. Alerji 

Alerji; bazı yiyecek, koku, toz, ilaç vs. şeylere hastalık nispetinde verilen 

gereğinden fazla reaksiyon şeklinde ifade edilmektedir (sozluk.gov.tr.). Uygulanan bazı 

yöntemler şunlardır:  

• Alerji olan yer tuzlu su veya sirkeli suyla silinir. (K103) 

• Alerji öncesi 3-4 gün boyunca sürekli tüketilen aynı besin varsa artık onun 

tüketilmemesi önerilir. (K98) 

 

Değerlendirme 

Yörede alerjinin temel sebeplerinden birinin tüketilen besinlerle alakalı olduğu 

ifade edilmekte ve dolayısıyla alerjiye karşı korunmada tüketilen ürünlere dikkat 

edilmesi hususu ile bölgenin madensel kökenli ilaç olan tuzlu su ile temizlenmesi 

pratikleri gözlemlenmektedir. 

 

 

2.4.2. Çıban 

Çıban, “Vücudun herhangi bir yerinde oluşan ve çoğu, deride veya deri altında 

şişkinlik, kızartı, ağrı ve ateş ile kendini gösteren irin birikimi.” şeklinde 

tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Stafilokok ismindeki bakterilerin sebep olduğu 

enfeksiyonların meydana getirdiği cilt rahatsızlığıdır. Başlangıçta ufak bir sivilce 

şeklinde belirirken gittikçe büyüyerek kitle hâlini almaktadır. Fazla terleme, yağlı 

deriye sahip olma, kaşıntılı bir hastalık geçirme, alkol alma gibi etkenler çıbanın 

oluşumunu tetikleyen unsurlar olabilmektedir. Çıban vücudun herhangi bir yerinde 

oluşabilmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede çıbanı geçirmek için uygulanan tedavi 

yöntemleri şunlardır: 

 

• Çıban çıkan yerin üzerine közlenmiş soğan konulur. (K23, K30, K44) 

• Denize apse boşalana kadar sıkça girilir. (K93) 

• Sarımsak dövülür, yaraya sürülür. (K67) 

• Beyaz lokum elle ezilip uyumadan önce çıbanın üstüne bantlanır. Sabah uyanınca 

da çıkarılır. Böylelikle patlayıp iyileşmesi kolaylaşır. (K66) 



96 
 

• Kırk damar otu haşlanıp güllü lokum üzerine konulduktan sonra çıban çıkan yere 

sürülür. (K60) 

• Pestil sürülür. (K60) 

• Sıcak havlu koyulur. (K25) 

• Çam ağacının yaprakları iyice ezilip krem haline getirildikten sonra sürülür. (K39) 

• Armut suyu ile palamut suyu karıştırılıp içilir ve bölgeye sürülür. (K21) 

• Amca oğluyla evlenen kişinin saçı sürülür. (K54) 

• Zerdeçal tozu çıban çıkan yere sürülür. (K19) 

• Çay ağacının yağı, 1 kaşık hakiki zeytin yağı ile karıştırılıp pamuk yardımı ile 

çıbanın üzerine sürülür. (K27)  

• Çıban oluşan yer dağlanır. (K36) 

• Çıbanlı yer kesilerek içindekiler akıtılır. (K45) 

• Yaraya müdahale edilmeden kendiliğinden patlaması beklenir. (K47) 

• Sıcak yeşil çay sürülür. (K80) 

• Ilık su pamukla çıbana sürülür. (K49) 

• Sıcak suyla pansuman yapılır. (K48) 

 

Değerlendirme 

Çıban yörede sıkça karşılaşılan bir cilt rahatsızlığıdır. Bilinen tedavi yöntemleri 

de buna bağlı olarak çeşitlilik göstermektedir. Çıban çıkan yere közlenmiş soğan 

konması yörede en sık uygulanan tedavi şeklidir. Nitekim közlenmiş soğan, deri 

üzerinde yumuşatmayı sağlayarak çıban içinde yer alan iltihabı dışarı atmada etkili 

olmaktadır. Sarımsak, kırk damar otu, pestil, çam ağacı yaprakları, armut ile palamut 

suyu, zerdeçal, çay, zeytin yağı, yeşil çay çıban için kullanılan bitkisel malzemeler 

olurken denize girme ise denizin tuzlu ve çeşitli mineraller bulundurmasından dolayı 

kurutma ve mikrobu atmada etkili olan madensel kökenli tedavi yöntemidir. Çıban 

oluşan yerin dağlanması, çıbanın kesilip içinin akıtılması parpılama yöntemi ile aranan 

iyileşme pratikleridir. Çıban oluşan yere amcaoğlu ile evlenen kişinin saçının sürülmesi 

kültürel bir pratik olmakla birlikte, saçın eski Türk kültüründe büyüsel bir güce sahip 

olduğuna inanılırdı. Ayrıca bölgeye lokum sürme, ıslak ve ılık pamuk sürme, sıcak su 

ile pansuman yapma çıban için uygulanan diğer metotlardır. 

  

 



97 
 

2.4.3. Çil/Yüzdeki Lekeler 

Vücudun herhangi bir yerinde genel olarak yüzdeki ciltte beliren herhangi bir iz 

şeklinde gözlemlenmektedir. Çokça cilt lekesi çeşidi olmakla birlikte bu lekeler 

çoğunlukla bir zarar teşkil etmemektedir. Daha çok estetik kaygılar taşımasından dolayı 

çeşitli uygulamalar yapılmaktadır. Ancak derideki kimi lekeler ise cilt kanseri veya 

diğer hastalıkların göstergesi durumunda olabilmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede 

çil veya yüzde çıkan lekelere karşı uygulanan pratikler şunlardır: 

  

• Benler alınmaya çalışılmamalı, zorlanmamalı çünkü vücudun sigortasıdır. Aksi 

durum yapılırsa kansere çevirir. (K93) 

• Türk kahvesi ılık suyla karıştırıp soğumaya bırakılır, ardından yüze sürülür. (K71) 

• Aloe vera jeli lekenin olduğu yere sürülür. (K54) 

• Limon çilin olduğu yere veya yüze sürülür. (K35) 

• Yumurtanın akı yüze sürülür. (K35) 

• Pirinç suyu çilin olduğu yere veya yüze sürülür. (K32) 

 

Değerlendirme 

Yörede cilt lekeleri için hücre yenileyici etkiye sahip olan aloe vera jeli; cildi 

canlandırma, ölü deriyi temizleme, sivilceyi kurutma, siyah noktaları geçirme 

özellikleriyle bilinen limon suyu; cildi sıklaştırma, derinin temizlenmesini sağlama, 

sivilceleri azaltma ve akneleri engelleme gibi özellikleriyle yumurta akı; ölü derilerden 

arınma, cildi sıklaştırma, gözenekleri temizleyerek ciltte oluşabilecek siyah nokta veya 

sivilceleri önlemede etkili olabilen kahvenin maske şeklinde yüze sürülmesi; cilde 

parlaklık verme, kırışıklıkları azaltma, gözenekleri temizleme gibi özellikleriyle de 

pirinç suyu kullanılmaktadır. 

 

 

2.4.4. Deri Çatlaması 

Alt deride yer alan bağ dokusu tabakasının fazlaca gerilmesi sebebiyle meydana 

gelmektedir. Deride dışarıdan fark edilecek düzeyde bir değişiklik sezilmektedir. 

Genellikle kadınlarda özellikle de hamilelik zamanlarında rastlanmaktadır. Alınan 

yoğun kilolar sonrası kilo verme, ergenliğe giriş ile birlikte vücut yapısında meydana 

gelen değişimler, hormon değişiklikleri, kullanılan bazı ilaçlar deri çatlaklarına 



98 
 

sebebiyet verebilmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede deri çatlaklarına karşı 

uygulanan pratikler şu şekildedir: 

 

• Patates suyu ve yumurta akı sürülür. (K19, K98) 

• Limon suyu sürülür. (K19, K80) 

• İnek sütünden yapılmış tereyağı çatlayan yere sürülür. (K81, K92) 

• Yağ sürülür. (K95, K103) 

• Vazelin sürülür. (K48, K97) 

• Çatlayan yer, gece yatmadan önce temizce yıkanır; ardından bir poşet ya da 

naylonla sarılarak hava almayacak şekilde sabaha kadar bekletilir. Bu sayede çatlak 

yerin nemlenerek eski haline döneceğine inanılır. (K14) 

• Kantaron yağı sürülür daha sonra sürülen yere poşet geçirilir. Bu işlem yaklaşık 10 

gün boyunca akşamları yapılır. (K67)  

• Kantaron otunun yağı ya da çayı tüketilir. Güneşte bekletilen yağ cilde sürülür. 

(K60) 

• Yoğurt sürülür. (K1) 

• Bal ve su karıştırılıp sürülür. (K23) 

• Hayvan bezinden yapılan sabunlarla yıkanır. (K46) 

• Kuyruk yağı sürülür. (K48) 

• Çamur ya da kül sürülür. (K39) 

• Örümcek ağı koyulur. (K96) 

• Arap sabunu sürülür. (K55) 

• Zeytin yağı sürülür. (K66) 

• Kına sürülür. (K83) 

• Tahta sabunu ile yıkanır. (K94) 

• Çatlayan bölge sıcak suyun içine konulup ölmüş deri kesici bir aletle kesilir. (K91) 

• Şeker peelingi yapılır. (K80) 

 

Değerlendirme 

Yörede deri çatlaması için bölgeye patates suyu, limon suyu, kantaron yağı, 

zeytin yağı gibi bitkisel kökenli malzemeler sürülmektedir. Hayvansal kökenli 

ilaçlardan ise yumurta akı, tereyağı, kuyruk yağı, yoğurt, bal ve örümcek ağı yer 

almaktadır. Örümcek ağının içeriğinde kaynak kişiden alınan bilgiye göre ezilen ya da 



99 
 

çatlayan deriyi onarma, akan kanı durdurma özelliğine sahip bir maddenin olduğu 

yönünde bilgi bulunmaktadır. Ağ doğrudan derinin üzerine konur ve ardından herhangi 

bir bezle bağlanarak tedavi süreci başlatılır. Ölü derinin sıcak suda bekletildikten sonra 

kesilmesi parpılama yöntemi ile yapılan pratiktir. Çatlayan derinin poşetle sarılıp gece 

boyunca bırakılıp nemlenmenin sağlanması, kına ve çeşitli sabunların sürülmesi 

geleneksel tedavi yöntemlerine örnektir. Ayrıca vazelin, çamur, kül sürme, şeker 

peelingi uygulamaları da yöredeki söz konusu diğer tedavi yöntemleridir. Yumurtanın 

beyazı içeriğindeki protein ve aminoasit sebebiyle derideki sorunları, deri hücrelerini 

onarma ve tedavide oldukça etkin rol oynamaktadır. Limon suyu, içeriğindeki asit 

nedeniyle deriyi yenileme görevi üstlenmekte, bununla birlikte cildin toparlanmasında 

etkili olmaktadır. Şeker, ciltteki ölü deriyi atar. Zeytinyağı, içeriğindeki antioksidan ve 

cildi besleyici unsurlar açısından oldukça zengin olduğundan çatlak tedavisinde 

kullanılıp çatlakları önleme ve gidermede etkilidir. Patates suyu ise içeriğindeki 

vitamin ve mineraller sayesinde cildin büyümesine, yenilenmesine ve onarılmasına 

katkı sağlamaktadır. 

 

 

2.4.5. Egzama  

Egzama, çeşitli etkenlerin neden olduğu yer yer kabuklaşma gösteren veziküller 

oluşması ve çoğu kez akıntı ile belirgin kaşıntılı deri yangısı şeklinde tanımlanmaktadır 

(sozluk.gov.tr). Her yaşta görülebilen egzama; çeşitli kozmetik ürünleri veya kimyasal 

madde (parfüm, şampuan, deterjan), kimi metallere veya bitki ve hayvanlara temas 

etme, güneş ışınları, alerji, stres, bazı yiyecek çeşitlerinin yenmesi gibi etkenler 

nedeniyle ortaya çıkabilmektedir (medicalpark.com.tr). Ciddi bir sorun olarak 

görülmese de kişiler estetik kaygılarla bu cilt hastalığına karşı çeşitli pratikler 

geliştirmişlerdir. Midyat yöresinde egzamaya karşı uygulanan tedavi yöntemleri şu 

şekildedir:   

 

• Sirke veya tuzlu su ile o bölge temizlenir. (K8, K15, K21, K23) 

• Melengiç sabunu ile yıkanır. (K46, K49, K94) 

• Suyun içine dualar okunarak üflenir. Ardından okunan su ya içilir ya da onunla 

yıkanılır. (K41, K77, K108)    

• Üstüne tükürülür. (K37, K44) 



100 
 

• Salatalık sürülür. (K19, K80) 

• Ilık suyla yıkanır. (K91, K102) 

• Tuzlu okunmuş kına sürülür. (K11) 

• Bıttım sabunu ile yıkanır. (K67) 

• Dut yaprağı kaynatılıp suyu sürülür. (K60) 

• Dutun suyu sürülür. (K60)) 

• Tılsımlı kişilerin tükürüğü çarşamba günleri sürülür. (K35) 

• Beyaz dut verilir. (K98) 

• Soğuk su ile yıkanır. (K57) 

• Kül sürülür. (K35) 

• Yoğurt sürülür. (K75) 

• Aloe vera kullanılır. (K80) 

• Hindistan cevizi veya yağı sürülür. (K52) 

• Kolonya ya da su dökülür. (K48)  

 

Değerlendirme 

İlçede egzamaya karşı sirke veya tuzlu su ile bölgenin temizlenmesi, melengiç 

sabunu ile yıkanılması en sık uygulanan tedavi yöntemleridir. Bunların yanı sıra suyun 

içine dualar okunarak üflenmesi, o suyun içilmesi veya onunla yıkanılması, okunmuş 

tuzlu kınanın sürülmesi, kimi kişilerin tükürüğünün çarşamba günleri sürülmesi 

uygulamaları yöredeki ocak kültüne bağlı aranan tedavi yöntemleridir. Egzamaya karşı 

halkın gerçekleştirdiği geleneksel pratiklerine ek olarak çoklukla dinî ve sihrî 

metotların da hastalığın sağaltımında fayda sağladığına kanaat getirilmektedir. Bundan 

dolayı yöre insanı bu tür sorunlar üzerine zaman zaman ocaklı kişilere başvurmaktadır. 

"Ocak" kavramı Anadolu'da halk tababeti bağlamında "tedavi ocağı" şeklinde 

adlandırılan ve dabaz, sarılık, temriye gibi türlü hastalıkları iyileştiren kişi ya da aileler 

olarak bilinmektedir. Tedavi ocaklarında sistem çoğunlukla babadan oğula ya da aynı 

sülaleden birine el verme biçiminde devam ettirilmektedir (Ekici ve Öger, 2007: 1364). 

"Aile ocağı"nın türlü hastalıkları iyileştirerek tedavi ocaklarında mühim bir rol teşkil 

ettiği görülmektedir. Anadolu'da tedavi ocaklarının pek çoğu, sağaltım pratiklerini "aile 

ocağı" etrafında icra etmektedir. Tedavi işlemi bazen doğrudan ocaktaki ateşle, bazen 

ocakta saç ayağı yerine kullanılan taş, bazen ocaktaki kül, bazen de kömürle 

yapılabilmektedir. Her halükârda evde ateşin yakıldığı "aile ocağı" ile bağlantısı olan 



101 
 

bir nesne üzerinden tedavinin yapıldığı görülmektedir (Ekici ve Öger, 2007:1365). 

Türkiye'de hem ateş yakılan yer olan ocağa hem tedavi yapan kişi veya aileye hem de 

soylu aileleri ifade eden ocağa büyük bir kutsiyet atfedildiği ve saygı duyulduğu 

görülmektedir. Ateş, Türk kültürünün meydana gelmesinde öncü bir fonksiyon 

üstlenmiş ardından da ateşin yakıldığı yer olan ocak ile bunların hamisi olan atalar 

önemli görülerek söz konusu unsurlar zamanla çevrelerindeki çeşitli pratiklerle beraber 

birer kült haline gelmiştir. Hastalıkları, değişik metotlarla sağaltma gücüne haiz 

olduğuna kanaat edilen kişi ya da kişiler vardır ki bunlara genellikle “ocak” veya 

“ocaklı” dendiği gibi kimi yerlerde de “urasa” ismi verilmektedir (Ekici ve Öger, 2007: 

1366). Halk arasında hekimlik görevini üstlenen kişi ile ailesine “ocaklı” denmektedir. 

Her bir ocağın hastalık tedavisi sarılık ocağı, sıtma ocağı, kuduz ocağı vs. gibi ayrı 

ayrıdır. Ocak denince ilk olarak belirli bir hastalıkla uğraşan aile ifadesi akılda 

canlanmaktadır. Bu ailede hastalıkları tedavi eden aile bireylerine ocaklı denilmektedir. 

Bu ocaklılar hastalıkları iyileştirme gücünü ailesinden kan bağıyla almaktadır. Bundan 

dolayı bu kişilerin herhangi bir eğitim veya öğrenim safhasına ihtiyacı 

bulunmamaktadır. Herhangi bir ocaklının soyundan gelmek yeterli görülmüştür 

(Acıpayamlı, 1968: 5). Türlü iyileştirme yeteneğine sahip olan bu kişiler, yeteneklerini 

farklı yollarla kazanmaktadırlar. Ocaklı olmanın usulleri arasında en sık ocaklı 

sulbünden gelme ve el alma/el verme olurken bunları yetenekli olma, bir hayvanı 

öldürme veya rüya yoluyla edinme şeklindeki ölçütler takip etmektedir (Ateş, 2015: 

91). İslamiyet’le birlikte zamanla İslâmî bir hüviyet de yüklenen bu kişiler 

uyguladıkları tedavi pratiklerine bu durumla ilintili olarak dini terimleri de katmışlardır. 

Kamlar, ayin sırasında tedavinin etkisini arttırmak amacıyla çeşitli dinî kelime, söz ve 

dualar okumuşlardır. Bununla birlikte yaptıkları işin kutsallığını arttırmak adına kimi 

efsaneler ile bu süreci takviye etmişlerdir (Ateş, 2015: 13). 

 

 

2.4.6. Kaşıntı 

Kaşıntı; deri hastalıkları (cilt kuruluğu, egzama, uyuz), iç hastalıkları (böbrek 

yetmezliği, siroz, sarılık), alerji, kimi ilaçların yan etkilerine bağlı olarak ortaya 

çıkmaktadır (medicalpark.com.tr). Yörede kaşıntı için yapılan bazı uygulamalar şu 

şekildedir: 

 



102 
 

• Çarşamba günleri külün içine tükürülür ve ardından o kül kaşınan bölgeye konur. 

(K79) 

• Sıcak su banyosu yapılmamalı çünkü deri altına girer kaşınır, ılık su ile 

yapılmalıdır. (K49) 

• Kaşımamak gerekir çünkü egzamaya neden olur. (K93) 

• Sirke ile bölge temizlenir. (K60) 

 

Değerlendirme 

Kaşıntıya karşı yörede bölgeye sirke sürme, sıkça banyo yapma, bölgenin 

kaşınmaması çünkü kaşıntının şiddetini arttırarak egzamaya sebebiyet verdiği 

düşüncesi, çarşamba günleri külün içine tükürülüp karıştırıldıktan sonra bölgeye 

sürülmesi anlayışları söz konusudur ki burada günlerden çarşambanın tercih ediliyor 

olması dikkati çekmektedir. Ortadoğu’nun bazı yerlerinde Çarşema Sor adındaki 

bayram yılbaşı (Serê Salê) bayramı olarak da bilinmekte, tarihsel olarak kökeni ise çok 

eski zamanlara dayanmaktadır. Yezidilerde kutsal görülen Melek Tavus (Tawisî 

Melek), 13 Nisan’dan sonra gelen ilk çarşamba günü kutlanır (Çifçi, 2019: 56). Midyat; 

İslam, Hristiyan ve Ezidilik dinlerinin buluşma noktası olarak kabul edilmektedir. Zira 

yöre; çeşitli dil ve dine mensup insanların bulunması sebebiyle hoşgörü, dil ve dinler 

kenti olarak anılmaktadır. Bölgede yaşayan insanlar her ne kadar öz kültürlerini 

koruyup yaşatsalar da bu insanların zaman zaman birbirlerinden kültür, inanç 

bağlamında etkilenmeleri, kelime alışverişinde bulunmaları her toplukta olduğu gibi 

burada da beklenen, doğal bir gelişmedir. Küle tükürülüp külün kaşınan yere sürülmesi 

için çarşamba gününün seçilmesindeki amaç kanımızca diğer etnik unsurlarca bu günün 

kutsal kabul edilmesi inancı ve/veya düşünce yapısının zamanla yöredeki diğer etnik 

gruplara da geçmesinden kaynaklı olabileceğidir. 

 

 

2.4.7. Kızarıklık 

Kızarıklık genelde derinin kuruması sebebiyle oluşmaktadır. Bunun yanı sıra 

güneş ışığına fazlaca maruz kalmak, az su içmek, hijyene dikkat etmemek, çok sıcak 

suyla yıkanmak gibi etmenler de kızarıklık sebebi olabilmektedir. Kızarıklıkla birlikte 

çatlama, kaşınma, pullanma, kuruma gibi belirtiler gözlemlenmektedir. Midyat 

yöresinde kızarıklık için uygulanan pratikler şunlardır: 



103 
 

 

• Yoğurt sürülür. (K1, K6, K27, K33, K71) 

• Koyunun kuyruk yağı ve arpa iyice kızartıldıktan sonra kızarıklığın olduğu yere 

sürülür. (K86) 

• Kül sürülür. (K95) 

• Tuzlu su sürülür. (K92) 

• Bölgeye tükürülür. (K11) 

• Halk hekimi tükürüğü ve toprak karıştırılıp bölgeye sürülür. (K98) 

• Zeytin yağı sürülür. (K56) 

• Salça sürülür. (K58) 

• Domates sürülür. (K13) 

• Soğuk su ile yıkanır. (K96) 

• Aloe vera jel kullanılır. (K38) 

• Yeşil çay sürülür. (K80) 

 

Değerlendirme 

Kızarıklığa karşı en çok hayvansal kökenli ürün olan yoğurdun sürülmesi pratiği 

göze çarpmaktadır. Kül, tuz sürme, soğuk su madensel kökenli ürünler olurken zeytin 

yağı, salça, domates, yeşil çay sürme uygulamaları da bitkisel kökenli ilaçlar olarak 

kullanılmaktadır. Ayrıca kuyruk yağı ile arpanın kızartıldıktan sonra sürülmesi 

pratiğinde de karma kökenli tedavi yöntemi söz konusudur. Toprak ile tükürüğün 

karıştırılıp sürülmesi uygulaması dikkati çeken pratiktir. Tarihsel dönem içerisinde pek 

çok din ve kültürde kutsal kabul edilen toprak anasır-ı erbaa olarak ifade edilen dörtlü 

ögeden biridir. Türkler tarafından anasır-ı erbaa; ateş, su, toprak, ağaç biçiminde dört 

bazı zamanlar ateş, su, toprak, ağaç ile rüzgâr yahut ateş, su, toprak, ağaç ile demir 

biçiminde sayısı beşi bulabilen ögeler şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Varoluşun 

temelini meydana getirdiği düşünülen su, ateş ve havanın yanı sıra toprak; Türklerce 

ıduk yer-sub fikri bağlamında mukaddes sayılmıştır. Toprak; Türk mitik düşünce 

sisteminde bereket ile bolluğun esası, içerisinde canlıları ihtiva eden, koruyan, besleyen 

bir hayat alanı olarak görüldüğünden ana şeklinde değerlendirilerek “toprak ana”, “yer 

ana” kavramlarıyla ifade edilmiş ve canlı bir varlık biçiminde düşünülmüştür. Ayrıca 

eski dönemlerden beri Türkler tarafından kutsiyet atfedilen toprak; ayrıca bir ilaç, şifa 

aracı, bir tedavi kaynağı şeklinde değerlendirilerek kendisinden yararlanılan bir unsur 



104 
 

olmuştur. Günümüzde Anadolu halk hekimliği bağlamında çeşitli hastalıkların 

tedavisinde ocaklıların veya kimi insanların özellikle ziyaretgâhlardan, türbe 

çevresinde teşekkül eden inanç ve pratiklerde ise mukaddes mekânların toprağından 

faydalanmaları söz konusudur (Ocak, 2002: 239; Tek, 2018: 189). Maden kökenli 

ilaçlar arasında değerlendirilebilecek olan toprak, bazı halk tababeti tedavi pratiklerinde 

kendisinden faydalanılan mühim bir şifa aracı olarak önümüzde durmaktadır. Toprak 

aynı zamanda insanlar için kutsal, halk tababetinde de bir güç vasıtası şeklinde kabul 

edilmiştir. Toprak; sağaltım pratiklerinde yalnız biçimde kullanılmakla beraber kül, un, 

su, yoğurt, tükürük, zeytinyağı, tuz, hayvan kanı vb. nesnelerle karıştırılmak suretiyle 

kendisinden istifade edilen bir öge olmuştur (Tek, 2018: 191). 

 

 

2.4.8. Mantar  

Mantar; vücudun değişik yerlerindeki kaşıntı ve deri dökülmeleri şeklinde ifade 

edilmektedir. En fazla ayak, tırnak, saç, kasık bölgelerinde meydana gelmektedir. 

Bulaşıcı enfeksiyon hastalıklarından olan mantar en yaygın deri hastalıklarındandır. 

Zamanla vücudun başka bölgelerine de yayılabilmektedir. Çok sıcak ve nemli 

ortamlarda bulunmak, sıkça terlemek, hasta hayvanlara temas etmek, dar kıyafetler 

giymek, kişisel eşyaları ortak kullanmak, temizliğe dikkat etmemek, cildi yeterli 

şekilde kuru tutmamak mantarın oluşmasına neden olan unsurlardır. Mantar; ciltte 

kaşıntı, kızarma, dökülme gibi belirtiler göstermektedir. Midyat’ta mantar 

rahatsızlığına karşı uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Tükürük yoluyla iyileştirilir. (K39, K45, K48) 

• Kül, yumurta ve tuz karıştırılıp sürülür ya da tuzlu su dökülür. (K16, K82) 

• Okutulmuş kına sürülür. (K48, K95) 

• Elma sirkesi sürülür. (K17, K83) 

• Hacamat yapılır. (K67) 

• Ayak kuru tutulur. (K60) 

• Ayak parmakları arasına şeker konur. (K35)  

• Kuru dut kürü uygulanır. (K32) 

• Dırıh (dikenli çalı) dikeni yakılır sonrasında yanan kısımdan öz suyu çıkar. Bu su 

mantarlı kısma sürülür. (K60) 



105 
 

• Şeyhin yanına gidilir, onun tükürüğü kül ve taze yumurta ile karıştırılıp üzerine 

sürülür. (K33) 

• Sarımsak sürülür. (K25) 

• Madeni su, yer altı sularına, sıcak ve şifalı sulara girilir. (K53) 

 

Değerlendirme 

Halk arasında mantarın genellikle ayakların uzun süre ayakkabıda kalmasından 

dolayı da ortaya çıktığı düşünülmektedir. Mantar hastalığının tedavisinde diğer cilt 

hastalıklarında olduğu gibi gerçekçi tedavi yöntemlerinin yanı sıra dinsel-büyüsel 

uygulamalar da geçerliliğini sürdürmektedir. Bunlardan okutulmuş kına sürülmesi 

pratiği dinsel tedavi yöntemi olarak kullanılırken ayrıca diğer tüm cilt hastalıklarının 

tedavisinde kullanılan ürünlerin yine mantarla ortak özelliklere sahip olduğu 

görülmektedir. Bunlardan büyüsel tedavi yöntemi olarak kullanılan ve yine halk 

hikâyelerinde zaman zaman karşımıza çıkan tükürükle13 iyileştirme motifinin varlığı; 

kül, yumurta ve tuzun karıştırılıp sürülmesi yörede kendini sıklıkla gösteren tedavi 

metotlarıdır. Yumurta; derinin temizlenmesini sağlama, akneleri engelleme gibi 

özellikleriyle birlikte ciltteki kusurları onarma ve iyileştirmede oldukça etkili 

olmaktadır. Sarımsak, sürüldüğü dokuda hücre yenilenmesine yardım eden; ölü, hasarlı 

dokunun atılmasını kolaylaştıran antiseptik bir em olarak kullanılırken elma sirkesi 

yenileyici ve onarıcı gücü sayesinde cilt hastalıklarının tedavisinde başvurulan 

malzemelerdendir. 

 

 

2.4.9. Nasır (Deri Kalınlaşması)  

Nasırlar; ayağında kemik çıkıntısı, parmaklarda ise şekil bozuklukları bulunan 

kişilerde ayakkabının bu çıkıntılar üzerinde yarattığı baskı sonucu meydana gelen bir 

cilt sorunudur. Cildin katılaşmasına bağlı olarak ağrı verici bir deri kabartısı şeklinde 

belirti göstermektedir. Yürüme esnasında veya ayakkabı içerisindeki konfor durumunu 

olumsuz etkilemektedir. Ayaklarla uyumlu olmayan, ayak sağlığını olumsuz etkileyen, 

topuklu ayakkabıların giyilmesi nasırın oluşumunu tetikleyen etmenlerdir. Ayrıca gün 

içinde uzun müddet ayakların ayakkabı içinde kalması, ayakların terlemesi, çıplak 

ayakla uzun süre yürümeyle ilintili olarak ayakta sürtünme ve kurumanın etkisiyle de 

 
13 Tükürük ile iyileştirme motifi için bkz. : konuşamayan çocuklar. 



106 
 

nasır oluşumu mümkün olabilmektedir. Yörede nasıra karşı uygulanan tedavi 

yöntemleri şu şekildedir: 

 

• Nasır olan yerler kesilip temizlenir. (K67, K83) 

• Arpa üzerine okunur. (K7, K93) 

• Papatya suyu sürülür. (K18, K71) 

• Zeytin yağı sürülür. (K67) 

• Akşamları kantaron yağı sürülür ve poşet geçirilir. (K67) 

• Soğan ateş üzerinde pişirildikten sonra üzerine konulur. (K11) 

• Domates ikiye bölünerek nasırın üzerine konulur, bir müddet sonra nasır düşer. 

(K75) 

• Örümcek ağı konur. (K90) 

• Bölge sıkça sıcak suyla yıkanır. (K1) 

• Domates kabuğu sürülür. (K62) 

• Gül yağı sürülür. (K23) 

• Zımpara taşı kullanılır. (K36) 

• Patates konur. (K43) 

• İncir yaprağı sürüp toprağın altına konur. (K94) 

• Sıcak suyun içinde bekletilip daha sonra kesici bir aletle nasırlı olan yer haftada 1 

kez kesilir. (K49) 

• Limon suyu sürülür. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede nasırı iyileştirme adına uygulanan metotların çeşitlilik gösterdiği ve 

geleneksel tedavi yöntemlerinin sürdüğü anlaşılmaktadır. Söz konusu pratiklerden 

nasırın olduğu yerin kesilerek veya zımpara ile temizlenmesinde parpılama; papatya 

suyu, zeytin yağı, kantaron yağı, gül yağı, soğan, domates, patates, incir yaprağı, limon 

suyu bitki kökenli em; ilginç ve diğer yörelerden farklı bir yöntem arz eden örümcek 

ağının sürülmesi hayvan kökenli em; sıcak su maden kökenli em; arpa üzerine okumada 

ise dinsel ve büyüsel tedavi yöntemi kullanılmıştır. Limon, domates gibi ürünlerin 

içeriğinde bol miktarda asit bulunduğu için söz konusu bu tür doğal besinlerden elde 

edilebilen bu asitler nasırın kimyasal reaksiyonla parçalanmasını sağlamaktadır. 

Kullanılan malzeme ve tedavi yöntemlerinin genel olarak ortak özelliği nasırlı yerden 



107 
 

iltihabı atma ve hastalıklı bölgenin kazınıp ölü deriyi ortadan kaldırma vasfına sahip 

olması yönündedir. 

 

 

2.4.10. Pişik  

Vücudun havasız kalan yerlerinin çeşitli sebeplerle ıslak ya da nemli olması 

neticesinde meydana gelen cilt hastalığına pişik denmektedir. Pişik, cildin sağlıklı 

yapısının tahrip olarak iltihaplanmasıyla neticelenen kızarıklık ve döküntü hâlidir. 

Çoğunlukla bebeklerin idrar çıkarmasıyla ilintili olduğu için bebek bezinden kaynaklı 

olduğu düşünülmektedir. Bebeklerin yanı sıra diğer yaş aralığındaki bireylerin de 

vücutlarının herhangi bir yerinde derinin uzunca müddet ıslak bulunmasından 

enfeksiyonların oluşup idrar, dışkı, ter gibi unsurlarla gelişmesi ve bölgenin de havasız 

kalması, bebek bezi ya da giysilerle sıkı teması sonucu pişikler meydana gelmektedir 

(medicana.com.tr). Yörede pişiği iyileştirmek için uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır:  

 

• Kırmızı toprak hamur hâline getirildikten sonra sürülür. Bu toprağın mikropları 

öldürme özelliği vardır. (K6, K15, K17, K27, K36, K48, K80, K94) 

• Pudra serpilir. (K32, K48, K70, K76, K80) 

• Dağlarda, taşlarda oluşan kınalar ezildikten sonra pişik olan yere sülür. (K19, K23) 

• Zeytin yağı sürülür. (K39, K43) 

• Kantaron yağı, kremi sürülür. (K35, K60) 

• Kaya yosunu sürülür. (K60) 

• Buz konulup bol su ile yıkanır. (K47) 

• Tereyağı sürülür. (K92) 

• Yumurta beyazı sürülür. (K93) 

 

Değerlendirme 

Yörede pişik için en fazla maden kökenli em olarak kırmızı toprağın hamur 

hâline getirilip sürülmesi pratiği uygulanmaktadır. Toprağın yörede tercih 

edilmesindeki etkenlerden biri mikropları öldürme özelliğinin olduğunun 

söylenmesidir. Ayrıca bir diğer amaç pişiğin nedenlerinden olan, bebeğin idrarını 

yaptıktan sonra uzun bir müddet ıslak kalan bölgeyi toprak marifetiyle bedenin idrarla 



108 
 

temasını engellemektir. Pişik olan bölgeye söz konusu uygulamayı sıklık bakımından 

pudra sürme yöntemi takip etmektedir. Pişik olan yere kına, zeytin yağı, kantaron yağı, 

kaya yosunu sürülmesi pratikleri bitki kökenli; buz, su maden kökenli; tereyağı, 

yumurta ise hayvan kökenli emlerdir. Basit tedavi yöntemlerini uygulayan halk modern 

tıbba başvurmadan kendi bildiği geleneksel tedavi yöntemlerini kullanmıştır.  

 

 

2.4.11. Saç Dökülmesi/Saç Kıran  

Saç dökülmeleri çoğunlukla genetik faktörlerle ilişkili bulunmakla beraber türlü 

hastalıkların sonucu olarak da meydana gelebilmektedir. Demir, magnezyum, çinko, 

B12 eksiklikleri de saç dökülmesine neden olmaktadır. Normal şartlarda zayıf düşen 

saç telleri kendilerini yenilemek için dökülür, ardından saç köklerinden yenileri çıkar. 

Fakat bunun toplam saç teli oranın 1/10’luk kısmını geçmesi durumu normal kabul 

edilmemekte yani saç dökülmesi riskinin artık söz konusu olabileceğini işaret 

etmektedir. Saç diplerinin hava alması saçların sağlığı bakımından önemlidir. Baş 

derisinin temiz olması, baş derisi ve saçlar yıkanırken de doğal içerikli, kaliteli sabun 

ve şampuanları tercih etmek gerekmektedir (medicalpark.com.tr).  

Saçkıran, kişinin saç veya vücudunun diğer bölgelerinde bulunan tüylerinin bir 

anda, kısa sürede dökülmesi olarak ifade edilmektedir. Baş üzerinde meydana 

geldiğinde dışarıdan rahatça fark edilebilecek yuvarlak biçimde belirmesi olarak 

sembolleşmiştir. Özellikle genetik etkilerle, egzama, tiroit hastalığı, sedef hastalığı, 

saman nezlesi gibi faktörlere bağlı olarak geliştiği düşünülmektedir. Genellikle genç 

yaştaki kişilerde ortaya çıkmaktadır. Erkeklerde kadınlara kıyasla görülme yüzdesi 

daha fazladır (medicalpark.com.tr). Yörede saç dökülmesi/saç kıran için uygulanan 

pratikler şöyledir: 

 

• Melengiç (bıttım) sabunu kullanılır. (K1, K8, K21, K22, K51, K70) 

• Gür saçlar için banyo yapmadan yarım saat önce başa zeytin yağı, limon suyu 

sürülür. (K55, K93) 

• Karanfil kaynatılıp suyu saça fıs fıs olarak 15 defa sıkılır. (K67, K80) 

• Saç kepeklenmesine karşı sirkeli su, zeytin yağı sürülür. (K60, K66) 

• Dövülmüş sarımsak sürülür. (K60, K82) 



109 
 

• Saç suyunu yürekten içer sözünden hareketle kişi stres, sinir ve üzüntüden uzak 

kalmalıdır. (K93) 

• Saça kolonya kesinlikle sürülmemelidir. (K93) 

• Saçlar yıkanırken 1.ovalama sabun 2.si şampuanla yapılarak saç derisindeki 

gözeneklerin açılması sağlanmalıdır. (K93) 

• Limon suyu saça canlılık ve parlaklık katar. (K93) 

• Saç beyazlaması için ceviz kabuğu kaynatılır, Kaynatılan suyla düzenli olarak 

haftada bir kez banyo yapılır. (K66) 

• Saçlar kazınır, saç derisine çizik atılır ardından sarımsak sürülür. (K60) 

• Badem yağı sürülür. (K79) 

• Sarımsak külü sürülür. (K92) 

• Fasulye, evde beslenilen hindi, tavuk yenir. (K19) 

• Yeşil sabunla saçlar yıkanır. (K95) 

• Yeşil çayla saçlar sarmalanır. (K62) 

• Saç kazıtılır, kazıtılan saç ezildikten sonra tekrar başa sürülür. (K103) 

• Dut yaprağı dövülerek ondan merhemler yapılır. (K87) 

• Kına sürülür. (K94) 

• Bolca protein, kuru yemiş tüketilir. (K97) 

• Üzüm bağından akan su saç diplerine uygulanır. (K102) 

• Isırgan otu ezilip suyu saça sürülür. (K6) 

• Zeytin yağı ve sarımsak karıştırılıp sürülür. (K48) 

 

Değerlendirme 

Saç dökülmesi sorunu ve saç kıran hastalıklarına karşı yörede uygulanan 

yöntemlerin büyük çoğunluğu ülkemizin çeşitli yerlerinde de bilinen ve tatbik edilen 

metotlardır. Çoğunlukla erkeklerde ortaya çıkmakla beraber kadınlarda da günümüzün 

problemlerinden biri olarak görülen saç dökülmesine karşı günümüzde çağdaş tıp 

olanaklarına yönelim başlansa da geleneksel tıbbî yöntemlerin uygulanmasına sıklıkla 

devam edilmektedir. Yörede soruna karşı bıttım sabunu ile yıkanılması en çok rastlanan 

pratiktir. Zeytin yağı, limon suyu, karanfil, sirkeli su, sarımsak, badem yağı, ceviz 

kabuğu, dut yaprağı, kına, yeşil çay, üzüm bağının suyu, ısırgan otu, kuru yemişler bitki 

kökenli em olarak saç problemlerine karşı yörede kullanılmaktadır. 

 



110 
 

2.4.12. Sedef Hastalığı  

Sedef hastalığı tedavisi bulunmayan, kronik olarak gelişen bir hastalık olmakla 

birlikte dünyada görülme oranı %1-3 şeklindedir. Hastalık cilt hücrelerinin çoğalması 

neticesinde meydana gelmektedir. Cildin derin katmanlarında deri hücreleri üretilip 

yavaşça yüzeye doğru yükselirler ve bir müddet sonra yaklaşık 1 ay sürecek yaşam 

döngülerini tamamlayarak dökülürler. Bu hastalıkta ise bu döngü birkaç güne kadar 

düşebilmektedir. Hücreler döngüyü tamamladıktan sonra dökülecek zaman bulamadığı 

için üst üste toplanmaya başlar. Böylelikle de hasta kişinin el, ayak, yüz derisi, baş, 

boyun ya da eklem bölgelerinde plak biçiminde meydana gelebilmektedir. Sedef 

hastalığının sebebi kesin olarak bilinmemektedir. Fakat genetik yapı ile bağışıklık 

sisteminin hastalığın oluşumunda belirleyici olabileceği düşünülmektedir. Ayrıca cilt 

travmaları, sigara ve alkol alımı, soğuk ve kuru iklim, cilt ve boğaz enfeksiyonu, stres 

faktörlerinin hastalığı tetikleyici unsurlar olabileceği gözlemlenmektedir 

(medicalpark.com.tr). Yörede sedef hastalığına karşı bilinen uygulamalar sınırlı 

olmakla birlikte bazısı şunlardır:  

 

• Çörek otu yağı sürülür. (K60) 

• Balık hastalığın olduğu yerleri ısırır. (K60) 

 

Değerlendirme 

Yörede sedef hastalığı hakkında yöre halkının sınırlı oranda bilgi sahibi olduğu 

görülmektedir. Söz konusu hastalık muhtemelen diğer cilt hastalıkları ile bir 

düşünülmüştür. Çörek otu yağının sürülmesi bitki kökenli em, balığın hastalığın olduğu 

yerleri ısırarak geçirdiği inancı da büyüsel tedavi yöntemi ile açıklanmaktadır. 

 

 

2.4.13. Siğil 

Siğil, Human Papilloma Virüs (HPV) adı konan bir virüs grubundan 

kaynaklanan enfeksiyonların deride oluşturduğu iyi huylu cilt sorunlarıdır. En çok el, 

ayak ve yüz olmak üzere vücudun başka yerlerinde de çıkabilmektedir. Çoğunlukla 

zararsız olsalar da zaman zaman kaşınma, kızarıklık ya da ağrıya neden olabilmektedir. 

Vücudun bir yerinden başka bir yerine yayılabilir. Ortak kullanılan kişisel eşyalar 



111 
 

sonucunda da bulaşabilmektedir. Yörede siğili geçirmek için uygulanan yöntemler 

şunlardır: 

 

• Kalemle üstü çizilir, ayet okunur. (K71, K90)  

• İncir ağacı yaprağının sütü sürülür. (K10) 

• Arpanın başı sonu kesilip kuyu ya da güneş görmeyen bir yere atılır. Arpa çürüdüğü 

zaman vücutta oluşan siğil de yok olur. (K60)  

• Kaya yosunu kullanılır. (K60) 

• Sigara külü basılır. (K60) 

• Tuz konulur. (K35) 

• Nane maydanozu suda kaynatarak onların buharı ile siğilin iyileşmesi sağlanır. 

(K49) 

• Yoğurt veya onun kaymağı yenir ya da sürülür. (K95) 

• Arpa ile tuz yanan tandıra atılır. (K50)  

• Kara merhem sürülür. (K16) 

• Soğan sürülür. (K49) 

• 7 tane arpanın üstüne okunarak siğile dokundurulur ve tavuklara yedirilir. (K51)  

• Kavun kabuğu sürülür. (K78) 

• Demlenmiş çay sürülür. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede siğil tedavisi için büyüsel metotların kullanılmasının daha etkili ve kesin 

bir çözümü olduğu ifade edilmektedir. Nitekim söz konusu uygulamalardan “Arpanın 

başı sonu kesilip kuyu ya da güneş görmeyen bir yere atılıp arpanın çürüdüğü vakit 

vücutta oluşan siğilin de yok olacağı, arpa ile tuzun yanan tandıra atılması, 7 tane 

arpanın üstüne okunarak siğile dokundurulması ve tavuklara yedirilmesi pratiklerinin 

temelinde büyüsel tedavi yöntemlerinden analojik yöntem ve göçürme teknikleri bir 

arada kullanılmıştır. Siğil oluşumu sonucunda bedenin herhangi bir bölgesinde 

meydana gelen kabartıların sağaltımı amacıyla şekilsel olarak hastalıkla benzerlik 

gösteren pirinç, arpa, mercimek, buğday gibi objelerden faydalanılarak onlar 

aracılığıyla bazı uygulamaları ortaya koymanın ardından onların toprağın içine 

koyulması yahut akıntı hâlindeki bir suya fırlatılması, böylelikle fırlatılan nesneler 

toprak ve suda çürüdükçe bedende beliren kabartıların da ortadan kalkacağı fikri analoji 



112 
 

yani benzeşimin söz konusu olduğu, taklit ilkesinin yürütüldüğü sağaltım pratiklerine 

örnektir. Taklitsel fillerden teşekkül eden bu sağaltım metotlarında analojik fikrin 

ortaya çıkardığı objeler taklit işleminin çevresinde gelişip işlemin merkezinde bulunan 

ve taklide dayalı fiilin gerçekleşmesine imkân tanıyan ana unsurlardır. Büyüsel ve 

dinsel metotların dışında incir yaprağının sütü, kaya yosunu, soğan, kavun kabuğu, 

demlenmiş çay bitki kökenli em; sigara külü, tuz, kara merhem maden kökenli ve insan 

yapımı ürünleri olarak yoğurt hayvan kökenli em olarak siğil çıkan yerlere 

sürülmektedir. 

 

 

2.4.14. Sivilce (Akne)  

Sivilce en basit tanımıyla “İçinde irin bulunan küçük deri kabarcığı, en küçük 

çıban.” (sozluk.gov.tr) olarak ifade edilmektedir. Derinin orta katmanında yer alıp yağ 

salgılayan kanalların tıkanması, şişmesi ardından bakterilerle alevlenmesi neticesinde 

oluşmaktadır. Ciltte çoğalan yağ salgısı ve gözeneklerin tıkanmasıyla siyah nokta 

belirir. Siyah noktalar, bakteriler ile enfeksiyona döner ve deriden kabarmış olarak 

kırmızı şişlikler hâlinde ortaya çıkarlar. Sivilceler özellikle ergenlik döneminde 

oluşmaktadır. Genetik yapı, beslenme şekli, hormonlar sivilcenin oluşumunda etkili 

olan faktörlerdir (medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde sivilceyi geçirmek için 

uygulanan yöntemler şunlardır: 

 

• Limon sürülür. (K7, K48, K50) 

• Yüz sıkça sabunla yıkanır. (K13, K30, K95) 

• Karbonat, yoğurt sürülür. (K4, K23) 

• Yağlı yiyeceklerden bir süre uzak durulur. (K25, K49) 

• Buz koyulur. (K7, K94) 

• Midyat’ın Akçakaya Mahallesi’nde bulunan kuyudan çıkarılan su sivilce çıkan 

yerlere sürülür veya o sudan içilir. (K57) 

• Pestil sürülür. (K60) 

• Eşek sütü sabunu sürülür. (K47) 

• Patates suyu sürülür. (K83) 

• İncirin sütü sivilcelere sürülür. (K103) 

• Melengiç sabunuyla yıkanır. (K95) 



113 
 

• Avokado yağı sürülür. (K15) 

• Ağaç kabuğunun içindeki su sürülür. (K36) 

• Sarımsak sürülür. (K102) 

 

Değerlendirme 

Sivilce sorununa karşı yörede limon, pestil, patates suyu, incir sütü, melengiç 

sabunu, avokado yağı, ağaç kabuğu suyu, sarımsak bitki kökenli em; karbonat, buz, su 

maden kökenli em; yoğurt, eşek sütü sabunu hayvan kökenli em olarak bölgeye 

sürülmektedir. Bu pratiklerin dışında yüzün sıkça sabunla yıkanması, yağlı 

yiyeceklerden uzak durulması da sivilceyi geçirmek için yörede sıklıkla uygulanan 

yöntemler olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 

 

2.4.15. Uçuk  

Uçuk, “Ateşli hastalıklar, ruhsal bunalımlar veya korku sonucu genellikle 

dudakta beliren kabarcık.” (sozluk.gov.tr) şeklinde tanımlanmaktadır. Uçuk herpes 

simpleks adı verilen bir virüs nedeniyle dudak, ağız ya da diş etinde yara şeklinde 

beliren mikrobik enfeksiyondur. Uçuklar özellikle dudak etrafında oluşmuş içi sıvı dolu 

kabarcıklarla ya da dil veya derinin üstünde herhangi bir bölgede kendini 

gösterebilmektedir. Uçuk sıklıkla bebeklerde çıkan pamukçuk yarasıyla 

karıştırılmaktadır. Uçuk; dudak ve çevresindeki ciltte kaşıntı, ağrı, yanma, 

karıncalanma, ateş, boğaz ağrısı gibi belirtilerle ortaya çıkmaktadır. Midyat’ta uçuğa 

karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Sarımsak sürülür. (K71, K95) 

• 7 sene çobanlık yapmış bir insan tarafından taşlı çakmakla yakılır. (K13, K23) 

• Bir çay kaşığı ısıtılarak uçuğun üzerine küçük dokunuşlarla değdirilir, böylelikle 

uçuğun korkup büyümeyeceği ve hemen geçeceğine inanılır. (K66) 

• Soğan suyu konur. (K32) 

• Sigara külü, tuz konur. (K35) 

• Okutulur. (K35) 

• Dudak çevresinde çıkan uçuklar; virüsleri, iç hastalıkları atar. Çıkan uçukların suyu 

kesinlikle akıtılmamalı, kuruyup kendisinin iyileşmesi sağlanmalıdır. (K93) 



114 
 

• Korkutularak geçirilir. (K60) 

• Çakmak kıvılcımıyla yakılır ama bunu sadece çiftçiler yapabilmektedir. (K97) 

• Zeytin yağı sürülür. (K68) 

• Bal konur. (K74) 

• Ruj sürülür. (K96) 

• Sirke sürülür. (102) 

• Göz kremi sürülür. (K48) 

  

Değerlendirme 

Uçuğa karşı bitkisel, madensel kökenli emlerin kullanılmasının yanı sıra 

büyüsel ve dinsel tedavi yöntemlerinin de kullanılıyor olması dikkati çekmektedir. Çay 

kaşığının ısıtılarak uçuğun üzerine küçük dokunuşlarla değdirilmesi veya taşlı 

çakmakla yakılması uygulamalarında ateş kültünün izleri bulunmaktadır. Abdulkadir 

İnan uçuk veya başka bir deri hastalığına yakalananlar için şu ifadeyi kullanmaktadır: 

“Ateşe saygısızlık gösteren adamlar deri hastalığına tutulurlar. Bu hastalığı, çakmak 

taşiyle ateş yakmak suretiyle, ancak kartaldan türemiş olan şaman tedavi edebilir.” 

(İnan, 1986: 137). Buradan hareketle yöredeki söz konusu âyin de şamanizm kalıntısı 

olarak dikkati çekmektedir. Kırgız Türkleri uçuklarını ateşte iyice kızdırılmış demir 

parçasının ya da makas, maşa türünden bir nesnenin yaklaştırılması suretiyle tedavi 

ederlermiş. Anadolu sahasında uçuğa kızdırılarak basılan demirin yerini daha sonra 

ağaç almıştır. Şamanist kültürden gelen inanca göre her hastalığın bir iyesi (sahip) 

vardır ve bunlar ancak ateşten korkup kaçmaktadır. Ateş kültü ile ilgili olduğu açık olan 

bu tarz uygulamalara hem insan hem de hayvanların tedavisinde başvurulmaktadır. 

İslâmiyet’ten önce şaman ayinlerinde karşımıza çıkan ateşin tedavi edici özelliği 

günümüzde de devam etmektedir. Günümüzün halk hekimleri olan ocakların tedavi 

uygulamalarında başvurulan yöntemlerden biri de ateşle tedavidir. Alazlama, dağlama, 

tütsüleme yöntemi bugün de ocaklar tarafından kullanılmaktadır. Anadolu’nun çeşitli 

yerlerinde karşımıza çıkan kömür söndürme, taş kırma, sarılık, aydaş, kırk basması, 

kabakulak, temre ocağı gibi ocaklarda ateş ve ocaktan yararlanılmaktadır. Bu 

ocaklardaki tedavi uygulamalarında ateşin yanı sıra onun külü, közü, isi, dumanı ve 

ocağın taşından faydalanılmaktadır (Tekel, 2021: 42).  

 

 



115 
 

2.4.16. Yanık 

Yanık; yüksek derecede ısı, güneş, elektrik, radyasyon ya da türlü yapıda 

kimyasal ürüne maruz kalma sonucunda deride meydana gelen doku kaybı şeklinde 

ifade edilmektedir. Yanıklar, deri üzerindeki şiddet ve derinliğe bağlı olarak birinci, 

ikinci ve üçüncü derece yanık şeklinde tasnif edilmektedir. Birinci derece yanıklar, 

yüzeysel yani cildin sadece üst kısmının etkilendiği basit ağrı ve kızarıkla beliren 

türüdür. 2. derece yanıklar; derinin orta yüzeyine kadar etkili olup ciltte şişliğe, yaraya, 

kırmızı veya beyaz lekelere sebep olabilmektedir. Bu tür yanıklarda kabarcıklar 

çıkabilir ve ağrı olabilir. 3. derece yanıklarda ise yanığın cildin altındaki yağ tabakasına 

ulaşıp sinirleri yok etmesi, kemik ve eklemleri tahrip etmesi söz konusudur. Yanık 

yerinde kahverengi, beyaz, siyah lekeler oluşabilmektedir. Acil ve tıbbî müdahalede 

bulunulması gerekmektedir (medicalpark.com.tr). Midyat’ta oluşan yanıklara karşı 

uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Yoğurt sürülür. (K16, K19, K25, K35, K38, K39, K44, K50, K60, K94, K95, K97) 

• Buzlu su serpilir. (K5, K22, K94) 

• Yanık üzerine yosun konur. (K35, K60) 

• Diş macunu sürülür. (K71, K83) 

• Yumurta sarısı sürülür. (K7, K48) 

• Yumurta akı sürülür. (K17, K62) 

• Elma dilimlenir, yanık bölgenin üzerine konur. (K6) 

• Kantaron yağı sürülür. (K14) 

• Salça sürülür. (K95) 

• Tuzlanmış soğan konur. (K86) 

• Yanık üzerine elma kabuğu konur. (K60) 

• Arpa yakılır, toz hâline getirilir, ardından yanığa sürülür. (K60) 

• Bicik otu (sarmaşık otu/acı ot) sürülür. (K82) 

• Yumurta ve kahve çırparak karıştırılır, yanığa sürülür. (K11) 

• Patates, yumurta, bal mumu koyulur. (K4) 

• Koyunun kuyruk yağı, arpa ve şeker birlikte kızartılır, üç kere yanık yere sürülür. 

(K1) 

• Buzlukta bekletilmiş un sürülür. (K15) 

• Herhangi bir ot çeşidi kaynatılır, suyu katı hâline geldiğinde yanığa sürülür. (K58) 



116 
 

• Kül içine karıştırılmış yumurtanın sürülmesi ile tedavi edilir. (K45) 

• Kavrulmuş mercimek konur. (K55) 

• Zeytin yağı sürülür. (K94) 

• Çiğ patates konur. (K75) 

 

Değerlendirme 

Yanık hayatın herhangi bir safhasında sıkça karşılaşılabilen bir sorun olduğu 

için yöre halkının da buna bağlı olarak geliştirdiği pek çok zengin tedavi yöntemi 

olmuştur. Uygulanan yöntemler modern tıbbın gelişmediği veya çeşitli sebeplerle 

hastanelere ulaşımda zorluk çekilen dönemlerden itibaren kullanılagelen, deneme 

yanılma ve kültür aktarımı yoluyla günümüze değin çeşitlenerek gelmiş geleneksel 

tedavi yöntemleridir. Söz konusu bu yöntemlerden yanığa yoğurt sürme pratiği yörede 

en fazla bilinen ve tatbik edilen uygulama olarak görülmektedir. “Öksüz Vezir 

Hikâyesi”nde de güneş yanığına karşı yanık olan yere söğüt yaprağı ile yoğurt sürülerek 

tedavi uygulanmıştır (Dağı, 2013: 169). Bunun dışında yosun, elma, kantaron yağı, 

salça, soğan, arpa, sarmaşık otu, kahve, patates, şeker, un, mercimek, zeytin yağı 

bitkisel em; yumurta sarısı, yumurta akı14, kuyruk yağı hayvan kökenli em; buzlu su, 

tuz, kül maden kökenli em olarak yanığa sürülmektedir.  

 

 

2.4.17. Yılancık  

Deride kızarıklık, şişlik, ısı artışı ve ağrı ile seyreden bir bakteriyel deri 

enfeksiyonudur. Genelde bacak çevresinde ve kemiklerinde oluşan iltihaplı yaradır. 

Herhangi bir deri hastalığının (mantar, deri çatlakları, egzama, uçuk, sedef hastalığı vs.) 

bulunması sonucu bakterilerin bu yollardan vücuda girerek enfeksiyon oluşturması, 

sivilcelerin sıkılmaya ve oynanmaya bağlı olarak enfeksiyon kapması, burun kullarının 

koparılması, yeni doğmuş bebeklere göbekten enfeksiyon bulaşması gibi sebeplerle 

oluşmaktadır. Yörede yılancık hastalığına karşı uygulanan sağaltım yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Soğuk suyla bölge sürekli yıkanır. (K5) 

• Hamur kızartılıp üzerine konur. (K15) 

 
14 Yumurta akı için bkz. : deri çatlaması. 



117 
 

• Bıçak ile kesilir, kırmızı örtü serilir. (K22)  

• Hamur biraz kızartıldıktan sonra iltihaba sürülür. (K33) 

• Örümcek ağı sürülür. (K60) 

• Sirkeli su sürülür. (K55) 

• Zeytin yağı sürülür. (K81) 

• Kına sürülür. (K94) 

• Bal tüketilir. (K43) 

 

Değerlendirme 

Yılancık hastalığına karşı yörede soğuk su, bölgenin bıçakla kesilip kırmızı15 

örtü ile sarılması, hamur, zeytin yağı, örümcek ağı16, sirkeli su, kına, bal gibi bitkisel, 

hayvansal ve madensel kökenli emler bölgeye sürülerek kullanılmaktadır. 

 

 

2.5. GÖZ HASTALIKLARI 

2.5.1. Arpacık (İt Dirseği)  

Göz kapaklarında çıkan küçük çıban, kabarcık, şişliktir (sozluk.gov.tr). Genelde 

gözde batma hissi veya kaşınmayla belirti gösterir. Birkaç gün içinde ise kendini cilt 

üzerinde belirgin hâle getirmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede arpacığa karşı 

uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Amca oğluyla evlenmiş kadın tarafından hasta kişinin gözüne üflenir. (K74, K79, 

K82, K84, K98) 

• Sarımsaktan küçük bir parça alınır, iğnenin üzerine konarak ateş üstünde bekletilir 

ardından arpacığın olduğu yere sürülür. (K82, K102, K103) 

• Patates konur. (K71, K78, K96) 

• Arpacık çıkmayan göze çubuk ya da kürdan ile sürme çekilir böylece hasta olan 

gözün sağlıklı gözü kıskanması sağlanır. (K35, K60) 

• Köpeğin önünde bulunan, içtiği su göze konur. (K32, K60) 

• Çengelli iğnenin çengel olmayan kısmı sürülür. (K67) 

• Çocukları evlenince arpacık çıkanlara saçının büklümü sürülür. (K60) 

 
15 Kırmızı için bkz. : kuduz. 
16 Örümcek ağı için bkz. : deri çatlaması, deri kesilmesi. 



118 
 

• Üstüne okunur. (K81) 

• Amca oğluyla evlenmiş olan kadınların peçesi göze vurulur. (K53) 

• Amcasının oğluyla nişanlı olan bir kıza ait altın göze sürülür. (K79) 

• Akrabalardan birinin saçı o yere koyulur. (K76) 

• Cancan otu (veronika çiçeği) göze sürülür. (K86) 

• Anne sütü veya çay damlatılır. (K95) 

• Dua okunur. (K74) 

• Yeşil çay koyulur. (K80) 

• Öz amcasının oğluyla evlenmiş kadının iki saç teli bölgeye koyulur. (K92) 

 

Değerlendirme 

Midyat yöresinde arpacık hastalığına karşı en çok uygulanan tedavi yöntemi, 

kültürel kökenli pratik olan amca oğlu ile evlenmiş kadının göze üflemesi durumu 

gözlemlenmektedir. Yine bu pratikle benzerlik gösteren yakın akrabalardan birinin 

saçı, peçesi ve altınının bölgeye sürülmesi söz konusu diğer kültürel kökenli pratikler 

olmakla birlikte bu uygulamalar esasında atalar kültünden izler taşımaktadır. Buradan 

hareketle saç, peçe ve altın gibi nesnelerde bulunduğuna inanılan büyüsel gücün ve 

sağlığın kişiye, hastalığın da bu nesnelere nakli düşüncesi dolayısıyla göçürme 

tekniğinden yararlanılmakta olduğu görülmektedir. Bölgeye iltihabı kurutucu ve 

iyileştirme özelliği ile bilinen sarımsak bununla beraber patates, veronika çiçeği, çay 

koyulması pratikleri bitkisel kökenli tedavi uygulamaları olarak karşımıza çıkarken 

altın, çengelli iğne, sürme çekme madensel kökenli tedavi metotlarıdır. Arpacık 

hastalığının pislikten kaynaklandığına inanılır. Nitekim bölgede köpeğin önünde 

bulunan suyun göze konması pratiğiyle esasında hastalığın halk arasında bilinen diğer 

ismi olan it dirseği kavramından hareketle isim benzerliği yoluyla özdeşlik kurulmakta, 

pis pisten alır anlayışı ile analojik bağ oluşturulmakta ayrıca arpacık çıkmayan göze 

çubuk ya da kürdanla sürme çekilip hasta olan gözün sağlıklı gözü kıskanması 

neticesinde hastalığın iyileşmesi uygulamaları yine analojik ve büyüsel tedavi 

uygulamaları olarak karşımıza çıkmaktadır.   

Kişinin statüsünü belirlemede bir işaret olan saç insanların ruh hâlini, sağlığını 

hastalığını ve sevincini gösteren bir unsur olmuştur. Bazı vakitler üzerinde büyüler 

yapmak amacıyla kullanılan saç atılmaz, saklanır. Eski Türk inanışı olan Şamanizm’e 

göre şamanların saçlarını uzatmaları lazımdı çünkü uzun saçın büyüsel bir kuvvete haiz 



119 
 

olduğuna inanılırdı. Kesilmiş saçın ateşe veya çöpe atılması uğursuzluk olarak 

görülmüştür. Ayrıca hamile olan kadının saçının kesilmesi karnındaki bebeğin ömrünü 

kısaltacağına inandıkları için hamilelik döneminde saç kesimine hoş bakılmazdı. Eski 

Türklerde sıkça hastalanan ve bünyesi zayıf olan çocuklara niyaz saç, karın saç veya 

haydar adını verdikleri bir kuyruk saçı bırakılır ya da nazar değmesini önlemek ve 

ömrünü uzatması için saçının bir tutamı bırakılıp geri kalan kısmı kazıtılırdı. Çocuk 

yedi yaşına gelene dek bu saçlar ile dolaşır ardından da kesilirdi. Eski Türklerde saç 

özellikle kadın saçı büyülü gücün sembolü olarak görülmüştür. Eski Türklerde kadın 

saçı ölüm ve bereketle ilişkilendirilen büyülerde kullanılmıştır (Şahbaz, 2020: 1492-

1500). 

 

 

2.5.2. Göz Ağrısı  

Göz ağrısı; kişilerin hayatının herhangi bir evresinde karşılaşabileceği, gözün 

dış ve iç kısmıyla alakalı olarak gelişebilen bir hastalık şeklinde meydana gelmektedir. 

Göz ağrısı; gözün enfeksiyon kapması veya tahriş olması, göze herhangi bir şeyin 

kaçması, kimyasal ürünlere maruz kalma, aşırı şekilde parlak bir şeye ya da güneşe 

doğrudan uzun süre bakma, travma geçirme vs. gibi çeşitli sebeplerle ortaya 

çıkmaktadır (medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde göz ağrısı ile ilgili tedavi 

uygulamaları şunlardır: 

  

• Gözde beliren ağrı veya beyazlık için tuz ile tükürük yoğurdun içinde 

karıştırıldıktan sonra sürülür. (K43, K59, K73, K87, K97, K100) 

• Patates konur. (K32, K39, K46, K48) 

• Demlenmiş çay damlatılır veya çay bezin üzerine döküldükten sonra gözün üzerine 

konur. (K13, K30, K49) 

• Haşlanmış yumurta ikiye ayrılır ve gözün ağrıyan kısmına konur. (K13, K23, K80) 

• Salatalık kullanılır. (K22, K39, K98) 

• Dayanılırsa limon suyu konur. (K11, K45) 

• Soğuk su ile yıkanır. (K80, K103) 

• Kırmızı et konur. (K35) 

• Hac için Arabistan’a gidenler oradan ismid taşı adında bir taş getiriyorlar. Taş fırına 

götürülür ve hamurla çevrilir. Taş 1 saat kadar fırında bekletilir. Ardından 



120 
 

soğumaya bırakıldıktan sonra hamuru çıkarılır. Çıkarılan taş ufalanır, ezilir; badem 

kırılır, yağı taşa karıştırılır. Yapışması için sürme çubuğu ile göze çekilir. Böylece 

göz keskinleştirilir, kuvvetlendirilir. (K66) 

• Kantaron otunun yağı ya da çayı tüketilir. Güneşte bekletilmeyenin yağı içilir, göze 

damlatılır. (K60) 

• Közde pişirilmiş soğanın cücüğü göze sarılır. (K1) 

• Yoğurt ve sarımsak karıştırılıp sürülür. (K4) 

• Anne sütü damlatılır. (K19) 

• Halk hekimi tarafından gözün içine üflenir, göz kalemi ile göze sürme çekilir. (K30) 

• Havuç, taze yeşil biber, balık gibi ürünler iyi gelir. (K33) 

• Çay şekeri konur. (K94) 

• Buz konulur. (K14) 

• Yoğurt kaymağı koyulur. (K18) 

• Sıcak kompres iyi gelir. (K80) 

• Gözde oluşan şişlik için ısıtılmış tavanın içine ıslak bez koyulur, ardından da üstüne 

yumurta koyulur. Bez, ısısını alıp göze sürülünce şişlik inmektedir. (K24) 

• Nöbet şekeri ile limon tozunu andıran şap ezilip kırmızı renk boyayla 

karıştırıldıktan sonra sürülür. (K100) 

 

Değerlendirme 

Göz ağrısı için yörede çok çeşitli yöntemler uygulanmaktadır. Göze tuz ile 

tükürüğün yoğurt içinde karıştırıldıktan sonra sürülmesi, patates, demlenmiş çay, 

haşlanmış yumurta, salatalık koyulması en çok uygulanan tedavi yöntemleridir. Patates, 

çay, salatalık, limon suyu, kantaron, közlenmiş soğan, sarımsak, havuç, yeşil biber göz 

ağrısı için uygulanan bitkisel kökenli ürünler; yoğurt, yumurta, kırmızı et, balık 

hayvansal kökenli ürünler; tuz, su, taş, sürme gibi malzemelerse madensel kökenli 

ürünlerdir. Bunlardan taş ile sağaltma işleminin kökeninde taş kültü bulunmaktadır. 

Anadolu’daki taşlar ile alakalı inanışlar Orta Asya’daki eski Türk inanışlarına 

uzanır. Mezarlara dikilen taşlar, balballar ve eski Türk destanlarında bulunan ongun 

kaya ya da yağmur taşı olarak değerlendirilen “Yad, Yada” taşları eski Türk inanışı 

bağlamında akla gelen ilk örneklerdir. Yada/yad taşı mukaddes kabul edilmiş ve bu 

anlamda taşın büyüsel güce sahip olduğuna inanılmıştır. Türkler bu taş sayesinde 

diledikleri vakit yağmur veya kar yağdırabilir, fırtınalar oluşturabilir ve sahip olunan 



121 
 

sihrî güçle düşmanları büyük zarar ve yıkıma uğratabilirdi. Türkler, doğayı seyrederek 

esinlendikleri objeleri kült konumuna taşımakla beraber bunların aynı zamanda bir ruha 

haiz bulunduğu inancıyla söz konusu objeyi üzmemeye çalışmışlardır. Bu açıdan 

animizmde bulunan mühim bir öge de taştır. Kült hâlinde kabul görülen taş ile kayalar 

kutsanmış, toplulukta bulunan kişilerce adaklar saçılarak bu nesnelerin kutsallık ve 

saygınlıkları arttırılmıştır. Türbe veya doğaüstü gücünün bulunduğuna inanılan 

kişilerin mezarlarında tesadüf edilen taşların, İslamiyet öncesi dönemin taş-kaya kültü 

ile bağlantısı olup tesirleri hâlihazırda ziyaret yerlerinde değişik şekillerde sürmektedir. 

Bu mekânlarda bulunan kimi kaya ile taşlar orada yatan kişinin kutsi yapısından dolayı 

göçürme/devretme tekniğiyle kişilere kuvvet kazandırma ve şifa olma vasfı taş yahut 

kayaya da geçmiştir (Ateş, 2015: 25-28). Söz konusu İsmid Taşı’nın da Arabistan’ın 

Müslümanlarca kutsal kabul edilen başta Mekke ve Medine olmak üzere çeşitli 

şehirlerinde bulunuyor olmasından ötürü buralardaki taşlarda şifa bulunduğu inancı 

vardır. 

 

 

2.5.3. Göz Kanlanması  

Gözde bulunan beyaz kısım tabakasındaki kılcal damarlarda kimi sebeplerden 

dolayı çatlama ya da genişleme olabilmektedir. Söz konusu vaka üzerine damarlar 

doğal hâlinden daha fazla kırmızı renge bürünür. Buna da göz kanlanması denmektedir. 

Gözün enfeksiyon kapması, tahriş olması, alerjik tepkimeler; güneş, bilgisayar ve 

telefon ışıklarının uzun süre etkisi altında kalma, kimyasal maddelerin göze temas 

etmesi, az uyuma, temizliğe dikkat etmeme gibi çok sayıda nedene bağlı olarak göz 

kanlanması oluşabilmektedir (medicalpark.com.tr). Midyat’ta göz kanlanması 

sorununa karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Kırmızı et bastırılır. (K1, K18, K27, K36, K60) 

• Buz konur. (K19, K25) 

• Çiğ et ya da patates konur. (K1, K4) 

• Havuç ve salatalık kaynatılıp gözlere sürülür. (K22, K44) 

• Göze limon sıkılır. (K84, K98) 

• Şeker ile sarımsak karıştırılır, göz kapağı çevresine ve göze konur. (K60) 

• Çiğnenmiş ekmek bastırılır. (K60) 



122 
 

• İçine anne sütü koyulur. (K47) 

• Soğuk süt uygulanır. (K98) 

• Çayın demi pamukla göze sürülür. (K56) 

• Birkaç damla ılık çay damlatılır. (K48) 

• Çiğ inek sütü damlatılır. (K74) 

• Bir bez parçasıyla bağlanır. (K81) 

• Havuç dilimleri göze konur. (K80) 

• Papatya çayı içilir. (K47) 

 

Değerlendirme 

Yörede göz kanlanmasına karşı kırmızı et bastırılması en sık karşılaşılan, yaygın 

bir tedavi yöntemidir. Patates, havuç, salatalık, limon, demlenmiş çay bitkisel kökenli; 

kırmızı et, süt hayvansal kökenli ve buz da madensel kökenli tedavi ürünleridir. Ayrıca 

sarımsak ile şekerin karıştırılıp merhem şeklinde kullanılması da karma kökenli tedavi 

yöntemi olarak bilinmektedir. 

 

 

2.5.4. Göz Perdesi/Katarakt 

Göz bebeğinin perdelenmesi sonucu görüntü bozukluğu ya da görüntünün 

ortadan kaybolması şeklinde ifade edilmektedir. Yaşın ilerlemesiyle birlikte ortaya 

çıkan göz hastalıklarının başında katarakt gelmektedir. Körlüğe sebep olabilen bir göz 

hastalığıdır. Görüntünün puslu, lekeli, bulanık olması veya görüntünün net olmaması 

şeklinde belirtiler göstermektedir. Yörede katarakta karşı uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Şeyhlerin, seyitlerin mezarından toprak getirilir; hamur hâline getirildikten sonra 

göze sürülür. (K5) 

• Sarımsak sürülür, pekmez damlatılır. (K98) 

• Bolca havuç ya da havuç suyu tüketilir. (K23) 

• Yeni doğum yapmış annenin sütü göze damlatılır. (K13) 

• Çam sakızı çiğnenir. (K25) 

• Buğday, badem, fıstık, fındık ürünleri iyi gelir. (K80) 

 



123 
 

Değerlendirme 

Katarakt hastalığına karşı buğday, badem, fıstık, fındık gibi kuru yemişler ile 

havuç, sarımsak, pekmez gibi ürünleri tüketme uygulamaları bitkisel kökenli ilaç olarak 

kullanılan malzemelerdir. Yeni doğum yapmış annenin sütünün göze damlatılması, 

çam sakızı çiğneme bilinen diğer tedavi yöntemleridir. Ayrıca hastalığa karşı 

uygulanan şeyh, seyit olarak bilinen kimselerin mezarlarından alınan toprağın göze 

sürülmesi pratiği halk hikâyelerinde görülen göze toprak sürerek açma motifini 

hatırlatmaktadır. 

Türk halk anlatılarında Hz. Peygamber’in verdiği toprak; Hz. Hızır’ın, Hz. 

Ali’nin atı düldül veya kahramanların atlarının ayak bastığı alandan alınan toprak ya da 

türbe gibi kutsal yerlerden getirilen toprağın iyileştirme özelliğine sahip oldukları 

görülmektedir.  

Görmeyen gözün toprakla tedavisi “Kerem ile Aslı” hikâyesinin Türkmenistan 

varyantında bulunmaktadır. Anlatıda Kerem’in Hz. Peygamber’e babasının gözlerinin 

üzülmekten kör olduğunu söylemesi üzerine Hz. Peygamber ayaklarının altından toprak 

alarak onu babasının başına dökmesini, yüzüne ve gözüne sürmesini önerir. Bunun 

ardından Kerem’in babası Ziyat Şah’ın gözleri iyileşmiş, bükülmüş olan beli de 

düzelmişti. 

Hz. Hızır’ın atının ayak bastığı toprağın şifa kaynağı olarak “Aşık Garip” 

hikâyesinde Garip’in annesinin görmeyen gözlerinin açılması şeklinde geçmektedir 

(Dağı, 2013: 145). 

Türbe ve yatır gibi ziyaret yerlerinde toprakla edilen tedavilerin kökeninde 

dinsel ve sihirsel bir yapının bulunduğu görülmektedir. İnsanlar; çeşitli istek ve 

dileklerini ortaya koyma gayesinin yanında hastalıklarını iyileştirmek, sorunlarına çare 

bulmak için zaman zaman türbe ve yatırları ziyaret etmişlerdir. Atalar kültü, sonraları 

ise veli kültüyle ilgili durumdaki bu faaliyetlerde, orada gömülü olan fert yahut fertlerin 

vasıtasıyla Allah’tan şifa istenilmiştir. Halk; türbe ve yatırlarda bulunan ağaçlar ile türlü 

eşyalarla beraber özellikle oraların toprağını, suyunu mukaddes saymışlar ve gelen 

kişiler mukaddes görülen o toprak yoluyla orada metfun ulu kimsenin ruhuyla bağlantı 

kurarak söz konusu kimsenin tinsel kuvvetinden faydalanıp sıkıntısından, 

sorunlarından arınacağına inanmıştır. 

Topraktan yararlanılarak gerçekleştirilen bu iyileştirme pratiklerinde gerçekçi 

ve dinsel uygulamaların haricinde temas ve taklit büyüsünden de faydalanılmaktadır. 

Esasında burada hastalığın cansız bir nesne olan toprağa aktarılması, şifa verici sihirsel 



124 
 

kuvvetin de toprak vasıtasıyla insana göçürülmesi amaçlanmaktadır. Bu anlamda 

ziyaret yerlerinde toprak yeme, yalama, su ile karıştırıp içme yahut yıkanma, evde 

saklama, yastığın altına koyma veya toprak üzerine yatma gibi pratikler uygulanarak 

toprak yoluyla orada gömülü mübarek kimsenin tinsel kuvvetini vücuda iletip bu 

kuvvetten yararlanma, böylelikle hastalık ve başka sorunlardan arınma 

hedeflenmektedir. Burada sihirsel temas düşüncesinden faydalanıldığı çok açıktır. 

Orada metfun durumdaki Allah’a yakın olarak bilinen kimseyle ilişkili olmasından 

kaynaklı bir kutsallık ve kuvvet elde eden toprak, vücuda değdirilerek sağaltıcı kuvvet 

rahatsızlık hissedilen yere iletilmektedir. Sihrî bir özellik arz eden bu yöntem göçürme 

tekniği şeklinde bilinmektedir. Göçürme; hastalığı canlı ya da cansız herhangi bir 

objeye iletme veya kaya, taş, altın, demir, su, toprak, çimen, yaprak gibi sihirsel kuvvet 

taşıdığına inanılan objelerdeki gücü hasta vücuda taşımadır (Aytar, 1976a: 7639-7640; 

1976b: 7723). 

 

 

2.6. HAREKET SİSTEMİ (ORTOPEDİ) HASTALIKLARI 

2.6.1. Bel Ağrısı  

Bel ağrısı, genellikle ağır şeylerin kaldırılmasıyla kasların zorlanması ya da 

burkulmasına bağlı olarak ortaya çıkmaktadır. Bunun yanı sıra sinir tahrişi, sinirlerin 

köklerindeki problemler, eklem ve kemiklere baskı sonucu hasarların oluşması da bel 

ağrısına neden olabilmektedir. Kişilerin özel ve iş yaşamını doğrudan etkileyen bir 

sorun olarak karşımıza çıkabilmektedir. Yörede bel ağrısına karşı uygulanan tedavi 

yöntemleri şu şeklidedir:  

 

• Hacamat ile kupik masajı yapılır. (K10, K17, K48, K67) 

• Bel tülbentle bağlanır. (K48, K62, K81) 

• Hamur yoğrulur, bele koyulur. Cam kavanoz/bardak içi ısıtılır ve hamur koyulan 

yere yapıştırılır. Vakum işlemi görülür, vakum yapılan yer pıhtılaşan kanı çeker; 

kireç, vücuttaki kötü şeyler vakumlanan yere toplanır; toplanan yer morlaşır. 

Morlaşan bölgeler jiletle hafifçe kesilir. Vakumla da kötü kan kavanozda toplanır. 

(K7) 

• Zeytin yağı sürülür. (K60) 

• Sırta çıkılıp ayakla çiğnenir, damarlarda kan akışı sağlanır. (K67) 



125 
 

• Yıldırım bir ağaca çarpınca sırtını o ağaca yaslıyorsun. Kendime ve evime de 

yıldırım isabet ettiği için beli ağrıyanların sırtına ayağımı yaslıyor böylece bel 

ağrıları geçiyor. (K60)       

• Yeşil sabun rendelenip yumurtanın sarısı ile karıştırılıp beyaz bezin üzerine serilir, 

ağrıyan yere sarılır. (K35) 

• Sıcak veya soğuk tedavi uygulanır. (K53) 

• Üzerine okutulmuş parmak büyüklüğündeki tahta parçası iple geçirilip sırta 

bağlanır. (K58) 

• Ağır şeyler kaldırmaktan kaçınmak gerekir, korse takılır. (K75) 

• Yıldırım düşen ağacın yaprağı bele sürülür. (K86) 

• Bacaklar yukarı aşağı oynatılarak egzersiz yapılır. (K83) 

• Büyük bir kazanda su ısıtılıp hasta içine girdirilir. Su ve sabun ile bel ağrısının 

olduğu yer uzunca süre ovulur. (K76) 

• Şimşek çaktığında demir bir direğin yanında vücudun neresi ağrıyorsa orası için 

dua edilir. (K71) 

• Bir havluya sarılmış buz torbası ağrıyan yere konur; yürüyüş, yüzme gibi sporlar 

yapılır. (K91) 

• Yazma ya da şal ile bel bağlanır. (K94) 

• Lıska (yakı) yapıştırılır. (K58) 

• Puşi bağlanır. (K39) 

• Cam fincanın içi ısıtılıp sırta yapıştırılır. (K46) 

• Kükletilir. (K80) 

 

Değerlendirme 

Bel ağrısı yörede çokça karşılaşılan bir hastalık olduğundan buna bağlı olarak 

uygulanan tedavi yöntemleri de çeşitlilik göstermektedir. Hacamat yapma, kupa vurma 

ilk akla gelen ve en sık uygulanan tedavi yöntemidir. Yıldırım isabet etmiş ağaca sırt 

yaslandıktan sonra iyileşmenin sağlanması, yine yıldırım düşmüş ağacın yaprağının 

bele sürülmesi mitoloiik köken barındırması ve göçürme tekniklerinin olması 

bakımından dikkate değerdir. Orta Asya Türklerinde gök gürültüsünün duyulmasıyla 

birlikte başın orada bulunan şeye dokundurulması sonucu bir sene süresince baş ağrısı 

çekilmeyeceği (Türkmen, 1999: 178) ifadesi esasında ilk başta baş ağrısını geçirmeyi 



126 
 

akla getirse de yörede ve diğer illerimizde yıldırım, şimşek gibi gök gürlemesi ile 

bağlantılı unsurların bel ağrısı ve diğer ağrı türlerini de geçirdiğine inanılmaktadır.  

Faruk Çolak’ın “Sağaltma Tekniği Olarak Tıbıka Tutma Uygulamasının 

Kültürel Kökeni” adlı çalışmasında tıbıkalı olduğu tahmin edilen kadının yeni doğum 

yapmış, aynı zamanda kendisi ve çocuğu sağlıklı olan kadının ayak ucuna, bir hayvana 

ya da yeni meyve vermiş bir ağacın üzerine silkinme pratiğinde göçürme tekniği 

uygulanmıştır. Göçürme; herhangi bir hastalığı olan kişinin hastalığını başka bir varlığa 

geçirmesi, temas ettirmesi yani göçürmesi olarak bilinmektedir. Yine aynı çalışmada 

hastalığın ya da felaket durumun başka bir nesneye örneğin bir törenle çıkarılan kuru 

kafaya göçürme uygulaması da dikkati çeken bir başka pratiktir (Çolak, 2015: 535). 

Şimşek çaktığı vakit demir direğe vücudun ağrıyan yerinin sürülmesi ve dua edilmesi 

göçürme uygulamasının varlığının Midyat yöresinde de yaşadığını gösterir niteliktedir. 

Ayrıca Abdulkadir İnan da buna benzer uygulamayı, yıldırım düşen ağaçtan bir parça 

alınıp saklanırsa o yere kötü bir ruh(yek) giremez, şeklinde ifade etmektedir (İnan, 

1986: 30). Söz konusu maddede demir kültü de görülmektedir. Demirin koruyuculuk 

ve sağlamlık sembolünün hasta olan kişi ile yer değiştirmesi göçürme inancına, gök 

olaylarıyla ilgili durumlar mitolojik kökenli unsurlara ve bu işlem sırasında dua 

edilmesi de dinsel bir kökene dayanmaktadır.  

Bel ağrısı için yörede uygulanan diğer pratikler ise bölgeye zeytin yağı 

sürülmesi, sırtın üstüne çıkılıp ayakla basılması, belin tülbent ya da yazma ile 

bağlanması, yakı yapıştırma, buz torbasının konması, kükletme gibi geleneksel tedavi 

yöntemleridir. Fizyoterapistler tarafından kütletme, eklemlerin hareket genişliğini 

arttırmak amacıyla eklemin hareket yönünde uygulanan itme hareketi şeklinde ifade 

edilirken bu fiziki tedavi şekli manipülasyon olarak tanımlanır. Genellikle omurgaya 

uygulanan manipülasyon tekniklerinde küt, çatlama, patlama seslerinin gelmesinden 

ötürü halk arasında kütletme olarak bilinen yönteme manipülasyon denmektedir. Eklem 

manipülasyonu yani bilinen adıyla kütletme tedavisi eklemlerin hareket kısıtlılığında 

uygulanarak kilitlenmiş ekleme (boynun bir yöne tam döndürülememesi, sırtta oluşan 

ağrılar nedeniyle dik duramama;  bel tutulması sebebiyle sağa-sola veya arka yöne 

dönememe; dizi tam olarak açıp kapayamama vb. durumları) eklem, eklem kapsülü, 

bağ ve kas yapısı detaylı değerlendirildikten sonra oluşturulmak istenen etki ve eklem 

pozisyonuna dikkat edilerek ortopedik ve spor yaralanmaları tedavisinde 

kullanılmaktadır. Kütletme tedavisi sırasında işitilen çatlama veya kütleme sesi 

eklemlerin yerine oturması ya da kemiklerin çarpmasından meydana gelmez. Kütletme 



127 
 

tedavisi sırasında ortaya çıkan kütleme sesi eklemler arasında yer alan sinovyal sıvıdan 

kaynaklanmaktadır. Eklem manipülasyonu doğru yöntemle ve ağrının esas sebebi olan 

mafsala tatbik edildiğinde sırt, bel ve boyun ağrılarındaki eklem sertliği ve 

tutulmalarının azalması sağlanabilmektedir. Kütletme tedavisinin uygulama teknikleri 

omurganın yerine, yapısına göre farklılık göstermektedir (www.tedavihareketleri.com). 

 

 

2.6.2. Bel Fıtığı 

Bel fıtığı, sırt çevresindeki omurlarda diskin yırtılması ile sinirlerin sıkışması 

şeklinde ifade edilmektedir. Genel olarak yaşın ilerlemesiyle birlikte bel fıtığı 

vakalarında artış olmaktadır. Vücudun yapılan anı hareketlerle zorlanması da yine bel 

fıtığına yol açabilen bir başka etkendir (medicalpark.com.tr). Yörede yapılan bazı 

uygulamalar şöyledir: 

  

• Kış aylarında bel sıcak tutulur. (K18) 

• Hacamat yapılır. (K44) 

• Akupunktur iğnesi yapılır. (K67)  

  

Değerlendirme 

Yörede bel fıtığı hastalığı genelde bel ağrısı ile birlikte aynı çatıda 

değerlendirildiği için bel ağrısı için uygulanan tedavi yöntemlerinin çoğunluğun bel 

fıtığı için de geçerli olduğu belirtilmektedir. Ancak bel fıtığına has olarak yörede 

hacamat yaptırmanın en sık uygulanan tedavi yöntemi olduğu ifade edilmektedir.    

 

 

2.6.3. Burkulma (İncinme) 

Burkulma; kol, parmak vb. organların birdenbire kendi eklemi üzerinde 

dönmek, bir zorlanma sonucunda incinmek şeklinde tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). 

Yörede burkulma sonucu uygulanan tedavi yöntemleri şöyledir: 

 

• Hamurun içine yumurta ve tuz katılıp yoğrulur daha sonra yufka gibi açılıp üzerine 

koyulur. (K7, K11, K25, K36, K80, K94) 

• Buz tedavisi uygulanır. (K53, K55, K80, K82) 

• Bez ve sabitleyici tahta ile burkulan yer sabitlenir. (K78, K81) 



128 
 

• Ayak veya kol çekilip sarılır. (K8, K18) 

• İncinen kolsa önce çekilir sonra yumurta sürülüp iki tahta da kola sarılır. (K17) 

• Kül ile ısırgan otu iyice karıştırılıp burkulan yerin üzerine konur. (K98) 

• Keçiden kesilen kıl kaynatılır, incinen yerin üzerine konur. (K92) 

• Burkulan ayaksa ayağa baskı uygulanarak tekrardan düzeltme yapılır sonra sarma 

işlemi yapılır. (K16) 

• Bölgeye hamur konur, her iki tarafına da çubuk konulup sarılır. (K13) 

• Domates konulur. (K16) 

• Burkulan yer sıcak suyun içinde sabunla keselenir sonra hamur sürülür. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede burkulmalar için eski tarihlerden bu yana dek kullanılagelen tedavi 

metotları uygulanmaktadır. Söz konusu tedaviler de genellikle işin ehli olan deneyimli, 

usta çırak ilişkisi ile yetişmiş kişilerce ya da ocaklılar tarafından yapılmaktadır. Bu 

tedavi işlemlerinde hamur, yumurta, buz en çok kullanılan ürünler olarak dikkati 

çekmektedir. Bölgenin tahta, bez ile sarılması; burkulan yerin çekilip düzeltilmesi; 

bölgeye baskı uygulanması, sabun sürülmesi pratikleri yörede yaygınca bilinen 

geleneksel tedavi uygulamaları olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca kül ile ısırgan 

otunun karıştırılıp sürülmesi, keçi kılının kaynatılıp sürülmesi, domates konulması 

diğer tedavi uygulamalarıdır. 

 

 

2.6.4. Felç  

Felç; beyne giden kan akışının azalması ya da kesilmesi sonucu beynin 

oksijensiz ve besinsiz kalma durumuyla ortaya çıkmaktadır. Felcin olduğu yerde organ 

işlevsiz kalmakta, geçici veya kalıcı hasarlar bırakabilmektedir. İleri yaşta görülme 

riski daha fazla olmakla birlikte uyuşturucu, hareketsiz yaşam sürme, yaşam şekli, 

sigara, yüksek tansiyon, diyabet gibi sebepler inme riskini arttıran faktörler olarak göze 

çarpmaktadır (acibadem.com.tr). Yörede felç sonucunda uygulanabilecek uygulama 

bilgisi pek yoktur, tedavisi hastanelerde gözetilmektedir.  

 

• Soğuk su vücuda sürülür, sonra hastaneye götürülür. (K60) 

 



129 
 

2.6.5. Fıtık (Bel/Boyun) 

Fıtık, herhangi bir organın veya organ bölümünün içinde bulunduğu boşluk 

duvarının zayıflama gösteren kısmından dışarıya doğru çıkıntı yapması (sozluk.gov.tr) 

şeklinde tanımlanmaktadır. Fıtıklar genel olarak karın, bel ve boyun fıtığı şeklinde 

karşımıza çıkmaktadır. Fıtık insanların gündelik yaşamını etkilemektedir. İç organların 

yörüngesinden çıkarak deri altından şişlik oluşturmaktadır. Bel ile boyun fıtıkları da 

omurlardaki disklerin yerinden çıkması neticesinde meydana gelmektedir 

(medicalpark.com.tr). Yörede fıtığa karşı gerçekleştirilen tedavi uygulamaları 

şunlardır: 

 

• Çeşitli egzersizlerle fıtık önlenebilir. (K51, K66, K80) 

• Soğuk sıcak tedavisi yapılır. (K68, K80) 

• Ağrıyan yerlere küçük çocuklar basar, çoban sopasıyla estetik hareketler yapılır. 

(K39, K44) 

• Kişi baş aşağı çevrilip ayaklardan tutan kişi tarafından kendine doğru çekilir. (K71) 

• Ak söğüt bitkisi kullanılır. (K98) 

• Boyun fıtığı olan kişiye iyice masaj yapılır, çıt sesi gelene dek devam edilir. Ses 

geldikten sonra birkaç gün boyunca hakiki yağ sürülür. (K78) 

• Kuyruk yağı sürülür. (K66) 

• Sopayla sırta vurulur. (K1) 

• Közlenmiş soğan bele sürülür. (K48) 

 

Değerlendirme 

Bölgede fıtık rahatsızlığından kurtulmak için günlük spora dayalı egzersizler 

yapma yörede en sık uygulanan pratik olarak bilinmektedir. Ak söğüt bitkisi, közlenmiş 

soğan bitkisel kökenli ürünler olurken kuyruk yağı ise hayvansal kökenli ürünler olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bunların yanı sıra soğuk sıcak müdahalesi, rahatsızlık yaşanan 

bölgeye basılması, masaj yapma, kişinin ayaklardan çekilmesi gibi geleneksel tedavi 

metotları da gözlemlenmektedir. Sürekli oturmak, hareketsiz kalmak veya ani 

hareketlerde bulunmak kemik ve kaslarda ağrılara yol açabilmektedir. Bu gibi 

sebeplerden meydana gelen ağrıları geçirmede uzmanlar ak söğüt kabuğunu da tavsiye 

etmektedir. Bitki, hantallık sonucu vücutta artan asit oranını düşürmektedir. Bu sayede 



130 
 

kas ve kemiklerin daha sağlıklı hareket etmesine zemin hazırlayarak bel, boyun 

kaynaklı ağrılara iyi gelmektedir. 

 

 

2.6.6. Kırık-Çıkık 

Kırık, kemik bütünlüğünün bozulması; çıkık ise eklemi oluşturan kemiklerden 

birinin eklemdeki yerinden ayrılması olarak tanımlanmaktadır. Kırıklar kimi zaman 

darbeler kimi zaman da kendiliğinden oluşabilmektedir. Kırıklar açık ve kapalı kırık 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Açık kırıkta deri bütünlüğü bozularak kemik uçları dış 

bölgeye taşabilir, kapalı kırıkta ise kemik bütünlüğü bozulmuş ancak deri düzgün ve 

sağlamdır. Kırıklar; bölgenin oynatılmasıyla ortaya çıkan ağrı, şekil bozuklukları, 

morarma, organın işlevini yerine getirememesi belirtilerini meydana getirmektedir. 

Çıkıklarda ise eklem yüzeyleri kalıcı hâlde ayrılmaktadır. Kendiliğinden normal yerine 

dönememektedir. Şekil bozuklukları, dinmeyen ağrı, şişme, fonksiyon kaybı, kızarma 

belirtileri göstermektedir (www.ktu.edu.tr). Midyat yöresinde kırık-çıkık için 

uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Hamur konulur. (K21, K25, K79, K82, K94) 

• Kemik kaynatıp çorbası (suyu) içilir. (K7, K36, K39) 

• Un, tuz, yumurta karıştırılıp hamur yapılır, kırık olan yere koyulur, iki çubuk kırık 

olan yerin alt ve üstüne olacak şekilde üzerine de hamur katıp bezle üstü kapatılır, 

sarılır. (K8, K47) 

• Kolu çekilip yerine getirilir ve kol sarılır. (K90, K97) 

• Kına ile yumurta karıştırılıp kırık yere sürülür sonra her iki tarafa tahta koyulup 

bağlanır. (K55, K67)  

• Kelle paça yenir. (K49, K80) 

• Bulgurla limon tozu kaynatılır, kırık çıkık olan, zedelenen yerlere konur. (K60) 

• Ezilen ya da zedelenen yere alabalık konur ve streç kumaş bezle sarılır. (K60) 

• Ayak çıkınca bir tahta ve ip yardımı ile yerine oturtulur. (K35) 

• Çıkık için sabun ılık suyla ovulur, çekilip çıkık yerine oturtulur. (K60) 

• Bölgeye bal dökülür ardından üzeri tahta ile bağlanır. (K71) 

• Halk hekimi tarafından bölgeye sıcak su dökülür, kırık çıkık düzeltilip merhem 

sürüldükten sonra bez ile sarılır. (K50) 

https://www.yasemin.com/etiket/sa%C4%9Fl%C4%B1k
http://www.ktu.edu.tr/


131 
 

• Tuzla kına sürülüp tahta çubuk ile sabitlenir. (K66) 

• Et koyulur. (K66) 

• Süt ve süt ürünleri tüketilir. (K86) 

 

Değerlendirme 

Yörede kırık çıkık için bölgeye un, tuz, yumurta veya kına ile yumurta 

karışımından hamur konması pratiği en çok rastlanan tedavi yöntemidir. Kemik çorbası, 

kelle paça, süt ve süt ürünleri kemik gelişimi ve tedavi aşamasında içeriğindeki bol 

protein ve kalsiyum sayesinde iyileşmede etkili rol oynayan hayvan kökenli ürünler 

olarak tüketilmektedir. Kırık çıkık problemlerinin sağaltımında geleneksel iyileştirme 

metotları yürütülmektedir. Bölgede ve ülkemizin hemen her yerinde bu alanda 

ustalaşmış kişiler kırıkçı olarak ifade edilmektedir. Çoğunlukla yaşını almış erkek 

kişilerden oluşmakla birlikte yaşlı kadınlar da bu görevi üstlenmektedir. Kırık çıkığın 

iyileştirilmesi adına eski dönemlerden başlayarak günümüze ulaşan, eskicil sağaltım 

pratiklerinde faydalanılan yumurta akı, hamur, yeşil sabun; alçı, bez, tahta veya iple 

kırık yeri sarma işlemi yörede de görülmektedir. Midyat ile yakınında kırık-çıkıklarda 

tatbik edilen tüm metotlar işin uzmanı hâline gelmiş kırık-çıkıkçılarca yürütülmektedir. 

Bu kişiler söz konusu tedavi metodu bilgilerini usta-çırak ilişkisi bağlamında idame 

ettirmektedir. 

Kırık bölge Kazaklarda yaklaşık altmış dakika süresince bıçak sırtıyla yavaşça 

gezdirilir. Söz konusu pratik kemiğin bir araya gelmesine etki etmektedir. Ardından 

kırılan kısım tahtalarla yerinden oynamamak üzere herhangi bir ip yahut bez yardımıyla 

sarılır. Çıkıklar da elle onarılmanın ardından benzer şekilde deri yahut bir kumaş 

parçasıyla yerinden oynamayacak biçimde bağlanır. Kazaklarda kırık-çıkık sağaltımı 

“otaşı” ve “tevip” adındaki kimseler tarafından icra edilmektedir (Köse, 2002: 681). 

 

 

2.6.7. Kireçlenme 

Kireçlenme, dokuda kalsiyum veya kalsiyum tuzlarının birikmesi sonucunda 

görülen sertleşme şeklinde tanımlanmaktadır. Eklemlerde oluşan kronik hastalıktır. 

Kireçlenme genellikle diz, boyun, kalça, parmak eklemlerinde olmakla birlikte 

vücudun herhangi bir yerindeki eklemde meydana gelebilmektedir. Her yaşta kişide 

oluşabilmekle beraber çoğunlukla yaşlılık zamanlarında ortaya çıkmaktadır. Yaşlılık, 



132 
 

genetik yapı, aşırı kilo, eklemlerin yoğun şekilde kullanılması, uyluk kasının zayıflığı 

gibi nedenlerle kireçlenmeler oluşmaktadır. Kireçlenme; ağrı, eklemde şişlik, organın 

hareket ettirilmesinde zorlanma ve hassasiyet, eklemin bükülme anında çıtırtı/tıkırtı, 

gıcırdama duyulması belirtileri taşımaktadır. Midyat’ta kireçlenme sorununa karşı 

uygulanan tedavi yöntemleri şu şekildedir: 

 

• Hakiki zeytin yağı sürülür. (K38, K66) 

• Çınar ağacı yaprağı kaynatılıp içilir. (K11, K48) 

• Madeni su, sıcak su ya da şifalı sulara girilir. (K39, K43) 

• Uzun süre yürüyüş yapılır. (K49, K52)  

• Tuz ısıtılıp sürülür. (K71, K103) 

• Limon tuzlanıp koyulur. (K8) 

• Lahana yaprağı kaynatılıp üzerine koyulur. (K22)  

• Soğan, sarımsak kullanılır. (K25) 

• Zencefil çayı içilir. (K47) 

• Yeşil çay tüketilir. (K80) 

 

Değerlendirme 

Kireçlenmeye karşı yörede bitkisel kökenli ilaç olarak zeytin yağı, çınar 

yaprağı, limon, lahana yaprağı, soğan, sarımsak, zencefil, yeşil çay; madensel kökenli 

olarak da madensel su, sıcak su, şifalı sular, tuz kullanılmaktadır. Bu ürünlerin kimileri 

vücudun kireçlenen yerine sürülürken kimileri de tüketilmek suretiyle kullanılmaktadır. 

 

 

2.6.8. Morarma  

Vücudun herhangi bir yerinde meydana gelebilen morarmalar genellikle kılcal 

damarlardan sızan kanın deri altında toplanmasıyla oluşur. Siyah veya mavi renkli 

lekeler şeklinde belirmektedir. Herhangi bir darbeye, ezilmeye, kesilmeye, besin 

eksikliğine, genetik yapıya, kan hastalıklarına, pıhtılaşmalara bağlı olarak morarmalar 

meydana gelmektedir. Yörede morarmalar için uygulanan yöntemler şunlardır: 

 

• Buz konulur. (K8, K18, K19, K38, K48, K60, K94, K95) 

• Kırmızı et, kuyruk yağı sürülür. (K21, K33, K38, K47) 



133 
 

• Çim koyulduktan sonra sarılır. (K52, K74) 

• Hamur yoğrulup üstüne yağ sürüldükten sonra moraran yerin üzerine koyulur. 

(K11, K94) 

• Üzerine kına ve kül koyulur. (K83) 

• Hakiki zeytin yağı sürülür. (K66) 

• Koyunun yağı sürülür. (K95) 

• Çiğnenmiş ekmek konur. (K81) 

• Domates bastırılarak giderilir. (K4) 

• Sıcak taş konur. (K94) 

• Elma sirkesi sürülür. (K48) 

 

Değerlendirme 

Morarmaya karşı yörede uygulanan tedavi yöntemlerinden birçoğunun 

ülkemizin genelinde bilinen gelenekselleşmiş pratikler olduğu görülmektedir. Moraran 

yere madensel kökenli em olan buz ile hayvan kökenli em olan çiğ kırmızı etin konması 

pratiği yörede en çok uygulanan yöntem olarak göze çarpmaktadır. Buz, iltihap ve 

şişliğin önüne geçmede, morluğun da kısa süre zarfında geçmesine katkı sağlamaktadır. 

Geçmişi çok eski zamanlara dayanan, bölgeye kırmızı etin sürülmesi uygulamasında 

ise benzer benzerle iyileştirilir ilkesinden hareketle analojik tedavi yöntemi 

kullanılmıştır. Ayrıca çim, hamur, kına, zeytin yağı, çiğnenmiş ekmek, domates, elma 

sirkesi bitkisel kökenli em; sıcak taş, kül madensel kökenli em olarak moraran yere 

sürmede kullanılmaktadır. 

 

 

2.6.9. Romatizma 

Romatizma çoğunlukla eklemleri, kasları, bağ dokuyu tutan iltihaplı ya da 

iltihapsız romatizmal hastalıkların genel adıdır. İltihapsız romatizmalar genellikle 

kireçlenme şeklinde olup toplum içinde en yaygın görünen türüdür. Romatizma şişlik, 

ağrı bazen de hareketlerin sınırlanmasına neden olabilmektedir. Romatizmaya genetik 

yapı, eklemlerin çok fazla yıpratılması, obezlik, spor kaynaklı yaralanmalar, travmalar 

neden olabilmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede romatizma hastalığına karşı 

uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 



134 
 

• Kaplıcalara girilir. (K62, K80, K81) 

• Sıcak suyla yıkanır, sıcak yerde oturulur. (K1, K46, K94) 

• Isırgan otu sürülür. (K48, K74) 

• Ayaklar sıcak tutulur. (K80, K95) 

• Hastalığı önlemek için klima havasından uzak durulur. Vücudun özellikle yaz 

aylarında doğasına göre terlemesi sağlanacak çünkü vücut kışın atamadıklarını yaz 

ayında ter vasıtası ile atarak temizlenir. (K93) 

• Egzersiz yapılır. (K93) 

• Dut yaprağı çayı içilir. (K93) 

• Palamut ağacının yeşil yongası kaynatılıp suyu içilir. (K60) 

• Hiçbir hastalığı olmayan, her yönüyle sağlıklı bir koç kesilir, koçun etinden hasta 

olan kişiye yedirilir. Hayvanın çene kemiği hastanın romatizma olan bölgesine 

bağlanır, hasta olan bölge sağlıklı çene kemiği ile yer değiştirir böylelikle temas 

büyüsü yapılır. (K66) 

• Yumurta sürülür. (K19) 

• Çilek yenir. (K102) 

• Ardıç tohumu suda kaynatılarak içilir. (K96) 

• Isırgan otu ezilip suyu içilir. (K97) 

• Ebe gümeci17 lapa hâline getirilip bölgeye sürülür. (K1) 

• Kapari/gebre otu18 tüketilir. (K32) 

 

Değerlendirme 

Romatizma hastalığı için yöre halkının en fazla başvurduğu tedavi 

yöntemlerinin başında çeşitli otların sürülmesi, kaynatılıp çayının içilmesi ya da 

kaplıcalara gidilmesi uygulamaları görülmektedir. Pratiklerin çoğunluğunda göze 

çarpan unsur vücudu soğuğa maruz bırakmayıp sıcak tutmaya yönelik yöntemlerin 

kullanılmasına dönük olmasıdır. Hastalık uygulamasında bitkisel kökenli emlerin 

ağırlıklı olarak kullanımı dikkati çekmektedir. Bu yöntemlerden farklılık gösteren 

sağlıklı koç etinin rahatsız olan kişiye yedirilmesi ile hayvanın çene kemiğinin hastanın 

romatizma olan bölgesine bağlanarak hasta olan bölgenin sağlıklı çene kemiği ile yer 

 
17 Ebe gümeci yörede “gıbbeze” ismiyle de bilinmektedir. 
18 Kapari/gebre otu yörede “işfellah” ismiyle de bilinmektedir. 



135 
 

değiştirmesi pratiğinde büyüsel tedavi yöntemlerinden göçürme19 tekniği 

uygulanmıştır.  

 

 

2.7. KALP DOLAŞIM SİSTEMİ HASTALIKLARI 

2.7.1. Damar Dönmesi 

Damarlar yapısı itibariyle esnek olduğundan dolayı kimi zaman daralma veya 

genişleme durumu vardır. Bu özellik sayesinde kanın akışı ve diğer unsurlar denetim 

altına alınabilmektedir. Damar sertliği, damar dönmesi sorunu yaşayan kişilerin 

damarlarında kolesterol yığılması ya da bağ dokusundan kaynaklı sertleşme veya 

esneme sorunları ortaya çıkmaktadır. Damarlarda beliren bu sıkıntıdan kaynaklı oluşan 

plaklar bir süre sonra damarın tıkanıp kan akışına engel olmasından dolayı ölüm 

tehlikesi ile karşı karşıya kalınabilmektedir. Kalp çevresinde yer alan damarlardaki 

sorunlar göğüs çevresinde ağrı, spazm; bacak ile ayaklarda karıncalanma, kramp, 

kasılma; beyin damarlarında ise konuşma, görme yetisinde bozukluklar, bilinci yitirme 

gibi ciddi sağlık sorunları belirtileri taşımaktadır (medicalpark.com.tr). Yörede damar 

dönmesine karşı alınan önlem ve uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Bir bez sıcak suyla ıslatıldıktan sonra damarın dönen yerinin üzerine dolandırılıp 

bağlanır. (K74, K84, K91) 

• Bölge sıvazlanır. (K16, K21) 

• Vücut sıcak tutulur. (K71) 

• Nar ve badem yenir. (K98) 

• Hamur, buz uygulanır. (K7) 

• Bacak ve ayaklarda beliren damar sorunları için yürüyüş yapılır. (K10) 

• Sıcak su ve sabunla bölge yıkanır. (K19) 

• Yumurtanın sarısı bölgeye sürülüp sarılır. (K94) 

• Zeytin yağı veya kuyruk yağı sürülür. (K94) 

• Üstüne basılıp düzeltilir. (K30) 

• Bol vitamin alınır, kuru yemiş tüketilir. (K33) 

• Sarımsak, kekik kullanılır. (K48) 

 
19 Göçürme tekniği için bkz. : bel ağrısı, diş ağrısı. 



136 
 

Değerlendirme 

Yörede damar dönmesine karşı sıcak suda ıslatılan bezin rahatsızlığın olduğu 

bölgeye bağlanması, bölgenin sıvazlanması en sık görülen pratiklerdir. Bunlara ek 

olarak bölgeye buz veya hamur konması, sıcak su ve sabunla bölgenin yıkanması, 

yumurta sarısının sürülmesi, üstüne basılması şeklinde geleneksel tedavi yöntemlerinin 

ağırlıklı olarak uygulandığı görülmektedir. Nar, badem gibi bitkisel kökenli ürünler 

damarları temizlemede, damar duvarlarını kuvvetlendirmede ve ayrıca dolaşım 

sorunlarına karşı fayda sağlamaktadır. Sarımsak antioksidan yapısı ile damar yapısını 

düzeltmede etkili olan diğer bir bitkisel kökenli malzemedir. Kuru yemişler ise mineral, 

vitamin, protein deposu ve antioksidan yapıları sayesinde damarları onarıcı özellik 

göstermektedir (www.profilkerdurak.com). 

 

 

2.7.2. Damar ve Kalp Hastalıkları 

Kalp; göğüs orta boşluğunda, iki akciğer arasında, vücudun her yanından gelen 

kirli kanı akciğerlere ve oradan gelen temiz kanı da vücuda dağıtan organdır 

(sozluk.gov.tr). Kalp damar hastalıkları kendisini en belirgin olarak kalp krizi şeklinde 

göstermektedir. Kalp krizi, kalbi besleyen damarların bir anda tıkanmasıyla 

oluşmaktadır. Göğüste yanma, baskı, sıkışma, çarpıntı gibi belirtiler taşımaktadır. 

Genetik faktörler, kolesterol miktarı yüksek yiyecekler tüketme, şeker hastalığı, sigara 

içme, tansiyon yükselmesi, yaşın ilerlemesiyle damarların yapısının bozulup hasara 

uğraması gibi sebepler kalp ve damar hastalıklarını tetikleyen sebeplerin başında 

gelmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede damar ve kalp hastalıklarına karşı uygulanan 

pratikler şunlardır: 

 

• Fasulye damar hastalıklarını önleme adına tüketilir. (K98, K102, K103) 

• Yedi damar yaprağı kurutulduktan sonra kaynatılıp suyu içilir. (K80, K83) 

• Nar, limon, soğan, sarımsak, yoğurt gibi ürünler tüketilir. (K74, K81) 

• Anne baba kokusu bitkisi20 demlenip çayı içilir. (K93) 

• Limonlu su kanı temizler. (K35) 

• Kalp çarpıntısına nar ekşisi iyi gelir. (K32) 

 
20 Bitkinin bilimsel adı kaynak kişi tarafından bilinmediği için bitki yöresel adıyla ifade 

edilmiştir. 



137 
 

• Papatya suyu içilir. (K92) 

• Yağlı yemeklerden uzak durulur. (K76, K79) 

• Domates yemek ve bol bol su içmek iyi gelir. (K57) 

• Pekmez düzenli olarak içilir. (K48) 

• Oğulotu çayı düzenli olarak içilir. (K60) 

• Mahlep çekirdeğinin kurutulup yenmesi kalbe iyi gelir. (K7) 

 

Değerlendirme 

Devrin en sık karşılaşılan, ciddi risk taşıyan hastalıklarından birisi de kalp 

hastalığıdır. Yörede kalp ve damar hastalıklarına karşı bitkisel ürünlerden fasulye, 

damar otu en sık kullanılan ürünlerdir. Damar otunun damar hastalıklarında 

kullanılması esasında isim benzerliği yoluyla analojik tedavi yöntemine örnek 

uygulamadır. Doğada kendiliğinden ve çoğunlukla sulak yerlerde yetişen damar otu 

geniş yeşil yapraklı, marul biçiminde, yanlara açılan yaprakları ile yaprakların boyunu 

aşan yeşil tohumlu sapı olan bir bitkidir. Damar otu; çıban otu, sinir otu ve yara otu gibi 

isimlerle de halk arasında anılmaktadır. İçeriğinde C ve K vitamini başta olmak üzere 

birçok vitamin, kalsiyum, potasyum, fosfor gibi mineraller bulundurmaktadır. Halk 

hekimliğinde, kozmetik sanayide ve ilaç sektöründe yoğun bir biçimde 

kullanılmaktadır. Nar, limon, sarımsak, anne baba kokusu bitkisi, nar ekşisi, papatya, 

domates, pekmez, oğul otu, mahlep kalp ve damar hastalıklarına karşı kullanılan 

bitkisel kökenli diğer ürünlerdir. Ayrıca yağlı yemeklerden uzak durma da hastalığa 

karşı alınması gereken önlem olarak belirtilmektedir. Fasulye vb. baklagiller 

içeriğindeki posa sayesinde kandaki kötü kolesterol LDL (düşük yoğunluklu 

lipoprotein) düzeyinin düşmesine yardımcı olmaktadır. Sarımsak; damar tıkanıklığını 

önleme, kan yağları ve kan basıncının düşmesini sağlamada etkilidir. Domatese kırmızı 

rengini veren likopen kalp hastalıkları riskini azaltma ve kolesterolü düzenlemede etkili 

olmaktadır (www.acibadem.com). 

 

 

2.7.3. Kolesterol 

Hayvan hücresi zarında yer alan, bununla birlikte kan plazmasında taşınan, 

vücutta iç salgı ve sindirim sisteminde bazı işlevlere haiz yağ şeklindeki maddeye 

kolesterol denmektedir. Kolesterol hayvan kaynaklı ürünlerde yer almakta, bu ürünlerin 



138 
 

tüketilmesiyle de vücuda girmektedir. Vücudun bütün hücrelerinde yer alan 

kolesterolün vücut içinde pek çok görevi bulunmaktadır. Ancak kanda bulunan 

kolesterol miktarının olması gerekenin üzerine çıkması safra kesesi, kalp ve damar 

hastalıklarının oluşumuna sebebiyet verebilmektedir. Kanda yığılan kötü kolesterol 

damar uçlarına geçerek damarların tıkanmasına neden olmaktadır. Hayvansal gıdaların 

ve yağların fazlaca tüketilmesi, hazır gıdaların tüketilmesi, sigara, hareketsiz yaşam 

sürme, obezlik, kötü beslenme alışkanlığı, genetik yapı, şeker hastalığı, böbrek 

hastalıkları kolesterolün yükselmesine sebep olan bazı önde gelen etmenlerdir. 

Kolesterol belirtileri arasında göz çevresi veya yüzde beliren sarı renkte yağ bezeleri, 

cildin solgun görünmesi, yorgunluk ve hâlsizlik hissi, baş dönmesi, nefes darlığı, göğüs 

ağrısı, deride leke oluşumu, ayaklarda uyuşma ve ağrı, bazı bölgelerde morarma söz 

konusudur (medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde kolesterol için uygulanan kimi 

pratikler şöyledir: 

 

• Ceviz içi ve kabuğu 1 gece suda bekletildikten sonra ceviz yenir suyu içilir. (K67, 

K78) 

• Domates yenilir. (K16, K25) 

• Limonlu su içilir. (K35) 

• Yağlı yemeklerden kaçınılır. (K32) 

• Dut yaprağı çayı içilir. (K60) 

• Et yemek kesilir, yenilse bile yağlı kısmı tüketilmemelidir. (K60) 

• Ceviz yenir. (K68) 

• Zeytin yağı içilir. (K56) 

• Tatlı ürünler yenir. (K81) 

• Kuru üzüm yenir. (K50) 

• Melengiç ağacından elde edilen reçine kullanılır. (K66) 

• Yulaf ezmesi, kuru yemiş tüketilir. (K80) 

• Limon tüketilir. (K48), 

 

Değerlendirme 

Yapılan değerlendirmeler neticesinde hasta bireyin kolesterolü yüksek seviyeye 

çıkarsa kolesterolü aşağı çekmek adına yöre insanı yağlı gıdalardan kaçınarak beslenme 

şekline özen göstermektedir. Zira kolesterole karşı yöre insanının halk hekimliği 



139 
 

uygulamalarında et veya yağlı yiyeceklerden uzak duracak tedavi metotları 

uyguladıkları gözlemlenmektedir. Uygulanan tüm yöntemlerin ortak özelliği kullanılan 

malzemelerin ceviz, domates, dut yaprağı, zeytin yağı, kuru üzüm, kuru yemişler, limon 

gibi bitkisel kökenli ürünleri içeriyor olmasıdır.  

 

 

2.7.4. Tansiyon Düşmesi (Hipotansiyon) 

Tansiyon en basit tanımıyla atardamarlardaki kan basıncıdır. İdeal, olması 

gereken tansiyon oranı kişiden kişiye göre farklılık gösterebilir. Büyük tansiyon değeri 

120-130, küçük tansiyon değeri ise 70-90 şeklinde normal görülmektedir. Tansiyon 

düşmesi aşırı uç seviyeye inmedikçe kişide belirti göstermez, sakıncasızdır. 

Tansiyonun birden düşmesi baş dönmesi, hâlsizlik veya baygınlığa sebep 

olabilmektedir (medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde tansiyon düşmesine karşı 

uygulanan yöntemler şu şekildedir: 

 

• Tuzlu ayran içilir. (K7, K35, K38, K43, K47, K48, K49, K50, K51, K54, K55, K62, 

K66, K68, K70, K71, K78, K94) 

• Sarımsak çiğ olarak yutulur. (K13, K27, K70) 

• Limon suyu, sarımsak ile karıştırılıp içilir. (K23, K39) 

• Tuzlu yemekler tüketilir. (K30, K95) 

• Limonlu su içilir. (K8) 

• Sirke dilin altına konulur. (K79) 

• Melengiç ağacının yaprak ve kabukları kaynatılıp içirilir. (K56) 

• Biraz tuz yenir. (K97) 

• Havuç suyu içilir. (K102) 

 

Değerlendirme 

Tansiyon düşmesi için hemen hemen her yörede bilinen tuzlu ayran içme, 

limonlu su içme, sarımsak tüketme Midyat’ta da en çok bilinen ve uygulanan pratiktir.  

Bunların yanı sıra tuz ve tuzlu gıdaların tüketimi, sirkenin dilin altına konması, 

melengiç yaprağı çayının içilmesi, havuç suyu tüketimi diğer bitkisel ve madensel 

kökenli emler olarak yörede kullanılmaktadır. 

 



140 
 

2.7.5. Tansiyon Yükselmesi (Hipertansiyon) 

Tansiyon değerinin 140 mmHg üzerinde seyretmesi ile oluşmaktadır. Hayatın 

herhangi bir safhasında her yaşta meydana gelebilmektedir. Çok fazla tuz tüketme, aşırı 

kiloluk durumu, genetik yapı, stres, böbrek hastalıkları, kalp damar hastalıkları, tiroit 

hastalıkları tansiyon yükselmesine neden olan faktörlerdir. Yüksek tansiyon uzun 

sürelerce belirti göstermeyebilir. Ancak belirgin duruma ulaştığındaysa baş ağrısı, 

hâlsizlik, burun kanaması, çokça idrara gitme, kulak çınlaması gibi belirtiler 

gösterebilmektedir (medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde tansiyon yükselmesine 

karşı uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Limonlu su içilir. (K21, K27, K36, K68, K71, K94) 

• Sarımsak yenir. (K1, K4, K10, K25, K33, K58) 

• Şekerli su içilir. (K35, K62) 

• Limonlu çay içilir. (K23) 

• Belden aşağısı soğuk suyla yıkanır. 10 dakika sonra tansiyon düşer. (K60) 

• Sarımsaklı yoğurt, şekerli yiyecekler tüketilir. (K75) 

• Stresten uzak yaşam sürülür. (K56) 

• Kuru üzüm, pestil gibi şekerli şeyler yenir. (K83) 

• Nane kaynatılıp içilir. (K95) 

 

Değerlendirme 

Tansiyon yükselmesine karşı yörede limonlu su içme, sarımsak tüketme, şekerli 

su içme en fazla uygulandığı görülen yöntemdir. Limonlu su, damarların tıkanmasına 

sebebiyet veren kimi maddelerin vücuttan temizlenmesini sağlamaktadır. Ayrıca 

limonlu çay, sarımsaklı yoğurt, şekerli yiyecekler, kuru üzüm, pestil, nane gibi bitkisel 

ve hayvansal kökenli emler de kullanılırken, stresten uzak yaşam sürme ve belden 

aşağısının soğuk suyla yıkanılması ile tansiyon yükselmesinin önleneceği ifade 

edilmektedir. Soğuk su, sinirleri uyarma özelliğinden ötürü tansiyon düşmesine katkı 

sağlamaktadır. 

 

 

 

 



141 
 

2.7.6. Varis 

Varis, genellikle yüzeyel toplardamarların işlev bozukluğu ya da kan akımının 

engellenmesiyle genişleyerek kıvrımlı bir yapıya dönüşmesi olarak tanımlanmaktadır 

(sozluk.gov.tr). Aşırı kilo, hamilelik, ayakta uzun vakit kalmak, genetik aktarım, 

doğum kontrol hapları, dar kıyafetler giymek, bazı mesleklerin çalışma şekli gibi 

unsurlar varise neden olabilmektedir.  Varisin belirtileri arasında bacaklarda morarma 

şeklinde şişlikler, ağrı, uyuşukluk, kaşıntı, ağırlık hissi vardır (medicalpark.com.tr). 

Midyat’ta varis için uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır:  

 

• Aç karna sirkeli su içilir. (K35, K60) 

• Sülük tedavisi uygulanır. (K32, K60) 

• Koyun gübresi konur. (K94) 

• Paket gıdalardan uzak durulur. (K67) 

• Banyodan sonra soğuk su dökülür. (K60) 

 

Değerlendirme 

Sülük tedavisi ve aç karna sirkeli su içme varise karşı yörede en sık uygulanan 

yöntemlerdir. Sülük tedavisi ve soğuk su ile yıkanma gibi uygulamalar esasında kan 

akışının sağlanmasında etkili olmaktadır. Böylelikle damarlar rahatlatılarak hastalık 

iyileştirilmektedir. Ayrıca koyun gübresinin toz hâline getirilip bölgeye konması, paket 

gıdalardan uzak durmak da hastalığı iyileştirme ve önlemede ön plana çıkan 

hususlardandır. Hayvan gübreleri farklı yörelerde çeşitli hastalıklarda da 

kullanılmaktadır. Örneğin Iğdır yöresinde “çıban için koyun gübresi ısıtılarak üzerine 

konulur” (Aladağ, 2021: 39), “bademcik için hayvan gübresi ısıtılarak üzerine konulur” 

(Aladağ, 2021: 52), “bebek ishal olduğu zaman beşiğinin altına hayvan gübresi 

konulur” (Aladağ, 2021: 55), “bel ağrısı için hayvan gübresi ısıtılarak sırta konulur” 

(Aladağ, 2021: 71), “geç yürüyen çocuklar için hayvan gübresi sacda kavrularak 

hastanın bütün vücudu bununla sarılır” (Aladağ, 2021: 107), “pişik olan çocuklar için 

küçükbaş hayvanın gübresi tandırda yakılır. Sonrasında ise oluşan bu kül çocuğa 

sürülür” (Aladağ, 2021: 108). İnebolu yöresinde ise “egzama olan bölgeye hayvan 

gübresi sürülür” (Saygı, 2018: 54), “vücudunun çoğu yerinde egzama varsa hayvan 

gübresinin içine girip bir süre içinde beklerse egzaması geçer” (Saygı, 2018: 54), 

“mantar olan yerlere hayvan gübresi sürülür” (Saygı, 2018: 56), “ayakta ve elde çıkan 



142 
 

nasırlar için sıcak inek gübresinin içine ayaklar ve eller sokulur” (Saygı, 2018: 57), 

“yılancık için hayvan gübresi sürülür” (Saygı, 2018: 65), “damı olan köylüler 

hayvanlarının gübrelerini bir yerde toplar. Romatizma ağrısı çeken kişi bu gübrenin 

içine girip bir süre bekler” (Saygı, 2018: 71). 

 

 

2.8. MİDE HASTALIKLARI 

2.8.1. Mide Ağrısı  

Hafif çapta oluşan mide ağrıları çoğunlukla hazımsızlık, sindirim sistemi 

rahatsızlıklarından oluşmaktadır. Mide ağrıları sürekli veya şiddetli de olabilir ki 

sebepleri altında ciddi problemler yatıyor olabilir. Bunlar arasında reflü, gastrit, ülser 

gibi rahatsızlıklar olabilmektedir. Mide ekşimesi, mide bulantısı, şişkinlik, gaz çıkarma 

gereksinimi, ağız kokusu belirtileri göstermektedir. Yörede mide ağrısı için uygulanan 

tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Patates suyu her gün bir bardak içilir. (K7, K25, K48, K86) 

• Süt ve pekmez içirilir. (K13, K45, K94) 

• Limonlu su içilir. (K19, K27) 

• Nane çayı içilir, muz yenir. (K70, K90) 

• Mide krampı için şekerli su içilir. (K32, K35) 

• Yoğurt, muz tüketilir. (K17, K33)  

• Kaynamış süt ile çorba kaşığı kadar kestane balı karıştırılıp içilir. (K18, K22) 

• Sıcak sütün içine tuz oranı düşük zeytin konur ve az tandır ekmeği ile yenir. (K93) 

• Dut yaprağı çayı içilir. (K93) 

• Çiğdem bitkisi tüketilir. (K4) 

• Safran çayı içilir. (K54) 

• Acı bir ot yedirilir. (K60) 

• Meyan kökü hazmı kolaylaştırır, Ramazan ayında şerbet şeklinde tüketilir. (K60) 

• Yavşan otu yoğurdun içine koyulup yenir. (K79) 

• Sumak kaynatılarak suyu içilir ya da kaynatılmadan normal hâliyle yenir. (K55) 

• Bezelye büyüklüğünde acımsı bir tadı olan mahlep denen bitki yenir. (K4) 

• Zencefil içilir. (K13) 

• Güneşte bekletilmiş nar yenir. (K5) 



143 
 

• Melengiç ağacının yaprak ve kabukları kaynatılıp içirilir. (K67) 

• İncir ve çınar yaprakları kaynatılıp içirilir. (K66) 

• Bir parça peynir ıslak beze sarılıp ateşin altına konur. Piştikten sonra hastaya verilir. 

(K55) 

• Soğan suyu içirilir. (K58) 

• Maydanoz sapının çayı içirilir. (K62) 

• Yavşan bitkisi yenir. (K84) 

• Kurutulmuş nar yenir. (K92) 

• Şimşek çaktığında demir bir direğin yanında vücudun neresi ağrıyorsa orası için 

dua edilir. (K71) 

• Çam sakızı çiğnenir. (K97) 

 

Değerlendirme 

Mide ağrısına karşı yörede uygulanan yöntemlerin sayıca fazlalığı göze çarpan 

bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durumdan hiç kuşkusuz halkın hayatının 

herhangi bir döneminde ya da günlük yaşamında mide ağrısıyla sıklıkla karşılaştığı ve 

dolayısıyla hastaneye gitmeden pratik yolla ağrılarını geçirecek çeşitli tedavi 

yöntemlerini kullandıkları anlaşılmaktadır. Söz konusu tedavi yöntemlerinden bitki 

kökenli emlerin ağırlıklı olarak kullanılması dikkati çeken bir başka husustur. Patates 

suyu, süt ile pekmez yörede ağrıyı geçirme adına en sık uygulanan yöntemdir. Limonlu 

su, nane, muz, tandır ekmeği, dut yaprağı, çiğdem bitkisi, safran çayı, meyan kökü, 

yavşan otu, sumak, mahlep, zencefil, nar, melengiç, incir, çınar yaprağı, soğan suyu, 

maydanoz, çam sakızı gibi bitkisel kökene dayanan zengin tedavi emleri de 

kullanılmaktadır. Süt, yoğurt, peynir yörede hayvansal kökenli em olarak kullanılırken 

şimşek çakan demirin21 ağrıyan yere temas ettirilmesi büyüsel tedavi yöntemine örnek 

tedavi unsurudur. Uygulanan bitkisel ürünlerden zencefilde gingerol ve shogaol 

isimleri verilen kimyasallar mide kasılmalarının hızlandırılmasında etkin rol oynadığı 

için zencefil tüketimi, midede hazımsızlığa sebebiyet veren gıdaların daha hızlı 

sindirilmesini sağlamakta; nane şişkinlik, kramp, gaz gibi sindirim sorunlarına karşı iyi 

gelmekte; muz, mide duvarında oluşan lezyonların tedavisine yardımcı olan ülser 

hastaları için tavsiye edilmekte ve ayrıca midede zararlı bakteri oluşumunu önlemekte; 

limon suyu, mide ağrısını tetikleyen hazımsızlık ve gaz sorununun azaltılmasında 

 
21 Demir için bkz. : ayak ağrısı, bel ağrısı. 



144 
 

yardımcı olmakta; meyan kökü, mide ve zarının mikropları ile peptik ülserlerle alakalı 

iltihabı azaltmaya fayda sağlayabilecek maddeleri içermekte; hayvan kökenli 

ürünlerden yoğurt da mide asitlerinin yapısını korumada etkili olmaktadır 

(www.medicalpark.com.tr). 

 

 

2.8.2. Mide Bulantısı  

Çeşitli nedenlere bağlı olarak ortaya çıkan mide bulantısı midenin üst tarafında 

oluşan ve rahatsızlık veren, iştah kaybı ile sembolize edilen bir hastalıktır. Çoğunlukla 

sindirim sisteminde oluşan hastalıktan dolayı ortaya çıkmaktadır. Ayrıca gıda 

zehirlenmesi, fazla sigara ve alkol kullanımı, kafeinli içeceklerin sıkça kullanılması, 

ilaç kaynaklı zehirlenmeler, ülser, gastrit sebepleriyle de mide bulantısı meydana 

gelebilmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede mide bulantısını geçirmek amacıyla 

uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Zencefil çayı, sade veya sütün içine konup kaynatıldıktan sonra içilir. (K38, K49, 

K79) 

• Pekmezin içine su ekleyip içilir. (K62, K95, K97)  

• Limonlu su içilir. (K92, K103) 

• Leblebi yenir. (K10, K17) 

• Kahve içilir. (K23, K33) 

• Sumaklı su içilir. (K66) 

• Kaynatılmış kayısının meyve suyu içilir. (K82) 

• Bal, pekmez, tuzlu ayran içirilir. (K55) 

• Nane limon kaynatılıp içilir. (K14) 

• Tuzlu şeyler tüketilir. (K7) 

• Yağlı yiyeceklerden uzak durulur; pekmez, bal veya meyve, sebze tüketimine 

ağırlık verilir. (K71) 

• Acı yiyecek yenir. (K15) 

• Süt içilir. (K94) 

• Tuzlu ayran içilir. (K68) 

• El ağız içine götürülerek kusmaya çalışılır. (K84) 

• Ekşi şeyler yenir. (K48) 



145 
 

Değerlendirme 

Mide bulantısına karşı yörede zencefil ile süt, pekmez ile su karıştırılıp içilmesi 

pratiği en sık uygulanan tedavi yöntemidir. Zencefil, içeriğinde barındırdığı sindirim 

işlevini düzenleyen ve teşvik eden özellikler taşıyan bileşenler sayesinde bulantı ve 

sindirim sistemi bozukluklarını iyileştirmede etkili olan bir bitkidir. Nane limon mide 

ile bağırsak sisteminin ferahlamasını ve sakinleşmesini sağlamada; leblebi, midedeki 

asit artışı ve su birikmesinden doğan bulantıyı geçirmede etkili olmakta; kahve, sumaklı 

su, kayısı suyu, tuzlu ayran, süt, çeşitli sebze ve meyveler de yine mide bulantısını 

hafifletme ve dindirmede etkili olan diğer emlerdir. 

 

 

2.8.3. Mide Ekşimesi 

Mide ekşimesi insanlar arasında sıkça görülen, yanma hissiyatı veren bir 

sorundur. Yemek sonrası, uyurken ya da gün içinde herhangi bir vakitte oluşabilmekte, 

hayat kalitesini düşürmekte, rahatsızlık verebilmektedir. Mide ekşimeleri ciddiye 

alınması gereken, kendiliğinden ortaya çıkmayan dolayısıyla altında başka 

problemlerin yattığına işaret eden bir sorundur. Üst sindirim sistemiyle alakalı olarak 

belirir. Bunun da en yaygını mide içeriğinin yemek borusuna kaçması ve içeriğinde 

bulunan enzimlerin yemek borusuna zarar vermesi durumudur ki buna reflü hastalığı 

denmektedir. Mide ekşimesini acı ve baharatlı yiyecekler, soğan, sarımsak, 

turunçgiller; asitli, gazlı, alkollü ve kafeinli içecekler, çikolata, yağ içeriği yüksek 

besinler tetikleyebilmektedir. Yörede mide ekşimesine karşı uygulanan pratikler 

şunlardır: 

 

• Bolca tuzlu ayran içilir, kusulur veya yoğurt yenir. (K5, K30, K48, K94) 

• Süt, ayran, bal, badem gibi ürünler iyi gelir. (K81, K92) 

• Soğuk süt içirilir. (K25, K47) 

• Pekmezli sıcak su içilir. (K35) 

• Salatalık iyi gelir. (K22) 

• Kuru üzüm yenir, böylelikle midedeki ekşimeye neden olan sıvı çekilmiş olur. 

(K54) 

• Salatalık, badem, bal yenir. (K4) 

• Nar yenir. (K1) 



146 
 

• Sakız çiğnenir. (K90) 

• Elma sirkesi, bal, inek sütü iyi gelir. (K4) 

• Ballı süt içilir. (K36) 

• Zencefil suda kaynatılarak çayı içilir. (K96) 

 

Değerlendirme 

Mide ekşimesini geçirmek için havan kökenli emlerden tuzlu ayran, yoğurt, süt 

tüketimi yörede en çok bilinen tedavi yöntemidir. Ayran, mide asitlerinde nötrleşmeyi 

sağlamada; süt, yemek borusu ve mide arasındaki baskıyı hafifletmede; zencefil hem 

mide asidini emmede hem de mide ekşimesine sebebiyet veren sinirleri 

sakinleştirmede; bal ve badem, mide asidini kontrol etme ve sindirimi desteklemede; 

salatalık, kuru üzüm, nar, elma sirkesi ve sakız gibi ürünler de yine yükselen asit 

seviyesini dengelemede rol oynamaktadır. Ayrıca 2014 yılında yapılan bir araştırmada 

yemeklerden sonra yarım saat sakız çiğnemenin mide ekşimesini azaltmada yardımcı 

olduğu sonucu ortaya konmuştur. Bunun muhtemel sebebi olarak da sakızın tükürük 

üretimini çoğaltarak mide asidinin azalmasına katkı sağlaması gösterilmiştir 

(www.medicalpark.com.tr). 

 

 

2.8.4. Mide Suyu (Reflü) 

Mide suyu, midedeki asit miktarının yükselmesi ile ağza acı ya da ekşi sıvının 

gelmesi şeklinde ifade edilmektedir. Halk içinde zaman zaman mide yanması, mide 

ekşimesi olarak da bilinmektedir. Beslenme düzeninde farklılıklar olması, aşırı kilo 

alımı reflü sorunun günümüzde daha fazla çoğalmasına neden olmuştur. Ayrıca sigara, 

alkol kullanımı da yine reflü rahatsızlığını tetikleyen unsurlardır. Mide yanmasının; 

ekşime, geğirme, mide bulantısı, kusma, gaz gibi gözlemlenen belirtileri vardır 

(medicalpark.com.tr). Yörede mide suyu rahatsızlığını geçirmek amacıyla uygulanan 

pratikler şunlardır: 

 

• Süt, yoğurt tüketilir. (K7, K48, K55) 

• Sumaklı su içilir. (K6, K23, K35) 

• Yeşil elma, elma sirkesi tüketilir. (K36, K45) 

• Nar yenir. (K78, K98) 



147 
 

• Avuç üç kere yalanır. (K35) 

• Gastrit için geğirilir. (K32) 

• Yürüyüş yapılır. (K10) 

• Bir parça ekmek yenir. (K27) 

 

Değerlendirme 

Yörede reflü rahatsızlığına karşı süt, yoğurt ve sumaklı su tüketme en bilindik 

tedavi yöntemleridir. Yeşil elma, elma sirkesi, nar, ekmek bitkisel kökenli olarak 

rahatsızlık için kullanılan diğer emlerdir.   

 

 

2.8.5. Mide Ülseri 

Ülser; mide asidi ve sindirim sıvılarının mide veya bağırsakları tahrip etmesiyle 

oluşan doku kaybı olarak tanımlanmaktadır. Ülser oluşumu "Helicobacter pylori" 

ismindeki mikrop, düzenli olarak alınan aspirin ve antiromatizmal ilaçların 

kullanımından kaynaklanmaktadır. Bunların yanı sıra genetik yapı, stres, kortizon türü 

ilaçlar, sigara, alkol, kahve de ülseri tetikleyen etkenlerdir. Daha çok yaşlılık 

döneminde ve özellikle kadınlarda rastlanmaktadır. Ülserin belirtileri arasında midenin 

üst yanında yanma ve kemirme biçiminde ağrı oluşmasıdır. Öğün aralarında sıkça 

ortaya çıkmaktadır. Bahar aylarında rahatsızlığın daha çok arttığı gözlemlenmektedir 

(medicalpark.com.tr). Yörede mide ülserine karşı uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Sarımsak ile maydanoz ezilir, suda kaynatıldıktan sonra suyu içilir. (K7, K54, K58) 

• Soğuk süt içirilir. (K14, K39) 

• Kuru ekmek yenir. (K102) 

• Leblebi yenir. (K35) 

• Muz yenir. (K32) 

• Ispanak, lahana yenir. (K18) 

• Gazlı ürünler tüketilmez. (K70) 

• Acı, ekşi şeylerden uzak durulur. (K7) 

• Papatya çayı iyi gelir. (K71) 

• Biber iyi gelir. (K48) 



148 
 

Değerlendirme 

Mide ülseri yörede diğer mide rahatsızlıklarında olduğu gibi benzer tedavi 

metotlarını içermektedir. Uygulanan tedavi metotları insanların geçmişten bugüne 

değin deneme-yanılma yöntemiyle ortaya koydukları pratikler olmuştur. Bu tedavi 

araçlarının kullanılmasında halkın tıbbi tedavi yöntemlerine karşı mesafeli oluşu, 

ulaşım, halk hekimliği olanaklarının daha çabuk ulaşılır ve pratik olduğu düşüncesi 

veya çeşitli sebeplerden kaynaklı durumlar etkili olmuştur. Söz konusu bu tıbbi ve 

kültürel birikim zaman zaman modern tıbba da sirayet ederek orada kendine yer 

bulmuştur. Yörede rahatsızlığa karşı sarımsak ile maydanozun ezilip suda 

kaynatıldıktan sonra tüketilmesi pratiği öne çıkarken bunu diğer mide rahatsızlıklarında 

da karşımıza çıkan hayvan kökenli em olan süt; bitki kökenli emlerden ekmek, leblebi, 

muz, ıspanak, lahana, papatya çayı, biber takip etmektedir.  

 

 

2.8.6. Hazımsızlık  

Hazımsızlık; midenin görevlerini yerine getirememesi, sindirim sisteminin iyi 

çalışmaması durumu olarak ifade edilmektedir (sozluk.gov.tr). Genellikle yemek 

sonrası ortaya çıksa da kimi zamanlarda enfeksiyon ya da bazı ilaçlar sebepleriyle 

midede şişkinlik ve ağrı hissiyle meydana gelmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede 

hazımsızlık sorununa karşı uygulanan pratikler şöyledir: 

 

• Maydanoz, taze zencefil yenir. (K48, K91) 

• Yağlı yiyecekler tüketilmemelidir. (K25) 

• Toz kimyon, elma sirkesi tüketilir. (K98) 

• Kolay sindirilecek yiyecekler tüketilir. (K54) 

• Mahlep, su ile tüketilir. (K74) 

• Pekmez, sarımsak tüketilir. (K45) 

• Süt içilir. (K94) 

• Sumaklı su içilir. (K80) 

• Limonlu su hazımsızlığı giderir. (K75) 

• Oruç tutarak midenin dinlenmesi sağlanır. (K56) 

• Bolca su tüketilir. (K66) 

• Turşu yenir. (K78) 



149 
 

• Soda içilir. (K80) 

 

Değerlendirme 

Hazımsızlığa karşı yörede bitkisel kökenli ürünlerden maydanoz, zencefil, 

kimyon, mahlep, pekmez, sarımsak; hayvansal kökenli ürünlerden süt; madensel 

kökenli ürünlerden soda, su; hem madensel hem de bitkisel kökenli yani karma kökenli 

limonlu su kullanılmaktadır. Ayrıca mideyi dinlendirmek için perhiz uygulandığı ifade 

edilmektedir. 

 

 

2.9. SOLUNUM SİSTEMİ HASTALIKLARI 

2.9.1 Astım (Nefes Darlığı) 

Bronşların daralmasından ileri gelen nefes darlığı şeklinde ifade edilmektedir 

(sozluk.gov.tr). Sık öksürük ile hışıltı şeklinde belirgin hâle gelmektedir. Genelde 

genetik sebeplerle ortaya çıkarken kapalı ve havasız, tozlu, dumanlı alanlar, sigara 

astımı tetikleyen diğer etkenlerdir. Yörede astıma karşı gerçekleştirilen uygulamalar 

şunlardır: 

 

• Nane yenir, nane çayı içilir. (K13, K30, K18, K49) 

• Nane koklatılır. (K14, K38, K47, K55) 

• Mahlep tüketilir. (K12, K42, K59, K88) 

• Sigara ve dumanından, tozlu havadan uzak durulmalı; açık ve temiz havayı 

soluyacak ortamlarda bulunulmalı. (K10, K25, K32) 

• Deniz kıyılarında yetişen bitki suda haşlanıp suyu içilir. (K19, K130) 

• Kumkuat bitkisinin çiçeği kaynatılır, demlendikten sonra çayı içilir. (K90, K102) 

• Anne baba kokusu bitkisi demlenip çayı içilir. Bitki kayalık, dağlık yamaçlarda 

yetiştiği için minarelini de kayadan alır. (K93) 

• Pekmez içilir. (K66) 

• Mevsimlik meyveler tüketilir. (K60) 

• Cevizin içindeki zar kaynatılıp içilir. (K79) 

• Bal yenir. (K70) 

• Astımı olan kişinin odasında sıcak su, soğan bulundurulur. (K53) 

• Sıcak su içirilir. (K36) 



150 
 

• Pung otu (yarpuz otu) ezilip kaynatıldıktan sonra çay gibi içilir. (K62) 

• Melengiç ağacından elde edilen reçine kullanılır. (K46) 

• 15 gün boyunca haşlanmış havuç yenir. (K8) 

• Papatya çiçeği çayı içilir. (K10) 

• Ilık süt iyi gelir. (K50) 

• Düzenli olarak soğan yenir. (K19) 

• Çekem otunun (ökse otu) çayı içilir. (K11) 

• Soğan, sarımsak koklanır. (K60) 

• İçi su dolu küçük şişe kapaktan delinir, içine pipet konur. Yarım saatte bir su içe 

çekilip geri verilir. Böylelikle nefesin açılması sağlanır. (K67) 

• Turp bal veya soğan bal uygulaması yapılır. (K23) 

• Nane koklatılır ve naneyi suda iyice kaynatıp buharından faydalanılır. (K5) 

• Karpuz kaynatılıp yenir. (K11) 

• Ballı süt içilir. (K33) 

• Melisa çayı içilir. (K103) 

• Sıcak buhar uygulanır. (K86) 

• Pekmez kaynatılıp içilir. (K89) 

• Balık haşlanıp suyu içilir. (K49) 

• Adaçayı veya zencefil çayı içilir. (K14) 

 

Değerlendirme 

Yörede astıma karşı çok çeşitli tedavi yöntemlerinin uygulandığı görülmüştür. 

Özellikle bitkisel kökenli ilaçlardan nanenin koklanması, yenmesi, kaynatılıp buharının 

içe çekilmesi ya da suyunun içilmesi gibi uygulamalar en çok gözlemlenen pratikler 

olurken mahlep, deniz kıyılarında yetişen bitkiler, kumkuat bitkisi, anne baba kokusu 

bitkisi, pekmez, mevsimlik meyveler, cevizin içindeki zarın kaynatılıp suyunun 

içilmesi, soğan ve sarımsağın koklatılması ya da tüketilmesi, yarpuz otu çayı içilmesi, 

haşlanmış havuç, karpuzun kaynatılıp yenmesi, melisa çayı, papatya çayı, adaçayı ile 

zencefil çayı içilmesi gibi çeşitli uygulamalar söz konusudur. Bu çeşitlilik astıma karşı 

mücadelede bitkisel kökenli ilaçların önemini göstermesi açısından değerlidir. 

Hayvansal kökenli ilaçlar ise bal, süt veya ballı süt, balık yağı yöredeki tedavi 

uygulamaları olarak göze çarpmaktadır. Turp, bal veya soğan, bal karışımı karma 

kökenli emlerle uygulanan yöntemler iken nefes alışverişini rahatlatacağı düşünülen 



151 
 

sıcak su buharı, nefesi açmayı sağladığı düşünülen içi su dolu şişenin kapağından 

pipetle içe su çekip verme madensel kökenli ilaçlarla yapılan tedavi yöntemlerine örnek 

gösterilmektedir. Ayrıca sigara ve dumanından, tozlu, kirli alanlardan uzak durma 

astımı önleme açısından dikkat edilmesi gereken durumlar olarak belirtilmektedir. 

Ökse otu, Santalaceae familyasından olup esasında Avrupa, Batı ile 

Güney Asya’ya has asalak bir bitki çeşididir. Ülkemizde yörelere göre çekem, purç, 

gevele, güvelek, gövelek gibi türlü adlarla da tanınmaktadır. Dört mevsim yaprakları 

bulunan ve ağaçlar üzerinde yaşayan yarı asalak bir bitkidir. Çoğunlukla elma ağacının 

dalları üzerinde yaşar. Ayrıca kavak, armut, meşe, söğüt vb. ağaçların üzerinde de 

asalak olarak yaşayan bir bitki türüdür (www.wikipedia.com).  

 

 

2.9.2. Bademcik Şişmesi 

Yumuşak damağın ön ve arka yüzünün arasında, yutağın her iki yan duvarında 

bulunan, vücuda giren organizmalara karşı koruyucu görev yapan oval lenf dokusu 

şeklinde tanımlanan bademciklerin enfeksiyonlara bağlı olarak şişmesiyle oluşur 

(sozluk.gov.tr). Yörede bademcik şişmesine karşı uygulanan yöntemler şunlardır: 

 

• Masajla şişen bölge yumuşatılır ardından parmaklarla patlatılır. (K6, K17, K27, 

K33, K38, K53) 

• Bademciklerin olduğu yer ovulur. (K13, K94) 

• Sütün içinde bal kaynatıp içilir. (K15, K80) 

• Özellikle küçük çocuklarda oluştuğunda bu işten anlayan bir kadına götürülür, 

parmak boğazın içindeki şişen yere bastırılır ve birkaç güne iyileşmesi beklenir. 

(K7, K21) 

• Küçük kaşık yardımı ile küçük dil patlatılır. (K19, K36) 

• Çuvaldızın ucuna pamuk konur, şişen kısma dokundurularak inmesi sağlanır. (K11) 

• Boğaza masaj yapılır, soğan suyu kaynatılıp içirilir. (K18) 

• Herhangi bir yağ çeşidiyle boğaza masaj yapılır. (K23) 

• Ballı zencefil içilir. (K25) 

• Köstebek boğan insanlar tarafından bademcikler masaj yapılarak tedavi edilir. 

(K30) 

• Sıcak pekmez içirilir. (K39) 



152 
 

• Tuzlu gargara yapılır. (K62) 

• Zeytin yağı iyi gelir. (K70) 

• Sıcak su içilir. (K51) 

• Soğuk içeceklerden kaçınılır. (K80) 

• Pastil kullanılır. (K66) 

• Sıcak şekerli suyla ağrı dindirilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Midyat’ta bademcik şişmesi için geleneksel tedavi yöntemlerinden bölgenin 

masajla yumuşatılıp patlatılması, ovulması en sık görülen metotlardandır. Yörede bu 

konuda deneyimli olan halk hekimi kadın tarafından parmağının boğazın şişen yerine 

bastırılması veya köstebek boğan insanların, bademcikleri masaj yaparak iyileştirmesi 

yöredeki ocaklı anlayışını ortaya koymaktadır. Ayrıca köstebek boğarak ocaklı olma ve 

bu tür tedavi yöntemini uygulama köstebeği mitolojik kökene ve eski inançlara 

götürmekte aynı zamanda ona büyüsel bir nitelik kazandırmaktadır. Köstü veya kösnü 

olarak da ifade edilen köstebek ocakları; köstebek ismi verilen, halk arasında çıban 

şeklinde de geçen, bir tür deri hastalığının ya da boğaz ağrılarının sağaltıldığı 

ocaklardır. Köstebek ocaklıları, ocaklı olma yönünden başka ocaklılardan farklılık 

gösterir. Genellikle alışılmışın dışında bazı olayların ardından ocaklı olma ve el verme 

suretiyle ocağın sürdürülebilirliği mümkün iken köstebek ocağı bu yöntemlerle yol 

almayıp bunların ötesinde ocaklı olmayı talep eden kişi köstebeği boğarak öldürür. 

Köstebeği öldürmek suretiyle hayır elde edeceğine inanan ocaklılar boğaz ağrılarını ya 

da köstebek ismi verilen, vücudun türlü bölgelerinde beliren deri hastalığını iyileştirir. 

Kökeninde köstebek öldürerek kuvvet kazanmaya dayalı olan ocaklarda fiziksel 

biçimde köstebeğe benzeyen hastalıklar benzerlik büyüsü yöntemiyle 

iyileştirilmektedir. Bu pratikler haricinde kimi ocaklarda köstebeğin ayaklarından, 

etinden ve yerden çıkardığı topraktan faydalanıldığı da olur. Bir hayvanı öldürmeyle 

iyilik elde etme ve ocaklı olma anlayışı köstebeğin inançsal, mitolojik kökene 

dayanması anlamında dikkati çekmektedir. Türk mitolojisinde köstebek Tanrı’nın 

lanetleyip yeraltına yolladığı bir hayvan olurken ocaklarda ise halk tababeti tedavi 

pratiklerinde eti veya mistik kuvvetiyle kişilere şifa olmaktadır (Uğureli, 2018: 167). 

Pertev Naili Boratav, “Dönüşümlerin çeşitleri ve onlarla ilgili inanışlar 

nelerdir?” sualine örnek konusunda “köstebeğe dönüşme” olayından söz etmiştir: 



153 
 

“Köstebeğin aslı insanmış. Yahudi ile Müslüman arasında bir toprak kavgası olmuş. 

Müslüman, tarlanın kendi malı olduğuna tanıklar getirmiş ama Yahudi direnmiş ve 

kimin malı olduğunun tarladan sorulmasını istemiş. Gizlice bir adamını tarlaya 

gömmüş. Kadı, ‘Sen kiminsin?’ deyince tarladan ‘Yahudi’nin!’ sesi gelmiş. Tanrı 

yalancı tanığı köstebeğe dönüştürmüş.” (Boratav, 2016: 75). Simgesel anlamlar ihtiva 

eden bu anlatılar iyilik ile kötülük arasında meydana gelen karşıtlığı yansıtabilir. 

Kötülüğün timsali durumunda bulunan, yer altı dünyasıyla ilintili olduğundan türlü 

kuvvetlere haiz olduğu düşünülen köstebek ile iyiliğin timsali ocaklı arasındaki 

mücadeleyi ocaklının köstebeği boğarak öldürmesi bitirmiştir. Dolayısıyla söz konusu 

bu boğma pratiğinin neticesinde köstebekten iletilen türlü gizemsel kuvvetler, ocaklı 

kişinin ellerinde ve bu eller ile sağlanan irtibatla ocaklının ruhunda bulunmaktadır. 

Köstebek boğan insanlar parmaklarını, ellerini hasta kişinin boğaz kısmına temas 

ettirmekte böylelikle rahatsız olan kişiyi bu ayin aracılığıyla tedavi edebilmektedir. 

Yöre insanlarından bazıları bu sebeple köstebek boğmayı müspet bir hareket şeklinde 

değerlendirmiş ve bu pratiğe kutsiyet yükleyerek onu bademcik şişmesinde 

kullanmıştır. 

Kaşık vasıtası ile küçük dilin patlatılması, çuvaldız ucuna pamuk konarak şişen 

kısma dokundurularak inmesi, masaj yapılması parpılama yöntemi izlerinin 

gözlemlendiği diğer geleneksel uygulamalardandır. Soğan suyunun kaynatılıp içilmesi, 

zeytin yağı, sıcak pekmez, zencefil bitkisel kökenli yöntemler olurken ballı süt 

hayvansal kökenli emlerdir. Ayrıca tuzlu su ile gargara yapma, sıcak su içme madensel 

kökenli uygulamalar olarak gözlemlenmektedir.  

 

 

2.9.3. Boğaz Ağrısı  

Yutkunma sırasında beliren yanma, kaşınma, tahriş ve ağrı şeklinde belirtiler 

göstermektedir. Soğuk alma, soğuk yiyecek ve içecekler tüketme, grip, enfeksiyon 

kapma, havanın kuru olması, sigara, alerji gibi etmenler boğaz ağrısına neden olan 

unsurlar olarak gözlemlenmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede boğaz ağrısına karşı 

uygulanan tedavi yöntemleri şöyledir: 

 

• Yazma bağlanır, sıcak tutulur. (K32) 

• Sıcak şeyler tüketilir. (K35) 



154 
 

• Boğaz şişliği için boğaza iki parmakla masaj yapılır. (K1) 

• Kirpi boğulur, kirpiden şifa bulunur. (K71) 

• Çuvaldıza pamuk ve ip sarılır, boğaza sürülür. Sonrasında elle masaj yapılır. (K60) 

• Nane kaynatılıp içilir. (K94) 

• Ihlamur kaynatılıp içilir. (K94) 

 

Değerlendirme 

Yörede boğazı sıcak tutmak ve iyileştirme adına boğaza yazma bağlama, sıcak 

ürünler tüketme, nane ve ıhlamur kaynatıp içme, boğaz şişliği için masaj yapma 

şeklinde geleneksel tedavi yöntemleri uygulanmaktadır. Kirpi boğan kişinin hasta 

olanın boğazını sıkması büyüsel nitelik taşıyabilecek bir tedavi yöntemidir. 

 

 

2.9.4. Bronşit 

Bronş; soluk borusunun akciğerlere giden iki kolundan her biri ve bunların 

dalları, bronşit de bronşun iltihaplanmasıyla oluşan hastalık olarak ifade edilmektedir 

(sozluk.gov.tr).  Genellikle virüs kaynaklı olmakla beraber solunum yollarının enfekte 

olması ile meydana gelir; öksürük, hapşırma görülen ilk belirtileridir. İlerleyen 

süreçlerde ise ateşin artması, yemek yeme isteğinde azalma, hırıltılı ve zorlanarak nefes 

alma belirlenen diğer belirtiler olarak karşımıza çıkmaktadır (medicalpark.com.tr). 

Yörede bronşite karşı uygulanan tedavi yöntemleri şöyledir: 

 

• Sıcak su buharı bronşa iyi gelir. (K57, K67) 

• Akasya bitkisinin yaprağı kurutulur, sıcak suda demledikten sonra da çay gibi içilir. 

(K80, K91) 

• Zeytin yağı ve pekmez kaynatılıp içilir. (K48, K58) 

• Pekmez içilir, kuyruk yağı ise eritildikten sonra içilir. (K10) 

• Eşek sütü içilir veya tedavi edilmeden iyileşmesi beklenir. (K53) 

• İğne yapraklı bitkiler iyice haşlanıp suyu içilir. (K103) 

• Sıcak su ile limon ısıtılıp içirilir. (K82) 

• Sigaradan, tozlu ve havasız yerlerden uzak durulur. (K91) 

• Zencefil, zerdeçal, nane, mantar, tuzlu su iyi gelir. (K66) 



155 
 

• Bir kaşık susam, bir tutam tuz bal ile karıştırılıp tüketilir. Ayrıca çokça su içilir. 

(K68) 

• Çam sakızı çiğnenir. (K39) 

• Sıcak su içilir. (K94) 

• Güneşe çıkılır. (K46) 

• Bolca c vitamini alınır. (K30) 

 

Değerlendirme  

Yörede bronşite karşı buhar, sıcak su; akasya bitkisi, iğne yapraklı bitkiler, 

zencefil, zerdeçal, nane gibi ürünlerin çayı; pekmez, eşek sütü, çam sakızı tüketme ile 

sigara, tozlu ve kirli ortamlarda bulunmama gibi pratikler uygulanmaktadır. Esasında 

söz konusu yöntemlerde amaç göğsü yumuşatarak ciğerleri rahatlatma ve solunum 

yollarını açmaktır.  

 

 

2.9.5. Grip/ Soğuk Algınlığı 

Grip, “Yorgunluk, kırıklık, kas ağrıları, ateş vb. belirtileri olan, bulaşıcı, salgın 

hastalık.” şeklinde tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Gribin kuluçka süresi 1 ile 3 gün 

arasında olmakla birlikte kış aylarında grip 6 ile 8 hafta kadar etkili olmaktadır. Boğaz 

ağrısı, öksürük, burnun tıkanması, ateşin artması, hâlsizlik belirtileri ile ortaya 

çıkmaktadır (medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde gribe karşı uygulanan tedavi 

yöntemleri şu şekildedir: 

 

• Nane limon kaynatıp içirilir. (K6, K49, K94, K96) 

• Portakal, mandalina, limon gibi turunçgiller bolca tüketilir. (K21, K93, K97) 

• Tavuk ve paça çorbası tüketilir. (K1, K98) 

• Bitki çayları içilir. (K18, K80) 

• Sıcak su içilir. (K4, K103) 

• Ada çayı ve farklı yeşillikler kaynatılıp içilir. (K5) 

• Sıcak süt balla karıştırılıp içilir. (K95) 

• Pekmez ile limon karıştırılıp içirilir. (K102) 

• Nane, limon ve bal karıştırılarak içilir ya da pekmez ve yoğurt karıştırılarak yenir. 

(K96) 



156 
 

• Buharlı su yüze uygulanır. (K22) 

• Ihlamur içilir. (K7) 

• Yorganın altında terleyip duş alınır. (K50) 

• Bal yenir. (K8) 

• Çayın buharı solunur. (K80) 

 

Değerlendirme 

Gribe karşı nane limon içme, bolca turunçgil meyveleri tüketme ülkemizin 

hemen her yerinde olduğu gibi Midyat’ta da en fazla bilinen ve uygulanan bitkisel 

tedavi ürünleri olarak kullanılmaktadır. Bitki çayları, ada çayı, ıhlamur kullanılan diğer 

bitkisel kökenli ürünlerdir. Sıcak su, buharlı su madensel kökenli ürünlerdir. Pekmez 

ile limon, nane ile limon ve bal, sıcak süt ile bal, pekmez ile yoğurt şeklindeki 

karışımlar da gribe karşı yörede bilinen diğer tedavi yöntemleridir. Ayrıca tavuk veya 

paça çorbası hayvansal kökenli ürünlerdir. Vücudu terletme amacı ile yorgan altına 

girme gözlemlenen diğer pratiklerdendir. Tüm bu uygulamaların kökeninde esasında 

vücudu sıcak tutma, boğaz tahrişini azaltma, var olan iltihapları yok etme ve vücut 

direncini arttırma gibi faktörler yer almaktadır. 

 

 

2.9.6. Guatr  

Guatr, boyundaki tiroit bezinin aşırı büyümesiyle beliren hastalık olarak 

tanımlanmaktadır. Tiroit bezi gırtlağın alt ve önünde yer alan çok damarlı salgısını kana 

veren bir bezdir (sozluk.gov.tr). Hormonların salgılandığı, beynin işlevleri ve 

metabolizma üzerinde önemli göreve sahiptir. Guatr genellikle iyot eksikliğinden, 

hashimoto tiroitidi, gebelik ve genetik etkilerden kaynaklanmaktadır. Boyunda şişlik, 

yutkunmada zorlanma, öksürme, solumada zorlanma ve ağrı şeklinde belirtiler 

göstermektedir. Herhangi bir yaş aralığında oluşabilirken genellikle orta yaşlarda ve 

kadınlarda görülme riski daha fazladır (medicalpark.com.tr). Yörede guatr hastalığı ile 

ilgili bilgiler kısıtlı olduğu için bu hastalığa karşı bilinen uygulamalar da sınırlılık 

göstermiştir. İnsanların, hastalığın tedavisinde halk hekimliğinden ziyade modern tıp 

yöntemlerini tercih ettiği görülmektedir. 

 



157 
 

• Dere otu, 4 tane ceviz 2 lt suyun içinde 1 hafta boyunca karanlık yerde suda 

bekletilir. Bekletilen su içilir, cevizin de içi yenir. (K32) 

• Köstebek yedirilir. (K60) 

 

 

2.9.7. Kabakulak 

Kabakulak, “Tükürük bezlerinin, özellikle kulak altı bezlerinin 

iltihaplanmasıyla beliren bulaşıcı, salgın ve ateşli bir hastalık, kabaşiş, yazma.” 

(sozluk.gov.tr) şeklindeki ifadeyle tanımlanmaktadır. İsmini tükürük bezlerinin 

kulaklara yakın konumda oluşundan almaktadır. Kabakulak virüs kaynaklı, ileri 

düzeyde bulaşıcı çocukluk dönemi hastalığıdır. Özellikle kapalı alanlarda virüsle iç içe 

olma, hasta kişiyle aynı ortamda bulunma, öksürme, hapşırma, dokunmaya bağlı 

sebeplerle bulaşmaktadır.  Hastalık tükürük bezlerinde şişme ve iltihaba sebebiyet verir. 

Oluşan şişlik yutkunmada zorlanma ve ağrılara neden olmaktadır. Kabakulağa 

yakalananlarda vücudun herhangi bir yerinde ağrı, bitkinlik, hâlsizlik, ateş, baş ağrısı, 

iştahsızlık, mide bulantısı, ağzın kuruması, çiğnemede zorlanma, yüzün şişmesi gibi 

belirtiler gözlemlenmektedir. Kabakulak hastalığına yakalanan kişilere ikinci defa 

hastalık bulaşmamaktadır (medicalpark.com.tr). Midyat’ta kabakulak hastalığına karşı 

uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Kulağa hakiki yağ sürülür. (K4, K36) 

• Bol bol su içilir. (K10, K80) 

• Sarımsak, kız emziren anne sütü ile karıştırılıp bölgeye sürülür ya da tüketilir. (K35) 

• Yoğurt sürülür, yüze buz uygulanır. (K25) 

• Kulağa keçi sütü sürülür. (K95) 

• Yumurta ile yağ sürülür. (K58) 

• Ocağın altındaki siyah küller kulağın etrafına sürülür, ayetler okunur. (K46) 

• Kulak arkasından kan akıtılıp üstüne sarımsak konur. (K8) 

• Sigara dumanı kulağın içine üflenir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Günümüzde kabakulak hastalığı için modern tıbba başvurulmaktadır. Hastalık, 

kabakulak aşısı kullanımının artmasıyla epey seyrek görülse de yöre halkının bu 



158 
 

konudaki tedavi bilgileri hâlâ canlılığını korumaktadır. Hastalığa karşı hayvansal 

ürünlerden olan yağ sürme ile madensel ürünlerden su içme en bilindik yöntemlerdir. 

Yoğurt, keçi sütü, yumurta ile yağ sürme diğer hayvansal kökenli tedavi 

malzemeleridir. Sarımsak da yine yörede hastalık için yaygın kullanılan bitkisel 

üründür. Sarımsak, tek başına tedavi aracı olarak kullanılmasının yanı sıra kız emziren 

anne sütü ile karıştırılarak da bölgeye sürülmektedir. Anne sütünün içeriği bebeğin 

cinsiyetine göre farklılık göstermektedir. Maymun ve insanlarda yapılan çalışmalar 

anne sütünde bulunan yağ, vitamin, protein, şeker, mineral ve hormon seviyelerinin kız 

ve erkek bebekler için farklı olduğunu göstermektedir. Daha az yağlı olmasına karşın 

kız bebek emziren annelerin sütü kalsiyum bakımından oldukça zengindir. Söz konusu 

durum da kuvvetle muhtemel kızların iskelet sisteminin daha hızlı gelişmesini 

sağlamaktadır (www.theguardian.com). Ocağın altındaki siyah küllerin kulağın etrafına 

sürülmesi ve ayetler okunması pratiği dikkat çekici bir uygulama olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Yörede kabakulak hastalığına karşı uygulanan bu yöntemin benzerine 

Kırıkkale’de de rastlanmaktadır. Orada kalem ve tencere isi gibi şeylerle hastalıklı 

bölgenin sınırları çizilerek karalama yöntemi uygulanmaktadır. Bu yöntem ile 

hastalığın sınırlı bir alana alıkonularak yayılması önlenmeye çalışılmaktadır. 

Kabakulak olan hasta kişilerin kulaklarının arka kısmı ocaklının miras tavasındaki isle 

çevrilerek karalanmaktadır (Tekel, 2021: 98).  

Türklerde atalar ya da Tanrı tarafından verilen ateş kutsiyet atfedilen varlık 

durumunda olmuştur. Zamanla ateşin yanı sıra onunla birlikte ateşin yakıldığı yer olan 

ocağa da kutsallık yüklenerek "aile ocağı" büyük bir önem kazanmış ve onun etrafında 

birtakım ritüeller ve mitler ortaya çıkmıştır (Ekici ve Öger, 2007: 1360). "Aile 

ocağı"nın çeşitli hastalıkları tedavi ederek sağaltma ocaklarında önemli bir rol 

üstlendiği görülmektedir. Anadolu'da tedavi ocaklarının pek çoğu, tedavi 

uygulamalarını aile ocağı etrafında icra etmektedir. Sağaltma işlemi kimi zaman 

doğrudan ocaktaki ateşle kimi zaman ocakta saç ayağı yerine kullanılan taş, bazı vakit 

ocaktaki kül, bazı vakit de kömür olabilmektedir. Bu bağlamdan bakıldığında her türlü 

koşulda evde ateşin yakıldığı aile ocağıyla ilişkisi olan herhangi bir obje üzerinden 

sağaltımın gerçekleştirilebildiği görülmektedir (Ekici ve Öger, 2007: 1365). Hz. 

Muhammed ocağı yaktığı bir gün ocağın başında ona görünmez âlemden, “Bu kül ile 

suyla derdi olanları gez, gör, şifa dağıt” şeklinde ses gelmiş; Hz. Muhammed de bu 

ocaktan aldığı külü hasta bir kişiye sürünce hasta şifa bulmuş (Dağı, 2013: 49). 

 



159 
 

2.9.8. Nezle  

Nezle, “Soğuk almaktan ileri gelen, burun akması, aksırma ile beliren hastalık.” 

(sozluk.gov.tr) şeklinde tanımlanmaktadır. Hastalığa 200’den çok virüsün sebebiyet 

verdiği bilinmektedir. Nezleye özellikle sonbahar ile kış aylarında çok daha fazla 

rastlanmaktadır. Nezlenin kuluçka süresi 1-3 gün arasında olup hastalık ortalama 7-10 

gün sürmektedir. Çocuklarda bu rakam daha çok uzayabilmektedir. Nezle genellikle 

grip ile karıştırılmaktadır. Grip, burun akıntısının söz konusu olmaması özelliğiyle 

nezleden ayrılmaktadır. Nezle gribe oranla daha hafif gelişen bir hastalıktır. Nezle; 

hasta olan kişilerin burun ve boğazlarındaki salgının damlacık vasıtasıyla çevreye 

saçılması neticesinde insanlara zincirleme şekilde bulaşmaktadır. Temizliğe dikkat 

etmeme, hasta kişilerle yakın temas halinde olma, sigara, bağışıklığın güçsüz olması, 

kapalı ve kalabalık ortamlarda bulunmak, az uyuma gibi faktörler nezle olmayı 

hızlandıran etkenlerdir. Nezle; boğaz ağrısı, hafif düzeyde ateşin çıkması, öksürük, 

bitkinlik, halsizlik, baş ağrısı, gözde yanma ve sulanma hissi gibi belirtiler 

göstermektedir. Yörede nezleye karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Nane limon kaynatıp içilir. (K1, K7, K11, K22, K48, K70, K76, K83, K95, K97) 

• Buharlı su uygulanır. (K18, K54, K75) 

• Limonlu ıhlamur içilir. (K8, K56) 

• Nane içilir ardından battaniye altına girilerek terleme sağlanır. (K23, K95) 

• Sıcak su içilir. (K13, K94) 

• Sıcak tutulur. (K52, K57) 

• Mercimek çorbası iyi gelir. (K4, K39) 

• Yorgan altına girilir, terleyene kadar durulur ardından duş alınır. (K8, K102) 

• Propolis içine kantaron yağı, udi hindi yağı 1 çay kaşığı kadar konur. İçi su dolu 

çay bardağının içine katılır ardından 6 damla halinde içilir. (K67) 

• Havuç, domates, kırmızı pul biber, karabiber, yeşil sivri biber, kekik, sarımsak, 

soğan ve fesleğen karışımının çorbası yapılarak tüketilir. (K67) 

• Koltuk altı, alna soğuk suyla ıslatılan bez konur. (K56) 

• Soğan ikiye bölünür, üstüne karanfil konur, yatmadan önce baş önüne konur. (K32) 

• Kiraz sapı suda kaynatılıp içine tarçın, karanfil, zerdeçal atıp içilir. (K35) 

• Okaliptus yağı sürülür. (K60) 



160 
 

• Vikiz (vicks) kremi sürülür. Battaniye veya havlu üzerine atılıp terlenme sağlanır. 

(K35) 

• Papatya kaynatılıp içirilir sonra da terlemesi için üzeri örtülür. (K44) 

• Yatılan odaya soğan konulur. (K18) 

• Soğan 4 parçaya bölünür, su hâline gelene kadar ateşte bekletilir ardından soğanın 

o suyu içilir. (K6) 

• Leğene kaynar su döküldükten hemen sonra üstü havlu ile kapatılır; havlu 

çekildikten sonra baş, çıkacak olan buharın içine sokulur. (K68) 

• Soğan közlenip üstüne pul biber konulduktan sonra yedirilir. (K15) 

• Limon yedirilir. (K82) 

• Ihlamur içilir. (K48) 

• Portakal iyi gelir. (K48) 

• Kuyruk yağı eritilip içilir. (K66) 

• Tavuk ve paça çorbası tüketilir. (K14) 

• Sirkeli ve sıcak su ile duş alınır. (K38) 

• Pung (yarpuz/yaban nanesi) kaynatıp içilir. (K94) 

• Tarhana çorbası içilir. (K19) 

 

Değerlendirme 

Nezleyi geçirmek için ülkemizin hemen her yerinde bilinen nane limon içme 

pratiği yörede de en sık gözlemlenen ve uygulanan tedavi yöntemidir. Nezleye karşı 

uygulanan yöntemlerinin geneline bakıldığında vücudu dinç tutacak, bağışıklığı 

güçlendirecek bitki ve hayvan kökenli emlerin tercih edildiği görülmektedir. Söz 

konusu emlerin sıcak halde hastaya verilmesi hususuna dikkat edilerek tedavi 

yöntemleri uygulanmaktadır. Yörede nezle için uygulanan yöntemlerin sayıca çok fazla 

ve çeşitli olduğu dikkati çekmektedir. Gerek ülkemizin hemen her yerinde gerekse de 

yörede hastalığın doğal yollardan, hastaneye gitmeden/gidemeden halkın kendi 

imkânları dahilinde, deneme yanılma yoluyla geçmişten günümüze taşıyarak kültür 

aktarımı yoluyla ulaştırması sayesinde tedavi metotlarının çeşitlilik arz ettiği 

görülmektedir. Uygulanan tedaviler gerçekçi ilaçlarla yapılıp geleneksel tedavi 

uygulamalarını içermektedir. Esasında nezleyle birlikte solunum yolu hastalıklarının 

genelinde ilaç dışında bitkisel sağaltım metotları tercih edilerek hasta kişi 

ferahlatılmaya çalışılmaktadır. Böylelikle hasta ilacın yan etkilerinden uzaklaştırılmış 



161 
 

olmaktadır. Soğuk algınlığı bir başka ifadeyle üşütmede tatbik edilen halk tababeti 

pratikleri ile nezle, grip, öksürük gibi hastalıklarda kullanılan yöntemlerin birçoğu 

benzer özellikler taşımaktadır. Hepsinin müşterek noktası soğuk hava ve üst solunum 

yolları ile bağlantılı olmalarıdır. 

Bitki çaylarının soğuk algınlığına karşı kullanılması geçmişi çok eskiye 

dayanan ve birçok kültürde tesadüf edilen bir pratiktir. A ve C vitaminlerini ihtiva eden 

ısırgan otu, sağaltımlarda kendisinden yararlanılan bitkilerdendir (Yıldız, 1983: 363). 

Nitekim bugün modern tababette de nezle, grip ve soğuk alma şeklindeki türlü 

hastalıklarda doktorlar tarafından C vitamini alımı önerilmektedir. Bu anlamda modern 

tıpta kullanılan ilaçların içeriklerinin halk hekimliğinde kullanılan drogların içerdiği 

maddelerle ortak yapıya haiz olduğu görülmektedir. Grip veya soğuk temelli 

hastalıklarda ağrıları dindirici bir başka bitki de papatyadır (Yıldız, 1983: 411). Ihlamur 

ise göğüs ile bronşları rahatlatarak grip veya diğer soğuk temelli sorunları 

gidermektedir (Deniz, 2005: 97). 

Hastalığı sağaltmada tercih edilen drogların çay şeklinde kişilere verilmesi, 

doğrudan ısıtılarak veya lapa halde hastaya tatbik edilmesi göze çarpan unsur olarak 

görülmektedir. Hastalığın doğası soğuktur fakat yararlanılan droglar tersine sıcak 

vaziyettedir. Söz konusu hâl humoral patalojiyle alakalıdır. O hâlde soğuk karakterli 

rahatsızlıklarda hasta kişiye sıcak, sıcak karakterli olanlaraysa soğuk ürünler eriştirilir 

(Bayat, 1995: 266). Zira ateşli rahatsızlıklarda kişilerin vücut hararetlerini aşağı 

seviyeye çekmek amacıyla duş aldırılır veya alın, koltuk altlarına ıslak bez 

konulmaktadır. Söz konusu yöntemlerin benzerine Kazaklardaki uygulamada da 

rastlanmaktadır. Kazaklarda üşütme dolayısıyla öksüren, halsiz düşen kişiyi tedavi 

etmek amacıyla at veya koyun yağı ateşte eritilir, hasta kişinin sırt, boyun ve ayakları 

dayanabileceği sıcaklıktaki bu yağla ovulur ve sabaha dek hasta kişi yatağından 

kaldırılmaz. Hastaya sabah duş aldırılır ve yataktan birkaç gün çıkarılmaz. Bu süre 

zarfında hasta iyileşme sürecine girer. Fakat bu işlem uygulanmadan evvel hastaya 

muhakkak sıcak bir çorba verilmesi gerekir. Söz konusu yöntem bilimsel tababette 

hasta kişinin bedeni ve bağlamın hararetini uyumlu hâle getirme, hasta kişinin soğuk 

havayla bağlantısını önleme şeklinde açıklanmaktadır (Köse, 2002: 681). Özetle Kazak 

Türklerinde sırt ve boyun kısmına ısıtılmış at veya koyun yağı sürülürken Midyat’ta 

hastaya kuyruk yağı eritilip içirilir; vücutlarına da okaliptus yağı, vikiz kremi sürülür. 

Bu anlamda Türk dünyasındaki halk tıbbı pratiklerinde benzerlikler bulunduğu sonucu 

tezahür etmektedir. 



162 
 

2.9.9. Öksürük 

Öksürük, “Ciğerlerdeki havanın, solunum organlarının kasılması ve 

zorlanmasıyla ağızdan gürültü ile çıkması.” (sozluk.gov.tr) şeklinde tanımlanmaktadır. 

Öksürük esasında mikrop ve diğer yabancı unsurları vücuttan uzaklaştırmak amacıyla 

uyguladığı doğal reflekstir. Öksürük zararsız bir belirti şeklinde görünse de başka 

hastalıkların işareti olarak da düşünülmeli ve dikkat edilmelidir. Yörede öksürüğü 

geçirmek için uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Sıcak süt, 1 tatlı kaşığı karabiber, 1 tatlı kaşığı bal karıştırılıp içilir. (K16, K30, K48, 

K80) 

• Kuru hâldeki öksürüğü kesmek amacıyla alından jilet ile kan akıtılır, dua edilir. 

(K60, K77, K108) 

• Ihlamur çayı içilir. (K17, K48, K80) 

• Kuyruk yağı eritilip içilir. (K81, K92) 

• Pekmez, bal tüketilir. (K62, K66) 

• Nane limon içilir. (K7, K48) 

• Pekmez ile limon karıştırılıp içilir. (K11) 

• Kara turp oyulur içine bal konularak 24 saat bekletildikten sonra şurup şeklinde 

tüketilir. (K60) 

• Zeytin yağının içine kuru incir konup bekletilir ardından tüketilir. (K35) 

• Cevizin içindeki zarlar suda iki gün demlendikten sonra içilir. (K32) 

• Sirke, bal, su karıştırılarak demlenir ve ardından içilir. (K70) 

• Kestane balı, zencefil, meyan kökü karıştırılıp tüketilir. (K25) 

• Keçiboynuzu tüketilir. (K79) 

• Kantaron otunun yağı ya da çayı tüketilir. Güneşte bekletilmeyenin yağı içilir. 

(K60) 

• Pekmez ile zeytinyağı ısıtılıp içilir. (K75) 

• Soğan ile pekmez kaynatılıp suyu içilir. (K13) 

• Sumak ile bal karıştırılıp yenir. (K95) 

• Soğanın içi oyulup içine bal konur, belli bir süre bekletildikten sonra tüketilir. (K7) 

• Ballı limon tüketilir. (K91) 

• Kekik çayı içilir. (K102) 

• Soğuk şeyler tüketilmez. (K21) 



163 
 

• Ciğerlerin nemlenmesi için buhar solunur. (K5) 

• Çam sakızı çiğnenir. (K1) 

• Tuzlanmış sarımsak sürülür. (K92) 

• Nar iyi gelir. (K36) 

• Sıcak su içilir. (K94) 

• Çörek otu kaynatılıp içilir. (K38) 

• Papatya çayı içilir. (K24) 

• Ceviz kabuğu kaynatılıp suyu içirilir. (K14) 

• Ayva yaprağı sıcak suda demlendikten sonra içilir. (K27) 

 

Değerlendirme 

Özellikle kış mevsiminde sıkça karşılaştığımız öksürüğe karşı yalnızca modern 

tıbbın sunduğu ilaçlardan değil bitkilerden ağırlıklı olarak çay şeklinde veya farklı 

yollardan faydalanıldığı görülmektedir. Alınan ürünlerin genel itibariyle diğer solunum 

yolları hastalıkları için kullanılan emlerle ve tedavi yöntemleri ile benzeştiği ve 

ülkemizin pek çok yerinde bilinen geleneksel uygulamalar olduğu anlaşılmaktadır. 

Meyan kökü öksürük ve diğer solunum yolu hastalıklarının tedavisinde; incir yine 

öksürük ve boğaz ağrılarında fayda sağlayıp bronşları yumuşatmada; zencefil de soğuk 

algınlığında çabuk iyileşmeyi sağlamada etkin rol oynamaktadır (Deniz, 2005: 150, 

101, 85, 197). Bağışıklık sistemini güçlendirici özelliğiyle karabiber; yumuşatıcı ve 

yatıştırıcı etkisiyle ayva çayı; tahrişi önleme, boğazı yumuşatma, solunum yolunu 

temizleme özellikleriyle ıhlamur; enfeksiyonlara karşı savaşan, bağışıklık sistemini 

güçlendiren sarımsak ile söz konusu niteliklere sahip olan diğer tüm bitki ve hayvan 

kökenli emler öksürüğü geçirmede kullanılan ürünlerdir. Alından jilet ile kan akıtılıp 

dua edilmesi pratiğiyle parpılama ve dinsel tedavi yöntemi kullanılırken süt, bal, 

kuyruk yağı ürünleri de hayvan kökenli ürünler olarak yörede tercih edilmektedir. 

Uygulanan yöntemlerin temeli esasında soğuk algınlığı veya başka sebeplerle tahriş 

olan boğazı sıcak ürünlerle rahatlatma, yumuşatma, iltihapları yok etme, ağrıyı kesme 

ve bağışıklığı güçlendirmektir. 

 

 

 

 



164 
 

2.9.10. Sinüzit 

Sinüzit, “Ateş, baş ağrısı, burun tıkanıklığı ve akıntısı ile beliren yüz 

sinüslerinin iltihaplanması.” (sozluk.gov.tr) olarak tanımlanmaktadır. Sinüzitin en 

önemli nedeni virüs kaynaklıdır. Nezle olan kişilerin büyük çoğunluğunda sinüzitle 

ilgili belirtilerin aynısı yaşanmaktadır. Alerji, bağışıklık sisteminin güçsüz olması, 

burun eğriliği, geniz eti gibi durumlar sinüzitin gelişmesinde etkili olan faktörlerdir. 

Sinüzitin belirtileri arasında burunda tıkanıklık, koyu renkli burun akıntısı, boğaz 

ağrısı, baş ağrısı, öksürük, diş ağrısı, yüz çevresinde basınç hissi, geniz akıntısı vardır 

(medicalpark.com.tr.). Yörede uygulanan bazı uygulamalar şunlardır:   

 

• Soğan kaynatılıp buharı çekilir, suyu içilir. (K67) 

• Yazma ile baş ve göz bağlanıp üstüne yatılır. (K94) 

 

Değerlendirme 

Üşütme sonucu meydana gelen sinüziti yörede bitkisel kökenli ürün olan 

soğanın kaynatıldıktan sonra buharının içe çekilmesi, yazma aracılığıyla da baş ile 

gözün bağlanması usulüne dayanarak geçirme amaçlanmaktadır. 

 

 

2.9.11. Verem (Tüberküloz)  

Verem, “Herhangi bir organa ve en çok akciğerlere yerleşen Koch basilinin yol 

açtığı ateşli ve bulaşıcı bir hastalık.” olarak tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Akciğer 

veya gırtlak veremi olanların hapşırma, öksürme ve nefes alma gibi solunum yolları 

aracılığıyla çevreye yaymalarıyla gelişir. Sağlıklı olanlar da söz konusu mikrobu 

soluma vasıtasıyla alarak hastalık yayılır. Yapılan göçler ve AIDS, veremin 

görülmesinde etkili olduğu yapılmış çalışmalarla ortaya konmuştur. Göçler hastalığın 

çeşitli yerlere yayılımına neden olurken AIDS de bağışıklığı zayıf düşürerek hastalığın 

kolayca alınmasında etken olabilmektedir. Hastalık; öksürüğün uzun süre devam 

etmesi, yüksek ateşe bağlı olarak gece terlemeleri, yorgunluk, hâlsizlik, göğüs ağrısı, 

kanlı balgam gibi belirtiler gösterebilmektedir (medicalpark.com.tr). Yörede verem 

hastalığına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Kirpi eti yedirilir. (K35) 



165 
 

• Nane yenir. (K68) 

• Çam kozalağı kaynatılıp içilir. (K74) 

• Tavuk kesilir; 40, 50 gün boyunca pişirilip kişiye yedirilir. (K78) 

• Karpuz veya kavun suyu içilir. (K95) 

• Bir bardak sıcak sütün içine 10 damla sarımsak suyu eklenip içirilir. (K92) 

• Şehir merkezlerinden uzakta temiz havanın olduğu kırsal kesimde sakin bir yaşam 

sürülür. (K4) 

• Organik bal yenir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Modern tıbbın gelişmediği zamanlarda uzun asırlar boyunca varlığını sürdürüp 

büyük yıkımlara neden olmuş bir hastalık olan verem son yıllarda aşısının bulunmasıyla 

kontrol altına alınmıştır. Bu sebeple yöre insanlarının hastalığa karşı geleneksel 

yöntemlere çok az başvurduğu tespit edilmiştir. Kirpi eti, tavuk eti, süt, bal hayvan 

kökenli em; nane, çam kozalağı, sarımsak, karpuz ve kavun suyu bitki kökenli em 

olarak yörede verem için kullanılmaktadır.  

 

 

2.9.12. Zatürre 

Zatürre, “Ateş, öksürük ve balgamla beliren, tehlikeli bir akciğer hastalığı.” 

(sozluk.gov.tr) olarak ifade edilmektedir. Akciğer dokusunun enfeksiyon kapmasıyla 

oluşur.  Zatürre genellikle hasta kişinin ağız, boğaz ya da sindirim yolundaki 

mikropların akciğere gelmesiyle oluşmaktadır. Normal şartlarda tehdit unsuru 

oluşturmayan bu mikroplar, vücut bağışıklık direnci düştüğü zaman kişilerde zatürreye 

neden olabilmektedir. Bu bağlamdan bakıldığında zatürrenin meydana gelmesinde 

bulaştan ziyade vücut savunmasını kıran tehdit unsurları söz konusu olmaktadır. 

Üşüme, titreme, yüksek ateş, iltihaplı balgam atma, öksürük, baş ağrısı, iştahsızlık, 

yorgunluk gibi belirtiler ortaya çıkmaktadır (medicalpark.com.tr). Yörede zatürre için 

uygulanan kimi pratikler şunlardır: 

 

• Vücut sıcak tutulur. (K35, K94) 

• Kimyasal dumanlardan uzak durulur. (K67) 

• Sıcak pekmez içilir. (K32) 



166 
 

Değerlendirme 

Zatürreye karşı yöre halkı vücudu sıcak tutma, kimyasal dumanlardan uzak 

durma ve sıcak pekmez içme şeklinde pratikler uygulamaktadır. Ağır bir hastalık olan 

zatürre için yöre insanının günümüzde modern tıbba başvurduğu görülmektedir.  

 

 

2.10. ÜRİNER SİSTEMİ HASTALIKLARI 

2.10.1 Altını Islatma    

Basit şekilde gece vakti yatılan yeri ıslatma şeklinde belirti gösterirken karmaşık 

olaraksa gündüz vakti idrar kaçırma, sıkça lavaboya gitme şeklinde belirtiler 

gözlemlenmektedir (medicalpark.com.tr). Midyat’ta altını ıslatma rahatsızlığına karşı 

uygulanan pratikler şunlardır: 

• Çocuklar toprak ya da naylon üstüne konulur. (K11, K13, K15, K16, K23, K25, 

K30, K32, K38, K48, K66) 

• Salyangoz eti yenir. (K35) 

• Sırt üşütülmemelidir. (K35) 

• Kızılcık şerbeti içirilir. (K53) 

• Bağırsak haşlayıp suyu içirilir. (K14) 

• Ardıç tohumu tüketilir. (K36) 

• Hayvanın karnının derisinin üstündeki kirli atıklar pişirilip verilir. (K17) 

• Ciğer borusu yedirilir. (K94) 

• Uyumadan önce sıvı içme asgariye indirilmeli ve lavaboya gidilmelidir. (K80) 

 

Değerlendirme 

Altını ıslatan çocuklar için bitkisel kökenli emlerden ardıç tohumu; hayvansal 

kökenli emlerden ise salyangoz eti, bağırsak haşlanması, ciğer borusu, sakatat gibi 

ürünler tüketilmektedir. Çocukların toprağın üstüne konması en yaygın görülen tedavi 

yöntemi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunlara ek olarak sırtın üşütülmemesi, 

uyumadan önce sıvı tüketilmemesi ve lavaboya gidilmesi; sorunu asgari seviyeye 

çekmek için uygulanan diğer yöntemlerdendir. Hayvansal kökenli ürünlerden 

salyangoz eti, ciğer borusu ve sakatat türü ürünleri tüketme pratiğinin kökeninde pis, 

pisten alır ilkesinden hareketle analojik, büyüsel tedavi yöntemi bulunmaktadır. 

 



167 
 

2.10.2. Böbrek Hastalıkları 

Böbrekler; kandaki zararları maddeleri süzüp idrar olarak salan, omurganın sağ 

ve sol yanında bulunan çift organdan her biri olarak tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). 

Boşaltım sisteminin kontrol ve üretimini sağlayan ana organdır. Vücutta bulunan diğer 

organların sağlığını ve dengesini doğrudan etkilemektedir (medicalpark.com.tr). 

Dolayısıyla hayati öneme sahip olabilecek böbrek hastalıklarına karşı yörede 

uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Bol su içilir. (K35, K48, K50, K70, K75, K86, K103) 

• Kuyu suyu içilir, fazla tuz tüketilmemelidir. (K8, K27, K44) 

• Dut yaprağı çayı içilir. (K93) 

• Tavuk taşlığındaki sarı zar kurutulup toz haline getirilir, yoğurdun üstündeki su ile 

karıştırılıp içilir. (K35) 

• Maydanoz suyu kaynatılıp içilir. (K90) 

• Bal kabağı, yoğurt yenir. (K53) 

• Havlu ısıtılır, böbreklerin olduğu bölgenin üstüne koyulur. (K58) 

• Yoğurdun suyu içilir. (K62) 

• Isırgan otu, kabak çekirdeği iyi gelir. (K47) 

• Maydanoz, arpa ve ot kaynatılıp suyu içilir. (K94) 

• Bölge sıcak tutulur. (K54) 

• Keten tohumu ezilip sıcak suda içilir. (K44) 

• Kabak çekirdeği iyi gelir. (K80) 

• Çörek otu yağı kullanılır. (K66) 

• İkşut bitkisinin (küsküt otu) taze olarak ya da suyun içinde birkaç saat bekletildikten 

sonra içilmesi böbreklere iyi gelir. (K78) 

 

Değerlendirme 

Yörede böbrek hastalıklarına karşı uygulanan tedavi yöntemleri çeşitlilik 

göstermektedir. Bol bol su içme ve kuyu suyu içme en çok bilinen ve en sık rastlanan 

madensel kökenli tedavi yöntemidir. Dut yaprağı, keten tohumunun çayı; küsküt otu ve 

maydanozun suda bekletildikten sonra suyu, bal kabağı, ısırgan otu, kabak çekirdeği, 

çörek otu bitkisel kökenli tedavi yöntemleri olurken tavuk taşlığındaki zarın toz haline 

getirildikten sonra yoğurt suyu ile karıştırılması, yoğurt suyu hayvansal kökenli 



168 
 

ürünlerdir. Ayrıca havlunun ısıtılıp böbreklerin olduğu yere konması, sıcak tutulması 

da geleneksel tedavi yöntemleri olarak gözlemlenmektedir. 

 

 

2.10.3. Böbrek Taşı 

Böbrek taşı, böbrek kanallarında sebebi bilinmeyen etkenlerle kimi minerallerin 

bir araya gelerek oluşturduğu katı yapılar şeklinde ifade edilmektedir. Erkeklerde 

kadınlara nispeten oluşma oranı üç kat fazladır. Hayatın herhangi bir evresinde 

oluşabileceği gibi 30 yaşlarında görülebilme ihtimali daha yaygındır. Böbrek taşları; 

genetik faktörler, sağlıklı ve doğru beslenememe, idrar kanallarında enfeksiyon 

oluşumu, aşırı şişmanlık gibi sebeplerle oluşabilmektedir. Genellikle artan oranda 

meydana gelen göğüs, karın ya da bel ağrısı, kusma, bulantı, idrardan kan gelmesi 

şeklinde belirtiler göstermektedir. Ağrı oluşmasa dahi kontrol ettirilmelidir. Midyat’ta 

böbrek taşına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şöyledir: 

 

• Traktöre binilir, kötü yollardan geçilerek sallanma ve sarsılmanın etkisi ile taş 

düşürülür. (K75, K84, K58, K80) 

• Bol su içilir. (K39, K67, K70) 

• Sıkça zıplama egzersizi yapılır. (K80, K83, K96) 

• Maydanoz suyu kaynatılıp içilir. (K48, K95) 

• Karpuz bolca tüketilir. (K35, K60) 

• Hamur mayası, çayın içine konur ve aç karna içilir. (K56) 

• Demir dikeni otunun dikeni kaynatılıp içirilir. (K60) 

• Tavuk taşlığının zarı yenilir. (K35) 

• Yoğurt suyu içilir. (K60) 

• Limonlu soda içilir. (K32) 

• Arpa kaynatılıp suyu içirilir. (K103) 

• Ilıca, kaplıcaya gidip orada 1 hafta kalınır. Bolca maden suyu içilir. (K51) 

• Kurutulmuş tavuk dalağı tüketilir. (K53) 

• Keçi boynuzu ile papatya karıştırıldıktan sonra kaynatılıp içilir. Ayrıca düzenli spor 

yapılır. (K62) 



169 
 

• Melengiç22 ağacının dalları kesilip kaynatıldıktan sonra suyu içirilir. (K92) 

• Limon suyu içilir. (K97) 

• İp atlanır. (K74) 

• Ata binerek taşın düşmesi sağlanır. (K60) 

• Maydanoz, arpa ve ot kaynatılıp suyu içilir. (K94) 

• Bolca yoğurt yenir. (K62) 

• Alkollü içeceklerden uzak durulur. (K80) 

• Salatalık kabuğu suda kaynatılıp içilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Midyat yöresinde böbrek taşından kaynaklı oluşan rahatsızlıklar için uygulanan 

tedavi yöntemleri çeşitlilik göstermekte ve yetişkin insanların büyük çoğunluğunun bu 

rahatsızlığın tedavi uygulaması hakkında bilgi sahibi olduğu gözlemlenmiştir. Yapılan 

pratiklerin özellikle böbrekteki kum veya taşı atmaya yönelik olduğu dikkati 

çekmektedir. Traktöre veya benzeri araçlara binerek çukurlu, kötü yollardan geçerek 

sallanma ve sarsılmanın etkisiyle böbrekteki taşın düşürüleceği düşüncesi buna bağlı 

olarak yöredeki en yaygın uygulamalardandır. Sıkça zıplama, ata binme, ip atlama gibi 

pratikler de yine aynı amaçla uygulanan yaygın tedavi yöntemlerindendir. Bolca su 

içme madensel kökenli tedavide en sık görülen uygulama olurken bunu limonlu soda 

tüketme, ılıca ve kaplıcaya gitme, maden suyu tüketme gibi diğer pratikler takip 

etmektedir. Maydanoz suyu, demir dikeni otu, arpa, limon, keçiboynuzu, papatya, 

melengiç, salatalık kabuğu gibi bitkilerin çayı yapılır ve bunların dışında da karpuzun 

suyu içilir. Hayvansal kökenli tedavilerde ise tavuk taşlığı zarı, yoğurt, kurutulmuş 

tavuk dalağı ürünlerine rastlanılmaktadır. 

  

 

2.10.4. İdrar Yolu İltihabı 

İdrar yolunda idrarın atılmasını sağlayan organlarda (böbrek, idrar borusu, 

mesane, üretra) enfeksiyon oluşması ile hastalık meydana gelmektedir. Sürekli idrara 

çıkma gereksinimi, idrar çıkarırken yanma veya ağrı hissetme, idrardan kan gelmesi 

gibi belirtilerle ortaya çıkmaktadır (medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde idrar yolu 

iltihabına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 
22 Melengiç yörede “kızvan” adıyla da bilinmektedir. 



170 
 

 

• Maydanoz kaynatılıp suyu içilir. (K10, K21, K30, K36 K40, K94) 

• Yavşan otundan faydalanılır. (K12, K42, K59, K88) 

• Soğan kaynatılıp suyu içirilir. (K1, K44, K53) 

• Bolca su içilir. (K33, K57, K80) 

• İdrar tutamayanlara maydanoz suyu içirilir. (K60, K66)  

• Kekik içilir. (K96) 

• Nane çayı içilir. (K60) 

• Karanfil çayı içilir. (K56) 

• Bal ile süt karıştırılıp içilir. (K78) 

• Bol bol sumak tüketilir. (K89) 

• Lahana suyu tüketilir. (K35) 

• Papatya çayı içilir. (K25) 

• Melengiç ağacının yaprak ve kabukları kaynatılıp içirilir veya meyveleri tüketilir. 

(K81) 

• Ardıç tohumu çayı içilir. (K24) 

• Maydanoz tüketilir. (K103) 

• Kişniş tohumu bir gece suda bekletilir ve sabah suyu içilir. (K8) 

• İkşut (küsküt) bitkisinin taze olarak tüketilmesi ya da suyun içinde birkaç saat 

bekletildikten sonra içilmesi idrar yolu iltihaplarını giderir. (K78) 

 

Değerlendirme 

Yörede idrar yolu iltihabı rahatsızlığına karşı bilinen uygulamaların sayıca 

çeşitlik göstermesi esasında yöre insanlarında hastalığa sıkça rastlandığını ve/veya 

hastalık uygulanmasına karşı üretilen tedavi malzemelerine erişimin kolayca 

sağlandığını göstermektedir. Bitkisel kökenli ürünlerden maydanozun kaynatıldıktan 

sonra suyunun tüketilmesi en sık gözlemlenen uygulama olurken bunu yavşan otu, 

soğanın kaynatıldıktan sonra suyunun tüketilmesi ve su içme takip etmektedir. 

Kullanılan malzemelerden çoğunun bitkisel ürünler olması dikkat çekerken bunlar 

maydanoz, yavşan otu, soğan, kekik, nane, karanfil, sumak, lahana, papatya, melengiç 

yaprağı veya diğer unsurları, ardıç ve kişniş tohumu, küsküt (ikşut)23 olmak üzere 

 
23 İkşut için bkz. : bebek gazı. 



171 
 

sıralanmaktadır. Ayrıca diğer birçok hastalık uygulamasında da tercih edilen karma 

kökenli tedavi ürünü olan ballı süt de idrar yolu iltihabı için tüketilmektedir.  

 

 

2.10.5. Prostat  

Prostat, “Erkeklerde idrar torbasının altında bulunan, siyeğin başlangıç 

bölümünü çevreleyen ve meni yapımında görev alan, iç salgı da salgılayan bez, 

kestanecik.” (sozluk.gov.tr) olarak tanımlanmaktadır. Prostatın büyümesiyle hastalığa 

dönüşmektedir. Prostat büyümesi idrar yapma zorluğunu da beraberinde getirmektedir. 

Erkeklerde yaşın ilerlemesiyle birlikte prostat büyüme riski artmaktadır. Bu sorun kimi 

erkeklerde hayat kalitesinin düşmesine neden olmaktadır. Bu hastalığın neden 

oluştuğuyla ilgili kesin bir bilgi söz konusu değildir. Fakat genel kanı yaşlı erkeklerde 

görülen bir problem olduğudur. Ayrıca yapılan çalışmalarda testisleri alınan hastalarda 

prostat rahatsızlığına rastlanmaması, hastalığın aslında testislerle bağlantılı olabileceği 

ihtimalini güçlendirmektedir. Prostat hastalığının belirtileri sıkça ve özellikle geceleri 

idrara çıkma ihtiyacı, idrar yaparken oluşan zorlanma yanma ağrı hissi, idrar sonrası 

mesanenin boşalmadığı hissi, idrar kaçırma sorunu genel belirtileri arasında yer 

almaktadır (medicalpark.com.tr). Yörede prostat rahatsızlığına karşı uygulanan tedavi 

yöntemleri şunlardır: 

 

• Kırmızı biber çokça yenir. (K60) 

• Mahlep tüketilir. (K58) 

• Melengiç ağacının meyvesi tüketilir. (K66) 

• Kabak çekirdeği iyi gelir. (K93) 

• Bolca domates tüketilir. (K35) 

• Yeşil çay tüketilir. (K90) 

• Isırgan otu çayı içilir. (K82) 

 

Değerlendirme 

Yörede prostata karşı genel olarak modern tıp imkânlarının kullanılmasının 

yanında sınırlı da olsa halk hekimliği pratikleri de uygulanmaktadır. Bunlar bitki 

kökenli em olarak kullanılan kırmızı biber, mahlep, melengiç, kabak çekirdeği, 

domates, yeşil çay ve ısırgan otudur. Doğal bir idrar söktürücüsü olarak bilinen ısırgan 



172 
 

otu aynı zamanda prostat bezi büyümesi bulgularını azaltmada etkili olmaktadır. 

Likopen açısından zengin, güçlü bir antioksidan olan domates prostat sağlığına olumlu 

katkılar sunan bir besin kaynağıdır. Yapılan bir çalışma neticesinde 10 hafta boyunca 

her gün 50 gr domates yiyen iyi huylu prostat büyümesi olan erkeklerin PSA 

değerlerinin %10’dan daha düşük olduğu ortaya konmuştur. 48 bin erkek üzerinde 

yapılan bir başka araştırmadaysa domates ve domates kaynaklı gıdaların fazlaca 

tüketilmesiyle prostat kanseri gelişme riskinin %35 oranında azaldığı, agresif prostat 

kanseri gelişme riskinin %53 oranında düştüğü sonucuna varılmıştır. Yeşil çay kimi 

virüs ve bakterileri ortadan kaldıran, bağışıklık sistemini kuvvetlendiren ve prostat 

kanseri de dâhil olmak üzere türlü kanser çeşitleriyle mücadele eden güçlü bir 

antioksidandır. Yeşil çay içerisinde yer alan polifenoller, PSA seviyelerini önemli 

oranda düşürmektedir. Yapılan çalışmalarca yeşil çayın prostat kanserini hızlandıran 

enzimleri baskıladığı ve apopitozis adındaki programlı hücre ölümünü tetiklediği 

gözlenmiştir. Kabak çekirdeğinin içinde bulunan yağ, prostat hücrelerinin çoğalmasını 

önlemektedir. Bunun yanı sıra kabak çekirdeği omega-3 yağ asitleri ve karotenoidler 

ihtiva eder. Araştırma sonuçları, diyetlerinde daha yüksek karotenoid bulunan 

erkeklerin iyi huylu prostat büyümesi tehlikesinde düşüş gerçekleştiğini 

göstermektedir. Kabak çekirdeğinin içeriğindeki bir başka besin olan çinkonun da 

prostat sağlığını desteklediği ve prostat kanseri gelişimine karşı koruma sağladığı ifade 

edilmektedir (www.memorial.com.tr).  

 

 

2.10.6. Taş Düşürme/Kum Dökme  

Böbreklerin kanı temizleme işlemi esnasında kimi tuz ve mineraller böbrekte 

toplanıp yığılır. Yığılan bu tuz ve mineraller idrardan atılamayıp bölgede yapışmış 

olarak kalır, bu durum da böbrek taşının oluşmasına neden olur. Genetik etmenler, sıvı 

tüketiminin az olması ya da sıvı yitimi, beslenme şekli, kimi ilaçlar, metabolik 

sıkıntılar, aşırı kiloluk durumu, çok fazla miktarda tuz ya da şeker kullanımı, 

hareketsizlik, böbrek rahatsızlıkları böbrek taşının oluşmasına neden olabilmektedir. 

Böbrek taşları yıllarca belirti göstermeyebilir. Fakat rahatsızlık artık uç noktaya gelince 

birden oluşan karın, kaburga ve sırt çevresindeki ağrılar, idrar sırasında acı ve yanma, 

idrarın renk ve yapısındaki farklılık, idrarda kan, mide bulantısı, kusma belirtileri baş 

göstermeye başlamaktadır (medicana.com.tr).  



173 
 

       Kum dökme, çeşitli yapıdaki kristallerin vücut sıcaklığında ya da idrarda 

çözünememesiyle idrarda parçalar hâlinde katılaşması sonucu oluşmaktadır.  Kum 

dökme, günümüz çağındaki kötü beslenme alışkanlıkları ya da hayat yapısındaki 

değişiklikler sebebiyle çokça gözlemlenen bir problemdir. Kum dökme; böbreklerin 

bulunduğu çevrede ağrı, idrar yaparken yanma, idrarın renginde koyulaşma, idrarda kan 

gibi belirtilerle kendini göstermektedir (medicalpark.com.tr). Yörede taş düşürme ve 

kum dökme için uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Bolca su içilir, sulu yemekler tüketilir. (K1, K6, K13, K55) 

• Yoğurt suyu içilir. (K11, K67) 

• Bir yerde bir tane taş suyu varmış, o sudan üç kere içildiğinde taşın düşmesi sağlanır 

(K22, K33) 

• Arpa kaynatılıp suyu içirilir. (K10) 

• Tavuk dalağı kurutulup kaynatıldıktan sonra suyu içirilir. (K66) 

• Takla atılır, yüksek bir yerden sıçrama yapılır, zıplanır. (K95) 

• Kişinin sırtına çıkılıp basılır. (K70) 

• Traktöre binilir, kötü yollardan geçilerek sallanma ve sarsılmanın etkisi ile taş 

düşürülür. (K62) 

• Ata binilir. (K23) 

 

Değerlendirme 

Taş düşürme ve kum dökme amacıyla maden kökenli em olan suyun bolca 

tüketimi en fazla uygulanan tedavi yöntemidir. Sulu yiyecekler, yoğurt suyu, arpanın 

kaynatılıp suyunun içilmesi, tavuk dalağının kurutulup kaynatıldıktan sonra suyunun 

içilmesi madensel ve hayvansal kökenli emler olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunların 

dışında takla atma, yüksek bir yerden sıçrama, zıplama; sırta çıkıp basma; traktöre, ata 

binme gibi fiziksel hareketler yapılarak sarsılmanın etkisi ile vücutta var olan taş veya 

kumlar düşürülmeye çalışılmaktadır. 

 

 

2.11. YARALAR 

Yara, en basit tanımıyla doku bütünlüğünün tahrip olması şeklinde 

tanımlanmaktadır. Yara ifadesi çeşitli sebeplere bağlı olarak oluşan çok genel bir 



174 
 

kavramdır. Yaraya neden olan etmenler şunlardır: Kesilme, delinme, batma ile oluşan 

yaralar; aşırı derecede ısıya maruz kalma ile oluşan yaralar; radyasyon sonucu oluşan 

yaralar; kimyasal maddelere temasla oluşan yaralar; herhangi bir yere sürtünme, 

ayakkabı vurması, baskıya maruz kalma sonucu oluşan yaralar gibi daha pek çok 

gerekçeyle ortaya çıkabilmektedir. Midyat yöresinde, oluşan yaralara karşı uygulanan 

tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Örümcek ağı sürülür. (K92, K96) 

• Islak bir havlu ile temizlenir sonra da yara kapatılır. (K71, K83) 

• Lahana yaprakları kullanılır. (K21, K62) 

• Vücuttaki açık yaralara kırk damar otu sürülür. Kaynatılıp da üstüne sürülebilir. 

(K60) 

• Gül lokumu ve soğan yaraların üstüne konur. (K60) 

• Yoğurdun kaymağı sürülür. (K78) 

• Demir ateşte ısıtılır, yaraya dokundurulur. Ardından bitkilerin suyu çıkartılıp 

bitkinin kendisi ile birlikte sürülür. (K47) 

• Maydanoz, havuç, ıspanak tüketilir. (K98) 

• Yumurta sarısı ile tuz ve yanmış ağacın tozu karıştırılıp yaraya sürülür. (K46) 

• Ot ezilip sürülür. (K6) 

• Yaraya tuz sürülüp bezle kapatılır. (K13) 

• Zeytin yağı sürülür. (K81) 

• Yumurta sarısı sürülür. (K21) 

• İncir yaprağı koyulur. (K49) 

• Çam sakızı ezilerek bir macun kıvamına getirildikten sonra sürülür. (K18) 

• Kül sürülür. (K55) 

• Çekem otu ezilir, yağ ile karıştırılıp krem hâline getirildikten sonra merhem gibi 

sürülür. (K73) 

• Vazelin sürülür. (K48) 

 

 

 

 

 



175 
 

Değerlendirme 

Çeşitli nedenlere bağlı olarak meydana gelebilen yaralara karşı yörede örümcek 

ağı24, yoğurt kaymağı, yumurta25 hayvan kökenli em olarak kullanırken ot, kırk damar 

otu, zeytin yağı, lahana yaprağı, incir yaprağı, soğan, çam sakızı, çekem otu gibi bitki 

kökenli emlerin ezilerek ya da birtakım işlemler sonucu krem hâline getirilip sürüldüğü 

görülmektedir. Söz konusu uygulamalardan örümcek ağı pratiğinin benzerine 

Konya’da çocukların herhangi bir yeri yaralanıp yarık olduğunda hemen çardak veya 

ahırlardan örümcek bulunup o bölgeye basılıp kâğıt yakıp üstüne sürülmesi şeklinde 

rastlanılmaktadır (Aydın, 2021: 256). Bunun yanı sıra Müntehab-ı Âliye’de henüz 

yürümeyen bir çocuğun dizlerinin altına örümcek yumurtası sürerek yürüyeceği 

belirtilmiştir (Kolunsağ, 2021: 83). Yaralarda çam sakızının kullanılması uygulaması 

da dikkati çeken bir diğer pratiktir. Türklerde çam ağacı kutsiyet atfedilen ağaçlardan 

biridir. Hakaslarda çam ağacının Tanrı kutu taşıdığı, dolayısıyla zararlı iyelerin bu 

ağaca yaklaşamayacağı inancı bulunmaktadır (Ergun, 2004: 213). Soğan da deri 

hastalıklarının çoğunluğunda kullanılan bir bitki olmakla birlikte irinli yaraların 

sağaltımında da kendisinden faydalanılmaktadır (Deniz, 2005: 175). Ayrıca demir26, 

tuz, kül de maden kökenli em şeklinde yaralara uygulanmaktadır. 

 

 

2.11.1. Ağız Yarası 

Yörede ağızda oluşan yaralar için uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Sumaklı su içilir. (K35, K93) 

• Karbonatlı su ile ağız çalkalanır veya içilir. (K32) 

• Ceviz çokça yendiği zaman ağız yarasına neden olur. (K93) 

• Yaralanmalar için gaz yağı sürülür. (K35) 

• Dövülmüş badem ve şeker karıştırılıp macun hâline getirilir, sürülür. (K60) 

 

 

 

 
24 Örümcek ağı için bkz. : deri kesilmesi. 
25 Yumurta için bkz. : deri çatlaması. 
26 Demir için bkz. : diş ağrısı, dolama. 



176 
 

Değerlendirme 

Ağız yarasını iyileştirmek için yörede sumaklı su, karbonatlı su, dövülmüş 

badem ve şekerin karıştırılıp macun şeklinde sürülmesi gibi bitkisel ve madensel 

kökenli emlerin bir arada kullanıldığı görülmektedir. Ayrıca ağız yarasının önüne 

geçmek adına çokça ceviz tüketilmemesi gerektiği ifade edilmektedir. 

 

 

2.11.2. Meme Yarası 

Genellikle kadınlar arasında yaygın olarak görülen bir sorundur. Çoğunlukla 

menopoz dönemine girmemiş olan kadınlarda, adet döngüsüne bağlı olarak ağrı 

şeklinde oluşabilmektedir. Ancak her yaştan insanda bu sorun görülebilmektedir. Söz 

konusu ağrıların yanı sıra çeşitli sebeplerle bölgede yara oluşumu söz konusu 

olabilmektedir. Yörede meme yarası için uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Zeytin yağı ile masaj yapılır. (K90, K98) 

• Süt kaymağı sürülür. (K1) 

• Tuz ısıtılıp yaranın üzerine koyulur. (75) 

• Tahin yağı sürülür. (K46) 

• Arının yaptığı koza alınıp içindeki bal çıkartılır, geriye kalan kullanılmayan şeyi 

iyice haşlandıktan sonra merhem hâline getirilip yaranın olduğu yere sürülür. (K68) 

• Isırgan otu ile ezilen kuru üzüm karıştırılıp sürülür. (K95) 

• Vazelin sürülür. (K7) 

• Anne sütü sürülür. (K79) 

• Göz merhemi sürülür. (K94) 

• Ayva çekirdeği suda bekletildikten sonra bölgeye sürülür. (K66)  

 

Değerlendirme 

Yörede meme yarasına karşı bölgeye zeytinyağının sürülerek masaj 

uygulanması en sık gözlemlenen tedavi yöntemi olarak karşımıza çıkmaktadır. Süt 

kaymağı, anne sütü hayvan kökenli em; tahin, ısırgan otu, kuru üzüm, ayva çekirdeği 

bitki kökenli em; tuz maden kökenli em olarak krem şeklinde sürülerken ayrıca vazelin 

ve göz merheminin de yine bölgedeki yarayı iyileştirmek için kullanıldığı 

görülmektedir. 



177 
 

2.12. ZEHİRLENMELER 

2.12.1. Akrep Sokması  

Akrepler; sekiz bacaktan oluşan, örümceğimsi familyasından kabul edilen, sıcak 

ve nemli yerlerde yaşayan, kıvrık ve kalkık kuyruğunda zehirli iğnesi olan bir tür 

böcektir (sozluk.gov.tr). Acı hissetme, kızarma veya şişlik gibi semptomlar 

görülmektedir (medicana.com.tr). Yörede akrep sokması sonrası yapılan uygulamalar 

şöyledir: 

• Zehirlenen yere domates konur. (K6, K38, K53, K53, K93, K95, K98) 

• Vücudun zehirlenen yeri başkası tarafından dudakla tükürük salgısı ile çekilerek 

tükürülür. (K32, K33) 

• Sıcak bir taşa tutulur. (K86, K93) 

• Akrep ezilir, vücuda sürülür. (K35, K55) 

• Altın konulur. (K57) 

• Vücudun neresi zehirlenmişse orası bağlanarak diğer bölgelere yayılım engellenir. 

(K35) 

• Akrebin soktuğu yere yoğurt sürülür. (K25) 

• İncir ağacı yaprağının sütü sürülür. (K60) 

• Dut ağacının öz suyu (sütü) sürülür. (K60) 

• Zehir ağız ile çıkarılır, zehirlenen yer sıcak taşlara dokundurulur. (K56) 

• Mercimek samanı suda kaynatılıp biraz soğutulduktan sonra zehirlenen yerin 

üstüne koyulur. (K4) 

• Akrebin soktuğu yere iğne batırılıp zehir çıkartılır, ardından bölgeye domates 

koyulur. (K18) 

• Sokulan yerdeki zehrin kana bütünüyle karışmasına engel olmak için turnike 

uygulanır ve sokulan yerden hafifçe kanatılarak kandaki zehir atılmaya çalışılır. 

Ardından da sağlık kuruluşuna gidilir. (K48) 

• Kurbağanın içi boşaltılıp parmaklar içine konulur ardından akrebin soktuğu yere 

parmaklar sürülür. (K84) 

• Kurbağanın karnı yarılıp sokmanın olduğu bölgeye konulup bağlanır. (K54) 

• Jilet vurulup, zehrin olduğu bölgedeki bölge sıkılıp kan atılır. (K44) 

• Hacamat yapılır. (K5) 

• Atın kuyruğundan bir tel kesilip yaraya bağlanır. (K94) 

• Süt içilir. (K58) 



178 
 

• 7 tane evden alınmış çalılar yakılıp yaranın üstüne konulur. (K62) 

• Bölge yumuşak bir sabun ve su ile temizlenir ardından buz uygulanır. (K80) 

 

Değerlendirme 

Bitkisel kökenli ilaçlardan domatesin bölgeye sürülmesi bilinen en yaygın 

tedavi uygulaması olarak göze çarparken incir yaprağı sütü, dut ağacı yaprağının suyu, 

mercimek samanının suda kaynatılıp soğumaya bırakıldıktan sonra sürülmesi diğer 

yöntemlerdendir. Hayvansal kökenli ilaçlar akrebin ezildikten sonra, kurbağanın iç 

organlarına parmakla temastan sonra, at kuyruğu teli, yoğurt sürülmesi ve süt içilmesi 

şeklinde görülmektedir. Madensel kökenli sağaltmalar sıcak taş, altın ve buz şeklinde 

karşımıza çıkmaktadır. Akrebin soktuğu yerin iğne batırılarak, jilet ya da herhangi bir 

yöntemle kesilip veya delinmek suretiyle kan akıtıldıktan sonra zehrin çıkarılması 

yöredeki parpılama yoluyla yapılan sağaltmalara örnektir. Bunların yanı sıra akrebin 

soktuğu yerin ip veya bez ile bağlanması, zehirlenen yerin dudak yardımıyla çekilip 

tükürülmesi, kanatılarak zehirli kanın çıkarılması, hacamat yapılması, sabun ve su ile 

temizlenmesi zehrin esasında vücudun diğer bölgelerine yayılımını engellemek ve bir 

sonraki tedavi aşamasına zaman kazandırmak şeklinde değerlendirilirken bağlanan 

yerin belli zaman aralıklarıyla gevşetilmesi de kan akışını sürdürme anlamında dikkat 

edilen diğer hususlar olarak gözlemlenmektedir.   

 

 

2.12.2. Arı Sokması 

Arılar; zar kanatlılardan, bal ve bal mumu yapan, iğnesiyle sokan böcek 

şeklinde tanımlanır (sozluk.gov.tr). Arı sokması sonucunda basit ve orta şekilde 

seyreden belirtiler: ağrı, yanma, kızarıklık, şişme şeklindedir. Şiddetli göstergeler ise: 

ağrı, yanma, şişme ve kızarıklığın yanı sıra nefes darlığı, mide bulantısı, bayılma, bilinç 

yitimi, nabız değişiklikleri gibi durumlarla kendini belli etmektedir 

(medicalpark.com.tr). Midyat’ta arı sokması sonrası uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Sıcak bir taşa tutulur. (K4, K27, K32, K33, K38, K44, K46, K47, K49, K53, K57, 

K93, K94) 



179 
 

• Zehirlenen yere domates konur. (K51, K58, K66, K68, K71, K75, K76, K84, K86, 

K90, K93, K94)  

• Buz uygulanır. (K5, K53, K55, K66, K67) 

• Zehirlenen yere yoğurt sürülür. (K6, K80) 

• Vücudun neresi zehirlenmişse orası bağlanarak diğer bölgelere yayılım engellenir. 

(K35) 

• Vücudun zehirlenen yeri başkası tarafından dudakla tükürük salgısı ile çekilerek 

tükürülür. (K32) 

• Şişen yere çiğnenmiş ekmek koyulur. (K14) 

• İncir ağacı yaprağının sütü sürülür. (K60) 

• Dut ağacının öz suyu (sütü) sürülür. (K60) 

• Arı öldürüldükten sonra yaranın üzerine bırakılır. (K58) 

• Kırmızı topraktan yapılmış çamur sürülür. (K39) 

• Soğan konulur. (K80) 

• Lavanta yağı sürülür. (K25) 

• Soğuk suya sokulur. (K45) 

 

Değerlendirme 

Yörede arı sokmasına karşı çok çeşitli tedavi metotları uygulanmaktadır. Arı 

sokması sonucu bitkisel kökenli em olarak domates sürülmesi en sık görülen uygulama 

olurken çiğnenmiş ekmek, incir yaprağı sütü, dut yaprağı sütü, soğan ve lavanta yağı 

sürülmesi dikkati çeken diğer çeşitli tedavi yöntemleridir. Hayvansal kökenli em olarak 

bölgeye yoğurt, arının ezilerek sürülmesi gözlemlenmektedir. Madensel kökenli em 

olarak ise zehirlenen yerin sıcak taşa sürülmesi en yaygın tedavi yöntemi olurken buz, 

soğuk su ile bölgenin yıkanması, kırmızı topraktan çamur sürülmesi diğer 

uygulamalardandır. Bölgeye toprak sürülmesi uygulamasının benzerine “Kars’ta arının 

soktuğu yere ham toprak, yoğurt ve zeytinyağı ile hazırlanan bir karışım sürülmesi” 

(Öncül, 2011: 48) şeklinde rastlanmaktadır. Ayrıca zehirlenen yerin ip ya da bez 

yardımıyla bağlanması, tükürük salgısı ile zehrin atılması esasında diğer bölgelere 

yayılımı önleme ve zaman kazanma adına uygulanan korunma yöntemleridir.  

 

 

 



180 
 

2.12.3. Böcek Sokması 

Yaz aylarında havaların ısınmasına paralel olarak sayılarında artış yaşanan 

böceklerle insanlar günlük hayatlarında sıkça karşılaşmakta, zaman zaman da onların 

ısırma veya sokmalarına maruz kalabilmektedirler. Böceğin yapısı, zehir taşıyıp 

taşımadığı, kişilerde beliren alerjik tepkimelerin olup olmadığı sokma sonucunda 

meydana gelen belirtilerin durumunu ve ciddiyetini gözler önüne sermektedir. Böcekler 

iğneleri veya tükürüklerindeki alerjik yapılarla deride alerjik tepki, tahriş, kızarma, 

yanma, kaşınma gibi belirtiler ortaya çıkarırlar. Genelde basit düzeyde kalsa da seyrek 

de olsa mide bulantısı, mide ağrısı, kusma, bilinç bulanıklığı, nefes alıp vermede 

zorlanma gibi hayatı tehdit edecek ciddi semptomlar da gözlemlenmektedir. Midyat’ta 

böcek sokmasının ardından yürütülen tedavi uygulamaları şunlardır: 

 

• Zehirlenen yere domates konur. (K91, K93, K95, K98, K103) 

• Sıcak bir taşa tutulur. (K50, K66, K93, K102) 

• Buz konur. (K48, K80, K84, K90) 

• Sokan yerine üzerine közlenmiş soğan koyulur. (K1, K4) 

• Patates konur. (K17, K33) 

• Vücudun neresi zehirlenmişse orası bağlanarak diğer bölgelere yayılım engellenir. 

(K35) 

• Vücudun zehirlenen yeri başkası tarafından keskin bir nesneyle açılır ve emilerek 

zehir çıkarılır. (K32) 

• Zehirlenen yere yoğurt sürülür. (K57) 

• İncir ağacı yaprağının sütü böceğin soktuğu yere sürülür. (K60) 

• Dut ağacının öz suyu (sütü) sürülür. (K60) 

• Maydanoz ezilip sürülür. (K53) 

• Böceğin soktuğu bölge kolonya ile yıkanır. (K94) 

• Bölge su ve sabunla iyice yıkandıktan sonra kolonya dökülür. (K5) 

• Böceğin soktuğu yerdeki kirli kan, terlikle vurularak çıkartılır. (K23) 

 

Değerlendirme 

Yörede böcek sokmasının ardından bölgeye domates sürülmesi en yaygın 

görülen bitkisel kökenli uygulamadır. Buna ek olarak közlenmiş soğan, patates, incir 

yaprağının sütü, dut ağacının sütü, maydanoz zehirlenen yere sürmek için kullanılan 



181 
 

diğer bitkisel ürünlerdir. Sıcak taşa sürme işlemi yörede yaygın görülen uygulama 

olurken buz, kolonya sürme tedavide kullanılan diğer maddelerdir. Hayvansal kökenli 

tedavilerde yoğurt kullanılmaktadır. Ayrıca zehri çıkartmaya ve zehrin vücudun diğer 

bölgelerine yayılımını önleme amaçlı olarak zehirlenen yerin bağlanması, terlik veya 

benzer bir nesne ile kirli kanın bölgeye vurularak oradan çıkartılmaya çalışılması, 

başkasının bölgedeki zehirlenen yeri emip çıkararak tükürmesi, su ve sabun ile bölgenin 

yıkanarak temizlenmesi şeklinde geleneksel tedavi uygulamaları görülmektedir. 

 

 

2.12.4. Yılan Sokması 

Yılan sokması, dünyanın pek çok yerinde ölümcül vakalara sebep 

olabilmektedir. Yılan sokmasına maruz kalan kişiye ilk yardım müdahalesi bu anlamda 

çok önemli bir yer tutmaktadır. Yapılacak ilk yardım müdahalesi ile amaç zehrin 

vücuttaki yayılımının yavaşlatılmaya ya da atılmaya çalışılması yönünde olmalıdır. 

Ancak yapılacak olan ilk yardım konusunda bilinçli olunmalıdır. Yılan sokması; şişme 

ve kabarma, nefes darlığı, bilinç kaybı, mide bulantısı, kusma, ishal, baş ağrısı, idrarın 

siyaha yakın renkte olması belirtileri gösterebilmektedir (medicana.com.tr). Midyat 

yöresinde yılan sokması sonucu uygulanan tedavi usulleri şöyledir: 

    

• Vücudun zehirlenen yeri başkası tarafından dudakla tükürük salgısı ile çekilerek 

tükürülür. (K5, K6, K14, K25, K43, K49, K50) 

• Zehirlenen yere domates konulur. (K35, K60, K93, K97) 

• Sıcak bir taşa tutulur. (K62, K66, K93) 

• Yılanın soktuğu yer ip ya da herhangi bir bez parçası ise bağlanır. Zehri atmak için 

üzerine sıcak tuz koyulur. (K48, K53) 

• Vücudun neresi zehirlenmişse orası bağlanarak diğer bölgelere yayılım engellenir. 

(K35) 

• Zehirlenen yere yoğurt sürülür. (K66) 

• İncirin ağacı yaprağının sütü sürülür. (K60) 

• Dut ağacının öz suyu (sütü) sürülür. (K60) 

• Kuzukulağı27 ezilip yılanın soktuğu yerin üzerine koyulur. (K84) 

 
27 Kuzukulağı yörede “tirşik otu” olarak da bilinmektedir. 



182 
 

• Soğuk su, buz uygulanır. (K67) 

• Yedi evden birer tane odun alınır ve o yedi odun yakılır, o odunların ateşinde bir 

hamur yapılır ardından o hamur da yılanın soktuğu yere koyulur. (K5) 

• Bıçak ısıtılıp yılanın soktuğu yerin üzerine konulur. (K95) 

• Sokulan yer bez ile bağlanır, ardından kanatılarak zehir dışarı atılır. (K30) 

• Sokulan yer sıkılarak zehir çıkarılır, ardından tetanos aşısı vurulur. (K7) 

• Jiletle yılanın soktuğu yer delinir, bezle bölge bağlanır sonra hastaneye götürülür. 

(K16) 

• Bölge kesici bir alet yardımıyla kanatılarak zehirli kanın çıkartılması sağlanır. 

(K58) 

• Hacamat yapılır. (K62) 

• Süt verilir. (K47) 

• Kırmızı toprak ile yıkanır. (K94) 

• Yara yeri kesilir, zehir çıksın diye de iple bağlanır. (K81) 

• Yılanın soktuğu kişinin vücuduna kesikler atılıp içi süt dolu kazanın içine sokulur. 

Ardından kazandan çıkarılan kişi keçi postuna sarılarak bir gece bekletilip tedavi 

edilir. (K89) 

 

Değerlendirme 

Eski zamanlarda genellikle kırsal kesimlerde ve yazın bağ, bahçe veya tarlada 

çalışan insanların başına yılan zehirlenmesi çok fazla geldiğinden bununla paralel 

olarak uygulanan yöntemler de gelişerek çeşitlilik göstermiştir. Uygulanan pratikler 

çoğunlukla ülkemizin pek çok bölgesinde bilinen geleneksel tedavi yöntemlerine 

dayanmaktadır ancak günümüzde bu tür zehirlenmeler sonucu artık tamamıyla modern 

tıbba başvurulmaktadır. Yılan sokması sonucu uygulanan tedavi metotlarına karşı yöre 

halkının akrep ve arı sokmasında olduğu gibi benzer ve hatta büyük oranda birebir aynı 

tedavi yöntemini uyguladığı görülmektedir. Söz konusu pratiklerden vücudun 

zehirlenen yerinin başkası tarafından dudakla tükürük salgısı ile çekilip zehrin dışarıya 

atılması, zehirlenen yere domates sürülmesi, zehirli bölgenin sıcak taşa tutulması 

yörede en bilindik tedavi yöntemleri olarak karşımıza çıkmaktadır. Jilet ya da herhangi 

bir kesici alet vasıtasıyla zehirli yerin kesilip veya delinmek suretiyle kan akıtıldıktan 

sonra zehrin çıkarılması yöredeki parpılama yoluyla yapılan sağaltmalara örnektir. 

Bunların dışında yılanın soktuğu yerin ip veya bez ile bağlanması, zehirlenen yerin 



183 
 

dudak yardımıyla çekilip tükürülmesi, kanatılarak zehirli kanın çıkarılması şeklindeki 

pratiklerin temelinde zehrin vücudun diğer bölgelerine yayılımını engelleme ve 

böylelikle bir sonraki tedavi aşamasına zaman kazandırma amacı bulunmaktadır. 

Ayrıca zehirli bölgeye yoğurt sürülmesi, kişiye süt içirilmesi hayvan kökenli em; 

domates, incir yaprağı, dut ağacının sütü, kuzukulağının zehirlenen yere sürülmesi de 

bitki kökenli em olarak değerlendirilmektedir. Salata ve yemeklerde gıda olarak da 

kullanılan kuzukulağının çeşitli yaralar üzerinde sağaltıcı etkisinin olduğu yöre 

halkınca ifade edilmektedir. Yılanın soktuğu yere soğuk su, buz, sıcak taş ve kırmızı 

toprak sürülmesi pratikleri de maden kökenli emlerle yapılan tedavi yöntemlerine 

örnektir. Yılan sokması sonucu uygulanan tedavi yöntemlerinde toprağın kullanılması 

diğer yörelerde de görülen ortak bir özelliktir. Örneğin Kars’ta yılan sokması 

sonucunda, “elenen toprak çamur hâline getirilir ve içerisine tuz, yoğurt katılır. Yapılan 

bu karışım yılanın ısırdığı bölgeye çekilir.” (Öncül, 2011: 49). Bir başka pratikte ise 

“yılan soktuğunda yılanın soktuğu yerin bir karış altından bir karış üstünden eşarpla 

sıkıca bağlanır. Yılanın soktuğu yer bir bıçakla kesilir ve kan akıtılır. Sonra ise ham 

toprak ve taze yoğurdun üstünde biriken öz su karıştırılır. Bu karışım yılanın soktuğu 

yere sürülür.” (Öncül, 2011: 50). Yörede zehirlenen yere konan kırmızı toprağın tercih 

edilmesi esasında hem toprak hem de renk kültü ile ilgilidir.28 

 

 

2.12.5. Gıda Zehirlenmesi 

Zehirlenme; değişik yapıdaki toksit maddeler sebebiyle vücut işlevinin tahrip 

olması şeklinde tanımlanmaktadır. Gıda zehirlenmeleri, kimyasal maddelerin 

yutulması, ilaç zehirlenmeleri, bozuk ürünler, zehirli mantar, alkol, böcek sokmaları, 

toksik maddelerin cilde teması ile oluşan zehirlenmeler şeklinde ortaya 

çıkabilmektedir. Zehirlenme; kusma, mide bulantısı, mide ağrısı, ishal, baş dönmesi, 

hâlsizlik, deride kızarıklık gibi belirtiler göstermektedir (medicalpark.com.tr). Midyat 

yöresinde zehirlenmeler sonucu uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

  

• Yoğurt tüketilir. Yoğurt vücudun deterjanıdır. (K6, K13, K15, K19, K33, K44, K93, 

K95, K102) 

• Tuzlu su, ayran içilir. (K8, K18, K27, K48, K76, K94) 

 
28 Toprak ve renk kültü için bkz. : kuduz. 



184 
 

• Süt içirilir. (K39, K45, K50, K62, K71, K95) 

• Hiçbir şey yenip içilmez, parmak ağza sokularak kusulmaya çalışılır. (K1, K11, 

K23, K36, K49) 

• Kovanlardaki ballar yenir. (K15, K82) 

• Yoğurt ile sarımsak yenir. (K7, K60) 

• Nar yenir. Mide zehirlenmelerine iyi gelir. (K93) 

• Farklı farklı bitkiler yedirilir. (K10) 

• Nar tuzlanıp yenir. (K58) 

• Zehirlenen kişiye okunmuş tuz verilir. Ardından halk hekimi ya da tecrübeli kişi 

eliyle hasta kusturulmaya çalışılır. (K16) 

 

Değerlendirme 

Özellikle gıda zehirlenmeleri sonucu süt ve süt ürünlerinin hastaya verilmesi 

pratiği gerek yörede gerekse de Anadolu’da yaygın görülen bir tedavi biçimidir. 

Nitekim hayvan kökenli ürün olan yoğurt, ayran ve süt içme yörede en çok bilinen 

uygulamalardır. Maden kökenli em olarak tuz, tuzlu su; bitki kökenli em olarak 

sarımsak ve nar kullanılmaktadır. Ayrıca zehirlenen kişinin kusturulmasına dönük 

parmağın ağza sokulması gibi geleneksel türlü yöntemler de uygulanmaktadır. 

 

 

2.13. DİĞERLERİ 

2.13.1. Albasması (Lohusa Humması) 

Yeni doğum yapmış ya da düşük yapmış annelerde temizliğe dikkat etmeme, 

kan kaybı yüzünden meydana gelen ateşli hastalık, bayılma hâlidir (sozluk.gov.tr). 

Alkarısı ile ilgili çeşitli tanımlamalar yapılmıştır. Bunlardan bir kısmı şöyledir: 

Alkarısı, adıyla zikredilen bir hastalığa neden olan ve çevresinde çeşitli söylenceler 

teşekkül eden tehlikeli, ürkütücü, fena bir ruh veya kişiliktir (Ülkütaşır, 1939: 243). 

Lohusalının peri veya cinlerden ürkmesi neticesinde hastalığa yakalanması al basması 

olarak ifade edilmektedir (Ilgaz, 1957: 1339). Lohusalının ilk günkü yediği yemekle 

birlikte bir kılın ağzının içine girmesi ile oluşur. Alkarısı; çoğu zaman geniş ahırlarda, 

harap veya kimsenin bulunmadığı mekânlarda yaşar. Onun lohusalının olduğu evlerin 

içine gece vakti tüm ev halkının uyumasının ardından, bacadan girdiği inancı hâkimdir 

(Ülkütaşır, 1939: 243).  



185 
 

Anadolu’nun kimi yerlerinde, doğumu yakın zamanda gerçekleşmiş loğusalara 

görülüp loğusaları ürküten, onlara şer gösteren, onların hastalanmalarına, zaman zaman 

da ölmelerine sebebiyet veren bir tür cin olarak ifade edilir. Söz konusu varlık yeni 

doğan bebeklere dahi kötülük yapmaktadır (Çevirme ve Sayan, 2005: 68). İnan’ın 

ifadesinden hareketle demonik (şeytan/cin) varlık şeklinde belirtilen bu yaratık; 

Anadolu’da alkarısı, albastı isimleriyle genel olarak bilinirken ayrıca albıs, abası, almış 

biçimindeki isimleriyle bütün Türk topluluklarının mitik görüş ve tasarımlarında ortaya 

çıkan bir nevi zararlı iye hayali ve inancına dayanmaktadır. Alkarısı sürekli olarak 

lohusaları rahatsız eder, lohusa tek başına kaldığı vakit ona yaklaşıp lohusa kadının 

ciğerini aldıktan sonra oradan uzaklaşır. Silah sesinden, demir veya demirden yapılmış 

nesnelerden, al renginden ya da bu renkte eşyalardan, ocaklılardan korkan alkarısı kimi 

vakit kayalıklar, dağlar veya ırmak kıyılarında konuşlanıp oradan geçen kişileri 

korkutur. Çoğunlukla kadın olarak zihinlerde tasarlanan bu doğaüstü varlık ifade edilen 

niteliklerinin yanı sıra ahırlardaki atların yelelerini dokumasıyla da bilinmektedir. Türlü 

hayvan suretinde ortaya çıkabilen bu yaratığın adındaki al (kırmızı) ile ateş kültü 

arasında bağlantı kurulmasından hareketle alkarısının önceleri ocak ile ateş tanrıçası 

olduğu belirtilir (İnan, 1998: 259-267). Yörede albasmasına karşı uygulanan pratikler 

şunlardır: 

 

• Hiçbir hastalığı olmayan bebeğin birden ölümünde alkarısı tarafından çarpıldığı 

inancı hâkimdir. Kırk günü dolana dek bebek tek başına kalmamalıdır. (K24, K72, 

K88, K106) 

• Bu süreçte bebek ve annenin yanında daimi şekilde Kur’an-ı Kerim olmalıdır. (K37, 

K41, K104) 

• Süryanilerde annenin üzerinde ya da bulunduğu odada haç bulundurulmasıyla anne 

ile bebeğinin kötü ruhların tesirinden korunacağı inancı bulunmaktadır (K9, K53, 

K98). 

• Lohusa döneminde kadın yatağında bulunurken başına kırmızı kurdeleden altın 

takılır. Çünkü albasmasının silah sesinden ve kırmızı renkten korkup gittiğine 

inanılır. (K41, K72, K106) 

• Loğusa döneminde kadın sıcak suyu dökmeden önce besmele ile başlaması 

gerektiği inancı vardır çünkü besmele çekmezse alkarısının o kişiyi çarpacağına 

inanılır. (K29, K37) 



186 
 

• Alkarısı bölgede Ümmü Sübyan adıyla bilinmektedir. (K41, K63) 

• Pekmez içirilir. (K21, K97) 

• Lohusa kadının başına kırmızı kurdele bağlanır. (K19) 

• Lohusa kadının yatağına iğne batırılır. (K7) 

• Lohusa kadının yastığının altına bıçak konulur. (K22) 

• Keçi eti yenir. (K17) 

• Pekmezli ekmek yenir. (K53) 

• Taş ve tuz ısıtılıp poşete konulur ardından lohusalının karnının üstüne bırakılır. 

(K94) 

• Bolca bitki çayı içirilir. (K8) 

• Pekmezle yumurta karıştırılıp tüketilir. (K16) 

• Annenin mümkün olduğunca dinlenmesi ve beslenmesine dikkat etmesi gerekir. 

(K80) 

• Sütün içine yumurta sarısı konup karıştırılır ve içilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede albasması için alınan önlemlerde ve gerçekleştirilen uygulamalarda 

dinsel, inanışla ilgili verilerin ve mitolojik vakaların varlığı dikkati çekmektedir. Hiçbir 

hastalığı olmayan bebeğin birden ölümünde alkarısı tarafından çarpıldığı inancı ve bu 

sebepten kırk günü dolana dek bebeğin tek başına bırakılmaması gerektiği çünkü 

cinlerin bebeği çalabileceği inancı söz konusudur. 

Lohusa kadının başına kırmızı kurdele bağlanması uygulamasında çeşitli 

inançlar söz konusudur. Bunlardan ilki kadının sarılık olmasının önüne geçmektir. Bir 

diğerinde de alkarısının kırmızı renkten korktuğuna inanılır. Ateşe renk olarak 

benzemesinden ötürü kırmızı renk, ateşte yer alan tüm özellikleri de kendi içerisinde 

taşımaktadır. Bu nedenle ateşten korkan soyut güçler, al renk üzerinde de benzeri 

korkuya kapılmaktadır. (Acıpayamlı, 1961: 120). Kırmızı rengin seçilmesinin altında 

yatan bir diğer önemli unsur ise taklit büyüsü, analojik yöntem uygulamasıdır. Analoji, 

bir tür taklit büyüsüdür, “Benzer benzeri yaratır.” (Mauss, 2011: 116) ilkesinden yola 

çıkılarak benzer sadece benzeriyle sağaltılır fikrini esas almaktadır. Bu tür 

sağaltımlarda genellikle isim, renk ile şekil benzerlikleri yoluyla meydana getirilmiş 

sağaltım metotları tatbik edilerek iyileştirmenin hayata geçirilmesi hedeflenmiştir. 

Analoji yani benzeşim ifadesi halk hekimliğinde bir çeşit taklit büyüsü anlamını ihtiva 



187 
 

etmektedir. Başka bir ifadeyle, meydana getirilmesi arzu edilen bir tesirin sadece o 

şeyin taklit edilmesiyle ortaya konulabileceği fikrini temel almaktadır. Bunun yanı sıra 

Mauss’un sihrin kuralları olarak da belirttiği kurallardan analojinin yakınlık, bilhassa 

benzerlik ve karşıtlık ilkeleriyle de yakından bağlantılı olduğu görülmektedir. Zira 

analojide, benzerliklerden hareketle taklitsel fiil gerçekleştirilerek istenilen tesiri ortaya 

koymak gaye edinilmiştir. Bu benzerlikleri de çoğunlukla ad, renk ile şekil benzerlikleri 

oluşturmaktadır. Bu bağlamda albasmasında da renk analojisinden yararlanılmıştır. 

Yani hastalığın ismi, rengi ile bir durumdaki objelerden yararlanılmıştır.  

Hastalığa karşı keçi etinin yenilmesinin tercih edilmesinde keçilerin yörede titiz, 

yedikleri tüm otların aynı zamanda insanlara da yarayan otlar olduğu ve dolayısıyla 

etinin daha sağlıklı, temiz olduğu inancının olmasının da etkisi vardır. Bunun yanı sıra 

tarihte baharın gelmesiyle birlikte gerçekleştirilen merasimlerde keçi (albastı) bolluk, 

bitki ile hayvan dünyasının hamisi durumunda bulunması dolayısıyla mühim bir 

konuma haizdir (Turdimov, 1999: 265). Lohusalı kadının doğum ağrılarını hafifletmek, 

en kısa zamanda kendini toparlamasına yardımcı olmak için keçi etinin yenmesi keçinin 

kendisinde bulundurduğu niteliklerle ilgili olduğu kuvvetle muhtemeldir. Keçi nitekim 

hareketli, dirençli, atik ve cesur bir hayvan yapısına haizdir. Dolayısıyla burada sihrin 

temas yasası işlemektedir. Temas büyüsü prensibine göre kişinin kendisi ile vücudunun 

her bir kısmı arasında bulunan duygusal bağlantı, bu fiziksel temas ortadan kalksa bile 

devam eder (Frazer, 2004: 191). Keçi etinin kullanılmış olmasında ayrıca “alkarısı” 

inancının etkili olmuş olabileceği düşünülebilir. Kötü ruhların içerisinde yer alan (İnan, 

1998: 259) ve lohusalı kadın ile yeni doğmuş bebeklere musallat olup onların 

ölmelerine sebebiyet verdiğine inanılan (İnan, 1986: 170-171; Kalafat, 2012: 211) 

alkarısı, Kırgız ve Kazaklarda kimi zaman keçi biçiminde hayal edilmiştir (Araz, 1995: 

34; İnan, 1998: 259). Albastının insanlara bazen keçi suretinde göründüğü ifade 

edilmektedir. Nitekim ülkemizin diğer yörelerinden Harput’ta loğusanın albastıdan 

korunması için doğum anında yere serilmiş olan yatağın yanları, keçi kılından yapılmış 

bir urgan tarafından çevrelenir (Araz, 1995: 32). Buna benzer şekilde Düziçi’nde de 

keçinin zibiliyle karışık toprak loğusalının yatağına serilir (Kurum, 2008: 55). Bu 

uygulamalardaki esas gaye lohusaya zarar vereceği düşünülen kötü ruhların, daha 

önceleri koruyucu ruh olarak addedilen keçi suretindeki albastı tarafından uzak 

tutulması inancıdır.  

Lohusa kadının yastığının altına bıçak konması uygulamasının kökeninde 

alkarısının metal ve demirlerden korkup kaçtığına dair inanç yer aldığı için yastık 



188 
 

altlarına bıçak konmaktadır. Buna benzer inanışlar Altaylılarda da görülür. Altaylılarda 

hamile kadın kötü rüyalar görür veya kötü ruhlar onu rahatsız ederse yastığının altına 

bıçak, makas vb. aletler konulur. Bu aletler aynı şekilde yeni doğan bebeği kötü 

ruhlardan korumak için kullanılır. Hakaslarda bebekler yalnız kaldığında beşiklerine 

sivri bir alet konulur. Böylece kötü ruhların çocuğa zarar vermesi önlenir. Kötü ruhların 

bıçak, makas gibi sivri aletlerden korktuğu düşünülür. Bunlar da bir tür muska olarak 

görülür ve Umay Ana ile ilgili olan bu muskalar, bebeğinin güvencesi ve koruyucusu 

olarak algılanır (Lvova, vd., 2013: 222). 

Lohusa kadının yatağına iğne batırılması uygulamasında cinlerin gelmesine 

engel olacağına inanıldığı için iğne konmaktadır. Esasında bu pratiğin kökeninde 

cinlerin demirden korkup kaçtıklarına dair inancın etkisi de söz konusudur. Ayrıca 

nazarın önüne geçme adına iğne konulmaktadır. Alkarısını etki altına almanın türlü 

yöntemleri söz konusudur. “Al”ın herhangi bir bölgesine “iğne, çuvaldız batırmak” 

veya üstüne “zift dökmek” bu yöntemlerden birkaçıdır.” (Ögel, 2014: 69-71). 

Bölgede Alkarısı “Ümmü Sübyan”; iyi, ak iye de “Gule” adıyla bilinmektedir. 

Ümmü Sübyan Anadolu'nun farklı bölgelerinde alkarısı şeklinde kötü özelliğiyle 

bilinen dişi bir şeytanın adıdır. Yaygın olan inanışa göre bu şeytan türünün çocuğu 

olmadığından insanlara düşmanlık besler. Diğer bir inanışa göre ise Ümmü Sübyan 

İblis tarafından vazifelendirilerek insanların soyunu kesmek adına gönderilmiştir. Dinî 

inanışa göre iki tür şeytan vardır: İlki insan cinsi şeytanlar ki bunlar insanın nefsinden 

gelir. İkincisi de İblis ile Ümmü Sübyan olup bunlar cin türü şeytanlar arasında yer 

almaktadır. Kuran’ın hiçbir ayetinde bu cin türü şeytandan bahsedilmemesine rağmen 

kimi kaynak ve yöredeki halk inanışlarında Ümmü Sübyan’ın lohusa kadınlara 

saldırdığına, onları güçten düşürdüğüne, bazı kadınların kol ve bacaklarını 

uyuşturduğuna, yeni doğum yapmış kadınların bebeklerini çaldığına inanılmaktadır. 

Gule ise alkarısının tam tersi özellikleri gösteren, insanların zor durumda kaldıkları 

zaman yardımlarına koşan bir tür ak iyedir.  

Loğusa döneminde kadının sıcak suyu dökmeden önce besmele ile başlaması 

gerektiğine çünkü besmele çekmezse alkarısının o kişiyi çarpacağına inanılmaktadır. 

Ayrıca Anadolu’nun çeşitli yerlerinde albastıdan sakınmak amacıyla ateş, sarımsak, 

soğan, demir, şap, tuz gibi şeyler gebenin bulunduğu odaya konulurken odada su asla 

bulundurulmaz. Zira su alkarısının yakın arkadaşıdır (Acıpayamlı, 1974: 76-77). 

Pekmezle yumurtanın karıştırılıp tüketilmesi pratiğinde lohusa hâlindeki 

kadının güçten düşüp halsiz kalmasından dolayı protein deposu olarak bilinen 



189 
 

yumurtanın güç vereceği, pekmezin de kan yapacağı düşüncesi vardır. Asırlarca birçok 

farklı uygarlık tarafından kullanılan yumurta insanlık var olduğu günden bu yana çeşitli 

amaçlarla kendisinden faydalanılan önemli bir hayvansal ürün olmuştur. Nitekim 

tarihte Mısırlıların yumurtayı yemeklerinde kullandığı, Yunanlıların Perikles 

zamanından beri yumurta tükettikleri, Romalılarınsa yumurtayı tatlılar, garnitürler, 

soslar için kullandığı ve aynı zamanda öğle yemeği olarak tükettikleri bilinmekteydi 

(Malaguzzi, 2008: 191; Andrews, 2000: 86-87). Yumurta eski devirlerden günümüze 

değin insanlar tarafından büyülü inançlar ile kuşatılmış, yumurtanın gelecek hakkında 

kehanette bulunmada etkin güce sahip olduğuna inanılmıştır. Kozmik yumurta 

inanışınca ilk yumurta denizin altında bulunuyordu; kuşlar tarafından denizin altından 

çıkarılıp, ikiye bölünerek altı yeryüzünü üstü de gökyüzünü meydana getirdi şeklinde 

evrenin yaratılışı üzerine geliştirilen önemli inanışlar söz konusu olmaktadır. 

Okyanusya’da da insanın yumurtadan doğduğuna inanılmaktadır (Andrews, 2000: 86-

87; Örnek, 1995’den akt. Aksoy, 2007: 52). Çoğu bölgede yumurta, doğa ve bitkilerin 

yenilenmesiyle sembolleştirilmiştir. Yumurtalar ayrıca pek çok dinsel kutlama ve 

ayinin parçası durumunda olmuştur. Bu dini tören ve ayinlerde yumurta doğumdan çok 

dönüşü, yeniden yaradılışı, yenilenmeyi çağrıştırmaktadır. Yumurtanın kullanıldığı 

bazı ayinler şunlardır: Estonyalıların tarla ekimi sırasında güç bulma amacıyla yumurta 

yemesi, İsveçlilerin ekili tarlalarına yumurta atması, Finlandiya’da köylülerin 

tohumların büyümesi adına tohum ekme dönemi boyunca ceplerinde yumurta 

taşımaları ya da ekili tarlaya yumurta koymaları, şifalı olan bir ot toplandığında o yere 

yumurta koyulması şeklindedir (Eliade, 2003’den akt. Aksoy, 2007: 55). Yumurta 

potansiyel hayatın kaynağı durumunda olup verimliliği, doğurganlığı temsil eder. Slav 

ve Germen milletlerindeki insanlar yumurtalarda bulunan verimliliği toprağa geçirme 

ümidiyle gömmüşlerdir. Fransa’da 17. yy’da bir gelin ilk defa evine girdiği vakit 

yumurta kırardı. Bugün dahi kimi evlilik ve doğurganlık törenlerinde yumurtaların 

benzer biçimlerde kullanılması söz konusu olmaktadır (Aksoy, 2007: 52; Andrews, 

2000: 86-87). 

Midyat’ta albasmasını etki altına almak ve ondan korunmak için gerçekleştirilen 

tedbirler dinî, sihrî özellikler taşımaktadır. Zararlı iyelerin anne ile bebeğe tesir 

etmemesi amacıyla alınan önlemlerde sihrî tedbirler olmakla birlikte dinsel unsurlar 

yardımıyla alınan önlemler de söz konusu olmaktadır. Yörede Müslümanlar arasında 

Kur’an-ı Kerim’in odada bulundurulması, duaların okunması; Süryanilerde de annenin 

üzerinde ya da bulunduğu odada haç bulundurulmasıyla anne ile bebeğinin kötü 



190 
 

ruhların tesirinden korunacağı şeklinde dinî özellikte âdetler vardır. Uygulanan tüm 

âdet ve inanmalardan bazılarının kadının eski gücüne kavuşmasını sağlama, bazılarının 

da kötü ruhlardan korunmasına yönelik olduğu görülmektedir. Bu sebeple tıbbî, 

geleneksel metotların yanı sıra dinsel, büyüsel işlemler de ağırlıklı olarak yörede 

uygulanmaktadır.  

 

 

2.13.2. Anne Sütü Arttırma  

Yaklaşık %86’sı su, %4’ü yağ, %8’i laktoz, %1’i proteinden oluşan anne sütü 

bebeğin beslenmesi ve gelişimi için çok önemli bir besindir (medicalpark.com.tr). Anne 

sütü azlığı bir hastalık gibi görünmese de anne sütü bebeğin tüm besin ihtiyacını ilk altı 

ay içinde sağlaması ve bebeği çeşitli hastalıklara karşı dirençli tutması onu önemli bir 

yere taşımaktadır. Yörede anne sütünü arttırmak için yapılan pratikler şöyledir: 

 

• Kuru üzüm, pestil, ekmek, bulgur, soğan yenir. (K19, K38, K48, K52, K53, K54, 

K38, K94) 

• Pekmez ve yumurta karıştırılıp pişirilir, tüketilir. (K18, K34, K37, K41, K77, K88, 

K104) 

• Tatlı yiyecekler, yufka, bulgur yenir. (K4, K21, K22, K25, K36) 

• Bol su içilir. (K56, K76, K80) 

• İçli köfte, sulu nohut, bulgur pilavı yenir. (K83) 

• Yeşil bitkiler, soğan, bulgur yenir. (K5) 

• Bisküvi, bulgur pilavı tüketilir. (K56) 

• Şerbet suyu içirilir. (K91)  

• Bolca karbonhidrat ürünleri tüketilir. (K21) 

• Tereyağı, pekmez verilir. (K30) 

• Nohut, mercimek, et tüketilir. (K16) 

• Göğüs masajı yapılır. (K62) 

• Ceviz, badem gibi kuru yemişler iyi gelir. (K80) 

• Sıkça emzirmek sütü arttırır. (K71) 

 

 

 



191 
 

Değerlendirme 

Anne sütünü arttırmak için bitkisel olarak kuru üzüm, pekmez, pestil, soğan, 

bulgur, yufka, yeşil bitkiler, ceviz, badem, nohut, mercimek ve karbonhidratlar; 

hayvansal olarak da et, tereyağı gibi ürünlerin ön planda olduğu görülmektedir. Bunun 

yanı sıra hem bitkisel hem de hayvansal kökenli yani karma olarak pekmez ile 

yumurtanın karıştırılıp pişirilerek tüketilmesi uygulanan bir başka yöntemdir. Madensel 

kökenli em olarak ise bolca su içme yöntemi uygulanmaktadır. Göğüs masajı yapma, 

sıkça emzirme anne sütünü arttırma adına yapılan fiziksel uygulama şeklinde göze 

çarpmaktadır. 

 

 

2.13.3. Ateş 

“Vücut sıcaklığının metabolik, enfeksiyon hastalığı, stres veya merkezi sinir 

sistemi lezyonları gibi nedenlerle normalin üzerine çıkması” şeklinde tanımlanmaktadır 

(sozluk.gov.tr). Yörede vücutta çıkan ateşe karşı uygulanan pratikler şöyledir: 

 

• Bez ıslatılıp başa, koltuk altına konulur. (K7, K18, K44, K48, K57, K68, K75, K76, 

K80, K84, K90, K96, K98) 

• Bez sirke ile ıslatılıp vücuda sürülür. (K8, K13, K32, K48, K50, K94) 

• Duş alınmalı, bol bol su içilmeli, oda sıcaklığı düşürülmeli ve soğuk bezle vücut 

ısısı düşürülmelidir. (K55, K66) 

• Islak bez göğse konulur. (K60, K68) 

• Limon suyu ile tuz karıştırılıp içirilir. (K22) 

• Arpa suyu kaynatılıp içilir. (K38) 

• Sirkeli su içilir veya ayak tabanına soğan koyulur. (K53) 

• Ayak altına sirke sürülür. (K51) 

• Melengiç ağacından elde edilen reçine kullanılır. (K71) 

• Önce soğuk suyla yıkanır eğer ateş uzun süre devam ederse hekimin yanında 

okunur. (K103) 

• Yeşil çay tüketilir. (K80) 

• Çilek, mandalina, ahududu tüketilir. (K84) 

 

 



192 
 

Değerlendirme 

Ateşin yükseldiği durumlarda temel amaç vücut ısısını düşürecek 

uygulamalardır. Çünkü ateşin yükselmesi kişinin havale geçirmesine ya da daha ciddi 

hastalıklarla karşı karşıya kalmasına neden olabilmektedir. Nitekim yörede vücut 

sıcaklığını düşürmeye dönük olarak bezin ıslatılıp genellikle başa, koltuk altına, göğse 

konması; bezin sirke ile ıslatılıp vücuda sürülmesi, duş alma, bolca su içme, oda 

sıcaklığını düşürme en sık uygulanan tedavi yöntemleri olurken limon suyu ile tuzun 

karıştırılıp içilmesi, sirkeli suyun içilmesi veya ayak altına sürülmesi, arpa suyunun 

kaynatılıp içilmesi gibi yöntemler de karma kökenli tedavi yöntemleri olarak dikkati 

çekmektedir. 

 

 

2.13.4. Balgam 

“Solunum organlarının salgıladığı, ağızdan dışarı atılan sümüksü madde” 

şeklinde tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Akciğerlerin hasara uğraması, toz, duman, 

sigara dumanı, virüs ve bakteriler balgamı tetiklemektedir. Balgam ile solunum yolları 

temizlenmektedir (bisolnatur.com.tr). Yörede balgama karşı uygulanan tedavi 

yöntemleri şunlardır:  

 

• Mahlep tüketilir. (K6, K36) 

• Palamut suda kaynatılıp içilir. (K1, K19) 

• Kuyruk yağı eritilip içirilir. (K17, K38) 

• Pekmez ısıtılıp tüketilir. (K5, K20) 

• Sıcak su içilir. (K33, K94) 

• Bal, süt, nane, turp gibi ürünler iyi gelir. (K16, K21) 

• Melengiç ağacından elde edilen reçine kullanılır. (K13, K32) 

• Siyah turp ortadan delinir, suda bekletilir ve bekletilen su içilir. (K4) 

• Meyan kökünün suyu içilir. (K18) 

• Sarımsak, zerdeçal tüketilir. (K53) 

• Karabiberli çay içilir. (K8) 

• Haşlanmış soğan suyu içilir. (K30) 

• Zeytin yağı içilir. (K10) 

• Bol bol su içilir. (K22) 



193 
 

• Ayran içilir. (K14) 

• Bolca nane limon içilir. (K21) 

• Kızartılmış soğan yenir. (K16) 

• Geçmesi için balgamın yutulmaması gerekir. (K27) 

• Kaynamış suyun buharı solunur. (K80) 

• Kaynamış suyun içine nane atılır ve buharı solunur. (K80) 

• Bir bardak ılık suya limon ekleyip içilir. (K25) 

• Nane, rezene tüketilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Balgam kendi başına bir hastalık değil fakat hastalığın işareti olarak kabul 

edilmektedir. Balgam ortadan kalkınca hastalığın geçtiği düşünülür (Çolak, 2015: 37). 

Yörede balgamı yok etmek adına yapılan uygulamalar çeşitlilik arz etmektedir. Mahlep, 

palamudun suda kaynatılıp suyunun içilmesi, pekmez, turp, melengiçten elde edilen 

reçine, siyah turpun ortadan bölünüp suda bekletildikten sonra suyunun içilmesi, meyan 

kökünün suyu, sarımsak, zerdeçal, karabiberli çay, haşlanmış soğan suyu, zeytin yağı, 

nane limon, limonlu su, nane bitkisel kökenli emler olarak yörede uygulanmaktadır. 

Söz konusu bitkisel ürünlerin çoğunluğunun iltihabı giderme adına çoğu hastalığın 

tedavisinde kullanıldığı bilinmektedir. Kuyruk yağı, ballı süt, ayran hayvansal kökenli 

emler olurken sıcak su, kaynamış suyun buharı madensel kökenli emler olarak bölgede 

uygulanmaktadır. 

 

 

2.13.5. Bayılma  

Bayılma; sıcak, açlık, susuzluk, yorgunluk vb. etkenlerle dayanma gücünü 

yitirme, kendini kaybetme, kendinden geçme durumu olarak tanımlanmaktadır 

(sozluk.gov.tr). Kimi kalp rahatsızlıkları, akciğer rahatsızlıkları, kan şekerinin düşmesi 

gibi sebeplerle ortaya çıkabilen, her yaştan insanın yaşayabileceği bir durumdur. 

Bayılma öncesi çoğu zaman ayakta iken sıcaklık, baş dönmesi, bulantı, göz kararması 

şeklinde belirtiler görülebilmektedir (acibadem.com.tr). Yörede bayılma sonrası 

genellikle şu tedavi yöntemleri uygulanmaktadır: 

  

• Kolonya, soğan koklatılır. (K32, K60, K94) 



194 
 

• Bilekler ovulur, hafifçe su ıslatılır. (K35) 

• Sarımsak koklatılır.  (K94) 

 

Değerlendirme 

Yörede bayılması sonrası için kolonya, soğan, sarımsak koklatmak en sık 

görülen yöntemler olurken bileklerin ovulması, kişinin su ile ıslatılması uygulanan 

diğer geleneksel tedavi yöntemlerindedir. 

 

 

2.13.6. Bit Tedavisi  

Bit, “Yarım kanatlılar alt takımına giren, insan ve memeli hayvanların 

vücudunda asalak olarak yaşayan böcek.” olarak tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). 

Bitlenme, hastalanmanın bir göstergesi olmasa da can sıkıcı hâle gelebilen bir soruna 

dönüşebilmektedir. Yörede bit tedavisi için uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Beyaz sirke sürülür. (K53, K55, K62, K80) 

• Baş her gün tarakla yıkanır. (K14, K30, K44) 

• Saç kazıtılır, sık sık duş alınır. (K21, K36, K48) 

• Kül kaynatılıp başa sürülür. (K33, K45) 

• Kaynar su ile yıkanır. (K60) 

• İspirto sürülür, tarakla taranır. (K32) 

• Melengiç sabunuyla yıkanır. (K15) 

• Kabak çekirdekleri çiğ olarak yenir. (K46) 

• Büyük bir kazan içine su konur ardından elbiseler kazanda kaynatılır. (K56) 

• Saça mazot dökülür ardından tarakla saç dipleri taranır. (K94) 

• Arap sabunu kullanılır. (K78) 

 

Değerlendirme 

Çoğunlukla saçın derisine yapışarak kan emen ve bu şekilde yaşayan 

parazitlerin neden olduğu, sıkça kaşınma durumunu ortaya çıkaran bir rahatsızlık türü 

olan bite karşı yörede sirke sürme, başın her gün tarakla yıkanması, saçın kazıtıldıktan 

sonra sıkça yıkanması en çok görülen pratikler olurken bu tarz uygulamaların amacı 

esasında biti öldürüp saç derisinden atarak deriyi temiz tutmadır. Kül, ispirto, mazot 



195 
 

sürme; Arap sabunu, melengiç sabunu ile yıkama biti atma adına yapılan diğer 

uygulamalardır. 

 

 

2.13.7. Burun Kanaması/Burun Tıkanıklığı 

Burun kanaması, genelde burnun içinde bulunan sümük dokusundaki ince 

damarların hasar görmesiyle meydana gelmektedir. Genetik veya çeşitli dış etkenlerden 

kaynaklı sorunlar nedeniyle ortaya çıkabilmektedir. 

Burun tıkanıklığı, burnun içindeki hava yolları ve boşlukların iltihap kapması 

sonucu meydana gelen bir rahatsızlıktır. Bunun yanı sıra grip, mevsim geçişleri veya 

diğer çevresel etkenlerle beliren alerji, sigara veya hava kirlilikleri burun tıkanıklığına 

sebebiyet verebilmektedir (medicalpark.com.tr).  Midyat yöresinde uygulanan tedavi 

yolları şu şekildedir: 

 

• Burun soğuk suyla yıkanır. (K11, K13, K80, K94) 

• Enseye buz koyulup, kafa geriye tutulur. (K13, K23) 

• Herhangi bir müdahale yapılmadan kanama durana kadar beklenir. (K53, K70) 

• Kanamaya müdahale edilmemeli, kafa kaldırılmamalı, pis kan akıtılmalıdır. (K60) 

• Burun tıkanıklığı için tıkanık olan burun tarafına yatılır. Tıkalı olan burna bir iki 

damla yağ damlatılır. (K21) 

• Burun üst taraftan sıkılır. (K103) 

• Güneşin (yaz aylarında) altında fazlaca durulmamalıdır. (K30) 

• Bez yardımıyla kan durdurulur. Dişbudak29 bitkisi toz hâline getirildikten sonra 

burnun içine çekilir. (K58)  

• Baştan aşağı su dökülür. (K27) 

• Sigara dumanı burna bırakılır. (K47) 

• İncir yaprağı kurutulduktan sonra burna sürülerek koklatılır. (K46) 

• Yumurta kabuğu közlenip toz hâline getirilir sonra burna çekilir. (K49) 

• Burna 10-15 dakika kanama durana kadar baskı uygulanır. (K15) 

• Soğuk suyla yüz yıkanır, alna buz konulur. (K8) 

• Burun yukarıda olacak şekilde uzanılır. (K48) 

 
29 Dişbudak bitkisi yörede “benav” adıyla da bilinmektedir. 



196 
 

Değerlendirme 

Yörede burun kanamasına karşı bölgenin soğuk su ile yıkanması, enseye veya 

alna buz konması, yüzün soğuk su ile yıkanması madensel kökenli tedavi 

uygulamalarıdır. Burna baskı uygulanması, burnun sıkılması ve bez; kanamayı 

durdurma adına uygulanan geleneksel tedavi metotlarıdır. Burun tıkanıklığı için ise 

burna yağ damlatılıp tıkanık olan burun deliği tarafına yatılması, dişbudak bitkisinin ve 

yumurta kabuğunun közlenip toz haline getirildikten sonra burnun içine çekilmesi, 

sigara dumanın burna bırakılması, incir yaprağının kurutulduktan sonra burna sürülüp 

koklatılması şeklinde uygulamalar yapılmaktadır. 

 

 

2.13.8. Cin Çarpması 

Bir tür psikolojik hastalık olarak değerlendirilebilecek cin çarpmasına karşı 

yörede alınan bazı önlem, gerçekleştirilen uygulama ve inançlar şöyledir: 

 

• Ayetler okunup üflenerek cinlerden korunulacağına inanılır. (K48, K51, K55, K78, 

K89) 

• Muska yaptırılır. (K19, K25, K32, K44, K62) 

• Molla ve şeyhlerin yanına gidilir. (K71, K76, K86, K91) 

• Dua edilir. (K53, K83)  

• Yanlarında demirden nesneler bulundurulur. (K56) 

• Felak, Nas sureleri okunur. (K19) 

• Demirden bilezik takılır çünkü cinler demirden korkar. (K83) 

• Tuzlu ılık suyla banyo yapmak cinleri kaçırır. (K80) 

• Sıkça besmele çekmek cin çarpmasını önler. (K95) 

 

Değerlendirme 

Psikolojik rahatsızlık olarak da ifade edilen cin çarpmasını önlemek için ayet ve 

dualar okunması, muska yaptırılması, hoca ve şeyhlerin yanına gidilmesi, besmele 

çekme, Felak ve Nas surelerinin okunması en sık uygulanan dinsel tedavi 

yöntemleridir. Bu tür dinsel uygulamaların yanı sıra kişilerin yanında demirden 



197 
 

nesneler bulundurması, demirden bilezik takmaları demir30 kültüyle ilişkilidir. Ayrıca 

bu pratiklerin temelinde cinlerin demirden korkup uzaklaştığı inancı da söz konusudur. 

Demir Türk mitolojisinde koruyuculuğun ve gücün sembolü olmuştur. Nitekim Türk 

dünyasında çokça bilinen bir inanç durumundaki alkarısından sakınmak üzere doğumu 

yeni gerçekleşmiş anne ile bebeğinin yatağına demirden bir nesne bırakılması, 

kırkbasmasına karşı iğne veya demir parçalarının bulundurulması, Türk dünyasının pek 

çok bölgesinde damatla gelinin aklanmak amacıyla kılıç altından geçirilmesi, ölen 

kişinin ahirette azap çekmemesi adına üzerine makas, bıçak gibi demir eşyaların 

bırakılması, eski Türklerin ok, yay ve kılıçla defnedilmesi, Kafkas Türklerinde anneler 

bir ölüm haberi aldığında çocuklarına at nalı ya da bıçak ısırtarak çocukları ölümden 

uzak tutacaklarını düşünmeleri, Sam yelinin olumsuz etkilerinden sakınmak amacıyla 

demir borudan akan suda yıkanmak, denize girilirken suya çivi atılması, denize çengelli 

iğneyle girilmesi, kötü bir rüya görüldüğünde yastığın altına demir parçalarının 

konulması, yara olan yerlerin demir ile dağlanması, yeni alınan evleri nazardan uzak 

tutmak üzere at nalının asılması (Türkmen ve Türker, 2014) ile bunlar gibi birçok 

pratiklerin kökeninde demir kültü, buna bağlı olarak gelişen mitolojik veriler ve 

inançlar yatmaktadır.  

 

 

2.13.9. Dalak Kesme (Dalak Şişliği) 

Dalak, “Midenin arkasında, diyaframın altında, sol böbreğin üstünde, yassı, 

uzunca, akyuvar üreten ve yıpranmış alyuvarları toplayan, damarlı, gevşek bir dokudan 

oluşmuş organ.” şeklinde tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Enfeksiyonlar, kimi kanser 

türleri, karaciğer hastalıkları gibi etmenler dalak şişliğine neden olabilmektedir 

(medicalpark.com.tr). Yörede dalak şişliğine karşı uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Üzüm hoşafı tüketilir. (K19, K48, K80, K98) 

• Lahana suyu tüketilir. (K19, K80, K98) 

• Pekmez ile limon karıştırılıp içilir. (K62) 

• Pekmez ile soğan suyu ısıtılıp içilir. (K78) 

• Pekmez ile kuru üzüm kaynatılıp içilir. (K60) 

• Zencefilli su, gül çayı, kuşkonmaz çayı tüketilir. (K67) 

 
30 Demir kültü için bkz. : ayak ağrısı. 



198 
 

• Dalak şişliği için karanfil suyu içilir. (K51) 

• Gül çayı içilir. (K55) 

 

Değerlendirme 

Yörede dalak şişliği için üzüm hoşafı ve lahana suyunun tüketilmesi en sık 

görülen bitkisel kökenli uygulamadır. Pekmez ile limon, pekmez ile soğan suyu, 

pekmez ile kuru üzüm karışımları, zencefil, gül çayı, karanfil suyu da diğer bitkisel 

kökenli ürünlerdendir. Yörede dalak şişliği için dikkati çeken unsur çoğu pratiklerin 

kökünde üzümün bulunuyor olmasıdır. Zencefilli su dalağın şişmesini engellemekte ve 

rahatlamasını sağlamaktadır. Lahana yaprağında bulunan mineraller dalağın şişmesini 

önlemede etkili olmaktadır. Zencefil enfeksiyonu atma ve dalağı temizleme özelliğiyle 

bilinmektedir. Gül çayı iç organların şişmesini önleyen ve rahatlatan bitkisel kökenli 

bir üründür. Üzüm hoşafı da aynı şekilde dalak büyümesini engellemede etkili olan ve 

hastalığı tedavide yaygınca kullanılan bitkisel kökenli antioksidan ürün olarak 

gözlemlenmektedir.  

 

 

2.13.10. Deri Kesilmesi 

Midyat yöresinde çeşitli nedenlere bağlı olarak meydana gelen deri kesilmesi 

sonucu akan kanı durdurmak için uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Odun külü dökülür. (K7, K48, K53, K68) 

• Deri kemerin içi bıçakla kazınır, çıkan toz kan akan yere sürülür. (K1, K78, K86) 

• Bez ile baskı yapılır. (K4, K23, K35) 

• Kurumuş eşek gübresi tütün gibi sarılarak kanın aktığı yere bastırılır ve kanama 

durdurulur (K41, K73) 

• Örümcek ağı kullanılır. (K7, K60) 

• Yanık yün külü yaraya bastırılır. (K94, K102) 

• Bir bez yakılır, külü basılır. (K60) 

• Bıçak kan akan, kesilen yerin üzerine koyulup ayet okunur. (K81) 

• Buz ve cadı ela yağı koyulur. (K25) 

• Evlerde oluşan rutubet kanı durdurur. (K96) 

• Kemerle kan akan yer sıkılır. (K81) 



199 
 

• Melengiç ağacının yaprak ve kabukları kanamayı durdurmada kullanılır. (K8) 

• Bezle bağlanır. (K76) 

• Soğuk bir bezle yaraya bastırılır. (K58) 

• Pamuk sürülür. (K80) 

• Bölge iple sıkıştırılır. (K84) 

 

Değerlendirme 

Yörede deri kesilmesi sonucu kanı durdurma adına en çok odun, yün, bez gibi 

malzemelerin yakılıp külünün bölgeye sürülmesi şeklindeki tedavi metodu öne 

çıkmaktadır. Bu uygulamalarda eski Türk inanışlarının yansımalarından olan ateşin 

temizleyicilik, koruyuculuk özellikleri bağlamında ateş kültünün külle kullanımı söz 

konusudur. Deri kemerin kazılıp toz haline getirilen parçalarının sürülmesi, eşek 

gübresi, örümcek ağı, buz, bez, pamuk, melengiç yaprağı veya kabuğunun sürülmesi 

ya da bunların bölgeye baskı uygulanarak sarılması şeklinde pratikler uygulanmaktadır. 

Ayrıca kan akan bölgeye bıçağın konması demir kültü31, ardından ayet okunması ise 

dinsel tedavi yöntemi ile ifade edilmektedir. Söz konusu pratiklerden örümcek ağının 

kullanımı dikkati çeken yöntem olarak karşımıza çıkmaktadır. Kan akmasını 

durdurmada örümcek ağının kullanılmasının (doğal) temeli, doğru bir gözleme dayanır 

ve bundan dolayı da tamamıyla deneyseldir (Hufford, 2007: 77). Örümcek ağının Orta 

Türkçe tıp metinlerinde burun kanını durdurma amacıyla kullanıldığı görülmektedir. 

“Örümcek evin alsalar burnı tomuran ādemüŋ burnına soķsalar ķanın diŋdüre.” 

“Örümcek ağını alsalar, burnu kanayan adamın burnuna soksalar, kanını dindirir” 

(Yaylagül, 2010: 19a:13). Eski dönemin tıbbı ve halk tababetinde örümceğin ezilip 

kendisinden bir çeşit em olarak yararlanıldığı zaman bunun bulaşıcı ateşli hastalık ile 

farklı türden hastalıklara yaradığı düşünülmekte ayrıca herhangi bir nedene bağlı olarak 

meydana gelen yaralanmalar sonucunda akan kanı durdurmak amacıyla örümcek ağının 

yaranın oluştuğu yere baskı yaparak koyulduğu belirtilmektedir. Tüm bu özellikleri 

dolayısıyla örümcek ile ağının hastaya şifa verdiği düşünülmektedir 

(islamansiklopedisi.org.tr/ankebut). Söz konusu tedavi yönteminin geçmişten 

günümüze halk hekimliği aracılığıyla devam ettiği görülmektedir. Geçmiş zamanlarda 

tıpla uğraşan devrin bilim insanları hem kendilerinden önceki hem kendi 

dönemlerindeki halk hekimliği pratiklerinden faydalanarak yeni metotlar 

 
31 Demir kültü için bkz. : ayak ağrısı. 



200 
 

geliştirmişlerdir. Kendilerine has bir şekilde geliştirilen bu uygulamaların tarihî tıp 

metinlerindeki yerini almasının yanı sıra söz konusu ögeler zamanla insanlar arasında 

da yaygınlık kazanmış, halk arasında sözlü gelenekle nesilden nesile aktarılmıştır. Bu 

açıdan bakıldığında günümüzün halk hekimliği esasında geçmişin hekimliğidir 

ifadesini kullanmak yerinde olacaktır. Ayrıca örümcek ağının günümüzde benzer 

şekilde başka yörelerde de kanı durdurma amacıyla kullanıldığı görülmektedir: 

“Kanayan yaralar için örümcek ağı veya tütün basılır” (Yalın, 1988: 5), akan kana 

Sinop’ta örümcek ağı konulur (www.kulturportali.gov.tr), Aksaray’ın ilçesi Eskil 

yöresinde örümcek ağı tuz ve sıvı yağ ile karıştırılarak yaraya sarılır. Birkaç saat sonra 

çıkarılır (Akpınar, 2020: 137). “Burun kanaması için burna örümcek ağı sokulur” 

(Yalın, 1988: 5), “Örümcek ağı yakılarak dumanı burna çekilir” (karadeniz.gov.tr). 

 

 

2.13.11. Diken Batması 

Midyat yöresinde diken batmasına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• İğneyle çıkarılır. (K71, K74, K92) 

• Beyaz sirke sürülür. (K80, K98)  

• Batan yere idrar yapılır. (K44, K47) 

• Yumurtanın sarısı, tuz ve sönmüş ateşin külü ile karıştırılıp diken batan yere 

sürülür. (K86) 

• Diken çıkarıldıktan sonra bezle sarılır. (K78) 

• Diken battığı zaman başka bir dikenle çıkarılır. (K52) 

• Diken iğneyle çıkarıldıktan sonra bölgeye tuz koyulur. (K19) 

• Tuzlu hamur yapıldıktan sonra bölgeye konulur. (K7) 

• Örümcek ağı sürülür. (K45) 

• Cımbızla çıkarılır. (K23) 

• Çengelli iğneyle çıkarılır. (K18) 

• Bölge temizlendikten sonra karbonatlı macun sürülür. (K80) 

• Tentürdiyot veya kolonya sürülür. (K48) 

 

 

 

http://www.kulturportali.gov.tr/


201 
 

Değerlendirme 

Yörede batan dikenin iğneyle çıkarılması, bölgeye sirke sürülmesi, idrar 

yapılması en sık uygulanan tedavi yöntemleri olmaktadır. Yumurta sarısının, tuz ve ateş 

külü ile karıştırılıp sürülmesi, dikenin başka bir dikenle çıkarılması, cımbızla 

çıkarılması, çengelli iğneyle çıkarılması, dikenin iğneyle çıkarılıp ardından tuz 

konması, diken çıkarıldıktan sonra kanamayı durdurmak için örümcek ağı sürülmesi 

veya bölgeye yine kanamayı durdurma ve bölgenin iltihap kapmasını engellemek için 

tuzlu hamur, karbonatlı macun, tentürdiyot, kolonya koyulması diğer tedavi 

yöntemleridir. 

Dışkı ve idrarla yapılan tedaviler tarihî süreç olarak net olarak bilinmese de çok 

eskilere dayanmaktadır. Bazı tarihi çalışmalar sonucu Hititlerin büyü ve türlü yaraları 

köpek dışkısı ile bitki çiçekleri kullanarak sağalttıkları bilinmektedir (Ünal, 1980: 487). 

Bununla birlikte Hitit tıbbının Babil tıbbının izinden gittiği (Ünal, 1980: 476) bilgisi 

dâhilinde yaklaşıldığında söz konusu uygulamaların kökeni eski Mısır ve 

Mezopotamya’ya değin uzanabilmektedir. Midyat yöresinde diken batması sonucu 

bölgeye idrar yapılması uygulaması diğer illerimizde de rastlanan bir durum olmakla 

beraber diğer çeşitli hastalıkların tedavisinde de karşımıza çıkan bir yöntem olarak 

dikkati çekmektedir. Nitekim Niğde’de dışkı ve idrar ile yapılan tedavi yöntemleri şu 

hastalıklara karşı uygulanmaktadır: “Bademcikte köpek dışkısı, kan durdurma ve 

yaralarda eşek dışkısı ve insan idrarı, nazarda hayvan dışkısı ve insan idrarı, akrep 

sokmasında insan dışkısı, arı sokmasında hayvan ve insan dışkısı, aydaş hastalığında 

hayvan dışkısı, çıbanda hayvan dışkısı, dolamada insan dışkısı, diken batmasında insan 

idrarı, egzamada (el) tavuk dışkısı, sarılıkta güvercin dışkısı, kulak ağrısında çocuk 

idrarı, karın ağrısında koyun-keçi dışkısı, romatizmada hayvan dışkısı ve ummada at 

dışkısı kullanılmaktadır.” (Çolak, 2012: 62). 

 

 

2.13.12. Doğumu Kolaylaştırma 

Midyat yöresinde doğumu kolaylaştırma için uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Rezene çayı doğumdan evvel içirilir. (K12, K42, K59, K77, K88, K104) 

• Yürüyüş yapılır. (K80, K84, K98) 

• Kuru hurma yedirilir. (K80, K103) 



202 
 

• Doğumdan önce Allah’a dua edip süt içirilir. (K49) 

• Doğumdan önce ciğer yedirilir. (K95) 

• Sancılar başladığında derince nefes alıp verilir. (K19) 

• Egzersiz yapılır, hurma yedirilir. (K7) 

• Pekmez içirilir. (K8) 

• Sıcak bir havlu altına konulur. (K91) 

• Merdiven çıkılır. (K80) 

• Sıcak su kullanılır. (K48) 

• Kurutulmuş meyveler tüketilir. (K84) 

 

Değerlendirme 

Bölgede doğumu kolaylaştırmak için bitkisel kökenli ürünler olan rezene çayı, 

kuru hurma tüketimi ile yürüyüş yapma en çok uygulanan pratiklerin başında 

gelmektedir. Rezene çayı kişinin kaslarını gevşeterek rahatlamasını sağlamaktadır. 

İçeriğindeki potasyum sayesinde gerilen damarları rahatlatmaktadır. Bunun dışında 

kadınların büyük çoğunluğunun yaşadığı regl ağrıları, rahmin kasılmasından dolayıdır. 

Bu durumdan kaynaklı oluşan yoğun ağrının azaltılması adına rezene çayı fayda 

sağlamaktadır. Rezene çayı beden kaslarının gevşemesini sağlayarak âdet zamanlarının 

daha rahat ve kolay geçirilmesinde etkili olmaktadır (www.medicalpark.com.tr). 

Hurma da içeriğindeki folik asit sayesinde anne karnındaki bebeğin beyin 

gelişimine katkıda bulunur. Hamilelikte hurma tüketmenin anne adayına da olumlu 

katkıları vardır. Rahim açıklığını artırmak ve doğuma kolay başlamak bu katkılar 

arasında yer almaktadır. Bunların yanı sıra hurma tüketimi doğum süreciyle birlikte 

bebeğin dünyaya gelme sürecini kısaltarak anne adayının rahat bir doğum yapmasına 

katkıda bulunmaktadır (www.acibadem.com.tr). Vücudu rahatlatma ve kasları 

gevşetme adına yürüyüş ile nefes egzersizleri yapma gibi pratikler de diğer uygulamalar 

olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 

 

2.13.13. Dolama 

Dolama, el veya ayak tırnağı ya da parmaklarda oluşan iltihap şeklinde 

tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Dolamalar çoğunlukla bakteriyel enfeksiyon, virüs 

ve mantar kaynaklıdır. Dolama, hayatî bir sorun olmasa da hayat kalitesini zaman 



203 
 

zaman etkileyebilmektedir. Genelde başparmak ile işaret parmağında oluşur. Oluşan 

yerde şişme, kaşınma, kızarma, ağrı gibi belirtiler gösterebilmektedir. Yörede 

dolamaya karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Soğan közlenip veya haşlanıp iltihabın üzerine konulur. (K23, K32, K36, K48) 

• Gül lokumu konulur, 1 hafta boyunca bağlanır hâlde durur. (K35, K39) 

• Sıcak tuzlu suyun içine sokulur. (K1, K7) 

• Üzerine tuz, limon ve buz koyulur. (K19, K80) 

• İltihap tutan yerin üzerine sıcak taş ve demir koyulur. (K71) 

• Sıcak su ile sirke, sarımsak ve soğan, pestil sürülür. (K98) 

• Keçi kılları üzerine tuz eklenir, kaynatıldıktan sonra iltihap olan yere koyulur. 

(K95) 

• Keçi tüyleri yağın içinde bir süre bekletildikten sonra bölgeye sürülür. (K4) 

• Zeytin yağı ile soğan karıştırılıp pişirildikten sonra sürülür, sonra herhangi bir 

nesneyle üzeri sarılır. (K34) 

• Hamur koyulur. (K18) 

• Soğan yaprağı yakılarak yaraya uygulanır. (K33) 

• İğne ısıtılıp, okunarak yaraya batırılır. (K10) 

• Kına sürülür. (K94) 

• Dut yaprağı konulur. (K27) 

• Seyit olan biri tarafından üstüne okunur. (K36) 

• Temiz suyla sürekli yıkanır. (K25) 

• Pirinç unu ve keten tohumu yağı bölgeye sürülür. (K80) 

• Çay ağacı yağı ve zeytin yağı karıştırılıp iltihap olan yere sürülür. (K30) 

 

Değerlendirme  

Dolama sık karşılaşılan hastalıklardan biri olduğu için yörede buna karşı 

uygulanan pratikler de çeşitlilik göstermektedir. Bu uygulamalarda kullanılan soğan 

iltihabı kurutma özelliği sayesinde en çok kullanılan bitkisel kökenli üründür. Yine 

iltihabı kurutmaya yönelik olarak tuz, limon, sirke, sıcak iğne veya demir gibi ürün ve 

nesneler kullanılırken zeytin yağı ile soğan karışımı, hamur gibi ürünlerden de macun 

yapılarak bölgeye sürülmektedir. Söz konusu pratiklerden iğnenin ısıtıldıktan sonra 

yaraya batırılması uygulamasında parpılama ile yapılan tedavinin alt unsurları olan 



204 
 

dağlama ve tütsüleme yöntemi kullanılmaktadır. Kaynağı demir olan bir nesnenin 

ateşte ısıtıldıktan sonra hastalıklı bölgeye temas ettirilmesi veya doğrudan 

bastırılmasıyla uygulanan yöntemdir. Dağlama metoduyla hastalığı sağaltmanın 

temelinde ateşin yok edici ve temizleyici etkisi bulunmaktadır. Ocaklılar bu sebeple, 

ateşte kızdırdıkları objeleri hastaya tutarak veya hastalıklı yeri dağlayarak kişiyi 

hastalıktan arındırdıklarını düşünmektedirler. Bu gibi uygulamalarda ateş esasında 

hastalığa neden olan varlığı korkutmak için de kullanılmaktadır. İşlemin yapılması 

esnasında okunması da parpılama yoluyla tedavinin dinsel motiflerle kaynaşmış, 

sihirsel bir esasa dayandığını göstermektedir. Tedavide keçi kıllarının kullanılması ise 

keçi kültü ile ilgilidir. Tarihte baharın gelmesiyle birlikte gerçekleştirilen merasimlerde 

keçi; bolluğu temsil etmenin yanında bitki ile hayvan âleminin hamisi durumunda 

bulunması dolayısıyla mühim bir yere haizdir (Turdimov, 1999: 265). Keçi; özünde 

bulunan sıfatları nedeniyle dirençli, cesur, devingen, çevik bir hayvandır. Burada sihrin 

temas yani dokunma yasası söz konusudur. Temas büyüsü prensibine göre kişinin 

kendisi ile vücudunun her bir kısmı arasında bulunan duygusal bağlantı, bu fiziksel 

temas ortadan kalksa bile devam eder (Frazer, 2004: 191). 

 

 

2.13.14. Et Ezilmesi 

Et ezilmesi; sıkışma, çarpma, ezilme vs. nedenlere bağlı olarak vücudun 

herhangi bir yerinde şişme, morarma ve ağrı şeklindeki belirtilerle ortaya çıkmaktadır. 

Yörede et ezilmesine karşı uygulanan tedavi yolları şunlardır: 

 

• Soğan ezilip sürülür. (K7, K48, K51, K80) 

• Siyah zeytin dövülür, o bölgeye konulur. (K60, K62, K80, K82) 

• Kırmızı et dövülür, ezilmenin olduğu yerin üstüne bırakılır. (K17, K38, K21, K44) 

• Toz şekeri iyice kızartılır, ezilen yere konulup sarılır. (K4, K18, K39) 

• Zeytin çekirdeği ezilip üzerine konulur. (K35, K48) 

• Soğuk su uygulanır. (K4, K98) 

• Hamur konulur. (K48, K94) 

• Ezilmenin olduğu yerlere çiğnenen ekmekler konulur. (K35) 

• Beyaz bez yakılır, külü soğuyunca yaraya konulur. (K67) 

• Örümcek ağı konulur. (K60) 



205 
 

• Limon tozu, köfteli bulgur kremi yapılır, ezilmenin olduğu yere bezle bağlanır. 

(K32) 

• Kızıl ağaç konularak sarılır. (K1)  

• Kırmızı et iyice ezilip pişirildikten sonra ezilen yerin üstüne koyulur. (K5) 

• Zeytin yağı sürülür. (K45) 

• Yumurta sarısı ile tuz karışımı sürülür. (K55) 

• Sıcak su ve sabunla bölge yıkanır. (K52) 

• Buz tedavisi uygulanır. (K103) 

 

Değerlendirme 

Yörede et ezilmesine karşı soğan, zeytin, kırmızı etin ezildikten ve toz şekerin 

de kızartıldıktan sonra bölgeye sürülmesi en çok uygulanan tedavi yöntemleridir. 

Ayrıca soğuk su, buz, hamur, çiğnenmiş ekmek, yakılmış bezin külü, zeytin yağı, 

örümcek ağı ve kızıl ağaç gibi malzemeler de kullanılmaktadır. Örümcek ağının farklı 

yörelerde farklı hastalıklarda da kullanıldığı görülmektedir. Örneğin Artvin’de 

hayvanlarda ishal durumu oluşmuşsa örümcek ağı ekmeğin arasına konup hayvana 

yedirilir. Bu da bağırsakları tutar ve ishali engeller (Aktaş Küçükay, 2019: 83). Bir 

başka hayvan rahatsızlıklarından boynuz kırılmaları için de Muş’ta örümcek ağı kırık 

boynuzun yerine bırakılıp daha sonra bir bezle bağlanır (Kardaş, 2019: 44). Limon tozu 

ile bulgur, yumurta sarısı ile tuz gibi karışımlarla elde edilen macunlarla da tedavi yolu 

aranmaktadır. Ayrıca sağaltım amacıyla yararlanılan kırmızı et vücut içerisindeki 

yaranın dışarıya atılmak suretiyle emilmesine katkı sunmaktadır. 

Eski zamanlarda kızılağaçtan mistik bir bitki olarak bahsedilirdi. İnsanlar 

ahşabın kesilmesinin ardından renginin beyazdan kırmızıya dönüşebilmesinden dolayı 

bunun kan olduğunu sanıyorlardı. Ayrıca eski zamanlardan beri birçok insan kızılağacı 

bir tılsım olarak kullanmış, onun evi ve kişiyi olumsuz etkilerden koruyabileceğine 

inanmıştır. Kızılağaç konileri halk tababetinde uzun müddettir kullanılan dezenfektan, 

anti-inflamatuar ve büzücü niteliklere haizdir. Kızılağaç yüzyıllardır tıpta 

kullanılmıştır. Orta Çağ bitki uzmanları tarafından kızılağaç yapraklarının dış bölümleri 

mantar ve gut hastalıklarına karşı yoğunlukla kullanılmıştır. Kızılağaç kozalaklarının 

kaynatılması onun büzücü ve kanama durdurucu özellikleri kazanmasını sağlar. 

Yanıklar, diş eti kanamaları, burun kanamaları, cilt iltihapları ve on iki parmak 

bağırsağı veya mide ülseri için kullanılır. Kızıl ağaç halk hekimliğinde kanamayı 



206 
 

durdurmak, iltihabı temizlemek, yaranın iyileşmesini hızlandırmak, ağrıyı kesmek; 

modern tıpta da özellikle eklem rahatsızlıkları, cilt tahrişi ve alerjiler için 

kullanılmaktadır. 

 

 

2.13.15. Eye Batması (Kaburga Ağrısı) 

Eye batması göğüs kafesi çevresinde çeşitli sebeplere bağlı olarak hissedilen 

kaburga ağrısıdır. Göğse alınan darbe, ani hareketlerde bulunma, ağır spor yapma veya 

türlü yaralanmaların yanı sıra iç organlardan herhangi birindeki ya da kas sistemindeki 

rahatsızlık sonucunda ortaya çıkabilmektedir. Yörede kaburga ağrısına karşı uygulanan 

tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Maydanoz kaynatıldıktan sonra sarımsakla karıştırılıp üzerine koyulur. (K56, K62, 

K67) 

• Üzerine basılır. (K68) 

• Bal ve soğan iyi gelir. (K66) 

• Sıcak bardak tedavisi uygulanır. (K76) 

• Elma sirkesi sürülür. (K80) 

• Aloe vera kullanılır. (K74) 

• 2 adet poşet çay soğuk suya konulur, demi alınınca bölgeye sürülür. (K81) 

• Sıcak su iyi gelir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede eye batması sonucu maydanozun kaynatıldıktan sonra sarımsak ile 

karıştırılıp bir çeşit krem hâline getirilerek bölgeye sürülmesi en sık uygulanan pratiktir. 

Ayrıca bal ve soğan, sıcak kupa tekniği, elma sirkesi, aloe vera, soğuk suda demlenmiş 

çayın suyu, sıcak su kullanılması pratikleri ile ağrıyan bölgeye basılması gibi 

geleneksel tedavi metotları da uygulanmaktadır. 

 

 

2.13.16. Gelincik Hastalığı  

Gelincik hastalığı lenf (ak kan) kanallarının iltihap kapmasıyla bacaklarda şişme 

veya genişleme olması şeklinde tanımlanmaktadır. Lenf kanallarında sıvı birikmesi, 



207 
 

enfeksiyon ve damarların zarar görmesi gibi nedenlerle oluşmaktadır. Yörede gelincik 

hastalığının tedavi uygulamaları şu şekildedir: 

  

• Gelincik hayvanı öldürülür, gelinciğin başı sıcak suda haşlandıktan sonra suyu 

içirilir. (K4) 

• Sarımsak sürüldükten sonra sıcak kompres uygulanır. (K98) 

• Peynir suyu veya gelincik kesildikten sonra etinin suyu içirilir. (K103) 

• Kuzu kesilir, başı haşlanıp yedirilir. (K22) 

• Zeytin yağı sürülür. (K17) 

• Bacağın üstüne incir sütü dökülür. (K10) 

• Isırgan otu tüketilir. (K80) 

• Çınar yaprağı ezilip sürülür. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede gelincik hastalığı için zeytin yağı, incir sütü, ısırgan otu, çınar yaprağı 

gibi bitkisel kökenli ürünlerin kullanılmasının yanı sıra gelincik hayvanı kullanılarak 

da analojik tedavi yöntemi uygulanmaktadır. Esasında burada isim benzerliği ile söz 

konusu benzerlikten yola çıkılarak ortaya konan sağaltım metodu söz konusudur. 

İnsanlar gelincik ismini koyduğu hastalıkta sayrılıkla özdeş ismi içeren gelincik 

hayvanının eti ve derisinden veya kimi bölgelerde gelincik taşından yararlanmıştır. 

Dolayısıyla isim ve biçim analojisinden yararlanarak hastalığı sağaltma amaçlanmıştır. 

 

 

2.13.17. Göbek Kaçması (Düşmesi) 

Gündelik hayatta aniden herhangi bir şekilde ortaya çıkabilmektedir. Toplumda 

göbek kayması, kaçması, düşmesi gibi farklı isimlerle bilinmektedir. Göbek çevresinde 

ağrı, şişkinlik, morarma, kramp gibi belirtilerle kendini gösterebilmektedir. Yörede 

göbek kaçmasına karşı uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Bardağı iyice ısıtır, göbeğin üzerine koyup dua eder, üflerler. Bu işlem yaklaşık 1 

saat sürer ve iyileşme sağlanır. (K22, K27) 

• Elle bastırılıp yerine getirilir. (K33, K98) 

• Demir para göbeğin üzerine konulur. (K25, K38) 



208 
 

• Göbeğe masaj yapılır. (K36, K47) 

• Göbeğe yumurta akı sürülür. (K39, K55) 

• Hasta uzanır. Göbeğine 2-3 parmağı ile düşen bölge yerine gelene kadar bastırılır. 

Ardından ağır bir şey kaldırmamaya özen gösterilir. (K60) 

• Havlu top şekline getirilip göbeğin üstüne koyulur, üstüne yatılır. Sonra sırta masaj 

yapılır. (K10) 

• Köy yumurtası tüketilir. (K80) 

• Göbeğe çiğnenmiş hamur konur. (K71) 

 

Değerlendirme 

Yörede göbek kaçması sonucu göbeğe parmaklar ile bastırma, göbeğe demir 

para koyma, masaj uygulama en sık gözlemlenen tedavi yöntemleridir. Havluyu oval 

şekle getirip üstüne yatma, yumurta akı veya hamur sürme, bardak ısıtıp göbeğe katma 

ve dua etme şeklinde geleneksel tedavi yöntemleri de uygulanmaktadır. Ayrıca göbeğe 

demir para koyma işleminde demirin koruyucu, sağlamlaştırıcı ve sağaltıcı etkisine 

inanılarak esasında demir kültünden yararlanılmıştır. 

 

 

2.13.18. Göğüs Hastalıkları 

Akciğer ile solunum sistemi ile alakalı hastalıklarının tümünü içermektedir 

(medicalpark.com.tr). Yörede uygulanan bazı tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Ebegümeci haşlanıp göğse konulur. (K35) 

• Hırıltı için hamur yapılıp zeytin yağıyla birlikte sürülür, ardından üzerine gazete 

konulur. (K32) 

• İltihap veya doğum sonrasında göğüs tutulup sirkelenir. (K78) 

• Kırk damar otu haşlandıktan sonra bölgeye konulur. (K86) 

 

Değerlendirme 

Yörede göğüs hastalıkları için ebegümeci, zeytin yağı, kırk damar otu32 (sinir 

otu) gibi bitkisel kökenli tedavi ürünleri kullanılmaktadır. Sinir otu yörede göğüs 

 
32 Damar otu için bkz. : damar ve kalp hastalıkları. 



209 
 

hastalığı için kullanılmasının yanı sıra ülkemizin başka bölgelerinde demlenerek çay 

gibi de tüketilmekte; yüzdeki akne, çıban, siyah noktaları giderme amacıyla ise kür 

hâline getirilip cilt maskesi şeklinde kullanılmaktadır. Ayrıca yaraların 

iyileştirilmesinde, böcek sokmalarında ezilerek ilgili bölgeye sürülmektedir. 

 

 

2.13.19. Hacamat 

Hacamat, “Vücudun herhangi bir yerini hafifçe çizip üzerine boynuz, bardak 

veya şişe oturtarak kan alma” (sozluk.gov.tr) şeklinde tanımlanmaktadır. Hacamat; 

kanda bulunan toksin ile kirli kanın vücuttan atılarak tıkanmaların açılmasını ve kan 

dolaşımının hızlanmasını sağlayan bir uygulamadır. Hacamat yaklaşık 5 bin yıllık 

geçmişe sahip bir uygulamadır. Bilinen en eski tıp metinlerinden olan Eber Papirüsleri 

(MÖ 1550), MÖ 460-377 yıllarında Hipokrat ve yine Mezopotamya 

medeniyetlerindeki belgeler hacamat hakkında bilgiler vermektedir. Günümüzde 

modern tıbbın gelişmesiyle birlikte daha az kullanılsa da hacamat uygulaması halk 

arasında hâlâ canlı bir şekilde varlığını korumakta ve tamamlayıcı/alternatif bir tedavi 

pratiği olarak karşımıza çıkmaktadır (https://www.doktorsaliheken.com). Hacamat, 

hastalık değil bir tedavi yöntemidir. Yöredeki hacamat uygulamaları şu şekildedir: 

  

• Bel, boyun ağrısı veya fıtıklar için yapılır. (K10, K98) 

• Su bardağının içinde küçük bir kâğıt parçası yakılıp direkt vücudun üzerine koyulur, 

böylelikle vücuttaki o ısı emilir ve iyileşme sağlanır. (K23, K94) 

• Küçük bir bez parçası sıcak su bardağının içine konulur, ardından bardakla birlikte 

vücudun üzerine koyulup ısıyı emmesi sağlanır. (K93) 

• Ağrıyan bölgeden bardakla kan çekilir. (K51) 

• Bardaklar ısıtılıp sırta vurulur. (K11) 

• Bir tür kirli kanı aldırma yollarından biridir. Bel kısmı bardak vasıtası ile vakumla 

çekilir ve kirli kan, neşter veya jilet yardımıyla alınır. (K49) 

• Hacamat yaptırmak; kasları gevşetir, kaslara kramp girmesini önler, yüksek 

tansiyonu düşürür, kas ve bağ dokusundaki esnekliği arttırır. (K80) 

 

 

 

https://www.doktorsaliheken.com/


210 
 

Değerlendirme 

Hacamat yörede genellikle bel ile boyun ağrıları, fıtık şikâyetleri sonucu ya da 

kirli kanı aldırma amacıyla yaptırılmaktadır. 

 

 

2.13.20. Hamile Kalamamak (Kısırlık) 

Cinsel yönden aktif olup herhangi bir doğum kontrolü uygulanmamasına 

rağmen çiftin bir yıl içinde hamilelik elde edememe hali Dünya Sağlık Örgütü 

tarafından kısırlık olarak ifade edilmektedir. Dünyadaki çiftlerin dörtte biri kısırlık 

problemiyle karşı karşıya kalmaktadır. Yapılan çalışmalar kısırlık sorunun 1/3’ü 

erkekler, 1/3’ü kadınlar, 1/3’ünün de her ikisinden kaynaklı olabileceğini 

göstermektedir (medicalpark.com.tr). Midyat yöresinde kısırlık problemine karşı 

uygulanan tedavi uygulamaları ve halk inanışları şu şekildedir: 

 

• Yörede bulunan ziyaret yerlerine gidip dua edilir. (K2, K41, K65, K104, K106) 

• Ebegümeci ile saman suda kaynatılıp sepetin içine konur. Ardından üstü herhangi 

bir örtüyle kapatıldıktan sonra üzerine oturulur, sonra da ayinlerle birlikte yıkanma 

yapılır. (K34, K65, K104, K106) 

• Muska yaptırılır. (K37, K41, K69, K77, K88)  

• Isırgan otu, kara yılan otu kullanılır. (K19, K80, K94) 

• Yatırlara gidip adak bağışlanır. (K37, K41, K72)  

• Hocalar tarafından muska yapılır. Bölgedeki hocanın bir tanesi kadınların inanç 

durumuyla ilgili olarak muska yazarmış. Herhangi bir inancı olmayanlara da su 

içirtip bellerine süpürgeyle vurup yollarmış. (K69, K88)  

• Kırkını tamamlayan kadın, tabancayla öldürülmüş birisinin mezarı çevresinde 

dolaştırılır. O mezarlıktan alınan toprakla yıkanırsa çocuk sahibi olunur. (K69, 

K88)  

• Bebek doğurmak amacıyla soğan kabukları ile maydanoz suda kaynatılır. O suyla 

da yıkanır. (K69, K88) 

• Mercimek samanı ile sıcak su karıştırılıp kadının karnı o sıcak su ve suyun buharıyla 

yumuşatılır, böylece kadının hamile kalması sağlanır. (K52) 

• Türbe, ziyaret ve şeyhlere götürülür. (K53) 



211 
 

• Kadınların kasıklarından bastırılıp yumurtalıklarına doğru elle oynama müdahalesi 

yapıldıktan sonra yumurtalıkların çalışması sağlanır. (K15) 

• Pekmez eritilip başa konulur. (K48) 

• Tarçın, ahududu yaprağı kaynatılıp suyu içirilir. (K51) 

• Bitki çayı içirilir. (K70) 

• Ziyaret yerlerine gidip orada mevlit verilir. (K14) 

• Kırmızı yonca bitkisinin çayı tüketilir. (K80) 

• Hayıt otunun çayı içilir. (K92) 

• Düzenli bir şekilde Medine hurması veya incir tüketilir. (K13) 

• Ceviz kaynatılıp suyu 15 gün tüketilir. (K22) 

• Bel çektirilir. (K47) 

• Ot kaynatılıp buharı üzerine oturulur. (K71) 

• Toprağa oturulur. (K43) 

• Mehmet ismi olan 7 evden toplanan bezlerle gömlek yaptırılır ve giydirilir. (K60) 

• At sütü içirilir. (K62) 

• Büyükbaş ya da küçükbaş hayvanların testisleri pişirilerek yenir. (K60) 

• Dolunay olan gece çocuk sahibi olunmaya çalışılır. (K39) 

• Çocuk sahibi olmak için üç cin ismi Berşan, Kolnehud, Nemşulah bir beze işlenir 

ve o bez kadının elbisesine dikilir. Göbeğe, sırta ve her iki omza asılır. Muska 

hazırlanır; 7 kez Allah, Muhammed, Rahman yazılır. Muskanın üzerine doğum 

yapmak isteyen kadının annesinin adı ve kendi adı yazılır. Örneğin Ayşe kızı Fatma 

gibi. Muskalar hazırlanır ve takılır. (K35) 

• Adaçayıyla yıkanır. (K41)  

• Kısırlığın kadının üstündeki kırk ile alakalı olduğu kanısı vardır. Bunun önüne 

geçmek amacıyla mumun yakılıp eritilmesi sağlanır, kadın çarşafın altına sokulur. 

Eritilmiş olan mum, içinde su bulunan kaba kadın çarşafın altındayken üzerinden 

geçirilerek konulur. Ardından balmumu ile su herhangi bir ölenin kabrine boşaltılır. 

Böylelikle kısırlığın geçeceğine inanılır. (K104)  

• 7 türbenin üzerinden geçilip oranın toprağından bir miktar toprak alınır ve ıslatılır. 

Ardından o suyla yıkanır. (K104) 

• Ölmüş yılan, çocuğu olmayan kadının üstüne fırlatılıp korkutulur. Bu uygulama ile 

çocuk sahibi olunacağına inanılır. (K88)  

 



212 
 

Değerlendirme 

Türk toplumunda soyun sürekliliğini idame ettirme, toplum içinde itibar 

görmede çocuk sahibi olmak gerek erkek gerekse kadın adına mühim bir unsurdur. 

Çocuğu bulunmayan ailelerde genellikle bir huzursuzluk mevcuttur. Çocuksuzluğun 

suçlusu olarak genellikle kadın gösterilmiş, kısır kadınlara iyi bakılmamış, toplumda 

sürekli dışlanmıştır. Modern tıbbın gelişmesiyle birlikte kısırlığın sadece kadınlarda 

değil erkeklerde de var olduğu görülmüştür. Hastaneye gidemeyen veya gitmek 

istemeyen halk birtakım sağaltıcı tedavi yöntemlerini geliştirmiştir. Bu yöntemleri 

genellikle alanında uzman olan ebe kadınlar yapmaktadır. Yörede hamile kalmak için 

uygulanan pratikler çeşitlilik gösterirken bunlardan bitki kökenli ürünler olan 

ebegümeci, saman, ısırgan otu, kara yılan otu, soğan kabuğu, maydanoz, mercimek 

samanı, pekmez, tarçın, ahududu, kırmızı yonca bitkisi, hayıt otu, bitki çayları, Medine 

hurması, incir, ceviz, adaçayı kullanılmaktadır. Hayvansal kökenli olarak büyükbaş ya 

da küçükbaş hayvanların testislerinin tüketilmesi pratiğinde analojik tedavi metodu 

uygulanmaktadır. Büyünün türlerinden sempatik büyü şeklinde adlandırılan iki 

büyüden biri olan ve “anoloji (benzeme) büyüsü” olarak da zikredilen taklit büyüsünün 

kökeni, isminden de belli olacağı üzere taklide dayanmaktadır. Neredeyse tüm 

cemiyetlerde görülüp benimsenmiş bu sihir türü; taklit yöntemiyle olması istenen 

neticeyi ortaya çıkarma, denkliği birbirine yakın uygulamalarla yine olması istenen bir 

şeyi veya işi öne çekme böylelikle söz konusu işlerin yakın bir zamanda hayata 

geçmesini zorlama uğraşıdır (Örnek, 2014: 137). Budunbilim Terimleri Sözlüğü’nde 

benzetmeli büyü olarak geçen taklit büyüsü “Bir olayın, bir insanın, bir hayvanın, bir 

durumun, bir işlemin vb. simgesel ya da gerçek benzetimini yaparak aslını etkileme 

amacını güden büyü türü” (Örnek, 1973: 16) şeklinde açıklanmaktadır. Bu uygulamada 

hayvanda olan bereket gücünün, temas yoluyla kısır olan kişiye geçeceği inancı 

mevcuttur. “Mehmet ismi olan 7 evden toplanan bezlerle gömlek yaptırılır ve 

giydirilir.” maddesinde de benzer yöntem olan temas büyüsü söz konusudur. Burada da 

insanda var olan bereket gücünün parça bütün ilişkisi yoluyla kısır olan kişiye geçeceği, 

temas edeceği inancı söz konusudur. 

“Kısırlığın kadının üstündeki “kırk” ile alakalı olduğu kanısı vardır. Bunun 

önüne geçmek amacıyla mumun yakılıp eritilmesi sağlanır, kadın da çarşafın altına 

sokulur. Eritilmiş olan mum, içinde su bulunan kaba kadın çarşafın altındayken 

üzerinden geçirilerek konur. Ardından balmumu ile su herhangi bir ölenin kabrine 

boşaltılırmış. Böylelikle de kısırlığın geçtiğine inanılırmış.” maddesinde göçürme 



213 
 

tekniği uygulanmıştır. Büyüsel bir yapı arz eden bu uygulamanın esas amacı hastalığın 

canlı veya cansız bir nesneye nakli ile hastalığı yok etme, ondan kurtulmaktır. 

Yörede kısırlığa karşı uygulanan kimi pratiklerin faklı diğer bölgelerde de 

benzer usullerle yapıldığı gözlemlenmiştir. “Ebegümeci ile saman suda kaynatılıp 

sepetin içine konur. Ardından üstü herhangi bir örtüyle kapatıldıktan sonra üzerine 

oturulur, sonra da ayinlerle birlikte yıkanma yapılır.” pratiğinin Bingöl’deki örnekleri 

şu şekildedir:  

“Papatya toplanıp tencereye konulup kaynatıldıktan sonra beyaz bir tülbent, 

tencerenin üstüne örtülerek üzerine oturulur. Rahim iltihabını söktürür.” (Eprem, 2019: 

105). 

“Süt kaynatıldıktan sonra içine maydanoz katılıp bu karışımdan bir bardak içilir 

ve kalan kısmı geniş ağızlı bir kaba bırakılır, üzerine bir tülbent konulup buharı geçene 

kadar üzerine oturulursa iltihap söktürür.” (Eprem, 2019: 105). 

“Saman suya katılıp tencerede kaynatılır ve bu suyun buharı geçene kadar 

üzerinde oturulursa rahim iltihabını söktürür.” (Eprem, 2019: 105). 

Iğdır’daki örnekleri şu şekildedir: 

“Hayvanın bağırsaklarının içindeki pislik ısıtılarak üzerine oturulur.” (Aladağ, 

2021: 101). 

“Kadın sıcak suya oturtulur.” (Aladağ, 2021: 101). 

“Ebegümeci, ısırgan otu ve sinir otu kaynatılarak hamama girilir.” (Aladağ, 

2021: 101). 

Söz konusu uygulamalar dışında kalanlar ise dinsel ve büyüsel tedavi yöntemi 

ile kısırlığı geçirmedir ki bu uygulamalar yörede en çok rastlanan ve inanılan 

tekniklerdir. Bunlar; yörede bulunan ziyaret yerlerine, türbelere, şeyhlere gidilip dua 

edilmesi veya oralarda mevlit verilmesi; 7 türbenin üzerinden geçilip oranın 

toprağından bir miktar toprak alınıp ıslatılması ve o suyla yıkanılması; yatırlara gidilip 

adak bağışlanması; muska yaptırılması şeklindedir ki tüm bu uygulamaların kökeninde 

dinsel uygulamaların yanı sıra atalar kültü, veli kültü gibi çeşitli yöntemlerin bir arada 

bulunduğu görülmektedir. Bu pratikler Türk destan ve halk hikâyelerinde de geçen 

ortak motiflerdir. Çocuk sahibi olamayan kişilerin adak adamaları, yoksullara yardım 

etmeleri hem Dede Korkut Hikâyeleri hem de Türk destanlarında rastlanan bir motiftir. 

Dua ederek çocuk sahibi olma, kısırlığı geçirme adına destanlarda karşımıza çıkıp 

tatbik edilen yöntemlerden biridir. Nitekim Dede Korkut Hikâyeleri’nde geçen “Dirse 

Han Oğlı Boğaç Han Boyı” ve “Kam Pürenün Oğlı Bamsı Beyrek Boyı”nda dua ederek 



214 
 

çocuk sahibi olma durumlarına rastlanmaktadır (Ergin, 1989: 81, 117; Gökyay, 

2006:27, 59-60). Destanlarda çocuk sahibi olamayan kişiler, sorunu giderme adına türlü 

metotlara yönelmişlerdir. Mühim bir konuma haiz olan kişiler saygınlıkları ne denli 

yüksek olursa olsun toplum içinde kimi baskı ve müeyyidelere maruz kalmaktadır. Türk 

destanlarında işlenen çocuk sahibi olamama motifi ile buna bağlı olarak şekillenen 

hadiselerin esasında toplumun soyun sürekliliği olarak gördüğü çocuğu Tanrı’nın kutu 

biçiminde idrak etmesi yatmaktadır. Toplumda, ehemmiyeti kabul görmüş ulu 

konumdaki şahısların vefat etseler bile dünyadaki gelişmelere el atacağı inancı yer 

almaktadır. Söz konusu yaygın inanç atalar kültüyle doğrudan ilgili olup bu anlamda 

kültün destanlarda fazlaca işlendiğine tesadüf edilmektedir. Halk, Anadolu’da 

hastalıklarına deva bulmak amacıyla velilere gitmektedir. Kısır kadın ve erkeği çocuk 

sahibi yapma motifinde velilerin dua ile çocuğu olmayan kadın veya erkeğin çocuk 

sahibi olmasına Allah'ın izniyle yardımcı olması söz konusudur. Hayattayken pek çok 

hastalığı iyileştirdiğine inanılan bu kişilerin ölümlerinin ardından da kabirlerine 

insanların hastalıklarını iyileştirmek üzere müracaat ettikleri bilinmektedir. Halk, 

sıradan insanlardan farklı olarak gördükleri isimli isimsiz evliyaya çeşitli sıkıntı ve 

hastalıklarını iyileştirmek üzere başvurmaktadır. Kısırlığın kadından kaynaklı olduğu 

şeklindeki algıdan dolayı yatırlara bunu gidermek için başvuranlar da genellikle 

kadınlar olmuştur. Evliyanın mezarlarına ziyarete giden kadınlar türlü pratikler 

gerçekleştirmektedir. Yalnızca bir adak sunulması; kutlu kişinin mezarının toprağından 

veya çevresinde bulunan toprağın alınıp suyla karıştırıldıktan sonra içilmesi; civardaki 

çalı, ağaç, pencere demiri gibi yerlere bez tutturulması; yakınında bulunan kaynaktan 

su içilmesi; yatırın bulunduğu yerde gecelenmesi; arzularının alenen gösterilmesi 

amacıyla küçük bir salıncak iliştirilip sarkıtılması bunların en yaygın olanlarıdır 

(Boratav, 1994: 123). Şamanist inancında karşımıza çıkan söz konusu pratikler, içinde 

bulunduğumuz zamanda da sürdürülmektedir. Bu bağlamda Anadolu’nun pek çok 

bölgesinde şahit olunan, veli kültü temelinde halkın türlü problem, sıkıntı ve 

rahatsızlıklarına deva aramak maksadıyla evliya kabirlerine müracaat ettikleri 

görülmektedir. 

Tüm tıbbî tedavilere rağmen çocuğu olmayan insanlar halk hekimliği tedavi 

yöntemleri arasında yer alan türbe ziyaretlerinde şifa aramaktalar ve Allah’ın sevgili 

kulu olan velilerden medet ummaktadırlar (Tekel, 2021: 163). Veliler tıpkı eski 

Türklerdeki “Şamanistlerin inançlarına göre, tanrılar ve ruhlarla insanlar arasında 



215 
 

aracılık yapma kudretine malik olan kişi” (İnan, 2017b: 68) yani şaman (kam) gibi 

kulların istek ve dileklerinin Allah’a ulaştırılmasında aracılık eden kişilerdir. 

Şamanın en önemli özelliklerinden biri hastalıkları tedavi etme kudretine sahip 

olmasıdır. Şaman bazı vakitler yaptığı türlü sihirlerle bazen de bir hekim gibi şifalı otlar 

ile em elde ederek hasta kişileri iyileştirmiş ve Tanrı’ya adak adayıp hastanın 

kurtuluşuna vesile olmuştur (İnan, 2017b: 65-66). Kimi söylentilere göre Şamanların 

evvela hastaları sağaltma şeklinde bir vazife veya kuvvetleri yoktu. Orta Asya’nın 

birçok yerinde baskın olan Budizm’in, isimlerine Sramana yahut Şamana denilen 

propagandacıları iyileştirme ile alakadar oluyorlardı. Türk Şamanlar bu durumdan 

etkilenerek daha sonraları diğer görevlerinin yanında hekimlik görevini de 

üstlenmişlerdir (Ocak, 2012: 148). Şamanın hastayı iyileştirmesi ve ona yardımcı 

olması dört aşamada gerçekleşmektedir. İlk aşamada yardımcı ruhları yardıma 

çağırmakta, ikinci aşamada hastalığın sebebini bulmaya çalışmakta, üçüncü aşamada 

kötü ruhları kovmakta ve dördüncü aşamada hasta kişinin ortadan kalkan ruhunu 

bulmak üzere yolculuğa çıkmaktadır. Kimi pratiklerin ise zamanla İslâmî yapıya 

bürünerek sürdüğü görülmektedir. Söz konusu pratiklerden muska yazmak, okuyup 

üflemek, ip bağlamak bunların belli başlı olanlarıdır (Ocak, 2002a: 149). İslâmiyet’in 

kabulünden sonra veli kültünün tezahür etmesi şamanlara has bu vazifenin zamanla 

velilere geçmesine vesile kılmıştır. Dolayısıyla velilerde görülen hastalıkları sağaltma 

inancının temeli esas itibarıyla Şamanizm kökenli bir inanç motifidir.  

        Hazar Türklerinde çocuğu olmayan kadınlar, atalarının mezarlarını ziyaret edip 

Tanrı’dan yardım isterler. Zira çocukları olursa ziyarete gittikleri türbede gömülü 

kimsenin ismini ona koyarlar (Kalafat, 2002: 8). Karakalpak Türklerinde çocuğu 

olmayan kadınlar, ata mezarlarını ziyaret ederek “Siz bizim için kömek olun. Allah-u 

Teâlâ bize de bir bala versin, bizim yaşamayan balalarımız da yaşasın” (Kalafat, 2002: 

59) şeklinde dua ederler. Dağıstan Türklerindeki kısır kadınlar, yaşlı halk hekimi 

kadınların refakatinde evliya mezarlarına giderler. Kısır kadın yatırda iki rekât namaz 

kıldıktan sonra sağaltıcı ihtiyar kadın aracılığıyla kısırlık muayenesine tabi tutulur. 

Tanrı’dan çocuk vermesi için sesli bir biçimde niyaz ederler (Tacemen, 1995: 135). 

Suriye’de hayatlarını sürdüren Bayır-Bucak Türkmenlerinde çocuğu olmayan kadınlar, 

yatırlara başvurarak adak adarlar ve niyet çaputu sararlar. Söz konusu yer Bedeme 

bölgesi olup Yayladağı’nın Suriye kısmındadır (Kalafat, 1996: 24). Komuk Türklerinde 

kısır kadınlar evliya türbelerini ziyaret ederler. On sekiz yaşında öldüğü düşünülen Veli 

Kız türbesi bunların içinden en çok bilinenlerdendir (Kalafat, 2002: 115). Güney 



216 
 

Türkistan’da da çocuğu olmayan kişiler mübarek zatların kabirlerine müracaatta 

bulunup onlardan çocuk sahibi olmak için talepte bulunurlar. Özbekistan ile Kuzey 

Afganistan’ın Özbek, Türkmen ve diğer Türk toplumlarında kısır kimseler ilk olarak 

Ahmet Yesevî başta olmak üzere velilerin türbelerine gider; türbedeki sudan içtikten 

sonra sanduka etrafında üç ya da yedi kez dolaşırlar (Kalafat, 2000: 10). 

        Söz konusu açıklamalar ışığında bakıldığında tüm Türk coğrafyasında benzer 

halk inanmalarının kimi küçük değişimlere maruz kalsa da yaşadığı müşahede 

edilmektedir. Sonuçta müşterek kültürü paylaşan Türk ulusu, dünya üzerinde çok geniş 

bir alana yayılmış olsa dahi eski inanmalarını korumuştur. Türk uluslarının 

ekseriyetinde kutlu atalardan gerek yaşarken gerek ölümlerinin ardından her türlü arzu 

gayesiyle yardım talebinde bulunulur. Atalar kültünün Türk ulusları içinde bu denli 

meşhur vaziyette yer alması her bir toplulukta asgari bir kutlu kişinin mevcudiyetine 

işaret etmektedir. İstikametlerini semaya çevirip el açarak dua ettiklerinde Tanrı 

taleplerine kayıtsız kalmaz, her ne murat arzu ediliyorsa karşılığını verir.  

 

  

2.13.21. Hıyarcık 

Hıyarcık, kasık lenf bezlerinin iltihaplanması sonucu kasık ya da koltuk altında 

oluşan şişlik şeklinde ifade edilmektedir (sozluk.gov.tr). Yörede hıyarcık hastalığına 

karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Kuru üzüm kaynatılıp kına ile karıştırıldıktan sonra hamur hâline getirilir, bölgeye 

sürülür. (K30) 

• Kuru üzüm kaynatıldıktan sonra kül ile karıştırılıp krem hâline getirilir, bölgeye 

sürülür (K81) 

• Hamur sürülür. (K94) 

• Yoğurt sürülür. (K27) 

• Sarımsak gibi doğal antibiyotikler kullanılır. (K80) 

• Gelincik sürülür. (K48) 

 

Değerlendirme 

Hıyarcık hastalığına karşı yörede kuru üzümün kaynatılıp kına ile karıştırılarak 

ve yine kuru üzümün aynı işlemden geçirildikten sonra kül ile karıştırılarak krem hâline 



217 
 

getirilip sürülmesi; hamur, yoğurt, gelincik, sarımsak sürülmesi uygulamaları 

gerçekleştirilmektedir. 

 

 

2.13.22. İç Hastalıkları 

İç hastalıkları; alt ve üst solunum yolu, enfeksiyon, hipertansiyon, diyabet, 

tiroit, akciğer, böbrek, kas ve iskelet sistemi hastalıkları şeklinde alt bölümlere ayrılıp 

bu hastalıkların genel adıdır (medicalpark.com.tr). 

 

• Dudak çevresinde çıkan uçuklar; virüsleri, iç hastalıkları atar. Çıkan uçukların suyu 

kesinlikle akıtılmamalı, kuruyup kendisinin iyileşmesi sağlanmalıdır. (K93) 

 

 

2.13.23. İltihap 

İltihap; her kişide oluşabilen, türlü mikroplara karşı vücudun direnci ve 

bağışıklık sistemini muhafaza etmek amacıyla gösterdiği reaksiyon şeklinde 

tanımlanmaktadır. Vücutta kendiliğinden olmuş gibi düşünülen iyileşmeler esasında 

inflamasyon yani halk içinde bilinen adıyla iltihap oluşması ile mümkün olmaktadır. 

Vücudun herhangi bir yerinde oluşabilen iltihaplar oluştuğu yerde ağrı, sıcaklık artışı, 

kızarma gibi belirtiler göstermektedir (medicalpark.com.tr). Yörede iltihaba karşı 

gerçekleştirilen uygulamalar şunlardır: 

 

• Soğan közlendikten sonra bölgeye konulur. (K7, K15, K25, K48, K94) 

• Soğan zarının içine sabun ve yağ eklenir, ateşte ısıtıldıktan sonra iltihabın olduğu 

yere konulur. (K30, K70, K81)  

• Patates ateşin içinde közlendikten sonra iltihabın olduğu yere konulur. (K7, K48) 

• Maydanoz suyu içilir. (K39, K90) 

• Bolca zencefil içilir. (K43, K48) 

• Sabun ve soğan eritildikten sonra iltihabın olduğu yere konulur. (K70) 

• Semiz otu tüketilir. (K60) 

• Zeytin yağı kullanılır. (K51) 

• Dut ağacının yaprağı yaraya bastırılır. (K33) 

• Lahana suyu içilir. (K62) 



218 
 

• Kül sürülür. (K6) 

• Çam sakızı sürülür. (K66) 

• Lokum sürülür. (K94) 

• Süt içilir. (K45) 

• Bolca karanfil çayı içilir. (K55) 

• Sarımsak kullanılır. (K80) 

 

Değerlendirme 

İltihap her insanda herhangi bir zamanda oluşabilmesi nedeniyle sıkça 

karşılaşılan bir rahatsızlıktır. Buna bağlı olarak halk içinde sürekli olarak tedavi 

arayışlarına gidilmiş, geliştirilen yöntemler sonucunda da hastalıkların tedavisinde 

böylesi çeşitlilik ortaya çıkmıştır. Soğanın közlendikten sonra iltihabın olduğu yere 

konması en sık karşılaşılan tedavi yöntemi olurken bu uygulamayı soğan zarı içine 

sabun ve yağ eklenip ısıtıldıktan sonra krem kıvamına getirilip bölgeye sürülmesi 

pratiği izlemektedir. Közlenmiş patates, zeytin yağı, dut yaprağı, kül, çam sakızı, 

lokum, sarımsak iltihabın olduğu bölgeye konulan diğer malzemelerdir. Maydanoz 

suyu, lahana suyu, zencefil, semiz otu, karanfil ve süt de tüketilmek suretiyle aranan 

diğer tedavi yöntemleridir. 

 

 

2.13.24. İştahsızlık 

Her yaşta kişide zaman zaman yaşanan iştahsızlık, yemek yeme ihtiyacı 

görmeme şeklinde tanımlanmaktadır. Genelde bebek ile çocuklarda rastlanan bu durum 

yiyecek fobisi taşıma, yiyeceklerde seçici olma veya soğuk alma, mide ve sindirimde 

yaşanan sorunlar gibi fizyolojik ya da psikolojik sebeplerle alakalı olabilmektedir. 

İştahsızlıkla birlikte kişide besin eksikliği oluşmasından dolayı yorgunluk, halsizlik, 

keyifsizlik halleri ortaya çıkmaktadır (medicalpark.com.tr). Yörede iştahı açmak için 

uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Yemeklerin yanında soğan, biber yenir. (K32, K33, K48, K74) 

• Nohut, soğan verilir. (K25, K94) 

• Soğan ve bal tüketilir. (K57, K91) 

• Sabahları aç karna pekmez içilir. (K7, K44) 



219 
 

• Tuzlanmış 1 yıllık kırmızı et pişirilip yedirilir. (K95) 

• Sarımsak, muz yenir. (K97) 

• Ekşi yiyecekler tüketilir. (K70) 

• Sumak verilir. (K22) 

• Ceviz yenir. (K68) 

• Tarçınlı yoğurt tüketilir. (K80) 

• Rezene çayı içilir. (K80) 

• C vitamini bolca tüketilir. (K47) 

 

Değerlendirme 

Yörede iştahı açmak adına yemeklerin yanında soğan tüketme gözlemlenen en 

sık uygulama olur iken bunu biber, nohut, pekmez, sarımsak, muz, sumak, ceviz, rezene 

çayı, c vitamini içeren bitkisel kökenli ürünler izlemektedir. Ayrıca ekşi yiyeceklerin 

de iştahı açtığı ifade edilirken bunun yanı sıra tuzlanmış 1 yıllık kırmızı et hayvansal 

kökenli, tarçınlı yoğurt hem bitkisel hem de hayvansal kökenli ürünler olarak 

kullanılmaktadır. 

 

 

2.13.25. Kadın Hastalıkları 

Kadın hastalıkları; vajinal mantar, miyom (kadınlarda döl yatağı kas 

dokusundaki ur), yumurtalık kisti, polip (mukozadan gelişerek dışarıya doğru uzanan 

iyi huylu tümör benzeri oluşum), pelvik enfeksiyon (üst genital bölgenin iltihabı) ve 

rahim iltihabı, rahim duvarı kalınlaşması, vajinal kanamalar, rahim ağzı kanseri 

şeklinde alt başlıklara ayrılmaktadır (https://www.kuh.ku.edu.tr). Yörede kadın 

hastalıklarına karşı uygulanan bazı genel pratikler şunlardır: 

 

• Düşükten sonra kadın rahminde parça kalmasın diye yumurta kabukları kaynatılıp 

suyu içirilir, nişasta yenir. (K66) 

• Adet gününün gecikmesi durumunda soğan kabuğu kaynatılıp suyu içilir. (K60) 

• Maydanoz çokça tüketilir. (K84) 

• Aspirin içilir. (K103) 

• Kekik kaynatılarak suyu içilir. (K55) 



220 
 

• Anne karnında yanlış konumlanmış bebeğin düzelmesi için secde yapılır, zeytin 

yağı ovulur. (K35) 

 

Değerlendirme 

Yörede kadın hastalıklarına karşı bitkisel kökenli tedavi ürünleri olan soğan, 

maydanoz, zeytin yağı, kekik; hayvansal kökenli tedavi ürünü olarak da yumurta 

kabuğu kullanılmaktadır. Yumurta kabuğunun özellikle yumurtalık kistine karşı 

kullanılmasından dolayı söz konusu pratikte isim benzerliği tekniğiyle analojik tedavi 

yöntemi uygulanmaktadır. Hastalık için bölgede halk hekimliği uygulamalarının 

azaldığı, modern tıpta hastalığın tedavisine başvurulduğu görülmektedir. Anne 

karnında yanlış konumlanmış bebeğin düzelmesi için secde yapılması pratiğinin 

kökeninde dinsel ve ayin kökenli uygulama bulunmaktadır. Ayin kökenli uygulamalar 

İslamiyet Öncesi Dönem’den günümüze uzanagelmiştir. Eski Türklerde üzerlerine pek 

çok söylenceler nakledilen kamlar ateşle bağlantıya geçerek ruhlar dünyasına geçmiş, 

Tanrı ile kişiler arasında vasıta görevi görmüşlerdir. Söz konusu işlemi çoğunlukla dini 

törenlerin uygulandığı zamanlarda gerçekleştirmişlerdir. Senenin muayyen 

dönemlerinde gerçekleştirilen bu dinsel törenleri kamlar idare etmiştir. Ancak istisnai 

olarak senenin değişik vakitlerinde çeşitli gerekçelere dayalı olarak da ayinler 

yapılmıştır. Bunlar ev hazırlama ritüeli, avcıların bolca av toplamaları adına yaptıkları 

ritüel, meteorolojik olayların seyrini değiştirmek şeklinde toplumdaki insanların 

talepleri doğrultusunda şekillenmiş çeşitli ritüellerdir. Bu ritüellere ilaveten cemiyetin 

ağırlıkla yöneldiği dolayısıyla kamın davet edildiği ritüel, hastalıkların sağaltıldığı 

ritüeller olmuştur (Ateş, 2015: 73-78). Yusuf Ziya Yörükan’ın iki başlık altında 

değerlendirdiği ayinlerin sınıflandırması şu şekildedir:  

“1. Dinî merasim: Aile ocağında atalara ya da onların tuslarına karşı yapılan 

veya her oymağın bütün fertleriyle birlikte senede bir defa belli yerde yaptıkları ayindir.  

2. Sihrî merasim: İnsan veya hayvan hastalıklarının sağaltımı, yağmur 

yağdırma, rüzgâr çıkarma ya da geleceğe dair kehanette bulunma gibi durumlarda 

isteğe bağlı olarak yapılan ayinlerdir.” (Yörükan, 2009: 65). 

  

 

 

 



221 
 

2.13.26. Kanser 

Kanser, “Hücrelerin kontrolsüz olarak bölünüp çoğalması sonucunda komşu 

dokulara yayılma ve uzak organlara sıçrama ile belirgin, uygun tedavi yapılmazsa 

ölümcül sonuçlara yol açan, değişik türdeki kötü huylu neoplastik hastalık.” olarak 

tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Kanser; vücudun çeşitli bölgelerinde hücrelerin 

kontrol dışı şekilde çoğalmasıyla ortaya çıkan 100’den fazla hastalık çeşididir. Erken 

teşhis edilip tedavi edilmesi hayatî öneme sahiptir. Vücutta bulunan sağlıklı hücreler 

bölünebilme özelliğine haizdir. Hayatın başlangıç dönemlerinde hücreler daha seri 

bölünürken yaşın ilerlemesiyle bu hız düşer. Vücudun sağlıklı ve uygun işlemesi adına 

normal şartlarda hücreler büyür, bölünür, ardından daha fazla hücre üretmeye 

gereksinim duyar. Ancak düzenli gelişmesi beklenen bu sıralamanın aksine yeni 

hücrelere ihtiyaç olmadan hücreler bölünmeyi sürdürür. Bilincini yitiren kanser 

hücreleri kontrol dışı olarak bölünür ve çoğalırlar. Fazla olan hücrelerin kütleleri ur ya 

da büyüklük, kanser hücreleri de yığılarak ur meydana getirir. Bunlar iyi huylu ya da 

kötü huylu olabilmektedir. İyi huylu olanları kanser değildir ender olarak ölümcül risk 

taşımaktadır. Kötü huylu urlar ise kanserdir, düzensiz ve kontrol dışında bölünür. 

Kanser hücreleri meydana geldikleri urdan kopup vücudun başka yerlerindeki 

organlarına sızarak oralarda da tümör oluşturup büyür ve böylece kanserin bu yolla 

başka organlara yayılımı söz konusu olmaktadır. Kanserin kendi içinde; gırtlak, dudak, 

cilt, safra yolu, safra kesesi, rahim, prostat, pankreas, yemek borusu, yumurtalık, mide, 

mesane, karaciğer, akciğer, böbrek, baş ve boyun, kalın bağırsak, meme, rahim ağzı 

kanseri şeklinde bölümleri vardır. Kanserin net bir biçimde nedeni bilinmemektedir. 

Kansere risk teşkil eden unsurlar değiştirilebilen ve değiştirilemeyen etmenler şeklinde 

kategorize edilmektedir. Değiştirilemeyen etmenler: yaş, cinsiyet ve genetik yapıdır. 

Değiştirilebilen çevresel etmenler ise: sigara ile alkol kullanma, radyasyon tesirinde 

kalma, kimi virüsler, dengesiz beslenme, gıdalarda yer alan katkı maddeleri, kimi 

kimyasal ürünler, hava kirliliği, uzunca vakit güneş ışığı altında bulunma, ekstrem 

biçimde röntgen ışığıyla karşı karşıya kalmaktır. Söz konusu etmenlerden biri ya da 

birkaçıyla karşı karşıya kalmak bireyde kesin olarak kanser gelişeceğini göstermez 

ancak kansere yakalanma ihtimalini arttırmaktadır. Kimi insanlar pek çok risk etkeni 

taşımasına karşın hayatları müddetince kanser olmazken hiçbir risk etkeni 

bulundurmayan insanlarda ise kanser teşhisi konabilmektedir. Ortalama insan ömrünün 

uzayarak yaşlı nüfusun çoğalması ve aynı zamanda sigara içenlerin oranında artış 



222 
 

olmasıyla beraber kanser hastalıklarında da gözle görülür bir artış söz konusu olmuştur 

(hsgm.saglik.gov.tr). Yörede kansere karşı uygulanan bazı tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Vücutta çıkan benler alınmaya çalışılmamalı, zorlanmamalı çünkü vücudun 

sigortasıdır. Aksi durum yapılırsa kansere çevirir. (K93) 

• Anne baba kokusu bitkisi demlenip çayı içilir. (K93) 

• Mesane kanserine yakalanmamak için keçi peyniri 50 yaşından sonra tüketilir. 

(K93) 

• Çörek otu ve balın macunu kırk gün boyunca kahvaltıdan önce 1 çay kaşığı kadar 

yenir. Ardından üstüne su içilir ve 10 dk sonra da kahvaltı yapılır. (K62) 

• Limon, ceviz çokça tüketilir. (K35) 

• Dere otu tüketilir. (K32) 

• Kanser olmamak için doğumdan sonra hemen kordon bağı kesilmemeli. (K35)  

• Demir dikeni otunun dikenleri kaynatılıp içirilir. (K60) 

• Kör fare eti yedirilir. (K60) 

 

Değerlendirme 

Son zamanlarda sıkça şahit olunan ve insanlığı zor bir durumda bırakan kanser 

karşısında kişiler yoğun ümitlerle geleneksel tedavi metotlarının icra edildiği halk 

hekimliğine başvurarak sorunlarına çözüm arama gayreti içinde olmaktadırlar. Bu 

tedavi yöntemlerinde kullanılan ana baba kokusu bitkisi, çörek otu, dere otu, limon, 

ceviz, demir dikeni otu bitkisel kökenli; bal, keçi peyniri, kör fare eti ise hayvansal 

kökenli ürünlerdir. Bunlardan kör fare eti diğer yörelerden farklılık göstermesi 

anlamında ilgi çekmektedir. Kör köstebek farelerinin kanserle ilişkisi üzerine yapılan 

araştırmalar sonucunda ortaya konan bulgular şunlardır: 

Kör köstebek fareleri sadece kendilerine özgün bir biyolojik mekanizma 

sayesinde kansere karşı bağışıklık göstermektedir. Proceedings of the National 

Academy of Sciences dergisinde çıkan çalışmada araştırmacılar tarafından kör 

köstebek faresinin hücresel düzeyde kansere karşı gösterdiği direnç tetkik edilmiştir. 

Bilim insanları, normalden daha çabuk büyüme sağlayan bir maddeyi farenin üzerinde 

kullanarak kanser etkisi ortaya çıkarmak üzere fibroblast akciğer ve cilt hücreleri 

geliştirdiler. Yapılan her deneyle birlikte kanserli hücreler her defasında iki katı 

oranında artarken kanser etkisi artırılmaya çalışılmıştır. Böylelikle kör köstebek 



223 
 

faresinin bağışıklık sistemi devreye girmiştir. Farenin ‘interferon beta’ (IFN-ß) 

adındaki proteini salgılamaya başladığı gözlenmiştir. Kanserle mücadelede rol oynayan 

bu protein, başlangıçtaki oranlarını 7 ila 20 katına çıkaracak kadar çoğalmıştır. Protein, 

kanserli hücrelerin kendisini yok edip kör köstebek faresinin üç gün içinde kanserli 

hücrelerden temizlenmesini sağlamıştır (www.ntv.com.tr). 

Bilim insanlarınca kansere hiç yakalanmayan tüysüz köstebek faresinin kanserli 

tümörlerin önlenmesi ve tedavisi noktasında çözüm olabileceği ifade edilmiştir. 

Yapılan bilimsel çalışmalar sonucunda tüysüz köstebek faresinin cilt 

hücrelerinde urların oluşmasını engelleyen şekerli doğal bir maddeden yüksek oranda 

bulunduğu tespit edilmiştir. Araştırmacılar hayvanın dokusunda bulunan HMW-HA 

adlı yapışkan şekerli maddenin bol miktarda bulunduğunu ve bu maddenin doku 

tamirinde etkili olduğunu tespit etmişlerdir. HMW-HA adlı maddenin hayvanın 

hücrelerinden çıkartılması hâlinde de kansere karşı bağışıklığın kaybedildiği 

görülmüştür. Uzmanlar dolayısıyla bu durumun, HMW-HA'nın çıplak köstebek 

farelerinin kansere yakalanmamasında doğrudan etkili olduğunu ifade etmişlerdir 

(www.bbc.com). Sonuç olarak kör köstebek fareleri üzerinde yapılan araştırmalar 

sonucunda bilim insanları tarafından kör farelerin doğal bir bağışıklığa sahip olduğu, 

kansere karşı dirençli olduğu ve kanser hücrelerini onardığı ifade edilmiştir. Kör fare 

etinin kansere karşı olan etkisinden ötürü etinin hasta olana yedirilmesiyle bağışıklığın, 

direncin kanser olan kişiye geçeceği ve iyi geleceği inancı dolayısıyla söz konusu 

uygulamada analojik tedavi yönteminden faydalanıldığı anlaşılmaktadır. 

Kansere karşı mücadelede vücutta çıkan benlerin alınmaması, doğumdan sonra 

hemen kordon bağının kesilmemesi gerektiği fikirleri önlem amaçlı olarak dikkati 

çekmektedir. Yapılan çalışmalar göbek bağı geç kesilen bebeklerin kan değerleri ve 

bağışıklıklarının daha güçlü olduğunu göstermektedir. Bunun yanı sıra göbek bağının 

geç kesilmesinin sağladığı faydalar şu şekildedir: 

Kan hacmini ve hemoglobin konsantrasyonunu artırması, demir eksikliği 

anemisini büyük oranda azaltıp anemiye bağlı oluşan yan etkilerden bebeği koruması, 

doğumla beraber bebeğin akciğerine giden fazla kan sayesinde dünyaya uyumun 

kolaylaşması, erken gelişen doğumlarda kordonun 30 saniye geç kesilmesi dahi 

özellikle prematüre bebeklerde organ hasarını asgari seviyeye çekmesi, vaktinden önce 

dünyaya gelen bebeklerde kalp karıncığı içindeki kanama ihtimali ve kan nakli 

ihtiyacını azaltmasıdır. Ayrıca sinir, bağışıklık, solunum sistemlerinin gelişmesinde 

önemli görev üstlenen kök hücrelerin artışında etkili olması çünkü kök hücre 

http://www.ntv.com.tr/
http://www.bbc.com/


224 
 

yoğunluğu yaşamın hiçbir anında fetüs kanında olduğu kadar fazla değildir. Kordonun 

geç kesilmesiyle çocuğun ileriki yaşlarda demir depolarının dolu olacağı düşünülmekte 

ve bunun yanı sıra çocuğun nörolojik gelişiminin de olumlu yönde etkileneceği ifade 

edilmektedir (www.memorial.com.tr). 

 

 

2.13.27. Kansızlık (Anemi) 

Kansızlık; kandaki oksijen taşıyan molekül miktarının düşük olması şeklinde 

tanımlanmaktadır. Kansızlık birçok sebebe bağlı olarak ortaya çıkmaktadır. En önemli 

nedeni demir eksikliğinden kaynaklanmaktadır. Solgunluk, hâlsizlik, yorgunluk, 

çarpıntı, kısa mesafelerde dahi nefes nefese kalma gibi belirtiler göstermektedir 

(medicalpark.com.tr). Yörede kansızlık için uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Dut, üzüm veya keçiboynuzu pekmezi sabah aç karna içilir. (K1, K7, K13, K19, 

K21, K27, K36, K43, K48, K58, K70, K71, K76, K83, K94, K95, K98) 

• Dalak, ciğer yenir, kırmızı et tüketilir. (K32, K39, K84, K78, K80)  

• Pestil, kuru üzüm, incir, ayran tüketilir. (K4, K11, K102) 

• Çekirdekli iri siyah üzüm yenir. (K10, K33) 

• Domates bolca yenir. (K80, K95) 

• Nohut, fasulye, pekmez tüketilir. (K25)  

• Ardıç tohumu çayı içilir. (K43) 

 

Değerlendirme 

Yörede kansızlık için ülkemizin hemen tüm bölgelerinde bilinen üzüm, dut veya 

keçiboynuzu pekmezinin aç karna sabahları içilmesi uygulaması en sık görülen 

yöntemdir. Yüksek protein bulundurması özelliğinin yanı sıra ciğer, dalak, kırmızı et 

gibi hayvansal kökenli besinler kan yapıcı özellikleri ile de bölgede tercih edilirken 

pestil, kuru üzüm, çekirdekli siyah üzüm, kuru incir, domates, nohut, fasulye ve ardıç 

tohumu gibi bitkisel kökenli ürünler de kullanılmaktadır.   

 

 

 

 



225 
 

2.13.28. Karaciğer Yağlanması 

Karaciğer yağlanması türlü sebeplerle karaciğerde yağ birikmesi biçiminde 

oluşan hastalık çeşididir. Sağlığı yerinde olan kişilerin karaciğerinde normal biçimde 

az oranda yağ bulunmaktadır ve bu durum dengede kaldığı müddetçe sorun teşkil 

etmez. Ancak kötü ve dengesiz beslenme alışkanlığı, hareketsiz bir yaşam sürme 

yağlanmayı tetikleyebilmektedir. Ülkemizde yaklaşık %25 oranında karaciğer 

yağlanması görülmektedir. Bu hastalık karaciğerde hasar ve bozulmalara sebebiyet 

verebildiği için üzerinde durulması ve iyileştirilmesi gereken bir hastalıktır. Aşırı 

kilolar, sigara ve alkol alımı, ilaçlar, kötü yaşam alışkanlığı, fiziksel etkinliklerin 

yetersizliği, yüksek kolesterol, bir anda kilo alma verme, diyabet, gebelik etmenleri 

karaciğer yağlanmasının oluşmasına neden olabilmektedir. Karaciğerin yağlanması 

başlangıç zamanlarında hastanın gündelik yaşamını olumsuz olarak etkilemese de 

yağlanmanın artmasıyla birlikte karın çevresinde doluluk ve basınç hissiyatına bağlı 

olarak karın ve göğüste ağrı, yorgunluk, hâlsizlik, iştah kaybı, hemen yorulma, mide 

bulantısı ve sarılık gibi belirtilerle kendini göstermektedir (medicalpark.com.tr.). 

Yörede karaciğer yağlanması hastalığına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Limonlu su içilir. (K35, K44) 

• Limon suyu ve maydanoz suyu karıştırılıp içirilir. (K94, K97) 

• Günde 5 bardak sıcak su içilir. (K98, K103) 

• Sebze bolca tüketilir. (K35) 

• Brokoli yenir. (K32) 

• 36 saat açlık orucu tutulur. (K35) 

• Kırmızı et yenmez. (K67) 

• 21 gün boyunca sadece meyve ve sebze tüketilir. 10. günde lavman yapılır, büyük 

abdest yapılır. (K32) 

• Yeşillikler bolca yenir. (K45) 

• Yürüyüş yapılır. (K25) 

• Bolca su içilir. (K81) 

• Ananas yaprağının suyu içilir. (K84) 

• Ceviz yenir. (K90) 

• Yağlı şeylerden uzak durulur. (K52) 

• Karanfilli su içilir. (K58) 



226 
 

• Zerdeçallı yoğurt tüketilir. (K80) 

• Sarımsak düzenli olarak tüketilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Karaciğer yağlanmasına karşı limonlu su, limon suyu ile maydanoz karışımı, 

beş bardak sıcak su tüketme pratikleri en sık gözlemlenen uygulamalardır. Brokoli, 

ananas yaprağı suyu, ceviz, karanfilli su, sarımsak, türlü sebze ile yeşillikler bitkisel 

kökenli ürünler olarak kullanılmaktadır. Yörede ayrıca bolca su içme, yürüyüş yapma, 

yağlı yiyeceklerden uzak durma, kırmızı et yememe, bir buçuk gün perhiz yapma, üç 

hafta boyunca yalnızca sebze ve meyve tüketme ile devamında lavman uygulaması 

yapma şeklinde geleneksel tedavi yöntemleri uygulanmaktadır. 

 

 

2.13.29. Kara Kabarcık (Şarbon) 

Kara kabarcık; vücudun değişik bölgelerinde çıkan siyahımsı renkli, iltihaplı 

yaralar şeklinde bilinmektedir. Genellikle koyun, keçi, deve, sığır gibi otçul 

hayvanlardan insanlara bulaşan, bilindik en eski hayvansal (zoonotik) hastalık 

türlerinden birisidir. Hastalık zaman zaman hayvanlar arasında salgına dönüşerek 

ölümle sonuçlanmakta ve ciddi ekonomik hasarlar bırakmaktadır. Hastalık; hasta olan 

hayvanlara veya hayvanların dokunduğu yerlere temas, hasta hayvanın eti ve diğer 

ürünlerinin tüketimi, hayvan tüylerinde olabilen sporların teneffüs edilmesi yollarıyla 

bulaşmaktadır. Hastalığın görülme oranı günümüzde azalsa da zaman zaman şarbona 

rastlanmaktadır. Böcek ısırığı şeklinde kaşıntılı, kabarık şişlik; ardından birkaç gün 

içinde su dolu kabarcık gelişir ve son olarak birkaç cm’lik siyah renkli ölü dokunun 

bulunduğu yara hâlini almaktadır (hsgm.saglik.gov.tr). Yörede kara kabarcık 

hastalığına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Yumurtanın beyazıyla kül karıştırılıp üzerine koyulur. (K5, K17) 

• Patlatılır. (K94) 

• Ağaç kabuğundaki su sürülür. (K66) 

• Bölge sabun ve suyla yıkanır. (K74) 

• Soğuk buz uygulaması yapılır. (K80) 

• Ada çayı, bal sürülür. (K48) 



227 
 

Değerlendirme 

Yörede kara kabarcığı tedavi etmek amacıyla hayvansal kökenli ürün olan 

yumurta beyazı ile külün karıştırıldıktan sonra bölgeye sürülmesi sık gözlemlenen 

pratik olurken bunu yaranın patlatılması, bölgenin sabun ve su ile yıkanması; buz, ada 

çayı, bal, ağaç kabuğu suyu sürülmesi pratikleri takip etmektedir. Bu uygulamalardan 

ağaç kabuğu suyu dikkati çekmektedir. Ağaç gövdelerinde de tıpkı insan vücudu gibi 

%70’e yakın bir oranda su bulunmaktadır. Kereste kurutma fırınlarında vakumlama 

yöntemiyle ağaç dalları ve kabuklarından çekilen öz sular; saç bakım seti, şampuan, 

güneş kremi, yüz temizleme losyonu, siyah maske gibi çeşitli kozmetik ürünlerde veya 

deri hastalıklarının tedavisinde kullanılmaktadır. Sakarya ve Erzurum Üniversitelerinin 

yaptığı araştırmaya göre ağaç sularının mineral ve polifenol bakımından zengin olduğu 

belirtilmiştir. Sıvının hem cildi yenileyici hem de tedavi edici özelliği bulunmaktadır 

(www.haberturk.com). 

 

 

2.13.30. Kırk Basması 

       Halk kültüründe, yeni doğan bebek ile annenin kırk gün içinde hastalığa 

yakalanmalarına veya onlara nazar değmesine kırk basması denmektedir. Süreç 

içerisinde kırk gün boyunca anne ile bebeği hastalık, nazar ve diğer kötü tesirlerin 

etkisinden korumak amacıyla çeşitli tedbirler alınır. Bu suretle kırk gün içinde anne ile 

bebek ziyarette bulunanlardan muhafaza edilir, evden dışarıya çıkartılmazlar. Yine 

kendileriyle benzer süreç içinde bulunan kırklı kadın ile bebeklerle karşılaştırılmazlar 

(Artun, 2005: 137). Kırk basmasına karşı yörede alınan önlemler şunlardır: 

 

• Muska yaptırılır. (K12, K41, K42, K58, K59, K67, K106)  

• Lohusa dönemimdeki kadınlar aynı ortamda bulunamazlar. (K3, K37, K77, K85, 

K88, K104)  

• Lohusa hâlindeki kadın ile bebek evin içinden ayrılmaz. (K3, K24, K61, K89, 

K104, K105)  

• İşin erbabı olan kişilerce okutulup üflenir. (K41, K42, K59, K88, K104, K106) 

• Kırkı daha dolmamış kadın, âdet dönemindeki kadınla görüştürülmez. (K3, K37, 

K77, K88, K104)  

• Bebeğe nazar boncuğu koyulur. (K3, K37, K77, K88, K104)  



228 
 

• Ayetler okunur. (K13, K23, K51, K56) 

• Bebeğin yastık altına bıçak ya da makas konulur. Annesinin başucuna Kur’an-ı 

Kerim koyulur. (K7, K48, K67, K84) 

• Dua ile bebek yıkanır. (K25) 

• Bebeğin yastığının altına biraz ekmek, Yasin konulur. (K48) 

• Bebeğe fildişi takılır, sarılık örtüsü örtülür. (K62) 

• Kırk taş suya bırakılır. (K83) 

• Yeni doğan bebek ilk gün sabunlu suyla yıkanır, ikinci gün tuzlu suyla yıkanarak 

bebeğin iyi gelişme sağlayacağına inanılır. Ayrıca bebeğin alnına siyah bir leke 

sürülür. (K90) 

• Bebekler nazar için 40 gün anne ve babasından başka kimseye gösterilmez. 41. 

günde ise ziyafet yemeği verilir ardından aile büyükleri tarafından bebek elden ele 

taşınır son olarak ise orada bulunan kişiler tarafından bebeğe birer nazar boncuğu 

takılır. (K10) 

• Kırk gün boyunca evden dışarıya ateş, maya, tuz, sirke, ekmek verilmez. (K80) 

• Çocuk bir ağacın dibinde içine çakıl taşı konmuş su ile yıkanır. (K66) 

• Lohusa bir kadının gebe bir kadının yanına gitmesi hoş karşılanmaz. Çünkü üzerine 

kırk basacağı, bebeğin olgunlaşmayacağı düşünülür. (K104)  

• Ansızın herhangi bir şeyden korku duyulursa o kişinin üstüne kırk bastığı inancı 

akıllara gelir. Bireyin sevdiği, göze hoş gelen giysisi yırtılır ardından giysinin 

parçaları suyun içinde kaynatılır ve yıkanır. (K72)  

 

Değerlendirme 

Kırk sayısı halk kültüründe köken olarak çeşitli inanç ve mitolojik vakalara 

değin uzanan, değişik simgesel anlamlarda kullanılan bir sayı olmuştur. Çeşitli 

törenlerde, nazardan korumada, büyü yapmada; edebi anlatılarda anlatımı 

kuvvetlendirmek, renklendirmek, olaylara abartı katmak amaçlarıyla kullanılmış olan 

kırk sayısı bunların yanı sıra halk hekimliği ve psikolojik hastalıkların tedavilerinde de 

kendisinden yararlanılan bir unsur olmuştur. Nitekim Midyat’ta kırk basmasına karşı 

alınan tedbirler dinsel, inançsal ve büyüsel özellik arz etmektedir. Söz konusu 

pratiklerden muska yaptırma, ayetler okuma, yastık altına Kur’an, ekmek veya Yasin 

koyma, dua etme, okutup üfletme, bebeğe nazar boncuğu veya fildişi takma, sarılık 

örtüsü örtme dinsel ve inançla ilgili olanlarıdır. Bebeğin yastık altına bıçak ya da makas 



229 
 

konması demir kültü33; kırk taşın suya bırakılması ile çocuğun içine çakıl taşı konmuş 

bu su ile yıkanması pratiği esasında taş kültü34 ve çocuğun zorluklara karşı taş gibi 

dayanıklı olma düşüncesi analojik tedavi yöntemi ile ilgilidir.  

Geriye kalan uygulamalardan lohusa dönemindeki kadınların aynı ortamda 

bulunmaması; lohusa bir kadının hamile bir kadının yanına girmemesi; kırk gün 

boyunca evden dışarıya ateş, maya, tuz, sirke, ekmek verilmemesi gerektiği anlayışları 

Türk kültüründeki koruyucu ruhlar olan iyeler ile ifade edilmektedir. Kırkı daha 

dolmamış kadının âdet dönemindeki kadınla görüştürülmemesi gerektiği inancı yine 

kötü nazarın tesiri dolayısıyla iye telakkisi çatısı altında değerlendirilmektedir.  

İye; Türkçe Sözlük’te “Kendisinin olan bir şeyi, yasaya uygun olarak dilediği 

gibi kullanabilen kimse, sahip” (Türkçe Sözlük, 2005: 1005), Türk mitolojisinde “bir 

varlığın asıl sahibi” ve en genel anlamıyla “koruyucu ruh” (Kumartaşlıoğlu, 2014: 176) 

şeklinde ifade edilmiştir. Eskimiş düşünceye göre gözle görünen canlı, cansız tüm 

varlıkların bir ruhu veya perisi vardır ve bunlara günümüzde çoğunlukla “iye” 

denilmektedir (Beydili, 2005: 275). İye anlayışının ilk anlamı olan “koruyucu ruh”, 

doğal nesnelerin temsilcisi olup onların sembolik ifadesi sayılan mitolojik varlıklara 

bağlı olmuştur (Beydili, 2005: 274). Ocak, ateş, su, dağ, ağaç gibi varlıklarda kutsal ruh 

olduğuna inanılmakta ve bunlar genellikle “iye” olarak bilinmektedir. Bu varlıklar 

bağlamında gelişen inanış ve uygulamalar, Türk kültüründe insan yaşamı üzerinde 

önemli bir yer edinmiş ve bunlar canlı bir varlık olarak algılanmıştır. Jean Paul Roux’a 

göre Türk kültüründeki koruyucu ruhlar olan iyeler anlayışı, Sibirya dinsel düşüncesine 

has olsa da (Roux, 2005: 32-33) esasında insanlığın dinsel gelişim çizgisinden ve eskicil 

kültürlerdeki doğa fenomeninden bağımsız değildir. Bundan dolayı tıpkı insanda 

olduğu gibi doğada bulunan her şeyde bir ruh vardır, bu anlayış tüm varlık ve objelerin 

canlı bir şekilde hayal edilmesine sebep olmuştur. Her ruh, aynı zamanda eşleştiği 

varlığın hem sahibi hem de koruyucusu durumundadır. İyeler, Türk kültüründe özleri 

itibariyle saygı duyulan ve korkulan varlıklardır. Bu hami ruhlar, sahibi oldukları 

varlıklarla eş olduğundan iyelere olan inanış bu varlıklarla alakalı birtakım tabu ve 

davranış biçimleri meydana getirmiştir. Tabu; “kutsal” anlamının yanı sıra “tehlikeli”, 

“yasak”, “korkunç” anlamlarını da taşımaktadır. Bu nedenle tabunun temelinde “saygı” 

ve “korku” duyguları bulunmaktadır (Kumartaşlıoğlu, 2014: 189). 

 
33 Demir kültü için bkz. : ayak ağrısı, albasması. 
34 Taş kültü için bkz. : göz ağrısı. 



230 
 

Kutsal ruh olarak bilinen iyelerin doğayla sıkı bir ilişki içinde oldukları inancı 

vardır. Bu iyeler; yaşadıkları yerleri afetten, kötü ruhlardan koruyan ve insanlara da 

yoldaşlık eden yardımcı varlıklar şeklinde bilinmektedir. İnsanlar da bu nedenle onlara 

saygı duyar, bu iyeler ile çoğu zaman iç içe yaşadıklarına inanırlar, onların bulunduğu 

mekânları temiz tutma çabası içinde olurlar. Bununla birlikte iyelere türlü bağışlarda 

da bulunmaktadırlar: Çeşme, su gibi mekânlarda yaşadığına inanılan iyelere saç teli, 

madenî para, elbiseden alınan ip gibi şeyler adarlar. Sonbahar mevsiminde hasat 

toplandığı vakit kır ve yer iyelerine kesinlikle pay bırakmaya gayret eder, ev iyesine 

adak adayıp sadaka verirler. İnsanlar tüm bunlara karşın bu iyelerin zamanla kötü 

maksatlı varlıkların hizmetine girip insanlara, diğer canlılara, doğaya zarar vermeye 

başladıklarına da inanırlar. Bu sebeple sonraki dönemlerde iyelerden korkmaya 

başlarlar (Çulpan, 2007: 3). 

Tanrı, Türk inanç sisteminde merkez konumda olmasından dolayı çevresinde 

onun yarattığı koruyucu ve yardımcı iyelerin oluştuğu görünmektedir. İslamiyet, 

Yahudilik, Hristiyanlık dinlerinin inanç sistemlerindeki cin, şeytan ile meleklerin 

mevcudiyeti ve bunlarla alakalı inanmalar, bunların işlevleri en eski dönemlerden 

itibaren Tanrı ve onun yarattığı koruyucu ve yardımcı iyelerin değişmeyip aynı 

kaldığını göstermektedir (Kalafat, 1998: 43). 

Eliade, Tanrı’nın dünyayı yarattığını, daha sonra gökyüzüne çekildiğini ifade 

eder. Ardından Tanrı’nın yerine başka Tanrılar gelir, insana daha yakın olarak onlara 

doğrudan ve düzenli bir şekilde yardım ya da işkence ederler (Eliade, 1993: 96). Eliade 

tarafından Tanrısal varlık şeklinde belirtilen ruh tanrı ve iyeler Gök Tanrı inanç 

sisteminin yansımaları durumundadır. Bu ak ve kara iyelerin doğaüstü güçlerinin 

oldukları bilinmektedir (Kalafat, 1998: 44).  

Erlik, Maykıl, Umay Ana, Ak Ana gibi aktif ruhların Gök Tanrı inancında 

olağanüstü vasıflara sahip olduğuna inanılmaktadır. Erlik, yer altı dünyasının gücünü 

temsil etmesiyle, Ana Maykıl eski Türk inanışlarında savaşta Türklere yardım etmesi 

ile bilinen ruhtur (Kalafat, 1998: 44). Umay, Göktürk Abideleri’nde de ismi zikredilen 

ek iyelerden bir tanesidir. Bilge Kağan Kültigin Yazıtı’nda “Babam kağan öldüğü 

zaman küçük kardeşim Kültigin yedi yaşındaydı. Umay gibi anam hatun sayesinde 

kardeşim Kültigin er kahraman ismini aldı.” demektedir. Tunyukuk Yazıtı’nda “Tanrı, 

Umay ile yer-su” ruhlarının Türklere yardım ettiği ifade edilir. Çocukların koruyucusu 

olarak bilinen bu iye ile ilgili “Kögmen yer-su ile Umay Hatun” sözlerine Ulan-Batur 



231 
 

bölgesinde yer alan bir kiremitte rastlanılmaktadır. İye; doğum esnasında, doğumdan 

sonra ve çocuklar “er” sıfatını alıncaya dek onları korur (Uzun, 1998: 112).  

Umay ruhu uzun dönemlerden itibaren Türklerde ulusal bir külte dönüşmüştür. 

Umay ruhunun tüm vasıf ve vazifeleri Yakutlarda ayısıt adındaki ruhlara verilmiştir. 

Bu ruhlar dişi ruhlar topluluğundan olup yaratma, huzur ile bereket getirme 

özelliklerine sahiptir. Yine bu ruhlardan bazısı kadınları, bebekleri bazısı da dişi hayvan 

ve onların yavrularını korumaktadır. Ayısıtlar dağınık biçimde olan yaşam unsurlarını 

bir araya getirip kut yaparlar. Kut olarak ifade edilen nesne söz konusu ruhlar tarafından 

anne karnındaki bebeğe üflenerek can verilir. Hamile kadınlar da yine bu ruhlar 

tarafından korunur (İnan, 1986: 37). Umay, Tanrı Ülgen’in “Kıyanlar” ya da “Ak 

Kızlar” şeklinde bilinen dokuz kızından biri olurken ayrıca yine Ülgen’in kendisi gibi 

iyi olan yedi tane oğlu vardır. Ülgen’in oğulları ile kızları dışında hizmetinde olan 

Yayık, Suyla, Karlık, Utkuçı isimlerinde iyi özelliklerdeki ruhları da vardır. Yayık; 

Ülgen ile insanlar arasındaki irtibatı sağlayıp insanları koruyan, onları yaşamlarında 

oluşabilecek değişikliklerden haberdar eden bir ruhtur. Utkuçı ise göklerde bulunan, 

yeryüzüne inmeyen, şaman Ülgen’e kurban sunmak için göklere çıktığında onu Demir 

Kazık yanında karşıladıktan sonra Suyla ile görüşüp şamanın arzularını Ülgen’e 

ulaştırmakla görevli bir ruhtur (İnan, 1986: 33-34).  

Nesne ve canlıların ruh ile güçleri bütünüyle söz konusu nesnelere canlı hâlde 

yerleşmiş olmalarına rağmen bu nesnelerden farklı, bağımsız bir türdür (Uzun, 1998: 

113). Roux, madde ile ilişkisi çok zayıf olan ya da hiçbir ilgisi olmayan ruh ile 

güçlerinin varlığının kabul edilmesi gerektiğini ifade eder. Bu ruhların gerek içinde 

bulundukları gerekse de onları temsil eden yerde sabit oldukları saptanamayan ölülere 

ait ruh ile güçlerinin olduğu ifade edilir. Bu ruh ve güçler yerleşik olmaktan ziyade 

gezici ve dağınık olan Tanrılar, melekler, periler, şeytanlar ile yabancı gözlemcilerin 

ruhları durumundadır (Roux, 1994: 139). 

Ruh ya da ruh-tanrılara olan inanç her dönemde kendini göstermiştir. Bu ruh ile 

Tanrılar yaşam şekli üzerindeki tesirlerine göre türlü topluluklarda farklı biçimlerde 

önem taşımıştır. Yılın ilk ayında Asya Hunları Tanhu’nun sarayında ve ilkbaharda 

Lung Çeng’de Göktürkler ile Uygurlar tekrar bu zamanda Tamır ırmağı kaynağında, 

Hunlar sonbahar zamanında Tai-lin’de atalara, doğa güçlerine koyun ve at kurban 

etmişlerdir. Göktürklerde Tanrı’ya ve atalara sunulan kurbanlar kutsal törenle hakan 

başkanlığında, ülkenin önde gelen kişilerinin katılımıyla gerçekleştirilmiştir 

(Kafesoğlu, 1994: 189). Söz konusu törenler esasında Tanrı’ya ve Tanrı’nın 



232 
 

yardımcıları kabul edilen iyelere dönemin halkı tarafından ne denli önem verildiğini 

gösterir niteliktedir.  

İyeler, ak-kara iyeler olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. İyi şamanların öldükten 

sonra ruhları iyi ruhlar grubunda yer alan ak iyeler sınıfına dâhil olmaktadır. Erlik, kara 

iyeler şeklinde bilinen ruhların başında bulunmakta; onun Yakutlardaki adı ise Arsan 

Dolay’dır (İnan, 1986: 39). Erlik’in Gök Tanrı inanç sisteminde yer altı dünyasının ve 

kötülüklerin hâkimi olmasının yanında evren, yılan, ejder biçimlerinde betimlendiği 

ifade edilmektedir (Kalafat, 1998: 50). 

Erlik, insanlara çeşitli kötülüklerde bulunur gerek insanlara gerekse de 

hayvanlara türlü hastalıklar yollayarak onlardan kurban talebinde bulunur. Ancak 

onlardan istediği kurbanları alamadığında kişilere musallat olur, onlara felaket ve ölüm 

ruhlarını gönderir. Ölen bu insanların canlarını yakalayıp onları yer altı dünyasına 

götürerek kendi hizmetine katar. Erlik’in yedi oğlan ve dokuz kızı vardır. Bunlardan 

isimleri “Erke Solton” ile “Kiştey Ana” olarak tanınan kızları vakitlerini oyunla geçirir. 

Şaman Ülgen’e kurban sunmak üzere yola çıktığı vakit bu kızlar şamanın yolunu 

şaşırtarak kendi yanlarına çağırırlar. Eğer ki şaman vazifesini unutup onlara aldanır ise 

farklı diğer ruhlarca cezalandırılır. “Kara nemeler ya da yekler” adındaki bu ruhlar 

Erlik’in yardımcılarıdır. Yakutlarda temiz ve iyi ruhlara “ayi”, kötü ruhlara da “abasi” 

denmektedir (İnan, 1986: 40-41). 

Dragonlar şeklinde tanınan Gregoryan Hristiyan topluluğunun Hristiyanlık 

öncesinde yüce ruhlar içinde toprağın mahsullerini çalan ejderhalar Gök-Tanrı inanç 

sisteminde yer alan kara iyelere benzetilmektedir. Celmavuz’un Karaçay-Malkar 

Türklerinde kötü ruhlu bir çeşit ejderha olup güneş ve ay tutulmasına neden olduğuna 

inanılmaktadır. Gagauzların inanç sistemindeki mitolojik varlıklar dev ile tepegöz ise 

geçit vermeyen mekânlarda ve ormanlarda yaşayan varlıklardır (Kalafat, 1998: 50). 

Diez, Dede Korkut’taki Tepegöz hikayesini Almancaya çevirerek Yunan 

mitolojisindeki Demonlar ile Tepegöz’ü mukayese etmiştir. Kırgız Türklerinde tek 

gözlü bu deve mel’un anlamındaki “Malgun” denmektedir. Tepegöz bir pınar başı ya 

da çeşmede doğmuştur. Pınar, yer altından gelen sulardan dolayı yeryüzü ve yer altının 

bir kapısı ya da bağlantısı şeklinde düşünülmektedir (Ögel, 1995: 67). Bu bilgiden yola 

çıkılarak bakıldığında Tepegöz’ün de aslında yer altında yaşayan kötü ruhlardan biri 

olduğu anlaşılmaktadır. 

Dev genellikle halk inanmalarında cin gibi algılanarak onun yerini almaktadır. 

Esasında sözcük cin anlamına da gelen divdir. Div sözcüğü de halk ağzında zamanla 



233 
 

dev haline dönüşmüştür. Karaçay-Malkar Türkleri uzun kuyruklu, kırmızı gözlü, insan 

kılığına girebilen “Savurbek” olarak isimlendirilen bir tür cinin olduğuna 

inanmaktadırlar. Gagauzlar ölen günah sahibi bir kişinin zamanla mezarda yaşayan bir 

hayvan biçimine dönüşmesini “obur” sözcüğü ile ifade etmiştir. Gagauzlar bu oburun 

gece vakitleri mezardan çıkıp dolaştığına inanırlar. Buna benzer bir inanış Kars’ta da 

söz konusudur (Kalafat, 1998: 51).  

Şamanın göğe çıkışında ya da yer altına inişinde etkisi olan, şamanla konuşmak 

amacıyla yeryüzüne inen, hasta kişilerin ve diğer bazı kimselerin vücuduna giren iyi ve 

kötü ruhlar, ak ile kara iyeler şeklinde tanımlanmakta ve bunlarla alakalı da bazı 

semboller görülmektedir. Yu-hanlar “kötü ruhları kovmak” ve “ruhun Aldağ’a 

seyahati”ni kolaylaştırmak için bir at ile bir köpek kurban ederler (Roux, 1994: 139).  

“Yek” sözcüğü Hintçede “kötü ruh” yani yakka kelimesine de bağlanılmakta 

bunun toz hortumları ile birlikte gelen fırtınalarda kendini gösterdiği düşünülen bir 

şeytan olduğu ifade edilmektedir. Kaşgarlı Mahmud Oğuzca ve Kıpçakça kökenli 

olduğunu ifade ettiği Elkin sözcüğünü hayalet özelliğinde değerlendirir. Kaşgarlı ayrıca 

Yakutlarda abasi şeklinde bilinen abaçiyi çocukların korktuğu hortlak olarak ifade eder. 

Hortlak İran’da “cadı” ismiyle bilinmekte, onun gece vakitleri topraktan cesetleri 

çıkaran ve ölülerle beslenen bir canavar olduğuna inanılmaktadır (Roux, 1994: 140). 

Bunların yanı sıra albastı olarak bilinen ve halk içindeki mevcudiyeti büyük oranda 

kabul edilmiş olan kötü bir ruh, bir kara iye daha vardır ki onun çoğunlukla yeni doğum 

yapmış loğusa kadınlar ile bebeklerine musallat olduğu inancı bulunmaktadır. Bu iye 

hayvan ile insan karışımı görünümünde öldürücü cin veya dev; uzun boylu, dağınık 

saçlı, uzun parmak ve tırnaklı, dişlek, bir dudağı gökte bir dudağı yerde, kimi zaman 

zenci suratlı, yağlı vücutlu, ayak ve elleri küçük, memelerini masallarda yer alan 

devlerdeki gibi omzundan geriye atabilen, çok çirkin, tepesinde gözleri olan al renkte 

kıyafet giyen bir yaratık olarak tanımlanmaktadır (Örnek, 1995: 144). 

Albastı Gagauzlarda dev biçiminde ve loğusalara zarar veren bir ruh olarak 

ifade edilmektedir. Kazan Türklerinde kötü bir ruh, Kazak ve Kırgızlarda keçi veya 

tilki, Özbek Türklerinde de dağınık, kocakarı şeklinde tasavvur edilmektedir. Albastı, 

Erbil-Kerkük’te “kurmanç”; Türkmenlerde “alagerma” olarak tanınır. Alkarısının at 

binmesini çok sevdiğine, geceleri ahırlarda bağlı olarak duran atları çözerek onlara 

sabaha değin bindiğine inanılır (Kalafat, 1998: 55-58). 

Roux, 16.yy’dan itibaren Osmanlılarda ve günümüzde de Orta Asya’da albiz 

(albin) olarak bilinen varlığın al adındaki kadının farklı bir biçimi olabileceğini söyler 



234 
 

(Roux, 1994: 143). Bahaeddin Ögel, Çince belgelerde “kırmızı kadın” olarak 

adlandırılan ruhun Kitanlarda ölüm getiren ancak insanoğlunun da annesi durumunda 

bir ruhu olduğunu ifade eder (Ögel, 1993: 300). 

Alkarısı, hal karısı, al kızı, al, karakura gibi isimlerle de tanınan albastıdan 

korunmak için halk içinde farklı metotlar uygulanmaktadır. Albastının çoğunlukla 

demir, bıçak, ışık ve ateşten ürktüğü; dua okununca da kaçtığı rivayet edilmektedir. 

Ateş ve ocak iyesi anlayışında ateş ve ocak iyesinin doyurulması gerektiğini, 

aksi durumda zayıf kalan koruyucu iyenin zarar verebileceği inancı vardır. Bu nedenle 

öncelikle ateşin doyurulması, dışarıya verilmemesi gerektiği inancı bulunmaktadır. 

Ateşin ruhunu mutlu etmek amacıyla Anadolu’da ateşe ve ocağa saçı (hediye) sunma 

geleneği vardır. Ocak ve ateşe saçılar sunarak ocak ve ateş iyesini doyurma ananesinin 

kökeninde sadece ocak ve ateş iyesinin antropomorfik bir görüşle kişiselleştirilmesi 

yoktur. Çünkü aracı bir ruh olarak ateş ve ocak iyesi kendisine sunulan saçıları birer 

kurban olarak yüce varlığa ulaştırma vazifesini de üstlenmiş olur. Hatta ateş ve ocak 

iyesinin bir diğer görevi de artık insanların arasında bulunmayan ancak ruhlar âlemine 

karışarak üstün varlığa yakın olan atalar ve insanlar arasında bir vasıta vazifesi 

görmektir (Kumartaşlıoğlu, 2014: 184-185). Altay Türklerinde akşam zamanı ateş 

istemeye gelen kişilere ateş verilmemektedir. Çünkü hava karardıktan sonra verilen 

ateşle birlikte evin huzur ve mutluluğunun da beraberinde verileceğine inanılmıştır 

(Dilek, 2007: 43). 

 

 

2.13.31. Kızamık 

Kızamık; çoğunlukla küçük yaştaki bireylerde ortaya çıkan, mikrobun vücuda 

geçmesi 1-2 haftayı bulan, ateşli belirtiler gösteren bulaşıcı bir özelliğe sahip küçükçe 

kırmızı lekeler döktüren hastalık şeklinde tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Kızamık 

virüsünden kaynaklanan şiddetli bir enfeksiyon hastalığıdır. Hastalık bir defa 

geçirildiği vakit bağışıklık kazanılmaktadır. Hastalığın belirtileri arasında kuru 

öksürük, ateş, burun akıntısı, gözde oluşan kızarma, döküntü vardır 

(medicalpark.com.tr). Hastalığın en büyük ve etkili tedavisi aşıdır. Yörede aşı dışında 

kızamığa karşı uygulanan bazı tedavi uygulamaları şunlardır: 

 

• Bolca sıvı tüketilir. (K80, K86) 



235 
 

• Vücut sıcak tutulur, dinlenilir. (K90) 

• Kuru üzüm haşlanıp kül ile karıştırıldıktan sonra hamur hâline getirilir, hazırlanan 

o hamur lekelerin bulunduğu yere sürülür. (K68) 

• Yıkanır. (K25) 

• Kuru üzüm şerbeti içilir. Soğuk havada dışarı çıkılmaz. (K14) 

• Kül sürülür. (K51) 

• Soğuk içecekler içilir. (K83) 

• Elbiseler kaynatılıp hijyenik tutulur. (K22) 

• Dağlanarak tedavi edilir. (K57) 

• Nemlendirici sürülür. (K80) 

• Soğuk su ve sirke ile bölge yıkanır. (K48) 

 

Değerlendirme 

Kızamığa karşı madensel kökenli em olarak kullanılan su tüketme en sık 

görülen uygulamadır. Yıkanma, elbiselerin hijyenik olması, sirke ile yıkanma, kül 

sürme, nemlendirici sürme, kuru üzümün haşlanıp külle karıştırılarak sürülmesi 

şeklindeki pratiklerin yanı sıra vücudun sıcak tutulması, dinlenilmesi pratikleri de 

uygulanmaktadır. Ayrıca kuru üzüm de bitkisel kökenli em olarak yörede 

kullanılmaktadır. 

 

 

2.13.32. Kilo Alma/Şişmanlatma 

Midyat yöresinde özellikle zayıf çocukların kilo alması için uygulanan pratikler 

şunlardır: 

 

• Kırmızı et ve ekmek bolca yenir. (K5, K25, K48) 

• Bol bol protein tüketilir. (K80, K97) 

• Pestil, cevizli sucuk, cevizli badem yedirilir. (K48, K75) 

• Tiroit vücudun orkestra şefidir. Tiroit hastalığı oluşunca vücut tembelleşir, kilo 

verilemez. (K67) 

• Sarımsak ile limon metal temas etmeyecek bir cam kap içinde ışık görmeyen yerde 

20 gün boyunca arada karıştırılarak bekletilir. Aç karna tüketilir. (K35) 



236 
 

• Buğday suyun içine koyulup güneşte bekletilir, un hâline getirildikten sonra mama 

gibi yedirilir. (K82) 

• Bol bol ekmek ve tahıl ürünleri tüketilir. (K83) 

• Tahin, pekmez verilir. (K25) 

• Çayın içine ekmek konularak çocuğa verilir. (K95) 

• Süt tozu verilir. (K86) 

• Pirinç unu yedirilir. (K66) 

• Balık, süt ve süt ürünleri bolca tüketilir. (K94) 

• Bolca karbonhidrat tüketilir. (K80) 

• 2 yaşındaki kuzu eti yedirilir. (K54) 

• Kurutulmuş meyveler verilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Kilo almak için yörede en çok kırmızı et ve ekmek tüketmenin arttırılması 

gerektiği ifade edilmektedir. Bunu protein içeren besinler ile pestil, ceviz, badem gibi 

kuru yemiş ürünleri takip etmektedir. Buğday, tahin, pekmez, pirinç unu, çeşitli kuru 

meyve ve tahıllar bitkisel kökenli; süt, süt tozu, süt ürünleri, balık, kırmızı et ise 

hayvansal kökenli kilo aldırmayı hızlandıran ürünler olarak kullanılmaktadır. 

 

 

2.13.33. Kol/Bacak Şişliği 

Kol ve bacaklarda şişme oluşmasının en büyük sebebi toplardamarda pıhtının 

meydana gelmesidir. Toplardamardaki kanda pıhtı olmasıyla damar tıkanır, kalbe giden 

kan bu tıkanma nedeniyle geride birikir. Dolayısıyla kan akışı bozulur ve bu da damarda 

tıkanmanın bulunduğu konuma göre bacak, kol ya da herhangi bir iç organda şişmeye 

ve ağrıya sebebiyet vermektedir. Kol/bacak şişlinin ortaya çıkmasına neden olan pıhtı 

oluşmasında fiziksel egzersiz yapmama, hareketsiz bir yaşam alışkanlığı sürme, 

obezlik, damarlarda hasar oluşması, genetik yatkınlık, doğum kontrol hapı, gebelik 

dönemi ve sonrası gibi durumlar söz konusu olabilmektedir (hospital.kyrenia.edu.tr). 

Yörede kol bacak şişliği için uygulanan iyileştirme yöntemleri şunlardır: 

 

• Buz konulur. (K16, K27, K35, K48, K80) 

• Hamur konulur. (K44, K94) 



237 
 

• Lahana yaprağı kullanılır. (K62) 

• Üzerine domates konulur. (K75) 

• Tuzlu suda bekletilir. (K25) 

• Keçi kılları kesilip su içinde ısıtıldıktan sonra şişliğin üzerine koyulur. (K91) 

• Tuz ısıtılır, şişliğin olduğu yere sürülür. (K82) 

• Tütün ile pekmez karıştırılıp sürülür. (K13) 

• Zeytin yağı sürülür ardından naylonla kaplanır. (K33) 

• Sıcak su ile ovalanır. (K84) 

 

Değerlendirme 

Yörede kol ve bacak şişkinliklerini tedavi etmek amacıyla bölgeye buz 

konulması uygulaması en sık rastlanan pratiktir. Buz, tuz, tuzlu su, sıcak su madensel 

kökenli; hamur, domates, lahana yaprağı, tütün, pekmez, zeytin yağı bitkisel kökenli; 

keçi kılları35 ise hayvansal kökenli emler olurken aynı zamanda bu nesnenin kullanıldığı 

pratikte sihirsel tedavi yöntemi söz konusudur. 

 

 

2.13.34. Kuduz 

Kuduz, “Köpek, kedi, tilki vb. memeli hayvanlardan ısırma, tırmalama veya 

salya yolu ile insana geçen, genellikle çırpınma, sudan korkma şeklinde beliren, 

zamanında aşı yapılmazsa ölümle sonuçlanan hastalık.” olarak ifade edilmektedir 

(sozluk.gov.tr). Midyat yöresinde kuduza karşı uygulanan sağaltım yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Köpek veya kurt ısırığı sonrası çamur yağda kızartılıp kurt/köpek kesiği hâline 

getirilir, yaranın üstüne bastırılır. (K60) 

• Kuduz köpeği öldürülür. (K1) 

• Mayalı hamur konulur. (K25) 

• Isırılan kişi 40 gün boyunca ayrı bir odada kalmalı, her gün yıkanmalıdır. Isıran 

köpeğin boynundan kıl alınır, haşlandıktan sonra ısıran yere konulur. (K90) 

• Isırılan kişi bir ay boyunca kırmızı toprakla temizlenmelidir. (K95) 

 
35 Keçi kılı için bkz. : albasması, dolama. 



238 
 

• Çiğ dana eti ısırılan yere konulur. (K4) 

• Çiğ sığır eti konulur. (K66) 

• Sıcak ve kırmızı kum ile yıkanır. (K94) 

 

Değerlendirme 

Yörede kuduza karşı tedavide kullanılan malzemeler, sağaltmada başvurulan 

yöntemler gerçekçi metotlar olmanın yanında dinsel ve büyüsel unsurların da yer aldığı 

farklı tedavi uygulamalarını içermektedir. Isırılan yere hayvan kökenli emlerden olan 

çiğ dana veya diğer sığır etlerinin konulması ile mayalı hamur gerçekçi tedavi 

yöntemleri olarak karşımıza çıkmaktadır. Öte yandan ısırılan kişinin bir ay boyunca 

kırmızı toprakla kendini temizlemesi, kırmızı kum ile yıkanılması pratikleri toprak ile 

kırmızı rengin yörede bu unsurlarla alakalı kültlerin varlığına işaret etmektedir. Kırmızı 

toprağın yörede mikrobu öldürme özelliğine sahip olduğu ifade edilmektedir. Bu 

uygulamanın benzerine Afyonkarahisar’da, kuduz olanlara Hasan Basri Hazretleri ve 

Karacaahmet Yatırları’nda yer alan cöher (cevher) ismindeki toprağın yalatılması 

(Kumartaşlıoğlu, 2012: 219-220) pratiğinde rastlanmaktadır. 

Toprak; Anadolu Türk halk hekimliğinde türlü tedavi metot ve tekniklerinde 

kendisinden faydalanılan bir unsur olmasının yanı sıra sağaltmalarda ise:  

“1. Yeme  

2. Yalama  

3. Yutma  

4. Su ile karıştırıp içme veya yıkanma  

5. Sürme  

6. Basma veya yatma şeklinde vücudun tamamını ya da ayağı toprakla temas 

ettirme  

7. Birtakım nesneleri toprağa gömme biçiminde karşımıza çıkmaktadır” (Tek, 

2018: 192). 

        Halk tababetinde topraktan yararlanılan sağaltım uygulamaları genel olarak: 

“1. Doğumla ilgili sağaltma uygulamalarında toprak  

2. Ocaklarda toprakla yapılan sağaltmalar  

3. Türbe, yatır gibi ziyaret yerlerinde toprakla yapılan sağaltmalar  

4. Diğer halk hekimliği uygulamalarında toprakla yapılan sağaltmalar şeklinde 

sınıflandırılmaktadır” (Tek, 2018: 192). 



239 
 

        Maden kökenli bir ilaç olan toprakla ortaya konan iyileştirme metotları gerçekçi 

olmakla birlikte sağaltım sırasında toprak çevresinde gerçekleştirilen kimi yöntemler, 

uygulamaya hem dinsel hem de sihirsel bir özellik katmaktadır.  

         Söz konusu pratiklerde kırmızı rengin tercih ediliyor olmasının temelindeki 

etken esasında “renk kültü” ve “ateş kültü” ile açıklanabilmektedir. Kırmızı (al) 

Türklerde koyu turuncuya yakın, kızılsa parlak al renk manasını taşıyor ve Türklerin 

eski inanmalarında “al ruh”unun da muhafaza edici (hami) olduğuna inanılıyordu 

(Genç, 1999: 16). Aynı şekilde sarılığın sağaltımında al rengin yer alması benzer 

niteliğinden ötürü ateş kültüyle alakalıdır. Ateş; Türkler için kutsi bir mahiyete haiz 

olmakla birlikte şifa elde etmenin, arınmanın sembolü olarak da bilinmektedir 

(Türkmen, 1999: 179). Abdülkadir İnan “al” sözcüğünün ateş kültü ile alakalı olduğunu 

ortaya koyan emmarenin tüm Türk yurtlarında bilinen “alaslama merasimi”ni işaret 

etmektedir. Orta ve Doğu Türklerinde alaslama ateşle kutsama ve temizleme töreni 

olarak bilinmektedir. Alaslama Anadolu’da ise bir tür tedavi yoludur. Bu sebeple kırk 

bir tane kırmızı renkte keten beziyle, okunarak parmağa bir ip yumağı yapılır. Ardından 

bu yumak ateşte yakılarak külü yeniden kırmızı bir bez üstüne konur ve bununla 

alazlanır. Eski Türk inancında al ruhu güçlü, koruyucu tanrılardan biri olmuştur. Al 

sözcüğünün ateş kültüyle ilgili olması bu ruhun özellikle en eski dönemlerde koruyucu 

ruh, ocak ve ateş tanrısı olduğunu göstermektedir. Kırmızı renk Türklerin içtimai 

hayatında çok fazla yer tutmuş ve hatta genç kızlar Türk halılarında kırmızı rengi baskın 

renk şeklinde kullanmışlardır (Yıldız, 2020: 40-41). 

Yörede kuduza karşı uygulanan “Köpek veya kurt ısırığı sonrası çamur yağda 

kızartılıp kurt/köpek kesiği hâline getirilir, yaranın üstüne bastırılır.” pratiği “töz kültü” 

ile bağlantılıdır. Tözlerle ilgili eski Çin kaynaklarında Göktürklerin oluşturdukları 

Tanrı suretlerinden söz edilmektedir. Söz konusu suretler keçeden oluşturulur, deri 

torba içinde muhafaza edilir, içi yağla yağlanarak bir sırık üzerine dikilirdi. Altaylılarda 

töz/tös, Yakutlarda tangara, Uranhalarda eren, Moğol-Buretlerde de ongon denilen put-

fetişler yer almaktadır. Bunlar keçe, paçavra ve kayın ağacı kabuğundan elde edilir. 

Bazıları çocukların oynadıkları bebeklere benzerken bazıları ise tilki, tavşan ve başka 

hayvan derilerinden yapılır. Bu putlar duvarlara, sırıklara asılır ya da bazı aileler bunları 

torbalarda bulundururdu. Av ya da önemli bir sefere gidileceği vakit bu putlara adaklar 

sunar, ağızlarına yağ sürerlerdi. Töz/tös sözcüğü bu putları ifade etmek için 

kullanılmakla birlikte töz/tös bugünkü Türk lehçelerinde asıl, menşe, kök anlamlarında 

da kullanılmaktadır. Altaylılar bu putlara atalar ruhu anısına tös ismini vermişlerdir. 



240 
 

Öyle ki Şamanistlerin bunlar hakkında “bu babamın tözü, bu anamın tözü” ifadesini 

kullandıkları ayrıca büyük ve meşhur şamanların ruhuna bağışlanan tözlerinin olduğu 

da belirtilmektedir. Banzarov bu kültün büyük ata ve ölüler kültü ile alakalı olduğunu 

ileri sürmektedir (İnan, 1986: 42-43). 

Putlara tapmanın kökeni ile ilgili Ebü’l-Gazi Han’ın düşünceleri direkt töz ile 

alakalıdır. Ebü’l Gazi Han, onların o devirlerde herhangi bir yakını öldüğünde ölen 

yakınlarının tasvirini (kugurçak) yapıp evlerinde sakladıkları şeklinde âdetleri 

olduğunu söyler. Bazı vakitler o tasvirleri öpüp sevdiklerini, yemeklerin ilk lokmalarını 

onların önlerine koyduklarını, zaman zaman da önlerinde yere eğildiklerini ve böylece 

gitgide farkında olmadan puta tapındıklarını ifade etmektedir. Ebü’l Gazi Han’ın 

kugurçak olarak belirttiği şey esasında bebek (oyuncak) anlamına gelmektedir. 

Altaylıların tözlerinin ekseriyeti bebeklerden teşekkül etmektedir. Altaylılar töz 

kelimesini bunun hâricinde kimi dağlar, Ülgen ve Erlik gibi iyi ve kötü ruhlar için de 

kullanırlar. Moğolca ongon kavramı Türklerdeki töz kelimesini karşılamaktadır. 

Hangalov ve Agapitov idollere, her türlü kutsal addedilen surete ongon denildiği, büyük 

tanınmış şamanların ve hayvanların da ongon addedildiği ve ongonları, insanları 

muhafaza eden ruhların simgesi olup mukaddes görüldüğü şeklinde izah ederlerken 

Busse de ongonların hamisi olarak görülen ruhların suretleri olduğunu, bu ruhların 

doğadaki tüm olayları yönettiklerini söyler. “Müslüman Türklerde de eski töz ve ongon 

kültünün izlerine rastlanmaktadır. Doğu Türkistanlı bakşılar hastaları “tedavi” ederken 

birçok “kuğurçak” (kokla) kullanırlar. Başkurt ve Tobol bakşıları sıtma hastalığını 

paçavradan yaptıkları “korçak” (kokla) lara nakledip uzaklara götürürler.” (İnan, 1986: 

43-45). 

Faruk Çolak’ın “Sağaltma Tekniği Olarak Tıbıka Tutma Uygulamasının 

Kültürel Kökeni” adlı çalışmasında geçen “bir hayvanın ağzından avı alma, alınan avın 

beslenmesi ve öldükten sonra içinin boşaltılıp töz haline getirilerek çocuğun yastığının 

içerisinde saklanması” pratiği köken olarak töz kültünden izler taşıması dikkati çeken 

bir uygulama olarak karşımıza çıkmaktadır. Söz konusu uygulamanın yapılması 

çocuğun ölmemesi adına yürütülen bir pratik olmakla birlikte “av haline gelmiş 

hayvanın kurtarılması” işlemi ruhun bir kuş biçiminde hayal edilmesi inanışıyla 

doğrudan ilişkili görünmektedir. Nitekim eski Türk düşünce anlayışında ruhun insanın 

ikizi olduğuna, ikizin bedenden ayrıldıktan sonra kuş tasvirine dönüştüğü 

belirtilmektedir. Burada “avlanmaktan kurtarılan hayvan, yaşamayan çocuğun ruhunu 

temsil etmektedir.” (Çolak, 2015: 535). Bu bağlamda söz konusu çalışmadaki örnek 



241 
 

uygulama ile yöredeki “çamurun yağda kızartılıp kurt/köpek kesiği hâline getirilerek 

yaraya bastırılması” uygulaması hastalığı geçirmek adına yararlanılan “töz kültü” 

dolayısıyla şaman inanış sistematiği ile doğrudan alakalıdır. 

Yukarıda üzerinde durduğumuz, çamurun yağda kızartılıp kurt/köpek kesiği 

hâline getirilerek yaranın üstüne bastırılması pratiği ile ısıran köpeğin boynundan kıl 

alınıp haşlandıktan sonra ısıran yere konulması ve kuduz köpeğin öldürülmesi 

uygulamalarında aynı zamanda büyüsel tedavi yöntemlerinden analojik metot söz 

konusudur. Analoji; temelini taklit büyüsüne dayandıran, “Benzer benzeri yaratır.” 

(Mauss, 2011: 116) anlayışından yola çıkılarak herhangi bir hastalık sadece ona 

benzeyen sureti ile sağaltılır ilkesini esas almaktadır. Bu tür sağaltımlarda bilhassa ad, 

renk, şekil benzerlikleri yoluyla meydana getirilmiş iyileştirme yöntemleri tatbik 

edilerek tedavinin yapılması hedeflenmiştir. Bu uygulamalarda taklit ve temas büyüleri 

göze çarpmaktadır. Taklit prensibi gereğince bir şey üzerinde tesir edebilme, o şeyin 

taklidiyle mümkün hâle gelebilmektedir. Söz gelimi bir kimsenin hayatına son verilmek 

istendiğinde o kimsenin hayali imajı oluşturulur ve ardından o hayali ürün ortadan 

kaldırılır. Bu bağlamda şahısla hayali arasında kurulan yakınlık neticesinde, hayali 

imaja verilen zarar tıpkı onun üzerine yapılmış gibi etkilendiğine ve o tasarlanmış 

hayali şey ortadan kaldırılırsa o şahsın da böylelikle ortadan kalkacağı inancı söz 

konusudur (Tek, 2021: 21).  

Sihir; Marcel Mauss tarafından “kişisiz soyut tasvirler”, “somut kişisiz 

tasvirler” ve “kişili tasvirler” olarak üç gruba ayrılarak açıklanır. Mauss’un bu 

sınıflandırmasında, halk hekimliği uygulamalarına denk düşen yöntemi “büyünün 

yasaları” şeklinde de bilinen kişisiz soyut tasvirlerdir. Mauss sihrin kurallarını 

“yakınlık”, “benzerlik” ve “karşıtlık” şeklinde belirtir. Belirtilen kurallardan birincisi 

yakınlık ilkesi gereğince parça bütünün muadilidir. Saçlar, dişler, tırnaklar, ter, tükürük 

bir bütün şeklinde şahsı simgeler; böylece bu nesneneler vasıtasıyla büyülemek üzere 

direkt şahıs üstünde tesir edilebilir. Parçaların bütünlüğün dışında düzensiz, başka 

biçimde kalması sürdürülebilirliği engellememekle beraber parçaların bir teki etkisiyle 

bir bütün diriltilebilir veya tekrardan ortaya çıkarılabilir. Her obje, parçası hâlinde yer 

aldığı bölümün ana ilkesini aynı zamanda bütünsel şekilde ihtiva eder. Bununla birlikte 

ayak izi, vücudun yatak veya otların üstünde kalan izleri, giysi, sandalye, karyola gibi 

daimi şekilde yararlanılan eşyalar kısacası bireyle ilişki içinde bulunan her türlü nesne 

vücudun farklı birer parçalarına benzetilir. Söz konusu temaslar şahısla yakınları, bir 

yarayla o yaraya neden olan araç-gereç arasında da vardır (Mauss, 2011: 112-113). 



242 
 

Sihrin kurallarından ikincisi de benzerliktir. Bu kuralla alakalı iki ana yöntem söz 

konusudur. Buna göre benzer benzeri meydana getirir, benzer benzere tesir eder 

böylece benzer benzeri sağaltma kudretine haiz olur (Mauss, 2011: 116). Benzer 

benzeri meydana getirir ilkesince benzerlik yakınlığa denktir. Parça, bütün açısından 

hangi anlama geliyorsa tasarlanan imaj da söz konusu şey için aynıdır. Sıradan bir resim 

veya nesne çeşitli ilişki ve bağlantılar düzeninde dâhil olduğu bütünsel şeklin sembolü 

olup o bütünün tüm vasıflarını aynı zamanda kendisinde taşımaktadır (Mauss, 2011: 

116-117). Benzerlik kuralının ikinci biçimi durumundaki benzer benzere tesir eder 

yöntemi bilhassa soyutlama ile dikkat vakıalarını ihtiva eder ki söz konusu vakıalar, her 

vakit kuralın birinci biçiminin tatbik edilişini lüzumlu kılar. İlk kural, yalnızca 

çağrışımı öne çıkarırken ikinci kural benzetmenin belirli bir istikamette tesir 

oluşturmasını gözler önüne serer. O hâlde fiilin manası ritüelle anlatılır (Mauss, 2011: 

118). Son olarak üçüncü kural karşıtlık ilkesi gereğince benzerin benzeri sağaltmasının 

temelinde bir tezat meydana getirmiş olması yatmaktadır. Benzer, tezadı ortaya 

çıkarmak amacıyla benzeri yok eder (Mauss, 2011: 119). 

Kuduza karşı yukarıda sıralanan pratiklerde analojik düşüncenin etkisi açıkça 

görülmektedir. Nitekim çamurun köpek/kurt şekline getirilmesi tedavisinde biçimsel 

benzerlik ön plana çıkmaktadır. Dolayısıyla hastalıkla veya hastalığa neden olan şeyle 

biçimsel açıdan benzerlik gösteren, o şeyle ilişki hâlinde olduğu tahmin edilen nesne 

ve varlıklardan faydalanıldığı sonucu ortaya çıkmaktadır. Kökeni taklide veya benzerin 

benzeri ortaya çıkaracağı fikrini içeren sihirsel taklidin temel kaynağı esas olan şey ile 

benzeri yaratılan suretin birbirlerinden kopmayıp bir bütün oldukları görüşüdür.   

Söz konusu durumu Edward B. Taylor, beyinde tasarlanan bir bağlantıyı 

hakikatte var zannetmek şeklinde ifade eder (Freud, 2012: 120). Frazer ise bahsi geçen 

olayı; kişilerin zihinlerinde beliren fikir uyumunu tabiatın uyumu gibi zannettikleri, bu 

sebeple fikirlerini kontrol edebilmelerinin veya kontrol eder hâlde görülmelerinin 

kendilerine nesneleri de kontrol etme imkânı sağladığına inanmaları şeklinde açıklar 

(Freud, 2012: 120). Bu anlamda düşünüldüğünde aslında insan beyninde oluşan 

hastalık algısıyla hastalığa renk, isim, şekil yönünden benzeyip onunla örtüştüğü; 

insanın bilincinde benzettiği şey arasında bir fark yoktur. İnsanın beyninde tasarladığı 

irtibatın evrenin bizatihi olduğuna yönelik bilinçte beliren tasarım, dağılan uyumu 

tekrardan düzene koyduktan sonra rahatsızlığı sağaltabilecek bir niteliğe sahip 

olacaktır. 



243 
 

       Mauss’un belirttiği sihrin ilkelerinden benzerlik kuralınca benzer benzere tesir 

eder, böylelikle o da hastalığı iyileştirme gücüne sahip olmuş olur. Fakat burada tezatlık 

formülü ortaya çıkmakta ve sağaltım da benzerin bir zıtlık meydana getirmesiyle 

gerçekleşmektedir. Mauss, zıtlık bulunmadan benzerlik olamayacağı gibi aynı zamanda 

benzerlik olmadan da zıtlığın olamayacağı (Mauss, 2011: 119) düşüncesini savunur. 

Söz konusu durum tıpkı bir fiziksel kural durumundaki özdeş kutupların kendilerini 

uzaklaşmaya zorlaması şeklinde, benzer olan da benzerini istemeyip itmekte ve 

böylelikle ona yaşam hakkı vermeyip onu yok etmektedir. Hastalığı yok etmek için bu 

sebeple onu benzediği şeyle iyileştirmek icap etmektedir. Zira yörede kuduza karşı 

uygulanan pratiklerden biri olan ısırılan bölgeye topraktan yapılma köpek sureti ve 

köpek kılının sürülmesi uygulamalarının kökeninde yatan temel unsur özdeş olanın bir 

tezatlık meydana getirip benzeri ortadan kaldırdığı fikridir. Analojik ilkenin uzantısı 

hâlindeki söz konusu iyileştirme pratiklerinin yalnızca taklit, özdeşlik ve tezatlık ihtiva 

ettiğini zikretmek de eksik kalabilmektedir. Renk, şekil ile isim benzerliklerine 

dayanarak ortaya konan bu tedavilerde temas ilkesi, yakınlık yasası ve 

göçürme/devretme gibi metotlara da rastlanılmaktadır. Nitekim ifade edilen pratiklere 

ilave olarak yörede kuduz köpeğinin öldürülmesi pratiğinin özünde yine bu büyüsel 

tedavi yönteminin izleri bulunmaktadır. 

 

 

2.13.35. Nazar 

Nazar, kelime olarak bakış anlamına gelmektedir. “Belli kimselerde 

bulunduğuna inanılan, kıskançlık veya hayranlıkla bakıldığında insanlara, eve, mala 

mülke hatta cansız nesnelere kötülük verdiğine inanılan uğursuzluk, göz.” olarak 

tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Türkçede bu gibi olumsuzluklar böylesi bir nedene 

bağlandığı zaman “nazar değdi” ifadesi kullanılmaktadır. Söz gelimi sağlıklı bir çocuk 

hastalandığında, iki kişi arasındaki sevgi bağı sarsıldığında, başarıyla yürütülen bir iş 

bozulduğunda veya aile içinde nizam bozulduğunda vs. “kem göze uğradı” ifadesi de 

aynı anlamı çağrıştırmaktadır. Kıskanmanın da nazara sebebiyet vereceği 

düşünülmektedir. Gözün en çok değdiği kesim ise çocuklar olmaktadır. Yine benzer 

şekilde yetenekli, güzel, mutlu insanların da göz değmesinin etkisine, açık hedefi hâline 

gelebileceği ifade edilmektedir. Nazar değmesi sadece insanları etkilemez. Sahip 

olunan mal, mülk, ev, hayvanlara (çoğunlukla büyükbaş ve küçükbaş hayvanlar) da 



244 
 

nazar değebilmektedir. Ortada hiçbir problem durumu yokken atın sakatlanması ya da 

hastalanması, ineğin sütünün azalması veya süt vermemesi, tarlada bereketli olacağı 

düşünülen mahsulün bereketsiz olması gibi durumlar için “nazara gelmek, nazara 

uğramak, göze gelmek” deyimleri kullanılmaktadır. Nazar sadece kıskançlık 

duygusundan değil kişinin yakınlarından gelecek sevgi ile hayranlık duygularından da 

değebilir. Söz konusu nazar şekli en fazla çocuklara tesir etmektedir. Dolayısıyla anne 

ve babanın çocuğa karşı aşırı ilgisi iyi görülmez. Halk inanışları arasında nazar önemli 

bir yer tutmaktadır. Bu sebeple kötü gözlerden korunmak amacıyla en bilindik nesne 

olarak nazarlık kullanılmaktadır. Doğada bulunan bazı nesnelerden ürken toplum 

mutluluk veya felaketleri bu nesnenin içinde zannederek bunlardan faydalanma yoluna 

gitmiştir. Kötü gözlere maruz kalması muhtemel olan kişi “kem göz”den sakınılarak 

korunmaya çalışılmıştır. Güzel ve sağlıklı bebekler; kırkı geçse dahi nazar değeceği 

endişesiyle o kişilere gösterilmemeye çalışılır, onlardan uzak tutulur. Zaman zaman da 

çocukların anne ve babaları çocuklarına hayranlık duyulup nazar değebileceği 

inancından dolayı çocuklarını tatlı sözler yerine “çirkin, maskara” şeklindeki kötü 

kelimelerle severler (Artun, 2005: 250-252). Midyat’ta nazarla ilgili derlemeler burada 

da insanların nazara inandığını dolayısıyla nazar değmesinden korktuklarını 

göstermektedir. Bu amaçla nazara karşı inançsal, dinsel veya büyüsel çok sayıda, farklı, 

çeşitli uygulamaları kullandıkları ve bu anlamda önlem almaya çalıştıkları 

görülmektedir. Söz konusu pratikler şunlardır: 

 

• Muska yaptırılır. (K5, K14, K33, K39, K45, K50, K66, K70)  

• İhlas, Felak, Nas sureleri okunarak nazara karşı korunur. (K2, K3, K24, K26, K41, 

K65, K69, K79)  

• Nazar karşısında çocukları muhafaza etmek amacıyla göz biçiminde, genelde mavi 

renk boncuktan nazarlık takılır. (K41, K42, K65, K69, K72, K106, K107, K108)  

• Koç boynuzu, at başı, at nalı duvara asılır; iplik üzerlik tohumunun (harmal) içinden 

geçirilip duvara asılır. Bunun yanı sıra sarımsak kabuğu, üzerlik tohumu, keçinin 

kılları karıştırılıp hep birlikte yakılıp tütsü gibi evin odalarında dumanıyla 

dolaştırılır. Böylelikle nazara karşı korunmuş olunur. (K3, K24, K33, K42, K59, 

K61, K88, K104) 



245 
 

• Yaşını almış kişilerce nazara karşı koruyan dualar okunur. Bu dualar okunduğunda 

nazar değen kişi esnemeye başlar. Bu durum o kişiye nazarın geçtiğinin 

göstergesidir. (K2, K3, K13, K14, K22, K33) 

• Kurşun döktürülür. (K13, K16, K32, K36) 

• Nazarın etkisine veya belalara maruz kalmamak adına kurşun dökülür. Nazar 

değmesinin önüne geçmek için bir çarşafın altına girilir orada bulunanların başı 

üzerinde kaynatılan kurşun, içi su olan kabın içine dökülür; suyun içine döküldüğü 

an birden katılaşan kaynamış kurşunda beliren biçimlerle ilgili düşünceler aktarılır. 

(K2, K31, K72, K88) 

• Damlara atın başı konulur. Bu uygulama özellikle yeni ev yaptıran kişilerce eve 

nazar değmemesi için yapılır. (K43, K61, K87) 

• Şap, mavi renkli bezin içine konulur. Şapın bezin içinde ufalması nazarın ne denli 

oranda olduğunu gösterir. Yani nazarın değip değmediğini görme açısından şapın 

ufalması belirleyici olmaktadır. (K31, K77, K108) 

• Cinlerin kötü tesirlerine karşı muska veya haç takılır. (K9, K40, K64)  

• Soğan ve sarımsak kabuğu, üzerlik otu36 yakılır. (K48, K94) 

• 41 tane çörek otu bir araya getirilerek omza koyulur. (K3, K43) 

• Hocalara ayet okutturulur. Ayetel Kürsi ayetleri kola takılır. Mal, mülk göz önünde 

bulundurulmaz. (K13, K30) 

• Yılan derisi evde bulundurulur. (K35) 

• Saç uzatılır. (K32) 

• Palamudun ortası delinir, kolye gibi boyna asılır. (K60) 

• Ölmüş hayvan başları kapının önüne konulur. (K78) 

• Nazar taşı konulur. (K90) 

• Dua edilir. İğne, ayna bulundurulur. (K18) 

• Kapının üzerine okutulmuş muska ya da damın üzerine kafatası konulur. (K95) 

• Yere tükürülür. (K81) 

• Maşallah denilir. (K92) 

• İnsanlar nazardan korktukları için yeni bir eşyaya sahip olduklarında nazar 

değmemesi için figürler geliştirilir. Bunlardan biri göz simgesi olan nazar 

boncuğudur. Bununla birlikte çengel de kullanılır. (K13) 

 
36 Üzerlik otu yörede “hermel” adıyla da bilinmektedir. 



246 
 

• Bazı hayvan organlarının nazara iyi geldiğine inanılır. Bunlardan geyik ve boğa 

boynuzları asılır. (K33) 

• Yeni doğan bebeklerin alınlarına siyah bir iz bırakılır. Bu iz en az 2 seneye kadar 

bebeğin alnında kalmalı hatta kalıcı olarak da kalabilir. (K83) 

• Küçük palamutlar inci şeklindeki boncuklarla birlikte ipin içinden geçirilerek 

bileklik ya da kolye şekline getirilip takılırsa nazarı engeller. (K101) 

• Üzerlik tohumu evin içine asılır ya da tütsü şeklinde dumanı evin içinde gezdirilir. 

(K101)  

• Yöredeki Yezidilerde de nazar inancı vardır. Korunmak için Yezidi din alimleri 

tarafından yazdırılan muskalar bulundurulur. Sadece insanlara değil hayvanlar için 

de nazar değebileceği düşüncesiyle muskalar yazdırılır. (K85)  

• Yörede yaşayan Süryanilerce nazara karşı haç, dua kâğıdı, mavi boncuk, nal, Hz. 

Meryem’in fotoğrafı gibi nesneler beraberlerinde taşınır. (K100) 

• Düğün zamanında nazara karşı veya çeşitli kötülüklerden korunmak amacıyla gelin 

tarafından baba evinden çıkıldığında bardak, damadın evine girilmeden evvel ise 

testi kırılır. (K9)  

• Süryanilerce hacın, nazar ve kötü ruhların tesirine karşı koruyucu olduğuna inanılır. 

Bu inanış yörede yaşayan Araplarda37 da bulunmaktadır. (K9)  

• Süryanilerce nazara karşı İncil’den Göksel Baba duası okunur. (K9)  

• İçerisinde Azizlerin biyografisini muhteva eden muskalar kişilerin yanlarında 

bulundurulur. (K9)  

• Yöredeki Süryaniler tarafından alın bölgesine haç dövmesi yaptırılarak nazarın 

etkisine karşı önlem alınır. (K9) 

 

Değerlendirme 

Yörede nazara karşı korunmak için dinsel, büyüsel ve çeşitli inançlara dayalı 

oluşturulan tedavi yöntemleri kullanılmıştır. Türk toplumunda nazarla alakalı eskiye 

dair pek çok inanış bulunmaktadır. Evlerin çeşitli bölümlerine hayvanların 

kafataslarının konulması, istenilmeyen bir şey işitildiğinde tahtaya veya herhangi bir 

nesneye vurulması, göz biçiminde nazar boncuklarının bulundurulması, yeni doğmuş 

bebeğin alnına is sürülmesi şeklindeki eski Türk topluluklarında karşımıza çıkan çok 

 
37 Midyat’ta yaşayan Arap kökenli insanlar yörede “Mhallemi” kavramıyla ifade edilir. Detaylı 

bilgi için bkz. :  Midyat Tarihi. 



247 
 

sayıda inanış günümüzde hâlihazırda canlılığını korumaktadır. Bunlardan Nazar duası, 

Ayetel Kürsi, İhlas, Felak, Nas surelerinin okunması; hoca tarafından dua okunması ya 

da muska yaptırılması, maşallah denilmesi, haç taşınması, haç dövmesinin yaptırılması, 

İncil’den Göksel Baba duasının okunması, Azizlerin biyografisini muhteva eden 

muskaların veya Hz. Meryem’in fotoğrafının taşınması gibi çok sayıda dinsel metotlar 

nazara karşı yörede kullanılagelmiştir. Ayrıca nazar için hemen hemen pek çok yörede 

bilinen ve sıklıkla uygulanan yöntemlerin başında gelen üzerlik ile tuzun birlikte 

yakılması uygulamasına Midyat’ta üzerliğin soğan ve sarımsak kabuğu, keçi kılı ile 

birlikte veya tek başına yakılması şeklinde rastlanmaktadır. Uygulamaların yapıldığı 

yerlerde tuz ve soğanın nazarı içine çektiğine, onların ateşe atılmasıyla birlikte nazarın 

da ortadan kalkacağına inanılmaktadır. 

Türk toplumlarında duayla beraber Tanrı kutunu taşıyan objelerin veya bu 

objelerin bir parçasının yer aldıkları mekânlarda tanrısallık temin edip şans, bolluk, 

mutluluk sağladığı düşünülüp insanları ya da onunla ilişkili canlı yahut cansız tüm 

varlıkları muhafaza ettiği inancı bulunmaktadır. Ülkemizde özellikle meşe, defne, 

melengiç, dağdağan, nar, alıç, çitlembik, iğde, kuşburnu, kızıl diken, ak diken, çıtlık, 

karaağaç, dut, böğürtlen ve yörede de özellikle palamut, üzerlik, çörek otu gibi çeşitli 

bitki, ağaç ve dikenli çalılarla mukaddes kabul edilen hayvanların kafatasları, derileri, 

pençeleri veya dişlerinin (yörede koç, geyik, boğa boynuzları; at başı, yılan derisi) Tanrı 

kutu taşıdığı inancı bulunmaktadır. Bu sebeple bu gibi ağaç veya hayvan organlarından 

yapılan nazarlıklar evlerde, bahçelerde, taşıtlarda türlü eşya ve insanların üstünde 

bulunmaktadır. Mukaddes ağaçlardan elde edilen nazarlıklar dışında Tanrı’yı 

sembolize ettiği kanaatinin bulunduğu mavi renkten teşekkül etmiş boncuklar, göz 

suretindeki nazarlıklar da kem gözden sakınmak amacıyla tercih edilmektedir (Ergun, 

2004: 322). Nazar boncukları veya çeşitli nazarlıklarda mavi rengin, göz suretinin, kutsi 

ağaçların tümünün veya parçalarının seçilmesi büyüsel yöntemlerden analojik yöntem 

(homeopathic magie) ile de ifade edilmektedir. Buna istinaden bir şeyi onun ufakça bir 

benzerini yapmak suretiyle hayata geçirmek olasıdır (Acıpayamlı, 1969: 17). 

Dolayısıyla nazardan sakınmak adına Tanrı kutsallığının yakalanmasında, kutsiyeti 

üzerinde taşıyan mavi renkli nazarlık ile mukaddes ağaçların dallarından oluşturulmuş 

nazarlıklardan yararlanılmıştır. Nazardan korunma amacıyla uygulanan başka 

yöntemlerden muska ile büyü yapmanın temelinde de yine eski Türk inanmalarının 

belirtileri bulunmaktadır. Eski Türklerde arbakçılar tarafından yapılan sihir, 

günümüzde ise ocaklılar tarafından uygulanmaktadır. Eski Türklerde arbakçıların 



248 
 

kullandıkları kutsal sözlerle kötü ruhları kovup uzaklaştırdığı ve onları yanılttıkları 

kanaati hâkimdi. Söz konusu bu inanma günümüz yaşantısında İslâmî bir mahiyet 

kazanmıştır. Ocaklı kişilerin muska veya büyü yaparken okudukları, yazdıkları dualar, 

sureler Allah’ın mukaddes sözleri olduğu için bu kutsiyeti kendisinde bulunduran 

fertlere bu sebeple göz değmeyeceği inancı söz konusudur. Toplum içinde nazarla 

alakalı yaygın inanışlardan biri olan nazarlığın üstündeki şapın erimesi nazarın değdiği 

sonucunu ortaya koymaktadır (Erdemir, 1985: 305). Kurşun dökme, saç uzatma; iğne, 

ayna veya at nalı bulundurma, yere tükürme, yeni doğan bebeklerin alınlarına siyah bir 

iz bırakma, palamutların inci şeklindeki boncuklarla birlikte ipin içinden geçirilerek 

bileklik ya da kolye şekline getirip takma; evlilik zamanı gelinin baba evinden 

çıktığında bardak, damadın evine girmeden evvel ise testi kırması; 41 tane çörek otunun 

bir araya getirilip omza konması pratikleri de inanca ve sihri özelliklere dayalı nazara 

karşı uygulanan diğer yöntemlerdir. Kimi kurşun dökme işlemleri esnasında zaman 

zaman tepsi içerisine kaşık, ayna, terlik, bıçak gibi objeler de konarak hastalığın bu 

nesnelere geçirilmesi/göçürülmesi amaçlanmıştır. 

Yörede nazara karşı uygulanan ölmüş hayvan başlarının kapının önüne konması 

pratiği Türk kültüründeki koruyucu ruhlar olan “iyeler”38 anlayışı, üzerliğin çeşitli 

uygulamalarda kullanımı ise “üzerlik kültü” ile ilgilidir. İnsanoğlu tarihin bilinmeyen 

dönemlerinden beri bedensel ve ruhsal hastalıklarını tedavi etmek amacıyla doğaya 

başvurmuş ve türlü bitkileri de bu düşünceyle kullanmıştır. Nedeni bilinmeyen 

hastalıkları tecrübeyle bazı bitkileri iyileştirdiğine kanaat getiren insanlar bu bitkilerde 

olağanüstü niteliklerin olduğuna inanmışlardır. Bu bitkilerin kullanım alanı zamanla 

genişleyerek bazılarının aynı zaman da kötü ruhlardan, kem gözlerden koruduğuna dair 

inanç gelişmiştir. Söz konusu bu bitkilerden biri de Türk kültüründe mühim bir konuma 

haiz olan üzerliktir. Üzerlik; sıtma, frengi, kadın hastalıkları, romatizma, siyatik 

hastalıkları tedavisinin yanı sıra nazara karşı da hem Midyat yöresinde hem de 

Anadolu’da sıkça kullanılan bir bitki olmuştur. İnsanlar üzerlik tohumlarını 

elbiselerinde taşıyarak veya iplere dizerek hazırlanan nazarlıklarla önlemler 

almışlardır. Kendisine nazar değmiş kimseler için ve nazardan korunmak amacıyla 

kurtuluş çaresi olarak üzerlik tütsülenmiştir. Çoğunlukla tek başına kimi zaman da 

çörek otu gibi başka maddelerin karışımıyla beraber ateşe atılır ve tütsü yapılır. 

Tütsülüme, yakma, ateşe tutma pratikleri Türk toplumlarında ateş aracılığıyla 

 
38 İyeler hakkında detaylı bilgi için bkz. : kırk basması. 



249 
 

temizlenmenin, hastalıklardan ve kötü ruhlardan korunmanın yolu olarak görülmüş; 

başta büyü ve nazar olmak üzere pek çok olumsuz duruma karşı çok eskiden beri 

kullanılan bir halk uygulaması olmuştur (Emeksiz, 1998: 4-5).   

Nazara karşı yılan derisinin kullanılması uygulaması “yılan kültü” ile bağlantılı 

bir yöntem olarak karşımıza çıkmaktadır. Şamanist Türk boyları arasında yılan önemli 

bir yer tutmaktadır. Yılan Şaman'a yardım edip onu koruyan hayvan iyelerinden biri 

olarak görülür. Şaman'ın gökyüzüne ve yer altına seyahatlerinde ona yardım eder. 

Esrarengiz alemlerde bulunmuş, oraları bilen ve kutsal güçleri bulunduğuna inanılan 

bir hayvandır. Altay Şamanları gökyüzüne ve yer altına seyahat edecekleri zaman 

kaftanın üzerinde yılan resimleri olan elbiseler giyinmişlerdir. Mitolojilerde esrarengiz 

bir güce sahip olarak bilinen yılan; ölümsüzlük, sonsuzluk, korku ve yeniden 

canlanmanın sembolü olarak ifade edilmektedir (Seyidoğlu, 1998: 87-88). 

Mitolojilerden süzülerek hikâye ve masallar aracılığıyla günümüze değin gelen yılan 

günlük yaşamda da karşılaşılan bir sembol olmuştur. Eczacılığın ve tıbbın işareti olarak 

rozetlerde, grafik, resim ve sinema sanatlarında ve modern edebiyatta, geçmişinde 

temsil ettiği anlamlardan birisini taşıyarak kullanılmıştır (Seyidoğlu, 1998: 92). Yılan; 

Türk halk kültüründe mitolojiden efsaneye, inanışlardan halk hekimliğine kadar çeşitli 

sembolik anlamları ile kendisinden söz ettirmiştir. Farklı ulusların kültürlerinde kimi 

sembolik özellikleri ile dikkat çeken yılan çoğunlukla sağlık, uğur, mutluluk, gençlik, 

yaşama gücü, ölümsüzlük, yeniden canlanma, sonsuzluk, koruyucu ruh ve insanı 

kötülüğe sevk eden nefis gibi sembolik anlamlar taşımaktadır. Yılan Türk mitolojisinde 

yerin sahibi ve yer evreni olarak görüldüğü için evren ve dünyayla eş anlamda 

kullanılmıştır. Bunun yanı sıra Erlik’i ağzına alıp onun ağaca çıkmasında yardımcı olan 

ve yasak meyveyi yemesine neden olan bir hayvan şeklinde bilinir. Eski Türk inancında 

şaman adayı, şaman olabilme aşamasında rüyada yılan suretinde daha önce yaşamış 

şamanların ruhları ile rastlaşırlar. Öbür taraftan bu kişilerin hayvanların bilinmeyen 

lisanlarını öğrendikleri, söz gelimi bu hayvanlardan kuşların lisanını çözmek amacıyla 

bazı büyülü hayvanlarla birlikte yılan yedikleri belirtilmektedir. Kadın şamanlardan 

kimileri yılanları temsil ettiğini düşündükleri için saçlarını uzatmışlardır. Yılan, 

şamanların doğumda gerçekleştirilen ayinlerdeki yardımcı hayvanları olmuştur. 

Onların hem kıyafet hem de davullarında da yine yılanla ilgili nesne ve şekiller yer 

almıştır. Bunlar karanlıklar dünyasını işaret eder. Yakutlar, ilk şaman olan Kara 

Şaman’ın tüm bedeninin yılanlardan oluştuğuna inanmışlardır. Ev ile mezarların sahibi 

olarak değerlendirilen yılanlar ile eski Türk inancı arasında ilişki kurulabilmek 



250 
 

mümkündür. Yılanlar buralarda ölmüş olan kamın ruhu, hami ruh ve iye konumundadır. 

Nitekim yılanlar masallarda olumlu, yardımsever, rehber ve dost olarak geçmektedir. 

İslamiyet’te de peygamberimiz, cinleri üç gruba ayırırken bunlardan bir bölümünü 

yılan olarak nitelendirmiştir. Kur’an’ın bazı surelerinde de Hz. Musa’nın elindeki 

asasını yılana dönüştürüp Firavun’un karşısında birçok mucizeyi göstermesinden 

bahsedilir (Şimşek, 2019: 1-4).  

Halk hekimliğinde önemli bir yere sahip olan yılan tıp ilmi, diş hekimliği ile 

eczacılığın sembolü olarak da bilinmektedir. Hekimlerin piri Lokman Hekim’in bu 

meziyeti, Şahmeran’ın etini yiyerek ya da kaynatılan etinin suyunu içerek kazandığı 

inancı yılan-sağlık ilişkisini göstermektedir. Ayrıca halk hekimliğindeki pek çok 

pratikte yılanın eti, kemiği, yumurtası, derisi veya gözü ilaçlarda ve çeşitli hastalıkların 

tedavisinde kullanılmaktadır. Yılan aynı zamanda üretkenliğin de sembolü olduğu için 

özellikle kısırlık tedavisinde de ilaç olarak kullanılmıştır. Yılan ayrıca halk 

inanışlarında nazar için de koruyucu bir araçtır. Genelde yılan kemiği çeşitli şekillerde 

hem insanları hem de hayvanları nazardan korumak amacıyla kullanılmıştır. Söz gelimi 

yılanın omurları ipe dizilip kolye şeklinde takıldığında takan kişiyi nazardan 

koruyacağına inanılmıştır. Kimi bölgelerde kirpinin yılan etini yediği için şifa 

kaynağının ona bu suretle geçtiğine inanılmaktadır. Tüm bu açıklamalar bağlamında 

düşünüldüğünde tarihin en eski dönemlerinden günümüze dek yılan insanlar tarafından 

bazen fizyolojik yapısından hareketle bazen de ona daha sonradan kazandırılan kimi 

olağanüstü vasıflarından ötürü hastalıklarına, acılarına yılanı çare olarak görmüşler ve 

onu zamanla kült haline getirmişlerdir. Tehlikeli ve korkutucu özelliği dolayısıyla 

yılana bazı dinî ve sihrî nitelikler kazandırılmış, korku ile birlikte saygı duyulan bir 

hayvan durumuna gelmiştir. Bazı bahçe, mezar ve evlerde bulunan yılan sahip, 

koruyucu, bekçi ve uğur getirme özellikleri ile nitelendirilmiştir. Doğu Anadolu’da ev 

yılanı öldürmenin iyi sayılmadığı, öldürenin evinde dert ve belanın eksik olmayacağı 

ifade edilir. Ayrıca mitolojide hayat ağacının bekçisi yılan olarak kabul edilir (Şimşek, 

2019: 5-7). 

Nazara karşı uygulanan diğer yöntemlerden geyik ve boğa boynuzlarının 

asılması pratiğinde de “geyik kültü” ve “boğa kültü”nün izleri söz konusudur. 

Türklerde geyik kutsal kabul edilen hayvanlardan biridir. Geyik kimi Türk boylarının 

sembolü olduğu için Türk mitolojisinde önemli bir yere sahiptir. Eski Türklerde iyilik 

getiren ve kutsal sayılan geyik Çin mitolojisine de etki ederek kendine orada yer 

bulmuştur. Göktürk mitolojisinde kurtla insan birleşerek Türk ulusunu oluşturmuştur. 



251 
 

Moğolların kökenine dair mitolojilerinde iki hayvan bulunmaktadır. Efsaneye göre 

Cengiz Han’ın atalarının kurt-Göktürk ve sarı-kızılımsı dişi geyik olduğuna dair bilgi 

söz konusudur. Ayrıca kuzeybatı Sibirya’da yaşayan Fin-Ugor boylarının da atalarının 

geyik olduğuna dair inanış vardır. Avrupa Hunları, Kutrigur ve Utrigur boyları ve 

Macarların köken efsanelerinde geyiğe büyük önem verilmiştir. Mitoloji, destan, efsane 

ve halk edebiyatı ürünlerinde geyik sıkça işlenmiştir. Bu anlatılara göre geyik çevik, 

hassas, sevimlidir; vücudunun ince, zarif oluşu ve boynuzlarıyla farklı bir görünüme 

haizdir. Ürkek olduğundan insanlardan kaçar, peşinden sürüklediği kişileri yorgun 

bırakır, sevgilidir veya sevgilinin timsalidir. Ahı yaman olduğu için onu avlayan 

onmaz, avlanan geyiğin bulunduğu ev kalmaz, yerinde ot bitmez. Bedduası avcının 

soyunu dahi etkileyerek karısının kaçırılmasına hatta çocuklarının ölmesine neden olur. 

Kurtta olduğu gibi geyik de birden çıkar, insanlara rehberlik eder ve birden oradan 

kaybolur. Dolayısıyla kutsaldır. Kimi zaman sevgi perisi, mutlu sona ulaştırıcı kimi 

zaman da totem veya ruhların üstünde gezinen tanrısal kutu kendisinde bulundurduğuna 

inanılan bir hayvandır. Semada gezinen bu tanrısal varlık, Tanrı’nın elçisidir. 

Milletlerin anası, atasıdır. Dede Korkut hikâyelerinde geyik kimi zaman bir av hayvanı 

olurken kimi zaman da yol gösterici, rehberdir. Ayrıca geyik sezici ve bilici özelliği ile 

de geçmektedir. Anadolu ve Anadolu dışındaki Türk anlatılarında geyikle alakalı çokça 

hikâye bulunmaktadır. Alageyik Efsanesi ile Alageyik Türküsü Anadolu’da anlatılan 

geyik efsanelerinin halk içinde en fazla bilinen biçimidir (Uzun, 1998: 141-144). 

 

 

2.13.36. Sarılık 

Sarılık; derinin ve göz beyazının sarı renge bürünmesi ile oluşan bir hastalık 

olarak tanımlanmaktadır. Sarılık aslında hastalık değil başka değişik hastalığın sonucu 

olarak meydana gelmiş belirtidir. Bebeklerde emme zorluğu, idrar ile dışkı renginde 

değişme olması, artan uyku durumu gibi belirtiler göstermektedir. Bunun yanı sıra yaşı 

biraz ilerlemiş bebek ve yetişkinlerde ise deri ile gözde sarılık, açık renkte dışkı, idrarda 

koyulaşma, kaşıntı, yorgunluk belirtileri taşımaktadır (medicalpark.com.tr). Yörede 

sarılığa karşı uygulanan sağaltım yöntemleri şöyledir: 

 

• Kulak arkası salı günü jiletle kesilir, oluşan kan kaybını telafi için ise limonlu 

pekmez içilir. (K32, K60, K95) 



252 
 

• Kehribar takılır, sarı tülbentle örtülür. (K19, K75)  

• Kulak arkası kanatılır ardından sarımsak sürülür. (K13, K43) 

• Melengiç ağacının yaprak ve kabukları kaynatılıp içirilir. (K66, K102) 

• Sarılığı olan kişi korkutulur. (K60) 

• Sarımsak soyulur, iğne ile birkaç delik atılır ve uyuduğu yatağın başına asılır. (K67) 

• Bebek doğduktan sonra 40 gün boyunca ışık altında tutulur; yanına bilezik, altın 

koyulur. (K32) 

• Süt ve bal karıştırılıp içirilir. (K86) 

• Isırgan otu, tuz limon karıştırılıp iyice kaynatılır ardından suyu hastaya içirilir. 

(K21) 

• Maydanoz, zerdeçal ve lahana yenir. (K49) 

• Alın ortasına jilet vurulur. (K94) 

• Nöbet geçirildiği anda şaşılık durumu oluşmaması için gözler kapatılır. (K54) 

• Halk hekimi ya da deneyimli kimse tarafından hastaya tokat atılarak iyileştirilir. 

(K1) 

• Seyit olan biri tarafından habersizce tokat atılır. (K78) 

• Bal mumu alna sürülerek tedavi edilir. (K90) 

• Bol bol duş alınır. (K81) 

• Zerdeçal çayı limonla karıştırılıp içilir. (K8) 

 

Değerlendirme 

Yörede sarılığın geçirilmesinde geleneksel tedavi yöntemleri kullanılmaktadır. 

Sarılığın iyileşmesi için yatağın yanına sarımsak veya sarı tülbent, altın konması 

pratikleri Türkiye’de pek çok bölgede bilinen ve uygulanan büyüsel tedavi 

yöntemleridir. Hastalıkla aynı renge sahip sarı tülbent, yazma, altın gibi nesneler 

kullanılarak analojik tedavi metodu uygulanmaktadır.  

Halk içinde sarılığın birkaç çeşidinin olduğu ifade edilmektedir. Bunlardan ilki 

yeni doğan bebeklerin doğumundan kısa bir vakit sonrasında meydana gelen geçici 

sarılık, korku sebebiyle oluşan sarılık ve yetişkinlerde Hepatit C şeklinde bilinen 

sarılıktır (Tekel, 2021: 228). Anadolu’nun pek çok yerinde sarılığın sağaltımı için halk 

hekimliği pratikleri uygulanmaktadır. Hastalık, genellikle jilet aracılığıyla kulak arkası 

veya alnın ortasından kan akıtılmak suretiyle parpılama yoluyla ocaklılar veya 

deneyimli kişiler tarafından tedavi edilmektedir. Birkaç damla kanın akıtılması şeklinde 



253 
 

gerçekleştirilen bu yöntem kimi bölgelerde sarılık kesme olarak da bilinmektedir. 

Akıtılan kan sonrası bölgenin çabuk iyileşmesi için ise sarımsak sürülmekte veya 

limonlu pekmez içirilmektedir. 

Çocuk ve yetişkinlerde kimi zaman bir korku sebebiyle de geçici sarılık 

meydana gelebilmektedir. Korkan kişinin yüzü veya vücudun başka bölgeleri bir anda 

sararır. Kamların tedavide sıklıkla kullandıkları metotlardan biri de tiksindirmek ve 

korkutmaktır. Sibirya Tatar kamları günümüzde hâlen bu pratiği sürdürmektedir. Kadın 

kamlar, kamlık döneminden kalan bir pratik olan ansızın bir hareketle cinsi uzvunu 

hastaya musallat olan şer güçlere gösterir. İnanca göre de şer güçler cinsi uzvu 

gördüğünde hasta olan kişinin vücudundan çıkar. Amaç burada kötü ruhu tiksindirmek 

ve korkutmak olmalıdır. “Bugün Gaziantep’in İslâhiye ilçesinde sarılık hastaları 

korkutularak tedavi edilmeye çalışılır. Hastaya ani bir tokat atılır veya gece aniden 

önüne çıkılıp yüksek sesle bağırılır.” (Dağı, 2013: 163). Kötü ruhları korkutarak 

bedenden çıkarma amaçlı bu uygulamalar kamlık döneminden günümüze değin 

uygulanarak devam etmiştir. Zira Midyat yöresinde de sarılık hastalarını iyileştirmek 

için kişinin ocaklı ya da kutsiyet atfedilen, seyit olan biri tarafından aniden tokat 

atılarak korkutulması veya dövülmesi şeklinde kötü ruhları kaçırma amaçlı tedavi 

yöntemi uygulanmaktadır. Söz konusu pratikler dışında melengiç ağacının yaprak ve 

kabukları, ısırgan otu, limon, maydanoz, zerdeçal, lahana bitkisel kökenli em; süt ve 

bal ise hayvan kökenli em olarak sarılığa karşı kullanılmaktadır. 

 

 

2.13.37. Sıcak Çarpması (Hipetermi) 

Güneş çarpması olarak da bilinen sıcak çarpması, özellikle yaz aylarında kişinin 

aşırı sıcak ya da güneşli alanlarda çeşitli sebeplere bağlı olarak uzunca süre vakit 

geçirmesiyle meydana gelmektedir. Dikkat edilmesi ve acil müdahale gerekebilen bir 

durumdur. Yörede sıcak çarpmasına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Soğuk su ile duş alınır. (K25, K39, K45) 

• Tuzlu ayran içirilir. (K38, K95) 

• Yoğurt iyi gelir, serinletir. (K48, K94) 

• Serin bir yere geçilir; vücut ısısının düşürülmesi için bez soğuk su ile ıslatıldıktan 

sonra baş, kol ve koltuk altına konulur. (K15, K30) 



254 
 

• Soğan suyu sürülür. (K18) 

• Sarımsaklı ayran içilir. (K22) 

• Sirkeli su uygulanır. (K33) 

• Bolca su içilir. (K75) 

• Soğuk şeyler tüketilir. (K70) 

 

Değerlendirme 

Sıcak çarpmasına karşı gerçekleştirilen pratiklerin ortak özelliği kişinin beyin 

ve diğer hayatî uzuvlarına zarar gelmesini engellemek ya da zararı asgarî seviyeye 

getirmek adına süratle vücudu normal bir sıcaklığa dengelemek için soğutma ve 

serinletme amaçlı yöntemlerdir. Bunlar soğuk su ile duş alma; serin yere geçildikten 

sonra soğuk su ile ıslatılan bezin baş, kol ve koltuk altına konması, soğuk ürünler veya 

yoğurt tüketme; tuzlu ayran, sarımsaklı ayran ve bolca su içme; sirkeli su uygulama; 

soğan suyu sürme gibi bitki, hayvan ve maden kökenli emlerin ayrı veya karma hâlde 

uygulanmasına yönelik tedavi yöntemleridir.  

 

 

2.13.38. Sıtma 

Sıtma; parazit taşıyan sivri sineklerin insanları sokmasıyla bulaşan, vaktinde 

müdahale edilmezse ölümle sonuçlanabilen, nöbetler hâlinde titreme ve ateşe sebebiyet 

veren bir hastalık olarak tanımlanmaktadır (hsgm.saglik.gov.tr). Yörede sıtma 

hastalığına karşı uygulanan tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Gür kötürüm39, yedi düğme40 bitkisi kullanılır. (K19) 

• Yeşil sabunla yıkanır daha sonra el yapımı yağ sürülür. (K74) 

• Zeytin yağı sürülür veya yağ tüketilir. (K11) 

• Hoca tarafından ele bir ip bağlanır. (K27) 

• Limon sürülür ve tüketilir. (K48) 

 

 

 
39 Yörede gür kötürüm olarak bilinen bitki başka yörelerde peygamber çiçeği, bilimsel olarak 

ise centaurea lydia ismiyle bilinmektedir.  
40 Yörede yedi düğme ismiyle bilinen bitkinin bilimsel ismi centaurea polyclada şeklindedir. 



255 
 

Değerlendirme 

Yörede sıtma hastalığına karşı gür kötürüm (peygamber çiçeği/centaurea lydia), 

yedi düğme bitkisi (centaurea polyclada), yeşil sabun, zeytin ağacı yağı, limon gibi bitki 

kökenli emler ağırlıklı olarak kullanılırken hocanın sıtma olan kişinin eline (bilek) ip 

bağlaması büyüsel ve dinsel tedavi yöntemi ile açıklanmaktadır. Pertev Naili Boratav; 

afsun ve üfürüğün denk anlamda olduğunu belirtmekte, çoklukla sıtmadan korunmak 

üzere okunmuş bir ipliğin bileğe bağlandığını ve yapılan bu pratiğin Mersin’de urasa 

ismiyle bilindiğinden bahsetmektedir. Boratav, sıtmanın tedavisiyle alakalı gösterdiği 

bu örnek pratikte hastalıktan sakınma ve şer ruhları uzaklaştırma gayesiyle yapılan 

okuyup üflemenin bir iyileştirme vasfına haiz olduğunu belirtmektedir (Boratav, 2016a: 

132-133). Osmanlı halk bilimini tetkik eden ve o devrin halk tababetine yönelik mühim 

malumat veren Abdülaziz Bey, sıtmaya tutulanları okuyup bileklerine bükülmüş pamuk 

ipliği bağlayan tedavi edici kişiyi sıtma bağlayıcı şeklinde ifade etmiştir (Abdülaziz 

Bey, 1995: 358).  

 

 

2.13.39. Sigara Tiryakiliği 

Dünyada önlenebilir kalp ve damar hastalıklarına bağlı ölümlerin en yaygın 

sebebi tütün ürünlerinin kullanılmasıdır. Sigarayı bırakmak tütün mahsullerinin neden 

olduğu kalp damar, akciğer, kanser, böbrek yetmezliği hastalıklarına ve çeşitli diğer 

hastalıklara yakalanma riskini oldukça düşürmektedir. Sigara; söz konusu ciddi 

hastalıklara neden olabilmekle birlikte ciltte kuruma ve kırışıklık, ağız yaraları, diş ve 

diş eti problemleri, damar tıkanıklıkları, kas ve kemiklere etkisinden dolayı çabuk 

yorulma, yıpranma gibi insan vücuduna zararları saymakla bitmeyecek ölçüde 

etkilerinin olduğu yapılmış çalışmalarla kanıtlanmıştır. Yörede sigarayı bırakmak için 

uygulanan kimi yöntemler şunlardır: 

 

• Kavun çekirdeği yenir. (K14, K95) 

• Sakız çiğnenir. (K30, K75) 

• Isırgan otu tüketilir. (K18) 

• Elleri meşgul eden aktiviteler yapılır, alışkanlıklar değiştirilir. (K52) 

• Nikotin içeren sebze tüketilir. (K98) 

• Bolca su içilir. (K48) 



256 
 

Değerlendirme 

Yörede sigarayı bırakmak için modern tıbba yönelim olsa da kavun çekirdeği, 

ısırgan otu, nikotin içeren sebze tüketme; sakız çiğneme ve bolca su içme gibi pratikler 

tavsiye edilmektedir.  

 

 

2.13.40. Sinir 

İstenmeyen olaylar karşısında meydana gelen kızgınlık duygusu öfke olarak 

nitelendirilir. Sinirlilik de öfke duygusunun dışavurumu şeklinde belirmesidir. Kişi 

kendini engellenmiş bir duyguyla hissettiğinde tepki vermektedir. Kişilerin öfke veya 

sinirlilik hâlleri bir noktaya kadar normal karşılanırken sınırı aşan bir hâl meydana 

gelmişse öfke kontrol bozukluğu eski tabirlerle fevrilik, asabilik tanısı konabilmektedir. 

Sinirlilik kendi başına psikiyatrik bir bozukluk değil kimi psikiyatrik sorunların 

göstergesi, sonucudur. Kişinin yapısı ya da kimi hastalıklar onun sinirli hâller 

takınabilmesine neden olmaktadır. Bu durum söz konusu aşırı tepkilerde bulunan 

bireyin davranış ve kişilik bozukluğu sorununun olduğuna ya da beyninde gelişen 

işlevsel ve yapısal problemlerin olabileceğine işaret etmektedir. Depresyondan 

geçenler, kaygı bozuklukları yaşayanlar, takıntılı olanlar, mükemmeliyetçi ve titiz 

olanlar, tez canlılar, sosyal olmayan kişiler, en önemlisi de genetik olarak yatkın olanlar 

anormal öfke ve sinirli hâl takınan kişilerin sahip olduğu özellikler arasında 

olabilmektedir. Sinirli kişiler için yörede uygulanan bazı pratikler şu şekildedir: 

 

• Muska yaptırılır. (K55, K83)  

• Doğal ve sakin ortamlarda spor yapılır. (K16, K23) 

• Papatya çayı içirilir. (K75, K91) 

• Şeyhlerin yanına gidilir, onların bir nevi psikiyatri işlevi sağladığına inanılır. (K91) 

• Nefes egzersizi yapılır, uzanılır, yatılır. (K55) 

• Sinirli kişiler tuzlu yiyeceklerden uzak tutulur. (K25) 

• Nane çayı içirilir. (K1) 

• Soğan koklatılır. (K94) 

• Dışarı çıkılır, şarkı söylenir. (K96) 

• Fesleğen otu iyi gelir. (K4) 

• Limon yedirilir. (K48) 



257 
 

Değerlendirme 

Yörede sinirli kişiler için dinsel tedavi yöntemine dayanan muska yaptırma, 

şeyhlerin yanına götürme; bitki kökenli em olarak papatya çayı, nane çayı, soğan, 

fesleğen otu, limon kullanma; tuzlu yiyeceklerden uzak tutma, doğal ortamlarda spor 

yapma, dışarı çıkma gibi pratikler uygulanmaktadır. 

 

 

2.13.41. Soğuğa Karşı Korunmak 

Kış aylarında soğuk havalar nedeniyle vücudun direnci düşebilmektedir. 

Dolayısıyla da hastalıklara daha açık bir hâl söz konusu olmaktadır. Bu sebeple kış 

mevsiminde sağlığa dikkat ederek soğuktan korunmak, dikkatli olmak gerekmektedir. 

Soğuk havanın etkisiyle oluşan nezle önemsenmeyip dikkat edilmediğinde gribe ya da 

zatürreye dönerek daha ciddi hastalıklara davetiye çıkarabilmektedir. Vücut ısısının 

muhafaza edilmesi, bağışıklığın kuvvetlendirilmesi, beslenme ve uyku düzenine dikkat 

edilmesi soğuktan, hastalıklardan korunmak adına bu anlamda önem arz etmektedir.  

Midyat yöresinde soğuğa karşı korunmak için uygulanan yöntemler şu şekildedir: 

 

• Kürk giyilir. (K13, K21, K75) 

• Turunçgil çokça tüketilir. (K33, K51) 

• Pekmez içilir. (K8, K30) 

• Ev yapımı yoğurt tüketilir. (K47) 

• Sıcak su, limon ve bal karıştırılıp içilir. (K5) 

• Bolca mevsim meyve sebzeleri tüketilir. (K56) 

• Şekerli su içilir. (K78) 

• Pekmez ve tahin karıştırılarak tüketilir. (K27) 

• Limonlu ıhlamur içilir. (K33) 

• Ihlamur içilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Soğuğa karşı korunmak için yörede kürk giyme vücudu sıcak tutma adına en 

bilindik pratik olarak dikkati çekmektedir. Soğuktan kaynaklı hastalıkların oluşumunu 

engellemek için vücudun direncini arttıracak, bağışıklık sistemini güçlendirecek bitki 

ve hayvan kökenli ürünlerin ön plana çıktığı görülmektedir. Bunlar uygulanma 



258 
 

sıklığına göre turunçgil, pekmez, yoğurt; sıcak su, limon ile bal karışımı; mevsimine 

göre bol miktarda sebze ve meyve, pekmez ile tahin, limonlu ıhlamur, ıhlamur 

tüketmeye yönelik pratiklerdir. 

 

 

2.13.42. Solucan 

Mide ve bağırsaklarda bulunan asalaklar şeklinde ifade edilmektedir. Yörede 

uygulanan sağaltım yöntemleri şunlardır: 

 

• Bol bol sarımsak ve soğan yenir. (K14, K35, K95) 

• Kabak çekirdeği iyi gelir. (K81, K98) 

• Cağ otu41 kaynatılıp suyu içilir. (K6) 

• Bağırsakların temizlenmesi için acı çehre bitkisi tüketilir. (K23) 

• Kemik suyu içilir, lahana turşusu yenir. (K33) 

• Mazot içilir. (K58) 

• Yoğurt yenir. (K66) 

• Papatya çayı bolca içilir. (K53) 

• İncir yenir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Yörede rahatsızlığa karşı bolca sarımsak ve soğan tüketimi en sık tavsiye edilen 

tedavi uygulaması olarak göze çarpmaktadır. Nitekim her derde deva olarak bilinen 

sarımsak antiseptik ve kurt düşürücü özellikleri sayesinde bu sorun için de 

kullanılmaktadır. Ayrıca bitki kökenli em olarak kabak çekirdeği, cağ otu (çakşır otu), 

acı çehre bitkisi, incir, papatya çayı gibi antioksidan özellikleri içerisinde barındıran 

ürünlerin yanı sıra yine yörede vücudun deterjanı olarak nitelendirilen yoğurt ile hayvan 

kökenli kemik suyu tüketilmektedir. 

 

 

 

 

 
41 Cağ otu başka yörelerde çakşır otu olarak da bilinmektedir. 



259 
 

2.13.43. Stres 

Stres, kişide sinir sistemini etkileyen ve psişik gerilime yol açan herhangi bir 

etken olarak tanımlanmaktadır. Stres gündelik yaşamı olumsuz etkilemektedir. Bireyin 

hissettiği herhangi bir tehdit durumuna fiziksel ya da duygusal olarak karşı koyamaması 

hâlinde ortaya çıkmaktadır. Stres esasında bir tür savunma mekanizmasıdır ve sinir 

sisteminin salgıladığı hormonlara bağlı olarak gelişmektedir. Dolayısıyla bu durum 

kişinin tehlike arz eden durumlara karşı kendisini korumayı sağlayan bir yapıdır ki bu 

da olumlu bir şey olarak görülür. Ancak önemsiz, basit kabul edilen olaylar karşısında 

gösterilen gereğinden fazla tepki söz konusu durumun artık öfke, güvensizlik, 

depresyon gibi olumsuz duygularla problem hâline döndüğünün işareti olmaktadır 

(medicalpark.com.tr). Yörede stresi azaltmak için uygulanan yöntemler şu şekildedir: 

 

• Papatya çayı içilir. (K4, K18, K22, K30, K44) 

• Lavanta çayı içilir. (K13, K25, K35, K48) 

• Tespih ile oynanır, doğaya çıkılıp hava alınır. (K62) 

• Gevşemeye yönelik fiziksel egzersizler ve strese giren kişiye danışmanlık yapılır. 

(K83) 

• Çıplak ayakla toprağa basılır. (K49) 

• Kuran okunur. (K97) 

• Derin nefes alınır. (K48) 

• Anason42 çayı tüketilir. (K66) 

 

Değerlendirme 

Strese karşı yörede en fazla papatya ve lavanta çayı içme pratikleri 

önerilmektedir. Papatya çayı; sakinlik verici, uyku sorunlarında da tercih edilen ve 

kaslarda beliren gerginliği ortadan kaldırıp vücut yorgunluğu alma özelliğine sahiptir. 

Lavanta bitkisinin içeriğinde bulunan uçucu yağlar sinir sistemini etkileyip rahatlatma 

özelliklerine sahiptir. Bu iki bitki çayının yanı sıra anason çayı içme, tespihle oynama, 

doğaya çıkıp hava alma, gevşemeye yönelik fiziksel egzersizler yapma, çıplak ayakla 

toprağa basma, derince nefes alma pratikleri de uygulanmaktadır. 

 

 

 
42 Anason yörede “yensun” adıyla da bilinmektedir. 



260 
 

2.13.44. Şeker Hastalığı (Diyabet) 

       Günümüz dünyasının en yaygın hastalıklarından olan şeker hastalığı, ölümcül 

pek çok hastalıkların da kaynağı konumundadır. Kandaki şeker miktarının normalin 

üzerinde bulunması şeker hastalığını akla getirmektedir. Hastalık insülin hormonunun 

yetersiz kalması ya da hiç bulunmaması sebebiyle oluşmaktadır. Şeker hastalığı 

oluşumunun genel nedenleri arasında genetik aktarım, aşırı kilo, yaşlılık, fiziksel 

aktivitelerden uzak yaşam sürme, stres gibi faktörler vardır. Normalin üzerinde yemek 

yeme ihtiyacı ve doymamışlık hissi, sıkça idrara gitme, ağızda kuruma ve tatlanma 

hissi, yorgunluk ve hâlsizlik, yaraların erken iyileşmemesi, istem dışı ve hızlı kilo 

yitimi, ayaklarda karıncalanma olması, deride kaşınma ve kuruma şeker hastalığının 

belirtileri arasındadır. Midyat’ta şeker hastalığına karşı uygulanan tedavi yöntemleri 

şunlardır: 

 

• Acı badem yenilir. (K5, K6, K15, K22, K33, K43, K45, K50, K51, K58, K60) 

• Kekremsi palamut yenilir. (K62, K67) 

• Kiraz sapı kaynatılıp suyu içilir. (K66, K71) 

• Yeşillikler tüketilir. (K22, K75) 

• Eşek sütü sabah akşam aç karna içilir. (K92) 

• Salatalık yenir. (K1) 

• Dil altına küp şeker atılır. (K4) 

• Mısırın püskülü kaynatılıp içilir. (K11) 

• Dut yaprağı çayı içilir. (K79) 

• Kuşburnu çayı içilir. (K60) 

• Yaban palamudu çiğ şekilde yenir. (K60) 

• Civan perçemi çayı içilir. (K60) 

• Yavşan bitkisi yenir ya da kaynatılıp suyu içilir. (K25) 

• Acı kabak verilir. (K43) 

• Mahlep tüketilir. (K55) 

• Kepekli ekmek yenir. (K19) 

• Tilki kuyruğu otunun (at kuyruğu otu) kökü yenir. (K86) 

• Eşeklerin çoğunlukla tükettikleri ekşi tadında, bademi andıran yörede eşek acuru 

şeklinde tabir edilen ot türü vardır. Bu ot şeker hastalığına iyi gelmektedir. (K40) 

• Uzun süre aç kalmamak gerekmektedir. (K48) 



261 
 

• Tarçın tüketilir. (K48) 

 

Değerlendirme 

Şeker hastalığı yörede sıkça karşılaşılan bir hastalık olduğu için modern tıbbın 

imkânlarından yararlanılmasının yanı sıra geçmişten günümüze tecrübe yoluyla gelen 

halk hekimliği pratiklerinin de yoğun bir şekilde kullanıldığı ve buna bağlı olarak 

uygulanan tedavi yöntemlerinin bir hayli zengin olduğu göze çarpmaktadır. Hastalığa 

karşı bitki kökenli ürünlerin tüketimine ağırlık verildiği görülmektedir. Bunların içinde 

acı badem tüketimi yörede en çok bilinen ve uygulanan tedavi yöntemi olurken onu 

palamut, kiraz sapı, yeşillikler, salatalık, mısır püskülü, dut yaprağı çayı, kuşburnu çayı, 

civan perçemi, yavşan otu, acı kabak, mahlep, at kuyruğu otu, tarçın bitkileri takip 

ederken eşek sütü de hayvan kökenli em olarak yörede kullanılmaktadır. Söz konusu 

ürünlerin genel itibariyle kalorilerinin düşük ve lifli yapıya; şeker oranını düşürme, 

düzenleme ve dengeleme gibi ortak özelliklere sahip oldukları dikkati çekmektedir. 

 

 

2.13.45. Şişme (Ödem) 

Ödem; özellikle el, kol, ayak ve bacaklar olmak üzere vücudun herhangi bir 

yerinde dokuların fazlaca sıvı toplaması nedeniyle oluşmaktadır. Söz konusu sıvının 

kılcal kan damarlarından sızarak çevre dokularda birikmesi sonucu şişme oluşmaktadır. 

Ödem ilaçların yan etkisi, uzunca müddet aynı şekilde oturmak ya da uyumak, aşırı 

oranda tuzlu yiyecekler tüketmek, gebelik gibi unsurlar nedeniyle ortaya 

çıkabilmektedir (medicalpark.com.tr). Bu tarz şişmelerin yanı sıra darbe ya da çeşitli 

fiziksel dış vakalara bağlı olarak da vücudun herhangi bir yerinde şişmeler 

oluşabilmektedir. Yörede şişmeyi geçirmek adına uygulanan tedavi usulleri şunlardır:  

 

• Buz koyulur. (K10, K15, K21, K27, K36, K83, K84) 

• Adaçayı ezilip bir bezin üstüne koyulduktan sonra şişliğin üzerine sarılır. (K1) 

• Domates ve soğan koyulur. (K4) 

• Ellerdeki şişkinlik için eller sıcak suyun içine konularak hareket ettirilir. (K90) 

• Sıcak su, zeytin yağı ile masaj yapılır. (K22) 

• Hamur konulur. (K94) 

• Hardal yağı ve zeytin yağı karıştırılıp sürülür. (K97) 



262 
 

Değerlendirme 

Şişme rahatsızlığına karşı buz koyma pratiği yörede en sık rastlanan tedavi 

yöntemi olarak karşımıza çıkmaktadır. Ada çayı, domates, soğan, hardal yağı, zeytin 

yağı bitki kökenli em; buz ve sıcak su uygulamaları da maden kökenli em olarak şişme 

için kullanılmaktadır. 

 

 

2.13.46. Unutkanlık/Alzheimer 

Günümüz teknolojisinin üst sevilerde bir noktaya ulaşarak gelişmesiyle birlikte 

çağdaş bir yaşam alanı oluşmuştur. Bunun da beraberinde çok sayıda kolaylık ve konfor 

getirdiği su götürmez bir gerçek olsa da esasında bazı birtakım sorunlar da baş 

göstermeye başlamıştır. Bu sorunların başında da unutkanlık hastalığı çok yaygın bir 

şekilde karşımıza çıkmaktadır. Hafıza çeşitleri kısa süreli hafıza ve uzun süreli hafıza 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Kısa süreli hafızada bilginin tutulma kapasitesi çok 

sınırlı olduğu için çeşitli sebeplere bağlı olarak unutma çabuk gelişebilir ki her insanda 

hemen hemen görülebilen normal bir durumdur. Ancak uzun süreli hafızanın kapasitesi 

sınırsızdır; öğrenilmiş tüm bilgiler, geçmiş bilgisi burada saklanır ve lazım oldukça 

kullanılır. Yaşın ilerlemesi, stres, kaygı bozuklukları, depresyon, tiroit hastalıkları, sinir 

sistemi rahatsızlıkları, vitamin eksikliği, travmalar gibi çeşitli hastalıklar unutkanlık 

sorununun ortaya çıkmasına neden olan faktörlerdir. Gündelik hayatta düzenli olarak 

yapılan eylemlerin ve işlerin unutulması, daha önceden birçok defa gidilen bir yeri 

bulmada zorlanma, basit seçimlerde dahi karar vermede zorluk çekme, bilgisi bulunan 

herhangi bir konuda sohbet esnasında akla gelememe durumu, sinirlilik hâli gibi daha 

pek çok belirtiler göstermektedir. 

Alzheimer, zaman içinde beyin hücrelerinin ölümü sonucu bellek yapısının 

bozulması, yaşlı beyin hastalığı, bunama olarak ifade edilmektedir. Yaş ilerledikçe 

alzheimer olma riski artmaktadır. İlk etapta sadece basit unutkanlıklarla ortaya çıkıp 

zamanla geçmişin hatta aile, yakın çevrenin hatırlanamaz, tanınamaz noktasına 

gelmesine neden olan bir bunama hastalığıdır. Yaşın ilerlemesi, genetik aktarım, 

travmalar, uyuma problemleri, sigara, down sendrom hastalığın genel nedenleri 

arasındadır (medicalpark.com.tr). Yörede unutkanlık ve alzheimer için uygulanan bazı 

yöntemler şunlardır:  

 



263 
 

• Domates çekirdeği iyi gelir. (K32) 

• Muska yaptırılır. (K94) 

• Ceviz tüketilir. (K103) 

• Kırmızı et, balık düzenli olarak tüketilir. (K82) 

• Kuru üzüm, pestil iyi gelir. (K55) 

• Stresten uzak bir yaşam sürülür. (K50) 

 

Değerlendirme 

Unutkanlık sorununa karşı yörede bitki kökenli ürünlerden domates çekirdeği, 

ceviz, kuru üzüm, pestil; hayvan kökenli ürünlerden de kırmızı et ve balık tüketimi 

tavsiye edilmektedir. Balık ve ceviz beynin işlevsel şekilde görevini yapması ve 

hafızayı güçlendirmede etkili olan omega 3 yağ asitlerini bulundurması açısından 

zengin bir yapıya sahiptir (www.acibadem.com.tr). Ayrıca dinsel tedavi 

yöntemlerinden muska yaptırılması ve stresten uzak bir yaşam sürülmesi gerektiği de 

ifade edilmektedir.  

 

 

2.13.47. Ur (Tümör)  

Tümör; hücrelerin hızlı ve kontrol dışı çoğalması sonucu oluşan patolojik doku 

kitlesi, şişlik olarak tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). Yörede tümör ile ilgili bilgi ve 

buna bağlı olarak halk hekimliği uygulama bilgisi yok denecek kadar az olduğu yapılan 

derlemelerle gözlemlenmiştir. Tespit edilen uygulama şöyledir: 

 

• Bedende kist ya da ur çıkınca sarı tomurcuk43 adında bir ot tüketiliyor. Tomurcuk 

otunun kendisi tüketilebileceği gibi kaynatılıp suyu da içilebilir. (K60) 

 

 

2.13.48. Uykusuzluk 

Uykusuzluk; uykuya dalmada, uykuyu sürdürmede güçlük ya da uyuduğu hâlde 

bireyin uykusunu almamış, dinlenmemiş hissetmesi olarak tanımlanmaktadır 

(sozluk.gov.tr). Kaliteli ve yeterli bir uyku hem beden hem de ruh sağlığı açısından çok 

 
43 Bitkinin adı kaynak kişi tarafından bilinmediği için sarı tomurcuk şeklinde tarif edilmiştir. 



264 
 

önemli, vazgeçilmez fizyolojik bir ihtiyaçtır. Birçok fiziksel ya da psikolojik hastalığın 

kaynağı uykusuzluk olabilmektedir. Aynı zamanda var olan hastalıkların da daha ağır 

boyuta geçmesine neden olabilmektedir. Stres, kötü ve düzensiz uyku alışkanlıkları, 

akşamları geç saatte yemek yeme, ilaçlar, ruh sağlığı sorunları, çeşitli tıbbî hastalıklar, 

kafein, alkol, nikotin uykusuzluğu tetikleyen belli başlı faktörlerdir. Yörede uyku 

problemleri için uygulanan yöntemler şunlardır: 

 

• Ayran içilir. (K15, K33, K47, K52, K57, K94) 

• Bal, yoğurt, süt tüketilir. (K8, K25, K27)  

• Papatya çayı içilir. (K98, K102) 

• Stresten uzak durulur. (K35) 

• Tiroit hastalığından kaynaklanır. (K35) 

• Lavanta çiçeği, yağı içilir. Yağı yastığın üzerine konulur. (K32)  

• Muska yaptırılır. (K43) 

• Sarımsak, soğan koklatılır. (K66) 

• Melisa yaprağı kaynatılıp içilir. (K71) 

• Çay, kahve türü içecekler tüketilmez. (K49) 

• Süt ürünleri tüketilir. (K56) 

 

Değerlendirme 

Yörede uykusuzluk için kullanılan ürünlerin genel itibariyle vücudu 

sakinleştirici ve kasları gevşetici özelliklere haiz oldukları görülmektedir. Bu 

ürünlerden ayran içme pratiği en sık uygulanan yöntem olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Süt, yoğurt, ayran ve bal hayvan kökenli em; papatya çayı, lavanta çiçeği, sarımsak, 

soğan, melisa çayı bitki kökenli em; muska yaptırma ise dinsel kökenli tedavi yöntemi 

olarak uykusuzluk sorununa karşı uygulanmaktadır. Bunlardan papatya çayı, 

sakinleştirici özellikleri sayesinde sinir sistemine iyi gelip stres ve strese bağlı 

uykusuzluk problemini ortadan kaldırmada etkili olmaktadır. Melisa çayı ve lavantanın 

sinirleri yatıştırıcı ve sakinleştirici etkisinden dolayı bu bitkiler uyku sorunlarına çözüm 

olabilmektedir. Yoğurdun içeriğinde yer alan laktik asit sinirlerin gevşemesini ve 

vücudun rahatlamasını sağladığı için kısa sürede uykunun gelmesini sağlamaktadır. Süt 

ve diğer süt ürünleri de benzer şekilde kasları gevşetici özelliklere sahiptir. Balın 

içerisinde yer alan öreksin de beynin dinlenmesine yardım etmektedir. Ayrıca kahve, 



265 
 

çay gibi kafeinli içecekler uyarıcı etkiye sahip oldukları için akşam vakitlerinde içilmesi 

uykuya dalmayı zorlaştırabileceğinden dolayı bu saatlerde tüketilmemesi gerektiği 

ifade edilmektedir. 

 

 

2.13.49. Vücut Kokusu 

Yörede vücut kokusuna karşı uygulanan bazı pratikler şu şekildedir: 

 

• Sıkça banyo yapılır. (K6, K7, K33, K48, K62, K71, K94, K102) 

• Melengiç sabunuyla yıkanır. (K47, K75, K94, K95, K103) 

• Karanfil çiğnendikten sonra vücuda sürülür. (K98) 

• Çay içilir. (K81) 

• Tuzlu su sürülür. (K10) 

• Limon suyu sürülür. (K17) 

• Sıkça Arap sabunuyla yıkanır. (K83) 

 

Değerlendirme 

Vücut kokusu sorunu için yörede sıkça banyo yapma ve melengiç sabunu ile 

yıkanma en çok tavsiye edilen yöntemlerdir. Bunların dışında bitki kökenli ürünlerden 

karanfil, tuzlu su, limon suyu vücuda sürülerek kullanılmaktadır. 

 

 

2.13.50. Zayıflatma 

Dünyanın her yerinde en önemli sağlık sorunlarının başında kilo alımları 

gelmektedir. Tüketilen gıdalardan edinilen enerjinin harcanan enerjiden çok olmasıyla 

şişmanlık oluşmaktadır. Vücut alınan fazla enerjiyi yakamadığında çeşitli bölgelerde 

yağ oluşmaktadır. Günlük yaşam içinde hareketsizlik, fast food tüketimi, sağlıksız 

beslenme alışkanlıkları kilo almanın temel sebepleridir. Yağ oranının vücutta artması 

kronik pek çok hastalığa da davetiye çıkarabilmektedir. Kalp damar hastalıkları, şeker 

hastalığı, tansiyon yükselmesi, böbrek hastalıkları, kolesterolün yükselmesi, insülin 

direnci, karaciğer hastalıkları, kas ve iskelet sistemi sorunları bunlardan bazılarıdır 

(medicalpark.com.tr). Yörede zayıflatma için uygulanan yöntemler şunlardır: 

 



266 
 

• Spor yapılır, yemek az yenir. (K4, K13, K23, K30, K44) 

• Bol bol su içilir. (K47, K94) 

• Kuru üzüm, hurma yenir. (K83) 

• Limon ile maydanoz suda kaynatılır daha sonra onların suyu içilir. (K91) 

• Ekmek yenilmez, bolca spor ve egzersiz yapılır. (K71) 

• Yağlı yiyeceklerden uzak durulur, bitkisel ürünlerle beslenilir. (K19) 

• Sirkeli su içirilir, limon yedirilir. (K81) 

• Limonlu su içirilir. (K25) 

• Şişman olanlara çobanlık yaptırılır ya da tarla sürdürülür. (K49) 

• Bol bol yeşil çay tüketilir. (K53) 

• Diyet yapılır. (K48) 

 

Değerlendirme 

Genel olarak hareketsizlik, yanlış beslenme alışkanlığı veya herhangi bir 

hastalık sebebiyle oluşabilen şişmanlığın önüne geçme adına diyet yapma, az yemek 

yeme, ekmeği kesme, yağlı yiyeceklerden kaçınma, çeşitli egzersiz ve sporların 

yapımına öncelik verildiği görülmektedir. Buna bağlı olarak imkânı olan kimi yöre 

halkının spor ve vücut geliştirme salonlarına da rağbet gösterdiği gözlemlenmektedir. 

Söz konusu pratikler dışında zayıflama için yörede bolca su, kuru üzüm, hurma, limon, 

limonlu su, limonlu maydanoz, sirkeli su, yeşil çay ve çeşitli diğer bitkisel ürünlerin 

tüketimine yönelik yöntemler uygulanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



267 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

 

3. HAYVAN VE BİTKİLERDE HALK HEKİMLİĞİ UYGULAMALARI 

 

3.1. Hayvanlarda Oluşan Hastalıklar ve Tedavi Şekilleri 

“Anadolu halkının veteriner olmadığı ya da veterinere ulaşamadığı zamanlarda 

ya da veterinere gitmek istemediklerinde hayvanlarını hastalıklardan korumak veya 

hayvanlarını tedavi etmek için başvurdukları uygulama ve pratiklerin tümüne halk 

veterinerliği (baytarlık) denir” (Artun, 2005: 185). 

Geleneksel bölgelerde yaşamını sürdüren insanların ekonomik gelir sağlama ve 

uğraş anlamında tarım ile hayvancılık en ön sırada yer almaktaydı. Bu sebeple 

hayvancılıkla geçimini sağlayan, beslenen kırsal alandaki Anadolu insanı hayvan 

sağlığına insanların sağlığı derecesinde kıymet ve önem vermişlerdir. Halk tababeti 

pratikleri bağlamında hastalık isimlerinin çoğunlukla Türkçe isimlendirilmesi hususuna 

özen gösteren Türkler, hayvan hastalıklarına isim verirken de benzer tavrı 

sürdürmüştür. Hastalanan hayvanda gözlemlenen fiziksel farklılıklar, hastalığın 

meydana geldiği organ ile hastalığa sebebiyet veren harici etmenler hastalıkları 

isimlendirme aşamasında etkili olan faktörlerdir. 

Türkler, Anadolu’yu yurt edinmeden evvel yaşadıkları bölgelerde gerek göçebe 

gerekse de yerleşik yaşam biçiminde veterinerlik bilgisine sahiplerdi. Örneğin Kaşgarlı 

Mahmud’un “Atın karnı ağrıdığı zaman ilaç içirildiğini” ifade etmesi söz konusu 

hayvan sağlığı bilgisine yalnızca bir örnektir. Hayvanları hastalıklara karşı muhafaza 

etme, hastalıkları iyileştirme usulleri de insanlardakine benzemektedir. Bunlar genel 

olarak şu şekilde gruplandırılmıştır: 

1) Tümüyle akılcı yöntemler 

2) Tümüyle büyülük işlemler 

3) Büyülük ve akılcı katışık işlemlerdir (Boratav, 1994: 129). 

Hayvan hastalıklarını muhafaza etme metotlarından birisi de nazarlık 

takılmasıdır. Tıpkı insanlarda olduğu gibi hayvanlara da nazar değebileceğine 

inanılmıştır. Söz gelimi Balıkesir’in bir köyünde hayvanları hastalıklardan muhafaza 

etmek adına “yeniden canlandırılmış bir ateş”in alevleri önünden geçirilmesi şeklinde 

bir gelenek icra edilmekteydi. Halk veterinerliği tedavi yöntem ve tekniklerine, çeşitli 

yerlerde görülmekle birlikte genel olarak şu birkaç örneği vermek mümkündür: 



268 
 

“Hayvanın bileği kırıldığı zaman, kırığın olduğu yer makasla kırkılır. Un ve yumurta 

ile hamur hâline getirilen karışım bir bezin üzerine yayılır. Bileğin kırılan kısmına 

hamurlu bez bağlanır. Hayvanın bileği yere değmesin diye, bacağından 1-2 cm 

uzunluğundaki çıta bacağın iki yanına bağlanır. Hayvan kalem uyuzu (gidişken yarası) 

olursa katran yağ ile karıştırılıp kaynatılır. Biraz ılıyınca bez veya keçe ile yaranın 

üzerine bastırılır. Hayvan zehirlendiğinde nar ekşisi, şap, toprak, sarımsaklı yoğurt 

karıştırılır, hayvanın ağzından verilir veya karnına katran sürülür. Keçi ve koyunları 

kan tuttuğunda kulakları kesilir.” (Artun, 2005: 185-186). 

İnsanlık, tarih sahnesine çıktığı zamandan beri hayvanlarla doğrudan bir ilişki 

hâlinde olmuştur. Hayvancılık tarihin her döneminde olduğu gibi günümüzde de çok 

önemli bir yere sahip olmuş ve dünya durdukça da var olmaya devam edecektir. 

Hayvanlar insanlar tarafından zamanla ehlileştirilerek onların etinden, sütünden, 

gücünden faydalanılmış ve bunun yanı sıra manevi bir bağ kurularak onlarla dostluk 

dahi kurulmuştur. Bunlardan özellikle evcil olan küçükbaş ve büyükbaş hayvanlar, 

kümes hayvanları besin gereksinimini; geçmişte de ulaşım, kıyafet, alet 

gereksinimlerini karşılama anlamında son derece önemli rol oynamıştır. Ayrıca tarım 

ve avcılıkta, kimi ilaçların üretiminde yine hayvanlardan faydalanılmıştır (Yurdakök, 

1999: 457). Tüm bu veriler ışığında çok net olarak görülüyor ki hayvanlar insanların 

yaşamında her dönem, her zaman vazgeçilmez bir parçası durumunda olmuş ve 

dolayısıyla insanlık için önemli olan bu hayvanlarda görülen hastalıkları tedavi etmek 

amacıyla çeşitli uygulamalar geliştirilmiştir. Midyat’ta derlenen bazı hayvanlardaki 

kimi hastalıkların tedavi yöntemleri genel olarak şunlardır: 

 

 

3.1.1. Ayak ve Tırnak Hastalıkları 

Mantar, bakteri, mikrobik kaynaklı olarak ya da herhangi bir cismin batmasıyla 

meydana gelebilen hastalık çeşididir. Ayrıca günümüzde hayvanların esas yaşam alanı 

olan çayır, mera gibi kırsal alanlardan ziyade sert ve bozuk zeminli yerlerde 

bulunmaları da bu tür hastalıklara neden olabilmektedir. Yörede hastalığa karşı 

uygulanan tedavi metotları şu şekildedir: 

 

• Tırnak aralarında oluşan yaraları iyileştirmek için tırnak aralarına yanık yağ sürülür. 

(K70) 



269 
 

• Koyun ve keçilerin ayaklarında oluşan kurt ya da diğer hastalıklarda hayvan 

tırnağının üst tarafı bir cisimle delinir, kurt çıkartılır daha sonra da delinen yer ateş 

külü ile doldurulur. (K47)  

 

 

3.1.2. Bit 

Hayvanların tüylerinden veya kanlarından beslenerek derilerinde parazit hâlde 

yaşarlar. Yörede bitlenmeye karşı uygulanan yöntem şu şekildedir:  

 

• Arılarda bit oluştuğunda arı kovanına tütün dumanı verilir. (K86)  

 

 

3.1.3. Doğum Rahatsızlıkları 

Hayvanların doğumu sırasında veya doğumun hemen sonrasında çeşitli 

nedenlere bağlı olarak sorunlar oluşabilmektedir. Bu sorunlardan bir kısmına karşı 

yörede uygulanan pratikler şunlardır: 

 

• Hayvanlar yeni doğurduğunda buzağıdan sonra gelen o bağırsak gibi şeyin atılması 

için mercimek çorbası verilir. (K45, K46)  

• Doğum anında iç organları çıkan hayvanların organları elle yerine konularak tedavi 

edilir. (K55)  

 

 

3.1.4. Göz Hastalıkları  

Dış faktörlere ve rahatsızlıklara karşı çok hassas olan gözlerde hormonal 

sorunlardan, enfeksiyon, tahriş veya herhangi bir sebeple hastalık meydana 

gelebilmektedir. Yörede hayvanların gözlerinde oluşan hastalıklara karşı uygulanan 

bazı tedavi yöntemleri şunlardır: 

 

• Hayvanlarda göz hastalığı oluştuğunda hayvan açken gözüne limon sıkılır. (K30)  

• Tavukların gözlerinde şişlik olduğunda gözlerinin içine tükürülür. (K81)  

 

 



270 
 

3.1.5. İştah Açma 

Hastalık veya başka bir nedene bağlı olarak hayvanların yemek yeme 

durumlarında isteksizlik görülebilmektedir. Yörede iştahsızlığa karşı uygulanan metot 

şöyledir: 

 

• Koyunlar hastalanıp yemedikleri vakit iştahlarının açılması için soğan verilir. (K39)  

 

 

3.1.6. Kırık-Çıkık 

Kemik bütünlüğünün hasara uğraması sonucunda bölgede şişlik, morarma, 

biçimsel bozukluk gibi belirtilerle kendini göstermektedir. Yörede soruna karşı 

uygulanan yöntem şu şekildedir: 

 

• Civcivlerin ayağı kırıldığında kendilerinin dışkısı ile alçı yapılıp sürülür. (K13, 

K74)  

 

 

3.1.7. Meme Yarası 

Türlü sebeplere bağlı olarak oluşabilen yaralanmalara karşı yörede uygulanan 

tedavi metodu şöyledir: 

 

• İneklerin memesi yırtıldığı ya da bölgede çeşitli yaralar oluştuğu zaman bölgeye 

motor yağı sürülür. (K33) 

 

 

3.1.8. Nazar 

Nazar, kelime olarak bakış anlamına gelmektedir. “Belli kimselerde 

bulunduğuna inanılan, kıskançlık veya hayranlıkla bakıldığında insanlara, evcil 

hayvanlara, eve, mala mülke hatta cansız nesnelere kötülük verdiğine inanılan 

uğursuzluk, göz” olarak tanımlanmaktadır (sozluk.gov.tr). TDK’nin tanımında ifade 

edildiği üzere nazarın sadece insanlara değil hayvanlara da değebileceği 

belirtilmektedir. Yörede nazara karşı alınan önlem şekli insanlara uygulananın 

benzeridir. Yöntem şu şekildedir:  



271 
 

 

• Hayvanlara nazar için muska yapılır ya da mavi boncuk takılır. (K58)  

 

 

3.1.9. Sarılık 

Sarılık TDK’de “derinin, dokuların ve organizmadaki sıvıların sarı bir renk 

almasıyla beliren hastalık veya hastalık belirtisi” olarak tanımlanmaktadır 

(sozluk.gov.tr). İnsanlarda olduğu gibi hayvanlarda da görülen sarılığa karşı yörede 

çeşitli tedavi metotları uygulanmaktadır. Bu metotlar şu şekildedir: 

 

• Sarılık için kulağın arkasındaki damar kesilip kan akıtılır. (K35, K62) 

• Hayvanlar sarılık hastalığına yakalandığında onlara bolca su ve ot verilir. (K96)  

• Sarılık olan hayvan yıkanır. (K8) 

• Sığır, koyun ve keçilerde aşırı sıcak mevsimlerde hayvanların sarılık hastalığına 

yakalanmamaları için onlara sarımsaklı ayran içirilir. (K71) 

• Koyunlarda sarılık için eski zamanlarda belirli yerlerde kırmızı renkte taşlar 

bulunurmuş, onlardan yarım kilo toplanıp un şekline gelene kadar parçalanıp 

ufalanır, daha sonra su ile yoğrulup koyunların sırtına sürülürmüş. (K49)  

• Sarılık meydana gelince arpa iyice kızartıldıktan sonra yedirilir. (K76)  

 

 

3.1.10. Sindirim Sistemi Bozukluğu  

Hazımsızlık, küflenmiş ürünler, beslenme alışkanlığının değiştirilmesi, yemek 

borusunun tıkanması, mide ülseri gibi sebeplere dayalı olarak hastalık 

oluşabilmektedir. Yörede hastalığın tedavisi şu şekilde yapılmaktadır: 

 

• Sindirim sistemi hastalığı olan ineklere hamur mayası içirilir. (K71, K95)  

 

 

3.1.11. Şap Hastalığı 

Tabak ismiyle de bilinen hastalık hayvanların ayak ya da ağızlarında ortaya 

çıkmaktadır (Çolak, 2015: 105). Yörede hastalığa karşı uygulanan tedavi pratikleri 

şunlardır: 



272 
 

 

• Sığırlarda şap hastalığına yakalananların ağızlarındaki yaraların iyileştirilmesi 

amacıyla sumak sulandırılıp tuzla karıştırılarak hayvanın ağzına sürülür. (K71)  

• Hayvanların ağzında veya dilinde yaralar oluştuğunda bölgeye tuz ya da sarımsak 

basılır. (K66)   

 

 

3.1.12. Şişme 

Hayvanların yedikleri otu sindirememeleri neticesinde şişkinlik ortaya 

çıkabilmektedir. Yörede şişme sorununa karşı uygulanan tedavi pratikleri şöyledir: 

 

• Koyunlarda şişme olduğunda saf zeytin yağı içirilir, hayvan daha sonra yokuşlarda 

koşturulur. (K71, K98)  

• İneklerde şişme oluştuğu zaman burunlarından zeytin yağı verilerek şişmenin 

inmesi sağlanır. (K55)  

 

 

3.1.13. Uyuz 

Uyuz; TDK’de “uyuz böceğinin, üst derinin altına girerek yaptığı kaşındırıcı, 

bulaşıcı bir deri hastalığı” (sozluk.gov.tr) olarak tanımlanmaktadır. Yörede uyuza karşı 

uygulanan tedavi yöntemi şu şekildedir: 

 

• Hayvanlar uyuz olduğunda tertemiz bir şekilde yıkanır. (K45)  

 

 

3.1.14. Zayıflık 

Hastalık veya başka pek çok nedene bağlı olarak meydana gelebilen zayıflığa 

karşı yörede uygulanan sağaltım metotları şunlardır: 

 

• Hayvanlar zayıfladıklarında tuz yedirilir, kilo almaları için taze dağ kekiği yedirilir. 

(K83)  

• Hayvanlara sağlıklı olmaları için kantaron otu verilir. Güneşte bekletilmeyenin de 

yağı içirilir. (K60) 



273 
 

3.1.15. DİĞERLERİ 

3.1.15.1. At Hastalıkları 

Atlarda; virüs, bakımsızlık, eklem bozukluğu, ruam (mankafa), veba gibi çeşitli 

nedenlere bağlı olarak hastalıklar oluşabilmektedir. Yörede hastalığa karşı 

gerçekleştirilen sağaltım uygulamaları şunlardır: 

 

• Atlar hastalandığında arpa kaynatılıp suyu içirilir. (K23) 

• Atların burnunda kıkırdak oluştuğunda nefes almada zorlanırlar. Bu sebeple bıçakla 

dış taraf kesilip o bölge tuzlanır. (K4)  

 

 

3.1.15.2. Tavuk Hastalıkları 

Süreğen solunum yolu rahatsızlığı, beyaz veya kanlı ishal, yalancı veba, tavuk 

tifosu, tavukların birbirlerini gagalamaları şeklindeki sebeplerle belirebilen tavuk 

hastalıklarına karşı yörede uygulanan sağaltım yöntemi şöyledir:  

 

• Tavukların hastalanıp ölmesine engel olmak için aspirin suyla karıştırılıp içirilir. 

(K50, K57) 

 

Değerlendirme 

Hayvan hastalıklarını tedavi etmek amacıyla yöre insanı kendi imkânlarıyla 

birtakım yöntemler uygulamakla beraber modern tıbbın gelişmesiyle birlikte hayvanlar 

veterinerlere de götürülmeye başlanmıştır. Hayvanlara genel olarak zayıflığa karşı tuz, 

dağ kekiği verme; sarılığa karşı bolca su ve ot verme, onları yıkama veya hayvanların 

bu hastalığa yakalanmamaları için onlara sarımsaklı ayran içirme; tırnak aralarındaki 

yaralar için yanık yağı; ağız veya dil yaraları için tuz ya da sarımsak basma; nazara 

karşı muska veya mavi boncuk takma; uyuz olma durumunda onları yıkama; sağlıklı 

olmaları için kantaron yağı verme; göz hastalıklarında göze limon sıkma; sığırlarda şap 

hastalığına yakalananların ağzındaki yaraları iyileştirmek amacıyla da sumağı 

sulandırıp tuzla karıştırıp hayvanın ağzına sürme şeklinde tedavi metotları 

uygulanmaktadır. Bunların dışında belli başlı hayvanlara has uygulanan yöntemler de 

söz konusudur. Arılarda bit oluştuğunda arı kovanına tütün dumanı verme; atların 



274 
 

burnunda kıkırdak oluştuğunda nefes almalarını zorlaştırabileceğinden parpılama 

yöntemi olan bıçakla dış tarafını kesip o bölgeyi tuzlama, hastalandıklarında ise arpayı 

kaynatıp suyunu içirme; ineklerde sindirim sistemi hastalığı olanlarına hamur mayası 

içirme, şişme olduğu zaman burunlarından zeytin yağı verme, memeleri yırtıldığı ya da 

bölgede çeşitli yaralar oluştuğu zaman bölgeye motor yağı sürme, yeni doğum 

yapanlarına mercimek çorbası verme; koyun ve keçilerde sarılık için kulağın 

arkasındaki damarı kesip kan akıtma, belirli yerlerde bulunan kırmızı renkteki taşlardan 

toplayıp un şekline gelene kadar parçalayıp ufaladıktan sonra su ile yoğurup koyunların 

sırtına sürüp iyileştirme, arpayı kızartıp yedirme, ayaklarında oluşan kurt ya da diğer 

hastalıklarda hayvan tırnağının üst tarafını bir cisimle delip kurdu çıkartıp daha sonra 

da delinen yeri ateş külü ile doldurma, iştahlarını açmak için soğan verme, şişme 

olduğunda ise saf zeytin yağı içirip daha sonra yokuşlarda koşturma; tavuklarda hastalık 

oluştuğunda onlara aspirinli su içirme, gözlerinde şişlik olduğunda gözlerinin içine 

tükürme, civcivlerin ayağı kırıldığında da kendilerinin dışkısı ile alçı yapıp sürme 

yöntemleri uygulanmaktadır. 

Hayvan hastalıklarına karşı yörede umumiyetle insanlara uygulanan 

yöntemlerin benzerleri yapılmaktadır. Zira hayvanlar tarihte her zaman Türkler için 

önemli bir konumda yer almıştır. Geçimlerini hayvancılıkla sağlayan Türkler; et, süt, 

yoğurt, kımız, tereyağı, kaymak, bal gibi besin kaynaklarını sunan hayvanların 

sağlığına büyük ehemmiyet vermişlerdir. Bu anlamda insan ve hayvan hastalıklarına 

karşı uygulanan halk hekimliği pratiklerinin birlikte gelişim gösterdiği görülmektedir. 

 

 

3.2. Bitkilerde Oluşan Hastalıklar ve Tedavi Şekilleri 

Halk botaniği veya bir başka deyişle bitki bilimi insanların bitki dünyasıyla 

alakalı bilgi ve pratiklerinin bir araya getirilip değerlendirildiği ilmî alandır. Füsun 

Ertuğ (2014: 319) halk botaniğini “Çeşitli şekillerde yararlanılan bitkilere ilişkin tüm 

yerel bilgileri derleme amacı güden ve bitkilerle insanlar arasındaki ilişkileri inceleyen 

disiplinler arası bir alandır.” şeklinde tanımlamaktadır.  

Geleneksel anlamda bir hayat tarzı ortaya koyan insanlar, yaşam standartları 

bağlamında doğa merkezli bir felsefe ile geleneksel bir dünya fikri oluşturmuşlardır. 

Söz konusu durumun teşekkül etmeye başladığı zamanla birlikte insanlar doğayı 

gruplandırmaya başlamış, bu süre zarfında evvela işlev merkezli bir yaklaşım 



275 
 

sergilemiştir. Doğada yer alan ögeler en sade şekliyle canlı cansız olma durumlarına 

göre gruplandırılarak canlılar sınıfında bulunan varlıklar işlevleriyle 

değerlendirilmiştir. Geleneksel bir mahiyete bürünen doğa bilgisi zamanla yeni 

deneyim ve icatlarla gelişmek suretiyle güncellenmiştir. 

Halk botaniği; insanların bitkileri isimlendirme, bitkileri tasnif etmede 

kullandığı kriterleri, bitkilerden faydalanma usullerini ve bitkiler hakkındaki inanma ile 

pratikleri ihtiva etmektedir. Yani ister evde ister doğada yetişen bütün çiçek, meyve ve 

sebzeler halk botaniğinin araştırma alanı içerisinde yer almaktadır. Türkler tarih 

sahnesine çıktıkları andan itibaren yaşadıkları yerlerin bitki örtüsünü keşfetmek ve 

anlamlandırmak üzere geleneksel mahiyette zengin bir bitki bilgisine sahip olmuşlardır. 

Anadolu’da yetişen 10 bin bitki çeşidinin üçte biri endemiktir, yani sadece burada 

yetişmektedir. Bitkisel ürünler, ürünleri hazırlama şekli, tıbbî bitki ve reçeteler, 

karışımlar, bitkilerden elde edilen yakı, tütsü ve muskalarla birlikte yine bitkilerden 

temin edilen araç-gereçler de halk botaniğinin araştırma sahasında yer almaktadır. 

(Aça, 2021: 458). 

Hayvancılıkta olduğu gibi bitkiler de en eski tarihlerden beri insanlığın en temel 

geçim ve besin kaynakları arasında yer almıştır. İnsanlık göçebe yaşamdan yerleşik 

hayata geçince tarımla yakından ilgilenmiş, gıda ihtiyaçlarını bu suretle temin etme 

yoluna gitmiştir. Toplumlar yetiştirdikleri ürünlerle tüketim gereksinimlerini 

karşılarken öte taraftan çeşitli bitkilerden ilaç üreterek hastalıkları tedavi etmişlerdir. 

Bitkiler bu tarz niteliklerinin yanında özellikle de ağaçlar tabiat kültüyle ilintili olarak 

tedavi törenlerinde, cenaze törenlerinde, bereketi çoğaltma amacıyla yapılan törenlerde, 

tabiat olaylarını kontrol etmede her daim çok önemli bir konumda yer almıştır. Yörede 

bazı bitkilerde meydana gelen hastalıkları geçirmek için uygulanan yöntemler genel 

olarak şunlardır: 

 

 

3.2.1. Bitkilerin Beslenmesi 

Bitkilerin sağlıkla gelişip büyüyerek varlığını sürdürmesi, amaca en iyi şekilde 

hizmet edip beklentiyi karşılaması, onlardan en az kayıpla ve yüksek düzeyde 

faydalanmak için çeşitli önlemler alınmaktadır. Bu önlemlerden yörede tespit edilenleri 

şunlardır: 

 



276 
 

• Üzüm ağaçlarının daha iyi, daha kuvvetli ve daha fazla üzüm vermesi için ağacın 

etrafı iyice kazılır, güzel bir şekilde budaması yapılır. (K36) 

• Bitkilerin sağlıklı olması ve gelişmesi için yumurta kabuğu toprağa koyulur. (K90) 

• Bitkiler güneş ışığını yeterince almalıdır. Fazlaca sulama yapmaktan kaçınılmalıdır. 

Saksıların yeri sıkça değiştirilmemelidir. (K6) 

• Soğan ve sarımsak bahçeye ekildiği zaman bozulmaması ve daha iyi yetişmesi için 

gübre kullanılır. (K10) 

 

 

3.2.2. Böceklerden Koruma 

Bitkiler; karınca, sinek, yaprak bitleri veya çeşitli böcekler tarafından istilaya 

uğrayıp zarar görebilmektedir. Yörede bitkileri haşaratın zararlarına karşı koruma adına 

gerçekleştirilen metotlar şunlardır: 

 

• Mayıs ve haziran aylarında buğday ve arpa ekilen tarlalarda böcekler olur. O 

böcekleri öldürmesi için oraya hayvan dışkısı atılır. (K4) 

• Meyve veren ağaçların küçük böceklerden arındırılması için kireç taşı tozu 

dağlardan bulunup üzerine püskürtülür. (K66) 

• Fıstık ağaçlarının böceklerden aşındırılması için ağacın gövdesi kireç taşıyla 

boyanır. (K103) 

 

 

3.2.3. Çürüme 

Sulamanın gereğinden fazla yapıldığı zaman ortaya çıkan bitki hastalığıdır. 

Yörede hastalığa karşı uygulanan yöntem şöyledir: 

 

• Çiçeklerde siyah kök çürüklüğünün tedavisi için toprağın yeterince kum takviyeli, 

gübreleme ve sulamanın olması gerekmektedir. (K1, K17, K25, K33, K39, K51) 

 

 

3.2.4. Kuruluk 

Bitkilerde kurumadan evvel sararma, solma şeklinde nişaneler müşahede 

edilmektedir. Yörede kurumaya karşı uygulanan pratikler şunlardır: 



277 
 

 

• Bitkilerin kurumaması ve beslenmesi için gübre koyulur ve gün ışığına ihtiyaç 

duyulur. (K55, K91, K92) 

• Üzüm bağlarının meyveleri kurumaması, uzun yaşaması için toprağa kül ve hayvan 

dışkısı atılır. (K21)  

• İncir ağacının kökü kurumaması için gövdesine kül koyulur. (K53) 

• Ağaçlarda kuruma olduğunda kuruyan dallar kesilir. (K96) 

 

 

3.2.5. Sararma 

Sararmaya başlayan bitkiler esasında yolunda gitmeyen bir problem durumunu 

işaret etmektedir. Besin eksikliği, aşırı sulama ya da eksik sulama, soğuk hava, ışık 

eksikliği, viral enfeksiyon gibi çok çeşitli sebeplere bağlı olarak meydana gelmektedir. 

Yörede sararmaya karşı uygulanan yöntem şöyledir: 

 

• Sararma olduğunda ilaçlama yapılır. (K78) 

• Üzüm tozu dökülür. (K14) 

 

Değerlendirme 

Bitkilerde oluşan hastalıklara karşı ve hastalıkların önüne geçmek adına 

günümüzde modern mücadele yöntemleri ve çeşitli zirai mücadele ilaçları 

geliştirilmiştir. Ancak bitki hastalıklarına karşı mücadele etmek amacıyla üretilen 

kimyasal ilaçlar yalnızca zirai ilaç satma yetkisine sahip seralarda bulunabildiği için bu 

ilaçları temin etmek her zaman mümkün olamamaktadır. Bu gibi veya başka nedenlerle 

de pek çok bitkisever ev, bahçe ya da tarlalarında bulunan bitkilerinin tedavisinde 

kimyasal ilacı zaman zaman tercih etmemektedir. Bu durumda evde kendi imkânlarıyla 

kolayca hazırlanabilen organik yardımcı ürünler devreye girmektedir. Yörede genel 

olarak kök çürüklüğünün tedavisi ve kurumayı önlemek için en çok toprak kalitesi, 

gübreleme, sulama ve gün ışığının yeterli olması gerektiği ifade edilmektedir. Buğday 

ve arpa ekilen tarlalardaki böceklere karşı bölgeye hayvan dışkısı atma, başka 

bitkilerdeki böceklenmeler için kireç taşı tozunu püskürtme; bitkilerde hastalık durumu 

olduğunda üzüm tozu dökme; üzüm bağı meyvelerinin kurumaması, uzun yaşaması ve 

daha verimli olması için toprağa kül, hayvan dışkısı atma ve ağacın etrafını iyice kazıp 



278 
 

budamasını yapma; incir ağacı kökünün kurumaması için gövdesine kül koyma; fıstık 

ağaçlarını böceklerden aşındırmak için ağacın gövdesini kireç taşıyla boyama; 

bitkilerin sağlıklı olması ve gelişmesi için yumurta kabuğunu toprağa koyma; ağaçlarda 

kuruma olduğunda kuruyan dallarını kesme; ayrıca fazlaca sulama yapmaktan kaçınıp 

saksı yerini sıkça değiştirmeme şeklinde pratikler uygulanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



279 
 

SONUÇ 

Modern/bilimsel tıp, son yıllarda küreselleşen ve teknolojik olarak çağ atlayan 

günümüz dünyasına paralel olarak gelişimini sürdürerek büyük bir ivme kazanmıştır. 

Bunun yanında her ilde ve ilçede hastanelerin, mahallelerde sağlık ocaklarının 

bulunuyor olması gibi etmenler de sağlık sektörüne ulaşımı kolaylaştırmıştır. Midyat 

yöresi gösterişli tarih, kültür birikimiyle halk tababeti ürünlerinin korunduğu bir yerdir. 

Ancak gelişen kitle iletişim araçları, hızlı kentleşme günümüzün küreselleşen 

dünyasında halk inanmaları ile halk tababeti ürünlerine tesir edip onları 

farklılaştırmakla beraber bunların zamanla kaybolmasına sebebiyet vermektedir. Halk 

tababetindeki bu farklılaşmada gelişen çağdaş tıp olanaklarının etkisi de yadsınamaz. 

Söz konusu bu sebepler insanların ortak malı durumunda olan, yüzyılların bilgi birikimi 

ve deneyimleriyle süzülerek bugünlere ulaşmış, halkın kültürüne ayna tutan bilgi ve 

uygulamaların zamanla unutulma tehlikesiyle karşı karşıya kalmasına neden olmuştur. 

Tüm bu süreçlere rağmen bugün hâlâ modern tıptan istenilen sonucun alınamaması, 

ulaşım sıkıntısı, ekonomik yetersizlikler, hastaneye gitmeden de tedavi 

uygulanabileceği düşüncesi, alışılagelmiş inanç ve kültür unsurlarının sürdürülmesi, 

gelenek ve görenekler vs. gibi çeşitli sebeplerle halk hekimliğinin yüzyıllardır olduğu 

gibi günümüzde de tüm canlılığıyla halkın hafızasında yaşamaya devam ettiği yapmış 

olduğumuz ve yapılmış olan diğer çalışmalarla ortaya konulmuştur. İnsanlar 

hastalıklarına deva bulmak amacıyla çeşitli sebeplerle doğrudan halk hekimliğine, kimi 

zaman da hastanelere gidip tüm çareleri denemiş olmalarına rağmen istedikleri sonucu 

alamayınca modern tıptan halk hekimliğine yönelmişlerdir. Halk hekimliğinde 

kullanılmış olan çoğu tedavi uygulamalarının ve araçlarının zamanla modern tıpta da 

kabul görerek kullanılmaya başlandığı, bundan istifade edildiği gözlemlenmiştir. 

Dolayısıyla halk hekimliği bu gibi özellikleriyle alternatif tıp olarak da 

nitelendirilmiştir.  

Midyat, Mardin’in ve bölgenin önde gelen yörelerindendir. Yörenin Türk, Arap, 

Kürt, Süryani, Yezidi unsurlarını hoşgörüyle bir arada tutması; kültür çeşitliliğinin 

zengin olması ve buna bağlı olarak ortaya konan sözlü kültür mirasının zengin olması; 

cami ve kiliselerinin aktif şekilde kullanılması; tarihî taş evlerine sahip olması ve son 

yıllarda dizi filmlerin çekim merkezi hâline gelmesi gibi durumlar, Midyat’ı yurt 

içinden ve yurt dışından gelen turistlerin ziyaret merkezi hâline getirmiştir. Midyat’ta; 

söz konusu etnik ve dinî farklılıklar sayesinde sıklıkla kültür alışverişleri olmuş, yöre 

diller ve dinler kenti unvanı ile anılır olmuştur. Dünyanın her yerinde olduğu gibi 



280 
 

Midyat yöresinin halk bilimi ve onun önemli bir dalı olan halk hekimliği bilgi ve 

uygulamaları da gelişen teknoloji ve imkânlar başta olmak üzere çalışma, üniversite 

okuma ya da türlü sebeplerle bölgeden göç verme gibi çeşitli gerekçelerden dolayı 

kültür aktarımında kesintiye uğramakta ve söz konusu durumlar kültür hazinesinin bu 

suretle bir sonraki nesle ulaştırılmasında zaman zaman kopukluk yaşanmasına neden 

olabilmektedir. Gelişen bu süreç kültürel mirasın zamanla yok olma ihtimalini arttırmış, 

hafızalardan silinme tehlikesini gün yüzüne sermiştir. Pek çok medeniyeti bünyesinde 

barındırmış olan Midyat geçmiş ile gelecek arasında köprü vazifesi üstlenmiştir. 

Tarihsel boyutu ile birlikte ayrı din ve etnik yapıya sahip kişileri aynı çatı altında tutma 

başarısını göstermesiyle dikkatleri üzerine çekmiştir. Midyat’ta Halk Hekimliği adlı bu 

çalışma yörenin kültür hazinesini en iyi biçimde muhafaza edebilme, yaşatabilme ve 

sonraki kuşaklara ulaştırabilme adına mevcut olan zengin kültür çeşitliğinden yalnızca 

ufak bir parçadır. 

Midyat’ta Halk Hekimliği adlı çalışmayla 160’tan fazla hastalığın tedavi 

yöntemleri tespit edilerek kayıt altına alınmıştır. Yöre halkının hastalıklara karşı 

kullanageldiği pratiklerin değerlendirmesi her hastalık başlığı altında ayrıca 

incelenmiştir. Halk hekimliği çatısı altında bilinen uygulamaların pek çoğu aile 

büyükleri ya da ocaklardan edinilen bilgiler sayesinde günümüze değin ulaşmıştır. 

Çalışma genel itibariyle bize günümüzdeki insanların hastalıklara karşı her ne kadar 

modern tıbba başvursalar bile yörenin kültür hafızasında tüm canlılığıyla bulunan halk 

hekimliği tedavi yöntem ve tekniklerini yaşattıkları, bazı vakitler bu tedavi pratiklerini 

uyguladıklarını göstermiştir. Zira halk tababeti, kültürel uygulamalar içinde varlığını 

en fazla muhafaza edebilen bir alandır. Kaynak kişilerle yapılan görüşmelerde pek çok 

kişinin en azından bir hastalığın tedavi uygulamasıyla ilgili söylenecek sözünün ve 

bilgisinin olduğu görülmüştür. Derlenen hastalık tedavi metotlarının bazısının 

ülkemizin farklı bölgelerinde de bilinen veya uygulanan geleneksel yöntemler olduğu 

görülerken kimi yöntem ve tedavi pratik bilgisinin ise yöreye has ve yerel olduğu 

dikkati çekmektedir. Örneğin doğum yapan kadının başına kırmızı kurdele bağlanması 

pratiğinin gerek çeşitli kent merkezlerinde gerekse de kırsal bölgelerde aynı şekilde 

uygulanması ortak olan pratiklerden sadece bir tanesidir.  

Çalışmadaki hastalık değerlendirmeleri sonucunda yöre halkının bitki kökenli 

emler ağırlıklı olmak üzere hayvan ve maden kökenli emleri yoğun olarak kullandıkları 

gözlenmiştir. Midyat halk hekimliği uygulamalarının pek çoğunun temelini dinsel başta 

olmak üzere büyüsel ve inançlara dayalı tedavi yöntemleri oluşturmaktadır. Bu 



281 
 

bağlamda Kur’an-ı Kerim’in çeşitli ayetlerinden, dualardan, muskalardan 

yararlanılmakta kimi zaman da yatır, türbe ve mezarlıklar hastalık tedavisi amacıyla 

ziyaret edilmektedir.  

Çeşitli nesne, hayvan organı veya sözler kullanılarak hastalığın bu nesne veya 

hayvanlara aktarılması inancı olan göçürme ile hastalığı sadece benzerin benzerle 

iyileştirileceği ilkesine dayalı olan analojik tedavi yöntemleri, eski Mısır ve Hitit tıp 

bilgilerinin günümüzdeki yaşayan kalıntıları şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Çeşitli 

hastalıkların tedavisinde kullanıldığı görülen bu büyüsel tedavi yöntemlerinin yörede 

sağlıklı koç etinin rahatsız olan kişiye yedirilmesi ile hayvanın çene kemiğinin hastanın 

romatizma olan bölgesine bağlanarak hasta olan bölgenin sağlıklı çene kemiği ile yer 

değiştirmesi, yıldırım isabet etmiş ağaca sırt yaslandıktan sonra iyileşmenin 

sağlanması, yine yıldırım düşmüş ağacın yaprağının bele sürülmesi pratikleri mitolojik 

köken barındırması ve büyüsel tedavi yöntemlerinden göçürme tekniklerini bir arada 

taşıması bakımından dikkate değerdir. Söz konusu uygulamaların yanı sıra aydaş 

hastalığına karşı köpek kafatasının çocukla birlikte aynı kazan içine konularak 

hastalığın kafatasına nakledilmesi; diş hastalıklarına karşı sağlıklı koçun çene 

kemiğinin hastanın ağrıyan dişine temas ettirilmesi, dişi düşen kişi tarafından dişinin 

kiremit veya sert kayalara fırlatılması; göz hastalıklarına karşı şeyhlerin, seyitlerin 

mezarından alınan toprağın sürülmesi; kısırlığa karşı eritilmiş olan mum, içinde su 

bulunan kaba kadın çarşafın altındayken üzerinden geçirilerek konulması, ardından 

balmumu ile suyun herhangi bir ölenin kabrine boşaltılması; karın ağrısına karşı sıcak 

tuğlanın karna konulması; siğile karşı arpanın başı ve sonu kesilip kuyu ya da güneş 

görmeyen bir yere atılıp arpanın çürüdüğü vakit vücutta oluşan siğilin de yok olacağı, 

arpa ile tuzun yanan tandıra atılması, 7 tane arpanın üstüne okunarak siğile 

dokundurulması ve tavuklara yedirilmesi; yürüyemeyen çocuklar için ise sağlıklı olan 

hayvanın sağlam organıyla temas eden suyun, hasta ve güçsüz olan çocuğun 

bacaklarına ve dizlerine dökülerek iyileşeceği pratiklerinin temelinde hastalıkları söz 

konusu hayvan organları ve cansız diğer nesnelere nakletme veya kaya, taş, altın, demir, 

su, toprak, çimen, yaprak gibi sihirsel kuvvet taşıdığına inanılan objelerdeki gücü hasta 

vücuda taşıma yani göçürme/devretme tekniği bulunmaktadır. Diğer pratiklerden 

lohusa kadının başına kırmızı kurdele bağlanması uygulamasındaki esas amaç 

alkarısının kırmızı renkten korktuğuna inanılmasıdır. Ateşe renk olarak benzemesinden 

ötürü kırmızı renk, ateşte yer alan tüm özellikleri de kendi içerisinde taşımaktadır. Bu 

nedenle ateşten korkan soyut güçler, al renk üzerinde de benzeri korkuya kapılmaktadır. 



282 
 

Bu anlamda kırmızı rengin seçilmesinin altında yatan önemli unsur taklit büyüsü yani 

analojik yöntem uygulamasıdır. Analoji; bir tür taklit büyüsüdür, benzer benzeri yaratır 

ilkesinden yola çıkılarak benzer sadece benzeriyle sağaltılır fikrini esas almaktadır. Bu 

tür sağaltımlarda genellikle isim, renk ile şekil benzerlikleri yoluyla meydana getirilmiş 

sağaltım metotları tatbik edilerek iyileştirmenin hayata geçirilmesi hedeflenmiştir. 

Arpacık (it dirseği) hastalığına karşı köpeğin önünde bulunan suyun göze konması 

pratiğinde hastalığın halk arasında bilinen diğer ismi olan it dirseği kavramından 

hareketle isim benzerliği, damar hastalıklarına karşı damar otu, gelincik hastalığına 

karşı gelincik hayvanı, kadın hastalıklarından yumurta kistine karşı yumurta 

kabuklarının kullanılması isim analojisine örnek uygulamalardır. Kuduza karşı 

çamurun yağda kızartılıp kurt/köpek kesiği haline getirilerek yaranın üstüne 

bastırılması; siğile karşı pirinç, arpa, mercimek, buğday kullanılması pratikleri biçim 

analojisine örnektir. Sarılığa karşı sarı tülbent, altın konması renk analojisine örnek 

uygulamadır. Nazara karşı nazar boncukları veya çeşitli nazarlıklarda mavi rengin, göz 

suretinin, kutsi ağaçların tümünün veya parçalarının seçilmesi ise hem renk hem de 

biçim analojisi uygulamalarına örnektir.  

Söz konusu tedavi yöntemleri deneyimli kişiler, halk hekimleri veya ocaklılar 

marifetiyle yürütülmektedir. Halk hekimlerinin hekimlik görevleri, aslî meslekleri 

olmayıp günlük yaşamlarındaki mesleklerinin yanında bu görevlerini de ifa etmek 

şeklindedir. Halk hekimliği sıfatının kazanılmasında el verme, izinli olma veya 

büyüklerinden usta çırak ilişkisi yoluyla öğrenme etkili olmaktadır. Söz konusu tüm bu 

tedavi yöntemlerini kullanma esasında kimi hastalıkların tedavisinin modern tıpta 

çaresinin olmadığı fikri, hastalıkları daha pratik ve daha ekonomik şekilde 

iyileştirebilme düşüncesi ya da alışılagelmiş kültürel yaşantı ve inançlarla izah 

edilebilmektedir. Günümüzde ise doğal beslenme, daha az ilaç tüketme veya önemsiz 

olarak addedilen kimi hastalıklarda hastaneye gitmeden, ilk önce evde yapılan 

uygulamalarla baş etmeye çalışma düşünceleri gerek yörede gerekse de diğer çeşitli 

bölgelerde bu alana duyulan ilginin günümüzde artmasını sağlamıştır.  

Halk tıbbında hastalıkların iyileştirilmesi için elde edilen ilaçlar çoğunlukla 

bitkisel ürünler kullanılarak oluşturulan karışım şeklindedir. Halk bölgede gördüğü 

ağaçları ve otları deneme-yanılma yolu ile tecrübe ederek hastalıklarının sağaltımında 

kullanmıştır. Bitkilerin dalını, gövdesini, çekirdeklerini, tohumlarını, kabuklarını, 

içinden çıkan suyu, yapraklarını, çiçeklerini, köklerini ve reçinelerini türlü işlemlerden 

geçirdikten sonra hastalıklarına şifa arama yoluna gitmişlerdir. Soğan, sarımsak, limon, 



283 
 

domates, nane, zeytinyağı, pekmez, kuru üzüm, pestil, kantaron yağı, zencefil, zerdeçal, 

ısırgan otu, maydanoz, sumak, kekik, ceviz, melengiç, papatya, dut, incir, arpa, kına, 

patates, yavşan otu, karanfil, kahve, lahana, havuç, salatalık, ıhlamur, mahlep, palamut, 

kabak çekirdeği, yeşil çay ve çörek otu yörede tedavilerde en çok kullanılan bitkilerdir. 

Hayvansal ürünlerden en çok yumurta, yoğurt, süt, ayran, bal, kırmızı et, tavuk eti, 

kuyruk yağı ve örümcek ağı em olarak kullanılmaktadır. Bu anlamda hayvansal 

ürünlerin etinden, sütünden, kafatasından, derisinden, kılından, gübresinden, 

kabuğundan (yumurta), ağından (örümcek) yararlanılmıştır. Bunlardan örümcek ağı 

yöreye özgü dikkati çeken yöntem olarak karşımıza çıkmaktadır. Eski tıpta ve Orta 

Türkçe metinlerinde geçmesi aslında örümcek ağının eskiden beri biliniyor olduğunu 

ve hastalıklarda kullanılabildiğini göstermesi bakımından kayda değer unsur olarak 

görülmektedir. Yörede örümcek ağında; ezilen ya da çatlayan deriyi onarma, akan kanı 

durdurma özelliğine sahip bir maddenin olduğu ifade edildiği için bu türden 

rahatsızlıklarda örümcek ağının kullanıldığı görülmüştür. Maden kökenli emlerdense 

en fazla demir, toprak, su, tuz ve taştan yararlanıldığı saptanmıştır. Ayrıca insan ürünü 

diğer malzemelere dayalı olan kimyasal, endüstriyel ilaç ve ürünlerin de tedavilerde 

öne çıktığı görülmüştür.  

Yörede basur ve varis tedavilerinde, kullanılan malzeme itibariyle sülüğün 

bulunması diğer bölgelerdeki tedavi yöntemlerinden farklılık göstermektedir. Sülükler 

gerek halk hekimliği bağlamında Anadolu’da gerekse de günümüz modern tıbbında 

birçok rahatsızlığın sağaltımında kendisinden yararlanıldığı ve kimi halk pazarlarında 

bu sülüklerin satıldığı bilinmektedir. Ayrıca halk tababeti iyileştirme metotlarından kan 

alma yöntemine dayalı olan hacamat tedavisine yörede akrep sokması, baş ağrısı, bel 

ağrısı, bel fıtığı, boyun ağrısı gibi rahatsızlıkların sağaltımlarında sıkça başvurulmuştur. 

Hayvan kökenli emlerden yumurta yörede başta albasması, ayak ağrısı, mantar 

olmak üzere diğer pek çok hastalığın tedavisinde kullanılmıştır. Yumurta ile yapılan 

tedaviler gerçekçi yöntemlerin yanında mitolojik veriler ve büyüsel tedavi metotlarını 

da ihtiva etmektedir. İçerik ve biçim özellikleri ile evrensel bir kült olan yumurta pek 

çok dinsel kutlama ve ayinin parçası durumunda olmuştur. Bu dini tören ve ayinlerde 

yumurta doğumdan çok dönüşü, yeniden yaradılışı, yenilenmeyi çağrıştırmaktadır. Bu 

açıdan bakıldığında yumurta pek çok uygarlık için önde gelen besin kaynağı olurken 

kimi uygarlıklar için de yumurtaya yüklenen anlam onu mitik bir unsur hâline 

getirmiştir. Zira bununla bağlantılı olarak Midyat’ta birinden yumurta ödünç 



284 
 

alındığında mutlaka geri verilir çünkü yumurtanın geri verilmesiyle evin bereketinin 

kaçmasına engel olunacağı inancı vardır.  

Midyat’ta halk hekimliği tedavi metotlarında bazı pratiklerin büyüsel nitelikli 

olduğu bazı metotlarda ise dağlama, ateşle yakma, hacamat gibi uygulamalara yer 

verildiği görülmektedir. Uygulanan tedavilerde dua ve ayetlerden faydalanma, şeyh ve 

seyitlere, imamlara muska yazdırma yörede başvurulan diğer yöntemlerdir. Bunun yanı 

sıra dinî pratiklerde formel sayılar ve sembolik günler de önemli kabul edilmektedir. 

Salı ve çarşamba günleri yörede tedaviler için tercih edilen günler olurken sayılarda ise 

daha çok 3, 7 ve 40’ın kullanılması tedavilerde oldukça önemli kabul edilmektedir. 

Yöredeki halk hekimliği pratiklerinin dikkati çeken noktalardan biri Şamanist 

ögesi tedavi tekniklerinden olan büyüsel ve parpılama yöntemlerinin varlığıdır. 

Bununla birlikte bazı sağaltım metotlarının mitolojik kökene dayandığı ve temelinde 

birçok kültü içerisinde barındırdığı, bazı metotların ise halk hikâyeleri ve diğer kimi 

anlatılarda kullanılan halk hekimliği pratik ve yöntemlerini aynen olduğu gibi veya 

benzeri şekilde çağrıştırdığı ortaya konulmuştur. Dolayısıyla bu bağlamdan 

bakıldığında tüm bu veriler eski Türk inanç ve pratiklerinin günümüzde Midyat 

yöresinde de yaşamaya devam ettiği gerçeğini gözler önüne sermektedir. Çalışmada 

Midyat halk hekimliği uygulamalarında göze çarpan bir başka unsur ise eski ilkel insan 

pratiklerinin kalıntıları şeklinde karşımıza çıkan insan idrarı, hayvan idrar veya dışkısı 

kullanılarak yapılan tedavi teknikleridir. Bu tekniklerde idrar ve dışkıya bazen vücuda 

sürme şeklinde bazen de yedirme, içirme veya ağızda çalkalama şeklinde 

rastlanmaktadır. Kökeni Hitit uygarlığına değin uzanan bu pratiklerin Midyat yöresinde 

de tüm canlılığıyla biliniyor olması dikkati çeken bir başka unsur olarak görülmektedir.  

Ocaklık Türk halk tababetinin merkezinde yer almakla birlikte eski Türk inanç 

sistemi ile İslâmî unsurları da yapısında taşımaktadır. Bugün Anadolu’daki ocaklar, 

şaman-kam-baksı geleneğinin devamı niteliğinde olup bunların atalar kültü ve çeşitli 

tabiat kültlerinden emareler taşıdığı ardından da İslâmî özellikleri içine katarak 

varlığını devam ettirdiği görülmektedir. Midyat halk tababetinde ocaklılar, hocalar, 

kırıkçılar, izinliler adındaki geleneksel sağaltıcıların Anadolu halk tıbbına has 

iyileştirme metotlarından hacamat, parpılama, dağlama, ateşle iyileştirme, sihirle 

iyileştirme, korkutma ve sağaltım esnasında çeşitli duaları okuma gibi tedavi 

biçimlerini kullanmaları şamanların tedavi biçimleriyle benzerlik göstermektedir. 

Okunmuş suyun hastalara içirilmesi, ziyaret yerlerindeki su pınarları ve içmecelerden 

içilmesi; eski Türk inanışlarında yer alan suyun iyileştirici, temizleyici, koruyucu 



285 
 

vasıflarının bulunmasıyla alakalıdır. Bunun yanı sıra çeşitli sıkıntısı olan kişilerin 

bölgedeki türbe ve ziyaret yerlerine gidip buralarda kurban kesme pratikleri 

sergilemeleri esasında direkt olarak “atalar kültü” ve “veli kültü” ile alakalıdır. Türk 

kültüründe atalar kültü İslâmiyet’e geçilmesiyle veli kültüne dönüşmüştür. Veli kültü 

bu suretle gitgide hastalıkların tedavisinde ocaklarla ilintili hâlde gelişim göstermeye 

başlamıştır. Nitekim insanlar; Allah dostu olarak kabul edilen kişilerin mezarlarını, 

türbe ve yatırları ziyaret edip hastalıklarına şifa bulmak amacıyla buralarda isteklerde 

bulunmuşlardır. Mezar, türbe ve yatırlardan kutsal görülmesi sebebiyle talep edilen bu 

istekler zamanla kabrin yakınında bulunan taş, toprak, su ve ağaç gibi pek çok nesneye 

geçerek bunlardan da şifa bekleme noktasına gelinmiştir. Kutsal görülen bu nesnelerle 

gerçekleştirilen tedavilerde kullanılan metotlara yörede genel olarak taşın hasta olan 

bölgeye temas ettirilmesi; toprağın yenmesi, hasta olan bölgelere sürülmesi, toprakla 

yıkanılması; suyun da benzer şekilde içilmesi, hastalıklı bölgeye sürülmesi veya suyla 

yıkanılması şeklinde rastlanılmıştır. 

Bademcik şişmesine karşı yörede uygulanan yöntemlerden olan köstebek boğan 

insanların, bademcikleri masaj yaparak iyileştirmesi pratiği yöredeki ocaklı anlayışını 

ortaya koymaktadır. Zira köstebek boğarak ocaklı olma ve bu tür tedavi yöntemini 

uygulama köstebeği mitolojik kökene, eski inançlara götürmekte ve aynı zamanda ona 

büyüsel bir nitelik kazandırmaktadır. Anadolu’da köstü, kösnü olarak da bilinen 

köstebek ocakları; boğaz ağrıları ve deri hastalıklarının tedavi edildiği ocaklardır. 

Köstebek ocaklıları, ocaklı olma yönünden başka ocaklılardan farklılık göstermektedir. 

Genellikle alışılmışın dışında bazı olayların ardından ocaklı olma ve el verme suretiyle 

ocağın sürdürülebilirliği mümkün iken köstebek ocağı bu yöntemlerle yol almayıp 

bunların ötesinde ocaklı olmayı talep eden kişi köstebeği boğarak öldürür. Köstebeği 

öldürmek suretiyle hayır elde edeceğine inanan ocaklılar boğaz ağrılarını ya da 

köstebek ismi verilen, vücudun türlü bölgelerinde beliren deri hastalığını iyileştirir. 

Kökeninde köstebek öldürerek kuvvet kazanmaya dayalı olan ocaklarda fiziksel 

biçimde köstebeğe benzeyen hastalıklar benzerlik büyüsü yöntemiyle 

iyileştirilmektedir. Bu pratikler haricinde kimi ocaklarda köstebeğin ayaklarından, 

etinden ve yerden çıkardığı topraktan faydalanıldığı da olur. Bir hayvanı öldürmeyle 

iyilik elde etme ve ocaklı olma anlayışı köstebeğin inançsal, mitolojik kökene 

dayanması anlamında dikkati çekmektedir. Türk mitolojisinde köstebek Tanrı’nın 

lanetleyip yeraltına yolladığı bir hayvan olurken ocaklarda ise halk tababeti tedavi 

pratiklerinde eti veya mistik kuvvetiyle kişilere şifa olmaktadır. 



286 
 

Kabakulak hastalığına karşı yörede ocağın altındaki siyah küllerin kulağın 

etrafına sürülmesi ve ayetler okunması pratiği dikkat çekici bir uygulama olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Yörede kabakulak hastalığına karşı uygulanan bu yöntemin 

benzerine Kırıkkale’de de rastlandığı görülmüştür. Orada kalem ve tencere isi gibi 

şeylerle hastalıklı bölgenin sınırları çizilerek karalama yöntemi uygulanmaktadır. Bu 

yöntemlerle hastalığın belli bir bölge içerisine hapsedilerek dağılmasını önleme 

amaçlanmıştır. Türklerde atalar ya da Tanrı tarafından verilen ateş kutsiyet atfedilen 

varlık durumunda olmuştur. Zamanla ateşin yanı sıra onunla birlikte ateşin yakıldığı 

yer olan ocağa da kutsallık yüklenerek aile ocağı büyük bir önem kazanmış ve onun 

etrafında birtakım ritüeller, mitler ortaya çıkmıştır. Aile ocağının çeşitli hastalıkları 

tedavi ederek sağaltma ocaklarında önemli bir rol üstlendiği görülmektedir. Anadolu'da 

tedavi ocaklarının pek çoğu, tedavi uygulamalarını aile ocağı etrafında icra etmektedir. 

Sağaltma işlemi kimi zaman doğrudan ocaktaki ateşle kimi zaman ocakta saç ayağı 

yerine kullanılan taş, bazı vakit ocaktaki kül, bazı vakit de kömür olabilmektedir. Bu 

bağlamdan bakıldığında her türlü koşulda evde ateşin yakıldığı aile ocağıyla ilişkisi 

olan herhangi bir obje üzerinden sağaltımın gerçekleştirilebildiği görülmektedir.  

Atalar kültü/veli kültü, taş kültü, ağaç kültü, su kültü, toprak kültü, demir kültü, 

tabiat kültü, ateş kültü, kan kültü, renk kültü, ay kültü, ayin kültü, at kültü, keçi kültü, 

köpek kültü, geyik kültü, boğa kültü, ocak kültü, üzerlik kültü, yılan kültü yörede çeşitli 

hastalıkların tedavi yöntemlerinde karşımıza çıkmaktadır. Üzerlik otunun bölgede dinî, 

sihrî usulle nazardan ve zararlı ruhlardan sakınmak amacıyla kullanılması “üzerlik 

kültü”; nazar için üzerliğin tütsülenmesi ve pek çok halk tababeti pratiklerinde ateşten 

yararlanılmasıysa “ateş kültü” ile ilgilidir. Ateşin Türk inanç sisteminde koruma, 

temizleme, fenalıkları kovma nitelikleri bulunmaktadır. Nitekim yörede lohusalık 

zamanında annenin başına kırmızı bir baş örtüsü veya kurdele konulması, kuduz için 

topraklardan kırmızı olanının tercih edilmesi, uçuk için kaşığın ısıtılarak bölgeye 

değdirilmesi yine ateşin rengi olan kırmızının koruyucu, temizleyici özelliğinden 

kaynaklanmaktadır. 

Toprak, halk hikâyeleri ve diğer halk anlatılarında iyileştirici güce haiz 

nesnelerden biridir. Bu toprak sıradan bir toprak olmayıp onun tedavi edici güce sahip, 

Tanrı katı olan cennetten alındığı inancı yöre insanında bulunmaktadır. Yöredeki 

pratiklerden şeyh, seyit olarak bilinen kimselerin mezarlarından alınan toprağın göze 

sürülmesi pratiği halk hikâyelerinde görülen göze toprak sürerek açma motifiyle 

benzerlik göstermektedir. Hz. Peygamber’in verdiği toprak; Hz. Hızır’ın, Hz. Ali’nin 



287 
 

atı düldül veya kahramanların atlarının ayak bastığı alandan alınan toprak ya da türbe 

gibi kutsal yerlerden getirilen toprağın iyileştirme özelliğine sahip oldukları halk 

anlatılarında karşımıza çıkmaktadır. Toprak yörede göz perdesi/katarakt, kısırlık, 

kızarıklık, kuduz, kurbağacık, kuyruk sokumu batması, pişik, yılan sokması gibi 

hastalıkların tedavisinde kullanılmıştır. Kutsallık yüklenen kişilerin mezarlarından 

alınan toprakla esasında temas ve taklit büyüsünden yararlanılmakta, hastalığın cansız 

bir varlık olan toprağa devredilmesi ya da şifa verici büyüsel gücün toprak aracılığıyla 

insana göçürülmesi pratiği uygulanmaktadır. Bu anlamda ziyaret yerlerinde toprak 

yeme, yalama, su ile karıştırıp içme yahut da yıkanma, evde saklama, yastığın altına 

koyma veya toprak üzerine yatma gibi pratikler uygulanarak toprak vasıtasıyla orada 

gömülü mübarek kişinin tinsel gücünü bedene aktarıp bu güçten istifade etme, böylece 

dert ve sıkıntıdan kurtulma hedeflenmektedir. Burada temas büyüsü ilkesinden 

yararlanıldığı görülmektedir. Bunların dışında ayrıca Kur’an’da insanın topraktan 

yaratıldığı ifade edilmektedir. Tüm bu veriler bağlamında bakıldığında yörede toprakla 

sağaltma pratiklerinin temelinde dinsel ve büyüsel tedavi yöntemlerinin bir arada 

bulunduğu, atalar kültü ve veli kültü izlerinin yer aldığı görülmektedir. 

Arpacık için yörede kültürel kökenli pratik olan amca oğluyla evlenmiş kadının, 

hasta kişinin gözüne üflemesi; yakın akrabalardan birinin saçı, peçesi veya altınının 

bölgeye sürülmesi; çıban için de amcaoğlu ile evlenen kişinin saçının sürülmesi yörenin 

kültürel özellikleriyle açıklanmaktadır. 

Yöredeki çocukların gelişmeme, zayıf düşme ve hastalanmalarında ya da bunun 

tersi olarak kimi zaman da hastalığı sağaltmada ayın etkisinin olduğu düşüncesinin 

temelinde “ay kültü” bulunmaktadır. Bazı eski toplumlarda ve günümüz toplumlarında 

ay bazen olumlu gelişmelerin yaşanmasını sağlayan, bazen de olumsuz durumların 

yaşanmasına neden olan bir unsur olarak görülmüştür. Çocuklar, yöredeki inanışa göre 

aylık döngüsünü tamamlamak üzere olan 27 günlük ay ve hilâl şeklindeki yeni doğan 

ayı görürlerse korkar, bu sebeple de hastalanırlar. “Ay basması” olarak da bilinen, 

kaynağını ilkel insanın sıra dışı varlıklarla ilgili endişe ve korkularından alan bu olay 

mitolojik kökenli bir hastalıktır. Sıra dışı bu rahatsızlığın tedavisinde kullanılan 

metotlar da bununla bağlantılı olarak olağanüstü, büyüsel ve dinsel eylemlerden 

meydana gelmiştir. Bazı milletlerin özellikle de Slav toplumların, inanışa göre hamile 

kadın ve yeni doğan bebekleri ay ışığından uzak tutarak hastalığın oluşmasını önleme 

amacı taşıdıkları bilinmektedir. Söz konusu benzer durum halk hekimliği derlemesinin 

yapıldığı Midyat ilçesinde de görülmektedir. Küçük çocukların yaşıtlarına göre 



288 
 

gelişmediği, zayıf olduğu, gözlerinde şaşılık veya benizlerinde solma oluştuğu, hasta 

düştüğü, yüksekçe ateşe yakalandığı, titreyip nöbet geçirdikleri ya da öldükleri vakitte 

bunların ayın etkisi ile ortaya çıktığı inancı yaygın olup söz konusu bu durum da yörede 

“aydan düşme” tabiriyle ifade edilmiştir. Hastalık sonrası çocuklara hafifçe su dökülüp 

korkutularak hastalığa neden olan varlığı aslında bu suretle korkutmak ve kaçırmak; 

Yasin suresini okumak; soba veya tencere isiyle alınlarına haç, ay veya başka türden 

şekiller çizmek; gün doğana dek çocuğu öpmekten uzak tutmak gibi kökeni dinsel, 

inanca ve mitolojik vakalara dayalı tedavi yöntemleri uygulanmıştır. Bunun dışında 

nadir de olsa ay tutulmasının olduğu zamanların hasta olan veya gelişimini 

tamamlayamayan çocukların iyileşmesi için fırsat olabileceği inancı da vardır. 

Kansere karşı kişiye kör fare etinin yedirilmesi ile bebeklerin göbek bağının geç 

kesilmesi önerileri diğer yörelerden farklılık göstermesi dolayısıyla ilgi çekmektedir. 

Kör köstebek fareleri üzerinde yapılan araştırmalar sonucunda bilim insanları 

tarafından kör farelerin doğal bir bağışıklığa sahip olduğu, kansere karşı dirençli olduğu 

ve kanser hücrelerini onardığı ifade edilmiştir. Kör fare etinin kansere karşı olan 

etkisinden ötürü etinin hasta olana yedirilmesiyle bağışıklığın, direncin kanser olan 

kişiye geçeceği ve iyi geleceği inancı dolayısıyla söz konusu uygulamada temas büyüsü 

ve analojik tedavi yönteminden faydalanıldığı anlaşılmaktadır. Diğer pratik olan bebek 

göbek bağının geç kesilmesi uygulamasının da yapılan çalışmalarca kansere, daha pek 

çok hastalığa yakalanma riskini azaltmada ve bebeklerin kan değerleri ile 

bağışıklıklarını güçlü tutmada etkili olduğu ifade edilmiştir. 

Midyat yöresinde konuşamayan çocuklar için gerçekleştirilen uygulamaların 

genellikle dinsel, inançsal ve büyüsel özellikler taşıdığı görülmektedir. Bu 

uygulamalardan, kilise ve cami kilit anahtarlarının su içine konularak içirilmesi veya 

camide kilitle bekleyen çocuğun camiden çıkan ilk kişi tarafından açtırılması pratikleri 

içeriğinde dinsel, ayin kökenli, demir kültlerini barındırmasının yanı sıra bir taklit 

büyüsü olan analojik uygulamaları ihtiva etmektedir. Konuşamayan çocuklar için 

uygulanan bu pratikler, Anadolu’nun birçok yerinde yürüyemeyen çocuklar için 

yapılan köstek kesme uygulamasını hatırlatmaktadır. Çocukların ayaklarına takılmış ip 

veya herhangi bir nesne ayaklardaki engel olarak düşünülmektedir. Burada 

konuşamamanın ardında yatan sembolik kilit engeli dini inançtan süzülen kilise veya 

cami anahtarı ile açılmak suretiyle engelin yok edilmesi dilin açılması şeklinde 

değerlendirilmektedir. Söz konusu bu pratiklerde “benzer benzeri yaratır” ilkesinden 

hareketle analojik, dinsel ve büyüsel kökenli uygulamalar bir arada gözlemlenmektedir. 



289 
 

Kilise veya cami kilit anahtarlarının su içine konularak içirilmesi pratiği ayrıca su 

kültüne örnektir. Diğer uygulamalardan, bülbül etinin dilinin yedirilmesi pratikleri 

güzel sesi ile meşhur kuşun özelliklerinin çocuğa geçeceği inancından dolayı yine 

analojik tedavi yöntemi ile ilgilidir. Güzel konuşan ve herhangi bir rahatsızlığı olmayan 

bir büyük ya da çocuğun, hasta olan çocuğun ağzına tükürmesi uygulamasında büyüsel 

tedavi yöntemi ve halk hikâyelerindeki tükürükle iyileştirme motifi kullanılmıştır. 

Dayının konuşamayan yeğenlerinin ağzına topuğuyla üç kez vurması pratiği de 

esasında çocuğun konuşmasına engel olduğuna inanılan kötü, kara iyeleri korkutmak; 

kaçırmak ve böylelikle dilin açılmasını sağlamak amacıyladır. Ayrıca hastalık 

durumunun tedavisi için kilisenin düzeltici etkisine inanılıp ziyaret edilmesi, 

Yezidilerce bölgedeki Meyraf Ziyaret yerine gidilip orada adak adanması, bez 

bağlanması pratikleri ocak kültünün hastalık iyileştiren kilise ve türbeler ile ilişkili 

olduğunu, iç içe geçtiğini göstermektedir. 

Albasması, burkulma, dolama, kol/bacak şişliği ve nazara karşı tedavide keçi 

kıllarının kullanılması keçi kültü ile ilgili olması bakımından dikkati çekmektedir. 

Keçi; yapısı itibariyle dayanıklı, cesaretli, hareketli, atik bir hayvan olarak 

bilinmektedir. Bu açıdan bakıldığında büyünün temas prensibinin işlediği 

görülmektedir. Keçinin sahip olduğu dayanaklılık ve sağlamlığın hasta olan kişiye 

temas ederek onu iyileştirebileceği inancı yörede göze çarpmaktadır. Keçi kılı ayrıca 

nazar için üzerlik, soğan ve sarımsak kabukları ile birlikte yakılarak tütsü şeklinde 

kullanılmaktadır. 

İye, Türk mitolojisinde bir varlığın asıl sahibi ve en genel anlamıyla koruyucu 

ruh olarak tanımlanmakta; canlı, cansız tüm varlıkların bir ruhu veya perisi vardır 

inancını içermektedir. Bu ruhların bazılarının iyi, bazılarının da kötü olup insanlara 

zarar verdiğine inanılmaktadır. İslamiyet’ten önceki iyi ve kötü ruhlar (iyeler) zamanla 

İslâmî unsurlara bürünerek şeytan, cin, peri gibi unsurlara dönüşmüştür. Bugün 

Anadolu’nun çoğu bölgesindeki insanlar hâlâ bu ruhlardan çekindikleri için bunların 

musallat olmasını önlemek amacıyla çeşitli uygulamalara başvurmaktadırlar. Yörede 

albasması, kırk basması, bacak/diz ağrıları, diş ağrısı, konuşamayan çocuklar, nazar ve 

uçuk hastalıklarının tedavisinde kullanılan bazı yöntemlerin Türk kültüründeki 

koruyucu ruhlar olan iyeler ile ilgili olduğu görülmektedir. Kamlar ruhlarla bağlantı 

kurup onları yönlendirme ve yönetme gücüne sahip olan kişilerdir. Kamlar, insan 

vücudundan kötü ruhları çıkarıp uzaklaştırarak hastalıkları tedavi etmişler ve bu 

yönleriyle halk tababetinin önemli sağaltıcıları olmuşlardır. İslamiyet öncesi Türk 



290 
 

yaşamında halkın hekim ihtiyacını karşılayan kamlar zamanla hoca, şeyh, ocaklı gibi 

günümüzdeki bilinen isimleriyle gerek yörede gerekse de diğer bölgelerde halkın 

hastalıklarına şifa bulmak amacıyla başvurdukları kişiler olmuşlardır.   

Doğumun ardından anne ile çocuğu al basması, kırk basması gibi zararlı 

ruhlardan muhafaza etmek amacıyla anne ve çocuğun yanına bıçak, iğne, makas, altın, 

ekmek, muska, Kuran, nazar boncuğu gibi nesneler konması pratikleri esasında halk 

inanmalarını da beraberinde gözler önüne sermektedir. Bu nesnelerin metal ve demir 

ağırlıklı olması aslında yörede Ümmü Sübyan olarak bilinen alkarısının bunlardan 

korkup kaçtığına dair inancı barındırması ve buna bağlı olarak demir kültü ile ilgilidir. 

Ayrıca kırk basmasında kırk taşın suya bırakılması ve çocuğun ağacın dibinde içine 

çakıl taşı konmuş su ile yıkanması taş kültü ile alakalıdır. Doğumla birlikte meydana 

gelen güç kaybını onarmak için anneye pekmez, pekmezli ekmek, pekmezli yumurta, 

süt ile çiğ yumurta karışımı, keçi eti verilmektedir. Keçi etinde güç verme amacı 

güdülmesinin yanında uygulamada keçi kültünün izlerine rastlanılmıştır. Albastının 

insanlara bazen keçi suretinde göründüğü ifade edilirken Kazak ve Kırgızlar da 

alkarısını keçi suretinde tasavvur etmişlerdir. Bu anlamda gerek yörede loğusanın 

albastıdan korunması amacıyla keçi etinin yedirilmesi gerekse de başka bölgelerde keçi 

kılı veya zibilinden yararlanıldığı için benzer pratiklerin farklı yörelerde uygulandığı 

görülmüştür. Lohusa kadının başına kırmızı kurdele bağlanması uygulamasında 

hastalığın ismi ve rengi ile aynı olan veya renk yönünden onunla benzerlik taşıyan 

objelerden yararlanılarak alkarısını korkutma amaçlanmaktadır. Lohusa dönemindeki 

kadınların aynı ortamda bulunmaması; lohusa bir kadının hamile bir kadının yanına 

girmemesi; kırk gün boyunca evden dışarıya ateş, maya, tuz, sirke, ekmek verilmemesi 

gerektiği anlayışları Türk kültüründeki koruyucu ruhlar olan iyeler ile ifade 

edilmektedir. Tüm bu pratik ve inanmaların genel itibariyle kadının eski gücüne 

kavuşması, anne ve bebeğin kötü ruhlardan korunması amacına yönelik olurken 

bunlarda geleneksel metotların yanı sıra inanca dayalı, dinsel ve büyüsel işlemler de 

ağırlıklı olarak yörede uygulanmıştır. 

Çocuk ve yetişkinlerde bir korku sebebiyle kimi zaman geçici sarılık meydana 

gelebilmektedir. Korkan kişinin yüzü veya vücudunun başka bölgeleri bir anda 

sararabilmektedir. Kamların tedavide sıklıkla kullandıkları metotlardan biri de 

tiksindirmek ve korkutmaktır. Sibirya Tatar kamları günümüzde hâlen bu pratiği 

uygulamaktadır. Kötü ruhları korkutarak bedenden çıkarma amaçlı bu uygulamalar 

kamlık döneminden günümüze değin uygulanarak devam etmiştir. Zira Midyat 



291 
 

yöresinde de sarılık hastalarını iyileştirmek için kişinin ocaklı, kutsiyet atfedilen veya 

seyit olan biri tarafından aniden tokat atılarak korkutulması veya dövülmesi şeklindeki 

kötü ruhları kaçırma amaçlı tedavi yöntemi dikkati çeken bir uygulama olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

Tükürükle iyileştirme Türk halk hikâyelerinde ve İncil’de de geçen motiflerden 

bir tanesidir. Tükürük anlatılarda çeşitli hastalıkların tedavisinde kullanılmıştır. 

Tükürük; Kirmanşah hikâyesinde dervişin ağzında oluşan barı yaraya sürmesi, Yusuf 

ile Züleyha hikâyesinde Hz. Hızır’ın gelerek ağzının barını ağlamaktan gözleri kör olan 

Züleyha’nın gözlerine sürmesi, Markos İncili’nde Hz. İsa’nın parmaklarına tükürüp 

sağır ve konuşma sorunu olan kişinin kulaklarına ve diline parmağını dokundurarak 

onu iyileştirmesi şeklinde geçmektedir. Tükürükle iyileştirme yörede; mantar, 

pamukçuk, egzama, kaşıntı, kızarıklık gibi deri hastalıkları ile göz ağrısı, tavukların 

gözlerinde oluşan şişlik ve konuşamayan çocukları iyileştirme amacıyla hoca, ocaklı 

veya kişinin kendisi tarafından sadece tükürük ile ya da toprak, kül, tuz, yoğurtla 

karıştırılıp sürülmesi şeklinde karşımıza çıkmaktadır. 

Sonuçla araştırma alanındaki halk hekimliği uygulama ve tedavi yöntemlerinin 

tespit edilmesiyle bu uygulamalardaki kimi eski Türk inanışları, Türk halk anlatıları, 

mitolojik veriler ile eski uygarlıklara ait izler sürülerek bunların Midyat Halk 

Hekimliği’ndeki yansımaları ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. Bu yansımalardan pek 

çoğunun genel olarak Midyat yöresinde de devam ettirildiği görülmektedir. Bu 

uygulamaların bazıları aynı şekilde olduğu gibi devam ederken bazıları da İslâmî 

yapıya bürünerek kısmi değişikliklerle günümüze değin sürmüştür. Birçok tedavi 

yönteminin mantıksal alt yapısı zamanla unutulmuş olsa da şekilsel uygulaması 

günümüz yöre halkı tarafından hâlen kullanılagelmiştir. Çalışmanın sonucunda 

uygarlıklar ne denli ilerleme kat ederse etsin örf ve töreler bağlamında gerçekleştirilen 

ayinlerin her koşulda yaşamayı sürdürdüğü tespit edilmiştir. Araştırma neticesinde 

çağdaş tıbbın yeterli olmadığı hâllerde halkın geleneksel sağaltım metotlarına yöneldiği 

bununla birlikte yörede tatbik edilen geleneksel sağaltım metotlarından pek çoğunun 

kökeninde Orta Asya temelli pratikler ile İslâmî kültürün izleri bir arada görülmektedir. 

Bu kültürel değerlerin hem kırsal yerlerde hem de yöre merkezinde aktif şekilde 

yaşatılmakta olduğu müşahede edilmiştir. 

 

 

 



292 
 

KAYNAKÇA 

 

Abdülaziz Bey (1995). Osmanlı Adet, Merasim ve Tabirleri. (Yay. Haz.: Kazım Arısan ve 

Duygu Arısan Günay). İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Acıpayamlı, Orhan (1961). Türkiye’de Doğumla İlgili Âdet ve İnanmaların Etnolojik Etüdü. 

Erzurum. Atatürk Üniversitesi Yayınları. 

Acıpayamlı, Orhan (1968). Türkiye Folklorunda Halk Hekimliği ve Özellikleri. Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, XXVI, 1-2, 1-9. 

Acıpayamlı, Orhan (1969). Türkiye Folklorunda Halk Hekimliği ve Özellikleri. Dil Tarih 

Coğrafya Dergisi, S. XXVI. 

Acıpayamlı, Orhan (1989). Türkiye Folklorunda Halk Hekimliğinin Morfolojik ve Fonksiyonel 

Yönden İncelenmesi. Türk Halk Hekimliği Sempozyumu Bildirileri. s. 1-8, Ankara: Ankara 

Üniversitesi Basımevi. 

Aça, Mustafa (2021). Halk Bilimi El Kitabı. Nobel Akademik Yayıncılık Eğitim Danışmanlık 

Tic. Ltd. Şti. Sertifika No: 40340.  Ankara. 

Akça, Mehmet (2006). Yezidiler, İnanç Esasları ve Ritüelleri. İstanbul. Yüksek Lisans Tezi. 

Akman, N. H. (2013). Tarihi Romanlarda Türk Mitolojisi 1908-1960. Marmara Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü. İstanbul. Doktora Tezi. 

Akpınar, Bahar (2020). Sağlık-Kültür İlişkisi Ekseninde Ocak Kültürü ve Halk Hekimliği: 

Eskil-Aksaray Örneği. Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yüksek Lisans Tezi. 

Aksoy, T. (2007). Mitoslarda Yaratılış Motifleri. Selçuk Üniversitesi. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Konya. Yüksek Lisans Tezi. 

Aktaş Küçükay, Tuğçe (2019). Artvin Merkez Köylerinde Halk Hekimliği Uygulamaları 

(Derleme-İnceleme-Tasnif). Artvin Çoruh Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Yüksek 

Lisans Tezi. 

Aladağ, Amine (2021). Iğdır Yöresi Halk Hekimliği. Iğdır Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi. 

Altıntaş, Ayten (2014). Osmanlı Tıp Kitaplarına Göre Sülükle Tedavi. Mersin Üniversitesi Tıp 

Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi. s. 32-32. 

Andrews, T. (2000). Nectar and ambrosia: An encyclopedia of food in world mythology. 

California: ABC-Clio, Inc. 



293 
 

Arat, Reşit Rahmeti (1979). Kutadgu Bilig I- II. Türk Tarih Kurumu Yayınları. Ankara.  

Arat, Reşit Rahmeti (1991). Kutadgu Bilig I Metin. Türk Dil Kurumu. Ankara.  

Arat, Reşit Rahmeti (1992). Atebetü’l Hakayık. Türk Tarih Kurumu Yayınları. Ankara. 

Araz, Rıfat (1995). Harput’ta Eski Türk İnançları ve Halk Hekimliği. Ankara. 

Arınç, K. (2009). Doğal, İktisadi, Sosyal ve Siyasal Yönleriyle Türkiye’nin İç Bölgeleri. Eser 

Ofset Matbaacılık. Erzurum. 

Artun, Erman (2005). Türk Halkbilimi. İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

Asil, Eriş (1989). “Halk Hekimliği ve Eczacılığı Araştırmalarında Metodoloji”. Halk 

Hekimliği Sempozyum Bildirileri. s.33-38. 

Asil, Eriş; Şar, Sevgi (1984). Mezopotamya Uygarlıklarında Eczacılık. Ankara Eczacılar Odası 

Bülteni. Ankara. 

Asil, Eriş; Şar, Sevgi (1984). Eski Mısır’da Eczacılık. Ankara Eczacılar Odası Bülteni. Ankara. 

Asil, Eriş; Şar, Sevgi (1984). Eski Çin, Hint ve İran’da Eczacılık. Ankara Eczacılar Odası 

Bülteni. Ankara. 

Asil, Eriş; Şar, Sevgi (1985). Eski Roma’da Tıp ve Eczacılık. Ankara Eczacılar Odası Bülteni. 

Ankara. 

Ateş, Fatma. (2015). Adana Halk Hekimliğinde Ocak Kültü. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Doktora Tezi. 

Ateş, Fatma. (2015). Anadolu Halk Hekimliği Uygulamalarında Demir Unsurunun Kullanımı. 

Turkish Studies. 

Aydın, Nilgün (2021). Konya’da Halk Hekimliği Uygulamaları. Halk Kültüründe Sağlık. Motif 

Vakfı Yayınları. 

Aytar, Selçuk (1976a). Hastalığı Devretme Geleneği. Türk Folklor Araştırmaları 16 (322): 

7639-7640. 

Aytar, Selçuk (1976b). Bazı Cansızlardaki Güçleri İnsanlara Devretme. Türk Folklor 

Araştırmaları 17 (325): 7723-7724. 

Bayat, Ali Haydar (1995). Geçmişten Günümüze Türk Halk Hekimliğinde Şeker Hastalığı. III. 

Milletlerarası Türk Halk Edebiyatı ve Folkloru Kongre Bildirileri. Konya, 264–271. 

Bayat, Ali Haydar (1989). Türk Dünyasında Özellikle Anadolu Tıbbî Folklorunda Akıl 

Hastalıklarının Tedavi Yolları ve Kaynakları. Türk Halk Hekimliği Sempozyumu Bildirileri. 

Kültür Bak. Yay. Ankara. s.61-82. 



294 
 

Bayat, Ali Haydar (1992). “Anadolu Tıbbî Folklorunda Göz Hastalıkları. IV. Milletlerarası 

Türk Halk Kültürü Kongresi Bildirileri. Kültür Bakanlığı Yayınları. Ankara. s.43-58.  

Bayat, Fuzuli (2017). Türk Mitolojik Sistemi. Cilt 1. İstanbul: Ötüken. 

Beydili, Celal (2005). Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük. Yurt Kitap Yayın. Ankara. 

Bolak Boratav, Hale; Sunar, Diane (2005). Sağlık Psikolojisi: Türkiye Açısından Bir Durum 

Değerlendirmesine Doğru. Psikoloji Çalışmaları Dergisi. 

Boratav, Pertev Naili (1994). 100 Soruda Türk Folkloru. Gerçek Yayınevi. İstanbul. 

Boratav, P. N. (1999). 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı. Gerçek Yayınevi. İstanbul. 

Boratav, P. N. (2016a). 100 Soruda Türk Folkloru. 3. Baskı. Ankara. Bilgesu Yayıncılık. 

Cirhinlioğlu, Zafer (2017). Sağlık Sosyolojisi. Nobel Akademik Yayıncılık. 

Çelik, Adil (2012). Kırgız Türklerinin Arkaik Destanlarında Mitik Unsurlar. Kütahya. Yüksek 

Lisans Tezi. 

Çetin, İhsan (2005). Kent Kültürü Zenginliğinde Etnik Farklılıklar: Midyat Örneği. Ege Ünv. 

Sosyal Bil. Enst. Sosyoloji ABD. İzmir. Yüksek Lisans Tezi. 

Çetin, İhsan (2007). Midyat’ta Etnik Gruplar Alan İncelemesi. Yaba Yayınları. İstanbul. 

Çevik, A. (2007). İlkçağlardan Ortaçağın Sonuna Kadar Midyat ve Yöresi’nin (Tur Abdin) 

Tarihi Coğrafyası. Makalelerle Mardin. I. Tarih-Coğrafya Mardin Tarihi İhtisas Komisyonu. 

Yay.No.7. İstanbul. 

Çevirme, H. ; Sayan, A. (2005). Alkarısı İnanmaları ve Bilim. Milli Folklor Dergisi, Sayı:65. 

s. 67-72. 

Çifçi, Tekin (2019). Adıyaman ve Çevresinde Halk İnançları ve Halk Hekimliği. Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Diyarbakır. Doktora Tezi. 

Çolak, Faruk (2012). Niğde Halk Hekimliğinde Dışkı ve İdrar Kullanılarak Yapılan Tedavi 

Usulleri. 1. Uluslararası Niğde Dil, Kültür ve Tarih Sempozyumu. 

Çolak, Faruk (2015). Sağaltma Tekniği Olarak Tıbıka Tutma Uygulamasının Kültürel Kökeni. 

II.Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Sempozyumu Bildirileri Kitabı. 

Çolak, Faruk (2015). Yazılı ve Sözlü Belgeler Işığında Niğde Halk Hekimliği. Konya: Kömen 

Yayınları. 

Çoruhlu, Yaşar (1999). Türk Mitolojisinin ABC’si. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Çoruhlu, Yaşar (2010). Türk Mitolojisinin Ana Hatları. Kabalcı Yayınları. 

Çoruhlu, Y. (2012). Türk Mitolojisinin Ana Hatları. İstanbul. Kabalcı Yayıncılık. 



295 
 

Dağı, Fahri (2013). Türk Halk Anlatılarında Halk Hekimliği Üzerine Bir Araştırma. Balıkesir 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Doktora Tezi. 

Demir, Zeynettin (2019). Mardin İli Midyat İlçesinde Yaşayan Mahalmilerin Folklor ve 

Etnografyası. Ardahan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi. 

Deniz, Sedef (2005). Bitkilerle Tedavi. İstanbul. Kar Yayınları. 

Dilek, İbrahim (2007). Sibirya Türklerinde Ateşle İlgili İnançlar, Törenler ve Bazı Efsaneler. 

Bilig / Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi. s.33 - 54. 

Dolabani, H. (1972). Tarihte Mardin. Resim Ofset Matbaacılık Ambalaj San.Tic.A.Ş. İstanbul. 

Duvarcı, A. (1990). Halk Hekimliğinde Ocaklar. Milli Folklor. S.7. 

Ekici, Metin; Öger, Adem (2007). Türklerde Ocak Kültü ve Bu Kültün Alevilik İnancına 

Yansımaları. 2.Uluslararası Türk Kültür Evreninde Alevilik ve Bektaşilik Bilgi Şöleni Bildiri 

Kitabı. C: 2. Ankara: grafiker matbaacılık. s. 1357–1367. 

Eliade, Mircea (1993). Mitlerin Özellikleri. İstanbul: Simavi Yayınları. 

Eliade, M. (2003). Demirciler ve Simyacılar. İstanbul. Kabalcı Yayınları. 

Eliade, M. (2005). Dinler Tarihi, Dinlerin ve İbadetlerin Morfolojisi (çev. Mustafa Ünal). 

İstanbul: Yeni Zamanlar Dağıtım. 

Elmacı, Nuran (2013). Sağlık Antropolojisi. Siyasal Yayınevi. Ankara.  

Emeksiz, Abdulkadir (1998). Türk Halk Kültüründe Üzerlik. Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi. 

Cilt 28. S.0. s.229 – 242. 

Eprem, Mesut. (2019). Bingöl Halk Hekimliği. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yüksek Lisans Tezi. 

Erdemir, Ayşegül Demirhan (1985). Tıbbî Folklorumuzda Şap ve Bazı Örnekler. Türk Halk 

Edebiyatı ve Folklorunda Yeni Görüşler. C. I. Ankara. s.301– 307. 

Ergin, Muharrem. (1989). Dede Korkut Kitabı. İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Ergun, Pervin (2004). Türk Kültüründe Ağaç Kültü. Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 

Yayınları. Ankara. 

Ersoy, R. (2014). Modernizm-Postmodernizm Bağlamında Geleneksel Tıp Uygulamalarının 

Güncelliği Üzerine Bir Değerlendirme. Milli Folklor. S:101. 

Ertuğ, Füsun (2014). “Etnobatik”, Resimli Türkiye Florası. İş Bankası Kültür Yayınları. 

İstanbul. C.1.s.319-344.  



296 
 

Eşmeli, İ. (2014). Dinler Tarihi Açısından Gök Cisimleri ve Tabiatla İlgili İnanış ve 

Uygulamalar (Muğla-Yatağan Örneği). Dini Araştırmalar. C. 17. S. 45. s.195-208. 

Freud, S. (2012). Totem ve Tabu (I-II Tam Metin). İstanbul: Arya Yayıncılık. 

Genç, Reşat (1999). Türk İnanışları ile Milli Geleneklerde Renkler ve Sarı, Kırmızı, Yeşil. 

Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları. Ankara. 

Gökalp, Ziya (2007). Türk Medeniyeti Tarihi. Birinci Baskı: Elips Kitap. Ankara. 

Gökbel, Ahmet (2002). Kıpçak Türkleri. Ötüken Yayınları. İstanbul. 

Gökyay, Orhan Şaik (2006). Dedem Korkudun Kitabı. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Günay, Ünver; Güngör, Harun (2007). Türklerin Dini Tarihi. Rağbet Yayınları. İstanbul. 

Günkut, B. (1937). Diyarbekir Tarihi. Diyarbekir Halkevi Neşriyatı. Diyarbekir. 

Hooke, S. H. (1993). Ortadoğu Mitolojisi Mezopotamya, Mısır, Filistin, Hitit, Musevi, 

Hristiyan Mitosları (çev. Alaeddin Şenel). Ankara: İmge Kitabevi. 

Hufford, David J. (1986). Folk Healers. Handbook Of American Folklore (Ed. R.M. Dorson). 

İndiana Ün. Press. Bloomington. 

Hufford, D.J. (2007). Halk Hekimleri. (çev. Mustafa Sever). Millî Folklor. s.73-80. 

Ilgaz, K. (1957). İstanbul’da Doğum ve Çocukla İlgili Âdetler ve İnanmalar. Türk Folklor 

Araştırmaları Dergisi. S.84, s.1338-1339. 

Illich, I. (2017). Sağlığın Gaspı. (Çev. Süha Sertabiboğlu). Ayrıntı Yayınları. İstanbul. 

İnan, Abdülkadir (1972). Tarihte ve Bugün Şamanizm-Materyaller ve Araştırmalar. Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. Ankara. 

İnan, Abdülkadir (1986). Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve Araştırmalar (No. 24). 

Türk Tarih Kurumu. 

İnan, Abdülkadir (1998). “Al Ruhu”. Makaleler ve İncelemeler I ve II. Üçüncü Baskı. TTK 

Basımevi. Ankara. 

İnan, Abdülkadir (2000). Tarihte ve Bugün Şamanizm Materyaller ve Araştırmalar. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

İnan, A. (2017b). Tarihte ve Bugün Şamanizm (Materyaller ve Araştırmalar). 9. Baskı. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

İsmail, Zeyneş (2002). Kazak Türkleri. Yeni Türkiye Yayınları. Ankara. 

İşler, İbrahim; Çetin, Mehmet (2000). Dinler ve Diller Diyarı Midyat. Midyat Belediyesi 

Yayınları. Midyat. 



297 
 

İş, Vahap (2006). Midyat Dinler ve Diller Kenti. Hedef Gazetecilik, İstanbul. 

Kafesoğlu, İbrahim (1994). Türk Millî Kültürü. İstanbul: Boğaziçi Yayınları. 

Kafesoğlu, İ. (2007). Türk Milli Kültürü. İstanbul. Ötüken Yayınları. 

Kalafat, Yaşar (1995). Doğu Anadolu’da Eski Türk İnancının İzleri. Atatürk Kültür, Dil ve 

Tarih Yüksek Kurumu Yayınları. Ankara. 

Kalafat, Yaşar (1996). İslamiyet ve Türk Halk İnançları. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Kalafat, Yaşar (1998). Kuzey Azerbaycan-Doğu Anadolu ve Kuzey Irak’ta Eski Türk Dini İzleri-

Dinî Folklorik Tabakalaşma: Ankara. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Kalafat, Yaşar (1999). Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri. Ankara: Atatürk Kültür 

Merkezi Yayınları. 

Kalafat, Yaşar (2000). Türk Dünyası Karşılaştırmalı Türkmen Halk İnançları. Ankara: Asam 

Yayınları. 

Kalafat, Yaşar (2002). Balkanlardan Uluğ Türkistan’a Türk Halk İnançları I. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 

Kaplan, M. (2011). Halk Tıbbının Kökenleri: Teşhisten Tedaviye Din ve Büyü İlişkisi. Milli 

Folklor. C.12, S.91, s. 150-157. 

Karakaş, Ayhan (2005), Feke Halk Kültürü. Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Müdürlüğü. Adana. Yüksek Lisans Tezi. 

Karakaş, Ayhan (2016). Değişim Sürecinde Osmaniye Halk Hekimliği. Karahan Kitabevi. 

Adana. 

Karakaş, Rezan. (2021). Doğanın ve İnsanın Dirilişinin Simgesi: Yumurta. Uluslararası 

Halkbilimi Araştırmaları Dergisi. C: 4. S.6. s.31-51. 

Karakurt, D. (2012). Türk Mitoloji Ansiklopedisi Türk Söylence Sözlüğü. Vikipedi. 

Kardaş, Canser (2019). Muş’ta Halk Veterinerliği ve Geleneksel Tedavi Yöntemleri. Ürün 

Yayınları. Ankara.  

Kaşgarlı Mahmud (1970). Divanü Lugat’it Türk. Ali Çiçekli (Çev.). May Yayınları. İstanbul. 

Kaşgarlı Mahmud (2018). Divanü Lûgat-it-Türk (Dizin) Cilt IV (Çev. Besim Atalay). Türk Dil 

Kurumu Yayınları. Ankara. 

Kaya, M. (2001). Eski Türk İnanışlarının Türkiye’deki Halk Hekimliğinde İzleri. Folklor 

Edebiyat Dergisi. C7. S.25 ss.199-218. 



298 
 

Kolunsağ, İbrahim (2021). Edebî ve Folklorik Yönü Olan Bir Tıp Yazması: Müntehab-ı Âliye. 

Halk Kültüründe Sağlık. Motif Vakfı Yayınları. 

Koşay, Hamit Zübeyir (1956). Etnoğrafya Müzesindeki Nazarlık, Muska ve Hamailler. Türk 

Etnografya Dergisi. 

Koval, V. İ. (2016). Mifologiçeskiye verovaniya vostoçnıh slavyan. Gomel: GGU im. Skorinı. 

Köprülü, Fuad (1999). Edebiyat Araştırmaları. Türk Tarih Kurumu Basımevi. Ankara  

Köse, Nerin (2002). Kazakların Halk Hekimliğiyle İlgili Bazı Pratikleri Hakkında. Türk 

Kültürü Dergisi. s. 475–476, 677–686. 

Kumartaşlıoğlu, Satı (2014). Türk Kültüründe Ateş ve Ocak İyeleri. Karadeniz Araştırmaları 

Dergisi. S. 43 s. 175-190. 

Kurum, Uygar (2008). Düziçi’nde Halk Hekimliği. Niğde Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi. 

Lvova, E. L; Oktyabrskaya İ. V. vd. (2013). Güney Sibirya Türklerinin Geleneksel Dünya 

Görüşleri. (çev. Metin Ergun). Konya: Kömen Yayınları. 

Malaguzzi, S. (2008). Food and feasting in art. California: Getty Publications. 

Mardin Valiliği (1987). Mardin İl Yıllığı. Resim Ofset Matbaacılık Ambalaj 

San.Tic.A.Ş,İstanbul. 

Mauss, Marcel. (2011). Sosyoloji ve Antropoloji. (Çev.: Özcan Doğan). İstanbul: Doğu Batı 

Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2002a). Alevî ve Bektaşî İnançlarının İslâm Öncesi Temelleri. İletişim 

Yayınları. İstanbul. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2012). Alevî ve Bektaşî İnançlarının İslâm Öncesi Temelleri. İletişim 

Yayınları. İstanbul. 

Oğuz, B. (2005). Türkiye Halkının Kültür Kökenleri 5. İstanbul: Anadolu Aydınlanma Vakfı 

Yayınları. 

Oymak, İskender (2010). Anadolu’da Su Kültünün İzleri. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi. S. 15. s.35-55. 

Ögel, Bahaeddin (1993). Türk Mitolojisi (Kaynaklar ve Açıklamaları ile Destanlar) 1. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Ögel, Bahaeddin (1995). Türk Mitolojisi (Kaynaklar ve Açıklamaları ile Destanlar) 2. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. Türk Tarih Kurumu Basımevi. 



299 
 

Ögel, Bahaeddin (2014). Türk Mitolojisi II. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Öncül, K. (2011). Kuzeydoğu Anadolu Bölgesi Halk Hekimliği. Kafkas Üniversitesi. Kars: Türk 

Halkbilimi Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları.  

Öncül, K. (2013). Kars Örnekleminde Halk Hekimliğinin Arkaik Unsurları. Turkish Studies, 

International Periodical For The Languages, Literature And History Of Turkish Or Turkey 

Volume 8/1 Winter. Ankara. 

Örnek, Sedat Veyis (1973). Budun Bilim Terimleri Sözlüğü. TDK Yayınları. Ankara. s.32. 

Örnek, Sedat Veyis (1995). 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane. İstanbul: Gerçek 

Yayınevi. 

Örnek, Sedat Veyis (1995). Türk Halk Bilimi. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Örnek, Sedat Veyis (2014). 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane. Ankara: Bilgesu 

Yayıncılık. 

Özçelik Adak, Nurşen (2015). Sağlık Sosyolojisi: Kadın ve Kentleşme. Siyasal Kitabevi. 

Ankara. 

Özer, Nurten (1989). “Türk Halk Hekimliğinde Kaplıcalarımız”. Türk Halk Hekimliği 

Sempozyumu Bildirileri. s.203-209. 

Petruhin, V. Ya. (1995). Slavyanskaya mifologiya. Moskva: Ellis-Lak. 

Polat, Hasan Hüseyin (1995). Sivas Ulaş'ta Halk Hekimliği Uygulamaları. Ankara: Ürün Yay. 

Roux, Jean-Paul (1994). Türklerin ve Moğolların Eski Dini. Çev. Aykut Kazancıgil. İstanbul: 

İşaret Yayınları. 

Roux, J. P. (2005). Orta Asya’da Kutsal Bitkiler ve Hayvanlar. Kabalcı Yayınları. 

Saygı, Elif (2018). İnebolu Halk Kültüründe Halk Hekimliği. Kocaeli Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi. 

Sayılı, A. (1982). Mısırlılarda ve Mezopotamyalılarda Matematik, Astronomi ve Tıp. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu. 

Sevendi, C. ; Daşdemir, D. (2011). Kuruluşu, Gelişmesi ve Fonksiyonel Özellikleri Açısından 

Midyat Şehri. Sosyal Bilimler Dergisi. 

Sever, Mustafa (2016). Mersin ve Yakın Çevresinde Halk İnançları ve Halk Hekimliği. Ankara. 

Barış Kitabevi. 

Seyidoğlu, Bilge (1995) “Mitolojik Dönemde At”. Türk Kültüründe At ve Çağdaş Atçılık. 

Editör: Emine Gürsoy-Naskali. İstanbul. Türkiye Jokey Kulübü. 



300 
 

Seyidoğlu, Bilge (1998). Kültürel Bir Sembol: Yılan. Prof. Dr. Dursun Yıldırım Armağanı. 

Ankara. s. 87. 

Sol, S. (2007). Edirne’de Halk Hekimliği. Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. C.9, 

S.1, s.175-191. 

Sucu, İkbal (1989). Ege Bölgesi Halk İlaçları. Türk Halk Hekimliği Sempozyomu Bildirileri. 

Kültür Bak. Yay. Ankara. 

Şahbaz, Mehibe (2020). İslâmiyet Öncesi Türklerde Saç Kültürü. Tarih Okulu Dergisi. S: 

XLVI. s.1490-1507. 

Şar, Sevgi (1989). Halk Hekimliğinin Dünü ve Bugünü, Türk Halk Hekimliği Sempozyumu 

Bildirileri 1. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. s.221-229. 

Şehsuvaroğlu, Bedi N. (1970). Eczacılık Tarihi Dersleri. İstanbul: Hüsnü Tabiat Matbaası. 

Şekeroğlu, Nazım; Koca, Ufuk; Meraler, Seval Aknil (2012). Geleneksel Bir Halk İlacı: İkşut. 

Cilt 22. Sayı 1. s. 235 – 243. 

Şimşek, Esma (2019). Türk Halk Kültüründe Yılan ve “Yılan Kale” (Ceyhan/Adana) Anlatıları 

Üzerine Değerlendirmeler. Akra Kültür Sanat ve Edebiyat Dergisi. S.19. C.7. s.13-33.  

Tacemen, Ahmet (1995). Türk Fin-Ugor, Moğol-Mançu Toplulukları İnanışları 

Zemininde Bulgaristan Türkleri İnanışları veya Türk Kimliği. Ankara: Üçbilek 

Matbaası. 

Taner, Nuri (1983). “Halk İnanmalarında Cin ve Cin Tutma”. Türk Folkloru Dergisi. S.43, s.9-

12. 

Tek, Recep (2018). Anadolu Türk Halk Hekimliğinde Toprak. Selçuk Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Dergisi. S.39. s.189 – 204. 

Tek, Recep (2021). Anadolu Türk Halk Hekimliği Uygulamalarında Analojik Düşünce. 

Uluslararası Uygur Araştırmaları Dergisi. Sayı: 2021/18. s. 15-26. 

Tekel, Fatih (2021). Kırıkkale Halk Hekimliğinde Ocaklar ve Türbeler. Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü. Doktora Tezi. 

Tekin, Ayşe (2007). Sağlık-Hastalık Olgusu ve Toplumsal Kökenleri (Burdur Örneği). 

Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi.  

Turdimov, Şamirza (1999), “Türk Dünyasında Albastı”, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, S. 

III, İzmir, 261–265. 

Türkdoğan, Orhan (1974). Bir Kasabada Geleneksel Tıp ve Modern Tıp Sürekliliği. 1. 

Uluslararası Türk Folklor Semineri Bildirileri. Başbakanlık Basımevi. Ankara. 



301 
 

Türkdoğan, Orhan (1991). Kültür ve Sağlık Hastalık Sistemi. Milli Eğitim Basımevi. 

Türkmen, Fikret (1999). Eski Türklerin İnançlarında Tabiat Kültü. Türk Dünyası İncelemeleri 

Dergisi. S. III. İzmir. s. 175–181. 

Türkmen, F.; Türker, F. (2014). Geleneklerde ve İnançlarda Demir. Türk Dünyası İncelemeleri 

Dergisi/Journal of Turkish World Studies, XIV/1. 

Uğureli, Ayşe (2018). Anadolu Halk Hekimliğinde Köstebek Kullanımı ve Köstebek 

Ocaklarının Mitolojik Yansımaları. Akademi Sosyal Bilimler Dergisi (Gazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi). Cilt: VI, Sayı: 16, s. 167-173. 

Uraz, Murat (1992). Türk Mitolojisi. Mitologya Yayınları.  

Uslu, B. (2016). Türk Mitolojisi. İstanbul. Kamer Yayınları. 

Uygur, Hatice Kübra (2008). Midyat Halk Kültürü Monografisi. Diyarbakır. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi.  

Uzun, Gülsine (1998). Cengiz Aytmatov’un Türkçeye Çevrilmiş Eserlerinde Mitolojik 

Unsurlar. Muğla Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi. 

Ülkütaşır, M. Ş. (1939). Alkarısına Dair Halk İnanmaları. Halk Bilgisi Haberleri Dergisi, 

Sayı:95, 243-246. 

Ünal, Ahmet (1980). “Hitit Tıbbının Ana Hatları”. Türk Tarih Kurumu Belleten. TTK 

Yayınları. Ankara. 

Yalın, Seher (1988). Geleneksel Hasta Bakım Uygulamaları. Hacettepe Üniversitesi Sağlık 

Bilimleri Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi. 

Yardımcı, M. (1989). Malatya’da Halk İnanmaları, Mistik Kaynaklı Halk Sağaltmacılığı ve 

Bazı Halk İlaçları. Tebliğler. İnönü Üniversitesi III. Battal Gazi ve Malatya Çevresi Halk 

Kültürü Sempozyumu. İstanbul: Kuşak Ofset. 

Yaylagül, Özen (2010). Ebvāb-ı Şifā: Metin Dilbilimsel Bir İnceleme. Tengrim Türklük Bilgisi 

Araştırmaları Dizisi: 8. Köksav: Ankara. 

Yıldız, Abdurrahim (2020). Kültürel Bir Gösterge Olarak Renk Sembolizmi ve Beyaz’ın 

Kültürel İşlevleri. Türk Ekini Dergisi Sayı 6. s.37-49. 

Yıldız, Ramazan (1983). Şifalı Bitkiler ve Hastalıklar. İstanbul. 

Yoder, Don (1975). Halk Tıbbı. Folklora Doğru Dergisi. 

Yörükan, Yusuf Ziya (2006). Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri Şamanizm. Ötüken Neşriyat. 

Ankara.  



302 
 

Yörükan, Yusuf Ziya. (2009). Müslümanlıktan Evvel Türk Dinleri Şamanizm. Şamanizm’in 

Diğer Dinler ve Alevîlik Üzerindeki Etkileri (Hazırlayan: Turhan Yörükân). İstanbul: Ötüken 

Neşriyat. 

Yurdakök, Murat (1999). Hititlerde Pediatri, Çocuk Sağlığı ve Hastalıkları Dergisi. S. 42. 

Ankara. 

Zaripova Çetin, Çulpan (2007). Tatar Türklerinde Mitolojik Varlıklarla İlgili Mitler ve 

İnanışlar. Bilig Dergisi. S. 43. s. 1-32. 

 

 

İnternet Kaynakları 

www.acibadem.com.tr (Son erişim tarihi: 20/06/2022) 

www.bbc.com (Son erişim tarihi: 14/03/2022) 

www.centralhospital.com (Son erişim tarihi: 02/03/2023) 

www.haberturk.com (Son erişim tarihi: 05/04/2022) 

www.hemoroidklinigi.com (Son erişim tarihi: 22/09/2022) 

www.hospital.kyrenia.edu.tr (Son erişim tarihi: 29/06/2022) 

www.hsgm.saglik.gov.tr (Son erişim tarihi: 30/06/2022) 

www.islamansiklopedisi.org.tr/ankebut (Son erişim tarihi: 07/03/2023) 

www.karadeniz.gov.tr (Son erişim tarihi: 07/03/2023) 

www.ktu.edu.tr. (Son erişim tarihi: 18/02/2023) 

www.kuh.ku.edu.tr (Son erişim tarihi: 02/07/2022) 

www.kulturportali.gov.tr (Son erişim tarihi: 07/03/2023) 

www.mardin.gov.tr (Son erişim tarihi:18/05/2023) 

www.medicalpark.com.tr (Son erişim tarihi: 20/06/2022) 

www.medicana.com.tr (Son erişim tarihi: 22/06/2022) 

www.memorial.com.tr (01/03/2023) 

www.midyat.gov.tr (Son erişim tarihi: 20/10/2021) 

www.ntv.com.tr (Son erişim tarihi: 13/07/2022) 

www.nufus.com.tr (Son erişim tarihi: 23/10/2022) 

www.profilkerdurak.com (Son erişim tarihi: 15/10/2022) 

www.sozluk.gov.tr (Son erişim tarihi: 20/06/2022) 

www.tedavihareketleri.com (Son erişim tarihi: 8/10/2022) 

www.theguardian.com (Son erişim tarihi: 26/10/2022) 

www.wikipedia.com (Son erişim tarihi: 17/08/2022) 

 

http://www.acibadem.com.tr/
http://www.bbc.com/
http://www.centralhospital.com/
http://www.haberturk.com/
http://www.hemoroidklinigi.com/
http://www.hospital.kyrenia.edu.tr/
http://www.karadeniz.gov.tr/
http://www.ktu.edu.tr/
http://www.kuh.ku.edu.tr/
http://www.kulturportali.gov.tr/
http://www.mardin.gov.tr/
http://www.medicalpark.com.tr/
http://www.medicana.com.tr/
http://www.memorial.com.tr/
http://www.midyat.gov.tr/
http://www.ntv.com.tr/
http://www.nufus.com.tr/
http://www.profilkerdurak.com/
http://www.sozluk.gov.tr/
http://www.tedavihareketleri.com/
http://www.theguardian.com/
http://www.wikipedia.com/


303 
 

Kaynak Kişiler (Ad Soyadı, Eğitim Durumu, Yaş/Doğum Yılı, İkametgâh Yeri) 

K1: Abdulgafur Ölmez: İlkokul mezunu, 61 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K2: Abdulhamit Kurt: Lisans mezunu, 1966 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K3: Afitab Yavuz: Okumamış, 1943 doğumlu, Acırlı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K4: Aliye Altun: Okumamış, 65 yaşında, Budaklı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K5: Aliye Kahraman: Okumamış, 73 yaşında, Kayalıpınar Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K6: Asiya Danış: Okumamış, 65 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K7: Atiye Bulgan: Okumamış, 76 yaşında, Doğançay Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K8: Atman Akpınar: Okumamış, 90 yaşında, Erişti Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K9: Ayhan Gürkan: Lise mezunu, 1974 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K10: Aynur Genç: İlkokul mezunu, 41 yaşında, Narlı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K11: Ayşe Alptekin: Okumamış, 62 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K12: Ayşe Demirdağ: İlkokul mezunu, 1980 doğumlu, Kutlubey Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K13: Bahrem Akıncı: Okumamış, 65 yaşında, Pelitli Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K14: Bekir Aygün: İlkokul mezunu, 45 yaşında, Mercimekli Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K15: Beniye Doğan: Okumamış, 85 yaşında, Hanlar Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K16: Beniye Özaslan: Okumamış, 54 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K17: Berivan Akgüç: Okumamış, 50 yaşında, Eğlence Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K18: Besne Aydın: Okumamış, 85 yaşında, Doğançay Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K19: Besne Beydaş: Okumamış, 60 yaşında, Erişti Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K20: Beşir Şahmansur: İlkokul mezunu, 1968 doğumlu, Harmanlı Mahallesi’nde ikamet 

ediyor. 

K21: Beytullah Ağırman: Lise mezunu, 25 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K22: Bilmez Aygün: İlkokul mezunu, 50 yaşında, Gülgöze Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K23: Büşra Geçer: Lise mezunu, 19 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K24: Cahide Akkurt: İlkokul mezunu, 1941 doğumlu, Çamyurt Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K25: Canan Kaya: İlkokul mezunu, 39 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K26: Cengiz Arık: Lise mezunu, 1970 doğumlu, Bağlarbaşı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K27: Diyadin Gümüş: İlkokul mezunu, 48 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K28: Ebuzeyd Atalan: Ortaokul mezunu, 1940 doğumlu, Güven Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K29: Emine Açan: Okumamış, 1928 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K30: Emine Geçer: Okumamış, 71 yaşında, Sivrice Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K31: Emine Üstün: Okumamış, 1936 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K32: Esra Eser: Lise mezunu, 29 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K33: Evin Ölmez: Lise mezunu, 31 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K34: Fatima Demirdağ: İlkokul mezunu, 1956 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K35: Fatma Temiz: İlkokul mezunu, 35 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 



304 
 

K36: Fehmi Ölmez: Lise mezunu, 36 yaşında, Şenköy Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K37: Ferah Uygur: Ortaokul mezunu, 1963 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K38: Fevziye Akan: Okumamış, 60 yaşında, Ortaçarşı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K39: Gafur Ölmez: Okumamış, 61yaşında, Şenköy Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K40: Gevriye Saylık: Lise mezunu, 1931 doğumlu, Toptepe Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K41: Hafsad Akgüç: Okumamış, 75 yaşında, Eğlence Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K42: Halil Kılıç: Okumamış, 73 yaşında, Söğütlü Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K43: Halime Yıldız: Okumamış, 80 yaşında, Sarıköy Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K44: Hamdiye Arık: Okumamış, 1930 doğumlu, Gelinkaya Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K45: Hamdiye Mete: Okumamış, 1930 doğumlu, Düzoba Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K46: Hasan Genç: Okumamış, 85 yaşında, Çavuşlu Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K47: Hasan Yavuz: Ortaokul mezunu, 1928 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K48: Hatun Genç: Okumamış, 72 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K49: İbrahim Doğan: Lise mezunu, 24 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K50: İbrahim Erik: İlkokul mezunu, 46 yaşında, Yayvantepe Mahallesi’nde ikamet ediyor.  

K51: İbrahim Ölmez: Lise mezunu, 44 yaşında, Şenköy Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K52: İhsan Kaya: Okumamış, 35 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K53: İrfan Karabulut: İlkokul mezunu, 43 yaşında, Çamyurt Mahallesi’nde ikamet ediyor.  

K54: İsa Kaya: İlkokul mezunu, 40 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K55: Kania Alptekin: İlkokul mezunu, 43 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K56: Kumri Aygün: Okumamış, 80 yaşında, Güngören Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K57: Kübra Akan: Lise mezunu, 22 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K58: Mahmut Geçer: İlkokul mezunu, 70 yaşında, Çalpınar Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K59: Makbule Demir: Okumamış, 1930 doğumlu, Sarıkaya Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K60: Makbule Temiz: İlkokul mezunu, 74 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K61: Masum Sayın: İlkokul mezunu, 1969 doğumlu, Gülveren Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K62: Medine Ölmez: Okumamış, 72 yaşında, Şenköy Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K63: Mehmet Salih Arık: Lise mezunu, 1952 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K64: Melek Akyol: Ortaokul mezunu, 1943 doğumlu, Düzgeçit Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K65: Meryem Sadık: Okumamış, 1928 doğumlu, Kayalar Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K66: Methiye Eybek: Okumamış, 72 yaşında, Gelinkaya Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K67: Metin Eser: Lise mezunu, 34 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K68: M.Emin Ayyıldız: İlkokul mezunu, 65 yaşında, Barıştepe Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K69: Mevhibe Yıldırım: Lise mezunu, 1947 doğumlu, Acırlı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K70: Minira Ölmez: Okumamış, 52 yaşında, Şenköy Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K71: M.Nur Çelik: Okumamış, 38 yaşında, Gelinkaya Mahallesi’nde ikamet ediyor.  

K72: Muazzez Tural: İlkokul mezunu, 1966 doğumlu, Yolbaşı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 



305 
 

K73: Muhittin Arık: Lisans mezunu, 1954 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K74: Nasrettin Doğan: İlkokul mezunu, 52 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K75: Naif Akbulut: Okumamış, 76 yaşında, Akçakaya Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K76: Nur Acar: İlkokul mezunu, 43 yaşında, Yolbaşı Mahallesi’nde ikamet ediyor.  

K77: Nurhan Demirdağ: Lise mezunu, 1960 doğumlu, Çavuşlu Mahallesi’nde ikamet ediyor.  

K78: Ömer Geçer: İlkokul mezunu, 44 yaşında, Yunus Emre Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K79: Ramazan Akar: İlkokul mezunu, 58 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K80: Ramazan Çelik: Lise mezunu, 27 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K81: Ramazan Doğan: İlkokul mezunu, 25 yaşında Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K82: Ramazan Erik: İlkokul mezunu, 48 yaşında, Çavuşlu Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K83: Rifa Akıncı: Okumamış, 54 yaşında, Barıştepe Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K84: Sefa Kaya: İlkokul mezunu, 42 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K85: Semir Akay: Ortaokul mezunu, 1963 doğumlu, Bağlarbaşı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K86: Serhan Acar: Okumamış, 66 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K87: Servet Arık: Lisans mezunu, 1968 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K88: Şefika Yıldırım: Lise mezunu, 1956 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K89: Şerif Arık: İlkokul mezunu, 76 yaşında, Hanlar Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K90: Şemse Doğan: Okumamış, 43 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K91: Şemsihan Arslan: İlkokul mezunu, 50 yaşında, Doğançay Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K92: Şirin Bedir: Okumamış, 93 yaşında, Yolbaşı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K93: Şuap Bedir: Lisans mezunu, 50 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K94: Şükriye Kızılkaya: Okumamış, 70 yaşında, Düzoba Mahallesi’nde ikamet ediyor.  

K95: Tahir Akbulut: Okumamış, 79 yaşında, Sarıköy Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K96: Türkan Aygün: Okumamış, 43 yaşında, Mercimekli Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K97: Vedat Alpar: Lise mezunu, 28 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K98: Viktorya kaya: İlkokul mezunu, 40 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor.  

K99: Yaşar Akkurt: Okumamış, 1932 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K100: Yusuf Uluışık: Lise mezunu, 1951 doğumlu, Yayvantepe Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K101: Zeki Ay: Okumamış, 1928 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K102: Zekiye Çiçek: İlkokul mezunu, 55 yaşında, Tulgalı Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K103: Zeynettin Genç: İlkokul mezunu, 41 yaşında, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K104: Zekiye Kaya: Okumamış, 1933 doğumlu, Yeşilöz Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K105: Zero Atalay: Okumamış, 1941 doğumlu, Güven Mahallesi’nde ikamet ediyor. 

K106: Zeynep Demir: İlkokul mezunu, 1979 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K107: Zeynep Demirdağ: Ortaokul mezunu, 1974 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

K108: Zübeyde Demirdağ: Lise mezunu, 1963 doğumlu, Midyat merkezde ikamet ediyor. 

 



306 
 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

KİŞİSEL BİLGİLER  

     Adı ve Soyadı : Fatih ALGAN 

 

 

 

EĞİTİM  

 2006-2010 Beş Ocak Anadolu Lisesi/Adana 

 2011-2015 Çukurova Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Türk Dili 

ve Edebiyatı Bölümü/Adana 

   

  

  

İŞ DENEYİMİ  

 2016- MEB’de Öğretmen 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 


