
 

 

 

T.C. 

BOLU ABANT İZZET BAYSAL ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TASAVVUF BİLİM DALI  

 

 

GAZZÂLÎ ÖNCESİ TASAVVUF KLASİKLERİNDE HÂLLER 

 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

SENA ÇELEBİ 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Dr. Öğr. Üyesi MEHMET TABAKOĞLU 

 

 

 

 

BOLU, NİSAN - 2023 
 



 

i 

 

KABUL VE ONAY SAYFASI 

 

Sena ÇELEBİ tarafından hazırlanan “GAZZÂLÎ ÖNCESİ 

TASAVVUF KLASİKLERİNDE HÂLLER” adlı tez çalışması jürimiz 

tarafından  Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Tasavvuf  Bilim Dalı’nda  

Yüksek Lisans Tezi olarak oy çokluğuyla kabul edilmiştir.   

 26/04/2023  

 

 

Jüri Üyeleri 

    

İmza 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet TABAKOĞLU 

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi 
 .............................................. 

 

Üye 

Dr. Öğr. Üyesi Bedriye REİS  

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi 
 .............................................. 

 

Üye 

Doç. Dr. Öncel DEMİRDAŞ  

Ankara Üniversitesi  
 .............................................. 

 

 

 

 

 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Onayı 

 

Prof. Dr. İbrahim KÜRTÜL 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 



 

ii 

 

ETİK BEYAN 

  

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım 

Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında;  

➢ Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

➢ Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

➢ Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

➢ Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

➢ Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildirir,  

aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan 

ederim.   

 

Teze ilişkin __/__/____ tarihinde Turnitin adlı intihal tespit programından enstitü 

müdürlüğünce belirlenen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan benzerlik 

raporuna göre, tezin benzerlik oranı % ___ olarak tespit edilmiştir. 

 

 

 

 

…………………………..      

SENA ÇELEBİ  

 

 

 

  

 

 



 

iii 

 

ÖZET 

GAZZÂLÎ ÖNCESİ TASAVVUF KLASİKLERİNDE HÂLLER 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

SENA ÇELEBİ 

BOLU ABANT İZZET BAYSAL ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

                                            TASAVVUF BİLİM DALI  

(TEZ DANIŞMANI: DR. ÖĞR. ÜYESİ MEHMET TABAKOĞLU) 

BOLU, NİSAN - 2023 

VIII  + 146 

 

Tasavvufta hâl düşünme, çalışma ve gayret olmaksızın kalbe gelen sevinç, 

üzüntü, keder, mutluluk, şevk gibi durumlara verilen addır. Yaptığı her işi Allah 

rızası için yapan, kalp hayatı zengin, ahlakı yüce olan saliklere de ehl-i hâl 

denilmiştir. Hâller ve makamlar konusu tasavvuf ilminin en temel meseleleri 

olarak kabul görür. Nitekim tedvin dönemi müelliflerinin kaleme aldığı klasik 

eserlerde de hâl bahsinin tasavvuf ilmi açısından ne denli önemli olduğu 

görülmektedir. Sûfiler her ne kadar hâllerle ilgili bazı farklı görüşler ileri sürseler 

de, neyin hâl neyin makam olduğu konusunda ve hâllerin devamlı olup olmadığı 

gibi konularda kimi zaman ihtilaf yaşasalar da ortak bir zeminde buluşmuşlardır. 

O da hâllerin ehline mahsus Allah vergisi birer hibe oluşu ve hâllere takılıp 

kalmamak gerektiği; maksadın Allah rızasına ulaşmak olduğu hakikatidir. Hâller 

bir sufinin yaşadığı içsel tecrübeler olmanın yanı sıra, ahlaki terakki ve 

dönüşümün de işaretleri olarak telakki edilmiştir. Hâllerle ilgili terminoloji 

tasavvufun tedvin döneminde gelişmekle beraber hâl konusu tasavvufun da İslami 

ilimlerden biri olma hususunda en temel meselesi olarak kabul edilmiştir. 

Tasavvufta riyazet ve mücahede ile seyr-i sülûk adı verilen ahlaken arınma, 

manevi olarak yükselme ve nihai gaye olan tevhide ulaşma yolunda sufilerin bazı 

hâller yaşadığı bilinmektedir. Nitekim sûfiler yaşadıkları bu tecrübeleri işaret ve 

remizli ifadelerle anlatmaya çalışmışlar ve böylelikle zengin bir terminoloji ortaya 

çıkmıştır. Bu çalışmada teşekkül dönemi klasik eserlerinde hâl konusu, hâllerle 

ilgili farklı ve ortak görüşler, tartışmalar, tasavvufi hâllerle mistik hâllerin başlıca 

farkları ele alınmıştır. 

 

ANAHTAR KELİMELER:  Hâller, Duygu, Heyecân, Tasavvuf, Klasikler   

 



 

iv 

 

ABSTRACT 

CONDITIONS IN THE SUFI CLASSICS BEFORE GHAZALI 

MASTER THESIS 

SENA ÇELEBİ 

BOLU ABANT IZZET BAYSAL UNIVERSITY  

INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES 

DEPARTMENT OF BASIC İSLAMIC SCİENSES 

(SUPERVISOR: ASSIST. PROF. DR. MEHMET TABAKOĞLU ) 

BOLU, APRIL 2023 

VIII + 146 

 

In sufism, conditions is the name given to situations such as joy, sadness, sorrow, 

happiness and enthusiasm that come to the heart without thinking and effort. 

Those who do everythig they do for the sake of Allah, whose heart life is rich and 

whose morality is great, are called the righteous state. The issue of states and 

authorities is accepted as the most fundamental issues of Sufi science. As a matter 

of fact, in the classical works written by the authors of the tedvin period, it is seen 

how important the state of affairs is in terms of sufi science. Although hte sufis 

have some different views on the states, they have sometimes disagreed about 

what is a state and what is an office and whether the states are continuous or not, 

but they have come together on a common ground. That is, the fact that conditions 

are God-given, God-given grants and that one should not get stuck in situations 

and that the aim is to reach Allah’s approval. In addition to being the inner 

experiences of a sufi, states are considered as signs of moral progress and 

transformation. Although the terminology related to the states developed during 

the period of tasawwuf, the subject of the states was accepted as the most 

fundamental issue of sufism as one of the Islamic sciences. Is the known that sufis 

experienced some conditions in sufis on the way to morally purification, spiritual 

ascension and reaching the ultimate goal, tawheed, which is called leech with 

riyazet and mujaheda. As a matter of fact, the sufis tried to explain these 

experiences with signs and exppressions and thus a rich literature emerged. In this  

study, the subject of states, discussions, the main differences between mystical 

states and tasawwuf states in the classical works of the formation period are 

discussed. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KEYWORDS: States, Emotion, Excitement, Tasawwuf, Classics 

 



 

v 

 

 

İÇİNDEKİLER 

        

KABUL VE ONAY SAYFASI .......................................................................... i 

ETİK BEYAN .................................................................................................... ii 

ÖZET ................................................................................................................. iii 

ABSTRACT ...................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................. v 

KISALTMA VE SEMBOLLER LİSTESİ ................................................... vii 

TEŞEKKÜR ................................................................................................... viii 

GİRİŞ ................................................................................................................. 1 

BİRİNCİ BÖLÜM ............................................................................................. 7 

1. GAZZÂLÎ ÖNCESİ TASAVVUF KLASİKLERİNDE HÂLLERLE 

İLGİLİ GENEL KAVRAMLAR ..................................................................... 7 

1.1 Hâl.............................................................................................................. 7 
1.2 Makam ..................................................................................................... 15 

1.3 Vakit ........................................................................................................ 19 
1.4 Telvin-Temkin ......................................................................................... 25 

1.5 Tasavvuf Klasiklerinde Hâller ve Sayıları ............................................... 29 
1.5.1 Serrâc’ın el-Lüma Adlı Eserinde Hâl Konusu .................................. 29 
1.5.2 Kuşeyrî’in er-Risâle Adlı Eserinde Hâl Konusu .............................. 32 

1.5.3 Kelâbâzî’nin et-Taarruf Adlı Eserinde Hâl Konusu ......................... 36 

1.5.4 Hücvirî’nin Keşfu’l Mahcûb Adlı eserinde Hâl Konusu .................. 40 
1.5.5 Ebû Tâlib el-Mekkî’nin Kûtü’l Kulûb Adlı Eserinde Hâl Konusu .. 43 

1.6 Ahlaktaki Değişim Olarak Hâller ............................................................ 44 

İKİNCİ BÖLÜM ............................................................................................. 56 

2. GAZZÂLÎ ÖNCESİ SÛFİLERİN HÂLLERLE İLGİLİ 

TARTIŞMALARI ........................................................................................... 56 

2.1 Hâlin Geçici mi Devamlı mı Olduğu Konusunda Görüşler..................... 56 

2.2 Rıza Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler .............................................. 59 
2.3 Fena-Beka Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler .................................... 67 
2.4 Sahv-Sekr Konusunda Farklı Ve Ortak Görüşler .................................... 80 

2.5 Muhabbet Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler ..................................... 88 
2.6 Havf-Reca Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler .................................... 96 

3. TASAVVUFTAKİ HÂL KAVRAMI İLE  MİSTİK  HÂLLERİN 

MUKAYESESİ .............................................................................................. 104 

3.1 Tasavvuf İle Mistisizmin ve Tasavvufî Hâl İle Mistik Hâllerin Farkları ve 

Benzer Yönleri ............................................................................................ 104 



 

vi 

 

3.2 Tasavvufta Hâller Nasıl Yaşanır? .......................................................... 110 
3.2.1 Riyazet ve Mücahede ..................................................................... 110 
3.2.2 Tasavvufta Hâllerin Yaşandığı Yer olarak Kalp ............................ 120 
3.2.3 Hâllerin Yaşanmasında Şeyhin (Mürşidin) Rolü ........................... 127 

3.2.4 Hâller Bahsinde Seyr-i Sülûkün Rolü ............................................ 133 

SONUÇ ........................................................................................................... 137 

KAYNAKLAR .............................................................................................. 143 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Sayfa 

 



 

vii 

 

KISALTMA VE SEMBOLLER LİSTESİ 

         

As        : Aleyhis selam 

b.                : Bin 

Bkz.            : Bakınız 

çev.   : Çeviren 

DİB            : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Ed.     : Editör 

Hz.     : Hazreti 

MEB  : Milli Eğitim Bakanlığı 

nu.   : Numara  

ö.   : Ölüm Tarihi  

sav.   : Sallallahu aleyhi vesellem 

Yay.   : Yayınları 

TDV   : Türkİye Diyanet Vakfı  

TDVİA.  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

viii 

 

TEŞEKKÜR 

 

Bu çalışmayı tamamlamayı nasip eden Allah’a sonsuz şükürler, Habibine 

salât-u selam olsun. Çalışmamızın başlangıcından sonuna kadar tüm aşamalarında 

yardımcı olan, yol gösteren, bilgi birikimi ve tecrübelerinden yararlandığım 

kıymetli hocam ve danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Mehmet TABAĞOĞLU’na 

teşekkürü borç bilir, saygılarımı sunarım. Teze sunduğu değerli katkılarından 

dolayı Dr. Öğr. Üyesi Bedriye REİS’e ve Doç. Dr. Öncel Demirdaş’a da 

teşekkürlerimi sunarım. Bu zorlu ve uzun süreç boyunca her türlü desteği veren 

eşime, anne ve babama, tüm aileme, çocuklarım Hamza Cihad, Züleyha Benan ve 

Muaz Asım’a teşekkür ederim. 

 

 

 



 

1 

 

 

GİRİŞ 

Tasavvuf, ebedi saadete nail olmak için nefsi tezkiye, ahlakı tasfiye, zahir 

ve bâtını tamir hallerinden bahseden bir ilimdir. Tasavvufu kalden ziyade bir hâl 

ilmi olarak  ifade etmek de mümkündür. Her ilim gibi tasavvuf ilminin de tarifleri 

yapılmıştır. Mutasavvıfların yaşadıkları hâl ve bulundukları makama göre 

tasavvufu tarif ettiklerini gözden uzak tutmamak gerekir. 

Tezimizin konusunu “Gazzâlî Öncesi Tasavvuf Klasiklerinde Hâller” 

olarak belirledik. Hâller konusu, İslami ilimlerden olan Tasavvufun en temel 

konuları arasında yer almaktadır. Hatta Tasavvuf ilmine ilm-i hâl de 

denilmektedir. Hâllerle ilgili terminoloji tasavvufun efrâdını câmi, ağyarını mani 

çerçevesini de göstermektedir.  

Tezimizin konusunu Gazzâlî öncesi olarak daraltmamızın nedeni ise; temel 

tasavvufi meselelerin bu dönemde oluşması, hâller konusunda farklı görüşlerin 

hatta birbirine zıt görüşlerin olmasıdır. Bununla birlikte kavramların ortak bir 

zeminde anlamlandırılma ihtiyacı göstermesi ve bunun da tasavvufun bilim olma 

yolunda bir gereklilik arz ettiği düşüncesidir. İlerleyen dönemlerde yine bu 

kavramların anlamlarında bir değişim olup olmadığının tespitinde bu döneme 

yoğunlaşmanın faydalı olacağı düşüncesidir. 

IV. yüzyıl boyunca sufi mürşidlerin öğretilerini koruma sonraki kuşağa 

aktarma çabası yoğun bir şekilde sürdürüldü. Daha da önemli ve belirgin olan bir 

özellik; burada ilk kez tasavvufun sistematik ve belgelenmiş tarihçeleriyle 

karşılaşıyoruz. Bu durum tasavvufun ilim olma çabasında temel yapıtaşlarının 

tamamlandığının ve hareketin artık tanımlama ve tartışma yapabilmek için 

yeterince yerleştiğinin ve örgütlendiğinin kesin göstergesidir.1  

Tasavvuf dönemi literatürü, tasavvufun müstakil bir ilim olarak 

ayrışmasında, konusunun, sınırlarının, terminolojisinin belirlenmesinde çok 

önemli bir göreve haizdir. Tasavvuf dönemi klasikleri diye kabul edilen eserlerde 

görülmektedir ki müellifler eserlerin tamamında tasavvufu, Kur'an ve sünnetle 

 
1 Arthur John Arberry, Müslüman Mistiklere Toplu Bir Bakış, çev İbrahim Kapaklıkaya (İstanbul: 
Ağaç Kitabevi Yayınları, 2008), 61. 



 

2 

 

mukayyet kılma çabası içerisindeler ve hakikatte de böyle olduğunu sûfi 

yaşantılarından ve sözlerinden örneklere isnat etmişlerdir. Dolayısıyla tasavvufun 

sınırlarını çizip, dışında kalan hiçbir şeyi kabul etmemişlerdir. Hem kendi 

dönemlerini hakiki sûfi yaşantısı bakımından kritik etmişler, hem de 

kendilerinden önce asıl tasavvufun yaşandığını “Özü gitti şekli kaldı” gibi sözlerle 

ifade etmişlerdir. Tasavvuf tarihi bakımından züht dönemi, tasavvuf dönemi ve 

tarikatlar dönemi olarak isimlendirilen tasavvuf ilminin klasik eserleri, tasavvuf 

döneminde telif edilmiştir. Bu eserler kendilerinden önceki sözlü ve yazılı 

malumatı sistemli bir şekilde derleyip sağlamlarını bir araya getirdikleri gibi her 

biri kendisinden sonraki dönemlerde ve eserlerde başvuru kaynağı olmuştur. 

Tasavvufun klasik eserleri olarak her biri birer şaheser olan eserler halen değerini 

ve önemini fazlasıyla muhafaza etmekte ve tasavvuf araştırmacılarının temel 

başvuru kaynakları olma özelliklerini korumaktadırlar. 

Sünni tasavvufun tedvin ve teşekkülü sürecinde yazılan bu eserlerde hakiki 

sufilerin hâllerini açıklayıp bu yola rağbeti artırmak amaçlanmıştır. 

Hicri III-IV. yüz yıllar arası yazılan klasik eserlerle tasavvufun hâllerle 

ilgili ıstılahlarının da oluştuğu bilinmektedir. Bu asırlar, tasavvuf tarihinde çağlar 

boyu kendilerinin yolundan gidilen mutasavvıfların yetiştiği dönemdir. Bu asırlar 

tasavvufun, fıkıh, kelam ve hadis gibi ilimlerden ayrılıp, inkişaf ve tekâmül 

devridir. İlk tasavvufi eserler bu dönemde kaleme alındığı gibi ilk tasavvuf 

kavramları da bu dönemde kullanılıp yaygınlaşmaya başlamıştır. Bu dönemin 

mutasavvıfları insan ruhunu tahlil etmekte, kalp tasfiyesi ve nefs tezkiyesi gibi 

konuları gündeme getirmektedirler. Hicri III. yüzyıldan itibaren tasavvufta kalp, 

ruh, nefs konularına, bunların çeşitli hâllerine, ahlak ve edeplerine, tasavvufi 

hâller ve makamların açıklanmasına, önemli sufilerin görüşlerine yer verilmiştir. 

Tasavvuf dönemi sufileri ayet ve hadisleri tefsir ve izahlara başvurarak kendi 

terminolojisini oluşturmuştur. Öne çıkan kavramların başında hâller ve makamlar 

gelmektedir. 2  Dolayısıyla bu çalışmamızda Gâzâli öncesi tasavvufun klasik 

eserleri olan Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî’nin (378/988) 3  el-Lüma, Ebû Tâlib el-

Mekkî’nin (386/996) 4   Kûtü’l Kulûb, Kelâbâzî’nin (380/990) 5 et-Taarruf, 

 
2 Vahit Göktaş, Tasavvuf Tarihi (İstanbul, İlgi Kültür Sanat Yayınları, 2019), 55, 57, 63. 
3 Detaylı bilgi için bkz; Mustafa Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü (İstanbul: İz Yayıncılık, 2015) 71; 
Ethem Cebecioğlu (ed.), Tasavvuf Klasikleri (İstanbul: Erkam Matbaacılık, 2010), 59.  
4 Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü, 75; Cebecioğlu, Tasavvuf Klasikleri, 76. 
5 Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü, 79; Cebecioğlu, Tasavvuf Klasikleri,92. 



 

3 

 

Abdülkerim el- Kuşeyrî’nin(465/1072) 6  er-Risâle, Ali bin Osman Cüllabî 

Hücvirî’nin (465/1072) 7  Keşfu’l Mahcûb adlı eserinde hâller ve hâllerle ilgili 

tartışmalı mevzular mukayeseli bir şekilde incelenmeye çalışılmıştır. Cüneyd-i 

Bağdadi (ö. 297/909) öncülüğünde şekillenmiş Bağdat tasavvuf geleneğine bağlı 

bu müellifler, tasavvufu, Ehl-i Sünnet’in fıkıh-kelam geleneklerine bağlı kalarak 

her türlü sapkın, ibahi düşünce ve zümrelerden arındırmaya çalışmışlardır. Bu 

anlamda zikredilen bu eserler sünni inanç ve düşünce bağlamında ayrıcalıklı bir 

yere sahiptirler. 

Bu eserlerde tasavvuf kavramları, hâller, makamlar; onları destekleyen 

büyük sûfilerin görüşleriyle destekleniyordu. Nitekim tasavvufun şeriatla 

çelişmeyen ve onu dışlamayan bir hayat tarzı olduğunun en büyük delili, büyük 

sufilerin hayat hikâyeleriydi. Onlar şeriatı ihmal etmek bir yana, bütünüyle 

şeriatın farz ve nafilelerini uygulamak esasına dayalı bir hayat anlayışına 

sahiplerdi.8 İlk dönem sûfilerinin bir ilim olmaktan ziyade zühd ve ahlak şeklinde 

değerlendirdikleri ve yaşadıkları tasavvuf, ilerleyen dönemlerde içte ve dışta 

ortaya çıkan bu türlü şeriat-hakikat tartışmaları dolayısıyla bir ilim haline gelmek 

zorunda kaldı. Nitekim her ilmin meseleleri, bu meseleleri çözme yöntemleri, 

kendine ait terminolojisi, konusu, alanı olduğu malumdur. Tasavvufun da hallerle 

alakalı meseleleri, tartışmaları ve ıstılahları tam da bu dönemde ve bu eserlerle 

orataya konulmuştur. 

Sûfiler fıkıhçıların yolunu beğenmiyorlardı, bunun için İslam’ı asıl 

kendilerinin doğru anladığını ve uyguladığını iddia ederek ilm-i tasavvuf diye 

yeni bir ilim sahası icad ettiler. İbn-i Haldun (ö. 1406), tasavvuf ilminin çıkışında 

esas gayenin sufilerin kendi aralarında kullanılan terimlere vâzıh birer mana 

kazandırmak olduğunu, sonradan ilmin yazılı kitaplar haline dökülmesi üzerine 

sufilerin de kendi ilimlerine ait kitapları yazdıklarını söylemektedir.9 

Çalışmamız tasavvuf tarihi literatüründe klasik olarak adlandırılabilecek 

eserlerin sayısının çok olması ve bunların tamamının tezimizde incelenmesinin 

mümkün olmaması dolayısıyla ilk dönem klasik eserleri olarak kabul edilen, 

yukarıda zikrettiğimiz temel kaynaklarla sınırlandırıldı. 

 
6 Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü, 81; Cebecioğlu, Tasavvuf Klasikleri, 139. 
7 Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü, 88; Cebecioğlu, Tasavvuf Klasikleri, 126. 
8 Ekrem Demirli, Sadreddin Konevi (İstanbul: İsam Yayınları,2010), 57. 
9 Erol Güngör, İslam Tasavvufunun Meseleleri, (İstanbul, Yer-Su Yayınları, 2018), 59. 



 

4 

 

  Çalışmamız giriş, üç bölüm ve sonuçtan oluşmaktadır. Birinci bölümde 

öncelikle hâl ve ilgili kavramlar olan makam, vakit, telvin-temkin kavramları ve 

hâl kavramından farklılıkları, tasavvuf sözlüklerinden, klasik eserlerden ve 

tasavvuf alanında yapılmış ilgili akademik kaynaklardan yararlanılarak 

açıklanmaya çalışılmıştır. Bu bölümde klasiklerde hâl kavramı ve hâllerle igili 

genel bilgiler, hâllerin sayıları incelenmiştir. Ayrıca ahlaktaki değişim olarak 

hâller ele alınmış, hâllerin tasavvufta nasıl yaşandığı mevzusu araştırılmıştır. 

Tasavvufun meseleleri olan hâller, farklı tasniflerle de olsa tedvin dönemi 

eserlerinin tamamında karşımıza çıkmıştır. Öncelikle Serrâc hâl konusunda 

müstakil bir başlık açmış ve seçtiği sınırlı sayıda hâli ayrı ayrı açıklamıştır. 

Ahlaklanma sürecinin belli bir sistem dahilinde devam ettiğine dikkat çekmek için 

hâller arasında öncelik sonralık olduğunu ifade etmiştir. Tasavvufun bir hâl ilmi 

olduğunu ifade eden Kelâbâzî ise ıstılahlar arasında birtakım hâllere yer vermiştir. 

Tasavvufun bir ilim olduğunu, her ilmin kendine ait terminolojisi olmasından 

hareketle ortaya koymaya çalışan Kuşeyrî de, eserinin neredeyse tamamını hâller 

ve makamlarla alakalı kavramlara ayırarak göstermeye çalışmıştır. Hücvîrî de ise 

hâlleri gösteren sistemli sıralamadan söz etmek mümkün değildir. Nitekim hâl ve 

makamın mahiyetine işaret etse de hâllerle ilgili kavramları belli bir düzen 

içerisinde tasnif etmemiştir. Lakin Hücvîrî’nin farklı saiklerle hâller ve 

makamlarla ilgili konuları eserinin farklı yerlerinde ele aldığı görülür. Kitabının 

başında fırkalar bahsinde Muhasibiyye’ yi anlatırken, rızanın hâl mi makam mı 

olduğu tartışmasında hâl ile makamın açıklamasına, aralarındaki farklara yer 

verdiği görülmektedir. Ayrıca aynı bölümde her bir fırkayı bir kavramla 

ilişkilendiren Hücviri, fena-beka, cem-fark, gaybet-huzur gibi hâllere yer verir. 

Adab bahsinde de aynı üslubu sürdüren Hücvirî, her bir ibadeti bir makam ya da 

hâl ile ilişkilendirerek bir bakıma sülükteki terakkinin ibadetlerdeki izdişümlerini 

ortaya koymuş ve konuyu ibadetlerin neticesindeki kazanımlar bağlamında 

değerlendirmiştir. Yanı sıra hallere kısa da olsa müstakil bir başlık açtığı görülen 

Hücvirî, hâl ve makam ayrımına vakt ve temkin kavramlarını da eklemiştir. 

Netice itibariyle eserin neredeyse büyük bir bölümünde hâller ve makamlarla 

alakalı açıklamalar, sufi sözleri, fırkaların özellikleriyle ve ibadetlerin 

neticeleriyle hâlleri irtibatlandırmasında görülmektedir ki Hücvirî tasavvufun ana 

mesele ve sorunlarını bu kavramlar üzerinden ele almıştır. 



 

5 

 

İkinci bölümde sûfilerin duygulanımları, his ve heyecânları olarak manevi 

yolda yaşadıkları kabul edilen hâller konusunda mutasavvıfların farklı ve ortak 

görüşleri ele alınmış olup; rıza, fena-beka, sahv-sekr, muhabbet, havf-reca 

konusunda ve hallerin devamlı olup olmadığı konusunda görüşleri incelenmiştir.  

Üçüncü bölümde tasavvufun temel meselelerinden olan hâller ile mistik 

hâllerin benzer ve farklı yönleri araştırıldı. Tasavvufî hâllerin yaşanmasında 

mistik hallerden farklı olarak etkisi tespit edilen riyazet ve mücahede yöntemi, 

seyr-i sülükün ve mürşidin rolü; ayrıca tasavvufi hâllerin merkezi kabul edilen 

kalp kavramı üzerinde duruldu. 

Tasavvufi eğitimin merkezini nefs terbiyesi için gerekli olan seyr-i sülük 

yolunun mertebeleri kabul edilen hâller ve makamlar oluşturmaktadır. Tasavvuf 

yolunda Allah’ın bir lütfu ve ikramı olarak, mürşidin gözetiminde, belirli usul ve 

kaideler gereğince yapılan riyazet ve mücahedelerle, zikirlerle kalplerin hâlden 

hâle geçtiği bilinmektedir.  

Çalışmamızın temel amacı klasiklerde geçen hâllerle alakalı konuların, 

toplu bir bakış ve kronolojik bir yaklaşımla gelişim seyrini, benzer ve farklı 

yönlerini tespit etmek; ayrıca tasavvufi hâllerle mistik hallerin benzer ve farklı 

yönlerini belirlemektir. 

Çalışmamız içerisinde bir literatür değerlendirmesinde bulunmak klasik 

eserler üzerine yapılmış çalışmaların kapsamını belirlemede önem arz etmektedir. 

Bu çalışmalar arasında; 

Hacı Bayram Başer’in Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî’nin Tasavvuf Anlayışı 

(İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2009) adlı yüksek lisans 

tezinden,  

Yüksel Göztepe’nin Abdülkerim Kuşeyri’de Hâller ve Makamlar (Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi,2007) adlı doktora 

tezinden, 

Vahit Göktaş’ın Kelâbâzî ve Tasavvuf Anlayışı (Ankara: Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007) adlı doktora tezinden 

yararlanılmıştır. 

Ayrıca Hacı Bayram Başer’in basılmış doktora tezi olan Şeriat ve Hakikat 

Tasavvufun Teşekkül Süreci adlı eserinin Hâller ve Makamlarla ilgili bölümleri 

çalışmamızın Ahlaki Değişim Olarak Hâller bölümüne kaynaklık etmiştir. 



 

6 

 

Çalışmamızda Abdürrezzak Kâşânî’nin Tasavvuf Sözlüğü, Süleyman 

Uludağ’ın Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Ethem Cebecioğlu’nun Tasavvuf Terimleri 

ve Deyimleri Sözlüğü adlı eserlerinden yararlanılmıştır.  

Ayrıca tasavvuf ilmi alanında önemli akademik kaynak olarak tebarüz 

eden Tasavvuf ve Tarikatler Tarihi eserleri de tezimizin kaynakları arasındadır. 

Selçuk Eraydın’ın, Tasavvuf ve Tarikatler; Hayrani Altıntaş, Tasavvuf Tarihi; 

Süleyman Ateş, İslam Tasavvufu; Mahir İz, Tasavvuf; Mustafa Kara, Tasavvuf ve 

Tarikatler Tarihi ve Tasavvuf Kültürü; Süleyman Uludağ, Tasavvufun Dili; Vahit 

Göktaş, Tasavvuf Tarihi; Hülya Küçük, Tasavvufa Giriş; Hasan Kamil Yılmaz, 

Tasavvuf Meseleleri;  Alexander Knysh, Tasavvuf Tarihi; Louis Massignon, 

Doğuş Devrinde İslam Tasavvufu’nu zikretmemiz mümkündür. 

Mustafa Tahralı’nın Çağ ve Hakikat Rene Guenon’dan Seçme Makaleler 

ve Yorumlar adlı çalışması Tasavvufi Hallerle Mistik Hallerin Farkları 

başlığımızda bir yol haritası çizmemize yardımcı olmuştur. Bu başlık altında 

klasik eserlerin yanı sıra dilimize kazandırılmış olan tasavvuf eserlerinin 

neredeyse ilk örnekleri sayılabilecek Ebû Said Harrâz’ın (ö. 277/890) Doğruluk 

Kitabı; Hâris el-Muhâsibî’nin Allah’a Dönüş; Tirmizi’nin Kalbin Anlamı; Ebû 

Hüseyin Nûrî’nin Kalplerin Makamları; ayrıca tarikatler dönemi önemli 

eserlerinden Necmüddin Kübra’nın Usûlu Aşere, Risâle ile’l Hâim, Fevâihu’l-

Cemâl (Tasavvufi Hayat) adlı eseri başvurduğumuz kaynaklar arasındadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

7 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. GAZZÂLÎ ÖNCESİ TASAVVUF 

KLASİKLERİNDE HÂLLERLE İLGİLİ GENEL 

KAVRAMLAR 

Bu bölümde Gâzzâlî öncesi tasavvuf klasikleri olarak kabul edilen Ebû 

Nasr Serrâc et-Tûsî’nin el-Lüma, Ebû Tâlib el-Mekkî’nin Kûtü’l Kulûb, 

Kelâbâzî’nin et-Taarruf, Abdülkerim el- Kuşeyrî’nin er-Risâle, Ali bin Osman 

Cüllabî Hücvirî’nin Keşfu’l Mahcûb adlı eserleri başta olmak üzere tasavvufun 

temel kaynakları kabul edilen diğer eserlerden de istifade edilerek hâl kavramı ve 

tasavvufun bu temel kavramıyla ilişkili kabul edilen makam, vakit, telvin-temkin 

kavramları ele alınacaktır. 

1.1 Hâl 

 Tasavvufta hâl terimi makamın aksine düşünme, irade, cehd ve gayret 

olmaksızın kalbe gelen neşe, hüzün veya keder veya rahatlık, fütühat, iştiyak veya 

zevk, daralma veya heybet ya da üns gibi durumlara verilen addır.10 Kalp hayatı 

zengin, ruhu saflaşmış, övülen ahlaklara sahip, batıni yönü latif olan, Hakkın 

rızasını ve sevgisini arayan, yaptığı her işi Allah rızası için yapan, az ya da çok bu 

hisleri /halleri yaşayan saliklere hal sahibi, ehl-i hâl denilmiştir. Belli bir nispette 

bu hâlleri yüklenmek ve taşımak tasavvufî hayatı yaşamak ve tatmak anlamına 

gelir. Kimseye ululuk göstermeyip, izzet-i nefsini gönlünde besleyen, sabır ve 

kanaat ehli olan, bütün ihtiyaçlarını Hakk’a arzedip, muhtaç bir durumda olmasına 

rağmen kendini zengin bir kimse gibi gören; bir kapıya bağlı memur ve mukayyet 

iken, kendini mal sahibi ve amirden farksız telakki eden; bir kat temiz elbisesi 

olduğu halde, düzinelerle giyim kuşama sahip olan kimse gibi tok gözlü olan; 

açlıkta tadı bulan ehl-i hâl, tasavvuf erbabı zümresindendir.11 Hâl sahibi olanlar 

 
10 Ebû Nasr Serrâc Tûsî, el-Lüma, çev. Hasan Kâmil Yılmaz (İstanbul: Altınoluk Yayınları, 1996), 42. 
Kelâbâzî, et-Ta’aarruf, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2019), 143. Abdülkerim 
Kuşeyrî, er-Risâle, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2021), 150. Hücvirî, Keşfu’l 
Mahcûb, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yaınları, 2018), 244. Abdürrezzak Kaşani, 
Tasavvuf Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: İz Yayıncılık, 2015),199. Ethem Cebecioğlu, 
Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, (Ankara: Otto Yayıncılık, 2020)  189. Süleyman Uludağ, 
Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, ( İstanbul: Kabalcı yayıncılık, 2012), 154. 
11 Mahir İz, Tasavvuf (Tür-Dav Yayınları,1968), 200. 



 

8 

 

veli olarak da isimlendirilmiştir. Hâl konusu tasavvufun temel konularından 

olduğu için tasavvufa ilm-i hâl, ilm-i ahval de denilmiştir. Hâller her ne kadar 

ilahi atiyye ve armağan olarak görülse de bunların daha iyi ve kalıcı olmasında iyi 

amel ve ibadetlerin etkisi de vardır. Dolayısıyla sûfiler “Hâller amellerden 

mevrustur” derler. Allah dilediğine dilediği hâli verir. Bu yüzden sufiler 

dualarında sıklıkla “Ya muhavvilel ahval, Ya mukallibe’l kulûb” şeklinde hitap 

ifadeleri kullanmışlardır.12 

Peygamberimizin de vahyi alırken kendinden geçtiği bütün kaynaklarca 

zikredilmektedir. Mirac hadisesi de onun(sav), ruhani bir alemle nasıl temas 

halinde bulunduğunu gösterir. Bu hadiseler, tasavvuf yolunun yolcularının 

yaşadıkları vecd ve istiğrak türü hallerin özüdür. Demek ki sufilerin yaşadığı her 

türlü hal Hz. Peygamberimizin (sav) ruhi hayatında mevcuttu. Mutasavvıfların 

hâlleri, vecdleri, istiğrakları özüyle Kur’an’da ve Hz Peygamberin ve 

sahabilerinin sözlerinde mevcuttur; tasavvuf zühd hareketinin gittikçe gelişen bir 

sonucudur.13 Sûfiler çeşitli hâl ve makamları kendi görüşlerine göre yorumlarken, 

peygamberimize kadar uzanan yaşantılardan efendimizin hadislerinden 

yararlanmışlardır. Câfer es-Sadık (ö. 765), müminleri manevi ve batınî bilgilerinin 

derecesine göre ayırabileceğini söylemiş, daha sonraki sûfilerce hâlleri ve 

makamları saptayıp, bunların Serrâc’ın eserinde de gördüğümüz şekliyle avam, 

havas ve hassü’l havas şeklinde derecelendirilmesi biçiminde bir usul 

geliştirilmiştir. İmam Cafer, seyr-i sülûk yolunda terakki eden bir sûfinin aşması 

gereken on iki hâlden bahsetmiş ve bu hâlleri makamlara hazırlık niteliğinde 

kabul edilen içsel deneyimler düzeni olarak görmüştür. Hatim el-Asam'ın 

öğrencisi Ebû Türâb en-Nahşebî tasavvufi hâller üzerine düşünen ilk kişi, Ma’ruf 

el-Kerhî’nin öğrencisi Serî es-Sakatî menakıbnamelerde batıni yazarların temel 

konusu olan çeşitli tasavvufî hâlleri inceleyen ilk kişi olarak geçmektedir. Cüneyd 

de tasavvuf yolundaki çeşitli hâller ve makamlardan bahseder, bir ızdırap ummanı 

olan fakat buna rağmen yine de ızdırabının baştan aşağı muhabbet olduğu 

yoksulluğu ve iftikârı över. Tasavvufta muhabbet onun görüşüne göre sevenin 

sıfatları ile sevilenin sıfatlarının yer değiştirmesidir, bu aşığın sıfatlar ve hâller 

düzeyinde değişimidir. Cüneyd’in son hedefi fena değil bekadır. Cüneyd,  her hâli 

 
12 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2012), 154, 155. 
13 Süleyman Ateş, İslam Tasavvufu (Yeni Ufuklar Neşriyat), 18,20. 



 

9 

 

tek bir noktada toplayıp, bu mükemmel noktanın haricinde hiçbir şey kalsın  

istememiştir. 14  Her ne kadar tasavvuf dönemi öncesi hâller ve makamlardan 

bahsedilmiş olsa da tasavvufun İslami ilimler sahasında yerini almasını sağlayan 

ve tasavvufun klasik eserleri olarak kabul gören kaynaklarda hâller ve makamlar 

sistemli bir şekilde ele alınmış, tasavvufun ana meseleleri olarak kabul edilmiş 

olup, bu terminoloji üzerinden Gazzâlî öncesi bilim olma hüviyetine kavuşmuştur.  

Bir açıdan bütün tasavvufî terim ve ıstılahlar hâl ve makamların 

isimleridir.15 Sûfilerin yaşadıkları hâller ve makamlar tasavvuf tariflerine de etki 

etmiş, bu ilmin konusunu, alanını şekillendirmiştir. İbn-i Haldun, tariflerin değişik 

olmasında zamanın tesiri önemli değildir, demektedir. Tariflerin farklı olması 

sufilerin içinde bulundukları hâl ve makamların farklı olmasındandır. Aynı hâli 

yaşayan ve aynı makamda bulunan sûfiler zaman bakımından birbirinden çok 

uzak bile olsalar tasavvufu yekdiğerine yakın bir şekilde tarif ederler. Tariflerin 

farklı oluşu, sufinin ruhani hayattaki tekâmülü ve inkişafı ile ilgilidir.16 Aslında 

tasavvufun bu küçük tarifleri ile bu tarifler arasındaki münasebetler, kişiden kişiye 

veya salikten müride, talipten şeyhe değiştiği için tasavvuf mantığının sistematik 

bir hal alıncaya kadar geçirdiği gelişme evresinde menzillerin, makamların ve 

hâllerin muhtelif sınıflamalarını yapmaları buna bağlıdır. Tasavvufi metinler 

aracılığıyla karşımıza sonsuz bir ruhi hayatın izlerini kavrayacağımız fevkâlade 

bir manzara çıkar.17 

 Tasavvufta makam, çalışarak, ibadetleri yerine getirerek, özellikle 

nafilelere ehemmiyet vererek, ilahi emirlere tam anlamıyla uyarak kazanıldığı 

düşünülürken; hâlin ise vehbî olduğu; yani Allah tarafından verildiği görüşü 

sıklıkla karşımıza çıkmaktadır. Tasavvuf ıstılahları arasında bu şekilde 

anlamlandırıldığı kabul edilmiştir.  Hâl, seyr-i sülük esnasında salikin geçirdiği 

ahvaldir ki dil ve kalemle tarifi tam anlamıyla mümkün değildir. Umumiyetle 

yaşayarak, ruhen anlaşılabilen bu haller için sufiler, tatmayanın bilmeyeceği 

anlamında “men lem yezuk, lem ya’rif” demişlerdir. Hz Mevlana’nın aşktan sual 

 
14 Annemaria Schimmel, İslam’ın Mistik Boyutları, çev. Ergun Kocabıyık (İstanbul: Alfa Yayınları, 
2020), 63, 77, 80, 81, 96, 102, 103. 
15 Mustafa Kara, Dervişin Hayatı, Sûfînin Kelamı (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2020), 192. 
16 İbn Haldun, Tasavvufun Mahiyeti,  haz. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları,2020), 30. 
17 Hayrani Altıntaş, “Tasavvuf”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi XXXI/40. Yıl Özel 
Sayısı, 74, 76. 



 

10 

 

eden birine verdiği “Ben ol da anla” cevabı, hâlin anlatılarak değil de tadarak, 

zevken öğrenilecek olduğuna bir işarettir. Tasavvufi tecrübenin farklı 

varyasyonlarına bakıldığında, sufilerin bu tür deneyimlerle Yüce Allah’ın sonsuz 

güzelliğini ve rahmetini ifade eden cemâl sıfatıyla ilgili, ayrıca kahr ve gazabını 

ifade eden celâlî tecellilerle alakalı müşahede ve ru’yetler yaşamaları söz 

konusudur.18 

  Tatavvurat-ı sûfiyye halden hale geçmek demektir. Bu ahvalin her 

derecesinde sufiler birbirinden farklı duygular, his ve heyecanlar yaşar. 19 

Dolayısıyla tasavvufa hâl ilmi denilmiştir. Fakat bu söylem tasavvufun bir ilim 

olmadığı anlamına gelmez. Tam tersine özellikle fıkıh-kelam olmak üzere başka 

bilimlerin tasavvuf üzerindeki yetkisini dışlayarak kendi alanlarında sufilerin 

bilim yapma imkânını savunmayı amaçlar.20 

Tecrübi olan tasavvuf ilminin, insanın batınî yönünü araştıran bu metodun, 

tarifi itibariyle hedefi bizzat hakikat, insanın batınî mahiyeti ve asıl hakikatidir. 

Çünkü bu metot örtü altından tebessümle şahsın işaret ve iması altında tamamen 

lâhûtî bir letafet aramaktadır. Binaenaleyh tasavvuf, her bir şahsın samimiyetinin 

derecesine göre teessüs etmiştir. O her vicdanı maverasından teftiş eder. 

Tasavvufu öğrettiklerini iddia edenlerin yaşadıkları hayat ve bıraktıkları eserleri 

araştırarak çok dikkatli ve titiz bir incelemeye dayanmaksızın, onda terakkiye 

imkân yoktur. 21  Nitekim tasavvuf, dini sadece kurallar, emir ve yasaklar, 

hükümler olarak algılamayıp, onun deruni manasına nüfuz etmeye çalışmak, 

dolayısıyla manevi hayatı maddi hayattan; dünyevî olanı uhrevî olandan üstün 

kılmak, Allah’la kul arasındaki münasebeti iyice derinleştirmek şeklinde 

anlaşılmalıdır.22 Buradan da anlaşılmaktadır ki hâller, tasavvufun temel meseleleri 

olmakla birlikte hedefleri olarak da görülmektedir. 

Bir görüşe göre hâl kulda özellikleri değiştirir. Tasavvufta hâl ehli ve kal 

ehli şeklinde bir ayrım yapıldığı görülmektedir. Kal ehli, sadece sözleriyle 

 
18 Mustafa Çakmaklıoğlu, “Yoğun Tasavvufî Tecrübelere İlişkin Söylemin İmkân ve İşlevselliği”, 
Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 14/1 (2014), 87. 
19 İz, Tasavvuf,51, 199. 
20 Demirli, Tanrı ve İnsan (İstanbul: Alfa Yayınları, 2017), 181. 
21 Louis Massignon, Doğuş Devrinde İslam Tasavvufu, çev. Mehmet Ali Aynî (İstanbul. Ataç 
Yayınları, 2020), 12. 
22 Güngör, İslam Tasavvufunun Meseleleri, 49. 



 

11 

 

tasavvuftan, tasavvufî terimlerden, sufî menkıbelerinden bahseden, manevi hâllere 

gerçekte sahip olmadığı halde bunlardan söz eden kişiler olarak görülürken; hâl 

ehli ise marifete ulaşmış, hakikat arayışında gerçek manada tevhidi yaşayanlar, 

manevi yürüyüş sahipleri olarak telakki edilmiştir. “Erenler, kalimizi, hâle tebdil 

eyle” atasözü, tasavvufun kışır denilen dışında kalmayıp, özüne ulaşmak 

gerektiğine işarettir.23 Ne kadar sarih ve fasih, ne kadar belağatlı ve tesirli olursa 

olsun tecrübe ile lafızların ifade etmeye çalıştığı birbirine denk olamaz. Kelimeler, 

varlığı soyut işaretlere aktardığı için, tam manasıyla onun yerine geçemez; 

tecrübeyle kıyaslandığında bir dolaylılığı ifade eder. Hâlin en önemli özelliği de 

insanı derinden kuşatan son derece hakiki bir yaşantı olmasına rağmen anlatılması 

ve aktarılmasının hayli güç bir psikolojik durum olmasıdır. Çünkü hâlleri yaşayan 

sufilerin, yaşadıklarının deruniliği sebebiyle bu yaşantılarını anlatmaya mecalleri 

yoktur. Yaşadıklarını aktarmak istediklerinde, gayr-i ihtiyarî bazı sözler söyleseler 

de bunlar tevile muhtaç, ekseriyetle betimleyici olmaktan çok tenakuzlarla dolu 

görünen, idraki güç temsili ifadeler olarak görülür ve çoğu zaman da içlerinde 

yaşadıklarını haykırmak, dışa vurmak şeklindedir. Bazı derin hakikatler birbirine 

zıt gerçeklikleri ihtiva etmesi ve tasavvufi hâller de ansızın cereyan edip hemen 

kaybolması sebebiyle tasviri zor olduğu için sarih ibareler bütün bunları tasavvur 

etmede yetersiz kalır. Bu sebeple çok geniş bir terminoloji oluşmasına rağmen, 

hemen hemen bütün sufiler, sufiyane tecrübe ve müşahedelerini, hâllerini 

başkalarına anlatmada kelimeleri yetersiz görürler ve yaşadıklarını tam anlamıyla 

aktarmanın mümkün olmadığı gerçeğine vurgu yaparlar. Ancak sûfiyane bilincin 

sufi olmayanlara, kullanılan kelimelerden hasıl olan vicdânî tesir vasıtasıyla 

aktarılması imkânsız değildir. 24  Fakat kelimeler aracılığıyla sûfi tecrübe her 

yönüyle anlaşılamayacağı ve onun derinliklerine inilemeyeceği için bu 

deneyimleri çözümlemek mümkün gözükmemektedir, yapılan en iyi tahliller bile 

mahduttur. Bu anlamda sözcükler bizi muazzam bir ummanın ancak kıyısına 

kadar götürebilmektedir. 25  Bu tecrübenin kelimelere ve cümlelere dökülmesi 

işitende bizzat tecrübenin kendisinin değil, bilâkis bu tecrübe hakkında bir 

anlayışın oluşmasını sağlar. Bunların tam derununa vakıf olmak bizzat tecrübe 

etmeyi gerektirir. Zira bu tecrübeler zaman ve mekân ötesinde akıl-üstü olarak 

 
23  Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 189. 
24 Çakmaklıoğlu, “Yoğun Tasavvufî Tecrübelere İlişkin Söylemin İmkân ve İşlevselliği”, 91-94. 
25 Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, 38. 



 

12 

 

görülür ve ancak zamana bağlı mantığın sınırlarını zorlayan ya da reddeden 

birtakım ifadelerle anlatılabilirler. 26  Çünkü ter türlü dini-tasavvufi yaşantılar 

sübjektif özellikler taşımaktadır ve buna bağlı olarak da dışarıdan gözlemlemek ve 

araştırakak sonuç elde etmek, bulgular tespit etmek mümkün gözükmemektedir.27 

Yeterince tanınmamazlık ve ifade edilememezlik özelliği sufinin karakteristik 

özelliklerinden de biri olarak kabul edilmektedir. 28  Bu tecrübeleri 

deneyimleyenlerin sözlerine ve tasavvurlarına bakıldığında, ortak hususlar 

taşıdıkları görülecektir. Bunlardan en önemlileri bu tecrübelerin doğrudan bir 

seziş ve aracısız bir öngörü taşımasıdır. 29 

Hâller birbirini takip edebileceği gibi, bazen de benzer bir hâlin 

gelmeyeceği söylenmiştir. Halin kendisinin gidip, ardından benzerinin gelmesi  

şart koşulmaz. Bu noktada sûfiler arasında hâlin sürekliliği konusunda görüş 

ayrılığı çıkmış; hâli benzerinin takip ettiğini ileri sürenler onun sürekliliğini kabul 

etmişlerken, takip etmediğini söyleyenler devamlılığını kabul etmemişlerdir. 

Sûfiler adından da anlaşıldığı üzere hâlin kalbe yerleştiği gibi ondan ayrıldığını da 

ifade etmişlerdir. Hal denmesinin nedenini de makamın aksine değişmesi, 

başkalaşması ve sabit olmayışı olarak ifade etmişlerdir. Bu nedenle bir nitelik 

sabit ve yerleşik olmadığı müddetçe hâldir; aynı nitelik yerleşik, sabit ve istikrarlı 

hale geldiğinde makam haline gelir. Allah’ın yardımı kula ulaşır ve nefsin 

özelliklerinin tesiriyle başkalaşan hal sabitleşir. Bu sabitleşme sıfatın o hal için bir 

vatan, yerleşim yeri ve makam haline gelmesiyle gerçekleşir. Bu durumda bir 

özellik hâl iken, makama dönüşür.30 

İnsanın iki temel ruhî yeteneğinden biri kaynağı akıl olan düşünce; diğeri 

ise kaynağı kalp olan duygudur. Tasavvufta insanın yoğun his ve heyecanları 

olarak kabul edilen hâl,  din için de en az düşünce ve akıl kadar önemlidir. Zira 

din akla hitap ettiği kadar kalbe de hitap eder. Ayrıca düşünce ve duygu hayatı 

birbirinden kopuk ve bağımsız değil, aksine birbirine bağlı ve iç içedir. 

 
26 Çakmaklıoğlu, “Yoğun Tasavvufî Tecrübelere İlişkin Söylemin İmkân ve İşlevselliği”, 100-109. 
27  Muhammet Cevat Acar, “Tasavvuf Psikolojisinin Dindarlığın Tecrübî Boyutu Kapsamında 
Değerlendirilmesi ve Yeni Bir Tanım İhtiyacı”,  Artuklu Akademi 6/2 (Aralık 2019), 212. 
28 Hüseyin Peker, “Tasavvuf Psikolojisi”,  36. 
29 Acar, “Tasavvuf Psikolojisinin Dindarlığın Tecrübî Boyutu Kapsamında Değerlendirilmesi ve Yeni 
Bir Tanım İhtiyacı”, 217. 
30 Kaşani, Tasavvuf Sözlüğü, 199. 



 

13 

 

Hâller, Allah Teâlâ tarafından hibe ve ihsan edildiği, şerefli, yüce, 

mübarek ve mukaddes kabul edildikleri için “ahval-i seniyye, ahval-i şerife, 

ahvâl-i ulviye, ahvâl-i âliye, ahvâl-i kudsiye” şeklinde nitelenirler. Dini ve manevi 

hâller gerek tedrici bir süreç sonucunda, gerekse ânî bir sıçrama ile patlama 

noktasına geldiğinde vecd ve istiğrak olayı yaşanır. Bu, salikin heyecanlanması, 

galeyana gelmesi, coşması, kendinden geçmesi, ihtiyarını ve iradesini kaybetmesi, 

aklın kontrolünden çıkması anlamına gelir. En yüksek seviyedeki hisler ve hâller 

bunlardır. Bu duyguların yaşanmasına paralel olarak salikte fizyolojik değişimler 

de söz konusu olabilir. Örneğin; yoğun hâller yaşayan bir salikte yüz kızarması, 

göz bebeklerinin büyümesi, kalp atışında hızlanma, ürperme, titreme görülebilir. 

Bazen de tam aksine yoğun hâller yaşandığı halde hiç hareketsiz kalabilen, 

herhangi bir tepki göstermeyen sufilere de rastlamak mümkündür. Tasavvuf 

üstadları, mürşid-i kâmiller, bu halleri ve duyguları öğreten, doğru bir şekilde 

yaşanmasını sağlayan manevi rehber ve hocalardır.31 

Tasavvuf büyüklerinde husule gelen hâllerin kaynağı olarak rüyalar, 

İslam’ın temel kaynakları olarak kabul edilen Kur’an-ı Kerim ve hâdis-i 

şeriflerden alınan ilham, doğrudan doğruya kalplere doğan varidler ve Furkan-ı 

Hakîm’in gösterdiği tefekkürî zikir gösterilmiştir. Bu yüce kişilerden bazıları 

böyle hâlleri izhara memurdurlar ki o zaman bu hâl “keramet” ismini alır. Erbâb-ı 

kemalden, sadırdan sadıra irfan telakki etmek isteyenler tasavvuf yolunda salikleri 

vücuda getirmiştir.32  

Hâl, bazı sûfilerin görüşünde yiyecek, içecek ve binek olarak ifade 

edilmiş, dolayısıyla sufi için gerekliliği bu benzetmelerde vurgulanmıştır. Seyr 

ehli bunlarla güçlenir denilmektedir. Külli ve hakiki matluba; yani Allah’a giden 

yolda ona yardım ederler. Manevî yolculukta güç ve kuvvet olmadan yolculuk 

mümkün görülmemektedir. Sûfilere göre hâl manevi yolculukta saliklere güç 

kuvvet katar. Hal nefsin, kalbin veya ruhun kuvvetidir.  Hâl baki olandan, baki 

olanda ve baki olana verilen bir kuvvet olduğu için güçlü ve kuvvetlidir.33 

 
31 Uludağ, Tasavvufun Dili (İstanbul: Mavi Yayıncılık,2007), 17. 
32 İz, Tasavvuf, 28. 
33 Necmüddin Kübra, Fevaihu’l Cemal, çev. İsmail Hakkı Bursevî, haz. Mustafa Kara (İstanbul: 
Dergâh Yayınları,1996), 122. 



 

14 

 

Hâller, kesbi bilgiyle ulaşılamayacak hakikatler içerdiği için bir sûfinin 

yaşadığı en önemli deneyimler olarak görülür. Sûfi ulaştığı bu hâller ve bilgiler 

dolayısıyla çevresine, insanlara ve yaşananlara bütüncül bir bakış açısı ile bakar. 

Kendisine bahşedilen bu büyük nimetin farkında olarak ve bu bütüncül bakış açısı 

kendisine hakikat denilen tecrübeler kazandırdığı için sosyal çatışma ve 

tartışmalara dahil olmaz. Bilakis bunlardan uzak durmaya ya da bu müşkilleri en 

isabetli şekilde halletmeye çalışır. Doğrudan kendisi ile ilgili olsa dahi, hakikatte 

tek irade edenin, dileyenin Allah olduğunu bildiği için bu bilgiler kendisini 

toplumsal anlamda da barışçıl bir yaklaşıma sevk eder.34  

Tasavvufta sûfiler hâllerine hakim olanlar ve hâllerine mahkum olanlar 

diye ikiye ayrılır. Cezbeli ve coşkulu sufiler hallerine mağlub ve mahkum olurlar, 

dolayısıyla hâllerini ve sözlerini murakabe edemezler. Bu halde iken şer-i şerife 

uygun düşmeyen söz ve davranışlar gösterebilirler. Tasavvufta bunlara “şatahat” 

denilmiştir. Bu kişiler hâlin hükmü altında bulundukları sürece yükümlü 

sayılmazlar. Hâllerine galip ve hakim olan velilerin sözleri, davranışları itidalli ve 

ahkâm-ı şeriyyeye uygundur. Peygamberler ve bütün veliler hallerine hakimdirler. 

Bidayette haline mağlub ve mahkum olan sûfi, manevi makamlarda mertebe 

kazandıkça nihayette hâllerine hâkim olur. Hal kaydından tamamıyla kurtulan  

sûfiler ve marifet ehli kimseler de bulunmaktadır. Kendilerini muhavvilu’l ahvâl 

olan Allah’a teslim ederek O’ndan gelen her şeye razı olmuşlar ve tevekkül 

etmişlerdir. Tasavvufta hale hakim olmak, onlara mağlub olmaktan çok daha 

değerli bir durum olarak görülmektedir. Hâllerin bağından, onlara takılıp 

kalmaktan kurtulmak, nitekim onları düşünmekten azade olmak ise en yüksek 

makam olarak telakki edilmektedir.  Hâl ve hâlet telvin ehli için söz konusu iken, 

temkin ehli olanlarda hal ve hâlet bulunmaz denilmiştir.35 

Tasavvuf hâllerini yaşayan ahval ilmini bilmelidir. Yine bilmelidir ki bilgi 

marifet değildir. Marifet de bu hâlleri yaşamak değildir. Bu halleri yaşamak, onda 

gerçekleşmek değildir. Onda gerçekleşmek de sıdk değildir. Peygamberlerden ve 

Allah’a yaklaşma, mükaşefe, mücahede makamına eren seçkin velilerden başka 

 
34  Yüksel Göztepe, Abdülkerim Kuşeyrî’de Hâller ve Makamlar (Ankara: Ankara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006), 54. 
35 Mehmet Demirci, “Hâl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1997), cilt 15/218. 



 

15 

 

hiç kimse nefsinin doğruluğunu bilemez.36 Sûfiler erişmedikleri hâllerin sözünü, 

gitmedikleri yolun lafını etmezler. Şibli hazretleri uyarır: “Kişinin gitmediği yol 

hakkında ve erişmediği hâller hakkında konuşması ne kötüdür.” 37  Tasavvufta 

bilgi-marifet, hâl-kal gibi ayrımlar üzerinde titizlikle uyarılarda bulunulduğuna 

sıklıkla rastlanmaktadır. 

Sûfilerin ittifakla kabul ettikleri şeylerden biri de, hâlin salikin iç 

dünyasında irade dışı yaşadığı manevî durumlar olduğudur. Bir diğer husus ise 

sûfiler hâlleri akıldan yüksek gördükleri  kalbe tahsis etmişlerdir. Kalb, sûfilerin 

üzerinde önemle durduğu, ilahi bilgilerin, marifetlerin doğduğu kaynak olarak 

görülmüştür. Sûfilere göre kalp, anlayan, kavrayan, öğrenen, inanan, iman eden, 

dinî mükellefiyete sahip olan, buna bağlı olarak güzel ahlakın mekânı olan, 

değişken bir özelliğe sahip insanî bir şuur merkezi olup, ferasetin ve dinde derin 

anlayışın, hikmetin ve basiretin mekânıdır. 

 Hâl kavramının temel tasavvuf terimleri arasında yer alan makam ve 

vakitle karşılaştırılması, hem hâl kavramının anlaşılması, hem de diğer tasavvuf 

kavramlarından farklı yönlerinin ortaya konulması açısından daha uygun bir 

zemin olarak gözükmektedir. 

 

1.2 Makam 

Makam; menzil, mertebe, konak, merhale gibi anlamlara gelmektedir. 

Salikin gösterdiği faaliyetle ulaştığı, kulun ibadetleri, amelleri tekrar ederek 

kazandığı, huy ve karakter haline getirdiği edep ve ahlak; sıkıntılara, zorluklara 

sabrederek, mücahede ile gerçekleştirdiği merhale, salikin makamı, bu suretle 

ulaştığı ve ikamet ettiği yerdir. 38  Makam kelimesi aynı zamanda bir tasavvuf 

terimi olarak ahlak ilkeleriyle sülûkun mertebelerini, velilerin kabirlerini veya 

sembolik türbelerini de ifade etmek için kullanılmaktadır. Tasavvufta makam 

kavramı çalışarak elde edildiği ve kesbî olarak görüldüğü için mücahede ve sülük 

kavramlarıyla da yakından ilişkilidir. III. yüzyıldan itibaren mücahede ve sülük 

kavramına bağlı olarak kullanılmaya başlandığı bilinmektedir. Sûfi mantığa göre 

 
36 Ateş, İslam Tasavvufu, 351. 
37 Ebû Abdurrahman es-Sülemî, Sûfîlerin Edepleri, çev. Cemal Aydın (İstanbul: Sufi Yayınları, 
2020), 50. 
38 Serrâc, el-Lüma, 42.  Kuşeyrî, er-Risâle, 149. Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 244. Uludağ, Tasavvuf 
Terimleri Sözlüğü, 234. 



 

16 

 

emmare olan nefis, günah ve münkerden mücahede ve riyazetle tezkiye edilebilir. 

Günahlardan, her türlü eksiklik ve masiyetten  tedricen uzaklaşan salikin yaşadığı 

sevinme ve üzülme gibi anlık duygusal değişimlere hâl denirken; yaşanılan 

hallerin sürekli ve kalıcı olmasına makam denilmiştir. Hâllerin istikrar ve 

süreklilik kazanmış şekli olan makamlar, ancak seyr-i sülük ile mümkün 

olmaktadır. Bu da düzenli ve disiplinli bir şekilde çalışmayı, azimetle amel 

etmeyi, dinin her hususunda titiz ve ciddi olmayı gerekli kılmaktadır.39 

Makam yerleşilen yer demektir. İbadetleri tam yerine getirmektir. Sûfiler 

ikamet ettiği makamın şartlarını tam olarak yerine getirememiş bir salikin bir üst 

mertebedeki makama yükselemeyeceğini ifade etmişler ve o makamın 

gerekliliklerini yerine getirmeyi bir üst makama çıkmak için şart koşmuşlardır. 

Örneğin, tevekkülü olmayan bir insan teslim makamına vasıl olamaz. Aynı 

şekilde tevbesi olmayan kimse inabe ehlinden olamayacağı gibi, vera sahibi 

olmayanın da zühdü geçerli değildir. Bu ve benzeri şeylere makam denilmiştir. 

Tasavvufta makamlar arasında hiyerarşik bir düzen olduğunu söylememiz 

mümkündür.  Çünkü makam, içerdiği hâli tam olarak kazanabilmek için nefsin 

yerleştiği yer demektir. Bu içerikler nefste ortaya çıktıklarında ise hâl ismini 

almışlardır. Çünkü onlar başkalaşır ve değişir.40 Hâller Allah’ın salike bağışı iken 

makamlar her ne kadar Allah’ın nasip ve ikramı olsa da tasavvufta iradeyle 

çalışılarak kazanılır denilmektedir. Hâller gelip geçici, makamlar ise kalıcı ve 

süreklidir. Bu geçici özelliğinden dolayı makam hâle daima tercih edilmiş ve 

şöyle denmiştir: “1000 hâl 1 makam meydana getirmeyebilir.”41 

 Başlıca makamları tevbe, vera, zühd, fakr, sabır, rıza, tevekkül olarak 

saymak mümkündür. Hâl ile makam ayrımı kesin değildir; bazı sûfilerin hâl 

saydıkları makamı, bazıları makam kabul eder. Rızada olduğu gibi; rıza Iraklılara 

göre hâl, Horasanlılara göre makamdır. Velilerin makamları olduğu gibi Kur’an-ı 

Kerim’de peygamberlerin de makamları olduğundan bahsedilir: Hz. İbrahim’in 

makamı dostluk (hullet), Hz. Musa’nın makamı ilahi hitabı işitme, Efendimiz Hz. 

Muhammed’in (sav) makamı ise muhabbettir. Veliler ittiba yoluyla, o 

 
39 Uludağ, “Makam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), cilt 
27/409. 
40 Kuşeyrî, er-Risâle, 149. ; Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 244. ; Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 529. 
41 Kara, Dervişin Hayatı Sûfînin Kelamı, 299,300. 



 

17 

 

peygamberin ayak izlerini takip edip, kademinde yürüyerek peygamberlerin 

makamlarından nasip ve pay alır. 42  

Mısır’da Zünnûn el-Mısrî, Horasan’da Bâyezid-i Bestamî ile Şakîk-i Belhî, 

Bağdad’da Serî es-Sakatî tasavvufi hâl ve makamlardan bahseden ilk sufilerdir. 

Makamlar hakkında sûfî müelliflerin 7, 9, 10, 40, 100, 1001 gibi farklı rakamlar 

verdikleri görülmektedir.43 İlk sûfi müelliflerden Ebû Nasr es-Serrâc tövbe, vera 

takva, zühd, fakr, sabır, tevekkül, rıza olmak üzere yedi makamı sıralar, daha 

başka makamların bulunduğuna da işaret eder.44 Kuşeyrî ve Kelâbâzî ise hâller ve 

makamlara rakam vermeden meseleye yaklaşmıştır. Kuşeyrî, Risale’nin Tasavvufî 

Istılahlar bölümünde 50, sûfilerin makam ve hâlleri bölümünde ise 60 kadar terimi 

açıklamıştır. Bir başka tasavvufî kaynak eserde ise “usulü makamati’l yakîn” adı 

altında dokuz makamdan bahsedilmektedir. Kûtü’l Kulûb sahibi bu makamları 

işlerken arabaşlıklarla diğer makamlara da temas etmekte ve tahlil etmektedir. 

Sıralama şu şekildedir: Tevbe, sabır, şükür, reca, havf, zühd, tevekkül, rıza, 

muhabbet. Hakîm Tirmizi (öl. 245/860) 45  veliliğin on haslet ve özellikle 

tamamlanabileceğini söylerken Cüneyd-i Bağdâdî’nin (öl. 297/909) tasavvuf 

anlayışını sekiz esasta toplaması oldukça dikkat çekicidir. Bunlar; devamlı 

abdestli durmak, uzlet hayatı yaşamak, susmak (samt), aç kalmak (cû), gece 

uyumamak (seher), zikre devam etmek, gereksiz şeyleri hatırlamamak ve 

rabıtadır. Kırklı tasnifi ise Ebu Said Ebu’l Hayr’da (öl. 440/1048) görmekteyiz. 

Herevi’nin (öl. 481/1088) Menâzilü’s-Sâirîn adlı eserinde ise söz konusu 

makamlar önce on ana grupta toplanmakta daha sonra her grubu kendi aralarında 

onlu bir tasnife tâbi tutarak 100 rakamına ulaştığını görmekteyiz. Bu yüz makam 

aynı zamanda tasavvufi ıstılahların da pek çoğunu kapsamaktadır.46 

Serrâc, makamı kulun amellerinin neticesinde, nefsiyle cihadı sonunda, 

tüm istek ve arzuları en aza indirip, azın da azıyla iktifa etmek suretiyle ve inziva 

gibi konularda Hakk’ın huzurunda bulunduğu manevi yer olarak tarif eder. 47 

Kuşeyri ise, makamı, adap ve ahlak olarak tarif eder. Kul makam olarak kabul 

 
42 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 235. ; Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 
317. 
43 Uludağ, “Makam”, 27/ 410. 
44 Serrâc, el-Lüma, 41. 
45 Bkz. Aşkar, Tasavvuf Tarihi Literatürü, 68. Cebecioğlu, Tasavvuf Klasikleri, 28.  
46 Kara, Dervişin Hayatı Sûfînin Kelamı, 300-307. 
47 Serrâc, el-Lüma, 41. 



 

18 

 

edilen bu yüce ahlakları ve edepleri azimetle tekrar ederek ve çalışarak kazandığı 

için vasıf haline gelmiştir. Bu edepler bir çeşit tasarrufla, bir nevi arayış ve 

isteyişle, çalışarak, sıkıntılara göğüs gererek, sabrederek elde edilir. Bir kişinin 

makamı riyazetle meşgul olduğu şeydir. Yani güzel amelleri neticesinde kendisine 

verilen, layık görülen mahaldir. Bir kimsenin bir makam kazanması ve oraya 

konması ancak Allahu Teâlâ’nın o kimseyi o makamda ikamet ettirdiğini o 

kimsenin görmesi suretiyle mümkün olur. Böylece o kimse işini sağlam temeller 

olan İslam zemini üzere bina etmiş sayılır.  

Kuşeyrî’nin üstadı Ebû Ali Dekkak (ra), Vasıtî’nin Nişabur’a gelince Ebû 

Osman’ın müritlerine şeyhlerinin kendilerine yapmak için neleri emrettiğini 

sorduğunu söyler. Onlar da itaate ve ibadetlere sıkı bir şekilde sarılmakla beraber 

bu husustaki hata ve kusurlarını görmeyi emrettiğini söylerler. Bunun üzerine 

Vasıtî ise, şeyhlerinin onlara halis mecusiliği emrettiğini, bunun yerine amellere 

sıkı bir şekilde sarılmak gerektiği halde,  ameli yaratanı ve tatbik ettireni görerek 

amellerden kaybolmayı emretmesinin daha doğru ve daha isabetli bir emir 

olacağını açıklamıştır. Vasıtî, bu sözleri müritleri kendini beğenmişlik ve gurur 

halinden korumak için söylemiştir.48 Nitekim kul ibadetini, yaşadığı halleri ve 

kazandığı mertebeleri kendinden bilmemeli bilakis Allah’ın nasip etmesi şeklinde 

düşünmeli ve şükretmelidir. Nitekim tasavvufun ne olduğunu soran bir zata 

Cüneyd, tasavvufun, sırrın ve ruhun Hakk’a ulaşması olduğu cevabını vermiştir. 

Buna nail olmanın yolu, nefsin sebepleri görmekten fani olmasıdır. Bu ise ruhun 

kuvvetli ve Hakk’la kaim olması sayesinde mümkün olur.49 

Hücvîrî’ye göre makam, sıhhatli bir niyet ile ve olanca gücünü sarf ederek  

talibin, matlubun hukukunu eda üzerinde istikamet üzerinde olmasından  ibarettir. 

Hucvîrî her salikin ulaştığı makamlar içinde belli bir makamın özelliklerine daha 

fazla sahip olduğunu, bunun da onun fıtratından ileri geldiğini belirtir. Talip her 

ne kadar makamların hepsinden geçer ve her birinden nasip alırsa da onlardan bir 

makam üzerinde karar kılar. Bu anlamda tövbe makamı Hz Adem’in, zühd Hz. 

Nuh’un, Teslimiyet Hz. İbrahim’in, mabet Hz. Musa’nın, hüzün Hz. Davud’un, 

reca Hz. İsa’nın, havf Hz Yahya’nın, zikir ise Hz Muhammed’in (sav)  

 
48 Kuşeyrî, er-Risâle, 150. 
49 Kelâbâzî, Taarruf, 150. 



 

19 

 

makamıdır. 50  Hücvirî’nin burada makamı meşrep ve karakter anlamında 

kullandığı görülmektedir. Çünkü ona göre makamlar ve iradeler cibilliyetteki 

terkiptendir; muamelede tutulan bir yol nevinden değildir. Aziz ve celil olan 

Allah, bütün peygamberleri, makamların hükmünü beyan etsinler diye 

göndermiştir. Hücvîrî’ye göre nebi ve resuller 124000 makam getirmişlerdir ve bu 

makamlar Allah’a giden yollardır. 51 

Her makamın bir başlangıç bir de bitiş noktası olmasına rağmen sûfiler ilk 

kazanılan makamın hayatın sonuna kadar devam edeceğine dikkat çekmişlerdir. 

Bu da göstermektedir ki bir makama ulaşmak, geride kalan makamla ilişkiyi 

kesmek anlamına gelmez.52  Bir makamın başı ile sonu arasında birbirinden farklı 

birçok hâller yaşamak mümkündür. Her makama ait bir ilim, her hale ait bir işaret 

ve rumuz mevcuttur. Her bir makamda kabul edilen ve edilmeyen hususlar 

olabilir. Bir makamda reddedilen bir şey, bir önceki makamda kabul edilebilir. Bir 

makamda kabul edilen bir şey, bir alt makamda reddedilebilir. 53   

Hâl ve makam arasında cumhurun kabul ettiği farkları kısaca sıralamak 

gerekirse hâl şimşek gibidir, değişkendir, makam ise değişmez; sabittir. Hâl çift 

çift gelir, havf-reca, fena-beka gibi; makamda bu durum söz konusu değildir. Hâl 

vakte bağlıdır, sahibinin elinde değildir, makam ise iradî ameller ve kesb sonucu 

ortaya çıkar. Bulunulan makamın tam hakkı verilmeden bir üst makama çıkılmaz, 

hâlde ise böyle bir durum yoktur. Her makamın başlangıç ve bitişi ve bu ikisi 

arasında çok sayıda hâller vardır. Makam kaplam, hâl içlem durumundadır.54 

1.3 Vakit 

Hâl ve makam gibi vakit kavramı da tasavvufun benzerlik ifade eden, 

birbiriyle anlam ilişkisi olan önemli kavramlarındandır. Kuşeyrî vakit sûfinin 

şimdiki zamanda içinde bulunduğu hâldir55 derken Serrâc vakti mazi ve istikbal 

arasındaki zaman birimi olarak tanımlar.56 Bu esnada kulun geçmiş ve gelecekle 

 
50 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 430. 
51 Hücvîrî, Keşfu’l Mahcûb, 430. 
52 Uludağ, “Makam”, 27/410. 
53 Kelâbâzî, Taarruf, 146. 
54 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 487. 
55 Kuşeyrî, er-Risâle, 148. Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 427. 
56 Serrâc, el- Lüma, 335. 



 

20 

 

ilişkisi yoktur. Falancanın vakti şöyledir derken hâli şöyledir denilmek 

istenmektedir. Bu nedenle sûfiler dünyada isen vaktin dünya; ahirette isen vaktin 

ahirettir; sürur içinde isen vaktin sürur; hüzünlü isen vaktin hüzündür demişlerdir. 

Bu ifadeleriyle sufiler insanın vaktinin kendisine hakim olan şey olduğunu 

kastetmiş, şunu belirtmişlerdir: Sûfi ibnu’l-vakt’tir (vaktin oğlu); geçmiş ve 

gelecek kendisini ilgilendirmez; onu daima içinde bulunduğu vakit ilgilendirir. 

Dolayısıyla içinde bulunduğu vakit neyi gerektiriyorsa onunla meşguldür. 

Böylece de o anda kendisi için en gerekli, en faydalı, en uygun işle ilgilenir, o şey 

ile o anda talep eder. Geçmiş zaman ile alakadar, içinde yaşanılan ve henüz 

gelmemiş olan zamanın yitirilmesi anlamına gelir. Sûfi vaktin gerektirdiği gayret 

ve dini sorumlulukları yüklenir azimetle yerine getirir. Kulun emirleri terki ve işi 

kadere havale etmesi, eksikliği nedeniyle kendisini kınamaması “tebzir” demektir. 

Kulun herhangi bir azmi ve iradesi olmadan karşılaştığı ve Hakk’ın ikramı olan 

tasarruflar ise, sûfilerin falanca hâlin hükmüne bağlıdır derken dikkat çektikleri 

husustur. Başka bir ifadeyle o, bir iradesi devreye girmeden, meçhulden ortaya 

çıkan şeylere teslim olmuştur. Allah’ın sevk ve idaresine, kulları üzerinde olan 

tasarruflarına  teslim olan kurtulur; rızayı terk ederek ilahi kararlara karşı çıkan ise 

bedbaht olur. Bu durumda ilk kişi, yani vaktinin gereğinden hoşnud olan sahibu’l-

vakt; ikincisi ise, yani rızayı terk etmekle vaktine karşı çıkan kimse sahibu’l-

makt’tir. 57  

Sûfilerin tekrarladıkları sözlerden biri de vaktin kılıç olduğu sözüdür. Yani 

kılıç kesici olduğu gibi, vakit de Hakk’ın kul üzerindeki takdiri ve hükmü 

hususunda etkisini hemen gösterir, kılıç gibi keser atar denilmektedir. Sathına 

dokunulunca kılıcın pürüzsüz ve yumuşak, yüzüne dokunulunca keskin ve sert 

olduğu müşahede edilir. O halde kılıca yumuşaklık gösteren selamete erer. Kılıçla 

sertleşen ve zıtlaşan derhal zararını görür. Bu benzetmeden yola çıkarak vaktin 

hükmüne teslim olan kurtulur, ona karşı çıkan tepetakla yuvarlanır, aşağıya düşer 

denilmiştir.58 Cüneyd, vakti bir geçti mi bir daha geri gelmeyecek değerli bir şey 

olarak ifade eder. Şayet içinde bulunulan vakit Allah’ın zikrinden gafletle 

geçirilecek olursa bir daha onu ebediyyen yakalamanın mümkün olmadığını ifade 

 
57 Kuşeyrî, er-Risâle, 148.  Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 588,589. 
58 Kuşeyrî, er-Risâle, 148. Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 429. 



 

21 

 

ederken geçmiş ve gelecek arasında kalan nefes vakittir demek ister59 ve bu vakti 

zikir ile Allah’ı anarak ve yapılan her işte O’nun rızası gözetilmek suretiyle 

muhafaza etmek gerektiği üzerinde durur. 

 Kuşeyrî, Ebû Ali Dakkâk’ın vakti bir törpüye benzettiğini söyler. Sûfiyi 

aşındırır, fakat yok etmez. 60  Sûfiler bu sözleriyle Hakk’ın kulu üzerindeki 

tasarruflarının, tecellilerinin sınırı ve sonu olmadığı düşüncesinden hareketle 

bunlara rıza gösterip teslim olmak ve irade söz konusu olduğunda da en 

doğrusunu yapmak gerektiğini de söylemişlerdir.  

 Hâllerin ve vakitlerin doluluğuna dikkat çeken sûfiler ilahi tecelliden 

yoksun vakit olmadığını söylerler. Vakit onlara göre Hakk’ın tecellilerini taşıyan 

bir mazhar ve tecelligâhtır. İnsana düşen ise her anda gerçekleşen bu tecellileri 

anlamak ve yaşamaktır. Hakkın tasarrufları kulun kabiliyeti nispetince tecelli 

ettiği için vakit kulun halinin gerektirdiği her şeydir. 61  Hz. Peygamberimizin 

(sav), Allah ile olan vaktine ne bir mukarreb melek ne de bir nebi-i mürselin 

giremeyeceğini söylediği hadisindeki vakitten muradın, ölçülebilen dünya zamanı 

değil Hakk ile birliktelik halindeki ilahi zaman olduğu ileri sürülmüştür.62 

 Tasavvufta insan zamanda yaşadığı hâller ve tecellilerden Allah’ı bileceği 

bilgiler de elde etmektedir. Çünkü Allah’ın iradesini bize bildiren şey içinde 

bulunduğumuz vakit ve zamandır. Sûfiler tasavvufun yaygınlaşmasından itibaren 

teorik bilgiye karşı eylemi, ameli yeğleyenler olarak tanınmışlardır. Bir sufi için 

bir konuda görüş belirtmekten daha önemlisi bilginin ve vaktin gereğini yapmaktı. 

Dolayısıyla ibnu’l-vakt sufinin her an kendi işiyle ilgilenmesini de anlatır. 63 

İbnü’l-vakt kavramıyla bağlantılı olarak sûfiler tasavvuftaki amelleri ve 

gereklilikleri icra ederken vakti gözetim altına almanın, fiillerin neticesinde 

meydana gelen hâli denetlemenin ve nefsi daima muhasebe etmenin Hakk’a vasıl 

 
59 Serrâc, el-Lüma, 335. 
60 Kuşeyrî, er-Risâle, 149. 
61 Semih Ceyhan, “Vakit”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2012), cilt 42/1453. 
62 Ceyhan, “Vakit”,  cilt XLII/1452. 
63 Demirli, Tanrı ve İnsan, 30. 



 

22 

 

olmada önemli kurallardan biri olduğunu belirtmişlerdir. Cüneyd-i Bağdadî arifin 

her vakitte o vakit için en uygun hareket tarzını icra eden kişi olduğunu belirtir.64  

Sûfiler vakit konusunda çok hassastır ve azın azıyla yetinmesini bilirler, 

vakitlerine çok dikkat ederler. Sehl, giyimde, kuşamda,  yiyecek ve içecekte aza 

kanaat eden kimsenin, hiçbir şeyin kulu ve kölesi olmayacağını söylemiştir. Vakit 

en kıymetli hazinedir. O yüzden onu en değerli şeyle geçirmek sufinin riayet 

etmesi gereken en önemli adaptandır. Sûfiler bulundukları anın içinde kendileri 

için gerekli olanı yapar, geçmiş ve gelecek düşüncesinden uzak dururlar. Sehl bin 

Abdullah: “Geçmişle meşgul olmak, ikinci bir vakti de elden kaçırmaktır.” 65 

derken anın önemine ve vakit içinde yapılması gerekenin zayi edilmemesine 

dikkat çekmiş ve geçmiş, gelecek kaygılarından, düşüncelerinden uzaklaşılmasını 

salık vermiştir. “An en kıymetli şeydir, öyleyse vaktini en kıymetli şeyle geçir” 

demiştir. Şakîk ise “Geçmişte olup biteni dert edinmek, olmuş bitmiş işlere kafa 

yormak, senin ömrünün bereketini giderir”66 derken aynı hakikate dikkat çekmiş 

ve içinde yaşanılan vaktin değerini hatırlatmıştır.  

Kuşeyrî zeki kimseyi vaktinin hükmüne bağlanan kimse olarak görür. 

Vakti sahv ise, şeriatın hükmünü yerine getirmelidir; mahv ona egemen olan 

hakikat hükümleridir demektedir.67 

Vakit riyazete başladığında salikin hâlidir denilmiştir. Çünkü vakti 

dolduran salike bu durumda, hakkın nurunun doğmasıyla, ilahi mukaddes ve ezeli 

nurlar, manalar gözükür. Bu nurlar salike parlayıp kaybolan ışınlara benzer ve 

vakitler diye isimlendilirler. Çünkü parladıklarında dağılırlar ve hızlıca yok 

olurlar.  

Vakit Hakk tarafından gelen tecelliler veya onlarla lezzetlenmek değildir; 

o nefse gelip bir halden fazla süren fakat makam derecesine ulaşmayan şeylerdir. 

Hâl, farklılaştığı için hâl; makam ise devamlılığı sebebiyle bu şekilde 

adlandırılmıştır.68 Vakit, kulun üzerine gelen ilahi tecelli anıdır ki o gelince, kulu 

 
64 Ceyhan, “Vakit”,  cilt 42/1453. 
65 Sülemî, Sûfîlerin Edepleri, 26,28 
66 Sülemî, Sûfîlerin Edepleri, 28. 
67 Kuşeyrî, er-Risâle, 149. Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 589. 
68 Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 589. 



 

23 

 

tasarrufu altına alır ve etkiler. Vârid neyi gerektiriyorsa salik onun hâli ile 

hâllenir. Mesela havf ve hüzün gerektiriyorsa kul, korkar ve üzülür. Neşe ve 

sevinç ise recâ gerektiren bir vârid ise sevinir. 69 Bütün manevi hâller ve terakkiler 

vakit içinde vakitle kazanılır. Vakti gelince insanın içi aydınlanır. 70  Hakikat 

ehlince vaktin esası şöyledir: Tahayyül edilen bir olayın bağlı olduğu, 

gerçekleşmesi kesin bir diğer hadisedir. Şu halde meydana gelmesi muhakkak 

olan hadise, tasavvur edilen olay için vakittir.71  

Hücvirî hâl ile vakit arasındaki farklardan bahsettiği bölümde mazi ve 

müstakbel, geçmiş ve gelecekten bomboş hâle gelen kişinin kalbine Hak’tan bir 

varit geleceğini söyler. Bu varit onun sırrını kendisinde cem haline getirir. Öyle ki 

onun keşfinde, geçmiş de gelecek de hatırına gelmez. Halk işin öncesi nasıl 

tahakkuk etmiştir, sonrası nasıl tecelli edecektir bilmez. Vakt erbabı olanlar, 

bilgilerinin, akıbeti ve sabık ve mukadder olanı bilemeyeceğini ifade ederler. 

Onlar için vakit içinde Hakk ile hoş olmak vardır. Zira dün ile meşgul olur ya da 

yarın ile alakalı bir tahayyül hatırlarından geçerse, vakitten mahcûb olurlar. Ve 

Hücvîrî’ye göre hicap dağınıklıktır. Tasavvufta bu meyanda tûl-i emel 

olunmaması konusunda da sıkça uyarılara rastlamak mümkündür. Nitekim gaybı, 

ilahi mukadderatı Allah bilir. Geçmişe takılıp kalmak da bir şey kazandırmaz. Bu 

yüzden geçmeden o vaktin hakkı ifa edilmelidir.  Nitekim Ebû Said Harrâz 

vaktini, aziz ve kıymetli olarak görmekle beraber en aziz ve en değerli olan 

şeyden başkası ile meşgul olmamak gerektiğine dikkat çekmiştir. Ona göre en aziz 

ve kutsal olan, hiç kuşkusuz Rab Tealâ’dır. Kulun en aziz şeyi mazi ile müstakbel 

arasında meşgul olmamasıdır. Tevhid ehlinin vakitleri iki şekilde ele alınmaktadır. 

Biri fakd halindedir, öbürü vecd halindedir. Biri vasl mahallinde, diğeri firak ve 

hicran mahallindedir. O, her iki vaktinde de kahrolmuş bir durumdadır. Zira 

vaslda vaslı Hakk ile, fasl halinde faslı Hakk iledir. Bu esnada onun iradesi ve 

kesbi sabit ve mevcut olmadığı için, kendisinin vasfolunması mümkün olmaz. 

Kulun irade ve ihtiyarı vaktinden kesilince, yaptığı da gördüğü de hak olur.”72 

 
69 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 516. 
70 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 373. 
71 Kuşeyrî, er-Risâle, 148. 
72 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 427,428. 



 

24 

 

Sûfiler geçen zamanlardan ders alır, vakitlerini ihmal ve heba etmekten, 

boşa geçirmekten çekinirler.  Seri es-Sakatî: “Zamandan ibret al. Gündüzlerin ve 

gecelerin senin geçici heveslerinle ziyan olmasın. Geçmişten gelecek için ibret al.  

Geri kalan ömrünü eski günlerinin bozduklarını tamirle geçir” demiştir. Sufiler 

vakitlerine dikkat eder, hâl ve tavırlarında edebi elden bırakmazlar. Fehdan, 

kişinin üç zaman arasında olduğunu söylemiştir. “Geri döndürülmesi imkânsız 

olan geçmiş zaman; lehine mi aleyhine mi, sen onun için mi yoksa o senin için mi 

olacağını bilmediğin gelecek zaman ve şu an elinde olan zaman. Öyleyse elinde 

olan zamanı kaçırmaktan sakın ve nefsinin bu zamanı ihmal etmesine fırsat 

verme”73 diye eklemiştir. Sûfiler bu ve benzeri sözleriyle alınan nefesin, yaşanılan 

vaktin kıymetine ve o vakitte Allah’ın rızasına en uygun amelle meşgul olmaya ve 

böylelikle Allah’ın isim, sıfat ve Zâtını tanımaya, marifete ve hakikate ulaşmaya, 

yakîne ermeye dikkat çekmişlerdir. 

Vakt, Hücvirî’ye göre hâl gibi kulun kazanması ve kesbine girmez. Onun 

için tekellüf ve zorlama ile vakit hasıl olmaz. Hücvirî, onun, karşılığında can 

verilerek alınabilecek satılan bir şey olmadığını söyler. Onun her iki tarafı, yani 

ele geçmesi de elden çıkması da riayeti ve gözetilmesi hususunda eşittir. Hâl bir 

varit, bir bereket olup vaktin üzerine gelir ve onu donatır. Vakit için hâl, beden 

için ruh mesabesindedir. Vakit mutlaka hâle muhtaçtır. Çünkü vaktin berraklığı 

hâl ile olur, varlığı onunladır. Vakt sahibi hâl sahibi olunca, ondaki tahavvül 

nihayete erer ve vaktinde istikamet üzere olur. Hâl sahibinin dili, hâlini beyan 

konusunda konuşamaz; zira muamelesi hâlinin hakikatini anlatır. Bundan 

dolayıdır ki şeyhlerden biri: “Hâlden sual muhaldir”, demiştir. Çünkü hâli ifade 

ile beyan etmek, aktarmak mümkün değildir. İbareler ve kelimeler hâli anlatmada 

fani ve kifayetsizdir. Ayrıca hâl sahibi için bela, hicap, nimet keşf olsa da bunların 

cümlesi ona göre bir olur. O sürekli olarak hâl mahallinde olur. İmdi hâl, murad 

olunana sıfat olmuşken, vakt kavramı, müridin derecesini ifade eder. Biri nefs ile 

birlikte vaktin huzurunda olur, öbürü Hakk ile beraber olma hâlinin inşirahında 

bulunur.74 

 

 
73 Sülemî, Sûfîlerin Edepleri, 44, 56. 
74 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 429, 430. 



 

25 

 

1.4 Telvin-Temkin 

Hâl ve makam gibi telvin de sûfiler zümresinin terimlerindendir. Mana 

itibariyle bunlar yekdiğerine yakındır. Kelime anlamı değişme, kulun hallerindeki 

değişiklik anlamında olan telvin75 ile bütün makamlarda istikrar halinde olmak76 

anlamına gelen temkin Gazali öncesi tasavvuf klasiklerinin neredeyse tamamında 

karşımıza benzer ifadelerle çıkmaktadır. 

Serrâc’a göre telvin kulun hallerinde tehavvül göstermesidir. Sûfilerden bir 

grup hakikatın alametini telvin olarak görmektedir. Sebebini ise telvinin, Kadir 

olan Allah’ın kudretinin açığa çıkması ve ondan güç kazanılması olayı olduğunda 

görmektedirler. Telvin değişiklik manasına da gelmektedir. Serrac’a göre, 

kalplerin renkten renge girmesine, hâllerin değişimine işaret eden kimse, 

hakikatin alametinin ref’i telvin olduğunu söylemiş olur. Telvinin hakikat alameti 

olduğunu söyleyenler, kalplerin renkten renge girmesi, çeşitli hâller ve duygular 

yaşaması, ilahi esrara mazhar olmasına işaret ederler. Bu kimseler seyr-i 

sülûklerinde telvinden sırları üzere gelen bir bolluk ve bereket ile karşı karşıyadır. 

Kemal, temkin ve nihayete erenler için de mekân sahibi denilmektedir. Kul bütün 

manalarda, hâller ve makamlarda kemale erince, yani artık bütün makam ve 

hâlleri aşınca temkin ehli, mekân sahibi olur.77 Horasanlılara göre temkin, kula 

gelip onun, Hak vergilerini taşımasını kolaylaştıran bir hâldir.  Temkine ulaştıktan 

sonra kul, Hakk’ın da desteğiyle gelen hâlleri, doğan nurları görebilir.78 

Kuşeyrî’de telvin, hâl sahibi olanların sıfatı iken, temkin hakikat ehlinin 

sıfatı olarak geçer. Kul, bir halden diğer bir hale yükseldikçe, bir vasıftan diğer bir 

vasfa geçtikçe, bir konak yerinden ayrılıp başka bir konak yerine ulaşıkça; yani 

tasavvuf yolunda ruhi anlamda ilerledikçe telvin sahibidir. Bütün yollar bitip 

nihayete erince, Allah’a vasıl olunca da makamında yerleşmekte ve temkin sahibi 

olmaktadır. Telvin sahibi terakkisinden dolayı ebedi olarak müzdad olma ve artma 

hâlindedir; temkin sahibi ise önce vasıl olmuş, sonra muttasıl olmuştur. Kavuşma 

halinde oluşunun işareti, kendine ait her şeyden uzaklaşmasıdır. Seyr-i sülükte 

 
75 Serrâc, el-Lüma, 357. Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 431. Kuşeyrî, er-Risâle, 172. Kâşânî, Tasavvuf 
Sözlüğü, 151. Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 351. 
76 Serrâc, el-Lüma, 328.  Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 430. Kuşeyrî, er-Risâle, 173. Kâşânî, Tasavvuf 
Sözlüğü, 151. 
77 Serrâc, el-Lüma, 328,357. 
78 Ateş, İslam Tasavvufu, 457. 



 

26 

 

saliklerin seferlerinin nihayeti, nefislerine karşı zafer kazanmaktır. Nefisleri 

yenmek, tasavvufta muzaffer olmak ve vuslata ermek demektir. Kuşeyrî, bu söz 

ile beşeri ve nefsani hükümlerin yok edilmesi, bunun yerine Allah’ın varlığının 

saliki istila etmesi kastedildiğini ifade eder.79 Bu yolculuk esnasında da saliklerin 

kalpleri hava gibi hâlden hâle girer, değişir. Nasıl ki hava kimi zaman sıcak, kimi 

zaman soğuk; kimi zaman açık, kimi zaman kapalı ise seyr-i sülükte de kabz-bast, 

heybet-üns, fena-beka ve daha birçok haller vaki olur. 

Telvin sahibi devamlı olarak ilerler, temkin sahibi ise kavuşur, sonra 

birleşir. Kavuşup birleşmesinin meyvesi de tamamen kendinden geçmesidir. Bazı 

mutasavvıflara göre taliplerin seferi, nefislerine hakim olmaya doğrudur. 

Nefislerine galip geldikleri zaman vâsıl olmuş olurlar. Yani nefsani arzulardan 

kurtulup, ilahi emirlere itaat kolaylaşır, hakikati idrak etme hâli meydana gelir. 

Kulda hakikat sultanı tecelli edip beşeriyyet hükümleri zail oldu mu o kul, temkin 

sahibidir.80 

Sûfilere göre kul, seyr halinde uruc ettikçe telvindedir, çünkü hâlden hâle, 

vasıftan vasfa geçer. Ama Hak tecelli edip nefsinin fısıltılarını, isteklerini bertaraf 

edince temkine ulaşır. O yine yükselmeye devam eder ama amaçlanan noktaya 

ulaştığı için, bu yükseliş onda herhangi bir değişiklik yapmaz. Hakk’ın 

tasarruflarının ve hükümranlığının sonu yoktur. Fakat kul, beşeri varlığından 

geçtiği gibi, nefsinin tüm isteklerinden, hissinden ve bütün dünyalıklardan geçer 

de gaybette devam ederse artık o mahvolmuştur. O kişi için için telvin, temkin,  

makam ve hâl kalmaz. 81 

Kuşeyrî’ye göre kula gelen varit sebebi ile hâlin değişmesi iki sebepten 

kaynaklanır: Ya vârit kuvvetlidir ya da vâridin öznesi olan kimse zayıftır. Sükûn 

halinde bulunmanın sebebi de vârit konusu olan kimsenin kuvvetli oluşu veya 

gelen vâridin zayıf olmasıdır. 82 Ebû Ali Dekkak’a göre temkin halinin devamının 

cevazı konusunda sûfilerin esasları iki şekilde açıklanır. Birincisi, bu hâlin devamı 

mümkün değildir. Çünkü Rasulullah (sav) Hanzala hadisinde, sahabenin eğer 

kendi yanında bulunduğu hâl üzere devamlı kalsalardı meleklerin gelip onlarla 

 
79 Kuşeyrî, er-Risâle, 172. Uludağ, Tasavvufun Dili 2(İstanbul: Mavi Yayıncılık, 2007),  47. 
80 Ateş, İslam Tasavvufu, 457. 
81 Ateş, İslam Tasavvufu, 457,458. 
82 Kuşeyrî, er-Risâle, 173. 



 

27 

 

musafaha edeceğini, ancak bu durumun süreklililiğin olmadığını ifade 

buyurmuştur. Başka bir hadisinde ise kendisinin Aziz ve Celil olan Allah ile olan 

vaktine başkasının sığmayacağını söylemiştir. Efendimiz bu sözü ile kendi hususi 

vaktini işaret etmiştir. Sûfilerin ikinci açıklaması ise hâllerin devamını sahih 

görmeleridir. Çünkü Hak ehli olan salikler, hâl ile tebeddül sıfatını aşmışlar ve 

daha ulvi mertebelere yerleşmişlerdir.  Hadiste meleklerin gelip selamlaşacağı ve 

el sıkışacağı buyurulurken mümkün olmayan bir koşula bağlanmamıştır. Böylece 

halin devamının cevazına işaret edilmiştir. Kuşeyrî’ye göre kul terakki hâlinde 

bulundukça telvin sahibidir, hâlden hâle; renkten renge girer. Hâllerin 

ziyadeleşmesi ve eksilmesi bu durumdaki bir salikin sıfatıdır. Kul beşeri ve 

nefsani hükümleri etkisiz hale getirerek, nefsinden fâni olup Hakk ile baki olunca, 

Allah, tekrar onu nefsinin illetlerine iade etmemek suretiyle temkin sahibi kılar. O 

zaman kul makamına ve istihkakına göre hâlinde temkin sahibi olur. Sonra Hakk 

Subhanehu ve Teâlâ her an bu durumdaki kuluna ikramda bulunur, manevi 

nimetlere ve tecellilere nâil olan kulun hâlleri ziyadelik gösterir. Bu durumda kul 

mütelevvindir; yani renkten renge girer. Daha doğrusu mülevvendir; yani Hakk 

onu renkten renge, hâlden hâle sokar, değiştirir. Bütün bu hususlar olurken kul 

esas itibariyle hâlinde temkin sahibi olur. Böyle iken kul daimi surette içinde 

bulunduğu hâlde, bir an öncesine kıyasla daha fazla temkin sahibi olur. Sonra bu 

hâlden onun fevkindeki bir başka hâle yükselir. Muhakkak ki Allahu Teala’nın 

kudreti ve iradesi dahilinde bulunan, kullarına lütfu ve ihsanıyla verdiği her nevi 

tecelli ve merhametin haddi hesabı yoktur, sınırsızdır.83 

Hücvirî ise bir hâlden başka bir hâle geçmek demek olan telvin ve telvinin 

ortadan kaldırılması anlamında temkinden maksadın, mütemekkinin mütereddid 

olmayacağı, bütün metaını ve eşyasını huzura taşımış olduğudur. Başkası ve 

masiva ile ilgili düşünceyi gönlünden silmiştir.  Batınındaki hükmün teğayyur 

etmesi için ona bir hâl lazım olmadığı gibi, zahirindeki hükmün tebeddül etmesi 

için onun üzerinde bir muamele cereyan etmez. Hücvirî’ye göre Hz. Musa 

mütelevvin iken Hz. Peygamberimiz mütemekkindir. Bu durumu izah ederken, 

Hak Teala’nın Hz. Musa’ya (as) bir kez nazar ettiğinde şuurunu kaybettiğini; 

efendimizin ise İsra ve Mirac hadisesinde Mekke’deki Mescid-i Haram’dan alınıp, 

sidreye varıncaya kadar tecellinin aynında olduğu halde hâlinin değişmediği ve 

 
83 Kuşeyrî, er-Risâle, 173,174. 



 

28 

 

başkalaşmadığını söyler. Aralarındaki farka dikkat çekilerek en yüce derece ve 

hâlin böyle olduğu söylenmiştir.84 Hücvirî bu sözleriyle açıkça temkin ehlinin 

telvin ehlinden daha yüksek olduğunu ifade etmiştir ve bu görüşleri Serrac ile 

benzerlik göstermektedir. 

Telvin sahibinin hali dağlardan, tepelerden, vadilerden şarıl şarıl akan 

sulara benzetilmiştir. Su mecrasında aktığı sürece şarıldar, gürül gürül akar, 

kıvrılarak yatağında ilerler. Telvin ehli böyledir. Denize ulaşan suyun şırıltısı 

kesilir, sakinleşir. Bu da temkin ehlinin makamıdır. Cezbelenme, vecde gelme, 

feryad ve figan etme telvin ehlinin halleri ve belirtileridir. Bu tür hâlleri yaşaya 

yaşaya bunlara alışan, olgunlaşan salik denize ulaşan bir çay bir nehir gibi 

sükûnete erer, tepkisini belli etmez, ama içinde de fırtınalar kopar, derin ve yoğun 

bir vecd hâli yaşadığı halde bunu belli etmez, kimse de bunun farkına varmaz.85 

Sûfilerden bazıları temkini telvinden üstün görmektedirler. Kuşeyrî ve 

onun gibi düşünenler “Temkin makamı, telvin halinden daha üstündür, zira 

temkin erenlerin makamı iken, telvin yoldakilerin halidir” derler. Aslolan her 

şeyden hemen etkilenmemek ve etkilendiğinde de bunu belli etmemektir. Metin 

ve kuvvetli kişilerin hali budur.86 

Fakat telvinin temkinden daha üstün bir hâl olduğu kanaatinde olan sûfiler 

de vardır. Serrâc, “Bazılarına göre telvin hakikatin alametidir. Çünkü telvin 

Kadir’in kudretinin zuhurudur. Bundan gayret kazanılır. Telvin değiştirmek 

anlamına da gelir. Fakat kalplerin renklenmesini ve hallerin değişmesini telvin 

olarak anlayanlar, telvinin ortadan kalkmasını hakikatin alameti olarak görüyorlar. 

Bazıları telvin halinin ortadan kalkmasını Hakk’a ermenin bir işareti olarak 

görürken diğer bazıları telvinin mevcud oluşunu ilahi hakikate ermenin işareti 

olarak görüyorlar. Telvini ilahi hakikatin alameti olarak görenler kalplerin 

renklenmesini, Allah’a has sırların ve gelen feyizlerin kalplerde temaşa edilmesini 

bahis konusu ediyorlar. Bu feyizler, varidat da tazim ve heybet gibi hallerdir” 

 
84 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 431. 
85 Uludağ, Tasavvufun Dili 2 Manevî Hâller, 48. 
86 Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 49. 



 

29 

 

demektedir.87 Serrâc’ın bu sözleriyle telvin-temkin konusunda Kuşeyrî’den farklı 

düşündüğü görülmektedir. 

Kimi büyük sûfilere göre telvin eksik bir hâl değilken kimilerine göre 

eksik bir hâl olarak kabul edilmektedir. Kuşeyrî ve üstadı Ebû Ali, temkini 

telvinden daha mükemmel bir hâl olarak görmektedirler.88 Hücvirî de aynı görüşte 

olup, temkine göre telvinin nakıs bir hal olduğunu söyler ve temkin makamındaki 

kulda da değişiklik olur, ama keşfen ulaştığı hakikat bir daha ona kapalı gelmez, 

der.89 

Özet olarak tasavvuf yolunun büyükleri, kulun makamlardaki bağdan 

kurtulduğu, hallerdeki kederden ve bulanıklıktan ayrıldığı, telvin ve tağyir 

mahallinin kayıtlarından özgürleştiği zaman, bütün hallerde iyi vasıf sahibi 

olacağında; fakat bu sıfatları görmediği ve onlarla temeddüh hatasına düşmediği 

konusunda ittifak etmişlerdir. O vakit kulun hâli, akıllar tarafından 

anlaşılamayacak düzeyde gaip olur ve vakti zanların tasarrufundan münezzeh 

olur. Kul bahsedilen dereceye ulaştığında, artık kendi sıfatlarından sıyrılmış, 

vaktinden uzaklaşmış, dünyada da ahirette de fani hale gelmiş olur. Böylelikle de 

insaniyet zırhı içinde bir rabbani olur. Kıymet verilmesi gereken hakikatleri 

bulmuştur, dolayısıyla onun nazarında altınla çamur bir olur.90 Sufiler bu hâli 

tevhide ulaşmak olarak da isimlendirmişler ve tasavvufun asıl gaye ve maksadının 

da bu olduğunu ifade etmişlerdir. Nitekim tasavvufun alanını ihsan olarak tesbit 

etmek demek, dünyada iken her ne kadar Allah’ı göremesek de görür gibi olmak, 

O’nun bizi gördüğünü bilmek demektir. 

1.5 Tasavvuf Klasiklerinde Hâller ve Sayıları 

1.5.1 Serrâc’ın el-Lüma Adlı Eserinde Hâl Konusu 

Tasavvuf klasiklerinin ilki kabul edilen el-Lüma adlı eserinde Serrâc 

makamlar ve hâllere ilk bölümden sonra müstakil bir bölüm açmış; sırasıyla 

murakabe, kurb, muhabbet, havf, reca, şevk, üns, itminan, müşahede ve yakîn 

olmak üzere toplam on halden bahsetmiştir. 

 
87 Serrâc, el-Lüma, 443. Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 49,50. 
88 Hücvîri, Keşfu’l Mahcûb, 429. Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 49,50. 
89 Hücvîri, Keşfu’l Mahcûb, 429. 
90 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 97. 



 

30 

 

Hâli zikir safası sayesinde kalplere yerleşen durum olarak tarif etmiştir. 

Hâl, mücahede, ibadet ve riyazat türünden değildir. Rızayı da makamlardan kabul 

eden Serrâc, makamları tevbe, vera, zühd, fakr, sabır, rıza ve tevekkül olarak 

sıralamış ve eserinde açıklamıştır. Her bir hâl için öncelikle ayet ve hadislerden 

deliller getirmek suretiyle; ardından tasavvuf büyüklerinin sözleri eklenerek 

konular ispatlanmaya ve vuzuha kavuşturulmaya çalışılmış olduğu, konuların 

sistematik bir şekilde incelendiği; ayrıca gerek haller gerekse makamlar bahsinde 

Serrâc’ın her bölüm için üçlü tasnife gitmiş olduğu ve mübtedilerin, 

mütevassıtların ve büyüklerin; yahut avâmın, sadıkların, ariflerin hâlleri şeklinde 

başlıklarla hâlleri anlattığı görülmektedir. 

Serrâc’ın murakabeden yakine hâlleri tasnifinde öncelik ve sonralık 

sırasına dikkat ettiği de fark edilmektedir. Nitekim her bahsin sonunda  

“Murakabe kurbu gerektirmektedir, kurb muhabbet ve havf halini 

gerektirmektedir, reca havf haline bağlıdır, şevk ünsü, üns tumenineyi gerektirir, 

itminan müşahedeyi, müşahede de yakini gerektirir.” diyerek hallerin birbirinin 

sebebi olduğunu, sıra ile yaşandığını belirtmiştir. Yani son zikrettiği hal olan 

yakin haline ulaşmak için yaşanması ve tadılması gereken hâllerin tedrici bir 

şekilde ve sıra ile geçilmesi gerektiğini, her birinin diğerinin sebebi ve sonucu 

olduğunu zikreden müellifin düşüncesine göre; murakabe, muhabbet gibi halleri 

yaşamayan bir kişinin yakin halini tatması mümkün değildir diyebilirz. Serrâc’ın 

makamlar ve hâller hakkında yaptığı bu derecelendirme tasavvufu “ilim” şeklinde 

nitelemesinin temel gerekçelerinden birini teşkil etmektedir. 

Serrâc’ın tasavvufi terimler, hâller ve makamlar için verdiği tarifler 

kusursuz ve incelikli olup okuyucularına karmaşık tasavvufi metinleri anlamaları 

için değerli ipuçları sunmaktadırlar. Eserindeki her bir bölüm nazari ve ameli 

tasavvufun belli bir yönüne hasredilen müstakil bir risale şeklindedir, tıpkı hâller 

ve makamlar bahsinde olduğu gibi. Serrâc aynı zamanda şeyhlerin kendilerine 

mahsus tasavvufi tecrübelerini, yaşadıkları hâllerle ilgili beyanlarını tasnif etme 

gayretiyle onların beyanlarını bir dizi önceden hazırlanmış kavramsal 

sınıflandırmaya tabi tutma temayülündedir. Bu temayül seyr-ü sülükteki makam 



 

31 

 

ve halleri bazen oldukça zorlama bir tarzda üçlü gruplar şeklinde ele alışında öne 

çıkar.91 

Hâl, dinî mükellefiyetlerin samimiyetle ifasıyla alakalıdır. Bu açıdan 

tasavvufun, fiilî ve uygulamalı yönü de dikkate alınarak kimi zaman hâl ilmi 

şeklinde izah edilmesi iki önemli sonuç doğurmuştur. Öncelikle sûfîlerin 

tasavvufu ilm-i hâl şeklinde ifade etmeleri, diğer dinî ilimleri de ilm-i kâl (söz 

ilmi) diye nitelemelerini ve böylece iki ilim türü arasında bir ayrım yapmalarını 

gerektirmiştir. Hâl ilmi ve kal ilmini belli çizgilerle ayırmaları,  tasavvufun ancak 

yaşanarak başka bir tabirle yaşayarak, zevken bilinebilmesi fikrine işaret etmiştir. 

Buna göre tasavvuf ilmi, sözlü veya yazılı beyan imkânının son derece mahdut ve 

zor olduğu bir ilimdir. Nitekim Serrâc, çeşitli işaret, sembol ve remizler 

kullanmalarının sûfîlere has bir yöntem olduğunu savunur. Yine Serrâc’ın 

tasavvuf ilminin işaret ilmi olduğunu aktarması, iki ilim türü arasındaki farka 

işaret etmektedir. Öyleyse hâl ilmi-kâl ilmi ayrımı, bir yandan sürekli değişen 

hâller karşısında sûfîlerin dili kullanma imkânlarının yetersizliklerini ifade 

ederken diğer yandan özel bir anlatım biçimi geliştiren tasavvufun diğer 

ilimlerden farklılaşmasına ve özgünlüğüne işaret eder.92 

Hâller, sûfîlerin dini mükellefiyetleri zamanında ve ihlasla, gönülden sırf 

Allah rızası için yapmaları konusunda himmetleri dikkate alındığında bir anlam 

ifade eden kavramlardır. Nitekim gerek Serrâc’ın açıkladığı hâllerde gerekse diğer 

klasik eserlerde yer alan bütün hâller avâmdan havâssu’l-havâssa doğru daralan 

bir derecelendirmeye tâbi tutulmuş ve ilk derecenin ancak dinî yükümlülüklerini 

takva ve ihlasla, ciddiyetle yerine getirenlere ait olduğu vurgulanmıştır. Gerçekten 

de hâllerin sonunda sufinin nihai gayesi, sıkça atıfta bulundukları nafile 

ibadetlerle seyrini devam ettiren saliki nihayet Allah’ın da seveceği, bu takdirde 

de artık Allah ile yürüyüp, Allah ile konuşacağı ve Allah’ın razı olduğu sevdiği 

kullar arasına gireceği şeklinde ifade edilen kudsî hadiste geçmektedir. Allah 

rızası için nafilelere devam ede ede, sonunda kul Hakk’ın sıfatlarıyla vasfedilir. 

Bu durum, hâllere uygulanan derecelenmelerdeki ileri derecelerin özelliklerini 

açıklar. En yüksek seviyelerde sâlik tümüyle Allah’a yönelmiştir, O’ndan 

 
91 Alexander Knysh, Tasavvuf Tarihi, çev. Nurullah Koltaş (İstanbul: Ketebe Yayınları,2020), 130. 
92  Hacı Bayram Başer, Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî’nin Tasavvuf Anlayışı (İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2009), 63. 



 

32 

 

başkasını görmeye de takati kalmamıştır ve bütün hâli Hakk ile Hakk’tan ve Hakk 

içindir. Bu durum Serrâc’ın hâllerle ilgili açıklamalarını hangi çerçevede ele 

alacağımızı belirleyen önemli bir gerekçeye işaret eder. Bu gerekçe de ölüm anı 

gelinceye, son nefese kadar kulluğun ve ibadetlerin devam ediyor olmasıdır. 

Sûfîlerin yöntemi gerçekte şer’i hükümleri gereği gibi ve vaktinde yerine 

getirmekten ibarettir. Bu yöntem bildikleriyle amel edenlere Allah’ın 

bilmediklerine varis kılacağı ilkesinden hareketle, amelin bilgiyi istilzam etmesi 

düşüncesinin bir ürünüydü. Nitekim Serrâc’a göre hâllerin sonuncusu kesin 

bilgiye ulaşmayı ifade eden yakîndir. Dolayısıyla, Serrâc ve diğer sufi müellifler 

için en önemli sorun, ibadetleri hafife alan ya da yapmayan ibâhîlerden sûfîleri 

ayırmaktı.93 

1.5.2 Kuşeyrî’in er-Risâle Adlı Eserinde Hâl Konusu 

Tasavvufta hâl sûfinin herhangi bir kastı, celp etme teşebbüsü olmaksızın 

doğrudan doğruya Allah’ın lütfetmesi ile kulun kalbine attığı sevinç, neşe, hüzün, 

rahatlık, sıkıntı, kabz, bast, şevk, dert, heybet, heyecan gibi ruhi durumlar ve 

manalardır. 94  İlk defa bu tarifi Cüneyd-i Bağdadi’nin sistemli bir şekilde 

savunduğunu görmekteyiz. Cüneyd’e göre hâl kalplere inen bir durumdur ki 

devamlı değildir. Serrâc’a göre bu hâller salikin zikrinin safiyetine göre kalbine 

gelmektedir.95 Kuşeyrî de hâlleri makamların semeresi ve neticesi olarak görmek 

suretiyle bu noktada Serrâc ile aynı düşünmektedir. Kelâbâzî’ye göre de amelleri 

ihlaslı olanlardan başkası hâllere ulaşamaz. 96  Ayrıca Kelâbâzî’ye göre kişinin 

yanılıp hataya düşmemesi için havatır ve mükaşefe ilimlerini öğrenmesi 

gerekmektedir. Kuşeyrî’ye göre hâl tamamen ilahi bir hibedir, bazen çakan 

şimşekler gibi kesintili; bazen zuhur eden zaman zaman da kaybolan istikrarsız 

olarak görülen sufilerin halleridir. Bu düşünce her ne kadar sûfiler arasında kabul 

görmüşse de hallerin devamlılığı hususunda oluşan ihtilafları önleyememiştir. 

Hücvirî’ye göre hallerin devamlılığını savunan sûfi Haris el-Muhasibi’dir. 97 

 
93 Başer,  Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî’nin Tasavvuf Anlayışı, 65-66. 
94 Kuşeyrî, er-Risâle, 57. ; Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 289. ; Ebû Hafs Şihâbüddin Ömer es-
Suhreverdi, Avârifü’l Meârif, çev. İrfan Gündüz, Kamil Yılmaz (İstanbul: Vefa Yayıncılık, 1990), 585-
588. 
95 Serrâc, el-Lüma, 41. 
96 Kelâbâzî, Taarruf, 129. 
97 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 290. 



 

33 

 

Kuşeyrî 83 sûfinin hal tercümesini verdikten sonra eserinin neredeyse 

tamamını tasavvuf ıstılahlarına, hâllere ve makamlara ayırmıştır. Risâlenin en 

önemli kısmı olan, tasavvufun anlatıldığı ıstılahlar kısmında hâllere yer verilmiş; 

ayrıca makamlar ve hâller diye mustakil bir bölümde hâller ve makamlar el-

Lüma’nın aksine  karışık olarak anlatılmıştır. er-Risâle’de nelerin hâl nelerin 

makam olduğuna dair bir sınır yoktur. Herhalde nelerin makam nelerin hâl olduğu 

o dönemde çok iyi bilindiğinden Kuşeyri nelerin hâl olduğunu belirtmeye ve 

bunları birarada kaydetmeye ihtiyaç duymamıştır. Kuşeyrî’nin tasavvuf 

ıstılahlarına, hâllere ve makamlara getirdiği açıklamalar, fazla değişmeden sünni 

sufiler tarafından günümüze kadar korunmuştur. Bu da demek oluyor ki tasavvuf 

terimleri kısmında bilgi veren kaynaklar Kuşeyri’ye dayanmışlardır. Dolayısıyla 

Risale sünni tasavvufun en önemli ve temel kaynağı olmuştur. Sûfi çevrelerce 

Kuşeyrî’nin tasavvufu şeriata yaklaştırdığı ifadesi bilinen bir hakikattir. 

Kuşeyrî’nin eserinde geçen başlıca hâller rıza, bevadih, hücum, levaih-

tevali-levami, havatır, varid, zevk-şirb, şahid, muhadara, mükaşefe, müşahede, 

rüya, kabz-bast, hüzün, şevk, heybet-üns, kurb-bu’d, vecd-vücûd, gaybet-huzur, 

şuhud, sekr-sahv, mahv-ispat, nefy-ispat, fena-beka, cem-fark, nefes, müsamere, 

muhadese, kahr-lütuf, ittisal, muhabbet, galebe, tecelli-istitar, tecrid-tefrid, 

murakabe, havf-reca, itminan , yakîn hâlidir. 

Kuşeyrî, sûfilerin hâl kavramıyla methedilmiş olaylardan kalplerine beliren 

şeyi kastettiklerini açıklar. Ona göre hâllere cüz-i irade ve emekle ulaşılmaz. 

Haller makamların mirasıdır. Kul makamların hakkına riayet edip bunun dışındaki 

hükümleri de tam manasıyla yerine getirdiği zaman Allah ona istikamet yolu ile 

safiyet hâlleri indirir.98 

Kuşeyrî bütün hâlleri de aynı derecede görmemektedir. Bazı hâller kişiye 

özel bir durum arz edebilir. Bazı hâller de vardır ki örneğin fena-beka hali gibi 

bütün sûfilerin ulaşmak istediği hallerdendir. Kuşeyrî, peygamber efendimizin 

günde 70 defa istiğfar etmesini bir halden başka bir hale geçmesi ve  önceki halin 

hududunu muhafazada eksikliğini görmesine bağlamakta ve en güzel hâl olarak 

tevbeyi görmektedir. Çünkü tevbe hissi geçici olursa hâl, kalıcı olursa ona göre 

 
98 Göztepe, Abdülkerim Kuşeyrî’de Hâller ve Makamlar, 51.  



 

34 

 

makam olmaktadır. Bir makam kendi cinsinden bir hâle dönüşebilmektedir. 

Aslında hem hâl hem de makam Allah’ın ihsanı ile gerçekleşir. Bundan dolayı 

Mustafa Arusi’nin makamın kulun irade ve kesbiyle gerçekleştiğini ifade eden 

sözü, hâlin zahiri itibariyledir. Gerçekte Allah’ın inayeti ve hidayeti olmasaydı, 

kul nefsiyle hâlden veya makamdan herhangi birini gerçekleştiremezdi. Bütün 

bunları ister makam olsun, ister hâl, kuluna ikram eden şüphesiz ki Allah’tır. 

Tevfik ancak Allah’tandır. Onun yardımı olmadan hiçbir ameli yapmak, hiçbir 

makama ulaşmak sünni sufilere göre mümkün değildir. Dolayısıyla sufiler ameli 

olsun, ulaştıkları makamlar olsun kendilerinden bilmez, bu hâlde de Rablerini, 

O’nun engin merhametini ve sevgisini, lütfunun genişliklerini hatırlar, 

şükrederler.99 

Kuşeyri’ye göre hâl sahibi kişilerin hallerini kaybetmemek için yabani kuşla 

birlikte olan ve kuşun kaçmaması için hareketlerine, davranışlarına dikkat eden 

insan gibi son derece dikkkatli olması gerekmektedir. Bunun için de bidayette 

olan saliklerin duyularının sakin olması, nefeslerinin ve organlarının hareket 

etmemesi, eşyanın bulunduğu tarafa yönelmemesi ve himmetini gözetmesi 

gerekir. Bunu da ancak teyazkkuz halinde olmaya, sürekli amellerini, 

düşüncelerini kontrol etmeye bağlamıştır. Hâlleri yaşayan kişinin her şartta 

teyakkuz halinde olması gerekir ki ulaştığı hal, daha yüce hâllere vasıl olmasına 

mani olmasın. Kuşeyrî’nin hâlleri muhafaza etmeyi murakabe halinde olmaya 

bağladığı görülmektedir. Zira Kuşeyrî, hâl kuşunu avlamak için, Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin murakabe halinde açıklamış olduğu, avından gözünü bir an olsun 

ayırmayan kedi gibi teyakkuzda olunması gerektiği tavsiyesinde bulunmuştur.100 

Kuşeyrî’nin hâl yorumunda Cüneyd-i Bağdadi’nin görüşlerine uygunluk 

görülmekle birlikte, Haris Muhasîbî, Osman Hîrî gibi sûfilerin hâlin devamlılığı 

ile ilgili görüşlerinde de hakikat payı görür ve iki görüşü telif etme yoluna gider. 

Ayrıca açıkladığı hâllerin, hâlin fena ve cem gibi nihai aşamada ulaşılacak hâller 

ile kabz ve bast gibi bidayet derecesindeki hâller olmasına göre de farklılık arz 

ettiği anlaşılmaktadır. Kuşeyri’de hâl ve makam iç içe gözükmektedir. Nitekim 

makamın hâle dönüşmesi de mümkündür. er-Risâle’de hâl ve makam ayrımı 

yüzeyseldir. Hal ve makamlarda ayrım gaip olan duruma göre yapılmıştır. Sufi 
 

99 Göztepe, Abdülkerim Kuşeyri’de Haller ve Makamlar, 51. 
100 Göztepe, Abdülkerim Kuşeyri’de Haller ve Makamlar, 52. 



 

35 

 

halleri yaşarken hakikat ile yüz yüze gelmekte ve kesbi bilgiyle ulaşılamayan bir 

bilgiye ulaşmaktadır.101 Bu bilgi vehbî ve ilahî bilgi olarak görülmektedir. 

Tasavvuf tarihinde Cüneyd-i Bağdâdî ile Haris el-Muhasîbî’nin hâllerin 

devamlılığı ile ilgili birbirine zıt yaklaşımlarına ilk olarak Kuşeyrî kendi yaşamış 

olduğu tecrübeleri de göz önüne alarak karışıklığı gidermek için hâl ve makamın 

analizine yönelik ciddi manada girişimlerde bulunmuş ve teori üretmiştir. Makam 

ve halin birbirine dönüşmesiyle ilgili Kuşeyrî hareket noktası itibariyle Cüneyd-i 

Bağdadî’nin hâlde sebat olmadığına dair fikrini temel almakla birlikte, 

Muhasibî’nin görüşlerini de dikkate almıştır. Iraklılarla Horasanlı sûfilerin en 

temel görüş ayrılıklarından biri de hallerin devam edip etmediği konusudur. 

Kuşeyrî ise bu iki zıt fikri rıza kavramı üzerinden uzlaştırmaya çalışmıştır. 

Horasanlı sûfiler rızayı makam olarak telakki ederken, Iraklılar hâl olarak kabul 

eder. Kuşeyrî ise rızayı bidayette makam, nihayette hâl olarak değerlendirerek bu 

ihtilafı gidermeye ve orta yolu bulmaya çalışmıştır. Yani rıza, kişinin çabası 

sonucu gerçekleşmişse o zaman makam; kendisi rıza makamındayken Allah’ın da 

o kişiden razı olduğunu gösteren rıza cinsinden bir hal ihsan etmesi de rızaya hal 

özelliği kazandırmaktadır. Bu aynı zamanda Horasanlıların, hâlleri salih ameller 

neticesinde elde edilen şeyler olarak kabul etmeleri şeklindeki fikrine de 

uymaktadır. Çünkü samimiyetle yerine getirilen ibadetler, Allah için yaptığı 

ameller, kişinin iradesi ve isteğiyle yapmış olduğu ibadetlerdir. Hâlleri amellerin 

neticesi olarak görmek demek, önce makam kazanılır, sonra da bu makamın 

semeresi olarak hâller ortaya çıkar demektir.102 

Kuşeyrî’nin rızaya önce makam, sonra hâl demesi, makamın hale 

dönüşmesini de beraberinde getirmiştir. Kuşeyri’nin ihtilafların arasını bulmak 

için kendi analizini ortaya koyduğu ve makam ile hâl konusunu yerli yerine 

oturtmaya çalıştığını söylemek mümkündür. Tasavvuf tarihçisi Alexander 

Knysh’e göre Kuşeyrî’nin Risâle’si tasavvufun nazari yapısına ilişkin özenle 

tasarlanmış ve hayranlık uyandıracak denli eksiksiz bir izahat sunmaktadır. 103 

Bunu neredeyse eserin tamamına yayılmış bulunan hâller ve makamlar için de 

söylemek pek tabii mümkündür.  

 
101 Göztepe, Abdülkerim Kuşeyri’de Haller ve Makamlar, 54. 
102 Göztepe, Abdülkerim Kuşeyri’de Haller ve Makamlar, 81,82. 
103 Knysh, Tasavvuf Tarihi, 139. 



 

36 

 

Kuşeyrî vakitleri kalp, halleri ruh, nefesleri ise sır sahiplerine mahsus 

durumlar olarak görmüştür. Kuşeyrî, vaktin hedefini bir sonraki bilinç düzeyi olan 

ve hâllerin cereyan ettiği kalp; hâlin hedefini ise ruh olarak görmektedir. 

Dolayısıyla Kuşeyrî zaten seyr-i sülûke girmemiş her insanda şu veya bu oranda 

hâkim durumda bulunan nefsi, tasavvufi mertebelendirme içinde bir yere 

koymamış, sülûk aşamalarının bilince dönük yönünü bir sonraki algı ve bilinç 

düzeyine göre tasnif etmiştir. Dolayısıyla sûfi ideal arayışının bir örneği olarak 

Kuşeyrî, her aşamanın bir sonraki bilinç düzeyine götüren bir yol olduğuna 

işaret etmektedir. Ayrıca Kuşeyrî, hâlleri makamlardan sonraki bir aşama olarak 

görmüş ve hâllerin sonsuzluğunu savunmuştur. 104  Bu düşünceleriyle makamın 

hâlden üstün olduğunu, ayrıca hâllerin geçici olduğunu savunan sûfilerden de 

ayrışmakta olduğu görülmektedir. 

Allah’a giden yolda sûfinin kat ettiği mertebeler, yaşadığı hâllere getirdiği 

açıklamalar selefi Serrâc’ınkilere oranla daha ayrıntılıdır. Serrâc on halden 

bahsederken, Kuşeyrî’nin listesi tasavvufi disiplin ve tecrübeye ilişkin çok sayıda 

önemli nüansları vurgulayan birkaç düzine ilave terimden oluşur. Kuşeyrî başlıca 

tasavvufi kavramlara yönelik tahlilini, ilk sûfi üstadlara dayandırdığı geniş bir 

muteber ifade ve şiir dizisiyle tasvir etmiştir. Özellikle Irak ekolüne mensup 

sûfilerden sıkça iktibasta bulunmaktadır: Cüneyd, Şibli, Tüsteri, Bişr el-Hafi, Seri 

es-Sakatî, Nûri ve de Zünnûn. Buna mukabil, Ebu Hafs el-Haddad, el-Hîrî’nin 

başını çektiği yerel Melameti hareket neredeyse görmezden gelinmiştir.105  

1.5.3 Kelâbâzî’nin et-Taarruf Adlı Eserinde Hâl Konusu 

Hâl kavramı tasavvufun doğuş döneminde yani hicri 4. asırda terim haline 

gelmiş olup tasavvufun en önemli mevzularındandır. Kelâbâzi, sûfilerin akaidini 

tanıttıktan sonra Taarruf’a hâl konusu ile başlamaktadır. O, hâllerle ilgili bilgileri 

sufilerin temel ilimleri arasında saymaktadır. İlmi; tevhid ve marifet, ahvâl 

(hâller), hikmet ve havatır, müşahede, mükaşefe şeklinde dört ana gruba 

ayırmaktadır. Kelâbâzi eylemin bilgi yoluyla düzeltilebileceğini, bilginin de hâl 

üzerinde etki yapacağını belirtir. Kelâbâzî, hâlleri amellerin mirası olarak görür. 

Ona göre öncelikle ibadetlere ait fıkhi bilgiler öğrenilmelidir. Onlardan başkası bu 

 
104 Zafer Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, Dinbilimleri 
Akademik Araştırma Dergisi VIII/1 (2008), 168. 
105 Knysh, Tasavvuf Tarihi, 140. 



 

37 

 

hâllere varis olamaz. Amelleri sağlıklı hale getirmenin ilk şartı da bunlara ait 

bilgileri öğrenmektir. Namaz, oruç, hac, zekat gibi farz ibadetlerle beraber dinin 

hükümleri, vacipler, haramlar, helaller ve bunlara ait bilgileri öğrenmeyen hâllere, 

tasavvufi bilgilere varis olamaz. Bunlar öğrenme ve çalışma yoluyla elde edilen 

bilgilerdir.” 106  Hâllerin amellere bağlı görülmesi Süherverdi tarafından da 

Horasanlılardan nakledilmektedir. Zira Horasanlı bazı sûfilerin kabul ettiği bir 

görüşe göre hâller amel-i salihlerin neticesinde elde edilen kazanımlardır. Kuşeyrî 

de bu görüştedir. 

 Ancak Kuşeyrî’de olduğu gibi vaktin mübtedilere, hâlin mutavassıtlara, 

nefesin ise nihayete eren, yolunu tamamlamış müntehîlere mahsus olduğu 

şeklinde 107  herhangi bir görüşe Taarruf’ta rastlanmaz. Kelâbâzî hikmet adını 

verdiği bilgi türü sayesinde kişinin nefsini ve nefsin aldatmalarını bilebileceğini, 

bu bilginin bir boyutunun da riyazet adını verdiği eylem yani ibadetler olduğunu 

ortaya koyar. Bu eyleme dayalı bilgi, arzuların önüne geçilmesini, havatırın 

teftişini, muhasebe ve murakabeyi, gönül aleminin tezkiye edilmesini ve ahlakının 

güzelleştirilmesini sağlayan, işaret ilminden önce gelen marifet ilmi adını taşıyan 

bir adımdır.108  Kelâbâzî, hikmet ve marifet ilmi altında aslında bir yönüyle bilgi, 

diğer yönüyle de ameli gerektiren bir durumdan bahsetmektedir. Bu duruma gelen 

bir kul için kalbine gelen fısıltıları murakabe etmek, sırrını ve ruhunu tasfiye 

etmek imkan dahiline girer. Bu bakış açısına göre Kuşeyrî’nin vakt kavramıyla 

ifade ettiği şey ile Kelâbâzî’nin hâlleri yaşayabilmek için eylemlerin düzeltilmesi 

gerektiği ifadesi birbirine benzemektedir. Tasavvuftaki hallerin, şeriat-ilim-amelin 

sağlamlığı gibi temellere oturtulması şeriat-tasavvuf, şeriat-hakikat birlikteliğini 

açıkça gözler önüne sermektedir.109 Tasavvufta amel ve bilgi birbirinden bağımsız 

düşünülmemiş olup, kimi zaman amel bilgiye öncelenmiş, kimi zaman da bilgi 

amele öncelenmiştir. Amelin bilgiye zemin oluşturduğu; yine bilginin de ameli 

doğurduğu sufiler tarafından sıklıkla ifade edilen gerçeklerdir. 

Hâl ve ahval dini duygu ve coşkular anlamına da gelmektedir. Tasavvufun 

konusu bu tür duygulardır. Hâle, vârid ve vâridat gelen, gelenler adı da verilir. Bu 

 
106 Kelâbâzî, Taarruf, 58-61. 
107 Kuşeyrî, Risâle, 46. 
108 Kelâbâzî, Taarruf, 58-59. 
109 Göktaş, Kelâbâzî ve Tasavvuf Anlayışı (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Doktora Tezi, 2007), 185. 



 

38 

 

nedenle tasavvuf; kâl ilmi değil, hâl ilmidir denilmiştir. Kelâbâzî tevhid, fıkıh, 

hikmet ve marifetten sonra havatır yani mükâşefe ve müşahede ilimleri geldiğini, 

sufilere mahsus işaret ilminin de bu olduğunu belirtir. Kalbin müşahedesini ve 

ruhun keşfini gerçek manasıyla sözle ifade etmek imkansız olduğu için bu ilme 

ilm-i işaret denilmiştir. Bahis konusu hususlar kavuşma ve yakınlık hâlleriyle 

bilinir. Bunun ne olduğunu, Kelâbâzî’ye göre tasavvufi hâlleri yaşayanlar bilir, 

başkası bilemez.110 

Kelâbâzî de tıpkı Kuşeyrî gibi hâlleri makamlarla birlikte ele almıştır. Her 

makamın başı ile sonu arasında çeşitli hâller yaşandığını, hatta her makamda 

yaşanan hallerin bir önceki ya da sonraki makamda yaşanan hâllerle 

çelişebileceğini söyler. Fena-beka, cem-fark gibi terimleri hem hâl hem de makam 

olarak ele almıştır.111 Kelâbâzî’ye göre her makamın bir başlangıç bir de bitiş 

noktası vardır. Bir makamın başı ile sonu arasında birbirinden farklı birçok hâller 

yaşanır. Her makama ait bir ilim, her hâle ait bir işaret mevcuttur. Sûfiler 

yaşadıkları hâlleri, deneyimleri bu lafızlar ve ibareler aracılığıyla aktarmak, 

doğruyu yanlış olanlardan ayırt etmek istemişlerdir. Durum böyle olduğu için 

sûfiler kendilerine has olan bilgileri ifade etmek için neye delalet ettiğini sadece 

kendilerinin bildiği rumuzlu bazı terimler ortaya atmışlardır. Bu dilden 

anlamayanlar, alan dışı olanlar, sûfi olan muhataplarına ya hüsn-i zan yahut su-i 

zan besler. 112 

Kelâbâzî’ye göre de hâller, makamlar gibi kesbi olmayıp vehbidir; kulun 

çabası ve tercihi olmadan Allah tarafından ilham edilir. Kelâbâzî’nin hâlleri 

amellerin mirası olarak görmesi hallerin vehbî olduğu düşüncesiyle çelişmez. 

Çünkü o, ibadetlerin hâlleri intaç etmesinin mecburi olmaması, buna mukabil 

hâllerden önce amellerin, bilgilerin ve davranışların düzeltilmesinin zorunlu 

olması gerektiğine inanır. Kelâbâzî’nin ifadeleri, kesbi olan amellerin doğru bir 

biçimde yapılması durumunda, vehbi olan hâllere ulaşabilmenin mümkün olacağı 

şeklinde yorumlanmalıdır. Nitekim Kelâbâzî, hâllerin bilgisini şer’i bilgilerden 

sonraki aşamada ele almıştır. Bu durum ona göre önce dinin asılları olan, iman, 

 
110 Kelâbâzi, Taarruf, 145. 
111 Kelâbâzi, Taarruf, 92-95. 
112 Kelâbâzi, Taarruf, 146. 



 

39 

 

ibadet konuları ve bunlara taalluk eden bilgiler öğrenildikten sonra hâllerin 

geleceğini göstermektedir.113 

Hâller iman ve marifetle güçlenir, değişkendir; bir gelir bir gider. Kelâbâzî 

de Kuşeyrî gibi hâllerin sürekli ve kalıcı olmadığını düşünür. Aşk, şevk, vecd, 

cezbe, istiğrak, haşyetullah, hayret, havf, reca vs. dini duygular ve coşkular 

tasavvufun en yüksek hâlleridir. Örneğin tevekkül başlangıçta bir hâl ve hâl 

olduğu için geçici iken; sûfi iradesine dayanarak gayret eder ve sebat ederse 

tevekkülü sürekli ve kalıcı duruma getirebilir. O zaman tevekkül hal olmaktan 

çıkar, makamlar arasına girer. Onun için hal vehbî, makam kesbîdir. Her hale ait 

bir işaret mevcuttur. İlahi mevhibe olarak gelen durumları Kelâbâzî, işaret olarak 

algılamış ve bu şeklide açıklamıştır.114 

Kelâbâzî’ye göre tasavvufun ana konusu hâller; tasavvufî ilimler ise hâllere 

ait bilgilerdir. Ona göre hâller bir yönüyle kişisel gayretin, buna bağlı olarak da 

ilahi bağış ve mevhibelerin sonuçları olarak gelmektedir. Ancak onların ilahi 

bağış olma yönleri daha çok ön plana çıkmaktadır. Kelâbâzî’den bir yüzyıl önce 

yaşamış olan Haris Muhasibî hâllerin denetiminden, murakabesinden 

bahsetmiştir. Ona göre hâllerin kontrolü muhasebe, ilim, tefakkud ve marifetle 

olur. Yani hâllerin gücü iman ve marifetle, nefs muhasebesi ve sürekli murakabe 

ile doğru orantılıdır. Muhasîbî’ye göre halleri bir araya getirecek hal şu tek bir 

haldir: Bu halin adına murakabe, her an dikkatli ve uyanık olmak denir. 

Muhâsîbî’ye göre, yüce Allah insanı hareketlerinde de hareketsizliğinde de, durup 

dinlenmede ve geliş gidişlerinde de sürekli görüp takip eder. Bu bilgiyi sürekli 

hatırlamak, bütün benliğe ve kalbe iyice yerleştirmek ve akıldan hiç çıkarmamak 

gerekmektedir. Çünkü her tutum ve davranışta, nerede olursak olalım, her an 

Allahü Teâlâ’nın hükümranlığı ve O’nun bakışı altında olduğumuzu bilmemiz 

hâllerimizi muhasebe etmeyi, böylelikle de samimi ve ihlaslı davranmayı sağlar.  

Tasavvufta ihsan, biz Allah’ı göremesek de görüyor gibi olma hâline ulaşmaktır. 

Yüce Allah kalbleri ve içinden geçenleri her an görmekte ve dışa vurulanları da 

gizleyip saklananları da olduğu gibi bilmektedir. İşte bu nitelik sahili olmayan bir 

 
113 Göktaş, Kelâbâzî ve Tasavvuf Anlayışı, 187. 
114 Göktaş, Kelâbâzî ve Tasavvuf Anlayışı, 187. 



 

40 

 

okyanus, nehirlerin ve ırmakların aktığı bir umman ve gemilerin kâr ve kazanç 

içinde yüzdüğü bir deryadır.”115 

Kelâbâzî, tahakkuk boyutunda elde edilen tecrübi bilgi ve hisler olan 

hâllerle alakalı kavramları işlerken sûfilere mahsus ıstılahları sufilere özgü bazı 

ifadeler ve neredeyse onlardan başkası tarafından kullanılmayan ve bilinmeyen 

kavramlar olarak ifade eder. Amacının ise bu kavramların bütünüyle içeriği değil 

manası olduğunu söyler. Bu tür kavramların manalarını anlatmak bir yana, 

bunlara işaret yoluyla değinmek bile mümkün değildir. Kelâbâzî de kelime ve 

ibarelerin, sûfinin yaşadığı tecrübeyi aktarmada kifayetsiz olduğunu 

savunanlardandır. Sûfilerin hâllerinin özüne gelince, zaten bunu anlatma 

noktasında sözcükler kifayetsiz kalmaktadır. Fakat erbabı tarafından bu bilgiler 

bilinir ve tanınır.116 Kelâbâzî bu sözleriyle hâllerin ancak yaşayanlar tarafından 

tam manasıyla idrak edilebileceğini, hâl ilmi olan tasavvufun Allah vergisi bir 

bağış olduğunu ve hâlleri yaşamayanların hal bilgisini de anlamasının mümkün 

olamayacağını ifade etmiştir. Hâl konusunun sonunda Kelâbâzî konuyla ilgili 

sufilerin eserlerini ve işaretlerini araştıranların bu eserlerde aktarılan hususların 

sufilere ait görüşler olduğunu bildiklerini ve sufilerin, bu ve benzeri konuları ayrı 

ayrı ve detaylı bir şekilde anlatmadıklarını beyan eder. Bu tür hususları idrak 

etmenin ise, sufilerin işaretlerini ve remizlerini anlamak suretiyle öğrenileceğini 

belirtmiştir. 117  Anlamak için hiç kuşkusuz bilgiden öte müşahede ve eylem 

gerekmektedir. 

1.5.4 Hücvirî’nin Keşfu’l Mahcûb Adlı eserinde Hâl Konusu 

Hücvirî eserinin “Tasavvufi Fırkalar ve Görüşleri” bölümünde Muhasibiye 

başlığı altında hâllerden bahsetmiş ve çaresiz bir talibin bunlar hakkında bilgi 

sahibi olması gerektiğini belirtmiştir. Hücvirî’ ye göre de hâllerle alakalı manalar 

geldiği zaman salik onu kendi isteği ve gayreti ile def edemez, gelmediği zaman 

da tekellüf ve zorla cezb ve celb edemez. 

Hücvirî’ye göre hâl ilahi vergi kabilindendir. Kelâbâzî’nin aksine ona göre 

hâlin elde edilmesinde kulun gayret ve cehdinin, ibadetlerinin alakası yoktur. Zira 

 
115 Hâris el-Muhâsibî, Allah’a Dönüş, çev. Cemal Aydın (İstanbul: Sufi Kitap,2020), 68,69. 
116 Kelâbâzî, Taarruf, 86. 
117 Kelâbâzî, Taarruf, 131. 



 

41 

 

makam kazanılarak elde edilen mekasıb çeşidinden, haller ise bahşişler ve 

mevahibdendir. Şu halde makamın sahibi mücahedesiyle kaimdir, hâlin sahibi ise 

nefsinden fanidir. Hal sahibinin kıyamı, Hak Teâlâ’nın kendisinde yaratmış 

olduğu hâl iledir.118 

Hücvirî Keşfu’l Mahcûb’da rızanın hakikatini Muhasibiye fırkasına, sekr ve 

sahv konusunu Tayfuriye, mücahede bahsini Sehliye, fena- beka halini Harrâziye, 

gaybet ve huzuru Hafifiye, cem ve tefrika halini ise Seyyariye fırkası ile 

ilişkilendirerek açıklamış; ayrıca hal-vakt arasındaki fark, muhadara-mükaşefe, 

kabz-bast, üns-heybet, kahr-lütuf, nefy-ispat, müsamere-muhadese ve aralarındaki 

fark, vecd-vücud-tevacüd konularına yer vermiştir. 

Farsça yazılan ilk tasavvuf eseri olan Keşfu’l Mahcûb’da Hücvirî tasavvuf 

terimlerini belli sûfilerin şahsında açıklamış olup, halleri ikili tasniflerle ve 

aralarındaki farklarla beraber açıklamış; akla ve mantığa uygun izahlar yapmak 

için bütün gücünü harcamış ve genişçe kendi görüşlerine yer vermiştir. 

Hücvirî’nin haller bahsi için de kendi görüşlerini dile getirmeden evvel 

genellikle kendisinden önceki sufi müelliflerin konu hakkındaki görüşlerini 

aktarması, gerektiğinde bu görüşlerin yanlışlığını ortaya koyması; tasavvufi 

meselelerle alakalı tartışmaları kendi tecrübesinden yola çıkarak örneklerle tasvir 

etmesi; Keşfu’l Mahcûb’u sunum yöntemi bakımından daha akademik ve formel 

olan Kuşeyrî’nin Risâle’sinden farklı kılmaktadır.119 

Hucvirî’nin  tasavvufi anlayışının diğer  bir ayırt edici özelliği de hâller ve 

makamlar arasındaki ilişkiye bakış açısıdır. Hücvirî’ye göre salik belli 

gereklilikleri yerine getirirken ve titiz bir biçimde nefs terbiyesi gerçekleştirirken, 

kısa süreli ve geçici bir hâlde daimi olarak kalabilir. Sonuç olarak bu kişinin hâli  

temkin olarak isimlendirilen hususi bir makama dönüşebilir; Hücvirî, temkinin 

seyr-ü sülûkteki herhangi bir makamdan üstün olduğu görüşündedir. Ona göre 

temkin, tahkike ulaşmış sufiler için doğrudan Allah ile irtibata erişebilecekleri bir 

karar mahallidir.120 

 
118 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 244. 
119 Knysh, Tasavvuf Tarihi, 141. 
120 Knysh, Tasavvuf Tarihi, 142. 



 

42 

 

Ayrıca Hücvirî makam ve hâller ile ibadetleri birlikte ele almıştır. Birinci 

perdenin açılması olarak marifeti zikreder. Ona göre marifet biri ilim diğeri hâl 

olmak üzere iki çeşittir. Fakihler ve alimler Allah hakkındaki sıhhatli bilgiye 

marifet darken; sûfi şeyhler Allah hakkındaki sıhhatli hâle marifet derler. Çünkü 

sıhhatli ilim sıhhatli hâle bağlıdır.  İkinci perdenin açılması olarak da tevhidi 

zikreder. Hakiki tevhid, bir şeyin vahdaniyetine, o şeyin birliği hakkındaki sıhhatli 

bir ilimle hükmetmektir. İlim olmadan da hüküm vermek mümkün değildir. Ehl-i 

sünnet, müşahede ettikleri sanatlar ve eserlerin kendi kendine oluşmasının 

imkânsız olduğu kanaatine varmışlar ve tüm bunların yokluktan varlık sahasına 

gelmesi için tek bir yaratıcıya ihtiyaç duyduklarını dile getirmişlerdir. Bir fiil için 

iki fail bulunması gerekmediği için bu sonuçtan da şeksiz şüphesiz, yakîni bir 

şekilde tek bir ilahın bulunmasının zarureti anlaşılmış olur.  Hücvirî birinci 

perdenin açılması dediği marifet konusunda da tevhid konusunda da sûfilerden 

uzun uzun alıntılar yapmış, zaman zaman eleştiriler yöneltmiş, ardından kendi 

görüşlerini de aktarmıştır. Sonra iman, taharet ve abdest konuları eserinde ard 

arda verilmiştir. İbadetlerin ön şartı olan temizlik konusu tevbe kavramı ile 

ilişkilendirilmiştir. Temizlik, zahirî ve batınî temizlik şeklinde 

değerlendirildiğinde batınî temizlik kalp temizliği olarak ifade edilmektedir. 

Hücvirî: “Bedendeki temizlik olmadan namaz sahih olmadığı gibi, kalpteki taharet 

olmadan da marifet sahih olmaz” der. Sûfiler, zahiri temizliğe önem verdikleri 

kadar, bâtında da tevhid üzere bulunmaya gayret ederler. Tevbe ederler; büyük 

günahlardan taate dönerler, küçük günahlardan muhabbet hâline rucu ederler, 

nefsten Allah Teâlâ’ya dönerler ve böylelikle tevhid üzere bulunmaları sebebiyle 

ilahi sevgiye mazhar olurlar. Ona göre zahirî abdest su ile, batınî olan ise tevbe 

iledir.121 

Hücvirî beşinci perdenin açılması dediği namaz ile beraber sûfilerin önemli 

terimlerinden muhabbeti birlikte ele almıştır. Ona göre namazın bizzat kendisi 

gaye ve maksattır. Muhabbetten bahsetmek muhabbetin kendisi olamaz. Çünkü 

muhabbet hâldir ve hiçbir zaman kâl, hâlin yerini tutamaz. Hücvirî muhabbetin 

alametini namaz emrini yerine getirme olarak görmüş ve namazla ittisali olan 

hâlin muhabbet olduğunu ifade etmiştir. Muhabbetin bir manası sürekli sevgiliyi 

irade etmektir; diğer manası ise, Allah’ın kulunu övmesi, ona hayır irade etmesi 

 
121 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 331-361. 



 

43 

 

ve ona rahmet etmesidir. Allah’ın kulunu sevmesi demek, ona bol bol maddi ve 

manevi nimetler vermesi, ibadetlere iştiyakının artması, kendisi için ibadetleri 

kolaylaştırması ve nasip etmesidir. 122 Hücvirî ayrıca zekatla cûd ve sehayı; oruçla 

açlığı; hacla müşahedeyi ilişkilendirdiği için birlikte ele almıştır. 

1.5.5 Ebû Tâlib el-Mekkî’nin Kûtü’l Kulûb Adlı Eserinde Hâl 

Konusu 

 

Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtü’l-Kulûb adlı eserinin ilk bölümlerinde müridin 

gece ve gündüz dikkat etmesi gereken amellerden, sabah namazından sonra 

söylenmesi gereken zikir ve dualardan, gece, gündüz ve günün farklı vakitlerinde 

söylemesi gereken evraddan bahseder. Gece kılınan namazın faziletlerini aktarır. 

Ayrıca ihya edilmesi gereken mübarek gece ve günler, cuma günü hakkında 

bilinmesi gerekenler, oruç konuları eserinde detaylıca işlenmektedir. Bu yönüyle 

fıkıh kitabı izlenimi vermekle beraber eserinde muhasebe, marifet, murakabe, 

ariflerin bulundukları vecd hâlleri, mukarreblerin makamları, ehl-i kalbin 

duyguları, yakin makamlarının asılları gibi konular da genişce yer almaktadır. 

Müellif   hâl ve makam terimlerinin anlamları için ayrı bir bölüm ayırmamakla 

beraber, yakin makamlarının asılları dediği takva ehlinin tevbe, sabır, şükür, reca, 

korku, zühd, tevekkül, rıza ve muhabbet konularına yer vermiştir. Kûtü’l-

Kulûb’da yedisi murakabe, dokuzu da yakîn makamları olmak üzere on dört 

makamdan bahsedilir. Mekkî, öncelikle eserinde murakabe makamlarını sonra 

yakîn makamlarını zikreder. Murakabe makamları konusunda dikkat edilmesi 

gereken sıralamayı da göz ardı etmeyerek, murakabenin birinci makamı, ikinci 

makamı gibi ifadeler kullanarak sırasıyla bu makamları açıklar. Murakabe 

makamları konusundaki sıralama hassasiyetini yakin makamlarında da gözetir. 

Murakabe makamları diye bahsettiği konular makamdan ziyade daha çok salikin 

yakin makamları konusuna hazırlama cihetindendir. Onun zikrettiği bu makamlar; 

saliki yakini bir imana ve itikada kavuşturmak içindir. Çünkü yedi makam diye 

verdiği bilgiler inanç ile ilgilidir.123 

 
122 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 362-370. 
123 Nurullah Aydın, Ebû Talib el-Mekk’i’nin Kûtü’l Kulûb Adlı Eserinde Makamlar, (Şanlıurfa: Harran 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 29. 



 

44 

 

 Murakabe makamları saliki bir üst aşamaya hazırlık nev’indendir. Her bir 

kavramı ele alırken ayet ve hadisleri konunun tamamına yaymış olup, ayetleri 

uzun uzun açıklamıştır, tefsirlerini vermiştir. Makamları ayrıntılı bir şeklide şerh 

etmiş ve o makam ehlinin sıfatlarını da detaylı bir şekilde aktarmıştır.  Bu 

makamları ele alırken, o makamın gerektirdiği hâlleri de ifade etmesi, kimi zaman 

makam dediği bir konuya bazen de hâl kavramını kullanıyor olması; Mekkî’de 

hâl-makam ayrımının yüzeysel olduğunu göstermektedir. Mekkî, hâlleri, önceki 

makamın devamı, sonraki makama ise hazırlık olarak görmüştür. Ona göre kullar 

Allah Teâlâ’nın ilim rızkından nasiplerini, vasıta ve yollarına göre alırlar. 

Muhasebe eden Allahu Teâlâ’nın müşahedesiyle ilgili muhasebenin ilk makamı 

budur. Muhasebe hakkında hakikat ehli olmak ise, murakabe eden Allah’ın 

görülmesi sayesinde gerçekleşen murakabe makamının başlangıcıdır. 

Murakabenin bu makamı ise, imanda yakîne erenlerin hâllerinden biridir. Yakin 

ilmi ise Mekkî’ye göre, iman ilminin bittiği yerde başlar. Kulun yakîn ilminden 

son nasibi, ayne’l-yakîn makamının başlangıcıdır. O da marifetin müşahede 

edilmesidir. Marifet de müşahede makamının başlangıcını oluşturur ve 

mukarreblerin makamıdır.124 Derece derece ve iç içe geçmiş bu makam ve hâller 

Mekkî’nin eserinde oldukça tafsilatlı bir şekilde ele alınmıştır. Murakabe 

makamları tasavvufi makamlara hazırlık çeşidindendir. Bu makamlar, müridi 

yakîn makamlarına hazırlamaktadır. Mekkî için aslolan tevhid makamına 

ulaşmaktır. Ona göre yakîn makamlarını dokuz makamla sınırlandırmak doğru 

değildir. Bu makamlar takva ehli için olmazsa olmazdır. Nitekim bu makamlara 

ulaşamayan salik muttaki olamaz. Muttakiler için de bu makamlar asıl amaç 

olmayıp, mahbuba ulaşmada birer basamaktır. Ancak hiçbir makam diğer makamı 

da yok etmez. Salik seyr hâlinde makamlar arası ilerlerken geçtiği makam onun 

için ilim, ulaştığı makam ise vecd şeklindedir. 125  Müridin bu süreçte geçtiği 

makamlar ayetler, hadisler ve marifet ehlinin görüşleri dikkate alınarak 

açıklanmıştır. 

1.6 Ahlaktaki Değişim Olarak Hâller 

Tasavvufun alanı ve mevzusu ahlakın nasıl tahsil edileceğidir. Erken 

dönemlerde dahi yapılan tasavvuf tariflerinde tasavvufun güzel ahlak, nefsi 

 
124Ebû Tâlib el- Mekkî, Kûtü’l Kulûb, çev. Muharrem Tan (İstanbul: İz Yayıncılık, 2008), III, 278. 
125Aydın, Ebû Talib el-Mekk’i’nin Kûtü’l Kulûb Adlı Eserinde Makamlar,  35. 



 

45 

 

tezkiye olduğuna dair pek çok örneğe rastlamak mümkündür. Örneğin Ebû Hafs 

en-Nisâburî (ö. 270/884), tasavvufu bütünüyle edepten ibaret kabul etmiştir. Her 

vaktin ve her makamın gerektirdiği bir edeb vardır. Vakitlerle ilgili edebe riayet 

eden, ricalin ulaştığı yere ulaşır. Edepleri yitiren ise yakın olduğunu zannettiği 

yerden uzak düşer, makbul olduğunu umduğu yerden de reddedilir. 126  Sûfiler 

tasavvuf tanımlarında, hem tasavvufun ahlaktan ibaret olduğuna hem de ahlakın 

hâllerin muhafazası olduğuna dikkat çekmişler; böylelikle de ahlaken terakkiyi 

hallerdeki edebe bağlı kılmışlardır. Ebû Hüseyin en-Nûrî de tasavvufun şekil ve 

ilim olmadığını;  ancak ahlak olduğunu 127  ifade ederken aynı hakikatten 

bahsetmiştir. 

Riyazet, mücahede ve muhasebe kişinin işlenmemiş durumuyla, 

saflaştırılmış bir seviyeye gelmesini sağlayacak hâller arasında birer vasıta 

terimdir. Sûfi müelliflerin hâllerin tamamının insan iç dünyasıyla ilgili olduğu 

hususunda ittifak halinde olduklarının bir göstergesi de, onların cereyan ettiği 

yerin kalp olduğunu belirtmeleridir. Hâllerin kalpte cereyan etmesi, insanın duygu 

dünyasıyla ilgili olduklarını göstermektedir. Ancak bu duygular, öncelikle dinin 

temel kaynakları ve akılla desteklenen ve kontrol edilebilir duygulardır. Mistik 

tecrübe olarak görülen hâlleri, insanın bir parçası olan duyguların en derin ve 

Allah’a bakan yeni şekilleri olarak görmek gerekmektedir. Dolayısıyla gündelik 

duygularımız tasavvuf mantığı içerisinde hâl değildir, ama hâllerin nüvesi ya da 

rafine hali, maddi ve psiko-sosyal zemine dönük şeklidir. Bu gündelik duyguların 

yaşandığı insani yetiye kalp denilmesi de sufilerin hâl-kalp ilişkisi bağlamındaki 

ifadelerine bakıldığında, sembolik bir değer taşımaktadır. Her insanda potansiyel 

anlamda bu nüveden bulunmaktadır. İşlendiği takdirde de cevher haline 

dönüşmesi imkân dahilindedir. Riyazetler ve mücahedelere bağlı olarak ortaya 

çıkan hâller, öncelikle kişinin kendisini tanımasına, duyan, işiten, akleden bir 

kalbi ve ruhunun olduğunu fark etmesine, sonra bu ruhun tasfiye edilebileceği, 

nefsin tezkiye edilebileceği, kalbin de ilahi bilgilerle donatılabileceği düşüncesine 

götürür. Bunun yolu da, madde kayıtlarından kurtulmak ve içine yönelmekte 

görülmüştür. Daha sonraki aşamalarda ise bu bilginin, gündelik duygulardan 

başka, hâllerin de gerçek sahibinin farkına varma noktasına geldiğini 

 
126 Sülemî, Tabakâtu’s Sûfiyye, çev. Abdürrezzak Tek (Bursa: Bursa Akademi, 2018), 55. 
127 Sülemî, Tabakâtu’s Sûfiyye, 82. 



 

46 

 

gösterecektir. 128 Bunlar sûfide bazen farkına varmadan, sonradan anlamlandırdığı 

tecrübeler olarak da görülmektedir. Tasavvuf yolunda kendi varlığının farkına 

varan, kendini tanımaya başlayan salik, bu yolculukta çıkış noktası olarak da varış 

yeri olarak da kalbini ve kalbi ile elde ettiklerini anlamlandırır. 

Sûfiler, hâlllerin kişiye verilebilmesinin ön şartını, kişinin de belli bir çaba 

göstermesi gerektiği şeklinde açıklamışlardır. Buna göre kişi, hâllere erişebilmek 

için amellerini düzeltmeli, dinin emir ve yasaklarına uymalı, nefsini 

arındırmalıdır. Bu davranışlar arasında nefsin, yani tüm benliğin terbiye 

edilmesini gerekli kılan ahlaki davranışlar önemli bir yer tutar. 129  Ancak bu 

davranışlar dini ve ahlaki nitelik taşımamakta, hayatta lazım olabilecek her türlü 

işe ait bilgilerin uygulamasını da kapsamaktadır. Yani kötü ve çirkin olan şeyleri 

terk etmek, günahlardan sakınmak bu kabîldendir. İnsanda cevher halinde var olan 

potansiyelin inkişafında, hâllerin, en önemli rollerinden biri, duygu dünyasının 

eğitimi noktasında ortaya çıkmaktadır. Duygular terbiye edildiği ve hedefi 

değiştirildiği takdirde tasavvufi hâllere dönüşebilmektedir. Günlük duygu ve 

heyecanlara göre davranmak, insanı zarara uğratabilmekte ve bir arada yaşadığı 

çevresine de olumsuz etki etmektedir. Oysa salik için hâllere teslim olmak, 

manevi gelişiminin vazgeçilmez şartıdır. Çünkü tasavvufta yaşanan hâllerin 

tamamına olumlu anlamlar yüklenmekte ve tasavvuf yolcusunu manen ilerlettiği, 

çeşitli makamlara ve marifetlere taşıdığı bilinmektedir. Üstelik tasavvufta bir hâl 

yaşanırken, yalnızca o hal ile meşgul olmak, daha önce yaşanmış ya da daha sonra 

yaşanması gereken bir başka hâle göz dikmemek gerekir. Günlük duygular 

diyebileceğimiz haller için ise bunları söylemek kimi zaman mümkün ve doğru 

olmayabilir. Nitekim nefs ve dürtüler, vesveseler de günlük duygu ve heyecanlara 

yön verebilmektedir. Bu ise tasavvufta istenen değil, bilakis sakınılması ve uyanık 

olunması gereken hâller cümlesindendir. İnsandaki duygu kalitesini yükselten 

hâllerin insan üzerinde onun ahlakını değiştirici bir etki yapabildiği 

gözlemlenmektedir. Tasavvufun Hakk ile beraberken hâllerin istikamet içinde 

 
128 Erginli, “Haller Neyi Anlatır?, Bursa Kültür Sanat ve Turizm Vakfı Bursa Kitaplığı, Uluslararası 
Bursa Tasavvuf Kültürü Sempozyumu 4 ( Eylül 2005), 72, 73. 
129 Kelâbazî, Taarruf, 143. 



 

47 

 

olması 130  şeklindeki tarifi de bunu gösterir. Çünkü terbiye edilmiş duyguların 

ahlak üzerinde olumlu etkileri olacaktır.131  

Tasavvuf literatüründe hâller, kişinin maddi ve dünyevi olandan sıyrılma 

noktasındaki azmine bağlı olarak kendisine lutfedilen özel manevi durumlardır. 

Sûfi ne kadar madde ve beden kayıtlarından ayrılırsa o kadar güzel hâller yaşar. 

Bu yönleriyle hâller, duygu ve heyecanları eğiten manevi terbiyenin vazgeçilmez 

unsurlarıdır. Nitekim tasavvufta dünyevi hırs ve emeller, menfaatler 

zemmedilirken aslında güzel ahlâka işaret edilmektedir. Bu ahlaka ulaşmak da 

hâllerin terbiye edilmesinden geçmektedir. Hâllerin dille ifadesi mümkün olmasa 

da fonksiyonlarını ve sûfi düşünce için ifade ettiği anlamı tasavvuf klasiklerinden 

kısmen de olsa çıkarabilmek mümkün gözükmektedir. Bu özel duygu ve heyecan 

türleri, gündelik sıradan duygu ve heyecanlardan gerek hedef ve gerekse kalite 

yönüyle farklı manevi durumlardan müteşekkildir. Bu durum, salikin farkına 

varmasını sağladıkları iç dünyasındaki köklü değişiklikler yoluyla duyguları 

yönetmeyi ve manevi gelişimi kolaylaştırır.  Ancak, sıradan duygu ve heyecanları, 

hâllerden büsbütün ayırmak da insanın bütünlüğünü bozmak anlamına gelir.132 

Klasik eserlerin ilki kabul edilen el-Lüma sahibi Serrâc tasavvufu İslami 

ilimlerden bir ilim, alanını ise ahlak olarak tesbit etmiş, sûfiler için ise onların 

İslami ilimlerden sadece birinde ilerleme katetmediklerini, sadece bir makam ve 

hâlden nasibi olan kimseler olmadıklarını; aksine onların bütün manevi ilimlerin 

kaynağı, hallerin meskeni, geçmişlerin ahlakının mazharı olduklarını söylemiştir. 

Serrâc’a göre onlar, Allah’ın koruması sayesinde bir hâlden bir hâle 

naklolundukları ve daima daha iyi ve güzele koştukları için, hâlleri böyle değişken 

olan ve devamlı ilerleyen bu kimselerin, tasavvufa özgü hâllerden sadece birinin 

ismiyle adlandırılması eksik olur. Serrâc, onları sadece bir hal ve makam ile 

kayıtlamamak için bu hâllerden biriyle isimlendirmekten kaçınmıştır. 133  

Tasavvufun ve sûfilerin mevzusunun övülen bütün ahlaklar, yüce değerler, 

manevi haller ve ahlaklar olduğunu ifade etmiştir. Serrâc’ın tasavvuf-ahlak 

 
130 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 244. 
131 Erginli, “Haller Neyi Anlatır?” 74-78. 
132 Erginli, “Haller Neyi Anlatır?” 79,80. 
133 Serrâc, el-Lüma, 22. 



 

48 

 

arasında kurmuş olduğu bu irtibatı tasavvuf tarihçilerinden Kuşeyrî’de de 

görmekteyiz.134 

Sûfiler insandaki ahlaki dönüşümü hâller ve makamlar çerçevesinde 

değerlendirmektedir. Hâl ile makam arasındaki farklardan birisi hâlin, salikin 

doğrudan kendi iradesinin bir karşılığı olmaksızın bir duygu ya da düşünceden 

diğerine geçmesini ifade ederken; makamın, hâlin geçicilik ve değişkenlik 

özelliklerinden kurtulmayı ve sürekliliği ifade ediyor olmasıdır. Sûfiler her ne 

kadar makamın sabiteliğinden bahsetseler de makamlar arası geçişten de söz 

ederek değişim ilkesini korumuşlardır. Kuşeyrî’nin vakit, hal, nefes şeklinde 

yaptığı kademelendirme ahlaken terakkiye de imkân tanımaktadır. Ona göre vakit 

sahibi müptedi, hâl sahibi mütevassıt, nefes sahibi ise müntehîdir.135 Bu anlamda 

tasavvufu, nefsi murakabe etmekten nefesleri kontrol etmeye, her an Allah ile 

beraber olmaya yükselten ilim olarak tavsif edebiliriz. Bu da bize hal ehli ya da 

nefes sahibi, kim olursa olsun tasavvuf yolunda ahlaken terakki ve sürekli değişim 

ilkesinin imkânını göstermektedir. Hâller ve makamlar arası geçişler, sürekli 

değişim olması ayrıca hâl ve makam arasındaki farkın epistemolojik boyutta 

olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla makama, kuvvetli hâl demek de 

mümkündür. Sûfiler hâller ve makamlardan bahesederken ahlaki gelişimin 

kendiliğinden gerçekleşmediğini de vurgularlar. Serrâc, el-Lüma adlı eserinde 

genel eğilimin aksine hâlleri birbirini gerekli kıldığı şeklinde on maddede 

sıralar.136 Ayrıca diğer sûfi müelliflerin aksine kabz-bast, havf-reca gibi karşıt 

halleri bir arada değerlendirmek yerine ayrı ayrı maddeler halinde anlatır. İtminan, 

müşahede ve yakîni son üç hal olarak zikretmesi, hâllerin aynı zamanda bilgide 

kesinlik aşamalarını ifade ettiğini de göstermektedir. Sûfiler bilgi konusunda 

ilme’l yakin, aynel yakin ve hakka’l yakin şeklinde üçlü tasnife giderek bilginin 

kesinliğini kademeli şekilde açıklama yoluna gitmişlerdir. Serrâc’ın hâller 

bahsindeki bu tedrici sınıflandırması bilgide kesinliğe de atıf olarak 

değerlendirilebilir. Dolayısıyla Serrâc’ın tanım ve ifadelerini  tasavvuf tarihi 

bakımından değerli kılan en önemli husus, tasavvufun sistematik bir ahlak eğitimi, 

 
134 Başer, Şeriat ve Hakikat (İstanbul: Klasik Yayınları, 2017), 227. 
135 Kuşeyrî, er-Risâle, 177. 
136 Serrâc, el-Lüma, 53-68. 



 

49 

 

ahlakta terakki olma özelliğini hâller ve makamları işlerken de korumuş 

olmasında ortaya çıkar.137 

Sûfilerin bidayette ve nihayette yaşadıkları hâller birbirinden farklıdır. Bu 

durum sûfilerin bulundukları hâle göre bilgi düzeylerindeki farklılığı gösterir. 

Dolayısıyla sûfiler aynı kriterlere göre değerlendirilemeyeceklerini ifade 

etmişlerdir. Sûfiler, şathiyelerle ilgili ehl-i rüsum dedikleri kişilerden gelen 

suçlama ve eleştirilere karşı yapılması gereken değerlendirmelerin yine kendileri 

tarafından belli usullere göre yapılması gerektiğini ifade etmişler ve bir din ilmi 

olarak tasavvufun müstakil vasfını ortaya koymuşlardır. Ayrıca salikin aşamalı 

olarak ahlaken terakkisi ve sufilerin yaşadıkları hâllerin birbirinden farklı 

olabileceği gerçeği, tasavvufun diğer din ilimleriyle de uzlaşı ortamı bulmasına da 

kaynaklık etmiştir.138 

Tasavvuf, yaşayarak anlaşılabilecek bir ilim ve eşyanın zevkle 

kavranmasıdır. Tasavvufta devamlı olarak değişim, ilerleme, iki gününün eşit 

olmaması söz konusudur. Tasavvuf insana ait manevi bir davranış ve ahlak 

biçimidir. Umum müslümanların yaşadığı hayat tarzına ilaveten hususi tefekkür 

ve tedebbür şeklini benimsemiş, birtakım manevi haller yaşayan ve farklı 

psikolojik arınma yolları kullanmış olmasından ötürü, kendine has bir uygulama 

ve öğretim metodu ihitiva eder. Tasavvuf ilmi hakkında söylenenler ne olursa 

olsun, İslam’daki derin dini hayatı canlı tutmayı başarmıştır. Bir zevk hali, 

düşünce şekli, hayat tarzı, bir teknik ve yol olan tasavvuf bütünüyle 

kavranılmadığı takdirde onu gerçek manada anlamak mümkün olmayacaktır. 

Fakat şunu da belirtmek gerekir ki Allah’a giden yollar nefesler adedincedir. 

Arayış içinde olan her insan kendi yolculuğunda, deneyimleriyle ilerleme 

imkânına sahiptir. Dolayısıyla tasavvuf, tecrübelerden yola çıkılarak anlaşıldığı 

için ne olduğu müridden salike, talipten şeyhe değişir. Sûfilerin, tasavvufî 

düşünce sistematik bir hal alıncaya kadar geçirdiği gelişme sırasında, menzillerin 

makamların ve hâllerin muhtelif sınırlamalarını yapmaları buna bağlıdır. Hâller 

tasavvufta şiddetli bir ruhî hayatı ifade eder ve psikolojik planda cereyan eder. 

 
137 Başer, Şeriat ve Hakikat, 234,235. 
138 Başer, Şeriat ve Hakikat, 235,236. 



 

50 

 

Tasavvuf bir manada deneysel bir bilim ve insanın kendi ruhunu incelemesi 

yöntemi olarak ifade edilebilir.139  

Bir sûfinin dediği gibi seyahatlerde maddi mesafeler adımlarla kat 

edilirken sûfinin yolculuğu içine doğru ve kalbindedir. Kalp, tasavvufta hâllerin, 

ruhi olayların merkezi olarak kabul edilir. Mutasavvıfın bütün çalışması kalbini 

arındırmak, temizlemek saf hale getirmektir. Bütün riyazet ve mücahedelerin 

amacı; kalbi temizleyip, ilahi bilgilerin, hâllerin, mevhibelerin yaşanmasına hazır 

hale getirmektir. Salik bu uruc yolunda ilerlerken, geçirdiği psikolojik süreç 

içerisinde, bu tecelli ve tezahürlerin belirmesi demek olan hâllere maruz kalır. İşte 

bu haller, yaşanırken ya da daha sonra sûfiler tarafından ifade edilmek, yaşadıkları 

tecrübeyi aktarmak üzere günlük dilde kullanılan kelimelerin ifade kapsamını 

aşacak şekilde kavramlaştırılmış ve yeni anlam boyutları kazanmıştır. Sûfiler 

yaşadıkları şiddetli ruhi ve psikolojik halleri ima, telmih, istiare ya da temsillerle 

aktarmaya çalışmışlardır. Kendilerine ait bu anlatım yolu öyle özeldir ki, bir sûfi,  

tasavvufi konularda arkadaşları tarafından anlaşılırken; yabancılar (laynman) 

tarafından anlaşılmıyor olabilir. Sûfilere göre sözcükler sadece duyu organlarıyla 

idrak edilen eşyanın bir başka yere aktarılmış görselleri veya nazari mazmunların 

kuruluş şeması olmayıp, kalbi hakikatleri ve insanı kutsallaştıran erdemleri 

belirten çok yüksek ölçüdeki ima ve telmihlerdir. İfade edilen yücelikler ve hâller, 

ancak yaşanmış hayat ilkelerinin ısrarlı ve düzenli bir şekilde uygulanması 

sayesinde, tedricen kazanılarak elde edilir. Tasavvufî kavram dağarcığı, kolaylıkla 

bir müelliften diğerine göre farklılaşarak, tıpkı bütün mistik hâllerin 

kavramlaştırılması çabalarında olduğu gibi, terim olarak daha kuvvetli bir hal alır. 

Hâllere uğrayan mutasavvıf, onları aktarmak isteyince bir şekle sokar; mecaz ve 

üstü örtülü sözlerle ifade etmenin yolunu arar. Aslında bu da hâllere dair 

ıstılahların ve anlatım tarzının çıkış noktasıdır. 140 

 Hâller içinde yaşayan ve bunları aktaran sûfilerin amacı; Allah’ın birliği 

üzerinde düşünmek, nefsi dünyevî istek ve arzuların geminden kurtarmak, sürekli 

Allah’ı zikrederek kalpte sadece Allah’ın yer etmesini sağlamak ve masivadan 

kurtulmaktır. İşte hâller Allah’ın rızasını kazanmaya götüren işaretler ve yollardır. 

Tasavvufî düşüncenin esas gayesi, nefse hâkimiyeti temin etmek suretiyle ahlaki 
 

139 Altıntaş, “Tasavvuf”, Ankara Üniversitesi İlahiyat fakültesi Dergisi XXIV (Eylül 1990), 413. 
140 Altıntaş, Tasavvuf Tarihi (Ankara: Akçağ Yayınları,2018), 20-36. Altıntaş, “ Tasavvuf”, 73-81. 



 

51 

 

bir hayatın yaşanmasını tahakkuk ettirmektir. Riyazet ve mücahede ile bedeni ve 

rûhî planda cereyan eden tatbikatın temel sebebi Allah düşüncesiyle her an 

beraber olup, insani ve İslami manada bir ahlak sahibi olma yolunda ilerlemektir. 

Tasavvufî düşüncenin salık verdiği  bu tarz bir ahlaki hayatta sûfiler farklı hâller 

yaşarlar ve bu hâller ahlaken terakki ve mutasavvıf için takvayı ifade eder. 

Tasavvufî düşünce tarzı ile hâsıl olan haller, ahlaki bir hayatı şekillendirir ve 

sistemleştirir. 141 

Tasavvuf ilminin gayesi övülen ahlakı kazanmak, kötülenen, eleştirilen 

ahlaklardan da kurtulmaktır. Yani gurur, kibir, acelecilik, kin ve nefret gibi nefsin 

kötü vasıflarından öncelikle arınmak, temizlenmek; daha sonra merhamet, 

doğruluk, sadakat, vefa, cömertlik, güzel sözlü olmak gibi iyi ve güzel huylarla 

bezenmektir. Bu ise bir tezkiye, terbiye, tehzib ve eğitim işidir. Nefs tezkiyesi ve 

kalp tasfiyesi ile tahalluk ve tahakkuk boyutunda  gerçekleşen manevi yükselişten 

sonraki ledünni esrara erişme şeklindeki keşfi bilgi süreçleri boyunca sûfiler 

çeşitli hâllerden ve makamlardan geçer. Asla çalışmakla olmaz ama çalışana 

verilir. Seyr-ü süluk adı verilen, sufinin çeşitli hâllere maruz kaldığı bu dönemde 

ruhi, manevi ve ahlaki yükseliş söz konusudur. Tasavvufta Mevla’dan feyz 

gelince kalb de parlar. Tasavvuf ilmi de kalbden kalbe verilen bir ilimdir. Fakat 

bunu da erbabı anlar, tatmayan bilmez. 

 Esasen ahlak-tasavvuf ilişkisi bağlamında bakıldığındada tasavvufun, 

ahlaki uygulama alanı olduğu görülür. Dolayısıyla tasavvuf, ameli ahlak, pratik 

ahlak olarak da isimlendirilmiştir. Sûfi, seyr-ü süluku esnasında cehaletten ilme,  

ahlak-ı mezmumeden ahlak-ı mahmudeye, kendi varlığından Hakka doğru hareket 

edip yürür ve ilerler. Bir kısım insanlar süluk esnasında farklı beklentiler içine 

girmektedir. Örneğin birtakım nurlar görmeyi ve bazı olağanüstü haller yaşayıp 

vecde gelmeyi, gaybdan sadalar duymayı, melekleri ya da farklı varlıkları 

görmeyi beklerler. Oysaki bunlar tasavvufta yanlış bir beklenti olarak ifade edilir. 

Çünkü çoğu zaman bu nurlar ve sesler insanın kendi vesvesesi ya da nefsin 

aldatma ve tuzağı olabilmektedir. Ayrıca gayb aleminin perdelerinin 

aralanmasıyla kulun Allah’a yakınlığı artmaz. Çünkü Allahu Teala’ya yakınlık 

kulluk ve itaat şartlarına bağlı kılınmıştır. Bu yüzden kul sülûk esnasında böyle 

 
141 Altıntaş, Tasavvuf Tarihi, 20-36. Altıntaş, “ Tasavvuf”, 73-81. 



 

52 

 

beklentiler içinde olmamalıdır. Asıl maksadı ve tek gayesinin Allah ve O’nun 

rızası olduğunu hiçbir zaman unutmamalıdır. Lakin manevi yol esnasında ibadet 

ve taatlerin neticesi olarak birtakım manevi hâller zuhur edebilir. Bu hâller büyük 

bir caddenin etrafındaki yeşilliklere ve güzelliklere benzer. Nasıl ki yoldan geçen 

kimse bu güzelliklere baksa onlardan bir zarar görmez aksine gönlünde bir 

ferahlık meydana gelirse, maneviyat yolunda da yaşanan hallerden haz duyulabilir 

ama bunlara takılıp kalınmamalıdır. Amaç arzulanan sonuca ulaşmaktır. 142 

 Bu yolda selametle yürümek için de sûfiler bir önder ve yol gösterici 

bulmak gerektiğini aktarmışlardır. İrşad ve terbiye bir yaşantı, bir uygulamadır. 

Güneş, nasıl ki ham meyveleri olgun hale getirir, bundan meyvenin de güneşin de 

haberi olmaz; mürşid de paslı göünüllere yönelerek onları Allah’ın izni ile diriltir. 

Tıpkı güneş gibi bu durumdan kimi zaman onun da haberi olmaz. Hâl in’ikasidir, 

dolayısıyla onların hâlleriyle hâllenip, boyasıyla boyanırlar. Hz. Peygamberimizin 

manevi otoritesi aynı zamanda hâl adıyla anılmıştır. Hâlin ise sözle anlatılması 

neredeyse mümkün değildir. Nitekim Hz. Peygamberin sözleri, fiilleri ve 

takrirlerinin dışında bir de hâlleri vardır. O’nun söz, fiil ve takrirleri hadis ve siyer 

kitaplarında bulabiliriz Sözleri ve davranışları kayıt altına alındığı halde hâlleri 

ancak çevresinde ve sohbetinde bulunan ashabınca idrak edilerek özümsenmiş; 

in’ikas; yansıma yoluyla nesiller boyu devam edegelmiştir. Efendimizin hâlleri de 

tıpkı sözleri ve fiilleri gibi irşad, tebliğ ve tebyin fonksiyonlarını izah eder. Bu 

manevi yolda halleriyle rehberlik edecek mürşid de insan-ı kamildir. Bu kemale 

asaleten sahip olan Hz Peygamberdir. Diğer kâmil veliler ve şeyhler bu kemale 

veraset yoluyla sahiptirler. Düşmanla savaşan askerin stratejisi kumandan 

tarafından belirlendiği gibi nefs düşmanı ile uğraşan müridin mücahede yolu 

mürşid tarafından oluşturulur. Mürid de bu reçeteye uymak ve yapmakla 

mükelleftir. Aslında sufi hayat gönül ve istek kabilinden olduğu gibi, mürşide 

uymak ve itaat etmede de aynı şey; yani isteme esası söz konusudur. Tasavvufta 

manevi doğum mürşide intisapla oluşan süreci ifade etmek için kullanılır ve asıl 

doğum, manevi aleme doğum olarak telakki edilir. Bu doğumla mürid de 

mürşidinin bir parçası gibi onun ahlak ve özelliklerini, hallerini taşır. Manevi 

doğumla mürşidden müride haller ve ahlaki özellikler intikal eder. Mürşid de 

ikinci ve asıl doğuma vesile olduğu için baba olarak görülür. 

 
142 Hasan Kâmil Yılmaz, Tasavvuf Meseleleri (İstanbul: Erkam Yayınları, 2016), 84-85. 



 

53 

 

Allah’ın hususî kullarının, dostlarının yoluna girmek, temiz ve pak 

olanların manevi menzillerinde konaklamak, ruhu bezl, nefsi telef ederek Allah'ın 

ve kullarının haklarının hakikatine sarılmak, ölümü hayata tercih etmek, rahatlığı 

zorluk ve şiddete üstün saymak, ruhsatlar varken azimetle amel etmeye hevesli 

olmak ve bunu maksatlarına erişmek üzere yapmak, yine sûfilerin 

adabındandır.143 Böyle olduğu takdirde sûfiler ahlâken, ilmen terakkinin mümkün 

olacağını, hakiki bilgilere, hâllere ve marifete ulaşmanın imkânını 

savunmuşlardır. 

 Serrâc’a göre hırs ve tûl-i emeli, nefsin arzularını; riyanın, şehvetin ve 

gizli şirkin ne olduğunu bilmede ve ondan kurtuluş yolunu göstermede sûfileri 

diğer ulemadan ayıran hususlar vardır. Allah'a inabenin nasıl olacağını, sıdk ile 

ilticanın nasıl tahakkuk edeceğini, hâlini ve hacetini Allah’a arz etmenin (iftikar), 

teslimiyet ve tevfiz-i ilahinin nasıl gerçekleşeceğini tam anlamı ile bilenler 

onlardır. 144  Serrâc, bu sözleriyle sûfilerin diğer ilim ehlinden üstünlüklerini, 

Allah’ın onlara olan muhabbetinde ve onların da Allah’a karşı kulluklarını 

layıkıyla yapmalarında görmüş olmaktadır. Sûfiler, Allah’ın sevdiği, seçtiği ve 

kendisini tanıma nimetini bahşettiği kulları olmakla zahir ulemadan farklı kabul 

edilmektedir. 

Allah, Kur'an-ı Kerim'de sadıklardan, kânîtlardan,hâşîlerden mûkinlerden 

muhlis, muhsin, raci, abit, sabir, razi, mütevekkil, muhbit, veli, muttaki, mustafa, 

mücteba, ebrar, mukarreplerden bahsettiği konusunda ulema arasında herhangi bir 

ihtilaf söz konusu değildir.145 Bütün bu isimler farklı sıfatlara raci olsa da Serrac’a 

göre bu sıfatlar, hâller sûfileri anlatmaktadır. Hz. Peygamberimiz de ümmeti 

içinde ilham ve keşfe mazhar olanlar olduğunu söylemiştir. Ayrıca Efendimiz, 

Vabisa’ya kalbine danış derken bir başka sahabe için bunu söylememiştir. Bu da 

demek oluyor ki bu ümmet içerisinde kalbi yatkın, yaratılış bakımından bu ilme 

meyilli olanlar bulunmaktadır. 

Tasavvuf ilmi, kişinin esrarlı bilgiler konusunda malumat elde etmesini 

sağlayacak ehil olmayanlara verilmeyen batın ilmidir. Bu türden gizli ilim ve 

 
143 Serrâc, el-Lüma, 15. 
144 Serrâc, el-Lüma, 16. 
145 Serrâc, el-Lüma, 17-18. 



 

54 

 

marifetler ancak Allah'ın kendi ordusuna seçip aldığı, mukarrebinden olan 

zahitlere, yakin uleması ve salih kişilerle bir arada olan ve onlarla sohbet 

edenlere bu ilimden pay edilir.  Bu ilim sahipleri peygamberin ilmine varis olan, 

talipleri bu ilimle Allah'a sevk eden, onları yollarında destekleyen ve hedeflerine 

ulaşmalarını sağlayan salihlerdir. Yakin ilmi ihlasını koruyan salih kullardan 

öğrenilir. 146 

Sûfi şeyhler ve dünyaya karşı zahid olan vera sahibi uhrevi alimler, farz 

olan ilmi elde etme hususunda çok büyük gayretler gösterdiler ve onu hakkı ile 

öğrendiler, bildiklerini yapma hususunda çok hassas oldular, emir ve nehyi yerli 

yerine oturttular, takva ehli olan muttakiler zümresine dahil oldular. Bu sayede 

Allah'ın lütuf ve rahmeti ile bu mesuliyetten kurtuldular. Allah'ın istikamet üzere 

olmayı emrettiği hususlarda Rasulullaha ittiba ederek, sırat-ı müstakîmden 

ayrılmadıkları için Allah da onlara  zikri geçen ilimlerin kapılarını açtı.147 

Sûfiler kendini bilen Rabbini bilir emri muvacehesince, kendilerini, 

nefslerini en iyi tanıyanlar olduğu için, dünyanın çeşitli hâllerini, heva ve 

hevesin inceliklerini, nefsin gizli arzularının aşırılıklarını, kötülüklerini ve geçici 

hazlarını da en iyi bilenlerdir. Nefslerinin hile ve aldatmacalarını bilip ona karşı 

mukayyet oldukça Rablerini tanıma yolunda da terakki göstermektedirler. Yine 

onlar rıza ilmini, rıza makamının günahlarını, zühd ilmini ve onun zaruri sınırları 

ile onu hakikatinden ayırmayan şeyleri, zühdün zühd içindeki gerçeğini, zühd 

içinde zühdün üç hali olan zühdün aslını bilirler. Heybet, üns, kabz ve bast gibi 

müşahade ilimlerini, hâllerini bilirler. Fena ve beka ilimlerini bildikleri gibi, 

fenanın çeşitli dereceleri arasındaki özellikleri, kişiyi Rabbinden ayıran perdeleri, 

tecelliyi, cem'i, farkı, levami-i tavaliyi, sahvı, sekri ve benzerlerini iyi bilirler. 

Bütün bunlar batınî bilgilerdir, ilim içinde ilimdir ve öğrenip yaşamak gerekir. 

Bu konuda muvaffakiyet ahiret uleması olan zühd ehline verilmiştir; dünyaya ve 

dünyevi ilimlere rağbet eden alimler bundan mahrum kalmışlardır. Tasavvufî 

ilimler, dünya menfaatleri ile elde edilmez, heva ve hevesten kaçınmadıkça da bu 

ilmin özüne ulaşılmaz. Bu ilim ancak takva medresesinde öğrenilir.148 

 
146 Sühreverdi, Avârifü’l Meârif, 34. 
147 Sühreverdi, Avârifü’l Meârif, 36-37. 
148 Sühreverdi, Avârifü’l Meârif, 40-41. 



 

55 

 

 Onlar kendilerine bildirilenleri bilmişlerdir. Onlar daha çok şeyi 

anlamak, öğrenmek ve yaşamak istediklerinde ilim deryasına dalarlar, bildikleri 

ile amel ettikleri için kelimelerdeki her harfin altında bulunan gizli mana 

hazineleri ve sırlı hitaplar onlara yaprak yaprak açılır. Böylece dillerinden 

lisanlarına  hikmet menbaları akar, hikmetle konuşurlar.149 Meleklerin edebi ile 

edeblenmek, Allah ile huzur bulmakla, O’nu, isimlerini, sıfatlarını bilmekle ve 

O’na yakın olmakla mümkün olur. Bu ise nefsi ilim hükmü altına almak, hakkı 

Hak için, ona has bir şekilde korumaktır.150 

 İbni Mesut’un, ilmin çok şey bilmek olmadığını, ancak saygılı ve edepli 

olmak olduğunu;151  yine Hasan El Basri’nin ise Allah Teala’nın  sadece ilmi ve 

bilgisi olana değil, bilgisi ile birlikte anlayışı ve kavrayışı iyi olana daha çok 

önem verdiğini belirtmesi, konumuzu en güzel şekilde özetlemektedir.”152 

Öyle anlaşılmaktadır ki tasavvuf yolu, bu yoldakilere ilerleme, ahlaken 

tezkiye, terakki, arınma imkânı sunmakta; bunlar yaşanırken de sufilerin rıza, 

fena-beka, kabz-bast, sekr-sahv-muhabbet ve daha birçok terimle izah ettikleri 

hâller de yaşanmaktadır. Bu hâller de tasavvufun özünü oluşturmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
149 Sühreverdi, Avârifü’l Meârif, 45. 

150Sühreverdi, Avârifü’l Meârif, 47.  
151 Sühreverdi, Avârifü’l Meârif, 47. 
152 Sühreverdi, Avârifü’l Meârif, 47. 



 

56 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. GAZZÂLÎ ÖNCESİ SÛFİLERİN HÂLLERLE İLGİLİ 

TARTIŞMALARI  

 

2.1 Hâlin Geçici mi Devamlı mı Olduğu Konusunda Görüşler 

 

Hâllerin kalbe tahsis edilmesinin sonuçlarından biri süreklilik ve 

değişkenlik durumlarıdır. Hem kalp hem de hâl kavramının kelime kökleri 

itibariyle değişkenliği içermesi göstermektedir ki bazı sûfiler sabit olarak görmüş 

olmakla beraber hâl, insanın manevi hayatındaki yüksek değişimleri ifade 

etmektedir. Hâller bahsinde en çok tartışılan konu, hâllerin sürekli olup 

olmadıkları ya da değişmeye maruz kalıp kalmadıklarıdır. Bazı sûfiler hallerin 

değişebilirliğini savunurlarken, bir hâlin yaşandıktan sonra kayboluşunu; 

sürekliliğini ifade ederlerken de bir hâlin gelip kaybolmasının ardından hemen bir 

yenisinin gelmesini ve bu durumun aralıksız olarak devam etmesini 

kastetmişlerdir. Dolayısıyla bu iki durum bir olgunun iki ayrı cephesini 

göstermektedir. Ancak hâllerin kalıcılığını, yani insandan ayrılmadığını kabul 

edenler de bulunmaktadır.153 

 Hâlleri makamlardan ayıran ve bu yaşantıların değişebilirliği görüşünün 

Cüneyd'e ait olduğunu beyan eden Serrâc, hâlin değişmesinin değil 

değişmemesinin, daha doğrusu sürekliliğinin onu hâl yaptığı ve bu hâlin daimi 

zikirden doğduğu görüşündedir.154 Kelâbâzî, her makamın başı ile sonu arasında 

çeşitli hâller yaşandığını hatta her makamda yaşanan hâllerin bir önceki ya da 

sonraki makamda yaşanan hâllerle çelişebileceğini söylemiştir. 155  Bu da hem 

hâllerin değişkenliği hem de zımnen hâllerin birbiri ardınca gelmesi anlamında 

sürekliliği kanaatini göstermektedir. Kelâbâzî aynı zamanda fena-beka, cem-fark 

gibi terimleri hem hâl hem de makam olarak ele almıştır. O, fenayı hâl saydığı 

yerlerde bunun bir çeşit gaybet olduğunu belirtmekte; makam olarak kabul ettiği 

yerlerde ise iki şekilde düşünmektedir: Bunlardan birincisi kötü huy ve 

 
153  Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 179. 
154 Serrâc, Lüma, 328. 
155 Kelâbâzî, Taarruf, 146. 



 

57 

 

ahlaklardan uzaklaşmış olmak, diğeri ise yakinî imana ulaşmış olmaktır. Hakiki 

imanın kalpte yer etmesi, şeksiz şüphesiz görüyor gibi olmak ve imanın 

kesinleştirilmesidir. Hem makam hem hâl özelliklerine sahip bir fena türü olarak 

tanımlanan yakîn mertebesinin kişisel gayret sonucu ulaşılamaması hâl, geri 

dönüşü olmaması yani kaybolmaması ise makam tanımıyla uyuşur 

gözükmektedir.156 

 Hâllerin değişime konu olması noktasındaki ikili durum Kelâbâzî’den 

başka hâllerin hem değişebilirliği hem değişmezliğini ifade eden görüşleri 

nakleden Kuşeyrî ve Hücvirîde de görülmektedir.157 Hücvirî, Muhasîbî’yi hâlin 

sürekliliğini caiz görenler arasında  en başta zikretmiş ve Muhasibiyye mektebi ile 

hâl, makam ayrımını, rızanın hakikatine dair konuşmayı eserinde birlikte vermeyi 

tercih etmiştir. 158  Bu görüşe göre hâllerin sürekli olması insandaki sıfatların 

sürekliliğine olanak sağlamaktadır. Sevenin seven, aşığın aşık olarak kalabilmesi 

hâlinin sürekli olmasıyla, dolayısıyla hâlin hâl olabilmesi kişiye sıfat olarak 

yerleşmesiyle ilgilidir.159 Kuşeyrî gibi Hücvirî’ye göre de Ebû Osman Hîrî’nin (ö. 

298/910) şu sözü hâllerin sürekli olduğuna inanan sûfilerin görüşünü 

yansıtmaktadır: “Kırk senedir Allah beni hiçbir hâlde ikamet ettirmemiştir ki 

ondan razı olmayayım!” 160 Hîrî’nin bu sözündeki hâlde ikamet etme ifadesi 

Hücvîrî’yi hâlin yerleşikliği fikrine götürmektedir.161 

Mekkî, hâl ve makam kavramları hakkında bir tanımlama yapmamıştır. 

Mekkî’nin zaman zaman hâl yerine vasf kelimesini kullanması, hâli ruh 

durumlarına benzer bir şekilde insana yerleşmiş sıfat olarak ele aldığını 

düşündürmektedir. O daha çok hâl ya da makamlar üzerinden değil, insan 

üzerinden tarif, tasvir ve rivayetler yoluyla açıklama eğilimi içindedir. O, hâlleri 

bulunulan makamın öncesinde ve sonrasında yaşanan ve daha önceki makamın 

devamını, sonraki makamın ise hazırlığını sağlayan durumlar olarak görmüştür.162 

Mekkî’de hâl ve makam kavramları kesin hatlarla ayrışmamıştır. Makam başlığı 

altında bazı terimler verilmiş olsa da bazı ifadelerinde aynı konu için hâl 

kavramını da kullandığı görülmektedir. 

 
156  Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 181, 182. 
157 Kuşeyrî, Risâle, 150,151. Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 243, 246. 
158 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 240-243. 
159Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 244. 
160 Kuşeyrî, Risâle, 118. 
161 Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 182. 
162 Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 183. 



 

58 

 

Serrâc ve Kuşeyrî halleri makamlardan sonra ele alırken; Kelâbâzî ve 

Mekkî farklı bir eğilim ortaya koymuştur. Serrâc ve Kuşeyrî’deki eğilime sahip 

görünen Hücvirî de rızayı makamların sonu, hâllerin başı saymış, böylelikle 

hâllerin makamlardan daha sonra geldiğini ve dolayısıyla da daha üstün olduğunu 

ifade etmiştir. Bu görüş makamların kesbî, hâllerin ise vehbî olmasına bağlı 

olacak şekilde hibe olarak verilen şeyin amelle elde edilen şeyden daha üstün 

olduğu görüşünü yansıtmaktadır. 163   Hücvirî, bu görüşü Muhâsibî mektebinin 

temel savlarından biri olarak da takdim etmiştir.164 

Sûfiler zümresi arasında hâllerin değişkenliğini ya da sürekliliğini savunan 

farklı görüşlere sahip olanlar bulunmakla birlikte bazı durumlarda ihtilaf olarak 

görülen detaylar, konunun farklı boyutlarının ele alınmasından dolayı bir bütünün 

tamamlayıcıları da olabilmektedir. Bununla birlikte hâllerin devamlı mı yoksa 

geçici mi olduğu konusundaki ihtilafın temel sebebi, hâller ve makamlar 

arasındaki sınırların belirsizliğinden kaynaklanmaktadır. Hâllerin değişmezliğini 

kabul edenlerin onları insan karakterinin seyr-i sülûk süreci ile ulaştıkları bir 

sonuç ya da aşama; değişebilirliğini kabul edenlerin ise bu gelişimi sağlayan bir 

sebep saydıkları söylenebilir.165  

Sûfilerin hâllere ulaşmasının ön şartı olarak görülen hazırlıklar, Allah’tan 

gelecek olan her türlü hâle hazır olması ve liyakat kazanması sebebiyle 

istenmektedir. Bu durumda salik, madde ve zaman karşısında verdiği sınavdan 

başarıyla çıktığı için hâllere layık görülmektedir. 166  Sonuçları bakımından 

değerlendirildiğinde hâllerin bir bilgi edinme yolu olduğu, yani salike yeni şeyler 

öğrettiği görülmektedir. Hâllerden öğrenilen ilk bilgilerden biri kendisinin bir 

terakki ve tekâmül potansiyeline sahip olduğudur. Daha önce yaşamamış olduğu 

hâller varlığının farklı boyutları olduğunun farkına varmasını daha sonra ahlaki 

dönüşümü, bilinç ve bilgide birliği sağlamaktadır. Hâller ahlâki değişim ve 

dönüşümün de temel taşları olarak görülmektedir. Ayrıca kendisini tanıması, 

varlık hakkında elde ettiği malumat, bilgi ve ahlak konularının birleştirilmesinde 

de hâllerin önemli işlevleri olduğu görülmektedir. 167 

 

 
163 Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 184.  
164 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 239. 
165 Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 194. 
166 Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 193. 
167 Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 194. 



 

59 

 

2.2 Rıza Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler 

Rıza, tevekkül ve sabrı tamamlayan manevi bir yükseliştir. Allah’ın 

kaderine teslim olup, isyanı terk eden kimse rıza makamına yükseldiği zaman, 

Allah dışındaki her şeyden ilgisini keser. Kazanmak veya kaybetmekten dolayı 

keder ve sevinci terk eder. O sadece yaşadığı müddetçe Allah’ı memnun etmeye 

ve rızasını kazanmaya çalışır.168 Sûfiler, rızanın bir hâl mi yoksa makam mı 

kabul edileceği ve zühdden üstün olup olmadığı hususunda ihtilaf etmişlerdir.169 

Ebû Nasr Serrâc, rızayı makamlar arasında kabul etmiş ve Allah’ın 

kullarından razı olmasını, kulların kendisinden razı olmasından büyük 

görmüştür. Bunun sebebini de Tevbe Suresi’nde (9/72) Allah’ın kendi rızasını 

onların rızasından önce zikretmesine bağlamaktadır. Serrâc’a göre rıza, kulu 

Allah’a yaklaştıran en büyük kapı ve hükm-ü ilahi karşısında dünyada huzur ve 

itminan içinde olmak, sıkıntı yaşamamaktır. Serrâc eserinde rıza ehlinin üç 

derece olduğundan bahseder. Birinci derecede olanlar sabırsızlık ve telaşı 

bırakarak, teenni ile acele etmeden, kalbin Cenâb-ı Hakk’ın zorluk olsun, 

kolaylık olsun; hoşa giden şey olsa da olmasa da ya da nimete erse de nimetten 

mahrum olsa da her türlü hükm-ü ilahiyi eşit görenlerdir. İkinci derecede olanlar, 

rızanın önce Allah’tan geldiğini görerek kendi rızalarını görmeyen kimselerdir. 

Bunlar her ne kadar, rahat ile sıkıntıyı, nimete ermekle nimetten mahrumiyeti 

müsavi görseler de rıza konusunda Serrâc’a göre sabit kadem değildirler. Üçüncü 

derecede olanlar rızanın her türlüsünden de geçmişlerdir. Hakk’ın kullarına olan 

rızasının kullarınkinden önce olması sebebiyle rızanın kuldan olanına da, 

Allah’tan gelenine de takılıp kalmazlar.  Ebû Süleyman Dârânî’ye göre Allah’u 

Teala kulların amelleri sebebiyle onlara rahmet ve gazap etmez.  Allah bir 

topluluktan razı olunca onlara rıza ehlinin amellerini yaptırır. Bir kavme de 

kızınca onlara kızdığı kimselerin amellerini yaptırır. Böylelikle onlar Allah’ın 

ilmi ezelisinde razı olduğu ve rızasına uygun ameller nasip ettiği en üstün kişiler 

olmaktadır. Nitekim Serrâc’a göre de rıza makamların sonuncusudur.170 

Kelâbâzî ise eserinde rıza kavramını da ele almış, Cüneyd’in, 

Muhâsibî’nin, Zünnûn, Ruveym, Ibn-i Atâ, Sufyan Sevrî, Tüsterî’nin rıza 
 

168 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatler, 180. 
169 Ebu’l Alâ Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevi Hayat (İstanbul: İz Yayıncılık, 2018), 243. 
170 Serrâc, el-Lüma, 51,52. 



 

60 

 

kavramı ile ilgili sözlerini aktarmıştır. Kelâbâzî, kulun dünyada yaşadıklarına, 

ilahi kazaya  razı olmasının, ezeldeki takdir gereğince kulun ahirette rıdvana ve 

ilahi rızaya nail olmasına sebep olacağını belirtmiştir. Allah ezelde kulundan razı 

olursa, kulu dünyada O’nun rızasına uygun şekilde hareket eder, emirlerine itaat 

eder, ibadetlerini seve seve yerine getirir, Allah’ın razı olacağı işlerde muvaffak 

olur; böyle olunca ahirette de Allah’ın razı olduğu kullar arasına, salihler ve 

sadıklar zümresine dahil olur.171  Bu sözleriyle ve rızayı makamlar bölümünde 

ele almasıyla, Kelâbâzî’nin Serrâc ile aynı görüşte olduğu görülmektedir. 

Serrâc ve Kelâbâzî’nin kısa açıklamalarının aksine Kuşeyrî, bu konuda 

tartışmaları ele almış ve tasavvuf yolunun öncülerinden, büyüklerinden birçok 

nakiller yapmıştır. Kuşeyrî Risâle’sinde Iraklı sûfiler ile Horasanlı (melameti) 

sûfilerin rıza hâl nevînden midir, yoksa makam nevînden midir konusunda ihtilaf 

yaşadığından bahsedilir. Risâle’de geçen açıklamalara göre Horasanlılar rızayı 

makamlar arasında sayıp, tevekkülün nihayeti olarak kabul ederler. Bunun 

manası Kuşeyrî’ye göre, rıza makam olduğu için kulun çalışarak ulaştığı şeyler 

cinsindendir demektir. Iraklılar ise Horasanlıların tam aksine rızanın hâllerden 

olduğunu söylerler. Bu da demek oluyor ki kul bunu çalışarak elde edemez, rıza 

da diğer hâller gibi Allah’tan gelen bir füyüzât olarak kulun kalbine yerleşir. 

Kuşeyrî tasavvufun bu iki ana akımı arasında orta yolu bulmaya çalışmış ve 

telifçi bir yaklaşım sergilemiştir. Bu iki görüşü, rıza başlangıç itibariyle kulun 

çalışması ile elde edilir, bu duruma göre makamlar sınıfına girer, sonu itibariyle 

hâller sınıfına girer, onun için kazanılan bir şey değildir, diyerek tevil ettiği 

görülmektedir.172   

Hücvirî’nin iddiasına göre de Horasanlılar Muhâsibî’nin görüşünü kabul 

etmişler ve rızayı bir hâl olarak saymışlardır. Keşfu’l Mahcûb’da ise Risâle’nin 

tam aksine Irak ekolünün rızayı makam olarak kabul ettiği geçmektedir. 

Hücvirî’ye göre Muhasibiyye mezhebinin mümeyyiz vasfı “Rıza makamlar 

nevinden değil, hâller nevindendir” demesidir. Bu ihtilaf Muhasibî ile başlamış, 

daha sonra Horasan sûfilerince de benimsenmiştir. Hücvirî de Serrâc gibi biri 

Allah’ın kulundan razı olması, diğeri de kulun Rabbinden razı olması şeklinde 

rızanın iki çeşidinden bahseder. Ulu ve Yüce Allah’ın kulundan razı olmasının 
 

171 Kelâbâzî, Taarruf, 167,168. 
172 Kuşeyrî, er-Risâle, 276. Ateş, İslam Tasavvufu, 451. Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatler, 180. 



 

61 

 

hakikati kulu için sevap, nimet, keramet, lütuf ve ihsanda bulunmasıdır. Allah’ın 

dilemesi ile razı olması aynı şeylerdir. Kulun Rabbinden razı olması ise, Allah’ın 

emir ve yasaklarına uyması ve hükümlerine karşı gelmemesidir. Allah Tealâ’nın 

rızası kulun rızasından önce olması demek; Allah kuluna nasip etmediği sürece 

sürece, kul Allah’ın emir ve yasaklarına boyun eğemez, O’nun iradesine göre 

hareket etmez demektir. Allah kime ibadeti ve itaati nasip ederse o kişi razı 

olunanların amelini işlemeye muvaffak olur. Zira kulun rızası Allah’ın rızasına 

bağlıdır. O rıza ile kâimdir. Kulun rızası, Hücvirî’ye göre de Hakk’ın vermesi ya 

da vermemesi durumunda kalbinin eşit durumda olmasıdır. Hâlleri müşahede ve 

temaşa ederken, sırrının istikamet üzere olmasıdır. 173    

Serrâc ve Kelâbâzî’nin rızayı makam olarak kabul ettikleri bilinmektedir. 

Oysa ikisi de Horasanlıdır. Hücvirî’nin “Horasanlılara göre rıza hâldir” sözü ile 

onların sözlerinin uyuşmadığı görülmektedir. Horasanlı olmasına rağmen rızayı 

makam olarak değerlendiren bir isim de Yahya bin Muaz’dır. Dolayısıyla rıza 

tartışmaları üzerinden Horasan ve Irak ekolünü kesin çizgilerle ayırmak zor 

görünmektedir.174 

Kuşeyrî ve Hücvirî arasında Irak ve Horasan ekollerinin görüşleri 

hakkında ortak bir fikir olmamasına rağmen rızanın hâl cinsinden olduğunu 

kabul etme konusunda hemfikir oldukları görülmektedir. Her ikisi de telifçi bir 

yaklaşım sergilemiş ve rızanın hâl mi yoksa makam mı olduğu konusunda orta 

yolu bulma çabasına girmiştir. Hücvirî’ye göre rızanın başlangıcı kesbî, nihayeti 

de vehbîdir yani Allah vergisidir. Kuşeyrî de bu ifadeye benzer bir şekilde rızayı 

bidayette makam, sona gelindiğinde ise hâl olarak değerlendirir. Mekkî ise, 

hâlleri önceki makamın devamını, sonraki makamın ise hazırlığını sağlayan 

durumlar olarak gördüğünden dolayı rıza için hâl terimini de makam terimini de 

kullanmıştır. Bununla birlikte makam adı altında açıklamıştır.175 Mekkî yakîn 

makamları dediği makamlar arasında rızayı da açıklamıştır. 

Ebû Tâlib el-Mekkî Kûtü’l Kulûb adlı eserinde yakin makamlarını ve 

takva ehlinin halleriyle ilgili fer’i hususların dayandığı yakîn makamlarının 

 
173 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 239-242. 
174 Bedriye Reis, “Tasavvuf Klasiklerinde Rıza Kavramı” , Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 
10/53, 901.  
175 Reis, “Tasavvuf Klasiklerinde Rıza Kavramı”, 901.   



 

62 

 

asılları arasında tevbe, sabır, şükür, reca, korku, zühd, tevekkül, rıza, ve 

muhabbetten oluşan dokuz hali  sıralamıştır. Allahu Teâlâ’dan razı olmayı, yakînî 

iman makamlarının en yücelerinden biri olarak kabul etmiştir. O (cc) rızaya rıza 

olarak karşılık verir. Bu da ödül ve karşılığın zirvesi, ilahi bahşişin nihai 

noktasıdır. Allahu Teala’dan razı olanlar Mekkî’ye göre, Allah’ı istediği ve razı 

olduğu şekilde zikredenlerdir. En büyük rıza olan İlahi rıza, zikir ehlinin en büyük 

sevincidir. Allah’ı zikredenler ise, sadece zikrettikleri için Allahu Teala onlara 

zatından razı olma nimetini ihsan etmiştir. 176  Zikrettikleri için hem Allah 

kullarından razı olmakta, hem de razı olacağı amel olan zikir nimetini onlara 

bahşederek kullarını memnun etmektedir. Serrâc’ın razı olduğu kullarına sevdiği 

amelleri işletir sözünün açıklaması Mekkî’de tasavvufun en önemli terimlerinden 

olan zikir kavramı ile karşımıza çıkmaktadır.  

Allah Resulünün (sav) müminlerden bir toplulukla karşılaştığında onlara 

kimler olduğunu sormuş, onlar da müminler olduklarını söylemişlerdir. 

Peygamberimiz bu defa imanlarının işaretini sormuş onlar da musibetlerde 

sabrettiklerini, rıza halinde Allah’a şükrettiklerini ve kaza geldiğinde rıza 

gösterdiklerini ifade etmişler. Bunun üzerine peygamberimiz, onların Kabe’nin 

Rabbi hakkı için mümin olduklarını beyan etmiştir. Mekkî’nin eserinde de 

görüldüğü üzere efendimiz, rıza makamının gerekliliklerini imanın göstergesi ve 

şartı olarak saymış ve kimde bunlar bulunursa iman ehlidir demiştir.177 

Lokman Hekim de oğluna nasihatleri arasında imanın dört esasından 

birinin Allah’ın takdirine rıza göstermek olduğunu zikretmiştir. Sufiler rıza hâline 

ve ehline çok önem atfetmişlerdir. Nitekim Ebû Abdullah el-Mağribî, rıza 

hâlindeki fakirlerin, Allah’ın yeryüzündeki eminleri ve kullarına karşı delilleri 

olduğunu ifade etmiştir. Sufi düşünceye göre onların yüzü suyu hürmetine 

insanlardan belalar kaldırılır, onların hürmetine dualar kabul edilir ve ilahi 

bereketler onlar vesilesiyle diğer kullara ulaştırılır. 178  Bu sözlerle rıza ehlinin 

büyüklüğü ve  Allah indindeki kıymetleri gözler önüne serilmiştir. 

Mekkî, Allahu Teala’dan razı olmanın bazı alametlerini saymıştır. Bunlar 

arasında halka şefkatli ve yumuşak davranmak, kaba ve katı kalpli olmamak, kalbi 

 
176 Mekkî, Kûtül Kulûb, III/ 132. 
177 Mekkî, Kûtül Kulûb, III/134. 
178 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 133. 



 

63 

 

selim tutmak, her türlü zanlardan sakınmak, müslümanlara onların iyiliğini 

düşünerek öğütler vermek ve cömert olmak, sıddıklar arasındaki abdal zümresinin 

makamını oluşturur der. Bu sözüyle Mekkî’nin rızayı makamlardan saydığı açıkça 

söylenebilir.  Rızanın tezahürleri arasında bütün işlerde başına gelenlere kalpten 

sevinmek, kolaylık ya da zorluk, sabır ya da şükrü gerektirecek her durumda 

Allah’tan geldiği için memnun olmak, her durumda nefsi hoş tutup teskin etmek 

ve dünya korkularının hepsinde kalbi sükûnu sağlayarak her şeye kanaat etmek, 

Rabbinin nasip ettiğiyle mutlu olmak ve Allahu Teâlâ’nın onu koruyup 

gözetmesinden dolayı kalbinin sürurlu olmasını zikretmiştir. Kulun yaşadığı her 

olayda Allah’a tevekkül etmesi, O’ndan gelen büyük küçük ne varsa razı olması, 

yaşadıklarını O’na havale etmesi ve başına ne gelirse gelsin Allah’tan geldiği için 

hoş görmesi, hayırlı görmesi rıza makamının göstergelerindendir. Ayrıca her 

şeyin emanet olduğunu bilmesi, kendisini Allah’a teslim etmesi, sabır gerektiren 

durumlarda şikayeti ve isyanı bırakıp memnuniyet göstermesi, Allah rasulünün 

her davranışını ve sünnetini kendisine sirac ve minhac edinmesi Mekkî’ye göre 

rıza ehlinin diğer önemli vasıfları arasındadır. 179 

Mekkî, Allah yolunda cihad edenlerin amellerinin yedi yüz katıyla 

sevaplandırılacağı, rıza arayanların amellerinin ise, sayılmayacak kadar fazlasıyla 

ödüllendirileceği için, rıza-i ilahi peşinde koşanların amellerini Allah yolunda 

mücahede edenlerin amellerinden kat kat fazla sayıldığını kabul eder. 180 

Mekkî, rıza makamının başını sabır olarak görmektedir. Sonra kanaat ve 

sırasıyla zühd, muhabbet ve tevekkül gelir. Buna göre rıza tevekkül sahibinin 

hâlidir. Tevekkül de rızanın makamıdır.181 Ebu’l Kâsım el-Cüneyd de Tabakatu’s 

Sûfiyye adlı eserde geçen bir sözünde rızayı marifet derecelerinin ikincisi olarak 

 
179Mekkî, Kûtül Kulûb, III/136. 
180Mekkî, Kûtül Kulûb, III/145. Alimler şu üç makamdan hangisinin daha üstün olduğu hususunda 
ihtilafa düşmüşlerdir: İlki, Allahu Teala’ya kavuşma arzusu ile ölümü arzulayan kulun makamıdır. 
İkincisi, Rabbine hizmet ve Onun yolunda çaba sarfetmek için yaşamayı isteyen kulun makamıdır. 
Üçüncüsü ise hiçbirini tercih etmiyor, Rabbimin benim için razı olduğuna rıza gösteriyorum. Beni 
ister ebediyete kadar yaşatsın, isterse yarın canımı alsın diyen kulun makamıdır. Alimler bu üçü 
hakkında bir arifin hakemliğine başvurdular. O da şöyle dedi: “Rıza sahibi olan en faziletlileridir. 
Çünkü o, fuzuli istek bakımından en az olandır.” 
181Mekkî, Kûtül Kulûb, III/153. 



 

64 

 

zikretmektedir. Cüneyd’e göre kişinin Allah’tan razı olması, rıza hâli devam ettiği 

sürece Allah hakkındaki marifetinin de sahih olduğunugösterir. 182 

Gerçekten mesele, sadece lafızlarla alakalı değildir. Rıza konusundaki bu 

görüş ayrılıkları, rızanın sûfi hayatın özü ve sembolü kabul edilmesiyle tasavvufi 

hayatın ne olduğunu anlamlandırmada gerçekçi bir yaklaşımı ortaya çıkaran 

önemli bir meseledir. Rızayı hâl ya da makam kabul etmek birbirinden farklı 

sonuçlar doğuracaktır. Rızayı hâller arasında zikredersek, o zaman Allah’ın  

kulun kalbine ilka ettiği vehbî hâllerden birisi olmuş olur. Durumu da diğer 

hâllerle aynıdır. Rızayı makamlar arasına eklersek, o zaman da kulun riyazet, 

mücahede, nafile amel ve ibadetler, Allah’ın fiil ve hikmetleri üzerinde tefekkür 

etmesiyle çalışarak kazandığı şeylerden olur. Rızaya dair doğru olan şeyler, 

tevbe, vera, muhabbet gibi tasavvufi hayatın diğer makamları için de doğru olur. 

Şu halde bize düşen asıl görev, rızanın bir hâl mi yoksa makam mı olduğunu, bir 

başka ifadeyle kesbî mi vehbî mi olduğunu tespit etmektir. Rızayı, bütünüyle 

kulun amellerinin hiçbir katkısının olmadığı vehbî bir şey saymak hakikatten 

uzak abartılı bir tutum olacaktır. Çünkü böyle bir yaklaşım, riyazet ve 

mücahedenin; amellerin, ibadetlerin değerini ortadan kaldırır. Rızayı tamamen 

kulun çalışarak kazanmasına bağlamak da doğru gözükmemektedir. Çünkü böyle 

bir yaklaşım Allah’ın iradesini ve dilediği kuluna bahşettiği ilahi inayet yolunu 

gölgeler. Afîfî’ye göre Kuşeyrî’nin tercih ettiği orta yol, en doğru çözüm tarzıdır. 

Buna göre rıza, başlangıçta amelle, nihayette Allah’ın lütfu iledir. Yani bidayette 

sufi, nefsini tezkiye, ruhunu tasfiye, riyazet ve mücahede süreçlerinden geçirir, 

böylece makamlara ulaşır. Sonra Allahu Teala bu makamlarda kula mevhibeler 

verir; rıza, tevbe ve vera ile imanını ziyadeleştiren hâller kalbine tecelli edilir.183 

Kâmil sûfi, yönünü verilene değil, verene çevirendir. Tek başına nimetler 

ya da zorluklar sûfi için bir anlam ifade etmez. O her şartta, ne yaşarsa yaşasın, 

ya şükür ya sabır hâlinde Rabbine rücû eder ve tüm yaşadıklarında Rabbini 

görür. Nimete kavuştuğunda, Allah’tan geldikleri için rıza gösterir. Çünkü 

nimetin kendisine rıza, esbaba tevessüldür. Nimetler, ancak nimeti ikram eden ve 

nimetin sahibi olan Allah ile düşünüldüğünde kıymetlidir. Belalara rıza gösteren, 

bunlara sıkıntı ve bela oldukları için tahammül etmez. Bilakis belayı ve sıkıntıyı 
 

182 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 79. 
183 Afîfi, Tasavvuf İslam’da Manevi Hayat, 243,244. 



 

65 

 

kendisine indiren Allah’tan kaynaklanmaları sebebiyle rıza gösterir. Nitekim 

sufiden istenen ve beklenen de tecrübe ettiği her şeyde, sebepleri üzerinde derin 

derin tefekkür etmek, Rabb’inden geldiği için arka plandaki görünmeyen 

hayırlara nazar etmektir. Tercih-i şayan olan, Allah’tan sadır olan şeylerdir. 

Bütün hâllerde rızanın maksadı Allah’tır. Allah’tan razı olan, her şeyden razı 

olur. Rıza, sufi hayatın kalbi ve tasavvufi ahlakın mihveridir. Allah’a teslim 

olmak ve dünyaya karşı zahidane tavır, rızadan doğar. Rıza, ilahi kaza 

hükümlerine karşı kulun kalbine sekinet ve itminan veren şeydir. Allah’a olan 

muhabbetin özü hatta meyvesidir. Çünkü seven, sevdiğinden dolayı, yaptığı her 

şeyden razı olmaktadır. 184 

Sûfilerin rıza bahsinde tartışmalarından biri de rıza mı üstündür, zühd mü 

üstündür konusudur. Bu konuda Hücvirî, rızayı zühdden daha üstün görmekte ve 

görüşlerini Fudayl’ın sözleriyle desteklemektedir. Fudayl’a göre rızanın zühdden 

üstün olmasının sebebi, rıza hâlinde olan kişinin, bulunduğu makamın ve 

menzilin fevkini ve daha yukarısını temenni etmemesidir. Hücvîrî de razı ve 

hoşnut olan kişinin temenni sahibi olmayacağını, zühd sahibinin ise temenni ve 

arzu sahibi olduğunu, bu sebepten de rızanın zühdden üstün olduğunu iddia 

etmiştir. Zühd menzilinin fevkinde bir makam vardır ki ehl-i zühd o makamı 

ister. Diğer taraftan rıza menzilinin üstünde hiçbir menzil olmadığı için rıza 

hâlindeki zat böyle bir şey temenni etmemektedir. Bu menkıbe, Hucvirî’ye göre, 

Muhâsîbî’nin rızayı hâller cümlesinden ve Allah’ın bahşişlerinden; yani kulun 

kazanarak ve çarelerine başvurarak elde ettiği bir şey olmadığından bahseden 

sözünün sıhhatli oluşuna delildir. 185 Bu sözleriyle Hücvirî’nin rızanın makam 

olduğunu açıkça ifade eden Serrâc ve Kelâbâzî’nin görüşlerine katılmadığı ve 

rızayı hâl olarak kabul ettiği açıkça görülmektedir. 

Sûfilerden bazıları rıza makamında bulunanların Allah’tan bir talepte 

bulunmaması gerektiğini söylemişlerdir. Örneğin İbrahim Kassâr: “Rıza 

makamında olan talepte bulunmaz, zira duada mübalağa rızanın şartından 

değildir.” 186demiştir. Bu tartışma sûfilerin tevekkül ehlinin çalışıp kazanmak, ya 

da kesbi terk etmek konusundaki tutumlarına benzemektedir. Kimi sûfiler çalışıp 

 
184 Afîfi, Tasavvuf İslam’da Manevi Hayat, 245. 
185 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 242. 
186 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 181. 



 

66 

 

kazanmanın tevekkül makamına aykırı olmayacağını ifade ederken; bazıları da 

kesbi bu uğurda terk etmişlerdir. 

Sülemî’nin Tabakâtu’s Sûfiyye adlı eserinde Fudayl bin İyâz’ın, zühdün 

aslını, Allah’tan razı olmak olarak gördüğüne dair sözleri mevcuttur. İnsanlar 

arasında Allah’tan en çok razı olanlar Fudayl’a göre Allah Teâlâ’yı en iyi 

tanıyanlardır. 187  Fudayl’ın bu sözünde zühd, marifet ve rıza arasındaki yakın 

ilişki anlatılmaktadır. Zühd ile rıza aynı hâlin iki farklı yönü olarak 

verilmektedir. 

Rıza mezhebinin kurucusu olan Hâris Muhâsibî ise rızayı, ilahi 

hükümlerin yaşanması karşısında kalbin huzur ve sekinet bulması olarak tarif 

etmiştir. Hücvirî’ye göre bu konuda onun mezhebi kavidir. Zira kalbin, huzur ve 

itminan içinde bulunması, kulun kazancına bağlı değildir. Hücvirî’ye göre bu 

Allah’ın hediyesidir. Ayrıca Hücvirî’ye göre rıza hâli devamlıdır.188 Hücvirî bu 

görüşüyle hâllerin gelip geçici olduğunu ifade eden sufilerden de ayrılmaktadır. 

Hicri IV. yüzyıl müelliflerinden olan Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî 

(d.396/1006)  Türkçe’ye Tasavvufta Yüz Basamak olarak tercüme edilen 

Menâzilü’s Sâirîn adlı eserinde menzilleri 10 kısma ayırmış, her bir kısımda da 10 

babdan bahsetmiştir. 4. kısım olan ahlâk kısmında sabırdan sonra rızayı zikreder. 

Rızayı, havâs ehlinin yollarının başlangıcı, avâm için ise yolların en meşakkatlisi 

olarak niteler ve tıpkı Serrâc gibi rızayı derecelendirir ve rızanın üç derecesi 

olduğunu söyler. Birincisi avâmın rızası olup, ilah olarak Allah’tan razı olmaktır. 

Bu şekilde rıza, Hak’tan başkasına ibadeti çirkin görmek suretiyle İslam’ın 

mihveridir ve kulu Allah’a ortak koşmaktan temizler. Rızanın bu derecesi de 

Allah’ın kula her şeyden sevimli olması, tazime ve itaate her şeyden layık 

olmasıyla sahih olur. İkincisi Allah’tan razı olmaktır. Bu da kaza ve takdire razı 

olmaktır. Bu çeşit rızayı Herevî, havâssın yollarının başı olarak görür. Bu da 

kulun nezdinde bütün hâllerin müsavi olması, insanlarla olan düşmanlığını terk 

etmesi, dünyaya olan hırstan ve bu konuda ısrarcılıktan vazgeçmesi şartıyla doğru 

olur. Üçüncüsü ise Allah Teâlâ’nın rızasından razı olmasıdır. Böylece kul kendisi 

için ne hoşnutluk ne de hoşnutsuzluk hâli görür. Bu da onu kendi hükümlerinin 

 
187 Sülemî, Tabakâtu’s Sûfiyye, 4. 
188 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 243. 



 

67 

 

boyunduruğundan kurtulmaya, herhangi bir seçimde bulunmamaya ve cehenneme 

atılsa bile itiraz etmemeye sevk eder.189 Rızaya 32. maddede yer vermiştir, son 

menzil tevhide kadar yaklaşık 70 menzilden bahsettiği görülmektedir.  

Sûfiler başlarına gelen musibetlere rıza gösterirler. Rıza konusunda 

anlatılan menkıbeler, sözler oldukça fazladır. Onlardan biri de Ebû Cafer el-

Enbârî’nin bizzat yaşadığı ve kendisinin ifade ettiği şu olaydır: Enbârî bir 

merkebe binmiştir ve karşısına bir asker çıkar. Asker onu indirip kendisi 

binmiştir. Ardından bu gazeli okumaya başlamıştır: “Kızarsan sen bana, kızarım 

ben de sana. Razı ol ki benden, razı olayım senden.”  Enbârî de razı olduğunu 

ifade edince evine geri geldiğinde, daha oturur oturmaz birinin kendisine “Merkep 

kapıda bağlı!” diye seslendiğini söyler.190 Bu sözüyle muhtemeldir ki rıza hâlinde 

olunduğu müddetçe ve işleri Allah’a ve O’nun iradesine teslim ettikçe, Allah’ın 

da kulundan ve onun hâllerinden razı olacağı kastedilmiştir. Buradan da 

anlaşılmaktadır ki sûfilerin rıza konusundaki ifadeleri, hâlleri ve düşüncelerinin 

ortak yönlerinden biri; sûfi, her hâline rıza göstermeli, belalara sabretmeli, 

kaderine razı olmalıdır.  

2.3 Fena-Beka Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler  

 

Tasavvufta tartışmalı konulardan biri de fena-beka konusudur. İslami 

ilimler içinde dini terimlere yeni yeni anlamlar yüklemek ve yeni yorumlar 

getirmek konusunda tasavvufa rakip olabilecek ikinci bir ilim bulmak kolay 

değildir. Bu tabir bolluğu ve çeşitliliğinin sebepleri arasında tasavvufî ifadelerin 

çoğunun ferdî olarak yaşanan derin psikolojik tahlil ve terkiblerle ilgili olduğu 

söylenebilir. Bu tip enfüsî duyguları kelimelerle kayıt altına almak ve 

sınırlandırmak çoğu zaman isteneni vermemektedir. Dolayısıyla her sûfi yaşadığı 

ruhî hâli kendi iç tecrübesine göre anlatmakta ve aktarmaktadır. Bu şahsî oluş 

yeni kavramların türemesine, ya da kelimenin anlam boyutlarının genişlemesine 

sebep olmaktadır. Sûfî yaşadığı hâli tam olarak anlatamamakla beraber o 

dünyadan bu dünyaya yarım bir şekilde aktardıkları his ve fikirler bile onları 

büyük sıkıntılarla karşı karşıya bırakmıştır. Sezgi ve duygular üzerindeki bu baskı 

 
189 Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî, Menâzilü’s Sâirîn, çev. Abdürrezzak Tek (İstanbul: Nizamiye 
Akademi Yayınları, 2019),95. 
190 Sülemî, Sûfîlerin Edepleri, 37. 



 

68 

 

sufilerin fikir ve kanaatlerini yarı açık yarı kapalı bir şekilde ifade etmelerine 

sebep olmuştur. Böylece bir taraftan kendileri ruhî ve ictimai açıdan daha uygun 

bir noktaya gelirken tasavvuf kitabiyatı ve tabirleri de genişlemiş ve 

çoğalmıştır.191 

Fena-Beka nazariyesi tevhid-i sûfiye meselesini de içinde barındırması 

sebebiyle üzerinde uzun ve sert tartışmaların yapıldığı bir konudur. Konu ile ilgili 

ilk sûfilerin görüş ve fikirleri tespit edildiğinde fena-beka kelimelerine rastlamak 

pek mümkün olmamaktadır. Fakat onlar tevhid görüşleriyle bu anlayışı ve hâli 

kastetmektedirler.192 Ancak tasavvuf klasiklerinin tamamında fena-beka bir hâl ve 

tasavvuf kavramı olarak geçmektedir. 

 Serrâc, hâller ve makamlara ayırdığı mustakil bölümde fena-bekaya yer 

vermemiş, ama tasavvuf ıstılahları bölümünde fenanın nefsin kötü sıfatlarının yok 

olması anlamında olduğunu zikretmiştir. Husule gelen hâle teslim olmak veya ona 

engel olmamak fena kavramı ile anlatılırken; beka, kulun bu duyguyla daimi 

kalmasıdır. Fena, kulun amellerini ifa ederken Allah ile kaim olduğunu idrak 

ederek kendini görmekten fânî olmasıdır. Beka ise kulun Allah için Allah ile kaim 

olmasından önce Allah için kıyamında yine Allah ile kaim olduğu duygusuyla 

baki kalmasıdır.193 Lüma’da fena ve beka, avam derecesinden havass mertebesine 

doğru yükselme kaydeden tevhid ehli kulun sıfatı olan iki kısım olarak tarif 

edilmektedir. Serrâc’a göre başlangıçta fena, cehaletin, gafletin ve ma’siyetin  yok 

olması; beka ise ilmin ve taatin ortaya çıkması olarak algılanıyordu. Yine başka 

bir ifadede kulun öğrendiği ilim ve marifet sayesinde Allah’ın lütuf ve 

ikramlarını, inayetlerini görme duygusunun ortaya çıkması beka; kendi 

hareketlerini görmekten fâni olması fena olarak görülmekteydi.194 Serrac’ın bu 

görüşlerinin Cüneyd’in görüşleriyle paralel olduğunu söylemek mümkündür.  

Serrâc, Bâyezid’in sözlerini şerh eden Cüneyd’in açıklamalarını eserinde 

kaydeder. Onlardan biri de: “Yokluk meydanını kontrol ettim. On yıl boyunca 

uçtum. Nihayet yokluktan yokluk içinde yoklukla oldum. Sonra kaybetmeyi 

 
191 Kara, Dervişin Hayatı, Sûfînin Kelamı, 85. 
192 Kara, Dervişin Hayatı, Sûfînin Kelamı, 86. 
193 Serrâc, el-Lüma, 334. 
194 Ebû Yakup Nahrecûrî’den fena ve bekanın sıhhati soruldu. Dedi ki “Kulun Allah için yaptığı işleri 
görmekten fani olması, kulluk ahkamının yerine getirilmesi sırasında Allah için kaim olduğunu 
görme duygusunun bakî kalmasıdır.” Ebû Yakub’a fena ve beka ilminin sıhhati soruldu. Ona da: 
“Fena ve beka ilmine kulluğun da eşlik etmesidir. Fena ve beka ile birlikte kulluk yoksa o, kuru bir 
iddiadan ibarettir.” 



 

69 

 

kontrol ettim ki orası tevhid meydanıdır.Yokluk ile kaybetme içinde uçtum. 

Nihayet kayıp içinde kayboldum. Kaybede kaybede ziya içinde, leyse içinde ve 

leyse ile kaybetmeyi de kaybettim. Sonra arifin halktan gaybubeti içindeki tevhidi 

halkın arifin gaybubeti içindeki tevhidi murakabe ettim” ifadeleridir. Bu sözlerin 

beyanında Cüneyd, bunların manasının fena gerçeğine inişin ilk basamağı 

olduğunu söyler. Fenanın ilk oluşu esnasında eserlerinin de emarelerinin de yok 

olmasıdır, diye ekler.195 Bâyezid’in tevhid konusundaki bu türden şathiyelerini 

Cüneyd, fena hâli ile ilişkilendirip açıklamaktadır. 

Yoklukla yokluk her şeyin gitmesi, kaybolması hatta kaybolma 

duygusunun da gitmesidir. Yoklukla yokluk demek, esmanın kesilmesi, hâzır 

olanın gaip olmasıdır. Eşyanın adım adım müşahededen çıkmasıdır. Bu hâlde 

eşyanın bilinen bir ismini zikretmeye güç yetirilemez. Her şey tam olarak gözden 

silinir. Serrâc’a göre bir grup bu hâli, fena olarak isimlendirir. Sonra fena içinde 

fena da kaybolur, seyr ehli fani olma hâli içinde kaybolur. Buna yokluk içinde 

Allah ile olmak ve fena içinde fena denilmektedir.  Bütün bunlar sınırı ve belli bir 

vakti olmayan şeyler olarak görülmektedir.196 

Allah’ı marifetle tanıyanlar bilirler ki yönünü ve bakışını Allah’a 

çevirenler, Allah ile birlikteliğinde her nefeste ve her göz açıp kapayışta, manen 

terakkîde, ziyadelik içindedirler. Her nefesleri bulundukları hâl içinde olur. O da 

her nefeste sonsuza doğru bir hâlden diğer bir hâle geçiştir. Nihayet onun yeri 

kendisinin bulunması istenen yer ve mekân olur. O, intikal edip durduğu hâllerden 

de fânî olur.197 

Eski şeyhlerden fena ve beka konusunda söz söyleyenlerden biri de 

Semnun’dur. Ona göre fena halindeki kul mahmuldür. Yüklü olan ise varidata 

mevruddur. Fena, beka, haml ve varid gibi yeni birtakım sıfatlar, yeni birtakım 

sıfatların yolunu açar. Fena makamlarının ilki varoluştur (vücûddur), görülen 

şeyler ise beka hâline aittir.198 

Ebû Said Harrâz ise fenanın ilk hâlinin kulun kendi fiillerini görmemesi, 

her şeyi Allah’tan bilmesi olarak görür. Cüneyd’e göre de kul, fani olduğunda 

kendi sıfatlarından fena bulduğu zaman baki olmayı tam anlamıyla anlar. Bu 

 
195 Serrâc, el-Lüma, 379. 
196 Serrâc, el-Lüma, 379. 
197 Serrâc, el-Lüma, 380. 
198 Serrâc, el-Lüma, 217,218. 



 

70 

 

konuda söz söyleyen şeyhler arasında  Şiblî ve Ruveym’in sözlerine de Lüma’da 

yer verildiği görülmektedir.199 

Fena-beka hâlleri hakkında ilk konuşan ve onu manevi uruc 

basamaklarının en üst mertebesi olarak gören sufilerden biri de Ebû Yezid 

Bestamî’dir. Onun fenayla ilgili Serrâc ve Kuşeyrî’nin de bahsettiği şathiyat 

türünden sözleri bulunmaktadır. Bunlardan birisi, bir defa haccettiğinde 

beytullahı, ikinci seferinde ise hem beyti hem de sahibini gördüğünü, en son 

haccında ne beyti ne de sahibini görmediğini ifade eden sözüdür. Bu sözüyle fena 

veya mutlak vahdet makamında neticelenen kalbi terakkinin merhalelerini 

açıklamaktadır. Hac burada ruhî yükselişi temsil etmektedir. İlk aşama, beyti 

gördüğü hissî mertebedir. İkinci haccında akli olarak ikiliği idrak etmiş ve Allah 

ile alem arasını temyiz etmiştir. Son haccında ise beyt ve beytin sahibi olan 

Allah’ın arasını ayıramamış, küllü kalb ve müşahedeyle idrak etmiştir. Bu son 

mertebe fena veya sûfinin tevhididir.200 Bu da tedrici bir şekilde tevhid-i ef’al, 

tevhid-i sıfat, son olarak ise tevhid-i zat olarak tahakkuk etmektedir.  

Bestâmî’nin sûfi hayatın nihai amacı olarak kabul ettiği fena, başka 

şekillerde de yorumlanmıştır. Tasavvufun sonraki devirlerinde, sûfi akidenin 

oluşmasında fena önemli bir rol oynamıştır. Fena kelimesi, sadece sufî tecrübenin 

bir tarafını teşkil eden selbî cihete işaret etmez. Fenanın sûfilerin beka diye 

isimlendirdikleri zorunlu bir yönü daha vardır. Çünkü bir şeyden fena bulmak, bir 

diğer şeyle bakî olmaktır.201 Nitekim sûfi müelliflerin bir çoğu ya fena-bekayı bir 

 
199 Şiblî der ki “Hakk için kıyamının Hakk ile olması sebebiyle Hakk sayesinde Hakk’tan fani olan, 
ubudiyetten başka rububiyyetten de fanî olmuş demektir.” Ruveym ise: “Fena ilminin ilk 
mertebesi beka gerçeklerine ermektir. O da Allah’ı kendisinden başka herşeyden üstün tutmak, 
her hâlini Onunla kontrol etmektir. Ta ki Onun dışındaki her şey sükût edip kişinin tek nasip ve 
hissesi O, olsun. Böylece Allah için nefs ile yaptıkları ibadetler fena bulsun ve Allah ile Allah için 
olan ibadetleri baki kalsın. Kendini akıllı sanan, artık böyle birinin hâlini kavrayamaz, diller onu 
anlatamaz.” 
200 Afîfî, Tasavvuf, 159,160. Aynı manaya işaret eden şatahatlarından birisi de kendisine nasıl 
sabahladın diye sorulduğunda “Akşam ve sabah yoktur. Akşam ve sabah sıfatı olanlar içindir. Ben 
ise her hangi bir sıfata sahip değilim” Bu sözüyle zaman ve mekan hükümlerinin, kendisini 
başkalarından temyiz eden şahsi sıfat sahibi cüz’i varlıklar için tasavvur edilebileceğini 
kastetemektedir. Sıfatsız yani ferdi özelliklerinden fani ve Hakk’ın sıfatlarıyla baki olan ise zaman 
ve mekan sınırlarını aşar. Artık sabah ve akşam onun için müsavidir. Bir başka sözü de şudur: 
“Mahlukatın halleri vardır. Arifin ise hâli yoktur. Çünkü o, şekilleri aşmış başkasının hüviyetiyle 
kendi hüviyetinden fani olmuş, başkasının eserleriyle kendi eserlerinden gaib olmuştur.” Bir başka 
sözünde de “ Hakk’tan Hakk’a çıkınca, kendimden kendime bir feryat koptu. Ey ben olan sen! 
Muhakkak ki fenafillah makamında tahakkuk ettim.” 
201 Afîfî, Tasavvuf, 160. 



 

71 

 

arada, ya da birbirinin ardından işleyip ele almışlardır. Nitekim fena, bekayı 

istilzam eder. 

Günahlardan fani olmak, taatlerle baki olmayı; beşeri sıfatlardan fani 

olmak, ilahi sıfatlarla ve güzel hasletlerle baki olmayı;202 masivadan fani olmak, 

Allah ile baki olmayı; cehaletten fani olmak, marifetle baki olmayı,203 dünyanın 

fani olduğunu bilmek, ahireti bakî görmeyi204 iktiza eder. Bu iki cihet birbirine 

bağlı ve birbirlerini tamamlayıcıdırlar. Tasavvufi hâl ikisini bir arada 

değerlendirerek anlaşılabilir. 

Tasavvuf klasiklerindeki tarifler incelendiğinde bu tariflerin hepsinin sufî 

yaşantının ahlakî ve psikolojik tarafına işaret ettikleri, varlığın tabiatı hakkında 

genel bir yaklaşım içeren felsefi bir içerik, ontolojik bir yaklaşım taşımadıkları 

görülecektir. Başka bir ifadeyle bunlar, sûfinin fena ve vecd205 halindeki hislerini 

açıklayan öznel yorumlardır. Sûfiler bu halde işlerini Allah’a teslim etmişler ve 

tevekkül makamındadırlar. Her şeyi yönlendiren İrade-i Mutlak’tan başka birşey 

görmezler. Beşerî irade ve kudretlerinden bütünüyle soyunmuşlardır. Artık 

onlarda mutasarrıf olan, İrade-i Mutlak’tır ve beşeri irade sadece ona yardımcı ve 

emrinin yerine geldiği mahalden ibarettir.206  

Kulun fiilini görmemesi diyebileceğimiz bu hâlde kulun yerine Allah kaim 

olur. Allah görür, duyar ve tutar. Bu suretle “Ben kulumu sevince onun gören 

gözü, işiten kulağı, tutan eli, yürüyen ayağı olurum” hadis-i kudsisi tahakkuk 

etmiş olur. Aslında herkes ve her şey Allah ile kaimdir. Çünkü yegâne fail-i 

mutlak O’dur. Ancak insanlar masiva perdesiyle perdeli olduklarından bu gerçeği 

göremezler. Ama insan hadis-i kudsîde söz edilen biçimde ibadet, taat ve zikirle 

bu hakikatin farkına varır. Kul Allah ile o kadar meşgul olur ki nihayet benlik 

şuurunu kaybeder, o şuurun yerine yine Allah geçer. Dolayısıyla Allah’a 

yaklaşmanın en ileri derecelerinden biri  olarak fena hâli zikredilir.207 

Klasiklerdeki tarifler benlik ve objektif alem hakkındaki bilincin yok 

olmasını, fenanın özelliklerinden birisi olarak görmektedirler. Fena tedrici 

 
202 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 305. Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 196. 
203 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 305. 
204 Hücvîrî, Keşfu’l Mahcûb, 304.Yılmaz, Tasavvuf Meseleleri, 174. 
205 Vecd, kasıt ve zorlama olmadan Allah’ın bir ikramı şeklinde salike gelen ve onu kendinden 
geçiren manevî çarpıntı demektir. Bkz Ceyhan, “Vecd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 2012), cilt 42/583. 
206 Afîfî, Tasavvuf, 161. 
207 Yılmaz, Tasavvuf Meseleleri, 174. 



 

72 

 

merhalelerden geçmektedir. Şehvanî şeyler ve kötü fiileri işlememekten başlayıp, 

Allah’tan başka her şeyin terki ve O’nunla bakî olmakla son bulmaktadır.208 

Serrâc ve Kuşeyrî, fenayı benlik şuurunun kaybolması olarak 

anlamaktadırlar. Beşeri sıfatların ortadan kalkmasıyla, ilahi sıfatlarla muttasıf 

olmak veya insanın insan olmaktan çıkıp ilahlaşmasına işaret eden başka 

anlamlarla fenayı yorumlayanların iddialarını inkâr etmektedirler. Onlara göre 

fena, kulun kötü fiil, ahlak ve işlerini terk etmesiyle, kendisinin, hatta haricî 

varlıkların, çevresinde olan bitenin bilincinden yoksun olmasıdır. Benliğin fani 

olması, yani varlıktan silinerek ilahî olanın onun yerini alması bu dönemdeki 

sufilerin çoğunluğu tarafından inkâr edilmektedir. 209  Kuşeyrî’ye göre kişinin 

nefsinden ve yaratılanlardan fani olması durumunda, nefis ve mahlukat 

mevcutturlar. Fakat kişi kendisinin ve varlığın, hariçte olan şeylerin farkında 

değildir. Onun için kulun kendisi ve halkın olmasına rağmen, kul kendinden ve 

halktan tüm olarak gafildir; ilmi, hissi, şuuru ve haberi yoktur. Bundan dolayı 

Allah’ın varlığı kişiyi öyle bir sarmıştır ki kendi varlığını ve halkın mevcudiyetini 

hissetmeye güç yetirememektedir.”210 

Fena, zahirî ve batınî olmak üzere de iki kısımda incelenmiştir. Zahirî fena 

amellerin, batınî fena ise sıfatların, huyların, ahlakın fenasıdır. Sufî, fenaya, 

Allah’ı zikrederek ulaşırsa, el-fena fi’l mezkûr; muhabbetle ulaşırsa el-fena fi’l 

mahbûb denilmiştir. Fenanın en yüksek derecesine, fenaya erme bilincinin 

kaybolmasıyla ulaşılır. Bu hâlde saliki, Hakk’tan gelen feyizleri müşahede 

etmenin cezbesi kaplamıştır.211 

Mutasavvıfların sünni görüşlere ve ılımlı tasavvufa uymayan ifadeler 

kullandıkları hal, içinde erime halidir. Hallac’ın Ene’l Hakk” ve Beyazıd-ı 

Bestamî’nin “Kendimi tenzih ederim, şanım ne yücedir” sözü şathiyat212 denilen 

 
208 Afîfî, Tasavvuf, 163. 
209 Afîfî, Tasavvuf, 163,164. 
210 Kuşeyrî, er-Risâle, 161. 
211 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 197. 
212 Sufinin vecd ve istiğrak hâlinde söylediği, muhtevasında bir iddia bulunan sözlere şathiye 
denir. Bkz. Uludağ, “Şathiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2010), cilt 38/370-371. 
 Serrac’a göre vecd ehlinin vecdleri güçlendiğinde sırları harekete geçmektedir. Vecd ehli, 
vecdlerini duyanların yadırgayacağı ibarelerle anlatır. Buna rağmen kemal ehlinde en az bulunan 
şey şathdır. Çünkü onlar, sahip oldukları manalarda temkin sahibidirler. Şatha düşenler, bidayet 
hâlinde olanla, gaye ve kemale vusulü istenenlerdir. Serrac’a göre şath sahiplerinin sözlerini ancak 
bu ilimde derinleşmiş olan ahli anlayabilir. Allahu Tealâ, velilerinin gönüllerini açmış ve onlara 
yüce derecelere yükselme izni vermiştir. Hak Tealâ, safvet ve tahkik ehli olan kişilerden, havassın 



 

73 

 

istiğrak halinde söylenen sözlerin veya tenakuzların en bilinenleridir. Şathiyat 

türünden kabul edilen bu ifadeler, tasavvuf tarihinin en zor meseleleri olmakla 

beraber, coşkulu ve şaşırtıcıdırlar.  Bu sözler bize, tasavvufi deneyimin derinliğini 

göstermeye olanak tanır; ne var ki bu tür sözler, insani sözlerle hiçbir zaman 

açıklanamaz.213 

Fena, Allah sevgisinden sarhoş olmuş bir insanın halidir. İlahi 

müşahedenin kapladığı bir insan, kendisinden geçtiği için zatı hakkındaki bilincini 

kaybetmiştir. 214 Fena, manevi bir meseledir, tarife sığdırmak zordur. En anlaşılır 

olan, Allah’tan başkasını, hatta kendini bile unutmaktır. Mevlayı hatırlaya 

hatırlaya Mevla o kadar görünür gibi olur ki gözünden her şey silinir. Ölmeden 

önce ölmek emrinin manası zuhur eder. Fenanın peşinden gelen beka ise, kulun 

kendine ait hususlardan fani olup Allah’la baki olması halidir. Beka, fenanın 

muktezasıdır. Bu durumda kul, muhalefetten fani, muvafakatta baki olduğundan 

tüm şeyler bir tek şey haline dönüşür. Bu, muhalefet, muvafakat gibi, nehiy emir 

gibi, haram helal gibi olur anlamına asla gelmez. Bunun anlamı, kul sadece 

Hakk’ın emirlerine uyma ve O’nun razı olduğu işlerle meşgul olma halinde 

bulunur, sadece bu hali bilir, başka bir şey bilmez. Kulun kendi vasıflarından fani 

oluşunun ve Hakk’ın vasıflarıyla bakî olmasının anlamı budur. Buna ittisaf bi-

evsafillah/Allah’ın vasıflarıyla vasıflanmak; tehalluk bi-ahlâkillah/Allah’ın 

ahlakıyla ahlaklanmak denir.215 Masiva gidince baki olan Allah kalır. Yani ben 

yokum, sadece Mevla Teala var diyebilmektir. Tıpkı Hallac gibi. Hallac da Ene’l 

Hak derken fena hâlinde bu sözleri söylemiştir. Aslında Hak Teala, Musa (as)’a 

ateşten hitap ettiği gibi Hallac’ın dilinden de konuşmuştur. İlahi kelama bir ağaç 

mazhar olabiliyorsa bir insan da sufilere göre mazhar olabilmektedir. Nitekim 

Allahu Teala bir ağaçtan “Ben Allah’ım” diyebiliyorsa, bir kuldan da diyebilir. 

Nasıl ki Allahu Teala konuştu, ağaçtan duyurdu; Hallac’da da durum aynıdır. 

 
derecelerini izhar için kulların kendisine yönelmelerini ve herşeyden kesilmelerini talep 
etmektedir. Onlardan herbiri vecdinin hakikatini söyler, hâlini doğrular. Söz ile sırrı üzerine v3aid 
olan şeyleri vasfeder. Çünkü onlar içinde bulundukları hâli sağlamlaştırıncaya kadar, bundan daha 
üstün bir hâl olmadığını zannederler. Hâlleri sağlamlaşınca, himmetleriyle yolların, hâl ve 
mekânların sona erdiği daha yüce menzillere yükselirler. Böylece gâyât ve nihâyât makamların en 
son noktasına varmış olurlar. Sufilerin şathiyatı için bkz. Serrâc, el-Lüma, 369-439. Kuşeyri’nin 
tasavvuf anlayışında şathiye ve devriye bulunmaz. Bkz Cebecioğlu, Tasavvuf Klasikleri, 143. 
213 Schimmel, İslam’ın Mistik Boyutları, 207. 
214 Afîfî, Tasavvuf, 164. 
215 Uludağ, Tasavvufun Dlil 2, 190, 191. 



 

74 

 

Hallac, bu sözü söylerken “Ben Hakk’ım” demek istememiş, bu sır kendisinden 

zuhur ederek “Ben yokum, yalnız Allahu Teala vardır” demek istemiştir.216  

Fenafillahtan sonra bulunan hâller ve hasletler elden gitmez. Fena 

sahiplerinin hâlleri değişmez, vakitleri daimidir. Onların tüm meşguliyetleri 

vakitleri yaratan Zatladır.  O kişi her an edep üzere Allah ile olur. Allah’tan 

gayrisini unutur. Çünkü salik, Allah’ta fani olunca, Allah’ın baki, O’ndan başka 

herşeyin helak olucu olduğunu yakinen görür. Bütün bu hâller hibe kabilindense 

de kesbin kuvvetli bir tesiri olduğu da ifade edilmiştir.217  

Serrâc eserinde sûfi geçinenlerin yanlışlarını da ele almıştır. Ona göre fena 

hâlinden bahsedenler, bununla itaat ve ibadetleri görmekten fani olmayı, kulda 

Allah ile kaim olma düşüncesinin bakî kalmasını ifade ederler. Ayrıca bilgiyle 

cahilliğin, zikirle gafletin fani olmasını kastederler. Beşeriyetin beşeriyet ile fena 

bulması, beşeriyet sıfatlarından biridir. Fenayı, nefsin gitmesi, kuldan bazen telvin 

hâlinin zail olması şeklinde zannedenler de yanılgıya düşmüş ve beşeriyyet vasfını 

tanımamış demektir. Çünkü tağyir ve telvin, beşeriyet sıfatıdır. Beşeriyetten telvin 

ve tağyir zail olunca, o zaman beşeriyet sıfatı değişmiş ve manası bozulmuş olur. 

Zira beşeriyet değişmiyor ve telvinden uzak bulunuyorsa kendi sıfatından uzak 

kalmış ve özelliği değişmiş demektir.218 Beşeriyetin fenasında hata eden bu zümre 

bir tasavvuf terimi olan fena ile beşeriliğin sona erdiğini sandılar. Oysa maksat 

beşeri sıfatların fenasıdır. Beşeri sıfatlarla beşeriliğin kendisi başka başka 

şeylerdir.219 Yani insan yine insan, muhtaç ve sonradan yaratılma özelliklerine 

haizdir, bunlar devam etmektedir. Bunlarda asla bir değişiklik söz konusu olamaz. 

Değişiklik ahlakta, huylarda, sıfatlardadır. Fena hâline ulaşan bir insan yine 

acizdir, kuldur; sıfatlarının tebdili ile varlığının özü de değişmez. 

Fani olan kulun işlerini, sevk ve idaresini bizzat Hakk üzerine almıştır. 

Dini vazifelerin yerine getirilmesinde, Hakk’a itaat etme hususunda Allah, kuluna 

yol gösterir. Bu durumda bulunan kimse, Allah’a karşı yerine getirmekle yükümlü 

olduğu konularda mahfuzdur. Bildikleri ile amel ettiği için Allah bilmediği 

hususlarda elinden tutar, duasına icabet eder, doğru yola sevk eder. Doğru olanı 

 
216 Mustafa İsmet Garibullah, Risale-i Kudsiyye Şerhi ve İzahı, şerh. Mahmud Ustaosmanoğlu 
(İstanbul: Ahıska Yayınları, 2010), II/155. 
217 Garibullah, Risale-i Kudsiyye Şerhi ve İzahı, II/231. 
218 Serrac, el-Lüma, 431.  Kelâbâzî, Taarruf, 206. Hücvîrî, Keşfu’l Mahcûb, 306. 
219 Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 196. 



 

75 

 

seçmek ve yapmak o kula müyesser kılınmıştır. Dolayısıyla bu halde bulunan kul 

için günaha ve hataya giden yolların hepsi kapanmıştır. 220 

Hakk ile baki ve nefsinden fani olan kimse kendi menfaatlerini, beğenip 

takdir görmeyi düşünmez. Uzun emelli olmaz, insanlara olan davranışlarında 

gelecek kaygısı ve menfaatiyle yaklaşmaz. Zira nefsinin haz ve arzuları sakıt 

olmuştur. O nefsi için menfaaat sağlamayı düşünmez.221 

Kelâbâzî Taarruf’ta fena ve beka çeşitlerinden bahsetmiştir. Bir çeşidi 

olarak muhalefet halini ve bu yöndeki hareketleri görmekten fani olmak, 

muvafakat halinden ve bu yöndeki hareketlerden baki olmak olarak görür. Yani, 

zahiren ve batınen muhalefet halinden fani olarak muvafakat halinde baki 

olmaktır. Bir diğer nevi, Allah Teâlâ’ya tazim hali içinde baki, Ondan başkasına 

tazim etmekten fani olmaktır. Fenanın öyle bir derecesi de vardır ki burada ne 

dünya ne de şeytan mevcut değildir. 222 Fenanın bu derecesine ulaşan dünyaya 

rağbet halinden tamamen fani olmuş olur.223 

Kelâbâzî’ye göre başka bir fena da eşyadan gaip olma hâlidir. Hz. 

Musa’nın Rabbi dağa tecelli edince yaşadığı fena buna misaldir. Hz Musa 

kendinden geçerek yere düştü, hâl içinde hâlinden gaip oldu. Fakat hâlinden gaip 

olduğundan dahi haberdar olmadı.224 

Bir diğer tarifinde de Kelâbâzî fena-bekaya, dünyadaki hazzını yitirmesi, 

mal ve menfaat istememesi, ahiretteki hazzını kaybetmesi, ibadete karşılık 

istememesi, böylece kulun Allah’tan olan hazzı ile baki olması anlamlarını 

vermektedir. Bu halde Allah kulundan razı olur ve ona yakınlığını bahşeder. 

Sonra bu durumdaki kula, Allah’ın büyüklük ve kudretinden bir hâl gelir. Bu hâl 

içinde Rabbinin kibriyasını ve kendi acizliğini gören kul, kendi eksikliğine 

bakarak rızayı hak etmediğini düşünür. Daha sonra kul üzerinde öyle bir hâl 

meydana gelir ki Allahu Tealâ’nın hakikati onu tamamen kaplar, bu hâl onun 

masivadan bütün alakalarını kesmesine sebep olur. Bu halde kul kendi sıfatı olan 

hazzını yitirmeyi görme hâlini de kaybeder. Kendinden olandan da fani olunca, 

Allah’tan ona gelenle bakî olma hâli meydana gelir. Kendisinden, Allah’a olan 

 
220 Kelâbâzî, Taarruf, 201. 
221 Kelâbâzî, Taarruf, 201. 
222 Kelâbâzî, Taarruf, 203. 
223 Harise’nin: “Nefsimi dünyadan o kadar uzaklaştırdım ki, şimdi ben Rabbimin arşını açıkça görür 
gibiyim,” demesi de bu hale bir misaldir. O, ahireti düşünerek dünyadan, yarı görerek ağyardan 
fani olmuştur. 
224 Kelâbâzî, Taarruf, 204. 



 

76 

 

hâlden fani olur. Böylece o, eskiden olduğu gibi, olmadan evvel olduğu gibi olur. 

Yani var olmadan evvel Allah Tealâ’nın ilminde nasıl idiyse, kendisinden hiçbir 

fiil ve amel sudur etmeden önce Allah ona ezelde nasıl muamele etmişse öyle 

olur.225 

Kelâbâzî’nin burada Cüneyd’in sözlerini tekrar ettiği görülmektedir. 

Cüneyd de tevhid konusunda havassın tevhidini, kulun kendisini, üzerinde 

Allah’ın kudret eserleri cârî bir gölge ve cesed olarak görmesi olarak tarif eder. 

Kendisinden istenildiği şekilde Hakk ile kıyam etmesi, Allah’a kurbiyyetin aslına 

ulaşarak his ve hareketini Hakk’ın iradesine bırakması, Hakk’ın çağrısına cevap 

verirken halkın davetinden uzak halde bulunmasıdır. Kulun son halinin ilk haline 

dönmesi, vahdet deryasına varmasıdır. Tevhid zamana ait şeklî kayıtların mahdut 

sınırlarından ebediyyen sonsuz fezasına çıkmaktır.226 

Cüneyd, Allah’ın ademoğullarından onların bellerinden zürriyyetlerini 

aldığı ve kendisinin onların Rabbi olduğunu sorduğu vakit olan elest bezmini 

hatırlatarak, bu olaya bütün insanların da şehadet ettiğini söyler. İnsanlar da o gün 

Allah’ın varlığına ve birliğine cevap vererek şahitlik etmişlerdi. (A’raf 7/172) Bu 

ayeti kerimenin açıklamasında Cüneyd bu olayın, varlıktan önce bu konuşmanın 

nerede ve nasıl olduğunu sorar. Burada soruya cevap veren Hakk’ın kudret ve 

iradesiyle ervâh-ı zahire değil de nedir? Öyleyse şimdi de durum o zamankinden 

farklı değildir. Şimdi de dileyen ve iradesiyle, kudretiyle dilediğini ortaya koyan 

Allah’tır. Vahid’in tevhidinin nihai sınırı budur. Kulun var olmadan önceki hâli 

gibi olması, Allahu Tealâ’nın şu an olduğu gibi daima bakî kalmasıdır.”227 

Cüneyd-i Bağdâdî bu sözleriyle ruhların Elest Bezmi’nde Allah’ın Rableri 

olduğunu ikrar ettikleri hali kastetmektedir. Schimmel’e göre bu söz, tasavvufî 

hayatın son merhalesinin fena olduğuna dair belki de en net ifadedir. 

Mutasavvıflara göre kendini bilen Rabbini bileceği için kişinin nefsini ilahi 

olandan ayrı görmek mümkün değildir. En azından bazı sufiler için durum 

böyledir.228  

Ayrıca Schimmel fenanın ittihadla karıştırılmaması gerektiği konusunda 

okuyucularını uyarmış, bu durumun iki bağımsız varlığın varoluşunu gerektirdiği, 

sufiler nazarında ise gerçek varlığın Allah olduğunu, fenanın da ilahi varlıkta yok 

 
225 Kelâbâzî, Taarruf, 205. 
226 Serrac, el-Lüma, 28, 29. 
227 Serrac, el-Lüma, 29. 
228 Schimmel, Tasavvuf Notları, çev. Dilara Yabul (İstanbul: Sûfi Kitap Yayınları, 2018), 33. 



 

77 

 

oluş olduğunu vurgulamaktadır.229 Fena tariflerinin ortak noktası kişinin hakiki 

fail ve hakiki varlık olarak Hakk’tan başkasını görmemesidir. Dolayısıyla fenanın 

tevhidle ilişkili olduğu, hatta tevhide götüren bir yol olduğu anlaşılmaktadır. 

Sufilerin nihai hedefi de budur. Bu yaklaşımlar sonraki yüzyıllarda tevhid-i ef’al, 

tevhid-i sıfat ve tevhid-i zat olarak isimler alacaktır. 230 

Schimmel’in fena-beka terimlerinin açıklanması bağlamında, 

mutasavvıfların tevhidi de ifade etmeye çalıştıklarını söylemesi de fena-tevhid 

ilişkisini ortaya koymaktadır. 231  Şiblî’nin kendisine kulun ne zaman Hakk’ın 

mazharı olduğu sorulduğunda, “Hakk’ın şahidi gelip de diğer şahidler kaybolduğu 

zaman” cevabını vermesi bu durumu açıklar. Bu hâlin başı ve sonunun ne olacağı 

sorusunun cevabında da başının marifet, sonunun tevhid olacağını232 söylemesi, 

tevhide ulaşmada irfanın önemini de vurguladığını, marifet, fena-beka ve tevhid 

kelimeleri arasındaki ilişkiye ışık tuttuğunu göstermektedir.  

Cüneyd’in fena nazariyesi ile misak nazariyesi arasında ilişkiler olduğu 

görülmektedir. Ayrıca Cüneyd’in, fena nazariyesi basitten mürekkebe doğru üçlü 

bir kademeleşmeyi ihtiva ader. Öncelikle amelleri yaparak, cehd ve gayret 

göstererek, nefse muhalefet edip; sıfatlardan, huylardan ve tabiî vasıflardan fâni 

olmak; ikinci kademede Hakk’a uymak, her şeyden kesilip sırf O’na yönelmek, 

amel ve itaatlerdeki zevk alma düşüncelerinden fâni olmak; son mertebede ise 

Hakk şahidi galebe edince Allah’ı müşahede etmenin farkına varmaktan fâni 

olmak gelmektedir. İşte o zaman fâni-bâki olunur. Cüneyd’e göre fizikî varlık 

kalır ama, başkasıyla var olunur. 233  Bu nokta fenanın sonu olarak 

değerlendirilmektedir. 

Bazıları ifade ve lafızları değişik de olsa fena ve bekayı bir hâl olarak 

görürler. Yani onlara göre fena beka aynı şeylerdir. Şöyle ki: Kendisinden fani 

olan Hakk ile baki olur. Hakk’a ait olanla baki olan, kendisine ait olandan fanidir. 

Başka bir grup da fenayı şöyle anlatmıştır: Bu halde kul, kendisine ve halka ait 

her nevi resim ve mersumdan alınmıştır. O zaman kul beka halinde bulunur. Ama 

bu halde bulunan kul, ne fenayı bilir, ne bekayı sezer, ne de içinde bulunduğu 

 
229 Schimmel, İslam’ın Mistik Boyutları, 207, 208. 
230 Erginli, Tasavvufî Düşüncenin Kuruluş Asrında Bağdat Sûfî Çevrelerinin Oluşturduğu Temel 
Terminolojik Zemine Toplu Bir Bakış”, Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6/11, 25. 
231 Erginli, “Tasavvufî Düşüncenin Kuruluş Asrında Bağdat Sûfî çevrelerinin Oluşturduğu Temel 
Terminolojik Zemine Toplu Bir Bakış”, 25. 
232 Serrâc, el-Lüma, 34. 
233 Kara, Dervişin Hayatı, Sûfînin Kelamı, 88, 89. 



 

78 

 

vakte vâkıf olur. Bekasını da fenasını da vaktini de sadece yaratıcısı bilir. Kötü 

olan her şeyden onu Mevla’sı korur. 234 

Bu iki kısım sıfatlardan birinin kulda bulunması zorunludur. O halde 

açıkça görülmektedir ki bu vasıflardan biri bulunmadığı zaman, muhakkak diğeri 

bulunacaktır. Bir kimse çirkin vasıfardan fani olursa, güzel sıfatlarla muttasıf olur. 

Bir kimsede kötü hasletler galip olursa, o kimsede iyi sıfatlar etkisiz bir şekilde 

gaip kalır. 235 Hak gelince batıl gider, ilim haktır, cehalet batıldır. İlim gelince 

cehalet kaybolur. Her şey zıddıyla gider. Takva gelir, isyan gider; zühd gelir 

dünya sevgisi gider. Nitekim Hak olan Allahu Teala hazretleri de tecelli edince, 

nefs, benlik gider. Salik, kemal üzere uruc edince, fena ile bekaya sahip olur.  

Fena derecesine ulaşan kişi beşeri vasıflarının bekası haline acaba geri 

döndürülür mü döndürülmez mi konusunda ihtilaf edilmiştir. Bazı sûfiler, bu 

durumdaki şahıs vasıfların bekası hâline geri çevrilir, fena devamlı bir hâl 

değildir. Bu hâlin devamı bedenin ve organların farzları ifa etmesine engel, dünya 

ve ahiret işlerinin aksamasına sebep olur derler. Hakikati araştıran büyük sufiler 

“Fani vasıflarına iade olunmaz”, görüşündedirler. Cüneyd, Harrâz, Nurî bu 

görüştedir.236  

Kelâbâzî fenayı da tıpkı diğer hâller gibi Allah’ın bir lütfu ve kul için bir 

bağış olarak görmektedir. Fena, O’ndan kula bir ihsandır ve kulunu havassı ve 

dostları arasına almasıdır. Fena da Kelâbâzî fikrinde diğer hâller gibi, çalışılarak 

kazanılan bir hâl değildir. İkram sahibi olan Allah’ın kendisi için seçtiği ve dost 

edindiği kimseye yaptığı bir ikramdır. Kulunu kendi sıfatlarına iade etmesi de söz 

konusu değildir. Böyle olmuş olsa, verdiğini geri alması ve bağışladığını geri 

istemesi icap ederdi. Bu ise Kelâbâzî’ye göre İzzet ve Celâl sahibi olan Allah’a 

lâyık değildir. Fenanın zıddı olan beşeri sıfatlara geri dönme hâli, fena hâli gibi 

çalışılarak kazanılan neviden değildir.237 

“Fani vasıflarına geri döndürülür” diyenlerin sözlerini Kelâbâzî imkânsız 

ve saçma görmektedir. Ona göre fani, sıfatlara geri döndürülse bile nefsinin 

vasıflarına geri döndürülmez. Nefsinden fani olduğu için beka makamında 

Hakk’ın vasıfları ile bakidir, kıyamdadır. Fani, kendinden geçen ve deli-divane 

 
234 Kelâbâzî, Taarruf, 207. 
235 Kuşeyrî, er-Risâle, 160, 161. 
236 Kelâbâzî, Taarruf, 207.  
237 Kelâbâzî, Taarruf, 207, 208. 



 

79 

 

olan kişi değildir, bir melek veya ruhanî olacak şekilde beşerî vasıflarını 

kaybetmiş de değildir. O, hazlarını görmekten fani olan kişidir.238 

Hücvirî’ye göre fena ve beka halinden ilk önce bahseden Ebu Said 

Harrâz’dır. Tasavvufa yeni bir fena-beka anlayışının onun vasıtasıyla girdiği 

konusunda kaynaklar ittifak halindedir. Ona göre Harrâz kendi meşrebinin ve 

yolunun tümünü bu iki kelimenin içinde saklamıştır.239  

Hücvirî Allah’ta fani olma konusunu hem sufiler hem de zahir uleması 

açısından ele almıştır. Ona göre Müşebbihe, Mücessime, Haşeviyye gibi akımların 

Allah hakkındaki görüşleri Nestûrîler ve Nasrânîlerin görüşüne benzemektedir ve 

yanlıştır. Bunlar muhdesle Kadim’i, yani insanla Allah’ı birbirine 

karıştırmışlardır. İnsana sahip olmadığı ilahî vasıflar yüklemişlerdir. Külli fenayı 

benimseyen cahil mutasavvıflarla Hindistan’da bizzat konuyu tartıştığını ifade 

eden Hücvîrî, onların fena ve bekayı anlayamadıklarını ve yanlışta ısrar ettiklerini 

söyler. Hücvîrî’ye göre fena ile ilgili sufiler, ihtilaflı ve birbirinden çok farklı 

ifadeler kullansa bile hepsinin ulaştığı son nokta şudur: Kulun sıfatlarından fani 

olması demek Hakk’ın celal ve azametini görmesi, O’nun celalinde dünya ve 

ahireti unutması, bu hâli yaşadığının bile farkına varmaması demektir. Bu 

durumda sufinin dili Hak ile konuşur, bedeni huşû halinde bulunur, ruhu saf ve 

temiz hale gelir.240 

Fena-beka hâlinin aşırı şeklinden doğan ittihad ve hulül itikadı ilk tasavvuf 

klasiklerinde görülmemektedir. Bilakis bu türden görüşler sûfi müellifler 

tarafından eleştirilmekte ve sünni sufiler tarafından beşeri sıfatların fenası kabul 

görmektedir. Bu türden bir yaklaşım sonraki asırlarda yetişen mutedil 

mutasavvıflar tarafından aynen devam ettirilmiş ve zahir ulemasının müsamahalı 

kesimi ekseriya bu mahiyetteki fena-beka nazariyesine sert tepki 

göstermemiştir.241 

 
238 Kelâbâzî burada Ebu Süleyman’ın “Vallahi dönenler yoldan geri dönmüşlerdir, O’na vâsıl olmuş 
olsalardı geri dönmezlerdi” sözünü ve Cüneyd’in “Şeytan itaat halindeyken müşahede makamına 
ermemişti, Adem isyan vaziyetinde iken müşahede hâlini yitirmemişti” sözlerini kendi görüşlerini 
teyid etmek ve fena hâline ulaşan kişinin nefsi ve behimî sıfatlara dönmeyeceğini ifade etmek için 
zikretmiştir. 
239 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 304. 
240 Kara, “Fena”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), cilt 
12/334. Hücvirî, Keşfû’l Mahcûb, 306. 
241 Serrâc, Hulûliyyenin Hakk Tealâ’nın cesedleri tasfiye edip onlara hulûl ettiğini ve cesetlerden 
beşeriyet sıfatlarını izale ettiğini zann ve iddia ettiklerini belirtir. Serrac onların yanılgıda olduğunu 
ve sapıttığını belirtmiştir. Böyleleri Hakk’ın sıfatları ile halkın sıfatlarını birbirinden ayıramamıştır. 



 

80 

 

2.4 Sahv-Sekr Konusunda Farklı Ve Ortak Görüşler 

 

Sekr ve sahv, tasavvufî hâllerin en bariz ve hususiyet taşıyanlarıdır. 

Meşayıh, hangisinin daha üstün ve sûfiye yakışır olduğunda ihtilaf etmişler ve 

farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. Bu ihtilaf bir taraftan Bestamî ve muakkipleri, 

bir taraftan da Cüneyd ve muakkiblerinin tavrında ortaya çıkmıştır. Bayezid, 

kendisine cezbe ve vecd hâlinin galip olmasıyla, bütünüyle kendinden geçen ve 

şathiyyeleri olan bir sufidir. Fenâ hâlini anlatırken kendisinden ve masivadan 

gaip, sadece Allah ile olduğunu gösteren sözleri vardır. Cüneyd ve onun yolunu 

takip edenler ise sahvı, sekrden üstün kabul ederler. Çünkü onlara göre sekr hâli, 

kulu doğal halinden çıkarıp amelini temin eden akıl ve iradesini ortadan 

kaldırmaktadır. İnsan, eşyanın elden kaçtığını, aslında hiçbir şeye malik 

olmadığını, dünyanın ve içindeki her şeyin sonlu ve geçici olduğunu hakiki 

manasıyla anlarsa, onlara fani gözüyle bakar. Sonradan yaratılan hâdis olan her 

şeye fani gözüyle bakan, masivanın hakiki varlık olan Hak karşısında madum 

hükmünde olduğunu bilir. Buradan anlaşılmaktadır ki onlara göre meselenin özü, 

varlığın hakikatini bilmektir.242 

Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî el-Lüma adlı eserinin hâller ve makamlar 

bölümünde sekr-sahv hâlini ele almamıştır. Ancak fena-beka kavramları gibi 

tasavvuf kavramları bölümünde izah etmiştir. Serrâc sekr ve sahvın manasını 

Kuşeyrî gibi gaybet ve huzura 243  yakın görmektedir. Ancak sahv ve sekri, 

sarhoşluk, gaybet ve huzurdan daha kapsamlı ve üstün kabul eder. Serrâc, 

gaşyetin gelişi insan tabiatıyla karışık olduğundan onun yaşanması halinde tabiat 

ve duyuların değişeceğini belirtir. Ona göre gaşyet ile sekrin farkı, sekrin devamlı 

 
Hücvirî eserinde Hulûlîlere lanet okumuş ve onların mel’un olduğunu belirtmiştir. Nitekim onlar 
hulûle, imtizaca ve tenasühe inanırlar demiştir. 
242 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 247, 248. 
243 Gaybet lügatte kaybolma, huzur ise hazır olma manalarına gelir. Tasavvuf ıstılahında gaybet, 
insanın kalbinde meydana gelen sevap veya günahla ilgili manalarla meşgul olurken, halkın 
hâllerinden habersiz olmaktır. Yani kalbin ahvâl ile olan ilgisinin kesilmesidir.. Gaybet, ekseri 
hâllerde Hak tarafından vaki olur; yani mükâşefeden doğar. Hal ehlinin bu gaybetleri çeşitli 
durumlar arzedebileceği gibi, farklılıklar da gösterebilir. Hakk’ın zikri kalbini kaplayan kimse 
Rabbinin huzurunda hazırdır. Kişinin huzuru, gaybeti sebebiyle de olabilir. Bu durumda kul 
tamamen kendinden geçmiş olur. Buna da fena-fillâh denir. Gaybet psikolojik bir hâldir.  Bkz. 
Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 190, 191. 



 

81 

 

olduğu halde, ğaşyetin geçici olmasıdır. Yine Serrâc, sahvın sonradan olduğunu, 

huzurun ise devamlı olduğunu aralarındaki farkı açıklarken zikreder.244 

Kelâbâzî’ye göre sekr, eşyadan değil de eşya arasındaki farkları 

temyizden perdelenmektir. Bu ise sekran olan kimsenin, Hakk’a tâbi iken 

kendisine uygun düşen ve ona haz veren şeylerle zıddını ayırt edememesidir. Bu 

durumda Hakk’ı bulmanın meydana getirdiği galebe hâli, kulun kendisine haz 

veren şeyle elem veren şey arasını temyiz etmesi vaziyetini ortadan kaldırır.245 

Hârise’nin dünyanın taşı ve toprağı ile altını ve gümüşünü müsavi görmesi sekr 

hâline işarettir. Hârise, taşla altının arasını  temyiz edememiştir.246 

Sekr, sevginin kalbi istila etmesi ve gönülde Allah’tan başkasına yer 

kalmaması hâli olarak tanımlanır. Bu hâlde ne gelirse gelsin sufinin kalbi 

Hakk’tan başkasını aramaz ve O’na özlem duyarak inlemez. 247 Hallac’a göre 

tevhidin nurları kimi sekr hâline düşürürse onu tecridî dile getirmekten alıkoyar. 

Buna mukabil, tecridin nurlarıyla sekre ulaşan kimse ise tevhidin hakikatlerini 

dile getirir. Çünkü sekr hâlinde olan kimse gizli olan her şeyi dile getirir.248 

Hallac’ın bu düşüncesi tevhid-sekr ilişkisini göz önüne sermekle beraber 

Cüneyd’in misak teorisini, tevhid-fena ilişkini hatırlatmaktadır. 

Allah’ın dostları için hazırladığı bir şarap vardır. Veliler onu içince  

neşelenirler, neşelenince, Rablerine olan iştiyakları artar ve böylelikle araya araya 

Rablerini bulurlar. Rablerini bulunca erirler, eriyince gaip olurlar ve yakîn elde 

ederler. O halde iken onlarla sevgilileri arasında bir fark kalmaz.249 

Kelâbâzî’ye göre sekrden sonra gelen sahv; kulun eşya arasındaki farkı 

ayırt etmesi haline dönerek acı veren şeyle haz veren şeyi temyiz etmesi, fakat 

Hakk’ın rızasına uygundur diye nefsine zor gelen ve acı veren şeyi seçmesi, buna 

 
244 Serrâc, el-Lüma, 333, 334. 
245 Kelâbâzî, Taarruf, 190. 
246 Kelâbâzî sekr bahsinde İbn-i Mesud’un “Yoksulluk olsun, zenginlik olsun, bu iki halden hangisi 
ile bulunursam bulunayım aldırmam. Fakr halinde bulunursam bunda sabır vardır. Zenginlik 
halinde bulunursam, bunda şükür vardır sözünü de sekr hali için örnek olarak vermiştir. Ona göre 
İbn-i Mesud, haline en uygun düşen şeyle zıddı arasındaki farkı görme melekesini kaybetmiş ve 
Hakk’a ait olan sabır ve şükür hâlini görmek onda galip bir vaziyete gelmiştir. 
247 Kelâbâzî, Taarruf, 191. 
248 Sülemî, Tabakâtu’s Sûfiyye, 175. Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 125. 
249 Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 125, 126. 



 

82 

 

rağmen yaşadıklarından zevk alması, elem duymamasıdır. 250 Sekr hâlinde olan 

kişi bilmeden kötü bir durum içine düşüp, içine düştüğü vaziyetin kötülüğünü de 

fark edemeyebileceği için Kelâbâzî’ye göre sahv hâli sekr hâlinden daha 

mükemmeldir ve daha üstündür. Sahv sahibi ise, acıyı sevince tercih eder. Failini 

temaşa hali, üzerinde galip olduğu için ızdırap veren şeylerden zevk alır. 

Kendisinde sekr niteliği bulunmadan önce sahv niteliği bulunan kimse ekseriya 

sevap ümit ederek veya bir karşılık bekleyerek elemi zevke tercih eder. Elem 

veren şeylerden acı, haz veren şeylerden zevk duyar. 251 

Kuşeyrî’nin sahv-sekr hâlini gaybet hâliyle ilişkilendirdiğini söylemek 

mümkündür. Ona göre sahv, gaybet halinin nihayete ermesinden sonra his ve şuur 

haline dönüştür. Sekr ise gaybet hâlinden daha fazla ve kuvvetli bir hâldir. Çünkü 

bazen sekr sahibi sekr hâlinde tam ve mükemmel bir mertebede olmadığı zaman 

bast hâlinde bulunur. Bazen sekr hâlinde eşyayı hatırlama hali kalbinden zail olur. 

Varidin kendisini mükemmel bir şekilde istila etmediği mütesakirin durumu 

böyledir. Bu takdirde sufide his halinin bunlunmasını  Kuşeyrî caiz görür. 252  

Kuşeyrî’ye göre bazen sekr hâli gaybet halinden daha fazla ve daha 

kuvvetli olur. Bazen gaybet sahibi gaybetinde, sekr sahibinden daha tam olur. 

Sekr halinde kâmil bir dereceye ulaşmamış olan mütesakire kıyasla gaybet 

sahibinin durumu budur. Kuşeyrî sekr hâlini sadece vecd sahiplerine has 

görmektedir.  Kul, cemal vasfı ile mükaşefe hâline erdirildi mi sekr hâli meydana 

gelir, ruh şenlenir ve kalp aşk hisleriyle dolup taşar.253 

Kuşeyrî sekr ve sahvı bir arada değerlendirmektedir. Ona göre sahv hâli 

sekr hâline nisbetle kıyas edilebilir. Sekri Allah ile olanın sahvı da O’nunla olur. 

Sekri Hakk’tan uzak olanın sahvı da muteber olmaz. Çünkü sekr hâline nefsani 

hazlar ve duygular  karışırsa, sahvı da bu türden hazlarla birlikte bulunur. Sahv 

halinde Hakk üzere olan, sekr hâlinde ilahi bir koruma altında bulundurulur. Sahv 

ve sekr halleri cem hâline değil, tefrika hâline işaret ederler.  Kuşeyrî, sekr hâlini 

hâl şahidi ile olmak olarak değerlendirirken; sahv hâlini ilim şahidi ile olmak 

olarak açıklar. Sekr hâlinde tekellüfle ve kendi gayreti ile değil, Allah tarafından 

 
250 Kelâbâzî, Taarruf, 191. 
251 Kelâbâzî, Taarruf, 192. 
252 Kuşeyrî, er-Risâle, 164. 
253 Kuşeyrî, er-Risâle, 165. 



 

83 

 

muhafaza edilmiştir. Sahv hâlinde ise kendi iradesi ve tasarrufu ile korunmaya 

çalışmamaktadır 254  diyerek sekr hâlinin Allah tarafından bir hibe ve bağış 

olduğunu açıkça ortaya koymakla beraber aralarındaki farkı da beyan etmiştir. 

Hücvirî, mutasavvıfların büyüklerinden ve reislerinden olan Bayezid-i 

Bistamî’ye bağlı ve tevelli eden Tayfuriyye ile sahv-sekr konusunu birlikte ele 

almıştır. Nitekim Bayezid’in tasavvuftaki yolu galebe ve sekrdi. 255  Bayezid, 

Tayfuriyye adıyla meşhur, sekr hâlini üstün gören tasavvufî mezhebin kurucusu 

ve ariflerin sultanıdır.256  

Hücvirî’ye göre Hakk’ın galebesi ve muhabbetin sekri kişinin iradesi ve 

emeği ile kazanılmaz. Bu yüzden kesb dairesinin haricinde kalan bir şeye 

çağırmak bâtıldır. Orada taklit de söz konusu olamaz. Hücvirî’ye göre sekr ayık 

olanın sıfatı olamaz. İnsanoğlu sekr hâlini kendine davet etme güç ve istidadına 

sahip değildir. Sekr hâlinde bulunan aslında hâllerine mağlub olan kişidir. Halkla 

ilgilenmediği için de onda zorlama türünden sıfatlar görülmez.257  Sûfilerin kâhir 

ekseriyeti hâllere galip olmayı, mağlub olmaktan daha üstün tutmuşlardır. Bu 

sebepten sahv ehli ve hâli, sekrden faziletli bir hâl olarak görülmüştür. 

Eğer bir kimse sarhoş olduğunu iddia ediyor ve aynı zamanda bast ve 

kabz hâlini taşımıyor ve ilahi esrara kavuşamıyorsa, tasavvufta o, sarhoş kabul 

edilmez. Ve onun bu hali kesinlikle ilahi bir sekr olamaz. Sekr, makam-ı 

muhabbette olan ilahi aşıkların hâlidir. Muhabbetin haddini aşan Hakk’a vasıl 

olan kâmiller de sahve geldikleri için onlarda da olmaz. Sahv hâlini anlamak da 

sekri yaşamaya bağlıdır. 258 

Tasavvuf yolunun büyükleri hâllerden azad olmuş müstakimden 

başkasına tâbi olunmaz derken, bir cemaat de bir kimsenin tekellüfle sekr ve 

galebe yolunu tutmasını caiz görür. Fakat Hücvirî’ye göre sekr ve galebe kesbin 

ve kazanmanın şümulüne girmez. Ancak müşahedelerin, mücahedelerin bıraktığı 

miras ve neticeler olmasına Hücvirî de katıldığını eserinde belirtir. Ancak 

 
254 Kuşeyrî, er-Risâle, 165, 166. 
255 Hücvîrî, Keşfu’l Mahcûb, 247. 
256 Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 124. 
257 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 248. 
258 İsmail Ankaravî, Minhâcu’l Fukarâ (İstanbul: İnsan Yayınları, 3. Basım, 2011), 376, 377. 



 

84 

 

mücahedenin kendisi sekrin illeti ve sebebi olamaz, sahv halinde mücahede 

yapmak mümkündür, diye ekler. 259 

Sekr ve galebe Hakk Teâlâ’nın muhabbetinin galebesini ifade ederken; 

sahv muradın husulünden ibaret bulunmaktadır. Bir cemaat sekri üstün tutarken 

bir tasavvufî cemaat de sahvı üstün görmüşlerdir. Sekri üstün tutanlara göre 

temkin ve itidal üzere sahv, insanlık sıfatı şeklini alır. Bu da onlara göre Allah ile 

kulu arasındaki en büyük perde ve engeldir. Sekr ise âfetin zevali, insani 

özelliklerin noksanlaşması, beşerî tedbir ve iradenin zevali, cinsine muhalif olarak 

onda var olan bir kuvvetin bekası ile kendisindeki beşeri tasarrufların fenası ile 

kâimdir. Sekri üstün sayanlar bu durumları daha üstün ve mükemmel 

görmektedirler.260 

Hak Teâlâ, “Davud, Calut’u katletti” (Bakara 2/251) buyurur. Katletme 

fiilini de sahv hâlinde bulunan Hz. Davud’a nisbet etmiştir. Hz. 

Peygamberimizden bahsederken de “Attığın zaman sen atmadın, onu Allah 

atmıştı” (Enfal 8/17) buyurarak, atma fiilini sekr/fena hâlinde bulunan Hz. 

Muhammed’e (sav) değil, bizzat kendisine nisbet etmiştir ki, ikisi de ulü’l azim 

peygamber olmasına rağmen aralarında ne kadar büyük fark vardır. Bir fiilin 

Hakk’a nisbeti elbette ki o fiilin insana nisbet edilmesinden daha güzeldir. Çünkü 

birine kul, Hakk ile, diğerinde kendi sıfatları ile kâimdir. Hücvirî’ye göre Hakk ile 

kâim olmak daha tam ve daha yüce görülmektedir.261  Sekr ve galebe halinde 

bulunan yani nefsinden fâni, ilahi sıfatlarla baki olan bir kulun diliyle konuşan 

Allah’tır. Onun bakışı tesirli, sözlerinin hikmetli olması, sözlerine nefsinin hazları 

ve hileleri bulaşmamasındandır. Peygamberimizin, Hakk’ın Hz. Ömer’in diliyle 

konuştuğunu ifade etmesi bu hâli anlatan en güzel örnektir. Bayezid’in “Kendimi 

tenzih ederim, şanım ne yücedir” ifadesi de böyledir.262 

Sekr halinde dilden dökülen cümlelerden bir kısmı ahkâm-ı şer’iyyeye 

uygun olmayabilir veya öyle zannedilebilir. Fakat bu tür sözlerin şer’i ve zahirî 

hükümlere aykırı düşmeyen bazı yorumları vardır. Fakat herkesin bu yorumları 

anlaması ve onaylaması beklenemeyeceğinden onlarla konuşurken kelâm-ı sükera 

 
259 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 248. 
260 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 248, 249. Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 127. 
261 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 249. Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 127. 
262 Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 128. Altıntaş, Tasavvuf Tarihi, 143. 



 

85 

 

makbul değildir deyip tartışmayı bitirmek, böylece işin içinden çıkmak ama Allah 

dostlarının aleyhinde de konuşmamak gerekir. Bilakis onların hukukunu korumak, 

huzurunda ve gıyabında tazim etmek, bu kul Allah’ın sevdiği bir kuludur diye 

hürmet etmek gerekir. Bundan dolayı Ebû Ali Cüzcânî, Bayezid’ı sözleri ve 

hâlleriyle baş başa bırakmak gerektiğini, çünkü onun bu sözlerini  galebe ve sekr 

hâlinde söylemiş olabileceğini, söylediği sözü kendisi ve konuştuğu muhatabı 

dışında kimsenin anlayamayacağını ifade etmesi, evliyanın aleyhinde söz 

söylememek gerektiğine dair bir ikaz olarak algılanmalıdır. Cüzcânî, onun yaptığı 

bunca mücahededen sonra ona bahşedilen makama göz dikmemek ve şayet bu 

makamdan bir şey bahşedilirse, ancak o zaman onun sözü gibi konuşmanın 

mümkün olduğunu söylerken Bayezid’e ve diğer sufi büyüklerine hak verdiğini 

göstermektedir.263 Kuşeyrî de “Aşıklar söyledikleri sözlerden dolayı kınanmazlar” 

der. Nitekim onların sözlerinin tasavvuf mantığı çerçevesince kabul edilebilir 

yorumları yapılmıştır; onların yaşantıları, mücadeleleri göz önüne alındığında 

onlar hakkında sükût etmek gerektiği ve meseleyi Allah’a havale etmek gerektiği 

söylenmiştir. 

Tasavvufta sahv hâli, galebe ve gaybet hâllerinden sonra gelirse makbul 

ve muteber kabul edilir. Buna sahv ba’de’l mahv sahv-ı sâni, sahv-ı cem de denir. 

Fenadan sonraki beka hâli de böyledir. Bu halde salik Hakk’ı Hakk’la kâim olarak 

görmekte, her şeyde O’nu müşahede etmektedir. Tasavvufta sekrden önceki sahve 

önem atfedilmez. Sufilerin ifadelerinden sekrin de sahvın da yaşanması gereken 

hâllerden olduğu anlaşılmaktadır. Onlara göre sekr fenada fani olmak; sahv, 

bekâda baki kalmak olarak ifade edilebilir.264 

Sûfîlere göre sahv ve sekr arasındaki fark, sekr hâlinde sûfinin tamamiyle 

kendisinden geçmesidir. Sekr halinde fena ve bekaya dair bir bilgisi, anlayışı ve 

şuuru yoktur. Sahv hâlinde ise, kendisi ve etrafına ait bir idrâki ve şuuru vardır. 

Fakat herşeye fena gözüyle bakar. Onların geçici olduğunu artık bizzat yaşayarak, 

tadarak anlamıştır. Çünkü hakikatte bakî olan, sadece Allah’tır.265 Allah’ın zati 

sıfatı olan bekayı artık yaşayarak, tecrübe ederek anlamış ve baki olmanın 

hakikatine ulaşmıştır. 

 
263 Sülemî, Tabakâtu’s Sûfiyye, 135. Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 128. 
264Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 129.  
265 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 248. 



 

86 

 

Bâyezid sekrin daha üstün ve daha değerli bir hâl olduğunu savunurken 

Cüneyd Bağdâdî, 266  sahvın daha üstün bir manevi hâl olduğunu savunmuş ve 

tasavvuf görüşünü bu temel üzerinde bina etmiştir. Cüneyd sekrin bir tür afet 

mahalli olduğunu, kusurların ortaya çıktığı bir yer olduğunu söyler. Çünkü sekr 

hâlindeki salikin hali karmakarışıktır, sıhhati gitmiştir. Fena-beka, mahv-isbat gibi 

manevi hâllerde esas olan saliktir. Onun hâli sahih olmazsa hakikatin faydası elde 

edilemez. Hakk ehli, gönüllerini bütün eşyadan azade kılmadıkça rahata eremez. 

Eşyayı olduğu gibi görünce kurtuluşa ererler. Halkı Hakk’la birlikte saymamak 

sufilere göre, eşyayı olduğu gibi görmemekten ileri gelir. Çünkü onlar eşyaya 

beka gözüyle değil fena gözüyle bakar. Beka sahibi olan yalnız Allah’tır. Fani 

olan eşyanın bakî olan Allah’la var olduğunu, kendi kendine var olamayacağını 

savunur, bunun idrakine varırlar. Hâdis olan her şey Hakk karşısında eksiktir, 

noksandır, hatta yok hükmündedir. “Allah’ım! Bize eşyayı olduğu gibi göster” 

diye efendimiz gibi dua ederler. Kur’an ayetlerinde yer alan ibret alınız, aklediniz, 

tedebbür ediniz şeklindeki emirlere uyarak eşyaya ibret nazarıyla bakarlar. 

Tefekkür hali ise ancak sahv hâlinde gerçekleşir. Sekr hâlinde olanlar bu 

hususlardan bîhaberdir. Hz. Musa sekr hâlinde bulunduğu için bir tek tecelliye 

takat getiremeyip kendinden geçip bayılırken; Hz Muhammed (sav) ise sahv 

hâlinde bulunduğu için Mirac gecesi Mekke’deki Mescid-i Haram’dan Mirac 

makamına varıncaya kadar tamamıyla tecelli içinde idi ama buna rağmen sahv ve 

ifakat hâlinde bulunuyordu. 267  Peygamberimizin derecesi ile Hz. Musa’nınki 

kıyaslandığında iki hâlden hangisinin üstün olduğu anlaşılır. 

 Cüneyd, sekr hâlini küçük çocukların oyun oynadıkları bir sahaya 

benzetmiş; sahv ise erlerin fenaya erdikleri bir meydan olarak zikretmiştir. Sekr 

sahibinin halinin kemalini sahvda görmüştür. Sahvın en aşağı derecesinin ise 

beşerî aczi, Allah’a olan iftikârı görmek olduğunu zikreder. Nitekim sahv hâli, 

Allah karşısında muhdes olan her şeyin O’na göre fakir, aciz ve muhtaç olduğunu 

 
266 Ona göre tasavvuf Allah’ın seni senliğinden öldürmesi ve kendinde yaşatmasıdır. Muhabbet, 
üns ve fena makamlarını işlemiştir. Tevhid inancı, Allah, Vahid, Ehad, Ferd, Samed, Kadîm, Alîm, 
Kâdir, Hay, Semi, Basir sıfatlarının açıklamaları üzerine kurulmuştur. Allah’ın sıfatları ona göre 
kadimdir, ezelîdir.  
267 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 249, 250. Uludağ, Tasavvufun Dili 2, 130, 131. 



 

87 

 

bilmeyi intaç eder. Ona göre afet olarak görünen bir sahv bile, afetin ta kendisi 

olan bir sekrden daha iyidir.268 

Cüneyd’e göre sahvın kıymetini ziyadeleştiren bir husus da, sahvın 

tasavvufî hâlleri açıklamaya müsait olmaması, sekrin ise vecd mensuplarında 

meydana gelmesidir. Vecde gelen sekr ehli hâllerinden bahsederler, onları gizli 

tutamazlar. Hâllerin açığa çıkarılması, Cüneyd’in sufileri muaheze ettiği ve 

manevî sâfiyete aykırı telakki ettiği bir durumdur. Bunun için Cüneyd, vecdine 

teslim olan ve sırrını saklamayan Hallâc’la arkadaşlığı reddetmiştir.269 

Hücvirî sekri, sıfatın bekasının aynında tamamiyle fena zannından ibaret 

olarak açıklamıştır. Fena var zannedilir ama aslında sıfatın bekasının kendisi 

mevcuttur, der. Bunu bir hicap olarak görür. Sahvı ise baştan sona kadar sıfatın 

fenasında ru’yetin ve görmenin bekası olarak ifade eder. Bu da keşfin ta 

kendisidir, der. Bir kimse sekr, fenaya sahvdan daha yakındır diye tasavvur 

ederse, Hücvîrî’ye göre imkânsız bir şey düşünmüş olur. Zira sekr, sahv üzerine 

ziyade kılınmış bir sıfattır. Kulun vasıfları ziyadelik tarafına yöneldiği sürece, kul 

gafildir, hiçbir şeyden haberi yoktur. Fakat eksiklik tarafına yönelirse, o vakit 

taliplerin onda ümitleri olur. Sufilerin sahv ve sekr hâllerinin gayesi budur.270 

Yahya Bin Muaz, Bâyezid’e yazdığı bir mektupta “Muhabbet 

deryasından bir yudum içip de mest olan benim gibi bir kimse için ne dersin?” 

diye sormuş. Bayezid de: “Muhabbet şarabı haline gelen alemdeki bütün denizleri 

tümü ile içtiği halde hala susuzluğundan inleyen benim gibi bir kimse hakkında 

sen ne dersin?” diye onun sorusuna soru ile cevap vermiştir. Hücvirî’ye göre bu 

söz Bayezid’in sahv hâline değil sekr hâline işaret eder. Çünkü sahv sahibinin bir 

katreye bile takati yoktur. Sekr sahibi ise, hepsini içer ve hâlâ daha ona başkaları 

lazım olur. Zira şarap, mestliğin aletidir. Cinsin cinsle olması daha iyidir. Sahv ise 

bunun zıddıdır; içme aleti ile sükûn bulmaz.271 

Hücvirî sekrin de sahvın da iki nevinden bahseder. Sahv ve sekr illetin 

çeşitliliği ile maluldür, der. Hakikat sultanı kendi güzelliğini gösterince sahv ve 

sekrin her ikisi de tufeylî görünür. Zira iki mana da birbirine bitişiktir. Birinin 

 
268 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 250. Uludağ, Tasavvufun Dili 2,  131. 
269 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 249. 
270 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 250, 251.  
271 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 251. 



 

88 

 

bidayeti, diğerinin nihayetidir. Bidayet ve nihayet sadece tefrikalarda ve farklı 

olan şeylerde tasavvur edilebilir. Tefrikaya nisbet olunan şey, hükümde eşit olur. 

Cem ise tefrikaları yok eder, diye ekler.272 

Sûfilerin ihtilafları tasavvufî hayatın özüne hiçbir tesir yapmaz. Sadece 

tasavvufi hayatın ne kadar ince ve hassas bir yol olduğunu ortaya çıkarır ve 

sufilerin mana katmanlarındaki derinlik çerçevesini, sûfî hayatta tecrübe ettikleri 

hâl ve makamları, ince ve titiz tahlil becerilerini bize gösterir. Onlar, bu 

tahlillerinde daima Allah’a ve O’nunla olan ilişkilerine dikkat etmekteydiler.273  

2.5  Muhabbet Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler 

 

II. asrın öncesinde dini konularda, Allah-kul ilişkilerinde ve ahirete 

yönelik konularda daha çok korku ve nezir öne çıkmakta idi. Bu asrın sonlarına 

gelindiğinde ise zahidler ve ilk sûfiler, Allah-kul ilişkilerinde ve ukba 

konularında, muhabbet ve recayı öne çıkaran ayet ve hadisler üzerinde durmaya 

başlamışlar, böylece muhabbet zamanla tasavvufun temeli haline gelmiş, kulun 

Allah’a yönelişinde sevgi ibadetin önüne geçmiştir. Bu akımın öncülüğünü 

yapanlar, Basralı zahidlerdir. Onlara göre ibadet sadece korku ya da ahirette azaba 

düşmemek saikiyle yapılmamalıydı. Kısacası, bir mümin Allah’ın gazabından ve 

cehennem azabından kurtulmak veya cennete girmek için Allah’a ibadet edebilir, 

ancak ibadetin en üstünü Allah’a sırf ilah ve yaratıcı olduğu için ibadet etmek ve 

karşılığında rızasını kazanmaktan başka hiçbir şey talep etmemektir. Rabia el-

Adeviyye, cennet ve oradaki nimetler için Allah’a ibadet etmeyi ücret karşılığında 

çalışmaya benzetir. III. yüzyılda yaşayan sûfiler muhabbet kavramını açıklamak 

için çeşitli tarifler yapmışlar, mustakil eserler yazmışlardır. Onlar arasında Hâris 

el-Muhâsibî, Amr bin Osman el-Mekkî gibi sufiler bulunmaktadır. 274  

Allah’ın sevdiği ve sevildiğine dair açık delâletler taşıyan ayet ve 

hadislere rağmen, müslümanlardan bazıları bu durumu inkâr etmişlerdir. En 

muhafazakâr, kelam mezheplerine en yakın sûfilerden olan Hücvirî, Allah’ın kulu 

sevmesini rıza, gazap ve rahmet gibi bir sıfat olarak kabul etmektedir. Manası da 

 
272 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 251. 
273 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 250. 
274 Uludağ, “Muhabbet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2020), 
cilt 30/384. Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 179. 



 

89 

 

Allah’ın kuluna inayeti, dünya ve ahirette mücâzatı, günah ve hatalardan 

koruması, yüksek makam ve hâller bahşetmesi, kalbini de sadece kendisiyle 

meşgul etmesidir. Eğer Allah kullarından birine bunları nasip etmişse şüphesiz ki 

onu sevmiş olur. Kulun Allah’ı sevmesi ise, kulun kalbinde Allah’a karşı tazim ve 

hürmet duymasıdır. Böylece kul, daima Allah’ın rızasını arar, sabırsızlaşır, 

zikriyle ünsiyet eder, başkasını hatırlamaktan rahatsız olur, halkla bütün 

ilişkilerini keser, sadece Hakk’a yönelir.275 

Fakat bazı mutasavvıflar, Allah-kul muhabbet ilişkisinde, sevginin anlam 

ve özelliklerini yadırgamadıkları gibi, bu sevgiyi, kendilerine tahsis edilmiş, 

tecrübe ettikleri ve tadına vardıkları bir hakikat olarak kabul etmişlerdir. Şevk, 

üns, münacaat, yakınlığın keyfi, uzaklığın hasreti gibi sevginin müstelzimatı, 

tecrübelerinde idrak ettikleri gerçeklerdir. Sevgi, Allah ile kulu arasında karşılıklı 

gerçekleşen bir olay olduğu için nasıl ki kul, Allah’a hasret duyarak yakınlaşmak 

isterse; Allah da kuluna hasret duyar ve onun kendisine yakın olmasını ister. 

Sevginin diğer gereklerinde de aynı mütekabiliyet vardır. Allah’a itaate ve kulluğa 

devam, bazı sûfilerin dediği gibi sevginin muradifi değil, onun fer’idir.276 

Sûfilere göre muhabbet meşrû, mümkün ve tecrübe edilmiş bir hâldir. 

Fakat o da diğer hâller gibi tefsir ve tebyin etmeye gücümüzün yetmeyeceği zevkî 

bir hâldir. Kuşeyrî, muhabbeti tavsifi aşan ve ibareye sığmayan bir hâl olarak 

görmektedir. Fakat, kulu Allah’a tazim ve rızasını tercih, O’nsuzluğa sabırsızlık, 

O’na karşı arzu, O’ndan başkasına bağlanmama ve zikriyle sürekli ünsiyyete 

sevkeder.277 Bu zikrin de Rahman’ı razı edeceği, Allah’ın da kulunu zikredeceği, 

zikreden kulun kalbinin diri ve kuvvetli kalıp, hâllere mekân olacağı da sıklıkla 

sufiler tarafından dile getirilmektedir. 

Basra ekolünde adı geçen mutasavvıflardan olan Rabia, Allah sevgisini, 

içtenlikle ve sadakatle ilk anlatan kişi olarak bilinmektedir. İki türlü sevgiden 

bahsetmektedir. Birincisi enaniyet sevgisi olup, bu sevgide kişinin yöneldiği bir 

amaç, arzuladığı bir menfaat bulunmaktadır. İkincisi ise şahsi amaçlardan, 

hırslardan münezzeh, isâr sevgisidir. Bu sevgide Allah’ı sırf Zat’ı için, Rabbül 

alemin olduğu için sevmek vardır. Rabia, Allah’a duyduğu derin muhabbeti 

 
275 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 182, 183. 
276 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 183. 
277 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 184. 



 

90 

 

sebebiyle, kâinatta gördüğü her şeyde Allah’ı müşahede etmektedir. O, tasavvufî 

hayatın özünü ve sırrını idrak etmiştir. Bu sır, benliğin inkâr edilmesi ve sevenin 

sevdiğinin varlığında fena bulmasıdır. Çünkü Allah, gerçek anlamda bilinemez, 

gerçek anlamda sevilemez. Bu konuda Rabia, kendisinden sonra ilahi sevgiden 

bahseden sufilerle ittifak halindedir. Ondan sonra muhabbet, tasavvufun mihveri 

ve tecrübenin gayesi haline gelmiştir. 278 

Sûfilerin hepsi, Allah’ın, sevenlerin kıblesi, Allah’a olan iştiyak ve 

muhabbetin de O’na götüren en müessir metot olduğu hususunda görüş 

birliğindedirler. Fakat, sevenle sevilen arasındaki ilişki, sevginin manevî hayatın 

diğer tezahürleri karşısındaki durumu ve bunun, genel olarak tasavvufî ahlaka 

etkileri gibi konularda ihtilaf etmişlerdir.279 

Semnûn bin Hamza, Allah’a olan muhabbetini izharda çok ileri olduğu 

için “Muhib Semnûn” olarak tanınmış ve anılır olmuştur. Ma’ruf-i Kerhî de 

muhabbetin öğrenerek elde edilen bir bilgi olmadığı, bunun Hakk’ın bir lütfu 

olduğu inancındaydı.280 Muhâsibî aslî muhabbeti, iman sevgisi diye tanımlamış, 

“Müminler Allah’ı coşkuyla sever” (Bakara, 2/165) ayetiyle buna işaret edildiğini 

belirtmiştir. Ona göre muhabbetin ne olduğu muhabbet ehlinin ahlakından ve 

hâllerinden anlaşılır. Bağdadî, ilahî sevgiyi tevhid, fena, elest bezmi kapsamında 

açıklamıştır. Ona göre hakiki manada tevhide ulaşan sûfi, muhabbete ulaşmış ve 

fena mertebesine ermiştir. Bu sevgi Allah’ın insanlar için sevdiğini sevmek, 

sevmediğini sevmemektir.281 Muhâsibî’ye göre şevk ve muhabbet aynı şeylerdir 

ve Allah’ı sevmenin nefis ve bedenle mücahedenin bir sonucu olduğuna da işaret 

etmiştir. Bir başka ifadeyle, sûfi hayat ve içerdiği işrak, ilham ve muhabbetin, 

fayda içeren her şeye karşı zühdün bir meyvesi olduğunu söylemiştir. Çünkü 

Allah’a giden tek yol, O’ndan başka her şeyi terk etmekten geçer. Muhâsibî, 

Allah’ın sevdiklerinin kalbine ilka ettiği ve onunla konuştukları fevaide işaret 

etmiştir. Sûfinin kurbiyyet makamında hissettiği emniyet ve tatmin duygusu, ucub 

 
278 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 185, 186. 
279 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 186. 
280 Sülemî, Tabakaâtu’s Sûfiyye, 39. 
281 Sülemî, Tabakaâtu’s Sûfiyye, 80. Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 187. 



 

91 

 

ve enaniyet esaretinden kurtulmak gibi hâllerin bu zevki fevaidden 

kaynaklanmaktadır.282 

Cüneyd’in ilahi sevgi nazariyesinde hulul, ittihad ve başkalaşma yoktur. 

Hak, sadece kendisinden fani olan kulu istila etmektedir, hareket ve sükûneti 

Hakk’ın kendisini tahrikiyle gerçekleşmektedir. Hareket zahiren kulun, hakikatte 

ise Allah’ındır. Cüneyd’e göre muhabbet hâline eren kul kendinden geçer, 

Rabbinin zikriyle birleşir, hukukunu eksiksiz yerine getirir ve kalbiyle O’na 

bakar. Zatının nurları kalbini yakar, muhabbet kâsesinden içerken de safa bulur. 

Cabbar olan, gayb örtülerinden açılarak kendisine tecelli eder. Her vaktinde, her 

hareketinde Allah ile beraberdir. Konuşursa Allah’ın izni ile konuşur, sözlerinde 

Allah’tan başka bir şey yer almaz; düşünürken Allah’ı düşünür, benliğinin 

tamamını muhabbet kaplamıştır; hareket ettiğinde O’nun izniyle hareket eder, 

sukût ederse yine Allah ile beraber olur. Kısacası aldığı her nefeste, yaşadığı her 

hâlde ve vakitte o, Allah ile, Allah için beraberdir. Cüneyd’e göre tasavvufun özü, 

benliğin fenasıyla Allah’ta baki olmaktır. Fakat bu sürekli olmayan bir hâldir. 

Çünkü kul, bu hâlden seven ve sevilen ikiliğini müşahede ettiği sahv hâline 

dönmektedir. Seven, sevdiğini tekrar arzulamaktadır ve kendisine kavuşmak 

istemektedir. Bu şekilde sûfî, fena-beka, cem-fark hâlleri, gaybet- huzur arasında 

tereddüt eder. Birinci halde sûfi, bütünüyle sevdiğinde yaşadığı için en büyük 

saadeti hisseder. İkincisinde ise müşahedeye bağlı olduğu için hasret ve sıkıntı 

çekmektedir.283 En büyük bela olarak tarif edilen bu hâldir. 

Cüneyd’in fena nazariyesine dair söyledikleri aslında ilahi sevgiye dair 

düşünceleridir. Çünkü salikin nefsinden fena bulması ve ilahi sevgi aynı hakikatin 

iki vechidir. Fenaya ulaşan sûfî, ilahî muhabbete gark olan kişidir. Muhabbetle 

yaşar, hayatını ve bütün çabasını bu sevginin kemali için harcar. İlahi sevgi 

tahakkuk edince, ruhlar aleminde Allah’ın önünde vermiş olduğu sözü ifâ etmiş 

olur. Allah’ı müşahede ve O’na kavuşmakla zevklenir. Sahv hâlinde müşahede 

kesilirse, halk alemindeki güzelliklere yönelir, onlarla ünsiyet kurar. Sevdiğini 

eserleri olmalarından dolayı onları da sever.284  

 
282 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 189, 190. 
283 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 192, 193. 
284 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 193, 194. 



 

92 

 

Zünnûn el-Mısrî’nin muhabbet anlayışı, Hak ile kendisi arasındaki 

hicapların kalkmasıyla, ilâhî tecelli ve fütühatları temaşadan kaynaklanan zevke 

dayanır. Ona muhabbetten sorulduğunda muhabbetin, Allah’ın sevdiğini sevip, 

sevmediğini sevmemek, tamamen hayır işlemek, Allah’tan ve O’nun zikrinden 

uzaklaştıran her şeyi terk etmek, Allah için kınanmaktan korkmamak, müminlere 

karşı çok şefkatli ve merhametli, kâfirlere karşı sert olmak ve dinde Rasulullah’a 

(sav) uymak olduğunu söylemiştir.”285 Muhabbet ehline göre cennetin ve içindeki 

nimetlerin önemli olmadığını söyleyen Bâyezid-ı Bestâmî, biri meveddet 

meyinden, biri muhabbet kadehinden kaynaklanan iki tür sevgiden bahseder. 

Meveddet neyinden olan nimeti görmekten, ikincisi ise nimeti vereni temâşâ 

etmekten kaynaklanır. 286 

Sûfilere göre muhabbet, Allah’ın bilgisine akıl ve istidlalle değil, 

marifetle ulaştıracak yegâne metoddur. Yani onlara göre Allah’ı layıkıyla tanımak 

ve bu anlamda irfan sahibi olmak akıl ile mümkün gözükmemektedir. Bu bilgiler 

ancak aklı aşan, zevk ve eğilim unsuru olan bir latife ve melekenin ürünüdür.  

Hatta sûfiler Allah’ı tanımakla sevmenin aynı şey olduğunu iddia etmektedirler ve 

hakikatte bir oldukları düşüncesinde ittifak halindedirler. Nitekim arif kimsenin 

özelliklerini beyan ederken, Allah sevgisinde fani olan kimsedir demeleri buna 

delildir. Kuşeyrî, arifi tarif ederken “Halka yabancılaşan, nefsinin afetlerinden 

berî olan, gizli vakitlerde Allah’a münacaat eden, her an O’na rucû eden ve sadece 

Hakk’ın esrarından konuşan kimseye arif, haline de marifet denir. Kısaca 

kendisine yabancılaştığı kadar Rabbının marifetini elde eder” demektedir. 287 

Sufiler Allah’ı gerçek manada sevmenin, zikriyle devamlı ünsiyet hâlinde olmayı 

gerektirdiğini ifade ederler.288 Böylelikle ilahi sevgide müstağrak sûfî, kimsenin 

bilemeyeceği bir marifet ve lezzet elde eder. O, sevdiğini tanırken, tanıdığını da 

sevmektedir. Yani ma’ruf ve mahbub bir şeyin iki ismidir, marifet ve muhabbet 

aynı hakikatin iki yönüdür. Sufiler, bu marifeti duyumlarla doğrudan elde edilen 

zevklere benzetmekte fazla ileri gitmiş değillerdir. Sûfiler, bütün tasavvufî 

hâllerde bu gerçeğe dikkat çekmişlerdir. Fakat burada hasıl olan marifet, his ve 

 
285 Sülemî, Tabakâtu’s Sûfiyye, 6, 7. 
286 Hücvîrî, Keşfu’l Mahcûb, 173. 
287 Kuşeyrî, er-Risâle, 398, 399. 
288 Sülemî, Tabakâtu’s Sûfiyye, 116. 



 

93 

 

akla râcî değildir. O, Allah’ın dilediğinin kalbine akıttığı bir lütuf veya sûfinin 

kalbine Hak’tan gelen bir feyiz ve bilgidir.289 

Tasavvuf klasiklerinden olan Lüma ve Risâle’de muhabbet, hâller 

arasında yer almakta iken Kelâbâzî’nin eseri Taarruf’ta makamlar bölümünde ele 

alınmıştır. Hücvirî ise “Makamlardan namazla ilgisi ve ittisali olan 

muhabbettir”290 demiş ve namaz bahsinden sonra muhabbet konusunu işlemiştir. 

Bu sözünden Hücvirî’nin, muhabbeti makamlardan addettiği söylenebilir. 

Serrâc’a göre Allah’a yakınlıktan doğan sevgi hâli, kulun kendisine verilen 

nimetlere bakıp Allah’ı sevmesidir. Yine Allah’ın kendisine olan yakınlık, inayet, 

hıfz ve yardımına kalbiyle nazar edip Allah’ı sevmesidir. Ya da imanı ve 

yakîniyle, Allah’ın kendisine hidayet ve inayet nasip etmesi suretiyle kendisini 

sevmesini görerek Allah’ı sevmesidir.291 Bu ifade Kelâbâzî’nin ve Hücvirî’nin 

tanımlarıyla benzerlik göstermektedir. Kuşeyrî de muhabbetin çok şerefli bir hâl 

olduğunu; Allah’ın kulunu sevmesinin, ona özel bir nimet bahşetmeyi istemesi 

anlamında olduğunu dile getirmiştir. Ona göre muhabbet rahmettten daha özeldir. 

Allahu Tealâ’nın dilediği kuluna yüce hâller bahşetmeyi irade etmesine muhabbet 

denir. Bir taifeye göre de Allah’ın kuluna olan muhabbeti, onu övmesi demektir. 

Hücvîrî de benzer ifadeleri kullanmıştır. 292 Bu ise kelam sıfatına râcidir. Kelâm-ı 

ilahi ise kadîmdir. Kuşeyrî kulun Allah’a olan muhabbetinin ifade edilemeyecek 

kadar latîf bir his olduğunu söylemiş ve bunu kalbinde duyduğunu ifade etmiştir. 

Ayrıca Kuşeyrî de Hücvirî gibi kelimenin kök tahlillerini ve bu meyanda muhtelif 

manalarını eserlerinde irdelemişlerdir. Ayrıca Kuşeyrî muhabbet konusunda 

eserinde isim zikrederek ya da isim vermeden sufilerin bu konudaki sözleri ve 

tanımlarından oluşan uzunca bir bölüme yer vermiştir. Cüneyd’in “Aşığın kendi 

sıfatlarını terk ermesi ve bunun yerine sevgilisinin sıfatlarına girmesi” Şiblî’nin 

“Kalpte sevgiliden başka ne varsa hepsini mahvetmesi”; Nûrî’nin “Muhabbet 

perdeleri yırtmak, sırları keşfetmektir”293 sözü bunlara sadece birkaç örnek olarak 

verilebilir. 

 
289 Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevî Hayat, 217, 218. 
290 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 366. 
291 Serrâc, Lüma, 56. 
292 Hücvîrî, Keşfu’l Mahcûb, 369. 
293 Kuşeyrî, Risâle, 404-414. 



 

94 

 

Sûfiler muhabbet ehlinin himmeti bütün yönleriyle elde etmesinin 

sünnete tâbi olmak ve bidatlerden kaçınmak suretiyle olabileceğini eserlerinde 

ifade etmişlerdir. Nitekim Allah rasulü, insanlar arasında himmeti en yüce ve 

Allah’a en yakın olandır.294 Onlara göre Allah’ı sevmenin alameti, O’na olan tâati 

tercih etmek ve rasulüne ittiba etmektir.295 Bu konuda sûfiler ittifak halindedir. 

Ayrıca sûfiler rasulullahın yanı sıra Allah dostlarını da dost edinmenin, onları 

sevmenin, ilahî muhabbete işaret olduğunu belirtmişlerdir. Murtâiş’e: “Kul 

muhabbete nasıl ulaşır?” diye sorduklarında “Allah’ın dostlarını dost, 

düşmanlarını da düşman bilmekle” diye cevap vermiştir. 296 Sufiler Allah 

dostlarını, velileri sevmenin, kulun Allah tarafından sevildiğinin bir nişanesi 

olduğunu beyan etmişler; ayrıca bu muhabbetin Allah tarafından sevilmeye de 

sebep olduğunu söylemişlerdir. 

Serrâc, tıpkı diğer hâller ve makamlarda olduğu gibi yine üçlü bir tasnife 

gitmiş ve avamın muhabbeti, sadıkların ve tahkîk ehlinin muhabbeti, ariflerin ve 

sıddıkların muhabbetini birbirinden ayırmış, onlara farklı manalar yüklemiştir. 

Avamın muhabbetinin Allah’ın kendilerine verdiği nimet ve ihsanlardan 

kaynaklandığını dile getirmiştir. Sadıkların muhabbetinin, kalbin Allah’ın 

celâline, ganî oluşuna, ilmine ve kudretine nazar etmesinden doğduğunu ifade 

etmiştir. Nurî’nin Risâle’de de geçen sözünün bunu anlattığını söyler. Ariflerin 

muhabbetinin ise, Allah’ın illetsiz olan kadîm sevgisini bilip ona nazar 

etmelerinden doğduğunu söyler. Bu hâli de Risâle’de de geçen Cüneyd’in 

“Sevenin sıfatlarının yerine sevilenin sıfatlarının geçmesi” sözünün açıkladığını 

ifade eder.297 

Ebû Tâlib el-Mekkî’nin eserinde muhabbet yakîn makamlarının 

dokuzuncusu ve ariflerin makamlarının en yükseği olarak geçmektedir. Allahu 

Tealâ ihlaslı kullarını tercih etmiştir ve bu da ilahi lütfun son noktasıdır. Kûtü’l 

Kulûb’de diğer yakîn makamlarında olduğu gibi muhabbet bahsinde de öncelikle 

ayet ve hadislere, ayrıca uzun uzun bu ayet ve hadislerin şerhine yer verildiği 

görülmektedir. Mekkî, Allah’ı ve O’nun sıfatlarını en çok tanıyanların Allah’ı en 

çok sevenler olduğunu söylemiş; muhabbet-marifet ilişkisine değinmiştir. 

 
294 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 157. 
295 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 182. 
296 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 202. 
297 Serrâc, Lüma, 56, 57. 



 

95 

 

Muhabbet ehli Allah’a şirk koşmaktan uzak dururlar. Muhabbet ehlinin diğer 

alametleri de Habib Teâlâ’yı çok zikretmek, Allah’a O’nu görerek kavuşmak, 

ahiret diyarı ve kurbiyet makamında keşifte olabilmektir. Bu da ölüme duyulan 

hasretin tezahürüdür. Allah sevgisinin nişanelerinden biri de sevdiğinin malı, canı 

neyi varsa istemesidir. Nitekim Allahu Teâlâ’yı bütün kalpleriyle seven müminler, 

Allah’ı bütün masivaya tercih ederler. Bunlar Mekkî’ye göre Allah’ın saf ve 

muhlis kullarıdır. Onlara göre Allah’tan başka mabud ve ilah yoktur. Mekkî, 

muhabbetin en açık alametinin, Mahbub Teala’yı kalbin bütün hazinelerine tercih 

etmek olduğunu söyler. 298  

İslam sevgisi, bütün insanlara farz kılınmış bir sevgidir. Bu sevgi, 

Allah’a itaat ve O’nun muhabbeti için seve seve, gönülden emir ve yasaklara 

uymayı, haramlardan uzak durmayı gerektirir. Mukarrebunun muhabbeti ise, 

sıfatların manalarını müşahede etmekten kaynaklanır. Bu muhabbet Mekkî’ye 

göre O’nun ahlakının bilinmesiyle ortaya çıkar. Muhabbetin bu şekli Mekkî’ye 

göre, Serrâc’ın da zikrettiği havassın sevgisidir. Bu sevginin aslı ve özü olan 

marifet, umum ve husus olmak üzere tedricîdir. Ariflerin havassı için hususî, 

ariflerin umumu için de muhabbetin umumu söz konusudur.299 

Mekkî, muhabbetin ancak kulun güzel işlere muvaffak kılınması, 

ismetinin korunması, Allah’ın ilminin gizli yönlerinin öğretilmesi ve her zaman 

ve her durumda O’na rucû edecek şekilde lütfunun, ihsanının gizliliklerinin 

bildirilmesiyle açığa çıkacağını söylemiştir. Mekkî onların alametlerinden birçok 

örnek vermiştir. Bunlardan bazıları da Allah yolunda O’na yaklaşabilmek ve 

rızasına ulaşmak için cihad etmek, yalnız kalmak, halvette rahat bulmak, yakarışta 

boyun eğiş, O’nun kelamı ile nimetlenmek, hükümlerinin acısından zevk almak, 

hizmetin tadına varmak ve Allah’tan gelen belayı nimet görmek olarak 

zikredilebilir. Allah’ı seven muhiblerin nimetleri de; yalnız O’nunla birlikte 

olmaları, O’nun tarafından imtihan edildiklerinde de huzur ve rahatı ancak O’na 

yönelerek bulmalarıdır. 300  Mekkî, eserinde muhabbet ehlinin alametlerini 

sayarken, her konuda ayet ve hadislerden, sufilerin hâllerinden, söz ve 

 
298 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, III/ 167- 174. 
299 Mekkî, Kûtü’l Kulûb,  III/174, 175. 
300 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, III/180, 181. 



 

96 

 

yaşantılarından iktibaslarda bulunmuştur. Dolayısıyla eserinde diğer konular gibi 

muhabbete de ayırdığı bölüm oldukça geniştir. 

Sûfî müelliflerin muhabbet konusunda görüşlerinin ve tanımlarının 

neredeyse birbirinin tekrarı ve çok benzeri olduğu görülmektedir. Farklı olan 

görüşleri ise muhabbetin bir hâl mi makam mı olduğu noktasında tebarüz eder. 

Lakin bu hususta derin açıklamalar yapmamışlardır. Hücvirî’nin konuyu namazla 

ilişkilendirmesi bir farklılık olarak izah edilebilir. Mekkî ise meseleyi geniş bir 

perspektiften ele almış olup, muhabbeti marifetle ilişkilendirmiş; ayrıca 

muhiblerin alametlerini de detaylı bir şekilde açıklamıştır. 

2.6 Havf-Reca Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler 

 

Sûfilerin birbiriyle beraber ele aldıkları kavramlardan biri de havf ve reca 

hâlidir. Serrâc, bu iki hâli ayrı ayrı ele alıp, eserinde işlemiştir. Ona göre gayba ait 

perdelerin münkeşif olmasından sebep sûfiler içinde Allah’a yakınlığına bakarak 

kalbine havf hakim olanlar olduğu gibi, muhabbet hakim olanlar da vardır. 

Allah’a yakınlığı sırasında sufiyi havfa ve hayaya sevkeden unsurlar, kalbiyle 

Allah’ın büyüklüğünü, heybetini ve kudretini, celâlini müşahede etmek iken; 

Allah’ın ihsanını, ikramını, muhabbetini ve cemalini düşünen kimseyi ise bu 

durum muhabbete, şevk, istek ve beka arzusuna iter. Havf ya da reca her ikisi de 

Allah’ın iradesi ve dilemesiyle meydana gelir. Serrâc’a göre havf da reca da üç 

türlüdür: Büyüklerin havfı, mütevassıtların havfı, avamın havfı. Avamın havfı, 

Allah’ın gazabından ve ikabından korkmaktır. Orta derecedekilerin korkusu, 

Allah’tan uzak kalmaktan ve marifet berraklığının kaybolmasından korkmaktır, 

büyüklerin korkusu ise imandan kaynaklanmaktadır.301 Serrâc’ın bu konuda da 

ayetlerden, hadislerden ve son olarak sûfi sözlerinden iktibaslarda bulunduğu 

görülmektedir.   

İbn-i Hubeyk’e göre havf ehli vaktin hükmüne göre bir vakit Allah’dan 

korkarken, bir diğer vakit de O’na güven duyar.302  Vakitlerin geçici ve değişken 

olmasından mütevellit bu söz bize havf hâlinin geçici olduğunu göstermektedir. 

Serrâc’a göre de bu hâl yüce olan hâllerden biridir ve recayı gerektirir.  

 
301 Serrâc, Lüma, 58. 
302 Serrâc, Lüma, 59. 



 

97 

 

Allah’ın rahmetinin genişliğinden recâ hâlinde bulunmak ve Allah’ın 

ecrinden ümitvar olmak reca çeşitleri arasındadır. Böyle bir müridin, Allah’ın 

maddi-manevi nimetlerinin, keremlerinin çeşitlerini gördükçe ümidi artar. 

Allah’ın ikram, fazl ve cömertlik sıfatlarını görünce kalbi ümitvar olarak rahatlar. 

Recanın bir diğer çeşidi ise; Allah’tan ümit edenler, recanın hakikatine erip, 

Allah’tan gayrisinden bir şey ummayanların recasıdır. Nitekim Şiblî, Allah’tan 

başkasından hiçbir şey istememenin asıl reca olduğunu ve Allah ile kul arasına bir 

aracı koymak suretiyle Allah’tan uzaklaşmamak için O’na dua etmek gerektiğine 

dikkat çekmiştir.303 

Bu yolun nihayetine ulaşıp, havf ve reca konusunda hakikat ehlinden 

olanların görüşünü Ahmed bin Atâ dile getirirken insanların havf ve reca ile tehdit 

edildiklerini, bu yollara sımsıkı sarılıp, birinden birinde terakki etmedikçe havf ve 

recada tahkik ehli olunamayacağını söylemiştir. Havf ve reca nefsi murakabe eden 

iki dizgindir ki o sayede nefs, istikamet üzere olmayı, emniyeti kendinden bilmez, 

ümitsizlik ve ye’se de kapılmaz.304 Bu sözlerde tasavvuf yolunun yolcusunda bu 

hâllerden birinin bulunması gerektiği, bu duygularla nefs muhasebesinin mümkün 

olduğu dile getirilmiştir. 

Ebû Bekir Vâsıtî ise havf ve recanın kıymetinin anlaşılmasını yek 

diğerine bağlı olduğunu anlatmak için gece ve gündüz benzetmesi yapmış, 

gündüzün güzelliğinin anlaşılmasının ancak gecenin karanlığına bağlı olduğunu; 

havf ve recanın da böyle olduğunu söylemiştir. Kalp bazen havf karanlığının içine 

düşer, o vakit esir olur, bazen de reca kapısını çalıp, emir olur diye eklemiştir. 305 

Sûfilerden biri de recası olmayan havfı, afet dolu olarak niteler. Havfı 

bulunmayan recayı da aynı şekilde vasfeder.306  Bu sözlerle hadiste buyurulduğu 

gibi itidalli bir şekilde yaşanmasının gerekliliğine dikkat çekmiş; o vakit içinde en 

uygun hâl havf ise havf hâli ile, reca ise reca hâli ile hâllenmek gerektiğini, sadece 

birinin bulunması hâlinin ise tehlikeli bir durum olduğunu söylemek istemiştir. 

Sehl Tüsterî’nin korkuyu erkek, ümidi ise dişi olarak nitelediği sözünü, Kelâbâzî 

 
303 Serrâc, Lüma, 60. 
304 Serrâc, Lüma, 60, 61. 
305 Serrâc, Lüma, 61. 
306 Serrâc, Lüma, 61. 



 

98 

 

bu ikisinin birleşmesinden imanın hakikatleri doğacağı şeklinde yorumlamıştır.307 

İki hâlde bir arada ya da birbirinin peşi sıra olmalı ki imanın hakikatine ulaşılsın. 

Nitekim hadislerde de müminlerin korku ile ümit arsında oldukları vurgulanmıştır. 

Sûfiler Allah’tan hakkıyla korkan kişiden mahlukatın da korktuğuna 

dikkat çekmişlerdir. Bu hususta Ahmed bin Seyyid Hamdeveyh, korkan kişinin, 

bütün yaratıkların kendisinden korktuğu kimse. Allah korkusunun verdiği heybet 

başkalarını korkutur. Ebu Abdullah bin Cellâ da: “Korkan, bütün mahlukatın 

kendisinden emin olduğu kimsedir” 308  sözü ile benzer ifadeler kullanmıştır. 

İnsanlar ancak Allah’tan hakkıyla korkan, emir ve yasaklarına itaat eden gerçek 

iman ehline güvenirler. 

Mekkî, recayı, korkunun tam tersine bir şeye duyulan yoğun istek olarak 

tanımlar. Havf ise, ona göre bir şeyden duyulan aşırı çekinmeye verilen isimdir. 

Mekkî, havf ve recayı kuşun kanatlarına benzetmiş; kanatları da reca ve ümit 

olarak zikretmiştir. Malumdur ki kuş iki kanatla uçar. Allah’tan ümidi olmayan ve 

O’ndan korkmayan kişi Mekkî’ye göre iman etmiş sayılmaz. Görüyoruz ki Mekkî 

havf ve recayı iman şartı olarak kabul etmiştir. Kulun recasının doğru olduğunun 

göstergesi recasında korkunun da gizli olmasıdır. Çünkü kul, kaybetmekten 

korktuğu bir şeyi reca ettiği zaman, reca edilen şey onun kalbinde daha büyük bir 

yere sahip olur ve ona karşı özlemi büyür. Dolayısıyla ümit halinde bile, recacı 

olduğu şeyin gerçekleşmemesi yönündeki korkusundan uzaklaşamaz. Reca, 

Mekkî’ye göre korku sahiplerinin rahatlatılmasıdır. Reca ve havf birbirinden 

ayrılmayan bir bütünün iki eş parçasıdır. Hatta Araplar recayı korku olarak 

adlandırmışlardır.309  

Mekkî, havf ve recayı kuşun kanatlarına benzetmesinin yanı sıra gece ve 

gündüze de benzetmiştir. Sonuç itibariyle gece ve gündüz birbirinin peşi sıra 

gelirse, havf ve recada birbirinden ayrılması düşünülemeyen iki kavramdır. 310 

Reca ve havfı kuşun kanatlarına benzeten bir sufi de Ebu Ali Ruzbarî’dir. Ona 

göre ikisi eşit ve denk olursa kuş düzgün, uçuş mükemmel olur. Birisi nakıs olursa 

 
307 Kelâbâzî, Taarruf, 162. 
308 Kelâbâzî, Taarruf, 162. 
309 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/273- 276. 
310 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/ 276 



 

99 

 

kuş ve uçuş da nakıs olur. Her ikisi de bulunmazsa kuş ölüme terk edilmiş olur.311 

Ruzbârî bu sözüyle havf ve recanın gerekliliğini ve birbirine denk oluşunu en 

güzel şeklide özetlemiştir. 

 Mekkî havf ve reca için kimi yerde makam olduklarını söylemiş; kimi 

yerde bu makamda yaşanan hâllerden söz etmiştir. Recanın varlığının işareti, 

ibadetlere devam ve Allah’a güzelce yaklaşarak nafile amellere yaklaşmayı 

hızlandırmasıdır. Çünkü reca ehli Rabbine karşı hüsn-ü zan beslemekte ve ondan 

güzellikler ümit etmektedir. Allahu Teala da kerem sahibi olduğu için onun 

amellerini kabul eder denilmektedir. Ayrıca yakîn makamlarının diğerleri gibi 

havf ve recada da Mekkî birtakım farz ve faziletlerin olduğunu hatırlatır. Kula farz 

olan, Mevlâ Teala’dan ricacı ve ümitvar olmasıdır. Reca ehli, recanın faziletleri 

noktasında da farklı derecelere sahiptirler. Mukarreb olanlar, bildikleri için 

sıfatların manalarının tecellisi, mücalese ve yakınlıkta nasibinin en büyüğünü reca 

ederler. Ashab-ı yeminden olan reca ehli de, O’nun vaadine iman ettikleri için 

Allah’ın sevabından en büyük payı ve bağışlamasında en büyük dilimi umut 

ederler. Kötülükleri terk etmek, nefisle mücahedede bulunmak da Mekkî’ye göre 

reca kabilindendir. 312 

Mekkî reca ve havf arasında şöyle bir ayrım yapmıştır: Hayat devam 

ettikçe korku daha faziletlidir, ölüm yaklaştığında ise reca ve ümit daha 

faziletlidir. Ayrıca recanın, ulema nezdinde muhabbet makamlarının ilki ve 

mukarrebun zümresi için yakin makamlarının ilki olduğunu da eklemiştir. Kul, 

muhabbet makamında, recasındaki yükselmeye paralel olarak yükselmektedir. 313 

Recanın hakikatiyle ilgili haber ve hadisler gurura kapılanları ziyan 

bakımından derinleştirirken; ihlaslı olanların sevap ve huzurunu, kerem ve haya 

sahipleri için mutluluklarını, temizlenme ve vefa duygusu taşıyanlar için 

rahatlıklarını artırdığı yönünde Mekkî bilgiler vermektedir. Halka karşı yumuşak 

davranmak, onlardan gelen eza ve eziyetler karşısında tahammüle sabretmek, 

Allah’a yaklaşmak amacıyla insanlara hoşgörülü davranmak, Allah’tan vaadini 

 
311 Kuşeyrî, Risâle, 223. 
312 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/279, 283. 
313 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/283-287. 



 

100 

 

gerçekleştirmesini istemek ve Rasulünün sünnetine ittiba babından olarak O’nun 

ahlakıyla ahlaklanmak, ibadetlerin ifası, güzel tevafuklar da reca ve ümittendir. 314 

Mekkî’ye göre reca da havf da cennete götüren bir yoldur ve biri diğerini 

silmez. Ancak ona göre her makamın belli bir derecesi vardır. Kimin müşahede 

hâli kendine baskın olursa, baskın çıkan hâl ile nitelenir, bunun dışındaki 

makamları da muhafaza etmeye de devam eder. Makamların şartını ve o makamın 

gereği olan amelleri yerine getiren başka makamlara da intikal edebilir. Onun 

önceki makamları ilmen mevcut iken, yeni konduğu makam fiilen mevcut olur. O 

da mevcut olanı gizler, çünkü bu onun sırrıdır. İlmen var olanı ise ifade eder, 

çünkü o makamı aşmıştır ve bu durum herkes tarafından da bilinmekte ve 

görülmektedir. 315 

Reca makamı, Mekkî’ye göre bazı abidlerden çıkarken bazılarından 

çıkmaz. Bunun sebebi kalplerin tabiatlarıdır. Reca ehlinin kalpleri yumuşaktır. 

Onlar Allah’ın ihsanıyla kalpleri itminana erenlerdir. Korkutma ve caydırma gibi 

etkenlerde bu huzuru ve hâli bulamazlar. Çünkü onların kalbine giden yol, reca ve 

ümitten geçmektedir.316 

Mekkî’ye göre reca ve havf bir bütünün iki eş parçası gibi olsa da, korku, 

O’na daha çabuk ulaştıran bir yoldur. Daha çabuk ulaştıran tabi ki daha 

üstündür.317 Mekkî’nin bu sözlerinden, havfı recadan üstün kabul ettiğini ifade 

edebiliriz. Mekkî eserinin ilerleyen bölümlerinde korku makamının şerhini 

yapmış ve korku ehlinin sıfatlarını da uzun uzadıya ele almıştır. Haşyet, korku 

makamının hâllerinden biri olarak eserinde karşımıza çıkmaktadır. Havf ise 

takvanın; Allah korkusunun hakikati için konulmuş bir isimdir. Mekkî, havfı da 

ilim makamının bir hâli olarak zikreder. Allahu Teala, korku ehli için, nimet, ilim, 

hidayet, rahmet ve rızasını vermiştir. Bunlar da cennet ehlinin makamlarıdır. 318 

Kuşeyrî’nin üstadı Ebû Ali Dekkâk da bu konuda şöyle demiştir: “Korkunun havf, 

haşyet ve heybet gibi çeşitli mertebeleri mevcuttur; havf imanın şartındandır.”319 

 
314 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/300, 301. 
315 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/302, 303. 
316 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/303. 
317 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/303. 
318 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/304, 305. 
319 Kuşeyrî, Risâle, 217. 



 

101 

 

Korku ehli de tıpkı muhabbet ehlinde olduğu gibi, Kûtü’l Kulûb’da 

Allah’ı hakkıyla bilenler ve O’ndan haya edenler olarak tavsif edilmiştir. Bu, 

sevap ehlinin en büyük mutluluklarından biridir. Onların korkusu, günahların 

çokluğundan değil; ancak kalp duruluğu ve Allahu Teala’ya aşırı ta’zim 

sebebiyledir. Nitekim Allah’ı tanıyan hiç kimse O’nun mekrinden emin olmamış, 

korkusu devam etmiştir. İşte bu, karşısında hiçbir şeyin duramayacağı bir korku, 

hiçbir makam ve amelin denkleşemeyeceği bir makamdır. Mekkî bu noktada 

havfın recaya denk tutulmaması durumunda, kulun ümitsizliğe sevk edileceğini; 

ama dengeyi koyan ve rahatlatan Allah olduğuna göre korku ve ümit nasıl denk 

olmaz, sıkıntı ve rahatlık nasıl kaynaşmaz ki diye sorarak daha önce 

söylediklerinden biraz farklı açıklamalarda bulunmuş; recanın önemine dikkat 

çekmiştir.320 

Yakin sahiplerinin alimleri Mekkî’ye göre, yakin makamları arasında 

sürekli yer değiştirirler, korku makamından reca makamına geçerler. Onlar bu 

makamlardaki hükümleri yerine getirdikleri zaman daha üstteki reca makamına 

yükseltilirler. 321  Mekkî’nin bu sözü recanın ve havfın ona göre derece derece 

olduğunu göstermektedir. Kimi zaman da bir korku hâlinden daha değerli ve daha 

üstün bir korku hâline yükselirler. Sonra korku makamlarından iştiyak ve istek 

hâline intikal ederler. 322  Bu sözünden de havf ve recanın değiştiği, birinden 

diğerine; hatta kendi içinde bile daha yüce olan bir hâline intikal edildiği 

anlaşılmaktadır. Mekkî, sonuç itibariyle Allah’ın korkutucu ve ümitlendirici 

sıfatlarını müşahededen dolayı hem korku, hem de ümit sahibi olunabileceğini 

söylemiştir. Bu durumda kul, iki kalpli gibi olur ve biriyle korkarken, diğeriyle 

ümit sahibi olur, demiştir. Aslında her ikisi de tek bir kalpte bulunan iki ayrı 

makamdır; zira o, tek bir korkutucu ve tek bir ümitlendiriciye iman etmiştir,323 

diye de eklemiştir. 

Havf da reca da, Kuşeyrî’ye göre müstakbeldeki bir şeyle ilgili bir 

anlamdır. Çünkü insan ya başına hoşlanmadığı bir şeyin gelmesinden ya da 

istediği bir şeye vakıf olamamaktan korkar. Bu ise gelecekte oluşacak bir hususla 

ilgilidir. O an içinde var olan bir şeyle korkunun alakası bulunmaz. Allah’tan olan 

 
320 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/308-321. 
321 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/346. 
322 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/346. 
323 Mekkî, Kûtü’l Kulûb, II/346- 348. 



 

102 

 

korku, kulun; Allah beni ya dünyada ya ahirette cezalandıracak diye korkması 

şeklinde olur. Reca ile temenniyi Kuşeyrî farklı kabul edip, aralarındaki farkı ise, 

temenninin insanı atalete ve tembelliğe sürükleyeceği, cehd ve gayret sarf etme 

yoluna sevk etmeyeceği şeklinde beyan etmiştir. Buna mukabil reca sahibinin 

durumu ise tam tersinedir. Reca iyi iken, temenni fena ve çirkindir.324 

Havf konusunda Kuşeyrî’nin de Mekkî gibi, sufilerin sözlerinden oluşan 

bir çok rivayet aktardığını söylememiz mümkündür. Örneğin Ebu Hafs: “Havf 

Allah’ın kamçısıdır, onunla kapısından kaçan serkeşleri dize getirir” derken, 

İbnu’l Cella: “Korkan, korkulan şeylerin kendisine emniyet verdiği kimsedir” 

demiştir. Sufilerden bazıları korkunun bir nişanesi olarak hüzün hâlini 

görmüşlerdir. Allah’tan hakkıyla korkanın hüzünlü olacağını ifade etmişlerdir. 

Muaz bin Cebel de cehennem köprüsünü geride bırakmadıkça müminin kalbinin 

itminan bulamayacağını ve korkusunun geçmeyeceğini söylemiştir. 325  Bu sözü 

imanın korkuyu gerektirdiği ve korkunun imanın bir parçası olduğunu söyleyen 

Mekkî’nin görüşlerini doğrulamaktadır.   

Vasıtî ise korkuyu, kul ile Allah arasında bir engel ve perde olarak 

görmektedir. Onun bu görüşünü Kuşeyrî şu şekilde şerh etmiştir: “Bu söz 

anlaşılması zor olan müşkül bir sözdür. Haif, korku makamında bulunan zahit 

sürekli olarak ikinci bir vakit beklemekte, bulunduğundan daha önemli bir makam 

istemekte, ibn-i vakt olan sufi ise istikbal değil, hâl ile meşgul bulunmakta, 

istikbalden bir şey ümit etmemektedir. Unutmamak gerekir ki, ebarın sevap 

getiren amelleri, mukarrebun için günah vesilesi olabilir.”326 

Cüneyd korkunun her nefes alışverişte, her an azap görebilirim diye 

ihtimal vermek olduğunu ifade etmiş ve korkunun her an devamlı olması 

gerektiğini söylemiştir. Sûfiler Allah korkusunu terk etmenin, kalbi harap 

edeceğini ifade ederler. Görülmektedir ki kimi sufiler havfın devamlı olması 

gerektiğini savunmuş, bazıları korkuyu recadan üstün tutmuş, bazıları ise reca 

hâlini üstün kabul etmiştir. Korku hâlinin üstün olduğunu savunan sufilerden biri 

de Ebu Süleyman Darânî’dir. Ona göre kalp için uygun olan havf hâlinin galip 

olmasıdır, reca hâli havf hâline üstün gelirse, kalp fesada uğrar. Ayrıca hâlinde 

 
324 Kuşeyrî, Risâle, 216, 222. 
325 Kuşeyrî, Risâle, 217, 218. 
326 Kuşeyrî, Risâle, 218. 



 

103 

 

terfi edenler ona göre korkularıyla yükselmişlerdir, tenzil-i rütbe olanlar ise 

recadan sebep alçaltılmışlardır. 327  Sûfiler arasında ikisini de gerekli gören ve 

itidalli olan yorumlara da rastlamak mümkündür. Örneğin Vasıtî bir sözünde havf 

ve recanın kulun itaat hâlini bırakmaması ve enaniyete düşmemesi için nefsi zabt-

u rabt altına alan yular328 olduğunu söylemesi, nefs mücadelesi için ikisine de 

ihtiyaç duyulduğunu ifade etmektedir.  

“Hakk insanın sırrında zahir olunca, reca hâlinin fazileti kalmaz” sözünü 

açıklarken Kuşeyrî, “Hakk Teâlâ'nın tecellilerinin sırlara tam olarak galip olması 

halinde, oraya muhakkak hakim olacağını; artık orada hâdis olan şeylerin 

hatırlanmasının mümkün olamayacağını dile getirmiştir. Havf ve reca hâlleri 

beşerî hükümlere ait hislerin bekâsının eserleridir. Yani kul, Allah’ı temaşa 

mertebesine ulaşınca, bu hâl içinde, Allah’tan başkasını düşünemez hâle gelir. 

Havf ve reca hâlleri ise hâdis yani sonradan yaratıldıkları için orada akla gelmez 

ve onun için de bir değer ifade etmezler.329 

Hallac da Allah’tan başka şeylerden korkan ve reca eden birine, Allah’ın 

yüzüne bütün kapıları kapatacağını, hatta ona adî korkuyu musallat kılacağını, 

kendisi ile arasına yetmiş perde çekeceğini söylemiştir. Seriyyu’s Sakâti ise korku 

hâlinin kendisini nasıl sardığını ifade ederken: “Ceza görmekten ve azaba 

uğramaktan o kadar çok korkuyorum ki acaba karardı mı diye, günde şu kadar 

defa aynada burnuma bakarım” demiştir. 330  Seri’nin bu sözünden korkusunun 

büyüklüğü açıkça görülmektedir. 

Sûfilerin korkuları kadar ümit ve reca hâllerinin de yüceliğine 

sözlerinden şahid olmaktayız. Örneğin Yahya bin Muaz: “İlahî! Kalbimdeki en 

tatlı ihsan senden ümitli olmamdır, dilimdeki en zevkli söz seni övmemdir, en 

sevimli zaman parçası, içinde dîdarını temaşâ edeceğim andır”331  derken recâ 

hâllerini en güzel ifadelerle izah etmiştir. 

 

 
327 Kuşeyrî, Risâle, 218, 219. 
328 Kuşeyrî, Risâle, 219. 
329 Kuşeyrî, Risâle, 219. 
330 Kuşeyrî, Risâle, 220, 221. 
331 Kuşeyrî, Risâle, 224. 
 



 

104 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. TASAVVUFTAKİ HÂL KAVRAMI İLE  MİSTİK  

HÂLLERİN MUKAYESESİ 

 

3.1 Tasavvuf İle Mistisizmin ve Tasavvufî Hâl İle Mistik Hâllerin 

Farkları ve Benzer Yönleri 

 

Tasavvuf ilmine has olan hâller ile mistik ve psikolojik hâllerin elbette 

farklı yönleri vardır. Fakat bu konuya geçmeden önce mistik hâlleri anlayabilmek 

için  mistisizm kavramından ve tasavvuf ilmi ile farklarından bahsetmenin faydalı 

olacağını düşünüyoruz. Nitekim tasavvuf alanıyla mistik alan arasını karıştırmak 

bugün en çok karşılaşılan hatalardan biridir. Şark doktrinlerini genellikle mistik 

diye vasıflandırmak gündem olmuştur. Gerçi oryantalistler bu fikre bir art 

düşünce dolayısıyla varmamışlardır; fakat anlayışsızlıkları ve farkında olmadan da 

olsa tarafgirlikleri, onları böyle bir fikre saplanmaya itmiştir. Aslında bu durum 

onların her şeyi Batılı görüş noktasına getirmek alışkanlığından doğmaktadır.332 

Tasavvufun doğuşu, konuları ve ne olduğu ile mistik düşünce arasında çok 

farklar vardır. Aslında iki alanın uzlaşmasına katiyen imkân yoktur. Bugünkü 

manasıyla mistisizmin tasavvufla hiçbir müşterek tarafı yoktur. İkisi arasındaki bu 

farklılık ve uzlaşmazlık mistisizm kelimesinin menşeinden ileri gelmemektedir. 

Gerçekten eski mystere’ler tasavvufi saha ile alakadardı. Fakat asırlardan beri 

mistisizm bu manasıyla kullanılmamaktadır. Rene Guenon’un tespitine göre 

bugün bilinen mistisizm münhasıran dinin batınıyla değil zahiri yönüyle 

alakalıdır. Mistik yol ile tasavvufi yol bütün esas vasıfları itibariyle birbirinden 

farklıdır. Bu farklılık ikisi arasında gerçek bir uzlaşmazlık ortaya çıkarmaktadır. 

Bu iki yolun alakalı olduğu alanlar birbirinden  faklılık arz etmektedir. 

Mistisizmin sahası dinin zahiri, tasavvufun ise dinin batınıdır. Bu iki ilmin çıkış 

noktalarıyla beraber amaçları da farklıdır. Tasavvuf İslam’ın ilk yıllarından 

itibaren olan ve İslam dinine özgü bir ilim iken, mistisizm, tamamen ve 

 
332 Rene Guenon, Çağ ve Hakikat Rene Guenon’dan Seçme Makaleler ve Yorumlar, haz. Mustafa 
Tahralı (İstanbul: Kubbealtı Yayınları, 2019), 110. 



 

105 

 

münhasıran Batıya ve hususiyle Hristiyanlık’a ait bir şeydir.333 Mistisizmin, hayat 

ve duyguya, akıl ve hissi tecrübeden daha çok önem veren bir disiplin tarzındaki 

felsefi perspektiften yapılan izahı tasavvuf ilmi ile benzerlik arz eden yönüdür. 

Ayrıca tasavvuf,  mistisizmden daha tutarlı varlık, bilgi ve değer felsefesi ortaya 

koymuştur.334 Gerçekte mistisizm, gerek manevi hayat, gerekse insan- hayat ve 

dünyaya ilişkin kavrayışların derinleşmesinde etkili olsa da tasavvuf bu alanda 

çok daha kapsamlı ve sistematik, ibadet bilinci güçlü bir yaklaşım ortaya 

koymuştur.335 

Tasavvufu mistisizmden ayıran sebeplerin başında, tasavvufta bir hocaya, 

öğreticiye duyulan ihtiyaçtır. Manevi yolla Allah’ı tanımak, hakiki bilgiye zevken 

ulaşmak isteyen salik, öncelikle daha önce bu yolları geçmiş, manevi halleri 

yaşamış, nefsin hile ve aldatmalarını bilen bir mürşid bulmalı; onun riyasetinde ve 

kontrolünde manevi yolculuğunu tamamlamalıdır. Tasavvufta manevi hâlleri 

yaşamanın belli başlı usul ve kaideleri vardır. Bunlar da riyazet, mücahede ve 

zikirdir. Az yemek, az uyumak, az konuşmak ve devamlı zikir ile salik girmiş 

olduğu bu yolda farklı haller, duygular yaşar ve bu haller onu manen ve ahlaken 

olgunlaştırıp, kendisini ve rabbini tanıma yolunda tekâmül etmesine imkân sağlar. 

Tasavvufu mistik geleneklerden ayırt eden en önemli unsur hiç kuşkusuz 

sufi ya da salikin bir nebiye bağlı kalarak ve onun getirdiği şeriate göre Allah’a 

yaklaşmaya çalışmasıdır.336 Rene Guenon’a göre tasavvuf ile mistisizm arasındaki 

farklardan biri; mistisizmdeki pasiflik ve metotsuzluk, insanın nereden başlayıp 

nereye ulaşacağının belirsiz olması; buna mukabil tasavvufta ise bidayetten 

nihayete uygulanacak metodun önem arz etmesidir. Tasavvuftaki bu metot bahsi 

geçen riyazet ve mücahedelerdir. Ayrıca yine Guenon’a göre mistisizmde şeyhe 

intisap gerekli bir usul olarak görülmezken tasavvufta seyru sülük bir mürşidin 

riyasetinde başlar ve gerçek doğum ya da ikinci doğum olarak adlandırılır. Bu 

doğum ile başlayan haller bir daha kaybolmaz.337 

 
333 Guenon, Çağ ve Hakikat, 111. 
334 Şahin Filiz, “Mistisizm İle Tasavvuf Arasındaki Temel Farklar Felsefi Bir Yaklaşım”, Diyanet İlmi 
Dergi 30/1 (Ocak- Şubat- Mart/1994), 102, 104.  
335 Esma Sayın, “Ontolojik Açıdan Tasavvuf, Mistisizm ve Maneviyatçılığa Dair Yaklaşımların 
Karşılaştırılması”, Türk İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi 21 (2016), 73. 
336  Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, 61. 
337 Guenon, Çağ ve Hakikat, 112-113. 



 

106 

 

Hz İsa’ya atfedilen, Hz. Peygamberimiz (sav) ve tasavvuf eserlerinde de 

arifler tarafından sıkça paylaşılan iki doğum ve iki ölüm ifadesinde, birinci 

doğumun sudan doğum olduğu, yani anne karnında bedenin oluşması ve fiziksel 

olarak dünyaya gelmek kastedildiği bilinmektedir. Tasavvuf için önemli olan 

ikinci kısımdır. Bu doğum ise insanın ruhen doğması, olması, kemale ermesi, 

manevi hayatla tanışması demektir. Tasavvufta itibar edilen esas doğum da budur. 

Birinci doğumdan maksat ikinci doğumun olmasıdır. Bu doğum manevi aleme 

doğmak, balığın karnından çıkmak ve tasavvufi hal ve makam sahibi olmak olarak 

kabul edilir. İnsan-ı kâmil ikinci doğumla mümkündür. Bunun için Hz. 

peygamberimizin ölmeden evvel ölmek ifadesindeki hakikati yaşamak lazımdır.338 

Bu hakikate ulaşmak da ancak tasavvufun sunduğu aktiflikle mümkündür. 

Oysa mistisizm pasiftir. Tasavvufta kişisel çaba, mücadele söz konusu iken, 

mistisizmde kişiler kendisine gelen ne varsa her şeyi hiçbir müdahalede 

bulunamadan sadece kabul etmek durumundadır. Mistisizmdeki ana tehlike de 

ferdin her türlü etkiye açık olmasıdır. Tasavvufi tarikte, bir şeyin tahkik ve 

tahakkuku için mücadele ve gayret kişiye aittir. Bu çalışma sıkı bir şekilde kişinin 

kendisini kontrol etmesini, hâllerini ve davranışlarını sürekli gözetim altında 

tutmasını gerektirir ve daimi bir kontrol halinde devam eder ve normal olarak 

kişinin kendi imkânlarının hudutlarını aşmak neticesine kadar ulaşır. Kişinin 

bizzat kendi araçlarıyla kendisini aşmasının mümkün olmadığı da açıktır. Onun 

için sadece kişisel girişimin yeterli olmayacağını da ifade etmek gerekir. Ama 

salik için her nevi tahkik ve tahakkukun hareket noktasını meydana getiren, bu 

bireysel girişimlerdir. Mistik ise böyle bir tahakkuk hususunda ferdiyet sahasının 

ilerisine geçemeyen noktalarda bile hiçbir şeye malik bulunmamaktadır. 339 

Mistikler sıklıkla ve kolayca kendi muhayyilelerinin verilerine 

aldanmaktadır. Muhayyilesinin verileri ekseriya onun tecrübelerinin gerçek 

neticeleriyle kendisi farkına varmaksızın birbirinden ayırt edilemez şekilde 

karışmaktadır. Onun için mistiklerin keşif ve ilhamlarına fazla bir ehemmiyet 

atfetmemek gerekir. Muhakkak söyledikleri şeyler kontrolden geçirilmelidir. 

Mistiklerin keşiflerinde dikkate şayan olan husus ise, bu keşiflerin şüphesiz 

mistiğin asla haberdar olmadığı tasavvufi verilerle birçok noktada uyuşur 
 

338 Mahmud Erol Kılıç, Hayatın Satır Araları (İstanbul: Sufi Yayınları,2021), 120. 
339 Guenon, Çağ ve Hakikat, 112. 



 

107 

 

vaziyette olmasıdır. Fakat mistiklerin keşiflerinde dini-tasavvufi verilerin bir delil 

ve tasdikini aramak elbette hatalı olur. Zira bu tabii münasebeti tersine çevirmek 

anlamına da gelmektedir. Tasavvufi bilgilerin doğrulanmak için mistiklerin 

keşiflerine ihtiyacı yoktur. Aksine tasavvufi bilgiler, mistiklerin keşiflerinde 

muhayyile mahsulünden daha başka şeylerin de gerçekten mevcut olduğunu 

gösteren yegâne garantidir.340 

Tasavvuf ile mistisizmin farklarından biri de, tasavvuf ameli, kişisel 

çabayı ve gayreti çok kıymetli, hatta olmazsa olmaz şartlardan kabul ederken; 

mistisizmde ise şahsi bir gayrete ve çalışmaya ihtiyaç olmamasıdır. Mistik için 

yaratılışın uygun olması yeterli görülmektedir. Hatta böyle bir gayretten sarf-ı 

nazar etmesi bile gerekir. Nitekim gayret ve çalışma mistiğin yoluna zıttır. 

Hristiyan ilahiyatçılar herhangi bir gayretle keşif veya hâl elde etmeye gayret eden 

kimseyi sahte mistik olarak kabul ederler. Oysa tasavvufta bir istidat ve kabiliyet, 

şahsi temayül ve potansiyel gerekli olmakla beraber çalışma ve gayret de bir şart 

teşkil eder. İstidat yoksa bütün gayretin boşa gideceği aşikârdır. Zira kişi bizzat 

kendinde taşıdığı istidatları geliştirebilir.  Gayret ve çalışma şartları yerine 

getirilmeden kuvveden tahkik ve tahakkuk denilen fiile geçmek mümkün değildir. 

Bundan şu sonuç ortaya çıkar: Salik zaruri olarak tasavvufi bilgilere sahip olmak 

durumundadır. Mistikte böyle bir bilgi hiç bulunmayabilir. Salikin bu tasavvufi 

bilgileri anlaması onun tahkik yolunda ilerlemesi için ilk şartlardan biridir. 

Mistikte ise manevi bilgi bakımından pek çok hatanın ve karışıklığın olması bir 

tarafa, ayrıca meramını anlaşılabilir bir şekilde anlatamamak gibi garip bir 

yetersizliği vardır. Tasavvufta salikin ümmî olması, sözü edilen hususta asla bir 

engel teşkil etmez.341 

Sûfiler her vakitlerini, aldıkları her nefesleri dolu geçirmek isterler, vakti 

elden kaçırmaktan ve israf etmekten çok sakınırlar. Dolayısıyla tasavvufta salikin 

daima aktif olması gerkirken, müridin şeyhine itaati pasiflik olarak 

değerlendirilmez.  Çünkü mürid kendi iradesi ve rızasıyla şeyhine itaat eder. 

Ayrıca bu itaat terbiyevi bir vasıf taşımaktadır. Hakiki bir şeyh katiyen bu itaati 

 
340 Guenon, Çağ ve Hakikat, 112,113. 
341 Guenon, Çağ ve Hakikat, 113. 



 

108 

 

suistimal etmez ve müridine bütün harici tesirlerden bilhassa kurtulmasını ve 

kendi derunundaki mürşidi bulmasını öğretir.342 

 Tasavvuf ile mistisizm arasındaki en temel farklardan biri de tasavvufta 

bir öğreticiye duyulan ihtiyaçtır. Bu öğreticiye tasavvuf yolunda şeyh ya da 

mürşid denilmektedir. Tasavvufta insanın kendi kendine intisap etmesi, bu yolun 

inceliklerini öğrenmesi mümkün değildir. Tasavvufta sülûk ancak bir şeyh 

vasıtasıyla olur. Şeyh müride manevi tesiri intisap esnasında nakleder. Böylece 

müritte bir ruh aydınlığı meydana gelir. Bu manevi tesir sayesinde mürit gelecekte 

elde edeceği terakkinin nüvesine sahip olmuş olur. İlerdeki gayret ve 

çalışmalarıyla da bu tohumu geliştirir. Tasavvufta nizami bir tarikate intisap 

gerekli olduğu için mutasavvıf, şeyh ve salikin hakikisini sahtesinden tefrik etmek 

kolayca mümkündür. Mistisizmde ise şeyh ve intisap edilecek nizami bir tarikat 

yoktur. Mistisizmde nizami bir silsile olmamasına mukabil bütün tasavvufi 

öğretilerde Hz Peygamberimize kadar uzanan kesiksiz bir silsile vardır ve 

şarttır.343 

Tasavvufta belli kurallar, uygulamalar, bazen şifahi bir tarikle, kimi zaman 

da kalpten kalbe, şeyh vasıtasıyla müride verilir. Mistisizmde ise mürşid 

tarafından verilen bir öğretim yoktur. Ayrıca tasavvufi teşekkülde usul, hususi bir 

teknik ve adab mevcut iken buna mistisizmde rastlanmaz. Tasavvufta ibadet, 

zikir, dua gerekli görülürken mistisizmde görülmez. Mistiklerin bazıları yaptıkları 

dualarla İslam tasavvufundaki tabirle ancak ilme’l yakin derecesine 

yükselebilirken tasavvuf ehli yaptıkları zikir ve mücahedelerle ayne’l yakin 

derecesini de geçerek hakka’l yakine ulaşırlar. Mistisizmde ise insan-ı kâmil gibi 

ne bir gaye ne de bir imkân vardır. Mistikler zahir ehli gibi cennete girebilmeyi 

hedef alırken tasavvuf ehli için en yüksek gaye vuslattır. Yani içindeki her şeyle 

dünya ve ahireti terk ederek yalnız Allah’ı dilemek, her türlü varlık ve ikilikten 

kurtulup “Hak ile Hak olmak” gibi bir nihai hedef vardır.344 

Sûfilerin bütün gayretleri ve tahkik özü gereği derunidir, zahirden çok 

batına aittir. Mistik haller ise bunun aksine olarak kendinden çıkışla alakalıdır. 

 
342Guenon, Çağ ve Hakikat, 114.  
343 Guenon, Çağ ve Hakikat, 114,115. 
344 Guenon, Çağ ve Hakikat, 116-118. 



 

109 

 

Örneğin bir kimsenin kendi beşeri sıfatlarından kurtulmaksızın meleklerle irtibat 

haline geçmesi,  tasavvufi açıdan bir ilerleme sayılmaz. Ancak, tasavvufta salik, 

günahlarından arındığı, saf ve pak bir hâle geldiği, kısacası melek mertebesini 

kendisine hâl edinebildiği takdirde bir terakkî söz konusu olabilir. Tasavvufi hâl 

ve makamların neden ve nasıl meydana geldiği, şartları bilinmekle beraber, mistik 

hâller bilinmemekte; sanki bulutlar ötesinden gelen meçhul bir şey gibi 

algılanmaktadır.    

Tasavvufa intisap eden kişi daima muhafaza edeceği bir hâl ve feyz iktisap 

etmiş olur. Tasavvufi hâl ve makamlar müspet ilmi kanunlara, sağlam teknik 

kaidelere dayanmaktadır. Bu hâli sonradan hiçbir kimse geri alamaz. Mistik hâller 

ise geçici, çok ani ve süratle geçici olarak vaki olur. Tasavvufta hâller manevi 

terakkinin, arınmanın anahtarları, ahlâk üzerinde de tesir bırakan psikolojik 

durumlar, heyecanlar iken, mistik üzerinde hâller herhangi bir etki bırakmaz, 

mistik girdiği halin içinden aynen geri çıkar ve bu hâli bir daha hiç bulmayabilir. 

Bu durum mistik hâllerin hariçten tesirle vuku bulucu karakteriyle izah edilebilir. 

Tasavvufta ise salikin hâllerinde bir derunilik yani ruhunun derinlikleriyle alakalı 

olmak gibi bir durum vardır.345 

Mistisizmde hiyerarşi bulunmazken, tasavvufta her salik sahip olduğu 

manevi bilgi ve hâle göre hiyerarşik bir yere sahiptir. Bu derecelenme tabandan 

tepeye doğru gittikçe daralan bir piramit misaliyle anlatılabilir. Kırklar, yediler, 

üçler ve kutup; mürid, salik, vasıl; mürid, salik, halife, şeyh; alim, arif; avam, 

havas, ahassu’l-havas gibi.346 

Mistiklerde ızdırab fiilen bir önem arz eder ve bir nevi alışkanlık haline 

gelmiştir. Tasavvufta ızdırabın özel ve ayrıcalıklı bir yeri olmamakla beraber 

sadece bazı gerekli durumlarda insandaki gizli cevherlerin gelişmesi ve açığa 

çıkarılması için bir vesile veya bir hareket noktası teşkil edebilir. 347  Hatta 

tasavvufta kulluk görevleri yani farzlar ve emirler yakîn gelinceye kadar devam 

etmekle beraber, riyazetler ve mücahedelerin nefs terbiye edildikten sonra 

kaldırılabileceği ya da azaltılabileceği söylenmiştir. 

 
345 Guenon, Çağ ve Hakikat, 118,119. 
346 Guenon, Çağ ve Hakikat, 119. 
347 Guenon, Çağ ve Hakikat, 119. 



 

110 

 

Tasavvuf ve mistisizm arasındaki farklara şunu da ilave etmek 

mümkündür. Mistikler dinin zahiri denilen kabuğunda kalmakla birlikte, 

gerçekleştirdikleri ve bizzat tecrübe ettikleri hâller dolayısıyla hem filozoflardan 

hem de zahir ulemadan derece bakımından üstündürler. Yaşayarak ve zevken elde 

edilen en küçük bir bilgi parçası bile akıl ve muhakeme yoluyla elde edilen 

bilgilerden çok kıymetlidir. Tabiatıyla bu üstünlük mistiklerin ulaştıkları iç haller 

dolayısıyladır. Halleri öyle olmasına rağmen mistikler yaşadıkları bu hali 

anlaşılabilir bir şekilde açık seçik ortaya koyamamışlardır. Bunun nedeni de 

doktrinal hazırlıkları olmamasıdır. Ayrıca elde ettikleri bu hâllere rağmen daima 

doğru yoldan şaşırma ve dalalete saplanma riskiyle karşı karşıya bulunurlar. 

Çünkü mistisizmin mahiyet ve tabiatı dolayısıyla mistiklerin zahiri plandan öteye 

geçmelerine imkân yoktur.348 

Tasavvuf ile mistisizm arasındaki farkların, tasavvuftaki hâllerin 

yaşanmasına zemin oluşturan unsurlarla aynı unsurlar olduğu tespit edilmiştir. 

Hâllerin yaşanmasına zemin olan unsurlar arasında, mistisizmde olmadığını 

gördüğümüz riyazet ve mücahede, seyr-i sülük süreci ve şeyh kavramları ile 

hâllerin mekânı olan kalb kavramı üzerinde durmak da meselenin anlaşılması 

bakımından önem arz etmektedir. 

3.2 Tasavvufta Hâller Nasıl Yaşanır? 

3.2.1 Riyazet ve Mücahede 

Tasavvufta hâllerin yaşanmasının ön şartı olarak görülen riyazet; nefsin 

isteklerini ve dünyevî olanı terk ederek veya en aza indirerek, ibadetle meşgul 

olmak demektir. Riyazetin temel prensiplerini az yemek, az konuşmak, az 

uyumak özetlemektedir. Mücahede ise gayret sarfetmek, nefsin ve düşmanın hile 

ve aldatmalarına karşı uyanık olarak mücadele ve cihad etmek; haram ve 

helallere, şüpheli olanlara dikkat etmek, Allah’ın emirlerine itaat etmek, sünnete 

sıkı sıkı sarılmak suretiyle süfli, behimi arzulardan, emmare nefsin isteklerinden 

korunmak, onlara uymamak demektir. Bu konuda tasavvuf eserlerinde sûfilerin 

pek çok sözlerine ve uyarılarına rastlamak mümkündür. 

 
348 Guenon, Çağ ve Hakikat, 120. 



 

111 

 

Kelime anlamı olarak riyazet, eğitme, terbiye ve ıslah etme, boyun 

eğdirme, nefse hoş gelen fakat sonuçları itibariyle zararlı şeylerden uzak kalmaya, 

faydalı şeyleri zor ve meşakkatli gelse de yapmaya kendini alıştırmaktır. Nefsi 

Allah’tan başkasına yönelmekten alıkoyup, Hakka yönelmeye sevk etmek; bu 

sayede her şeyden yüz çevirip Allah ile birlikte olmak salikin melekesi olur. 

Sufiler, yemeyi, uykuyu, konuşmayı en aza indiren,349 yalnız kalmaya, sürekli 

zikir ile meşgul olmaya ve derin derin düşünmeye, Allah ve alem için tezekkür 

etmeye alışan nefsin kurtulacağına inanırlar. Nefsi ıslahı için bazen onu zor ve 

ağır işlere koşarlar. Bir deri tabaklanmadan ve terbiye edilmeden önce pis, sonra 

temiz olduğu gibi nefs de riyazet ve mücahededen sonra temizlenir, yücelir. 

Riyazet sayesinde nefsinin isteklerine gem vuran salik nefsine hakim olur, aşağı 

arzulardan korunur, kendisini sürekli kontrol altında tutar, hâllerini gözetler ve 

murakabe eder.350 

Kelime anlamı itibariyle terbiye etme, eğitme, ıslah etme gibi manalara 

gelen riyazetin az yemek, az uyumak, az konuşmak dışında insanların eziyetlerine 

katlanmak, devamlı zikir üzere olmak, yaratılanlar üzerinde derin derin tefekkür 

etmek gibi unsurları da vardır. Riyazetin bir önemli unsuru da vakitleri muhafaza 

etmek, vakitlere nakit olarak bakmak, onları zabt u rabt altına almaktır. Her anı 

değerlendirmek için dünü ve yarını düşünmemek, içinde bulunulan vaktin ve anın 

gereğini yapmak bu yaşam tarzının ayrılmaz bir unsurudur. Sûfinin ibnu’l-vakt 

oluşu sözünden bu kastedilir. “Dün geçti… Yarın ise meçhul. Öyleyse şu anı 

değerlendir, dem bu demdir.” gibi ifadeler sûfilerde sıkça karşılaşılan 

sözlerdendir.351 

Tasavvuf yolunun edeplerinden biri de müridin karşılaştığı her türlü 

meşakkate ve istenmeyen şeylere direnç göstermesi, sabretmesi, hatta kendini 

dahi Allah’ın kulları için arz olarak görmesidir. Sûfi, kulların dertleriyle 

dertlenmeli, başlarına gelen musibetlere üzülmeli, onlardan gelen her türlü cefaya 

katlanmalıdır. Allah’ın sıdk ehli olan müritlerden talebi; kendisinin kullarına 

rahmet ve merhametiyle muamele etmesi gibi kullarının da birbirine şefkat ve 

 
349 Himmet Konur, Sûfi Ahlakı Din, Ahlak ve Tasavvuf (İstanbul: Ensar Neşriyat Yayınları, 2007), 84. 
350 Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 277. Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 299. Cebecioğlu, Tasavvuf 
Terimleri ve  Deyimleri Sözlüğü,402. Osman Öztürk, Tasavvufta İslamî Hassasiyet(İstanbul: 
Rağbet yayınları, 2016), 52. 
351 Kara, Tasavvuf Kültürü (Ankara: Ay Yayınları,2019) 24,25. 



 

112 

 

merhametle, yumuşaklıkla muamele etmesi, nebilerin, sıddıkların, velilerin adab 

ve ahlakıyla ahlaklanmasıdır. Tâ ki bu suretle Allah’la aralarındaki perde kalksın. 

Allahu Teâlâ’nın da en büyük isimlerinden biri Rahman ve Rahim’dir. Salik, 

merhamet ede ede merhametli olmayı öğrenir, kimseye kaba ve katı konuşmaz, 

Rahman’ın kullarına şefkat nazarıyla bakar ve merhamet kanatlarını gerer. Bu 

perdenin kalkması bu adap ve ahlak ile ahlaklanmaya, Allah’dan yardım dileyip, 

O’na güvenip dayanmaya ve razı olmaya bağlıdır.352 Riyazetin şartlarından biri de 

budur. Kullardan gelen eza ve cefalara Allah için katlanmak, bütün insanlara 

şefkat, merhamet ve muhabbetle yaklaşmak, kimseye eziyet etmemek, zarar 

vermemek, sabırlı olmak. Bu ahlak ile ahlaklanmak sûfilerin yaşadığı hâllerin bir 

sebebi olmuş olur. 

Tasavvufta gözler kapalı iken onu bulmak ve görmek isteyenlerin mutlaka 

vücudundan bir şeyler eksiltmeleri gerektiği üzerinde durulmuş; bu eksiltme ve 

uzaklaştırmanın yolu olarak da mücahede gösterilmiştir. Mücahede, Allah dışında 

kalan her şeyi uzaklaştırarak hatta öldürerek gayret sarfetmeye denir. Mücahede 3 

şekilde yapılır. Önce gıdalar yavaş yavaş azaltılır. Bu gıda azalırsa vücudun, nefis 

ve şeytanın saltanat ve hükümdarlığı da azalır. Ardından seçme ve ihtiyarı terk 

etmek gelir. O iradeyi güvenilir ve tebliğe uygun bir mürşide vermek gerekir. 

Ayrıca devamlı abdestli olmak, devamlı oruç tutmak, devamlı susmak, devamlı 

halvette bulunmak, devamlı zikretmek, devamlı şeyhle sohbet etmek, kendi 

tasarrufunu şeyhin tasarrufunda yok etmek, devamlı olarak havatırı unutmak, 

uzun emelli olmamak, halkın methetmesini beklememek, nefsine ait bir şeyi güzel 

görmemek,  Allah’tan gelen şeye faydamıza da olsa zararımıza da olsa itiraz 

etmemek, Hakkın rızasını halkın rızasının önünü geçirmek, 353 mücahede usulleri 

olarak tasavvuf eserlerinde zikredilmektedir. 

Tüm sûfilerin ittifakla tasavvufu mücahede esasına dayandırmaları esası, 

nefsi tüm derinlikleriyle ele alıp, tanıyıp, onun tekâmülü ve değişimi için gerekli 

olan prensiplerin uygulanması tavrının öncelenmesiyle ilgilidir. Bu tavır alış 

maddeye ve topluma, toplumun çoğunluğunun saplandığı yanlışlara başkaldırı 

olarak da izah edilebilir. Söz gelimi diğer sûfilerin yaklaşımına uygun bir tarzda 

Kelebâzî, hikmet ilmi adı altında hâllere varis olabilmek için nefsin ve afetlerinin 
 

352 Serrâc, el-Lüma, 211. 
353 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 263. Kuşeyrî, er-Risâle, 193-197.  Kübra, Fevâihu’l Cemal, 93-94. 



 

113 

 

tanınması, bunların düzeltilme yollarının öğrenilmesi gerektiğini söylemekte, bu 

bilginin eylem boyutunu da genel tasavvufi teori ve uygulamalara uygun bir 

tarzda riyazet olarak belirlemektedir. Bu eyleme dayalı bilgi arzulara gem 

vurulmasını, niyet haline gelmemiş küçük düşüncelerin bile denetlenmesini, iç 

dünyanın, bâtının arındırılmasını ve huylarının güzelleştirilmesini sağlayan işaret 

dilinden önce gelen marifet ilmi adını taşıyan bir adımdır. Kelâbâzî'nin halleri 

yaşayabilmek için amellerin  düzeltilmesi gerektiği görüşü ile Kuşeyrî’nin vakit 

kavramıyla ifade ettiği  birbirine benzemektedir.354 

Serrâc eserinin “Yemek, Toplantı ve Ziyaret Adabı” bölümünde 

Cüneyd’in, dervişler üzerine üç yerde ilahi rahmet ineceğini ifade eden sözüne atıf 

yapmıştır. Dervişlere ilahi rahmetin ineceği yerler yemek esnasında, ilmî 

toplantılarda ve sema anındadır. Çünkü onlar tam ihtiyaç duymadıkça yemek 

yemezler, ilmî toplantılarda sıddık ve evliyanın hâlinden başka bir şey 

konuşmazlar, ilmî sohbetlerde hem bilmedikleri ilimleri öğrenirler hem de 

birbirlerinin halleriyle hâllenirler; sema anında da, dinlediklerini ancak Hakk’tan 

dinlerler.”355 Bu hassasiyetleri sebebiyle Mevla Teâlâ dervişlere ilahi rahmet ve 

atiyyeler bahşeder, onları halden hale sevkeder. 

 Cüneyd-i Bağdâdî Hazretlerine göre sufinin yemesi, hastanınki gibidir, 

uykusu da boğulanınkine benzer. Muhammed ibn-i Ali et-Tirmizi ise riyazet 

konusunda çok uyumamak ve çok yememek gerektiğine dikkat çekmiş ve bu 

ikisinden de de uzak durulmasını tavsiye etmiştir. Çünki çok yenirse atalet ve 

tembellik peyda olur, uyku da gaflete düşürür.356 Sûfiler yemeyi, içmeyi, uykuyu 

azaltmayı, dünyaya meyletmemeyi, azla iktifa etmeyi gaflete dalmamak için, 

uyanık ve selim bir kalp sahibi olmak ve kalbin ilahi hediyelere, ilhamlara hazır 

hale gelmesi için şart koşmuşlardır. 

Sûfiler, haramlar ve mekruhların yanı sıra salikin nefsini mübah olan 

hazlardan da mahrum ederek nefs üzerinde hakimiyet kurması gerektiğini 

savunurlar. Riyazet ile nefsin, beden ve madde sevgisine dair isteklerini kırmak, 

böylelikle de onun, İslam’ın ve aklın belirlediği sınırlar dışına çıkmamasını 

 
354  Kelâbâzî, Taarruf, 145. Kuşeyrî, Risâle, 148. Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl 
Kavramına Toplu Bir Bakış”, 170,171. 
355 Serrâc, el-Lüma, 188. 
356 Sülemî, Sûfîlerin Edepleri, 24, 25. 



 

114 

 

sağlamak mümkündür.357 Tasavvufta Hakk’ın rızasına ulaşmak için nefsin bütün 

kötülüklerinden sakınmak, emmare olan nefisle sürekli mücadele halinde 

bulunmak öğütlenir. Nefsi yeme-içme, mal sevgisi, şan şöhret, bilinme arzusu ve 

makam hırslarından ve bütün hilelerinden korumak için yeme-içmeyi, konuşmayı 

ve uykuyu en aza indirmek, zaruret hali dışında bunlardan sakınmak, diğer 

taraftan nefs karşısında sürekli teyakkuzda olmak, hilelerine aldanmamak 

riyazetin esasını teşkil eder.  

Tasavvuf tariflerine baktığımızda sûfilerin tasavvuf ile nefse muhalefet, 

kalbi Allah’tan başkasından boşaltmak arasındaki yakın ilişkiler hususunda çeşitli 

açıklamalarına rastlamak mümkündür. Onlardan bir tanesi de İsbahanî’nin, 

tasavvufu; Allah’tan başka her şeyden uzak durmak ve kalbi masivadan 

boşaltmak358 olduğuna dair sözüdür. Bu durumun ise ancak takvanın hakikatine 

ulaşanlara nasip olacağını da ifade etmişlerdir.359 

Ebu Ali ed-Dakkâk(ra) da salikin zahirini mücahede ile süslendirdiği 

takdirde Allah’ın da sırrını müşahede ile güzellendireceğini ifade eden sözü aynı 

minvalde söylenmiştir. Yani dışta ve amellerde mücahede alametleri görünürse, 

Allah o kullarına kendisini tanıma ilmini, müşahedeyi nasip eder. Allah Teala 

“Bizim için mücahede edenleri yolumuza iletiriz.”( Ankebut, 29/69) buyurmuştur. 

Kuşeyrî, seyr-i sülûkün başlangıcında nefsiyle uğraşıp cihad etmeyenlerin bu 

yolun kokusunu bile koklayamayacaklarını söyler ve üstadından, bu yolda 

bidayette ayakta duramayanın, nihayette oturamayacağı rivayetini ekler. Yani 

başlangıçta sıkıntı ve meşakkatlere katlanmayan ilahi huzura eremez. Sûfilerin 

hareket berekettir demelerinin bir anlamı, amelle ve bedenle yapılan mücahede ve 

riyazetlerin sırri ve ruhi fütühatların ve füyûzatların bereketli olmasını 

gerektireceğidir. 360 

Avam ameli mükemmel yapmak için çabalarken havâssın maksadı manevi 

hâlleri saf vaziyete getirmektir. Zira açlığa göğüs germek, uykusuz kalmak, 

huyları tedavi ile değiştirmek ve süfli arzulardan arınmanın yanında kolay ve 

 
357 Uludağ, “Riyazet” , Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 
cilt 35/143. 
358 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 126. 
359 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 130. 
360 Kuşeyrî, er-Risâle, 193. 



 

115 

 

basittir. 361Açlığın simyasından söz eden Şakik-i Belhî (ö. 198/809), kırk gün 

boyunca aç durmanın, kalbin karanlığını aydınlığa çevireceğini ileri sürmüştür. 

Tasavvuf erbabının ifadesiyle açlık, Allah katındaki hazinelerdendir ve Allah 

aşkına mazhar olanlara verilen ilahi bir lütuftur. Açlık, Allah’ın özel bir ikramıdır. 

Allah dürüstlerin bedenlerini onunla diriltir. Zira Allah, oruç tutana daha güzelini, 

yani ruhsal besini verir. Çünkü sûfiler, açlığı zahidlerin, zikri de ariflerin gıdası 

olarak görmektedirler.362 

Sûfiler ayrıca dünyadan el etek çekmeyi ve ölmeden önce ölmeyi, sanki 

kıyamet kopmuş, mahşer kurulmuş, hesap görülmüş ve gerçek hayat olan ahiret 

hayatı başlamış gibi düşünmeyi özendirirler. Onlardan biri de Sülemî’dir. 

Sülemî’ye göre bu dünya ile ilgili işlerden büyük zevk almak ve insanlarla boş 

şeylerle ilgili konuşup durmak nefsin hastalıklarındandır. Bundan necat bulmanın 

yolu, her an zikir ile meşgul olmak, sürekli olarak O’nu hatırlamaktır. Hakikat 

yolunun yolcusunun dünyevi olan konuşmalarda ve meşguliyetlerde işi olmadığı 

için hepsinden geçmeli ve onları bir kenara bırakmalıdır. Böylece insanın 

dünyalık işlerle bağı kopar ve boş şeylerle vakit geçiren insanların yaptığı 

yanlışlardan ve hatalardan kendisini korumuş olur. Sülemî’ye göre dünya iki 

şeyden ibarettir: Herkes tarafından beğenilme ve baş olma arzusu. Kim ki bunları 

benimserse, uzaklaştığını sandığı dünya onu esir alır. Sülemî’ye göre çok 

konuşmak da ruhsal hastalıklardan biridir ve benlik sevdasından zuhur eder. Çok 

konuşmaktan kurtulmanın yolu, insanın ağzından çıkan her sözden dolayı Allah 

katında sorumlu olacağını ve her sözünün hesabını vereceğinin bilincinde 

olmasıdır. İnsan konuşmadan önce muhakkak durup düşünmeli, beklemeli, nefsini 

muhasebe etmeli; eğer konuşması Hak rızası için ve faydalı ise konuşmalı, nefsi 

için ya da dünyevi bir menfaat içinse susmalı ve sükût etmelidir. Bişr-i Hâfî’de bu 

meyanda “Konuşmak hoşuna gittiğinde sus, susmak hoşuna gittiğinde konuş” diye 

nefsin hilelerine karşı uyarmıştır. 363  Tasavvufta susmak anlamında olan samt 

kavramı ve önemi üzerinde durulmuş;  samt kavramının manevi gelişim üzerinde 

yaptığı tesirler de ehemmiyetle ele alınmıştır.  

 
361 Kuşeyrî, er-Risâle, 195. 
362 Schimmel, İslam’ın Mistik Boyutları, 171. 
363 Sülemî, Ruhun Hastalıkları ve Çareleri, 43-50. 



 

116 

 

Ayrıca sûfiler çok yemek, çok konuşmak ve çok uyumanın kalbi 

katılaştırdığını da sürekli sözleri ve uyarılarıyla dikkat çekmişlerdir.  Bu 

sûfilerden biri de Fudayl Bin İyâz’dır.364  Şakîk-i Belhî de kalbi dünyevî gösteriş 

arzusundan temizlemek gerekir ki oraya ahiret sevgisi ve Allah-u Teâlâ’nın lütfu 

yerleşsin 365 diyerek dünyaya ve içindekilere karşı uyarmış, böylelikle de Allah’ın 

rızasına, inayetlerine, lütuf ve ihsanlarına kavuşulacağını müjdelemiştir. Ebû 

Yezid’e bu marifeti neyle elde ettiği sorulduğunda, cevaben aç bir karın ve çıplak 

bir bedenle366 olduğunu ifade etmiştir. Onun bu sözünden sûfilerin yaşadıkları 

hâllerde, Allah’tan elde ettikleri bilgilerde nefsin arzu ve isteklerine engel olmanın 

önemi ve gereğini açıkça görmekteyiz. Açlık ve nefsin isteklerine itiraz, bütün 

istek ve ihtiyaçları en aza indirip, onlarla iktifa etmek, ahiret sevgisinin, Allah’a 

olan marifetin, hâllerin güzelleşmesinin, Rahman’ın has kulları olan sûfiler 

arasına girmenin en temel şartları olarak zikredilmiştir. Ebû Süleyman Dârânî de, 

eğer bir kalbe dünya yerleşirse, ahiretin pılını pırtısını o kalpten toplayıp 

göçeceğini367 söylemesinde anlatmak istediği, bir kalbe iki sevginin sığmayacağı 

hakikatidir.  Bu sözden kalpte dünya sevgisi, nefsin arzuları olduğu takdirde ahiret 

sevginin bulunamayacağını, biri varsa diğerinin olamayacağını görmekteyiz. 

Dolayısıyla sûfiler ahiret ve Allah’ın rızası için yaşayanlara sürekli bu telkin ve 

hatırlatmalarda bulunmuşlardır. Dârânî’nin bu konuda tasavvuf eserlerinde başka 

sözleri de geçmektedir. Onlardan birkaçı şöyledir: “Hikmet ehli dünyayı terk 

etttiklerinde, hikmetin nuruyla aydınlanırlar, amellerin en üstünü nefse muhalefet 

etmektir, her şeyin bir pası vardır, kalb nurunun pası ise karın tokluğudur.”368 

Bütün bu sözlerin ortak noktası, hiç kuşkusuz dünya ve içindekilere 

bağlanmamak, himmeti âlî kılmak, nefse muhalefet etmek ve bu suretle marifet ve 

hikmete erişmenin mümkün olduğu, kalbin pasının ancak riyazetle silenebileceği 

gerçeğidir. Hatim Esam da “Bir şey yaptığında Allah’ın seni gördüğünü, 

konuştuğunda seni duyduğunu, sustuğunda gönlünde olanı bildiğini aklından 

çıkarma”369 diyerek nefse karşı dikkat edilmesini, ona karşı her zaman teyakkuzda 

bulunulması gerektiğini ve Allah’ın her hâle şahidlik ettiğini hatırdan çıkarmamak 

gerektiği hususunda uyarmıştır. 
 

364 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 5. 
365 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 29. 
366 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 33. 
367 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 34.  
368 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 36. 
369 Sülemî, Tabakatu’s Sûfiyye, 42. 



 

117 

 

Sûfiler cephede düşmanla yapılan savaşı küçük cihad olarak görürken 

nefse karşı yapılan mücadele ve mücahedeyi büyük cihad olarak görmektedirler. 

İnsanın nefsani istekleri ve aşırı arzularına karşı direnip savaş açması mücahede 

kavramıyla dile getirilmiştir. Mücahede içe dönük cihaddir. 370 Hücvirî’ye göre 

bunun nedeni mücahedenin meşakkatinin gaza ve savaşın meşakkatinden daha 

fazla olmasıdır. Gerçekten insanın içinde ve kendisinden bir cüz olan nefsiyle 

savaşı, dışarıdaki düşmanla savaşmasından daha zordur. Bu savaştaki başarı nefsi 

etkisiz hale getirmektir. 371  Nefisle mücadeleyi esas kabul eden İslam 

tasavvufunda, doğuştan gelen duygu ve düşünceleri bastırmak ve nefsi öldürmek 

söz konusu değildir. Tasavvuf erbabı nefsi terbiye ederek onu yaratılış amacına 

matuf bir hâle dönüştürür. Bu, bir çeşit aşma ve arınma yöntemidir. Kur’an 

günahlara karşı uyanık ve dikkatli olma durumu olan takva ile bizatihi şüpheli 

şeylerden kaçınma anlamına gelen verayı teşvik etmektedir. İnsanın kalp hayatını 

zenginleştirmeyi hedefleyici olmak üzere farz ibadetlerin yanında sünnet olan 

oruç ve gece namazlarına yönlendirmekte, 372  böylelikle nefs mücadelesi 

yöntemleri belirtilmektedir. Vera ehli muttakilere, Allah rızası için yaptıkları 

nafileler ve haramlardan, mekruhlardan çok sakınmaları sebebiyle Allah’ın 

lütuflar ve ikramlarla cevap verdiği bilinmektedir. Buna ek olarak da heva ve 

hevese muhalefet etmek nefsi kahreylemek cidden azimet gerektiren meşakkatli 

bir iştir. Fakat mücahede ve riyazet halindeyken bu hâli görmek ve buna değer 

vermek de afettir. Ayrıca nefs mücahedesi nefse ait vasıfların fani olması içindir, 

yoksa nefsin kendisinin fani ve yok olması için değildir.373 

Eşrefoğlu Rûmî (ö. 874/ 1469), nefsin kötü sıfatlarına karşı yedi usul 

ziktetmiştir. Onlar şöyle sıralanabilir: Açlık, susmak veya az konuşmak, az 

uyumak, halka karışmamak, hep “La ilahe illallah” demek, bir mürşidin elinden 

tutmak ve ona tam teslim olmak. Riyazet ve nefse muhalefetle kazanılanları ise şu 

şekilde sıralamak mümkündür: Göz şerri terk eder, basiret gözü açılır, batın kulağı 

açılır, batın eli ilahi hazinelere erişir, batın ayağı tayy-i mekan eder hale gelir, 

nefsi ıslah eder, Allah’ı tanır, nefsin acizliğini bilir, nefsteki benlik gider, kulluk 

 
370 Mehmet Demirci, “İçe Dönük Cihad: Mücâhede”, İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi 8/19 
(2007), 14,17. 
371 Demirci, “İçe Dönük Cihad: Mücâhede”,  14. 
372 Öncel Demirdaş, “Riyazet Eğitimi İle geçekleşen Manevî Olgunluk”, Dinbilimleri Akademik 
Araştırma Dergisi 11/1 (2011), 80. 
373 Hücvirî, Keşfu’l Mahcûb, 263-269. 



 

118 

 

makamı elde edilir, gönül saflaşır, zihin güçlü olur, insan alçakgönüllü olur, 

marifet kapıları açılır, yüzleri nurlu olur, ruhaniyetle beslenip, Hakk’ın 

muhabbetiyle gönülleri dolar taşar. Mücahede müşahedeye ulaştırır.374 Gönlü ilim 

ve marifetle dolan, nefsini arındırmaya çalışan derviş, Allah yolunda karşılaştığı 

her türlü mukavemete sabrı ve sebatı sebebiyle Allah’ın has kulları arasına 

girmeye ve dostluğunu kazanmaya, hakiki kurtuluşa ermeye muvaffak olur.  

Yeme-içmedeki ölçüye riayeti, konuşma adabındaki hassasiyeti, uykusunu kontrol 

sonucu dilinden hikmet ve ibret, kalbinden hilm, ruhundan şevk, tüm 

organlarından merhamet ve yumuşaklık emareleri belirmeye başlar.375 Sufilerin 

asıl maksatları da tam olarak budur. 

Tasavvufî düşüncenin riyazat ve mücehedat yoluyla bazı meşakkatler 

getirdiği ve tasavvufi hayata katılanlara zorluklar getirdiği ifade edilir. Riyazet ve 

mücahedeler bazen hayati ihtiyaçları en aza indirmek suretiyle bazı fedakârlıklar 

ihtiva edebilir, lakin bu ihtiyaçlar hiçbir zaman yok edilmez. Mutasavvıflar 

Allah’a layıkıyla kul olabilmek için bedeni, ruhi, akli temizliğin ve dengenin şart 

olduğunun bilincindedirler. Dolayısıyla her türlü ifrat ve tefrit tasavvufi 

düşüncenin kabul etmediği hususlardır. Riyazet ve mücahedelerde amaç hayatı 

zorlaştırmak değil aksine kolaylaştırmak ve bir itidale ulaştırmaktır. Çünkü tul-i 

emel olanlar, isteklerine ulaşamayınca hayatı hem kendileri hem başkaları için 

çekilmez bir hale sokmakta, üzülüp hırçınlaşmakta, başkalarına zulüm etmekte ve 

huzur bozmaktadırlar. Buna rağmen tasavvufta zorlama olduğunu iddia edenler 

Kur’an ayetlerinden yola çıkarak Allah’ın kuluna takatinden fazla yük 

yüklemeyeceğini dinin kolaylık olduğunu iddia etmektedirler. Oysa gözden 

kaçırdıkları husus bu riyazetlerin devamlı surette olmayacağı; tasavvufi yolda 

müride tavsiye edilen biyolojik ve psikolojik uygulamalar olan riyazet ve 

mücahedeler, nefse hakimiyeti temin edilinceye kadar gerçekleştirilecek 

tatbikatlar olduğu; geçici bir süre uygulanacağıdır. Kemal ve nefse hakimiyet elde 

edildikten sonra bu uygulamalara devam edilmez. Artık istenilen itidal temin 

edilmiş olup uygulamaları değiştirmek mümkün hale gelmektedir. Ayrıca her 

mesleğin kendine has bir disiplini, uygulama bütünlüğü ve kaideleri vardır. Bu 

meslek içinde tatbik edilen bir tekniktir. Dolayısıyla bu tür uygulamalar 

 
374 Eşrefoğlu Rûmî, Müzekki’n Nüfus, haz. Nihat Dağlı (İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 2020), 258-
278. 
375Demirdaş, “Riyazet Eğitimi İle geçekleşen Manevî Olgunluk”, 89. 



 

119 

 

hususunda söz hakkını ehline teslim etmek doğru olan bir davranış olacaktır. Öte 

yandan Kur’an’da dünyanın geçiciliği insanlara anlatıldığı gibi tasavvufi 

düşüncede de dünyadan ve içindekilerden uzaklaşmak için her türlü fikri ve 

psikolojik manadaki bağlılığı da ortadan kaldırmak tavsiye edilir. Kur’an-ı Kerim 

insanı yeryüzünün halifesi olarak takdim ederken, yeryzüzünün imarını insana 

tevdi etmiş, ahireti de sık sık hatırlatmış; böylelikle dünya ahiret dengesini insana 

öğretmiştir. Bencillik, dünyaya sanki ebedi yaşanacakmış gibi bağlılığı ortaya 

çıkarıp, ahireti, gerçek ve sonsuz hayatı unutturduğu için dünyanın geçiciliği 

vurgulanmış; dünyaya bağlılıktan doğan hırs, tamah, zulüm, kıskançlık, ihtiras, 

cimrilik ve benzeri kötü his ve duygular zemmedilmiş, bunları terk etmek demek 

olan bir fedakârlıktan bahsedilmiştir.376  

Riyazet ve mücahedeye dair pratiklerin ruhu güçlendirerek metafizik 

aleme yaklaştırdığı şeklindeki anlayış, aslında sufilere özel bir pratik değildir, 

bütün mistik hareketlerde kabul görmüş bir meseledir. Ancak önemle belirtmek 

gerekir ki burada söz konusu olan bedeni güçlerin tamamen terk edilmesi gibi bir 

amaç yoktur.377 Tasavvufta riyazet belli bir amaç için yapılır; o da kalbin kötü 

huylardan temizlenmesi, nefsin arınması, Kur’an’da ve Hadis-i şeriflerde övülen 

ahlaklarla ahlaklanmak ve insan-ı kâmil olma yolunda terakki etmektir. Nitekim 

riyazet ve mücahedeler mistiklerde olduğu gibi bir amaç değil araç olmuş 

olmaktadır. 

Nefste dört türlü huy bulunur. İba, inkâr, tuğyan, münazaa. Mutasavvıflar 

mutlak nefis kelimesiyle bu dört kötü huyun toplandığı nefs-i emmareyi 

kastederler. Peygamberlerin gönderilmesi ve kutsal kitapların nazil olması hep 

nefs-i emmârenin arzularını dizginlemek içindir. Çünkü nefs-i emmâre Allah-u 

Teâlâ’ya karşı adavet besler. Nefsin isteklerini yok etmek ancak şeriat ve 

hakikatle mümkündür. Tasavvufi kemale ulaşmada telkin edilen riyazat ve 

mücahedat, ferdi çeşitli hallere maruz bırakırken onu muhtelif makamlara da 

ulaştırır.378 

 
376 Altıntaş, Tasavvuf Tarihi,72-75. 
377 Hülya Küçük, Tasavvufa Giriş (İstanbul: Dem Yayınları,2015), 65. 
378 Altıntaş, Tasavvuf Tarihi, 116. 



 

120 

 

Bir kısmı yanlış düşüncede ve beklentide olan insanlar, tasavvuf yoluna 

girdikten sonra  zikir ve ibadetle meşguliyetleri sırasında birtakım nurlar görmeyi 

ve bazı olağanüstü hâller müşahede edip feyz almayı, gaybdan sesler duymayı 

umarlar. Fakat çoğu zaman iddia edilen bu tür nurlar ve sesler, doğrudan gayb 

aleminden gelen sesler değil, insanın kendi zihninin kuruntusu, ya da nefs ve 

şeytanın tuzaklarıdır. Ayrıca gayb aleminin perdelerinin aralanmasıyla kulun 

Allah’a yakınlığı artmaz. Çünkü Allahu Tealâ kulunun yakınlığını ubudiyet, 

ibadet ve taat şartlarına bağlı kılmıştır. Lakin intisap sonrası ibadet ve taatler, 

riyazetler sonucu insanda birtakım manevi hâller zuhur edebilir. Bu haller büyük 

bir caddenin, ya da bir otobanın etrafındaki yeşillik ve çiçeklikler gibidir. Nasıl ki 

otobanda yol alan kimse, yolun çevresindeki bu yeşillik ve çiçeklikleri görüp 

geçmekle bir zarar görmez ve hatta gönlünde ferahlık meydana gelirse, intisap ile 

girilen maneviyat yolunda da bu hâllerden haz duyulabilir ama bunlara takılıp 

kalınmamalıdır. Çünkü amaç ilerlemek ve sonuca ulaşmaktır. Tasavvufta gaye 

hakiki tevhiddir. Diğerleri olsa olsa amaca giderken yolda yaşanan tecrübeler ve 

manevi yolculukta salike güç ve kuvvet katan, yardımcı olan araç ve unsurlar 

olabilir. Bunu açıklaması, öğretmesi, hatalara karşı saliki teyakkuzda kılması ve 

uyarması gereken de mürşiddir. Gidilecek bu yolda selametle gitmek için iyi bir 

rehber bulmak şarttır.379 

Hâllerden kaçınmak kimi mutasavvıflar tarafından temizlenmenin tezkiye 

ve tasfiyenin de bir esası olarak görülmüştür. Diğer birçok mutasavvıf gibi Hallac 

da ulaşılan hâllere itibar etmemek gerektiğini ifade eder. Hallac’a göre de vecd 

esnasında, vecde getireni görmek gerektir. Tevekkülde kalmak yerine onu terk 

etmek ve Allah’ı bulmak lazımdır. Haller fevkalade bir durum değil, hemen 

uzaklaşılması gereken anlardır. Esas mesele Allah’a ulaşmaktır.380  

3.2.2 Tasavvufta Hâllerin Yaşandığı Yer olarak Kalp 

 

Sûfilerin ittifakla kabul ettikleri şeylerden biri, hâlin salikin iç dünyasında 

irade dışı yaşadığı manevî durumlardır. Bir diğer husus ise sûfiler hâlleri akıldan 

yüksek gördükleri kalbe tahsis etmişlerdir. Kalb, sûfilerin nazarında idrak eden, 

bilen, inanan, dinî sorumluluğa sahip olan, buna bağlı olarak güzel ahlakın 

 
379 Yılmaz, Tasavvuf Meseleleri, 84,85. 
380 Altıntaş, Tasavvuf Tarihi, 158. 



 

121 

 

mahalli olan, değişken bir özelliğe sahip insanî bir idrâk merkezidir.381 Hâller de 

kalplere gelen manalardır, kalplerin muameleleridir. İnsan zorlama ile bu hâlleri 

elde edemeyeceği gibi tekellüfle de uzaklaştıramaz. Onlar kalplere gelen zikirlerin  

safasıdır. Bu konuda  Cüneyd: “Hâl kalbe inen fakat devamı olmayan bir feyzdir” 

der. Sûfiler makamlara hâller vasıtasıyla yükseleceklerini söylerler. Hâller daha 

sonra makamlara varınca kesble iç içe olan  kalbe atılan mevhibelerdir.382 

Tasavvufi hayatın merkezi kalptir. Bu eğitimde kalp dünyasının sıhhati, 

gelişmesi ve yücelmesi konu edilmektedir. Kur’an-ı Kerim de kalbi esas 

almaktadır. Kıyamet günü ne mal ne evlatların fayda vermeyeceği, ancak  Allah’a 

selim bir kalp ile gelenlerin istisna olduğu haberi bulunmaktadır.(Şuara 42/89, 

Saffat 37/84)  Görmediği halde Rahman olan Allah’tan korkan, O’na saygı 

gösteren ve Hakk’a dönük bir kalp getiren herkesin mükafat alacağı 

bildirilmektedir.(Kaf 50/33) 

Tasavvuf ilmine göre kalp bizim derin kavrayış ve zekamızı içerir. Kalp 

gnosizin, yani marifetullahın, manevi ilmin mekânıdır. Tasavvufun gayesi; 

yumuşak, duyan, şefkatli bir kalp ve kalbin zekasını geliştirmektir. Bu zeka aklın 

soyut zekasından daha derin ve daha sağlam bir temele dayalıdır. Gönül gözü 

açıldığında eşyanın yapay dış görünüşünün ilerisini görebilir, gönül kulağı 

açıldığında sözlerin ardında gizlenen hakikati duyabiliriz. Sûfiler bütün insanlara 

içlerinde böylesine paha biçilmez bir mabedi barındırdıkları için nezaket ve saygı 

ile davranırlar. Kalp kırmamaya çok özen gösterirler. Herkesin böyle değerli bir 

cevher taşıdığını, beşerin eşref-i mahlukat seçilmesine sebep ilahi nefha taşıması 

ve ilahi marifetin mekanı kalb sahibi olması dolayısıyla tüm insanların değer 

görmeyi hak ettiğini savunurlar. Sevginin de mekânı kalptir.383  

İnsanın kendisi kalpten ibarettir ve onu insan kılan bir kalbe sahip 

olmasıdır. Bir insan üzerinde konuşmak, alem üzerinde konuşmak demek iken, 

insan üzerinde konuşabileceğimiz en uygun kısım, insanın ruhu demek olan 

kalbidir. Kalp kelimesinin türetildiği masdarın anlamı değişmek, başkalaşmak 

demektir. Sûfiler için değişmek hâlden hâle girmektir; tasavvuf da bu hâllerden ve 

 
381 Erginli, “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”, 194. 
382 Erginli (ed.), Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kalem Yayınevi, 2006),303- 306. 
383 Robert Frager, Kalp, Nefs ve Ruh, çev. İbrahim Kapaklıkaya (İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 2019), 
31, 32. 



 

122 

 

değişimden ibarettir. Sûfiler, kalbin değişim anlamına dikkat çekmekle insanın 

değişme potansiyeline sahip bir varlık olduğunu belirtmek istediler.384 İnsanda yer 

alan kalp cevheri sayesinde insan yeryüzünde Allah’ın halifesi olmaya aday 

olmuştur.  

Sûfinin hedefi şefkat dolu bir kalbe sahip olmak ve onun kavrayışını 

geliştirmektir. 385  Derviş olmak karşılaştığımız herkesin gönlünün rabbimizin 

mekânı olduğu bilinciyle davranmaktır. Tasavvufta insanın arzuladığı ve 

önemsediği mal, mülk, şan-şöhret, insanı Allah’tan alıkoyan bir perde ve bir put 

olarak algılanır. Kalplerdeki putların ise  tasavvufun en temel pratiklerinden biri 

olan “la ilahe illallah” zikrini tekrarlamak suretiyle atılabileceği inancı vardır. 

Tasavvuf disiplini kalplerimizin temizlenmesi ve Rabbimizin yerleşmesine uygun 

mabetler haline getirilmesini amaçlar. 386 Kalp ilmi olan tasavvufun temel 

unsurlarından biri, bildiğimizi yapmaktır. Kalp ilmi, tecrübe ile derinleşir. Derler 

ki: “Kalp senin şuurlu olmandan yararlanınca ikbal derecen yükselir.” Tasavvufta 

kalp ve kalbin amelleri üzerinde sıklıkla durulur. 

Bu yolda, kalbin vecd cezbelerine ve hâllere ulaşması, meşayıh-ı kiramın 

söz ve sohbetleri ile mümkün görülmüştür. Yolda giden salikin, bir yere 

ulaşabilmesi için ehlullaha karşı   edebe riayet etmesi şarttır. Mürid, bir rehberin 

sohbeti saadetine erişince kendi tasarruf ve iradesini terk eder. Bütün işlerini o 

rehber ile halleder. Hatta izahını bilmediği hususlarda, rehberinin hatasına uyarak 

elde ettiği fayda, kendi doğrusundaki faydadan üstündür. Bu nokta mistisizm ile 

tasavvufun ayrıştığı en önemli hususlardan biridir. 

Tasavvufta  kalbin temizlenmesi, beslenmesi ve geliştirilmesi ihtiyacı öne 

çıkar. Kalbi açık olan kalbi kapalı olana kıyasla daha bilge, hikmetli, daha 

yumuşak ve rikkatlidir. Tasavvufun özünün ilahi muhabbet ve aşk olduğu ifade 

edilmiş ve ilahî aşkın mekânı da da kalbe tahsis edilmiştir. Aşkın gücünü ve 

uyanık bir kalbin önemini en açık biçimde sufiler anlatmıştır. Kalp, Allah'a 

düşkündür ve yalnızca Allah'ı anmakla huzur bulur, sakinler ve itminana erer.387 

Hz Peygamberimiz de insan bedeninde bir et parçası olduğunu, onun iyi olması 

takdirinde, bedenin geri kalan kısmına da huzur getireceği; bozuk olduğunda 

 
384 Demirli, Şair Sûfîler ( İstanbul: Sufî Kitap Yayınları, 2018), 131, 132. 
385 Ai Ayten, Sevde Düzgüner, Tasavvuf Psikolojisine Giriş (İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 2019), 54. 
386 Frager, Kalp, Nefs ve Ruh, 60-61. 
387 Frager, Kalp, Nefs ve Ruh, 57-59. 



 

123 

 

bedenin tamamının da bozulacağını, bu parçanın kalp olduğunu ifade etmiş, bu  

sözleriyle kalbin önemine dikkat çekmiştir. 

Kalp Allah’ın nazar ettiği bir yerdir. Nazargâh-ı ilahidir. Tasavvufta kalp 

bilgi edinme, ilahi mevhibelerin, ikram ve kerametlerin, ledün bilgisinin kaynağı 

ve merkezi olarak kabul edilmektedir. Tasavvufta kalp hâllerin yaşandığı yerdir. 

Hâller ise Allah vergisi olarak kabul edildiği için günlük duygu ve hallere, 

psikolojik durumlara, duygulara nefs-i emmarenin karışması söz konusu iken  

hallere nefsin karışması söz konusu değildir. Kalbe gelen ilahi mevhibeler ve 

haller ile psikolojik hallerin ve duyguların en önemli farkı birine nefs-i 

emmarenin dahli varken tasavvufi hallerde bunun söz konusu olmaması, hallerin 

ilahi bahşiş olarak kabul edilmesidir. Tasavvuftaki hâller ile süfli duyguların, 

düşüncelerin, behimi arzu ve isteklerin farkını ortaya koymak gerekir. Dolayısıyla 

sûfilerin hâllerin yaşandığı yer olarak kabul ettikleri kalbi tanımakta fayda vardır. 

Erken dönem tasavvuf eserlerinde ve  tasavvufun tedvin ve teşekkül  dönemine ait 

klasiklerde kalp konusu ve kalp hayatı konularında, kalbin bilgi kaynağı olduğu, 

kalbin halleri ve  makamları, kalbin manevi bilgileri, marifeti, bilgeliği, hikmeti 

üzerinde ehemmiyetle durulduğu görülmektedir. 

Lakin tasavvufun ilk büyük temsilcilerinin bilim üretme salahiyetine sahip 

kimseler olmayışı tasavvufta her zaman bir sorun olagelmiştir. Onlar bilgilerini 

kitaptan öğrenmedikleri gibi söyledikleri sözler de kitabi değildi. Bu durumda 

satır ilmi ile sadır ilmi arasındaki karşıtlık tasavvufun gidişatını belirlemiş, ciddi 

sorunlara yol açmıştı. Tasavvufun bu durumu sonraki devirlerde kısmen şeriat-

hakikat, şeriat-tasavvuf, zahir-batın şeklinde tartışmalarla sürmüş, bu durum 

tasavvufa mahsus bir özellik olarak pek çok bilim ehli tarafından benimsenmiştir. 

Tasavvuf tarife sığmaz, tasavvuf haldir anlatılmaz, tatmayan bilmez şeklindeki 

cümleler meselenin bu kısmına işaret eder.388 

Tasavvuf klasiklerinde sûfilerin temel meselelerinden olan hâllerin bir 

duygu işi olmaktan ziyade bir akıl ve kalp işi ayrıca, sadece ehli tarafından 

anlaşılabilen ilahi bağışlar olduğu, bu konu üzerinde açıklama, tartışma hak ve 

salahiyetinin de yalnızca ehline has olması gerektiği ortaya koyulmaya 

çalışılmıştır. Nitekim tasavvufun da diğer İslami ilimler gibi bir mevzusu, 

 
388 Demirli, İslam Düşüncesi Üzerine (İstanbul: Sufi Kitap,2016), 17. 



 

124 

 

meseleleri, yöntemi ve maksadı olmalıdır. Tasavvufun mevzusu insanın ahlaki 

değişimidir. Buna hal, değişmek, başkalaşmak demişlerdir. Kastedilen insanın 

ahlaki değişimidir. İnsan ahlaklanabilen bir varlıktır ve ahlakta değişim (hâl) 

esastır. Tasavvuf ihsan derecesine ulaşmayı mümkün kılan terbiye ve eğitimle 

ilgili bir disiplin 389  olması hasebiyle hallerdeki değişimi ve dönüşümü kendi 

metod ve usulleriyle ele alır. 

Haris Muhâsibî’ye göre akıllar da Yüce Allah’ın kalplere koyduğu 

nurlardır. Kul, bu nur sayesinde, hatırından geçen bütün düşüncelerin, şeytanın 

telkinlerinin, nefsinin vesveselerinin hepsinde ve ubudiyet için gözettiği her 

hususta doğruyu yanlıştan ayırır. Akıl sayesinde ilahi bağışların güzelliğine erilir. 

Akıl sayesinde gerçek anlamda kazançlara kavuşulur. Kalpler de bu ilahi lütuflar 

sayesinde Allah hakkında yeterince tefekkür eder.390 Muhâsibî bu tesbiti ile kalp 

ile aklın ayniliğini ortaya koymuş ve yeni bir tartışma alanı açmıştır. 

Kendisine Muhâsibî denmesinin sebebi nefis muhasebesine verdiği 

önemden dolayıdır. Onun nefis muhasebesindeki metodu, amel ve düşünceleri, 

yaşanılan halleri Allah’u Teala’nın hukukuna uygunluk ve doğruluklarını 

gözetmek için muhasebeye tâbi tutmak şeklindedir. Bu metod ilmin akliliğini 

araştırmayı gerektirir. Çünkü her nazari bilgi makul değildir. Aynı şekilde imanın 

mahiyeti ve marifetini de araştırmayı gerektirir. Burada da imanı bilmek ile 

amelle onu bilmek arasında fark vardır. Bunun için Muhâsîbî, imanı kalbin bütün 

hâlleri üzerine bina edilen bir temel olarak kabul eder.391 Muhasibî bu tezleriyle 

aklı ilimden; imanı marifetten ayırt etmiştir.392 

Muhasibî’ye göre akıl insanın bir kabiliyetidir; ama en önemli bir 

kabiliyetidir. Yalnız kendi başına çalıştığı zaman ise spekülatif kalır. Ancak 

insanın diğer kabiliyetleri ve bilgi aktları ile birlikte çalışırsa sıhhatli neticeler 

ortaya koyar. Çünkü insan bir davranışında, bir aktının gerçekleşmesinde bütünü 

ile vardır. İnsanın tek tek kabiliyetlerinin yalnız başına bir başarıya 

ulaşamayacağını bilen Allah, insanın ayrı ayrı kabiliyetlerine değil kabiliyetlerinin 

toplamına ya da kabiliyetlerin bütününe hitap etmiştir. Bu kabiliyetlerin bütününe 

 
389 Demirli, İslam Düşüncesi üzerine, 29. 
390 Muhasibî, Allah’a Dönüş, 39. 
391 Dilaver Gürer, Düşünce ve Kültürde Tasavvuf (İstanbul: Ensar Yayınları, 2019), 101. 
392 Louis Massignon, Doğuş Devrinde İslam Tasavvufu, çev. Mehmet Ali Aynî (İstanbul: Ataç 
yayınları, 2020), 133. 



 

125 

 

verilen ad, Muhasibi’de kalbdir. Muhâsibî, Allah’ın aklı kalbe koyduğunu açıkça 

söyler. Ama kalbi asla lokalize etmez. Zihni fonksiyonların yeri Muhâsibî 

tasavvufunda kalb olarak kabul edilmiştir. Kalbin bilgisine de marife der. Marife 

kaynağını kalpte bulunan iç ve dış duyarlılığın ortaklaşa gerçekleştirdikleri 

bilmedir. Varlık karakterleri nasıl olursa olsun şeylerin tümel görünmesi ve 

bilinmesidir. İslam tasavvufunda çok önemli iki hal olan havf ve recanın 

gerçekleşme sürecinde kalbin bu görünmesini ve marifetinin de bu görmenin 

mahsulü olduğunu Muhâsibî bize gösteriyor. 393 

Muhâsibî’nin kalbin maruz kaldığı etki kaynaklarını ise akıl, nefis ve 

şeytan olarak sıraladığını görüyoruz. Bunların kalpte uyandırdığı etkilere ise 

hatarat demektedir. Bunların hangi kaynaktan geldiği ise marife ile değil ilim ile 

bilinir. 394 Ayrıca Muhasibi insana kalbini yönetmesini de tavsiye eder ve 

“Kalbinden kötü düşünceleri atmakla birlikte, kalbini kendi kendisini kontrolden 

ayırma” diyerek kalbin kendi yönetimini kendisi kurduğu görüşünü destekler. 395 

Muhâsibî kalbin hayatiyetinden de bahseder ve bunu Allah’ı hatırlayıp 

anmaya bağlar. Allah onların kalplerini takva ile canlı tutar, hidayeti ile onların 

görme güçlerini aydınlatır ve onlar da dünyaya bakarlar, onu görürler, olduğu gibi 

kavrarlar ve onu doğrudan doğruya bir bilişle bilirler derken insanın kalbi ile 

Allah’ın fiillerini görmesini ve kendi fiillerini de bu fiiller içine koyup 

gerçekleştirmesini tavsiye eder. Muhasibî’ye göre Allah’a, O’nun vaad ve vaidine 

inanan bir insan korku ve ümit arası bir hayat yaşar. Bu ise devamlı bir psikolojik 

gerginliktir. Bu gerginlik Muhasibî yönünden istenen bir gerginliktir. Bu gerginlik 

de ancak düşünme ile ayakta tutulur. Düşünmek kalbe güç verir. Bununla beraber 

zaman zaman kalb hüzün ve acı ile dolar. Muhasibî’ye göre dünyayı düşünmeyip, 

dünyadaki rahat ve hazları istemeyen kalp, ahiret hallerinin verdiği ürperti ile 

mahzun ve kederlidir; ama yüksek derecede bir şuur halinde ise Allah’ın 

buyruklarına uymuş olduğundan dolayı sevinç ve sürûr duyar. Muhasibi’nin bu 

görüşleri düşünmeyi daha çok kalbin görevi olarak gördüğünü ortaya 

koymaktadır.396 

 
393 Hüseyin Aydın, Muhasibî’nin Tasavvuf Felsefesi (Ankara: Pars Yayıncılık, 1976), 47-49. 
394 Aydın, Muhasibî’nin Tasavvuf Felsefesi, 51. 
395 Aydın, Muhasibî’nin Tasavvuf Felsefesi, 56. 
396 Aydın, Muhasibî’nin Tasavvuf Felsefesi,  56-58. 



 

126 

 

Ebu Hüseyin Nûrî “Kalplerin Makamları” adlı eserinde sadr, kalp, fuad ve 

lübbden bahseder. Allah mümine vücudunda bir ev yaratmış, ardından bu evi 

ortaklık koşmaktan, bozgunculuk yapmaktan, kuşkudan ve kötü niyetten 

temizlemiştir. Sonra lütuf olarak bu eve bir bulut göndermiş, yağmur yağdırmış ve 

orada kesin inanç (yakîn), tevekkül, ihlas, korku, havf, sevinç (reca) ve muhabbet  

gibi rengarenk çiçekler bitirmiştir. Bu ev kalptir.Selim bir kalbin ise altı vefayı, 

üstü rızayı, sağı ilahi hediyeleri, solu ilahi ihsanları, ön tarafı vuslatı, arka kısmı 

ise ebediyeti ve bekayı ifade eder. 397  Ebu Hüseyin Nuri bu sözleriyle ilahi 

mevhibe, atiyye ve bahşiş olarak kabul edilen hallerin kalpte tecelli ettiğine dikkat 

çekmiştir.  

En-Nûrî eserinde makamların kelimelerinin faklı olduğunu, içinde 

bulunulan hale göre renklendiğini söyler ve ona göre kalplerin menzilleri sadr, 

kalp, fuad ve lübb olmak üzere dörttür.398 

Tasavvuf tarihinin en önemli isimlerinden biri olarak kabul edilen Ebû 

Said Harrâz da “Doğruluk Kitabı” adlı eserinde kalpten bahsetmiş ve muhabbet, 

havf, şevk, üns gibi haller konusunda doğruluğa yer vermiştir.399 

Hakim Tirmizî ise “Kalbin Anlamı” adlı eserinde kalbi iman nurunun 

kaynağı olarak görmekte ve “Allah’ın yarattığı hiçbir şey tevhid, marifet ve iman 

nuruyla temizlenmiş bir kalpten daha sevimli değildir” demektedir. Hakkın 

nurlarının ise herhangi bir sonu yoktur.400 

Sûfiler, zahiri ve batıni olmak üzere insanların fiillerini ikiye ayırmışlar, 

bedenin fiillerini namaz, oruç, hac gibi zahiri ameller; kalbin fiillerini ise batıni 

ameller olarak adlandırmışlardır. Kalbin fiillerinin bedenin fiillerinden üstün 

olduğu konusunda ulema görüş birliği içerisindedir. İbn-i Teymiyye de itikad, 

irade, reca, rıza gibi hâllerin kalbe ait olduğunu, kalbin hallerine ilişkin bilgilerin 

 
397 Ebû Hüseyin Nûri, Kalplerin Makamları, çev. Hacı Bayram Başer ( İstanbul: Hayy Kitap, 2015), 
123,128. 
398 Altıntaş, Tasavvuf Tarihi, 150. 
399 Bkz Ebû Said Harrâz, Doğruluk Kitabı, çev. Hacı Bayram Başer (İstanbul: Hayy Kitap, 2013) 
400 Tirmizi, Kalbin Anlamı, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: Hayy Kitap,2017), 48. 



 

127 

 

batın ilmini oluşturduğunu, ayetlerin çoğunda bu ilmin anlatıldığını ifade etmiş, 

sufiler gibi o da bu dinin temelinin o bilgiler olduğuna dikkat çekmiştir.401 

3.2.3 Hâllerin Yaşanmasında Şeyhin (Mürşidin) Rolü 

 

Tasavvufta şeyh hak bir yolda urûc eden, bu yolun inceliklerini ve tehlikeli 

yönlerini tanıdıktan sonra hâl, vakt, menzil ve makamlar konusunda müridi bilgi 

sahibi yapmak suretiyle onu irşad eden, faydalı ve zararlı olan şeyleri ona 

gösteren, vâris-i enbiya olan, mürde gönülleri ihya eden kimsedir. Sözleri, salih 

kimselerin sohbetinden daha az yararlı olan kimse şeyh olamaz. 402 Kâmil 

mürşidlerin sohbetleri bütün dertlere deva bir iksir, içenlere ölümsüzlük 

kazandıran âb-ı hayat gibidir. Onların manevi kuvvetiyle ölü mesabesinde olan 

kalpler dirilir. Kal ehlinden infisal edip, hâl ehli olan erenlere imtisal eylemek 

suretiyle, onlar kişiyi vâsıl-ı Mevlâ ederler. 

Ebû Nasr es-Serrâc Tûsî, Muhammed b. İbrahim el-Kelâbâzî, Abdülkerim 

Kuşeyrî gibi sûfî müelliflerin tasavvuf büyükleri için şeyh sıfatını kullanmaları, 

kelimenin bu anlamıyla 4. yüzyılın ortalarından itibaren yaygınlık kazanmaya 

başladığını göstermektedir. Serrâc el-Lüma adlı eserinde tasavvuf büyüklerinin 

sohbet adabı, müritleriyle münasebetleri, semâ hakkındaki görüşleri, günlük 

duaları, zikirleri ve yaşadıkları vecd hâllerini kaydettiği bölümler için meşayıh 

kelimesini kullanmış, bu çerçevede Bişr el-Hâfî, Zünnûn el-Mısrî, Yahya b. 

Muâz, Ali b. Muvaffak, Ebu’l Hüseyin en-Nûri, Cüneyd-i Bağdâdî, Cerîrî, Ebu 

Bekir eş-Şiblî gibi ilk dönem sufilerine yer vermiştir. Kelâbâzî, et-Tarruf’ta 

tasavvuf makamlarıyla ilgili kısmın başında görüşlerine yer verdiği sufileri 

meşayıh diye anmıştır. 403  Mürid-mürşid ilişkileri, mürşide karşı vazifeler ve 

müridin yapması gerekenler tasavvufun sistemleştiği tarikatler döneminde daha 

belirgin olsa da Gazâli öncesi tasavvuf klasiklerinde de mürşidin önemi, tasavvufi 

terbiyede yeri, müridler üzerindeki etkileri yer almaktadır. 

 
401 Uludağ, “Kalb” ,Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), cilt 
24/232. 
402 Kübra, Risale İle’l Haim, 87-88. 
403 Reşat Öngören, “Şeyh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2010), cilt 39/50. 



 

128 

 

Allah Teâlâ kullarına kulluk görevlerini öğreten, emirlerin nazari tarafı 

kadar ameli ve tatbiki tarafı da bulunduğu için daima bir uygulayıcı bir 

peygamber göndermiştir. Çünkü peygamberlerin yaptığı iş bir terbiye ve ahlaki 

eğitim işidir. Eğitim kâmil şahsiyetlerin, insanların eksik ve ham tarafları üzerinde 

yaptığı temsilî etkidir. Nitekim ahlâken arınmanın, terbiyenin en önemli 

unsurunun örnek almak olduğu bilinmektedir. Peygamberler de bu açıdan 

yaparak, yaşayarak beyan etmişler, en güzel örnek olmuşlardır. Nitekim irşad ve 

terbiye, bir pratik, bir uygulamadır. Güneşin altında meyveler nasıl farkına 

varmadan güneşten aldıkları gıda ile olgunlaşırlarsa aynı şekilde insanlar da 

çevresinde bulundukları güçlü şahsiyetlerin manevi ortamında olgunlaşma imkânı 

elde ederler. Efendimizin hem sözleri hem hâlleri bizim için kaynaktır, ittiba 

edilmesi gereken en güzel örneklerdir. Hz. Peygamberimizin tebliğ, tebyin, davet 

ve irşad fonksiyonunu temsil eden manevi otoritesi hâl adıyla anılmıştır.  Halin ise 

kâl yani sözle anlatılması mümkün değildir. Hz. Peygamberin sözleri, fiilleri ve 

takrirleri dışında bir de hâlleri vardır. O’nun (sav) sözleri, fiilleri ve takrirleri 

hadis ve siyer kaynakları tarafından tespit edilip kayda geçirildiği halde halleri 

ancak çevresinde ve sohbetinde bulunan ashabınca idrak edilerek özümsenmiş; 

in’ikâs; yansıma yoluyla nesiller boyu devam edegelmiştir.404 

Sûfiler Peygamberimizin sözlerine kayıtsız şartsız boyun eğdikleri gibi 

onun emirlerini harfiyyen uyguladıkları ve yasakladığı şeylerden ictinab ettikleri 

için diğer Müslümanlar arasında Rasulullah’a tam manasıyla tâbî olma hususunda 

özel bir konuma sahiptirler. Onlar amellerinde, giyim-kuşamlarında, rızıklarında, 

ibadetlerdeki ictihadlarında, teheccütte, namaz ve oruçtaki nafilelerde, günlük 

yaşantılarında ve daha pek çok meselede Rasulullahın (sav) izinden gitmişler; söz 

ve davranışlarıyla ona uymanın bereketleriyle rızıklanmışlar; haya, hilm, afv, 

müsamaha, şefkat ve merhamet, sohbet ve latife ile tevazu gibi ahlaki 

özellikleriyle ahlaklanmışlardır. Yine onun haşyet, sekinet, heybet, tazim, rıza, 

sabır, zühd ve tevekkül gibi çeşitli hâllerinden pay alarak bereket kazanmışlardır. 

Bu suretle Efendimize (sav) tam manasıyla uymanın bütün yönlerinden tümüyle 

istifade ettiler ve sünneti gerçek manasıyla yaşayıp ihya ettiler.405 

 
404 Yılmaz, Tasavvuf Meseleleri, 87,88. 
405 Sühreverdî, Avârfü’l Meârif, 57. 



 

129 

 

Şeyhin rehberliği olmadan sülûke devam eden mürid nefsin ve şeytanın 

hilelerinden kurtulamayacağı için, kâmil bir şeyhe biat eden müridin de sülûkünü 

tamamlayıncaya kadar şeyhin gözetimi altında bulunması bu yüzden şart 

koşulmuştur. Bu sebeple şeyhinden ayrılan müride, mürid-i mürted denilmiştir. 

Bâyezîd-i Bestâmî, sülûke şeyhsiz devam etmenin tehlikeli olduğunu, üstadı 

olmayanın imamının şeytan olduğunu dile getirmiştir. Kuşeyrî’nin de, üstadı 

olmayan müridin ebediyyen kurtuluşa eremeyeceği vurgusunu yapması, 

tasavvufta üstadın, mürşidin ne derece gerekli olduğunu açıklama sadedindedir.406 

Nitekim efendimizin hâlleriyle hâllenmiş, onun ahlakı ile ahlaklanmış, sünnetleri 

ihya eden, İslam’ı tam manasıyla yaşayan bir şeyhe itaat ve bağlılık ondaki 

hâllerin aksetmesine ve ona benzemeye en kısa ve en güzel vesiledir. 

Sûfiler şeyhlerine danışır ve onların gösterdiği yolu benimserler. Biri sûfi 

şeyhlerinden birine, “Sizler yapıp ettiklerinizde ne kadar da haklı çıkıyorsunuz!” 

der. O da şu karşılığı verir: “Aramızda akıllıların ve ariflerin bulunduğu bir 

topluluğuz biz. Tecrübelilere ve durumları bilenlere danışıp onların söylediklerine 

uyarız. O yüzden de onların söylediklerini yapar ve doğru olanı buluruz.” Sufiler 

şeyhlerin buyruklarını tutar ve onları en güzel şekilde yerine getirirler. Seri es-

Sakatî “Üstüne itaat edenin astı kendine boyun eğer. Nefsini ıslahtan aciz olan, 

başkasını terbiye edemez” 407  buyurmuştur. Tasavvuf baştan sona edep olduğu 

için, şeyhe karşı en çok edepli olan en çok ona benzeyen, onun hâllerine en çok 

varis olabilen olarak görülür. Kuşeyrî müritlere tavsiyelerde bulunurken halvet 

sırasında herhangi bir hâl ile karşılaşan müridin bu hâl ile meşgul olmaması ve hâl 

elde etmeyi beklememesi gerektiği uyarısında bulunur. Çünkü bunlar müridin asıl 

hedefi olan Hakk ile meşgul olmasını engeller. Hâller şeyhe arz edilmelidir. Şeyh 

ise, bunları diğer insanlardan saklamalı, müridin gözünde hâlleri küçültmelidir. 

Bu durumlar mürit için deneme ve imtihan olarak görülmelidir.408  

Tasavvufi yolculuk bir nefs ve ruh terbiyesidir.409 İnsanın ahlak eğitimi ve 

manevi tebiyede istidatlarını ortaya çıkaracak ya da geliştirecek bir aşıya ihtiyacı 

vardır. Bu aşı yetişkin ve kemal ehli kişilerle olmak, onlarla bedenen ya da kalben 

 
406 Kuşeyrî, er-Risâle, 483. 
407 Sülemî, Sûfîlerin Edepleri, 41, 44. 
408 Kuşeyrî, Risâle, 486,487. 
409 Kara, Tasavvuf Kültürü, 55. 



 

130 

 

beraber bulunmaktır. Tasavvufta her zaman bedenen bir arada bulunma şartı 

aranmaz. Kimi zaman ayrı yerlerde de olsa manevi bilgi ve feyz akışı devam 

etmektedir. Nitekim kalpten kalbe yol olduğu sıklıkla ifade edilen hakikatler 

arasında karşımıza çıkmaktadır. Hatta kimi zaman uzakta ve bedenen mürşidin 

yanında olmayanların, olanlara nazaran daha üstün olabileceğine dair vurgular da 

bulunmaktadır. Allah dostlarının lafızları ve sözleri kadar nazarları ve hâlleri de 

etkilidir. Sıdk makamına eren insanlar, kal lisanından çok hal lisanıyla konuşur. 

Fiilleri ve hali etkili olmayanın söyledikleri hiç etkili olmaz. Sözün nuraniliği, 

kalbin nuraniliği kadardır. Kalbin nuraniliği ise istikamet ve kulluk görevini 

yerine getirmeye bağlıdır. İlim ve irfanıyla manevi derinlik kazanmış mürşidlerin 

nazarı, mürid üzerinde panzehir; sözleri hikmet etkisi yapar. Zaten beşeri eğitimde 

en etkili yol, örnek olma suretiyle yapılan endirekt eğitimdir. 410 Mutasavvıflar 

konuya Hz. Peygaberimizin iyilerle oturup kalkan kimseyi misk satan kimseyle 

arkadaşlık yapana, kötülerle düşüp kalkanı da demirci dükkanında bulunana 

benzetmesi vechesinden değerlendirirler.  

Yeryüzünde sünnetullahın tam bir uyum içinde devamı gözümüzün 

önünde cereyan etmektedir. Kevnî hakikatlerden, sosyolojik yapılara, insana ve 

onun taşıdığı duygulara varıncaya kadar bu düzenden ve kaderden bahsetmemiz 

mümkün gözükmektedir. Bu saydıklarımız arasında insanı ele aldığımız takdirde, 

onda bazen sevgi çizgisinin belirdiği, bazen de nefret duygusunun ortaya çıktığı 

görülmektedir. Korkar veya ümitlenir, hayal kurar veya gerçekçi olur. Buna 

rağmen insanda mevcut bu çizgiler birlikte ve dengeli bir tarzda gelişme istidadı 

gösterir. İrşad bu çizgilerden müspet olanları açığa çıkarma gayretidir.411 Müride 

kazandırılmak istenen tüm esaslar, tasavvufi eğitimin muhabbete dayalı bir eğitim 

olduğunu göstermektedir. Bir mürşide mürid olmak sevgi temeline dayanır. 

Bağlanma sevgi ile teslimiyete dönüşür.412 Birbirini seven insanlar arasında da bir 

feyz alışverişi söz konusu olabilir, hâller birbirine akseder. Gönülden gönüle 

kurulan bu yol ile kalpler hâllere mekân olur. İnsana hangi hâlde olduğunu da 

ancak  hâlleri tanıyan  bir mürşid söyleyebilir. Böyle bir mürşid ebu’l vakt olarak 

 
410 Yılmaz, Tasavvuf Meseleleri, 113,114. 
411 Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 
Yayınları, 2017), 117. 
412 Kara, “Müridin Gönlündeki Mürşid, Mğürşidin Gönlündeki Mürid”,Bursa Kültür Sanat ve 
Turizm Vakfı Yaınları 1. basım (Kasım 2002), 53. 



 

131 

 

nitelendirilir. Ayrıca insanın bu hâlde ne yapacağını yine mürşid bildirir. Tasavvuf 

makamlar üzerine kuruluyken hâller de dolaylı olarak tasavvufun meseleleridir.413 

Kimlerle arkadaş olayım, diye soran bir adama Zünnun şöyle demiştir: 

“Hastalandığın zaman ziyaretine gelen ve günah işlediğin zaman senin için tevbe 

eden kimselerle.” Bir kimse tarafından yetiştirilmeyen ve kendi kendine biten 

ağaçlar yaprak açar, lakin meyve vermez. Tıpkı bunun gibi kendisinden edep ve 

terbiye öğrenilen bir üstada sahip olmayan bir müritten de hayır gelmez. Kuşeyrî 

eserinde mürşidi Ebu Ali’nin tasavvuf yolunu Nasrabazi’den, Nasrabazi’nin 

Şibli’den, onun Cüneyd’den, Cüneyd’in Seri’den, Seri’nin Maruf-u Kerhî’den, 

Maruf’un Davud Tâî’den aldığını ve onun da birçok tabiinden zevatla 

görüştüğünü belirtirken manevi yolda edep, ahlak öğreten hâli akseden mürşidin 

gerekliliğine dikkat çekmiştir.414  

Ayrıca Kuşeyrî eserinde üstadından, kendi mürşidinden şöyle bir söz 

işittiğini söyler: ‘Bir kimse bir şeyh ile sohbet eder, ona mürit olur, sonra kalbi ile 

ona itiraz ederse sohbetteki ahdini bozmuş olur. Onun için de üzerine tevbe vacip 

olur. Halbuki şeyhler, hoca ve üstadlara itaatsizliğin ve saygısızlığın tevbesi 

yoktur, derler.’415 Yani şeyh kusurlu müridini tedib ve tecziye eder. Tasavvufta 

mürşide saygısızlık şöyle dursun ona tam bir teslimiyet, itaat esastır. Hürmet 

hakkı onundur. Çünkü mürşid sayesinde manevi aleme doğulur, onun vesilesiyle 

haller yaşanır, fena ve bekaya kavuşulur. Mürşid müridine Allah’a giden yolda 

yapması gerekenleri söyler, hâli müride akseder; böylelikle isimlerden sıfatlardan 

geçerek öz zata ulaşma, ihsan makamına kavuşma yaşanır. Bu hâlin mümkün 

olması da müridin mürşidini sevmesi, ona olan muhabbeti, kalbini mürşidine 

bağlaması iledir. Böylelikle mürid kendi başına katedemeyeceği mesafeler kat 

eder, manevi hâllere ve makamlara ulaşır. Mürşidi sevmekten maksat ise onun 

Allah’ın emir ve yasaklarına tam uyuyor olması, rasule tam itaatidir. Böylece 

mürid de Allah’ın emir ve yasaklarına nasıl uyulur, sünnet-i seniyyeler nasıl 

yaşanır, kısaca hakiki insan ve kul nasıl olunur öğrenmeye başlar. Mürşidine olan 

muhabbeti vesilesiyle Allah’ ulaşır. Mürşid vesiledir.  

 
413 Demirli, Şair Sufîler, 145. 
414 Kuşeyrî, er-Risâle, 385. 
415 Kuşeyrî, er-Risâle, 418. 



 

132 

 

Mürşid haktır, mürid de Hakkın zatının sıfatıdır. Hak Teala bu sıfatla ruha 

ilka ettiğinde, onun nurundan teslimiyet ve bağlılık zuhur eder. O nur sayesinde 

müridin gönlüne Hakkın sıfatı düşünce, müridin onu dile getirmesi ve açığa 

çıkarması gerekir. Şeyh de müride, tasavvuf yolunda maksadına ulaşması için yol 

adabını öğretendir.416 

Peygamber efendimiz (sav) Medine’ye hicret edince bütün Müslümanlara 

da hicret etmek farz oldu. Çünkü peygamberimiz olmadan müşrikler geride kalan 

Müslümanların imanlarını çalabilirlerdi. Peygamber efendimizin yanına 

gitmeliydiler ki imanları muhafaza olsun. İnsan kendi başına Hakka 

kavuşamayacağından nice peygamberler gönderildi. Tasavvufta mürşid manevi 

hayata kavuşma ve hayat-ı tayyibe ile diriltilme vesilesi olarak görülür. Bir mürid 

için ilk maksat fena ve bekadır. Bunun için de miraç etmek şarttır. Böylelikle 

masiva unutulur sadece Mevla kalır. Mürşid olmadan tasavvufta fena-beka hâlleri 

mümkün değildir.417   

Tasavvufta hâl in’ikas yoluyla mürşidin kalbinden müridin kalbine akar, 

tam tersi de söz konusu olabilmektedir. Müridin hâllerini mürşidi bilir. Bu yolda 

maksat Allah’ın rızasına ulaşmak olunca mürşidin huzurunda da havatırla, başka 

isteklerle durmamak gerektiği ehli tarafından bilinir. Ancak bu şekilde kalbe 

mürşidin hâlleri yansır. Çünkü mürid isteklerinden geçemezse ona Mevla 

Teala’nın Zat-ı Pak-i Sübhaniyyesi tecelli etmez, vesile olan mürşidin hâlleriyle 

hâllenilmez. Mevla’nın cemalinin kalbe parlaması derdine mürşidler çare 

bulmuşlardır. Bu da muhabbet olmuştur. Mevla, kulun kalbine sevgi kancasını 

takınca kendine doğru çeker ve o kulu bir mürşide, bir dostuna gönderir. Ta ki 

böylece Rasulullah’a tabi olsun, sevilsin. Kulun yaşadığı bütün hâllerin hepsinin 

bir değildir. Kimi zaman darlıktan genişliğe, kimi zaman inkıbazdan feyze gider 

gelir. Allah’tan başka her şey tebeddül ve teğayyur eder.  Salik, dağın tepesinden 

çıkıp denize doğru akan dupduru suya benzer. Su akıp giderken zaman zaman 

bulanır, sonra durulur. Sonunda denize ulaştı mı her şeyden kurtulur.  Mevla 

Teala’ya kavuştu mu O’nun izniyle her şey biter. Kavuşmanın, âb-ı tesnim 

suyundan içmenin sebebi de tasavvufta mürşid olduğu için ruhun babasıdır, tazim 

hakkı onundur. Mürşidi hatırlamak fenaya; Rasulullah’da fani olmaya götürür. 

 
416 Ebu’l Hasan Harakani, Seyrü Süluk Risalesi, çev. Mustafa Çiçekler (İstanbul: Sufi Kitap Yayınları), 
25-26. 
417 Garibullah, Risale-i Kudsiyye, I/355. 



 

133 

 

Rasulullah’da fani olmak da Allah’ta fani olmaya götürür. Allah-u Teâlâ, ilahi 

nimetlerin, hâllerin müride ulaşması için mürşidi oluk yapmıştır. Vermek de 

almak da Allah’ın elindedir. Dilediğine dilediği nimetlerden sınırsızca verir.418 

Muhakkak, tasavvuf ehli ile sohbet etmek, birarada bulunmak, gönül 

gözlerini, kulaklarını açar. Bu sayede insan hadiselerin hakikatini kavrar, 

güçlüklerin nasıl aşılacağını öğrenir. İlmin asaleti ve meseleye vukufiyetin 

ciddiyeti ile bâtın güçlenir, sadakat ve samimiyet güçlenerek yerleşik hâl olur.  

Sohbet ile kalbin vücuttaki hakimiyeti artar. Lüzumsuz ve faydasız ilgilerden 

uzaklaşarak, Yüce Dost olan Cenab-ı Hakk’a teveccüh ve yönelmek müyesser 

olur.419 

3.2.4 Hâller Bahsinde Seyr-i Sülûkün Rolü 

 

Tasavvufta manevi arınma yolunun ismi seyri sülüktür.  Seyri sülük; 

cahillikten bilgiye, kötü özelliklerden methedilen huylara, kişinin kendi 

varlığından Allah'ın varlığına doğru hareket etmesi demektir. Süluk tasavvuf 

yolculuğuna başlamış olan kişiyi Allah'a kavuşmaya hazırlayan manevi eğitim, 

terbiye metodudur. Allah’a ulaşmak için çıkılan manevi ve ruhi sefer ve 

yolculuktur. Davranış ve hâl olarak Rabbe yakınlık mertebelerinde 

yükselmektir. 420  Sâir ve salik denilen yolcu (ehl-i sülûk) nefsindeki kötü 

ahlaklardan tezkiye olduğu ve iyi hasletler edindiği ölçüde bu yolculukta mesafe 

kateder. Tasavvuf ehline göre sülûk, Allah Teala’ya ulaşmaya kabiliyet kazanmak 

için güzel ahlak ve hâl sahibi olmaya çalışmaktan ibarettir.421 

Allah dostları, “Allah’a giden yollar yarattıklarının nefesleri sayısıncadır” 

buyurmaktadırlar. 422 Allah’a vasıl olma yollarından biri de tasavvuftaki seyr-i 

süluk usulüdür. En kısa ve en hızlı yoldan ulaşma yolu olarak kabul görür. 

Seyr-i sülûk, hâl ve davranışların takip ettiği çizgi demektir. 423  Seyr, 

manevi bir emir sonucu bir hikmetten bir hikmete, bir hâlden bir hâle, bir ahlaktan 

 
418 Garibullah, Risale-i Kudsiyye, I/405-436. 
419 Sühreverdî, Avârifü’l Meârif, 531. 
420Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 304. Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 433. 
Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatler, 318. Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 316. Düzgüner, Tasavvuf 
Psikolojisine Giriş, 56. Kara, Dervişin Hayatı, Sufinin Kelamı, 61. 
421 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatler, 317. 
422 Kübra, Tarikatlerde On Esas, 24. 



 

134 

 

daha güzel bir ahlaka yükselmektir. Salik, vuslata erinceye kadar, hayatı bu 

manevi yürüyüşle geçer. Salikin yolculuğu da Allah’a doğrudur.424 Klasiklerde 

tasavvuf, yüksek olan huylara giriş yapma, çirkin ve aşağı olan her nevi huylardan 

çıkış yapma olarak tarif edilir. Başka bir tarifte ise; şerefli bir zamanda şerefli bir 

insandan, şerefli bir toplulukla beraberken zuhur eden şerefli huylar olarak 

geçmektedir. Cüneyd de tasavvuf için sulhu olmayan bir savaştır,425 demektedir. 

Bu ve benzeri birçok sözden tasavvufun bir süreç, bir eğitim, terbiye metodu 

olduğu, kula her vakitte o vakit için işlemesi en uygun olan amelle meşgul olmayı 

öğreten bir sistem olduğu anlaşılmaktadır. Bunun adına tasavvufta seyr-i sülûk 

denilmektedir.  Tasavvuf hâlleri murakabe etmek ve edebe sıkı bir şekilde 

sarılmaktır. Zahit amelini, arif hâllerini murakabe eder. Sufiler Allah’ı her şeye 

tercih ederler. Allah tarafından da her şeye tercih edilirler. Sûfi güzel olan iki hâl 

ile karşılaştığında en güzelini tercih edendir. 426 

Tasavvuf yolunda, heva ve irade kırılmadıkça Allah Teala sûfi ile olmaz 

inancı vardır. Eğer irade kırılır ve Allah’tan başka kimseye yaramaz ise Allah 

kulunu yeni baştan yaratır ve tekrar irade verir. Tekrar o iradeyi de kırar; sonsuza 

kadar kalbi kırık olunur. Allah’ın dediği zamana kadar bu devam eder ve nihayet 

sufi, Allah’a kavuşur. Bu kendinden ve halktan geçiş olarak ifade edilir. Tasavvuf 

terminolojisinde bunun karşılığı fenadır. Evliyanın istediği istikamet budur. Böyle 

olunca nimetlerin, nurun, marifetin, huzurun, emniyet ve sükunun kaynağı olmak 

vaki olur.427 

Seyri sülûk diye ifade edilen yaşam serüveninde insan zihinsel, fiziksel, 

duygusal ve ruhsal olarak kendini bilmeye ve anlamaya, tanımaya çalışır. Bunu 

yaparken bütün bilimsel yöntemler kullanılır. Bireyi etkileyen her türlü faktör 

incelenir; yaşam biçimi, yeme içmeden, yatma kalkmaya kadar her yönüyle 

disipline edilir. Bu zor ve uzun bir yolculuktur. Doğruyu bulup şüphe tamamen 

ortadan kalkıncaya kadar yola devam edilir. Burada hiçbir istatiksel işleme ve 

teste gerek yoktur. Çünkü burada olasılık söz konusu değildir. Böylece dervişin 

 
423 Öztürk, Tasavvufta İslamî Hassasiyet, 41. 
424 Kübra, Tarikatlerde On Esas, 49. 
425 Kuşeyrî, er-Risâle, 368. 
426 Serrâc, el-Lüma, 24-25. Kuşeyrî, er-Risâle, 367-371. Kelâbâzî, Taarruf, 150-151. Hücvirî, Keşfu’l 
Mahcûb, 95-105. 
427 Abdülkadir Geylanî, Tasavvuf Yolu, 39-40. 



 

135 

 

içsel yetileri eğitilir ve geliştirilir. Hakikat mürşidin önderliğinde iman ve kalbin 

ışığı ile keşfedilir. Ancak unutulmamalıdır ki tasavvufta hakikati bulmak için çok 

sayıda yöntem kullanılabilir. Çünkü onun yöntemi kişiden kişiye değişir; 

tasavvufun yöntemi böyledir. Tasavvuf bu yöntemle insanı insan yapmaya çalışır. 

428  

Seyri sülûkün ve tasavvufun amacı kötü ahlaktan temizlenip, güzel 

ahlaklarla ahlaklanmaktır. Bu ahlakın kaynağı da Kurân-ı Kerim ve Hz 

peygamberimizin söz ve uygulamalarıdır. 

Kur’an ahlakı, vicdanın ve gönlün derinliklerinden doğan bilinçli ve iradeli 

bir niyetle Allah rızasını gözeterek, fıtri-vahiy temelli kendini gerçekleştirme 

halidir. Bu da eğitime dayanan büyük bir kemal haline ulaşmak demektir. Bu 

eğitimin ilk uygulayıcısı da bizzat Hazreti Muhammed (sav) olmuştur. 429 

Peygamberimizden ashab-ı kiram efendilerimiz görerek, örnek alarak efendimizin 

her yaptığını yapmaya çalışmışlar ve nesiller boyu İslam toplumunda bu böyle 

devam edegelmiştir. Dolayısıyla Kur’an’ın ilk uygulayıcısı ilk muhatabı, Kur’an’ı 

her haliyle yaşayarak tebyin eden efendimize ittiba, Kur’an’a ve Allah’ a ittiba 

demektir. 

Tasavvuf sistemli açıklamalardan ziyade insanı sırlar dünyasına taşıyan ve 

yaşayarak öğrenmesini sağlayan bir olgudur. Nitekim her saliğin nihai hedefi 

sevgiliye vuslat ve benliğin Allah'ta tamamen yok olmasıdır. Sevgiliyle buluşmak 

onunla bir olmak, egonun yokluğunu ve ayrık, bencil bir nefsin terk edilmesini 

gerektirir. Birleşme tam bir feyz ve aydınlanma doğurur. 430  Sülûkün mücerret 

ilimle gerçekleşmesi mümkün değildir. Şartlarını yerine getiren salikte meydana 

gelecek olan müşahede ve mükâşefe hâl ile tahakkuk eder.431 

 Daha çok bireysel olarak iç dünyası ile ilgilenen ve Hz. Peygamberimiz 

tarafından ortaya konan yoğun yaşama biçimini tam olarak gerçekleştiren sûfi, 

içeride Allah'la vecde gelmiş; kendinden geçmiş, dışarda ise alemle ayıktır. 

Muhakkak bazen açıkça fena diye nitelenen bu hâlden doğan mutluluk ve sürur 

 
428 Hasan Kayıklık, Tasavvuf Psikolojisi (Ankara: Akçağ Yayınları, 2011), 28. 
429 Ahmed Nedim Serinsu, Kimi Örnek Almalı? (İstanbul: Şûle Yayınları, 2003), 42, 28. 
430 Kayıklık, Tasavvuf Psikolojisi, 52. 
431 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatler, 319. 



 

136 

 

ortaya çıkabilir. Ama ayırt etme ve temyiz zayıflığı imanın zorunlu bir bileşeni 

olarak kalır. İç dünyada sarhoşluktan sonra ayıklığa ulaşmış olan beka sahipleri 

Allah'la birlikte yaşamanın ve O’na yakın olmanın mahremiyetinde cümbüş 

ederler.432 Dışarıdan bakıldığında da onlar dağlar gibi hareketsiz görünürler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
432 Kayıklık, Tasavvuf Psikolojisi, 52. 



 

137 

 

SONUÇ 

Tasavvuf klasiklerinde hâl konusunu işlediğimiz bu çalışmamızda klasik 

eserler olarak adlandırılan Lüma, Taarruf, Risâle, Keşfu’l Mahcûb ve Kutü’l 

Kulûb’da geçen terimlerle tasavvufun bağımsız bir ilim olma hüviyetine 

kavuştuğu görülmüştür. Hâl kavramı aynı zamanda bu ilmin temel meselesi ve 

alanıdır. Nitekim tasavvuf ilmine ilm-i hâl de denilmektedir. Tasavvufu diğer 

bilimlerden ayıran ve bilim olma iddiasında savunduğu temel meseleleri olan 

hâller, ancak yaşandığı takdirde, zevken anlaşılabilen manevi durumlardır. Bu 

meseleler Gâzâlî öncesi tasavvuf klasiklerinde neredeyse son şeklini almış olup, 

sonraki tasavvuf kaynaklarında da fazla bir değişime uğramadan aynen 

aktarılmıştır. Dolayısıyla tasavvufun klasik eserlerindeki hâlleri anlayabilmek, 

tasavvuf tarihini gelişim seyri içinde değerlendirebilmek için elzem 

görünmektedir. Hâl kavramı, sufinin yaşadığı içsel tecrübeleri, manevi yolda 

deneyimlediği heyecanları, psikolojik durumları ifade etmektedir. Hâl kavramı 

genel manada makam ile beraber ve ondan farklı yönleri ele alınarak 

açıklanmıştır. Biz de ilk bölümde hâl kavramını, tasavvuf terminolojisinde hâl 

kavramı ile birlikte ele alınan makam, vakit, telvin-temkin kavramlarıyla 

kıyaslayarak, hem farklılıklarını hem de anlam bakımından yakın olduğu yerleri 

görmek için birlikte ele aldık. Hâl ile makam kavramının temel farkları arasında 

her ne kadar görüş ayrılıkları olsa da sûfilerin çoğunluğunun hâlin geçici ve vehbî 

iken; makamın kalıcı ve kesbî olduğunu; yani çalışarak, mücahede ve riyazetle, 

amelle elde edileceğini savunduklarını gördük. Her ne kadar makamlar 

amellerden mevrus görülse de hâller de sadece bu ilmin ehline has kılınmıştır. 

Nitekim hâl sahipleri derken, manevi yolda olanlar, bu ilmin inceliklerini bilenler 

ve yaşayanlar kastedilmiştir. Diğerlerine ise kâl ehli denilmiştir. Sûfiler vakit ve 

hâli beden ve ruh gibi görmüşler ve vakit kavramına da mazi ve müstakbel 

düşüncesinden uzak içinde yaşanılan ân demişlerdir. Bu vakitlerinin hâllerle dolu 

olduğunu iddia etmeleri, vakit-hâl ilişkisi bakımından önem arz etmektedir. 

Ayrıca vakit içerisinde yaşanan hâllerden ve tecellilerden, sûfiler Allah’ı 

tanıyacakları bilgiler de elde etmektedir. Sûfiyi ibnü’l vakt olarak tabir etmeleri de 

vaktin önemine ve o vakit içerisinde yapmaları gereken şeyi yapmaya işarettir. 

Telvin; seyr ehlinde meydana gelen değişiklikleri ifade ederken; temkin, hakikat 

ehlinin sıfatı olarak kabul edilmiştir. Bu yönüyle telvin, hâl kavramı; temkin ise 



 

138 

 

makam kavramı ile ilişkilidir. Sufiler telvin ve temkinden hangisinin üstün olduğu 

konusunda ittifak hâlinde değillerdir. Serrâc’a göre telvin hâli üstün iken Kuşeyrî 

ve Hücvirî, temkinin üstün olduğunu savunmuşlardır.  

Ebû Tâlib el-Mekkî hariç sûfi müelliflerin tamamı eserlerinde hâl ve 

makam tanımı yapmışlardır.  İlk klasik eser olarak kabul edilen Serrâc, Lüma’da 

sırasıyla murakaba, kurb, muhabbet, havf, reca, şevk, üns, itminan, müşahede, ve 

yakîn olmak üzere toplam on halden bahsetmiştir. Serrâc’a göre hâl zikir safası 

sayesinde kalbe yerleşen durumlardır. Kuşeyrî de Serrâc’la aynı görüşte olup, 

hâlleri makamların semeresi, yani ibadetlerin neticesi olarak görmektedir. 

Serrâc’ın bu hâlleri birbirinin devamı olarak sistematik bir şekilde ve tedricen ele 

alması, sülük yolunda bir düzenin olduğunu göstermektedir. Bu da tasavvufun 

bilim olma yolunda savunduğu en önemli argümânlar arasındadır. Ayrıca Serrâc, 

hâller ve makamlarda avam, havas, ehassü’l havas; ya da mübtedi, mütevassıt ve 

müntehi şeklinde derecelendirmeye gitmiştir. Bu da bize hâllerin yoğunluk 

düzeyini ve farklı seviyelerde yaşandığını göstermektedir. Kuşeyrî ve Kelâbâzî, 

Serrâc’ın aksine hâlleri ve makamları birarada vermemiştir. Kuşeyrî 83 sûfinin hâl 

tercümesini yaptıktan sonra eserinin kalan kısmının tamamını hâller ve 

makamlardan oluşan ıstılahlara ayırmıştır. Kuşeyrî’nin vakitleri kalp, hâlleri ruh, 

nefesleri ise sır sahiplerine has görmesi ile Serrâc’ın hâlleri derecelendirmesi 

benzerlik arzetmektedir. Kuşeyrî’nin tasavvuf ıstılahlarına, hâllere ve makamlara 

getirdiği açıklamalar, fazla bir değişikliğe uğramadan sünni sûfiler tarafından 

günümüze kadar muhafaza edilmiştir. Bu da demek oluyor ki tasavvuf terimlerini 

içeren eserler ve sözlükler Kuşeyrî’ye dayanmışlardır. Dolayısıyla Risâle sünni 

tasavvufun en önemli ve temel kaynağı olmuştur. Sufi çevrelerce Kuşeyrî’nin 

tasavvufu şeriata yaklaştırdığı ifadesi bilinen bir hakikattir. Kelâbâzî’den edinilen 

en önemli bilgilerden biri şeriatsız bir tasavvuf; şeriatsız bir hakikat ve marifet 

olamayacağıdır. Kelâbâzi eylemin bilgi yoluyla düzeltilebileceğini, bilginin de hâl 

üzerinde etki yapacağını belirtir. Zira tasavvufta amel ve bilgi birbirinden 

bağımsız düşünülmemiş olup, birbirini ya önceleyen ya da birbirini doğuran 

unsurlar olarak kabul edilmiştir. Bu da zahir-batın, hakikat-şeriat, şeriat-tasavvuf 

gibi ayrımların hakikatte keskin sınırlarla ayrılmadığını, hâllerin sağlam temeller 

üzerine oturtulması durumunda bu kavramların da birlikte değerlendirilmesinin 

mümkün olduğunu göstermektedir. Kutü’l Kulûb’da yakîn makamları altında 



 

139 

 

dokuz ıstılahtan bahsedilmiş olup, hâl ve makam iç içe geçmiştir. Kimi zaman 

aynı kavram hâl adı altında zikredilirken bazı yerlerde de makam olarak 

verilmiştir. Hücvirî, eserinde hâller ve makamları fırkalarla ilişkilendirerek ele 

almıştır. Eserinin ilerleyen bölümlerinde de ibadetlerle beraber hâlleri açıklaması, 

hâllerin ibadetlerin izdüşümü olduğunu savunduğunu göstermektedir. Hücvirî’yi 

farklı kılan etmen, tasavvuf terimlerini belli sûfilerin şahsında açıklamış 

olmasıdır. Tasavvufun alanı ve temel meselesi ahlaktır, tasavvuf ahlakının 

oluşumu hâller çerçevesinde ele alınmıştır. Hâllere uğrayan salik manen de terakki 

etmekte ve ahlaken gelişmektedir. 

Sûfilerin tartıştığı konular arasında rızanın hâl mi makam mı olduğu, 

zühdden üstün olup olmadığı konusu ilk sıralarda yer almaktadır. Sûfi müellifler 

bu tartışmayı Horasanlılar ve Iraklılar üzerinden yürütmüşlerdir. Kuşeyrî’nin eseri 

Risâle’de Horasanlılar rızayı makam olarak kabul ederken, Iraklıların hâl olarak 

kabul ettiği geçmektedir. Hücvirî’nin eserinde ise bunun tam tersi olarak 

Iraklıların makam olarak kabul ettiği, Horasanlıların ise hâl olarak kabul ettiği 

söylenir. Tasavvufun bu iki ana akımını rıza tartışmaları üzerinden kesin çizgilerle 

ayırmak mümkün gözükmemektedir. Nitekim Serrâc ve Kelâbâzî Horasanlı 

oldukları halde rızayı makamlar arasında görmektedirler. Serrâc ve Kelâbâzî’ye 

göre rıza makam iken; Hücvîrî’ye göre rıza hâller cümlesindendir. Keşfu’l 

Mahcûb’da Hücvirî, Muhâsibiyye mezhebinin mümeyyiz vasfının rızayı hâller 

cinsinden kabul etmesi olduğunu zikreder. Ayrıca rızayı başlangıçta kesbî, 

nihayette vehbî olarak görmesi, Kuşeyrî’nin rızayı bidayette makam, nihayette hâl 

olarak değerlendirmesiyle benzemektedir. Afîfî’ye göre de Kuşeyrî’nin tuttuğu bu 

telifçi yaklaşım en doğru ve isabetli yoldur; sûfiler arasında orta yolu bulma 

görevini ifa etmiştir. Ayrıca Hücvirî eserinde zühd mü üstündür rıza mı üstündür 

konusundaki tartışmalarda rızanın zühdden üstün olduğunu iddia etmiştir. Ona 

göre zühd sahibi daha yüksek makamlara göz dikmekte ve temenni etmekte iken 

rıza ehlinin böyle bir beklenti ve isteği yoktur. Bu sebepten rıza hâli daha 

üstündür.  

Serrâc’a göre hâller değişebilir ve geçici olarak görülürken; Hücvirî’nin 

hâllerin kalıcılığını savunduğu görülmektedir. Diğer bir tartışma alanı ise fena-

beka kavramları üzerindedir. Fena-Beka nazariyesi tevhid-i sûfiye meselesini de 



 

140 

 

içinde barındırması sebebiyle üzerinde uzun ve sert tartışmaların yapıldığı bir 

konudur. Klasiklerdeki tarifleri incelediğimizde bu tariflerin hepsinin sûfî 

yaşantının ahlakî ve psikolojik tarafına işaret ettiklerini, varlığın tabiatı hakkında 

genel bir yaklaşım içeren felsefi bir içerik, ontolojik bir yaklaşım taşımadıklarını 

gördük. Hepsinin ortak noktası, sûfinin varlığında ve özünde değil sıfatlarında bir 

değişim ve dönüşümün söz konusu olduğu gerçeğidir. Fena- beka nazariyeleri ile 

sûfilerin hakiki tevhid dedikleri hususu kastettiklerini belirledik. Ayrıca 

Cüneyd’in misak teorisi ile fena-beka nazariyesi arasında tasavvufî anlamda çok 

yakın ilişki olduğunu gördük. Klasiklerde fena-beka kavramları beşeri sıfatlardan 

fani olmak, ilahi sıfatlarla baki olmak; cehaletten fani olmak, ilim ile baki olmak; 

benlik şuurunun kaybolması, kendisinin ve başkalarının fiillerini Hak’tan bilme 

şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Cüneyd, Allah’ın Ademoğullarından onların 

bellerinden zürriyyetlerini aldığı ve kendisinin onların Rabbi olduğunu sorduğu 

vakit olan elest bezminde cevap verenin ervah-ı zahire olduğunu, dileyen, irade 

edenin de Allah olduğunu; şimdi de durumun aynısı olduğunu ifade etmiştir. 

Cüneyd’in misak teorisine göre kulun var olmadan önceki hâli gibi olması, 

Allah’ın ise daima bakî kalması, kulun son hâlinin ilk hâline dönmesi, hakiki 

tevhiddir; bir diğer adı da tasavvufta fenadır. 

Sûfilerin bir diğer tartışmaları ise sekri esas alan Bayezid’in ve 

takipçilerinin yolu mu, yoksa sahvı esas alan Cüneyd ve muakkiblerinin yolu mu, 

kısacası sekr mi sahv mı üstündür konusudur. Kelâbazî’ye göre sahv hâli sekr 

hâlinden daha mükemmeldir ve daha üstündür. Sûfilerin çoğunluğu da bu 

görüştedir. Sûfi müellifler de Cüneyd’in sahvı esas alan görüşünün 

muakkipleridir. Fakat buna rağmen sekrden önce olan sahvın bir kıymeti 

olmadığına da dikkat çekmişlerdir. Sûfiler, sekr hâlinde bilmeden kötü bir duruma 

düşülebileceğini söylemişler ve bir kısmı bu sebepten sahvı üstün kabul 

etmişlerdir. Sekri üstün sayanlar ise temkin ve itidal üzere sahvın, insanlık sıfatı 

şeklini alacağı için, onlara göre bu durum Allah ile kulu arasındaki en büyük 

perde ve engeldir. Bu sebepten sekr sahvdan üstündür demişlerdir. Müelliflere 

göre sekri Allah ile olanın sahvı da Allah ile olur. Ayrıca iki hâlde tasavvuf 

yolunda tecrübe edilen yüce hâllerdendir. Sûfilerin ihtilafları tasavvufi hayatın 

özüne zarar vermemekle beraber; yaşadıkları her türlü tecrübede esas aldıkları 

Rableri ile kurdukları derin ilişki ve yakınlıktır. 



 

141 

 

 Sûfilerin hepsi, muhabbetin, Allah’a ulaştıran en müessir metot olduğu 

hususunda ittifak etmişlerdir. Fakat, sevenle sevilen arasındaki ilişki, sevginin 

manevî hayatın diğer tezahürleri karşısındaki durumu ve bunun, genel olarak 

tasavvufî ahlaka etkileri gibi konularda ihtilaf etttiklerini fark ettik.   

Tasavvufî hâller ile mistik hâllerin temel farklarını, mistik hâllerde herhangi 

bir sistemli riyazet ve mücahedenin olmaması, tasavvufî öğretilerde olduğu gibi 

seyr-i sülûk ve onun rehberi olan şeyhe yer vermemesi, tasavvufî hâllerin mekânı 

olan kalb kavramı üzerinde durmaması olarak tesbit ettik. Riyazetin unsurlarının 

az yemek, az uyumak ve az konuşmak olduğunu gördük. Sûfiler, riyazetin 

unsurlarına riayet edildiği takdirde kalplerinin hâlleri yaşamaya hazır hale 

geldiğini ve hâllerin mekânı olduğunu söylemekteler. Mücahedeyi ise savaştan 

büyük telakki etmekteler. Ayrıca nefsle mücadele etmek suretiyle kalp hayatını 

zenginleştirmeyi hedeflerler. Böylelikle ruhu güçlendirip, metafizik aleme 

yaklaşmak, tasavvufi hâlleri yaşamak mümkün görülmektedir. Kalp kavramı da 

mistisizmden farklı olarak sûfilerin üzerinde durduğu ve hâllerin, ilahî bilgilerin 

yaşandığı yer olarak sıkça atıf yaptıkları bir kavramdır. Tasavvuf ilmine göre 

kalp, bizim derin anlayış ve marifetimizin mekânıdır, Allah’ın nazar ettiği bir 

yerdir. Tasavvuf klasiklerinde sûfilerin temel meselelerinden olan hâllerin bir 

duygu işi olmaktan ziyade bir akıl ve kalp işi ayrıca, sadece ehli tarafından 

anlaşılabilen ilahi bağışlar olduğu, bu konu üzerinde açıklama, tartışma hak ve 

salahiyetinin de yalnızca ehline has olması gerektiği ortaya koyulmaya 

çalışılmıştır. Ayrıca bu eserlerde bedenin amelleri kadar kalbin amellerinin de 

üstün olduğu vurgulanmıştır. Bu amellerin ve hâllerin yaşanmasında sûfiler 

mürşidin rolüne de dikkat çekmişlerdir. Şeyh ya da mürşid dedikleri hak bir yolda 

seyr-i sülûkünü tamamlamış, sözleri, bakışları hatta hâlleri bile tesirli olan bu 

kimselerin, mürid üzerindeki etkileri anlatılmıştır. Tasavvuf yolunda birincisi 

maddi aleme; ikincisi mürşid vesilesiyle manevi aleme doğum olmak üzere iki 

doğumdan bahsedilmektedir. Asıl olan ve sûfiler için önemli olan ikinci 

doğumdur ve bu doğuma vesile olan mürşid de baba olarak görülmektedir. Ayrıca 

tasavvufta yaşanan hâller in’ikâsi; yani yansıma yoluyla, kalpten kalbe aksettiği 

şeklinde kabul edilir. Manevi yürüyüşünü tamamlayıncaya kadar bir müridin 

mürşidinin gözetiminde bulunması da şart koşulmuştur. Tasavvuf ehli ile sohbet 

etmek kalbin güçlenmesine, ihlasa ve Allah’ı görür gibi olmak olarak tarif edilen 



 

142 

 

ihsan makamına ulaşmaya vesiledir. Allah’a giden yollar her ne kadar nefesler 

adedincedir denilse de en hızlı ve en kısa yol seyr-i sülûk yolu olarak kabul 

görmüştür. Bu manevi yürüyüşle kişi kendi varlığından Allah’ın varlığına doğru 

yürümektedir, kötü ahlaklar yerini güzel ahlaklara bırakmaktadır. Bu yürüyüş 

Allah’a doğrudur ve ilerledikçe çeşitli hâllere maruz kalmak, farklı menzillerde 

konaklamak söz konusudur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

143 

 

KAYNAKLAR 

(Bu tez çalışmasında İSNAD 2 atıf sistemi kullanılmıştır.)   

 

 

Acar, Muhammet Cevat. “Tasavvuf Psikolojisinin Dindarlığın Tecrübî Boyutu Kapsamında 

Değerlendirilmesi Ve Yeni Bir Tanım İhtiyacı”. Artuklu Akademi 6/2 (Aralık 2019), 209-228. 

Afifi, Ebu’l Âlâ. İslam’da Manevi Hayat, çev. Ekrem Demirli, Abdullah Kartal, İstanbul. İz 

Yayıncılık, 8. Basım, 2018. 

Altıntaş, Hayrani. Tasavvuf Tarihi, Ankara: Akçağ Yayınları, 2. Basım, 2018. 

Altıntaş, Hayrani. “Tasavvuf”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi XXIV (Eylül 1990), 

413-423. 

 Altıntaş, Hayrani. “Tasavvuf”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi XXXI (1989) 73-

83. 

Ankaravî, İsmail. Minhâcu’l Fukarâ, İstanbul: 3. Basım, 2011. 

Arberry,  Arthur John. Müslüman Mistiklere Toplu Bir Bakış, çev. İbrahim Kapaklıkaya.       

İstanbul: Ağaç Kitabevi Yayınları, 3. Basım, 2008. 

Aşkar, Mustafa. Tasavvuf Tarihi Literatürü, İstanbul: İz Yayıncılık, 2. Basım, 2015. 

Ateş, Süleyman. İslam Tasavvufu, Yeni Ufuklar Neşriyat Aydın, Hüseyin. Muhâsibî’nin Tasavvuf 

Felsefesi, Ankara: Pars Yayınları, 1976. 

Aydın, Hüseyin. Muhâsibî’nin Tasavvuf Felsefesi, Ankara: Pars Yayınları, 1976. 

Aydın, Nurullah. Ebû Tâlib el-Mekkî’nin Kûtü’ll Kulûb Adlı Eserinde Makamlar. Şanlıurfa: 

Harran Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Ayten, Ali, Düzgüner, Sevde. Tasavvuf Psikolojisine Giriş, İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 2. 

Basım, 2019. 

Başer, Hacı Bayram. Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî’nin Tasavvuf Anlayışı. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2009. 

Başer, Hacı Bayram. Şeriat Ve Hakikat Tasavvufun Teşekkül Süreci, İstanbul: 1. Basım, 2017. 

Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf Klasikleri, İstanbul: Erkam Matbaacılık Yayınlar, 2010. 

 Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ankara: Otto Yayıncılık, 7. Basım, 

2020. 

Ceyhan, Semih. “Vakit”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 42/491-492. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 

Ceyhan, Semih. “Vecd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 42/583-584. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 

Çakmaklıoğlu, Mustafa. “Yoğun Tasavvufî Tecrübelere İlişkin Söylemin İmkânı ve İşlevselliği”. 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 14/1 (2014), 85-122. 

Dâye, Necmuddîn-i, Mirsâdu’l İbâd, çev. Hakkı Uygur, İstanbul: İlk Harf Yayınevi, 1. Basım, 

2013. 



 

144 

 

Demirci, Mehmet. “Hâl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 15/216-218. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1997. 

Demirci, Mehmet. “ İçe Dönük Cihad: Mücâhede”. İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi 8/19 

(2007), 9-21. 

Demirdaş, Öncel. “Riyazet Eğitimi İle Gerçekleşen Manevî Olgunluk”. Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 11/1 (2011), 79-90. 

Demirli, Ekrem. Sadreddin Konevi, Ankara: İsam Yayınları, 1. Basım, 2010 

Demirli, Ekrem. İslam Düşüncesi Üzerine, İstanbul: Sufi Yayınları, 1. Basım, 2016. 

Demirli, Ekrem. İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, İstanbul: Alfa Yayınları, 1. Basım, 2017. 

Demirli, Ekrem. Şair Sûfîler, İstanbul: Sufî Kitap Yayınları, 2. Basım, 2018. 

El-Mekkî Ebû Tâlib. Kûtü’l Kulûb, çev. Muharrem Tan, II, III Cilt. İstanbul: İz Yayıncılık, 3. 

Basım, 2018. 

Eraydın, Selçuk, Tasavvuf ve Tarikatler, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 13. Basım, 2017.  

Erginli, Zafer (ed.). Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul: Kalem Yayınevi, 1. Basım, 

2006. 

Erginli, Zafer. “Temel Tasavvuf Klasiklerinde Hâl Kavramına Toplu Bir Bakış”. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi VIII/1 (2008), 153-198. 

Erginli, Zafer. “Tasavvufî Düşüncenin Kuruluş Asrında Bağdat Sûfî Çevrelerinin Oluşturduğu 

Temel Terminolojik Zemine Toplu Bir Yaklaşım”. Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 6/11 (2017), 1-33. 

Erginli, Zafer. “Haller Neyi Anlatır?”. Bursa Sanat Ve Turizm Vakfı Bursa Kitaplığı Uluslararası 

Bursa Tasavvuf Kültürü Sempozyumu 4  ( Eylül 2005), 71-81. 

Filiz, Şahin. “Mistisizm ve Tasavvuf Arasındaki Temel Farklar Felsefi Bir Yaklaşım”. Diyanet 

İlmi Dergi 30/1 (Ocak-Şubat-Mart/ 1994), 103-123. 

Frager, Robert. Kalp, Nefs ve Ruh, çev. İbrahim Kapaklıkaya, İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 3. 

Basım, 2019.  

Garibullah, Mustafa İsmet. Risale-i Kudsiyye Şerhi ve İzahı, şerh Mahmud Ustaosmanoğlu. I, II. 

Cilt. İstanbul: Ahıska Yayınları, 2010. 

Geylanî, Abdülkâdir, Tasavvuf Yolu, 

Göktaş, Vahit. Tasavvuf Tarihi, İstanbul: İlgi Kültür Sanat Yayıncılık, 2018. 

Göktaş, Vahit. Kelâbâzî Ve Tasavvuf Anlayışı. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007. 

Göztepe, Yüksel. Abdülkerim Kuşeyri’de Hâller ve Makamlar. Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006. 

Guenon, Rene. Çağ ve Hakikat Seçme Makaleler ve Yorumlar, haz. Mustafa Tahralı, İstanbul: 

Kubbealtı Yayınları, 2. Basım, 2019. 

Güngör, Erol. İslam Tasavvufunun Meseleleri, İstanbul: Yer-Su Yayıncılık, 1. Basım, 2018. 

Gürer, Dilaver. Düşünce ve Kültürde Tasavvuf, İstanbul: Ensar Yayınları, 3. Basım, 2019. 



 

145 

 

Haldun, İbn-i. Tasavvufun Mahiyeti, haz. Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayıncılık, 6. 

Basım, 2020. 

Harakani, Ebu’l Hasan, Seyr-i Sülûk Risalesi, çev. Mustafa Çiçekler, İstanbul: Sufi Kitap Yayınları 

Harrâz, Ebû Saîd. Doğruluk Kitabı, çev. Hacı Bayram Başer, İstanbul: Hayykitap Yayınları, 1. 

Basım, 2013. 

Herevî, Hâce Abdullah el-Ensarî, Menâzilü’s Sâirîn, çev. Abdürrezzak Tek, İstanbul: Nizamiye 

Akademi Yayınları, 2. Basım, 2019. 

Hücvîrî. Keşfu’l Mahcûb, haz. Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 6. Basım, 2018. 

İz, Mahir. Tasavvuf, İstanbul: Tür-Dav Yayıncılık, 3. Basım, 1969. 

Kara, Mustafa. Tasavvuf Kültürü, Ankara: Anadolu Ay Yayınları, 2019. 

Kara, Mustafa. “Fena”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 12/333-335. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995. 

Kara, Mustafa. “Müridin Gönlündeki Mürşid, Mürşidin Gönlündeki Mürid”, Bursa Kültür, Sanat 

ve Turizm Vakfı Yayınları Bursa Kitaplığı 1. basım (Kasım 2002), 48-59. 

Kara, Mustafa. Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, İstanbul: Dergâh Yayınları, 16. Basım, 2019. 

Kara, Mustafa. Dervişin Hayatı, Sûfînin Kelamı, İstanbul: Dergâh Yayınları, 3. Basım, 2020. 

Kâşânî, Abdürrezzak. Tasavvuf Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli, İstanbul: İz Yayıncılık, 4. Basım, 

2015. Kelâbâzî. Taarruf, haz. Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 6. Basım, 2019. 

Kayıklık, Hasan, Tasavvuf Psikolojisi, Ankara: Akçağ Yayınları, 2. Basım, 2011. 

Kelâbâzî. Taarruf, haz. Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 6. Basım, 2019. 

Kılıç, Mahmut Erol. Hayatın Satır Araları, İstanbul: Sufi Kitap, 9. Basım, 2021. 

Konur, Himmet. Sûfi Ahlakı, İstanbul: Ensar Neşriyat Yayınları, 1. Basım, 2007. 

Kuşeyrî, Abdülkerim. er-Risale, Haz. Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 11. Basım, 

2021.  

Kübrâ, Necmüddin.  Fevaihu’l Cemal,  Risale ile’l Hâim, Usûlu Aşere, haz. Mustafa Kara, 

İstanbul: Dergâh Yayınları, 2. Basım, 1996. 

Küçük, Hülya. Tasavvufa Giriş, İstanbul: Dem Yayınları, 2. Basım, 2015. 

Kynsh, Alexander. Tasavvuf Tarihi, çev. Nurullah Koltaş, İstanbul: Ketebe Yayınları, 1. Basım, 

2020 

Massignon, Louis. Doğuş Devrinde İslam Tasavvufu, çev. Mehmet Ali Aynî, haz. Osman Türer, 

Cengiz Gündoğdu, İstanbul: Ataç Yayınları, 2. Basım, 2020. 

Muhâsibî, Hârîs. Allah’a Dönüş, çev Cemal Aydın, İstanbul: Sufi Kitap, 3. Basım, 2020. 

Nûrî, Ebû Hüseyin. Kalplerin Makamları Büyük Sufilerden Seçme Metinler, haz. Hacı Bayram 

Başer, İstanbul: HayyKitap Yayınları, 1. Basım, 2015. 

Öngören, Reşat, “Şeyh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 39/50-52. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010. 

Öztürk, Osman. Tasavvufta İslami Hassasiyet, İstanbul: Rağbet Yayınları, 1. Basım, 2016. 

Peker, Hüseyin. “Tasavvuf Psikolojisi”. 



 

146 

 

Reis, Bedriye. “Tasavvuf Klasiklerinde Rıza Kavramı”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 

10/53, 891-913. 

Rûmî, Eşrefoğlu. Müzekki’n Nüfus, haz. Nihat Dağlı, İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 5. Basım, 

2020. 

Sayın, Esma. “Ontolojik açıdan Tasavvuf, Mistisizm ve Maneviyatçılığa Dair Yaklaşımların 

Karşılaştırılması”. Türk İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi 21 82016), 67-74. 

Serinsu, Ahmet Nedim.  Kimi Örnek Almalı, İstanbul: Şûle Yayınları, 2003. 

Serrâc, Ebû Nasr et-Tûsî. el-Lüma, çev. Prof. Dr. Hasan Kâmil Yılmaz, İstanbul: Altınoluk 

Yayınları, 1996. 

Schimmel, Annemaria. İslam’ın Mistik Boyutları, çev. Ergun Kocabıyık, İstanbul: Alfa Yayıncılık, 

2. Basım, 2020. 

Schimmel, Annemaria. Tasavvuf Notları, Çev. Dilara Yabul, İstanbul: Sufi Kitap, 2. Basım, 2018. 

Sühreverdî, Ebû Hafs Şihâbüddin. Avârifü’l Meârif, haz. Hasan Kâmil Yılmaz, İrfan Gündüz, 

İstanbul: Vefa Yayıncılık, 1990. 

Sülemî, Ebû Abdurrahman. Tabâkatü’s Sûfiyye, çev. Abdürrezzak Tek, Bursa: Bursa Akademi, 1. 

Basım, 2018. 

Sülemî, Ebû Abdurrahman. Ruhun Hastalıkları ve Çareleri, çev. Cemal Aydın, İstanbul: Sufi 

Kitap, 7. Basım, 2021. 

Sülemî, Ebû Abdurrahman. Sûfîlerin Edepleri, çev. Cemal Aydın, İstanbul: Sufi Kitap Yayınları, 

2. Basım, 2020. 

Timizî, Hakim. Kalbin Anlamı, çev. Ekrem Demirli, İstanbul: Hayykitap Yayınları, 4. Basım, 2017 

Uludağ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2. Basım, 2016.   

Uludağ, Süleyman. Tasavvufun Dili 2, İstanbul: Mavi Yayıncılık, 2007. 

 Uludağ, Süleyman. “Makam”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 27/409-410. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Uludağ, Süleyman. “Riyazet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 35/143-144. 

İstanbul: TDV Yayınları, 208. 

Uludağ, Süleyman. “Kalb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 24/229-232. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2001. 

Uludağ, Süleyman. “Şathiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 370-371. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010. 

Uludağ, Süleyman. “Muhabbet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, cilt 30/384-386. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2020. 

Yılmaz, Hasan Kamil. Tasavvuf Meseleleri, İstanbul: Erkam Yayınları, 2016. 

 

 

 

 

 



 

147 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	KABUL VE ONAY SAYFASI
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMA VE SEMBOLLER LİSTESİ
	TEŞEKKÜR
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	1. GAZZÂLÎ ÖNCESİ TASAVVUF KLASİKLERİNDE HÂLLERLE İLGİLİ GENEL KAVRAMLAR
	1.1 Hâl
	1.2 Makam
	1.3 Vakit
	1.4 Telvin-Temkin
	1.5 Tasavvuf Klasiklerinde Hâller ve Sayıları
	1.5.1 Serrâc’ın el-Lüma Adlı Eserinde Hâl Konusu
	1.5.2 Kuşeyrî’in er-Risâle Adlı Eserinde Hâl Konusu
	1.5.3 Kelâbâzî’nin et-Taarruf Adlı Eserinde Hâl Konusu
	1.5.4 Hücvirî’nin Keşfu’l Mahcûb Adlı eserinde Hâl Konusu
	1.5.5 Ebû Tâlib el-Mekkî’nin Kûtü’l Kulûb Adlı Eserinde Hâl Konusu

	1.6 Ahlaktaki Değişim Olarak Hâller

	İKİNCİ BÖLÜM
	2. GAZZÂLÎ ÖNCESİ SÛFİLERİN HÂLLERLE İLGİLİ TARTIŞMALARI
	2.1 Hâlin Geçici mi Devamlı mı Olduğu Konusunda Görüşler
	2.2 Rıza Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler
	2.3 Fena-Beka Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler
	2.4 Sahv-Sekr Konusunda Farklı Ve Ortak Görüşler
	2.5  Muhabbet Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler
	2.6 Havf-Reca Konusunda Farklı ve Ortak Görüşler

	3. TASAVVUFTAKİ HÂL KAVRAMI İLE  MİSTİK  HÂLLERİN MUKAYESESİ
	3.1 Tasavvuf İle Mistisizmin ve Tasavvufî Hâl İle Mistik Hâllerin Farkları ve Benzer Yönleri
	3.2 Tasavvufta Hâller Nasıl Yaşanır?
	3.2.1 Riyazet ve Mücahede
	3.2.2 Tasavvufta Hâllerin Yaşandığı Yer olarak Kalp
	3.2.3 Hâllerin Yaşanmasında Şeyhin (Mürşidin) Rolü
	3.2.4 Hâller Bahsinde Seyr-i Sülûkün Rolü


	SONUÇ
	KAYNAKLAR

