
 

 

TC.  

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

 GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 GELENEKSEL TÜRK SANATLARI ANASANAT DALI  

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

İKONOGRAFİK İNCELEME BAĞLAMINDA SELÇUKLU ÇİNİLERİNDEKİ 

MİTOLOJİK FİGÜRLER 

 

 

 

Hazırlayan 

Fatma Şeyda ÖZYURTSEVER 

 

 

 Danışman  

Doç. Atilla Cengiz KILIÇ 

 

 

 

İzmir / 2023 



ii 

 

YEMİN METNİ 

 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “İkonografik İnceleme Bağlamında 

Selçuklu Çinilerindeki Mitolojik Figürler” adlı çalışmanın, tarafımdan, bilimsel ahlak 

ve geleneklere aykırı düşecek bir yardıma başvurmaksızın yazıldığını ve yararlandığım 

eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış 

olduğunu belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 

  

  

… / … / …  

 

 

 Fatma Şeyda ÖZYURTSEVER  

 



iii 

 

TUTANAK 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü’nün ...../...../...../ tarih 

ve....................sayılı toplantısında oluşturulan jüri, Lisansüstü Öğretim 

Yönetmeliği’nin............maddesine göre Geleneksel Türk Sanatları Anasanat Dalı, 

Yüksek Lisans öğrencisi Fatma Şeyda ÖZYURTSEVER’in “İkonografik İnceleme 

Bağlamında Selçuklu Çinilerindeki Mitolojik Figürler” konulu tezini incelenmiş ve 

aday ...../....../....../ tarihinde, saat .............’da jüri önünde tez savunmasına alınmıştır. 

Adayın kişisel çalışmaya dayanan tezini savunmasından sonra ...... dakikalık 

süre içinde gerek tez konusu, gerekse tezin dayanağı olan anasanat dallarından jüri 

üyeleri tarafından sorulan sorulara verdiği cevaplar değerlendirilerek tezin .............. 

olduğuna oy ................. ile karar verilmiştir. 

 

 

 

BAŞKAN 

 

 

ÜYE                                                  ÜYE 

 

 



iv 

 

ÖZET 

Bu çalışmada 11. Yüzyıl ve 13. Yüzyılı kapsayan Selçuklu çini-seramik 

sanatında betimlenmiş mitolojik figürlerin öykü ve alegorilerinin saptanması, sanat 

yapıtlarının oluştuğu dönemin kültürel durumunu ve bu ortamda oluşan yapıtlardaki(çini-

seramik) mitolojik figürlerin içerdiği anlamların irdelenmesi ve elde edilen verilerden 

yararlanarak yeni tasarım ve uygulamalar yapmak amaçlanmıştır.  

Asya kıtasında ilk devirlerden günümüze kadar Türkler’ in yaşadığı bölgelerde 

en çok adı geçen yer Orta Asya ve İç Asya’dır. Yazılı tarih öncesi buradaki yaşamlarının 

sanatsal etkinlikleri arasında kültürel nesnelerin üzerlerindeki hayvan motifleri evrensel 

sanat tarihi açısından oldukça önemlidir. Araştırmamıza konu olan mitolojik kökenli  

hayvanlar da buradaki yaşam biçiminin bir parçasıdır. 

Zorlu yaşam koşulları karşısında kendini zayıf ve çaresiz hisseden insan, 

varlığını sürdürebilmek adına verdiği mücadelede içinde bulundukları toplumun inanç ve 

düşünce yapısına bağlı olarak ne Tanrı ne insan ne de hayvan olarak adlandırılamayan 

birtakım yaratıklardan yardım istemiş ve onların gücüne ihtiyaç duymuşlardır. Bununla 

beraber vahşi hayvanlara duyulan korku ve onlara atfedilen kutsallık onlardan 

korunmanın yanı sıra, onlar gibi kuvvetli olabilme isteği oluşturmuş ve hayvan biçimine 

girerek onun gücüne erişme düşüncesini geliştirmiştir. Bu amaçla kompozit yaratıklar 

hayal ederek özellikle hükümdarların gücünü göstermek amacıyla bazen göklerin hakimi 

olduğunu düşündükleri kartal ve yer yüzünün hakimi olduğunu düşündükleri aslan 

figürlerini birleştirmişler bazen de bir aslanın gövdesine hükümdarlarının başını 

eklemişler ve buna benzer yaratık figürlerini kültürel nesneleri üzerinde ve mimari 

süslemelerinde kullanmışlardır. 

 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

In this thesis, 11. Century and 13. Century it is aimed to determine the stories 

and allegories of the mythological figures depicted in Seljuk tile art, to examine the 

cultural situation of the period in which the works of art were formed, and the meanings 

contained in the mythological figures in the works (tiles) formed in this environment and 

to make new designs and applications by using the obtained data. 

From the first time in the Asian continent to the present day, the most mentioned 

places in the regions where the Turks lived are Central Asia and Inner Asia. Among the 

artistic activities of their lives here in the prehistory of written history, the animal motifs 

on cultural objects are very important in terms of universal art history. Mythical animals, 

which are the subject of our research, are also part of the way of life here. 

Man, who felt weak and helpless in the face of difficult living conditions, asked 

for help from several creatures that could not be called either God, human or animal, 

depending on the belief and thought structure of the society they were in their struggle 

for survival, and they needed their strength. However, the fear of wild animals and the 

sanctity attributed to them, in addition to protection from them, formed a desire to be 

strong like them and developed the idea of entering into animal form and attaining its 

power. For this purpose, they imagined composite creatures and sometimes combined the 

figures of the eagle, which they thought was the ruler of the heavens, and the lion, which 

they thought was the ruler of the earth, especially to show the power of the rulers, and 

sometimes they added the head of their ruler to the body of a lion and used similar creature 

figures on their cultural objects and architectural decorations.  

 

 

 



vi 

 

ÖNSÖZ 

Türk sanatında iç ve dış mimari süslemesinin en önemli unsurlarından biri olan 

çini-seramik sanatında Selçuklu dönemi beni en çok etkileyen dönem olmuştur. Bu 

dönem içerisinde de kullanılan mitolojik hayvan figürleri oldukça ilgimi çekmiş ve 

araştırmamı da bu yönde yapmama neden olmuştur. 

Bu tezde emeği geçen hocam sayın Doç. Atilla Cengiz KILIÇ’ a, aldığım eğitim 

boyunca üzerimde emeği olan tüm hocalarıma ve desteğini benden hiç esirgemeyen eşim 

Tayfun ÖZYURTSEVER’ e teşekkürü bir borç bilirim.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

YEMİN METNİ ................................................................................................................ ii 

TUTANAK ...................................................................................................................... iii 

ÖZET ............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ...................................................................................................................... v 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... vii 

RESİMLER LİSTESİ .................................................................................................... viii 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

1. BÖLÜM                                                                                                                                 

ÇİNİ- SERAMİK SANATI 

1.1. Çini- Seramik Sanatı Tanımı ...................................................................................... 4 

1.1.1. Selçuklu Dönemi Çini- Seramik Sanatı .......................................................... 5 

2.BÖLÜM                                                                                                                                               

SELÇUKLU DÖNEMİ ÇİNİLERİNDE GÖRÜLEN MİTOLOJİK FİGÜRLERE 

İKONOGRAFİK AÇIDAN BAKIŞ 

2.1. İkonografi ve Mitoloji: Tanımı ................................................................................ 10 

2.1.1. İkonografi Nedir? .......................................................................................... 11 

2.1.2. Mitoloji Nedir? .............................................................................................. 11 

2.2. Selçuklu Dönemi Çinilerinde Mitolojik Figürlere İkonografik Açıdan Bakış ........ 11 

2.2.1. Çift Başlı Kartal Figürü ................................................................................. 11 



viii 

 

2.2.2. Sfenks Figürü ................................................................................................ 20 

2.2.3. Grifon Figürü ................................................................................................ 29 

2.2.4. Harpi Figürü .................................................................................................. 37 

2.2.5. Ejder Figürü .................................................................................................. 44 

3. BÖLÜM                                                                                                      

UYGULAMALAR VE SERGİ AÇILIŞI 

3.1.Tasarım Aşamaları .................................................................................................... 51 

3.2. Uygulama Aşamaları ................................................................................................ 54 

3.3. Uygulamalar ............................................................................................................. 64 

3.4. Sergi düzenlenmesi .................................................................................................. 79 

SONUÇ ........................................................................................................................... 83 

KAYNAKÇA .................................................................................................................. 86 

ÖZGEÇMİŞ 

  

 

  

RESİMLER LİSTESİ 

Resim 1. İsfahan Cuma Camii’nin ana eyvanı. ................................................................ 7 

Resim 2. Keykâvus Dârüşşifâsı’nın türbe cephesi çinilerinden bir detay – Sivas. ........... 8 



ix 

 

Resim 3. Altay Hun Çağı kumaş üzerine işlenmiş gök kartalı figürü altında ay-güneş ve 

gece-gündüz sembolleri. ................................................................................................. 12 

Resim 4. Sırık Üzerinde kartal figürleri. ........................................................................ 13 

Resim 5. Çift başlı kartallı ve ejder başlı, yaldız işli ipek kumaş 13. yüzyıl, Konya, .... 14 

Resim 6. Artuklu, ortasında güneş yerine çift başlı kartal bulunan burç ve gezegen figürlü 

tunç ayna, 1204-1262., .................................................................................................... 15 

Resim 7. 13. Yy Çift Başlı Kartal Figürlü Tekstil parçası, İran-Türkiye. ...................... 16 

Resim 8. Anadolu Selçuklu dönemi çift başlı kartal figürü, Konya İnce Minareli Medrese 

Müzesi ............................................................................................................................. 15 

Resim 9. (a) “es-Sultan” ve (b) “es- Sultani” yazılı yıldız şeklinde çini karolar............ 17 

Resim 10. 12.Yy. Selçuklu vazo. .................................................................................... 17 

Resim 11.Transparan turkuvaz sır altı, çift başlı kartal figürü, Kubad Abad, Küçük Saray.

 ......................................................................................................................................... 18 

Resim 12.  Çift başlı kartal figürlü çini pano, Artuklu Sarayı, Diyarbakır Müzesi. ....... 18 

Resim 13. Kubad Abad, Küçük Saray, lüster, çift başlı kartal tasvirli yıldız çini, Konya 

Karatay Müzesi. .............................................................................................................. 19 

Resim 14. Emniyet Genel Müdürlüğü Arması. .............................................................. 19 

Resim 15. Polis Akademisi Logosu. ............................................................................... 20 

Resim 16. M.Ö. IV. Yy sonları, Sfenks figürlü altın küpe, Ukrayna Tarihi Hazineler 

Müzesi, Kiev. .................................................................................................................. 21 

Resim 17. Gazne Sarayına ait mermer kabartmada sfenks figürü. ................................. 22 

Resim 18. Sfenks figürlü taş pano, Konya İnce Minareli Medrese,…………………….22 



x 

 

Resim 19. 12.-13.yy Büyük Selçıklu Sfenks figürlü bronz ayna.................................... 23 

Resim 20. 12. Yy’ın ikinci yarısı, Rakka, Sfenks figürlü biblo...................................... 23 

Resim 21.13. Yy Büyük Selçuklu Dönemi, Sfenks biblo. ............................................. 24 

Resim 22.13.yy, Büyük Selçuklu Dönemi Sfenks figürlü sürahi. .................................. 24 

Resim 23. 12-13. Yy. Büyük Selçuklu Dönemi, Sfenks figürlü bardak. ........................ 25 

Resim 24. 12.yy Rakka, Sfenks figürlü tabak, Met Museum. ........................................ 25 

Resim 25. Sfenks figürlü yıldız çini, Kubadabad, Küçük Saray, Karatay...................... 26 

Resim 26. Sfenks figürlü (a) ve (b) yıldız çiniler, lüster tekniği, KubadAbad, Büyük 

Saray, Karatay. ................................................................................................................ 27 

Resim 27. Sfenks figürlü (a) ve (b) yıldız çiniler, lüster tekniği, KubadAbad, Büyük 

Saray, Karatay. ................................................................................................................ 27 

Resim 28. 13.-14. Yy. Sfenks figürlü (a), (b) sır altı, yıldız çiniler, Karatay Müzesi. ... 28 

Resim 29.13.yy Sfenks figürlü kupa, İran-Kaşan, Harvard müzesi. .............................. 28 

Resim 30. M.Ö. V.yy. Pazırık I. Kurgan, grifon figürlü eyer......................................... 31 

Resim 31. Pazırık I. Kurgan, grifon figürlü eyer. ........................................................... 31 

Resim 32. Kimmer Türklerinin Tacında Grifonlarla Arimaspilerin Savaşı. .................. 32 

Resim 33. Gümüş kemer tokaları 13. yüzyıl ilk yarısı, Artuklu bölgesi, Londra-British 

Museum. .......................................................................................................................... 33 

Resim 34. 12.-13. Yy, Selçuklu Grifon figürlü tabak.. ................................................... 33 

Resim 35. Grifon Figürlü Yıldız Çini, Küçük Saray-Karatay. ....................................... 34 

Resim 36. Grifon figürlü yıldız çini, sır altı, Çini deposu, Karatay. .............................. 34 



xi 

 

Resim 37. Kırık minai yıldız parçasında grifon figürü, Konya Karatay Müzesi. ........... 35 

Resim 38. Yıldız çini, lüster, Grifon figürleri, tahmini 13. Yy., İran- Kaşan.  

Resim 39. 12.yy-13.yy İran Selçukluları dönemi Grifon figürlü kase, Cinninnati Art 

Müzesi ............................................................................................................................. 36 

Resim 40. 12.yy Grifon figürlü sürahi, İran -Kaşan, Pergamon Museum of Islamic Art 

Berlin. .............................................................................................................................. 36 

Resim 41. 13. Yy İran Selçukluları, harpi ...................................................................... 38 

Resim 42. Gazne Sarayına ait Harpi figürlü duvar kabartması. ..................................... 39 

Resim 43. 12. Yy İran Selçukluları, Kaşan, Harpi figürü önden görünüş (a), arkadan 

görünüş (b)  ..................................................................................................................... 39 

Resim 44.  12.-13. Yy İran Selçukluları Harpi Figürü, The Metropolitan Museum of Art.

 ......................................................................................................................................... 40 

Resim 45. 13. yy, İran, Harpi figürlü tabak .................................................................... 40 

Resim 46. 12.-13. Yy İran, Ray, Harpi figürü, Met Museum ......................................... 41 

Resim 47. 1312, Hüdavent Hatun Kümbeti detay, Harpi figürlü kabartmaları, Niğde .. 41 

Resim 48. Harpi figürü, Konya İnce Minareli Medrese Müzesi. ................................... 42 

Resim 49. Siren figürlü yıldız çini, Büyük Saray- Kubadabad. ..................................... 42 

Resim 50. Siren figürlü yıldız çini, Küçük Saray- Kubadabad ...................................... 43 

Resim 51. Siren figürlü yıldız çini, Büyük Saray- Kubadabad. ..................................... 43 

Resim 52. Kırgız Manas destanından ejderle savaş sahnesi. .......................................... 46 

Resim 53. Türk Memluklu, Halep kalesi, ejder figürü. .................................................. 46 



xii 

 

Resim 54. Türk Memluklu, Halep kalesi, ejder figürü detay. ........................................ 47 

Resim 55. Konya Kalesi'nden gelme çift başlı ejder kabartması, Konya ince Minareli 

Medrese Müzesi, 1220 civarı .......................................................................................... 47 

Resim 56. Erzurum Emir Sultan Türbesi, tahmini 12. Yy’ın ilk yarısı,  Birbirine dolanmış 

çift ejder .......................................................................................................................... 48 

Resim 57. 1270-1275 Kaşan, Ejder figürlü yıldız çini ................................................... 48 

Resim 58. Kubad Abad, Büyük Saray, ejder figürlü çini parça, Konya Karatay Müzesi

 ......................................................................................................................................... 49 

Resim 59. Tasarım için seçilmiş Selçuklu geometrik desen eskizi örneği ..................... 51 

Resim 60.Tasarım çalışması örneği ................................................................................ 52 

Resim 61. Tasarım çalışması örneği ............................................................................... 52 

Resim 62. Tasarım çalışması örneği ............................................................................... 53 

Resim 63. Tasarım çalışması örneği ............................................................................... 53 

Resim 64. Tasarım çalışması örneği ............................................................................... 54 

Resim 65. Alçı kalıpların dökülmesi .............................................................................. 55 

Resim 66. Tasarımların alçı kalıplara kazınmasına örnek bir çalışma ........................... 55 

Resim 67. Tepsi formunda kalıp ile elle şekillendirme .................................................. 56 

Resim 68. Tepsi formunda kalıp ile tasarım çalışması örneği ........................................ 56 

Resim 69. Tasarımlar için torna çalışması ...................................................................... 57 

Resim 70. Tasarımların elle şekillendirilmesi örneği ..................................................... 57 

Resim 71. Tasarımların elle şekillendirilmesi örneği ..................................................... 58 



xiii 

 

Resim 72. Tasarımların elle şekillendirilmesi örneği ..................................................... 58 

Resim 73. Tasarımların elle şekillendirilmesi örneği ..................................................... 59 

Resim 74. Vazo formunda şekillendirilmiş tasarım örneği ............................................ 59 

Resim 75. Tasarımları tamamlanan formların bisküvi pişirimi için fırınlanması .......... 60 

Resim 76. Bisküvi pişirimi tamamlanmış formların renklendirilmesi ........................... 60 

Resim 77. Bisküvi pişirimi tamamlanmış formların renklendirilmesi ........................... 61 

Resim 78. Harpi figürlerinin desenlenmesi .................................................................... 61 

Resim 79. Üç boyutlu formların pistole ile sırlanması ................................................... 62 

Resim 80. Sırlaması tamamlanan formların fırınlanması ............................................... 62 

Resim 81. Sırlaması tamamlanan formların fırınlanması ............................................... 63 

Resim 82. Tasarımların isleme tekniği ile lekelendirilmesi ........................................... 63 

Resim 83. Tasarımların isleme tekniği ile lekelendirilmesi ........................................... 64 

Resim 84. Karışık teknik, harpi figürlü pano ................................................................. 64 

Resim 85. Karışık teknik, sfenks figürlü pano ............................................................... 65 

Resim 86. Karışık teknik, grifon figürlü form ................................................................ 65 

Resim 87. Karışık teknik, harpi figürlü pano ................................................................. 66 

Resim 88. Karışık teknik, grifon figürlü, ayaklı form .................................................... 66 

Resim 89. Karışık teknik, harpi figürlü pano ................................................................. 67 

Resim 90. Karışık teknik, sfenks figürlü, ayaklı form .................................................... 67 

Resim 91. Karışık teknik, harpi figürlü pano ................................................................. 68 



xiv 

 

Resim 92. Karışık teknik, harpi figürlü form ................................................................. 68 

Resim 93. Karışık teknik, sfenks ve kuş figürlü pano .................................................... 69 

Resim 94. Karışık teknik, grifon figürlü pano ................................................................ 69 

Resim 95. Karışık teknik, çift başlı kartal ve harpi figürlü pano .................................... 70 

Resim 96. Karışık teknik, sfenks figürlü pano ............................................................... 70 

Resim 97. Karışık teknik, grifon figürlü pano ................................................................ 71 

Resim 98. Karışık teknik, sfenks figürlü, ayaklı form .................................................... 71 

Resim 99. Karışık teknik, ejder figürlü ayaklı pano ....................................................... 72 

Resim 100. Karışık teknik, sfenks figürlü ayaklı pano ................................................... 72 

Resim 101. Karışık teknik, harpi figürlü ayaklı pano ..................................................... 73 

Resim 102. Karışık teknik rölyef pano ........................................................................... 73 

Resim 103. Sır altı tekniği, rölyef pano .......................................................................... 74 

Resim 104. Karışık teknik, harpi figürlü form ............................................................... 74 

Resim 105. Karışık teknik, ejder figürlü form ................................................................ 75 

Resim 106. Karışık teknik, harpi figürlü form ............................................................... 75 

Resim 107. Karışık teknik, grifon figürlü form .............................................................. 76 

Resim 108. Torna çalışması, karışık teknik, sfenks figürlü vazo ................................... 76 

Resim 109. Torna çalışması, karışık teknik, harpi figürlü vazo ..................................... 77 

Resim 110. Torna çalışması, karışık teknik, harpi figürlü vazo ..................................... 77 

Resim 111. Sır altı, döküm, harpi figürleri ..................................................................... 78 



xv 

 

Resim 112. Torna çalışması, sır altı tekniği, harpi figürlü kase ..................................... 78 

Resim 113. Torna çalışması, sır altı tekniği, grifon figürlü kase .................................... 78 

Resim 114. Pinturaurla Sanat Galerisi girişi ve Sergi afişi ............................................ 79 

Resim 115. Sergi hazırlığından görünüm ....................................................................... 79 

Resim 116. Sergi hazırlığından görünüm ....................................................................... 80 

Resim 117. Sergi hazırlığından görünüm ....................................................................... 80 

Resim 118. Sergi açılış gününden görünüm ................................................................... 81 

Resim 119. Sergi açılışından danışman hocam  Doç. Atilla Cengiz Kılıç ile… ............ 81 

Resim 120. Sergi açılış gününden görünüm ................................................................... 82 

Resim 121. Sergi açılış gününden görünüm ................................................................... 82 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

Avrasya atlı göçerlerinin Kuban’ a (2017) göre, yazılı tarih öncesi yaşamlarının 

sanat etkinlikleri arasında kültürel nesnelerin üzerlerindeki hayvan motifleri evrensel 

sanat tarihi açısından önemli ve özel bir yere sahiptir. Yazar, hayvan üslubunun 

gelişmesinde iki ana düşünceden bahseder: Bir grup tarihçiye göre Güney Rusya ve 

Kafkasya’da elde edilen İskitlere ait bulgulardan yola çıkarak, bu üslup Tuna 

bölgesindeki Hallstatt çağı kültürü (İÖ 1000-450) ve Mezopotamya Geç Asur Sanatı 

etkisi ile ortaya çıkmıştır. İkinci bölge ise Altaylar’ ın kuzeyinde yer alan Minusinkdir. 

Burada elde edilen bulgulardan yola çıkan sanat tarihçileri ve arkeologlara göre bazen 

Batı bazen de Çin’le ilişkiler daha çok da İran ve özellikle Ahameniş dönemi esin kaynağı 

olarak kabul edilmiştir (Kuban, 2009:  63-66). 

Çoruhlu’ ya (2013) göre, Asya kıtasında ilk devirlerden günümüze kadar 

Türkler’ in yaşadığı bölgelerde en çok adı geçen Orta Asya ve İç Asya’dır. Yazara göre 

Orta Asya toprakları bugünkü bağımsız Türk devletlerinin yaşadığı bölgelerle, siyasi 

açıdan Çin’e bağımlı olan Doğu Türkistan havzası ile kısmen de olsa Moğolistan’ın 

güneyini kapsamaktayken İç Asya, Batı ve Orta Sibirya’ nın  kuzey sınırından Moğolistan 

ve Ural Dağlarının güney doğusuna kadar uzanmaktadır (Çoruhlu, 2013: 16). 

Kuban’a (2017)  göre Türk ve Moğol geleneklerinde arkeolog ve antropologların 

genel yargılarının bu topraklarda tasvir edilmiş hayvanların herhangi bir tanrısal 

nitelikleri olmadığı bir çok kültürde görüldüğü gibi kendilerine tapınılan tanrıların 

simgeleri olmadığıdır. Bu hayvanlar (kaplan, ayı, geyik, kuşlar vs.) kendilerini değil, 

fakat gizemli yaratıkları temsil ederler. Yunan mitolojisinde tanrıların insan görüntülü 

tasvir edilmesi gibi bu hayvanlarda, örneğin Altay mitolojisinde, fantastik yaratıkları 

temsil etmektedirler. Hatta bunlara kanat takılmış başları ejder gibi başka bir hayvanın 

başını almış ya da insan gövdeli olarak tasvir edilmişlerdir. Yazar yaptığı araştırmalarda 

belki de çok daha eski dönemlerde bunların klan ve kabilelerin totemi olabileceğini fakat 

bu dönemde gizemli güçleri olan mitolojik varlıklar oldukları düşüncesinden bahseder. 

(Kuban, 2009: 67). 



2 

 

Fantastik varlıklar Mülayim’e (1999) göre insanların hayal dünyasının yarattığı 

bir sentezdir. İnsan başlı bir kuş veya kuyruğu rumi motifiyle son bulan bir aslan figürü 

ne insan ne hayvan ne de tanrıya benzememektedir ama tuhaf, şaşırtıcı ve olağan üstüdür. 

Tanrıyla doğrudan iletişime geçemeyecek kadar güçsüz ve çaresiz olan insan, yaşam 

koşulları içerisinde karşılaştığı zorlukları yenebilmek adına toplumun inanç ve düşünce 

yapısına bağlı olarak gelişen, ne Tanrı, ne insan ne de hayvan sayılamayacak bazı 

yaratıklardan yardım istemiş, onlardan destek beklemişlerdir (Mülayim, 1999: 159). 

Bununla beraber vahşi hayvanlara duyulan korku ve onlara atfedilen kutsallık onlardan 

korunmanın yanı sıra, onlar gibi kuvvetli olabilme isteği oluşturmuş ve hayvan biçimine 

girerek onun gücüne erişme düşüncesini geliştirmiştir (Çoruhlu, 2012: 192). 

Bu çalışmaya ilk olarak tez konumla ilgili kaynak araştırması yaparak 

başlanmıştır. Kütüphane kaynaklarından ve internet ortamında ulaşılabilir akademik 

kaynaklardan gerekli bilgi depolaması yapılmıştır. Bunun yanında çalışma konumla ilgili 

birçok görsele ulaşılarak bir görsel arşivi oluşturulmuştur.  

Araştırmalarım sırasında tez konusundaki kaynakların özellikle Türklerle ilgili 

olan kısımlarının kısıtlı olduğu, genel olarak kaynakların belli başlı birkaç sanat tarihçinin 

yazdığı kitaplardan ibaret olduğu görülmüştür. Bu tezde ulaşabildiğim tüm kaynaklar 

derinlemesine incelenmiş ve doğru bir şekilde derlenip sunulması sağlanmıştır. 

Konuyu ele alan birçok tasarım çalışması ve sürece en uygun tasarımlarla 

uygulamalar yapılmıştır. Yapılan tasarımların ardından tez çalışmamızın bir parçası 

olarak kararlaştırılan sergi açılısı gerçekleştirilmiştir. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. BÖLÜM                                                                                                                                 

ÇİNİ- SERAMİK SANATI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

1. BÖLÜM                                                                                                                                 

ÇİNİ- SERAMİK SANATI 

1.1. Çini- Seramik Sanatı Tanımı 

Yapılan araştırmalarda Çini kelimesinin Osmanlı dönemi öncesinde 

kullanılmadığı görülür. Öney’e (1976) göre eskiden mimari seramiklere kaşi, kap-kacak 

seramiklerine ise evani denilirdi.  Aslında çini ve seramik hamurunda ve yapılışında fark 

yoktur. Batı dillerinde  ceramic, keramik v.b. gibi kelimeler sadece kullanma seramiğinde 

kullanılırken, duvar çinisi için tile, faience v.b. terimler kullanılır. Bu açıdan bakacak 

olursak batıdan dilimize geçen seramik sözcüğünü onlarda olduğu gibi kap-kacak için 

kullandığımız ve çiniyi ise mimaride kullanılan duvar seramikleri için kullandığımız 

kabul edilebilir (Öney 1976: 7).  

Çini kelimesi Yetkin’e göre Osmanlıca “Çin’e ait”, “Çin işi” anlamlarında 

kullanılmış olup, porselen sanatının dünyaya tanıtılıp yayılmasını sağlayan Çinlilere atfen 

bu ismi almıştır. Yazara göre çeşitli şekillerdeki plakaların renklendirme işleminden 

sonra sırlanarak fırınlanmasının ardından sırın eriyerek çini plakalar üzerinde oluşturduğu 

koruyucu saydam ve parlak tabaka çini sanatının esası olmuştur. 

(https://islamansiklopedisi.org.tr/cini). 

Avşar, M. ve Avşar, L.’ ye (2014) göre Geleneksel çini sanatını ile uğraşan bir 

aileden gelen Faruk Şahin de çini kelimesinin kökünün “Çin’e ait” anlamını taşıdığını ve 

“parlak, düzgün beyaz renkli seramiklerin” bu isimle batıya tanıtıldığını söyler. Bu 

açıklamaya göre çini teriminin sadece beyaz bünyeli seramikler için geçerli olduğu kanısı 

ortaya çıkarken, Nurhan Atasoy’a göre Osmanlı döneminde çini, çamur türüne bağlı 

kalmaksızın tüm seramik ürünlerini kapsayan ortak bir tanımdır (Avşar ve Avşar 2014: 

4). 

Süreç içinde anlamı belirsizleşen çini kelimesi genellikle mimari yapılarda 

süsleme unsuru olarak kullanılan her türden seramik ürünlerin tanımlanmasında 

kullanılırken kimi zaman geleneksel tarzda üretilmiş kap-kacak anlamında kullanılır 

olmuştur (Avşar ve Avşar 2014: 5).  



5 

 

Bu tanımlardan da anlaşılacağı gibi çini teriminin direkt tanımının yapılmasının 

güç olduğu, çini ve seramik ayrımının zor olduğu anlaşılmıştır. Tez çalışması için yapılan 

araştırmalarda da yazarların bazen çini, bazen çini ve seramik bazen de seramik 

terimlerini kullandıkları görülmüştür. Bu sebeple çalışmamda bu terimler yazarların 

kullanım şekline uygun olarak yazılmıştır. 

1.1.1. Selçuklu Dönemi Çini- Seramik Sanatı  

Çini- seramik sanatının ilk örnekleri tuğla üzerine uygulanan renkli sırların 

kullanılması ile eski Mısır ve Mezopotamya’da oluşturulmuştur 

(https://islamansiklopedisi.org.tr/cini). 

İslamiyet’ten önce Türk sanatında Yetkin’e göre (1972), sırlı tuğlaların 

kullanıldığı bilinmekte ve yapılan kazılarda Uygur mimarisinde sırlı tuğlaların mabetlerin 

zemin kaplamalarında kullanıldığı da görülmüştür.  İdikut şehri buluntularında gri-mavi 

sırlı tuğlalara rastlanırken Karahoto’ da yapılan kazılarda orta kısımlarında birer rozet 

köşelerinde ¼ oranında rozetlerle biçimlendirilmiş levhalar bulunmuştur. Bunlar da gri-

mavi bir sırla kaplanarak yine mabetlerin zemin kaplamalarında kullanılmıştır (Yetkin, 

1972: 15). 

Öney’e (2007) göre Irak’ta Abbasi, Türkistan’da Karahanlı, Afganistan’da 

Gazneli, İran’da Büyük Selçuklu çini -seramik sanatında özgün bir gelişim göstermiş ve 

daha sonra Türkistan’da Timur ve İran’da İlhanlı- Moğol, Safavi ve Kacar dönemlerinde 

büyük atılım yapmıştır (Öney, 2007: 13-14). Kuban’a (2009) göre 9.yy da Çin seramiğini 

keşfeden Abbasiler o tarihe kadar Bağdat’ta çiniyi tanımıyorlardı ancak İslam 

çömlekçileri örneklerine ulaştıkları çinileri taklit ederek kısa sürede güçlü bir seramik 

sanatı yaratmışlardır. Bu dönemde her tür seramik tekniğini kullanmışlar ve yaldızlı 

anlamına gelen “lüster” çini tekniğini İslam sanatı yaratması olarak ortaya koymuşlardır 

(Kuban, 2009: 189). Bağdat ve Samarra’daki saraylarda altın tabak, çanağın yerini soyut 

insan ve hayvan figürleriyle bezeli lüster seramikler almıştır (Öney, 2007: 15). 

Kuban’a (2009) göre çini ve seramik sanatının ikinci büyük dönemi Abbasi 

döneminin ardından Selçuklu egemenliği altında çıkmış ve bu dönemde orta kuzey 



6 

 

İran’da Rey ve Kaşan üretim merkezleri haline gelmiştir. Kuzey Irak’ta büyük kervan 

kentleri olan Rakka ve Rusafa ise değişik üslupları ile alt üretim merkezleri olmuştur. 

12.yy da kilin oyularak şekillendirildiği çömlekler tek renk sırla kaplanmış ya da “lakabi” 

adı ile anılan kaplarda olduğu gibi çok renkli sırla kaplanmıştır. Özellikle Kaşan’da 

kabartma çiniler, insan ya da hayvan figürlü kaplar kalıpla yapılmıştır.  Oyarak ya da 

çizerek genellikle siyah ve tek renkli kaplar şeffaf mavi, yeşil turkuaz da denen bir sırla 

kaplanarak “silüetli” denilen bir teknik de bu dönemde gelişmiştir. Mısır’da Abbasi ve 

Fatimi dönemlerinde ortaya çıkan lüsterli seramikler Rey, Kaşan ve Rakka’da da 

görülmeye başlar ancak Mısır etkisinin görüldüğü Rey kaplarına karşın Kaşan’da bu 

etkiler görülmez. Desen özellikleri Selçuklu dönemini yansıtırken insan figürleri 

karakteristik Türk tipini yansıtmaktadır.  Selçuklu döneminde görülen bir diğer teknik te 

minyatür sanatına yakın olan “minai” tekniğidir. Isıya dayanıklı renklerin sır altına 

sürüldükten sonra sırlanıp fırınlanma işleminin ardından sır üstü boyalarla tekrar daha 

düşük ısılarda fırınlama yolu ile elde edilen renkli kaplardır (Kuban, 2009: 189-192).   

Resim 1’ de Melikşah döneminde Selçuklular’ın başkenti olan İsfahan’daki İnşa 

faaliyetleri Abbâsî dönemi, Selçuklu dönemi ve Selçuklular’dan sonraki dönemde de 

devam etmişse de yapı genel olarak Selçuklu mimari tarzını koruyan Cuma Camii 

görülmektedir (https://islamansiklopedisi.org.tr/isfahan-cuma-camii). 



7 

 

 

Resim 1. İsfahan Cuma Camii’nin ana eyvanı.    

(Https://islamansiklopedisi.org.tr/isfahan-cuma-camii) 8.11.2022 

Anadolu Selçuklu ve Beylikler dönemiyle beraber tarihi süreç içinde 

Anadolu’dan Yakın Doğu, Mısır ve Balkanlar’a uzanan Osmanlı İmparatorluğunda 

gelişen çini ve seramik sanatı diğer İslam ülkelerine de ilham kaynağı olmuştur (Öney, 

2007: 13-14). 

 Karahanlı, Gazneli ve Büyük Selçuklu sanatlarından beslenen Türkler 

Anadolu’ya geldiklerinde maddi ve manevi kültür değerlerini de beraberlerinde getirmiş 

ve dünyanın en zengin kültürlerinin hakim olduğu bu ülkede kendi Türk kültürlerini bir 

daha silinmeyecek bir şekilde ortaya koymuşlardır (Aslanapa, 1989: 101). 

Yetkin’e (1972) göre Anadolu’da bulunan Selçuklu dönemi çinileri cami, 

medrese, türbe gibi dini yapıların dışında sarayları da süslemiştir. Dini yapılarda mozaik 

çini tekniği, saraylarda kullanılan genellikle yıldız ve haç biçimli çini plakaların yan yana 

gelmesiyle bütün duvar yüzeyini kaplayan tekniğe göre oldukça farklıdır. Mozaik çini 

mekan içinde dini atmosferi renklendirerek mimari yapı ile bütünleşir. Saraylarda ise 

https://islamansiklopedisi.org.tr/isfahan-cuma-camii


8 

 

daha dünyevi bir atmosfer sağlanmış ve çeşitli çini teknikleri ile figürlü çiniler 

kullanılmıştır. Anadolu Selçukluları dini eserlerde geometrik ve bitkisel motifler ile yazı 

kompozisyonlarını kullanarak mozaik çini tekniği ile eşsiz eserler yaratmışlardır. Zaman 

zaman karşılaşılan dini eserlerdeki figürlü levhalar ise saraylardan getirilmiş çiniler olup 

yapıya özel bir bezeme unsuru amacını gütmeden eklenmişlerdir. Selçukluların dini 

mimarilerinde kullandıkları çini süsleme ile saraylarda kullandıkları çini süslemeler 

arasında motif  ve teknik bakımdan belirgin farklar vardır (Yetkin, 1972: 27). 

Resim 2’de Anadolu’da çini süslemelerin yer aldığı önemli yapılardan biri Sivas 

Keykâvus Dârüşşifâsı’ndaki türbe görülmektedir. Selçuklu Sultanı I. İzzeddin 

Keykâvus’a (1211-1220) ait bu türbenin cephesi, sultanın ölümünü bildiren yazılı ve 

mozaik çini süslemeleriyle Anadolu Selçuklu sanatını yansıtır 

(https://islamansiklopedisi.org.tr/cini). 

 

 

Resim 2. Keykâvus Dârüşşifâsı’nın türbe cephesi çinilerinden bir detay – Sivas. 

(https://islamansiklopedisi.org.tr/cini) 11.11.2022 

https://islamansiklopedisi.org.tr/cini


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. BÖLÜM 

SELÇUKLU DÖNEMİ ÇİNİLERİNDE GÖRÜLEN MİTOLOJİK FİGÜRLERE 

İKONOGRAFİK AÇIDAN BAKIŞ                                                              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

2. BÖLÜM 

SELÇUKLU DÖNEMİ ÇİNİLERİNDE GÖRÜLEN MİTOLOJİK FİGÜRLERE 

İKONOGRAFİK AÇIDAN BAKIŞ                                                              

2.1. İkonografi ve Mitoloji: Tanımı 

2.1.1. İkonografi nedir?  

İkonografi,Yunanca kökenli olup” εἰκών” görüntü ve “γράφειν” yazmak, çizmek 

anlamına gelen kelimelerden oluşmuştur (https://en.wikipedia.org/wiki/Iconography).  

Oxfordbibliographies.com’dan alınan bilgiye göre "İkonoloji" ve "ikonografi" kelimeleri 

genellikle karıştırılmaktadır.  Panofsky (1955) “ikonografiyi” görsel sanatlardaki 

konunun incelenmesi olarak görürken ve “ikonolojiyi” ise bu konunun onu ortaya çıkaran 

kültür içindeki yerini ve önemini analiz etme çabası olarak tanımlar 

(https://www.oxfordbibliographies.com/view/document/obo-9780195399301/obo-

9780195399301-0161.xml).  

Gülbudak’ ın anlatımıyla Panofsky bu analiz etme çalışmasını üç bölüme ayırır. 

Birinci bölümü “ön-ikonografik inceleme” olarak adlandırır. Buna göre biçimlerin ifade 

ettiği hareketler saptanarak eserin ifadesel anlamı oluşturulur ve bu sayede doğal anlama 

ulaşılabilir. İkinci inceleme aşaması “ikonografik tanımlama” dır. Burada imgeler 

çözümlenerek eserin öykü ve alegorileri belirlenir. Üçüncü ve son aşamada ise “içsel 

anlam veya içerik” yani yapıtın içeriğidir ve bu yapıtın ortaya çıktığı dönemdeki kültür 

ortamı, sanatçının karakteri ve yapıtın içerdiği anlam incelenir (Gülbudak, 2017: 31- 32). 

Panofsky’e göre bir eserin anlamı, bir halkın, bir devrin, bir sınıfın, bir dinsel ya da felsefi 

görüşün temelini ortaya koyan ilkeler araştırılarak anlaşılabilir. Bu yüzden ikonografi 

çözümleme yöntemine dayanırken, ikonoloji de birleştirme yöntemi ile şekillenmektedir 

(Aktaran, Gülbudak 2017: 31- 32). 

İkonografi sanat tarihinin alanına girmektedir. Ancak çalışmaya konu olan 

figürler bu bağlamda bir tasarımcı ve uygulayıcı olarak en yaygın kullanılan ortak biçim 

ve öykü incelemeleri üzerinden ele alınmıştır. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Iconography


11 

 

2.1.2. Mitoloji Nedir? 

Mitoloji kelimesi Can’a göre (1997) Yunanca  masal, hikaye demek olan mythos 

ve söz anlamına gelen logos kelimelerinden oluşur (Can, 2020: 17). Ögel (1971) bazı 

araştırmacılara göre mitolojinin “Tabiattaki varlık ve olayların, kişilik verilmesi yolu ile 

anlatılmasıdır” der (Ögel, 1971: IV). 

 Mitoloji, doğa karşısında kendini yalnız hisseden insanoğlunun, yaratıcısını ve 

varoluş sebebini adlandırabilmek için uydurduğu öykülerin ve hayallerin bütünüdür. 

Böylece eski dönemlerde yaşamış halkların, toplulukların yarattığı tanrılar, periler, 

devler, kahramanlar, yaratıklar ve onların hikayeleri, mitolojiyi oluşturur (Bazyar, 2016: 

114). 

 Ögel’e (1971) göre Türk mitolojisi Türk milliyet şuuru” nun bir yansımasıdır. 

Bununla birlikte mitoloji, bir milletin fikir ve düşünce tarihidir. Bir milletin oluşabilmesi 

için binlerce yıl gerekir. Felaketlerin sonuçlarını hep beraber yaşamış olanlar 

birleşebilirler. Birlik ise, zaferlerin sarhoş edici mutluluğu ile gönüllerde olur. Bu noktada 

mitoloji de bu zafer ve acıların anı defteri gibidir. Kişiler yok olurken var olan millettir.  

Toplumları güden bu inanca, “Milliyet şuuru” denir. Çünkü, tek kişinin düşüncesi 

mitoloji değil; bir felsefedir (Ögel, 1971: IV). 

Akman (2020)’ ye göre Türk mitolojisinde tanrılardan söz açacak olursak Türk 

Tanrıları genellikle iyilik yapmayı severler. Mert ve adillerdir, bereket ve bolluk 

dağıtırlar. Tanrıçalar da çoğu zaman şefkatli, merhametli ve cömerttirler. Kötülük 

tanrıları da bulunmakla birlikte bunların hizmetinde kötü ruhlar, zebaniler, cinler, 

şeytanlar vardır. Kötülükler varlıklar aracılığıyla yapılmaktadır (Akman, 2020: 10). 

2.2. Selçuklu Dönemi Çinilerinde Mitolojik Figürlere İkonografik Açıdan Bakış 

2.2.1. Çift Başlı Kartal Figürü 

Sözcük anlamı “karakuş” olan kartalın eş anlamlıları “bürküt/bürgüt” sözcükleri  

Türkler tarafından kullanılmaktadır (Borotav, 2016: 83). Ögel (2010), “merküt” 

deyiminin de “bürküt” sözünden geldiğini söylemektedir. Türkçede bürküt kartal 



12 

 

anlamına gelir. Türklere göre ay geceyi ve kuzeyi simgelerken güneş ise gündüzü ve 

güneyi simgeler. Bu sebeple yazar kuşun baş kısmının doğuya yönelik olması gerektiğini 

savunmaktadır. Yazar ayrıca Altaylardaki Teleüt Türkleri arasında, Merküt soyundan 

gelen bir boy (Sök) bulunduğu ve bunlara göre de Merküt’ün efsanevi ve kutsal bir gök 

kuşu olduğundan bahseder. Efsanelere göre bu kuş öyle büyüktür ki  ay onun sol kanadını, 

güneş ise sağ kanadını ancak kapayabilir. (Ögel, 2010: 599). 

 

Resim 3. Altay Hun Çağı kumaş üzerine işlenmiş gök kartalı figürü altında ay-güneş ve 

gece-gündüz sembolleri.  (Ögel, 2010: 585) 

Orta Çağ sanatında oldukça fazla rastlanan imgelerden biri olan çift başlı 

kartalın, genellikle cepheden görünen yelpaze şeklinde açılmış kanatları, doğu ve batı 

yönlerine bakan başları vardır. Sivri kulakları, iri pençeleri ve palmet veya balık şeklinde 

kuyrukları bulunur. (Çağaptay, 2018: 317). Erdem’ göre (1990), çift başlı kartalın sivri 

kulaklı olarak betimlenmesinin sebebi Altay Şamanizm’inde Tanrı ile insanlar arasında 

ilahi bir aracı olan ve insanları kötü ruhlardan koruyan puhu kuşundan etkilenilmesidir. 

Şamanın kötü ruhları kovmak ve hastaları iyileştirmek için puhu kuşu beslediği 

bilinmektedir (Erdem, 1990:72-80). Bu kuşun kartal ve puhu karışımı olarak 

betimlenmesindeki bir diğer etken de kartalın bin metre yükseklikten bile avını 

görebilirken bu yeteneğini sadece gündüzleri kullanabiliyor olması ve bu yüzden geceleri 

gök yüzü hakimiyetinin yüzlerce metre uzaklıkta hareket eden bir avın sesini duyabilen 

puhuya geçmesidir. Bu iki üstün yetenekli kuşu bir araya getiren Şamanizm gece ile 

gündüze hakim olan kutsal bir figür ortaya koymuştur (Erdem, 1990: 72-80). 



13 

 

Çoruhlu’nun (2019) yaptığı araştırmaya göre Türklerin de milli simgelerinden 

biri olan kartal, Türk kültüründe dini ve astrolojik bir sembol olmakla birlikte hukuki bir 

sembol de olmuştur. Kartal gibi yırtıcı kuşlar Şamanist törenlerde büyük önem taşır. 

Şaman insanlara yardım etmek adına Gök Tanrı ve çeşitli ruhlarla iletişime geçebilmek 

için törenler düzenler ve bu törenler sırasında içinde kartalın da olduğu çeşitli hayvan 

biçimindeki ruhları çağırarak onlardan yardım ister. Şaman gök yüzüne yükselirken 

üzerinde kuşların ve tepe noktasında kartalın bulunduğu Dünya Ağacı’ nı kullanır. Bu 

ağaç bir sırık gibi de düşünülür ve  kartal veya çift başlı kartal bu sırığın tepesinde durarak 

(Resim 4) Gök Tanrı’nın kuvvet ve kudretini temsil eder. Şamanın bazı törenlerde 

kıyafetinin üzerinde  kartalı temsil eden tüyleri ve pençeleri kullanılması onun göğe çıkışı 

sırasında kartal biçimine girebildiğini göstermektedir (Çoruhlu, 2019: 85-86).  

 

Resim 4. Sırık Üzerinde kartal figürleri. 

(https://okonuz.blogspot.com/2017/02/turklerin-kadim-sembolu-cift-basli.html) 

8.11.2022 

Uygurlar döneminde kartal ve yırtıcı kuşların hükümdarların sembolü iken aynı 

zamanda da adaletin de simgesidir. Kartal ayrıca güneşin, gücün ve kudretin de 

sembolüdür (Çoruhlu, 2011: 156).  

Çift başlı kartal başka bir düşünceyle gücün simgesi ve göklerin hakimi olarak 

koruyan ve egemenlik kuran iki ruhun birleşimi veya iki iktidarın güçbirliğinin göstergesi 

olarak da sembolize edilmiş olabilir (Arık, 2000: 79). Kartalın simgelediği hükümdarlık, 

güç ve kuvvetle ilgili  anlamları İslamiyet’ten sonra da devam etmiş ve zaman zaman da 

arma olarak da kullanılmıştır (Çoruhlu, 2012: 156).  

https://okonuz.blogspot.com/2017/02/turklerin-kadim-sembolu-cift-basli.html


14 

 

 

Resim 5. Çift başlı kartallı ve ejder başlı, yaldız işli ipek kumaş 13. yüzyıl, Konya, 

Kuntgewerbe Museum. (Öney, 1992: 167) 

Özel (2018) çift başlı kartal betimlemesinin, Anadolu Selçuklu dönemi mimari 

yapılarının süslemesinde kuvvet ve kudreti sembolize ederken kullanıldığı yere göre 

şansın, iyiliğin, koruyuculuğun da sembolü olduğunu söylemektedir. Bu sebeple kartal 

figürü cami, kale, saray, han gibi yapıların en belirgin yerlerinde nazarlık, tılsım, 

koruyucu unsur, güç ve kuvvet ve asalet sembolü olarak kullanılmıştır. Sembole yüklenen  

anlamlarla birlikte çift başlı kartal figürü Anadolu Selçuklarının da devlet arması olarak 

kullanılmıştır (Özel, 2018: 553-554).  

Kartal figürü astrolojik olarak Resim 6’ da de görüldüğü üzere güneşle de 

ilişkilendirilir. Kartalın güneş sembolü olduğunu gösteren örneklerden biri Ottingen-

Wallerstein Koleksiyonu’ndaki Harput Artuklu Meliki Nureddin Artuk Şah tarafından 

1262 tarihinde yaptırılmış tunç aynadaki kabartmalardır (Uykur, 2013: 153). 

 



15 

 

            

Resim 6. Artuklu, ortasında güneş yerine çift başlı kartal bulunan burç ve gezegen 

figürlü tunç ayna, 1204-1262., The David Collection. 

(http://islamicart.museumwnf.org/database_item.php?id=object;epm;dn;mus21;29;en&c

p) 11.11.2022 

 

 

Resim 7. 13. Yy Çift Başlı Kartal Figürlü Tekstil parçası, İran-Türkiye. 

(https://www.metmuseum.org/art/collection/search/457970) 10.03.2023 

 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/457970


16 

 

 

Resim 8. Anadolu Selçuklu dönemi çift başlı kartal figürü, Konya İnce Minareli 

Medrese Müzesi. (Çoruhlu, 2019: 385) 

Öney (1993), Anadolu Selçuklularında kartal figürünün bir takvim hayvanı 

olarak Erzurum Emir Saltuk Kümbeti (XII. yüzyıl) kasnak nişinde, Karatay Han Türbesi 

(1240) ve Ak Han (1254) taç kapılarında çeşitli hayvanlarla birlikte burç ve gezegen 

sembollerinin rozetler arasında yer aldığını söylemektedir (Aktaran, Uykur 2013: 153). 

Yapılan araştırmalarda Anadolu Selçuklu döneminde görülen tek ve çift başlı 

kartallarının sivri kulaklı, kıvrık gagalı, iri pençeli, yelpaze şeklinde kanatları ve palmet 

veya balık kuyruğu biçimi kuyrukları olduğu görülmüştür. Beyşehir Kubadabad Sarayı 

Çinilerinde ve Konya Alaeddin Sarayı alçılarında çeşitli şekillerde karşımıza çıkan çift 

başlı kartallar sarayların amblemi gibi görülürken figürlerin çoğunun orta kısmında yer 

alan “es-sultan”, “el- muazzam” gibi yazılar (Resim 9), bu figürlerin Sultan Alaeddin 

Keykubad’ın arması ve totem gibi tasarlandığını göstermektedir (Kuban, 2002: 411). 

 



17 

 

    

                                   (a)                                                                (b) 

Resim 9. (a) “es-Sultan” ve (b) “es- Sultani” yazılı yıldız şeklinde çini karolar, 

Kubadabad Sarayı. (Alaeddin’in Lambası- Anadolu’da Selçuklu Çağı Sanatı ve 

Alaeddin Keykubad, 2001: 34) 

 

Resim 10. 12.Yy. Selçuklu vazo. 

(https://i.pinimg.com/originals/13/06/72/130672f83f8672ca8f8774fa950793cb.jpg) 

11.11.2022 

https://i.pinimg.com/originals/13/06/72/130672f83f8672ca8f8774fa950793cb.jpg


18 

 

 

Resim 11.Transparan turkuaz sır altı, çift başlı kartal figürü, Kubad Abad, Küçük Saray. 

(Arık, 2000: 86) 

 

Resim 12.  Çift başlı kartal figürlü çini pano, Artuklu Sarayı, Diyarbakır Müzesi. 

 (Arık ve Arık, 2007: 246) 

 



19 

 

 

Resim 13. Kubad Abad, Küçük Saray, lüster, çift başlı kartal tasvirli yıldız çini, Konya 

Karatay Müzesi. (Arık ve Arık, 2007: 329) 

Günümüzde de Türkiye Cumhuriyeti  Emniyet Genel Müdürlüğü  ambleminde  

çift başlı kartal figürü, Türklerin doğu-batı hakimiyetini, ve geçmişten geleceğe ebedi 

varoluşunu ifade etmek amacı ile kullanılmakta olup aynı zamanda bin yıldır bu 

topraklara hükmetme, güç, kudret ve bağımsızlık anlamlarını taşımaktadır (resim14) 

(https://kollukkuvvetleri.blogspot.com/). Türkiye Cumhuriyeti Polis Akademisi 

logosunda da ( Resim 15) çift başlı kartal figürü bulunmaktadır. 

 

Resim 14. Emniyet Genel Müdürlüğü Arması. 

(https://kollukkuvvetleri.blogspot.com/2016/12/polis-armas-ve-yldz.html) 24.12.2020 

https://kollukkuvvetleri.blogspot.com/2016/12/polis-armas-ve-yldz.html)%2024.12.2020


20 

 

 

Resim 15. Polis Akademisi Logosu. ( https://www.pa.edu.tr/) 24.12.2020 

2.2.2. Sfenks Figürü 

Yunanistan kaynaklı sfenks ismi Demisch (1977: 13)’ e göre, Antik Yunanlı 

yazarlarca, Oidipus efsanesinde bahsedilen Thebai sfenksinin yaşadığı “Phikion” dağının 

adından türeyen “Phix” ten gelmesine karşın, Platon’un sfenks adının , boğmaya çalışmak 

ya da boğarak öldürmek anlamına gelen “sphingein” sözcüğünden türetildiği görüşü 

hakimdir. Gündüz (2002:192)’ e göre ise sfenks insan ve hayvan karışımı bir varlık 

olduğu için, Antik Yunanlılar tarafından birbirine  bağlanmış anlamına gelen “sphiggo” 

kelimesinden türetilen “sphigx” adını almıştır (Aktaran, Zoroğlu 2010: 12).   

Genellikle insan başlı olan sfenksler, arslanın gövdesine ve ayaklarına, kartalın 

kanatlarına sahip olarak tasvir edilmişlerdir. Yine de yapılan araştırmalarda farklı kültür 

ve medeniyetlerde farklı tasvirleri de görülmektedir. Erginsoy (1978:129)’a göre bu 

figürler daha çok hükümdarlığın, güneşin,  ölümden  sonraki yaşamın, cennetin simgesi 

ve hayat ağacının koruyucusu olarak kullanılırlar (Aktaran, Büyükçanga 2006: 30).  

Mısır etkisiyle birlikte Asya’da da tanınan Sfenks figürü Saydam’a (2019) göre 

fiziksel görünüş itibariyle Mısır sfenksine göre farklı biçimlendirilmiş ve en bariz örneği 

de aslan bedenine yerleştirilmiş kanatlar olmuştur. Asya üzerinden Yunan dünyasına da 

bu özelliği ile geçiş yapmıştır. M.Ö. 1500’lerde görülmeye başlayan Sfenks üzerindeki 



21 

 

bir diğer değişiklik ise fildişi ve metal işlemelerde de oturan sfenksin bir patisini kaldırmış 

olması ve genellikle bir aslan, grifon veya başka bir sfenks ile birlikte tasvir edilmesidir 

(Saydam, 2019: 5). 

Öztürk ve Arısoy’ a göre (2018) fantastik bir yaratık olan sfenks Saka ve 

Hunlardan sonra bozkır kültüründe gelişen Kırgızlar, Göktürkler, Karahanlılar, 

Gazneliler, Selçuklular gibi Türk İmparatorlukları sanatında oldukça bilinen bir figür 

olmuştur (Öztürk ve Arısoy, 2018: 379-380).  

Resim 16’ da Üç Kardeşler Kurganında bulunmuş, yukarıya doğru kalkmış 

kanatlarıyla Yunan sanatına ait altından yapılmış sfenks figürü görülmektedir. Bu tarz bir 

sfenks betimlemesinin İskit sanatında görülmesi, İskitlerin sosyal ve ticari ilişkiler kurduğu 

Yunanlar tarafından hediye edilmiş olması veya bizzat beğeni nedeniyle satın alınmış olması 

olabilir (Bali, 2019: 157-158).  

 

Resim 16. M.Ö. IV. Yy sonları, Sfenks figürlü altın küpe, Ukrayna Tarihi Hazineler 

Müzesi, Kiev. (Bali, 2019: 157) 



22 

 

 

Resim 17. Gazne Sarayına ait mermer kabartmada sfenks figürü. 

(https://okuryazarim.com/anadolu-selcuklu-sanatinda-sfenks-figuru/) 11.11.2022 

 

 

Resim 18. Sfenks figürlü taş pano, Konya İnce Minareli Medrese, Taş Eserler Müzesi. 

(Alaeddin’in Lambası- Anadolu’da Selçuklu Çağı Sanatı ve Alaeddin Keykubad, 2001: 

120) 

https://okuryazarim.com/anadolu-selcuklu-sanatinda-sfenks-figuru/


23 

 

 

Resim 19. 12.-13.yy Büyük Selçuklu Sfenks figürlü bronz ayna. 

(https://www.metmuseum.org/art/collection/search/446680) 11.11.2022 

 

 

Resim 20. 12. Yy’ın ikinci yarısı, Rakka, Sfenks figürlü biblo. 

(http://www.davidmus.dk/en/collections/islamic/materials/ceramics/art/isl-56) 

11.11.2022 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/446680
http://www.davidmus.dk/en/collections/islamic/materials/ceramics/art/isl-56


24 

 

 

Resim 21.13. Yy Büyük Selçuklu Dönemi, Sfenks biblo. (Erdal, 2017: 106) 

 

 

Resim 22.13.yy, Büyük Selçuklu Dönemi Sfenks figürlü sürahi. 

(https://www.metmuseum.org/art/collection/search/448671) 11.11.2022 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/448671


25 

 

 

Resim 23. 12-13. Yy. Büyük Selçuklu Dönemi, Sfenks figürlü bardak. 

(https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010329683) 11.11.2022 

 

Resim 24. 12.yy Rakka, Sfenks figürlü tabak, Met Museum. 

(https://www.metmuseum.org/art/collection/search/446537) 26.12.2020 

Sfenksler özellikle Anadolu Selçuklu sanatında koruyucu, uğur ve şans getiren 

büyülü hayvanlar olarak kullanılmıştır (Öney, 1992: 53). Dış mimari yapıların 

süslemeleri haricinde Kubadabad Sarayı duvar süslemelerinde de çeşitli şekillerde 

betimlenmiş olarak karşımıza çıkarlar. Sfenksler, olağan üstü güçleriyle sirenler gibi 

sarayı düşmandan, kötülük ve hastalıktan korumaktadır (Arık ve Arık, 2007: 313). 

https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010329683


26 

 

Selçuklu çinilerinde sfenks figürleri Arık’ın (2007) anlatımıyla: yuvarlak yüzlü, tek kaşlı, 

badem gözlü, uzun veya kısa saçlı ve çeşitli başlıklar takmaktadırlar. Kanatları bazen sivri 

bir uçla bazen de yarım palmet deseni ile bitmektedir. Saçlar zaman zaman kısa bazen de 

uzundur. Bulundukları çiniler bitkisel motiflerle süslenmiştir. Kubad Abad- Küçük 

Saray’da bulunan sır altı tekniği ile yapılan yıldız çinide (Resim 25) sfenksin kuyruğu 

ejder motifiyle son bulmuştur. Titrek çizgilerle desenlenmiş çini parçasında yırtıcılıktan 

uzak duran ve geriye doğru bakan bir baş profilden betimlenmiştir (Arık ve Arık, 2007: 

313). 

 

Resim 25. Sfenks figürlü yıldız çini, Kubadabad, Küçük Saray, Karatay.  

(Arık, 2000: 125) 

Özellikle lüsterli çinilerde (Resim 26) sfenkslerin ön ayaklardan biri göğüs 

hizasına çekiliyken kuyrukları da yukarı doğru hareketlidir (Arık, 2000: 124).  Gövdeleri 

ise nokta şeklinde desenlerle dekorlanmıştır. 

 



27 

 

 

  (a)                                                         ( b)                                                              

Resim 26. Sfenks figürlü (a) ve (b) yıldız çiniler, lüster tekniği, KubadAbad, Büyük 

Saray, Karatay. (Arık, 2000: 124) 

Resim 27’de kobalt mavisi ve siyah renkle sır altı tekniği kullanılarak 

dekorlanmış Kubad Abad- Büyük Saray’a ait yıldız çiniler görülmektedir. Yine ön 

ayaklarından birini göğüs hizasına kaldırmış olan sfenkslerin kuyrukları arka bacakları 

arasından öne kıvrılmış ve başları hafif geriye dönük betimlenmişlerdir. Figürlerin etrafı 

bitkisel bezemelerle dekorlanmıştır. 

 

(a)                                                  (b) 

Resim 27. Sfenks figürlü (a) ve (b) yıldız çiniler, lüster tekniği, KubadAbad, Büyük 

Saray, Karatay. (Arık, 2000: 124) 



28 

 

    

(a)                                                         (b) 

Resim 28. 13.-14. Yy. Sfenks figürlü (a), (b) sır altı, yıldız çiniler, Karatay Müzesi. 

(Arık ve Arık, 2007: 372) 

 

 

Resim 29.13.yy Sfenks figürlü kupa, İran-Kaşan, Harvard müzesi. 

(https://harvardartmuseums.org/collections/object/216660) 22.10.2021 

https://harvardartmuseums.org/collections/object/216660


29 

 

2.2.3. Grifon Figürü 

Grifon figürü Mısır, Mezopotamya veya Suriye’de ilk ortaya çıktığı andan 

itibaren binlerce yıl sürecek tarihinde, içinde dinsel anlamlar barındırmış ve oldukça 

yaygın bir şekilde tasvir edilmiştir (Çakır, 2012: 64). Karşı konulamaz kudretin veya 

doğaüstü gücün simgesi olan hem aslan hem de kartal başlı grifon, Hitit ve Mezopotamya 

sanatında tanrıların yoldaşları olarak tekrar tekrar karşımıza çıkar (Hill, 1923: 156). 

Suriye’nin güneş tanrısı olan Malakbel’in Mısır’da yine güneş tanrısıyla olan bağı 

Hindistan’da Helios kültüyle ve Yunan dünyasında Apollon’la olan ilişkisi sembolik 

anlamını bazı  değişiklikler dışında binlerce yıl korumuştur (Çakır, 2012: 64). 

Grifon adının Ortaçağ Latin formlarının birinden “grypho”, “gryphonem”den 

geldiği ve “grasp” yani “yakalamak” anlamında kullanıldığı düşüncesinin yanında gagası 

gibi kıvrık ya da kancalı anlamına gelen “gryphos” kelimesinden gelen Yunan ismi 

“gryps” kelimesi ile de ilişkilendirilir (Oktay, 2009: 542). İlk ortaya çıktığı yer olduğu 

düşünülen Mısır’da ise Goldman’ın (1960) aktarımıyla kralın savaşçı rolünü öne çıkaran 

(tštš) “yırtmak”, “parcalamak”, “ezmek” kavramlarını ifade ettiği gibi ikinci anlamı olan 

toprağını düşmana karşı koruyan çobanla (śfr) ilişkilendirilir. Üçüncü olarak ise sıklıkla 

betimlendiği düşman peşinde hızlı bir takipçi (cḫḫ) anlamını ifade eder (Goldman, 1960: 

327). 

Yine başka bir teoriye göre ise adının Asur sanatının fantastik yaratıklarından 

olan Kerubi’den (Akadca: kurību/karābu) gelmiş olabileceğidir (Çakır, 2012: 52). Tarih 

boyunca grifonlar ayrıca Tesh-tesh, Monthou, Akhekh, Shedou, Sefer, Srref, Saget, Shay 

gibi isimler almıştır (Leibowitch, 1968: 127). 

M.Ö. IV. bin yılda Mezopotamya’da ikonografik olarak kuş benzeri yaratıklar 

ve yeni elemanlar olarak görülmeye başlar. Bu ikonografik elemanlar içinde özellikle bir 

araya getirilmiş farklı hayvan bünyelerinden oluşan kanatlı figürler ön plandadır. Bunlar 

arasında grifon tasvirleri dikkat çekicidir. Diğer bütün gerçek üstü hayvanlar gibi Yakın 

Doğu’da yoğun biçimde varlık gösteren grifonların devamlılığını bir yandan bozkır 

topraklarında, Güney Rusya ve Macaristan’da diğer yandan Anadolu topraklarında, Ege, 

Miken,Yunan, Bizans sanatında vb. görebiliriz . (Oktay, 2009: 543). 



30 

 

Karadeniz'in kuzey kıyılarında grifonların farklı dönemlere ait kurganlarda 

bulunduğunu söyleyen Rudenko (1958), biçimsel olarak birbirlerinden farklı olmalarına 

rağmen ortak özelliklerinden bahseder: bir aslan gövdesi ve pençeleri, kulaklı bir kafa ve 

açık kanatlar. Yazara göre bir geyiğe saldırdığı anı sahneleyen Ulski kurganlarından bir 

altın plakadaki grifon ve Kelermes kurganlarından gümüş aynadaki grifon, türünün en 

eski temsilleridir. Karadeniz'in kuzey kıyılarının aksine, Batı Asya ve Altay, kanatlı aslan 

temsili bakımından oldukça zengindir. Orta Asya'da da bulunurlar. Benzer özelliklerine 

rağmen biçimsel olarak çeşitli betimlemeleri vardır (Rudenko, 1958: 106-108). Batı 

Asya’da Hayat Ağacı’nın yanında görülürlerken savaş esnasında kralların yanında, saldırı 

halinde ya da koruyucu bir güç olarak tasvir edilirler (Goldman, 1960: 327).  

 Grifon sembolize ettiği anlamına bağlı olarak ayrıca göğü, şafağın söküşünü, 

güneşi temsil eden ve Gök (Yang) unsuruna işaret eden fantastik bir varlıktır. Hikmet, 

ilim, irfan, aydınlığa kavuşturma, uyanıklık, kuvvet ve intikam ona atfedilen özelliklerdir. 

Ayrıca gövdesini meydana getiren hayvanların güçlerinin birleşimi olarak görülür 

(Çoruhlu, 2019: 24). 

Türk sanatındaki grifon betimlerinde Oktay (2009)’dan alınan bilgi ye göre, 

Grifon aslan cinsinden bir yırtıcının gövdesine, kuyruğuna ve ayaklarına, kartal 

kanatlarına ve başına sahipken, başında kıvrık, sivri bir gaga ve kulaklar bulunur. Zaman 

zaman bu özelliklere yele eklendiği de görülür. Her zaman kulakları dik, kuyruğu kalkık 

ve kıvrık, kanatları ise açık olarak tasvir edilen Grifon bu genel tanımından başka iki tip 

de daha görülür: kartal-grifon ve aslan grifon. Aslan-grifonun dört ayağı, kuyruğu, başı 

ve gövdesi aslana ya da benzeri bir yırtıcıya aittir ve kartal kanatları vardır. Yazarın 

anlatımına göre burada betimlenen dört ayaklı et obur muhtemelen bir panterdir. 

Gryaznov ise aslan-grifonun gövdesini kaplan olarak belirtmektedir. Genelde aslan 

başının üzerinde dik kulaklar ve boynuz bulunmakta ve bazen de yeleli olarak 

görülmektedirler. Gücün bir göstergesi olarak figürün kuyruk ve kanatları olarak her 

zaman kalkık bir şekilde betimlenir. Hareketli veya mücadele ederken tasvir edilen 

figürler olsa da kartal-grifona göre daha durağandırlar. Kartal-grifonlar da açık kanatlı ve 

sivri gagalı ve dik kulaklı betimlenirken ibik ve yeleleri de bulunur (Oktay, 2009: 543-

544). 



31 

 

M.Ö. V. Yy da Pazırık 1. Kurgana ait (Resim 30) keçeden yapılmış bir eyer 

örtüsünde üzerine simetrik olarak yerleştirilmiş ve yine renkli keçe parçalarıyla oluşturulmuş 

grifon figürünün bir keçiyi avlama sahnesi görülmektedir (Bali, 2019: 133). Burada 

betimlenen kartal grifon da başında ibik ve ensesinde yelesi ile betimlenmiştir. Kanatları açık 

ve hareket halinde olan figür dinamik bir görüntü vermektedir. 

 

 

Resim 30. M.Ö. V.yy. Pazırık I. Kurgan, grifon figürlü eyer. (Bali, 2019: 133) 

 

 

Resim 31. Pazırık I. Kurgan, grifon figürlü eğer. 

(https://www.academia.edu/39022747/T%C3%9CRK_M%C4%B0TOLOJ%C4%B0S%

C4%B0NDE_GR%C4%B0FON) 11.11.2022 



32 

 

Kulaklı kartal figürleri ile sıklıkla eş anlamlı olarak kullanılan grifon figürü 

devlet ve hükümdarlık simgesi olarak da kullanılmış özellikle de Doğu ve Batı Hunlarda 

devlet arması şeklinde kendini göstermiştir. Karahanlı, Gazneli ve Büyük Selçuklu 

devirlerinde de kullanılmaya devam edilen hayvan üslubunda grifon figürü kurganlarda 

olduğu kadar sık kullanılmamıştır. Anadolu Selçuklu sanatında ise Orta Asya Hayvan 

Üslubu devam etmiş olsa da grifon figürü ender olarak kullanılmıştır (Oktay, 2009: 52).  

 

 

Resim 32. Kimmer Türklerinin Tacında Grifonlarla Arimaspilerin Savaşı. 

(https://okonuz.blogspot.com/2017/03/turk-sanatinda-grifon-tasvirleri.html) 11.11.2022 

13. yüzyılın ilk yarısında Artuklu bölgesinde yapıldığı tahmin edilen Resim33’ 

deki gümüş kemer tokasında hükümdarlık ve güneşi (ebedi ışık) simgeleyen çift başlı 

kartalın bir yanında sırt sırta vermiş sfenks figürleri ile diğer yanda yine sırt sırta vermiş 

grifon figürleri görülmektedir. Bu figürlerin varlığı, kemerin önemli birine ait olmasına 

işaret etmektedir (Erginsoy, 1992: 194). 

 

https://okonuz.blogspot.com/2017/03/turk-sanatinda-grifon-tasvirleri.html


33 

 

 

Resim 33. Gümüş kemer tokaları 13. yüzyıl ilk yarısı, Artuklu bölgesi, Londra-British 

Museum. (http://antiferus.net/clothing/belts.htm) 11.11.2022 

 

Resim 34. 12.-13. Yy, Selçuklu Grifon figürlü tabak. (Arısoy, 2018: 49) 

KubadAbad -Küçük Saray’da bulunan (Resim 35) grifon figürü yıldız çini 

üzerine sır altı tekniği ile işlenmiş ve boş kalan kısımlar bitkisel bezeme ile 

doldurulmuştur. Gövdenin iki yanından çıkan kanatlar yükselerek yukarıda kesişmekte 

olup uçları volütle son bulmaktadır. Kuyruk ise iki arka bacağının önünden kıvrık bir 

şekilde öne doğru yönelmiştir. Figür beyaz zemin üzerine kobalt mavisi ve mangan moru 

ile renklendirilmiştir (Arık, 2000: 130). 

 

http://antiferus.net/clothing/belts.htm


34 

 

 

Resim 35. Grifon Figürlü Yıldız Çini, Küçük Saray-Karatay. (Arık, 2000: 130) 

 

 

Resim 36. Grifon figürlü yıldız çini, sır altı, Çini deposu, Karatay.                                    

(Arık ve Arık, 2007: 313) 



35 

 

 

Resim 37. Kırık minai yıldız parçasında grifon figürü, Konya Karatay Müzesi.               

(Arık ve Arık, 2007: 238) 

 

Resim 38. Yıldız çini, lüster, Grifon figürleri, tahmini 13. Yy., İran- Kaşan. 

(https://harvardartmuseums.org/collections/object/216920) 21.10.2021 

https://harvardartmuseums.org/collections/object/216920


36 

 

 

Resim 39. 12.yy-13.yy İran Selçukluları dönemi Grifon figürlü kase, Cinninnati Art 

Müzesi 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Bowl_with_seated_figures,_central_Iran,_Se

ljuk_period,_Cincinnati_Art_Museum.JPG) 21.10.2021 

 

Resim 40. 12.yy Grifon figürlü sürahi, İran -Kaşan, Pergamon Museum of Islamic Art 

Berlin. (http://www.ceramopolis.com/?attachment_id=865) 21.10.2021 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Bowl_with_seated_figures,_central_Iran,_Seljuk_period,_Cincinnati_Art_Museum.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Bowl_with_seated_figures,_central_Iran,_Seljuk_period,_Cincinnati_Art_Museum.JPG
http://www.ceramopolis.com/?attachment_id=865


37 

 

2.2.4. Harpi Figürü 

Kapıp kaçanlar anlamını taşıyan “Harpi”, kadın yüzlü, yaygın kanatlı ve sivri 

pençeli yırtıcı kuşlardır. Yunan mitoloisinde Okeanos’un kızı Elektra’nın  Thaumas’la 

birleşmesinden doğan harpiler ikili ifade edilirler. Birinin adı Aello’dur ve kasırga 

anlamını taşırken diğerinin adı Okypete’dir ve hızlı uçan anlamına gelir. Harpilerin çocuk 

kaçırdıklarına ve ölülerin ruhunu Hades’e götürürler (Erhat, 2012: 122).  

Türk Mitolojisinde gövdesi güvercin, doğan, çaylak ya da akbaba gibi bir kuşun 

gövdesi olup yuvarlak dolgun yüzlü bir kadın başına sahiptir. Başında genellikle dilimli 

bir taç ve boynunda bir gerdanlık bulunur (Önder, 1968: 7).  

Öney (1967) Niğde Hüdavent Hatun Türbesi figürlü kabartmalarıyla ilgili 

yaptığı çalışmada karşılaştığı siren figürleri hakkında Orta-Asya inançlarının sirenlerin 

mezar semboliği ile ilgili betimlemesini açıkladığından bahseder. Yazara göre, Şaman 

inançlarında Şaman'a yer altı ve gök yüzü seyahatinde koruyucu ruhlar aynı zamanda 

onlara eşlik eden kuş biçimindeki fantastik yaratıklardır. Siren de bu fantastik 

yaratıklardan olup ölünün ruhunu koruyucu veya ruha eşlik edici olarak kullanıldığını 

kabul edilebilir. Sirenlerin arasında yolculuk sonunda varılan gök yüzünü (cenneti) 

sembolize eden rozetlerin bulunuşu bu fikri doğrulamaktadır (Öney, 1967: 151). 

Öney’e (1992) göre Anadolu mimarisinde süsleme unsuru olarak karşımıza 

çıkan harpi figürleri astrolojik bir sembol olarak kullanılmakta ve ikizler burcunu temsil 

etmektedir. Yine Öney’in aktarımına göre harpilerden biri ikizler burcunun diğeri de 

burca hükmeden Utarid (Mercury) gezegenini simgeliyor olabilir (Öney, 1992: 208). 

Arık ve Arık’a göre Uygur sanatında da işlenmiş olan figür, Selçukluların taş, 

alçı, ahşap, maden gibi birçok malzemeyle yapılmış bezemelerinde görülmektedir. Konya 

Kılıç Arslan Köşkü'nün alçılarında, 1. Alaaddin Keykubad'ın yaptırdığı Konya surlarının 

taş kabartmalarında da karşımıza çıkan figürün çini sanatında en bol betimlemeleri Kubad 

Abad Sarayı'nda bulunmaktadır (Arık ve Arık, 2007: 312).  

 



38 

 

 

Resim 41. 13. Yy İran Selçukluları, harpi figürü. 

(http://museums.artyx.ru/books/item/f00/s00/z0000008/st035.shtml) 8.11.2022 

Büyük ve Küçük saraylarda bulunan yıldız çinilerde görülen siren figürlerinin 

betimlemelerinde biraz fark olsa da kompozisyon biçimsel olarak pek değişmez. Figürün 

şişkin göğüslü gövdesi kompozisyonun tam ortasında profilden yer alır ve başı cepheden 

gösterilir. Kanatları bazı betimlemelerde iki yana açılmış ve tüyleri belli eden çizgilerle 

gösterilirken, bazılarında ise sadece boyama ile gösterilmiştir. Kuyruğu aşağı uzananlar 

olduğu gibi, yukarı doğru kalkanlar da vardır. Bazılarının kuyrukları ise, volütlerle biten 

kıvrımlar şeklindedir. Genellikle oval dolgun bir yüze sahip olan figürlerde badem gözler, 

kalın kaşlar, küçük ağız hepsinde aynıdır. Bazılarının yanaklarında benler vardır. 

Bazılarının saçları uzundur ve ortadan ayrılmıştır. Başlık takarlar ve saçları çene 

hizasında, kısa ve uçları iki yanda dışa kıvrıktır. Başlıklarının ortasında kıymetli taşlar 

bulunur. Başında hale ile betimlenenler de vardır. (Arık ve Arık, 2007: 312). 

Kubadabad sarayı dışında bu figüre Antalya Aspendos sarayı ve Kayseri Hunad 

Hatun hamamında da rastlanan harpi figürlerinde tüm simaların Orta Asya Türk tipini 

canlandırması dikkat çekicidir (Avşar, 2012: 5).                                          

http://museums.artyx.ru/books/item/f00/s00/z0000008/st035.shtml


39 

 

 

Resim 42. Gazne Sarayına ait Harpi figürlü duvar kabartması. 

(https://okuryazarim.com/anadolu-selcuklu-sanatinda-siren-figuru/) 26.12.2020 

 

                   

        (a)                                          (b) 

Resim 43. 12. Yy İran Selçukluları, Kaşan, Harpi figürü önden görünüş (a), arkadan 

görünüş (b), Bonhams Collection. (Erdal, 2017: 126) 



40 

 

 

Resim 44.  12.-13. Yy İran Selçukluları Harpi figürü, The Metropolitan Museum of Art. 

( https://www.metmuseum.org/art/collection/search/451390) 8.11.2022 

 

 

Resim 45. 13. yy, İran, Harpi figürlü tabak. 

(http://www.ceramopolis.com/?attachment_id=849) 8.11.2022 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/451390
http://www.ceramopolis.com/?attachment_id=849


41 

 

 

Resim 46. 12.-13. Yy İran, Ray, Harpi figürü, Met Museum. 

(https://www.metmuseum.org/art/collection/search/452001) 8.11.2022 

 

 

Resim 47. 1312, Hüdavent Hatun Kümbeti detay, Harpi figürlü kabartmaları, Niğde. 

(https://okuryazarim.com/anadolu-selcuklu-sanatinda-siren-figuru/) 26.12.2020 



42 

 

 

Resim 48. Harpi figürü, Konya İnce Minareli Medrese Müzesi. 

(https://okuryazarim.com/anadolu-selcuklu-sanatinda-siren-figuru/) 26.12.2020 

 

Resim 49. Siren figürlü yıldız çini, Büyük Saray- Kubadabad.                                       

(Arık ve Arık, 2007: 312) 



43 

 

 

Resim 50. Siren figürlü yıldız çini, Küçük Saray- Kubadabad. 

 (Arık ve Arık, 2007: 312)                                    

 

Resim 51. Siren figürlü yıldız çini, Büyük Saray- Kubadabad.  

 (Arık ve Arık, 2007: 312)                                                                            



44 

 

2.2.5. Ejder Figürü 

Ejder figürü tüm dünyada Çin mitolojisine ve sanatına aitmiş gibi kabul edilse 

de Türk mitolojisi ve sanatında da önemli bir yere sahiptir. Bu efsanevi varlık yer, gök 

ve su unsurlarına bağlı olarak tasvir edilir (Çoruhlu, 2012: 154).  

Öney’e (1992) göre eski Orta Asya inançlarında, gök yüzünün işleyişi bir ejder 

çiftine bağlıdır. Bu ejderler yıldızların yıllık döngüsünü ayarlar. Dişi ve erkek olan bu 

ejderler gök kubbede yedi gezegenin altında, dünya ekseninin en altında birbirlerine 

dolanmış bir şekilde bulunurlar ve yine bir dişi ve bir erkek meleğin çağrısı ile bu 

döngüyü başlatırlar. Yazara göre iki zıt kutbu ve kuvveti sembolize eden ejder çifti 

hareketin astronomi ve felsefesi prensibidir. Buradan yola çıkılacak olursa çift ejderler 

veya burç sembolleri ile birlikte görülen ejderler, evreni, hareketi ve ahengi sembolize 

ediyor olabilir (Öney, 1992: 48). 

Zıt prensipleri belirleyen Yin ve Yang (karanlık yer- parlak gök) sembolizmi 

Çoruhlu’ya (2019) göre Türklerde kendine oldukça fazla uygulama alanı bulmuştur. Bu 

kavramlar birbirlerine zıt gibi görünseler de aslında birbirlerini tamamlarlar. Yazara göre, 

karanlık yer ejderi toprak veya su içinde yaşayan hayvanlar gibi bazen solucan gibi bir 

sürüngene bazen kuzeyin sembolü olan Kara yılan’a bazen de balığa benzetilmektedir. 

Genellikle yılan veya sürüngeni andırır. Yer ejderi kış veya sonbahar dönümüyle ilgilidir. 

Yaz dönümünde yeryüzünün ya da suların derinliklerinden çıkması doğanın enerjisinin 

yeniden uyanışını temsil eder ki bu da verimliliğin ve ebedi yaşamı simgeler (Çoruhlu, 

2019: 56-57).  

Türk Sanatının çeşitli devirlerinde tasvir edilen ejder öldürme sahneleri 

Çoruhlu’ya (2012) göre, bir yandan hükümdarın gücünü temsil ederken bir yandan da 

tanrı adına eylemde bulunan bir yönetici olarak kötülüğe karşı zafer kazanan iyiliğin 

sembolüdür. Ejderhanın kötülükle eşleştirilmesi onu karanlığı getiren bir yaratık 

yaparken  onunla yapılan savaş, karanlığa yenik düşmemek ve aydınlığı korumak içindir. 

Yazara göre Hint mitolojisinden etkilenerek Uygurlara gelmiş bir mitte ejderin kuyruğu 

bir takım yıldızının iki unsurudur. Hint mitolojisindeki kozmik yılan Ananta’nın iki eşit 

parçaya bölünmüş Rahu ve Ketu olabilir. Bu büyük yılan feleğin çarkı boyunca dolanarak 



45 

 

ay ve güneşe yetişir ve onları yutar. Böylece ay ve güneş tutulmaları meydana gelir. 

Eskiden beri Türklerde süregelen, ay ve güneş tutulmalarında, onların bu durumdan 

kurtulması için ok atılması, silahla ateş edilmesi ve gürültü yapılması gibi bir gelenek 

vardır. Bu da söz konusu ejderi öldürerek ay ve güneşi kurtarma niyeti ile ejderi öldürme 

betimlemelerine kaynaklık etmiş olabilir (Çoruhlu, 2012: 194-195). 

Esin’e (1969) göre Oğuz boyuna dayanan Selçuklu Türkleri, Çin ve Orta Asya 

Türk sanatının etkilerini taşımışlardır. Eserler üzerine işlenen kanatlı, boynuzlu, pullu ve 

ayaklı bir şekilde profilden betimlenen figürler Uygurların “Luu” adını verdikleri ejder 

figürleri tiplemesinin devamıdır (Aktaran, Çevrimli 2012: 194-195). 

Özellikle 12.-13. yüzyıl Büyük Selçuklu ve onu izleyen İlhanlı el sanatlarında 

figür tasvirlerinin zengin örnekleri bulunur. Sarayla ilgili birçok temanın yanında gezegen 

ve burç tasvirleri, tavus kuşu, aslan, kartal gibi birçok hayvanın dışında tılsımlı ve olağan 

üstü kuvvetleri olduğu düşünülen sfenks, siren, çift başlı kartal ve ejder figürleri de İslam 

dünyasının yarattığı belirli bir şema ile ahşap, seramik, fildişi v.b. el sanatlarının süs 

unsuru olur. Saray ve zengin çevrelerine ait olan bu eşyaların üzerindeki sahneler bazen 

Gazne ve lran bölgesi Büyük Selçuklu ve İlhanlı saraylarında olduğu gibi, mimaride de 

süsleme unsuru olarak kullanılmıştır (Öney, 1992: 33-34). 

On iki yılda bir devreden "Türk-Çin takviminde", ejder bir takvim varlığı olup 

ejder yılan en uğurlu, en hayırlı yıllardır. Bu gelenekle mutlaka ilişkisi olan ve Kubad 

Abad'da bulunan ejder tasvirleri ne yazık ki çok azdır (Arık ve Arık, 2007: 313-314). 

Öney’e göre (1992) Selçuklu döneminde görülen ejder kabartmalarına 

bakıldığında figürün en belirgin özelliği gövdelerin genellikle düğümler meydana 

getirerek uzanması ve her iki uçta birer başla son bulmasıdır (Resim 53). Bazı 

betimlemelerde çift baş yerine karşılıklı iki ejder görülür (Resim 56). Profilden işlenen 

baş kısımlarında iri gözler, sivri kulaklar bulunur ve ağızlar açıktır. Ağızlarda sivri dişler 

ve çatal bir dil vardır. Genellikle başlardan biri gövdeyi ısırırken asıl baş gövdeyi 

ısırmayan baştır (Resim 55). Aynı zamanda bir çift ayağı ve buna bağlı üst kısmında 

volütle biten kanatları vardır (Resim 55). Yazara göre kanat bacak kaslarını çevreleyen 



46 

 

bir hatla birleşir. Bazı ejder figürlerinde başın arkasında düğümle son bulan çerçeveliyici 

bir hat bulunur (Öney, 1992: 47). 

 

Resim 52. Kırgız Manas destanından ejderle savaş sahnesi. (Çoruhlu, 2012: 190) 

 

Resim 53. Türk Memluklu, Halep kalesi, ejder figürü. 

(https://tarihvearkeoloji.blogspot.com/2015/10/ahlat.html) 29.12.2020 

https://tarihvearkeoloji.blogspot.com/2015/10/ahlat.html


47 

 

 

Resim 54. Türk Memluklu, Halep kalesi, ejder figürü detay. 

(https://tarihvearkeoloji.blogspot.com/2015/10/ahlat.html) 29.12.2020 

 

 

Resim 55. Konya Kalesi'nden gelme çift başlı ejder kabartması, Konya ince Minareli 

Medrese Müzesi, 1220 civarı. (https://okuryazarim.com/anadolu-selcuklu-sanatinda-

ejder-figuru/) 11.11.2022 

 

https://tarihvearkeoloji.blogspot.com/2015/10/ahlat.html
https://okuryazarim.com/anadolu-selcuklu-sanatinda-ejder-figuru/
https://okuryazarim.com/anadolu-selcuklu-sanatinda-ejder-figuru/


48 

 

 

Resim 56. Erzurum Emir Sultan Türbesi, tahmini 12. Yy’ın ilk yarısı,  Birbirine 

dolanmış çift ejder. (https://postila.ru/post/51139561) 5.01.2021 

 

 

Resim 57. 1270-1275 Kaşan, Ejder figürlü yıldız çini. 

(http://collections.vam.ac.uk/item/O276577/tile-unknown/) 29.12.2020 

https://postila.ru/post/51139561
http://collections.vam.ac.uk/item/O276577/tile-unknown/


49 

 

 

Resim 58. 13. Yy. Rakka, Ejder kuyruklu sfenks figürü. 

(https://www.davidmus.dk/en/collections/islamic/materials/ceramics/art/54-1966) 

11.11.2022 

 

Resim 58. Kubad Abad, Büyük Saray, ejder figürlü çini parça, Konya Karatay Müzesi. 

(Arık ve Arık, 2007: 313) 

https://www.davidmus.dk/en/collections/islamic/materials/ceramics/art/54-1966


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. BÖLÜM                                                                                                      

UYGULAMALAR VE SERGİ AÇILIŞI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 

 

3. BÖLÜM                                                                                                      

UYGULAMALAR VE SERGİ AÇILIŞI 

 3.1.Tasarım Aşamaları 

Bu bölümde tez konusu ile ilgili tasarımlara yönelik bilgisayar ortamında ve elle 

olmak üzere birçok çizim çalışması yapılmıştır. Sürece en uygun tasarımlar uygulama 

için seçilmiştir.  

 

 

Resim 59. Tasarım için seçilmiş Selçuklu geometrik desen eskizi örneği 



52 

 

 

Resim 60.Tasarım çalışması örneği 

 

 

Resim 61. Tasarım çalışması örneği 

 



53 

 

 

Resim 62. Tasarım çalışması örneği 

 

 

Resim 63. Tasarım çalışması örneği 

 



54 

 

 

Resim 64. Tasarım çalışması örneği 

3.2. Uygulama Aşamaları 

Uygulama aşamasında vakum çamuru ile şamot çamuru kullanılmıştır. 

Uygulamalarda alçı kalıp, kazıma, rölyef, tornada şekillendirme ve elle şekillendirme gibi 

karışık teknikler kullanılmıştır. 1000 0C de bisküvi pişirimleri yapılan ürünlerin 

renklendirme ve bezeme uygulamalarında ise sır altı tekniği ile fırça ile dekorlama tekniği 

kullanılmıştır. Sırlar endüstriyel sırlar olup pişirimleri 1050 0C de yapılmıştır. 

Uygulamalarda ayrıca sır pişiriminden sonra isleme tekniği ile lekelendirme işlemi 

gerçekleştirilmiştir. 

 



55 

 

 

Resim 65. Alçı kalıpların dökülmesi 

 

 

Resim 66. Tasarımların alçı kalıplara kazınmasına örnek bir çalışma 



56 

 

 

Resim 67. Tepsi formunda kalıp ile elle şekillendirme 

 

Resim 68. Tepsi formunda kalıp ile tasarım çalışması örneği 

 



57 

 

 

Resim 69. Tasarımlar için torna çalışması 

 

 

Resim 70. Tasarımların elle şekillendirilmesi örneği 

 



58 

 

 

Resim 71. Tasarımların elle şekillendirilmesi örneği 

 

Resim 72. Tasarımların elle şekillendirilmesi örneği 



59 

 

 

Resim 73. Tasarımların elle şekillendirilmesi örneği 

 

 

Resim 74. Vazo formunda şekillendirilmiş tasarım örneği 



60 

 

 

Resim 75. Tasarımları tamamlanan formların bisküvi pişirimi için fırınlanması 

 

Resim 76. Bisküvi pişirimi tamamlanmış formların renklendirilmesi 



61 

 

 

Resim 77. Bisküvi pişirimi tamamlanmış formların renklendirilmesi 

 

 

Resim 78. Harpi figürlerinin desenlenmesi 

 



62 

 

 

Resim 79. Üç boyutlu formların pistole ile sırlanması 

  

 

Resim 80. Sırlaması tamamlanan formların fırınlanması 



63 

 

 

Resim 81. Sırlaması tamamlanan formların fırınlanması 

 

 

Resim 82. Tasarımların isleme tekniği ile lekelendirilmesi 



64 

 

 

Resim 83. Tasarımların isleme tekniği ile lekelendirilmesi 

 

3.3. Uygulamalar 

 

Resim 84. Karışık teknik, harpi figürlü pano 



65 

 

 

Resim 85. Karışık teknik, sfenks figürlü pano 

 

 

Resim 86. Karışık teknik, grifon figürlü form 



66 

 

 

Resim 87. Karışık teknik, harpi figürlü pano 

 

 

Resim 88. Karışık teknik, grifon figürlü, ayaklı form 



67 

 

 

Resim 89. Karışık teknik, harpi figürlü pano 

 

 

Resim 90. Karışık teknik, sfenks figürlü, ayaklı form 



68 

 

 

Resim 91. Karışık teknik, harpi figürlü pano 

 

 

Resim 92. Karışık teknik, harpi figürlü form 



69 

 

 

Resim 93. Karışık teknik, sfenks ve kuş figürlü pano 

 

Resim 94. Karışık teknik, grifon figürlü pano 



70 

 

 

Resim 95. Karışık teknik, çift başlı kartal ve harpi figürlü pano 

 

Resim 96. Karışık teknik, sfenks figürlü pano 



71 

 

 

Resim 97. Karışık teknik, grifon figürlü pano 

 

Resim 98. Karışık teknik, sfenks figürlü, ayaklı form 

 



72 

 

 

Resim 99. Karışık teknik, ejder figürlü ayaklı pano 

 

Resim 100. Karışık teknik, sfenks figürlü ayaklı pano 



73 

 

 

Resim 101. Karışık teknik, harpi figürlü ayaklı pano 

 

 

Resim 102. Karışık teknik rölyef pano 



74 

 

 

Resim 103. Sır altı tekniği, rölyef pano 

 

Resim 104. Karışık teknik, harpi figürlü form 



75 

 

 

Resim 105. Karışık teknik, ejder figürlü form 

 

 

Resim 106. Karışık teknik, harpi figürlü form 

 



76 

 

 

Resim 107. Karışık teknik, grifon figürlü form 

 

 

Resim 108. Torna çalışması, karışık teknik, sfenks figürlü vazo 

 



77 

 

 

Resim 109. Torna çalışması, karışık teknik, harpi figürlü vazo 

 

 

Resim 110. Torna çalışması, karışık teknik, harpi figürlü vazo 

 



78 

 

 

Resim 111. Sır altı, döküm, harpi figürleri 

 

Resim 112. Torna çalışması, sır altı tekniği, harpi figürlü kase 

 

Resim 113. Torna çalışması, sır altı tekniği, grifon figürlü kase 



79 

 

3.4. Sergi düzenlenmesi 

Bu bölümde tez çalışmasının uygulamalarından oluşan bir sergi açılması 

kararlaştırılmış ve mekan olarak Urla sanat sokağında bulunan Pinturaurla Sanat Galerisi 

seçilmiştir. Sergi “Mitlerden izler” adı ile 17 Mayıs tarihinde açılarak 31 Mayıs tarihine 

kadar sanat severlere sunulmuştur. 

 

Resim 114. Pinturaurla Sanat Galerisi girişi ve Sergi afişi 

 

Resim 115. Sergi hazırlığından görünüm 



80 

 

 

Resim 116. Sergi hazırlığından görünüm 

 

 

Resim 117. Sergi hazırlığından görünüm 

 



81 

 

 

Resim 118. Sergi açılış gününden görünüm 

 

 

Resim 119. Sergi açılışından danışman hocam Doç. Atilla Cengiz Kılıç ile… 



82 

 

 

Resim 120. Sergi açılış gününden görünüm 

 

 

Resim 121. Sergi açılış gününden görünüm 



83 

 

SONUÇ 

İnsanoğlu doğanın yıkıcı gücü karşısında kendini çaresiz ve güçsüz hissederken, 

doğanın onlara sunduğu nimetler karşısında da minnet etmişler ve her iki durumda da bu 

doğa olaylarını birtakım hayvan sembolleriyle birleştirmiş ve çeşitli ritüeller 

gerçekleştirmişlerdir. Şamanizm’le bağlantılı olarak bu ritüeller sırasında Tanrıyla bağ 

kurmaya çalışmışlar bunun yanında korktukları, gücüne sahip olmak istedikleri 

hayvanların kılığına girerek onların gücüne erişeceklerine inanmışlardır. Ancak bu 

hayvanlar herhangi bir tanrısal nitelik taşımamakla birlikte kendilerine tapınılan tanrıların 

simgeleri de değildir.  

İnançlara ve coğrafi koşullara uygun olarak Orta ve İç Asya’da oluşan hayvan 

üslubunda kompozit hayvan figürleri de insanoğlunun hayal dünyasının bir sonucu olarak 

yaratılmış, göklerin ve yerin en güçlü varlıkları olarak kabul edilen hayvanların ve insanın 

ortak gücünü simgelemiştir. 

Selçuklu dönemi mitolojik hayvan figürlerinin betimlemeleri de diğer hayvan 

figürlerinde olduğu gibi Orta Asya göçebe sanatının etkilerini taşımaktadır. Bir dönemin 

önemli izlerini taşıyan ve bize bilgiler sunan Selçuklu çinilerindeki bu betimlemelerde 

stilizasyonlar iyi yapılmış gözlemlerin neticesinde oldukça başarılı ve etkilidir. Kültür, sanat 

ve yaşayış açısından hayvanın üslubunun önemli bir yer tuttuğu bozkır kültürüne bağlı olarak 

aynı zamanda Türk hayvan takvimi çıkmış ve figürler bu alanda da anlam kazanıp 

sembolleşmişlerdir. 

Her ne kadar İslamiyet’in kabulünden sonra Selçuklularda kültürel bir değişim 

başlasa da alışkanlıklardan ve inanışlardan kopmak kolay olmamış ve edindikleri kültürler ile 

kendi kültürlerini birleştirerek bunu sanatlarına yansıtmışlardır. 

Yapılan literatür araştırmasında özellikle Anadolu Selçuklu dönemi mimari 

süslemelerinde çift başlı kartal motifinin gücü, iyiliği, koruyuculuğu ve bekçiliği simgelediği 

düşünülerek cami, kale, saray ve han gibi yapılarda kullanılırken ayrıca asalet ve güç sembolü 

olarak da saraylarda ve armalarda kullanıldığı görülmüştür. Aynı zamanda bilgeliği de temsil 

eden kartal figürü bu anlamda Anadolu Selçuklu medreselerinde karşımıza çıkmaktadır. 

Selçuklu döneminde görülen tek ve çift başlı kartalları stilizasyon olarak sivri kulaklara, 



84 

 

kıvrık gagalara, iri pençelere, yelpaze şeklinde kanatlara ve palmet veya balık kuyruğu 

biçiminde kuyruklara sahiptir.  

Yapılan araştırmada grifon, sfenks ve harpi figürlerinin Türk mitolojisinde 

kullanımına dair çok fazla bir bulguya rastlanmasa da sembolik olarak yine 

koruyuculuğu, bilgeliği, gücü temsil ederler bu nazarlık, tılsım gibi amaçlarla kültürel 

nesnelerde ve mimari ögelerde süsleme unsuru olarak kullanılırlar.  

Sfenksler Selçuklu sanatında koruyucu, uğur ve şans getiren büyülü hayvanlar 

olarak kullanılmıştır. Sfenksler, olağan üstü güçleriyle sarayı düşmandan, kötülük ve 

hastalıktan korumaktadır. Tasvirlerinde yuvarlak yüzlü, tek kaşlı, badem gözlü, uzun 

veya kısa saçlı ve çeşitli başlıklar takmaktadırlar. Kanatları bazen sivri bir uçla bazen de 

yarım palmet deseni ile bitmektedir. Saçlar zaman zaman kısa bazen de uzundur. 

Bulundukları çiniler bitkisel motiflerle süslenmiştir. 

Grifon genel sembolik anlamına bağlı olarak ayrıca göğü, şafağın söküşünü, 

güneşi temsil eden fantastik bir yaratıktır. Hikmet, ilim, irfan, aydınlığa kavuşturma, 

uyanıklık, kuvvet ve intikam özelliklerini taşır. Grifon aslan cinsinden bir yırtıcının 

gövdesine, kuyruğuna ve ayaklarına, kartal kanatlarına ve başına sahipken, başında 

kıvrık, sivri bir gaga ve kulaklar bulunur. Bazı stilizasyon örneklerinde yele eklendiği de 

görülür. Her zaman kulakları dik, kuyruğu kalkık ve kıvrık, kanatları ise açık olarak tasvir 

edilir.  

 Harpi figürü genellikle mezar sembolüdür. Şaman inançlarında Şaman'a yer altı 

ve gök yüzü seyahatinde koruyucu ruhlar ve aynı zamanda onlara eşlik eden kuşlar 

şeklindeki fantastik yaratıklardır. Ölünün gök yüzü seyahatinde ona eşlik ederek 

koruyuculuğunu üstlenir. Bu nedenle harpi figürleri daha çok türbelerin dış 

süslemelerinde kullanılmıştır. Harpi figürleri astrolojik bir sembol olarak da 

kullanılmakta ve ikizler burcunu temsil etmektedir. Harpilerden biri ikizler burcunu 

diğeri de burca hükmeden Utarid (Mercury) gezegenini simgeliyor olabilir. Türk 

mitolojisinde gövdesi güvercin, doğan, çaylak ya da akbaba gibi bir kuşun gövdesi olup 

yuvarlak dolgun yüzlü bir kadın başına sahiptir. Başında genellikle dilimli bir taç ve 

boynunda bir gerdanlık bulunur. 



85 

 

Eski Orta Asya inançlarında, gök yüzünün işleyişi çift ejdere bağlıdır. Bu 

ejderler yıldızların yıllık döngüsünü ayarlar. Dişi ve erkek olan bu ejderler gök kubbede 

yedi gezegenin altında, dünya ekseninin en altında birbirlerine dolanmış bir şekilde 

bulunurlar ve biri dişi biri erkek olan iki meleğin çağrısı ile bu döngüyü başlatırlar. Yazara 

göre iki zıt kutbu ve gücü sembolize eden ejder çifti hareketin astronomi ve felsefesi 

prensibidir. Buradan yola çıkılacak olursa çift ejderler veya burç sembolleri ile birlikte 

görülen ejderler, evreni, hareketi ve ahengi simgeliyor olabilir. 

Türk Sanatında tasvir edilen ejder öldürme sahnelerinde, hükümdarın bir yandan 

gücü temsil edilirken bir yandan da kötülüğe karşı zafer kazanan iyilik sembolize edilir. 

Ejderha kötülük ve dolayısıyla karanlıkla  eşleştirilirken, onunla yapılan savaş, karanlığa 

yenik düşmemek ve aydınlığı korumak içindir. 

Selçuklu döneminde görülen ejder figürü en genellikle düğümler meydana 

getirirler. Profilden işlenen baş kısımlarında iri gözler, sivri kulaklar bulunur ve ağızlar 

açıktır. Ağızlarda sivri dişler ve çatal bir dil vardır. Bazı çini örneklerinde bir çift ayağı 

ve buna bağlı üst kısmında volütle biten kanatları vardır. Selçuklu çinilerinde ejder 

betimlemeleri  oldukça az görülmektedir. 

Bu çalışmada Selçuklu dönemi çinilerinde kullanılan mitolojik kaynaklı hayvan 

figürlerinin ikonografik araştırılması yapılarak günümüze kadar ulaşabilmiş çini örnekleri 

ile desteklenmesi sağlanmış ve kullanılan bu figürlerden yola çıkılarak günümüz sanat 

anlayışı ile özgün bir şekilde çini sanatında yeniden yorumlanması ve bu sanatın gelecek 

nesillere aktarılması amaçlanmıştır. Ancak çalışmayı ilerletmek adına söz konusu figürler 

tek tek ele alınarak daha kapsamlı bir çalışma da yapılabilir. Tezimin bu anlamda 

gelecekteki akademik çalışmalar için kullanabilecek bir kaynak olmasını temenni ederim. 

 

 

 



86 

 

KAYNAKÇA 

Genel Başvuru Kaynakları 

ERHAT, A. (2012). Mitoloji Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Kitaplar 

ARIK, R. (2000). Kubad Abad. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

ARIK, R., ARIK, O. (2007). Anadolu Toprağının Hazinesi; Çini. İstanbul: Kale Grubu 

Kültür Yayınları. 

ASLANAPA, O. (1989). Türk Sanatı. İstanbul: Remzi Kitabevi A.Ş. 

BOROTAV, P. N. (2016). Türk Mitolojisi. (R. Özbay, Çev.) Ankara: BilgeSu. 

CAN, Ş. (2020). Klasik Yunan Mitolojisi.İstanbul: Ötüken Yayınları. 

ÇORUHLU, Y. (2012). Türk Mitolojisinin Ana Hatları. İstanbul: Kabalcı. 

ÇORUHLU, Y. (2013). Erken Devir Türk Sanatı. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 

ÇORUHLU, Y. (2019). Türk Sanatında Hayvan Sembolizmi (Cilt 1). İstanbul: Ötüken 

Yayınları. 

KUBAN, D. (2002). Selçuklu Çağında Anadolu Sanatı. İstanbul: Yapı Kredi.  

KUBAN, D. (2009). Batıya Göçün Sanatsal Evreleri. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

MÜLAYİM, S. (1999). Değişimin Tanıkları. İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

ÖGEL, B. (1971). Türk Mitolojisi (Cilt 1). İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

ÖGEL, B. (2010). Türk Mitolojisi I. Cilt (5 b.). Ankara: Türk Tarih Kurumu. 



87 

 

ÖNEY, G.(1976). Türk Çini Sanatı. İstanbul: Binbirdirek Matbaacılık Sanayii A.Ş. 

Yayınları. 

ÖNEY, G. (1992). Anadolu Selçuklu Mimari Süslemesi ve El Sanatları. Ankara: Türkiye 

İş Bankası Kültür yayınları. 

YETKİN, Ş. (1972). Anadolu'da Türk Çini Sanatının Gelişmesi. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

Makaleler 

AVŞAR, L. (2012). Kubadabad Çinilerindeki Harpi-Şiren Figürünün İzini Sürerken. 

Akademik Bakış Dergisi(31), 1-21. 

AVŞAR, M., AVŞAR, L. (2014). Çini Sanatı ve Terminolojisi Üzerine. Kalemişi 

Geleneksel Türk Sanatları Dergisi, 2(4), 1-13. 

AYDIN, Ö. (2013). Çin ve Türk İşlemelerinde Ejderha Motifi. Akdeniz Sanat Dergisi, 

6(12), 1-16. 

ÇAKIR, G. Ö. (2012). Binyılların Ağında Antik Ön Asya Grifonu: Kaynakları, 

Yayılımı ve Mitolojik Bağlantıları Hakkında Notlar. Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi(5), 50-68. 

ÇEVRİMLİ, N. (2012). Değişik İşlevli Bir Grup Madeni Eser Örnekleri Üzerinde 

Görülen Ejder Figürleri Hakkında Bir Değerlendirme. Vakıflar Dergisi(37), 193-222. 

ÇOBAN, İ. (2015). Türk İkonografisinde Kartal Motifi ve Çağdaş Türk Resimine 

Yansımaları. İdil Dergisi, 4(16), 57-80. 

ERDEM, S. (1990). Çift Başlı Kartal ve Anka Üzerine. Sanat Tarihi Araştırmaları 

Dergisi(8), 72-80. 

GOLDMAN, B. (1960, October). The Development of the Lion-Griffin. American 

Journal of Archaeology, 64(4), 318-332. 



88 

 

GÖKSU, E. (2016). Çift başlı kartal ve Selçuklular. Selçuklu Araştırmaları Dergisi(5), 

117-141. 

GÜLBUDAK, Ö. (2017). İkonografik ve İkonolojik Eleştri Yöntemine Göre “Dinteville 

Alegorisi” Adlı Eserinin Analizi. Uluslararası Amisos Dergisi, 2(2), 30-48. 

HİLL, G. F. (1923). Alexander the Great and the Persian Lion-Gryphon. The Journal of 

Hellenic Studies, 43(2), 156-161. 

OKTAY, J. Ö. (2009). Erken Devir Türk Sanatında Grifon Figürünün Sembolizmi. Türk 

Dünyası Araştırmaları(183), 541-562. 

ÖNEY, G. (1967). Niğde Hüdavent Hatun Türbesi Figürlü Kabartmaları. Belleten, 

31(122), 143-167. 

ÖNDER, M. (1968). Kubad- Abad Sarayı Harpi ve Simurgları. Türk Etnogrofya 

Dergisi(10), 5-17. 

ÖZEL, N. (2018). Grafik Bir Sembol Olarak Anadolu Selçuklularında Çift Başlı Kartal. 

The Turkish Online Journal of Design, Art, and Communication - TOJDAC, 8(3), 551-

559. 

ÖZTÜRK, M. Ü., ARISOY, Y. (2018). Selçuklu Dönemi Seramik Sanatında Hayvan 

Sembolizmi. İdil Dergisi, 7(44), 375-381. 

RUDENKO, S. J. (1958). The Mythological Eagle, the Gryphon, the Winged Lion, and 

the Wolf in the Art of. Artibus Asiae, 21(2), 101-122. 

Kitap İçi Bölüm                                                                                                 

ARIK, R. (2007). “Anadolu'da Türk Devri Çini ve Seramik Sanatı”, Selçuklu 

Saraylarında Çini (ed. Gönül Öney, Zehra Çobanlı), İstanbul: T.C. Kültür ve Trizm 

Bakanlığı Yayınları. ss.73-104. 

ERGİNSOY, Ü. (1992). “Anadolu Selçuklu Mimari Süslemesi ve El Sanatları”, Maden 

Sanatı (ed. Gönül Öney), Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, ss. 193-226. 



89 

 

ÖNEY, G. (2007). “Anadolu'da Türk Devri Çini ve Seramik Sanatı, Doğu’dan Batı’ya 

İslam Sanatından Türk Çini ve Seramiklerine Uzanan Miras (ed. G, Öney., Z, Çobanlı.) 

İstanbul: T.C. Kültür ve Truzim Bakanlığı Yayınları. ss. 13-23. 

Basılmamış Kaynaklar 

AKMAN, D. M. (2020). Karşılaştırılmalı Türk ve Yunan Mitolojisi, Yüksek Lisans Tezi, 

dan. Dr. Öğr. Üyesi Yavuz Köktan, T.C. Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Sakarya.  

ALSAN, Ş. (2005). Türk Mimari Süsleme Sanatlarında Mitolojik Kaynaklı Hayvan 

Figürleri, Doktora Tezi, dan. Prof. Dr. Ayla Ersoy,  T.C. Marmara Üniversitesi,Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü,Türk Sanatı Ana Bilim Dalı, İstanbul.  

ARISOY, Y. (2018). Selçuklu Dönemi Seramiklerinde Simgeler ve Semboller,  Yüksek 

Lisans Tezi, dan. Prof. Dr. Orhan Cebrailoğlu, T.C. Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Ensitüsü, Seramik Anasanat Dalı Seramik Sanatdalı, Konya. 

BALİ, F. (2019). Türk Göçebe Sanatında İkonografi, Yüksek Lisans Tezi, dan. Doç. Dr. 

İbrahim Çeşmeli, T.C. İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkiyat 

Araştırmaları Anabilim Dalı, İstanbul. 

BÜYÜKÇANGA, H. H. (2006). Anadolu Selçuklu Seramiklerinde Figürlerin Dili ve 

Resim Eğitimi Açısından İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, dan. Yrd. Doç. Dr. Tahsin 

Samur, T.C. Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Güzel Sanatlar Eğitim Ana 

Bilim Dalı, Resim İş Öğretmenliği Bilim Dalı, Konya. 

ERDAL, O. (2017). Selçuklu Silisli Seramik Biblo Geleneğinin Sanatsal Tasarım 

AÇısından Değerlendirilmesi, Yüksek Lisans Tezi, dan. Doç. Dr. Lale Avşar, T.C. Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tasarım Anabilim Dalı, Konya. 

PAMUK, A. (2015). Türk Çini Sanatında Kullanılan Hayvansal Figürlerin Seramik 

Yüzeyler üzerinde Üç BoyutluUygulanması, Yüksek Lisans Tezi, dan. Doç. N. Rengin 



90 

 

Oyman, T.C. Süleyman Demirel Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, Geleneksel Türk 

Sanatları Anasanat Dalı, Isparta. 

SAVAŞ, S. (1998). İran Selçukluları Döneminde (10.-13. yy) İsfahan, Rey, Kaşan ve 

Samarra'da Yapılmış Olan Seramiklerin Özellikleri ve Günümüze Uyarlanması, Yüksek 

Lisans Tezi, dan. Doç. İsmail Öztürk, T.C. Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü,Geleneksel Türk El Sanatları Anasanat Dalı, İzmir. 

SAYDAM, Y. (2019). Batı Resim Sanatında Sfenks Betimi,  Yüksek Lisans Tezi, dan. 

Doç. Dr. Simge Özer Pınarbaşı, T.C. İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Sanat Tarihi Anabilim Dalı, İstanbul. 

ZOROĞLU, U. (2010). Hitit Sanatında Sfenks, Yüksek Lisans Tezi, dan. Yrd. Doç. Dr. 

H. Kübra Ensert, T.C. Mustafa Kemal Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Arkeoloji 

Ana Bilim Dalı, Hatay. 

İnternet Kaynakları 

ANAR, A., BOZKURT, B. (tarih yok). Türk Şamanist Mitolojisinde Tanrılar ve Ruhlar, 

https://web.itu.edu.tr/~yayla/turkmit.pdf  15 Haziran 2021. 

(2016). https://kollukkuvvetleri.blogspot.com/: 

https://kollukkuvvetleri.blogspot.com/2016/12/polis-armas-ve-yldz.html 24 Aralık 

2020. 

BAZYAR, C. K. (2016). Mitoloji ve Çağdaş Sanat. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/567328  12 Aralık 2020. 

GÖKSU, E. (2016). Çift Başlı Kartal Selçukluların Sembolü müdür? 

https://www.kirmizilar.com/tr/: https://www.kirmizilar.com/tr/index.php/konuk-

yazarlar2/1716-cift-basli-kartal-selcuklularin-sembolu-mudur 12 Kasım 2020. 



91 

 

KAYA, A. (2017). Çift başlı kartalın sırrı çözülemiyor. 

https://www.cnnturk.com/yasam/cift-basli-kartalin-sirri-cozulemiyor?page=2 8 Kasım 

2022. 

LEİBOWİTCH, J. (1968). Quelques griffons demeurés inédits. Israel Exploration 

Journal, 18(2), 126-129. https://www.jstor.org/stable/27925134 7 Kasım 2022. 

ÖGEL, B. (2017). Türklerin Kadim Sembolü Çift Başlı Kartal. Ön Türkler. 

https://okonuz.blogspot.com/2017/02/turklerin-kadim-sembolu-cift-basli.html. 6 Kasım 

2020. 

TAYLOR, P. (tarih yok) Iconology and Iconography. 

https://www.oxfordbibliographies.com/view/document/obo-9780195399301/obo-

9780195399301-0161.xml 6 Temmuz 2019. 

YETKİN, Ş. (1993). (T. İ. Merkezi, Prodüktör). TDV İslâm Ansiklopedisi. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/cini 15 Aralık 2020 . 

Wikipedia, (tarih yok) Iconography. https://en.wikipedia.org/wiki/Iconography 8 Kasım 

2022. 

 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Iconography


 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı Soyadı: F. Şeyda Özyurtsever 

Yabancı dili: İngilizce 

Eğitimi: Yüksek Lisans 2019- , Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, 

Geleneksel Türk Sanatları Anasanat Dalı, İzmir.  

Lisans 2019, Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Geleneksel Türk 

Sanatları Bölümü, Eski Çini Onarımları Anasanat Dalı, İzmir.  

Ön Lisans 2013, Anadolu Üniversitesi, Açık Öğretim Fakültesi, Radyo ve Televizyon 

programcılığı, Eskişehir.  

Lisans 1997, Anadolu Üniversitesi, Açık Öğretim Fakültesi, İşletme, Eskişehir. 

Lise 1989, Selma Yiğitalp Lisesi, İzmir. 

SANATSAL ÇALIŞMALAR 

 Sergiler 

2019 Base. İst, İstanbul. 

2021 Uludağ Üniversitesi, Uludağ Sanat ve Tasarım Bienali, Bursa. 

2022 “Mitlerden İzler” Kişisel sergi, İzmir. 

2022 “Amulet” Karma sergi, İzmir. 

 

 

 

 



2 

 

 

 

 


