
 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

 

 

Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı 

Türk Dili ve Edebiyatı Eğitimi Bilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

POSTMODERNİZM BAĞLAMINDA NİYAZİ ZORLU’NUN ESERLERİNDE 

TOPLUMSALLIK VE EĞİTİM 

 

 

 

Gizemnur ÇETİN 

ORCID: 0000-0001-6200-5059 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Gülsün KOÇER 

ORCID: 0000-0003-2689-2599 

 

 

 

 

Konya −2023 



ii 

 

 

ÖNSÖZ 

1. Paylaşım Savaşı sonrası tüm dünyayı etkisi altına alan postmodern sanat yapısı 

gereği kaotik, çok sesli ve karmaşıktır. Postmodern sanatçılar belli bir sanat anlayışı etrafında 

toplanmış değildir. Özellikle edebiyatın ana unsuru olan yansıtma prensibi postmodern 

anlatıda tamamen terk edilmiştir. Bu sebeple yüzyıllarca edebiyatın en önemli işlevleri 

arasında sayılan didaktik amaç da ortadan kaybolmuştur. Bu durumda postmodern sanatın 

toplumsal işlevi olup olmadığı meselesi tartışılmaya devam etmektedir.   

 Çalışmada Niyazi Zorlu’nun eserleri ekseninde postmodern anlatının toplumsal işlevi 

ve eğitime katkısı tartışılmıştır. 

 Çalışmanın amacı Niyazi Zorlu’nun eserleri ekseninde postmodern metinlerin 

toplumsal işlevini ortaya koymak ve bu tarz metinleri didaktik ve ideolojik yönelimlerini 

merkeze alarak incelemek bu sayede söz konusu metinlerin teknik yönleri dışında da ele 

alınıp incelenmesinin yolunu açmaktır. 

 Çalışma gerekli literatür araştırması yapıldıktan sonra; giriş, alan yazın, yöntem, 

bulgular, sonuç ve öneriler olmak üzere beş bölüm olarak düzenlenmiştir. 

Giriş bölümünde çalışmanın problem durumu, amacı, yöntemi, sınırlılıkları, 

varsayımlar ve çalışmaya kaynaklık eden temel kavramların tanımlarına yer verilmiştir. 

Alan Yazın bölümünde ise postmodern edebiyatın kapsamı ve tarihi hakkında bilgi 

verilmiştir. 

Üçüncü bölümde çalışma hazırlanırken kullanılan yöntem anlatılmıştır. 

Bulgular bölümünde; romanlar teknik özellikleri açısından incelendikten sonra söz 

konusu eserler içerdikleri toplumsallık ve eğitim unsurları açısından değerlendirilmiştir. 

Sonuç ve öneriler kısmında yapılan çalışmada ulaşılan sonuçlar anlatılmış ve bu 

sonuçların ışığında özellikle gençlere yönelik popüler eserlerin yazılması ve denetlenmesiyle 

ilgili öneriler sunulmuştur. 

 Beni postmodern edebiyatla tanıştıran, bu zorlu süreçte engin bilgileri ve tecrübesi ile 

bana destek olan çok kıymetli danışmanım Doktor Öğretim Üyesi Gülsün KOÇER’e, çalışma 

sürecinde sorularımı samimiyetle yanıtlayan ve ufkumu açan kıymetli yazar Niyazi 

ZORLU’ya teşekkürü borç bilirim. 

 

 

Gizemnur ÇETİN 

Haziran 2023 



iii 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................................... ii 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................................... iii 

TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU ..................................................................................... v 

BİLİMSEL ETİK BEYANNAMESİ .................................................................................................vi 

ÖZET ....................................................................................................................................... vii 

ABSTRACT .............................................................................................................................. vii 

1. GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

1.1.Problem Durumu .............................................................................................................. 2 

1.2.Araştırmanın Amacı .......................................................................................................... 2 

1.3.Araştırmanın Önemi ......................................................................................................... 3 

1.4. Varsayımlar ...................................................................................................................... 3 

1.5. Sınırlılıklar ........................................................................................................................ 3 

1.6.Tanımlar ............................................................................................................................ 3 

2. ALAN YAZIN ......................................................................................................................... 8 

3. YÖNTEM ............................................................................................................................ 10 

3.1. Araştırmanın Modeli ...................................................................................................... 10 

3.2.Araştırmanın Evreni ve Örneklemi ................................................................................. 10 

3.3.Veri Toplama Teknikleri .................................................................................................. 11 

3.4.Verilerin Toplanması ....................................................................................................... 11 

3.5. Verilerin Çözümlenmesi ................................................................................................. 11 

4.BULGULAR.......................................................................................................................... 12 

4.1.Niyazi Zorlu’nun Hayatı ve Sanatı ................................................................................... 13 

4.2. Niyazi Zorlu’nun Eserleri ................................................................................................ 15 

4.2.1.Şehiriçi Öyküleri ................................................................................................... 15 

4.2.2.Hergele Âşıklar ..................................................................................................... 16 

4.2.3. Âdem................................................................................................................... 17 

4.2.4. En Güzel Unutulan .............................................................................................. 17 



iv 

 

 

4.3. Eserlerde Teknik Özellikler ............................................................................................ 17 

4.3.1.Gerçeklik .............................................................................................................. 17 

4.3.2.Dil ......................................................................................................................... 23 

4.3.3.Bakış Açısı ve Anlatıcı ........................................................................................... 24 

4.3.4. Üstkurmaca ......................................................................................................... 28 

4.3.5.Karakterizasyon ................................................................................................... 34 

4.3.6. Mekân: Şehir ve Kenar Mahalle ......................................................................... 35 

4.3.7.Zaman .................................................................................................................. 36 

4.3.8. Metinlerarasılık ................................................................................................... 37 

4.4.İçerik Özellikleri .............................................................................................................. 41 

4.4.1. Toplumsallık ........................................................................................................ 41 

4.4.2. Eğitim .................................................................................................................. 74 

5. TARTIŞMA,SONUÇVE ÖNERİLER ....................................................................................... 83 

KAYNAKLAR ........................................................................................................................... 86 

EKLER .................................................................................................................................... 90 



v 

 

 

TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU 

Postmodernizm Bağlamında Niyazi Zorlu’nun Eserlerinde Toplumsallık ve 

Eğitim başlıklı tez çalışmamın toplam 98 sayfalık kısmına ilişkin 22/06/2023 tarihinde tez 

danışmanım tarafından Turnitin adlı intihal tespit programından aşağıda belirtilen 

filtrelemeler uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, tezimin benzerlik oranı %2 

olarak belirlenmiştir. 

 

Uygulanan filtrelemeler: 

 

1. Tez çalışması orijinallik raporu sayfası hariç 

2. Bilimsel etik beyannamesi sayfası hariç 

3. Önsöz hariç 

4. İçindekiler hariç 

5. Simgeler ve kısaltmalar hariç 

6. Kaynaklar hariç 

7. Alıntılar dahil 

8. 7 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Tez Çalışması Orijinallik Raporu Uygulama 

Esaslarını inceledim ve tez çalışmamın, bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik 

oranının (%30) altında olduğunu ve intihal içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel 

durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş 

olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

 

 

 

 

23/06/2023 

 

Gizemnur ÇETİN 

 

 

 

Dr. Öğretim Üyesi Gülsün KOÇER 

  



vi 

 

 

 

BİLİMSEL ETİK BEYANNAMESİ 

 

Bu tezin tamamının kendi çalışmam olduğunu, planlanmasından yazımına kadar tüm 

aşamalarında bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet edildiğini, tez içindeki bütün 

bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca 

tez hazırlama kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada başkalarının eserlerinden 

yararlanılması durumunda bilimsel kurallara uygun olarak atıf yapıldığını ve bu kaynakların 

kaynaklar listesine eklendiğini beyan ederim. 

23/06/2023 

Gizemnur Çetin 

 

 



vii 

 

 

ÖZET 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı  

Türk Dili Ve Edebiyatı Eğitimi Bilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

POSTMODERNİZM BAĞLAMINDA NİYAZİ ZORLU’NUN ESERLERİNDE 

TOPLUMSALLIK VE EĞİTİM 

 

 

Gizemnur ÇETİN 

 

Çalışmada Niyazi Zorlu’nun Hergele Âşıklar ve Şehiriçi Öyküleri isimli eserleri üzerinden postmodern 

edebiyatın imkânları sınanacaktır. Postmodern edebiyat kuramının biçimi önceleyen yapısına karşılık içerik 

konusu üzerinde yeterince durulmamıştır. Söylenebilecek her şeyin söylendiği, yeni yazarlara söyleyecek bir şey 

kalmadığı düşüncesi; gerçeğin temsili sorunsalı gibi konular yazarları toplumsal meselelerden gittikçe daha çok 

uzaklaştırmıştır. Salt biçimsel kaygı peşinden koşulan yeni eserlerde içerik, fantastik ve polisiye unsurlar veya 

bireysel dertler üzerinden ilerlemektedir. 

Seneler boyu toplumsal meseleleri ele alan yazarlar eleştirilmiş, edebi yetkinlikleri sorgulanmıştır. Anlatacak 

derdi olan yazarlar bazen estetik kaygıları unutarak edebiyatın toplumsal misyonunu öne çıkarmışlardır. Seneler 

süren birikimi arkasına alarak biçimsel mükemmelliği yakalamayı başaran postmodern edebiyat ise yaslandığı 

postmodern felsefe gereği toplumsalın izini sürmez. Postmodernizm kuramı, toplumsalın sonunun geldiğini dile 

getirmektedir. Bir tarafta bazı kuramcılar toplumsalın sonunun geldiğinden bahsederken öte yandan toplumsal 

sorunlar çığ gibi büyümeye devam etmekte ve insanlar bireysel hayatlarında toplumsal sorunların ortaya 

çıkardığı bedelleri ödemektedir. Toplumun afaziye uğratılmış, ses çıkaramayan halini onun artık yalnızca bir 

kitle olduğu gerçeği ile açıklayan Baudrillard’a karşılık bizce bireylerin bir araya gelme yetilerini kaybetmiş 

olmaları onları toplum olmamaktan alıkoymaz. Şayet aynı şartlarda yaşayan ve o şartların ortaya çıkardığı 

durumlardan aynı şekilde etkilenen geniş halk kitleleri toplumu oluşturur. Toplumun sonunun geldiğini iddia 

etmek yapacak bir şey kalmadığı düşüncesini yaygınlaştırarak toplumu edilgenliğe sürükler. Edilgenlik var 

olmamak anlamına gelmez. 

 Edebiyatta her zaman toplumsal konulardan bahsetmenin eserin edebî değerinden alıp götüreceği yargısı vardır. 

Postmodern edebiyat kuramının açtığı biçimsel çığır edebiyatın imkânlarını genişletmektedir. Ancak postmodern 

edebiyatın zihinlerde oluşturduğu algı sebebiyle içerik açısından kısırlaşmalara mahal verilmektedir. 

Hergele Âşıklar ve Şehiriçi Öyküleri teknik olarak postmodern metnin bütün özelliklerini göstermenin yanında 

belirgin bir ideolojik altyapıya da sahiptir. Kentin varoşlarına sığınmış alt sınıf insanların yaşama uğraşlarına 

odaklanan eserler sistemdeki çürümeyi ve insanın çaresizliğini açıkça ortaya koyar. Bu sebeple metin 

toplumsallık bağlamında değerlendirilmeye son derece uygundur. Eğitim meselesi ise metinlerdeki temel konular 

arasında yer almaz. Formel eğitimin alt sınıf çocuklar için içinde bulundukları çaresizlik sarmalının bir parçası 

olmaktan ileri gidemediği görülür. Toplumun içinde gerçekleşen informel eğitim ise itaatin, suçun ve yılgınlığın 

aktarılmasından ibarettir.   

Anahtar Kelimeler: Postmodern edebiyat, eğitim, toplumsallık

 

 

 



viii 

 

 

ABSTRACT 

Necmettin Erbakan University, Graduate School of Educational Sciences Department of 

Turkish and Social Sciences Education Program 

 

Master Thesis 

 

SOCIALITY AND EDUCATION IN NİYAZİ ZORLU’S WORKS IN THE CONTEXT 

OF POSTMODERNISM  

 

 

Gizemnur ÇETİN 

 

In this study, the possibilities of postmodern literature will be tested through Niyazi Zorlu's works named 

Scoundrel Lovers and Urban Stories. Despite the form prioritizing structure of postmodern literary theory, the 

subject of content has not been sufficiently emphasized. The idea that everything that can be said has been said, 

that there is nothing left to be said to new writers; Issues such as the problematic of the representation of reality 

have distanced writers more and more from social issues. The content of the new works, in which only formal 

concern is pursued, proceeds through fantastic and detective elements or individual troubles. 

 

Writers who have dealt with social issues for years have been criticized and their literary competencies have 

been questioned. Writers who have troubles to tell sometimes forget about aesthetic concerns and emphasize the 

social mission of literature. 

 

Postmodern literature, which has succeeded in capturing formal perfection by taking years of accumulation 

behind it, does not follow the social traces due to the postmodern philosophy on which it is based. 

Postmodernism theory expresses the end of the social. On the one hand, while some theorists talk about the end 

of the social, on the other hand, social problems continue to grow like an avalanche and people pay the price of 

social problems in their individual lives. Contrary to Baudrillard, who explains the aphasic state of society with 

the fact that it is now only a mass, the fact that individuals have lost their ability to come together does not 

prevent them from being a society. If large masses of people living in the same conditions and affected by the 

situations created by those conditions in the same way constitute the society. Claiming that the end of society has 

come, spreads the idea that there is nothing left to do, and drives the society into passivity. Passivity does not 

mean non-existence. 

 

In literature, there is always a judgment that talking about social issues will take away the literary value of the 

work.The formal breakthrough opened by postmodern literary theory expands the possibilities of literature. 

However, due to the perception created in the minds of postmodern literature, sterilizations are allowed in terms 

of content. 

 

In addition to showing all the features of the postmodern text technically, the analyzed works also have a clear 

ideological background. The works focusing on the living struggles of the lower class people who took refuge in 

the suburbs of the city clearly reveal the corruption in the system and the helplessness of people. For this reason, 

the text is very suitable to be evaluated in the context of sociality. The issue of education is not among the main 

topics in the texts. It is seen that formal education cannot go beyond being a part of the spiral of helplessness for 

lower-class children. The informal education that takes place in the society consists of the transmission of 

obedience, guilt and intimidation. 

 

 

Keywords: Postmodern literature, education, sociality

  



1 

 

 

1. GİRİŞ 

Her yaştan okuyucuya ulaşabilmesi sebebiyle gerek gençlerin gerekse yetişkinlerin 

eğitiminde edebî eserlerin önemli bir yeri vardır. Bu sebeple edebî eserlerde eğitimin hangi 

amaçlar doğrultusunda ve ne boyutta işlendiğinin incelenmesi, edebî eserin okuyucusuna 

verdiği mesajların metnin imkânları dâhilinde tahlil edilmesi gerekir. 

Son dönemde edebiyat-eğitim ilişkisi üzerine pek çok akademik çalışma yapılmıştır. 

Bu çalışmaların önemli bir kısmı seçilen yazarların eserlerinde yer alan eğitim unsurlarının 

değerlendirilmesinden ibarettir. Bu çalışmalarda incelenen eserler çoğunlukla didaktik 

amaçlarla yazılmış oldukları için gerek formel gerekse informel eğitim hakkında pek çok veri 

sağlamaktadır. Postmodern edebiyata geldiğimizde durum bunun tam tersidir. Doğası gereği 

postmodern eserlerin çoğu eğitim unsurları açısından incelenmeye müsait değildir. 

Söylenecek hiçbir şeyin kalmadığını, dille ancak gerçeği çarpıtarak aktarım 

yapılabildiğini, gösterenler dünyasının bir simülasyondan ibaret olduğunu, toplumun sonunun 

geldiğini iddia eden bir kuramdan doğan edebiyat da elbette eğitim konusunu göz ardı 

edecektir.  

Sadece eğitim değil toplumsal konular da aynı nedenlerle postmodern edebiyatın 

uzağında tutulmuştur. Postmodern seçkinci eserler bireyciliğe yönelirken bireyin yaşantısını 

ve karakterini şekillendiren toplumsal dinamikler eserlere yansıtılmamıştır. Postmodern 

edebiyatın karakterleri birer sonuçtan, çıktıdan ibarettir. Nedensellik ve girdiler kurmacanın 

içinde yer almaz. 

Postmodern kuramın köksüzlüğü de bu durumda etkili olmuştur. Kendinden önce 

gelenlerin reddi konumundaki postmodern, kendisini herhangi bir geleneğe bağlı görmez. 

Kuramın köksüz yapısı eserlere karakterlerin köksüzlüğü olarak yansımıştır. Meta-anlatıların 

güçlü kahramanlarının yerini anti-kahramanlar almıştır. 

Biçimselliği öne çıkarmalarının yanında postmodernist yazarlar içerik unsuru olarak 

fantastik, polisiye, pop-art, tarihin yeniden dönüştürülmesi gibi konulara yönelirler. Bu 

unsurlar popülist yazarlar tarafından sıkça kullanılan içerik unsurlarıdır. Elitist yazarlar ise 

çoğunlukla bireysel sorunlara eğilirler. Burada söz konusu edilmeyen ise toplumsal 

sorunlardır.  

Son dönem edebiyatına hâkim olan ve dolayısıyla güncel edebiyatta önemli bir yeri 

olan postmodernizmin eğitim konusunu ne derecede önemseyip kendine konu edindiği, 

üzerinde düşünülmesi gereken bir konudur. 

Postmodern düşüncenin ortaya çıktığı koşullar ve doğası gereği bireysel yönelimler ile 



2 

 

 

koşutluk göstermesi sebebiyle akımın edebiyattaki yansımaları da toplumsal konulardan uzak, 

temelde bir şey anlatma amacı gütmüyormuş gibi gözüken eserlerin yazılmasına sebep 

olmuştur. Çalışmada daha çok bireyci konularda eserlerin verildiği postmodern edebiyat 

akımında toplumsallığın ve eğitim konusunun ne boyutlarda yer bulduğu incelenmiştir. 

 

1.1.Problem Durumu 

Çalışmada Niyazi Zorlu’nun eserlerinde eğitim meselelerinin yanında diğer toplumsal 

konulara da hangi boyutlarda yer verilmiş olduğu incelenecektir. 

Çalışmanın üzerinde durduğu sorular: Toplumsal konular postmodern eserlere 

yansımış mıdır? Postmodern eserlere toplumsal konular yansımışsa bu ne ölçüde olmuştur? 

Postmodern eserler eğitim konusu ile ilgilenebilir mi?Şeklinde sıralanabilir. 

Kanaatimizce bir edebî eser ne kadar bireysel olursa olsun içinde doğduğu toplumun 

organik bir parçası olmaya devam eder. Bu sebeple her edebî eserin toplumsal bir yönü vardır. 

Çalışmada bu yön ele alınırken eğitim unsurlarına nasıl ve ne kadar yer verildiği de 

incelenecektir. 

 

1.2.Araştırmanın Amacı 

Araştırmanın amacı Niyazi Zorlu’nun eserleri ekseninde postmodern edebiyatın 

toplumsal konulara ve eğitime yaklaşımını tespit etmektir. Postmodernizm akımıyla birlikte 

edebiyatta toplumsallıktan bireyselliğe doğru bir yönelim görülmüştür. Postmodern edebiyat 

klasik eserlerin aksine bir şeyler anlatma derdinde değildir, eserlerin konusu da genel olarak 

edebiyatın kendisi ve yaratım süreci üzerinedir. Toplumsal konularda yaşanan kopuş 

sebebiyle edebiyatın çevrede yaşanan olaylara kayıtsız kalmaya başladığı görülmektedir. 

İnsanlığı anlamsızlığa, susuşa sürükleyen şey temelde postmodernizmi doğuran 

çaresizlik ve anlamsızlık duygusudur. Postmodernizm insanlığın kanlı tarihinden doğmuş bir 

düşünce ve yaşayış biçimidir. Kitle susmayı ve görmezden gelmeyi öğrenmiştir. 

Baudrillard’ın tabiri ile(Baudrillard, 2019, s. 12) kitleleler her türlü anlamı emerek ortadan 

kaldırırlar.Baudrillard,kitlelerin ideal hegomanyanın şiddetinden çekindiklerini söyler. 

(Baudrillard, 2019, s. 18). Bu sebeple içi boşaltılmış anlam, temelde hiçbir şey söyleme 

derdinde olmayan bir yazın kültürünün doğmasına sebep olmuştur. Edebî eserleri onu 

oluşturan ortamı göz ardı ederek incelemeye çalışmak kanaatimizce eksik bir edebî 

değerlendirmenin ortaya çıkmasına neden olacaktır. Bu toplumsallığı ve anlamı tamamen göz 

ardı etmiş görünen postmodernizm için de geçerlidir.  Çalışmada Niyazi Zorlu’nun eserleri 



3 

 

 

kendi doğalarından sapmadan kendi imkânları dâhilinde toplumsallık ve toplumsallığın 

önemli bir ayağını oluşturan eğitim açısından değerlendirilmeye çalışılacaktır. 

 

1.3.Araştırmanın Önemi 

Postmodern edebiyatın biçimi önceleyen yapısı gereği postmodern eserler üzerinde 

yapılan mevcut çalışmalarda daha çok eserlerin biçim özellikleri üzerinde durulmuştur. Bu da 

önemli bir konu olan eğitimin postmodern eserlere ne ölçüde yansıdığı konusunda alan 

yazınında önemli bir boşluk oluşmasına sebep olmuştur. Çalışma güncel postmodern eserlerde 

eğitim ve diğer toplumsal konuların da postmodernizmin kendi doğası ve teknik unsurları 

içerisinde nasıl işlendiğini gösterebilmek için planlanmıştır. 

Unutulmamalıdır ki postmodernizm sadece bir sanat akımı değildir, temelde insan ve 

toplum yapısını da derinden etkiler o kadar ki yeni bir insan ve toplum yaratır. Postmodern 

eserlerin toplumsallık ve eğitim açısından incelenmesi postmodern birey ve toplumu anlamak 

için de son derece önemlidir.Bu sebeple çalışmada postmodern dünyada bireyin gelişimini de 

ortaya koymak da amaçlanmıştır. Daha önce bu alanda bir çalışma yapılmadığından araştırma 

sonradan yapılacak çalışmalar için bir örnek oluşturacaktır. 

 

1.4. Varsayımlar 

Postmodern bir yazar olan Niyazi Zorlu’nun, eserlerinde topluma dair gözlem ve 

tespitlerinin olduğu varsayılmıştır. 

Sanatçının eserlerinde doğrudan ya da dolaylı olarak eğitimle ilgili meselelere yer 

verdiği varsayılmıştır. 

Söz konusu gözlem ve tespitlerin modern ötesi dinamiklerle tekrar şekillenen toplumu 

anlamak ve özellikle informel eğitim unsurlarını ortaya koymak açısından değerli ipuçları 

içerdiği varsayılmıştır. 

 

1.5. Sınırlılıklar 

Çalışma Niyazi Zorlu’nun, Hergele Âşıklar (2003) ve Şehiriçi Öyküleri (1998) isimli 

iki eseriyle sınırlandırılmıştır. 

 

1.6.Tanımlar 

Edebiyat:İnsanın anlama ve anlatma ihtiyacından doğan edebiyat, pek çok farklı türü 

kapsayan bir sanattır bu sebeple araştırmacılar birbirinden farklı edebiyat tanımları 



4 

 

 

yapmışlardır. Aytaç, edebiyatı şöyle tanımlar: “Edebiyat, malzemesi dil, kaynağı yaşantılar ve 

hayal gücü olan bir sanat dalıdır.”(Aytaç, 1999, s. 11). Çetişli’ye göre; bütün sanat dalları gibi 

edebiyat da, insanın kimliğini belirleyen güzellik duygusu ve heyecanın sonucu olarak dille 

yarattığı bir sanat; sun’î bir güzelliktir (Çetişli, 2016, s. 18). 

Eaglaton, edebiyatı tanımlarken dil kavramı üzerinde önemle durmaktadır. Edebiyat, 

sıradan dili dönüştürüp yoğunlaştırarak günlük konuşmadan sistematik olarak saptırır 

(Eagleton, 2014, s. 17). 

Menteşe’ye göre(Menteşe, 2008, s. 50), edebiyat kavramını tanımlamak için 

edebiyatın her türünü kapsayacak bir tanım bulmak zordur. Hangi tanım yapılırsa yapılsın o 

tanımın sınırlarını zorlayacak eserler yazılacaktır. 

Görüldüğü üzere tanımların çoğu dil, hayal ve estetik kavramları çerçevesinde 

şekillenmiştir. Kannatimizce edebiyatı insanın anlatma ihtiyacından doğan, ana malzemesi dil 

olan ve estetik duyarlılık taşıyan sanattır. Şeklinde tanımlamak mümkündür. 

Postmodernizm:Postmodernizm, dağılmanın, parçalanmanın, çok kutupluluğun, çok 

anlamlılığın, göreceliliğin kuramıdır. Postmodern kuram gelenekten kopuşu getirirken, 

eleştirdiği değerlere karşılık bir düzen kurmaz. Dolayısıyla oldukça kaygan bir zeminde durur. 

Bir başlangıç ve odak noktasına sahip olmamasından dolayı postmodernizm farklı kuramcılar 

tarafından farklı şekillerde tanımlanmıştır.  

Cevizci postmodernizmi şu şekilde tanımlar: “Kapitalist kültürde ya da genel olarak 

Batı dünyasında, yirminci yüzyılın son çeyreğinde, resim, edebiyat, mimarî vb. güzel sanatlar 

alanında ve bu arada özellikle de felsefe ve sosyolojide belirgin hâle gelen hareket, akım, 

durum veya yaklaşımdır.” (Cevizci, 1999). Best ve Kellner’in(Kellner, 2016, s. 55) aktardığı 

gibi ‘post’ öneki Foucault, Deleuze ve Guattari, Lyotard ve Vattimo gibi düşünürlerce; kural 

koyucu anlamı ile kendisini öncelemiş olandan -yani modernizmden- aktif bir kopuş olarak 

nitelendirilir. Bu kopuş olumlu bir anlamda eski baskıcı, kısıtlayıcı koşullardan bir 

özgürleşme olarak değerlendirilebilir. Buna karşılık ‘post’ öneki Toynbee, Bell ve Habermas 

gibi düşünürlerin belirttiği gibi olumsuz bir tarzda, acınası bir gerime olarak; geleneksel 

değerlerin, kesinliklerin ve istikrarın kaybı olarak da değerlendirilebilir. Postmodernizmi ister 

olumlu ister olumsuz anlamda olsun modernizmden kopuş olarak gören bu iki görüşe karşılık 

postmodernizmi ileri modernlik, modernizmin devamı olarak gören bir görüş de vardır. Ancak 

modern dünyada ve postmodern dünyada değişen dinamikler sebebiyle postmodern dönemi, 

modern dönemin devamı olarak okumak pek mümkün görünmemektedir. Modern düşüncenin 

oturduğu temel ve esaslar farklıdır. 

Modernizm, aydınlanma ve ondan kaynaklanan hümanizm düşüncesiyle insana 



5 

 

 

duyulan güvenin yerinde olduğu bir dönemdir. Dünya tarihinde arka arkaya yaşanan iki büyük 

savaş, onca zenginleşmeye rağmen dünya mallarının paylaşılamama sorunu bu güveni alaşağı 

etmiştir. Salgın hastalıklar ve doğal afetler ise insanoğluna doğa karşısında ne kadar küçük 

kaldığını tekrar hatırlatmıştır. Postmodern düşünce ise bu güvensizlik ve istikrarsızlık 

döneminde yükseliş göstermiştir. Görüldüğü üzere ‘post’ öneki burada ‘ondan sonra gelen’ 

anlamıyla öne çıkmaktadır. Postmodernizm gelenekten kopuşun  öncelediği yeni bir yaşam 

biçimine işaret eder. Odaksız ve göreli bir dünya görüşü inşa eder.  

Postmodern Edebiyat: Modern edebiyatın bitimi ile postmodern anlayışın başlangıcı 

konusunda kesin bir tarihlendirme yapılamamakla birlikte İkinci Dünya Savaşından sonra 

modern edebiyatta bir kırılmasına noktasına girilir. Modernizmin çare arayan son umutları 

didikleyen modernist yazarına karşın postmodernin anlatıcı/yazarı tam bir karamsarlık içinde, 

oluşa boyun eğerek edebiyatın kalemle dünyalar değiştirme nosyonundan sıyrılır. 20. 

Yüzyılın sonuna gelindiğinde ise modern dünyanın son alternatifi olan sosyalist rejimlerin 

yıkılması ile birlikte tek kutuplu alternatifsiz bir dünya düzeni yerleşir. Artık postmodern 

anlatıların konusu kendi yaratım süreçleri olmuştur. Bu kavramı kuramcılar üstkurmaca 

olarak adlandırırlar. Onyıllardır süregelen bütün ‘toplum için sanat’ ve ‘sanat için sanat’ 

tartışmalarının sonucunda gelinen nokta edebiyatın kendi yaratım sürecini konu edinmeye 

başlaması olmuştur. Toplumları peşinden sürükleyen yazara karşılık postmodern anlatıcı 

gerçeklik algısının kırılması ile de eserlerinde bir oyunsuluk içine girer. Yazar artık 

güvenilmez bir öznedir, yarattığı karakterler de anti-kahramanlardır. Bu anti-kahramanlar aynı 

mekan, zaman gibi sadece eserin kurgu ögesini oluştururlar.Ecevit’in de söylediği 

gibipostmodernizm “farklılıkların yan yana geldiği çoğulcu/eklektik bir yapının 

adıdır.”(Ecevit, 2016, s. 68). 

Ecevit, kesin sınırları olmamakla birlikte postmodern edebiyat ürünlerinin büyük bir 

kısmını kapsamına aldığını söyleyerek postmodern eserleri dört temel eğilim altında 

kategorize eder. Bu eğilimlerden biri avangardist biçim denemelerine ağırlık veren eserleri 

kapsar; ikinci eğilim avangardist/ deneysel biçimçilik ile tüketime yönelik popüler 

yaklaşımları bir çatıda toplayan eserler; üçüncü eğilim ise daha çok feminist, çevreci ya da ya 

da New Age türü kozmik/ mistik bir renk içeren çeşitli ideolojilerle bütünleşmiş eserler; 

dördüncü eğilim ise estetik açıdan bir değer taşımayan, tümüyle tüketime yönelik olarak 

üretilmiş, çoğunlukla çarpıcı sürükleyici yaşam öyküleri içeren ya da alışılmamış uzamlarda 

ve tarih kesitlerinde geçen bilim kurgu/ polisiye/ serüven romanlarıdır (Ecevit, 2016, s. 69-

70). 

Lucy, postmodern edebiyatta bütün meselesinin sunulamaz olanın sunulmazlığını 



6 

 

 

sunmak olduğunu ifade eder (Lucy, 2003, s. 97).  Bu yönüyle postmodern kuram bir 

paradoksun içinde yaşamaktadır. Anlamsızlığı yükselten kuram tüm anlamsızlık iddialarına 

rağmen söylem üretmeye devam etmektedir.  

Dünya edebiyatında iki büyük savaş ardından artan anlamsızlık ve çaresizlik duyguları 

postmodernizmi yaygın bir söylem olma yoluna çıkarmıştır. Türk edebiyatı için bir 

tarihlendirme yapmak gerekirse 1980 sonrası edebiyatta bazı yönelimleri postmodern 

edebiyatın içine dahil etmek mümkündür.  

Toplumsallık: Toplumsal olgular insanların ortaklaşa seziş, duyuş, görüş, düşünüş ve 

davranışlarında belirenen anlaşma, kaynaşma ve uygunlaşmadır. Toplumsal olgu genelleşmiş 

bir olgudur, zira aynı biçim giyinmek, aynı işleri yapmak, aynı görevlere değer vermek, aynı 

şeyleri beğenmek veya aynı şeylerden tiksinmek hep toplumsalın özellikleridir. Toplumsal 

kişiselin karşıtıdır. Ortaklaşa olmak veya halkla ilgili bulunmak toplumsal olmanın 

gereklerindendir. Toplumsal olgular sayılabilen olgulardır ne kadar tekrarlanırlarsa o kadar 

kesinlikle ortaklaşa yaşayışa uydukları meydana çıkar ve o kadar açıklıkla bir otoriteye 

bağlanma gereği kendini gösterir (Taplamacıoğlu, 1969, s. 20). 

Toplumsal olgular, insanın düşüncesinin ürünleridir. İnsanların topluma dair 

düşünceleri toplumbilimden önceye dayanır. Bu düşüncelerin uygulamaya konulması ve 

insanlar arası ilişkiler sırasında ortaya çıkan farklı durumlara uyarlanması ile toplumsallık 

oluşur. Toplumsal olgular yinelenen deneyimlerin ürünü oldukları için bu yinelenme 

sayesinde üstünlük ve yetke de elde ederler (Durkheim, 2013, s. 52-53).  

Giddens da toplumun kurumsallaştırılmış davranışlardan oluştuğunu ifade eder. 

Dolayısıyla toplumsal davranış sürekli tekrarlanan ve toplumsal olarak yeniden üretilen inanış 

ve davranış biçimleridir(Giddens, 2012, s. 17). 

Toplumsal olgular yüzyıllar boyu tekrarlanıp sonuçlar gözlemlenebildiği için bir 

toplumsal yasalaşmadan söz etmek mümkündür.  Toplumsal olgular insanlık tarihinin ortak 

mirasıdır. Bireyler deneyimlenip onaylanmış bu yasalara uyarak toplumsalın devamını 

sağlarlar. Her yeni gelen kuşak bu aktarımda bir basamak, zincir görevi görür. Toplumsal 

olgulara kimi eleştiriler getirilse dahi yüzyılların birikimini yıkmak çok zordur. Toplumsal 

olguları tersine çevirebilmek için en az onlar kadar güçlü tarihi bir arka plan oluşturmak 

gerekir. Bu da yine yüzyıllar alabilecek bir çabanın sonucu olabilir.  

Eğitim:Eğitimin amaçları üzerine pek çok farklı düşünce geliştirilmiştir. John Locke, 

eğitimde kazandırılması gereken en önemli kavramın erdem olduğunu söyleyerek erdemin en 

iyi şekilde evde aktarılabileceğini ifade eder (Locke, 2004, s. 62). Russel ise çağlar boyu 

eğitimin iki amaç üzerinde ilerlediğinden bahseder. Bunlar: öğretim ve iyi davranıştır. Ayrıca 



7 

 

 

Russel istenilen eğitim ortamının sağlanması ile çocuğun sadece davranışlarının değil 

duygularının da önemli yönde etkileneceğini dile getirir. Eğitimde ailenin etkisinin öneminin 

yanında karakterin oluşumu üzerindeki en önemli etken topluluktur (Russell, 1969, s. 43-71). 

Tezcan da: “Bireyin yaşadığı toplumda yeteneğini, tutumlarını ve olumlu değerdeki 

diğer davranış biçimlerini geliştirdiği süreçler toplamıdır.” demektedir(Tezcan, 1985, s. 25). 

Carter, eğitimi; bireyin toplumsal yeteneğinin ve en elverişli düzeyde kişisel gelişmesinin elde 

edilmesi için seçilmiş ve denetimli bir çevreyi -özellikle okulu- içine alan toplumsal bir süreç 

olarak değerlendirir (Tezcan, 1985, s. 25).Durkheim da eğitimin amacının toplumsal varlığı 

üretmek olduğunu vurgular. Çocuğun üzerinde uygulanan baskı, çocuğu kendi istediği 

doğrultuda yetiştirmek isteyen toplumsal baskıdır (Durkheim, 2013, s. 42). 

Toplum ile eğitim arasındaki bağ, önemle üzerinde durulan bir meseledir. Eğitim 

toplumun kabulleri doğrultusunda şekillenir. 

  



8 

 

 

2. ALAN YAZIN 

Günümüzde postmodernizm ve eğitim ilişkisi yavaş yavaş araştırmacıların ilgisini 

çekmeye başlamıştır. Mahmut Tezcan “Postmodenizm ve Eğitim” başlıklı yazısında 

postmodern çağdaki eğitimin bir önceki dönem sanayi toplumundaki eğitimden oldukça farklı 

olduğunu belirtir (Tezcan, 1993, s. 40). Çünkü çağ artık sanayi çağı değil bilgi çağıdır. 

Dolayısıyla enformasyon çağı olarak değerlendirilen günümüz postmodern dünyasında eğitim 

sistemleri de büyük değişikliğe uğramıştır. Tezcan, eğitimin sadece okullarda yapılmadığını, 

sürekli eğitimin bilgi toplumunun bir özelliği olduğunu belirtir. Bilgi toplumunda sadece 

beceri öğretilmemektedir. Aynı zaman da erdem aşılamak da söz konusudur(Tezcan, 1993, s. 

46). Bu sebeple eğitimi sadece okulun sınırları içinde değerlendirmemek gerekir. Edebî 

eserlerin gençlerin gelişimi üzerindeki etkisi bilinmektedir.  

Tezcan, postmodern eğitimin sınıfta sağlanması şartı olmadığını belirtir. Ona göre 

eğitimi emekle, siyasal mücadele ile topluma hizmetle, oyunla birleştirmek zorunluluğu vardır 

(Tezcan, 1993, s. 46). Biz de eğitimin edebiyatla bağının kurulması hususunu önemsiyoruz. 

Gençlerin edebiyat ile olan ilişkisi yalnızca Türk Dili ve Edebiyatı dersi ile sınırlı 

kalmamalıdır. Bu alana katkı sağlamak amacıyla biz de çalışmamızı yakın tarihte kaleme 

alınmış edebî eserler üzerinden yürütmeyi planlıyoruz. 

Tezcan yazısında postmodern bilgi çağında Türkiye’nin eğitim konusundaki birtakım 

eksiklerini sıralar. Demokratik bir toplum yapısında demokratik kişilik yapısına sahip kişilerin 

yetiştirilmesi gerektiğini söyleyerek otoriterliğin toplumumuzda yaygın olmasını eleştirir. 

Gençlerin katılımcı olarak yetiştirilmeleri gerektiğini ve karar verme süreçlerinde yetkinlik 

kazanmalarının sağlanması gerektiğini belirtir. Tezcan; bağımsız, özerk, kendine güvenen, 

yaratıcı düşünen genç bir kuşak yetiştiremediğimizi söyleyerek eleştiride bulunur (Tezcan, 

1993, s. 48-49). 

Kılıç ve Bayram, ülkemizde 90’lı yıllarda tartışılmaya başlanan postmodernizmin 

ülkemiz eğitim sistemine yansımasının MEB’in ilköğretim programlarında 2004 yılında 

yaptığı önemli değişiklerle görüldüğünü belirtir (Bayram, 2014, s. 371). Kılıç ve Bayram 

yazısında modern eğitim ve postmodern eğitimi karşılaştırırlar. Modernizmde bilginin nesnel 

ve doğrunun tek olmasından dolayı geleneksel eğitim anlayışı bu bakış açısına göre 

oluşturulmuştur. Buna karşılık postmodernizmin yorumlamacı bakış açısı bilginin nesnel 

olduğu modern anlayışı eleştirir. Postmodernizme göre bilgi tek değildir, kişi sayısı kadar 

doğru bilgi vardır. Kılıç ve Bayram, eğitim programları ve eğitim süreçlerinin yeniliğe açık 

olması gerektiğini önemle vurgularlar(Bayram, 2014, s. 372). Modernizmin tek tip birey 



9 

 

 

yetiştirme idealinin karşısında postmodernizmin çoğulcu yapısı gereği birey yetiştirme 

konusunda farklı özelliklerin önem kazanmasına sebep olmuştur. Bu sebeple bize göre, birey 

yetiştirme konusunda geçilen yolların ve uygulanan yöntemlerin tekrar gözden geçirilmesi 

gerekliliği doğmuştur.  

Türkiye’de postmodernizm ve eğitim konulu yeterince çalışma yapılmamıştır. Yapılan 

çalışmalarda da postmodern çağda eğitimin kuramsal çerçevesi çizilerek mevcut durum 

analizi yapılmıştır. Ancak uygulamaya dönük araştırmalar yaygın değildir. Kanaatimizce 

postmodern çağda eğitim konusunu her alanda ayrıntıları ile incelenmelidir. Konunun 

güncelliği ve eğitim sistemlerinde mevcut uygulamaların güncellenmesine ihtiyaç duyulması 

bu gerekliliği elzem kılmaktadır. Çalışmada bu ihtiyacı karşılamak amacıyla postmodernizm 

bağlamında güncel edebî eserlerde eğitim ve toplumsallık konusu incelenmiştir. 



10 

 

 

3. YÖNTEM 

Çalışma bilimsel araştırma yöntemlerinden nitel araştırma yöntemi ile yapılmıştır. 

Çalışmanın konusu olan metinler toplanmış ve doküman analizi yöntemiyle incelenmiş, elde 

edilen bulgular yorumlanmıştır. 

 

3.1. Araştırmanın Modeli 

Çalışmada tarama modeli kullanılacaktır. Tarama modeli “geçmişte ya da 

günümüzdeki bir durumu var olduğu şekliyle betimleyen, öğrenmenin gerçekleşmesi ve 

bireyde istenen davranışların gelişmesi için uygulanan süreçlerin tümüdür.” (Can, 2016, s. 50) 

Toplumsal gelişim, ekonomi, kültür, eğitim, politika gibi alanlar arasındaki ilişkileri 

kavramsallaştırmak, betimlemek ve yorumlamak için kapsamlı teorilere ihtiyaç vardır. Bu tarz 

teoriler olmadığı takdirde yeni teknolojilerin ve toplumsal gelişmelerin toplumsal hayatımızın 

çeşitli bölgelerinde ne gibi etkiler yarattıkları konusunda net bir fikir oluşturmadan 

fragmanların arasında yaşamaya mahkûm oluruz(Kellner, 2016, s. 413). Best ve Kellner 

‘Postmodern Teori’ isimli kitabında; “Postmodern haritalar yeni toplumsal koşullara 

uyarlanmamıza bir parça yardımcı olmakla birlikte bu haritalar nihai olarak geleceğin meydan 

okumalarını karşılamamıza yetecek toplumsal ve politik teoriler sunmakta başarısızdırlar.” 

demektedirler. Onlara göre toplumsal gelişim, ekonomi, kültür, eğitim, politika gibi alanlar 

arasındaki ilişkileri kavramsallaştırmak, betimlemek ve yorumlamak için kapsamlı teorilere 

ihtiyaç vardır. Best ve Kellner eleştirel teorilerle postmodern teorilerin ayrılıkları ve 

farklılıkları da gözetilerek eklemleştirilmeleri gerektiğini söylerler.(Kellner, 2016, s. 413). 

Best ve Kellner’in görüşlerine katılıyoruz ve onların postmodern teoriyi yetersiz bulduğu 

noktada kendi alanımız olan edebiyat ve eğitim konularında alana katkı yapmayı planlıyoruz. 

Yukarıda bahsettiğimiz tarama modeli de sözü geçen farklı değişkenleri bir arada 

değerlendirmemize olanak sağlayacağı için seçilmiştir. 

3.2.Araştırmanın Evreni ve Örneklemi 

Çalışmanın hedef evreni postmodern eserlerdir. Bu evreni temsil eden örneklem, 

amaçlı (kasti) örnekleme yöntemiyle seçilmiştir. Örneklem; Niyazi Zorlu’nun eserleridir. 

Sanatçının yayımlanmış iki eseri vardır. Bunlar: 

Hergele Âşıklar(1998) 

Şehiriçi Öyküleri’dir. (2003). 



11 

 

 

 

3.3.Veri Toplama Teknikleri 

Çalışmada konunun yapısı gereği nitel araştırma yönteminden yararlanılarak yazılı 

dokümanların incelenmesi yoluyla içerik analizi ve eleştirel söylem analizi yapılacaktır. 

Doküman incelemesi, araştırılması hedeflenen olgu veya olgular hakkında bilgi içeren yazılı 

materyallerin analizini kapsar (Şimşek, 1999, s. 187). 

Postmodernizmde toplumsallığın seyrini anlayabilmek ve anlatabilmek amacıyla 

öncelikle sosyolog ve düşünürler tarafından kaleme alınmış postmodern düşüncenin temelini 

oluşturan kuramsal teori kitapları okunacaktır. Daha sonra postmodernizm akımının edebiyatı 

nasıl etkilediği ve edebiyatın seyrinde ne takım değişikliklere sebep olduğunu; 

postmodernizmin edebiyata nasıl yansıdığını anlamak ve anlatmak için postmodern edebiyatla 

ilgili yazılmış postmodern eserlerin yapısını tahlil eden eserler okunacaktır. Elde edilen 

bilgiler ışığında Niyazi Zorlu’nun eserleri okunup incelenerek tez için gerekli malzeme tespit 

edilecektir. Elde bulunan malzemenin yorumlanmasında postmodernizm ile ilgili başta 

yapılan literatür taramasından yararlanılarak materyaller teze işlenecek ve çözümlemeler 

yapılarak elde edilen verilere uygun teorik açıklama yapılmaya çalışılacaktır. 

 

3.4.Verilerin Toplanması 

Eserlerde olduğu varsayılan toplumsallık ve eğitim unsurları taranmış ve bulunanlar 

kategorize edilmiştir. Verilerin toplanmasında nitel araştırma yöntemlerinden doküman 

incelemesi kullanılmıştır. Araştırma, tarama modeliyle gerçekleştirilmiştir. 

 

3.5. Verilerin Çözümlenmesi 

Çalışmada Niyazi Zorlu’nun eserleri içerik analizi tekniği ile tahlil edilerek veriler 

oluşturulacak ve elde edilen verilerin analizi için nitel araştırma yönteminin tarama modeli 

uygulanacaktır. Bu teknik postmodern edebiyat ve toplumsallık gibi iki farklı değişkenin 

birbirlerine göre konumunu saptayabilmek için en uygun yöntem olduğu için seçilmiştir. Elde 

edilen verilere göre kodlama yapılarak temalar oluşturulacaktır. Bu bağlamda elde edilen 

olgular ışığında Niyazi Zorlu’nun eserlerinde toplumsallığın ve eğitimin izleri saptanmaya 

çalışılmıştır. 



 

12 
 

4.BULGULAR 

Pek çok farklı kuramcı tarafından farklı şekillerde açıklanan postmodernizm kavramı 

kelime anlamının da gösterdiği gibi bazı kuramcılar tarafından modernizmin devamı-sonrası 

olarak nitelendirilmiştir. Fakat felsefi ve toplumsal temellerine bakıldığında modernizm ve 

postmodernizm birbirinden ayrı yerlerde durmaktadırlar. Öncelikle dünya görüşü olarak 

bakıldığında modernizm, gerçekliğin insan zekâsı tarafından kavranabileceği varsayımına 

dayanırken postmodernizm; gerçekliğin düzenlenmemiş ve bilinemez olduğu varsayımından 

hareket eder. Postmodernizm, modernizme göre daha çoğulcu; daha az ciddi ve daha az 

ahlakidir. Sanat alanına gelindiğinde ise postmodernizm kendini üslubun verdiği hazlara 

kaptırır. Modern sanat anlamın yorumlanması peşinde koşarken postmodern sanat, sanatın 

erotikasının izini sürer (Kellner, 2016, s. 26). Bu açıdan bakıldığında modern sanat ne kadar 

apollonikse postmodern sanat bir o kadar diyonizyaktır. İki kuramın sanattaki yansıması 

düşünüldüğünde birini ötekinin devamı olarak nitelendirmek doğru olmayacaktır. 

Postmodernizmi, modernizmin devamı olarak kuramlaştıran düşüncenin temelinde her ikisini 

oluşturan tarihsel planın benzer olması yatmaktadır. Ancak benzer nedenselliklerle oluşmuş 

olmaları onları birbirinin devamı yapmaz. Ortaya çıkan sonuca bakıldığında bu iki felsefenin 

geldiği nokta tamamen farklıdır.Postmoderni anlamlandırmak için genellikle modernizm ile 

arasındaki farklar veya modernizme göre konumu üzerinde durularak tanım yapılır. 

Kanaatimizce postmodernizmi modernizme göre konumlandırarak değerlendirmek ve 

tanımlamak yeterli değildir. Postmodernizm, kendisini oluşturan bağlam içinde 

değerlendirilerek tanımlanmalıdır. 

Postmodernizmi tarihî, sosyolojik, siyasî, ekonomik, kültürel, sanatsal açılardan 

incelemek mümkündür. Çalışmada incelenecek nokta postmodern edebiyat kuramı yani 

postmodern felsefenin sanat üzerindeki yansımasıdır. 

Best ve Kellner’ın da dediği gibi birleşik bir postmodern teori bulunmamaktadır (Best 

ve Kellner, 2016, s.16). Postmodernizm kavramı farklı kuramcılar tarafından farklı şekillerde 

tanımlandığı için üzerine uzlaşı sağlanamamış bir konudur. Bu durum postmodernizm 

alanında çalışmalar yapmayı zorlaştırmaktadır. 

Lyotard, bilimlerin statülerini, işleyiş kuralları kendileri ile kanıtlanamayan ancak 

uzmanları arasında bir uzlaşıya konu olabilen bir dilin varlığına borçlu olduklarını söyler 

(Lyotard, 2013, s. 84). Aynı durum postmodern kuramlar için de geçerlidir. Postmodern 

söylem uzmanlar arasında dil aracılığıyla kurulmuş bir uzlaşıdır. Her ne kadar postmodernizm 



 

13 
 

üzerine farklı bakış açıları ve söylemler bulunsa da bu uzlaşıda temel olan meseleler 

postmodernizmin tanımlanamazlığı ve çokparçalılığı üzerinedir. 

Walter Benjamin hikâye anlatıcılığının öldüğünü söyleyerek bunu konuşmanın 

anlamının yitirilmesine bağlamaktadır. Buna örnek olarak savaştan dönmüş askerlerin savaşta 

yaşadıkları deneyimler hakkında konuşamamalarını göstermektedir. Savaş gerçekliği boşa 

çıkarmıştır(Benjamin, 2012, s. 78). Hikâye anlatıcılığının yerini roman yazarlığı almıştır. 

“Günümüz sanatları toplumsal gerçekliğin şekli ile neredeyse hiç ilgilenmiyor. Daha 

doğrusu bunlar kendilerini nevi şahsına münhasır gerçeklik durumuna, burada kendi kendine 

yeten bir gerçekliğe yerleştiriyor.” (Bauman, 2019, s. 150). Bauman, toplumsal gerçekliğin 

pek çok alternatif sanattan sadece biri olduğunu belirtir. Ancak alternatif sanatlardan hiçbiri 

birincil veya ikincil olarak değerlendirilemeyeceği gibi hangisinin daha gerçek olduğu 

hakkında yorum yapmak da güçtür(Bauman, 2019, s. 150-151). Dolayısıyla postmodern 

düşüncede sanat eserleri daha iyi veya daha gerçek diye sınıflandırılmamaktadır. 

Postmodernizmin sanata baktığı bu çerçeve edebî eserlere özgürlük alanı sağlamaz. Her edebî 

eserin kendi içinde bir gerçekliğe sahip olması bir arada yaşayabilen farklı edebî 

gerçekliklerin oluşmasına zemin hazırlamamıştır. Aksine edebiyatta bu kadar farklı gerçeklik 

ve anlamın yer alması tüm anlamların altını oyarak büyük bir boşluk oluşmasına neden 

olmuştur. Postmodernizmin sanatsal gerçekliğe bakış açısı edebiyatta tüm gerçeklik 

varsayımlarını yiyen bir canavara dönüşür.  Sanatçı her bir gerçeklik inşa etme girişiminde 

bulunduğunda anlamı alttan oyan bu canavarın saldırısına uğrayarak bütün çabaları boşa 

çıkarılır.  

 

4.1.Niyazi Zorlu’nun Hayatı ve Sanatı 

Niyazi Zorlu, 1965 yılında, memur babasının görev yeri olan Bingöl’de, Selanik ve 

Girit göçmeni, beş çocuklu bir ailenin son çocuğu olarak dünyaya geldi. Beş yaşındayken 

İzmir’in Eşrefpaşa İzmir’inTamaşalık Mahallesi’ne taşındılar. Çocukluğunu ve gençliğini 

geçirdiği Tamaşalık, yazarın edebiyatında çok önemli bir yere sahiptir. Şehiriçi Öyküleri 

isimli eserinde mekân Tamaşalık, yazarın anlatının izlerini sürdüğü şehir İzmir’dir. Zorlu, 

çocukluk yıllarında yoksulluğun içinde yoksulluğa tanıklık etti. Çocukluk yıllarının 

tanıklıkları yazarın edebiyatının odak noktasını oluşturur. 

Zorlu, öğrenim hayatını Ege Üniversitesi Ziraat Fakültesinde tamamladı. TRT için 

çeşitli radyo oyunları ve skeçler yazdı. Bu radyo oyunlarından bazıları: Yönetmenliğini Rüştü 

Asyalı’nın yaptığı TRT Ankara Radyosu’nda yayınlanan  ‘Unutulmuş Bahçeler’, yine TRT 



 

14 
 

Ankara Radyosu’nda yayınlanan ‘Bir Tango Efendisi’, TRT İzmir Radyosu’nda yayınlanan 

‘Güzel Bahçenin İnsanları’dır. Bu iki esere halen ‘radyotiyatrosu.net’ sitesinden 

ulaşılabilmektedir. 

İlk şiiri 1984 yılında ‘Ortaklaşa’ adlı dergide yayımlanmıştır (Balık, 2019). Yazın 

yaşamına öykü türüyle devam eden Zorlu’nun ‘Ayş… Ayş…’ isimli hikâyesi Adnan Özer’in 

çıkardığı Öykü Dergisi seçkisinde yayımlandı. Defter dergisinin28. Sayısında yayımlanan 

‘Telve’ isimli öyküsü daha sonra Şehiriçi Öyküleri’nde ‘Piç Mahmut’ başlığıyla yer aldı. 

Defter dergisinin 32. Sayısında yayımlanan ‘Aldanışlar’ isimli öyküsü daha sonra aynı adla 

Şehiriçi Öyküleri kitabında yer aldı. Yine Defter dergisinin 37. Sayısında yer alan ‘Rüzgâr’ 

isimli öykü, Âdem isimli kitabının giriş öyküsü olacak şekilde tekrar kaleme alındı. Gece 

Yazısı dergisi 6. Sayıda yayımlanan ‘(.)’ isimli öyküsü daha sonra Âdem isimli kitabında 

çeşitli değişikliklerle ‘(.)’ydi’ ismiyle yayımlandı.  

Zorlu, 1994 Yaşar Nabi Nayır Gençlik Ödülleri’nde ‘dikkate değer öykücü’ olarak 

anıldı.  Varlık dergisinin 1056. Sayısında yayımlanan ‘Nuriye Adlı Hortlak’, 1069. Sayısında 

yayımlanan ‘Kuşlar’ isimli öyküleri daha sonra aynı adlarla Şehiriçi Öyküleri’nde yer aldılar. 

‘Dikkate değer öykücü’ olarak anıldığı sıralarda, kuruluş aşamasındaki Açık Radyo için 

İstanbul’a gelen yazar, bu radyoda yayımlanması için 1001 Gece Masalları’nı “101 Gece 

Masalları” olarak uyarladı. Bir süre sonra Varlık dergisinde Enver Ercan’la çalışmaya 

başladı(Zorlu, Sanat Kritik, 2021). 

1998 yılında ilk kitabı Şehiriçi Öyküleri yayımlandı. Hergele Âşıklar’ı yazmaya 

başladığı sırada Frankfurt’a taşındı. Hergele Âşıklar romanı 2003 yılında yayımlandı. 2004 

yılında Frankfurt am Main’da ressam Ekrem Yalçındağ küratörlüğünde gerçekleştirilen 

‘elegant.underground.5’ isimli sergiye bir metniyle katıldı. 

Yazar, ‘1 Umut Derneği’ adına her yıl hazırlanan,arka kapak yazısında ‘İş cinayetleri 

sırasında sessiz kalanlara, önlem almayanlara, soruşturmaya gerek görmeyenlere almanak’ 

cümlesiyle tanıtılan İş Cinayetleri Almanağı’nı hazırlayan ekiple uzun süre çalıştı 

2017 yılında üçüncü kitabı olan Âdem yayınlandı. Şehiriçi Öyküleri’ndeİzmir’in 

Âdem’de ise bir başka kentin, İstanbul’un öyküsünü anlatan yazar, diğer iki kitabında olduğu 

gibi, türler üstü bir anlatı ile karşımıza çıkmaktadır. Âdem, Sylvain Cavaillès tarafından 

Fransızcaya çevrilerek Kontr Yayınevi, Fransa’da yayınlandı(Parşömen Edebiyat, 2019). 

2018 yılında Duvar dergisinin 34. sayısında yayımlanan ‘Attika’ isimli öyküsü En 

Güzel Unutulan adlı roman dosyasının başlangıcı niteliğinde olacaktır. Bu öykü daha sonra 

aynı ismi taşıyan roman dosyasının başlangıcı niteliğinde olacaktır. Yine Duvar dergisinin 34 

ve 35. sayılarında Ece Ayhan ile Leyla Erbil arasındaki ilişkiden yola çıkarak Türkçe 



 

15 
 

Edebiyatı konu edinen ‘bir tanrı ile bir çay’ öyküsü yayınlandı.  

Zorlu ayrıca çeşitli seçkilerde öyküleri ile yer almıştır. Âdem’de yer alan ‘Arap’ adlı 

öykü, Almancaya çevrilip Unser Istanbul isimli kitapta ‘Negertiv’ adıyla yayımlandı.  

Murathan Mungan’ın hazırladığı Merhaba Asker isimli seçkide ‘Kahraman’ isimli öyküsü ile 

yer aldı. Kılıç Artığı kitabının şairi İlhan Şevket Aykut anısına yazdığı ‘Lourdau’ isimli 

öyküsü, Neslihan Önderoğlu’nun hazırladığı Geri Dön Hayat isimli seçkide yer aldı. Seval 

Şahin Tevfika İkiz’in hazırladıkları Aşk Mektupları seçkisinde ‘#somayıunutmaunutturma’ 

isimli öyküsü ile yer aldı. Yine Seval Şahin ve Tevfika İkiz’in hazırladıkları Edebiyatın 

İzinde- Yeni/den Yeni- 19. Yüzyılı Yeniden Yazmak adlı seçkide yer alan ‘Hülasa’ isimli 

öyküsünde Namık Kemal’in İntibah romanını yorumladı.  

Hergele Âşıklar’dan bir bölüm Fransızcaya çevrilerek Siécle 21 isimli derginin ‘Yer 

altı (Underground)’ dosyasında ‘Leurrêve’ başlığı ile yer aldı. ‘İbrahim’in Uykusu’ adlı 

öyküsü ‘parsomenfanzin.com’ sitesinde yayınlandı.  

‘bir tanrı ile bir çay’ adlı basılmayı bekleyen bir öykü dosyası bulunan ve şu sıralarda 

Kül Rengi Işık adlı bir roman üzerinde çalışan Zorlu’nun,‘Attika’ isimli roman dosyası En 

Güzel Unutulan adıyla 2023’te yayımlandı. Yazarın “kanonların kanonunu yok sayarak 

yazdım” dediği ve “dilsel bir parçalanma” olarak nitelendirdiği romanı ‘DUT’ yine kendisinin 

ifadesi ile “şimdilik karşılık bulmadı”.  

Zorlu’nun En Güzel Unutulan adlı eseri bu tezin yazıldığı sırada, Ocak 2023 tarihinde, 

yayımlandığı için bu çalışmanın kapsamına dâhil edilmemiştir. Âdem isimli eser ise 

çalışmanın konusu dolayısıyla bu tezin dışında tutulmuştur. Yazarın yayınlanan dört kitabı 

Şehiriçi Öyküleri, Hergele Âşıklar, Âdem ve En Güzel Unutulan içerisinden iki kitabı 

çalışmanın kapsamı dâhilindedir.  

 

4.2. Niyazi Zorlu’nun Eserleri 

Sanatçının dört adet basılmış eseri bulunmaktadır. 

 

4.2.1.Şehiriçi Öyküleri 

Üstkurmaca özelliği ile karşımıza çıkan Şehiriçi Öyküleri, yazarının okurunu şehri 

okumaya davetidir. Anlatıcı şehrin sokaklarında gezip şehrin insanlarının hikâyelerinin 

peşinden koşarken bir tarafta da anlatısı fareler tarafından kemirilir, kuşlar tarafından yenilir. 

Kuşlar ve fareler, hafızanın ve unutuşun sembolleridir. Anlatıcı/yazarın hafızanın sonsuz 

topraklarında kazıya çıkışı unutuşa karşı çıkıştır. 



 

16 
 

Şehiriçi Öyküleri, birbirinden bağımsız öyküler değildir. Her öykü aynı anlatının bir 

parçasını oluşturur. Bu parçaları üst katmanda birleştiren ise anlatıcıdır. İlk öykü “Karşılama” 

başlığını taşırken son öykünün “Uğurlama” başlığını taşıması öykülerin birbirinden bağımsız 

olmadığının göstergesidir.  

Zorlu, Şehiriçi Öyküleri’nde, sokak aralarında dolaşarak mahallenin ritmini tutarken 

mahallenin insanlarının hikâyesini avangardist bir biçimcilikle metnine dâhil eder. 

Mahalleliyi kendi dilleri ile konuşturan yazar; sıra onların hikâyelerini anlatmaya geldiğinde 

dağınık, parçalı, anlatısal sıçramalar barındıran bir yapı kurarak seçkinci bir yönelim izler. 

Edebiyatın sınır boylarında gezen yazar, topladığı malzemeyi yığarak hafızasının 

labirentlerinden getirdiği anıları süsler. Beslendiği edebi geleneği, içinde büyüdüğü mahalle 

kültürü geleneğiyle harmanlayarak yeni bir yapı ortaya koyar. 

Şehiriçi Öyküleri 15 başlıktan veya öyküden oluşur. Bunlar: Karşılama, İç Kanama, 

Piç Mahmut, Fareler, Kaplan, Nuriye Adlı Hortlak, Ölüler, Aldanışlar, Hayırsız, Evlerinden 

Kaçanlara Dua, Kuşlar, Basmane-Alsancak Talat Paşa yoluyla, Atlas Sinemalar, …ve Ev…, 

Uğurlama’dır.Yazar, Şehiriçi Öyküleri’nde çocukluğunun hayaletlerini diriltmek ister gibidir.  

Her bölümde şehrin başka başka insanlarının hikâyesine yer verilir. İç Kanama’da annesi ile 

çatışma yaşayan genç Serpil, Piç Mahmut’ta para yiyici kodamanlara karşı gelen, ölüsü 

belediye eşeklerine yüklenerek götürülen Mahmut, Fareler’de tecavüze uğrayan bir genç kız, 

Kaplan’da Neriman’ın hayırsız büyük oğlu, Nuriye Adlı Hortlak’ta kocası tarafından 

öldürüldüğü için ona musallat olan bir kadının hayaleti, Ölüler’de kahvehane işletmeciliğinin 

tüm yükünü üzerine aldığı için abisine kızgın olan Mustafa, Aldanışlar’da Neriman’ın ve 

diğer mahalle kadınlarının çocukları ve eşleri ile olan ilişkileri anlatılır.Bu karakterlerin 

hikâyelerini birbirine bağlayan metnin anlatıcısı konumundaki, aynı zamanda karakterlerden 

biri de olan Neriman’ın küçük oğludur. 

 

4.2.2.Hergele Âşıklar 

1998 yılında yayımlanan Şehiriçi Öyküleri’nden sonra 2003 yılında yayımlanan 

Hergele Âşıklar’da şiddetin dozunun arttığını görürüz. Şehiriçi Öyküleri çoğunlukla 

yetişkinlerin öyküleri çerçevesinde kurgulanmışken Hergele Âşıklar daha fazla çocuk karakter 

bulundurur. Bu durum metne ters orantılı olarak yansımış ve masumiyet kavramını aksi yönde 

zedelenmiştir. 

“Bu romanın kahramanları birbirlerine ‘iç içe iki kaşık’ kadar âşık ve ziyadesiyle 

devrimci iki erkek,  Hazan ve Zekeriya’nın yanı sıra şehir ve dil’dir.” (Zorlu, 2015, s. arka 

kapak). Hazan ve Zekeriya’nın aşkları üzerinden cinsel kimlikleri ve bu kimlikleriyle var 



 

17 
 

olmaya çalışmaları anlatılır. İçinde bulundukları devrimci görüş tarafından devrimci 

kimlikleri ile cinsel yönelimleri arasında sorgulamalara hedef olurlar. 

Bu kitap aslında Hazan ve Zekeriya’nın yani hergele âşıkların romanı değildir. Kitap 

adına çukur dedikleri mahalleyi; o mahallenin köşede kalmış, yoksul insanlarını anlatır. 

Bölüm adlarında da bunu görebiliriz: Dili ve Irmakları, Başlangıçları, Sınıfları, Coğrafyası, 

İklimi, Komşuları, Yerleşim Bölgeleri, Kâbusları, Düşleri, Uykuları, Yorganları, Hikâyeleri. 

Bu başlıklar çukurun insanlarına isnat edilmiştir. 

Romanda zamansal bütünlük yoktur. Olaylar karakterlerin çocukluk ve gençlik 

dönemlerinde geçer. Zamansal sıçramalar belli bir mantığa bağlanarak kurgulanmamıştır. Bu 

durum yazarın üstkurmacayı kullanması ile açıklanabilir. Metin, yazarının zihinsel 

çağrışımları yoluyla kurgulanmıştır dolayısıyla zaman bir zihnin akışını taklit eder şekilde 

akar. 

 

4.2.3. Âdem 

Âdem,  2017 yılında basılmış eşcinsel romantik aşkı konu alan bir eserdir. “kentti, 

othel’di, (.)ydi, araph’tı, buydu, sırdı, laftı, kahr’dı” başlıklı 8 bölümden oluşur. Şehiriçi 

Öyküleri şehri konu almasına karşılık Âdem, kenti, İstanbul’u anlatır. Eserde şehir ve kent 

ikilemi görülür. Karakter kimi zaman yaşadığı mekândan şehir olarak bahsederken kimi 

zaman içinde bulunduğu yabancılaşma duygusunu yansıtır şekilde kent ifadesini kullanır. 

Kentin doğasına koşut olarak bu eser Zorlu’nun diğer eserlerine göre bireyci, içe 

dönük bir anlatıma sahiptir. Öykü ile roman arasında romana yakın özellikler gösteren bu eser 

için anlatı ifadesini kullanmak daha doğrudur.  

 

4.2.4. En Güzel Unutulan 

Zorlu’nun Ocak 2023 tarihinde Aylak Adam Yayınları tarafından yayınlanan eseridir. 

208 sayfadan oluşan bu eser yazarın yayınlanan dördüncü kitabıdır. Zorlu bu eserinde de 

dilsel bir anlatı oluşturma çizgisinden kopmamıştır. Aynı apartmanda yaşayan otuzlu 

yaşlarında bir editör ve yaşlı bir teyze arasında geçen aşkı kurgulamıştır.  

 

4.3. Eserlerde Teknik Özellikler 

4.3.1.Gerçeklik 

Romanın türünün doğuş sürecinde yansıtma ilkesi türün en temel motivasyonu 

olmuştur. Klasik roman dış dünyayı, Birinci Paylaşım Savaşı öncesinde oluşan modern ya da 



 

18 
 

prepostmodern roman ise insanın iç dünyasını yansıtma çabası içindedir. Bu süreçte ayna olan 

romanın yönü değişmiştir fakat her ikisinde de yansıtılacak bir “gerçek” vardır. Oysa 

postmodern anlatı yansıtma ilkesini bir kenara bırakmıştır. Roman sanatının en temel ilkesinin 

bu şekilde dışlanmasının altında büyük ölçüde gerçeklik kaybı vardır. Yansıtacak gerçeğin 

parçalanması aynanın parçalanmasına sebep olmuştur.  

Bu sebeple metinlerde gerçeklik algısını değerlendirmeden önce postmodern 

gerçekliğin nasıl algılandığına yakından bakmak gerekir.  

Postmodern yaklaşımda dil ikincil bir anlatım sürecidir ve dile dökülen her şey 

düşünce kalıbından çıkıp yeni bir şekil aldığı için yozlaşır. “Dış gerçekliğe dair yapılan tüm 

yorumlar dilin süzgecinden geçtikleri için gerçeğe dair göreli bir yorum getirebilirler.”(Best 

ve Kellner, 2016, s.20). Düşünce gerçeğin ifadesiyse, dil düşüncenin taklididir bu sebeple 

özgün anlam değişime uğramıştır. Okuyucu bu ikincil iletileri kendi zihninde bütünler ve 

orijinal anlamdan farklı bir anlam ve gerçek üretir. Bu bağlamda gerçek ve anlam her 

okuyucu için farklı şekil alır. 

Modern ötesi gerçek ve anlam meselesinde anlamın yozlaşmasının yanında gerçeklik 

kaybından da bahsetmek gerekir.  

Anlatıldığı üzere postmodern yazar gerçeği anlatan değildir hatta “Postmodern 

romanlarda bazen anlatıcı okuyucudan daha fazlabir bilgiye sahip olmayabilir. Bunun bir 

sonucu olarak da okuyucu biraz daha ön plana çıkmak, uğraşmak, dert edinmek zorunda 

kalır.” (Özot, 2012, s. 2282). Bu bağlamda yazar eseri yazmaktan çok kurar ve gerçeklik; 

yazar ve okurun birlikte çözmeye çalıştığı bir bulmacaya, oyuna dönüşür. Eserlerineklektik 

yapısı, gerçek hayatın mantığından tamamen kopmadan gerçeklik üzerinde yapılan tahrifatlar 

hep bu oyunun parçasıdır. Gerçek hayattan kaynağını alan yazar dilin ve kurgunun 

imkânlarını zorlayarak kendi gerçekliğini yaratır. Bu kurmaca gerçekliği metnin kendi 

imkânları içinde tahlil etmek gerekir.  

Lucy, “herhangi bir metnin doğru okuması, diğer olası alternatiflerin ya da yanlış 

okumaların bastırılmasına dayanır.” (Lucy, 2003, s. 55)demektedir. Ancak postmodernizmin 

doğası metinden aynı anda farklı anlamların çıkarılmasına imkân sağlar. Öte yandan Lucy’nin 

de dediği gibi okuma; simgesel alanda meydana geldiğinden tüm okumalar yanlış okuma 

olarak değerlendirilebilir. Çünkü dilin mantığı gereği hiçbir gösteren gösterileni gerçek 

anlamda niteleyemez (Lucy, 2003, s. 52-55). 

İncelenen metinlerde de yazarın gerçeği parçalayıp simgeler çerçevesinde yeniden 

yapılandırıldığı görülmüştür. 

Metinlerde geçen simgeler içinde en baskın olanlardan biri elbetteHergele Âşıklar’da 



 

19 
 

defalarca tekrarlanan “Diddo” dur. Günlük hayatta var olan bu kadar sıradan bir ürünün bir 

arzu nesnesi haline gelmesi dikkat çekicidir. Metni anlamlandırma süreci büyük ölçüde bu 

simgenin anlamlandırılmasıyla bağlantılıdır. 

“Yaacıkkk! Biz hiç yaramazlık yapar mıyız Mediha Hanım! Biz hiç gürültü çıkarır 

mıyız? Babamıza bok gibiymiş gibi bakarız, eğer bize Diddo getirmezse... Biz, Diddo'yu bize 

veren kimse, ona baba, ana deriz. 'Baba mısın sen be! Sen ana mısın be! Ne yaptın şimdiye 

kadar benim için, beni her allahın günü Diddo'yla mı besledin?" diye evde söyleniriz." diyor 

bir diğeri. Yorgancı Rıza'nın, yanına çırak aldıktan kısa bir süre sonra nüfusuna geçirdiği oğlu 

bu. Şimdi bütün makaraları koyuyor. Mediha Hanım'ın karşısında şır şır dökülüyor. 

‘Çalışmam ben onun o atlas yorgancı dükkânında Mediha Hanım! Bunu böyle bilsin! 

Onun gibi üç beş kuruşa iğneyle yıldızlar atamam yorganlara, yastıklara... Gönlümü ve iki 

gözümü önüme düşüremem. (Bu zamanda kafasını kullanan aya ve yıldızlara çıkıyor. Herkes 

fedai! Herkes kurnaz! Millet Diddo'yu hamuduyla götürüyor.” (Zorlu, 2015, s. 81). 

Görüldüğü üzere bu arzu yaşamın merkezi haline gelir. Bütün amaç diddoya 

ulaşmaktır artık. Tüm gerçeklik algısı ve anlamın kurgusu diddoya olan yakınlık üzerinden 

düzenlenir. Bu nesnenin yarattığı bağımlılık yaşamla baş etmeyi kolaylaştırır. “Böylelikle, 

mesela hafta sonu, koğuş sayımından sonra ilaçlanıp güneşin altına serilerek kurutulacak 

tahtakurulu yataklara uzanıldığında, yastığa baş koyar koymaz dalınıyor. Tanrı'nın verdiği 

harfler onlardan uykularında alınıyor. Sayıların harflerden oluştuğu ona unutturuluyor. Çocuk 

için artık 7 7'dir, Bahçelievler değil... 17 17'dir, Erdal EREN değil... 33 33'tür, Dersim'e 

TUNÇ bir ELİn sıktığı kurşun değil... 1 1'dir, Mayıs'larda birdirbir oynayan alanlar değil!” 

(Zorlu, 2015, s. 82-83). Diddo bir mutluluk kaynağı değil bir afazi kaynağıdır. Ayrıca belirgin 

yan etkileri de vardır:  

“Eğer Mediha Hanım'ın yaptığı Diddo'lardan yersek... Karınlarımız ağrıyacak, 

kusacağız, bir iki gün ateş, ter ve kâbus içinde çırpınacağız. Altlarımızı tutamayacak, 

yataklarımızı göl yapacağız.” (Zorlu, 2015, s. 116). 

Bütün bunların ışığında okuyucu diddoyu uyuşturucu madde olarak yorumlamak için 

bütün ipuçlarına sahiptir. Bağımlılık yaratan, insanı fiziksel ve ruhsal olarak parçalayan ama 

anlama, anlamlandırma sürecini boğduğu için yaşamayı kolaylaştıran bir maddenin ilk 

çağrışımı elbette bu olacaktır.    

Fakat metnin bütünü düşüldüğünde bu tek odaklı açıklama yetersiz kalacak ve okur bu 

simgeyi daha geniş yorumlama ihtiyacı duyacaktır. Bu durumda diddo kapitalist sistemin 

insana sunduğu yalancı hedefler ve avuntular olabilir mi? 

Marcel Proust, madleni yediğinde onun, içindeki bir şeyi harekete geçirdiğini fark 



 

20 
 

eder. Madleni yemeyi bırakarak zihnine döner(Proust, 2020, s. 48). Madlen, zaten onun içinde 

var olan bir şeyi harekete geçirmiştir. Bu bağlamda Diddo’yu da değerlendirdiğimizde 

Diddo’nun bir sembol olduğunu görürüz. Çocuklar Diddo’ya olan bağlılıklarından değil içsel 

olarak itaat etmeye yatkın olduklarından itaat ederler. Diddo, Mediha ve Kement’in elinde bir 

araçtır. 

Diddo, metin bazında Mediha Hanım’ın elinde bir araç olabilir. Fakat Diddo’nun 

üstkurmacaya dâhil edilebilen bir yapısı vardır. Bizce Diddo yazarın çocukluk anılarına 

giderken ona eşlik etmiş ve bu sayede metni yazma konusunda bir kolaylık sağlamıştır. 

Bunu,yaptığımız röportajda Zorlu’nun Diddo’yu madlene benzetmesinden de anlayabiliriz. 

Çünkü Diddo metnin yalnızca bir yerinde bir karakter tarafından çocukluğuna gitmesini 

sağlayacak şekilde kullanılır. Bunun dışında Diddo’yla anılarına ulaşmayı hedefleyen esas 

kişinin yazar olduğu kanaati doğar. 

Metinlerin genelinde Diddo gibi pek çok simgeye yer verilir ve bunların 

anlamlandırılma süreci metnin bütün olarak anlamlandırılması için önemlidir ve metinlerdeki 

çok anlamlılık önemli ölçüde bu anlatım tarzına bağlıdır. 

Bütün bu simgelerin ve yer yer metni parçalayan eklektik kurgunun altında Türkiye’de 

kenar mahallede yaşayan, itilmiş, yaşam mücadelesi veren insanların; görmezden gelinen 

eşcinsellerin ve bağımlıların hikâyesi anlatılır. Görüldüğü kadarıyla yazarın takipten 

vazgeçmediği tek çizgi, o kahramanların yaşam çizgisidir. Sanatçı bu insanları, onların 

varlığını kurgu dünyasına aktarmış ve bastırılan bu sesleri yazılan dünyada var etmek 

istemiştir. 

Şehiriçi Öyküleri’nde her ne kadar ‘Diddo’ gibi metnin bütününe yayılmış bir metafor 

olmasa da ‘gözlük metaforu da Diddo’nun işlevini üstlenir. “Piç Mahmut'u güneşten 

kurutmak, öfkeden kudurtmak için sokaklara çuval çuval Adnan moru, plastik gözlük salarlar. 

"Çeksen kopmaz/Kıvırdığın yerde durmaz/ Ayağının altında çiğnesen kırılmaz / Amerikan 

harikası." Yanına sakız çiğnenirse pek makbul, pek fiyakalı olur, icabında gözlüğü açar! Hele 

de saçlarını ıslatıp arkaya yatırır, gömlek yakalarını kolalayıp yukarıya kaldırırsan, sizden 

kıyağı bulunmaz! (Zorlu, 2016, s. 34). 

Görüldüğü üzere eserde plastik gözlükler insanların dünyayı algılayış biçimlerini 

değiştirir. Amerika’dan ithal edilen bu gözlükler sadece bir tüketim unsurunu değil aynı 

zamanda bir dünya görüşünü simgeler. Fakat yazara göre batıdan üçüncü dünya ülkelerine 

ihraç edilen bu dünya görüşü ya da yaşam tarzı temelde kusurludur. İnsanları ve toplumları 

geliştirmeye değil küçültüp aptallaştırmaya yöneliktir:    

“Nah! Şuraya, şu damlara yazıyorum ki, bu gözlükleri bir kez takan iflah olmaz artık! 



 

21 
 

Hayatı morarır be! Gözlerinin altı üstü bir kabarır! Beyin desen sulu zırtlak! Kemirdiği 

üzümün sapına, yalanıp durduğu kemiğin çapına şükretmek için zor atarken dini camilerin 

kapılarına.” (Zorlu, 2016, s. 35). 

Ecevit, postmodern edebiyat; somut yaşamı kurgulamaz, kendini, nasıl kurgulandığını 

anlatır, demektedir (Ecevit, 2016, s. 71). Postmodern metinlerde edebiyatın gerçekliği 

kurmaca gerçeklik olmuştur, bu gerçekliğin en net yansıması üstkurmaca ile olur. Şehiriçi 

Öyküleri’nde anlatıcı Marika’ya yıllar önce terk ettiği şehri anlatır. “Ne yapmaya çalıştığımın 

farkında mısın, Marika? Seni şehirli, kendimi ise yabancı kılacağım. Birbirinin içindeyken 

kim anlatabilir ki hakkıyla ötekini?” (Zorlu, 2016, s. 13).Şehiriçi Öyküleri’nin içinde bulunan 

öyküler Marika’ya anlatılan şehir hikâyeleridir. İlk öyküde ‘Karşılama’da anlatıcı ile Marika 

arasındaki diyaloga yer verilir. Marika, anlatıcının tırnaklarının arasındaki kazı artıklarını 

görerek ona hangi öykülerde dolaştığını sorar. İlk öykü anlatıcının Marika’ya hoşgeldin’idir. 

Birbirine bağlı çeşitli öykülerle devam eden kitabın son öyküsü ise ‘Uğurlama’ başlığını taşır. 

Görüldüğü gibi metnin yazılış süreci metnin ana kurgusu haline gelmiştir. Burada hayatın 

gerçekliği ile kurmaca gerçekliğin birbirine karıştığını görürüz. Çünkü arka kapak yazısında 

da belirtildiği gibi “Bir şehri yüz defa söyletme bana!” diye biten bu kitap, 6-7 Eylül 

olaylarının ardından İzmir’i terk eden, yazarın annesinin çocukluk arkadaşı Marika’dan özür 

dileme ve onu bırakmak zorunda kaldığı şehre geri dönmeye ikna etme girişimidir.”(Zorlu, 

2016, s. arka kapak). Ecevit’in de belirttiği gibi postmodern roman üstkurmaca tekniği ile dış 

dünyadan aldığı gerçeklik ile oynayarak onu oyunsulaştırmaktadır. (Ecevit, 2016, s. 71). 

“Üstkurmaca,  çok genel anlamıyla, romandaki evrenin,  kurmaca olduğunun,  metinsel bir 

gerçeklik olduğunun açıkça vurgulanmasıdır.” (Narlı, 2009, s. 124). 

Postmodern anlatıcı okuyucu ile oyun oynar. Hergele Âşıklar’ın anlatıcısı bu oyunu 

okuyucusundan gizlemez, oynadığı oyunu açıkça ifade eder. “N'olur öykünüzde kendimizi 

astığımızı söylemeyiniz... Söz mü? ‘Söz!’ Siz en iyisi öykünüzde bizi vurun. Vurmuşlar, 

deyin, çoğul çoğul gani gani vurulmuşlar…” Gerçekten de anlatıcı sözünü tutar, metnin 

sonunda Zekeriya metaforik olarak farklı şekillerde öldürülür. Annesi Nebahat, Zekeriya’ya 

beddua ettikçe Zekeriya yavaş yavaş çökmeye başlar; Nebahat’in nefesinin kesildiği yerde 

Kement ve Mediha, Zekeriya’nın anılarına dişlerini geçirirler. Zekeriya kan sızan ağzıyla 

konuşur. “Beni Annem Vurdu!” (Zorlu, 2015, s. 213). 

Şehiriçi Öyküleri bir özür dileme girişimi iken Hergele Âşıklar intikam alma 

girişimidir. Hazan, Zekeriya’nın ölümüne metaforik bir biçimde sebep olan Mediha ve 

Kement’e elindeki harfleri saplar. Bununla gerçeklik algısının saptığını görürüz. Öte yandan 

harflerle alınan intikam sadece Hazan’ın girişimi değildir. Bu bize aynı zamanda yazarın 



 

22 
 

intikamını da çağrıştırır. Yazar bu metni oluşturarak belli ki kendi yöntemi ile intikam 

alıyordur. Tanrı yazara harfler vermiştir o da intikamını metinleştirir. 

Zekeriya’nın metin içindeki metaforik ölümlerinden biri ise Mediha Hanım’ın 

bedenindeki kaynaşmadan dolayı Hazan ve Zekeriya’ya benzettiği iki başlı böceği elindeki 

sustalı ile ikiye ayırması ile gerçekleşir. “Kement'se ‘N’apıyor onlar orada?’ diye soruyor. 

‘N'apacaklar!’ diye sinirle bağırarak ayağa dikeliyor Mediha Hanım. ‘Biri hemen 

oracıkta öldü... Diğeri onun ölümünü koltuğunun altına almış SON'a doğru koşuyor.’ 

‘Hazan!’ diye fısıldıyor Kement.” (Zorlu, 2015, s. 232). 

Bütün bunların yanında postmodernist yazarın gerçeği anlatmak gibi bir derdi yoktur. 

Hayatın içinde de simülasyon gerçekliğin yerini almıştır. Baudrillard simüle edilmiş 

hipergerçekliği hakikatten ayırmanın bir yolu olmadığını söylemektedir. (Baudrillard, 2017) 

Dış dünyadaki gerçeklik bu denli çarpıtılmışken yazarın yansıtabileceği bir gerçeklikten de 

söz edilemez. Yazar gerçeklik karşısında tüm insanlar gibi çaresiz kalır ve oyuna ve fantastiğe 

yönelir. Bunun yanında Todorov, Frye’in sınıflandırmasını incelerken “Gerçeğe uygun 

anlatıyla her şeye izin verilen anlatı edebiyatın iki kutbunu oluşturur.” (Todorov, 2004, s. 

19)demektedir. Her şeye izin verilen anlatı kurmacanın imkânlarını genişleterek yazara geniş 

alan açar. Çıplak gerçeklikten bahsedebilirsek eğer buradan beslenmek anlatıyı sınırlara 

hapsedecektir. 

Gerçek hayatta mantıksız olarak nitelendirilebilecek olan olaylar örneğin çocukların 

çamaşırlarının konuşması metin bazında işlevsel ve mantıklıdır. Metnin amacına hitap 

edebileceği gibi hiçbir şeye de hitap etmeyebilir. Bu kurgusal gerçeklik onu saçma yapmaz. 

Gerçekliği tek boyutlu düşünmemek gerekir. Kurmaca gerçeklik ve maddesel gerçeklik 

doğaları gereği birbirinden farklı anlamlara gelir.   

Metinlerde gerçekliğin parçalanmasının dozunun bazı yerlerde giderek arttığını 

görürüz. Gerçeküstü ögeler fantastiğe doğru kayar. Hergele Âşıklar romanında Mediha Hanım 

için sıklıkla cadı vurgusu yapılmaktadır. Bu vurgu Mediha’nın uçup dama konması ile 

güçlenir. Hergele Âşıklar romanında fantastik ögelerden biri de cansız varlıkların 

konuşmalarıdır. Çocukların iç çamaşırları, kara taneli asmalar, bulutlar çocukların korkusunu 

anlatırlar. Şehiriçi Öykülerinde de fantastik ögelere rastlanır. Fareler çocukları, evleri, 

sokakları, anlatıcının ilk öpüşünü yerler. Şehri yiyen fareler sıra anlatıcının kör anlatısına 

geldiğinde dişlerini geçiremezler. Metindeki fareler bu yönüyle zamanı çağrıştırır.  

Postmodern felsefenin üzerinde önemle durduğu konulardan biri gerçeklik olgusudur. 

Postmodernizm, gerçeklik algısını sorgular. Gerçekliğin ne olduğu ile ilgili temel bir soruya 

cevap vermeye çalışırken insan zihni dışında gerçek bir dünyanın var olup olmadığı hakkında 



 

23 
 

uçlarda dolaşan tartışmalar yaratır. Gerçeğin bir yanılsamadan ibaret olduğu, beş duyu 

organımızla algıladığımız her şeyin gerçeğin bir taklidi- hipergerçeklik olduğu düşüncesi 

postmodernizmle birlikte ortaya çıkmıştır.  

 

4.3.2.Dil 

Yazar, kendisiyle yaptığımız görüşmelerde kendisi içinedebiyatın, çocukluğundan beri 

içinde yaşadığı toplumsal gerçeklikten kaçış olduğunu belirtmiştir.Sanatçı,içinde bulunduğu 

şiddetten kaçarak dile sığınır.Aynı şiddeti dille yansıtır. Bu sebeple dil, Zorlu’nun eserlerinde 

yalnızca bir araç olmanın çok dışındadır. Maruz kalınan şiddeti yansıtmak için yazar; 

noktalama işaretlerinden, seslere, harflerden sözcüklere, italik yazılardan kalın puntolara, 

büyük harf- küçük harf kullanımından sözsel çarpıtmalara ve sözcüklerin yapıları ile 

oynamaya kadar pek çok yolla dilin ve yazının imkânlarını zorlar. 

Hergele Âşıklar romanını incelenirken yalnızca sözcük ve cümle bağlamında anlama 

odaklanmak yeterli değildir. Zorlu harfleri de anlam öğesinin içine dâhil edecek şekilde 

kullanır. Anlatıcı/ yazar harfleri Tanrı’nın armağanı olarak görür ve Tanrı’nın kendisine 

bahşettiği bu armağanı yoksul insanlara armağan eder. Burada üstkurmaca ve dilin birlikte 

ilerlediği görülmektedir. 

Yazar/anlatıcının dili armağan olarak görmesi sıkça tekrarlanmaktadır. Metnin çeşitli 

yerlerinde “Tanrı bize A vermişti, Tanrı bize B vermişti” (Zorlu, 2015, s. 9)ifadesi leitmotiv 

olarak kullanılır. Bu leitmotiv, yazarın dile ve edebiyata bakış açısını vurgulayacak şekilde 

sıklıkla tekrarlanır. 

Hergele Âşıklar’ın “Görgü Tanıkları” isimli bölümünde yazar harfleri klasik 

kullanımının dışında farklı şekillerde kullanır. Harfler sadece bir aktarım amacı olmaktan 

çıkarak içeriğe yön veren unsurlar haline gelmektedir. Çeşitli yollarla rüşvet yiyen polis 

amirinin daktilosu “y” harflerini basmaz(Zorlu, 2015, s. 73) . 

Yazar anlatmak için kelimelere, dile muhtaç olduğunun farkındadır. “Meğerse biz 

meramımızı çırılçıplakken hiç mi hiç tanımamışız! Demek ki, ey yeryüzü, Tanrı’nın harfleri 

içimizde!” (Zorlu, 2015, s. 8). 

Yazar, mahallenin insanlarını onların diliyle anlatmaktadır. Bıçkınların, kabadayıların, 

eşcinsellerin konuşmalarını olduğu gibi yansıtmış, onlara ait jargonlardan yararlanmıştır. 

Şehiriçi Öyküleri’nde kadınlar da kendi dünyalarında kendi dilleriyle konuşmaktadırlar. 

“Evlerinden Kaçanlara Dua” başlıklı yazıda İhsan isimli genç konuşmalarından anladığımız 

kadarıyla okuma-yazması olmayan eğitimsiz birisidir. “Recai! Kardeşim! Nasıl... Bir kız... 

Anlatamam... Bir kız ki... Görsen... Üf... Dersin ki... Öyle... Yani hiç... İcabında... Yaktı... 



 

24 
 

Aşk... Ulan... Ah... Sanki... Mektup... Hani... Şiir miir... Bir kız... Tamam?” (Zorlu, 2016, s. 

78). 

Şehiriçi Öyküleri’nin “Kuşlar” isimli öyküsü “Halit Ziya Uşaklıgil’e 

saygıyla.”ithafıyla başlar. Zorlu, Halit Ziya’nın diliyle bir öykü yazmıştır: “Hasılı aile hayatı 

Selanik' te onu bekleyen yakın arkadaşı Nevzat'a yazdığı mektuplarda da anlatıldığı gibi, 

vidaları gevşemiş, dişlileri aşınmış, şarkın her türden afyonuyla yağlanmış bu çark-ı devletin 

cenin-i sakıtlarından biriydi.” (Zorlu, 2016, s. 87). 

Görüldüğü gibi yazarın dili, bulunduğun kabın şeklini alan bir sıvı gibi bulunduğu 

anlatının şeklini alır.  

Zorlu’nun dili şiir diline yakındır. Hatta bazen kelimelerle ezgiler oluşturur. “Beee! 

Nikoydun buraya! Ell! Lerinolmaya! See! Niunuttum sanma! Add! Inhâlâ aklımda!' tangoları 

çalıyor.” (Zorlu, 2015, s. 126). Edebiyata şiir yazmakla başlayan yazar, şiir dilini hiçbir 

eserinde bırakmamıştır. 

Sanatçının eserlerinde dilsel anlatı ve toplumsal anlatı birbirini besler. Özellikle 

Hergele Âşıklar romanında dil sadece bir aktarım aracı değil aynı zamanda anlatının önemli 

bir parçasıdır. Metin “Tanrı bize harfler verdi.” cümlesiyle başlar. Ve Hazan karakterinin 

diğerlerinin üzerine harfler fırlatmasıyla son bulur. Kanaatimizce, bir sosyal çevreye ve bir 

hayat öyküsüne sıkışmış insanları anlatan yazar onların sadece yaşamlarının değil yaşam 

öykülerinin de çalındığı mesajını iletir. 

 

4.3.3.Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Tekin’e göre bakış açısı bir perspektif meselesidir (Tekin, 2018, s. 50). Bakış açısı, 

anlatıcının metne göre aldığı konumu işaret eder. Yazarın anlatıcıyı yerleştirdiği konum, 

okuyucunun da olaylara şahitlik ettiği konumdur. Okuyucunun olayların ne kadarına vakıf 

olacağı meselesi bakış açısının belirlenmesinde önceliklidir. 

Modern romanlarda kullanılan bakış açıları postmodern romanlarda görülmez.  

Postmodern düşüncede özne ve nesne zıtlığı bulunmadığından ve her iki kavram da iç içe 

geçtiğinden öznenin nesneye bakışı gibi bir durum da gözlenmez.  Bunun yerine çoklu ve 

karmaşık bakış açılarına rastlarız (Koçakoğlu, 2012, s. 134). 

Postmodern anlatıda anlatıcının çoklu ve karmaşık olması onun tespit edilmesini ve 

anlamlandırılmasını zorlaştırır. Bu noktada okuyucu aktif rol almalıdır: 

“Postmodern romanda konu birçok kişi tarafından anlatılabileceği gibi kimi zaman 

konuyu kimin anlattığını bulmak okuyucuya düşer. Okuyucu “olayı çözdüm” dediği anda 

yanıldığını fark edebilir. Sözün kısası postmodern romanda okuyucu edilgen değildir, hazır 



 

25 
 

bilgiye ya da çözümlemelere ulaşamaz; daima yazarla bir çekişme içerisindedir, “oyun”un bir 

parçasıdır.” (Özot, 2012, s. 2281). 

Hergele Âşıklar romanının en üst katmanında kolektif bir anlatıcıya rastlarız, bu 

anlatıcı birinci çoğul kişi ağzıyla konuşmaktadır. Hazan’ın, Zekeriya’nın ve çukurun 

hikâyesini bize bu anlatıcı anlatır. Anlatıcının kurduğu cümlelerden bahsi geçen çoğul 

anlatıcının mahalle sakinleri olduğu anlaşılır. Romanda çoğul anlatıcı anlatıma dâhil 

olduğunda metin italik harflerle verilmiştir: 

“Define bulmaktı, bizim umudumuz. Labirent gibi, her biri birbirine açılan ve tuğla 

kemerli kapıları olan beş geniş dehliz keşfettik. Saatlerce her yeri eşeleyip didik didik ettik. 

Karşılaşa karşılaşa bir iskeletle karşılaştık! O sırada Hazan, Zekeriya’yı oynamaya çağırdı, 

onlarla birlik olduk! Biz! Taa rüyalarımıza düşene/ düşürene kadar kemiklerle kılınççılık 

oynadık.” (Zorlu, 2015, s. 42). 

İtalik harflerle yazılmış paragraflarda çoğul anlatıcının içine Hergele Âşıklar’dan 

başkarakter Zekeriya’nın da dâhil olduğunu görürüz. Anlatıcı “ ‘O zaman cümlemizin 

gelmişine geçmişine,’ Zekeriya Hergelesi’yle birlikte ‘Çivileme dalıyoruz anasını 

satayım!’”(Zorlu, 2015) diyerek tahkiye etmeye başlar. Anlatıcı kendisinden, kendi 

varlığından bahsetmektedir: “İçimizde Hazan ve Zekeriya da vardı.” (Zorlu, 2015, s. 39). 

İtalik yazılmayan paragraflarda ise Zekeriya’nın daha edilgen bir rol aldığı görülür. Bu 

kısımlarda Zekeriya’dan üçüncü kişi olarak bahsedilir. Bu değişkenlikokuyucuya metni 

birden fazla kişinin yazdığı izlenimini verir. Anlatıcının perspektifine göre özne konumunda 

bulunan Zekeriya nesne konumuna geçer. Bu sayede okuyucu Zekeriya’nın hikâyesini farklı 

perspektiflerden okuma imkânına sahip olur. Anlatıcı akışkan ve oyuncudur. Anlatılan 

hikâyeye göre değişir.  

Koçakoğlu, postmodern romanlarda kullanılan anlatıcı çokluğunun metne parçalı bir 

yapı kattığını ve okurun gerçeklik algısını kırdığını söyler.  Bu durum postmodern eserlerin 

belirsiz ve muğlak olması durumlarına hizmet eder (Koçakoğlu, 2012, s. 119). 

Çetin ise, romanda tek bir anlatıcının yetersiz kaldığı durumlarda çoğul anlatıcının 

daha işlevsel olduğunu söylemektedir (Çetin, 2003, s. 138). Çoğul anlatıcı, postmodern 

yazarların sıklıkla tercih ettiği bir tekniktir. Zorlu da eserinde çoğul anlatıcıya başvurur. 

Hergele Âşıklar’da çoğul anlatıcı her şeye hâkimmiş gibi görünür ancak onda tanrısallık 

özelliği bulunmaz. Çoğul anlatıcının müşahit olma perspektifinden baktığını görürüz. 

“Merhum, insan'dı! Biz onu insan bilirdik! Biz onun gülüşüne tav'dık! Bu gülüşün kıyısında 

köşesinde bizim de katkımız vardı. O'nun güzel hatırına gider sendikalara yazılırdık, onun 

güzel taşaklarının burulmasına dayanamaz, gider kendimizi gözaltına aldırırdık, onu yalnız 



 

26 
 

bırakamazdık, çölde kılıçların önüne geçer, mermer şehirlerde baldıranların içine dalardık; 

bir insanın hatrı bukadar güzel, bu kadar vefalı olurdu... O bizim sudaki yansımamız, çöldeki 

serabımızdı... Suya yazılmış gibi, nasıl da ürperiyor, ışıldıyordu. Sırf onun hatırınaaç kaldık, 

Kement hergelesi bizim ağzımızı yoklamaya çalıştığında, gereken cevabı verdik.”(Zorlu, 

2015, s. 132). Ancak romanın sonunda Zekeriya öldükten ve Hazan’ın sonu da anlatıldıktan 

sonra kendini anlatıcının arkasına saklayan yazarın varlığını hissedilir. Romanda her şeyin, 

hikâyeyi anlatan kahraman/anlatıcının bile üstünde yer alan bir yazar söz konusudur. Bu yazar 

varlığını son cümlede belli eder. “ S bir kırbaç, O şaşkın bir ağız, N açacak: Şimdi odaya 

girenlerin şaşkın ağızları bir kırbaç gibi açılacak!” (Zorlu, 2015, s. 235). Bu cümlede yazarın 

tanrısal bir bakış açısı ile kendini metin içinde konumlandırdığı görülür. Yazar zaman akışını 

kırarak andan geleceğe doğru bakar ve tanrısallık özelliğine bürünerek gelecek anı işaret eder.  

Anlatıcı zaman zaman okuru ile konuşarak kurgusal gerçekliği kırar. Bu durum dış 

dünyanın gerçekliğinin parçalanmasının metin bazında taklididir. “E vallahi, Nesibe Hanım'ın 

doğumunu göstermeden bırakmayız sizi! O kadar uzun yolları tepip buralara, bu çukura 

kadar gelmişsiniz, katettiğiniz o zahmete değsin bari... Bu doğum tam bir felaket, bizden 

duymuş olmayın ama tam bir: Kara divane.”(Zorlu, 2015, s. 19).  

Eserlerde anlatıcı sık sık değişir örneğin çoğul erkek anlatıcı konuşurken bir anda 

Zehra ve Emire adlı iki yaşlı kadının anlatıcı konumuna geçtiğini görürüz: “Evimizin taraçası, 

Mediha Hanım'ın konağının balkonuna bakıyor. Zekeriya'nın kulaklarıyla duyduklarına, biz 

iki yaşlı ahretkardeşi gibi uzaktan bakıyoruz.”(Zorlu, 2015, s. 36). Ancak bir paragraf sonra 

bu anlatıcıların da daha edilgen konuma geçtikleri görülür. Onların konuşmalarını başka bir 

anlatıcı aktarmaya başlar: “Zehra ile Emire'ye göre... Mediha Hanım, orta yaşlı, derli toplu bir 

kadın. Emire, hafif ama keskin bir acıyla yüzünü buruştura buruştura, koca kalçalarını 

elleriyle yönlendirerek Zehra'nın yanına yaklaşıyor. ‘Son zamanlarda bir güzelleşti, gençleşti 

Mediha Hanım!’ diyor. Zehra, ahretliğine kanepede yer açarken suratını buruşturuyor.” 

(Zorlu, 2015, s. 36). 

Romanda çoklu anlatıcıya cansız varlıklar da dâhil olur. Örneğin çocukların yaşadığı 

korku onların iç çamaşırları tarafından anlatılır. “Bakın biz onun iç çamaşırları, yani donu, 

fanilası, atletiyiz, lastiğimiz patlasa da, kimi zaman aramızda ufak tefek gedikler açılsa da 

ona bağlıyız, onun için alüminyum çamaşır leğenlerinde hırpalana paralana ağarıyoruz, onu 

sizin kadar biz de çok iyi tanıyoruz. Şimdi biz bizeyiz, açık konuşalım. Buna benzer şeyleri 

zaman zaman yaşarlardı. Tamam, evet... Babalarından dayak yiyen ve ağızları burunları kan 

içindeki anneleri, en büyük ve son yalvarı olarak koşup onları kucakladıklarında çok 

korkarlardı, yavrularım benim, hemen altlarına yaparlardı.”(Zorlu, 2015, s. 101). 



 

27 
 

Anlatıcı olan cansız varlıklar anlatılan karakterlerle doğrudan bağlantılıdır ve 

karakterlerin yaşam şartları ve psikolojilerini son derece çarpıcı şekilde ortaya koyarlar:  

“Evet, son günlerde bu çocuklar bi' acayip oldular. Bakın bilyelerini bizim asma 

dallarımızın arasına koymuşlardı, kaç gün oldu hâlâ bulamıyorlar. Kaç yılın asmasıyız, 

ayıptır söylemesi, bu çukurda sizden epeyce eskiyiz. Kesseler de biçseler de, kimseler 

ilgilenmese de hep ayakta kaldık. Kendimize yettik. Baharda ta belimize kadar yeşil sürgünler 

saldık. Çocukların tırtıldüşlerini yapraklarımızla hep biz besleyip renklendirdik, hep onların 

kelebekleşip uçan en güzel mucizelerinden biri olduk. Biz onların ipek dallı şaşkınlığıyız. 

Ahretliklerinin şarabı...” (Zorlu, 2015, s. 103). 

Postmodern anlatının en yaygın konularından biri yazma eyleminin kendisidir. 

İncelenen eserlerde de metnin bizzat kahramanlarından biri tarafından yazıldığına dair ipuçları 

vardır: 

“Hazan'ın gözleri kan kırmızı. Hazan nefes nefese Niyazi'nin geyiği gibi neredeyse 

yorgunluktan yana düşecek. ‘Ben çok yoruldum be Zekeriya! Daha fazla yazamayacağım... 

Biraz dursak... Biraz bir birimize sarılıp uyusak... Sonra yine devam ederdik...’  diyor. Ulan 

kitapsız Zekeriya! 

‘Yazmak var, dönmek yok Hazan!’ diye bozuk çıkıyor. ‘Kimsenin yazmak istemediği 

bir dünya bu!” (Zorlu, 2015, s. 200). 

Hergele Âşıklar romanında yazarın anlatı imkânlarını zorladığını görürüz. Anlatıcının 

değişmesi herhangi bir mantık içinde gerçekleşmez. Okuyucu metin içinde ani anlatıcı 

değişikliği ile karşı karşıya kalır. Zekeriya’nın Hazan’a yazdığı aşk mektubu bir yerden sonra 

Hazan ve Zekeriya’nın karşılıklı konuşmasına dönüşür. Hazan, Zekeriya’ya aynı aşk mektubu 

içinde yanıt verir:  

“...adam ettim Hazan, seni ben adam ettim ulan. Niye susuyorsun? Söyle, yaz hadi, 

ben senin Zekeriyan değilim de başka neyim? Hiç anlamıyorsun değil mi? O kalın kafan hiç 

almıyor değil mi? Sen gemiyi iyice açığa aldın ama Hazan. Beni boğmaya başladın. Beni 

korkutmaya başladın Zekeriya! Güzelliğin, iyiliğin canlar yakıyor! Sana karşı bir kusurum 

olduysa, n'olur beni affet! Ama olmayacak! Bunu benden isteme, daha fazla yapamayacağım! 

Seni kaybetmekten yoruldum! Bak başımıza bir iş açılacak! Zekeriya! Artık n'olur bir daha 

buluşmayalım, yazmayalım! Yazmayalım ha? Adamı aşkıyla durduk yere azdıran benim 

sanki! Hadi uzatma! Bu gece, bıçkıhaneye gel! O kadar çok o kadar çok özledim ki seni 

Hazan'ım! Eğer sana uyarsa, beni sev, ben senin için bu kadar bedel ödemeye hazırım! 

Satırlarıma burada son veriyorum.” (Zorlu, 2015, s. 198). 

Şehiriçi Öyküleri’nde de anlatıcı belirli bir kurala bağlanmadan değişir. 3. tekil 



 

28 
 

anlatıcıdan 2. tekil anlatıcıya geçilir:  

“Eşe, mutlulukla çırpınıp duran Serpil'i sıkı sıkı tuttu. 

Serpil! 

‘Biri mi seslendi?’ 

Benim, ben! Narlarla gelen! Beni duymuyor, elinin tersiyle buğulanan gözlerini 

siliyorsun. Sizin bu şehrin insanları, koca gövdelerini elleriyle mi susturur, elleriyle mi 

konuştururlar hep? Bu şehrin insanları elleri midir, Serpil? 

Burnunu çekiyorsun. Koltuğunun altındaki büyücek bohçayla taraçaya uzanan 

merdivenlere yöneliyorsun hırsla.” (Zorlu, 2016, s. 24-25). 

Çoğu postmodern anlatıda yazar kurmaca katmanlarının en üstünde yer alır. Metni 

kurma süreçlerini aktarırken yazarlar, okuyucuda kendilerinin tüm anlatıya hâkim oldukları 

hissini yaratırlar. Ancak Şehiriçi Öyküleri’nin henüz başında durumun böyle olmadığı 

görülür. Yazar anlatıyı oluşturmak için cebelleşmektedir. Bu cebelleşmeye karşılık tırnakları 

ile şehri kazarak öykü arayan yazarın anlatıya hâkim olmadığıhissedilir.Özne-nesne 

perspektifinin anlatıcı ve yazar boyutunda kaydığı görülür. Anlatıcı yazarla konuşup onu 

uyarır:  

“O kuyudan gece gündüz gelen iniltilerin ardına düşme! Kulağını toprağa dayayarak, 

yerin altından gelen yırtıcı homurtuların ne demeye geldiğini anlamayı bırak. Bu kadar 

meraklı olma! Sonra duyduklarını her önüne gelene de anlatma! Bizim işimizi zorlaştırma! 

Kuyuların kapaklarına sıvanmış alçıları da etrafı kolaçan ederek, sözde kimseye belli etmeden 

ufaktan ufaktan ellerinle kazıdığını biliyoruz. Kendini akıllı, bizi aptal sanma! Kuş bakışı tir 

tir titreyişine; dar omuzları, avurtlar içeriye çökmüş yüzü ve kemikli bedeniyle iki büklüm 

görünüşüne aldanıp da bu şehrin işinin bittiğini sanma! Marika'ya söylediklerini anımsa!” 

(Zorlu, 2016, s. 44).  

Burada anlatıcı, yazar yerine kurmaca katmanlarının en üstünde bulunan kişidir. 

Görüldüğü gibi Zorlu’nun eserlerinde çoklu anlatıcının kullanılmasının yanında anlatıcının 

değişmesinin bir nedene bağlanamaması metne kayganlık kazandırmaktadır. Anlatıcının 

sürekli değişimi okuyucuya olaya farklı açılardan bakabilme imkânı verdiği için değerlidir. 

Anlatıcının bir karakter olarak Zorlu’nun metinlerine dâhil olması ve yazarın anlatıcı olarak 

metinlere müdahalede bulunması ise üstkurmaca kavramını ortaya çıkarır.  

 

4.3.4. Üstkurmaca 

Metafiction kavramı ilk defa 1970’te William H. Gass tarafından “Philosophy and the 

Form of Fiction” adlı makalede kullanılmıştır(Gökduman, 2017, s. 5). Üskurmaca, kurgu 



 

29 
 

evreninde üst katman yaratarak eserin kurmaca bir gerçeklik üzerine oluşturulduğunu 

vurgular. Üstkurmaca yazarın metne dâhil olma serüvenidir. Okuyucu kurmaca gerçekliğin 

derin sularına dalmaya başladığında yazar kendini göstererek okuyucunun metnin gerçekliğini 

sorgulamasını sağlar. Üstkurmaca yoluyla yazarlar sadece kurmaca geçekliği değil içinde 

bulunduğumuz dünyanın da gerçekliğini de sorgulamaktadır.  

“Yaşamın yazma edimi, dünyanın ise metin demek olduğu üstkurmaca romanların ana 

izleklerinden biri de, metnin içindeki yazarların kendi yazma edimleri ile ilgili 

düşüncelerinden oluşur. Yazar konumundaki bu roman kişileri, yazdıkları metinleri nasıl 

yazdıklarını anlatırlar, edebiyat konusunda kuramsal düzlemde düşünce üretirler.” (Ecevit, 

2016, s. 117). 

İncelenen her iki metinde de eserin merkezinde yazma eylemi yer alır. Yazarın 

benliğinin yansıması eserlerde görülür. 

Şehiriçi Öyküleri’nde metnin kahramanlarından biri olan anlatıcı şehrin hikâyesini 

metinleştirmek istediğini dile getirir. Anlatıcı bir diğer kahraman olan Marika’yı yanına 

alarak şehrin sokaklarına çıkıp rastladıkları anıların peşine düşer. Anlatıcının hikâyesinin 

peşinden koştuğu şehir, yazarın çocukluğunun geçtiği İzmir’dir. Marika ise arka kapak 

yazısında da belirtildiği gibi yazarın annesinin çocukluk arkadaşıdır.Anlatıcının 

kahramanlardan biri olmasının yanında anlatıcı ile yazar arasındaki koşutluk da metnin 

çokkatmanlı yapısını işaret eder. Bu katmanların en üstünde bulunan yazarın metni kurgulama 

amacı Marika’yı bırakmak zorunda kaldığı şehre geri getirmektir(Zorlu, 2016, s. arka kapak). 

Şehiriçi Öyküleri’nin ilk hikâyesi “Karşılama” başlığını taşır. “Karşılama”da yazar 

metni yazma niyetini açıkça belirtir. Anlatıcı yoluyla hikâyelerin anlatıldığı Marika’ya 

seslenir:  

“Ne yapmaya çalıştığımın farkında mısın, Marika? Seni şehirli, kendimiyse yabancı 

kılacağım. Çünkü bu şehre dışarıdan, öteki bir yerden bakmalıyım. Birbirinin içindeyken kim 

anlatabilir ki hakkıyla ötekini? Araya gerili dil perdesini yırtmak, metin olmak için dışına 

çıkmak/çıkarmak gerekmez mi? Oysa ben kanıksamanın tuzağına düşmemek, esereklenmek, 

ne mal olduğumu göstermek istiyorum. En olmadık saldırılarla kızdırmak istiyorum bu şehri. 

Sen de buraya bizi birbirimize düşürmek, kapıştırmak, bakışımsızlığımızı anımsatmak için 

gelmedin mi, Marika? Bu yükün altından kalkabilecek miyiz? Bizi layığıyla kışkırtabilmek 

için adımı unutabilecek misin?” (Zorlu, 2016, s. 13). 

Ecevit, üstkurmacayı barındıran eserlerde kahramanın yaşam öyküsünün yazma edimi 

sırasında karşısına çıkan güçlüklerle boğuşmasıyla oluştuğunu söyler (Ecevit, 2016, s. 99-

100).Şehiriçi Öyküleri’nde de şehrin öyküsü, yazarın güçlüklerle boğuşması ile açığa çıkar.  



 

30 
 

Yazarın adeta anlatıyı kazarak anlam çıkardığı görülür. Umberto Eco nasıl anlatı 

ormanlarında geziye çıktıysa Niyazi Zorlu da anlatının topraklarını tırnakları ile kazmaktadır: 

“Güneşin ilk ışıklarından önce yorgun argın, leş gibi uzandığım yatağıma tedirgin 

yanaşıp, yüzümdeki çizikleri okşar, tırnaklarımın arasındaki kazı artıklarına ürpererek 

bakarsın.‘Nerelerde, hangi öykülerde dolaştın sen?” (Zorlu, 2016, s. 14). 

Parla’ya göre; “Kesintilerle sürdürülen kayıp metin arayışları düzyazının şiire en çok 

yaklaştığı anlardır. Kesinti anındaki her kayıp metin, yaratıcılığın sıfır noktası, dolayısıyla 

yeni öykülerin metne yağmak üzere olduğu andır.” (Parla, 2021, s. 237). Şehiriçi Öyküleri’nin 

ilk bölümünde yazar metin arayışlarından sonra “bir şehre böyle girilir işte” (Zorlu, 2016, s. 

16) diyerek Marika ile şehri dolaşmaya başlar. Avlularda, yokuşlarda, kapı önlerinde, 

sokaklarda gezindikten sonra bir nar ağacının dallarına oradan da meyvesine yürür. İkinci 

metin “çatlayan narlara bak, Marika” (Zorlu, 2016, s. 19) cümlesiyle başlar. ‘Nar’ tesadüfen 

seçilmiş bir sembol değildir. Yazarın kayıp metin arayışları meyvesini vermiştir. Nar, kapalı 

bir yapı olmasına rağmen kırıldığında içinde sayısız meyve tanesi bulunduran bir meyve 

olmasıyla anlatının kendisini açmakta olduğuna bir işarettir. Metinde narların yerlerde 

yuvarlanıp ezilmesi ile birlikte öyküler anlatılmaya başlanır. Parla’nın tabiri ile kayıp metin 

arayışları sonunda yeni öyküler metne yağmaya başlar.  

Yazar/anlatıcı ve Marika kelimenin tam anlamıyla nar olmuşlardır: 

“Çatlayan narlara bak, Marika!’ 

‘Çatlayan narlardan bak!’ 

Aralanmış ağzımdır onlar; doğuştan sürmeli, buğulu gözlerim. Ben bazen bu şehri, o 

yarıkların içinden izler, içimden söylerim.” (Zorlu, 2016, s. 19). 

Anlatıcı hikâyelerini anlattığı diğer karakterlerle de konuşur:  

“Serpil! 

‘Biri mi seslendi?’ 

Benim, ben! Narlarla gelen! Beni duymuyor, elinin tersiyle buğulanan gözlerini 

siliyorsun. Sizin bu şehrin insanları, koca gövdelerini elleriyle mi susturur, elleriyle mi 

konuştururlar hep? Bu şehrin insanları elleri midir, Serpil?” (Zorlu, 2016, s. 24-25). 

Metnin içindeki bazı karakterlerin de metnin yazıldığının bilincinde olduklarını 

görülür. Marika’nın anlatıcıya hangi öykülerde dolaştın diye sormasının dışında anlatıcının 

annesi de metne ve anlatıcıya müdahalede bulunur: “Sus!’ diye azarlıyor beni Neriman. 

‘Serpil ablanın başını ağrıtma!” (Zorlu, 2016, s. 28). Bu durum karakterlerin de okuyucu 

düzeyinde var oldukları izlenimini yaratır. Böylece metnin katmanlarının çeşitlilik kazanarak 

dış dünyaya doğru taştıklarını hissederiz. Anlatıcı hikâyesini anlattığı şehirle de diyalog içine 



 

31 
 

girer: “Bana yalan söyleme! Görüyorsun işte! Bu ay da beni güzelleştirmeye yetmiyor.’ 

(Puslu bir gömlek içinde donup kalan) kendine haksızlık ediyorsun, ey şehir!”(Zorlu, 

2016, s. 29). Şehir de anlatıcısı ile konuşur, ona yanıt verir:  

“Yaşam çizgin upuzun. Öyle uzun ki, göstermeye utanırım. Bak! Bak! 

Eyvah, eyvah! Üzerinde kem gözler var! Gözleri çıkar inşallah! ‘Yoo! Öyle deme! 

Gözdür, yazıktır! Gözleri yuvarlanıp gözlerime çıksın. Gözlerim onların gözlerini de saklar.’  

İyi ama onlar senin kuyunu kat kat yükseltiyor. Senin şarkılarını gömmek istiyorlar. 

‘Demek ki sesimi anımsıyorlar. Ne güzel!” (Zorlu, 2015, s. 30). 

Şehiriçi Öyküleri içinde farklı başlıklarla hikâyeler barındırır. Ancak bu hikâyeler 

birbirlerine bağlıdır. Hikâyelerin bu bağlılığını sağlayan en önemli etken anlatıcı/yazarın 

konumudur.  Anlatıcı/yazar doğu anlatılarında ve masallarında olduğu gibi tahkiye etme 

amacıyla farklı öyküler anlatır. Bu öyküleri anlatan anlatıcı aynı zamanda Neriman’ın küçük 

oğlu olarak karakterlerin içinde de yer alır. Burada anlatının üç boyut kazandığını görürüz. 

Metnin başında kendi varlığını hissettirerek anlatıcının kendisi olacağını vurgulayan yazar, 

öykülerin Marika’ya anlatılmasını devralan anlatıcı, anlatıcının kendisi olduğunu hissettiren 

karakterlerden birisi yani Neriman’ın küçük oğlu. 

“Tanrı bize A vermiş... Bak, Tanrı bize B vermiş. Sonra C, D, sonra bize E vermiş. F 

vermiş, G, H, I, I, J, K. Tanrı bize taaaaaaaaaA Z'ye kadar, sonuna kadar söz vermiş.”(Zorlu, 

2015, s. 7).Hergele Âşıklar romanı bu cümleyle başlar. Anlatıcı Tanrı’nın verdiği harflerden 

bahsederek birazdan bu harfleri dizerek bir şeyler anlatmaya başlayacağını bildirir gibidir. 

Nitekim metnin devamında “Haydi biraz daha harf, biraz daha! Bakın ne bulduk biz, diyelim, 

birazcık, kulaklarınız duyuyor mu söylediklerimizi - açın gözlerinizi ve ne söylediğimize 

bakın, diyelim!”(Zorlu, 2015, s. 7)  cümlesiyle anlatıcı okuyucuyu metni okumaya çağırır.  

‘Dili ve Irmakları’ isimli ilk bölümün sonunda “Uslu bir adamın yapacağı bir iş mi 

bu?’ Gidip harflere uyuyoruz.” (Zorlu, 2015, s. 8)cümlesi ile bir hikâyenin anlatılmaya 

başlanacağı anlaşılır. Bu ses harflerin çağrısına sessiz kalamayan yazarın sesidir. Yazarla 

gerçekleştirdiğimiz röportajda söyledikleri de bu yorumu destekler niteliktedir. “Sessizliğin 

en korkutucu olduğu saatlerde, gecenin bir köründe fısıltılarla uyandırılıyorum. Ritim dedim 

ya az önce, bugün bile ayda bir iki defa kafama doluşan ezgilerle yatağımdan kalkıyor ve nota 

bilmediğime yanıyorum; nota bilmeyen biri olarak o ezgilere uygun sözcükler, güfteler 

arıyorum.” 

Ecevit’in Tehlikeli Oyunlar tahlili için belirttiği gibi Hergele Âşıklar da “yaşama ve 

yazma ediminin eşzamanlılığı üzerine kurulmuştur.” (Ecevit, 2016, s. 101). 

“Eğer ben ölürsem kalma buralarda, illegale çekil ve yaz! Bir zamanlar bizim bir 



 

32 
 

üçgenimiz vardı diye yaz... Bir ucunda sen bir ucunda ben, hemen önümüzde düşlerimiz, 

hergelelerin kanat çırptığı her yer bizim ülkemiz. Unutma!...eğer hiç hesapta yokken gencecik 

ölmüşsek, içlerde ukde kalırız... Yaşadıklarımız yazılmadan huzura kavuşamaz! Durma 

Hazan! Tanrı ne harfler verirmiş insana, analar ne evlatlar doğururmuş! Eee, sonra... Yaz 

onlara! Evet, de!” (Zorlu, 2015, s. 192). 

Gerek Hergele Âşıklar’da gerek Şehiriçi Öyküleri’nde kurmaca iç içe geçmiş katmanlı 

bir yapı izlemez. Yazar herhangi bir düzene bağlı kalmadan metnin içinde yer alır. Yazın ve 

yaşam belirli bir kurala dâhil olmadan aynı anda ve birlikte var olurlar. Üstkurmaca 

düzleminde kurgu matruşka bebek iç içe bir şekilde kapanmaz. Tıpkı postmodern özne-nesne 

ilişkisinde olduğu gibi ötekiliklerini yok ederek kaynaşırlar. 

Hazan, Zekeriya’ya seslenir. “Ulan hergele! Öykünü yazmadan ben hiç seni aşksızlara 

bırakır mıyım!” (Zorlu, 2015, s. 63).  

Metindeki tüm karakterler birer roman kahramanı olduklarının bilincindedirler. Yazma 

ediminin farkında olduklarını yer yer dile getirler. Hazan ve Zekeriya “ Biz sizin bildiğiniz 

kitapların kahramanlarından değiliz!” diyerek fedailere çıkışırlar  (Zorlu, 2015, s. 64). 

Hergele Âşıklar’ın karakterleri Hazan ve Zekeriya da metnin içinde yer yer anlatma 

işine dâhil olurlar. Bu da okuyucuya metnin kendi kahramanları tarafından yazıldığı 

izlenimini verir. “O Zekeriya yok mu o Zekeriya, sizi nasıl alaya alıyor!’ diye Ulamaya 

başlıyor bir çocuk. ‘Uyumuyor... Götünde kurtlar kaynıyor!’ diyor, gözü çapaklı bir diğeri. 

‘Çatılardan üzerimize harfler yağmiş ediyorlar!’ diyor bir başkası. 

‘Arkanızdan olmadık öyküler atıp tutuyorlar!’ diyenin gözleri doluyor nedense. 

 ‘Sizi yazıyorlar Mediha Hanım... Bize okutuyorlar!’ derken ağlamaya başlıyor bir 

başkası.” (Zorlu, 2015, s. 80). 

Yazma/ anlatma işi sık sık başka anlatıcılar arasında pay edilir. Anlatıcı veya 

anlatıcılar, anlatma erkini elinde bulundurma konusunda iddialı değildir, yeri geldiğinde işini 

devreder. “Yorganları adlı bölümü, kim ne derse desin, en iyi Yorgancı Rıza anlatıyor.” 

(Zorlu, 2015, s. 84). Çalışmanın bakış açısı bölümünde de belirtildiği gibi anlatıcının 

değişmesi anlatıya farklı perspektiflerden bakmamızı sağlar. Bunun yanında okuyucu metinde 

adeta bir kahraman gibi yer alan Zekeriya’yı da farklı perspektiflerden görebilir. Yazar 

Zekeriya’nın ne kadar iyi biri olduğunu bize göstermek istiyor gibidir. Yorgancı Rıza da 

Zekeriya’yı övmektedir.  

Yukarıda belirtildiği gibi anlatıyı başka bir anlatıcıya devretme işi romanın farklı 

bölümlerinde de görülür. ‘Fotoğrafları’ başlıklı bölüm “Elçiler anlatınca hiç zeval olur mu? 

Olmuyor.” cümlesi ile başlar. Yazar/anlatıcı romanın kötü karakterlerini anlatma işini bir 



 

33 
 

elçiye devrederek sorumluluğu üstünden atar. “Pepe'nin cansız hayali, elinde tuttuğu kırık 

fotoğraftan toprağın üstüne düşüyor. Pepe, fotoğrafın kaldırdığı tozun içinden o delici ela 

gözlerini pörtleterek çıkıp da, yanında belirdiğinde; elçi anlatıdan firar ediyor.” (Zorlu, 2015, 

s. 135). 

Yazar/anlatıcı okuyucu ile konuşur. Bu kısımda bariz olarak yazarın anlatıcı 

konumuna geçtiği anlaşılmaktadır. Yazar aradaki diğer anlatıcı perdesini kaldırarak 

okuyucusuyla baş başa kalır. “Eminim sizin de dikkatini çekmişti ve eminim siz de tam şu 

sırada benim kaleme aldığım bu bildiriyi kaleme almayı düşünüyordunuz. Bu yüzden hiç 

uzatmadan konuya giriyorum.” (Zorlu, 2015, s. 88). 

 “Tabii, takırdaya takırdaya konuşmuş da, anlatırken birdenbire tüylerim ürperdi - o 

yüzden taklidini yapamayacağım…” (Zorlu, 2015, s. 138). Yazar/anlatıcı metnin bilincindedir 

ve okurun çabasını görür: “Merhaba amca! Siz bizim babamız olur musunuz acaba? Size 

baba diyebilir miyiz bundan sonra? Gördük ki kaşınıyorsunuz siz de benim gibi! 

'Kaşınıyorsunuz, kaşınıyorsunuz, kaşınıyorsunuz, kaşınıyorsunuz' diye yazan yazarlar gibi 

kaşınıyorsunuz. Bu cümlelerin altında neler saklı olduğunu merak eden okurların hummalı 

direnişleri kadar kaşınıyorsunuz.” (Zorlu, 2015, s. 143-144). 

Metnin içinde sıklıkla belirtildiği gibi romanın kahramanları Hazan ve Zekeriya 

sürekli bir yazma eyleminin içindedirler. “Hazan ya da Zekeriya'nın anlatmaktan/yazmaktan 

dillerinde tüy kalmıyor: ‘Diddo'nun yan etkileri var! Mesela insan cehenneme düşse bunlar 

adama bir Huri, cennete düşse bir ateş vermezler.” (Zorlu, 2015, s. 123). Yazar, kahramanları 

anlatıcı konumuna alarak onların hikâyesini onların ağzından aktarır. Bu şekilde kurmaca 

gerçekliğin lineer yapısı bozulsa dahi inandırıcılık hissiyatı arttırılmış olur. 

Yazar için yazmak deva aramaktır. Alâddin Hoca “ Zekeriya Hazan’a haber 

uçuruyor… Bir öyküyü ağızlarında ıslatıp, gencin yaralarına tütün gibi ‘melhem olsun!’ 

bassınlar diye.” (Zorlu, 2015, s. 124). 

Zorlu, içinde doğup büyüdüğü ortamdan ve anlattığı hikâyelerden azade değildir. 

İçinde bulunduğu topluluğun organik bir parçası olan yazar kendisini metinlerinin içinde 

kahraman olarak konumlandırır. Özellikle Şehiriçi Öyküleri’ndeki çocuk karakterin yazarın 

hayatıyla bağlantısı oldukça güçlüdür. Eserlerdeki kahraman, anlatıcı ve yazarın konumlarının 

değişmesi eserlere çokkatmanlı bir yapı kazandırır. Çokkatmanlı yapı belli bir mantık ve 

düzen içinde kurgulanmamıştır. Katmanların bu yapısı ve üstkurmaca olgusu postmodern 

eserlerdeki parçalılığa hizmet eder.  

 

 



 

34 
 

4.3.5.Karakterizasyon 

Postmodern romanlarda “…hareketlerinde oldukça serbest, herhangi bir değer 

ölçüsüne sadık kalmakla işi olmayan, çelişkili ve tamamen kendini hayatın akışına bırakmış, 

ama bunu da ironik bir dille sorgulayarak yapan bir özneyle karşılaşırız. Gerçek ya da 

gerçeksizlik, değer yahut değersizlik, doğru veya yanlış arasında tercih yapmak gibi bir 

durumu ve kaygısı olmayan, bütün bunlara "yabancı" bir özneler dünyasıdır muhatabımız.” 

(Emre, 2006, s. 187). Ancak Hergele Âşıklar romanında postmodern romanlardakinin aksine 

kahramanlaştırılmış karakterlere rastlarız. Hazan ve Zekeriya idealize edilmiş karakterlerdir.  

Bu konuyu yazara sorduğumuzda şöyle bir karşılık aldık: “Biraz da “mutlâk” 

üzerinden kurulmuş kötülük ve iyilik kavramlarıyla; bu keskin kavramların, örtülü şekillerde 

cirit attığı Türkçe edebiyat, Türkçe düşünceyle; onların ağırbaşlı, ciddi, kallavi, afili, lafa 

hükmetmeye alışmış/alıştırılmış pek erkek tavırlarıyla kafa bulmaya çalışıyorum, 

becerebildiğim kadarıyla.”  Burada postmodern eserleri incelerken sıkça karşımıza çıkan 

oyunsuluk kavramı görülür. Yazar ironiye başvurmaktadır.  

Postmodern eserlerde iyi- kötü ayrımı yapılmaz. Postmodern düşünce ile birlikte her 

zıt kavramın arasındaki keskin çizgiler silikleştiği gibi iyi ile kötü ayrımı da silikleşir. Ancak 

Hergele Âşıklar romanında iyi karakterlerle kötü karakterlerin arasında keskin bir ayrım 

vardır. Bu karakterler söz konusu olduğunda kötünün içindeki iyi ya da iyinin içindeki 

kötüden söz edilemez. Karakterlerin iyi ya da kötü olmaları neredeyse mutlak 

denilebilecekölçüdedir. 

Ancak karakterleri iyi veya kötü davranışa sürükleyen çevre faktörü üzerinde sıklıkla 

durulur. Mediha Hanım’ın acımasız kişiliğinin nasıl oluştuğunu anlamak için annesi ile 

arasındaki ilişkiye bakmamız yeterlidir. O annesi tarafından mahzene kapatılarak büyütülmüş 

bir çocuktur. Mediha Hanım metnin iki farklı yerinde cadıya benzetilmiştir: “Mediha Hanım 

çeşit çeşit fallar açıyor. Cadı gibi, aynalı süpürgelerden izliyor çocukları.”  (Zorlu, 2015, s. 

79). 

Kement söz konusu olduğunda ise doğuştan saf bir kötülük var gibidir. O doğduğunda 

pencereden sessiz kahkahalar atan bir kesik başın geçtiği görülür. Annesi acılı bir doğum 

yapar ve hayatında hiç beddua duymamış bir kadın olmasına rağmen ona beddualar 

yağdırmaya başlar. Yazar ileride onun kötü bir karakter olacağının haberini vermektedir. 

“Üzerine kan sıçrayacağı için değil, korkaklığını saklamak için, yüzüne kara bir cellat 

maskesi takacaktı. Eldivenli elleri korkuyla titreyecek ve geride hiçbir parmak izi 

bırakmayacaktı. 

Bir, kurbanların annelerinin sesi, 



 

35 
 

‘Sen ha! Sen benim aşkla verdiğim harflerin, sen benim aşkla yarattığım o canın, o 

cananın başını, herkesin içinde, güpegündüz göz göre göre kesip attın ya!” (Zorlu, 2015, s. 

22). 

Yazarın temel motivasyonunun hikâye anlatmak olduğu birçok farklı karakter yaratıp 

onların yaşamlarını anlatmasından anlaşılmaktadır. Ana karakterlerin yanında sayısız yan 

karakter hikâyelerde anlatılır. Hergele Âşıklar’ın bölüm bölüm olması ve Şehiriçi 

Öyküleri’nin farklı hikâyelerden oluşması birçok yan karakterin metinlerde yer alabilmesine 

hizmet etmektedir. 

 

4.3.6. Mekân: Şehir ve Kenar Mahalle 

Maddi imkânları dolayısıyla şehir merkezlerinde barınamayan insanlar şehrin kenarına 

itilmişlerdir. Yazarın son derece metaforik bir dille seçtiği Çukur ismi ise bu kenarda 

kalmışlığı kalın çizgilerle vurgular. Bu insanlar yalnızca kenarda değil aynı zamanda en dipte 

yer alırlar. Bu isim sınıfsal bir çağrışım da barındırmaktadır. Sınıfsal piramidin en altında 

çukurda kalmış bu insanlar için bu çukurdan çıkış yoktur. Çukur’un içine doğmuş insanlar 

için bu mekân adeta bir bataklıktır. Çabaladıkça daha çok dibe batılan bu bataklık Hazan ve 

Zekeriya’nın bütün çabalarını ve başkaldırılarını da boşa çıkarır. Zekeriya için bataklık 

mekândan çıkmanın tek yolu ölüm olmuştur.  

Görüldüğü üzere eserlerde mekân sadece teknik bir unsur olmanın çok ötesindedir. 

Mekân kişilerin ruhsal dünyalarını şekillendiren, ortak hafızalarında yer edinen bir yapıdır. 

Bunun yanında yazarın yazma motivasyonu ve ilham kaynağı olarak son derece önemli bir 

noktadadır. Yazar hafızasının labirentlerinde gezerken bu labirenti çocukluğunun geçtiği 

yerler olarak kurgulamıştır. Şehiriçi Öyküleri’nin kurgusunu oluşturan unsur anlatıcı/yazarın 

kentin sokak aralarında gezerken şahit olduklarıdır. 

Postmodern romanlarda “Mekân-zaman geçici arkaplandan fazla bir şey değildir ya da 

temalar öyle değersizleşir ki, bazı romanların şunun ya da bunun ‘hakkında’ olduğunu 

söylemek çoğunlukla gülünç biçimde hatalıdır.”(Sim, 2006, s. 149). Niyazi Zorlu’nun eserleri 

için durum bunun tam tersidir.Mekân karakterlerin ruhuna işlemiştir.  

“DEMEK gidiyorsun, ha!’ 

Demek bitiyor. Ah! Ne kadar anlatılsa o kadar ardında kalınıyor. Bu şehre hiçbir 

koşulda, hiçbir öyküde yetişilemiyor. 

‘Nereye gidiyorsun?’…Bak ne güzel öyküler anlatıyorduk, ölüyorduk ne güzel! 

Nerede, ne zaman başladığı bilinmez o bitişlerin birindeyiz ve bir kent nasıl uğurlar 

seni? Sorusunun yanıtını vermek için bir başka kente çekilmem gerekti, kaçtım ben de.” 



 

36 
 

(Zorlu, 2016, s. 115). 

 

4.3.7.Zaman 

Bilindiği gibi modern roman tekniğinde zaman kronolojik bir düzen izlemez, geriye 

dönüşlerle an genişler. Ancak burada zaman, amaca hizmet eder bir şekilde kendi içinde 

belirli bir mantıkla ilerler. Genellikle karakter bulunduğu anda yaşadığı bir deneyimin etkisi 

ile geçmişe doğru gider. Burada belli bir mantık ve işleyiş göze çarpar. Postmodern eserlere 

bakıldığında ise zamanın belli bir mantık içinde aktığını söyleyemeyiz. Zamanın aktığını ve 

ilerlediğini söylemek de pek mümkün değildir. Postmodern eserlerde zaman parçalı bir yapıya 

sahiptir. Modern romanlarda olduğu gibi herhangi bir amaca da hizmet etmez.  “Postmodern 

zaman, kuralsız, ölçüsüz, keyfi ve belirsizdir. Çünkü zaman, insan dilinin ortaya koyduğu bir 

şeydir ve olabildiğince özgür kurgulanmalı, belirli kurallara hapsedilmemelidir. Gerçek 

olması ya da belirgin olması anlatı yazarları için oldukça gereksiz bir şeydir.” (Koçakoğlu, 

2012, s. 135). 

Hergele Âşıklar romanında zamanın belirli bir mantık ve düzene bağlanmadığını 

görürüz.  Zaman kahramanların çocukluk halleri ile gençlik halleri arasında sarkar. Metnin 

şimdiki zamanı karakterlerin en son gençlik halleri olarak düşünülemez. Bu sebeple metnin 

şimdiki zamanı olay örgüsü içinde tespit edilemez. Metin genellikle şimdiki zamanda 

anlatılmasına rağmen üstkurmaca katmanı metin içinde geçen tüm olayların tamamlanmış 

olduğunu gösterir. Bu açıdan alt katman bazında tamamlanmış bir zamandan söz edilebilir. 

Şimdiki zaman ise yazma zamanı olarak düşünülebilir. Üst katmandaki anlatma zamanı 

genellikle geçmiş zaman kipi ile aktarılır. Bu da metinde anlatılan hikâyenin tamamlanmış 

hissini kuvvetlendirir. Kısaca ‘-yor’ şimdiki zaman kipiyle çekimlenen anlatı zamanına zeyl 

olarak düşünülebilecek bir anlatma zamanı söz konusudur. Bu anlatma zamanı kendini 

şimdiki zaman olarak varsaydığı için anlatıyı geçmiş zaman kipiyle aktarır.  

Modern romanın klasik çizgisel zamanı kıran bilinçakışı tekniğinde olduğu gibi Niyazi 

Zorlu da eserlerinde bilinçakışını paramparça eder. Modern romanlar ve bazı postmodern 

romanlarda çağrışım odaklı geriye dönüş tekniği ile bilinçakışına yer verilir. Zorlu’nun 

eserleri söz konusu olduğunda ise bir akıştan söz etmek mümkün değildir. Postmodern 

anlatının parçalılığı metinlere her boyutta sızmıştır. Bu çokparçalı yapının içine zaman 

öğesini de dâhil edebiliriz. Proust’un madleni yiyerek çocukluğuna dönen kahramanına 

karşılık Hergele Âşıklar’da diddo’sunu yiyen yazar zihninin ve çocukluğunun karanlık 

mahallelerinde haritasız bir geziye çıkar.  

Yazarın bilinci akıntıya kapılmaz, dağılır. Dağılan zihinden yansıyan anılar 



 

37 
 

paramparçadır. Yazar, kahramanlarının çocukluklarını anlatırken bir anda hiçbir mantıksal 

nedene bağlamadan gençliklerini anlatmaya başlar. “Postmodernist roman, yalnızca geçmişi 

bozmakla kalmaz, şimdiyi de yozlaştırır. Anlamlı zaman duygusunu, kairos'u ya da sıradan 

zamanın durgun akışını, chronos'u çarpıtarak, anlatının çizgisel tutarlılığını 

düzensizleştirir.”(Sim, 2006, s. 147).  

Yazar, gerçeklik hissine darbe vurarak eserin kurgusallığını vurgular. Çizgisel bir 

zamana yer vermeyerek okuyucunun dikkatini her an açık tutar. Okuyucusunun kendisini 

kurmacanın büyülü dünyasına bırakmasına izin vermez. Zamansal sıçramalar yapar. 

 

4.3.8. Metinlerarasılık 

Yazarların metinlerarasılığa yönelmelerinin nedeni yüzyıllarca gelişmiş edebiyatın 

yanında artık söylenecek hiçbir şeyin kalmadığı fikrinin gelişmiş olmasıdır. Dolayısıyla 

postmodernist yazarlar, eski metinleri bozarak, yeniden kurarak onlarla oyun oynarlar.“Pastiş, 

her şeyin daha önceden yapılmış olduğu yönündeki düş kırıklığından doğar.”(Sim, 2006, s. 

165). 

Metinlerarasılık yalnızca edebiyat eserleri arasındaki ilişkileri kapsamaz. Edebiyatın 

farklı sanat dalları ile ilişkisi dolayısıyla metinlerarasılık eserlere sanat dalları arası etkileşim 

olarak da dâhil olur. Yazma edimini beste yapmak olarak değerlendiren ve harfleri notalar 

gibi gören Zorlu’nun müzik sanatını da metinlerarası köprü içine dâhil edeceği aşikardır. 

“Azerbaycan halk şarkısı ‘Aman abi! Avcı abi! Vurma beni’ mi dedi? …” (Zorlu, 2015, s. 

46). 

Sanat dalları arası ilişkinin yanında Zorlu eserlerinde türlerarasılıktan da yararlanır. 

Zorlu, şiir türüne yakın duran bir yazardır ve şiirleri de pastiş yoluyla metinlerine dâhil eder. 

Ömer Bedreddin Uşaklıgil’in şiirinden “Sevişmek ah ne hoştur!’ O yıldızların 

altında…(Zorlu, 2015, s. 51) 

Çukur’un çocukları isyankârdırlar. “…tıpkı bir çeri gibi kazan kaldıracak yeni 

bahanelerle tam doluyuz.” (Zorlu, 2015, s. 47) “Yaşasın Kırk Haramiler!’ ‘Silahlarımız kara 

olsun mu?’ lafı ‘olsun karasını satayım! Olarak geri dönüyor.” (Zorlu, 2015, s. 47). 

“Zorlu, P. Cumhuriyet döneminin aydınlıktaki yazarlarından. 

Karanlıkta Sesler, Karanlıkta Köpekler, Karanlıkta Fedailer, Karanlıkta Kalemler gibi 

pek çok önemli eseriyle günümüze kadar ulaşmıştır. Yapıtlarında her zaman emeği 

sermayenin ve bireyi devletin önünde tutmuş, bir yazarın sesi neyse fikri odur diyerek, 

eserlerini o mahalle senin bu mahalle benim gezerek halka bizzat okumuştur. Daha yaşarken 

bir dizeyle pek çok şiirini silmiştir. T.K.P-Birlik yöneticisi olarak ölen yazarın ölümünden 



 

38 
 

sonra evinde yapılan aramada çok miktarda yasadışı yayın ele geçirilmiştir.” (Zorlu, 2015, s. 

153). 

Hazan’ın düşünde, Hazan ve Zekeriya, Mediha Hanım’ın fedailerinden kaçarak 

sinemaya gelirler. Seyirciler kul köle olmayacağız diyerek protestoda bulunmaktadır. Hazan 

bu kalabalığın ayaklanmasının nedenini İttihat ve Terakki’nin 1908’de yayımladığı iç 

tüzüğünün 55. maddesini okumuş olmalarına bağlar. İç tüzüğün bu maddesi Celal Bayar’ın 

kitabında sadeleştirilmiş haliyle verilmiştir. Romanda da Celal Bayar’ın kitabından alıntı 

yapılarak bu madde verilir. “Madde 55-Hayatını tehlikeye atarak fedakarca vazifesini yapan 

her fedai ferdin, hem paraya ihtiyacı olan çocukları ve ailesinin geçimini temin edebilecek,  

hem de hususi hayatını ve yaptığı işleri gösteren bir kitap yazılarak ve yayınlanarak adı 

anılacak ve yükseltilecek ve arada sırada mübarek kabrin gidilerek heyetçe nutuklar 

söylenecek ve fedakarlık vasıfları anılarak saygılı hususi bir merasim yapılacaktır.” (Bayar, 

1997, s. 182). 

Hazan, Zekeriya’nın gülümsemesini Nikolay Çernişevski tarafından yazılan Nasıl 

Yapmalı?romanındaki ‘Rahmetov’ karakterinin gülüşüne benzettir: “Ulan hergele! Hani 

"Nasıl Yapmalı?"da ki o güzel çocuk vardı ya, adı neydi, hani sonraları devrimci oluyordu, 

Halkın Kurtuluşu'na katılıyordu, hani gülümsemeyi öğreniyordu, coşkuyla arpa birası içiyor 

hani şarkılar söylüyordu hani. :Düş ya, işte tıpkı o çocuk gibi gülümsüyorsun.” (Zorlu, 2015, 

s. 66). Zorlu’nun bu bölümü “Düşleri” isimli başlıkta vermesinin nedeni Çernişevski’nin 

eserindeki “yeni insan” idealine gönderme yapmasıdır. Zorlu Rahmetov karakteri ile Zekeriya 

arasında bir koşutluk görür. Rahmetov da Zekeriya gibi atılgan, kararlı, özverili bir eylem 

insanıdır ve devrime inanmış bir karakterdir (Sütcü, 2020, s. 807-808). Zekeriya postmodern 

anti-kahramanlar gibi eylemsiz, aylak ve içe dönük bir karakter değildir. 

Zorlu, ayrıca güncel Türk edebiyatına da gönderme yapar. İhsan Oktay Anar’ın Puslu 

Kıtalar Atlası eserini pastiş yoluyla eserine dâhil eder. Hergele Âşıklar’da yer alan “Uykuları” 

ve “Yorganları” isimli bölümde Yorgancı Rıza’nın Oğlu isimli bir çocuktan bahsedilir.  

“Atlaslara atılan, kısa ya da uzun, her bir ilmik... Ne çok ses çıkarıyor. İnsanın gözleri 

bozuluyor, kör'le yatmış gibi dünyaya şaşı bakıyor! İnsan n'apcağını şaşırıyor! Anlatılardaki 

nur atlaslara gürültüyle iniyor. Bir süre sonra bakıyorsunuz, tıpkı benim babam gibi, bir 

atlas'cı, ermişler gibi şakımaya başlıyor.” (Zorlu, 2015, s. 82). “Yorganları” isimli bölümde 

Puslu Kıtalar Atlası romanındaki atlası yazan dolayısıyla anlatıda anlatıcı olarak 

konumlandırılan baba Uzun İhsan Efendi gibi (Anar, 2013, s. 234) atlas yorganlar diken 

Yorgancı Rıza da anlatıcı konumuna geçer.  

Feriddün Attar’ın Mantık Al-Tayr adlı eserinde yer alan müflisin Mısır padişahına 



 

39 
 

aşkını konu alan hikâye doğrudan alıntı yoluyla verilmiştir (Zorlu, 2015, s. 90-91).  Mısır’daki 

ünlü padişaha âşık olduğunu söyleyen müflis, padişahın aşkımdan ya başını terk edersin ya da 

bu şehri terk edersin lafına karşılık bırakıp gitmeyi tercih eder. Padişah da müflisin âşk 

yolunda kuru davacı olduğunu söyleyerek başını vurdurur (Attar, 2015, s. 149).  Bu hikâyenin 

verilmesinin sebebi Parti İlçe Komitesinin Zekeriya’nın kaleme aldığı bildiri üzerine onun bu 

duyarlılığı ile eğilimlerini ilişkilendirilmesidir. Zekeriya devrimci hareket içinde cinsel 

kimliği dolayısıyla eleştirilmiş kendini kabul ettirebilmek için çabalamıştır. “Komitedekiler 

Zekeriya’ya daha önce de ibne olarak devrimci adam portresinin azımsanmayacak bir 

muhalefetle karşılaştığını, epey bir çaba ve tartışmalardan sonra Zekeriya’nın komiteye kabul 

edildiğini hatırlatıyorlar.” (Zorlu, 2015, s. 89).  Hazan ve Zekeriya “Padişaha olan aşklarını 

itiraf ediyorlar, yani, ‘Mısır’daki Ünlü Padişah olsan, kellemi alsan ne yazar lan! Aşığım, var 

mı ötesi?’ diye dikleniyorlar.” (Zorlu, 2015, s. 91). 

Zorlu eserlerinde yalnızca batı edebiyatıyla koşutluk kurmaz. Batı edebiyatının 

etkisinin yanında doğu edebiyatının kadim anlatılarının günümüz Türk edebiyatındaki derin 

etkisinin farkındadır. Bu metinleri çeşitli yollarla eserinin bünyesine dâhil eder.  Fars 

edebiyatının Türk edebiyatının tarihinde önemli bir yer edindiği aşikârdır.  

“Mantık, bileklerimize Al bir Tayr kondurdu padişahım, harfler uçtu uçacak, hem de 

tahtınızın gözü önünde, harfler karışıp karışıp rimeller açacak!” (Zorlu, 2015, s. 177). 

Bakkal Ali, Kement’in verdiği Diddo’yu ağzına attığı an Proust’un Kayıp Zamanın 

İzinde romanında olduğu gibi çocukluğuna gider(Zorlu, 2015, s. 96). Kendisiyle yapılan 

röportajda da yazar, diddoyu Batılı madlenin doğulu karşılığı olarak kurguladığını belirtir. 

Şehiriçi Öyküleri’ndeki ‘Halit Ziya Uşaklıgil’e saygıyla’ ithafı ile başlayan “Kuşlar” 

adlıbölümde Halit Ziya’nın kurgulanmış hali olan bir karakter yer almaktadır. Bu karakter 

tıpkı Halit Ziya’nın Kırk Yıl isimli hatıratında bahsettiği gibi Mesâlih-i Ecnebiye 

Müdüriyetinde başkâtiplik yapmaktadır(Uşaklıgil, 2017, s. 288). Ancak Zorlu, Halit Ziya’yı 

kendi öykülerindeki diğer kahramanlar gibi kurgulamıştır. Halit Ziya, Mesâlih-i Ecnebiye 

Müdüriyetindeki işinin vali Abdurrahman Paşa tarafından verildiğini söylerken Zorlu’nun 

hikâyesinde karakterin Mesâlih-i Ecnebiye başkatipliğindeki görevininkayınpederi tarafından 

bulunduğunu okuruz. Bu karakter kalabalık bir aile ile yaşanan bir konakta hapis kalmıştır. 

Zorlu bu bölümde Halit Ziya aracılığıyla aynı Halit Ziya’nın da kendi eserlerinde yaptığı gibi 

Osmanlı’nın son döneminin konak yaşantısını, konak içi çarpık ilişkileri, ahlaki çöküntüyü 

konu alır. “Kuşlar” isimli bu bölümde Zorlu, Tanzimat ve Servetifünun dönemi romanlarında 

sıklıkla işlenen evin beyinin cariye ile birlikte olması meselesi üzerinden cariyelik kavramını 

da eleştirmektedir. Cariye evin erkeğinin malı olarak görüldüğü için evli erkek ile cariye 



 

40 
 

arasındaki bu ilişki o dönemde meşru kabul edilmektedir. Zorlu, Nabizade Nazım’ın da Zehra 

romanında yaptığı gibi cariyelik mevzusunun kadın üzerindeki olumsuz etkisini vurgular. 

Aldatılan kadının çok yaşlı olması ve eşi ile cariye arasındaki bu ilişkiyi duyduktan kısa bir 

süre sonra vefat etmesi de durumun trajikliğini daha çok vurgular.  Zorlu tıpkı “Fareler” isimli 

bölüm de tecavüze seyirci kalan ve susan mahalle halkını anlattığı anlatısını farelere yem 

ettiği gibi (Zorlu, 2015, s. 37-42) “Kuşlar”da da aldatılan yaşlı kadının ve ahlaki normların 

çarpıklığını anlattığı anlatısını da kuşlara yedirir. Yazarın Halit Ziya’nın eserlerini yeniden 

yazması pastişe işaret ederken bu eleştirel üslubu dolayısıyla anlatının parodileştiğini görürüz. 

Burada parodileştirilen aslında Halit Ziya’nın eserleri değildir. Pastiş yoluyla bu yeniden 

yaratım sayesinde yazar Halit Ziya’nın metinlerini değil toplumsal normları parodileştirir. 

“Elleriyle kulaklarını tıkar ve biraz da söyleyen İtalyan şarkıcının gizemli güzelliği 

nedeniyle aklına çakılıp kalan Mascotta Balladı'nı neredeyse haykırarak söylemeye başlar: 

‘Un jour le diable ivre d'órgueil / Choisit dans sa grande chaudiére.’1”(Zorlu, 2016, s. 85). 

Yazar burada akademik dipnot vermektedir. Aşağıda olduğu şekliyle verdiğimiz gibi dipnotu 

basım yeri, yayınevi ve sayfa sayısı gibi ayrıntılara yer vererek tam künye şeklinde yayımlar.  

“1. "Bir gün şeytan gururdan sarhoş bir halde/Çıkardı kazanlarından..." Halit Ziya 

Uşaklıgil, Kırk Yıl, İstanbul: İnkılâp, 1989, s. 248.”  (Zorlu, 2016, s. 85). Edebi eserlerde bu 

şekilde dipnot verilmesi çok sık karşılaştığımız bir durum değilken, postmodern yazarlariçin 

söz konusu bile değildir. Postmodernist yazarlar,orijinal metni oyunsulaştırırken akademik 

ciddiyete gerek duymazlar dolayısıyla orijinal metne atıf yapmazlar. Bu durum yazarın, 

okuyucusunu da seçtiğinin göstergesidir. Şayet metinlerarasılığı tespit edebilmek için okurun 

belli bir birikime sahip olması gerekir. Niyazi Zorlu’nun yaptığı ise postmodern esere tam 

künyeli kaynaklar ve dipnotlar sokmaktır. Yazarın amacı gönül bağı ile bağlı olduğu eserlerin 

yazarlarına gönülden teşekkür etmektir. Halit Ziya ise yazarın hem gönül borcu duyduğu hem 

de beslendiği geleneği oluşturan yazarlardan biridir. Postmodernizmin alaycı, oyuncu yapısına 

aykırı gibi duran bu tercih aslında postmodern yapıya hizmet eder. Yazar bir Halit Ziya 

parodisi yaptığı öyküde Halit Ziya’nın bir kitabına atıf yapıyordur. Durum ironik bir hâl alır. 

Zorlu alıntılardaki titizliğini aynı zamanda editörlük mesleğini icra etmesine bağlar. Gönül 

bağı kurması ise gelenekle bağını gösterir. Postmodern edebiyat her ne kadar köksüz bir 

edebiyatmış gibi görünse de metinlerarasılık unsuru ile kendisini güçlü bir şekilde geleneğe 

bağlar. 

 

 

 



 

41 
 

4.4.İçerik Özellikleri 

4.4.1. Toplumsallık 

Best ve Kellner, Lyotard ve onun gibi pek çok postmodernist kuramcının; yaşatılabilir 

bir toplum ve politika teorisi ortaya koyamamalarını eleştirir(Kellner, 2016, s. 251). 

1970’li yıllarda Sontag, Fiedler ve Hassan gibi kuramcılar postmodern kültürü 

modernizmin baskıcı boyutlarına karşı olumlu bir gelişme olarak nitelendirirler (Kellner, 

2016, s. 28). Postmodern kavramının yeni yeni kuramsallaştırılmaya başlandığı o dönemde 

postmodern kültür bu kuramcılar tarafından bir kurtuluş reçetesi olarak görülmüştür. Ancak 

günümüzde postmodern dünyanın geldiği noktaya baktığımızda durum bunun tam tersi olarak 

işlemiştir. Postmodernizmin farklılıkların bir arada yaşamasına izin veren yapısı sanılanın 

aksine bir hoşgörü ortamı yaratmamıştır.  

Postmodern kültür, modern kültürün aksine farklılıkların aynı coğrafyada nefes 

almasına ses çıkarmaz. Çünkü postmodern düşünce, tüm söylemleri bölerek binlerce parçaya 

ayırma ve anlamsızlaştırma becerisine sahiptir. Farklı düşüncelerin paramparça edilerek 

anlamsızlaştırıldığı, altının oyulduğu bir ortamda gerçek anlamda bir hoşgörüden bahsetmek 

mümkün olmayacaktır. Postmodern düşüncenin tüm anlamlara saldıran doğası nedeniyle 

farklı düşünceler, daha ortaya atıldıkları andan itibaren kolları bacakları kesilip işlevsiz hale 

getirilip kenara atılan sakat bir vücut gibi dünyaya gelirler.  

Postmodern düşüncenin farklı söylemleri boğan yapısı, zihinlerde her biri farklı 

adalarda yaşayan milyonlarca insanın aynı denizin üzerinde birlikte ama ayrı, nefessiz kalarak 

yaşamaya çalışmaları imgelenin doğmasına sebep olur. Bu analojide insanları o adaya 

hapsedenlerin onlara yaşama şansı verdiği çıkarımı da yapılabilir. İyi niyetli çıkarımlara 

karşılık neden tüm insanların bir ada içinde bir arada yaşamalarına izin verilmediği sorusu 

ortaya çıkabilir. İşte bu noktada postmodern düşüncenin kimi topluluklar ve yöneticilerin 

elinde nasıl bir silaha dönüştüğü görülebilir. 

Postmodern düşüncenin farklı söylemlere hoşgörü göstermesi toplumu yöneten iktidar 

güçleri tarafından yararlı bir silah olarak kullanılmaktadır. Anlamı bölerek milyonlarca 

anlamın üretilmesi toplumsal anlamda tam bir dağılmanın yolunu açar. Dağılmış ve 

merkezsizleşmiş bir toplumu yönetmek kolay olacaktır. Totaliter yönetimlerle hoşgörü 

kavramı bir arada düşünülmeye müsait gibi görünmezken başka bir açıdan bakıldığında 

hoşgörünün nasıl eğilip bükülerek esas anlamından çıkabildiğini ve nihai ereğinin nasıl 

tamamen zıt yönü gösterebildiği anlaşılabilir.  

Bu durum hoşgörünün zarar veren bir kavram olduğu anlamına gelmez. Odaklanılması 



 

42 
 

gereken nokta postmodernizm gibi felsefi ve sosyolojik söylemlerin kötü niyetli insanlar 

tarafından nasıl bir silah haline getirilebileceğidir. Durumun anlaşılması için bir analoji daha 

yapılması gerekirse postmodern düşüncenin bir yargıç olduğunu varsayılsın. Bu yargıç çok 

önemli bir davada binlerce kişinin yargılanması sürecini yürütmekte olsun. Yargıç herkesi 

haklı bulursa bu dava nasıl sonuca bağlanacaktır?  

Birbirinin zıttı söylemler doğru dayanak noktasına bağlandıklarında diğerine rağmen 

haklı çıkabilmektedir. Aralarındaki zıtlığa rağmen her iki söylem de haklı çıkabiliyorsa 

sorgulanması gereken onları haklı çıkaran söylemdir. 

Şaylan, modernizmin nihai ereğinin ideal toplum düzenine erişmek olduğunu söyler 

(Şaylan, 2020, s. 145). Ecevit ise postmodernist yazarın metinlerarasılığa sığınışının nedenini; 

yazarın içinde yaşadığı gerçekliğe yabancılaşarak bu gerçeklikle bütünleşmekte zorlanmasına 

bağlanabileceğini söylemektedir. Bu yazar gerçekliği yansıtmayı bırakıp, daha önce başka 

yazarlar tarafından yazılmış metinlerin dünyasına sığınıp onlardan yola çıkarak ikinci elden 

yeni bir kurmaca gerçeklik yaratır(Ecevit, 2016: 110). Bu gerçeklikle bütünleşme sorunu 

sadece metinlerarasılığa yönelişi açıklamakla kalmayıp bize postmodern eserlerin neden 

toplumsal gerçeklikten ve onu yansıtmaktan bu kadar uzaklaştıklarını da gösterir. Gerçeklikle 

bütünleşmekte ve onu anlamlandırmakta zorlanan yazar kurmaca dünyanın kendi yarattığı 

gerçekliğine sığınır.  

Postmodern düşünce nesnel gerçekliği tüm dinamikleri ile ele alıp kuşatabilen bir 

diğer gerçeklik türü değildir, postmodern düşünce insanların dış dünyayı algılamalarını 

kolaylaştırmak için oluşturdukları kuramlardan birisidir. Nesnel dünyayı kuramın içine 

sıkıştırıp hapsetmek işi tersinde çevirmek olacaktır. Aynı durum sanat eserleri için de 

geçerlidir. Kuram, sanatın alanını daraltmamalı aksine sanat eseri kuramın sınırlarını 

genişletebilmeli ona esneklik sağlayabilmelidir. Edebiyat tarihi boyunca bilimsel çalışmanın 

yöntemi dolayısıylaedebî eserler belli kalıplara sokularak o kalıplar içerisinde 

değerlendirilmiştir. Bu durum kurgunun kendine has sınırsız, özgürlükçü dünyası ile zıtlık 

teşkil etmektedir. Bu durum sanat eserleri ile onların değerlendirilmeleri arasında çelişkinin 

oluşmasına sebep olmaktadır. Öte yandan edebî değer ve ölçütlerin belirlenebilmesi ve daha 

kaliteli bir okuma serüveni oluşturulabilmesi açısından edebî değerlendirmeler gereklidir. Her 

edebî eser belirli başlı kalıplar içinde değerlendirilecek olursa eserin sunduğu geniş alan 

içerisinde bazı unsurlar göz ardı edilmeye başlanacaktır. Dolayısıyla her edebî eser kendi 

sunduğu olanaklar içerisinde kendisine has bir şekilde değerlendirilmelidir. Bu durum edebî 

eserlerin daha kapsayıcı ölçütlerle daha ayrıntılı şekilde değerlendirilebilmelerinin yanında 

yeni ve farklı biçimlerde edebî kuramların gelişmesini de sağlayabilir. 



 

43 
 

Postmodern edebiyat içerik yönünden incelendiğinde yaygın olarak bireysel sorunlarla 

boğuşan insanın kaygılarını aktarmaktadır. Ancak eserlerde bireysel sorunların temelini 

oluşturan toplumsal dinamiklerin üzerinde durulmamaktadır. Birey, yaşadığı bağlamdan 

sıyrılarak değerlendirilemez. Bireysel sorunlara öncelik vermek toplumsal meselelerin göz 

ardı edileceği anlamını taşımamaktadır. Postmodern düşünce ile toplumsal sorunlar taban 

tabana zıt olarak anlaşılmaktadır. Gerçek dünyayı algılamak ve anlamlandırmak konusunda 

yetersiz kalan postmodern düşünce doğal olarak toplumsal meseleler üzerinde de 

durmamaktadır. Oysa kurmacanın sınırsız imkânları dâhilinde edebiyat eserinde her türden 

meselenin konu edilebilir. 

Tek kutuplu dünya, sınıf algısının zayıflamasına sebep olmuştur. Sınıf olarak 

değerlendirilsin ya da değerlendirilmesin toplum katmanları arasındaki ayrım açılmaya devam 

etmektedir. Yenidünyanın imkânları arttıkça bu imkânları elde edebilen insanlarla bu 

imkânlara ulaşamayan insanlar arasındaki yaşayış farkları yeni bir takım yoksunluklar 

doğurmuştur. Aydınlanma Çağı ve Sanayi Devrimi ile vaat edilen dünya düzeni kurgulandığı 

şekilde ilerlememiştir. Makineleşme ile oluşan boş zaman olgusu toplulukların büyük bir 

kısmının refah düzeyine ulaşmasını sağlamamış aksine gelir dağılımındaki düzensizlik 

fakirlerin aleyhine işlemiştir. Yoksullar aleyhine giderek daha çok artan kötü yaşam şartlarına 

karşılık “sınıf” olgusunun çözülüşü nedeniyle yoksullar içinde bulundukları parametrelere 

kapanıp bireysel dünyalarına dönmüşlerdir. “Sınıf” algısının zayıflaması bireylerde toplum 

olma bilincinin de zayıflaması anlamına gelmektedir. Bir arada aynı şartlarda yaşayan 

insanlar benzer şartlarda yaşadıklarını gözlemleseler bile topluluk oldukları bilgisine hâkim 

değildirler. İster baskı ve sindirme ile olsun ister bireysel nedenlerle olsun yoksullar birlik 

olmaktan, hak ve taleplerini dile getirmekten uzaklaşmaktadırlar. Onlara ses olabilecek her 

türlü aygıt totaliter rejimlerce ellerinden alınmaktadır ya da onlara hiçbir zaman 

bahşedilmemektedir. Ellerinden alınan en önemli aygıtlardan biri eğitime ulaşma imkânıdır.  

Özat, “Postmodern metinlerde aslında her şey oyundan ibarettir. Öyle ki yaşamın 

gerçekleri, tarih, siyaset, ahlâki değerler v.s. bu oyunun birer parçası olabilirler.” (Özot, 2012, 

s. 2279)demektedir. Postmodern düşüncenin ve kuramın her şeyi oyunsulaştıran dünya 

görüşüne karşılık dış dünyada eşitsizlik, yoksulluk, savaşlar ve acılar devam etmektedir. Bu 

gerçeklere kulak tıkamak o sorunları dünya üzerinden silmemektedir. Postmodern kuramın 

temelinde gerçekliğin sorgulanıyor olması fikri yatsa dahi postmodernist yazarlar 

sorgulamanın sonuçlarını kabul etmeyerek edebiyatın kendi imkânları dâhilinde bu 

sorgulamaları kendileri yürütmedirler. 

Yazar Hergele Âşıklar’da Çukur’un insanlarının yaşayışını anlatır. İnsanların maddi 



 

44 
 

imkânları ile yaşayış tarzları arasında koşutluk vardır. Maddi imkânsızlıklarla boğuşan 

insanların entelektüel uğraşlarla ilgilenmeleri mümkün olmamaktadır.  

Zorlu, Şehiriçi Öyküleri’nde toplumun yaşayış tarzı ve çeşitli adetleri üzerinde durur. 

Zorlu toplumu anlatırken dışarıdan bakan bir kamera gözüyle izlemez. Kendisini de anlatının 

içine konumlandırarak okuyucunun eserde yer verdiği düşüncelere yakından bakmasını 

sağlar. Bir anlatıcı olarak metnin içinde varlık göstermesiyle okuyucuyu da metnin içine 

çekerek ele aldığı toplumsal meselelere daha yakından bakmasını sağlar. Özellikle aileler; aile 

bireyleri arasındaki yozlaşmış, sevgi barındırmayan ilişkiler; şiddet ve suç dolu pek çok 

dinamiğin yanında toplumun kemikleşmiş kör uçlu inanç ve geleneklerinin sorgulanması da 

eserde ele alınan önemli meselelerdendir. Zorlu’nun anlatılarında olaylar genellikle kadın ve 

çocuk karakterlerin etrafında cereyan eder. Kadınların kaderinin yanında adeta çocukların 

kaderi de çizilir. 

Niyazi Zorlu, Hergele Âşıklar’da çocuk işçi sorununa da değinir. Çukur mahallesinde 

çocukların çalıştırılmaları normaldir. “Git babanı kahveden çağır diyoruz, haydaaa, 

başlıyorlar kahvede ayakçı olarak çalışmaya, el kadar çocuklar ama bahşişlerle iyi 

kazanıyorlar. Bizim ki de sakız satıyor diyoruz, bizimki de karabağlar'da bir tamirhane de 

çalışıyor, ama akşamları eve dönmeyi ve haftalığı bana teslim etmeyi unutuyor! Oysa 

haftalıklarıyla, biz anneleri gidip onlara temiz iç çamaşırları, çeyizine nevresim alıyoruz.” 

(Zorlu, 2015, s. 105). 

Zorlu’nun eserlerinde toplumsal meseleler farklı boyutları ile ele alınmıştır. 

Dolayısıyla çalışmada toplumsallık eserlere dâhil edildikleri kadarıyla farklı başlıklar altından 

sınıflandırılarak değerlendirilecektir.  

 

Otorite, İtaat ve Başkaldırı 

Yönlendirme, güvenlik ve istikrar gibi isteklerin tatmin edilmesi için otoriteye 

gereksinim duyulmaktadır (Sennett, 2011, s. 26).  Otorite gücünü örgütün kültürel değerleri 

ile uyumlu olan çeşitli kaynaklara dayandırır. French ve Raven gücün dayanaklandırıldığı beş 

temel kaynak olduğunu söylerler. Bu temel kaynaklar zorlayıcı, yasal, ödüllendirmeci, 

uzmanlık ve karizmatik güç şeklinde sıralanabilir. Ödüllendirmeci güç faydacılığa dayanır ve 

olumlu motivasyonu sağlayan en önemli kaynaktır(Yiğitçeoğlu, 2013, s. 51) Diddo göz 

önünde bulundurulduğunda ele almamız gereken konu ödüllendirici güçtür. Diddo, otoritenin 

elinde bir yönlendirme aracına dönüşür.  

“Çocuklara bu Diddo'lar en büyük yemin ettirildikten sonra veriliyor. "Sıraya geçip 

rahatta duracağım... Bir fedaim tekmil istediğinde hazırola geçip başımı sola çevireceğim ve 1 



 

45 
 

diye bağıracağım, rahattayken hemen yanımdaki, benden biraz daha uzunu hazırolda 2 diye 

bağıracak, onun yanındaki ondan biraz daha uzunu 3, onun yanındaki ondan biraz daha uzunu 

4, yanındaki daha uzunu 5... Emir ve görüşlerine hazır olacağım!” (Zorlu, 2015, s. 82). 

Çocuklarla Mediha Hanım ve Kement arasında toplum- otorite arasındaki ilişki gibi 

bir ilişki vardır. Nitekim romanda da Mediha Hanım saltanatla ilişkilendirilir: “DerHal, daha 

üzeri soğumadan çocuklar peşe takılıp arsaya gidiliyor. Mediha Hanım'ın saray/köşk 

parçası/yavrusu (onların bir parça'sı, onların bir yavru'suydu evet, çünkü saltanatla ayan-

beyan aşikâr münasebetleri vardı) bu arsaya bakıyor.” (Zorlu, 2015, s. 218). Mediha Hanım’ın 

Oturak Âlemi’ndeki konumu da bu çağrışımı güçlendirir. Mediha Hanım tıpkı Osmanlı 

padişahlarının kafes arkasından divanı izledikleri gibi kafes arkasından Oturak Âlemi’ni izler. 

(Zorlu, 2015, s. 233). 

Kement’in Çukur mahallesini aşan bir gücünün olduğu Alâddin Hoca’nın anlattığı bir 

olay üzerinden anlaşılır. Kement, ölen fedailerinden birinin namazını kıldırması için Alâddin 

Hoca’ya başvurur; cellatların cenaze namazını kılmam diyerek teklifi reddeden hoca bir hafta 

sonra gelen resmî bir evrak ile görevinden alınır (Zorlu, 2015, s. 225). 

Çukur’un çocukları arasında da bir hiyerarşi hâkimdir. Kement isimli çocuk grubun 

lideridir ve diğer çocuklar onun sözünden çıkmazlar. Çocuklar bir kuyu keşfederek oraya 

inmeye başlarlar. Bu kuyu adeta yerin üstündeki Çukur mahallesinin yerin altındaki 

temsilidir. Çukur mahallesi gibi karanlık olan bu kuyuda çeşitli dehlizler bulunur. Bu kuyuda 

gerçek hayatın yansıması olarak görülebilecek bir otorite- itaat ilişkisi hâkimdir. Kement, 

çocuklar için cazibe kaynağı olan Diddo’yu kullanarak onlara sözünü geçirir. “Biz de yiyebilir 

miyiz, ha?’ ‘Yiyin oğlum,’ diyor Kement babacanca, “Afiyet olsun, karnınızın Diddo’dan 

patlayana kadar yiyin!” (Zorlu, 2015, s. 48). Çocukların gücün etrafında toplandıkları görülür. 

Zekeriya’nın Kement’in alnına kurukafa vurarak onu yere sermesinden sonra çocuklar 

Zekeriya’nın çevresinde toplanmaya başlar. “Peki ya Zekeriya’ya yönelen çocukların aşkı? 

Bu gaz Zekeriya’dan geri tepiyor.” (Zorlu, 2015, s. 51). 

Romanda çocukların sürekli bağlanacak bir özne arayışları okuyucuyu bu ihtiyacın 

nedenlerini aramaya yöneltir. Çocuklar için kime bağlandıklarının, kime itaat ettiklerinin 

önemi yoktur, güç kimdeyse ona yönelirler. Bu da dış dünyada değişen otorite dinamiklerine 

karşılık itaat etme güdüsünün devamlılık göstermesinin bir işaretidir. Asli olan otorite 

öznesinin kimliği değil itaat etme duygusunun kendisidir.  

Zekeriya başkaldırının sembolüdür. Çocukların bağlanma ihtiyacının farkındadır. 

Çocukların kendisine bir otorite figürü olarak bağlanmasına müsaade etmez.  

“Kendinize laf söyletmeyin! Bir Diddo'ya çocukluğunuzu satmayın! Çakala kurda yem 



 

46 
 

olmayın. Yularınızı kimseye teslim etmeyin. Kendi yularınızı kendiniz çekin, ki... Sizin de 

söyleyecek bir çift yeni umudunuz olsun! Çalışın lan biraz, didinin. Ama sakın ola bu sözü 

kimseden dilenmeyin. Karanlıktan korkmayın! Kedi gibi. Dört ayak üzerine çevik bir şekilde 

düşün! Efendi oynayın. Boş yere faul çaldırmayın, penaltı yaratmayın! Burada kendi 

sahanızda, bu çukurda Kement gibilerle oynamayın, sizi hep kaleye geçirmeye çalışır bu 

orospuluğun evlatları! Sizi ileriye, forvete falan koymazlar! Umutlanmayın! Bu mahzen sizin 

deplasmanınız, Kement'in ise kendi sahası olmasın. Karanlıkta fazla oynamayın! Hava mı 

karardı, evlerinize ya da hayallerinize gidin! Biraz diklenin bunlara! Bunlardan acınızı 

birbirinizi acıtarak çıkarmayın! Padişah bize bu sene de el-aman mı çektire, yoksa bize 

zulmede?' diye gidip dua falı açtırmayın. ‘Yeni bir padişah gerek bize! Bizim 

ulaşamadıklarımızı onlar omuzlarının üzerinde taşıya!’ diye yıldızlara dileklerde 

bulunmayın…” (Zorlu, 2015, s. 51). 

Çocuklar ile Kement arasındaki ilişki âdeta bir organik bağa dönüşmüştür. Hepsi bir 

vücudun uzuvları gibi hareket ederler. Bu vücudun başı Kement, beyni ise Mediha’dır. 

Çocuklar Kement’in “Ağzından dökülen her kelimeyi, sanki Diddo’ymuş gibi, ambalajını 

çıkarmadan atıveriyorlar ağızlarına açlıkla.” (Zorlu, 2015, s. 47). 

Zekeriya ise Hazan’la birlikte bu organik bütünün içinde yer almayan nadir 

karakterlerden biridir. Zekeriya itaate karşı başkaldırının sembolüdür. Onun bedeni mahalle 

çocukları ile bir bütün oluşturmaz. Onlarla birlikte hareket etmez; Mediha’nin kuklası, 

Kement’in fedaisi değildir: “Zekeriya harflerin makamına bir ZEYL çekiyor: 

'Veyahut da günler çığ gibi gelip geçecek, onlar zor günleri çığ gibi üzerimize 

süpürecek, ama biz çığın altında kalmayacağız. Onlar kanımızı akıtmaya kalkarken, biz, işi 

gücü bir kenara bırakacak, Feylozof Fuat'a âşık olacağız, onunla birlikte ipeğe doğru 

mürekkep olup kanatlanacağız.” (Zorlu, 2015, s. 53). Görüldüğü gibi Zekeriya kendisine 

bağlanmak isteyen çocuklara özgür olmanın yollarını gösterir. Fakat Zekeriya’nın romanın 

bitimindeki hazin sonu başkaldırıya karşı itaatin galip geldiği karanlık bir atmosfer 

çizilmesine sebep olur. Çoğulun gücü tekilliği yenmiştir. Her ne kadar doğru yolda da olsa 

Zekeriya çoğunluğun gücü karşısında varlığını devam ettirememiş, adeta bir böcek gibi 

ezilmiştir. Bu durum mevcut kötüye gidiş halinin bireysel başkaldırı yoluyla 

çözülemeyeceğini gösterir. Toplum itaat etmeyi öğrendiği gibi özgürleşmeyi de tüm bir kitle 

halinde informel eğitim yoluyla kazanacaktır. 

Otorite- itaat ilişkisi eşitlikçi bir toplum yapısında görülmez. Toplumun çeşitli 

basamakları ayrılması bu basamaklar arasında emir-komuta zinciri oluşmasına zemin hazırlar.  

Mills’in üst çevreler olarak adlandırdığı insanlar günlük gereksinmelerini karşılamak için 



 

47 
 

diğer insanları uğraşıp didinmeye mecbur bırakırlar. (Mills, 1974, s. 8). “Ulan onun sevgilisi 

var ya, asıl o ne harbi kızdı... Bir de asil bir aileden gelmişti, zengin kızı olacaktı ama, gidiyor 

aşçılara, hizmetçilere ve şoföre yasak yayınlar okutuyor, akıllarını çeliyordu, kendi öz ana-

babasına karşı onları örgütlüyorlardı. Etmediğini bırakmamış, ailesini sosyeteye rezil etmişti. 

Özel şoförleri ve hizmetçileri genel grev ilan etmiş, baba yıllar sonra direksiyon başına 

geçmek zorunda kalmıştı... Anne mutfakta yumurta kıracak tava arıyor, harıl harıl Hover 

Süpürge Kullanma Kılavuzu karıştırıyordu. Kore Savaşı'ndan sonra artık kimse sigortasız 

çalışmak istemiyordu.”(Zorlu, 2015, s. 130).  Bu kısımda görüldüğü gibi otorite ile itaat eden 

arasındaki ilişkinin itaat eden lehine değişmeye başlaması otoritenin zararınadır. Otorite 

ilişkisi sayesinde üst sınıftan insanlar günlük hayat içinde en az emek ve çaba ile rahat içinde 

yaşamlarını sürdürürler. Buradaki ilişkinin işçi ile işveren arasında oluşması çalışma prensibi 

ve paranın gücüne dikkati çekmektedir. Fakir insanlar arasındaki geçim sıkıntısı onları itaat 

etmeye yöneltmektedir.  

Niyazi Zorlu’nun romanında böyle bir bölüme yer vermesinin nedeni hiç şüphesiz 

okumanın içinde bulunulan gerçekliğin farkına varılarak bilinçlenmeyi arttırdığını göstermek 

istemesindendir. 

Romanda otorite unsurunun bel kemiğini oluşturan Mediha ve Kement’tir, bununla 

birlikte otoriteyi elinde bulunduran başka çocuklara da rastlarız. Optalidon isimli çocuk 

korkutma yolu ile kendine bağlar. Bir vampir filmini izledikten sonra Koko’nun korkusunu 

sezerek plan yapar ve vampir kılığına girerek Koko’yu korkutur. Bu olaydan sonra Koko’nun 

Optalidon’un emri altına girdiğini görürüz. Onu her gördüğünde ceketinin düğmesini 

ilikleyerek ona hizmetkârlık yapmaya başlar.  

Koko ve Optalidon isimli karakterlerde isimlerinin yoğun uyuşturucu madde 

çağrışımıyla öne çıkarlar. Optalidon bir ağrı kesici ilaç olmasına rağmen bir dönem reçetesiz 

olarak sıkça satılmış adeta bağımlılık yapıcı, keyif verici madde olarak kullanılmıştır. 

Optalidon isimli maddenin bağımlılık yapıcı özelliğine karşılık romanda Optalidon, 

Kement’in fedaisi olarak ona bağlılığıyla öne çıkar. Kement’ten emir alan Optalidon 

Zekeriya’yı öldürmeye kalkışır. Kendisine düzenlenen oyunu fark eden Zekeriya, duruma 

müdahale eder. Bu sırada Optalidon’un cebinden boş optalidon kutuları etrafa saçılır. 

Anlaşılan o ki Optalidon da bağımlılık verici bir madde aracılığıyla itaat altına alınmıştır, 

hareketleri Kement dolayısıyla Mediha tarafından kontrol edilmektedir. Optalidon ve diğer 

çocuklarla Kement ve Mediha arasındaki ilişki mahalledeki hiyerarşik yapıyı gözler önüne 

serer. 

Kement’in ödüllendirici, Optalidon’un korkuya dayanan zorlayıcı kaynaklı otoritesine 



 

48 
 

karşılık Pepe otorite kurmak için herhangi bir araca başvurmaz. Ona duyulan saygı 

dolaysızdır, ona bağlılar Pepe’nin köpekleri olarak anılırlar. Romanın bel kemiğini oluşturan 

otorite özneleri Kement ve Mediha Hanım’dır. Optalidon ve Pepe’nin birer bölümde 

hikâyeleri anlatılır. Niyazi Zorlu’nun birden fazla otorite öznesi yaratması okuyucuyu 

otoritenin farklı yansıma şekilleri üzerinde düşünmeye yönlendirir. Pepe’nin otoritesinde 

herhangi bir araç kullanılmadığı için onun otoritesinin kaynağına bakmak gerekir. Pepe’nin 

otoritesi benimsemeye dayalı oluşturulan otoritedir. Benimsemeye dayalı otoritede itaatin 

nedeni otorite figürüne duyulan saygıdır(Yiğitçeoğlu, 2013, s. 54-55). 

“Köpekleri, Pepe eğer iyice zom olduysa, hemen yan yana gelip bir tahtırevan 

oluştururlar, Pepe'yi kemikli sırtlarına serip, hiç sarsmadan eve taşırlardı. Tek göz odalı evde, 

tahtırevan yorgan gibi açılır, Pepe ve köpekleri sabaha kadar sarmaşdolaş yatarlardı... Pepe, şu 

içki huyu bir yana, namuslu, köpeklerine karşı çok vefalıydı... Bırak köpeklerine 

sulandırmayı, elletmeyi, laf söyletmezdi, laf... Vallahi hem köpeklerini üzerine salar, hem 

sağda solda ne kadar taş varsa kafana fırlatırdı.... Var ya, kafayı adamın alnına koyardı!” 

(Zorlu, 2015, s. 136). 

Mediha Hanım Çukur mahallesindeki örgütlenmenin en tepesinde yer alır, çocuklara 

otoritesini doğrudan yansıtmaz. Kement isimli çocuk Mediha Hanım ile diğer çocuklar 

arasında bir basamak oluşturur, Mediha’nın çocuklar üzerindeki otoritesinin bir yansımasıdır. 

Yazarın Çukur mahallesini mikro düzeyde toplumun bir yansıması olarak kurguladığını 

düşünürsek makro boyutta bakıldığında otorite, birbirine organik bir şekilde bağlanan 

basamaklı bir yapı oluşturur. Burada dikey bir hiyerarşik yapı ile itaat kültürünün alt sınıflara 

doğru sirayet ettiğini görülür. Romanda eylemsel otoriteyi temsil eden Kement’in bağlı 

olduğu bir üst akıl ve otorite figürü olarak Mediha Hanım olayların esas yöneticisi 

konumundadır. Kement ve çetesi cinsiyet değiştirme ameliyatı olmaya karar veren Pembe’nin 

yolunu keserler. Bu olayın azmettiricisi Mediha Hanım’dır. “Mediha Hanım, karanlık 

odasında tırnaklarını yiyerek dolaşıyor. Bakla gibi dilinin altından çıkardıklarını, süpürge 

tohumu gibi Pembe'nin üzerine ekiyor. Bedeni evinde oturuyor, ama ruhunun uzun sokakları 

süpürüyor. Pencereye yaklaşıp perdeyi çekiyor, yüzü sokağa dönük ama gözleri yumulu, 

Kement ve diğer çocuklarla konuşuyor: ‘İ: deyin! İ: deyin!’ diye kendi kendine mırıldanıyor. 

Nerede o gündüzki modern ve hanımefendi kadın, nerede şu andaki saçı başı dağılmış, 

gözlerinden öfkeli kıvılcımlar saçılan ve kendini yırtarak bağıran cadı. ‘İ: desenize be!” 

(Zorlu, 2015, s. 180-181). Mediha Hanım’ın Diddoların üreticisi olduğunu da göz önünde 

bulundurmak gerekir. Metinde diddonun yaptığı güçlü uyuşturucu çağrışımı nedeniyle 

Mediha Hanım’ın otoriter gücünü bağımlılık yapıcı bir madde sayesinde elde ettiği 



 

49 
 

çıkarımında bulunulabilir. Diddo, Mediha Hanım’ın çocukları yönlendirerek istediği gibi 

davranmalarını sağlamalarında bir araç olmuştur. Çocukların şiddet ve suç odaklı 

davranışlarının arka planında diddoya olan bağımlılıkları yatar. Bu bağımlılık çocukların 

kolay yönetilmesini sağlamaktadır. 

Görüldüğü üzere yazarın anlattığı toplum düzeni itaate dayanır. Her unsur çeşitli 

sebeplerle bağlanacak itaat edecek bir otorite bulma peşindedir. Sanatçı, saltanata yaptığı açık 

göndermeyle aslında yüzyıllar boyunca tebaa olarak yaşayan toplumun itaat etme 

alışkanlığının sürdüğünü gösterir. Bu durum en küçüğünden en büyüğüne bütün ilişkilere 

sızar. Böylece dağılan imparatorluk sonrası toplum mikro imparatorluklara bölünmüş olur. 

Bir bütün gibi algılanan bu yapı son derece eklektiktir. Ayrıca bu yapıda üstlenilecek roller de 

son derece sınırlıdır. Birey için otorite ya da tebaa olmaktan başka seçenek bulunmaz.  

Rollerdeki bu sınırlılık ve her yere sızan itaat ilişkisi statik bir toplum düzeni yaratır.  

Bilindiği gibi informel eğitim temelde toplumun aktarım yoluyla kendi üyelerini 

şekillendirme sürecidir. Sözü edilen dinamiklere dayanan toplum ceza, ödül, yıldırma ya da 

kandırma yoluyla bu dinamiklerindevamına hizmet edecek insanlar üretecektir. Böylece 

informel eğitim unsuru toplumun gelişmesine değil statükonun korunmasına hizmet edecektir.  

 

Yoksulluk 

Farklı toplumlarda ve zamanlarda ihtiyaçlar değiştiği için bu ihtiyaçlara erişememe 

sonucunda yoksulluğun tanımı da bu faktörlere bağlı olarak değişmektedir. Bu sebeple 

yoksulluğun pek çok farklı tanımı yapılmaktadır (Aktan, 2002, s. 39-42). 

Aktan ve Vural, yoksulluğun maddi olanaklara erişimin kısıtlı olmasının yanında 

manevi olanaklara erişimin de kısıtlı olmasına neden olduğunu söylemektedir. Yoksulluk 

sadece fiziksel yetersizlik ve gelir kısıtlılığı anlamına gelmez. Yoksulluk çok boyutlu 

mahremiyetler oluşturur. Kamusal hizmetlere ulaşamama, güvenli bir iş ve konuta sahip 

olamama, maddi ihtiyaçların karşılanması mecburiyetinden dolayı kültürel gelişime ayıracak 

vakte sahip olmama, insan onuruna yakışır bir hayat sürememe, kendi hayatlarını etkileyecek 

karar alma mekanizmalarına ulaşamama gibi (Aktan, 2002, s. 39-42). 

Türkiye’de 1950 sonrası artan sanayileşme sebebiyle kontrolsüz bir şekilde 

gerçekleşen kırdan kente göç kent yoksulluğunun doğmasına neden olmuştur. 1965 doğumlu 

Niyazi Zorlu’nun çocukluğu, kent yoksulluğu kavramının ortaya çıkıp geliştiği bu döneme 

rastlamaktadır. Yaptığımız röportajda yazar, babasının memur olması sebebiyle şanslı olarak 

addedildiklerini söylemektedir. Yedi kişi tek maaşla geçinmelerine rağmen bulundukları 

toplum içerisinde şanslı olarak değerlendirilmeleri yazarın yoksul bir çevrede büyüdüğünü 



 

50 
 

gösterir. Anlaşılan o ki yazar, yoksulluk içerisinde yaşamış; yoksul insanları iyi gözlemleme 

imkânı bulmuştur. Ancak Zorlu, Yakup Kadri’nin Yaban isimli romanında olduğu gibi yoksul 

halka dışarıdan bakan, yoksulluğu tanımlayamayan, toplumdan kopuk gözlemci karakterler 

çizmez.Aydın-halk kopukluğu temasının Türk romanında yaygın olarak işlenmesi, yoksul 

insanların durumunun aydının perspektifinden verilmesine sebep olmuştur. Yoksulu tedriç 

edici bu yapı madun statüsünü eriterek onları adeta nesneleştirir. Yoksula dışarıdan bakan 

aydın özne, romanın merkezine yerleştirilerek başkarakter haline getirilir. Yoksul halkın 

anlatısı, bir özne- nesne çatışması haline indirgenerek yoksul-madun kendi hikâyesinin içinde 

ötekileştirilir. Yoksulun hikâyesini anlatma iddiasında olan bu tip eserler okuyucusuna 

aydının düşünce dünyasından daha fazlasını vermez. Zorlu’nun karakterleri ise tıpkı kendisi 

gibi yoksulluğun içine doğmuş kişilerdir. Bu sayede Zorlu; yoksulluğu yoksulun 

perspektifinden anlatarak Türk sosyal romanının kaderi haline gelmiş özne-nesne 

konumlandırmasını kırmayı başarmıştır. 

Niyazi Zorlu’nun eserlerinde anlatılan toplum kapalı bir yapıdır, dış dünyayla ilişkisi 

neredeyse yoktur. Çukur mahallesi dış etkenler olmadan iç dinamikleriyle şekillenir. Bu 

dinamiklerden en etkili olanı şüphesiz yoksulluktur.  Çukur’da yoksulluk yaşamın her alanına 

sızmıştır ve mahallede yaşanan herhangi bir olayın altyapısına bakılmak istenirse karşımıza 

yoksulluk çıkacaktır. Eserlerde yoksulluk yalnızca maddi imkânlara ulaşmadaki sınırlılık 

olarak değerlendirilmemelidir. Maddi anlamdaki yoksulluk her anlamda yoksunluğu da 

beraberinde getirir. Roman kişileri insanca yaşama, eğitim alma, barınma, güvende hissetme, 

insani koşullarda çalışma, özgür düşünce geliştirme gibi temel haklara sahip değillerdir.  

Roman kahramanları içinde bulundukları fasit daireyi kırma gücünden yoksundurlar. 

Zekeriya ve Hazan’ın ortaya koyduğu bireysel bir takım girişimler kabul görmemiş, sesleri 

çoğunluğun içerisinde bastırılarak yok edilmiştir. Bu durum yazarın çözüm reçetesi olarak 

sunduğu imkânların bir takım bireysel başkaldırıların yeterli olamayacağını işaret etmesi 

bakımından önemlidir. Yoksulların içinde var olmaya çalıştıkları kısıtlayıcı ortamdan 

kurtulabilmeleri için içinde bulundukları tüm şartların değişmesi gerekmektedir.  

Bauman, her arılık şemasının kendi kirini, her düzeninin kendi yabancılarını 

yarattığını söylemektedir.  Postmodernizmin farklılığa tolerans gösteren yapısına karşılık 

herkesin geçmek zorunda olduğu bir arılık testi vardır. Bu zorunluluk sürekli değişen tüketim 

dinamiklerine uyum sağlamayı gerektirir. Tüketimin arttırılması için tüketme arzusunun her 

geçen gün daha fazla körüklendiği bu düzene ayak uyduramayanlar düzenin kirleri olarak 

görülürler. Postmodernizmin korkulu rüyası serseri, aylak, kenar mahalle insanı gibi alt 

sınıftan insanlardır (Bauman, 2019, s. 25-29). Niyazi Zorlu’nun roman kişileri, toplumun 



 

51 
 

kenara ittiği bu serseri takımı kenar mahallenin insanlarıdır. Maddi imkânları dolayısıyla şehir 

merkezlerinde barınamayan insanlar şehrin kenarına itilmişlerdir. Yazarın son derece 

metaforik bir dille seçtiği Çukur ismi ise bu kenarda kalmışlığı kalın çizgilerle vurgular. Bu 

insanlar yalnızca kenarda değil aynı zamanda en dipte yer alırlar. Bu isim sınıfsal bir çağrışım 

da barındırmaktadır. Sınıfsal piramidin en altında çukurda kalmış bu insanlar için bu çukurdan 

çıkış yoktur. Çukur’un içine doğmuş insanlar için bu mekân adeta bir bataklıktır. Çabaladıkça 

daha çok dibe batılan bu bataklık Hazan ve Zekeriya’nın bütün çabalarını ve başkaldırılarını 

da boşa çıkarır. Zekeriya için bu bataklık mekândan çıkmanın tek yolu ölüm olmuştur.  

Hergele Âşıklar romanında kent yoksulluğunun çeşitli görünümleri yansıtılmaktadır. 

Yoksulluk sonuçları ile birlikte kurgulanmıştır. Zorlu’nun iki eserinde de yoksulluğun 

insanların hayatına ciddiyi boyutlarda yansıdığı ve yoksulların hayatlarının şekillenmesi 

anlamında türlü dezavantajlar doğurduğu vurgulanmıştır.  

Hergele Âşıklar’da mahalleye dışarıdan dâhil olmuş bir değişken olarak 

tanımlayabileceğimiz Alâddin Hoca mahallenin organik bir parçası olmadığı için yoksulluğa 

dışarıdan bakan bir göz olarak resmedilmiştir. Alâddin Hoca’nın cümlelerinde tiksinti- acıma 

tınısı dikkati çeker. Çukur’un yoksul insanları temel hijyenik şartlara sahip olmadıkları için 

maddi anlamda pis ve kirlidirler: “Hayatları Zindan!’ Onlara biraz ışık ver! Ceplerinde terbiye 

ediyorlar ellerini. Elleriyle kıçlarında duramayan pantolonlarını yerine oturtuyor, donların 

çekiştirip pişmiş apışaralarını havalandırıyorlar. Kendini bilmez etlerini sıkıştırıp duruyorlar... 

Habire elleri oralarında geziniyorlar, donlarına boşalmıyorlarsa ne olayım... Leş gibi döl 

kokuyorlar... Üzerlerinde çürütüyorlar. Cenabet bunlar Allahım, cenabet! Onlara biraz korku 

ver! Gülüşlerini içlerine kaçırıyorlar, bir bakıyorsun incecik seçilmez bir çizgi, bazen de 

ağızlarını saban demiriyle delmişler gibi dolu dolu atıyorlar kahkahaların... Onlara nizam 

ver!” (Zorlu, 2015, s. 26). 

Çukurun genç imamı Alâddin Hoca kendi içinde sosyal devlet anlayışını sorgular. 

Namaz kıldırırken bir taraftan da düşünür, onun iç sesini duyarız: “Bizim bu sırtımızdaki 

eğrilik hiç düzelmez mi, devletin şefkatli kollarından tek bir tanesi okşamak için bedenimize 

uzanamaz mı? Bakınız alnıma… Her bakışta onlara içimi bir ateş basıyor.” (Zorlu, 2015: 24).  

Alâddin Hoca çukurun insanlarının fakirliğini anlatır bize: “ Gördüğünüz gibi. Sanki başka 

kaderleri, başka harfleri yok, sanki sırf Ce demeye gelmişler dünyaya. Yaz kış sırtlarında 

erkeklerin ceket, kadınların yün yelek, aynı. Gömlekleri hep kollarından uzun kollu. Hayata 

hep fanilalarındaki ve çoraplarındaki deliklerle, renkleri ve büyüklükleri birbirine uymayan 

ceket, gömlek düğmeleriyle, hırkalarındaki söküklerle, ayakkabılarındaki kalın kartonlarla 

açık vererek girerler.” (Zorlu, 2015, s. 24). 



 

52 
 

Yoksulluk yalnızca belli ekonomik şartlara ulaşamamak değildir. Sosyo-ekonomik 

düzeyle kültürel gelişim arasında koşutluk vardır. Çukur mahallesinde de yoksulluk bir tür 

kültüre dönüşmüştür.  “Bu damların altında hey babalar!gecenin bir körü boks maçı ya da sıkı 

muhtıra haberlerini dinlemek için kalkılıyor. Bu evlerde binbabalar!öyle Arkası Yarın falan 

dinlenmiyor. Pek (yakında) sinemaya falan gidilmiyor.”(Zorlu, 2015, s. 40). 

Kaldı ki insanlar ellerindeki olanakları kullanma bilgisine de hâkim değildir. 

Zihinlerinin ve geleneklerinin onları kıstırdığı gerçeklik ölçüsü içinde yaşarlar. Yoksulluk bir 

kültür halinde kuşaktan kuşağa aktarılmaktadır. “(1/2 katı eskinin her türlü ıvır zıvırının 

kapatıldığı, hayvanının bağlandığı ahır-depo karışımı bir yer... Çünkü mimari demiş ki: 

Mutfak en güzel, en geniş ve ışıklı odaların bulunduğu üst kata bakmayacak... Üst katlara, 

görücüler misafirliğe geldiğinde, yatılı konuğun olduğunda, ya da kocanla kavga ettiğinde 

rağbet edeceksin... Bileziklerini bile mutfağa bakan o odada, bütün sülale yiyip içtiği, 

kırıntıların üzerinde yattığı o cincik kadar yerde, sandığın en dibinde saklayacaksın! Sonra bu 

yakın mesafeyi alıp çocuklarınla arana koyacaksın.)” (Zorlu, 2015, s. 223). 

Hergele Âşıklar romanında yoksulluk çok ciddi boyutlardadır. İnsanlar açlık sınırının 

altında yaşarlar. Çukur’un insanları bazen yiyecek ekmek bile bulamazlar. Anneler 

çocuklarının karnını doyuramamaktan şikâyetçidir. (Zorlu, 2015, s. 35). 

“Umutlarımız vardı hücuma geçtiğimizde, ne olsun be, işte patlak gözlerimiz, sirkeli 

yarık kafalarımız, yaralı ağızlarımız (dudaklarımızı yara yapana kadar çiğniyorduk), tozdan 

topraktan kanlanmış gözlerimiz (bu çukurda yel çok toz kaldırıyordu), yırtık pabuçlarımız, 

eprimiş çoraplarımız ve ağlarımız, -‘sararmış’ yetmez -‘kararmış’ donlarımız da 

yanımızdaydı.” (Zorlu, 2015, s. 39). 

Henüz reşit olamamış çocuklar geçim derdiyle canları pahasına çalışmak 

zorundadır.Yoksul çocukların maddi kaygı peşinde koşmalarının trajikliğini yazar çarpıcı bir 

şekilde gözler önüne sermektedir.“Evet, hepimiz biliyoruz siz çıraksınız, gözlerinize kaynak 

makinelerinden kıvılcım alıyorsunuz, alay mı ediyorsunuz, siz balon satıcısısınız, 

ellerinizdeki uçan balonlar patlayıp yüzlerinize yapışıyor, tanınmaz hale geliyorsunuz, 

anneleriniz sizi ancak eski yaralarınızdan teşhis edebiliyor, siz 'Çocuk Hastanesi'ne zar zor 

yetiştiriliyorsunuz, bu hastanenin önünden buraya, sizin çukura her 5 dakikada bir dolmuş 

kalkıyor, dolmuş kâhyası sesleniyor, 'arkaları dörtlüyelim beyler, sıkışalım biraz...” (Zorlu, 

2015, s. 52). 

Yoksul karakterler sınıflar arası kopukluğun farkındadırlar. Romanda Optalidon isimli 

bir karakter aracılığıyla üst tabakanın yoksulların yaşayışına ne derece kayıtsız olduğu 

vurgulanmıştır. “Bu pahalılık da ne olacak be abicim... Vallahi millet kan ağlıyor... Sınıf 



 

53 
 

uçurumu korkunç ama yerçekimi diye bir şey var, milletin gözyaşları dibe dökülüp gidiyor, 

uçurumun tepesindekiler de emmanuellenin drama ağlıyor kardeşim...” (Zorlu, 2015, s. 112). 

Bu kayıtsız kalış durumu yoksulluğun süregeliş halini etkilemektedir. Yoksulluk üst sınıf için 

çözülmesi gereken bir sorun olarak bile görülmemektedir. Ortada bir sorun yoksa çözüme dair 

bir çaba da elbette görülmeyecektir. 

Çocuklara sahip çıkılmaması onların yoksunluk nedenlerinden birini oluşturur. Sahip 

çıkılmayan aileleri tarafından korunmayan çocukların ise dış etmenlere ve kötü niyetli 

insanlara açık hale gelmeleri normaldir. “Bu çocuklardan birinin kör olası babası evi terk edip 

gidiyor, muhakkak bir köşede it gibi geberiyor. Kendine hayrı dokunmayasıca! Zekeriya bu 

çocuğa bir kaportacıda iş buluyor, maşallah cin gibi akıllı, çırak olarak çalışıyor. Allah 

nazardan saklasın! Anneleri onların adına yakında bankada hesap açtırır. Belki bu parayla 

akşam okuluna bile yazılabilir. Ama n'apıyor bu, (cebine biraz para girdi ya puştun!) gidiyor, 

"Made in Mediha" yapımı Diddo'lara çarçur ediyor paracıklarını, neymiş, dinleniyormuş 

kırmızı gözleri.” (Zorlu, 2015, s. 116-117). 

Niyazi Zorlu, fakirlik halini tüm çıplaklığı ile okuyucusunun gözleri önüne 

sermektedir.  “Hiçbir şeyden korkumuz, hiç kimseden çekindiğimiz yoktu. Bir açlık, bir 

yoksulluk... Bir de ölüm... Bak o bize ağır gelirdi. Ne yaşamıştık ki, ne ölelimdi. Çamaşır 

klorakları gözlerimizi yakıyor, evlerimizin sıvası dökülüyor, küçük tüpler arka arkaya 

patlıyor, şu ellerimize bakın, ellerimiz haşlanıp buruşuyor, tahtakuruları fanilalarımızın dikiş 

yerlerinde yuvalanıyor, tutkallar beyinlerimize doğru hızla yol alıp bizi en güzel düşe, 

anamızın karnına yapıştırıyor, bu filtresiz adamın ciğerini söküyor, evler bir tas bulgurla 

dönüyor, kimsenin et gördüğü mü var, yakınımızda yöremizde -tanıdık ya da tanımadık- biri 

ölmeye görüversin, açlık dolu bir dalgınlıkla bir parça ağızlara atılıyor, ki o yörenin 

ölülerinden etli butlu bir şey pek seyrek çıkıyor, geyikler yeşil vahalardan çıkıp duvarlarımıza 

süslü püslü bir seccade oluyor, bu hayat nakışlı suretlerini bizden esirgiyor, kimse bizim 

halimizden anlamıyor... anlamıyordu. Açtık, yoksulduk, ölüydük… Karışanımız görüşenimiz 

yoktu. Kimse bize dokunmazdı.” (Zorlu, 2015, s. 183). 

Kabaş, yoksulluğun önlenebilmesi açısından gelir transferi yerine yoksulların 

kapasitelerinin ve fırsatlara ulaşabilme imkânlarının geliştirilmesi gerektiğini söyler. Bu 

sayede dezavantajlı şartlara doğmuş insanlar yoksulluktan kurtulma şansını elde edeceklerdir. 

Bu yolla yoksulluğun gelecek kuşaklara aktarımının önü kapatılmış olacaktır (Kabaş, 2014, s. 

66). 

 

 



 

54 
 

İsyan 

Zorlu’nun iki eserinde de isyanın bireyselden, aileye, aileden topluma doğru 

açılımlandığı görülür. İsyan doğası gereği otorite kavramına bağlı olarak gelişir. Şehiriçi 

Öyküleri yapısı gereği daha bireycidir denilebilir. Daha çok aile bireylerinin birbirleri ve 

çocukları üzerinde kurdukları otoriteyi ele alır. Dolayısıyla Şehiriçi Öyküleri’nde isyan aile 

bireylerine karşı gerçekleştirilir. Çalışmanın aile alt başlığında uzunca ele alacağımız gibi 

anneleri tarafından baskı altında tutulan genç kızlar bir yerden sonra bu baskıyı 

kaldıramayarak isyan bayrağını çekmişlerdir. Anne Eşe’nin tüm çocukluğu boyunca üzerinde 

kurduğu baskının genç kızlık döneminde daha da fazla artması ile Serpil kendi sessiz isyanını 

gerçekleştirerek evi yani annesini terk eder. İsyan ve kaçış kısır bir daireye hapsedilmiş 

hayatının durağanlığından kaçıştır. Annesinin namus kavramı arkasına saklanarak her 

anlamda baskıladığı ve sürekli hakaretlere başvurarak kızının koruduğu namusuna en ağır 

saldırıyı gerçekleştiren Eşe tüm gücünü gücünün yettiği tek insan olan kızı Serpil üzerinde 

gösterir. Eşe kendi çektiği acılar karşısında tepkiselliğini doğru yönlendiremeyerek bilinçsizce 

kızını adeta bir kurban olarak seçmiştir. Baskı isyanı, isyan da kaçışı beraberinde getirmiştir. 

Serpil için evin baskıcı atmosferinden çıkarak kendisine yeni bir hayat kurmasının başka bir 

yolu yoktur. “Annem sorarsa,’ diyorsun. ‘Uzağa gitti, babası gibi sana dayanamayıp kaçtı, 

deyin. Hapiste miyiz be? Köle miyiz? Yetti artık, deyin!” (Zorlu, 2016, s. 27). 

Niyazi Zorlu Şehiriçi Öyküleri’nin ilk hikâyelerinde aileleri tarafından baskılanarak 

kendi hayatları üzerindeki hâkimiyetlerinin sakatlanmaya çalışıldığı genç kızların zorlamalara 

boyun eğmeyerek isyan etmelerini sıkça ele almıştır. “Köydeki akrabalarımızın oğluna gelin 

olmadığımız, ‘Köye möye gitmem ben!’ diye direttiğimiz için ağabeyimiz tarafından 

tekmelenerek merdivenden aşağıya itilecek, yakılı bacağımızla aylarca seke seke dolaşacağız; 

ne olursa olsun o gülden gülüşü yüzümüzden hiç eksik etmeyeceğiz. Sütçüye yazdırdığımız 

sütle çatılarımızdaki gelincikleri, duvarlarımızın içindeki yılanları besleyeceğiz.” Görüldüğü 

gibi isyanın cezalandırılması ve bireyin baskılanmaya çalışılması şiddet yoluyla olmuştur. 

Zorlu, baskılanan genç kızların boyun eğmeyerek isyan ettikleri hikâyeler kurgular. Duvar 

arasında sütle beslenen yılan metaforu da intikamın sembolüdür. İster pasif olsun ister aktif 

genç kızlar kendilerine yapılan baskıya direnmektedirler. 

Hergele Âşıklar’ın ‘Başlangıçları’ isimli ikinci öyküsünde Zekeriya, Türkçe 

öğretmenine isyan eder. “…Ulan sen kim oluyorsun da huylarımı kötülüyorsun, olacağıma 

küfrediyorsun! Beni coğrafyanla, dilbilginle, tarih, hayat bilgisi, ahlak, tabiat'ınla mı 

korkutacaksın; beni alıp onlara mı kapatacaksın ulan! Coğrafya benim ulan, tarih benim, 

tamam mı! Ve sen sınıfta kaldın ulan, seni bütünlemeye bıraktım! Sen beni geçemedin! 



 

55 
 

Celalibahir sırtlarıyım lan ben. Öğretmen oldun da öğrenemedin mi lan, Celaliler Geçilmez!” 

(Zorlu, 2015, s. 12). 

 “Birkaç romantik öğrenci dolaşırdı aramızda. Bir tahtası eksik ömrümüze afişler 

yapıştırırlardı. Kızıl bir gökyüzünü arkasına almış, ellerini havaya kaldırarak zincirlerini 

kıran, gürbüz ve yağız bir gelecekten söz ederlerdi. 'Pek Yakında' diye yazarlardı üzerlerine... 

Aşk, ölüm, ihanet, macera! Ve devrim, hepsi bir arada! / 2 film birden! / 'Kahrolsun bu 

düzen!' 

Bildiri dağıtan gençlere yanaşıp elindeki pazar filesini duvara yaslayıp derin bir soluk 

veriyor. 'Ah, kızım,' diye çevreyi kolaçan ederek konuşuyor. 'Ahh evladım.' 

'Birileri çıkıp da şu egemen'lerin/ şu egemenlik'lerin yumurtalıklarını bursa, anamızı 

bellediler bizim evladım. Yaşatmadılar bizi, hayat mı bu yaşadığımız, insana reva mı, reva mı 

bize bu burjuva, illa ki anarşist mi edecek lan bu bizi!'” (Zorlu, 2015, s. 183- 184). 

Hazan’ın isyanı Hergele Âşıklar’ın ‘Sonları’ isimli son bölümünde karşımıza çıkar. 

Hazan’ın isyanı intikamı da içinde barındırır, Zekeriya’yı kaybetmesinden sonra kaybedecek 

hiçbir şeyi kalmayan Hazan, isyanı sonucunda gerçekleştirdiği eylemle metne adeta son 

noktayı koyar. Hazan’ın isyanı dolayısıyla intikamı harfler aracılığıyla olmuştur. Bu durum 

bizi yazarın temel yazma motivasyonuna götürür. Yazarın ortaya koyduğu bu metin bir nevi 

isyan mahiyetindedir. 

 

Aile 

Zorlu’nun hem Hergele Âşıklar hem de Şehiriçi Öyküleri eserlerinde aile konusuna 

oldukça geniş şekilde yer verdiğini görürüz. Eserlerde diğer toplumsal çevrelerle birlikte aile, 

çocukların kişiliğini ve yaşayış tarzlarını derinden etkileyen en önemli unsurlardan birisidir.  

Anne-çocuk ilişkileri başta olmak üzere aile fertlerinin birbirleri ile etkileşimi eserlerde 

önemli yer tutar. Zorlu, bu ilişkilerin farklı görünümlerini farklı karakterler üzerinden 

kurgular. Bu kadar çok farklı karaktere ve onların öyküsüne yer verilmesinin önemli 

sebeplerinden biri aile ilişkilerinin çeşitliliğinin ve bu ilişkilerin boyutlarının kişiler 

üzerindeki etkilerinin yansıtılmak istenmesidir.  

Romanda kötülük yapan yani kötü olarak nitelendirebileceğimiz karakterlerinin aile 

ilişkileri göz önüne alındığında karakteri o kişi yapan özelliklerini ailesi ile kurduğu çarpık 

ilişki sonucu elde ettiği yorumunu yapabiliriz. Mediha Hanım’ın yaşlı annesine uyguladığı 

şiddeti bizzat annesinden öğrendiği anlaşılmaktadır. Mediha Hanım çocukken annesinin ona 

davrandığı biçimde davranır. Mediha Hanım küçükken annesi tarafından hiç istenmemiş, 

mahzene kapatılmış, sevgi görmemiş bir çocuk olmuştur. Sevgisiz büyütülmenin onda açtığı 



 

56 
 

derin yara mahallenin çocukları ile arasında içinde sevginin bulunmadığı garip bağ 

oluşmasına sebep olmuştur. Mediha Hanım çocukken annesinden gördüğü şiddeti bir ayna 

gibi ona yansıtmaktadır: 

 “Annesinin omzuna sertçe bir yumruk savuruyor. 

 ‘Bana bak bana! Nasıl yapardın anlatayım.’ 

Annesini pencereye yakın sandalyeden kaldırıp yemek masasına hoyratça çekiştirerek 

götürüyor. Masanın yanındaki sandalyeye oturtuyor.  

‘Ha! Ne anlatıyordum, dur. Mama yediriyordum senin piç oğluna. Birdenbire başıma 

vuruverdin.’ 

Annesinin başına, işaret parmağının ters ve sert çıkıntısıyla kakmiç vuruyor. (Zorlu, 

2015, s. 30). 

Niyazi Zorlu’nun çarpık aile ilişkilerinin yanında sevgi dolu aileleri de konu edindiğini 

görülür. Zekeriya’nın annesi ile olan ilişkisinden anladığımız kadarıyla Zekeriya sevgi dolu 

bir ailede büyümüştür. Ancak Nebahat Hanım’ın oğluna gösterdiği sevginin toplumsal 

normları aşamaz. Romanda Zekeriya’nın ölüm sebebi sembolik bir şekilde annesinin ettiği 

beddualara dayandırılır. Çünkü her ne kadar doğrudan ölüm nedeni olmasa da annesinin onun 

cinsel kimliğine gösteremediği saygı onu ölüme sürükleyen faktörlerden biri olmuştur. 

Nebahat Hanım eskiden yalnızca arkadaş sandığı Zekeriya ve Hazan’ın ilişkilerinin boyutunu 

öğrendiği zaman beddua etmeye başlar. Nebahat Hanım’ın her bedduası gider uzaktaki 

Zekeriya’nın canına değer. Zekeriya’nın ölüm sebebi annesi olur. “…al işte bu saatten sonra 

ona emzirdiğim bütün sütü çekiyorum üzerinden… Ne hali varsa görsün! Onu karanlığa terk 

ediyorum! (Aynı anda, bir başka yerde… Zekeriya ‘Ya,’ diyor korkuyla, ‘baksana şu yüzüme! 

Yüzüm… Yüzüm kararıyor… N’oluyor bana… Nereye gidiyor beyazlığım?)” (Zorlu, 2015, s. 

210). 

Niyazi Zorlu’nun eserlerinde toplumsal baskının, toplumun en küçük yapıtaşı olan 

ailede de yansımasını bulduğu görülür. Şehiriçi Öyküleri’nde en başta anlatılan hikâyelerden 

biri Serpil ve annesi Eşe’nin hikâyesidir. Burada Serpil isimli genç kızın hayatı çok dar bir 

çevrede geçer. Serpil evin içinde kapalı kalan yeterli sosyalleşme imkânına sahip olmayan bir 

kızdır.  Bu ilişkide de şiddetin varlığı görülür. 

“Çek şu gök gözlerini üzerimden, lanet olasıca! Sinirlerimi hoplatma benim!" 

‘...’ 

‘Şuna bak, hâlâ bakıyor! Bakmasana kız!’ 

Elindeki şişi var gücüyle Serpil'e doğru fırlatıyor. Şişi yanlamasına, bir kamçı gibi 

yüzüne yiyen Serpil, yalnızca bir an için gözlerini kapıyor.” (Zorlu, 2016, s. 20). 



 

57 
 

Serpil gördüğü fiziksel ve psikolojik şiddete dayanamayarak evden kaçar: “Annem 

sorarsa,’ diyorsun. ‘Uzağa gitti, babası gibi sana dayanamayıp kaçtı, deyin. Hapiste miyiz be? 

Köle miyiz? Yetti artık, deyin!” (Zorlu, 2016, s. 27). 

Şehiriçi Öyküleri’nde baskılanan tek genç kız Serpil değildir. Zorlu farklı kadınlar 

üzerinden kadınların maruz kaldığı sistematik şiddeti yansıtır. “Alime eteğini şappadanak 

kaldırıp gözlerinin yaşını siliyor. Hacılar'dan alınmış pembe çiçekli pazenden biçildiği 

anlaşılan donunu görüyor herkes… ‘Tek dursana kız! Adımı mı çıkaracaksın sen benim, zilli 

orospu!” (Zorlu, 2016, s. 68). 

Kitaptaki tüm genç kızlar toplumsal baskıyı hissederler, üzerlerindeki bu toplumsal 

baskının en büyük uygulayıcısı anneleridir. Anneler parçası oldukları sosyal dinamiklerin 

olumsuz etkilerinden kendilerini soyutlayamamışlardır. Toplumsal baskı görme korkusu 

nedeniyle otoritelerini kızları üzerinde göstererek onları mevcut toplumsal düzenin 

varsayımlarına hapsederler. Serpil annesi Eşe tarafından eve hapsedilmiştir, aynı durumu 

Alime isimli genç kız da yaşar. Anneler dedikoduya mahal vermemek için kızlarını evlerine 

kapatırlar: “Annesinin kimseyi dinleyecek, hele Alime'nin cahilliğine verecek hali yok! 

Terliğini çıkardığı gibi kızının başına fırlatıyor. ‘Yürü kız! Yürü eve! Evde oturacaksın! 

Dışarı çıkmayacaksın!” (Zorlu, 2016, s. 68). 

Niyazi Zorlu’nun iki eseri de aile kurumu açısından incelendiğinde çocuğun kişiliğinin 

önemli bir bölümünün ailesi ile kurduğu bağlar üzerinden şekillendiğini görürüz. Zorlu, bu 

eserlerde özellikle ebeveynlerden annenin çocuğun karakteri ve davranış örüntülerini 

etkilediğini vurgulamıştır. Eserlerdeki çocuklar annelerinden koşulsuz sevgi talep ederler. Bu 

sevgiyi alamamış çocuklar ileriki yaşlarında kötülüğe veya ölüme doğru sürüklenmektedir. 

Kement doğduğu gün annesinin bedduaları eşliğinde hayata merhaba demiş, Mediha tüm 

çocukluğu boyunca annesinden fiziksel ve ruhsal şiddet görmüş, çocukluğu sevgi içinde 

geçen Zekeriya ise cinsel kimliğinin ortaya çıkması sonrasında annesi tarafından koşulsuz 

şekilde sevilmediğini fark ederek ölüme doğru sürüklenmiştir. 

 

Eşler Arası İlişkiler 

Niyazi Zorlu’nun iki eserinde de pek çok çocuk karakter yer almaktadır. Bu çocuklar 

toplumun en küçük yapıtaşı olan bireyin Zorlu’nun eserlerindeki yansımadır. Zorlu çocuk 

karakterler üzerinden toplumun ve toplumsal ilişki ağlarının bireyi nasıl etkilediğini 

göstermeye çalışmaktadır. Eserlerde çocukların ebeveynleri ile ilişkilerinin yanında eşlerin 

birbirleri ile olan ilişkilerinin boyutları da önemli yer tutar. Eşler arası ilişkiler anlatılırken 

daha çok kadın karakterlerin bakış açısından yansıtılmıştır. Bunun sebebi olarak kadınların 



 

58 
 

eve bağlı sınırlı yaşam çerçeveleri dolayısıyla aile ve ev yaşamının dinamiklerinden daha çok 

etkilenmeleri gösterilebilir. Erkeklere kıyasla kadınların yaşamının büyük kısmı ev içinde 

geçtiği ve soluk alabilecekleri başka bir mekâna sahip olmadıkları için yaşamları aile 

hayatıyla sınırlandırılmış ve aile içinde görülebilecek en küçük bir olumsuzlukta kadınların 

hayatlarında büyük yıkımlar yaşanmasına sebep olmuştur. 

Eserlerde eşler arası ilişkileri çekirdek aile tanımının dışında kalan diğer aile 

üyelerinin de etkilediği görülmektedir. Çekirdek ailelerin yanında anne- baba ve çocuklardan 

oluşan küçük ailenin arasına ‘kaynananın’ da dâhil olduğu aileler görülmektedir.  Tezcan, 

çekirdek ailelerin dağılmasının yaygınlaşmasının sebebinin yurtdışına işçi göçleri olduğunu 

söyler. Gerçekten de iş olanaklarının değişmesi Türk aile yapısını da etkilemiştir. Kentteki iş 

imkânının kırsaldaki insanları çekmesi ile birlikte kırsaldaki büyük aileler dağılarak daha 

küçük çekirdek aileler kurulmuştur. Ancak bu geçiş bir keskinlik taşımaz. Kırsaldaki güçlü 

aile bağları kentte mahalleli arasındaki bağa evrilmiş ayrıca bir ailenin hayatta olan bütün 

bireylerinin bir arada yaşadığı eski büyük ailelere karşılık geleneklerde büyüklere olan 

manevi görev ve sorumluluklar devam etmiş, Türk aile yapısında halen görüldüğü gibi 

büyüklerden birinin eşinin vefat etmesi dolayısıyla ailenin hayatta kalan büyüğünün, 

çocuklarının evine taşınmasıyla farklı boyutta bir çekirdek aile- büyük aile karışımı 

oluşturmuştur. Geleneksel Türk ailesinde bütün kardeşlerin bir arada kendi çocukları ve yaşlı 

ebeveynleri ile birlikte bir ev içinde yaşamasının bir sebebi de tarıma dayalı ekonomide 

toprak bölünmesi yoluyla verimin azalması tehlikesinin önüne geçilmek istenmesi olabilir. 

Tarım ve hayvancılık dışında çeşitli iş kollarının gelişmesi aile bireylerine kendi mirasları 

dışında da kazanç elde edebilme imkânını tanımıştır. Zorlu’nun eserlerini incelediğimizde 

eserler, geniş mekân bağlamında kentte ve bir mahallede geçer. Bu mahalle yaşantısında 

aileler yukarıda bahsettiğimiz büyük tek bir aile anlayışından kopmuş ancak kendi çekirdek 

aileleri dışındaki diğer aile bireylerinden tamamen soyutlanmamıştır. Kaynana ile birlikte 

yaşanan Neriman’ın dışında görümcesi ile birlikte yaşayan bir kadın olan Eşe’nin de 

hikâyesine Şehiriçi Öyküleri’nde yer verilmiştir. Burada öncelikle incelememiz gereken nokta 

kadınların kocalarının aileleri ile birlikte aynı evde yaşadığı örneklere rastlanırken kadınların 

kendi ailelerinin bu küçük aileye dâhil oldukları bir örneğe rastlanmamasıdır. Hatta Şehiriçi 

Öyküleri’nde Neriman eşine ve çocuklarının bir kısmına kızdıktan sonra kendi evleri ve başka 

bir yaşantıları olan kendi ana-babasının evine taşınır. Erkek eşin ailesi ile aynı evdeyaşanırken 

kadının ailesinin bu yapının dışında kalmasının nedeni ataerkil aile geleneğine bağlanabilir. 

İncelememiz gereken bir başka nokta ise eserlerde ailenin diğer üyeleri ile bir arada 

yaşamanın gönüllülük esası ile oluşmamış olmasıdır. Kadınlar kaynana veya görümcesi ile 



 

59 
 

zorunluluktan dolayı aynı evde yaşarlar. Bunun bir zorunluluğa dayandığının işareti 

kadınların bu aile üyeleri hakkındaki düşünceleri ve şikâyetleridir. Eserlerden yola çıkarak 

üzerinden düşünüp varabileceğimiz kanı eskinin büyük aileleri ve şimdinin diğer akrabaları 

ile yer yer genişleyen çekirdek ailelerinin birlikte bir çatı altında yaşamasının bir gönül 

bağından çok geleneklerle devam eden bir âdet olması dolayısıyla çoğunlukla bir 

zorunluluktan ibaret olmasıdır. Bu zorunluluk nedeniyle oluşan düşünce ve şikâyetlere 

Neriman’ın kaynanasının ölümü hakkında söyledikleri örnek olarak verilebilir. 

“Yiyip bitirdiler beni. Kendisi bir yandan, çocukları bir yandan. Ya kaynanam? Az mı 

çektim onun dilinden de... Ama Allah bu! Bana çektirdiklerini yanına koymadı, çekti dilini... 

Dili dışarıda öldü! Ölüsünden bile korktum da kızımı bıraktım başına. Parmak kadar çocuk 

bütün gece babaannesinin dışarı sarkan dilini içeriye sokmaya çalışmış. Anasının karnında 

bıçak, oğlu arkadaşlarıyla meyhane sefasında... Üçüncü düşüğümü o gece yaptım... Hastaneye 

götürmek için komşular taksi bulmaya gittiler... Kan oluk oluk boşanıyor... Sonra kütük gibi 

sarhoş geliyor... Kör! Kör kütük! Utanmaza bakın, 'Nereye?' diye soruyor...” (Zorlu, 2016, s. 

69). 

Eşe’nin görümcesi hakkında söyledikleri de görümcesi ile aynı evde yaşamaktan 

memnun olmadığını gösterir. Eşe, görümcesinin sinsi olduğunu düşünmektedir. Kızı Serpil’e 

kızdığında ise onu halasına benzetir. Eşe görümcesini evlendikten çok sonra bir gün kendi 

evlerine gelmesi ile tanır. Öyküde ayrıntılanmayarak gizemli bir hâl almış bu durum Eşe’nin 

kocası ve görümcesi arasında bir sorun yaşanabilmiş olacağı ihtimalini düşündürür. Eşe’nin 

görümcesini evlendikten çok sonra tanıması da aile bağlarının çok sıkı olmadığı yorumunun 

yapılabilmesini sağlar. Eşe’nin görümcesi ilk gelişi ile birlikte eve yerleşir ve onlarla birlikte 

yaşamaya başlar. “Bir yerleşti o yerleşiş! Cehennem azabı çektirdi bana… O cırlak sesiyle 

‘Büyücü karı!’ Aslan gibi kardeşimi sana yedirmem, büyücü karı!’ diye bir tıslayışı vardı ki… 

Kimselere bir şeycik diyemedim. Onunla başa mı çıkabilirdim ben!” (Zorlu, 2016, s. 22). 

Belli ki Eşe görümcesi ile yaşamaktan hiç memnun değildir, bununla birlikte senelerce 

görümcesi ile birlikte yaşaması onun aile yaşantısında söz sahibi olmadığını gösterir. Eşe’nin 

kocasının isteği doğrultusunda senelerce görümcesi ile birlikte yaşaması Türk aile 

geleneklerinde kadınların söz sahibi olamadığı aile yaşantıları ile yaşamlarının kader 

kıskacında sınırlandırılmasının bir örneğidir. Kadınlar bir nevi ‘kaderini yaşamaktadır’. 

Kadınların evin ekonomisine parasal olarak katkıda bulunmadıkları çoğu ailede koca, eşini 

evde kaderine terk ederek çalışmaya gider. Kadını ise aile yaşantısında çeşitli zorluklar 

beklemektedir. Bu ev içi zorlukların hiçbiri geleneksel aile yapısında olduğu gibi Niyazi 

Zorlu’nun eserlerinde de koca/baba tarafından üstlenilmemiştir.  



 

60 
 

Serpil doğmadan önce görümcesinin Eşe’nin evine yerleşmesinden ve Serpil bir genç 

kız olduğunda dahi onlarla birlikte yaşamasından dolayı Serpil’in tüm hayatını evde görümce-

gelin ilişkisini görerek geçirdiğini anlarız. Annesinin görümcesine duyduğu nefreti ve 

yukarıda da bahsettiğimiz çaresizliği dolayısıyla duyduğu tüm kini gücünün yettiği tek insan 

olan çocuğu Serpil’in üzerine yansıttığı yorumunu yapabiliriz. Bu durum toplumsal bir 

yaradır. Çok küçük yaşlardan beri çocukların tüm eğitimini annenin üstlenmesi annenin aile 

içindeki tüm sıkıntılarını çocuğuna yansıtmasına sebep olmaktadır. Bu etki tıpkı anneleri gibi 

tüm hayatları ev yaşantısından ibaret olan okutulmayan kız çocukları üzerinde daha yoğun 

hissedilmektedir. 

Zorlu’nun eserlerinde pek çok hikâyede aile içinde mutsuzluk yaşandığı görülür.  

Hatta denebilir ki iki eserde de eşler arasında mutlu bir birlikteliğin yaşandığı bir ilişki 

biçimine rastlanmaz. Hergele Âşıklar romanında Nebahat ve oğlu Zekeriya arasındaki bağın 

örnek verilebileceği sevgi dolu bir anne-çocuk ilişkisi görülürken buna benzer sevgi dolu bir 

ilişki biçimi eşler arasında görülmemektedir. Ayrıca evlilik hayatı çoğunlukla kadınların 

perspektifinden yansıtılır. Daha önce Türk edebiyatında yazılmış pek çok eserde kadınlar bir 

karakter olarak varolmasına rağmen kadın karakterlerin bakış açısı gözardı edilerek kadının 

adeta nesneleştirildiği pek çok örnekle karşılaşılmaktadır. Buna karşılık Niyazi Zorlu’nun 

eserlerinde evlilik bağı söz konusu olduğunda bunun tam tersi şekilde erkeklerin bakış açısı 

yansıtılmamıştır. Neredeyse bütün diyaloglar ve konuşma işaretleri kadın karakterlere aittir. 

Bunun nedenini iki şekilde yorumlanabilir. Eserlerde kadının aile yaşamı dışında bir hayata 

sahip olmaması nedeniyle kadın evlilikle ilişkilendiriliyor olabilir. Ancak bu durum yazarın 

erkeklerin bakış açısını eserlerine yansıtmasına engel teşkil etmez. Öte yandan Şehiriçi 

Öyküleri’nin arka kapak tanıtım yazısından ve yazarla yaptığımız röportajdan yola çıkarak 

yazarın kendi çocukluğunda şahit olduğu bir takım olaylardan yola çıkarak kurgulama 

yaptığını söyleyebiliriz. Yazar çocukluğunda, ev yaşantısında kadınları izlemiş ve onların 

hikâyelerine ve bakış açılarına şahit olmuş, şahit olduğu pek çok toplumsal meseleyi 

kurgulamayı tercih ettiği gibi bu kadınların hikâyelerini de eserlerinde konu edinmek istemiş 

olabilir. Zorlu’nun eserlerinde evlilik ilişkilerine bu kadar fazla yer vermesinin nedeni yanlış 

yapılan evliliklerin sonuçlarını göstermek istemesi olabilir. Erkek bakış açısı ile evliliğin 

değerlendirildiği tek kısımda ise erkek anlatıcıların evlilik içinde yaptıkları hataların farkında 

olduklarını görürüz.  

“Eşlerimiz havada uçuşan çocuklara bakar ve bize, ‘Sana üzüntü verdim,’ derler. ‘Sen 

hüzünlenmeyi benimle öğrendin. Benden değil, benimle, dikkat et! Çünkü sana bu kadar 

hüzün vereceğimi, seni bu kadar mutsuz koyacağımı ben de bilmiyordum… Hatamızı bağış 



 

61 
 

beklemeden kabul ederiz. ‘Sana gelecek vadetmiştim. Sana geleceği anımsatacağımı ve 

buraya, bulunduğumuz yere, boşunalığa döndüreceğimi bilmiyordum’… Eşlerimiz 

pılıpırtısını toplayıp annelerinin evlerine kaçarlar, bizi baca işlerine bulanmış ruhumuzun 

harfleriyle bir başımıza bırakırlar.” (Zorlu, 2015, s. 35).  

Niyazi Zorlu’nun eserlerindeki pek çok fantastik, gerçeküstü ögeye karşılık yansıttığı 

toplumsal yaşantı son derece gerçekçidir. Bu açıdan eserlerde aile yaşantısının 

dokunulmazlığı vardır. Bu dokunulmazlık Zekeriya’nın cinsel kimliğinin annesi tarafından 

saygı görmediği anda kırılır.  

Şehiriçi Öyküleri eserinde kadına yönelik şiddet ve aldatma temalarının da işlendiğini 

görürüz. Neriman eşinden gördüğü şiddet ve aldatılma üzerine küçük oğlunu yanına alarak 

evini terk edip kendi anne ve babasının evine sığınır. Serpil’in annesi Eşe de eşi tarafından 

aldatılmış olmanın gizli küskünlüğü içinde fotoğraflardan kocasını kesip çıkarmıştır. Şehiriçi 

Öyküleri’nde farklı hikâyelerde kadınlar benzer bir kaderi yaşarlar. Belli bir zamansal çizgiye 

sadık kalınmayan hikâyelerde aradan on yıllar geçse bile kadınların değişmeyen ortak 

kaderini vurgularcasına bir Halit Ziya parodisi olarak görülebilecek ‘Kuşlar’ adlı öyküde de 

seccadesinin üzerini kan gölüne çevirerek vefat eden yaşlı bir kadının kocası tarafından 

aldatıldığını okuruz. “Rahmetli karısı, onun kendisini besleme kızla aldattığını biliyordu. 

Bildiğini o öldükten sonra kızdan öğrenmişti... Karısı, kızı örgü şişlerinden birini içine 

sokmaya çalışırken yakalamış ve saçlarını yolduğu, etlerini kopardığı kızdan bu günah 

sahibinin kocası olduğunu öğrenmişti. Kızı hemen o anda öldürebilirdi, ama yapmadı. Kızın 

hela deliğine yuvarlamasına yardımcı olduğu o kanlı parçayla birlikte, o güne dek özenle 

koruyup beslediği kadınlık vazifeleri, bu vazifeleri yerine getirmekten duyduğu sevinç de 

kaybolup gitmişti. Bütün heyecanlarını, kaygılarını, umutlarını kalın ve siyah bir sessizlik 

örtüsünün altına çekmişti; bu örtünün altında kahırlarla derinleştirip dikleştirdiği o ölüm 

uçurumuna sanki ufacık bir ayrıntıyı tamamlarcasına, sürüdüğü ayakları, soluk yüzü, 

aklaşmış saçları ve tabii ki unufak kalbiyle öylece atlayıvermişti.” (Zorlu, 2016, s. 87-88). 

Kuşlar isimli hikâyenin ardından gelen “Basmane-Alsancak” isimli öyküde Neriman’ın 

aldatılması yukarıda zikrettiğimiz kadınlığın ortak kaderini vurgular. Ancakçağdaş 

diyebileceğimiz Basmane-Alsancak’ta aldatılan kadının alternatif bir seçeneği vardır. 

Kuşlar’da besleme kızın kocasından olan çocuğunu düşürmesine yardım edip incinen kadınlık 

gururuyla içine kapanarak kocasının evinde vefat eden yaşlı kadına karşılık genç Neriman 

kocasının bütün kabalıklarına dayanamayarak evi terk eder. Bu kadın için de alternatif anne-

babasının evidir. Dolayısıyla iç mekâna tıkılıp kalmış kadın bir evden başka bir eve iltica 

eder. Neriman’ın yolunda gitmeyen evliliğe başkaldırışını anmışken eşi tarafından 



 

62 
 

aldatılmaya göz yummuş, istemediği halde görümcesiyle yaşamaya razı olmuş Eşe’nin 

kaderini kabul edip boyun eğmeyi tercih etmesini de hatırlamadan geçmemek gerekir. 

Şehiriçi Öyküleri’nde yer alan ‘Nuriye Adlı Hortlak’ başlıklı öyküde de kadın 

cinayetleri meselesine değinildiğini görürüz. Ali, öldürdüğü eşi Nuriye’nin hayaletiyle 

yüzleşmiştir: “Sen yalnız ölmedin ki, Nuriye! Akşam ıslağı topraklarıyla karanfilleri, 

fesleğenleri, aslanağzıları da itti Ali, seninle birlikte aşağıya. Eğer gül alacak parası olsaydı 

gülü de iterdi. 

‘Beni ittiğin, öldüğüm yerde yalnızca unutmabeni çiçeğini gördüm ben. Bu yüzden her 

gece seni unutamadım Ali'm!” (Zorlu, 2016, s. 55). 

Yazar Neriman’ın evi terk edişine karşılık bazı öykülerde kadınların eşlerine boyun 

eğmişliğini vurgular. Yüzyıllar boyu normalleştirilmiş kadınlara uygulanan aktif şiddetle 

kadınlar kocalarından gelen her kötülüğü kader olarak algılamaktadır. “Ben ölürsem beni 

vuran sağ olsun/ Mezarımda lâle sümbül bağ olsun…’ 

Havva Abla’nın kısık sesi içleri burkuyor. Sızılar, iç çekmeler, iki yana sallanan 

başlar, ‘Sanki bu anı daha önce de yaşadık’…”(Zorlu, 2016, s. 67). 

Hergele Âşıklar romanında da Zekeriya henüz küçük yaştayken kocasından şiddet 

gören Müşerref isimli bir kadını eve kaçırarak saklar. “Boyundan büyük ve ağır sokak 

kapısını ter içinde ıkına tıkına açan Zekeriya, kocasından dayak yiyen komşu kadına-kadının 

adı Müşerref, ama o zamanlar Zekeriya'nın dili dönmüyor- "Müşef! Müşef!" diye seslenerek, 

eliyle içeri çağırıyor. Odadaki kanepeye oturmuş kavgaya kulak veren Nebahat, can havliyle 

kendini içeri atan avludaki kadını görüyor… Mutfağa doğru hızla hamle ederken, kadının 

kocası demir kapıya tekme yumruk girişip bağırmaya başlıyor: 'Açın ulan! Evinizi başınıza 

yıkarım! Saklamayın o kenefi, verin o kaltağı bana! Öldürücem o orospuyu!'(Zorlu, 2015, s. 

155-156). 

Evin tüm yükü kadınlar üzerine yıkılmıştır ve kadınlar bu duruma isyan ederler: “Bu 

evde dört tane tek taşak sallansın dursun... Neden tek taşak diyorum, çünkü erkek olmak için 

çift taşaklı olmak ve onları birbirine tokuşturmak gerek... Ama taşaklarını yayıp ses 

çıkarmayanların iki taşağı tek taşak olup çıkar, ne birbirlerine ne de sana hayrı dokunur... 

Taşaklarını tokuşturamayanların kaldığı han gibi bu ev! Sabah yiyip içip sıçıp gitsinler, akşam 

yine yiyip içmeye ve sıçmaya gelsinler... Sonra gecenin ayıldıkları bir anında o tek taşaklarını 

pışpışlatsınlar sana!” (Zorlu, 2015, s. 36). 

Şehiriçi Öyküleri’nde pek çok aldatılma hikâyesine yer verilmesinin yanında Hergele 

Âşıklar romanında da aldatılan bir kadın karakter vardır: “Nebahat rahmetli kocasını aklına 

getiriyor. Afedersiniz, Nebahat'in kocası, Kemal Bey, o kadar yıllık evliliklerinde, yalnızca 



 

63 
 

bir gün, ama çok tuhaf, sanki daha dün gibi, eve biraz içkili geliyor. Giysileri paçavraya 

dönmüş, o elbiseleri koparır gibi çıkarıyor, sadece yüzü, gözü değil, Kemal Bey'in her tarafı 

kırbaçlanmış gibi çizik içinde... Sonra beraberinde getirdiği şişeyi de yarılıyor. Nebahat, 

'Biraz az içsen,' diyecek oluyor. Kocası birden alevlenip önündeki rakı şişesini aldığı gibi 

pencereye çarpıyor, sonra da karısını kolundan tuttuğu gibi pencereye sürüklüyor ve 'Sen... 

Sen de kadın mısın be! Soğuk nevale! Bu pencerenin önünde yatacaksın bu gece!' diyor.” 

(Zorlu, 2015, s. 167). 

İki eser de incelendiğinde eşler arasındaki ilişkilerin sevgi ve saygıya dayanmadığı 

aldatma ve şiddet üzerine kurulmuş temelde iletişim sorunlarının yaşandığı bir aile yapısının 

var olduğu görülmektedir. Eşler arası ilişkileri çocukların yetiştirilmesi açısından 

incelediğimizde çocukların dünyada gözlemlediği ilk iletişim kanalının ebeveynler arasında 

olduğu düşünülürsesağlıklı bir aile içinde olmayan çocukların istendik davranışlar 

geliştirememeleri doğaldır. Birbirlerine karşı özensiz olan eşler çocuklarına karşı da 

özensizdir. Eserlerde çocuk yetiştirmenin öneminin farkında olan gerekli pedagojik bilgiye 

sahip bir ebeveyn modeline rastlanmaz. Fasit bir daire içinde sıkışıp kalmış toplumda kuşaklar 

arası aktarımda yapılan hataların farkında olmayan ebeveynler tıpkı yoksulluk zincirini 

kıramadıkları gibi çocuklarına hayat kalitelerini arttırabilecek bilgi birikimini aktarmaktan da 

acizdirler. 

Suç: “Bir toplumda haksız sayılıp, yazılı-yazısız kurallarla yasaklanan ve yaptırımlara 

bağlanan davranış ve eylem.” (Ozankaya, 1975, s. 88)olarak tanımlanır. Hançerlioğlu, suç 

tanımını yaparken “kolektif duygulara dokunan eylem” demenin yeterli olmayacağını belirtir. 

Çünkü ahlaka aykırı eylemler de kolektif duyguları zedeler ama bu türden eylemlerin 

yaptırımları açık ve belirgin şekilde yasada yer almaz, yaptırımları vicdanla alakalıdır. Bu 

sebeple suç kavramını ayırt etmek için ceza kavramının tanımını da yapmak gerekir. 

(Hançerlioğlu, 1993, s. 358). Durkheim, suçu gerçekleştirenin ceza olmadığını ancak 

kendisini ceza aracığıyla bize gösterdiği için suçun anlamının cezadan yola çıkarak 

anlaşılabileceğinisöyler.Durkheim, zamanla suç tanımı dışından çıkmış eylemler ile şu an hala 

suç sayılan eylemler arasında yapaylık farkı olmadığını söyler. ‘Yapaylık’ kavramı bizi suç 

kavramının toplumsal bir kabul sonucu oluştuğu çıkarımına götürür. Bir dönemde suç olarak 

kabul edilen bir eylem başka bir dönemde suç olarak kabul edilmeyebilir. Üstelik aynı 

dönemde farklı coğrafyalarda da suçun tanımı değişebilmektedir (Durkheim, 2013, s. 76-100). 

Suçun bu göreceli yapısı dolayısıyla ceza yaptırımlarının tiranlığa kadar gidebileceği, insanlık 

tarihi boyunca yargılanan insanların göreli olarak yargılanması dolayısıyla haksız 

yargılamalara da yol açabileceği gerçeğini ortaya çıkarır. 



 

64 
 

Durkheim, suç unsurunun bulunmadığı bir toplumun imkânsızlığından yola çıkarak 

suçun normal olduğunu dile getirmektedir (Durkheim, 2013, s. 100).İnsanın olduğu her yerde 

her zaman suç eylemi süregelmiştir. İnsanların toplum içinde yaşaması ve bu yaşantıyı çeşitli 

kurallarda belirlemesi, bu kurallardan çeşitli sapmaların olacağı sonucunu da ortaya 

çıkarmaktadır. Bu kurallardan anlamlı şekilde sapmalar suç kavramını ortaya çıkarır. Bu 

neden- sonuç ilişkisi bağlamında doğaldır. Ancak suçun yaygınlaşması veya bireysel bir 

takım teşebbüslerden toplumsal bir eylem haline gelmesi meseleyi daha tehlikeli bir noktaya 

taşır. Suçun, informel yollarla öğrenilmesi, çok küçük yaşlarda içinde bulunan mekânlar 

dolayısıyla suça şahitlik edilmesi, çocuğun şahitlik edenden eylemi gerçekleştiren konumuna 

geçmesi sorununu ortaya çıkarabilir. 

Çocuğun gelişimini öncelikle etkileyen aileden başlayarak yakın çevre ve içinde 

yaşanılan toplumun durumu çocuğun davranışlarının belirleyicisi olmaktadır. Hergele 

Âşıklareserinde Çukur’un çocukları ve gençleri içinde bulundukları şartlar ve çevre 

dolayısıyla suça sürüklenmektedir.Çocuklar örgütlü bir yapı içinde organize bir şekilde suça 

karışırlar. Yer yer bireysel eylemler ortaya konulsa da bu eylemler emir-komuta zincirine tabii 

olarak örgütün menfaatine olacak şekilde işlenmektedir. Örgütün yapısı içinde suç eylemine 

karışan çocuklar ve gençler ceza yaptırımına uğramamaktadırlar. Bu durum örgütün içinde 

işlenilen suçların devlet tarafından görmezden gelindiği ihtimalini düşündürür. Örgütün 

yöneticisi Kement’in imam Alâddin Hoca’yı görevden aldırabilecek kadar güçlü olması da 

örgütün illegal bir imtiyaza sahip olması ihtimalini güçlendirir. Öte yandan Çukur’un kendi 

dinamikleri içinde yoğrulan kapalı bir yapı olarak kurgulanması kanun ve polis gibi 

kavramların bu yapıya dâhil olamadıkları düşüncesinin oluşmasına neden olabilir. Ancak 

durum tam tersidir. 1940 ve 1950’lerin Türkiye’sinde köyü konu alan pek çok eserde yazarlar 

köye hiçbir devlet unsurunun uğramadığını, köylünün adeta kimsesiz bırakıldığını 

anlatmaktadır. Sabahattin Ali’nin öyküleri bu konuyu işleyen eserlere örnek olarak verilebilir. 

Bir tek devlet memurunun uğramadığı ağa ve eşkıyaların erki ile yönetilen, kaderine terk 

edilen köylü roman karakterlerine karşılık Niyazi Zorlu’nun kent kurgusunda kentli alt sınıf 

insanlar için devlet çok daha yakındadır. ‘Görgü Tanıkları’ isimli bölüm karakolda geçer. 

Yediği rüşvetler dolayısıyla metaforik bir şekilde daktilosundaki y harfleri basmayan karakol 

amiri mesleğini bu yolla kötüye kullanmaktadır. Görüldüğü üzere kentli insan devlet 

erkleriyle iç içedir. Ancak bu iç içelik sağlıklı ilişkiler örüntüsü doğurmaz. Zorlu’nun kentli 

karakterleri devletin gücünü kendi menfaatleri için kullanan devlet görevlileri ile karşı 

karşıyadır. Polisin eylemleri yasaya değil keyfiyete dayanır. Kement ve çetesinin 

gerçekleştirdiği hiçbir şiddet olayına polis dâhil olmamaktadır. 



 

65 
 

Suçu sadece polis görmezden gelmez, aynı zamanda mahalle halkı da şahit oldukları 

suç eylemine karşı kayıtsızdır. Şehiriçi Öyküleri’nin Fareler isimli hikâyesinde genç bir kız 

mezarlıkta tecavüze uğramak üzeredir.  Bu sırada kız, mezarlığın karşısındaki pencereden 

bakan bir kadınla göz göze gelir ve bağırarak yardım ister. Olayı gören kadın perdelerini 

kapatıp geri çekilir. Mezarlığın çevresindeki bütün evlerde kızın yardım çığlıkları 

duyulmuştur. Ancak kimse yardımına koşmaz (Zorlu, 2016, s. 40). Suçun toplumca 

görmezden gelinmesi suç faillerine eylemi gerçekleştirebilme cesareti vermektedir. Zorlu’nun 

iki eserinde de dikkati çeken nokta, şiddet eylemini gerçekleştirenlerin kolektif hareket 

edebilme yetisine sahipken kurbanların yalnız olması ya da toplum tarafından bilinçli olarak 

yalnız bırakılmasıdır. Toplum, suç eylemini desteklemese bile kayıtsız kalma davranışı 

göstererek işlenecek yeni suçlara fırsat yolu açmaktadır.  

Tecavüz suçu gerçekleşmeden önce kurban kızın ‘babamın öcünü benden almayın’ 

ifadesi ödetilen bedellerin kadınlık-erkeklik ve ahlak mefhumları üzerinden sağlandığını 

göstermektedir. Şiddet eyleminin faili erkekler değil ‘erkeklik’ kavramıdır.  Erkeklik kavramı, 

gücünü cinsel şiddet yoluyla kanıtlar. Kadının veya kız çocuğunun bir erkeğin namusu olduğu 

düşüncesi toplumun çarpık bir takım ahlakî normlara sahip olduğunun göstergesidir. Bu 

normlar basit bir toplumsal kanun olmanın çok ötesine geçerek haksız suç eyleminin nedenine 

dönüşür. Yüzyıllarca süregelmiş ve kemikleşmiş yanlış kabuller bireylerin toplum içinde 

güvenle yaşama haklarını ellerinden almaktadır. Toplumun koyduğu ahlakî normların bedelini 

kadınlar ödemektedir. Toplum kurbanları izlemekte, onlara acımaktadır. Ancak toplum, kendi 

gücünün ve kural koyuculuğunun farkında değildir; kemikleşmiş toplumsal normlara karşı 

eylemsizleşmiş nesne konumundadır. Baudrillard, kitlenin eylemsizliğini toplumsalın sonu 

olarak nitelendirmektedir(Baudrillard, 2019). Ancak görüldüğü gibi toplum sessizliği seçse de 

onların yüzyıllar boyu işlerlik kazandırdığı toplumsal normlar gücünü sürdürmeye devam 

etmektedir. Normlar toplumsallığın ölümünden arta kalan tortular mıdır? Güçsüzlerin ve 

kurbanların birlik olamamasına karşılık tiranların ve suçluların kolektif hareket planları bu 

çıkarımı yalanlar niteliktedir. Bu noktada tartışılması gereken konu toplumun elinden birlik 

olma yetisinin alınmış olmasıdır. Korkutma, sindirme ve şiddet yoluyla birlik sağlamış 

insanlar dağıtılır. Afaziye uğratılan halk ellerinden alınan büyük imkânların farkında değildir. 

Tecavüz sahnesi sembolik bir görselleştirme ile canlandırılırsa ‘orta’da meydana gelen büyük 

bir olaya izleyici kalmakla yetinen kenara çekilmiş insanlar görülebilir. Herkes kabuğuna 

çekilmiştir. Bir gün belki kendilerinin de başına gelebilecek bir olayı kayıtsızlıkla izlerler. 

Yetişkinler çoktan toplumsalın kabuğundan tecrit edilip çepere çekilmişlerdir. Bütün bu 

olanları mezarlığın içinden ‘merkez’den izleyenler ise çocuklardır. Eğitilmeye aç taze 



 

66 
 

beyinleriyle sadece mezarlığın değil öykünün de tam ortasında duran bu çocuklar, tecavüz 

eylemini gözlemektedirler. Yetişkinlerin kayıtsızlığına karşılık çocuklar korkuyla birbirlerinin 

ellerini tutarak olaya şahitlik ederler. Çocukların öyküdeki ve mezarlıktaki bu konumu onların 

bahsettiğimiz çarpık toplumsal normları izleme yoluyla öğrendiklerini gösterir. Zorlu’nun 

eserlerinde çocuklar bir kamera gibidir, içinde yaşadıkları toplumu izleyerek öğrenirler. 

Zorlu’nun üstü kapalı bir şekilde verdiği bu mesaj çocukların ilerinin perde çekeni, olayların 

üzerini örteni olabileceğini gösterir.  

Kızın tecavüze uğradığı hikâyenin başlığı da manidardır. ‘Fareler’ şehri alttan alta 

kemirmektedir. Sıra anlatıcının kör anlatılarını kemirmeye geldiğinde anlatıcı mezarlıkta kızın 

başından geçenleri anlatmaya başlar. Yazar/anlatıcı bu anı/hikâyeyi unutuşa terk itmek ister 

gibidir.  

Hergele Âşıklar’da suç yoksulluğun uzantısı olarak ortaya çıkmaktadır.Zekeriya’nın 

gençlik döneminin anlatıldığı kısımda ‘Sipsi’ isimli genç gece yarısı Zekeriya’ya yalvarmaya 

başlar. Kışın soğuğundan yakınan Sipsi üç ay kadar hapiste yatarak soğuklardan 

korunabileceğini söyler. Sipsi’nin ısrarına dayanamayan Zekeriya kazağını sıyırarak Sipsi’nin 

onu bıçaklamasına izin verir. Sipsi artık bu soğuk günlerde hapishanede kalarak içini 

ısıtabilecektir. Barınma ihtiyacını karşılayamayan Sipsi suç işleme yoluyla bu ihtiyacını 

gidermiştir(Zorlu, 2015, s. 70). 

Niyazi Zorlu’nun eserleri aracılığıyla değindiği konulardan birisi de çocuk 

istismarıdır. Sahipsiz kalarak Çukur’a sığınan çocuklar istismar edilmektedir: “Oteller 

Sokağı’na küçük çocuklar geliyorlar. Köylerinde kasabalarında onlara bir daralma geliyor, 

nefes alamıyorlar… Çorbacılar’da, kendilerinden büyük amcalarla kaymaksız ekmekkadayıfı 

yiyorlar… Hemen köşede fedai otosu bekliyor. İşte Oteller Sokağı’na, ekip otosunun hemen 

sağ tarafından giriliyor.  Amcalar ellerini arkalarına kavuşturmuş hızla ilerlerken, el kadar 

çocuktan paytak adımlarıyla onun şehvetinin hızına uymasını bekliyorlar…” (Zorlu, 2015, s. 

88). Çocuk istismarında suç çetesi fedailerin payı vardır. Zorlu, Çukur gibi kenar mahallelerde 

suçun her türlüsüne rastlanabileceğini vurgulamaktadır. Çukur’da büyüyen çocukların 

yanında mahalleye sonradan gelerek Çukur’a düşen çocukların da kaderi bu mahalleyle 

şekillenir. Zorlu her fırsatta kenar mahallelerde suçun içinde yetişmiş çocukların doğuştan 

gelen şansızlığını vurgular. Çocuklar içinde büyüdükleri imkânların toplamıdır.  

‘Ticaretleri’ isimli bölümde fedai çetesi tehdit ve şantaj yoluyla Ali Bakkal’ı sindirir. 

Ali Bakkal, ‘Diddo’ları ücretsiz vermek isteyen Kement’e almazsa ne olacağını sorar. Bunun 

üzerine Kement küçük bir piyes sergiler. Dayı lakaplı çocuk, Çeyrek lakaplı çocuğu Ali 

Bakkal’ın gözü önünde döver. Kement’in isteğini kabul etmezse ne olacağını anlayan bakkal 



 

67 
 

kendinden istenileni yapmak mecburiyetinde kalır. Diddo’ların Kement’in fedaileri üzerindeki 

bağlayıcı etkisi düşünülürse Kement’in amacının Diddo’lara ulaşımı yaygınlaştırarak çetesine 

daha fazla çocuk dâhil etmek istediği anlaşılır. Diddo’nun güçlü uyuşturucu madde 

çağrışımını burada tekrar hatırlamak gerekir. Fedai çetesi, uyuşturucu madde yapımı, ticareti, 

şantaj ve tehdit yoluyla sindirme gibi pek çok suçu bir arada işlemektedirler. Kement, çetesini 

büyüterek gücünü arttırmanın peşindedir.  

Kement aynı zamanda suikast azmettiricisi olarak karşımıza çıkar. Pek çok eylemine 

karşı mücadele verip işlerine çomak sokan Zekeriya’yı Optalidon aracılığıyla öldürmeye 

çalışır. Optalidon isimli karakterin cinayet işleme motivasyonu cebinden düşen boş optalidon 

kutuları sayesinde ortaya çıkar. Optalidon’un cinayet girişimi Zekeriya’nın zekâsı sayesinde 

geri püskürtülür. “O var ya, belki de o sırada, yani konuşurken, ötüp dururken, masallar 

anlatırken belki de elini ceketinin iç cebine sokuyor, orada ne saklıyor kim bilir, konuşurken 

böyle, amman diyeyim çenesi açıkken, ana bir de bakıyorsun, koca bir kasap bıçağını 

sokuvermiş böğrüne, deşivermiş seni, bağırsaklarını döküvermiş oracığa, Kement'ten öyle 

direktif almış ya, bunu öyle doldurmuşlar ya, git demişler bununla konuşurken çıkarıp 

saplayıver...” (Zorlu, 2015, s. 113). 

Kement’in çocuklara istediğini yaptırabilmesi uyuşturucuyu bir tahakküm aracı olarak 

kullanabilmesinden kaynaklanmaktadır. Diddo, uyuşturucu bir maddedir ve Kement’le 

Mediha’nın elinde tahakküm aracına dönüşür. Yaşları gereği dış etmenlerden gelecek her 

türlü uyarana açık olan çocuklar hayatlarının ilk yıllarında suç eylemlerine karışırlar. Bir kez 

uyuşturucuya ve suça bulaşmış insanlar daha sonra bir mucize eseri hayatlarını düzene 

soksalar dahi işledikleri suçlar kelimenin mecazî anlamıyla alın yazısına dönüşür. 

Niyazi Zorlu’nun eserlerinde suç kendisini; şiddet, cinayet, taciz, tecavüz, yaralama, 

tehdit gibi çok farklı şekillerde göstermektedir.  

 

Şiddet ve Cinayet 

“Şiddet, Dünya Sağlık Örgütü (2002) tarafından “fiziksel güç veya iktidarın kasıtlıbir 

tehdit veya gerçeklik biçiminde bir başkasına uygulanması sonucunda maruz kalan kişide 

yaralanma, ölüm ve psikolojik zarara yol açması ya da açma olasılığı bulunması” olarak 

tanımlanmıştır.” (Yıldırım, 2020, s. 124). Şiddet, insanlık tarihi kadar eskidir. Eski Ahit 

anlatısında Adem ve Havva’nın oğlu Kabil’in kardeşi öldürdüğü anlatılır. Şiddet belli 

oranlarda normal sayılırken dozunun artması veya geniş toplum kitleleri tarafından 

benimsenmesi kabul edilebilir değildir. 

Devlet, şiddet kullanımını yasal olarak kendi tekeline almıştır. Şiddet tekelini devlet 



 

68 
 

adına asker ve polisler kullanır. Michaud’a göre, devlet terörizminin en şaşırtıcı yani işkence 

ve kaybolma olaylarının yaygınlığıdır. Halk tutukluluk durumunda işkence görebileceklerini 

bilir, tutukluların kaybolup bir daha bulunamayabileceğini bilir. Bu şekilde kaybolmuş birisi 

hiç varolmamış gibidir. Michaud’a göre devletin bu yöntemlere başvurmasının amacı tüm 

toplumu dehşete düşürmektir (Michaud, 1996, s. 51). Dehşete düşmüş bir toplumun iradesi 

sakatlanır ve devletin aleyhine olabilecek her girişim baskılanmış olur. Hergele Âşıklar’da 

polis tarafından şiddet görerek ölen ve varlığı tamamen silinen genç kız için polisin ‘anarşist’ 

tabirini kullanması polisin uyguladığı orantısız gücün nedenini açıklar niteliktedir. Kızın 

hangi eylem dolayısıyla tutuklandığı yazar tarafından açıkça belirtilmemiş olmakla birlikte 

polisin onu devletin iktidarına bir tehdit olarak algıladığı açıktır. Bu sebeple cezası bir 

katilden bile daha ağır olmuştur. 

Kızın annesi karakola gelir. Polislerden kızını vermesini ister. Polisler bir şekilde 

kadını savuştururlar. O sırada karakolda bulunan Filtresiz Recep kadın ve polisler arasında 

geçen konuşmaya tanıklık etmiştir. Kadın gittikten sonra duydukları Filtresiz Recep’in 

aklında bir anıyı canlandırır.  “Filtresiz Recep, onları çok çok önce, bir geceye geri götürüyor. 

'Hani beni arkaya, kötek bahçesine çekmiştiniz, havuzun buz gibi suyuna sokmuş sonra ıslak 

sopalarla girişmiştiniz. Hatırladınız mı? Beni sırılsıklam o soğuk koğuşlardan birine attınız. 

Ben hiçbir şey hissetmiyordum, çoktan dalmıştım, ama şimdi hatırladım, beni birdenbire bir 

şey dürttü uyandım. Kimin sesi alçak, kimin sesi korkak, kimin sesi suçlu, bilin ki dürterek 

uyandırır adamı. Ben de o koğuşta fısıltılarınıza uyandım. Gözlerimi açtım, 1 Validenin başı 

gözü kanlar içindeki 1 kızını yerde sürüklüyordunuz. Şöyle fısıldıyordunuz: 'Ölmesin lan bu!', 

'Yok lan, bir şey olmaz dedi doktor!', 'Şu kıça bak! Maşallah taş gibi!', 'Ulan şimdi bunun yeri 

mi?', 'Ulan oğlum! Böyle işlerin olur mu yurdu yeri!' Kızcağızı bırakıp çıktınız... O zamanlar 

kulaklarıma inanamamıştım, ne olup bittiğini çıkaramamıştım ama evet şimdi hatırladım, 5 

dakika olmadı, rampa hırıltıları çıkardıktan sonra kesildi kızın sesi. 10 dakika sonra geldi 

önünü okşaya okşaya ikisinden biri gerisin geri. Sonra kızı, nuru makaslanmış olarak yerde 

bulunca... Şimdi hatırladım, ölmüşlüğüne sunturlu bir küfür savurdu.” (Zorlu, 2015, s. 76). 

Görgü tanığının varlığı polisin eylemini durdurmaz. İşlenen polis cinayetine tanıklık eden 

Recep de öldürülür. Filtresiz Recep’in ölüsü yoksullar ve kimsesizler mezarlığına diğer kızın 

yanına defnedilir. Recep’in ölüm haberi bir gazete haberi ile okuyucuya duyurulur. Polis 

merkezine molotof kokteyli ile saldırarak bir polisi yaralayan zanlı etkisiz hale getirilmiştir. 

Görüldüğü üzere polis yasa dışı eylemini meşrulaştırmayı başarmıştır. Michaud, polis 

işkencesinin her ülkede görülmesine karşılık yadsındığını ifade etmektedir(Michaud, 1996, s. 

51). 



 

69 
 

‘Kanunsuz ceza yoktur’ ilkesine karşılık Çukur’un polisleri, mahkemece suçluluğu 

henüz kanıtlanmamış genç kızı suçlu olarak yaftalamışlardır. ‘1 Valide’ ile polis memuru 

arasında geçen konuşmada bu yaftalamayı açıkça görürüz. Kızını pavyonlarda, dost parası ile 

tutulmuş apartman dairelerinde ara diyerek kadının Rumeli göçmeni olması dolayısıyla 

kanının bozuk olduğunu vurgulayarak kanunsuz suçlamalarının dozunu arttırır. Tüm bu 

suçlamalar muhtemelen siyasi bir suç nedeniyle alıkonulan kızın akıbetinin, bozuk bir takım 

ahlakî normlarla çarpıtıldığını göstermektedir.  

Baudrillard, gerçek anlamda bir iktidar kalmadığından söz etmektedir (Baudrillard, 

2017). Gerçek anlamda bir iktidardan söz edilmezse iktidarın toplum üzerindeki 

yansımalarından biri olan polis gücünün halka şiddet göstermesini nasıl açıklayabiliriz? Eğer 

iktidarın olmadığı iddia ediliyorsa postmodern kuramcılar halkın çektiği acıyı görmezden 

gelmektedir. Postmodern kuramcılar tarafından iktidarın olmadığı iddiasının ortaya atılması 

halkın içinde yaşadığı gerçeklikten soyutlanmasına neden olmaktadır. Bir tarafta 

entelektüeller iktidarın varlığını sorgularken öbür tarafta tüm ülkelerde totaliter yönetimler 

giderek yaygınlık kazanmaktadır. Gerçekliği böylesine yok sayarak söyleme indirgemek acıyı 

yok etmez. Burada yok olan halkın söz söyleme yetisidir. Postmodern söylem bu yönüyle 

gayri ihtiyari olarak totaliter yönetimlere hizmet eder. Anlamı parçalayarak altını oyan söylem 

halkı çektiği acıya karşılı dilsiz bırakmaktadır. Şiddetin ve acının söyleme dökülememesi onu 

gerçeklikten soyutlamaz. Yaşanılan acı her zaman gerçektir. Bu açıdan bakıldığında 

gerçekliğin simüle edildiği ve simülasyonlarla kuşatılmış bir dünyada yaşadığımız düşüncesi 

hesaplanmamış ağır bedeller ödenmesine sebep olmaktadır. Madem doğru ve yanlıştan 

bahsetmek doğru değildir, madem her şey görecelidir o zaman polis de şiddetini söylem 

üzerinden meşrulaştırır.  

Deneyimin direkt olarak duyular yoluyla aktarılamaması ve her zaman dile ihtiyaç 

duyulması sebebiyle gerçeklik elbette çarpıtabilir. Ancak bu gerçeklik kavramının değil 

deneyim aktarım aracı olan dilin problemidir. Burada sorgulanması gereken aslında gerçeklik 

değildir. Simülasyon, bugün teknoloji üzerinden tartışılmaktadır. Simülasyon kuramı bir yere 

kadar teknolojik gelişmeleri açıklayabilmektedir. Ancak sanal dünyada simüle edilmiş, taklit 

bir dünyaya maruz kalmış olmak dışarıda gerçek bir dünyanın olmadığı çıkarımının 

yapılabilmesini sağlamaz. Bugün acı bir gerçek vardır ki sanal dünyada kurgulanmış şiddet 

çocukları ve gençleri derinden etkileyerek gerçek yaşantılarına yansımaktadır. Bir öğretmen 

olarak gözlemlediğimiz gerçek, çocukların yeni medyada maruz kaldıkları şiddet ögesini 

gerçek hayatlarına yansıtmalarıdır. Burada iki taraflı bir etkileşimden bahsetmek mümkündür. 

Gerçek hayatta var olan şiddet simüle edilerek sanal dünyaya aktarılmakta, karikatürize 



 

70 
 

edilerek dozu daha çok arttırılmakta, dozu artmış ve simüle edilmiş bu şiddet ise gerçek hayatı 

etkilemekte sonuçta şiddetin dozu artarak gerçek hayatta daha çok normalize edilir hale 

gelmektedir. Simülasyonun gerçek hayatı etkilemesi onu birincil unsur haline sokmaz. 

Sonuçta burada etkilenerek bizim hayatımızda da değişim yaratan dış gerçekliktir. Bir çocuk 

bilgisayar oyununda arkadaşına vurduğunda canı yanmaz ama oyundan etkilenen çocuk 

gerçekten arkadaşına fiziksel şiddet uygularsa çocuğun hissettiği acı gerçeğe dönüşür. Burada 

görüldüğü gibi simüle edilmiş dünyayı tamamen göz ardı etmiyoruz. Anlatmak istediğimiz 

simülasyon dünyasının gerçek hayatı ne kadar derinden etkilendiğini göstererek bunun 

üzerinde oynanacak eğlenceli bir oyun olmadığını yaratılan sanal dünyanın da etik açılardan 

sorgulanması gerektiğini savunuyoruz. Postmodernizm düşüncesi varlıkları, kavramları 

olguları incelerken incelediği kavramların hayatımızda bıraktığı izleri incelememek, sonuçla 

ilgilenmemektedir. 

İncelediğimiz eserler teknolojinin günümüz kadar yaygınlaşıp günlük hayatımızı işgal 

eder konuma gelmediği 1998 ve 2003 yıllarında yazıldığı için sanal şiddetin gençler 

üzerindeki etkisinden hiç bahsedilmemiştir. Zorlu’nun eserlerinde çocuklar şiddeti aileden ve 

içinde yaşadıkları mahalle kültüründen edinirler. Hazır yeri gelmişken günümüz edebiyatında 

böylesi güncel bir meselenin konu edilmemiş olması da eleştiri konusu olabilir. Şiddetin bu 

şekilde kurgusallaştırılması bilinç oluşturma açısından yararlı olabilir.  

Zorlu’nun eserlerinde şiddet erkeklik duygusunun tatmini üzerinden ilerlemektedir. 

Eserlerde sadece kadınlar değil, heteroseksüel olmayan erkekler de şiddet eylemlerinin 

nesnesi olmaktadırlar. Cinsel kimlik seçimleri ile toplumsal normların dışında kalan erkekler, 

heteroseksüel erkekler tarafından tehdit olarak algılanmaktadırlar. Kendi cinsel kimliğini 

çekinmeden ortaya koyabilen erkekler fedai çetesinin şiddet eylemlerine kurban 

gitmektedirler. Fedailerin küçük erkek çocuklarını fuhuşa sürükleyerek yetişkin erkeklere 

pazarlamaları ise hassasiyetlerinin ikiyüzlü yönünü vurgular. 

Toplumun normlarından anlamlı bir biçimde farklılaşmış hayatlar süren insanlar şiddet 

yoluyla baskılanmaktadır. Pedofili erkeklere, küçük erkek çocuklarını pazarlayan fedailer; 

trans bir birey olan Pembe’ye bunun zıddı bir biçimde davranırlar. Pembe, fedai çetesinden 

gördüğü şiddet sonucu felç geçirir ve konuşamaz hale gelir. “Pembe kırılıp yamultulduktan 

sonra bir kenara atılıyor. Tırtıklı muçtakayla dağılmış yüzü tanınmayacak halde. Saçları 

makasla kökünden kesiliyor. Boyalı tırnakları kerpetenle çekiliyor. Aylarca komada kalıyor. 

Hastaneden taburcu edildikten sonra, yamuk dudağıyla cümleleri bir araya getiremiyor... 

Bilinci açılmıyor, artık evden dışarıya çıkmıyor.” (Zorlu, 2015, s. 182). Görüldüğü üzere 

Pembe, fedai çetesi tarafından iğdiş edilmiştir.Sadece cinsel kimliği değil, çoğu yaşam 



 

71 
 

fonksiyonu da elinden alınmıştır. Şiddetin Pembe’ye zararı sadece fiziksel olmamıştır. Yazar 

Pembe’nin aynı zamanda hayallerinden de olduğunu vurgular.  

Kadına uygulanan aile içi şiddet, ‘Eşler Arası İlişkiler’ başlıklı bölümde işlenmiştir. 

Şiddet bir nevi kadının kaderidir.  

“Babalarından dayak yiyen ve ağızları burunları kan içindeki anneleri, en büyük ve 

son yalvarı olarak koşup onları kucakladıklarında çok korkarlardı, yavrularım benim, hemen 

altlarına yaparlardı.” (Zorlu, 2015, s. 101). 

Şiddet güçlü olanın zayıf olana tahakkümü şeklinde vücut bulur. Erkeğin fiziksel 

gücünü kadının üzerinde göstermesi de bu tahakkümü örnekler niteliktedir.  

Zorlu’nun şiddet unsurunu eserlerinde bu kadar yoğun bir şekilde kullanmasının 

nedenini eleştirel bir üslup takınması olarak okuyabiliriz. Ancak yarattığı anti-kahramanların 

şiddete meyillerinin yanında onlara anti-tez olarak kurguladığı kahramanların da şiddete olan 

meyilleri dikkati çeker. “Ulan var mı öyle yağma! Var mı bu harflerine tükürdüğümün 

dünyasında tek bir kul? Çıkacak da Zekeriya’yı zarf’layacak, onun güzelliğine fiyat biçmeye 

kalkacak! Evden koşa koşa gelir, elindeki nah kolum gibi kasap bıçağını havaya soka çıkara 

kahveye dalardı.” (Zorlu, 2015, s. 86). Zorlu, anti-kahramanlarının karşısına bu anlamda 

idealize edilmiş karakterler çıkarmaz. Yazar, şiddetin parodisini yapmaktadır, öğreticilik 

misyonunu takınmaz. Okuyucuya doğru davranışlar böyle olur diyerek parmakla işaret etmez. 

Karakterlerini kendi yetiştikleri ortamda kendi hayat standartlarına göre kurgular. Zorlu’nun 

karakterlerinin kişilikleri şiddetle yoğrulmuştur, onlar problemleri çözmek için şiddetten 

başka yol bilmezler. Bu onun edebiyatının postmodern yönlerinden birini oluşturur. Şiddeti 

kurgunun meselesi haline getirirken didaktik bir üslup takınmaz. Zorlu’nun yaptığı şiddetin 

gerçekliğini ve acısını okurlarının yüzüne bir tokat gibi çarpmaktadır. Zorlu didaktik değildir; 

çünkü bir reçete sunmaz, okuru yönlendirmez. Toplumsal konulara ağırlık vermesine rağmen 

Zorlu’yu toplumcu gerçekçilerden ayıran özellik onun toplumsal konuları ele alış biçimidir. 

Bu ele alış biçimi oldukça postmodern bir müdahaleyi içinde barındırır. Zorlu, şiddet 

unsurunu postmodern bir müdahale ile eserine almıştır. 

 

İlişkiler 

Hergele Âşıklar’ın ‘Düşleri’ isimli bölümünde Zekeriya’nın annesi Nebahat ve 

sevgilisi Hazan arasında ilginç bir diyalogun geçtiğini görürüz. Nebahat, Hazan’a gel benim 

oğlum ol; okşayayım seveyim seni der. Hazan ise Nebahat’ten annesi gibi yalnız başını 

okşamasını, öpmemesini ister. Hazan’ın cümlelerinden anlaşıldığı kadarıyla Nebahat onu bir 

anneden daha farklı şekilde sevmektedir.Bu da akıllara çocuk istismarını getirir. Ancak 



 

72 
 

bölümde metin aralarında ‘Düş ya!’ yazısı sıkça tekrarlanmaktadır. Bu ifade bölümün 

Hazan’ın düşlerinden oluştuğu ihtimalini ortaya çıkarır. Öyle olsa dahi Hazan neden böyle bir 

düş görmektedir? Anlatılanların düş ve gerçek arasındaki muğlaklığı istismar gibi ciddi bir 

meselenin açıkça dile getirilmek istenmemesi olarak yorumlanabilir. 

Hazan ile Zekeriya muhallebici de otururken Zekeriya Hazan’a annesinin ne dediğini 

sorar: “Nereye gidiyorsun Zekeriya! Neden evinde oturmuyorsun oğlum, ahh!, diye sana 

yakınır. Sanki sen biraz ölmüş gibisin onun için, babanın pijamasının lastiğini kısaltıp bana 

giydirir, sen yokken beni senin yatağında, saçımı okşayarak yatırıp uyutur.” (Zorlu, 2015, s. 

165). Zekeriya’nın gelmediği akşamlar Nebahat, Hazan’ı Zekeriya’nın yerine koyar. 

Aralarında bir anne-oğul ilişkisi olduğu vurgulanmaktadır. Burada durumun karışıklığı gözler 

önüne serilir. Nebahat ve Hazan arasında çarpık bir ilişki vardır. ‘Düşleri’ isimli bölümün 

muğlaklığı da bu ilişkinin çarpıklığını daha çok vurgular. “Bırakmıyor… senin oğlun 

olayım… Senin olayım bırakmıyor.’ ‘Hadi git ona söyle… Nebahat’i seviyorum ben de! Ben 

senin değil, Nebahat’in oğluyum de!” (Zorlu, 2015, s. 62). 

Her iki metinde de çocuklarla babalarının arasında doğrudan bir iletişim kurulduğuna 

tanıklık etmeyiz. Anneleri ile yakın ilişkiler kurmalarına karşılık babalarıyla aralarında bir 

bağ kurulmamıştır. Geleneksel Türk aile yapısında babanın ketumluğu, sevgisini“Anneni mi 

çok seviyorsun yoksa babanı mı diye sorduklarında, annemize koşup ona organ nakli gibi 

yapıştık. Yahu babamızdan niye böyle bucak bucak ötelere kaçtık? Adama bir sarılmadık, 

sırtını kaşımadık!” (Zorlu, 2015, s. 143). 

Çocukların büyüdükleri ortamdaki sevgisizlik ve kadınların birlikte yaşamaları bir 

zorunluluk olarak kabul ettikleri bir atmosferde elbette sağlıklı ilişkiler kurulaması normaldir. 

“Lafları meclisten dışarıydı, ama bazı kaynanalar da vardı ki, şeytana rahmet okuturlardı. 

‘Nah işte benimki,’ diye öne atılırdı Neriman. ‘Öldüğünde dili böyle bir karış dışarı sarktı.” 

(Zorlu, 2016, s. 42).  

Zorlu’nun eserlerinde insanlar arası ilişkiler çok boyutludur. Aile bireyleri arasındaki 

ilişkiler; karı-koca, anne-çocuk, baba-çocuk, kardeşler; çocukların kendi aralarındaki ilişkiler; 

arkadaşlık ilişkileri, duygusal romantik ilişkiler, itaat eden ve otorite arasındaki ilişkiler; 

imam ve polisler ve öğretmenlerle yansımasınıbulan halk ve kamu görevlileri arasındaki 

ilişkiler; devrimci hareketin içindeki insanlar arasındaki ilişkiler; pedofili suçunun temelini 

oluşturan yetişkinler ve çocuklar arasındaki ilişkiler. Tüm bu ilişki çeşitliliği çocukların 

büyüdükleri ortamı göstermesi bakımından önemlidir. Zorlu’nun eserlerinde çocukların 

informel öğrenmelerini oluşturacak ve gelecekteki kişiliklerini inşa etmelerini sağlayacak 

ilişki dinamikleri gözler önüne serilmektedir.  



 

73 
 

 

Toplumsal Cinsiyet 

Zorlu, eserlerinde kadınları daha çok aile yaşantısı içinde kurgulamıştır. Zorlu’nun 

eserlerinde kadının konumu çalışmanın aile başlığında ayrıntılı olarak irdelenmiştir. 

Toplumsal cinsiyet başlığı altında ise Zorlu’nun eserlerindeki eşcinsel karakterler 

incelenecektir. Zorlu’nun eserlerinde eşcinsellik önemli bir yer tutar. Yazar pek çok eşcinsel 

karakter kurgulamıştır. Bu çerçevede yazarın eserleri queer edebiyat kuramı içinde daha 

ayrıntılı bir şekilde başka çalışmalarda da incelenebilir. 

Zekeriya ile Hazan cinselliklerini erken yaşta fark etmiş iki erkek çocuğudur. İlk kez 

hamamda birbirleriyle karşılaşırlar. “Hazan denen bu çocuk, zaten kendini bildi bileli, 

hayranlığını sıcak bir anlayışla karşılayan, bazen başını okşayan, hatta halini hatırını bile 

soran, kor gibi yakışıklı, çelik gibi erkek ağabeylerine imrenirdi... Güçleriyle, güzellikleriyle 

büyülenir, boğazı kuruyarak takılıp kalırdı! Hepsi birbirinden güzel, birbirinden erkek kokulu. 

Hangisi gibi olsun, hangisinin olsun bilemezdi. Ne yapsın yani, yalan mı, artık büyümüştü, 

kamışına su yürüyordu, alfabe'deki Ali'nin bıyıklı babasının sert çizgilerini ve geniş 

omuzlarını her görüşünde!” (Zorlu, 2015, s. 11). 

Hergele Âşıklar’da eşcinseller toplum tarafından ötekileştirilen, kenara itilen 

insanlardır. Romanın geçtiği toplumsal çevre gereği zaten dezavantajlı durumda olan bu 

karakterler cinsel kimlikleri dolayısıyla ait oldukları toplumun en alt tabakasında 

konumlandırılırlar. “Biz bunların cenaze namazını kılmazdık. Ayıptı, günahtı!”(Zorlu, 2015, 

s. 22). 

Toplum tarafından gördükleri kötü muameleye karşılık Hazan da Zekeriya da örnek 

davranışlar gösteren çocuklar ve gençler olarak kurgulanmışlardır. Örnek bir insan olmasının 

yanında Zekeriya aynı zamanda bir kahramandır. Çocukları, Kement’ten gördükleri baskı ve 

yönlendirmeye karşı uyarır, küçük çocukları içine düştükleri kötü hayat koşullarından 

kurtarır, kışı hapiste geçirebilsin ve soğuktan donmasın diye Sipsi’nin kendisini 

bıçaklamasına izin verir. Kement ve fedailerinin onu gördüklerinin aksine o tam anlamıyla bir 

kahramandır.“Zekeriya? Evet, öyle, İ:’ydi, ama o öyle köşe başlarında çoluğu çocuğu taciz 

etmez, onları bakışları ile dürtüklemez… Zekeriya sizin bildiğiniz adamlardan değildi, 

hergeleydi o, hergele gibi adam.”(Zorlu, 2015, s. 85). 

 Zorlu’nun eşcinsel karakterleri bu kadar iyi bir karakter profili içinde çizmesinin 

nedeni onları kendilerine gösterilen düşmanlık ve kötülüğe karşı idealize etmesi olarak 

değerlendirilebilir.   

Hazan ve Zekeriya’nın ilişkileri yalnızca mahallede değil ait oldukları siyasi oluşumun 



 

74 
 

içinde de kabul görmez. “Komitedekiler Zekeriya'ya, daha önce de ibne olarak devrimci adam 

portresinin azımsanmayacak bir muhalefetle karşılaştığını, epey bir çaba ve tartışmalardan 

sonra Zekeriya'nın komiteye kabul edildiğini hatırlatıyorlar Zekeriya Hazan'la birlikte 

kütüphanelerde sabahladığı günleri düşünüp kahkaha atıyor. Birlikte hazırladıkları o 

savunmada, devrimciliğin kitaplarında bu konudan olumsuz bahsedilmediği ileri sürülüyor…” 

(Zorlu, 2015, s. 89). 

Zorlu, cinsel kimlikler ve yönelimler konusunda oluşmuş tabuları yıkmak istercesine 

eşcinselliği yalnızca toplumsal anlamıyla değil aşk boyutuyla da eserlerine dâhil etmiştir. 

Yazar, Zekeriya ve Hazan karakterleri üzerinden eşcinsellerin arasındaki aşkın samimiyetini, 

duyguların yoğunluğunu yansıtmış; tüm dışlamalara ve anormalleştirmelere karşılık eşcinsel 

aşkın normalliğini vurgulamıştır. 

Mahalleli tarafından Hazan, Zekeriya ve Pembe karakterlerine uygulanan baskının 

yanında yazar,Hergele Âşıklar’ın sonunda mahallelinin Oturak Âlemi düzenlemelerindeki 

ironiyi vurgular. Farklı cinsel yönelime sahip insanları toplumdan tedriç etmeye çalışan 

mahalle halkı, şehirden kadın getirerek Oturak Âlemi düzenlerler. Üstelik bu kadın, kadın 

kılığına girmiş Hazan karakterinden başkası değildir. Aynı ahlakî çarpıklık yetişkin erkeklerin 

küçük yaştaki erkek çocuklarını otel odalarına götürmelerinde de görülür. Farklı cinsel 

yönelimlere tolerans gösteremeyen mahalle halkı gizli saklı olmak kaydıyla her türlü ahlakî 

normu yıkmaktadır. Eşcinsellere uygulanan her türlü şiddetin nedeni de onların cinsel 

kimliklerini açıkça ortaya koyarak hayatlarını buna göre yaşamalarıdır. Burada toplumdan 

marjinal anlamda farklılaşan bireylerin toplum tarafından konulmuş normlara uygun cinsel 

kimlikler inşa etmedikleri için şiddete maruz bırakıldıkları görülür. 

 

4.4.2. Eğitim 

Eğitim üzerine pek çok tanım yapılmaktadır. Eğitim kimi zaman öğretimin 

karşılığıymış gibi algılansa da eğitimin sanılanın aksine çok geniş bir anlamı vardır. Erden, 

eğitimin doğumdan ölüme kadar devam eden bir süreç olduğunu ifade eder. Bu süreç boyunca 

bireyler gözle görülebilir bilgi, beceri, tutum ve davranışlar kazanabilirler. Bu türden 

kazanılmış değişikler gözle görülebilirler. Erden, tanımlardan yola çıkarak eğitimi üç 

basamakta tekrar tanımlar. Eğitim bir süreçtir, bireylerde davranış değişikliği meydana getirir 

ve bu davranış değişikleri bireyin kendi yaşantıları yoluyla meydana gelir. (Erden, 2011, s. 

13). 

“Okuyucuya fayda sağlama amacıyla metin oluşturmak postmodernizmin doğasına 

aykırıdır.” (Özot, 2012, s. 2281). Yazarlar eğitici olma görevlerini bırakmışlardır. Entelektüel 



 

75 
 

birikimlerini okuyucuyu eğitme ve gelecek kuşaklara bilgi aktarımı için kullanmaktan 

vazgeçerek entelektüelliklerini biçim yeterliliğinde aramaya başlamışlardır. 

Niyazi Zorlu da yazarın salt öğretici olma rolünden sıyrılarak eserlerine dâhil ettiği 

meselelere daha çok eleştirel bir perspektifle yaklaşmayı seçmiştir. Yazar eğitim ile ilgili 

sorunları gözler önüne sererek meseleleri derinden inceler. Ancak açık bir şekilde çözüm 

önerileri sunmaz. Formel eğitim konusuna ayrıntılı şekilde yer vermez, Zorlu’nun eserlerinde 

çocuğun öğrenme ortamı ait olduğu aile ve içinde bulunduğu mahalle ortamıdır. Okul 

çocuğun hayatında somut bir karşılık bulamadığı için onun hayatını etkileme gücüne de sahip 

değildir. Okul ortamı ve öğretmen, çocuğu çevresinde maruz kaldığı yoğun olumsuz 

koşullardan korumak konusunda yeterli olamamaktadır. 

“Öğretmenleri yeşilırmak'ın hangi illerden geçtiğini ellerindeki sopalarla 

gösterirlerdi. Bırakın ağaçları, onlara göre yeşilırmak bile yaşken eğilirdi. Oysaki ayağa 

kalkıp, ellerini iki yana birleştirip ve üstelik bir de selam verip Hamdi gibi ne tatlı 

söylemişlerdi, ‘örtmenim çişe gidebiliirrmiim?’ Ama bir tuvalet bekçisi kadar öfkeli, sanki 

sidik ve bok temizliyor gibiymişçesine suratlarını buruştururlardı her defasında. ‘Çiş miş yok! 

Çişmiş yok!’ Miş de vardı, çiş de! Çiş geliyor miş oluyordu, bazen bir çocuğun en büyük 

utancı oluyordu.  

‘Size öğretmenleriniz bunları mı öğretiyor?’ diye anne babaları bu çocukları 

haşlıyorlardı. 

Evet, onlar okulda bunları öğretiyorlardı...”(Zorlu, 2015, s. 101). 

Zorlu’nun eserlerinde şiddet, sadece aile içinde ve mahalle ortamında sınırlı 

kalmamaktadır. Şiddet, okulda ve sınıfta da devam eder. Öğrenciler öğretmenlerinden fiziksel 

şiddet görürler.  

“Çok ağır zamanlardı. Kendilerini evlerinin tavanlarına asarlarken, 'Allahım allahım 

ben öğretmenimden şikâyetçiyim, baksanıza şuna, durmadan benim saçımı, kulağımı, kolumu 

cimcikliyor." diye bedenlerini, parmak gibi havaya kaldırıp şikâyetçi olurlardı. E, 

öğretmenler bizler gibi, biz donlar gibi bilemezdi ki bir çocuğun içini, bir çocuk için 

kendilerini bu kadar paralamazlardı ki. Terini kokusunu sümüğünü bokunu kirini pasağını 

doğrusu hiiiiç çekemezlerdi! Bu çocuklar öylesi günlerde, vazifeli öğretmenlerin vazifelerine 

dâhil değillerdi. Hamdi gibi gözyaşları içinde salya sümük sıraya kapaklanır, bir tek ama bir 

tek annelerini isterlerdi. Offf! Tamam, off!”(Zorlu, 2015, s. 102). 

Zorlu’nun kurgusu eğitim ortamlarının sosyal çevre tarafından doğrudan etkilendiğini 

gözler önüne sermektedir. Eğitim, misyonunun tersine yön gösterici bir meşale, değiştirici güç 

olmanın çok dışındadır. Eğitmenler de toplumun birer yansıması olarak eylemlerde 



 

76 
 

bulunurlar.  

Eğitim kavramı çağlar boyu üzerinde tartışılan bir kavram olmuştur ve tartışılmaya da 

devam edecektir. Gelecek kuşakların tüm benlik ve varlıklarını şekillendirmelerine neden olan 

ve kavramsal olarak oldukça kapsayıcı bir niteliği olan eğitim üzerinde önemle durulan bir 

meseledir. Girdi ve çıktılar şeklinde ifadesini bulan eğitim yeni denemeler yoluyla ortaya 

konulan girdiler sonucunda meydana gelen çıktılar çeşitlendikçe yeni değerlendirme 

sonuçlarına gebe olacaktır. Her bir yeni çıktı eğitim açısından üzerinde tartışılması gereken 

yeni bir meseleyi doğurur. Üstelik günümüzde teknoloji ve enformasyon ile birlikte sürekli 

değişen yeni koşullara uyarak bireyler yetiştirilmeye ve çağa ayak uydurulmaya 

çalışılmaktadır. Ancak teoride başarılı gözüken eğitim sistemleri ne türden çıktılar 

sağlamaktadır. Bu ayrıca üzerinde durulması gereken bir konudur.  Zorlu, bir yazar olarak 

eğitimin çıktıları ve getirileri üzerinde durmaktadır. Bu çıktı ve getirileri iki başlık altında 

sınıflandırmak araştırmanın sistemi açısından daha doğru olacaktır. Formel eğitim ve informel 

eğitim iki farklı alanda çocukların hayatlarını etkilemekte ve şekillendirmektedir. Ancak 

eserlerde bu iki eğitim türünün çocukların hayatlarına olan getirisi oldukça benzerdir. Daha 

çok olumsuz yönde şekillenme söz konusudur.  

 

Formel Eğitim 

Hergele Âşıklar romanının giriş kısmı okulda geçerken Şehiriçi Öyküleri’nde okul 

mekân olarak kullanılmamıştır. Dolayısıyla Şehiriçi Öyküleri’ni formel eğitim açısından 

incelemek mümkün değildir. Hergele Âşıklar’da ise okul, çocuk açısından şiddet görülen ve 

şiddet gösterilen yer olarak kurgulanmıştır. Romanda okulun ve öğretmenin istendik bir 

öğreticiliği yoktur. Zorlu’nun, bu kurgulamadaki amacı radikal eğitim karşıtlığı yapmak 

değildir. Yazar, okulun çocuğun hayatında olumlu bir misyonunun olmadığını göstermeye 

çalışır. İlk iki bölümün okulda geçmesine karşılık daha sonraki bölümlerde bir daha okula 

dönülmez.  

Yazar okulda verilen eğitimin çocukların hayatına nüfuz edemediğini yansıtmadığını 

kurgu yoluyla dile getirir. Yazar okul hakkındaki düşüncelerini Zekeriya’nın ağzından aktarır:  

“be, ce, de, fe, ge, hi, ji, ki, li, mo, no, pö, rö... Bakın bunlara! Bu fişlerde bizim hayatımızın 

esamesi okunmuyor. Bu heceler bizi oluşturmuyor. Bu harfler gelip, toparlamaya çalıştığımız 

kafamıza, birleştirmeye zorlandığımız parmakuçlarımıza vurmaya kalkıyor. Bu harfler bize 

cebr ediyor, canımızı yakıyor.” (Zorlu, 2015, s. 14). 

Eserde çocukların sahip olduğu bütün olumsuz öğrenme ortamına karşılık olumlu 

nitelikler kazanabilmelerini sağlayan bir okulun varlığından söz etmek mümkün değildir. 



 

77 
 

Çocukları içlerinde bulundukları ortamdan çıkaracak yanlış davranış edinimlerinin karşısında 

duracak, olumlu davranış pekiştirmelerini sağlayacak bir okul ortamı yoktur. Okul 

Zekeriya’nın şikâyetlerinde de dile getirdiği gibi ezbere dayalı yaşam gerçeklerinden uzak bir 

eğitim vermektedir. 

 

Eğitim Eleştirisi/ Karşıtlığı 

Durkheim’e göre toplumsal ortam çocuğu kendi istediği doğrultuda yetiştirebilmek 

için çocuk üzerinde durmadan baskı uygular. Bu toplumsal baskı, toplumsal çevrenin 

temsilcileri olan anneler-babalar ve öğretmenler aracılığıyla tatbik edilir. Bireylerin ortak 

duygular geliştiriyor olmaları onları aynı gücün aynı yönde hareket ettirmesinden 

kaynaklanmaktadır. Her bir birey herkes tarafından yani toplum tarafından sürüklenmektedir. 

(Durkheim, 2013, s. 42-45). Durkheim, eğitimi ve toplumsal kabulleri işaret ederek zorunlu 

olan her şeyin kaynağının bireyin dışında olduğunu iddia eder. Toplumsal kabulleri belirleyen 

nokta yaygın kanının aksine ruhsal durumlar değildir. Etkileşim aslında aksi yönlüdür. 

Toplumsal kabullerin insan doğasından geldiğini iddia eden düşüncenin aksine her toplumda 

farklı kabullerin olduğu ortaya çıkmaktadır. Anne-baba ve çocuk ilişkileri, evlilik, din, aile 

kurumu, cinsel kıskançlık gibi olgular incelendiğinde; farklı toplumlarda hüküm süren farklı 

anlayışlar süzgeçten geçirildiğinde geriye ortak pek az özellik kalmaktadır. Geriye kalan bu 

pek az özellik incelendiğinde insan doğasından kaynaklanır iddiasında bulunabilecek şematik 

ve sistemli veriler ortaya çıkmamaktadır. Sonuç olarak Durkheim,  duyguların ortaklaşa 

örgütlenmenin temeli değil bunun aksine sonucu olduğunu söylemektedir (Durkheim, 2013, s. 

138). Yani toplum-birey arasındaki ilişki için yaygın kanaatin dışında bir iddiada bulunur. 

Durkheim’in görüşleri yabana atılmayacak boyutlardadır. Toplumsal kabulün bireyin zihinsel 

dünyasındaki etkisi düşünüldüğünde bireylerin şahsi kanaat olarak nitelendirdiği pek çok 

düşüncenin aslında öğrenilmiş, sonradan edinilmiş toplumsal kabuller olduğu ortaya 

çıkmaktadır. 

Toplumun bireyin kimlik oluşturma ve düşünce geliştirme üzerindeki etkisi 

düşünüldüğünde eğitimin önemi daha iyi anlaşılmaktadır. Bu noktada Russel’in tartıştığı 

eğitim sisteminin amacının birey yetiştirme mi yoksa iyi birer yurttaş yetiştirme mi olduğu 

akıllara gelmektedir. Bu ikisinin aynı şey olduğu düşüncesine karşılık iki durumda da 

uygulamalar amaçlardan dolayı farklılık göstermektedir(Russell, 1969, s. 3). 

Günümüze doğru gelindikçe eğitim karşıtı söylemlerin dozunun gittikçe arttığı 

görülmektedir. Eğitimin amaçlarının sorgulandığı noktadan okulsuz toplum düşüncesine 

kadar varıldığı görülmektedir. Ivan Illich’in Okulsuz Toplum’u, John Taylor Gatto’nun Eğitim 



 

78 
 

Bir Kitle İmha Silahı eğitim kavramının ve okulun köktenci bir dille eleştirilip yok sayıldığı 

eserlerdir. Jacques Ranciere de Cahil Hoca’da eğitimcinin rolünü sorgulamaktadır (Ranciere, 

2017). William Godwin, Anarşizm’in Felsefi Temelleri isimli kitabında eğitim kurumlarının 

aklın gelişimini net bir şekilde engellediğini ve zihni yanlış düşüncelerle doldurduğunu 

söylemektedir (Godwin, 2020, s. 109). 

“Öğrencinin imgelem gücü, değer yerine hizmetin muteber kabul edilmesi sebebiyle 

‘okullulaştırılmaktadır.” (Illich, 2013, s. 13).  Okulun hizmet için araçsallaştırılması Russel’in 

iyi yurttaş-iyi birey yetiştirme karşıtlığı ile koşutluk gösterir. 

Ranciere’ye göre eğitim zekâyı ikiye böler. Cahil zihinler ve bilgin zihinler olarak 

ikilik oluşturur ve bu şekilde öğrenme edimini başlatır. Eğitim bu yolla cehaleti yaratır ve 

öğreneni öğretene tahakküm kurma yoluyla muhtaç bırakır. Esasen öğrenciye muhtaç olan 

açıklayanın kendisidir. Asıl sorun burada öğrencinin açıklayan olmaksızın anlayamayacağının 

varsayılmasıdır. Okula başlayana kadar kendi zekâsı ile kavramış ve öğrenmiş olan çocuğa, o 

yaşına kadar hizmet etmiş zekâsının yardımıyla bir şey öğrenemeyeceği öğretilir. Ranciere 

bunu ‘aptallaştırmak’ kavramı ile açıklar(Ranciere, 2017, s. 14). 

Niyazi Zorlu’nun eserlerini incelediğimizde ise onun eğitimi bir bütün olarak gördüğü 

yorumuna varabiliriz. Hayatın gerçeklerinden uzak kalmış bir eğitimi benimsemediği formel 

eğitimi romanına konu ediş tarzından bellidir. Hergele Âşıklar’ın başında okulda Zekeriya’nın 

başına gelen olaylar anlatılırken anlatıcı/yazarın kendini bu konudan tecrit ettiğini hissederiz. 

Yoksulluk, suç gibi konular söz konusu olduğunda yazarın idaresinin romana yansıdığını 

görürüz. Oysa okulda eğitim konusu işlenirken yazar, okulun kendini hayattan tecrit ederek 

yapay bir gerçeklik yaratmasını taklit ederek kendisini anlatıdan tecrit eder.  

Zekeriya okul fişlerini elinde sallayarak sınıfın içinde bir konuşma yapmaktadır: “be, 

ce, de, fe, ge, hi, ji, ki, li, mo, no, pö, rö… Bakın bunlara! Bu fişlerde bizim hayatımızın 

esamesi okunmuyor. Bu heceler bizi oluşturmuyor. Bu harfler gelip, toparlamaya çalıştığımız 

kafamıza, birleştirmeye zorlandığımız parmakuçlarımıza vurmaya kalkıyor. Bu harfler bize 

cebrediyor, canımızı yakıyor.”(Zorlu, 2015, s. 14). 

Eski yöntem öğrencileri harflerden başlatır, çünkü öğrencileri zihinsel eşitsizlik 

ilkesine göre, özellikle çocukların zihinsel olarak aşağı olduğunu kabul ederek yönlendirir. 

Harfleri ayırt etmenin kelimeleri ayırt etmekten kolay olduğuna inanır; yanlış bir inanış, ama 

sonuçta o buna inanır(Ranciere, 2017, s. 34). 

Romanın Ezberleri bölümünde okullarda anlatılan tarihî bilgiler eleştirilir: “Ülkemizi 

anlat bakayım,' denince, biz hemen ellerimizi yana bitiştiriyoruz, bir topuk çakıyor, öne doğru 

baş selamı verip gözlerimizi sımsıkı yumuyoruz. Sonra makineli tüfek gibi nefes almadan 



 

79 
 

ezberden konuşuyoruz: 

Ülkemiz! Ülkemizin dört bir yanı düşmanlarla çevriliydi, ülkemizin düşmanları 

denizleriydi, deniz deyince ülkemiz soğuk Hazar’ı bilirdi, ülkemiz ömründe daha önce hiç 

Akdeniz gibi sıcak bir deniz görmemişti, yüzmeye, ülkemiz denize açılmaya 

çekiniyordu...”(Zorlu, 2015, s. 174). 

Zorlu, burada çocuklara meselelerin iç yüzlerine nüfuz ettirmeden, neden-sonuç 

ilişkilerini kavratmadan, çocukların yorum ve analiz yapmalarına fırsat vermeden yalnızca 

ezbercilik yoluyla öğretim verildiğini vurgulayarak eleştirir.  

Yazar, formel eğitimi hayatın gerçekleriyle örtüşmeyen yapısından dolayı 

eleştirmektedir. Çalışma için kendisiyle yapılan röportajda da yazar bu durumu 

vurgulamaktadır. 

 

İnformel Eğitim 

Gelişigüzel, kasıtsız olarak meydana gelen eğitim etkinliklerine informel eğitim adı 

verilir. İnformel eğitim kontrollü ve planlı bir şekilde gerçekleştirilmediği için birey istendik 

davranışların yanında zararlı veya sonuca ulaştırmayan davranışları da edinebilir (Erden, 

2011, s. 13). 

İnformel eğitimin ilk basamağı ailedir. Çocuk doğduğu günden itibaren ilk 

deneyimlerini aile içinde yaşar ve idrak gücünün geliştiği noktadan sonra aile içi davranışları 

ve atmosferi gözlemler. “Ailede çocuk eğitimi her şeyden önce çocuk için uygun ortam 

sağlanmasıyla başlar. Çünkü çocuk ilk dönemlerinde sevgi ve güven dolu bir ortamda yaşarsa 

çok daha sağlıklı bir birey olacaktır.” (Koçer, 2017, s. 257). 

Aynı toplum içinde yaşayan bireylerde bireysel farklılıklar olsa dahi temel davranış 

biçimleri birbirine benzemektedir. Bu benzerlik toplumsal kontrol sisteminden kaynaklanır. 

Toplumsal kontrol sisteminin araçları değerler, normlar, kurallar ve yasalardır. Bireyler, 

değerler ve yasaları günlük yaşantısında aileden ve içinde bulunduğu toplumsal gruptan 

öğrenir (Erden, 2011, s. 43-44). 

Zorlu’nun eserlerinde istendik davranışlardan ziyade olumsuz davranış edinimleri 

üzerinde durulur. Bu durum eserlerde içinde bulunulan ortamın dezavantajlı bir çevre 

oluşturmasından kaynaklanmaktadır. Eserlerde dezavantajlı bir çevre içinde yetişen çocuklar 

tanık oldukları davranış örüntülerinden öteye geçemezler. Tüm olumsuz öğrenme ortamlarına 

karşılık çocuklar için alternetif bir öğrenme ortamı kurgulanmamıştır.  

Toplumsallık alt başlığında üzerinde durulduğu gibi Zorlu’nun eserlerinde aile içi 

aktarım önemli bir rol oynar. Eserlerde anne-baba ilişkileri şiddet, hakaret, aldatma, hor 



 

80 
 

görme gibi dinamikler üzerinden ilerlemektedir. Çocuklar ise aile içindeki olumsuz atmosfere 

tanık olarak büyümektedirler. Dolayısıyla ilk öğrenmeleri de informel yolla aile içinde 

gerçekleşmektedir. 

Sosyal çevre ve arkadaşlık ilişkileri incelendiğinde ise eserlerde yine olumsuz bir 

atmosfer çizilmiştir. Şiddetle yoğurulmuş arkadaşlık ilişkileri itaat etmeye ve sömürüye 

dayanır. Hergele Âşıklar romanında sömürü ve itaat aracı olarak diddo karşımıza çıkmaktadır. 

Diddonun Mediha Hanım’ın elinde bir uyuşturucu madde olarak kullanımı dezavantajlı 

bölgelerde yaşayan çocukların davranışları üzerinde uyuşturucu maddenin olumsuz etkilerini 

gözler önüne sermektedir. Diddo aracılığıyla çocukların düşünme ve bağımsız hareket etme 

yetileri ellerinden alınmış, diddo ile çocuklar afaziye uğratılmışlardır.  

Çocukların diddoyla olan güçlü bağları ve ona ulaşmak için her şeyi feda edecek 

durumda olmaları onları otoritenin gözünde kolay şekil alabilir kulllanışlı bir et yığınına 

çevirmiştir. Hergele Âşıklar’da çocuklar arasında kolektif davranış örüntüleri gözlenir. 

Çocuklar topluluk halinde hareket etmektedirler. Onları birbirine bağlayan ise otoritenin 

çocuklar üzerindeki yansıması, sembolik ismi ile mana kazanan Kement isimli çocuktur.  

Hergele Âşıklar romanında Kement ve fedailerden farklı olarak Zekeriya ve Hazan 

olumsuz davranış örüntülerine sahip değildirler. Aynı toplumsal grup içerisinde yer 

almalarına karşılık çocuklar arasındaki bu farklılık ailenin çocuk üzerindeki güçlü etkisi ile 

açıklanabilir. Çocuk için ilk öğrenme ortamını oluşturan aile içindeki olumlu atmosfer 

çocuğun kişiliğinin üzerinde önemli bir yeri vardır. 

Hazan’ın aile ortamı romanda tasvir edilmemiştir. Bu sebeple Zekeriya’nın aile 

ortamını incelemek gerekmektedir. Zekeriya’nın aile ortamında diğer mahalle çocuklarının 

ailelerinden farklı olarak sevgi ortamının varlığı göze çarpmaktadır. Aileleri ile ilişkileri 

üzerinde durulan diğer karakterler Mediha Hanım ve Kement incelendiğinde ise aile 

ortamının nefret ve şiddet ile örülmüş olduğu görülür. “Annesi buna elini değdirmedi... Ondan 

gelecek hayıra lanet olsun, dedi. Tiksintiyle yüzünü buruşturdu, yoluna çıkan her yerde 

tekmeler savurdu bu yedi canlı köpeğe. Kafasına kafasına vurdu, kafası kopasıcanın.” (Zorlu, 

2015, s. 136). 

Mediha Hanım’ın annesi ile çarpık bir ilişkisi vardır. “Peki sen neden bana piç 

muamelesi yapmıştın?" diye Mediha Hanım annesini çaldığı tele oturtmaya çalışıyor. “Beni 

neden hep öbür çocuklarından ayırmıştın, benden umudunu neden en başında kesmiştin, 

bende ne görmüştün, söylesene anne! Hem benim neden ellerim böyle iri, dişlerim keskin, 

kulaklarım neden böyle büyük? Bak dinle. Anne? Sen duymuyorsun ama, meraklı 

komşularımız hakkımızda konuşuyorlar mesela. Paşa ağacından düşmüşlüğüme burun 



 

81 
 

kıvırıyorlar.” (Zorlu, 2015, s. 29). 

Mediha Hanım’ın annesi ile olan ilişkisini okuduğumuzda ondaki kötülüğün annesinin 

onu yetiştiriz tarzından  kaynaklandığını anlarız. Mediha Hanım çocukken annesini ona 

davrandığı biçimde davranır.  “Annesinin omzuna sertçe bir yumruk savuruyor. 

 ‘Bana bak bana! Nasıl yapardın anlatayım.’ 

Annesini pencereye yakın sandalyeden kaldırıp yemek masasına hoyratça çekiştirerek 

götürüyor. Masanın yanındaki sandalyeye oturtuyor.  

‘Ha! Ne anlatıyordum, dur. Mama yediriyordum senin piç oğluna. Birdenbire başıma 

vuruverdin.’ 

Annesinin başına, işaret parmağının ters ve sert çıkıntısıyla kakmiç vuruyor.”(Zorlu, 

2015, s. 30). 

Annesinin Mediha Hanımı küçükken bodruma kapattığını öğreniriz. Bu durum 

Mediha Hanım’ın içinde annesine karşı dinmeyen bir nefret oluşturmuştur. Annesinin 

saçlarını yolarak ona eziyet eder, onu bodruma kapatmakla tehdit eder ve ‘ölsem de 

kurtulsam’ diyen annesine onu gömmeyeceğini söyler. Annesinden gördüğü eziyet ve aldığı 

kötü eğitim sonucu kalbi taşlaşan Mediha Hanım mahallenin çocuklarına Diddo vererek onları 

kendi karanlığına çeker.  

Uyuşturucu maddenin güçlü çeldirici özelliğine ve toplumsal kabul alma itkesine 

rağmen Zekeriya ve Hazan fedailerin yolundan gitmezler. Bu noktada aile eğitiminin yanında 

toplumsal eğitimin ikincil kaldığı görülebilmektedir. Aile eğitiminin çocuğun kişiliğini 

şekillendiren en önemli etken olması eserde bu şekilde vurgulanmış olabilir.  

Hergele Âşıklar’da da Şehiriçi Öyküleri’nde de çocukların tüm davranış örüntülerinin 

üzerinde içinde bulundukları sosyal çevrenin etkisi vardır.  Çocuk içinde bulunduğu ortamdan 

etkilenmekte ve içinde bulunduğu çevreyi etkilemektedir. Bu çift yönlü etkileşim kuşaklar 

arası aktarımı kolaylaştırır. Çocuk, toplumsal normları informel yolla öğrenerek bu normların 

taşıyıcısı konumuna geçer. Böylelikle toplumsal normlar yıkılmak veya gevşemek yerine daha 

güçlü bir şekilde ortak belleklerde yer edinmeye devam eder. Zorlu’nun eserlerinde toplumsal 

çevrenin baskısını kırarak olumsuz öğrenme ortamlarının dezavantajlarını ortadan kaldırmak 

çok zordur. Çocuk yetiştiği ortamdaki pek çok gönderen tarafından gönderi bombardımanına 

tutulur. Maddi imkânsızlıklar, aile ilişkileri, arkadaş ortamı, toplumsal grup veya sınıf, aidiyet 

duygusu, kabul görme isteği, maruz kalınan şiddet ortamı, kenar mahalle kültürü çocukların 

öğrenme deneyimleri üzerinde etkilidir. Tüm bu etmenler çocuğun birey olarak kimliğini inşa 

etmesinde en önemli bileşenleri oluşturur.  

Çukur, şekilsel olarak bir daireyi temsil eder. Dolayısıyla mahalle insanlarının içinde 



 

82 
 

dönüp durdukları çıkışı olmayan bir mekânın sembolüdür. Çocuklar da içinde bulundukları 

sosyal çevrenin imkânlarını aşamayarak olumsuz öğrenme ortamlarının kendilerine sunduğu 

bileşkenin bir sonucu olarak benliklerini oluştururlar. Eserlerde toplumdan anlamlı bir 

biçimde farklılaşmak adına verilen bireysel çabaların sonuçsuz kalması okuyucuyu farklı 

çözüm önerileri düşünmeye yönlendirir. Yüzyıllarca her bir bireyi tarafından taşınan ve 

gelecek kuşaklara aktarılan toplumsal normları aynı etkiyle yıkmak gerekecektir. Bununla 

birlikte olumsuz öğrenme ortamı ve buna bağlı olumsuz kimlik gelişimi yalnızca çocuğun 

çevresindeki insanların toplumsal normları değiştirerek tersine döndürebilecekleri olgular 

değildir. Zorlu’nun eserlerinde yoksul insanların değiştiremeyeceği maddi ve fiziksel birçok 

olumsuzluk yoksul çocuklarının karşısında aşılamaz sıradağlar olarak beklemektedir. Olumlu 

ve istendik informel öğrenmeler gerçekleştirilebilmesi için çocuğun toplumsal çevresinin her 

bir bileşkesinin olumlu yönde geliştirilmesi gerekmektedir çıkarımı yapılabilir.  

 



 

83 
 

5. TARTIŞMA,SONUÇVE ÖNERİLER 

Yapılan çalışmada Niyazi Zorlu’nun eserlerinden hareketle postmodern yapıya sahip 

eserlerin toplumsallık ve eğitim gibi konulara da değinebildiği görülmüştür. Postmodern 

sosyoloji kuramlarında toplumsallık üzerinde durulması gereken önemli bir konu olarak ele 

alınırken, edebiyat kuramları; toplumsal konuları bir kenara bırakarak eserleri biçimi 

önceleyerek incelemişlerdir.  

Postmodern edebiyat araştırmalarında içerik incelenmişse de bu konulara toplumsallık 

ve eğitim dâhil edilmemiştir. Postmodern eserlerde içerik incelemesi; polisiye, fantastik, 

tarihe yönelme ve pop-art gibi unsurlar üzerinden yapılmıştır. Ancak bu içerik unsurları tüm 

postmodern eserleri incelemekte yeterli değildir. Bu unsurlar popülist postmodern eserlerin 

içeriklerini kapsarken, seçkinci postmodern yazarların eserlerinde konu edindikleri içerikleri 

barındırmaz. Seçkinci postmodernist yazarlara baktığımızda ise onların içerikte çoğunlukla 

bireysel yönelimler gösterdikleri görülür. Ancak edebiyatımızda Oğuz Atay’ın açtığı yoldan 

giderek toplumsalı postmodernle birleştirmeyi başarabilen yazarlarımız da vardır. Niyazi 

Zorlu bu yazarlardan biridir. Genel yönelim bireysel konular üzerine de olsa içinde yaşadığı 

toplumun dertlerinden kopamayan yazar, onu kendince postmodern bir biçemcilikle eserlerine 

dâhil etmiştir. Yazar eserlerinde içeriği, biçime kurban etmemiştir. 

Zorlu her iki eserinde de içinde bulunulan toplumsal grubun ve aile yapısının çocuğun 

kişiliğinin oluşması üzerindeki etkisini önemle vurgulamıştır. Şehiriçi Öyküleri’nde ve 

Hergele Âşıklar’da toplumsal çevre ayrıntılı bir şekilde betimlenir. Eserlerde toplumsal 

çevreyi yoksulluk içerisindeki kenar mahallenin imkânsızlıkları oluşturur. Yoksulluk, 

karakterlerin hayatlarının her noktasına nüfuz etmiştir ve her bakımdan yoksunluğu da 

beraberinde getirir. Maddi imkânları ellerinden alınmış bireyler insanca yaşama hakkına da 

sahip değillerdir. Yoksul çocuklar geleneksel Türk ailesinin içinde sevgisizliği ve şiddeti 

görerek büyürler. Kalıplaşmış ve yüzyılların değişen şartlarına ayak uyduramayan toplumsal 

normları kıramayan ebeveynler, toplumsal baskının çocuklar üzerindeki yansımasıdır. Maddi 

olanaksızlıklar ise bu çocukları küçük yaşlarda çalışma hayatına itmektedir.  

Zorlu’nun eserlerinde kurguladığı mahalleler makro boyuttaki toplumun mikro 

boyuttaki bir kesitini oluşturur. Çukur adeta küçük bir dünyadır. Çocuklar ise bu dünyanın 

sakinleridir. Aileden başlayarak giderek genişleyen toplumsal çevre çocukların tüm hayatını 

şekillendiren temel etmendir. Çocuklar itaat etmeyi, otoriteyi, bir grubun organik parçası 

olmayı, şiddeti, uyuşturucuyu, suçu kendisi küçük ama içi dünyalar kadar büyük mahallerinde 



 

84 
 

öğrenirler. Bir anlamda bakıldığında bu çocuklar hayata, hayatın gerçeklerine 

hazırlanmaktadırlar. Hayatın gerçekleri bu çocuklar için karanlıktır. Yazarın bu kadar karanlık 

bir atmosfer çizmesi çocukların içinde büyüdükleri çevreyle alakalıdır. İçine doğdukları 

mahalle onların kaderlerini şekillendirir. Okulda aldıkları, hayatın gerçeklerinden tamamen 

uzak olan eğitim de bu karanlığa ışık tutmaya yetmez. İçinde bulundukları kaderi yıkmaya 

çalışan çocuklar ise onları var eden şartlara takılıp kalırlar. Bireysel çabaları boşa çıkartılır. 

İsyan eden, baş eğmeyen, cinsel kimliğini korkmadan açıkça ortaya koyabilen Hazan, 

Zekeriya, Pembe gibi karakterler önlerinde kocaman duvarlar gibi uzayıp giden toplumsal 

normları yenemezler. Zekeriya’nın bütün şahsi çabaları kocaman bir yığın halinde karşısında 

dikilen toplulukla baş etmeye yetmez. İlk eğitimini ailesinden, annesinden aldığı gibi yine ilk 

olarak annesine yenilir. Kendisini çok seven annesine tüm o sevgiye rağmen cinsel kimliğini 

kabul ettiremez. Cinsel kimliği ile devrimci kimliğini bir arada sorgulamaya kalkan devrimci 

harekete karşı dik durarak mücadele eden Zekeriya annesine yenilir. Zorlu, Zekeriya’nın 

hikâyesini anlatarak kemikleşmiş toplumsal normların bazı insanların hayatlarına mâl 

olabildiğini gözler önüne serer. Hiçbir mantıksal örüntü barındırmayan normlar bir annenin 

çocuğuna olan sevgisinin bile önüne geçebilmektedir.  

Bulgularda da görüldüğü üzere yazar; aile, eğitim, suçluluk, şiddet, toplumsal cinsiyet 

rolleri gibi toplumu yakından ilgilendiren önemli konular üzerinde durmuştur. Yazar toplumla 

ve eğitimle ilgili konuları eserlerinde işlerken basit bir öğreticilik misyonuna bürünmez. 

Okuyucularını dilin şiddetine maruz bırakır, biçimle içeriği at başı koşturur. Toplumsalın sonu 

geldi diyerek postmodern kuramı aşırılığa, uçlara çeken Baudrillard’ın kitle kuramına karşılık 

Zorlu, kenar mahallelerin insanlarını, şehrin insanlarını tüm gerçekliği ile eserlerine taşır. 

Hayatın gerçekliği ise anlatının gerçekliğine dönüşerek garip bir trajedi halini alır. Eserlerdeki 

trajik masalsılık hayatın gerçekliğine leke sürmez, aksine bu trajik hâl hayatın gerçeklerinin 

altını kalın çizgilerle çizer. Zorlu, postmodern eserlerin toplumsal hayatın izini 

sürebileceklerini kanıtlar.  

Daha önce kaleme alınan tezler incelendiğinde Hakan Günday’ın Romanlarında Sınır-

Aşımı Bir Edebiyat Sosyolojisi Örneği isimli doktora tezinde(Öztürk, 2018) incelenen 

romanlar suç, şiddet, aile yaşamı üzerinden incelenmiş ancak ele alınan toplumsal konular 

postmodern edebiyat bağlamında değerlendirilmemiştir. 

Türkiye Modernleşmesini Edebiyatla Düşünmek: Oğuz Atay Örneğiisimli tezde de 

(Çöllü, 2019)Türk toplumunun sosyolojik tahlili yapılmış ancak değerlendirme modernizm 

üzerinden oluşturulmuştur.  

Postmodernizm üzerine yazılan tezlerde ise genellikle içerik unsurları olarak yalnızlık 



 

85 
 

ve yabancılaşma gibi bireysel konulara odaklanılmıştır. Bunlara örnek olarak Adalet 

Ağaoğlu’nun Dar Zamanlar Üçlemesinde Postmodern Yansımalar (Aslan, 2019), Murat 

Gülsoy’un Eserlerinde Postmodernist Ögeler(Akyıldız, 2015) isimli tezler anılabilir.  

Postmodern edebiyat kuramı araştırmalarında salt biçimcilik bırakılmalıdır. Kuramın 

doğrudan eserleri etkilediği gerçeği göz önünde bulundurulursa kuram ve edebiyatın karşılıklı 

belirlenimcilik konumunda olduğu görülür. Hem edebiyat araştırmacılarının hem de 

yazarların günümüzde hâlâ toplumsal sorunların devam ettiğini fark ederek buna göre hareket 

etmeleri gerekmektedir. Senelerdir süregelen toplumsal sorunları ele alan eserler biçime önem 

vermezler, dolayısıyla da biçim açısından kusurludurlar görüşü artık geçerliliğini 

korumamalıdır. Biçime önem vermek içeriği biçime kurban etmek anlamına gelmez. İçerik ve 

biçim birbirini tamamlayan iki temel unsurdur. Postmodern eserlerde bireysel eğilimler kısıtlı 

ve kısır bir edebiyat geleneğinin oluşmasına sebep olmaktadır. Anlatı karakterlerini içinde 

bulundukları toplumdan soyutlayarak tüm dertlerinin sebebini bireysel meselelere bağlayarak 

kurgulamak yetersiz bir bakış açısı ortaya çıkarır. Nasıl birey içinde bulunduğu toplumsal 

ortamdan soyutlanamazsa anlatı karakterleri de içinde bulundukları ve kişiliklerini inşa eden 

toplumsal ortamdan soyutlanamazlar. Ayrıca eserlerde edebiyatın tüm olanaklarının 

değerlendirilmesi anlatı çeşitliliğini sağlaması bakımından önemlidir. 

 



 

86 
 

KAYNAKLAR 

Aktan, C. C. (2002). Terminoloji, temel kavramlar ve ölçüm yöntemleri . Yoksullukla 

Mücadele Stratejileri , 39-69. 

Akyıldız, Ş. (2015). Murat Gülsoy'un eserlerinde postmodernist ögeler. Yüksek Lisans Tezi . 

Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Anar, i. O. (2013). Puslu kıtalar atlası. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Aslan, O. (2019). Adalet Ağaoğlu'nun Dar Zamanlar Üçlemesinde Postmodern Yansımalar. 

Yüksek Lisans Tezi . Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Attar, F. (2015). Mantık Al-Tayr. (A. Gölpınarlı, Çev.) İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Avşar, R. E. (2015). Sait Faik Abasıyanık'ın Bir Kıyının Dört Hikâyesinde hikâye anlatan ve 

hikâyeleri anlatılan yoksullar. Hukuk Kuramı, 2 (5), 1-10. 

Aytaç, G. (1999). Genel edebiyat bilimi. İstanbul: Papirüs Yayınları. 

Balık, M. (2019, Mayıs 16). Ahmet Yesevi Üniversitesi Türk edebiyatı isimler sözlüğü. Nisan 

30, 2023 tarihinde https://teis.yesevi.edu.tr/: https://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/niyazi-

zorlu adresinden alındı 

Baudrillard, J. (2019). Sessiz yığınların gölgesinde toplumsalın sonu. Ankara: Doğu Batı 

Yayınları. 

Baudrillard, J. (2017). Simülakrlar ve simülasyon. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Bauman, Z. (2019). Postmodernlik ve hoşnutsuzlukları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bayar, C. (1997). Ben de yazdım: Milli Mücadeleye gidiş, 1. cilt. İstanbul: Sabah Kitapları. 

Bayram, L. K. (2014). Postmodernizm ve eğitim. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim 

(TEKE) Dergisi, 3 (1), 368-376. 

Beğ, O. (1973). Oruç Beğ tarihi. İstanbul: Tercüman 1001 Temel Eser. 

Bekman, M. (2022). Halkla ilişkiler uygulamalarında nicel araştırma yöntemi: ilişkisel tarama 

modeli. Meriç Uluslararası Sosyal ve Startejik Araştırmalar Dergisi , 238-258. 

Benjamin, W. (2012). Son bakışta aşk. İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Can, A. B. (2016). Fen öğretmen adaylarının bilimsel süreç becerileri ile bilimsel araştırmaya 

yönelik tutumlarının incelenmesi. Buca Eğitim Fakültesi Dergisi (42), 47-58. 

Cevizci, A. (1999). Felsefe sözlüğü. İstanbul: Paradigma yayınları. 

Çetin, N. (2003). Roman çözümleme yöntemi. Ankara: Öncü Basımevi. 



 

87 
 

Çetişli, İ. (2016). Batı edebiyatında edebi akımlar. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Çöllü, İ. (2019). Türkiye modernleşmesini edebiyatla düşünmek: Oğuz Atay örneği. Yüksek 

Lisans Tezi . Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Durkheim, E. (2013). Toplum bilimin yöntem kuralları. İstanbul: Cem Yayınları. 

Eagleton, T. (2014). Edebiyat kuramı. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Ecevit, Y. (2016). Türk romanında postmodernist açılımlar. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Emre, İ. (2006). Postmodernizm ve edebiyat. Ankara: Anı Yayıncılık. 

Erden, M. (2011). Eğitim bilimlerine giriş. Ankara: Arkadaş Yayınevi. 

Giddens, A. (2012). Sosyoloji kısa fakat eleştirel bir giriş. Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Godwin, W. (2020). Anarşizmin felsefi temelleri. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Gökduman, Ş. G. (2017). 1980 sonrası Türk romanında üstkurmaca. Doktora Tezi . İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Soyal Bİlimler Enstitüsü. 

Hançerlioğlu, O. (1993). Toplumbilim sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Harvey, D. (2013). Sosyal adalet ve şehir. İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Illich, I. D. (2013). Okulsuz toplum. İstanbul: Şule Yayınları. 

Kabaş, T. (2014). Türkiye'de yoksulluk ve gelir dağılımı. Ankara: Akademisyen Kitabevi. 

Kellner, S. B. (2016). Postmodern teori. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Koçakoğlu, B. (2012). Anlamsızlığın anlamı postmodernizm. Ankara: Hece Yayınları. 

Koçer, G. (2017). İsmet Kür'ün eserlerinde eğitim meselesi ve eğitim. International Journal 

of Language Academy, 5 (1), 252-267. 

Locke, J. (2004). Eğitim üzerine . Yeryüzü Yayınevi: Ankara. 

Lucy, N. (2003). Postmodern edebiyat kuramı giriş. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Lyotard, J.-F. (2013). Postmodern durum. Ankara: Bilgesu Yayıncılık. 

Menteşe, O. B. (2008). Edebiyat nedir? Littera Dergisi, 22, 49-56. 

Michaud, Y. (1996). Şiddet. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Mills, W. (1974). İktidar seçkinleri. İstanbul: Bilgi Yayınları. 

Narlı, M. (2009). Postmodern roman ve modern gerçekliğin yitimi. Türkbilig (18), 122-132. 



 

88 
 

Necatigil, B. (2009). Şiirler. (A. T.-H. Yavuz, Dü.) İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat 

Yayıncılık. 

Ozankaya, Ö. (1975). Toplumbilim terimleri sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Özot, G. S. (2012). Postmodern romanda anlatıcı, zaman ve mekan yapısı. Turkısh Studies 

7(3b) , 2275 - 2286. 

Öztürk, A. (2018). Hakan Günday'ın romanlarında sınır-aşımı bir edebiyat sosyolojisi örneği. 

Doktora Tezi . Antalya: Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Parla, J. (2021). Don Kişot'tan bugüne roman. İstanbul: İetişim Yayınları. 

Parşömen Edebiyat. (2019, Kasım 11). P@rşömen Edebiyat. Nisan 30, 2023 tarihinde 

parsomenedebiyat.com : https://parsomenedebiyat.com/2019/11/11/niyazi-zorlunun-ademi-

fransizcada/ adresinden alındı 

Proust, M. (2020). Swann'ların tarafı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Ranciere, J. (2017). Cahil hoca. İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Russell, B. (1969). Eğitim ve toplum düzeni. İstanbul: Varlık Yayınları. 

Sennett, R. (2011). Otorite. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Sim, S. (2006). Postmodern düşüncenin eleştirel sözlüğü. Ankara: Ebabil Yayınları. 

Sütcü, G. (2020). N. G. Çernişevski’nin Nasıl Yapmalı? adlı romanında “yeni insan” tipleri. 

RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 21, 801-810. 

Şaylan, G. (2020). Postmodernizm. Ankara: İmge Kitabevi. 

Şimşek, A. Y. (1999). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri. Ankara: Seçkin 

Yayıncılık. 

Taplamacıoğlu, M. (1969). Genel sosyoloji üzerine bir deneme. Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları . 

Tekin, M. (2018). Roman sanatı. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Tezcan, M. (1985). Eğitim sosyolojisi. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi Yayınları . 

Tezcan, M. (1993). Postmodernizm ve eğitim. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi 

Dergisi , 39-50. 

Tezcan, M. (2000). Türk ailesi antropolojisi. Ankara: İmge Kitabevi Yayıncılık. 

Todorov, T. (2004). Fantastik edebi türe yapısal bir yaklaşım. İstanbul: Metis Yayınları. 

Uşaklıgil, H. Z. (2017). Kırk yıl. İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat Yayıncılık. 



 

89 
 

Yiğitçeoğlu, E. (2013). Türk örgüt kültüründe otorite ve otorite ilişkileri. Yüksek Lisans Tezi . 

Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yıldırım, A. D. (2020). Kadına yönelik aile içi şiddet üzerine bir inceleme. Hacettepe 

Üniveritesi Sosyal Bİlimler Dergisi, 2 (2), 122-138. 

Zorlu, N. (2015). Hergele âşıklar. İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Zorlu, N. (2021, Mayıs 28). Sanat Kritik. (İ. B. Abdullah Ezik, Röportajı Yapan) 

Zorlu, N. (2016). Şehiriçi öyküleri. İstanbul: Metis Yayıncılık. 



 

90 
 

EKLER 

 

SORULAR 

1- ‘Nasıl’ anlatıldığının sizin için önemli olduğunu görüyoruz. Ne anlatıldığı da 

önemli midir? Hangisi sizin için ön planda? 

Biçim ve içerik, rahmetli Ece Ayhan’ın deyimiyle,iç içe geçmiş iki kaşık. Malumunuz, Ece bu 

deyimiyle, esnek, yer değiştirebilir, göreli konumlara açık göresiz [Görüyorsunuz değil mi, 

“göreli” diye bir sözcük, “göresiz” diye öksüz bir sözcüğü nasıl da çağırıyor!] birimlerden, 

birbirine denk/eş cinslerden, varlıklardan söz ediyor. Bunlar pozisyonlarından, işgal ettikleri 

alanlardan rahatlıkla feragat edebilirler. Kim kime, ne kadar, nasıl açabilir, verebilir kendini? 

Belki de aşk gerçekse sınırları (biçimleri, içerikleri vs.) aşıyor. Hasılı; benim izlediğim, 

tutunduğum veya bana musallat olan biçim de içeriğin, anlamın ta kendisine dönüşebiliyor. 

Ters, “0” biçim bir anlatı. Bir taraftan da (b)içimden/içeri(k)den bir ses, yapılması gereken 

şey biçim ve içerik gibi ayrımları iptal etmek, ritimden söz etmektir diyor. Mesela Kafka 

Amerika adlı tamamlanmamış veya diğerleri gibi tamamlansa da tamamlanmayacak 

romanında muazzam bir ritim dersi veriyor: Uzun koridorlar ve bu koridorları birbirinden 

ayıran veya bağlayan odalar, birbirinin peşi sıra, ardışık ilerleyen kopmaz bir ritimle 

sıralanmışlar. Bana sorarsanız, Ahmet Hamdi Tanpınar’ın romanlarına da biz, Tanpınar iyi 

bir“besteci” olduğu için sık sık dönüyoruz; Tanpınar’ı (cinsiyetten ari kahramanlarını vs.) 

okuduğumuz söylenemez, biz onlara, onların sayıklamalarına kulak veriyoruz. Söylemeye 

çalıştığım şey –ki ben her zaman “bir şeyler”in söylenebileceğinde değil, söylemeye 

çalışıldığına inanırım–, hepimiz yazıyoruz, ama “dönme”, “hatırlama” arzusunu uyandıran 

eserler, sesler yaratamıyoruz. Klasik Müzik ile “Hafif Batı” Müziği arasında hazım farkları 

dün de vardı, bugün de var. O kadarolsun! Bu arada, kimsenin kalbini kırmak istemem: 

edebiyatta herkese, her tada yer var. Yani yazmaya, ödül alıp vermeye devam! 

 

2- Eserlerinizde göz ardı edilmiş ‘diğer’ insanların hikâyelerini okuyoruz. Toplumca 

kenara itilmiş, Çukur’da yaşayan insanların sizin eserlerinizde nefes aldıklarını, 

gerçek hayatta topluma kabul ettiremedikleri varlıklarını kurmaca düzlemde son 

noktaya kadar ortaya koyduklarını görüyoruz. ‘Diğerlerini’ konu etmekle bir 

hedefiniz var mı? Yoksa sizin için anlatmak sadece rahatlamak mıdır? 

Ölüler! Ölü değillerse de kollarımda can vermeye (sizin sahiden de güzel deyişinizle) son 



 

91 
 

noktaya kadar can atanlar![Ölü yiyicilik Türkçe modern zamanların pek benimsediği, pek 

sevdiği bir gelenek! Bu gelenek ölü yazarlar ve onların sözüm ona “kırık”, “elim” öyküleri, 

cümleleri üzerinden sürüyor; edebi magazin dergileri ve onların kapaklarını süsleyen at nalı 

büyüklüğünde puntolarla yazılmış, süslü edebi alıntılara, illüstrasyonlara bakınız.] Ben şahsen 

kahramanlarımı yemeyi ve onlar tarafından yenmeyi tercih ediyorum, onların ruhlarını yad 

ediyor ve ruhumu onlara yad ettiriyorum. Açlıkla, yoklukla, unutulmuşlukla sınanmış 

birilerinin sesi, bir şeylerin gölgesi bana yaklaştığında, ürpererek sözcükleri fırlatıyorum ben 

üzerlerine, oyalansınlar diye, bir müddet. (Bu söyleşide göreceksiniz, yazmanın, edebiyatın 

türlü türlü tarifi, gerekçesi, bahanesi var.)  Her şeyi, üzerine basa basa yazıp söylüyorum, 

elim-den b-aşk-a bir şey gel-mi-yor, sürekli bir hikâyenin başlangıcı gibi yaşıyorum.  

“Diğerleri” (sadece “diğer” kişiler değil, “diğer” ânlar, “diğer” imgeler vs.)tarafından 

kuşatılmış buluyorum kendimi. Devrimcilik bir“ahlak” ön görür; bu ahlakın temeli sesten, 

sözden mahrum bırakılmış “diğer”lerine, “başka”larına, “öteki”lere yaklaşmaktır. Benim de 

“sinema oynatmak” deyimi ile açıklanabilecek, “pek yakında”n tanımak, sevmek, öfkelenmek 

fırsatı bulduğum, tarihin, edebiyatın “diğer”leştirdikleri tarafından çağrıldığım kesin –budala 

değilim, ne yaptığımın farkındayım: Bütün tariflerimin benim “güzel avuntu”larım olduğunu 

elbette biliyorum–. Ben sadece, sizin haklı olarak tırnak içine aldığınız, “diğer”lerinin son 

noktaya kadar noktayı koymayan yalancısıyım.  

 

3- Yaşamın gerçeklerini anlatmak bir cüret midir? Sizi yazmaya/ anlatmaya iten güç 

nedir? 

Sessizliğin en korkutucu olduğu saatlerde, gecenin bir köründe fısıltılarla uyandırılıyorum. 

Ritim dedim ya az önce, bugün bile ayda bir iki defa kafama doluşan ezgilerle yatağımdan 

kalkıyor ve nota bilmediğime yanıyorum; nota bilmeyen biri olarak o ezgilere uygun 

sözcükler, güfteler arıyorum. Eskiden güçbela, bin bir zahmetle bulurdum, son zamanlarda 

ise, itiraf etmek gerekirse, hevesimazaldı, bulur bulmaz unutur veya ehemmiyet vermez 

oldum; bunun en büyük nedeni de sanırım elimde biriken anlatılar yığını. Yazmak denen 

zamansız mesaiye başlamak, epey acı ve sıkıntı çekerek “diğer”lerinin anlattıklarını kaleme 

almak. Cüret değil benimki, ev (aynı zamanda sokak/aşk/gece) ödevi, bir nevi arzuhalcilik. 

Bunu bazen alçakça, kahramanlarıma bir “güzel” ihanet ederek, onları tahrif ederek, 

“Kusuruma bak!” diyerek, “Sen aslında busun! Biz bizeyiz, açık konuşalım. Bak senin o 

gözyaşların var ya, inci tanelerine falan değil, çürük kokan dökülmüş dişlere benziyor” bazen 

de onlara tamamen teslim olarak, ölenle ölerek, hiçbir zaman sahip olmadıkları güzellikler 



 

92 
 

bahşederek yapıyorum. Her hâlükârda, bu coğrafyadaki gelenek uyarınca, sırtlarından aşk ile 

vuruyorum. Ta çocukluğumdan bu yana içinde debelendiğim, yaşadığım bir şaşkınlıktan söz 

ediyorum. Arzın, Arızanın Merkezine Seyahat etmek gibi bir şey olabilir kitaplarımda sürekli 

terennüm ettiğim benim. 

Tamaşalık Mahallesi’nde inat etmek, her fırsatta oraya geri dönmek, orayı hatırlamak. 

Olmadık, sanki hiç olmamış bir vukuat mahalline çevirmek orayı. Dile maruz bırakmak. 

Düşünün bir, duvarlardan inmeyen, duvarlardan sarkan bir mahal: Sinema afişleri, siyasal 

sloganlar, tabelalar, aşk cümleleri, sarmaşıklar, saksılar, çocuklar, halılar, elektrik kabloları. 

Karınca duasına benzeyen, okunaksız bir yazıdan başka bir şey olmayan, olamayan 

sokaklarıyla Tamaşalık’ın şiddetinden kaçayım derken başka bir şiddete, edebiyata 

tutuluyorsunuz. “Rahatlamak” fiili kullanıyorsunuz, gayet iyi de yapıyor, yazın ile yazanın 

ruhu arasında epeyce ihmal edilen, kurcalanası, şimdiye kadar kimsenin hakkını verdiğini 

görmediğim ilişkiyi hatırlatıyorsunuz (hakkını vermek için, psikanalist olmadan önce bir 

Lacan gibi, Derrida gibi iyi bir yazar olmak gerekiyor). Edebiyat keyif dolu bir uğraş olmadı 

benim için, şimdiye kadar anlattıklarımdan fışkıran huzursuzluk da bunu doğruluyor sanırım; 

yakından tanıdığım, yakından sevdiğim yazarlar için de durum pek farklı değil. 

 

4- Eserlerinizde okuyucu nezdinde merak öğesi canlı tutuluyor. Metinlerinizdeki 

parçalı yapı ve yarım bırakılan hikâyeler de Doğu anlatılarını çağrıştırıyor.  Doğu 

kültürünün anlatı geleneğinden etkilendiğinizi söyleyebilir miyiz? Anlatıcı/ 

anlatıcılar seçiminde etkilendiğiniz kaynaklar var mı? 

“Metinlerdeki parçalı yapı”lar kendim ve “mahallemizdekiler”in yarım kalmış, parçalanmış 

hayatlarımıza dair tanıklığın yansıması olabilir mi? Bu sorulara keşke doyurucu,“bütün” 

yanıtlar verebilsem. Öte yandan önseziniz, saptamanız gayet yerinde: Edebiyattaki parçalı, 

yarım kalmış, kekeme, kendini yiyip bitiren, sivilceleriyle oynayan, mahcup anlatılar beni her 

zaman cezbetti. Onları, yazarken hep aklımın bir köşesinde tuttum. 

(Bir parantez açıp başka bir itirafta bulunayım; ilk öykü kitabımı ve hatta bir yere kadar 

Hergele Âşıklar’ı bu parçalanmaya tahammül edemeyen bir edebiyat kamusunun varlığını 

gözeterek, gözetim altında, (onların)terbiyelerini takınmaya gayret ederek kaleme aldım. Bu 

kamuyu/kanonların kanonunu/mecelleyi yok sayarak yazdığım, –Sözünü ettiğiniz “cüret”e 

geldik, nihayet!– cüret ettiğim Dut adlı roman, ki kendisi tam bir dilsel parçalanmadır, tuhaf 

bir nefes alıştırmasıdır, karşılık bulmadı. Dut’u görenler “anlatı”yı edep, terbiye, düzen, tertip 

vs. sınırları içindeki anlamda bulan bir ortamda yazdığımı hatırlattılar bana, üstelik dil’imin 



 

93 
 

sahipliğine soyunarak yaptılar bunu. Bizde “Doğu”nun doğduğu ve doyduğu yer işte 

burasıdır; dil’in yazının asli mevzusu olmasına izin vermeyen, “Haddini bil! Sen bir ‘Batılı’ 

gibi deliremezsin” diyen otoritedir; kendi mazisindeki delilikleri, Deli Birader’leri, 

Nedim’leri, Sevim Burak’ları falan bastırmış, unutturmuş, kendini tırnak içine almış bir 

otoritedir bu.) 

Hatırladığım kadarıyla, modernlik tanımını ben ilkin bu parçalı yapılar, mesela Beckett 

üzerinden yapmaya çalıştım. Beckett’in bile isteye yaydığı o kışkırtıcı, göze parmak 

tamamlanmamışlık duygusundan hiçbir zaman kurtulamadım.  

Etkilenme meselesine gelirsek… Yelpaze epey geniş. Kitaplığımdan rastgele bir kitabı çekip 

alın,kitaplar arasında iyi-kötü, kurgu-kurgu dışı ayrımı yapmadığımı, hemen hepsiyle 

konuştuğumu, yanlarına notlar düştüğümü, cümlelerle, fikirlerle didiştiğimi görürsünüz. 

 

5- Bir okuyucu olarak eserlerinizde çevrenin karakterlerin şekillenmesi üzerindeki 

etkisinin büyük olduğunu düşünüyorum. Bunu anne- çocuk ilişkilerinden 

başlayarak şehir-insan ilişkisine kadar genişletebiliriz. Çevre-insan ilişkileri 

bağlamında kendinizi natüralistlerden ne açılardan farklı buluyorsunuz? 

Başka bir ailede, başka bir mahallede doğmuş olsaydım muhtemelen yazmaya tenezzül 

etmezdim. (Edebiyat tenezzül etmeye değen bir şeydir.) Meşhur sahnemdir; yeri geldikçe 

anlatırım… İzmir Eşrefpaşa’dan Tamaşalık’a taşındığımızda, 1030 Çıkmaz Sokak No 

130’daki evin demir kapısı açıldığında, karşıma küçük avluyu dolduran kâğıttan bir göl çıktı, 

hayatımda gördüğüm manzaraların en güzellerinden biriydi, ağzımın nasıl hayretle açıldığını, 

yüzümün ışıldadığını hiç unutmadım, büyülendim ve safça içine atladım. (Edebiyat 

çocukluktur.) 

 

6 Sizce yazarın okuyucuya aktarmak istediği bir derdi/meselesi olmalı mıdır? 

Edebiyat bütün toplumsal meselelerden azade yalnızca kendisini konu edinebilir 

mi? Sizin edebiyatınızı bu bağlamda nerede değerlendirebiliriz? Kendinizi 

postmodern bir yazar olarak kabul eder misiniz? Eğer öyleyse toplumsal 

konulardaki hassasiyetinizi postmodern kimliğinizin neresine yerleştirirsiniz? 

Postmodernizmle kuramsal ve felsefi çerçevede de ilgilenir misiniz? 

Etkilendiğiniz/beslendiğiniz postmodernist filozoflar var mı? 

Türkiye’deki pek çok mesele gibi, (kaderi “gelip geçmek” olan) bir furyaya dönüştüğü 

yıllarda postmodernizm üzerine yayımlanan kitaplardan bazılarını okuduğumu, dergi 



 

94 
 

sayfalarındaki tartışmaları izlediğimi hatırlıyorum. Doğrusunu isterseniz, zaman zaman 

düşünsem de çok da üzerinde durmadığım, hemen herkes gibi benim de şüpheyle yaklaştığım, 

susarak geçiştirdiğim bir konu oldu, ta ki şimdiye/size kadar. Öte yandan, bildiğim kadarıyla, 

bu kavram altında anılan isimlerden Barthes, Foucoult, Derrida gibi isimlerim metinleriyle 

didişmekten aldığım keyfi ben çok az romandan, hikâyeden aldım (şu sıralar Barthes’ın tam 

bir akıl gösterisi olan Çağdaş Söylenleri’ni, pek çok cümlesinin yanına “nefis” sözcüğünü 

ekleyerek, yani teslimiyetle okuyorum). Başta Derrida, bu isimlerin eleştiri yapayım derken 

edebiyatın anlatı tarafına dâhil olduklarına inandım, onları saf edebiyatçı ilan ettim. Bilen 

bilir, ben de fırsat buldukça, sanat yapıtları üzerine söz almaya çalışıyorum; metinler 

oluşturmaya çalışıyorum; aslında roman, öykü gibi anlatı türlerinde kullandığımdan farklı bir 

yol izlemiyorum; Sevim Burak üzerine de öyküyü andıran bir anlatı kaleme alıyorum 

şimdilerde. 

Eğer kavramı doğru anlamışsam, yani eklentiler, eksiltmeler, yapıp bozmalar, ısrarlar, 

kanırtmalar, tahrifler, yeniden yazmalar, parlatmalar, yer değiştirmeler gibi meseleler 

postmodernizme dahil iseler, postmodern okumalara açık olduğumu kabul etmeye hazırım. 

Belki de ilk postmodern yazarlardan biri(Ahmet Mithad gibi erken teşebbüsleri de göz ardı 

unutmadan)Sevim Burak’tı; mektuplarında edebiyat yapma şeklini şöyle ifşa ediyordu: 

“Benim hikâyelerimdeki kelimeler… Hiç eskimezler, yıllardır yerlerini değiştirir dururum. 

Anlamları da değişir.” Postmodern müdahale “yerleriyle beraber değişen anlamlar yaratmak” 

mı acaba? “Toplumsal olana hassasiyetim”i postmoderniliğe dahil etmek, bu konuyu izah 

getirmek, bütün iyi niyetimle söylüyorum, benim yeteneklerimi aşıyor. 

Netice de bugün dönüp baktığımda postmodernliğin epey hızlı geçilmiş, üstünkörü ele 

alınmış, biraz da hâkir görülmüş, dolayısıyla epeyce bâkir, yeniden tanımlanması, irdelenmesi 

gereken bir konu olarak önümüzde (daha doğrusu sizlerin önünde) durup durduğunu 

söyleyebilirim. 

 

7 Eserlerinizde ‘dil’ bir araç olmaktan çok kurgunun parçası haline gelmiş. Sizin için 

dil ve kurgu arasındaki bağın anlamı nedir? 

Dilden başka bir numaram yok, olamaz da. Ne bir güç ne de zafiyet belirtisi; sadece öyle olan, 

(bir kez daha) elinden başka bir şey gelmeyen bir dil. Dut’u okumak bahtsızlığına uğramış bir 

yazar dostum söylemişti: “Dil mevzuyu aşıyor.”  Bahtın –kahramanların, mekânların 

bahtının– rüzgârına kapılıp gitmiş bir dil. Kurguyu da peşinde sürükleyen bir dil. 

Kahramanları gibi, nereye varacağı yazılırken kestirilemeyen, hesaba kitaba gelmez. Benim 



 

95 
 

epeyce saf bir edebiyat tarifim var, gördüğünüz gibi. Bunlardan biri Flaubert’in yol 

açtığı“rezalet”i sezmiş bir tarif… Flaubert edebiyat kamusunun tekerine çomak soktu ve o 

caaaanım cümlelerini, gitti, herkesin kargışlamaya hazır olduğu “sefih” bir kadın uğruna 

harcadı, üstelik yaptığı fiillerden pişmanlık duyduğu için değil, gayet somut, ekonomik bir 

nedenle intihar eden bir kadın; katmerlenmiş rezalet. Flaubert’in önerdiği yola saptım belki de 

beyaz sayfaları Madam Bovary’nin “sefihliğine” rahmet okutacak insanlar, vaziyetler, ânlar 

için kirlettim. İyi yaptım. Pişman değilim. 

 

8 Zekeriya, “Bu fişlerde bizim hayatımızın esamesi okunmuyor. Bu heceler bizi 

oluşturmuyor” diyor. Peki sizin formel eğitim hakkındaki düşünceleriniz nelerdir? 

Alfabeyi sökmeleri için karatahtaya “Ali topu tut!”, “Bak ne güzel top!” fişleri astırılıyorsa 

oynayacak bir top bulamayan çocuklara, orada bir tuhaflık, bir yabancılaşmaya davet vardır 

hâliyle. Şanslı çocukların tekelinde idi toplar bizim çukurda ve biz “diğer”leri bizi oyuna 

çağırsınlar diye top sahibi çocuğun (bu bizim mahallede –tarihimizin ezeli cilvesi– gedikli 

başçavuşun oğluydu ve yemin ederim sadece birkaç defa girebildiğim evlerinin girift mimarisi 

yarım katları, o katlardaki nasıl aydınlatıldıklarına akıl sır erdiremediğim kör odalarıyla 

bildiğiniz, hayal edebileceğiniz bütün mimarileri bir kalemde iptal ederdi) ağzının içine 

bakardık.İtiraf etmem gerekirse, biz de şanslı aileler arasında addedilirdik,buna rağmen Deli 

Nihat nam memur babamın tek maaşı yedi boğazı geçindirmeye ve güzel toplar veya güzel 

atlar almaya yetmezdi. 

Eğitim sisteminin önerdiği heceler, idiller, kahramanlık hikâyeleri, ideal yaşama biçimleri… 

Bütün bunlar hakikatleri dünyanın bütün çukurlarında örter. Gerçekte mezun olunması 

gereken bambaşka bir “hayat okulu” olduğunu oralardaki herkes bilir.  

 

9 Hergele Âşıklar romanında bir arzu nesnesi olan Diddo ismiyle bir çikolata 

markasını çağrıştırıyor. Bu bilinçli yapılan bir seçim mi? Pop-artı metne yedirmek 

gibi bir çabanız oldu mu? 

Sorunuz bana haddimi aştıracak bir görüntü çağrıştırdı… Bu yüzden samimiyetle yüzüm 

kızararak, acı acı tebessüm ederek, haddimi bilerek cevap veriyorum: Dido, Proust’un Batılı, 

kostümlü salonlarda peşine düştüğü madlenin Doğulu çukurlardaki, baldırı çıplak, soysuz 

karşılığı olabilir. Hergele Âşıklar’da Dido’yu şehvani, yontulmamış bir arzuyla soyup,sahip 

olmuştum hatırlarsanız. Tekrarlamakta yarar var: Biz çok sevdiğimiz için ölüyor ve 

öldürüyor, çok öldürdüğümüz veya öldüğümüz için seviyoruz.  



 

96 
 

(Derin nefes alarak) Gerek seçerken gerekse giderirken arzularımızla ne yapmamız gerektiğini 

bilmiyoruz. Âşıktan sayılmak bir insanın başına gelebilecek en büyük felaket.  

 

10 Eserlerinizde hayatın bazı gerçeklerinden öykündüğünüzü görüyoruz. Ancak 

kurmaca düzeyde tamamen yeni bir gerçeklik yaratılmış. Edebiyat- hayat ilişkisi 

hakkında ne söyleyebilirsiniz? Edebiyat hayatımızın neresinde? 

Edebiyat hayatın tırnağı olabilir mi? bilemiyorum, ama bu sorunun güzelliğinden yana 

kuşkum yok. Gerek öykü kitaplarımda gerek (yayımlanan yayımlanmayan) romanlarımda 

hayattan parçaları dilin verdiği zevkten eriyerek aktardım. Askerliğimi yedek subay olarak 

sınır bölgesinde yaptım; “görülmüştür” damgası vurulmak üzere ayrılmış mektuplardan 

birinde bir nişanlı kızın yazdığı “senmişsin gibi Nurgül’e sarılıyorum” cümleli mektubun 

yarattığı kamaşmayı yüzlerce edebiyat eserinde sizi temin ederim bulamazsınız. O mektubu 

(postmodern bir müdahale ile)kitabıma aldım. Tam bir arzuhâlci idim bunu yaparken.Ece 

Ayhan da folkloru dize(ye) getirir: “Ah ki oğlumun emeğini eline verdiler” Folklor şiire 

düşman değil, şiir folklorun kanlısı! 

İlk Ranciere’in söylediğini sanıyordum, ama ondan yüzyıllarca önce söylendiğini gördüm 

yakınlarda, sanırım Edward Said’in kitaplarından birinde. Ranciere meğer, tıpkı bizim gibi, 

bir edebiyatçı gibi davranmış, binlerce yıllık hakikati yeniden yazıp hatırlatmış… Şu 

minvalde bir söz: “Yapılması gereken empati geliştirmek değil, var olan, kökleşmiş empatileri 

yıkmak.” Yani, yargılar geliştirmek değil, yargıları yıkmak. Bizim de hayatımız elimizden 

geldiği kadar mağdurlara yardım etmekle geçti, geçiyor… Belki de asıl yardım edilmesi, 

konuşulup anlatılması gerekenlermaktuller.  

(Tezinizde yer verebilir misiniz, bu anlattıklarımı bilemiyorum. Sizi zor duruma sokmak 

istemiyorum.) “Suç örgütü lideri”nin meşhur video serisinden ilkini –bence (edebiyatçı bakış 

açısından) aynı zamanda sonuncusuydu da– izlediğimde, benim diyen kırk yazarın bir araya 

gelse yazamayacağı bir edebiyat şaheseri gördüm ben. Videodaki iniş çıkışları, sessizliği, 

anlatıcının nesnelerle ilişkisini, onları tertibe sokma arzusunu, o andan itibaren “gerilimlerin 

gerilimi”olarak adlandırdığım şeyi gözyaşları içinde izledim. Rakel Dink’in o olağanüstü 

saptaması çınladı kulağımda: “Bir bebekten bir katil yaratan karanlık!”Ben de “Bize, biz 

çocuklara ne yapmışlar böyle!” diye düşündüm. Kamerayı kaldırdımhayalimde, konuşan 

kişiyi asla şiirden azade olamayacak bir vahşet figürü olarak, kendisini kurbanlaştıran 

kurbanıyla birlikte sahneye taşıdım. 



 

97 
 

11. Hergele Âşıklarromanınızda mutlak iyi ve mutlak kötü karakterler var. Romanın 

sonunda iyilik kötülüğe kurban ediliyor. Bu bilinçli yapılmış bir seçim mi? Bu keskin 

iyilik ve kötülük ayrımı ile birlikte, ölümle biten son bana Tanzimat romanlarını 

hatırlatıyor. 

Biraz da “mutlak” üzerinden kurulmuş kötülük ve iyilik kavramlarıyla; bu keskin 

kavramların, örtülü şekillerde cirit attığı Türkçe edebiyat, Türkçe düşünceyle; onların 

ağırbaşlı, ciddi, kallavi, afili, lafa hükmetmeye alışmış/alıştırılmış pek erkek tavırlarıyla kafa 

bulmaya çalışıyorum, becerebildiğim kadarıyla. Zorba babalarını babalarına dönüşerek alt 

etmeye çalışan oğullar, ne hazin, değil mi? Hasılı, iyilik, kötülük gibi kavramların 

karşıtlığının “söz-delik”ini (sayenizde, kazara bulduğum, tuhaf, beni güldüren bir sözcük 

oyunu); bütün karşıtların birbirinin yerine geçmeye can attığını, insanın dolandığı hemen her 

yerde karşıtların aralarında sadece kıl payı farklar bulunduğunu anlatmaya çalışmış olabilirim 

Hergele Âşıklar’da. Kendimi bildim bileli, içine doğduğum “ağır” şartlar gereği sol geleneğe, 

devrimci harekete yakın oldum, ama bu hareketin “başka aşk”lar, “ibnelik”ler, “başka anlatım 

biçimleri” karşısında ne kadar tutucu ne kadar zorba olabileceğini de bizzat şahit oldum. 

LütfenHergele Âşıklar’ı insanlığın, halkların, emeğin “iyilik”ini aşkla isteyen bu harekete 

yazılmış açık ve acı bir mektup olarak okuyunuz. 

 

12. Kurmaca metinde bilimsel dipnot ve kaynakça koyma ihtiyacını neden duydunuz? 

Şu anda geçimimi editoryal işler (düzeltiler, yeniden kurgulamalar, vs.) yaparak sağlıyorum. 

Bu işe kolayca uyum sağladım, çünkü son kertede –alın size,sonsuz sayıda edebiyat 

tariflerinden biri!–edebiyatın bir düzeltme, bir doğrultma işleminden farksız olduğunu iddia 

ediyorum. “Ah ki oğlumun emeğini eline verdiler” derken Ece Ayhan’ın folkloru dize(ye) 

getirdiğini söylemiştim, hatırlarsanız. Sevim Burak’ın da en büyük deliliği, hayali Tevrat’ı 

yeniden yazmaktı.  

Sanırım ben kitaplarımda, deneme yazılarımda her şeyden önce iyi bir okur olduğumu beyan 

ediyorum. Mütevazı olmaktan caymış, her “çıldırmış” okur (yazar değil) gibi, kül 

yutmuyorum, metinlerdeki “söz-delik”leri, gedikleri, fazlalıkları görüyorum. Bir felsefe veya 

anı kitabında, dünyayı toplayan bir cümle, bir imge, bir sahne ile karşılaştığımda, 

ağırlıklarımdan kurtuluyor, havalanıyorum. Yazdıklarımda bu kitaplardan habersizmişim gibi 

davranmayı, bunları okumamış gibi yapmayı ahlaken doğru bulmuyorum; bana ait olmayan 

cümleleri italik veya başka şekillerde vurguluyorum ve sayfa numarası vermesem de ilişkiye 

geçtiğim kitaplara “kaynakça”da yer veriyorum. Namık Kemal’in İntibah adlı romanından 



 

98 
 

yola çıkarak yazdığım “Hülasa” adlı öykü için de Namık Kemal’in yazdığı romanları, 

mektupları ve onun üzerine yazılmış kitapları elimden geldiği kadar okudum, bolca 

yararlandım. Seçkide yer almıyor, editörü benden çıkartmamı rica etti ama öykünün sonunda 

uzun bir kitap listesi var. Hergele Âşıklar’ın sonundaki “kaynakça”da ise sadece gönül 

ilişkisine girdiğim kitaplar yer alıyor. Rahmetli İskender Savaşır’ın Tutku 2000 üçlemesinin 

ilk (ve ne yazık ki son) kitabına (Dalgın Sular 1) saygı duruşunda bulundum, gelmeyen 

“geri”si gelir, Savaşır verdiği sözü hatırlar umuduyla. Hatırlamadan, göçtü gitti, saf bir 

edebiyatçı gibi.  

 

Fotoğraf 1: Zorlu Haziran 2023 


