
T.C. 

MARMARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ  

TEMEL ĠSLÂM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI  

TEFSĠR BĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

HÜSEYĠN VAĠZ-Ġ KÂġĠFĠ VE MEVÂKĠB TEFSĠRĠ 

 

 

 

 

 

 

(YÜKSEK LĠSANS TEZĠ)  

 

 

 

MERVE ALDEMĠR 

 

 

 

 

 

 

ĠSTANBUL 2019 



T.C. 

MARMARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ  

TEMEL ĠSLÂM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI  

TEFSĠR BĠLĠM DALI 

 

 

 

 

 

HÜSEYĠN VAĠZ-Ġ KÂġĠFĠ VE MEVÂKĠB TEFSĠRĠ 

 

 

 

 

 

 

 

 

(YÜKSEK LĠSANS TEZĠ)  

 

 

MERVE ALDEMĠR 

 

 

DanıĢman: Prof. Dr. Ömer ÇELĠK 

 

 

 

 

 

 

ĠSTANBUL 2019



i 

 

 



ii 

 

 

 

GENEL BĠLGĠLER 

 

İsim ve Soyisim   : Merve Aldemir 

Anabilim Dalı   : Temel İslam Bilimleri 

Bilim Dalı   : Tefsir Bilim Dalı 

Tez Danışmanı  : Prof. Dr. Ömer Çelik 

Tez Türü ve Tarihi  : Yüksek Lisans – Haziran 2019 

Anahtar Kelimeler  : İsmâil Ferruh, Kâşifî, Mevâkib, Tefsir - Tercüme. 

 

 

ÖZET 

Müslüman toplumların İslam tasavvuru ve din anlayışı en iyi bir şekilde Kur‟ân‟a bakış 

açılarından ve toplum içerisinde yazılan tefsir kitaplarından okunabilir. Osmanlı 

döneminde medreselerde ilmî tartışmaların da bolca yer aldığı Arapça tefsirler ağırlıklı 

olarak kullanılırken; halkın rivâyet ve tasavvufî yorumlarıyla ön plana çıkan, „avâmî‟ 

bir üslûpla yazılan tefsirleri okuduğu görülmektedir. İsmâil Ferruh Efendi‟nin avamın 

anlaması amacıyla mümkün mertebe sade ve anlaşılır bir üslûpla kaleme aldığı Mevâkib 

Tefsiri, Tibyan‟la birlikte Osmanlı‟da en çok basılan ve okunan tefsirler arasındadır. 

Osmanlı tefsir ve Kur‟ân tercümeleri geleneği hakkında bilgi edinmemiz açısından 

önemli olan Mevâkib Tefsiri araştırmamızın temel konusunu oluşturur. Hüseyin Vâiz-i 

Kâşifî‟ye ait Mevâhib-i Aliyye isimli Farsça tefsiri temel kaynak olarak kullandığı için 

Mevâkib Tercüme-i Tefsir-i Mevâhib olarak adlandırılırken, farklı muteber 

kaynaklardan da istifâde ettiği için müellifin Mevâhib‟den hareketle yaptığı tercüme-

tefsiri olarak da nitelendirilebilir.  

 

 



iii 

 

GENERAL KNOWLEDGE 

 

Name and Surname  : Merve Aldemir 

Field    : Basic Islamic Scienses 

Programme   : Tafsir 

Supervisor   : Professor Ömer Çelik 

Degree Awarded and Date : Master – June 2019 

Keywords   : İsmail Ferruh, Kâşifî, Mevâkib, Tafsir, Translation 

 

 

SUMMARY 

The Islamic concept of Muslim societies and the understanding of religion can best be 

read from the Qur'anic perspectives and from the commentary books written in the 

community. While the Arabic tafsir, in which many scholarly disputes are included, is 

used in the madrasa in the Ottoman period, it can be seen that the public reads the 

commentaries written in a simple „avâmî‟ style that comes to the forefront with is 

narration and mystical „sufis‟ interpretations. The interpretation of Mevâkib, which 

Ferruh Efendi had written with a simple and understandable way in order to make sense 

of the meaning, was among the most widely published and read commentaries in the 

Ottoman Empire with Tibyan. Interpretation of the Mevâkib which is important in terms 

of gaining information about the tradition of Ottoman tafsir and Quran translations is 

the main subject of our research. While it is called Mevâkib Terceme-i Tefsir-i Mevâhib 

since Ferruh Efendi uses the Persian Tafsir Mevâhib-i Aliyye by Hüseyin Vâiz-i Kâşifî 

as the main source, it may be described as Mevâhib tafsir-commentary due to the fact 

that it also makes use of different reliable sources. 

 

 



iv 

 

ÖNSÖZ 

İlahi hitabın yorumu, bir toplumun dinî yaşantısının belirlenmesinde ilk sırada yer 

almaktadır. Osmanlı toplumunun din anlayışını islamî ilimler alanında kaleme alınmış 

eserler -özellikle halkın dinî yaşantısı tasavvufî eserler- üzerinden oluşturulmuş gibi 

görünse de arkaplanda bu eserlerin genel örgüsünü oluşturan felsefî düşüncenin varlığı 

inkâr olunamaz. Âyetlerin yorumunda öne çıkarılan vecihler, tercihe şayan olan 

görüşler, işârî manalar geri planda varlığını hissettiren düşünce ile yakından irtibatlı 

olmaktadır. Söz konusu irtibatın verdiği imkân sayesinde asırlar boyu tefsirler 

yazılabilmiş, âyetler yeniden ele alınabilmiş ve farklı vecihleri ortaya konulmuştur. 

Çalışmamıza konu olan Ferruh Efendi‟nin Mevâhib-i Aliyye adlı tefsirden hareketle 

kaleme aldığı Mevâkib Tefsiri ise hem tefsir hem de tercüme geleneğini yansıtması 

açısından önem arz eder.  

Bu çalışmanın hazırlanmasında rehberliğinden yararlandığım danışman hocam Prof. Dr. 

Ömer Çelik, tezin belirlenmesinde yardımını gördüğüm Doç. Dr. Muhammed Abay, 

ayrıca her daim teşvik ve destekleriyle yanımda olan ailem ve bilhassa eşime 

şükranlarımı sunuyorum. 

Gayret bizden tevfik Allah‟tan. 

Merve ALDEMİR 

2019 

 

  

 

 

 

 



v 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

 

KISALTMALAR……………………………………………………………………….1 

GĠRĠġ 

1. ÇALIġMANIN KONUSU, AMACI VE METODU ................................................ 4 

2. TEFSĠR TERCÜME VE MEÂL KAVRAMLARI ................................................. 6 

2.1. Tefsir ....................................................................................................................... 6 

2.2. Meâl ve Tercüme .................................................................................................... 7 

2.3. Osmanlı‟da Bir Telif Türü Olarak Tercüme ........................................................... 8 

3. OSMANLI’DA KUR’ÂN VE TEFSĠR TERCÜMELERĠ ...................................... 9 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

HÜSEYĠN VÂĠZ-Ġ KÂġĠFÎ VE TEFSĠR-Ġ MEVAHĠB 

1. HÜSEYĠN VÂĠZ-Ġ KÂġĠFÎ’NĠN HAYATI ............................................................ 12 

1.1. İlmî Kişiliği .......................................................................................................... 13 

1.2. Şiîlik İle İtham Edilmesi ....................................................................................... 13 

2. HÜSEYĠN VÂĠZ-Ġ KÂġĠFÎ’NĠN ESERLERĠ ........................................................ 15 

2.1. Tefsirle İlgili Eserleri ........................................................................................... 15 

2.2. Tasavvuf ve Ahlakla İlgili Eserleri ....................................................................... 16 

2.3. Edebiyat İle İlgili Eserleri .................................................................................... 18 

2.4. Astronomi ile İlgili Eserleri .................................................................................. 19 

2.5. Diğer Eserleri ........................................................................................................ 19 

3. MEVÂHĠB-Ġ ALĠYYE ............................................................................................. 19 

3.1. Mevâhib Tefsiri‟nin Genel Özellikleri ................................................................. 20 

3.2. Mevâhib Tefsiri‟nin Kaynakları ........................................................................... 22 

3.2.1. İstifâde Ettiği Tefsir Kaynakları ..................................................................... 23 

3.3. Mevâhib-i Aliyye‟nin Tercümeleri ....................................................................... 27 

3.4. Mevâhib-i Aliyye‟nin Tercih Edilme Sebebi ....................................................... 29 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

ĠSMÂĠL FERRÛH EFENDĠ VE TEFSĠR-Ġ MEVÂKĠB 

1. ĠSMAĠL FERRUH EFENDĠ’NĠN HAYATI .......................................................... 32 

1.2. Londra Sefareti ..................................................................................................... 33 



vi 

 

1.3. Vefatı .................................................................................................................... 35 

1.4. İlmî Kişiliği ve Beşiktaş Cemiyyet-i İlmiyyesiyle İrtibatı ................................... 35 

1.5. Ferruh Efendi‟nin Bektaşilikle İthamı .................................................................. 39 

1.6. Masonlukla İthamı ................................................................................................ 41 

1.7. Öğrencileri ............................................................................................................ 44 

2. ĠSMAĠL FERRUH EFENDĠ’NĠN ESERLERĠ ...................................................... 45 

2.1. Mevâkib Terceme-i Tefsir-i Mevâhib .................................................................. 45 

2.1.1. Yazma Nüshaları ............................................................................................ 45 

2.1.2. Basma Nüshaları ............................................................................................ 45 

2.2. Mesnevî‟nin VII. Cildinin Tercümesi .................................................................. 46 

2.3. Mukaddime Tercümesi ......................................................................................... 48 

2.4. Mantık Risâlesi ..................................................................................................... 49 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MEVÂKĠB TEFSĠRĠ’NĠN ÖZELLĠKLERĠ VE METODU 

1.  ESERĠN YAZILIġ SEBEBĠ .................................................................................... 51 

2. MEVÂKĠB TEFSĠRĠ’NĠN KAYNAKLARI .......................................................... 53 

2.1. Tefsir Kaynakları .................................................................................................. 54 

2.2. Hadis Kaynakları .................................................................................................. 62 

2.3. Tasavvuf ve Ahlakla İlgili Kaynakları ................................................................. 63 

2.4. Fıkıh Kaynakları ................................................................................................... 63 

2.5. İsmini Zikretmediği Halde İstifâde Ettiği Anlaşılan Kaynaklar ........................... 63 

3. ESERĠN ÜSLÛBU .................................................................................................... 64 

3.1. Ekleme ve Kısaltmalar ......................................................................................... 66 

4. ESERĠN DĠL YÖNÜNDEN ÖZELLĠKLERĠ ........................................................ 67 

4.1. Kavramsal Açıklamalar ........................................................................................ 73 

4.2. Belağatla İlgili Açıklamalar ................................................................................. 74 

5. KUR’ÂN ĠLĠMLERĠ AÇISINDAN DEĞERLENDĠRĠLMESĠ ........................... 79 

5.1. Muhkem Müteşâbih .............................................................................................. 79 

5.2. Hurûf-ı Mukattaa .................................................................................................. 82 

5.3. Nesh Problemine Yaklaşımı ................................................................................. 84 

5.4. Sûre ve Âyetlerin Faziletleri ................................................................................. 86 



vii 

 

5.5. Vücûh ve Nezâir ................................................................................................... 87 

6. ESERĠN RĠVÂYET YÖNÜNDEN ÖZELLĠKLERĠ ............................................. 90 

6.1. Kur‟ân‟ın Kur‟ân‟la Tefsiri .................................................................................. 90 

6.2. Kur‟ân‟ın Hadislerle Tefsiri ................................................................................. 91 

6.3. Kur‟ân‟ın Esbâb-ı Nüzûl ile Tefsiri ...................................................................... 93 

6.4. İsrâiliyata Dair Bilgileri Değerlendirmesi ............................................................ 94 

6.5. Kıraat Farklılıkları ................................................................................................ 95 

7. ESERĠN DĠRÂYET TEFSĠRĠ YÖNÜNDEN ÖZELLĠKLERĠ ............................ 96 

7.1. Fıkhî Yönü ............................................................................................................ 96 

7.2. Kelâmî Yönü ........................................................................................................ 98 

7.3. Tasavvufî Yönü .................................................................................................... 99 

SONUÇ ........................................................................................................................ 102 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 104 

 

 

 

 

 



1 

 

KISALTMALAR 

A.Ü.  Ankara Üniversitesi 

as.  Aleyhisselam 

Bk.   Bakınız. 

c.   Cilt 

çev.  Çeviren 

DİA.  Diyanet İslam Ansiklopedisi 

Ed.  Editör 

G.Ü.  Gümüşhane Üniversitesi 

H.Ü.  Hitit Üniversitesi 

Hz.  Hazreti 

Hzl.  Hazırlayan 

İ.Ü.  İstanbul Üniversitesi  

Krş.  Karşılaştırınız  

M.Ü.  Marmara Üniversitesi 

Md.  Maddesi 

Msl.  Mesela 

nr.  Numara 

Nşr.  Neşreden 

ö.  Ölüm tarihi 

r.a.  Radıyallahu Anh 

s.  Sayfa numarası 

SBE.  Sosyal Bilimler Enstitüsü 

t.y.  Tarih yok 

Thk.   Tahkik eden 



2 

 

Üni.  Üniversite 

vd.  Ve diğerleri 

vr.  Varak 

y.y.  Yayınevi yok 

yy.  Yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

GĠRĠġ 

İnsanı diğer canlılardan ayıran nutkiyeti olunca insanın insan olarak var olması da bu 

özelliğine bina edilir. Dolayısıyla insan hem var olma hem de kendisi dışındaki varlıkla 

irtibat kurması bakımından nutka/düşünmeye/konuşmaya ihtiyaç duyar. İlmin tasavvur 

ve tasdikten, tasdikin de tasavvurların birbirleriyle irtibatından ibaret olduğunu 

düşündüğümüzde insanın varlıkla irtibatının dil üzerinden yürüdüğü kendiliğinden 

ortaya çıkar. Bu sebeple “insan bütün var olanların bilgisini edinme imkânına sahiptir.”
1
 

Bu imkân sayesinde bütün varlıkla bilgisi aracılığıyla irtibat kurar. Canlı-cansız bütün 

varlıkların Allah‟ı tesbih ettiği bilgisi
2
 Müslümanın nebâtât ile nasıl bir ilişki kuracağını 

belirlediği gibi bu bilgiden nasıl bir ibret/anlam çıkaracağını da gösterir. Böylelikle ilahî 

bilgi varlıkla irtibat kurma açısından da insana bir yöntem/biçim verir. 

Cenab-ı Hak birçok sıfatı varken insan ile kelam sıfatıyla irtibat kurmuştur. İlahî olan 

ile ilişkimiz yine dil aracılığıyla mümkün olacağından dilin ehemmiyeti insanın hem 

maddî hem manevî varlığı mesabesindedir; zira “insanı diğer canlılardan ayıran insanın 

manevi dünyasıdır.”
3

 Bir milletin tarih sahnesinde yerini alabilmesi de yine dil 

sayesindedir. Âşık Paşa‟nın Garip-nâme‟sini Türklerin de hakikat bahçesinden gül 

dermeleri ve o bahçede öten bülbüllerin seslerini işitebilmeleri için Türkçe olarak 

kaleme alması insanın varlık ve hakikat ile irtibatının kurulması manasındadır.  

Bu açıklamalardan sonra Kur‟an tercümesinin, Müslümanlar için hakikatin başka bir dil 

ile ifâdesi olduğu net bir şekilde belirir. Bu sebeple Kur‟an-ı Kerim söz konusu 

olduğunda tercüme çok daha önem arz eder. Çünkü Kur‟an‟ın anlaşılması bir 

Müslüman için ne kadar önemli ise Kur‟an‟ın tercümesi meselesi de bir o kadar önem 

taşımaktadır. Allah‟ın insan ile kelam sıfatıyla iletişim kurması insanın değerinin 

düşünme ve konuşması sebebiyle olduğunu gösterir ki, bu durumda işitilen kelamın 

sahih bir şekilde anlaşılması (fehm-i sahih) iletişimin bir gereği ve asli bir cüzüdür. 

İşitilen kelam üzerine düşünmek de yine bu ilişkinin bir sonucudur. Bu bağlamda 

Cenâb-ı Hakk‟ın “Ve: ġâyet kulak vermiĢ veya aklımızı kullanmıĢ olsaydık, (Ģimdi) Ģu 

                                                 

1 Necati Öner, Bilginin Serüveni, 3. Baskı, İstanbul: Divan 2015, s. 57.  
2 Kur‟an, Haşr sûresi, Ayet 1. 
3 Öner, Bilginin Serüveni, s. 13.  



4 

 

alevli cehennemin mahkûmları arasında olmazdık! diye ilâve ederler.”
4
 buyruğunu 

hatırladığımızda işitme (sem‟) ile akletmenin birbiriyle olan esaslı irtibatı açık bir 

biçimde görülebilir. 

1. ÇALIġMANIN KONUSU, AMACI VE METODU 

Özellikle 19. yüzyılda bütün dünyada başlayan modernleşme süreciyle birlikte kutsal 

kitapların anlaşılmama problemi ortaya çıkmakta, dolayısıyla bu husus bir tercüme 

ihtiyacını gündeme getirmektedir. Osmanlı‟da yazılıp medreselerde okutulan ve dili 

büyük ölçüde Arapça olan eserlerin topluma tam anlamıyla hitap edememesi bunların 

tercümesinin yapılması gereğini ortaya çıkarmıştır. Bu bağlamda tercümesi en çok 

basılan ve dili bir ölçüde anlaşılır kılan bir tercüme-tefsir olan Ferruh Efendi‟nin 

Mevâkib adlı tefsiri hakkında herhangi bir müstakil çalışma yapılmamış olması bizi bu 

konuda araştırma yapmaya sevketmiştir. Çeviri eserlerin en önemli yönlerinden birisi 

olan kaynak dilin amaç dile aktarılması, araştırmanın dikkate değer konularından birini 

oluşturmaktadır.  

16.yy. Osmanlıca‟sı halk tarafından anlaşılması güç, alengirli, münşiyâne bir yazı dili 

olduğundan daha sonraları anlaşılma gâyesi ile sade bir dil kullanılmaya başlanmıştır. 

İslamî eserlerde bu çalışmaların ilklerinden sayılabilecek olan Mevâkib Tefsiri bu 

amacını ne ölçüde yerine getirdiği de ayrıca çalışmanın konularından birisidir. 

Ferruh Efendi, Avrupadaki önemli toplumsal değişimlerin ardından Osmanlı tarafından 

sefir olarak gönderilmiş ilk isimlerden olması sebebiyle geri dönüşünde Osmanlıdaki 

değişimlerde etkisi olduğunu düşündüğümüz önemli bir ilim cemiyetinin kuruluşunda 

ciddi katkıları olmuş bir isimdir. Bu vesileyle ilgilendiği konular, kaleme aldığı çeviriler 

ve ilim cemiyeti içerisindeki faliyetlerin yanında bir tefsir eseri kaleme alması dikkat 

çekicidir. Mevâkib Tefsiri günümüz meâl anlayışına benzer bir görünüm arz ettiğinden 

eserinde Kur‟ân ilimlerine dair ön plana çıkardığı meseleler, gerekli görmeyip 

değinmediği konular, ortaya koymaya çalıştığı Kur‟ân anlayışının mahiyeti ve bunların 

yanında çevirideki dil ve üslûbu incelenen konular içerisinde yer almaktadır. 

                                                 

4 Kur‟an, Mülk sûresi, Ayet 10, (Çantay).  



5 

 

Tez; tefsir tercüme, yorum kavramlarının açıklanmasının ardından Osmanlı tefsir 

geleneğine dair kısa bir giriş ve üç bölümden oluşmakta olup, ilk bölümde Mevâkib‟in 

temel kaynağı olan Mevâhib-i Aliyye‟nin müellifi Kâşifî‟nin hayatı ve eserleri 

hakkındaki bilgiler verildikten sonra Mevâhib Tefsiri‟nin ana kaynakları ve genel 

özellikleri incelenmiştir. İkinci bölümde ise mütercim Ferruh Efendi‟nin bağlantılı 

olduğu Beşiktaş İlmiye Cemiyeti ile olan sıkı irtibatı ortaya konularak hayatı, ilmî 

kişiliği ve eserleri hakkında bilgi verilmiştir. Son bölümde ise Mevâkib Tefsiri‟nin 

öncelikle yazılış sebebi ve kaynakları ortaya konulmuş, sonrasında da eser dil 

yönünden, Kur‟an ilimleri, rivâyet ve dirâyete dayalı yorumları açısından 

değerlendirilmiştir. 

Çalışmanın temel konusunu Ferruh Efendi‟nin Mevâkib Tefsiri oluşturuyorsa da Farsça 

kaleme alınan ve Mevâkib‟ın ana kaynağı olan Mevâhib-i Aliyye adlı eserin dil 

yönünden eksiklikle birlikte imkânlar ölçüsünde kaynakları, rivâyet ve dirâyet 

yönünden özellikleri de araştırılmıştır. Âyetlerin literal bir çevirisinin ortaya çıkaracağı 

problemleri çözme ve daha anlaşılır kılma konusunda yararlandığı kaynak olması 

sebebiyle Ferruh Efendi‟nin çeviriye yansıttığı hususların araştırılması Mevâhib 

üzerinden yürütülmüştür.  

Aynı şekilde dirâyet ve rivâyet açısından özellikleri Hüseyin Vâiz-i Kâşifî‟nin eseri 

dikkate alınarak ortaya konulmuş olmakla birlikte Ferruh Efendi‟nin kendi tercih ettiği 

vecihler de dikkatle incelenmiştir. Fakat Ferruh Efendi‟nin kullandığı kaynakların pek 

çoğu aynı zamanda Kâşifî‟nin de kaynakları olsa bile bir âyet hakkında Kâşifî‟nin 

kullanmadığı kaynağı Ferruh Efendi‟nin kullanmasından dolayı ilgili kaynaklara bizzat 

kendisinin ulaştığını söylemek mümkündür. Bu sebeple Ferruh Efendi‟nin kendisinin 

ulaştığı kaynakları da belirtmeye ve imkânlar ölçüsünde kaynak belirtmeden aldığı 

ifâdelerin hangi tefsirden alınmış olabileceğini ortaya koymaya çalıştık. Fakat bu 

araştırma isim zikretmeksizin verdiği bilgilerin her biri için geçerli değil, kaynaklarının 

genel çerçevesini çizmeye imkân sağlayacak ölçüde sınırlı sayıdadır. Bunun yanında 

kaynak zikretmeksizin aktardığı hadislerin bir kısmını da hadis kitaplarında bularak 

hadis kaynaklarını belirlemeye çalıştık. 



6 

 

Âyet meâlleri verilirken işaret edilmek istenen husus hangi müellif tarafından 

zikredildiyse o tercih edilmiştir. Yapılan araştırmaların çoğunda zikredilen âyet 

meâllerinin hangi müellife ait olduğu belirtilmemektedir. Hâlbuki günümüzde çok fazla 

meâl bulunduğundan okuyucu hangi meâlden alındığını bilmemekte; bu ise 

araştırmacının kendi meâli izlenimini uyandırmaktadır. Araştırmacının her ne kadar 

meâller arasından bir tercih yapma imkânı var ise de bunu belirtmesi kanaatimizce daha 

doğru olacaktır. Biz de bu düşünceyle tek bir meâl tercih etmediğimizden karşılaştırma 

noktasında zikri geçen âyet meâllerinin müelliflerini belirtmeyi uygun gördük. Bu 

meyânda açıklaması verilen âyet meâllerini genel itibariyle Mevâkib‟den aldık ve 

elimizde bulunan baskısında âyet numaraları genel itibariyle bazı yerlerde farklılık 

arzettiği için elimizdeki eserin âyet numaralarını zikretme ihtiyacı duyduk. 

2. TEFSĠR TERCÜME VE MEÂL KAVRAMLARI 

2.1. Tefsir  

Sözlükte “açıklamak, beyan etmek” anlamındaki fesr kökünden türeyen tefsir 

açıklamak, kapalılığı gidermek anlamlarına gelmektedir.
5
 Tefsir usûlünde “Sarf, nahiv 

ve belâgat gibi dil bilimlerinden; esbâb-ı nüzûl, nâsih-mensuh, muhkem-müteşâbih gibi 

Kur‟an ilimlerinden; hadis ve tarih gibi rivâyet ilimlerinden; mantık ve fıkıh usûlü gibi 

yöntem bilimlerinden yararlanılarak Kur‟an‟ın mânalarının açıklanmasını ve ondan 

hüküm çıkarılmasını öğreten ilim” olarak tanımlanmaktadır.
6
 Tefsir usûlünde tefsir en 

geniş anlamıyla tarif edilmiş olsa da Cürcânî‟ye göre tefsir âyetin mânasının, onunla 

ilgili kıssaların ve sebeb-i nüzûlünün anlama çok açık biçimde delâlet eden kelimelerle 

açıklanmasıdır.
7
 Yukarıdaki tanımda geçen hususları kabul etmekle birlikte tefsirin esas 

unsurunu oluşturan, Cürcânî‟nin tanımda zikrettikleridir. Zira ilk dönem tefsir eserleri 

kaleme alınırken mantık ve fıkıh usûlu yöntemleri sistemli bir şekilde bulunmamakta, 

tefsir ilminin vazgeçilmezi olan nahiv ve özellikle belağat ilmi henüz 

oluşturulmaktaydı. Bu sebeple Cürcânî‟nin tanımı Ferruh Efendi‟nin yaptığı tefsir 

                                                 

5 Muhammed b. Şemsiddîn er-Râzî, Muhtâru's-Sıhâh, Dimeşk: Dâru'l-Feyhâ', 2010, „f-s-r‟ md; Abdulhamit Birışık, 

“Tefsir”, DĠA, c. 40, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2011, s. 290.  
6 Birışık, “Tefsir”, s. 290. 
7 Muhammed Şerîf el-Cürcânî, Kitâbu't-Ta'rîfât, 4. Baskı, Muhammed Abdurrahmân el-Meraşlî (thk.),  Beyrut: 

Dâru'n-Nefâis, 2018, „tefsir‟ mad. 



7 

 

tercümesinin mahiyetine birebir uymaktadır. Ferruh Efendi Cürcani‟nin belirttiği 

şekilde bir âyetin sebeb-i nüzülü varsa onu mutlaka belirtmiş ve ifadelerin kapalı 

olmasından anlaşılmasında güçlük oluşacak yerlerde anlamını açıklayacak kelimelere 

yer vermiş, ayette bir belağat sanatı bulunuyorsa en azından onun anlamını yansıtmaya 

çalışmış, dolayısıyla tefsirin genel mahiyetini ortaya koymuştur. 

2.2. Meâl ve Tercüme 

“Dönmek, ıslah etmek” vb. anlamlara gelen evl kökünden mimli masdar olan meâl, 

“ulaşılan hedef, gâye” manasında masdar-isim olarak da kullanılır.
8

 Aynı kökten 

türeyen te‟vil ise lafzın aslî olarak vaz„ edildiği zahir manasından delilin gerektirdiği 

manaya nakletmektir.
9

 Meâl kelimesi her ne kadar Arapça bir kelime olsa da 

Cumhuriyet dönemlerinde yapılan tercümeler için kullanılan bir „kavram‟ olması 

hasebiyle Türkçe‟ye özgüdür. Zira bu kelimede lafzî çeviriden ziyade sözün mana ve 

mefhum itibariyle başka bir dile aktarılması söz konusudur.
10

 Hiç şüphesiz Ferruh 

Efendi‟nin eseri bir meâl değilse de özellikle Bakara sûresinden itibaren eser bir meâl 

tarzındadır. Eser bu hali ile yukarıda ifâde edilen meâl kavramına bizzat uygundur. 

Hatta „meâl‟ kavram olarak geçmiyor ise de Elmalılı ve Çantay‟ın kullandığı mana, 

mefhum olarak mevcuttur. Fakat meâl karşılığı olarak „tercüme‟ kullanılmaktadır. 

Nitekim Ferruh Efendi‟den sonra Ahmet Cevdet Paşa‟nın kaleme aldığı Kur‟an 

tercümesinin adı da Tercüme-i Ģerife‟dir.
11

 Dolayısıyla daha erken dönemlerde tercüme 

kelimesi tercih edilirken meâl kelimesinin kullanılmaya başlanması Cumhuriyet 

devrinin ilk yıllarına tekabül eder ve daha çok dinî, fikrî, siyasî anlamlar içeren bir 

kavram olarak kullanılır.
12

 

Kur‟an‟ın tercümesi meselesi tartışmalı ve bir o kadar da önemli olsa da konumuzun 

dışında bulunduğundan değinmeyeceğiz; fakat tezimizin konusu bir Kur‟an tercümesi 

olduğundan bu konudan da bigâne kalamayız. Bu sebeple çalışmamız boyunca aynı 

zamanda bir Mantık Risale‟si yazarı olan Ferruh Efendi‟nin tercümesinde ortaya 

                                                 

8 Mustafa Öztürk, “Meâl”, DĠA, c. Ek-2, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2016, s. 205. 
9 Cemalüddin İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 3. Baskı, Beyrut: Dâru sâdır, 1414, s. 11/33.  
10 Bk. Öztürk, “Meâl”, s. 205.  
11 Emine Armağan, “Ahmet Cevdet Paşa ve Tercüme-i Şerife”, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üni. 

SBE, 2015), s. 18. 
12 Bk. Öztürk, “Meâl”, s. 206-207. 



8 

 

koyduğu dil yönündeki hassasiyeti, ifâdeleri ve kavram seçimi gibi hususları incelenmiş 

ve ayrı bir başlık altında ele alınmıştır. 

2.3. Osmanlı’da Bir Telif Türü Olarak Tercüme  

İslam dünyasının XII. yüzyıldan itibaren yeni eserler üretmediği, ihtisar, şerh, haşiye ve 

talik türü eserler kaleme alındığı ifâde edilir. Şerh ve haşiyeyi bir telif türü olarak 

değerlendirebileceğimiz gibi tercümeyi de telif eser niteliğinde saymak mümkündür. 

Mesela Ahmet Cevdet Paşa‟nın Mukaddime, Vedâdî‟nin Tarikat-ı Muhammediyye 

çevirisi gibi eserlere göz atıldığında mezkûr eserlerin bir tercümeden ibaret olmadığı 

rahatlıkla görülebilir. Yine Hüseyin Vâiz-i Kâşifî‟nin Envâr-ı Süheylî adıyla tercüme 

ettiği Kelile ve Dimne çevirisinin Alaaddin Ali Çelebi tarafından yapılan tercümesinin 

edebî değer ve muhteviyat açısından Farsça aslını çok aşmış bir eser olduğu 

belirtilmektedir.
13

 

Malum olduğu üzere Mevâkib Tercüme-i Tefsir-i Mevâhib ismiyle adlandırılan ve bir 

tercüme olarak addedilen tefsirinde İsmail Ferruh Efendi, Mevâhib Tefsiri‟ni kaynak 

olarak almış ise de esas itibariyle muteber görülen farklı kaynaklardan da istifa etmiş ve 

bu meyanda KeĢĢâf, Beydâvî, Tibyân ve Hâzin tefsirleriyle bağlantılı olarak nüzül 

sebeplerini ve “nakş-ı sahîfe” denilen bazı hikâyeleri de âyet manalarının altına yazarak 

tercümesini meydana getirmiştir.
14

 Aynı zamanda tefsirler arasında bir tercih imkânı 

kapısı aralayan bu yöntem sayesinde mütercim, zayıf gördüğü veya kabule şayan 

görmediği hususları mensubu bulunduğu geleneğin tefsir anlayışına itibar ederek 

değiştirme gereği duymuş; bu esnada da itibar ettiği kaynaklarda yer alan görüşleri 

nakletmiştir. Bu husus bize Osmanlı tercüme geleneğini de net bir şekilde izah 

etmektedir. Nitekim İsmail Kara Osmanlı tercüme geleneğini hakkında şunları söyler:
15

  

“Klasik tercüme bugünkü tercüme anlayıĢından hayli farklı olarak aynı zamanda 

bir Ģerh, bazen de bir telhistir. Buna mütercimin aynı zamanda müellif olarak 

davranması da diyebiliriz: tercüme ettiği metin üzerinden döneminin ihtiyaç ve 

icbarlarını hesaba katar, arayıĢlarına iĢaret eder, bir bakıma metni o güne getirir. 

Bu sebeple klasik tercümeleri ilim ve fikir tarihi zaviyesinden okurken mütercimin 

                                                 

13 Bk. Ömer Faruk Akün, “Alâeddin Ali Çelebi”, DĠA, c. 2, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1989. 
14 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 45. 
15 İsmail Kara, Ġlim Bilmez Tarih Hatırlamaz ġerh ve HaĢiye Meselesine Dair Birkaç Not, İstanbul: Dergah 

Yayınları, 2016, s.123. 



9 

 

neleri ilâve ettiği, ne türden açıklamalar yaptığı, hangi ifâdeleri kuvvetlendirip 

hangilerini aĢağıya çektiği, neleri gizleyip neleri âĢikâr kıldığı dikkatle takip 

edilmelidir.” 

İsmail Ferruh Efendi‟nin Mevâhib Tercümesi, bugünkü anlamıyla bir tercüme 

sayılamayacak denli farklılık arz eder ve bu yönüyle telif eserler arasında da 

değerlendirilebilir. Osmanlı‟da tercüme literal bir tercüme olmaktan öte en genel 

anlamıyla metnin yeniden ele alınması, Kara‟nın ifâdesiyle metnin o güne getirilmesi 

demektir. Bu husus sadece Osmanlı uleması için geçerli değildir, esasında klasik 

tercüme usûlunün genel yapısı böyledir. Bu bağlamda çalışmamıza konu olması 

açısından gerek Kâşifî‟nin yapmış olduğu Kelile ve Dimne tercümesi, gerekse aynı 

eserin Hümayünname adıyla Osmanlı‟da yapılmış olan tercümeleri örnek olarak 

zikredilebilir. Çünkü her iki eser de katkılar, çıkarmalar ve değişiklikler içermektedir. 

3. OSMANLI’DA KUR’ÂN VE TEFSĠR TERCÜMELERĠ  

Kur‟an-ı Kerim‟in anlaşılması, sahabe döneminden itibaren hiç şüphesiz Müslümanları 

meşgul eden en önemli meselelerden biri olmuştur. İslamiyetin daha ilk asrında Arap 

olmayan toplumlar arasında yayılmasıyla birlikte İlâhi hitabın farklı dillere aktarımı 

meselesi zaruri hale gelmiştir. Rivâyet edildiği üzere İranlılar, Selman-ı Farisi‟ye bir 

mektup yazarak Fatiha sûresini Farsça yazmasını talep etmişler ve onu namazlarında 

okumuşlardır.
16

 Bu durum sadece Farsça ile sınırlı kalmamış, Kur‟an-ı Kerim gerek 

İslam‟a giren milletlerin diline gerekse İslam hakkında çalışma yapmak isteyenlerin 

dillerine aktarılmıştır.  

Esas itibariyle farklı diller ile yaratılan insanlık, diğer milletlerin dillerinde yazılan 

kitaplara ilgi duymuş ve bu vesileyle hem onların dillerini öğrenmiş hem de eserlerini 

tercümeye gayret etmişlerdir. Aslında tercüme kelimesini daha geniş anlamda ele 

aldığımız zaman bir kişinin başka ülkelere ilim öğrenmek için gidip öğrendiği bilgileri 

ülkesine taşıması da bu kapsamda değerlendirilebilir. Osmanlıda yazılan eserlerin dili 

her ne kadar Arapça olsa da takrirlerin Türkçe yapıldığı bilinmektedir. Bunun yanında 

birçok eser Türkçeye tercüme edilmiştir. Fakat günümüzde bu dönem hakkında 

                                                 

16 Muhammed b. Ahmed es-Serahsî, Mebsut, Beyrut: Daru‟l-marife, 1414/1993, s. 1/37; Muhammed Hamidullah, 

Kur’an Tarihi, Abdülaziz Hatip – Mahmud Kanık (çev.), İstanbul: Beyan Yayınları, 2018, s. 104. 



10 

 

„Türklerin Kur‟an‟a yaklaşımının yüzeysel olduğu‟ hatta neredeyse hiç anlaşılmasına 

çalışılmadığı yönünde değerlendirmeler mevcuttur.
17

 Osmanlı medreselerinde Tefsir 

ilmi en üst seviyede okutulduğu ve tefsirle âlimlerin meşgul olduğunu göz önünde 

bulundurursak tefsirlerin tercüme edilmemesinin nedeni anlaşılabilir. Zaten Osmanlı 

medreselerinde okutulan Zemahşerî‟nin KeĢĢaf‟ı, Beydâvi‟nin Envâru‟t-Tenzîl‟i, 

Kuşeyrî‟nin et-Teysîr ve Letâifu‟l-ĠĢârât‟ı gibi tefsirlerin tercümesi genel anlamda 

mümkün olmamasına rağmen araştırmamızın konusu olan Mevâkib Tefsiri‟nde 

gördüğümüz üzere yazılan tefsir/tercümelerde bu eserler kaynak olma vasfını 

korumuşlardır. Öte yandan Osmanlı âlimlerinden olan Birgivî‟nin yazdığı Tarîkat-ı 

Muhammediye kısa zamanda Türkçeye çevrilmiş, aynı zamanda halk için kaleme aldığı 

Türkçe eserler de çevirileri yapılıp latinize edilmiş olmasına rağmen Mukaddimetü‟l 

Müfessirîn adlı yarım kalmış matbu tefsiri tercüme edilmemiştir.  

Kur‟ân-ı Kerim‟in geçmişten günümüze pek çok tercümesi yapılmış olup bu tercümeler 

zamanın ihtiyaçlarına göre farklılık göstermiştir. Özellikle Batılılaşma sürecinin 

ardından değişen siyasi yapılar doğrultusunda, Osmanlı‟nın Batı ile daha yakından ilişki 

içerisinde olmasından sonra dinin yorumu sayılan tefsirlerin tercüme edilmesinin ağırlık 

kazandığı söylenebilir. Bu tercüme faaliyetleri modern dönemlerde daha da artmış, buna 

mukabil meâllerin sayıları da bir hayli fazlalaşmıştır.  

İnsanlık tarihinde kâğıdın ve matbaanın bulunuşunun ilim/bilim mirasının oluşma ve 

aktarılmasına yönelik etkisi yadsınamayacak kadar büyüktür. 1450‟li yıllarda 

bulunduğu bilinen matbaanın Türkiye‟de kullanılışı hem çeşitli tartışmalarla birkaç 

yüzyıl gecikmiş hem de ilk zamanlar din kitaplarının tab‟ına müsaade edilmediği gibi 

hele Kur‟ân için bu husus söz konusu dahî edilmemişti.
18

 Bu alanda gecikmenin İslâm 

dininden kaynaklı olmadığı farklı birtakım sosyal ve psikolojik sebeplerinin olduğu 

açıktır.
19

 Kur‟ân‟ın Türkçe tercümelerinin beylikler döneminde başladığı kabul edilirse 

de bunlar daha çok kısa sûrelerin tefsirlerine yönelik olup Kur‟ân‟ın tamamını ihtivâ 

                                                 

17 Bk. Hidâyet Aydar, “Türklerde Kur‟an Çalışmaları”,  ĠÜ. Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 1, s. 224-229.  
18 Bk.Osman Keskioğlu, Türkiye’de Matbaa Te’sisi ve Mushaf Basımı, Ankara: AÜ. İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 

15, 1967, s. 121. 
19 Bk. Mahmut Gündüz, Matbaanın Tarihçesi ve Ġlk Kur’an-ı Kerim Basmaları, Vakıflar Dergisi, Ankara: Mars 

Matbaası, 1978, sy. 12, s.338-339; Ayrıca İslam‟ın geri kalmanın sebebi olmadığına dair bk. Fuat Sezgin, Bilim 

Tarihi Sohbetleri, İstanbul: Timaş, 2017, s. 28-29. 



11 

 

etmezler.
20

 XVIII. yüzyılda matbaanın yaygınlaşması neticesinde 19. yüzyılın ikinci 

yarısının başlarında basılmaya başlanan Türkçe tefsir ve tercümelerinin ilki olarak 

Ayıntâbî Mehmed Efendi‟nin Tibyân Tefsiri ile Ferruh Efendi‟nin Mevâkib Tefsiri 

birlikte zikredilmiştir.
21

 Hatta bu tefsirler, defalarca birlikte basıldığı gibi birkaç defa 

ayrı basılmış, baskıları gazete haberlerinde dahi yer almıştır.
22

 Bu hususta bin kadar 

gazete ve dergiyi taramak sûretiyle yapılan araştırmada da hakkında en fazla ilan çıkan 

tefsirin Mevâkib olduğu görülmüştür.
23

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

20 Bk. Abdülkadir İnan, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Tercemeleri Üzerine Bir Ġnceleme, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 1961, s. 14; Mehmet Kara, “Doğu ve Batı Türkçesinde Kur‟an Tercüme ve Tefsirleri”, Diyanet 

Ġlmi Dergi, 1993, c.29, sy. 3, s. 26. 
21 Bk. Müjgân Cunbur, Kur’ân-ı Kerîm’in Türk Dilinde BasılmıĢ Tercüme ve Tefsirleri, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, Diyanet İşleri Başkanlığı Dergisi, 1962, s.124;  
22 Bk. Recep Arpa, “Tanzimat‟tan Cumhuriyete Osmanlı Gazete ve Dergilerinde Yer Alan Tefsir İlanları”, Usûl 

Ġslam AraĢtırmaları, 2011, sayı: 16, s. 31-34. 
23 Bk. Arpa, “Osmanlı Gazete ve Dergilerinde Tefsir İlanları”, s. 63. 



12 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

HÜSEYĠN VÂĠZ-Ġ KÂġĠFÎ VE TEFSĠR-Ġ MEVAHĠB 

1. HÜSEYĠN VÂĠZ-Ġ KÂġĠFÎ’NĠN HAYATI 

Asıl adı Mevlânâ Kemâlüddîn Hüseyn b. Alî-i Beyhakî-i Sebzevârî Herevî
24

 olan, 

“Vâiz” lakabı ve şiirlerinde kullandığı “Kâşifî” mahlasıyla tanınan
25

 Hüseyin Vâiz-i 

Kâşifî, hicrî 830 yılında
26

 İran‟ın Horosan bölgesindeki Sebzevâr şehrinde doğmuştur. 

Çocukluk ve gençliğini geçirdiği bu bölgede iyi bir eğitim almış, kısa süreli olarak 

bulunduğu Nişabûr ve Meşhed‟de ilmî birikimi ve etkili hitâbeti ile meşhur olmuştur. 

Vefât ettiği sıralarda Nakşibendî şeyhi Sa„deddîn-i Kaşgarî hakkında gördüğü rüya, 

Kaşgarî‟nin mezarını ziyaret etmek amacıyla Herat‟a gitmesine sebep oldu (Mayıs 

1456). Burada Kaşgarî‟nin müridi Molla Abdurrahman-ı Câmî ile tanıştı ve onun 

vasıtasıyla Nakşibendî tarikatına intisap etti.
 27

 Kâşifî, Cuma sabahları Herat‟taki Ali Şîr 

Nevâi camisinde; Sali günleri Sultaniye medresesinde halka vaaz verirdi.
28

 Büyük bir 

maharetle yaptığı ve „âb-ı hayât olarak nitelendirilen‟
29

 vaizliğini burada da devam 

ettirmiş olması hasebiyle bu konudaki şöhreti Sultan Hüseyin Baykara ve şair Ali Şir 

Nevâî ile tanışmasına ve onların teşvikiyle çeşitli eserler telif etmesine vesile olmuştur. 

Edip, şâir, müneccim ve müfessir olarak bilinir.
30

 Hocası ve şeyhi Molla Câmî (ö. 

1492)‟nin vefatından sonra Herat‟tan ayrılıp tekrar doğduğu yer olan Sebzevâr‟a 

                                                 

24 Bk. Mirza Abdulah Efendi el-İsbehânî, Riyâzu’l-ulemâ ve hiyâzu’l-fuzalâ, Seyyid Ahmed el-Hüseynî (thk.), 

Kum: Mektebetü âyetillahi‟l-uzmâ, 1403, c. 2, s. 185. 
25 Emir Ali Şîr Nevâi, Tezkiretü Mecâlisü’n-nefâis, Ali Asğar Hikmet (nşr.), Tirâz: Kütüphane-i Menuçmera, 

1363, s. 267; Yazma eserlerinde ismi „Molla Hüseyin Kâşifî‟ olarak da kullanılmaktadır. (bk. 

https://www.farsnews.com/news/13970219000852/ یکاشف-یاطیط-شٔیاّذ  ) 
26 Bu tarih tahmini olarak verilmiştir. Bk. Adnan Karaismailoğlu, “Hüseyin Vâiz-i Kâşifî”, DĠA, c. 19, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 1999, s.16. 
27  Kâşifî, Ravzatü’Ģ-Ģühedâ, 1. Baskı, Muhammed Şücâ Fâhir (thk.), Mektebetü‟l-haydariyye, 1330, s. 11 

(Muhakkikin önsözü); Abdülhamit Birışık, “Osmanlıca Tefsir Tercümeleri ve Hüseyin Vâiz-i Kâşifî‟nin Mevâhib-i 

Aliyye‟si”, Ġslâmî AraĢtırmalar Dergisi, c. 17, sayı: 1, 2004, s.53-68; Tefsirinde Bahaeddin Nakşibend‟den (ö. 

791/1389) başka hiçbir sûfîden bahsetmediği kadar övgüyle bahsetmesi de bu intisabın bir sonucudur (bk. Kâşifî, 

Mevâhib, s. 213). 
28 Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 188. 
29 Tahirü‟l-Mevlevî, “Mevlânâ Hüseyin Vâiz ve Tefsir-i Hüseynî”, Beyânü’l-Hak, S.41, 21 Şaban 1327/24 Ağustos 

1325, s. 915-917. 
30  Bk. Seza Angı, Kâşifî Hayatı ve İstanbul Kütüphanelerindeki Farsça Yazma Tefsirleri, (YayınlanmamıĢ 

Mezuniyet tezi, Danışman Prof. Dr. Tahsin Yazıcı) İstanbul: İ.Ü. Edebiyat Fakültesi Arap-Fars Filolojisi Bölümü, 

1975, s.4. 

https://www.farsnews.com/news/13970219000852/���?��-�?��?-����?


13 

 

dönmüş ve Kâşifî (v. 910/1504-1505) burada vefat etmiştir. Türbesi Sebzevâr‟ın 

güneybatısında Dervâze-i Nîşâbur denilen yerdedir.
31

 

1.1. Ġlmî KiĢiliği 

İlk eğitimine Sebzevar‟da başlayan Hüseyin Vâiz-i Kâşifî, iyi bir hatip ve vaiz olması 

yanında tefsir, ahlâk, siyer ve astronomiye ilişkin geniş bilgi sahibi bir âlimdir.
32

 

Özellikle gençliğinde dînî ilimler, matematik ve hat sanatı ile uğraşmış daha sonra 

tasavvufa yönelmiştir.
33

 Mevahîb adlı eseri esbâb-ı nüzül, müteşâbihat, eşbah ve nezâir 

gibi Kur‟ân ilimleri, fıkıh, siyer ve özellikle belâgât ilmine dair derin bilgisini ortaya 

koymaktadır. Tezkiretü mecâlisü‟n-nefâis müellifi Ali Şîr Nevâî, Kâşifî‟nin bütün 

ilimlerde özellikle ilm-i nücûmda (astronomi) mâhir ve kendi zamanının en önemli 

âlimi olarak gördüğünü ifâde eder.
34

  Abdullah Efendi ise sûfî, şair, edip, fakîh, 

muhaddis, müfessir, müneccim olmasının yanında sihir, matematik, astronomi huruf ve 

cifr âlimi olduğunu da kaydeder.
35

 Kâtip Çelebi de kendisinden „Muînü‟d-dîn‟ şeklinde 

bahseder.
36

 Molla Cami ile yakın arkadaşlığı tasavvufla ilişkilendirilmiş olsa da Molla 

Câmî‟nin aynı zamanda âlim bir zât olduğunu dikkate alırsak farklı ilimlerde de 

mütebahhir olduğunu söylemek imkân dâhilinde olur. Basılan bazı eserlerde adının 

„Molla Hüseyin‟ olarak kaydedilmesi
37

 de islâmî ilimlere vukûfiyetini göstermektedir. 

Arap dilinin inceliklerine vakıf olmayan bir kişinin Kur‟an gibi edebî bir metni bu 

derece dakik bir biçimde başka bir dile tercüme edebilmesi söz konusu olamaz. Kaldı ki 

Kâşifî, Mevâkib‟tan takip edebildiğimiz kadarıyla belâğata ilişkin en önemli sanatları 

bile Farsça‟ya aktarabilmiştir.  

1.2. ġiîlik Ġle Ġtham Edilmesi 

Osmanlı düşüncesinde her zaman bir Alevi-Bektaşî damarı mevcut olmuştur. Fakat bu 

Şiîlik aşırılığa kaçmayan genellikle ehl-i beyt sevgisiyle sınırlı kalan bir Şiîliktir. 

                                                 

31 Karaismailoğlu, “Hüseyin Vâiz-i KâĢifî”, s. 16. 
32 Bk. Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 2. Baskı, İstanbul 2018, II/229; Karaismailoğlu, “Hüseyin Vâiz-i 

KâĢifî”, s. 19. 
33 http://fa.wikishia.net/view/ یکاشف_ٗاعع_یُحظ_ٍلا  (Erişim tarihi:19.05.2019). 
34 Ali Şîr Nevâi, Mecâlisü‟n-nefâis, s. 267; ayrıca bk. Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 186. 
35 Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/185. 
36 Bk. Kâtip Çelebi, KeĢfu’z-zunûn, Rüştü Balcı (çev.), İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2012, s. 4/1307. 
37 Msl. bk. Molla Hüseyin Kâşifî, Lübb-i Lübâb-i Mesnevî, Seyyid Nasrullah (nşr.), Neşr-i esâtir.  

http://fa.wikishia.net/view/���_��?�_����_����?


14 

 

Kâşifî‟nin Ehl-i beyt sevgisini gösteren, onlara yapılan zulümleri ve Kerbela olayını 

konu edinen Ravzatü‟Ģ-Ģühedâ adlı eserini yazması, isminin Hüseyin b. Ali olması ve 

Fütüvvet-nâme adlı eserinde Şiîliğin esaslarından bahsetmesi
38

 gibi nedenlerle Şiîlik 

ithamına maruz kalmış, bu ise Şiî kaynaklar ve sitelerde Şiî âlimler arasında sayılmasına 

sebeb olmuştur.
39

 Yine hayatı hakkında bilgi veren kaynaklar Herat ve Maveraunnehrin 

diğer şehirlerinde Şiîlik ve Râfizîlikle; Sebzevâr ve diğer şehirlerde Sünnilik ve 

Hanefilikle itham edildiğini aktarır.
40

 Fakat Riyâzu‟l-ulemâ sahibi müellif hattı 

nüshasının hâmişinde Kâşifî‟nin Hanefî mezhebine mensub olduğunu ifade etmekle 

birlikte Ravzatu‟Ģ-Ģühedâ adlı eserinde Şiî kaynaklardan yararlandığını da dile getirir. 

Aynı şekilde Kâşifî‟nin kaynaklarından olan Sa„lebî‟nin de tefsirinde Şiî kaynaklara yer 

verdiğinden dolayı eleştirildiğini belirtmek gerekir.
41

 Yine Kâşân veya Sebzevar‟da 

vaaz verirken meclisten birisinin kendisine yönelttiği soru ile ilgili bir anısı 

nakledilmektedir. Kâşifî, Cebrail‟in (a.s) Hz. Peygamber‟e (s.a.s) inişi ile ilgili bir 

meseleyi anlatırken nüzûlün bin defa gerçekleştiğini söyleyince birisi ayağa kalkıp 

Cebrail‟in (a.s) Hz. Ali‟ye (k.v) kaç defa indiğini sorar. Kâşifî şaşırır ve ne cevap 

vereceğini bilemez. Böyle bir nüzûlün gerçekleştiğini söylese bununla ilgili hiçbir nas 

varid olmamıştır ve zaten bu peygamberlere has bir şeydir. Eğer böyle bir nüzülün vâki 

olmadığını bildirse cahil halk Kâşifî‟nin ehlisünnete mensup olduğunu ve bu yüzden 

Cebrail‟in (a.s) Hz. Ali‟ye (k.v) indiğini inkar ettiğini söyleyecektir. O esnada irticâlen 

şöyle bir cevap verir: Cebrail (a.s) Hz. Ali‟ye (k.v) bin defa inmiştir. Bunun nereden 

biliyorsun? denilince şöyle devam eder: “Bir hadis-i şerifte “Ben ilmin şehriyim, Ali 

onun kapısıdır.” buyrulmaktadır. Malumdur ki evlere ancak kapısından girilir ve çıkılır. 

Böylece Cebrail (a.s) Hz. Peygamber‟e ne kadar indirilmiş ise Hz. Ali‟ye (k.v) de o 

kadar indirilmiş olmaktadır.” Cemaat bu cevaptan hoşnut olur ve böylelikle Kâşifî cahil 

halkın elinden kurtulur.
42

 Anlatılan bu olay doğru kabul edildiğinde güçlü bir hatip olan 

Kâşifî‟nin ehlisünnet akidesini savunduğu ve yaşadığı bölgede vaazlarıyla halkı bu 

                                                 

38  Daha ayrıntılı bir değerlendirme için bk. Kâşifî, Ravzatü‟Ģ-Ģühedâ, (Muhakkikin önsözü) s. 6, 10, 18- 21;  

http://fa.wikishia.net/view/ یکاشف_ٗاعع_یُحظ_ٍلا #.D9.85.D8.B0.D9.87.D8.A8 
39 Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/190; Birışık, “Osmanlıca Tefsir Tercümeleri”, s. 62;  

http://fa.wikishia.net/view/ یکاشف_ٗاعع_یُحظ_ٍلا    
40 Bk. Abdullah Efendi, Riyâzu‟l- ulemâ, s. 2/186.  
41 M. Suat Mertoğlu, „Sa„lebî‟, DĠA, c. 36, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2009, s. 28. 
42 Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/186. 

http://fa.wikishia.net/view
http://fa.wikishia.net/view/���_��?�_����_����?


15 

 

yönde irşad ettiği, cahil halkı ifsad etmeksizin onların inançlarını (belki batıl olanlarını) 

ehlisünnet akidesi ile telif yoluna gittiği anlaşılmaktadır. 

2. HÜSEYĠN VÂĠZ-Ġ KÂġĠFÎ’NĠN ESERLERĠ 

Hüseyin Vâiz tefsir ve tasavvuf gibi İslâmî ilimlerin yanı sıra astronomi ve astroloji ile 

ilgili eserler de yazmıştır. “Kâşifî” mahlasıyla şiirler yazdığı bilinmekle birlikte şair 

olarak önemli bir varlık gösterememiş; fakat dil ve edebiyata dair çeşitli eserler kaleme 

almıştır. 

2.1. Tefsirle Ġlgili Eserleri  

1. Cevâhirü’t-tefsir li-tuhfeti’l-emîr (Tefsirü’l-ʿarûs, Tefsirü’z-zehrâveyn). 

Ali Şîr Nevâî‟ye ithafen 890/1485 yılında başladığı dört cilt olarak planlayıp ancak ilk 

cildini yazabildiği bu eserde Hüseyin Vâiz, giriş bölümünde dört ana başlık altında 

Kur‟ân ilimlerine dair yirminin üzerinde konuyu ele almış, ayrıca tefsir, tevil ve buna 

benzer şeylerden bahsetmiş ve devamında Kur‟ân‟ın tefsirine yer vermiştir.
43

 Eserin 

içeriğiyle ilgili Tâhiru‟l-Mevlevî aşağıdaki ifâdelere yer verir:
44

 

“En mükellef eser-i ârifânesi dört cildden ibâret olan Cevahirü‟t-Tefsir‟dir ki meĢhur 

„Ali ġîr Nevâyî (v. 906/1500) nâmına tahrîr etmiĢtir. Bu tefsir-i Ģerîf, Hindistân‟da tab„ 

olunmuĢ ise de Ġstanbul‟umuzda nüshası nâdir bulunur. Nûr-ı Osmâniye Kütübhânesi‟nde 

bir cildi mevcûd olup yalnız Sûre-i Kerime-i Bakara‟yı ihtivâ eder ve mutâlaası erbâbına 

tavsiye olunur. Kâmusu‟l-A„lâm sahibi ancak bu cildi görmüĢ olmalı ki Hüseyin Vâiz 

bendinde “Sûre-i Bakara‟yı Cevâhirü‟t-Tefsir unvanıyla tefsir etmiĢ…” tarzında nâkıs 

ma„lûmât veriyor.” 

Tâhiru‟l-Mevlevî bu satırlarında Kâmusu‟l-a„lâm sahibi Şemseddin Sâmi‟yi sadece 

gördüğü tek cilde binâen yorum yaparak nâkıs bilgi vermekle eleştirmiştir. Bu tefsirin 

Âl-i İmrân sûresini de içerdiği
45

 hatta Nisâ Sûresi 84. âyete kadar
46

 olan kısmın tefsirini 

ihtivâ ettiği kaynaklarda zikredilmektedir.  

                                                 

43 Bk. Kâtip Çelebi, KeĢfü‟z-Zunûn, s. 2/515. 
44  Tahirü‟l-Mevlevî, “Mevlânâ Hüseyin Vâiz ve Tefsir-i Hüseynî”, Beyânü’l-Hak, s. 41, 21 Şaban 1327/24, 

Ağustos 1325, s. 915. 
45 Bilmen, Tefsir Tarihi, II/229 
46 Bk. Karaismailoğlu, “Hüseyin Vâiz-i Kâşifî”, s. 17; Birışık, “Osmanlıca Tefsir Tercümeleri”, s. 62. 



16 

 

Kâşifî‟nin Tefsir-i Ḥüseynî‟sinde sık sık atıf yaptığı ve “fezkurûnî ezkurkum” nazm-ı 

celîl‟i için Cevâhiru‟t-Tefsir‟de yüze yakın vechi beyan ettim.” dediği bu eser, “eser-i 

bî-nazîr”
47

 olarak nitelendirilmiştir. 

 Eserin muhtelif yazma nüshaları bulunmaktadır.
48

Angı, Kâşifî‟nin İstanbul 

kütüphanelerindeki Farsça yazma tefsirlerini istinsah tarihlerine göre tesbit ederek 80 

eser incelemiş ve bunların dördünün Cevâhirü‟t-Tefsir‟in yazmaları olduğunu tezinin 

önsözünde belirtmiştir.
49

 Ayrıca bu tefsirin Âl-i İmran‟a kadar olduğunu ifâde etmiştir. 

(Süleymaniye Kütüphanesi, Halet Efendi 37, s. 8; Hekimoğlu Ali Paşa, s. 9; yeni cami 

19, s. 26; Nuru Osmaniye 279, s. 3) 

2. Câmiʿu’s-sittîn. 

Diğer pek çok eseri gibi Farsça kaleme aldığı ve otuz fasıl içeren Yûsuf sûresinin 

tasavvufî tefsiridir. 
50

 Diğer sûfî müellifler gibi Kâşifî de tasavvufî yorumlarını ahkâm 

âyetlerinden çok Kur‟ân‟da peygamberler ve diğer insanlar hakkında anlatılan 

kıssalardan yola çıkarak izah eder.  

3. Mevâhib-i Aliyye (Tefsir-i Hüseynî).   

Ferruh Efendi‟nin tercümesini yaptığı en meşhur eseridir. İleride geniş bir şekilde 

tanıtılacaktır.  

2.2. Tasavvuf ve Ahlakla Ġlgili Eserleri 

 1. Fütüvvetnâme-i Sultânî.  

Kâşifî‟nin Şiî sayılmasına dayanak oluşturan ve ehl-i beyt sevgisinin daha yoğun 

olduğu,
51

 Hz. Peygamber‟e salavat getirirken ٔصو الله عيئ ٗآى ifâdesini sık sık kullandığı 

bir eseridir. Bunun yanı sıra eser yoğun bir şekilde tasavvuf ve ahlakın ana ilkeleri, 

zühd, zikr, fakr, sıdk gibi kavramlar; özellikle cömertliğe teşvik konusunda zikredilen 

hadisler ve ehl- irfana ait sözleri yoğun bir şekilde içerisinde barındırır. Aynı şekilde 

                                                 

47 Tahirü‟l-Mevlevî, “Tefsir-i Hüseynî”, s. 917. 
48 Storey, I/1, s. 12. 
49 Ayrıntılı bilgi için Bk. Angı, KâĢifî, s. 4-5.  
50 Kâşifî, Ravzatü‟Ģ-Ģühedâ (Muhakkikin önsözü), s.22.  
51 Kâşifî, Fütüvvet-nâme-i sultânî, Muhammed Cafer Mahcûb (nşr.), Bünyad-ı ferheng-i İran, 1350,  s. 19, vd.  



17 

 

daha çok tasavvufî eserlerde yer alan „Şeriat sözlerim, tarikat fiillerim, hakikat 

hallerimdir‟, „İçinizde Rabbimi en iyi ben tanırım.‟ ve „Müminin kalbi, Allah‟ın arşıdır.‟ 

gibi hadis olarak nakledilen sözlerle eserinde yer vermiş ve bunları açıklamıştır.
52

 Buna 

rağmen eser halkın anlayabileceği, Farsça „âmiyâne‟ diye tabir edilen bir tasavvuf dili 

kullanır. 

Muhammed Cafer Mahcûb‟un 1350‟de yayınladığı Fütüvvet–nâme‟nin üzerinden 

Kâşifî‟nin Şiîliğini veya Sünniliğini gösteren ifâdelerin, farklı nüshalarla 

karşılaştırılarak yeniden düzeltilmesi gerektiğine dair makâleler de yayınlanmıştır.
53

 

2. Lübb-i Lübâb-i Mesnevî. 

Adından da anlaşılacağı üzere Kâşifî‟nin, Mevlana‟nın Mesnevî‟sinden seçmeler 

yaparak oluşturduğu eseridir. Eser adı DİA maddesinde Lübb-i Lübâb-i Ma„nevî olarak 

geçmekte ise de
54

 eseri yayınlayan Seyyid Nasrullah başlıktaki ismi tercih etmektedir 

ki; pek çok kaynakta da bu şekilde geçmektedir.
55

 Ayrıca Muhammed Şucâ„ neşrettiği 

Ravzatü‟Ģ-Ģüheda‟nın mukaddimesinde arkadaşlarının isteği üzerine Mesnevî‟nin bazı 

hikâyelerini derlediği lübâb-ı ma„nevî adında bir eser kaleme aldığı, daha sonra ise bu 

kitap üzerine Lübb-ü lübâb-ı mesnevî‟yi yazdığını söylemektedir.
56

 

3. Ahlâk-ı Muhsinî. 

Hikmet-i ameliye hakkındadır. Ahlakî erdemleri ihtiva eden kırk babtan oluşmaktadır. 

Ahlâk-ı Nâsırî ve Ahlâk-ı Celâlî‟den sonra Farsça kaleme alınan en meşhur eserlerden 

biri olan Ahlâk-ı Muhsinî, kolay bir metinle Mîrzâ Muhsin b. Hüseyin b. Baykara için 

yazılmış, Doğu ülkelerinde ve özellikle Hindistan‟da çok tutulmuş, Türkçe dahil olmak 

üzere pek çok dile çevrilmiştir.
57

  

 

                                                 

52 Kâşifî, Fütüvvet-nâme, s. 72, 119. 
53 Bk. İbrahim İstâcî – Ali Tesnîmî, “Fütüvvet-nâme-i sultanî; zarûrat-ı tashîh-i mücedded”, Kühnâme-i edeb-i 

fârisî, Câmi-i ulûm-i insânî,  yıl: 5/2, 1393, 22-1, s. 20.  
54 Karaismailoğlu, “Hüseyin Vâiz-i KâĢifî”, s. 18. 
55 Bk. Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/191; Kâşifî, Ravzatü‟Ģ-Ģühedâ  (Muhakkikin önsözü), s.22.  
56 Kâşifî, Ravzatü‟Ģ-Ģühedâ (Muhakkikin önsözü), s.22. 
57 Bk. Kâtip Çelebi, KeĢfü‟z-zunûn, s. 1/81. 



18 

 

2.3. Edebiyat Ġle Ġlgili Eserleri 

1. Ravzatü’Ģ-Ģühedâʾ.  

Yine Kâşifî‟nin Şiî olduğuna dair iddiaların güçlü delillerinin bulunduğu eserlerden 

birisidir. Eser Kur‟ân‟da anlatılan ve acı çeken peygamberlerin kısa hikâyelerini 

anlatarak başlamaktadır ki; bu halde Fuzûlî‟nin Hadikatü‟s-süedâ‟sı ile hem konu hem 

de isim yönünden paralellik arz eder. Nitekim Kâtip Çelebi Fuzûlî‟nin (ö. 970) bu eseri 

tercüme edip Hâdîkatü‟s-Süadâ adını verdiğini, Câmî el-Mısrî‟nin de tercüme edip 

Seâdetnâme adını verdiğini nakleder.
58

 

Her ne kadar tefsir eserlerinde Şia kaynaklarına atıflar bulunmasa da bu eserinde Hz. 

Peygamber ve Hz. Fatıma‟nın vefatlarını ele alan ve özellikle Hz. Hüseyin‟in şehadetine 

geniş yer ayıran Kâşifî, eserinin sonunda on iki imamın hallerini de anlatmış ve en 

önemlisi eserini Mürşidüddin Seyyid Mirza adına kaleme almıştır.
59

 Yine Şia 

kaynaklarından Şeyh Sadûk‟un (H. 305-381) Uyûn-i ahbâri‟r-rızâ
60

 ve Tabersî‟nin (ö. 

548/1154)
61

 ĠrĢâdu‟l-müfîd adlı eserlerinden alıntılar vardır.
62

 Eseri Arapça‟ya tercüme 

eden Muhammed Şücâ kitabın kaynakları arasında Taberî Tarihi ve İbnü‟l-Esir‟in el-

Kâmil‟i gibi sağlam kaynakları göremediğini ifâde eder.
63

 

2. Envâr-ı Süheylî 

Kâşifî‟nin diğer önemli eserlerindendir. Kendisinden önce anlaşılması güç kelimelerle 

ve ayrıntılı olarak tercüme edilen Kelile ve Dimne‟yi Hüseyin Baykara‟nın emiri Emir 

Süheylî için özetleyip bazı ilavelerle Farsça‟ya tercüme ettiği eseri olan Envâr-ı 

Süheyli
64

, pek çok dile çevrilmiş, yazıldıktan kısa bir süre sonra ise Osmanlı müderris 

ve kadısı olan Alaaddin Ali Çelebi tarafından Kanûnî‟ye sunulmak üzere 

                                                 

58 Bk. Kâtip Çelebi, KeĢfü‟z-zunûn, s. 2/751. 
59 Bk. Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/190. 
60 Bu eser Fuzûlî‟nin Kerbela üzerine yazmış olduğu Hadîkatü‟s-süedâ adlı eserinin de kaynakları arasındadır (bk. 

Fuzûlî, Hadîkatü’s-süedâ ErmiĢlerin Bahçesi, İstanbul: Huzur Yayınevi, 2011, s. 264); Yine Kâşifî‟nin arkadaşı 

Molla Câmi‟nin aynı alanda kaleme almış olduğu ġevâhidü‟n-nübüvve eseri de Fuzûlî‟nin en fazla atıf yaptığı 

kaynaklar arasındadır (Bk. Fuzûlî, Hadîka, s. 207, 264, vd.).  
61 Bilgi için bk. Mustafa Öz, “Tabersî”, DĠA, c. 39, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2010.  
62 Bk. Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/190. 
63 Kâşifî, Ravzatü‟Ģ-Ģühedâ, (Muhakkikin önsözü) s. 28; Benzer bilgileri Abdullah Efendi de paylaşır. 
64 Bk.Kâtip Çelebi, KeĢfü‟z-Zunûn, s. 3/1202. 



19 

 

Hümayünnâme adıyla Türkçe‟ye çevrilmiştir. Eser asırlar boyunca rağbet ve takdir 

görmüştür.  

2.4. Astronomi ile Ġlgili Eserleri 

Kâşifî‟nin Matematik ve Astronomi ilimlerinde mütebahhir olduğunu pek çok kaynak 

zikreder. Hocası Fahreddin Hâce Ehad‟ın astronomiyle ilgili Lübâbü‟l-ihtiyârât fî 

taʿyîni‟l-evkât adlı eserini tamamlayan Hüseyin Vâiz‟in astronomi ve astroloji
65

  

alanında yazmış olduğu eserlerin isimleri şöyledir: Mevâhibü‟z-zuhal, Meyâminü‟l-

müĢterî, Kavâtiʿi‟l-mirrîh, Levâmiʿu‟Ģ-Ģems, Mebâhicü‟z-zühre, Menâhicü‟l-ʿutârid ve 

Levâʾihu‟l-kamer. Bunlar, tamamı Farsça olarak yedi gezegenin her biri hakkında 

yazdığı risalelerdir.
66

  

2.5. Diğer Eserleri 

Sahîfe-i Şâhî: Müellifin Arapça ve Farsça mektuplarını ihtiva etmektedir. 

Risâletü‟l-ʿaliyye fi‟l-ehâdîssi‟n-nebeviyye: Kırk hadis konusunda 875 (1470) yılında 

Farsça yazılmış bir şerh olup Şemseddin Ebü‟l-Meâlî Ali el-Muhtâr en-Nessâbe en-

Nakīb‟e ithaf edilmiştir. Eser Abdurrahman Hibrî ve Taşköprizâde Kemâleddin 

Mehmed Efendi tarafından Türkçe‟ye çevrilmiştir.
67

 

Mahzenü‟l-inĢâʾ, Esrâr-ı Kâsımî, Bedâyiʿu‟l-efkâr fî sanâyiʿi‟l-âsâr, Risâle-i Hâtimiyye, 

Letâyifü‟t-tavâʾif adlı eserleri de bulunmaktadır. Kâşifî‟nin eserlerinin çoğu Türkçe‟ye, 

bazıları da İngilizce, Urduca ve Peştuca‟ya tercüme edilmiştir.
68

 

3. MEVÂHĠB-Ġ ALĠYYE 

Hüseyin Vaiz-i Kâşifî‟nin en önemli eseridir. Mevâhib-i Aliyye, müellifin dört cilt 

olarak planladığı, ancak sadece iki cildini yazabildiği Cevâhirü‟t-tefsir li-tuḥfeti‟l-emîr 

                                                 

65 Karaismailoğlu, “Hüseyin Vâiz-i Kâşifî”, s. 18. 
66 Bu eserlerin içeriği hakkında kısa bilgiler için bk. Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/187.  
67 Karaismailoğlu, “Hüseyin Vâiz-i Kâşifî”, s. 18. 
68 Angı, KâĢifî, s. 5; Eserlerinin daha geniş tanıtımı için bk. Kâşifî, Ravzatü‟Ģ-Ģühedâ (Muhakkikin önsözü),  s. 10-

17. Mühammed Şücâ, Kâşifî‟ye ait otuz üç eser zikretmekte ve tanıtmaktadır. 



20 

 

adlı eserini tamamlamaktan vazgeçip daha sade bir dille yeniden kaleme aldığı, elden 

ele dolaşan, bir ciltlik Farsça bir tefsirdir.
69

 

Yaşadığı bölgelerde hem Sünnilik hem de Şiîlikle itham edilmiş olan Kâşifî eserini 

kaleme alırken klasik tefsir birikimininden büyük ölçüde istifâde etmiş ve tefsirini 

ehlisünnet mezhebi üzerine yazmıştır.
70

 Mevâhib‟in kaynaklarına yüzeysel bir şekilde 

göz atıldığında bile bir dirâyet tefsiri olduğu anlaşılabilir. Bunun yanı sıra kendisinden 

önce yazılmış tefsirlere yapılan yoğun atıflar da tefsirin çizgisini genel manada 

göstermeye yeterlidir. Aynı zamanda Farsça kaleme aldığı tefsirin İslam âleminde 

yazılmış olan tefsirlerden hangilerine atıfta bulunmuş olduğunu bilmenin İran tefsir 

kültürünün köklerine dair ipuçları vereceği gâyet açıktır.   

3.1. Mevâhib Tefsiri’nin Genel Özellikleri 

Mevâhib Tefsiri gerek rivâyet gerekse dirâyet yönünden klasik tefsir özelliklerinin 

hepsini kendisinde barındırır. Tefsirin en temel kaynakları İslam dünyasında en fazla 

okunmuş, haşiye ve talik yazılmış, ehlisünnet çizgisinde kaleme alınmış tefsirlerdir. 

Tasavvufî kaynaklara yapılan atıflar ve bu kaynaklarda yer alan Şiî yorumlar sebebiyle 

olsa gerek kendisi Şiîlikle itham edilmiş ise de tefsir, genel anlamda sünnî yoruma 

dayanmaktadır. Kaldı ki böyle bir itham eserin şöhret bulmasına engel olmamış 

Osmanlı‟da hem çevirisi yapılmış hem de sonrasında yazılan işârî tefsirlere kaynaklık 

etmiştir.  

Eser âyetlerin anlamlarının toplu olarak verilmesi şeklinde değil; Beydâvî, Nesefî ve 

Celâleyn tefsirlerinde olduğu gibi tefsir, yorum ve açıklamalar ibarelerin aralarında yer 

alacak şekilde yazılmıştır. Bu ise hiç şüphesiz tefsirin yazıldığı kesim hakkında bazı 

ipuçları vermektedir. Zira Farsça kaleme alınan bir tefsirde âyetlerin anlamlarının 

topluca zikredilmeksizin Arapça tefsirlere has bir biçimde âyet aralarına, âyetin anlam 

bütünlüğünü sağlayıcı ifâdelere yer verilmesi, eserin ilimle az çok meşgul olan bir 

kesim için yazıldığını ortaya koymaktadır. Bu vesileyle eserin ilmî bir dili barındırdığı 

söylenebilir; zira kaynaklarına dair yapılacak kısa bir araştırma bu söylenilenleri haklı 

                                                 

69 Bk. Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/190; Karaismailoğlu, “Hüseyin Vâiz-i Kâşifî”, s. 17; Bk. Kâtip Çelebi, 

KeĢfü‟z-Zunûn, s. 1/391. 
70 Abdullah Efendi, Riyâzu‟l-ulemâ, s. 2/190. 



21 

 

çıkarmaya yol gösterecektir. Mevâhib‟in farklı tercümelerinin yapılması, özellikle 

Ferruh Efendi‟nin halkın anlayışı için böyle bir eseri tercih etmesi eserin ilmî bir tefsir 

olmadığını akla getirmemelidir. Çünkü Ferruh Efendi eserin ilmi meselelerinin hemen 

tamamını tercüme etmekten kaçınmış, halkın anlayışını dikkate alarak özlü bir tefsirde 

zikredilen konuları aktarmıştır. Dolayısıyla eser, aslından hareketle Ferruh Efendi‟nin 

eliyle halkın anlayabileceği bir kisveye büründürülmüştür.  

Âyetlerin anlaşılması, kendi bağlamları içerisinde değerlendirilmesi doğal olarak âyetin 

indiği mesele veya herhangi bir soru sebebiyle indi ise, o konunun bilinmesine bağlıdır. 

Herhangi bir âyetin sebebi nüzülü, âyetin bağlamı ile doğrudan ilgilidir. Bu sebeple 

Kâşifî âyetlerin esbab-ı nüzüllerini zikretmiş önemli gördüğü yaklaşık yüz küsür âyetin 

nüzül sebeplerini belirtmiştir. Fakat bu hassasiyet Ferruh Efendi‟de daha da 

belirginleşmiş, rivâyet edilmiş olan bilgilerin hemen hepsine yer vermeye gayret 

etmiştir. 

Ehl-i sünnet mezhebine mensub ve aynı zamanda bir Hanefi olan Kâşifî‟nin tefsirinde 

inceleyebildiğimiz kadarıyla Şia kaynaklarına herhangi bir atıf bulamadık. İlgili 

âyetlerde yapılan işârî-batınî yorumlarda ehlisünnet çizgisini muhafaza etmiş, işârî 

tefsirlerde kaynak olarak ehlisünnet âlimlerinin eserlerini kullanmıştır. İlgili âyet 

bağlamında ortaya çıkan fıkhî ihtilaflara değinmiş özellikle Hanefî, Şafî, Malikî ve 

Hanbelî mezhebinin görüşlerine mümkün oldukça yer vermiştir.
71

 

Kâşifî, bir âyeti tefsir ederken âyetin belağî özelliklerinin kattığı ziyade anlamları 

hususiyetle yansıtmaya çalışmaktadır. Güzel bir örnek olarak Fatiha sûresinin ilk âyeti 

zikredilebilir. Sürenin ilk âyeti tefsir edilirken, „el-hamd‟ın başında bulunan belirlilik 

takısına cümlenin isim cümlesi olarak kurulmasından yola çıkarak farklı manalara yer 

verilmektedir. Bu ifâdeler her ne kadar tefsir mahiyetinde iseler de Kur‟ân‟ın lafzında 

bulunan icazı doğrudan yansıttığı için tefsir edici ibarelerden farklı olmaktadır. Ferruh 

Efendi bu şekilde yapılmış olan tefsire mümkün mertebe yer vermiştir.  

Fıkh-ı batın diye isimlendirilen islamın ahlak yönünü oluşturan tasavvuf, Farsça yazılan 

bir tefsirde olmazsa olmaz bir yönü oluşturur. Tasavvufî bir geleneğe mensub olan 

                                                 

71 Bk Mevlanâ el-Hüseyn el-Kâşifî, el-Mevâhibü‟l-Aliyye, İsbahan: Merkez-i tahkîkât, t.y., s. 55, 62, 74, 131, vd.  



22 

 

Kâşifî‟nin tefsirinde de işârî yön ciddî manada belirgindir. Kaynakları arasında özellikle 

Kuşeyrî gibi sünnî-tasavvuf çizgisini muhafaza etmiş zatların eserlerine bolca atıflarda 

bulunması da Kâşifî‟nin yönünü belirleyici bir konumdadır. Bunun yanı sıra mensub 

olduğu tarikatın kurucusu olan ve kendisinden „kutbu‟l-aktâb‟, „hazret-i velâyet-i meâb‟ 

diye bahsettiği Şâh-ı Nakşibend, ilk devir sufîlerinden Ebû Yakub en-Nehrecûrî,
72

 

Seyyidü‟t-taife Cüneyd-i Bağdadî,
73

 Pir-i Tarikat Şeyhulislam Abdullah el-Herevî,
74

 

Sultanü‟l-ârifîn Ebü‟l-Hasan Harakânî,
75

Kutbu‟l-Muhakkikîn olarak isimlendirdiği 

Muhyiddin İbn-i Arabî, Sadreddin Konevî ve Kâşânî gibi pek çok sûfî âlime atıfta 

bulunur ve eserlerinden nakiller yapar. Fakat bunlar arasında en fazla yer verdiği sûfîler, 

Nakşibendî şeyhleri ile birlikte Kuşeyrî ve İbn-i Arabî‟dir. İlk dönem sûfilerin sözlerini 

Kuşeyrî‟nin Risalesi‟nden almış olması muhtemel iken ondan sonra yaşamış 

müelliflerin bizzat eserlerinin isimlerini vererek; kendi zamanında yaşamış Yakub el-

Çerhî (ö.851/1447) gibi Nakşibendî tarikatı silsilesinde bulunan sûfilerin sözlerini ise 

eser ismi zikretmeksizin nakleder.
76

 

Böylelikle eser hem klasik tefsirlerin hemen tamamına yer verirken, aynı zamanda fıkhî 

bir tefsir özelliği taşıyabilecek derecede fıkhî ihtilaflara, işârî tefsir sayılabilecek kadar 

da sûfîlerin sözlerine atıfta bulunur. Bu bağlamda Ferruh Efendi‟nin ve diğer 

mütercimlerin tercüme etmek için niçin bu eseri tercih ettikleri de biraz daha belirginlik 

kazanır.  

3.2. Mevâhib Tefsiri’nin Kaynakları 

Hüseyin Vâiz-i Kâşifî, Nakşibendî tarikatına mensub bir sûfî olmasının yanında klasik 

tefsir geleneğine hâkim bir müfessirdir. Bu sebeple tefsir kaynaklarına baktığımızda 

işârî tefsirlerin yanı sıra Razî (ö. 606/1210) gibi ansiklopedik tefsirlerden ve Kurtubî (ö. 

671) gibi ahkâm tefsirlerinden bolca alıntılar görmekteyiz. Muhammed Parsa‟dan (ö. 

822/1420) yaptığı alıntılar tefsire dair kaleme aldığı Tefsir-i süre-i Fatiha
77

 adlı eseri ile 

                                                 

72 Kâşifî, Mevâhib, s. 282. 
73 Kâşifî, Mevâhib, s. 213. 
74 Kâşifî, Mevâhib, s. 241.  
75 Kâşifî, Mevâhib, s. 373. 
76 Kâşifî, Mevâhib, s. 870. 
77 Hamid Algar, „Muhammed Parsa”, DĠA, c. 30, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2005, s. 564; Molla Fenari‟nin 

Muhammed Parsa‟nın cenazesine katıldığına dair bilgiler (Algar, „Muhamed Parsa‟, s. 564) Nakşibendî tarikatı 



23 

 

sınırlı kalmadığından diğer aktardığı bilgilerin Abdurrahman-ı Cami aracılığıyla sözlü 

bir şekilde olduğu söylenebilir. Yani işârî yorumlar için sadece yazılı kaynaklardan 

değil sözlü aktarılan bilgilerden de istifâde etmiştir. Kullandığı kaynakların sıralaması, 

hangi tefsirlere daha sık atıf yapıldığının net bir şekilde görülebilmesi açısından 

yoğunluk sırasına göre yapılmıştır. 

3.2.1. Ġstifâde Ettiği Tefsir Kaynakları 

1. el-KeĢf ve’l-beyân ʿan tefsiri’l-Kurʾân:  Tefsiru Sa‟lebî adıyla da anılan ve bir 

rivâyet tefsiri olan Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed es-Sa„lebî‟nin (ö. 427/1035) eseri 

Kâşifî‟nin en fazla atıfta bulunduğu kaynaklar arasındadır. Eserde Sa„lebî‟nin hocası 

Sülemî‟nin etkisiyle tasavvufî yorumlara yer verildiğinden işârî tefsirler arasında 

sayılmaktadır.  

2. Mefâtîhu’l-Gayb: Kâşifî‟nin kaynakları arasında Fahreddin er-Râzî‟nin  Mefâtîhu‟l-

gayb‟ı da bulunmaktadır. Bu eserden yapılan alıntılar kısa olmakla beraber aktardığı 

bilginin daha önce yazılmış tefsirlerde bulunmaması açısından Râzî‟yi kaynak olarak 

göstermesi önemlidir. Nitekim Râzî insanı fakirlikle aldatanın diğer şeytanların yanında 

ins ve cin şeytanları ve nefs-i emmâre olabileceğine dair görüşü kîl olarak 

vermektedir.
78

  Râzî bir âyeti tefsir ederken kendisine ulaşan görüşler arasından önemli 

gördüklerine yer verirken, eleştirmek için de pek çok görüş aktarır. Bunun yanında 

Râzî‟nin „benim indimde muhtar olan görüş‟ diyerek aktardığı görüşlerine de yer veren 

Kâşifî, Razî‟den nakilde bulunmasının yanında bizzat Râzî‟nin tercihine yer vermesi 

ona verdiği kıymetin de bir göstergesidir.
79

 Astronomi ile ilgili çeşitli risaleler kaleme 

almış olan Kâşifî‟nin bilimsel tefsir alanında, mesela âsumânın mahiyetine dair bilgiler 

                                                                                                                                               

aracılığıyla Osmanlı ve İran geleneğinin bağlantı noktalarını ortaya koyar. Ferruh Efendi‟nin Tefsir tercümesinde 

Mevâhib‟i tercih etmesi, Fenari‟nin gerçek tefsir olarak nitelendirdiği sebeb-i nüzüllere çok fazla yer vermesi bu 

irtibatların bir sonucu olmalıdır.  
78  Krş. Fahrüddîn Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 3. Baskı, Beyrut: Dâru  ihyâ-i türâsi‟l-arabî, 1420, s. 7/55; Kâşifî, 

Mevâhib,  s. 95. 
79 Krş. Râzî, Mefâtîh, s. 7/133; Kâşifî, Mevâhib, s. 103.  



24 

 

için yararlandığı kaynaklar arasında yine Râzî vardır.
80

 Buna rağmen diğer kaynaklara 

itibarla Tefsirü‟l-Kebir‟e yapılan atıflar sınırlı sayıdadır.
81

  

3. el-KeĢĢâf: Mu„tezile âlimlerinden Zemahşerî‟nin (ö. 538/1144) ağırlıklı olarak 

dirâyet metoduyla yazdığı ve özellikle dil yönünden muteber görülen tefsiri Kâşifî‟nin 

diğer kaynaklara nazaran en fazla atıfta bulunduğu eserlerden birisidir. Bazen 

Zemahşerî ve Beydavî‟nin görüşlerini birlikte naklederek ayeti tefsir eder, bu da her iki 

müfessiri muteber kabul ettiği anlamına gelmektedir. Zemahşerî her ne kadar mu„tezilî 

bir alim olsa da eserinde yeri geldikçe sûfilerin sözlerine yer vermektedir. Kur‟an‟ın 

i„câzına dair bilgileri aktarırken Keşşâf‟ın yanında Miftâh, Delâilü‟l-i„câz ve Esrâru‟l-

belâğa gibi eserleri de zikreder.
82

 Ebü‟l-Berekât en-Nesefî‟nin (ö. 710/1310) KeĢĢaf‟tan 

istifade ile yazdığı Medarikü‟t-tenzil adlı eserine ise mümkün oldukça atıfta bulunur.
83

 

4. el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye: Muhyiddin İbnü‟l-Arabî‟nin (ö. 638/1240) tasavvufî 

görüşlerini en geniş boyutlarıyla açıkladığı eseridir. Eserin önemli bir kısmı fıkıh 

bablarına göre tedvin edilmiş olmakla birlikte muamelata dair konuların tasavufî 

boyutlarını da ele almaktadır.
84

 Bu yönüyle eser bir anlamda işârî tefsirler arasında 

sayılabilir. Kâşîfî bulunduğu çevre itibariyle vahdet-i vücûd düşüncesinden uzak 

olmadığından eserlerinde bu düşünceye ait pek çok konu yer almaktadır. Diğer sûfî 

müelliflerin ismi geçtiğinde „kudduse sırruhu‟ anlamında ق harfini kullanırken 

Fütûhât‟tan alıntı yaparken İbn-i Arabî hakkında „kudduse sırrıhu‟ nu genellikle açıktan 

yazmakta ve kendisinden övgüyle bahsetmektedir.
85

 Makamlar ve hakikat- 

muhammediyye hakkındaki görüşlerine yer verdiğinden vahdet-i vücûd düşüncesine 

yakın olmasından bahsedilebilir. Bursevî eserinde Fütûhât‟a yer vermişken Ferruh 

Efendi ise İbn-i Arabî‟nin ne adına ne eserine yer verir.  

                                                 

80 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 141.  
81 Tefsirü‟l-kebir‟in ismini zikrederek yaptığı diğer alıntılar için bk. Mevâhib, s. 153, 166, 292, 994, 1290, 1320; 

Râzî mektebenin Osmanlı dinî düşünce hayatına girişi hakkında ifâdelere yer verirken Birışık, Râzî‟nin talebesi 

Molla Fenarî tarafından taşındığını belirtmiş kaynak olarak da Ahmet Yaşar Ocak‟ın ilgili makalesini göstermiştir 

(Bk. Birışık, “Osmanlıca Tefsir Tercümeleri”, s. 57). Fakat Ocak, Fenârî‟den sadece Râzî mektebine mensub ve o 

mektebi osmanlı dini düşünce hayatına taşıyıcı bir Osmanlı âlimi olarak bahseder, talebeliğinden söz etmez. (bk. 

Ahmet Yaşar Ocak, Osmanlı Medeniyeti Tarihi, Ekmeleddin İhsanoğlu (ed.), İstanbul: Zaman, 1999, c. 1, s. 184). 
82 Kâşifî, Mevâhib, s. 483.  
83 Kâşifî, Mevâhib, s. 354, 596. 
84 Bk. Muhyiddin İbn Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, Ekrem Demirli (çev.), İstanbul: Litera Yayıncılık, 2007, s. 1/42-

43. 
85 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 653, 1370, vd.  



25 

 

5. el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kurʾân: Kurtubî‟nin kaleme almış olduğu ve en önemli ahkâm 

tefsirlerinden olan Câmi„ de Kâşifî‟nin kaynakları arasındadır.
86

 Ahkâma dair pek çok 

görüşe -özellikle İmam Azam, İmam Şâfî ve İmam Malik‟in az da olsa Ahmed b. 

Hanbel‟in fıkhî görüşlerine- âyetler bağlamında yer vermektedir. Kâşifî görebildiğimiz 

kadarıyla fıkha dair yer verdiği bilgiler için herhangi bir fıkıh kitabına da ahkâm 

tefsirine de atıfta bulunmamıştır. 

6. ‘Arâisu’l-beyân fî hakâiki’l-Kur’ân: Ruzbihân-ı Baklî‟nin, Sülemî‟nin el-Hakâʾik 

ve Kuşeyrî‟nin Letâʾifü‟l-iĢârât adlı işârî tefsirlerinden beğendiği ve bunun yanında 

kalbine doğan mana ve işaretleri dile getirdiği tefsiri olan Arâisu‟l-beyân Kâşifî‟nin az 

da olsa faydalandığı kaynaklar arasındadır. Ferruh Efendi‟nin eserinde karşılaştığımız 

herhangi bir esere yapılan bir atıftan sonra tekrar atıf yapılmaması gibi bir metod ile 

kaleme alındıysa yararlanma oranı çok daha fazla olmalıdır. Böyle bir metodun izlenmiş 

olmasının en önemli işareti olarak Râzî gibi kıymeti haiz olan müfessirlerden yapılan 

alıntılar bazen pek önemli bilgiler olmamaktadır. Bu bağlamda yapılan ilk alıntılarda 

kaynak gösterildiği ve daha sonraları atıfların daha az zikredildiğini söylemek 

mümkündür. Arâisu‟l-beyân da bunun örneklerinden biridir. Farklı Farsça tasavvufî 

eserler kaleme alması
87

 ve önemli bir işârî tefsir olması hasebiyle bolca istifâde etmiş 

olması ihtimaline karşın atıflar yok denecek kadar azdır. Zira daha önce kaleme almış 

olduğu tamamlanmamış tefsirine „arâis‟ kelimesinin müfredi olan Tefsirü‟l-„arûs ismini 

vermesi Baklî‟nin eserinden etkilendiğini de gösteren bir işaret olarak 

değerlendirilebilir. 

7. en-Nüket ve’l-ʿuyûn:  Ebü‟l-Hasen Alî b. Muhammed el-Mâverdî‟nin (ö. 450/1058) 

dirayet ve rivayet özelliği taşıyan eseri Kâşifî‟nin bolca yer verdiği kaynaklardan 

birisidir. Hanefî âlimlerinden Kudûrî (428/1037) ve Şâfî alimlerinden İsferâyînî‟nin (ö. 

406/1016) talebesi, Hatib Bağdâdî (ö. 463/1071) gibi bir muhaddisin hocası olan 

Mâverdî‟nin eserini kaynak olarak kullanması eserinde yer verdiği fıkıh bilgilerinin de 

kaynaklarını göstermektedir.  

                                                 

86 Kâşifî, Mevâhib, s. 20.  
87 Bk. Ruzbihân b. Ebî Nasr el-Baklî, Tefsiru arâisi’l-beyân fî hakâiki’l-beyân, Ahmed Ferid (thk.), Beyrut: 

Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiyye, 1. Baskı, 2008, s. 5. 



26 

 

8. el-Mûdıh li-ʿilmi’l-Kurʾân: Ebû Nasr el-Haddâdî‟nin (ö. 400/1010?) Kur‟ân‟dan 

altmış iki sûreyi ele alarak bu sûrelerde geçen garîb kelimeleri açıkladığı, açıklamalarını 

diğer âyetler ve şiirlerle delillendirdiği muhtasar bir eserdir. Bu esere yapılan atıflar 

Kâşifî‟de fazlaca bulunmasına rağmen Ferruh Efendi çok fazla yer vermemiştir. 

Kâşifî‟nin Fetih sûresinin sonunda ashabın özelliklerinin anlatıldığı ayeti açıklarken söz 

konusu ayetin bütün ashab için geçerli olduğunu fakat imâ-i hâssa ile   ُوَ الَّ ذِ يوَ  وَ وَ ه  Sıddık 

(ra),  ِوَ ذِ لَّ اهُ  وَ وَ   الْ هُ لَّ اذ  Fâruk (ra),  ْاهُ وَ  اهُ  وَ لْ وَ هُ ل Zinnûreyn (ra),  ًاً  هُ لَّ  ا  Haydâr-ı Kerrâr‟ı  وَ  اهُ لْ اهُ لَّ  

(ra) methettiğini Haddâdî‟den nakleder. Fakat Ferruh Efendi bu bilgileri Mevâhib‟ten 

aldığı halde doğrudan Mûdıh‟tan aktarır. Mevâhib‟de Semerkandi el-Haddâdî‟nin 

Garîbü‟l-Kur‟ân alanında yazdığı diğer bir eserinden de alıntı vardır.
88

 

9. Tevilâtü’l-Kur’ân: Kâşifî özellikle kelâmî meselelerde Ebû Mansûr Mâturîdî‟nin (ö. 

333/944) Tevilatü‟l-Kur‟ân, Maturîdî‟nin talebesi Ebü‟l-Muîn en-Nesefî‟nin Tevilât 

derslerinin takrirlerinden oluşturularak kaleme alınan, Alâeddin es-Semerkandî‟nin (ö. 

539/1144) ġerhu Tevilâti‟l-Kur‟ân adlı eserlere ve sadece bir yerde İmam Nesefî‟ye atıf 

yapmaktadır.
89

 Söz konusu esere atıf yaparken Sâhib-i tevilât, Ebu Mansûr Mâturîdî 

veya İmam Mâturîdî şeklinde atıf yapmakta iken Abdürrezzâk Kâşânî‟nin (ö. 736/1335) 

İbnü‟l-Arabî‟nin kullandığı kavram ve terimlere dayalı tasavvufî bir tefsir olan 

Tevîlâtü‟l-Kur‟ân‟a, karışıklığa mahal bırakmayacak şekilde Tevilât-ı KâĢî diye atıfta 

bulunur.
90

 Hanefî olduğuna dair aktarılan bilgilerle birlikte düşünüldüğünde Kâşifî‟nin 

itikadda Maturîdî olduğunu söylemek mümkündür.  

Kâşifî geniş bir kaynak kullanarak meydana getirdiği eserinde az da olsa „sâhib-i lübâb‟ 

diyerek atıfta bulunduğu Hâzin Tefsiri,  Osmanlı‟da tercümesi yapılan Tibyan Tefsiri, 

Bahru‟l-buhûr
91

 ve daha ismini zikretmediğimiz pek çok esere atıfta bulunmaktadır. Bu 

                                                 

88 Bk. Abdurrahman Çetin, “Haddâdî”, DĠA, c. 14, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1996, s. 553; Bk, Kâşifî, 

Mevâhib, s.85. 
89 Kâşifî, Mevâhib, s. 548; Hacı Mehmet Günay, “Alâeddin Semerkandî”, DĠA, c. 36, İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2009, s. 471. 
90  Kâşifî, Mevâhib, s. 625, 876, vd.; Kâşânî‟nin nisbesi Kâsânî, Kâşânî ve Kâşî gibi farklı şekillerde 

kaydedilmektedir (bk. Süleyman Uludağ, “Kâşânî”, DĠA, c. 22, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2002, s. 5). 
91  Eser hakkında bilgi için bk. Kâtip Çelebî, KeĢfü‟z-zunûn, s. 1/427; Edirnevî, Ahmed b. Muhammed el-

Tabakâtu'l-müfessirin, Süleyman b. Salih (thk.), Medine: Mektebetü‟l- ulûm ve‟l- hikem, 1998, s. 419; Ayrıca bk. 

Bilal Deliser, “Tarih Felsefesi ve Metodolojisi, Biyografik Tarih Yazımı Çerçevesinde, Tefsir Tarihi Yazımı 

Açısından Şemsüddîn Muhammed B. Ali Ed-Dâvûdî ve “Tabakâtü‟l-Müfessirîn” adlı Eseri”, G.Ü. Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2015/4, c. 4, sayı: 8, s. 193. 



27 

 

ise eserinin hem kıymetini artırmış hem de kendisine kaynak olma özelliği 

kazandırmıştır.  

3.3. Mevâhib-i Aliyye’nin Tercümeleri 

Dünya kütüphanelerinde birçok yazması bulunan bu tefsirin çok defa baskısı 

yapılmıştır. Ayrıca yazıldığı dilden başka Osmanlı Türkçesi, Kazan/Tatar Türkçesi, 

Urduca ve Peştuca gibi dillere de tercümesi yapılmıştır.
92

 Süleymaniye Kütüphanesi 

kataloğunda yaptığımız taramada elli Farsça, dört tane de Arapça nüshasının olduğunu 

gördük. Ayrıca Angı, Kâşifî‟nin İstanbul kütüphanelerindeki Farsça yazma tefsirlerini 

istinsah tarihlerine göre tesbit ederek seksen eser incelemiş ve bunların dördünün 

Cevâhirü‟t-Tefsir‟in yazmaları diğer 76‟sının ise Mevâhib Tefsiri olduğunu tezinin 

önsözünde belirtmiştir.
93

 

Mevâhib Tefsiri‟nin Türkçe tercümeleri aşağıda kısaca açıklanmıştır. 

a. Defterdâr Ebu‟l-Fazl Mehmed Efendi Tercümesi: 

Defterdar Ebü'l-Fazl Mehmed (Muhammed) Efendi (ö. 982)
94

 tarafından Tercümetü 

Tefsir-i Mevâhib-i Aliyye adıyla tercüme edilmiştir.
95

 Mehmed Efendi bu eserinden 

başka Kâşifî‟nin Ahlâk-ı Muhsinî‟sini de tercüme etmiştir.
96

 İki eserin de yazma 

nüshaları kütüphanelerde mevcuttur.
97

 

b. Selanikli Ali b. Veli b. Hamza Tercümesi: 

Selanikli Veli Efendizâde (ö. 999)
98

‟nin Tercüme-i Tefsir-i Hüseyin el- KâĢifî adıyla 

tercüme ettiği eserin Süleymaniye Kütüphanesi‟nde kayıtlı bulunan nüshası Kehf 

Sûresi‟nden Kur‟ân‟ın sonuna kadar olan kısmın tefsirini içermektedir (Hacı Mahmud 

Efendi, nr. 255, 73vr.). Bursalı da İnegöl‟deki İshak Paşa Kütüphanesi‟nde bir nüshasını 

                                                 

92 Bk. Abdülhamit Birışık – Recep Arpa, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, Türkiye AraĢtırmaları Literatür 

Dergisi, c. 9, sayı:18, 2011, s.202; Birışık, “Osmanlıca Tefsir Tercümeleri”, s. 64-65. 
93 Ayrıntılı bilgi için Bk. Angı, KâĢifî, s. 5-6.  
94 Hayatı hakkında bk. Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1333,  c. 3, s.8. 
95  Bk. Muhammed Abay, “Osmanlı Döneminde Yazılan Tefsirle İlgili Eserler Bibliyografyası”, Dîvân Ġlmî 

AraĢtırmalar,  Sayı: 6, 1999/1, s. 268; Hamidullah, Kur‟ân Tarihi,  s. 202. 
96 Bk. Bursalı, Osmanlı Müellifleri, c. 1, s. 81; Birışık, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, s. 203. 
97 Bk. Birışık, “Osmanlıca Tefsir Tercümeleri”, s. 63. 
98 Hayatı hakkında bk. Bursalı, Osmanlı Müellifleri, c. 1, s. 336; c.3, s.284. 



28 

 

incelediğini ifâde etmiştir.
99

 Ayrıca Birışık, vefat tarihine göre ikinci sırada olan bu 

tercümenin muhtemelen Mevâhib‟in ilk Türkçe çevirisi olduğunu söyler.
100

 

c. Şeyh Ömer Adûlî Niğdevi Tercümesi: 

Şeyh Ömer Adûlî Niğdevi
101

 tarafından El-Mevâhibu‟l-Aliyye Tercemesi adıyla 1046 

yılında yayımlanan müellif hattı Süleymaniye Kütüphanesinde iki cilt halinde mevcut 

olup müellif ismi Osman Udûlî en-Niğdevî olarak zikredilmiştir ( Pertev Paşa, nr. 22, 

341vr; nr. 23, 314 vr.). 

d. Gurabzâde Ahmed en-Nasih Tercümesi: 

Gurabzâde Ahmed en-Nâsih (ö. 1099),  tefsire dair pek çok kitaptan bilhassa Mevâhib-i 

Aliyye ve Envâru‟t-tenzîl‟den yararlanarak hazırladığı için Zübedü âsâri‟l-Mevâhib ve‟l-

Envâr olarak adlandırdığı iki ciltlik bu eserini 1096 yılında tamamlamıştır. Çeşitli 

kütüphanelerde yazma nüshaları vardır.
102

 

e. Muhammed Sâdık Îmânkulî Tercümesi: 

Kazanlı Muhammed Sâdık Îmânkulî, Teshîlü‟l-Beyân fî Tefsiri‟l-Kur‟ân adıyla aslına 

uygun olarak sayfa kenarında da bazı ekleme ve açıklamalarla Tatar Türkçesi‟ne 

çevirmiş, 1318-1328 yılları arasında yazılan bu eser iki cilt halinde basılmıştır.
103

 

f. İsmail Ferruh Efendi'nin Tercümesi: 

Hâcegân-ı Dîvân-ı Hümâyûn‟dan İsmâil Ferruh Efendi tarafından 1246 tarihinde Tefsir-

i Mevâkib namıyla
104

 sonraları Tefsir-i Mevâkib Tercüme-i Tefsir-i Mevâhib, el-Mevâkib 

Tercemetü‟l-Mevâhib, Mevâkib Tefsiri, Mevâkib: Tercüme-i Tefsir-i Mevâhib gibi farklı 

isimlerle de basılan bu tercüme tezimizin konusunu oluşturduğu için ilerde ayrıntılı bir 

şekilde açıklanacaktır. 

                                                 

99 Bk. Bursalı, Osmanlı Müellifleri, c. 1, s.336; Abay, “Tefsir ile İlgili Eserler Bibliyografyası”, s.298. 
100 Birışık, “Osmanlıca Dönemi Tefsir Çevirileri”, s. 203. 
101 Hayatı hakkında bk. Bursalı, Osmanlı Müellifleri, c. 1, s.151. 
102 Bk. Birışık, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, s. 204-205. 
103 Bk. Birışık, “Osmnlıca Tefsir Tercümeleri”, s. 64. 
104 Tâhiru‟l-Mevlevî, “Tefsir-i Hüseynî”, s. 916 



29 

 

g. Tahirü'l-Mevlevi'nin Tercümesi: 

Tâhiru‟l-Mevlevî (ö.1951) İsmâil Ferruh Efendi‟nin Mevâhib-i Aliyye‟nin üslûbundan 

bağımsız bir bütün halinde tefsir etmesinden duyduğu rahatsızlık sebebiyle Tefsir-i 

Hüseynî Tercümesi adıyla Fatiha ve Bakara sûresinin tefsirini aslına uygun kelime 

kelime tercüme etmiş; fakat bu eserin Bakara sûresi 7. âyetten sonraki kısmı günümüze 

intikal etmemiştir.
105

 Tefsir-i Hüseynî Tercümesi‟nin Bakara Sûresinin 7. âyetine kadar 

olan kısmı Mihverü‟l-Ulûm dergisinin 5. ve 7. ayılarında yayımlanmıştır.
106

 

3.4. Mevâhib-i Aliyye’nin Tercih Edilme Sebebi 

Osmanlı medreselerinde okutulan ilimlerin en üstünde bulunan ilm-i tefsir gâyetü‟l-

uzmâyı, maksûd-i aslîyi oluşturur.  Bu sebeple medrese programında yer alan tefsirler 

dil ve belağat açısından yüksek kültür dilini haizdirler ve halk için yazılmamışlardır. 

Dolayısıyla gelenekte yazılmış Arapça‟ya aşina olanlar için ilmî bir uslüpla kaleme 

alınmış eserler halk için değil, daha çok âlimler için kaleme alındığından bu tür 

tefsirlerin halkın Allah‟ın muradını anlaması için Türkçe‟ye tercüme edilmeleri pek 

uygun/mümkün olmamaktadır. Halk için yazılan tefsirlerde ise ilmi meselelere, kıraat 

farklılıklarına,  ihtilaflı fıkhî konulara yer vermenin de bir anlamı yoktur. Bunun bir 

sonucu olarak tasavvufî eğilimler gösteren ve halkın Kur‟ân bilgisini karşılama amacına 

matuf olan tefsirler halk tarafından daha muteber görülmüştür, bu noktada Mevâhib 

Tefsiri‟nin tercih edilmesi de Osmanlı toplum yapısının ihtiyaçlarıyla bağlantılıdır. 

Ayrıca Mevâhib-i Aliyye‟nin XIX. Asrın ilk yarısında beşinci kez Osmanlıca‟ya 

aktarılması ve defalarca basılması Osmanlı tolumunun yapısının aradan geçen yıllara 

rağmen fazla değişmediğini göstermektedir.
107

 

Kâşifî‟nin Mevâhib-i Aliyye‟si hacimli bir tefsirdir ve  eserde ilmi bir tefsirde olması 

gereken bütün meselelere yer verilmiştir. Fakat Ferruh Efendi bir muhtasar olarak 

tercüme ettiği tefsirinde bunların hemen hiçbirisine yer vermemiştir. Osmanlı 

medreselerinde kendisine haşiye yazılmasının âlimlik göstergesi olduğu KeĢĢaf ve 

Beydavî tefsirlerinin tercüme edilmeyip de Kâşifî‟nin eserinin tercih edilmesi, tefsirin 

                                                 

105 Bk. Tâhiru‟l-Mevlevî, “Tefsir-i Hüseynî”, s. 916; Birışık, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, s. 208-209. 
106 Birışık, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, s. 207. 
107 Birışık, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, s. 211. 



30 

 

lugavî izahlardan hali oluşu, irab kaidelerine girmeyişi sebep olmuş olabilir. Kâşifî 

lugavi izahlara girmemiş -meselâ rahmân ve rahîm arasındaki farklılığa bile 

değinmemiş- hatta mütercim İsmail Ferruh bu farklılığa işaret etme gereği duymuştur. 

Fakat bu husus tefsirin diğer bütün ifâdelerini tercüme ettiği anlamına gelmez; nitekim 

Ferruh Efendi de gerekli görmediği pek çok yeri tercüme etmemiştir. Hatta İmankulî 

dışındaki tercümelerinin tamamının Mevâhib‟in metnini alıp bazı ekleme ve 

çıkarmalarla toplumun ihtiyacına yönelik bir eser ortaya koyduklarını söyleyebiliriz.
108

   

Tâhiru‟l-Mevlevî bu konuda Mevâhib‟de kelime kelime yapılan açıklamaların 

Mevâkib‟de bütün hâlinde açıklanmasını eleştirmiş, hatta buna karşılık olarak Mevâhib‟i 

kendi tercüme etmeye dahi başlamıştır.
109

 

Kâşifî tasavvuf terbiyesi almış, bunun yanı sıra ahlâk eserleri kaleme almış sûfî bir 

âlimdir. Bu eserin Osmanlı‟da çok fazla tercüme edilmesinde, Kâşifî‟nin ilmî kişiliği ve 

Nakşibendî tarikatına intisâbı yanında Molla Câmi gibi sûfi bir âlimin talebesi ve müridi 

olması da rol oynamaktadır. Aynı zamanda eserini Osmanlı şairlerinin üstad saydığı Ali 

Şîr Nevâi‟ye (ö. 905/1501)
110

 ithaf etmesinden de anlaşılacağı üzere onunla olan 

yakınlığı Osmanlı‟da kısa sürede tanınıp benimsenmesine de sebep olmuştur.
111

  

Kâşifî Osmanlı dinî düşünce hayatında sadece tefsiri ile tanınmış değil, Envar-ı Süheylî 

eseriyle de tanınmış ve okunmuş bir âlimdir. Kâşifî‟nin asırlar boyunca süren şöhreti 

Ferruh Efendi‟ye kadar gelmiş ve Ferruh Efendi‟nin de takdirini kazanmıştır. 

Dolayısıyla Kâşifî, Ferruh Efendi aracılığıyla tanınmış veya tercüme edilmiş biri 

değildir. Kendisi aynı zamanda âlim-sufi olan İsmail Hakkı Bursevî işârî yorumlarda 

bulunurken pek çok defa Kâşifî‟ye atıfta bulunmuştur ki;
112

 onun kaynaklarından biri 

olması yönüyle de Mevâhib‟in Osmanlı tefsir literatüründe kendisine yeterince yer 

bulduğu anlamına gelmektedir. Kâşifî, her ne kadar Ruhu‟l-beyân‟ın kaynakları 

                                                 

108 İmankuli, başka kaynaklardan aldığı ek açıklamalara tefsirin kenarında yer vermiştir. Bk. Birışık, “Osmanlı 

Dönemi Tefsir Çevirileri”, s.211. 
109 Bk. Arpa, “Tefsir-i Hüseynî Tercümesinden Bir Numûne”, s.138;  
110 Günay Kut, “Ali Şîr Nevâî”, DĠA, c. 2, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1989, s. 450.  
111 Bk. Birışık, “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, s.210. 
112 Bk. İsmail Hakkı İstanbûlî Bursevî, Ruhu’l-Beyân, Beyrut: Daru‟l-fikr, t.y., c. 1, 346, c. 2, 346, vd. 



31 

 

arasında zikredilmiyor ise de
113

 Bursevî kendisine sekiz yüz küsür defa atıfta 

bulunmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

113 Bk. Ali Namlı, „Rûhu‟l-Beyân‟, DĠA, c.35, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2008. 

 



32 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

ĠSMÂĠL FERRÛH EFENDĠ VE TEFSĠR-Ġ MEVÂKĠB 

1. ĠSMAĠL FERRUH EFENDĠ’NĠN HAYATI 

İsmail Ferruh Efendi‟nin bir tefsir tercümesi ve Mesnevî‟nin yedinci cildine bir şerhi ve 

bir Mantık Risalesi bulunmasına rağmen hayatı hakkında kaynaklarda çok az bilgi 

bulunmaktadır. Âlim, edip, şairlerin faziletlilerinden ve mütefekkirlerinden bir zât olup 

aslen Kırımlıdır.
114

 Ozon‟da meşhur bir tüccarın oğludur.
115

  

Hayatı hakkındaki bilgiler genellikle başkanı olduğu Beşiktaş Cemiyyet-i İlmiyyesi
116

 

adıyla anılan ulemâ grubuyla irtibatlıdır. Ailesi ve hayatı hakkında çok az bilgi bulunan 

Ferruh Efendi‟nin kendisi gibi şair olan ve erken yaşta vefat eden Ziver Efendi adında 

bir oğlunun olduğu bilinmektedir.
117

 Ayrıca kaynaklarda henüz yirmi yaşlarında iken 

oğlunu kaybetmiş olmanın teessürü ile eserlerini kendinin imha ettiği ifâde 

edilmektedir.
118

 Belki de bu sebepten ötürü yazdığı pek çok şiir bugün elimizde 

bulunmamasına rağmen Türk Edebiyatında meşhur olan “Bugün şâdım ki yar ağlar 

benimçün!” mısrası onun şairliği noktasında bize bilgi verir.
119

 Ayrıca Cevdet Ahmet 

Efendi tarafından yalı toplantılarında derlenen şiirlerin toplandığı „Nevâdir‟ül-asar‟ 

                                                 

114 Bk. Bursalı, Osmanlı Müellifleri, s. 1/394; ayrıca bk. Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 2. Baskı, 

İstanbul: Semerkand Yayınları, 2018, c. 2,  s. 366; Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 1996, c. 2, s. 521. 
115  Carter V. Findley, Osmanlı Devletinde Bürokratik Reform-Bâbıâlî, Latif Boyacı ve İzzet Akyol (çev.), 

İstanbul: İz Yayıncılık, 1994, s. 112. 
116 Bu grubun ismi hakkında farklı görüş ve isimlendirmeler bulunmasına rağmen DĠA‟da „Beşiktaş Cemiyyet-i 

İlmiyyesi‟ şeklinde madde bulunmasından dolayı bu ismi kullanmayı uygun gördük. Bk. Kazım Yetiş, "Beşiktaş 

Cemiyet-i İlmiyyesi", DĠA, C.5, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992, s. 552; Dr. Hür Mahmut YÜCER, 

“Kethüdâzâde Mehmed Ârif Efendi Hayatı, Soyu, Görüşleri, Meşrebi ve Ulemâ İçerisindeki Yeri”, (Aktaran: Emin 

Efendi, Menâkıb-ı Kethüdâzâde el-Hâc Mehmed Efendi Osmanlı Hayatından Kesitler, 1. Baskı, İstanbul: İnsan, 

2007), s. 36; İ. Hakkı Uzunçarşılı, "Cedid Ricalinden Valide Sultan Kethüdası Meşhur Yusuf Ağa ve Kethüdazâde 

Ârif Efendi", Belleten, c. XX, Sayı, 79, s. 508; Lutfî Tarihi‟nde “cemiyetin riyâseti makamında bulunur” ifâdesi yer 

almaktadır, Bk. Hafız Ahmed Lutfî, Tarih-i Lutfî, İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1299, c. 1,  s. 169; Cevdet Paşa‟nın da 

Safvet Efendi‟nin cemiyete başvurduğunda ona farisî okutmak üzere Fehim Efendi‟nin Ferruh Efendi tarafından 

görevlendirilmesi de onun başkan konumunda olduğuna işaret eder. Bk. Ahmed Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, 

İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1292, s. 12/213. 
117 Bk. Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmânî, s. 5/1715. 
118 Bk. Kemal Salih Sel, Türk Masonluk Tarihine Ait Üç Etüd, İstanbul: Yenilik Basımevi, 1973, s. 24.  
119 Bk. Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, s. 1/318. 



33 

 

isimli eser de Ferruh Efendi‟yi ve bulunduğu ortamı idrak edebilmemiz açısından 

kıymet-i hâizdir.
120

 

Ferruh Efendi sıhhatine itina gösterdiği yemeklerini de bir çeşit ve tartarak yediği ondan 

sonra da yalısının büyük sofasında bir hayli zaman geçirdiğine dair bilgiler elimizdeki 

kaynaklarda mevcuttur.
121

 Ayrıca başına giydiği kavuğun da hususi yaptırılmış, pamuğu 

tartılı, küçük bir kavuk olması onun giyim kuşamına da özen gösterdiğine işaret eder.
122

 

Emin Efendi‟nin Menakıb‟ta İsmail Ferruh Efendi‟nin hocasının her hafta çoğu günler 

görüştüğü ve çok sevdiği özel arkadaşlarından olduğunu ve bir mektubunda Ferruh 

Efendi için “nâdire-i devran”
123

 tabirini kullandığını zikretmesi; Cevdet Paşa‟nın da 

Ferruh Efendi‟yi “ecânib nazarında dahi gâyet makbul ve muteber bir zât-ı nâdir‟is-

sıfât”
124

 şeklinde tavsif etmesi onun hem Müslümanlar hem de gayr-ı müslimler 

arasında hürmet gösterilen bir kişi olduğunu gösterir. 

Bir hayli müddet sefârette kalıp döndükten sonra çeşitli görevlerde bulunarak 1240‟da 

(1824/25) defterdâr-ı şıkk-ı sâlis
125

 olmuş, 1242‟de (1826/27) bazı sebeplerden dolayı 

sürülmüş ise de yazmakta olduğu tefsiri tamamlaması için Kadıköy‟de oturmasına izin 

verilmiştir.
126

 

1.2. Londra Sefareti  

1792‟de „nizâm-ı cedîd‟ ıstılahları kapsamında büyük Avrupa devletlerinin 

başkentlerinde daimî ikâmet elçilikleri açıldı. Sultan III. Selim‟in kararı ile 1793‟te 

„kalyonlar kâtibi‟ Yusuf Agah Efendi Londra‟ya ikamet elçisi olarak tayin edilmiştir. 

Üç yıl boyunca Londra‟da elçilik görevini sürdüren Yusuf Ağah Efendi‟nin İstanbul‟a 

                                                 

120 Sel, Üç Etüd, s.19. 
121 Emin Efendi, Menâkıb-ı Kethüdâzâde el-Hâc Mehmed Efendi, 2. Baskı, İstanbul, y.y.,  1305, s. 170. 
122 Sel, Üç Etüd, s. 24. 
123 Emin Efendi, Menâkıb, s.170. 
124 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, c. 12,  s. 213. 
125  Şıkk-ı Salis Defterdarı: Maliye teşkilâtı arasında bulunan yüksek memurlardan birinin unvanıdır. Maliye 

teşkilâtının başında Tanzimattan sonra “Maliye Nazırı” unvanını alan ve “Başdefterdar” da denilen “Şıkk-ı Evvel 

Defterdarı” bulunduğu gibi”Şıkk-ı Sani “ adlı muavini yerinde ikinci bir defterdar da vardı. Bk. Mehmet Zeki 

Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, “Şıkk-ı Salis Defterdarı”, İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1993, s. 3/353. Cemal Kutay da şıkk-ı sâlis defterdarlığını “imparatorluk muhasebecisi anlamlarına gelir. 

Ülkenin gelir gideri elinden geçerdi” şeklinde açıklamıştır. Bk. Cemal Kutay, Örtülü Tarihimiz, İstanbul: Hilal 

Matbaası, 1975, s. 1/103. 
126  Bk. Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmânî, c. 2, s. 521.  



34 

 

geri dönmek için yeni bir daimî ikâmet elçisi gönderilmesini istemesi üzerine Babıâli, 

kendisinin yerine Ekim 1796‟da yeni Londra daimî ikamet elçisi olarak Hâcegân-ı 

Dîvân-ı Hümâyûn‟dan İsmail Ferruh Efendi‟yi atamış; Ferruh Efendi ise 9 Nisan 

1797‟de İstanbul‟dan deniz yolu ile 23 Temmuz 1797‟de Londra‟ya ulaşmıştır.
127

 

Genel görüşe göre sadece Londra‟da
128

 bazı kaynaklara göre ise Berlin, Viyana, Paris, 

Londra ve Petersburg‟da sefirlik yapmıştır.
129

 Ferruh Efendi Tersane Anbar Emini olup 

Rebiyülâhir 1211‟de (Ekim 1796) süvari mukabelesi pâyesiyle Londra sefiri 

olmuştur.
130

 İngiltere‟nin İstanbul elçisi Spencer Smith‟e göre İsmail Ferruh Efendi 

“Avrupalılar hakkında bilgi sahibi olan, orta yaşta ve malumatlı” bir zattı.
131

 İngiliz 

elçisi 1797‟de İsmail Ferruh‟un İstanbul‟dan ayrılışana dair yazdığı raporda Ferruh 

Efendi hakkında bir tüccarın oğlu olması hasebiyle ticaretle yetiştirildiği ve sonrasında 

İstanbul‟daki hububat depolarının yöneticiliğine getirildiği, hariciye nazırlarının 

sayfiyeleri olan Boğaziçi‟ndeki Büyükdere‟de ikâmet eden yüksek kademeli tek 

Osmanlı olması hasebiyle Frenklere oldukça aşina olduğu, iki milyon kuruşa yakın bir 

servetle refah içinde bulunduğu bilgilerine yer verir. Ve belki de bu sebeplerden ötürü 

kendisini “sefir” olarak nitelendirmeye seleflerinden daha eğilimli olduğunu ifâde 

eder.
132

  

Yaklaşık üç yıl boyunca sürdürdüğü Londra elçiliği görevinden “vakt ü hâlinin 

mütehammil olmadığı”
133

 mazeretini ifâde ederek ayrılma talebinde bulunmuştur. 

Titizlikle yapmaya gayret gösterdiği elçilik görevi esnasında İngiliz devlet adamlarına 

kendini sevdirmiş, fakat herhangi bir kusuru görülmemesine rağmen siyasî bakımdan 

pek başarılı olamamıştır. 
134

 Zaten Londra‟dan dönüşünden sonra siyâsî konularla 

                                                 

127  Bk. Ferruh Efendi, “Mantık Risalesi”, İbrahim Çapak, Mesud Öğmen ve Abdullah Demir (hzl.), Mantık 

Risaleleri içinde, İbrahim Çapak (Ed.), İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015, s. 21; 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Yusuf_Agah_Efendi, (Erişim Tarihi: 17.05.2019); Mehmet İpşirli, „Beylikçi‟, DĠA, c. 6, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992, s. 79. 
128 Ercümend Kuran, Avrupa’da Osmanlı Ġkamet Elçiliklerinin KuruluĢu ve Ġlk Elçilerin Siyasî Faaliyetleri 

1793-1821, Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, 1968, s. 36-41. 
129 Cemal Kutay, Örtülü Tarihimiz, s. 1/103. 
130 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmânî, c. 2, s. 521. 
131 Ercümend Kuran, Ġlk Elçilerin Siyasî Faaliyetleri, s. 36. 
132 Findley, Bürokratik Reform, s. 112-113. 
133 Ercümend Kuran, Ġlk Elçilerin Siyasî Faaliyetleri, s. 38. 
134 Bk. Ercümend Kuran, Ġlk Elçilerin Siyasî Faaliyetleri, s. 39. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Yusuf_Agah_Efendi


35 

 

ilgilenmeyip ilmî ve edebî çalışmalara yönelmesi de siyasetten pek hoşlanmadığını 

gösterir niteliktedir. 

1.3. Vefatı 

Vefat tarihi kaynakların ve hakkında yapılan araştırmaların çoğunda 1256/1840 olarak 

verilmesine rağmen,
135

 İsmâil Ferruh Efendi‟nin yakın arkadaşı olan Kethüdâzâde Ârif 

Efendi‟nin hayatının anlatıldığı ve bizzat talebesi Emin Efendi tarafından yazılan, 

bununla birlikte içerisinde Ferruh Efendi‟ye dair bilgiler yer alan Menâkıb-ı 

Kethüdâzâde adlı eserde şu bilgiler yer almaktadır:
136

 

“Ġsmail Ferruh Efendi‟nin kabri Ortaköy‟de yol üzerinde saray duvarının 

arkasındaki mezarlıktadır. O duvarda da mezarlığa açılır bir küçük kapı vardır. 

Kabrinde bir küçük pehle ve iki küçük direk taĢı vardır. BaĢ taĢında „Âlim, âmil, 

kâmil, fâzıl, Ferruh Ġsmail Efendi‟nin kabridir.‟ diye yazılıdır. Vefât tarihi 

1252/1836‟dır.” 

Kemal Sel de ölümüne “mübarek âdem idi, göçtü, Ferruh” mısraı ile tarih düşüldüğünü 

ve bu mısraın ebced hesabı ile hicri 1256, miladi 1841 senesine tekabül ettiğini ifâde 

ederek devamında bugün ne bu mezarın ne de taşının bulunduğunu; Abdülhamid 

zamanında yıldız sarayı bahçesine ilave olununca ortadan kaldırıldığını söylemiştir.
137

 

1.4. Ġlmî KiĢiliği ve BeĢiktaĢ Cemiyyet-i Ġlmiyyesiyle Ġrtibatı 

Batı‟da XVII. yüzyıldan itibaren kurulmaya başlanılan gerek modern bilimin kurulması, 

teşkilatlanması, yaygınlaştırılması; gerekse bilim üretimi ve alışverişi için birinci 

derecede tesir yapan müesseseler olan ilmi cemiyetler daha sonra değişik ülkelere de 

yayılmıştır.
138

  Batı dünyasının XVIII. yüzyıldan itibaren teknik alanda olduğu gibi 

kültür alanında da devlet ve fikir adamları üzerinde belli ölçüde etkili olması ve Batılı 

fikirlerin iyice yaygınlaşmaya başlamasıyla birlikte XIX. yüzyılın başlarında bu 

                                                 

135 Bk. Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, s. 1/318; Recep Arpa, “Ayıbtâbî Mehmed Efendi‟nin Tibyân Tefsiri ve 

Osmanlı Toplumundaki Yorum Değeri”, (YayınmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi SBE, 2005), s. 

13; Ayrıca bk. Ferruh Efendi, Mantık Risalesi, s. 89. 
136 Emin Efendi, Menâkıb, s. 144. 
137 Bk. Sel, Üç Etüd, s. 25. 
138 Bk. Ekmeleddin İhsanoğlu, “Modernleşme Süreci İçinde Osmanlı Devletinde İlmî ve Meslekî Cemiyetleşme 

Hareketlerine Genel Bir Bakış”, Milli Türk Bilim Tarihi Sempozyumu, İstanbul: Edebiyat Fakültesi, 1987, s. 1. 



36 

 

cemiyetlerle benzerlik arz eder nitelikte İstanbul‟da özellikle Beşiktaş ve Fatih gibi 

muhitlerde ilmî ve edebî mahiyette çeşitli toplantıların yapıldığı bilinmektedir.
139

 

Osmanlı toplumunda eğitim ve kültür faaliyetleri niteliğindeki bu toplantılar 

umumiyetle câmiler, tekkeler, kütüphâneler, vezirlerin, zenginlerin, âlimlerin ve 

mütefekkirlerin konakları gibi yerlerde yapılmaktaydı.
140

 Talep eden öğrencilere ders 

verilmesi şeklinde devam eden bu gelenek içerisindeki eğitim ve kültür faaliyetleri bir 

nevi resmî tahsilin tamamlayıcısı olarak da nitelendirilebilir.
141

 Buradan hareketle 

Beşiktaş‟ta bulunan ve bazı kaynaklarda konakların bulunduğu yere atfen „Ortaköy 

Cemiyyet-i İlmiyesi‟ şeklinde de isimlendirilmiş olan grubu aslında o dönemde resmî 

bir cemiyet olarak değil de konaklarda yapılan kültür ve eğitim faaliyetleri olarak 

değerlendirmek daha doğru bir yaklaşım olur.
142

 Nitekim Târîh-i Cevdet‟te “Beşiktaş 

Cem„iyyet-i İlmiyyesi” adıyla söz konusu edilen bu topluluk Cevdet Paşa‟dan resmî 

vakanüvisliği devralmış bulunan Lutfî Efendi‟nin tarihinde “meclisleri âdeta cemiyet-i 

ilmiye denmeye sezâ idi” ifâdeleriyle anlatılmaktadır.  

Bu konuda bir araştırması bulunan Ekmeleddin İhsanoğlu ise “Beşiktaş grubu” veya 

“Beşiktaş ulemâ grubu” isimlerini tercih etmektedir.
143

 Ayrıca “bilimsel dernek”
144

, 

“serbest akademi”
145

 ve “ilk özel üniversite”
146

 isimlendirmeleri de yapılmış, şöhreti her 

tarafa yayılmış olan bu grup hakkında Fenerli bir Rum talebenin “Avrupa‟nın herhangi 

bir ilim merkezine gitmektense Beşiktaş ve Ortaköy‟deki sohbetlere devam etmek daha 

evlâdır.” dediği nakledilir.
147

 

Genel itibariyle Beşiktaş‟ta bir araya gelerek Ferruh Efendi‟nin konağında talebelere 

ders verilen, günlük hadiseler ve siyasî meselelerin de görüşüldüğü; aynı zamanda ilim, 

                                                 

139 Bk. Kazım Yetiş, “Beşiktaş Cem‟iyet-i İlmiyyesi”, s. 5/552. 
140 Bk. Osman Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, İstanbul: Eser Yayınları, 1977, s. 375.  
141 Bk. Dr. Ekmeleddin İhsanoğlu, “19. Asrın Başlarında –Tanzimat Öncesi- Kültür ve Eğitim Hayatı ve Beşiktaş 

Cemiyet-i İlmiyesi Olarak Bilinen Ulema Grubunun Buradaki Yeri”, Milli Türk Bilim Tarihi Sempozyumu, 

İstanbul: Edebiyat Fakültesi, 1987, s. 44; Sel, Üç Etüd, s. 21. 
142 Bu tartışma hakkında ayrıntılı bilgi için bk. İhsanoğlu, “Beşiktaş Cemiyet-i İlmiyesi”,  s. 44-54. 
143 Kazım Yetiş, “Beşiktaş Cem„iyyet-i İmiyyesi”, s. 552. 
144 Findley, Osmanlı Devletinde Bürokratik Reform-Bâbıâlî, s. 112. 
145 Dursun Gürlek, Ayaklı Kütüphaneler, İstanbul: Kubbealtı Neşriyâtı, 1999, s. 45.  
146 Kutay, Örtülü Tarihimiz, s. 1/108. 
147 Gürlek, Ayaklı Kütüphaneler, s. 45; Cemiyetin üyelerinden olan Kethüdâzâde‟den bir yabancının oğluna ders 

vermesi hususunda gösterdiği ısrar için bk. Emin Efendi, Menâkıb, s. 41. 



37 

 

eğitim, entelektüel ve kültürel faaliyetlerin sohbet toplantısı
148

  havasında yapıldığı bu 

yer hakkında Kethüdazâde‟nin talebelerinden Emin Efendi şunları naklediyor: 149 

“Beşiktaş Mevlevihânesi esbak şeyhi Kadri Efendi Ortaköy mezhebi der idi, 

murâdı Ortaköy‟de yalıları olan Ferruh İsmail Efendi ile Melekpaşazâde Kazasker 

Kadri Bey‟e ve Hoca Efendi Hazretlerine ve daha oraya devam eden ehl-i dillere 

ta„rîz idi. Çünkü Ortaköy‟de Ferruh İsmail Efendi ile Melekpaşazâde Kadri Bey‟in 

yalıları ehl-i diller mecma„ı ve sühan-şinâslar merkezi idi.” 

Bu grubun adı kaynaklarda farklı isimlerle adlandırılmış hatta cemiyet olarak 

isimlendirilmesi tartışma konusu olmuş olsa da o yalıda bir araya gelenlerin „ehl-i 

diller‟ ve „sühan-şinâslar‟ olarak tabir edilmeleri bu kişilerin dönemin önemli isimleri 

arasında sayıldığını göstermektedir. Bu grubun temelini oluşturan
150

 İsmâil Ferruh 

Efendi, Şânîzâde Atâullah Efendi, Melekpaşazâde Abdülkadir Bey ile Kethüdâzâde Ârif 

Efendi yetişmeleri ve ilmî seviyeleri bakımından ortak özelliklere sahip, İslâmî ilimlerle 

ilgilenmeleri yanında Batı kültürü ve Batılılarla da temas halinde olan, İslâmî kültürü 

modern anlayışla bağdaştırmak gibi bir endişe de taşıyan kimselerdir.
151

 Aynı zamanda 

bu cemiyetin kurulması ile ilgili Padişahın izni ve tavsiyelerinin olduğuna dair bilgiler 

de yer almaktadır.
152

 Genç Padişah, devrinin tanınmış on kişisinin kuracağı ilim 

cemiyetine izin verirken, girişimin başında olan Kethüdâzâde Mehmed Ârif Efendi‟ye: 

“Teşebbüslerini mümkün olduğunca mahfî (gizli) tutmalarını ve kıl-u kalden tevekkî 

eylemelerini tavsiye eylemişti.” 

Ârif Efendi‟nin ilmî durumu öğrencisi tarafından ortaya konulmuş ise de İsmail Ferruh 

Efendi‟nin ilmi kişiliği ve tahsil hayatı hakkında yeterince bilgi bulunmamaktadır. Fakat 

elimizdeki eserleri, getirildiği görevleri, yetiştirdiği talebeleri ve bulunduğu ortamlar 

aslında bize ilmî birikimi hakkında bilgiler sunmaktadır. Kendisi de çocukluğundan beri 

çoğu Arapça olmak üzere Farsça ve Türkçe tefsir mütalaasıyla vakit geçirdiğini ifâde 

etmektedir.
153

 Zaten yazdığı tercüme tefsirine baktığımızda medreselerde okutulan 

KeĢĢaf ve Beyzâvî gibi klasik tefsir geleneğinin en önemli eserlerinden alıntılar 

                                                 

148 Kutay, Örtülü Tarihimiz, s. 1/108. 
149 Emin Efendi, Menâkıb, s. 224. 
150 Kutay, devrinin tanınmış on kişisinin ilim cemiyetini kurmak için padişahtan izin istediklerini ifâde etmiştir. Bu 

on kişi için bk. Kutay, Örtülü Tarihimiz, s. 1/113. 
151 Bk. Kazım Yetiş, “Beşiktaş Cem„iyyet-i İlmiyyesi”, s. 552. 
152 Bk. Cemal Kutay, Örtülü Tarihimiz, s. 1/99. 
153 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 44 



38 

 

yapmakta olduğunu müşahede ediyoruz. Osmanlı medreselerinde alet ilimlerinin 

yanında hadis, fıkıh, kelamın da yer aldığı birçok ilim tahsil edildikten sonra en üst 

seviyede yer alan “en üstün dilek ve en yüce istek olan TEFSİR”e geçildiği 

bilinmektedir.
154

  Her ne kadar Ferruh Efendi‟nin medrese tahsiline dair elimizdeki 

kaynaklarda bir bilgi bulunmadığı zikrediliyorsa da
155

 buradan hareketle iyi bir medrese 

tahsili aldığını söylemek mümkün görünmektedir.
156

 Bunu destekleyen bir diğer husus 

ise döneminde Muhammed Hâdimî‟nin öğrencisi İsmail Gelenbevî (ö. 1205/1791) gibi 

önemli mantıkçılardan sonra mantık eseri yazanlar arasında Ferruh Efendi‟nin de 

bulunmasıdır.
157

 Bunun yanında öğrencisi Süleyman Fehîm,  İbn-i Haldun‟un 

Mukaddime‟sini tercüme eden ve ayrıca bir mantık eseri kaleme alan Cevdet Paşa‟nın 

hocasıdır.
158

 Kethüdâzâde Ârif Efendi‟nin Gelenbevî‟nin öğrencisi olduğunu göz 

önünde tutarak, Ferruh Efendi‟nin de hem bir kısım Mukaddime çevirisi hem de bir 

mantık eseri bulunmasından dolayı Molla Fenârî ve Gelenbevî‟den devam edegelen bir 

silsilenin takipçisi olduğunu; tüm bunlardan hareketle de Ferruh Efendi‟nin Osmanlı 

son dönem mantıkçıları arasında önemli bir yeri olduğunu söyleyebiliriz. Mantık 

Risalesi dikkatle incelendiğinde de ciddi bir mantık birikimi bulunduğu ve bunun 

eğitimsiz mümkün olmayacağı anlaşılır ki; Ahmed Lutfî kendisinin „kudemâ-yı 

ricalden‟, „hakîm-meşreb ve âşinâ-yı ilm ü edeb‟ olduğundan bahseder.
159

 

Cemal Kutay, Ferruh Efendi‟nin zamanın tasavvuf ilminde olduğu kadar müsbet 

ilimlerde de yekta olduğunu,
160

 bu cemiyette açık seminer halindeki müsbet ilimleri 

aralarında bölüştüklerini ve Ferruh Efendi‟nin Astronomi ve Fransızca dersleri 

verdiğini, bu derslere çok kalabalık bir topluluğun iştirak ettiğini; hatta yalının salonları 

geniş olduğu halde yetmediğini ifâde etmiştir.
161

 Cevdet Paşa ise edebiyata dair 

                                                 

154 Bk. Dücane Cündioğlu, Sözlü Kültür’den Yazılı Kültür’e Anlam’ın Tarihi, İstanbul: Tibyan Yayınları, 1997, 

s. 154. 
155 Ahmet Karaçavuş, Tanzimat Dönemi Osmanlı Bilim Cemiyetleri, (YayınlanmamıĢ doktora tezi, Ankara Üni. 

SBE.), s. 62. 
156 Mantık Risalesi‟nde Mantık ilminin tanımı, öğrenilmesinin hükmü ve faydalarını hakkındaki bilgileri Arapça 

olarak nakletmesi Arapça eserlerle doğrudan irtibat kurduğunu gösterir. 
157 Ferruh Efendi, Mantık Risalesi, s. 89-159; Yakın arkadaşı Kethüdâzâde Ârif Efendi, Gelenbevî‟nin öğrencisidir. 

Bk. Salim Aydüz, “Kethüdâzâde Ârif Efendi”, DĠA, c.25, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2002, s. 334. 
158 Yusuf Halaçoğlu, Mehmet Akif Aydın, “Cevdet Paşa”, DĠA, c.7, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1993, s. 443. 
159 Lutfî, Tarih-i Lutfî, s. 1/169.  
160 Bk. Kutay, Örtülü Tarihimiz, s. 1/103. 
161 Bk. Kutay, Örtülü Tarihimiz, s. 1/112-113.  



39 

 

derslerin Ferruh Efendi tarafından yapılacağını zikretmiştir.
162

 Ayrıca bu cemiyet 

mensupları verdikleri derslerden herhangi bir ücret talep etmedikleri gibi masraflar da 

grubun üyeleri tarafından bölüşülür,
163

 verdikleri hizmetin karşılığı olarak okuttukları 

talebelerin öğrendiklerini başkalarına öğretmeleri talep edilirdi.
164

 

1.5. Ferruh Efendi’nin BektaĢilikle Ġthamı 

Ferruh Efendi‟nin Bektaşilikle itham edilmesi dâhil olduğu Beşiktaş Cemiyet-i 

İlmiyyesi ile alakalıdır. Çünkü Bektaşilerin nefyi sırasında bu grubun mensupları aynı 

ithama maruz kalmış olup burada kişisel çekememezliklerin özellikle Şânîzâde‟yi 

kendisine rakip gören Hekimbaşı Mustafa Behcet Efendi‟nin rolü olduğu
165

 Cevdet Paşa 

tarafından da şu sözlerle ortaya konmuştur:
 166

 

“Behçet Efendi, ġânizâde‟nin azliyle iktifâ etmeyerek nefyini iltizâm etmiĢ ve bu 

kere BektaĢîlik maddesini vesile ittihâz ederek ve BeĢiktaĢ Cemiyet-i Ġlmiyye‟sine 

BektaĢîlik rengi vererek bu kere onu ve onun sebebiyle Kadri Bey‟i ve Ferruh 

Efendi‟yi dahî nefy ettirmiĢ olduğu ol vakte yetiĢmiĢ olan zevâtdan istimâ„ 

olunmuĢtur.”  

1826‟da Yeniçeri Ocağı‟nın ortadan kaldırılması ile birlikte Bektaşî tekkelerinin 

kapatılması sırasında topluluk mensupları da Bektaşîlik‟le suçlanarak sürgüne 

gönderilirler.  Cevdet Paşa bu hususu şöyle ifâde etmektedir:
167

 

“Garibdir ki bu sırada Anadolu Pâyelerinden Melek PaĢazâde Abdulkâdir Bey ve 

Mekke-i Mükerreme Pâyelerinden Vak„anüvîs sâbık ġânîzâde Muhammed Ataullah 

Efendi ve Ģıkk-ı sâlis defterdârı meĢhûr Ġsmail Ferruh Efendi dahî BektâĢîlikle 

itham olunarak Abdülkâdir Bey Manisa‟ya ve ġânîzâde Menemen‟e ve Ferruh 

Efendi Bursa‟ya nefy olunmuĢtur. Fakat Ferruh Efendi o zaman Tefsir-i Mevâkib‟i 

te‟lif ile meĢgul olduğundan bâ-irade-i seniyye ânı itmâm eylemek üzre menfâsı 

Kadıköy‟üne tahvîl buyurulmuĢtur.” 

Bektaşî tekkelerinin kapatılması ve Bektaşîler‟in cezalandırılması için sarayda toplanan 

mecliste cemiyet mensuplarının durumunun tartışıldığı da bilinmektedir. Nitekim 

Cevdet Paşa tarafından “asrının yegâne tabîp ve feylesofu” olarak tavsîf edilen
 

                                                 

162 Bk. Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, s. 12/212-213; Mantık ilminin faydasına dair Arapça bir beyti nazmen tercüme 

etmesi edebî zevkini göstermesi açısından dikkate değerdir (bk. Ferruh Efendi, Mantık Risalesi, s. 91).  
163 Bk. Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, s. 12/213; Lutfî, Tarih-i Lutfî, s. 1/169.  
164 Gürlek, Ayaklı Kütüphaneler, s. 45.  
165 Bk. Şânî-zâde Mehmed „Atâ‟ullah Efendi, ġânî-zâde Târîhi, Prof. Ziya Yılmazer (hzl.), İstanbul: Çamlıca, 2008, 

s. 1/LVII. 
166 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, s. 12/214. 
167 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, c. 12,  s. 212 



40 

 

Şânîzâde‟nin
168

 sürgünden iki ay sonra serbest bırakılmasına dair bir ferman 

gönderilmesi, Melekpaşazâde‟nin bir yıl sonra İstanbul kadılığına tayini, Ferruh 

Efendi‟nin tefsir çalışmasını tamamlaması için sürgün yerinin Kadıköy‟e çevrilmesi, 

onların Bektaşîlik‟le herhangi bir ilgileri olmadığının delili olarak kabul edilmektedir. 

Çünkü böyle bir itham karşısında tefsir çalışmasından dolayı sürgün yerinin daha iyi bir 

yere aktarılması değil; bilakis tefsir çalışmasını sekteye uğratmak için daha uzak bir 

yere gönderilmesi gerekirdi. Böyle bir muameleye maruz kalmaması da ya bu ithamın 

kayda değer olmadığının ya da farklı görüşlere mensup olsa dahi ilme ve ulemaya 

verilen değerin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Cevdet Paşa‟nın Ferruh Efendi‟yi “Londra‟da elçilik etmiş ecânib nazarında dahî gâyet 

makbûl ve mûteber bir zât-ı nâdirü‟s-sıfât”
169

 olarak görmesi onun Osmanlılar 

nazarında daha makbul bir makamda olması gerektiğine bir ima olabilir. Bu aynı 

zamanda onun değer verdiği ulema portresini de ortaya koyma hususunda bir fikir ve 

ona göre Osmanlı toplumunun nasıl bir ulema tipine ihtiyaç duyduğuna dair de bir bilgi 

verebilir. Ayrıca Cevdet Paşa bu sözleri yabancıların bir Osmanlı âlimine verdiği değeri 

Müslümanların vermediğini ifâde etmek için söylemiş olabilir ki; kelamın siyakında da 

bu mananın anlaşılması daha açıktır. Zira ona göre “Böyle ma„mûr‟ul-cevânib bir adamı 

Bektaşîlikle itham eylemek ne kadar insafsızlıktır.”
170

  Bu ifâdelerden Bektaşiliğin, o 

dönemde Paşaların anlaşamadıklarını kişileri sürgün ettirmek için öne sürdükleri töhmet 

mahiyetinde bir şey olduğu anlaşılmaktadır.
171

 

Bektaşîlik‟le en küçük bir ilgilerinin bulunmadığına inanan Cevdet Paşa topluluk 

mensuplarının bu şekilde ona göre bu sürgünün bir başka sebebi de muhtemelen 

cemiyet üyelerinden Melekpaşazâde Abdülkadir Bey gibi bazılarının -kendi tabiriyle- 

“mezhebi meşrebinden geniş ve lâubali” olarak tanınmaları, bu yüzden de saray ve halk 

nezdinde makbul kişiler sayılmamalarıdır. Nitekim Lutfî Efendi de bunların halk 

nazarında “mezhepsiz” sayıldıklarına işaret etmektedir.
172

  

                                                 

168 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, s. 12/213; Ayrıca bk. Şânî-zâde, ġânî-zâde Târîhi, s. 1/LV. 
169 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, s. 12/213. 
170 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, s. 12/213. 
171 Bk. Lutfî, Tarih-i Lutfî, s. 1/168.  
172 Bk. Lutfî, Tarih-i Lutfî, s. 1/169. 



41 

 

Cemiyet mensuplarının Bektaşilikle ithamı hususunda Menâkıb‟da zikredilen bir 

bölüme yer vermek cemiyetin Bektaşiliğe bakışını ilk elden bilgilerle net bir şekilde 

aydınlatıcı mahiyettedir:
 173

  

“Muzika-i Hümâyûn‟da, fakirden daha eski kapı yoldaĢlarımızdan, BektâĢiye‟den 

Bedestan Kethüdâzâde‟si Emîn Efendi var idi. 1259 tarihlerinde bir gün fakire, 

“Sen okudun, yazdın. Bir tuzun biberin kaldı; gel seni tarîk-i BektâĢiye‟den 

yetiĢtirelim.” dedi. Ben de “Peki Hoca Efendimize danıĢayım da.” dedim. Sabah 

oldu, derse gittim; Emîn Efendi‟nin bu dediğini nakledince, Hoca Efendimizin canı 

sıkıldı, muzdarip oldu ve hiddet-i âsârı olarak yüzleri kızardı. “Sen yetiĢtim de”, 

dedi. Hiç baĢka bir lakırdı buyurmadılar. Ders dönüĢü ben de geldim, Emîn 

Efendi‟ye böylece söyledim, o da fakirden elini çekti.” 

Bununla birlikte Kethüdâzâde, Ulah boylarından zengin bir yabancının kendi yalısında 

oğluna özel ders verme isteğini “Bana mezhepsiz diyorlar, bunun üzerine eğer sizin 

yalınıza oturmak için gidersem „işte tamamen gitti, gâvur oldu‟ derler” diyerek 

reddetmiş; ısrar edilince şeyhülislamdan izin alma şartıyla kabul edeceğini bildirmiş; 

gerekli izin alındıktan sonra da bu isteklerinden ancak 1821 tarihinde Rum Vak‟asının 

zuhur etmesiyle kurtulabilmiştir.
174

 

Lutfi Efendi, Bektaşilerin başlarına gelen felaketin yeniçerilere münasebetten neşet 

ettiğini, yeniçerilerin kaldırılması ile ilgili ortaya çıkan karışıklıkta bir takım şahsi 

ilişkilerin de devreye girmesiyle etvâr-ı lâubâliyane ile tanınmaları ve aralarına 

bilmedikleri kimseleri kabul etmediklerinden cemiyet mensuplarının Bektaşilik 

bahanesiyle İstanbul‟dan sürgüne gönderilmiş olduklarını ifâde eder.
175

 

1.6. Masonlukla Ġthamı 

Osmanlı imparatorluğunda ilk locaların 1738‟de İstanbul, İzmir ve Halep‟te kurulmuş 

olduğuna dair bazı bilgiler mevcuttur.
176

 Masonluk bütün din, mezhep ve tarikatlara 

müsamahayı esas aldığından erken dönemlerde Osmanlı topraklarına girmiş olabileceği 

                                                 

173 Emin Efendi, Menâkıb, s. 40.  
174 Bk. Emin Efendi, Menâkıb, s. 41. 
175 Lutfî, Tarih-i lutfî, s. 1/169. 
176 Suha Umur, “Türkiye‟de Masonluk”, Mimar Sinan, Sayı:113 (Ekim 1999), s.7; “İngiltere‟de yayınlanan “St. 

James Evening Post” adlı gazetenin 24 Mayıs 1738 tarihli sayısında “İstanbul, İzmir ve Halep‟te açılan Mason 

localarına çok sayıda Müslüman Türk‟ün girdiği”nden bahsedilse de durum bu merkezde değildir.” Bk.: Siyami 

Akyel, “Türkiye‟de Masonluk ve Yayılması”, Milligazete, 13 Şubat 2017. 



42 

 

düşünülebilir. Kısa bir dönem hiçbir mason locası bulunmasa da Kırım Harbinden sonra 

locaların açıldığı ifâde edilmektedir.
177

 

Masonluğun yayın organı olan Mimar Sinan dergisinde yer alan makalesinde Seha 

Umur, İsmail Ferruh Efendi‟nin masonluğu Londra‟da elçilik yaptığı sırada öğrenmiş 

olabileceğini; arkadaşlarıyla birlikte kurmuş olduğu Beşiktaş Cemiyet-i İlmiyesi‟nin de 

mason geleneklerine uygun bazı usûlleri olduğunu ve bir mason locası gibi faaliyet 

gösterdiğini; aslında İsmail Ferruh Efendi ve arkadaşlarının faydalı bir müessese olarak 

gördüklerinden bir milli Türk Masonluğu kurmak istediklerini; haftada iki kez yalısında 

toplandıklarını ve aralarına hiçbir yabancı almadıklarından Bektaşilikle suçlandıklarını 

ifâde etmektedir.
178

  

Bu tür bilgilerin esas kaynağı MEB İslam Ansiklopedisi‟nde Midhat Sertoğlu‟nun 

makalesi olmalıdır. Sertoğlu makalesinde, İsmail Ferruh Efendi‟nin mason olduğunu, 

Ortaköy‟deki yalısında, devrin ediplerinden Kethüdâzâde ile Fârisi edebiyatı 

mütehassısı Şair Fehim Efendi, Melek Paşazade Abdülkadir, Çigalazade Tahir beyler 

gibi edebiyat ve felsefeye meraklı kimselerin toplanıp aralarına yabancı almadıklarını, 

Yeniçeri ocağı ve Bektaşiliğin ilgasıyla sürgüne gönderildiklerini iddia etmiştir.
179

 

Fakat bütün bu iddiaları Ahmed Cevdet Paşa‟nın eserlerinden yola çıkarak reddetmek 

mümkündür. Ahmed Cevdet Paşa devletin resmi vakanüvisi olmakla beraber Ferruh 

Efendi‟nin öğrencisi Fehim Efendi‟nin de bizzat talebesidir. Cevdet Paşa Belâgat-ı 

Osmaniyye eserini yazarken de yeri geldikçe Fehim Efendi‟nin şiirlerinden istifâde 

etmiştir.
180

 Bu vesileyle hem Ferruh Efendi ve cemiyet hakkında en sağlam bilgilere 

hem de Ferruh Efendi‟nin masonluğuna dair bilgilere ulaşma imkânına sahiptir. Cevdet 

Paşa gibi masonluğun ne olduğunu bilen bir kimsenin bu cemiyetin bir mason locası 

olduğunu bilmemesi; böyle bir şey olsa bile bunu öğrenmemiş ya da öğrenip de ima ile 

                                                 

177 O dönemde mason olan kişilerin isimleri için bk: Umur, “Türkiye‟de Masonluk”, s. 10-11. 
178 Bk. Umur, “Türkiye‟de Masonluk”, s. 9; Bu yanlış bilgi daha sonra aynen tekrar edilmiş hatta Ferruh Efendi‟nin 

kurduğu cemiyeti mason locasına çevireceğini haber alan Osmanlı yönetiminin olaya el koyarak ilgilileri yurtdışına 

sürgün ettiğine dair mesnedi bulunmayan bilgilere de yer verilmiştir. Bk. Akyel, “Türkiye‟de Masonluk”. 
179 Dücane Cündioğlu‟nun bu meseleye dair iki makalesi yayınlanmıştır. Bk. Dücane Cündioğlu, “"Mason" olduğu 

söylenen Kur'an mütercimi (1)”, YeniĢafak, 3 Ekim 2000; Dücane Cündioğlu, “"Mason" olduğu söylenen Kur'an 

mütercimi (2)”, YeniĢafak, 6 Ekim 2000; Meb İslam Ansiklopedisi (Aktaran: Cündioğlu, “Kur‟an Mütercimi” 

Yenişafak, 6 Ekim 2000). 
180 Bk. Ahmet Cevdet Paşa, Belâgat-ı Osmaniyye, Mehmet Gümüşkılıç (hzl.), İstanbul: Kapı Yayınları, 1. Baskı, 

2016, s. 56, 58, vd. 



43 

 

de olsa yazmamış olması düşünülemez.
181

  Fakat bu iki meseleye de eserlerinde hiç 

değinmemiştir. Bizzat bir mason olan Kemal Salih Sel, Sertoğlu‟nun makalesini 

okumuş; cemiyetin masonlukla ithamını Lütfi Efendi‟nin tarihinde kaydettiği bazı 

ifâdelerden anlaşılmış olabileceğini ifâde ettikten sonra
182

 makalenin yazarını telefonla 

arayarak görüşmüş ve kaynak olarak gösterdiği menbada iddialarını teyid edici 

malumatı göremediğini söylemiştir.
183

 Lutfî Efendi‟ye göre cemiyetin mezhepsizlik ve 

Bektaşilikle itham edilmesi “içlerinde ecânib bulunmadığından ve ol vakitlerde halkın 

malumat ve muamelat-ı ecnebiyeye vukûfu olmadığı cihetle beynlerinde o yolda 

cereyân eden müsâhebât ve müzâkerât sûret-i mahremiyette tutula geldiğinden hâriçten 

bunlara mezhepsizlik ve Bektaşîlik namı” 
184

 yakıştırılması sebebiyledir.  

Ayrıca Sel‟in, masonluk tarihi yazılırken yerli ve yabancı eserlerin tamamen gözden 

geçirildiğini; fakat bu eserlerde ve vesikalarda Beşiktaş Cemiyeti İlmiyesi‟ne dair bir 

malumatın olmadığını beyan ettikten sonra Ferruh Efendi‟nin yalısının müdavimleri 

olan Abdulkadir Bey, Süleyman Fehim, Şânîzâde ve Kethüdâzâde gibi zatların ilmî 

durumlarını izah etmeye çalışması da bu kimselerin masonlukla ithamının ihtimal 

dâhilinde olmadığını ispatlar niteliktedir.
185

 

Cevdet Paşa‟nın bu husustan bahsederken “heveskâr-ı ulûm ve maârif olanlardan her 

kim tederrüse tâlip olur ise onu tâlim etmeyi yahut ettirmeyi”
186

 amaçladıklarını, 

İstanbul‟un en meşhur şairlerinden Safvet Efendi‟nin de Fârisî okumak üzere buraya 

müracaat ettiğini
187

 belirtmesi cemiyetin talebelere açık bir mahiyette bulunduğuna 

işaret etmesi açısından önemlidir.
188

 

Başka bir zaviyeden bakılarak İsmâil Ferruh Efendi ile kâtibi Yûsuf Efendi‟nin mason 

oldukları yönündeki bilgiler, bu dönemde Avrupa‟da bulunan yabancı ülke 

diplomatlarının ülkelerinin çıkarlarına hizmet edebilmek için Avrupa sosyal hayatına 

                                                 

181 Sel, Üç Etüd, s.22. 
182 Sel, Üç Etüd, s. 13. 
183 Sel, Üç Etüd, s. 14. 
184 Lutfî, Tarih-i Lutfî, s. 1/169.  
185 Bk. Sel, Üç Etüd, 15-16. 
186 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, c. 12, s.213. 
187 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, c. 12, s.213. 
188  Ayrıca Şeyh Mehmed Murad Efendi‟nin Kethüdâzâde‟den okumuş olması ve Nevres Paşa‟nın da okuma 

isteğinde bulunamsı cemiyetin ilim taliblerine açık olduğunu gösterir. Bk. Emin Efendi, Menâkıb, s. 25, 38. 



44 

 

girmek ve genel olarak bu tür loca ilişkilerinden istifâde etmek maksadıyla yürütülen 

çabalar olarak da değerlendirilebilir.
189

 

1.7. Öğrencileri  

Ferruh Efendi‟nin yukarıda bahsi geçen Beşiktaş İlmiye Cemiyeti‟nin kurucularından 

olması ve bu cemiyette dersler vermesi hasebiyle pek çok öğrenci yetiştirdiği söylemek 

mümkündür. Emin Efendi‟nin Menâkıb‟ında aktarılan bilgiler bu cemiyetin 

faaliyetlerine dair bilgiler vermektedir. Meselâ Emin Efendi‟nin Farsçasını geliştirmek, 

Bostan ve Gülistan‟ı okumak üzere Ârif Efendi‟ye gitmesi her bir hocanın verdiği 

derslere göre öğrencilerinin bulunduğunu gösterir.
190

 Buna göre Ferruh Efendi‟nin de 

pek çok öğrencisi olduğu söylenebilir. Fakat bunlar arasında özellikle edebiyat alanında 

temayüz etmiş ve Ahmet Cevdet Paşa gibi bir siyaset ve fikir adamına hocalık yapmış 

olan Süleyman Fehim Efendi meşhur olmuştur. Ferruh Efendi bu zatı çok küçükken 

yanına almış, evlat edinmiş, yetiştirmişti. Zamanının tanınmış âlimlerinden ders almış, 

Doğu dillerinden gayrı Fransızca ve Latince öğrenmiştir.
191

 Beşiktaş İlmiye 

Cemiyeti‟nde kendisinden pek çok zevât Farsça dersler okumuştur.
192

 İstanbul‟un 

büyük şairlerinden Mustafa Saffet Efendi‟nin Farsça öğrenmek için cemiyete 

başvurduğu sırada İsmâil Ferruh Efendi‟nin kendisine Süleyman Fehîm‟i tavsiye etmesi 

onun Farsça bilgisinin derinliğine işaret eder.
193

 Ahmet Cevdet Paşa‟nın bizzat kendisi 

de Fehim Efendi‟nin yalısındaki sohbetlere katılarak ondan Farsça dersler almıştır.
194

 

Hatta Cevdet Paşa şiirlerinde „Vehbî‟ mahlasını kullanmaya başlayınca Süleyman 

Fehim Efendi, aynı mahlaslı büyük şairlerin bulunması sebebiyle onların eserleri 

arasında nam ve şöhreti zayi olur endişesiyle ona „Cevdet‟ mahlasını vermiştir.
195

 

Fehim Efendi edebiyatla uğraştığı gibi Ferruh Efendi‟nin yanında yetişmesi hasebiyle 

siyaset çevrelerinde de bulunmuş, Ferruh Efendi gibi Dîvân-ı Hümâyun Mühimme 

                                                 

189Bk. Azmi Özcan, “Masonluk”, DĠA, c. 28, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2003, Sayfa 95-99. 
190 Emin Efendi, Menâkıb, s. 51. 
191 Bk. Cemal Kutay, Örtülü Tarihimiz, s. 1/105. 
192 Bursalı Mehmed Tâhir, Osmanlı Müellifleri, c. 2, s. 372.  
193 Vildan S. Çoşkun, „Süleyman Fehîm‟, DĠA, c. 38, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2010, s. 87. 
194  Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, s. 12/184; Karaçavuş, Bilim Cemiyetleri, s. 95; Şerif Mardin, Ahmet Cevdet 

Paşa‟nın Farsça derslerini İsmail Ferruh Efendi‟den aldığını belirtmektedir (Şerif Mardin, Yeni Osmanlı, s. 260, 

aktaran: Karaçavuş, Bilim Cemiyetleri, s. 95). 
195 Ahmet Şimşirgil – Ekrem Buğra Ekinci, Ahmet Cevdet PaĢa ve Mecelle, İstanbul: KTB Yayınları, 2008, s. 10; 

Armağan, Ahmet Cevdet PaĢa ve Tercüme-i ġerife, s. 8.  



45 

 

Kalemi‟nde görev almıştır.
196

 Mehmed Tahir‟in Fehim Efendi‟nin örnek olarak 

şiirlerinden aktardığı beyitlerde tasavvuf edebiyatına dair öğelerin bulunması gerek 

Beşiktaş İlmiye Cemiyeti‟nin gerekse Ferruh Efendi‟nin düşünceleri hakkında ipuçları 

vermektedir. 

2. ĠSMAĠL FERRUH EFENDĠ’NĠN ESERLERĠ 

2.1. Mevâkib Terceme-i Tefsir-i Mevâhib 

Osmanlı döneminde pek çok defa basılmış olması eserin çok fazla okunduğunu 

göstermektedir. Hatta hatim yapılırken okunması da göz önünde bulundurulduğundan 

mütevellit eser Kur‟an formatında basılmış, sûre bilgilerinin yer aldığı bölmeler 

bugünkü gibi süslemelidir.  

2.1.1. Yazma Nüshaları 

Süleymaniye Kütüphanesi Nüshaları: 

Hüsrev Paşa, nr. 6, müstensih: Muhammed b. Ahmed, istinsah tarihi:1253, Kahire, 

369vr. 

Pertevniyal, nr.89, müstensih: Hafız Muhammed Emin el-Ma„ruf, istinsah tarihi: 1260, 

390vr. 

Veliyüddin Efendi, nr. 77, istinsah tarihi: 1246, 369vr. 

Yozgat, nr. 18, istinsah tarihi:724, 152vr. 

2.1.2. Basma Nüshaları 

İstanbul, 1228, I-II, Matbaa-i Amire. 

İstanbul, 1246, I-II, Matbaa-i Amire. 

İstanbul, 1281, I-II, Matbaa-i Amire. 

İstanbul, 1282, I-II, Matbaa-i Amire. 

İstanbul, 1284, I,  Matbaa-i Amire. 

İstanbul, 1286, I-II, Matbaa-i Amire. 

                                                 

196 Bk. Karaçavuş,  Bilim Cemiyetleri, s. 95; Vildan S. Coşkun, “Süleyman Fehim”, 87.  



46 

 

İstanbul, 1308, I-II, Matbaa-i Amire. 

İstanbul, 1317, Ahter Matbaası. 

İstanbul, 1318, I-IV, Matbaatü‟l-Alem. 

İstanbul, 1320, I, Bahariye Matbaası. 

İstanbul, 1321, I-II, Sahafiye-i Osmaniye Matbaası. 

İstanbul, 1323, I-IV, Arif Efendi Matbaası. 

İstanbul, 1323, Matbaa-i Osmaniye. 

Mısır, 1375, Darü‟l kitâbi‟l arabî. 

İstanbul, 1869, Matbaa-i Amire. 

İstanbul, 1905, I-IV, Arif Efendi Matbaası. 

İstanbul, 1959, I-II, Bütün Kitabevi, İsmâil Fâhir(çev.). 

İstanbul, 1992,  I, Şafak Yayınları. 

İstanbul, 2012, I-III, Cihangir Yayınları. 

İstanbul, 2017, I, Fazîlet Neşriyat. 

2.2. Mesnevî’nin VII. Cildinin Tercümesi 

Mevlâna‟nın Mesnevî‟si Osmanlılar açısından edebî bir eser olmaktan öte bir öneme 

sahiptir. Kaynağını büyük oranda Kur‟ân-ı Kerim ve hadislerden alan eser bu nedenle 

Kur‟ân-ı Kerim‟in tefsiri gibi düşünülmüş; Mevlânâ, “Bizden sonra Mesnevî şeyhlik 

edecek ve arayanlara doğru yolu gösterecek, onları yönetecek ve onlara önderlik 

edecektir.” diyerek Mesnevî‟yi bir mürşid olarak göstermiştir.
197

 Cevdet Paşa eserin 

rumûz ve işâretlerine herkesin aklı erdiği kadar mânâ verdiğini ifâde eder. Bu yönü ile 

o, Hz. Mevlâna‟nın eserinin eskimeyeceğini, fakat asırların bilgi durumuna göre 

tatbikatının değişeceğini çünkü her asrın fikirlerinin, düşüncelerinin yanında hususî 

                                                 

197  Bk. Ahmet Topal, “Mesnevî‟nin Türkçe Manzum Tercüme ve Şerhleri”, A.Ü. Türkiyat AraĢtırmaları 

Enstitüsü Dergisi, Sayı 32,  Erzurum 2007 



47 

 

ıstılahlarının da bulunacağını ve bunun için eserin yazıldığı zamandan bu yana pek çok 

şerhlerinin yapıldığını ve çeşitli dillere tercüme edildiğini belirtmiştir. 
198

 

Mesnevî, mütercimler ve şârihlerce altı cilt olarak tercüme ve şerh edilmiş olup İsmail-i 

Ankaravî ( ö. 1041/ 1631), 810/1407 yılında yazılmış yedi ciltlik bir Mesnevî nüshasına 

1035/1625 tarihinde rastlamıştır. Bu nüshanın yedinci cildini de şerhine ilave ederek, 

kendisine pek çok itirazın yöneltilmesine sebep olmuş, böylece günümüze kadar süren 

yedinci cilt tartışmalarını başlatmıştır.
199

 Cevdet Paşa‟ya göre, Ankaravî de üçüncü 

cildin şerhinde Mesnevî‟nin altı ciltten ibaret olduğunu açıklar. Ama beşinci cildi şerh 

ederken, uydurma olan yedinci cilt ortaya çıkmış; onu da kabul ve şerh etmiş, yedinci 

cildi kabul etmeyenlere kendisine göre cevaplar vermiştir.
200

  Mehmet Ünal da 

makalesinde Mesnevî‟nin yedinci cildinin sıhhati ile ilgili görüşleri sıralayarak sonuç 

kısmında da Mesnevî‟nin eski nüshalarında yedinci cilt bulunmadığını, sonradan ortaya 

çıktığını ve konu ile ilgilenen tüm kişilerin ortak görüşüne göre yedinci ciltteki 

beyitlerin yarısına yakınının altıncı ciltten mükerrer beyitler olduğunu dolayısıyla bu 

manzumenin Hazret-i Mevlâna‟nın eseri olmadığının birçok delille ispatlanmış ve 

kesinleştirilmiş olduğunu ifâde etmiştir.
201

 

Bütün bunlara rağmen Ferruh Efendi VII. cildi 1234‟te (1819) tercüme etmiş, bu cilt ise 

ilk defa Nahîfî tercümesi ile birlikte yayımlanmıştır (Bulak 1268). Daha sonra Mirza 

Muhammed Şîrâzî tarafından Defter-i Heftum-i Mesnevî-i Ma„nevî adıyla neşredilmiş 

(Bombay 1310/1892), diğer bir neşri de 2001 yılında Tahran‟da gerçekleştirilmiştir.
202

 

Eserin sonunda talebesi Süleyman Fehim Efendi‟nin hocası için yazdığı takrize de yer 

verilmiştir.
203

 

 

                                                 

198  Bk. Kemal Yavuz, “Âbidin Paşa‟ya yazdığı Bir Mektubda Cevdet Paşa‟nın Mevlevîlik İçindeki Yeri ve 

Mesnevî‟nin Düzme Yedinci Cildi Üzerine Görüşleri”, 2. Milli Mevlâna Kongresi, Selçuk Üniversitesi, 1987,; bk. 

Kemal Yavuz, Mu‘înî’nin Mesnevî-i Muradiye’si Mesnevi Tercüme ve ġerhi, Konya: Selçuk Üni. Mevlana 

Uygulama ve Araştırma Merkezi, 1. Baskı, 2017, s.13. 
199Bk. İsa Çelik, “Mevlânâ‟nın Mesnevîsi‟nin Yedinci Cildi Üzerine”, A.Ü. Türkiyat AraĢtırmları Enstitüsü 

Dergisi, Sayı: 20, Erzurum, 2002, s.86. 
200 Kemal Yavuz, “Cevdet Paşa‟nın Mevlevîlik İçindeki Yeri”, s. 14. 
201  Mehmet Ünal, “Mesnevî‟nin Yedinci Cildinin Sıhhati ile İlgili Görüş ve Tespitler”, Uluslararası Sosyal 

AraĢtırmalar Dergisi, c. 9, Sayı: 42 Şubat 2016, s.402. 
202 Semih Ceyhan, “Mesnevî”, DĠA, c. 29, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2004, s. 330. 
203 Nahifî, Manzum Mesnevî Tercümesi, Süleymaniye Kütüphanesi (Hacı Mahmut Efendi, nr. 2203, 68 vr.). 



48 

 

2.3. Mukaddime  Tercümesi 

Muķaddime‟nin tamamına yakın kısmının ilk defa Pîrîzâde Mehmed 

Sâhib Efendi tarafından 1143 (1730-31) yılında tercüme edildiği, geri kalan kısmının 

yine Pîrîzâde tarafından tamamlanmaya çalışıldığı ancak eserin altıncı bölümünü 

tercüme edemediği, bu bölümün ise ferâiz ilmine kadar olan 

kısmını İsmâil Ferruh Efendi‟nin Türkçe‟ye çevirmiş olduğu belirtilmektedir.
204

 

Konu ile alakalı Ahmed Cevdet Paşa Mukaddime çevirisinin girişinde allame-i zü-fünun 

İbn Haldun‟un eserinden bahisle, ilm-i tarihe mihekk-i sahih olacak yeni bir fenn-i 

cedid-i celil icad ettiğini ve eserin mütezammın bulunduğu altı usûl hasebince altı 

faslında şâmil olduğunu ve bu eserin mütalaasına insanların rağbet ettiğini ifade eder. 

Bu vesileyle Şeyhulislam Pîrîzâde Mehmed Sahib Efendi tarafından fusûl-i hamsesi 

'lisan-i azbü'l-beyan Türki'ye' tercüme edildiğini; altıncı fasla gelince, İslami ilimleri ele 

aldığından kitabın en güç yeri olmakla beraber pek çok fayda içerdiğini fakat bu ilimler 

hakkında 'meydanda' pek çok Türkçe kitap bulunduğundan bu kısmın tercüme 

edilmeden I. Sultan Mahmud'a takdim edildiğini belirtir.
205

 Aynı tercümenin bir diğer 

baskısında altıncı fasılda ilm-i kelâm, mantık, hendese, hey‟e ve tıbb gibi insanlar 

arasında bilinen ilimlerin tanıtımı yapıldığı ve „kütüb-i mahsûsalarda tafsîlen mestûr-i 

sahâyif bulunduğundan mütercim merhûm birkaç faslın tercümesinden sarf-ı nazâr 

etmiş‟ olduğu ifade edilir. Fakat tercüme edilmeyen bölümlerin mütâlaasına bazı 

„erbâb-ı tedkîk ve taharrî‟nin rağbet edeceği göz önüne alınarak bu bölümler aslı üzere 

kitabın sonuna zeyl ve ilave edilmiştir.
206

 

Pîrîzâde'nin daha sonra altıncı faslın tercümesine başlamış ise de tamamlayamamış 

olduğu ifade ediliyor. Cevdet Paşa‟nın kendi tahminine göre bu faslın tercümesinin bir 

başkasına ait olduğu anlaşılmış olup Mehmed Sahib Efendi‟nin halen mevcud olan 

müsveddatı içinde bulunmamasının da bu görüşü desteklediğini, „ekser rivayete göre de 

Sultan II. Mahmud Han devri ricalinden meşhur İsmail Ferruh Efendi‟nin eser-i hâmesi 

                                                 

204 Tahsin Görgün, “Mukaddime”, DĠA, c. 31, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2006, s. 120.  
205 Ahmed Cevdet Paşa, Mukaddime-i Ġbn Haldun, İstanbul: Takvimhâne-i Âmire, 1275, s. 3. 
206 Pîrîzâde Mehmed Sâhib, Mukaddime-i Ġbn-i Haldun Tercümesi, Kahire, 1275, s. 9.  



49 

 

olup onun hatt-ı destiyle olan nüshaların zeylinde muharrer bulunarak ondan münteşir 

olması‟ dahi bu rivayeti teyid etmektedir.
207

 

Eserin baş ve son taraflarının birbiriyle uyumlu olmaması, bazı yerlerin kısaltılmış 

olmasından Cevdet Paşa eseri yeniden 'kaba-yı hüsn-i eda‟ ile tercüme etme ihtiyacı 

hisseder ve bu eserin böyle nakıs kalmasına binaen altıncı faslı yeniden tercüme eder. 

2.4. Mantık Risâlesi 

Ferruh Efendi‟nin bu eseri onun hayatı hakkında bilgi veren kaynakların hiçbirisinde 

yer almamaktadır. Hatta Beşiktaş ilmiye cemiyeti hakkında bilgi veren ve aynı zamanda 

Miyar-ı sedâd adıyla bir mantık kitabı yazmış olan Cevdet Paşa‟nın bu risâleden 

bahsetmemesi şaşırtıcıdır.  

1256/1840‟da vefat ettiği dikkate alınırsa 1210‟da Londra sefiri olan Ferruh Efendi bu 

eseri yaklaşık olarak kırklı yaşlarda kaleme almış ve 5 Cemâziye‟l-evvel 1226 (18 

Mayıs 1811) senesinde tamamlamıştır.
208

 Ferruh Efendi‟nin Londra sefaretinden 

döndükten sonra politik konularla uğraşmayıp hayatının sonuna kadar bilim ve edebiyat 

çalışmaları ile ilgilendiğine dair verilen bilgi de
209

 Mantık Risalesi‟ni bu dönüşten sonra 

kaleme aldığını gösterir. 

Ferruh Efendi, Risale'nin girişinde mantık ilminin önemine dikkat çekerek Farabi'nin 

mantıkla ilgili eserleri Arapça‟ya tercüme ettiğini, bu tercümelerin İbn-i Sînâ gibi 

âlimler tarafından gelecek nesillere intikal ettirildiğini, sonrasında ise mantıkla ilgili 

eserlerin Türkçeye tercüme edildiğini belirterek başlar. Eser, Ġsagoci‟de olduğu gibi bir 

mantık kitabında olması gereken genel konuların hepsini ihtiva eder. Fakat buradan bir 

Ġsagoci tercümesi olduğunu söyleyemeyiz; çünkü bir meseleyi izah ederken bazen 

kelam ve fıkıh ilmine dair uzun örneklere de yer verir,
210

 bazen de 'tenbih' başlığıyla ek 

                                                 

207 Bk. Mehmed Sâhib, Mukaddime Tercümesi, s. 9-10. 
208 Ferruh Efendi, Mantık Risalesi, s. 159. 
209 Karaçavuş, Osmanlı Bilim Cemiyetleri, s. 62.  
210 Bk. Ferruh Efendi, Mantık Risâlesi, s.93. 



50 

 

bilgiler vererek konuyu daha anlaşılır kılma gayretine girer. Özellikle 'munfasıla-i 

mâniatü'l-huluv' gibi zor anlaşılır örnekleri bütün yönleriyle açıklar.
211

 

Eser her ne kadar Türkçe olsa da müellif, hemen bütün tanımları ve örnekleri 

muhtemelen ders takrirlerinde kullanılması amacıyla Arapça karşılıkları ile birlikte 

zikreder. Dil yönünden Mevâkib‟de olduğu kadar sade bir dil değil ise de anlaşılır bir 

örgüye sahiptir. Eserin ek kısmında ise klasik kitaplardan alıntılar bulunmaktadır. Son 

olarak ilm-i münâzaraya dair kavramları izâh ederek eserine son verir. Bu hâliyle eser, 

risaleden çok bir kitap hüviyetindedir.
212

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

211 Ferruh Efendi, Mantık Risâlesi, s.111; 

 Daha ayrıntılı bilgi için bk. İbrahim Çapak vd. (hzl), Mantık Risâleleri, s.21-27. 
212 Daha ayrıntılı bilgi için bk. İbrahim Çapak vd. (hzl), Mantık Risâleleri, s. 21-27. 



51 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MEVÂKĠB TEFSĠRĠ’NĠN ÖZELLĠKLERĠ VE METODU 

1.  ESERĠN YAZILIġ SEBEBĠ 

Mütercimin esas gâyesi bir tercüme yapmaktan ziyade Kur‟ân âyetlerinin mânâlarını 

yani Cenâb-ı Hakkın muradını avamın fehmine idrak ettirmek, Arapça bilmeyenlerin 

anlamalarına bir kolaylık sağlamak şeklinde özetlenebilir.
213

 Nitekim Ferruh Efendi her 

şeyden önce eserini bir muhtasar olarak nitelendirir
214

 ve çocukluğundan beri Arapça, 

Farsça ve Türkçe tefsir kitaplarını okumakla vakit geçirdiğini ifâde eder. Özellikle 

Türkçe tefsir tercümelerinin kelime kelime açıklandığından bunların toplanması ve 

birbirine bağlanmasının câhil kesim için zor bir iş olduğunu idrâk etmiş; aynı zamanda 

hem Arapça bilmeyenlere anlamalarına katkı sağlamak hem de Kur‟ân‟ı hatmetmek 

isteyenlere kolaylık olması için böyle bir eser kaleme almıştır.
215

 Bu usûl, her ne kadar 

kaynak olarak alınan eserin müellifinin bütün görüşlerini yansıtmaması bakımından 

eleştirilebilir olsa da bu noktada bir Osmanlı müellifinin konuya bakışı, tamamen 

toplumun faydasını gözetme cihetindendir. Mütercim, eserin girişinde bu faydaya ilişkin 

olarak da şu ifadelere yer vermektedir:
216

 

“Maksad-i aslî olan fehm-i avâma vü istinsâha sühûlet için elfâz-ı münĢiyâneden 

sarf-ı nazarla ber-vech-i ihtisâr kabaca lisân-ı Türkî üzre ta„bîr olunub, me‟hazı 

olan “Mevâhib”e liecli‟l-mürâfaka “Mevâkib” ismiyle tesmiye olundu.”
 

Fehm-i avam‟ın dışında ifâde ettiği istinsah edilmeye bir kolaylık olsun ifâdesinden 

maksat, istinsah eden kişinin az kullanılan ve anlamı bilinmeyen kelimelerin 

kullanılmasından kaçınmak; bu vesileyle istinsah edilip daha fazla basılıp 

okunabilmesine imkân sağlamaktır. Buradan kâtiplerin çok fazla zorlanmadan kaleme 

                                                 

213 Aynı dönemde yaşayan Mehmet Akif‟in “Asrın idrakine söyletmeliyiz İslamı” beytiyle ifâde etmek istediği de bu 

olsa gerektir. Gerek şiirleri ve gerek Ayasofya‟da yaptığı vaazlar ve âyeti kerimelere verdiği manalar hep bu 

maslahatı gözetmekten kaynaklanır. Akif‟in bu düşüncelerinin kaynağını sadece Abduh, Efgânî gibi Arap âlimlerin 

etkisiyle izah etmekten ziyade köklerini daha gerilerde arama imkânı da vardır. 
214 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 62.  
215 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 44-45. 
216 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 45-46. 



52 

 

alabilecekleri eserleri tercih ettiği anlaşılmaktadır.
217

 Ferruh Efendi bu gâye ile hem 

eserini ağır bir dilden kurtarmaya çalışmış hem de meseleleri okuyucuyu yoracak 

derecede uzatmaktan imtina etmiştir. Nitekim yukarıda izah edilen ifâdelerden 

anlaşılıyor ki; İsmail Ferruh Efendi‟nin tercümesi de bu tür bir tercümedir. Bunu kendisi 

şöyle ifâde etmektedir: 
218

 

“Bu esnâda Hüseyin Vâiz merhûmun “Mevâhib” ünvânıyla ma‟nûn tefsirinin 

lisân-i Fârisî‟den zebân-i azbü‟l-beyân Türkî‟ye minvâl-i muharrer üzere nakl ü 

tahvîline meyl ü hâhiĢ olunub, Cenâb-ı Müsehhilü‟l-umûrun iâne vü ikdârına 

istinâden mea kılleti‟l-bidâa tercümesine destzen-i hâme-i Ģüru‟ olundu. Eğerçi 

tefsir-i mezkûr me‟haz ittihaz olundu ise de; “Tibyân” ve “Beydâvî” ve “KeĢĢâf” 

ve “Hâzin” tefâsiriyle tatbîk u tevfîk olunarak esbâb-ı nüzûl-i âyât ve ba„zı 

müfessirînin “nakĢ-ı sahîfe” ta„bîr u beyân eyledikleri hikâyât, zîr-i meânî-i âyâta 

tebzîr (…) olunub me‟hazı olan “Mevâhib”e liecli‟l-murâfaka “Mevâkib” ismiyle 

tesmiye olundu.” 

Tefsirin birçok yerinde Hüseyin Kâşifî‟nin yorumlarına hemen hiç yer vermemiştir. 

Kâşifî‟nin kullandığı kaynakların birçoğuna değinmediği gibi bazen onun tafsîlen izah 

ettiği yerleri icmâlî bir şekilde açıklamış bazen de tefsir ve izahata değinmeden sadece 

meâlini vermekle yetinmiştir. Bu yönüyle tefsirin ikinci ve üçüncü kısımları bir meâl 

görünümündedir. Fakat şu hususu belirtmek gerekir ki; verilen meâl Kâşifî‟nin tefsirine 

uygun bir durum arz etmektedir. Şöyle ki; âyet-i kerimede geçen bir kelime, birçok 

manaya ihtimali olan müşterek bir lafız ise Ferruh Efendi daha çok Kâşifî‟nin tercih 

ettiği anlamı vermeye özen göstermiştir. Bu yönüyle de tefsir-meâl büyük ölçüde 

Kâşifî‟nin tercih ettiği yorumlarını ve vecihleri göstermektedir.  

Ferruh Efendi kaleme aldığı bu eserde okuyucunun âyetlerle doğrudan bağlantı 

kurmasını amaçlamış ve klasik tefsirlerde görülen farklı ilimlere dair yoğun 

bilgilerinden arındırarak halkın anlayışını ön planda tutan bir tercüme ortaya koymuştur. 

Bu saiklerle âyetin nüzül ortamını yansıtacak, mefhumun anlaşılmasına katkı 

sağlayacak bilgilere özlü bir şekilde yer vermiştir.  

 

                                                 

217 Küllü hattâtin cehûlün (Her hattat cahildir) sözü, hat sanatı ile uğraşanları değil daha çok rızık temini için bu işi 

yapan kişilerin istinsah ettiği eserlerin ihtiva ettiği ilme ve onun kavramlarına aşina olmadıklarını dolayısıyla yanlış 

yazdıklarını ifâde etmektedir. 
218 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 45. 



53 

 

2. MEVÂKĠB TEFSĠRĠ’NĠN KAYNAKLARI  

Ferruh Efendi‟nin eserini incelediğimizde klasik tercüme geleneğine bağlı kaldığını 

müşahede etmekteyiz. Klasik tercümede mütercim, fayda mülâhaza etmediği yerleri 

kendi ifâdeleriyle kısaltma yoluna gidebildiği gibi aynı sebeplerle eklemeler de 

yapabilmekte, takdim tehire başvurabilmektedir. Bu metodla hareket ettiğinden İsmail 

Ferruh‟un kaynakları sadece, tercümesini yaptığı Kâşifî‟nin Mevâhib adlı tefsirinin 

kaynakları değildir. Müellif bazen Mevâhib Tefsiri‟nin kaynaklarını aynen zikretmiş, 

bazen kaynak zikretmeden Kâşifî‟nin görüşüne yer vermiş, bazen de farklı kaynaklara 

yer vermiştir.  Bu yöntem eseri salt bir tercüme olma niteliğinden çıkarıp bir nevi 

muhtasar-haşiye hüviyeti kazanmasını sağlamıştır.  

Bu sebeple yukarıda Mevâhib-i Aliyye‟nin kaynakları zikredilmekle beraber farklılık arz 

ettiğinden dolayı Mevâkib Tefsiri‟nin, dolayısıyla bizzat Ferruh Efendi‟nin kaynakları 

da incelemeye konu edilmiştir. Eser değerlendirilirken de bu farklılık göz önünde 

bulundurulmuş, İsmail Ferruh‟un Kâşifî‟den farklılıklarını göstermeye yetecek kadar 

önemli görülen misallere yer vermeye gayret gösterilmiştir. 

Aşağıda isimleri zikredilen tefsir ve diğer kaynaklar daha çok eserin ilk sürelerinde 

geçmektedir. Hayatı hakkında verilen bilgiler arasında onun tefsirini yazdığı sıralarda 

bir sürgün durumuyla karşı karşıya kaldığı yer almaktadır. Mantık Risalesi‟ni sefâretten 

dönüşünden sonra yazmış ise Mevâkib Tefsiri‟ni daha sonra yazmış olmalıdır. 1840‟ta 

vefat ettiğini dikkate aldığımızda tefsirini vefat etmeden yaklaşık on yıl önce yazdığını 

söyleyebiliriz. Çünkü cemiyet üyeleri tarafından tefsirine atıfta bulunulması da 

vefatından çok daha önce kaleme alınmış olacağını akla getirmektedir. Tefsir içeriğine 

bakıldığında ilk sûrelerin tefsirini daha geniş ve birçok kaynağa atıfta bulunarak kaleme 

aldığı görülür; fakat sonuna doğru diğer sürelerin meâllerini vermekle yetinmiştir. 

Tefsirin bu karışıklıklara denk gelmesi hiç şüphesiz Ferruh Efendi‟yi etkilemiş 

olmalıdır ki; ilk sûrelerin tefsirlerinde görülen kaynaklara atıf yoğunluğu diğer sûrelerde 

neredeyse bitmiştir. Fakat verdiği meâllerde de yine Kâşifî‟nin açıklamalarına mutâbık 

olarak mefhumu âyetin içerisine derc etmiştir. Sürgün cezasının tefsir sebebiyle daha 

yakın bir yere dönüştürülmesi tefsirin bitirilmesi açısından bir fayda sağlamış görünse 



54 

 

de bu durumun Ferruh Efendi‟yi -eserin mahiyeti açısından tefsirini- olumsuz yönde 

etkilediğini açıkça söyleyebiliriz.  

Ferruh Efendi tefsirini bitirdikten sonra bildiğimiz kadarıyla cemiyet mensupları 

özellikle Kethüdâzâde Ârif Efendi tarafından istifâde edilmeye başlanmıştır. 
219

 Cevdet 

Paşa‟nın Ferruh Efendi hakkında „meşhûr Ferruh İsmail Efendi”
220

 ifâdesini 

kullanmasından hareketle şöhretini, yazdığı tefsire bağlamak mümkündür.  

Ferruh Efendi, Kâşifî tarafından âyetlerin işârî-tasavvufî yorumlarında atıfta bulunduğu 

KuĢeyrî Risâlesi, Futûhât-ı Mekkiye, Tefsîr-i Seâlibî gibi kaynakların birçoğuna yer 

vermez. Bununla birlikte Kâşifî‟nin kaynaklarına atıfta bulunsa da bu durumun bazen 

aynı âyet üzerinde olmadığı da görülmektedir. Mesela Kâşifî bir âyetin tefsirinde 

KeĢĢaf‟tan alıntıda bulunmuşsa Ferruh Efendi ilgili âyette değil farklı âyetlerde aynı 

kaynaktan alıntılarda bulunabilmektedir. Bu husus Ferruh Efendi‟nin kendi tercihlerini 

göstermesi açısından önem arz eder ve aynı zamanda adı geçen eserleri incelediğini de 

gösterir.  

2.1. Tefsir Kaynakları  

1. Envârü’t-tenzîl ve Esrârü’t-te’vîl: Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) 

Abdullah b. Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî (ö. 685/1286).
221

  

Ferruh Efendi‟nin kaynaklarına baktığımızda Beyzâvî‟yi görmekteyiz. Şöyle ki; Ferruh 

Efendi âyetin meâlini verirken Mevâhib‟in tercih ettiği vechi değil bizzat kendi kaynak 

olarak kullandığı Beyzâvî‟nin vechini/tefsirini tercih etmiştir.
222

 Bu hususta Nisa 

sûresinin 79. âyetini örnek olarak verebiliriz. Beyzâvî, bu âyeti „Ey insan‟ şeklinde 

tefsir eder.
223

 Kâşifî ٍا اصاتل lafzındaki harf-i hitap olan ك harfinin „Muhammed 

(s.a.v.)‟e bir hitap olduğunu söylerken, Ferruh Efendi Beyzâvî‟nin tefsirini kabul etmiş 

                                                 

219 Emin Efendi hocasının tefsirden alıntı yaptığını söyler ki; buradan hareketle tefsirin yazılmasından kısa bir süre 

sonra basıldığını söylemek mümkündür.  
220 Cevdet Paşa, Târih-i Cevdet, c.12. s. 212.  
221 Yusuf Şevki Yavuz, “Beyzâvî”, DĠA, c. 6, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992, s. 100. 
222 “Hüseyin Vaiz cümlesini „Peygamber (asm)‟a hitaptır‟ deyû tahrîr ider.” (Mevâkib, s. 1/356). Ferruh Efendi 

burada Beyzâvî‟nin kavlini tercih etmiş ise de hitabın Efendimize olduğu yerler de vardır.  
223 Beydâvî, Envâru’t-tenzil ve esrâru’t-te’vîl, 1. Baskı, Muhammed Abdurrahman el-Ma„aşlî (thk.), Beyrut: Dâru 

ihyâi‟t-türâsi‟l-Arabî, 1418, s. 2/86.  



55 

 

ve meâl çevirisini de ona göre vermiştir:
224

   “Ey Ġnsân! Ni‟met ve iyilikte her ne ki sana 

isâbet ederse, Allâhu Teâlânın fazl u keremindendir.” 

Bazı âyetlerin sebeb-i nüzûlüne ait rivâyetleri de doğrudan Beyzâvî‟den alıntılamıştır. 

“Her çend ba„zı mesâlih u muktezâ-yı vakitle âyetten ba„zısını izâle yâhud te‟hîr 

ettiğimizde, ondan hayırlısını yâhud onun mislini getiririz.”
225

 meâlindeki âyetin nüzûl 

sebebini “Beydâvî, bu âyet-i kerîmenin sebeb-i nüzûlünü „Müşrikler yâhud Yehûd, 

„Görmez misiniz ki Muhammed, ashâbına bir şeyi emr ider, sonra andan nehy idüp anın 

hılâfını emr ider‟ dimeleridir, deyû tahrîr ider.”
226

 şeklinde;  “Ey mü‟minler! Eğer siz 

kâfirlere itâat ederseniz sizi gerü dinlerine gönderirler. Ġmdi, iki cihânda hüsrâna 

münkalib olursunuz.”
227

 meâlindeki âyetin sebeb-i nüzûlünü ise “Beyzâvî‟de 

“Münâfıkların Uhud hezimetinde mü‟minlere „İhvânınız dînine ric‟at idin ki, eğer 

Muhammed nebî olaydı katl olunmazdı‟ kelâmlarında bu âyet-i kerîme nâzil oldu” deyû 

tahrîr ider.”
228

 şeklinde açıklamıştır. 

2. Meâni’l-Kur’ân: Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî ez-Zeccâc (ö. 311/923).
229

 

Asıl adı “Meâni‟l-Kur‟ân ve i„râbüh” olan ve adından da anlaşılacağı üzere kelimelerin 

irab ve manalarının ön planda tutulduğu bu tefsir, Meâni‟l-Kur‟ân Ferruh Efendi‟nin de 

dil yönünden nakilde bulunduğu kaynaklar arasındadır. Fakat yukarıda belirtildiği üzere 

sadece eserinin başlarında yer almakta, daha sonra Meâni‟l-Kur‟ân‟dan herhangi bir 

nakil bulunmamaktadır. 

Ferruh Efendi eserinin diğer yerlerinde yeri geldiğinde kelime tahlillerine girmiş fakat 

alıntı yaptığı yerleri belirtmemiştir. Şeytanın ismi konusunda aktardığı bilgilere bir 

kaynak göstermemiştir; fakat alıntılama yaptığı kanaati hâsıl olacak bir biçimde diğer 

kaynaklarda bu ifâdelerin aynısı yer almaktadır. Ferruh Efendi dil konusunda itibar 

ettiği kaynağa bir defa atıf yapmak sûretiyle diğer dil tahlillerinde de aynı eserden 

istifâde ettiğini hissettirecek şekilde bilgiler aktarır. 

                                                 

224 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 356. 
225 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 105. 
226 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 105. 
227 Kur‟an, Âl-i İmrân sûresi, Ayet 149. 
228 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 287. 
229 Emrullah İşler, “Zeccâc”, DĠA, c.44, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013, s. 173. 



56 

 

Fatiha sûresinin girişinde besmelenin anlamını verirken İmâm-ı Zeccâc‟ın Meâniyyi‟l-

Kur‟ân‟da, “Rahman, İbrânî ve Rahîm Arabîdir” dediğine dair bilgiye yer vermiştir. 

3. Tibyân: Ayıntâbî Mehmed Efendi (ö.1111/1699). 

Mevâkib Tefsiri‟yle benzerlik addeden Osmanlı‟da halkın Kur‟ân‟ı anlaması amacına 

matuf olarak hazırlanan tercüme-telif tarzı bu eser, Mevâkib‟la birlikte en çok okunan 

ve basılan tefsirlerdendir ve genel itibariyle birlikte zikredilmiş ve zaman zaman birlikte 

basılmıştır. 

 “Ve yâd edin ki, Biz size, „ġu karyeye girin ve ol köyden istediğiniz taâmları refâh-ı hâl 

ile ekl edin. Ve ol karye kapısına secde ederek girin. Ve günahınızdan istiğfâr edin ki, 

günâhlarınızı afv edelim. Ve ihsân edicilere Biz fazlımızdan sevâbı ziyâde ederiz.‟ 

dedik.”
230

 meâlindeki âyetten sonra Tibyân‟dan nakille âyette geçen اىقشيح kelimesini 

„Kuds-i Şerîf‟ ya da „Erîhâ‟ şeklinde açıklar, orada Mûsa(as) hayatında Beyti‟l-

Makdis‟e girmemiş ve Uc bin Unuk isimli reisleri olan, zalimlerden Âd kavminin 

kalıntısı Amâlika kavminin yaşadığını belirtir.
231

 

Bakara sûresi 21. âyette geçen يا ايٖا اىْاط hitabına “Ey âmme-i insan!” şeklinde mânâ 

verdikten sonra bu hitabın bütün insanlara olduğunu, fakat bundan sonra Kur‟ân‟da    يا

 hitabının geçtiği yerlerde Ehl-i Medîne kastedildiğini Tibyân‟dan naklederek ايٖا اىْاط

açıklar. 
232

 Bir başka örnek olarak “ġimdi ol ateĢten sakının ki, anın tutuĢturacak 

hatabı, kâfir insanlar ve ziyâde hâr-ı kibrit taĢlarıdır ki, küffâr için âmâdedir.”
233

 

meâlindeki âyet hakkında ise cehennemin şu an yaratılmış olduğuna dair, ِاعذخ ىينافشي 

Tibyân sahibinin “Nâr el‟ân mahlûka olduğuna bu âyet-i kerîme delîldir.”
234

 

açıklamasına atıfta bulunur. 

“Nâsdan ba„zıları,‟Biz Allâh‟a ve kıyâmet gününe inandık‟ derler; hâlbuki onlar îmân 

edicilerden değillerdir.”
235

 meâlindeki âyetten sonra getirdiği “Tibyân‟da, “Bu âyet ile 

                                                 

230 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 58. 
231 Ferruh Efendi, Mevâkib, s.79. 
232 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 63. 
233 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 24. 
234 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 64. 
235 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 9. 



57 

 

aşağı on üç âyet Yehûddan münâfıklar hakkında nâzil olmuştur ki, anlar Müslümanlar 

havf ile küfürlerini setr ile zâhiren Müslümanlık gösterirler idi.” deyû tahrîr ider.”
236

 

açıklamasında olduğu gibi âyetlerin sebeb-i nüzûlüyle ilgili rivâyetleri birçok yerde 

Tibyân‟dan aktarmıştır.
237

 

4. el-KeĢĢaf: Ebü‟l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-

Zemahşerî (ö. 538/1144).
238

 

Kendisinden sonra hemen bütün müfessirleri etkileyen, Ebussuûd Efendi tarafından 

“Kur‟ân‟ın mucizelik çehresinin yansıması için parlak bir ayna” olarak tavsif edilen, 

Zemahşeri‟nin bir benzerinin olmadığını iddia ettiği KeĢĢaf‟ından nakillerde bulunması 

hem bu eserin Osmanlı uleması üzerindeki etkisini hem de Ferruh Efendi‟nin ilmî 

seviyesini gösterir.
239

 KeĢĢaf Tefsiri dil ağırlıklı tahlillere çok fazla yer verdiğinden iyi 

derecede Arapça bilmek tefsirden istifâde edebilmenin ön şartı olarak kabul 

edilmektedir. Ferruh Efendi‟nin tefsirinde KeĢĢâf‟tan istifade ettiği yerler vardır. 

Bakara 275. âyette  “Sâhib-i Keşşâf” ifâdesiyle alıntı yaptığı gibi bâzen Ferruh 

Efendi‟nin tefsirinde esas kabul edebileceğimiz sebeb-i nüzûl ile ilgili rivâyet 

nakletmiştir.
240

 Bâzen de âyet ile ilgili açıklamaları aktarmıştır. Âl-i İmrân sûresinde 

münafıkların Uhud‟da öldürülen akrabaları ve yakınları hakkında “Eğer anlar bize itâat 

idüb Medîne‟den gitmemiĢ olsalardı, katl olunmazlardı.”
241

 dediklerini bildirdikten 

sonra KeĢĢâf‟tan nakille böyle söyledikleri gün kendilerinden yetmiş kişinin öldüğüne 

dair bilgiye yer vermiştir.  

Bakara sûresinde …  :ifâdesiyle başlayan âyetin “Ey Müslümanlar! Deyiniz ki صثغٔ الله

„Biz, dîn-i müsteân ü mütahhir-i mü‟minân olan boyaya tabiyiz. Ve min tarafillah olan 

dîn ü tathîrden ahsen kim olur? Ve biz, O‟nun için ibâdet edicilerdeniz.”
242

 şeklinde 

meâlini verdikten sonra „ٔصثغ‟nın lügatte boya manasına geldiğini belirterek KeĢĢâf‟ta 

                                                 

236 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 57. 
237 Benzer rivâyetler için bk: Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 107, 130, 139, 279. 
238 Mustafa Öztürk, M. Suat Mertoğlu, “Zemahşerî”, DĠA, c. 44, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013, s. 235; Bk. 

Bilmen, Tefsir Tarihi, s. 2/46. 
239 Bk. Bilmen, Tefsir Tarihi, s. 2/50. 
240 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 210. 
241 Kur‟an, Âl-i İmrân sûresi, Ayet 168. 
242 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 138. 



58 

 

“tathîr” ma‟nasına hamledildiğini ve bu „ٔصثغ‟dan muradın sahibini tathîr eden „hıtân‟ın 

murad edildiğini bildirir.
243

 KeĢĢâf sahibi ilgili âyetin birden fazla yorumu yapılmışsa 

veya farklı rivâyetlerle açıklanmışsa, bunların sıhhat derecesini belirterek  rivâyetlere ve 

vecihlere yer verir. Ferruh Efendi‟nin tercih ettiği vecih Zemahşerî‟nin tercih ettiği 

yoruma tekabül etmektedir. Devamında da  “Ba‟zılar dahi, „Küffâr evladlarını gûyâ 

hıtân makâmında âb-ı ma„mûdiyye ile vafdîs idüb küfürde sebâtına zâhib olduklarına 

binâen andan ihtirâzen dîn-i fıtratullâh ü hitânla emr olundu‟ dîmişler.” şeklinde 

Kâşifî‟nin açıklamalarına yer verir.
244

 

5. Hâzin (Lübâbü‟t-Te‟vîl): Ebü‟l-Hasen Alâüddîn Alî b. Muhammed b. İbrâhîm el-

Hâzin el-Bağdâdî (ö. 741/1341).
245

 

Hâzin‟in Begavi‟nin Meâlimü‟t-Tenzîl adlı tefsirinden hareketle diğer muteber tefsir 

kitaplarından topladığı bilgileri de ekleyerek oluşturduğu, daha çok “Tefsirü‟l-Hâzin” 

diye de bilinen bu eseri de Ferruh Efendi‟nin kaynakları arasındadır.
246

 

Ferruh Efendi, tefsirinin girişinde “Tibyân” ve “Beydâvî” ve “KeĢĢâf” ve “Hâzin” 

tefâsiriyle tatbîk u tevfîk olunarak
247

 tefsirini meydana getirdiğini ifâde etmesine 

rağmen, atıf yoğunluğu zikrettiği diğer kaynaklara fazlaca olurken Hâzin tefsirine çok 

nadir atıfta bulunmuştur. Bazı yerlerde de isim zikretmeksizin Hâzin Tefsiri‟nden 

nakilde bulunmuştur.
248

 

6. Cevâhirü’t-tefsir: Hüseyin Vâiz-i Kâşifî. 

Mevâhib-i Aliyye‟nin müellifi Hüseyin Vâiz-i Kâşifî‟ye ait olan bu eser Kâşifî‟nin 

eserleri kısmında tanıtılmıştır. 

Bazı yerlerde kavramların açıklanmasında Cevâhiru‟t-Tefsir‟deki bilgilere de yer verir. 

Örneğin Fatiha sûresinde „ُاىشحَا‟ ve „ٌاىشحي‟ kelimelerinin açıklanmasında diğer başka 

tefsirlerdeki açıklamaların yanında Cevâhiru‟t-Tefsir‟den şu nakilde bulunur: “Rahmân 

                                                 

243 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 119; Zemahşerî, KeĢĢâf, s. 1/196.  
244 Krş. Kâşîfî, Mevâhib, s.41; Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 119. 
245 Ali Eroğlu, “Ali b. Muhammed Hâzin”, DĠA, c. 17, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998, s. 125. 
246 Bk. Bk. Bilmen, Tefsir Tarihi, s.2/144; Eroğlu, “Ali b. Muhammed Hâzin”, s. 125. 
247 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 45. 
248 “İsmini Zikretmediği Halde İstifâde Ettiği Anlaşılan Kaynaklar” bölümünde ayrıca ele alınmıştır. 



59 

 

ism-i hâs ve Rahîm ism-i âmmdır zîrâ ism-i Rahîm‟i Cenâb-ı Hak‟tan gayriye ıtlâk 

mümkündür.”
249

 Bazen de Bakara sûresi 108. ve 110. âyetlerde olduğu gibi sebeb-i 

nüzûle ait rivâyetleri nakleder.
250

 

Bazı yerlerde sûrelerin faziletiyle ilgili açıklamaları bu tefsirden nakleder.
251

  Meselâ 

Cevâhiru‟t-Tefsir‟de geçen Fâtiha-i Şerîf için 26 isim zikreder;
252

 Bakara sûresinin 

başında da bu süreyle ilgili bilgileri yine aynı kaynaktan alır. Yine benzer şekilde “Bu 

zikrolunan kimseler, Rableri celle Ģa„nühûnün tevfîk u medîdinden doğru yol üzeredir. 

Ve ol gürûh, ıkâbtan felâh u necât bulub derecât-ı sevâba nâil olmuĢlardır.”
253

  

meâlinin akabinde bundan sonra gelecek 14 âyetin müşrik, münâfık ve küffârda bulunan 

14 kötü huy ve çirkin inançlarını kapsadığını dile getirir.
254

 Bu açıklamalar Kâşifî‟nin 

bir ahlak kitabı olan Ahlak-ı muhsinî yazarı olması sebebiyledir ki; müellif ahlak 

konularına içeren âyetleri yeri geldiğinde bu gibi kısa açıklamalarla izah eder.  

7. Teysîr: Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân ed-Dânî  (v. 444/1053).
255

  

Dâni‟nin yedi kıraatle ilgili eserlerinin en meşhuru olan ve el-Müyessir şeklinde de 

rivâyet edilen bu eser Ferruh Efendi‟nin kaynakları arasındadır.
256

 

“Âyâ! Allâh u Teâlâ fazlından nâsa verdiği Ģeye hased mi ederler? Tahkîk, Biz âl-i 

Ġbrâhîm(as)‟a kitâb ve hikmet verdik ve onlara mülk-i azîm verdik.”
257

 âyetinin 

meâlinin ardından bazı kavramları izah ederken Teysîr‟den hareketle şu açıklamalara 

yer verir:
258

 “„Âl-i Ġbrâhîm‟den murâd „Muhammed(asm)‟, ve „kitâb‟tan murâd 

„Kur‟ân‟ ve „hikmet‟ten murâd „Ģerâyi‟ ve „mülk-i azîm‟den murâd „kıyâmete dek 

devâm-ı Ģerîat‟tır”. 

Başka bir yerde ise “Yâ Rab! Resûllerin lisânı üzere bize va„d ittiğin sevâbı vir. Ve 

yevm-i kıyâmette bizi rüsvây itme. Tahkîk Sen dâîye icâbetle oln va„dine hulf 

                                                 

249 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 48. 
250 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 106, 108. 
251 Bu konu sûrelerin faziletiyle ilgili bölümde ayrıca ele alınmıştır. 
252 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 52. 
253 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 5. 
254 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 56. 
255 Abdurrahman Çetin, “Dânî”, DĠA, c. 8, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, s. 459. 
256 Abdurrahman Çetin, “et-Teysîr”, DĠA, c. 41, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998, s. 57. 
257 Kur‟an, Nisâ sûresi, Ayet 52. 
258 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 343. 



60 

 

itmezsin.”
259

 meâlinden önce geçen âyet-i kerimelerdeki beş duânın Hz. Peygamber ve 

dört halîfe sıralamasına göre tertîb olunduğunu Teysîr‟den nakille ifâde eder ve sonraki 

âyetin de bu yüksek duâların kabul olunduğu müjdesiyle indiğini belirtir.
260

   

8. Tefsirü’l-Kur’ân: Ebü‟l-Leys İmâmü‟l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. 

İbrâhîm es-Semerkandî (ö. 373/983)
261

 

İçerdiği tasavvufî yorumlar sebebiyle işârî tefsir olarak adlandırılsa da sûfî-fıkhî bir 

yönteme sahip, orta hacimli, net, faydalı, bazı nasihatleri içerir bir biçimde yazılan 

rivâyet ağırlıklı eserden
262

 alıntı yaparken Ferruh Efendi „Ebu‟l-Leys Tefsiri‟ şeklinde 

ifâde kullanır.  

Ferruh Efendi, Fussilet sûresinin 51. âyetinin ma„nâsı hakkında tefsir âlimlerinin pek 

çok görüş belirttiklerini ifade ettikten sonra şöyle devam eder:
263

  

“Ġmâm-ı Ebû‟l-Leys (r.h) tefsirinde; “Ebû Cehil, Peygmber (asm)‟dan mu„cize 

talebinde, Ģakk-ı kamer irâe buyurmuĢlardı. Ebû Cehl ve avenesi, „Muhammed 

Mekke‟de bu sihri irâe eyledi. Bakalım etrâfta dahi görmüĢ var mı?‟ deyû etrâfa 

adamlar gönderdiler. Vâki‟-i hâl her tarafta rü‟yet olunmuĢ olmakla Ebû Cehl, „ ٕزا
 dîdi. Binâenaleyh, âyet-i kerîmenin ma„nâsını, „ġakk-ı kamer ‟عحش ٍغرَش

kudretimizi etrâf-ı cihânda ve nefs-i Mekke‟de gösteririz.‟ deyû tefsir itmiĢlerdir.” 

9. Kâzerûnî Tefsiri (el-Bedrü‟l-münîr el-mülahhas min Tefsir-i İbn Kesîr):  Afîfüddin 

Saîd b. Muhammed el-Kâzerûnî.  

Araştırabildiğimiz kadarıyla Kâzerûnî Kâşifî‟nin kaynakları arasında yer almamaktadır. 

Farklı ayetlerin tefsirinde bu esere atıfta bulunabilme ihtimali bulunsa da aşağıda zikri 

geçen ayetin tefsirinde her hangi bir atıf söz konusu değildir.
264

 Ferruh Efendi‟nin 

yöntemine bakılacak olursa bu alıntıyı bizzat kendisinin yapmış olduğunu söylemek 

mümkün değildir. Bu açıklamayı Kâşifî‟nin eserinin başka bir ayet ile ilgili olarak 

verdiği bilgiyi buraya taşımış olabileceği gibi diğer tefsirler aracılığıyla da edinmiş 

                                                 

259 Kur‟an, Âl-i İmrân sûresi, Ayet 194. 
260 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 309. 
261 Bilmen, Tefsir Tarihi, s. 1/486; İshak Yazıcı,“Ebü‟l-Leys Semerkandî”, DĠA, c. 36, İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2009, s. 473. 
262 Bk. Bilmen, Tefsir Tarihi, s. 1/486; İshak Yazıcı,“Ebü‟l-Leys Semerkandî”,  s. 474. 
263 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1712-1713. 
264 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 107. 



61 

 

olabilir. Dolayısıyla bizzat eserin Ferruh Efendi tarafından görüldüğünü söylemek 

zordur. Kâzerûnî‟den yaptığı alıntı kısa olmasının yanı sıra önemli olan hususlardandır.  

 “Nisâdan vü evlâddan vü kantarlarla altun u gümüĢten vü tâmmü‟l-hılka hünerlü vü 

niĢânlu atlardan vü deve vü bakar u ganemden vü ekinden olan Ģehvet ü arzu-yi nefse 

muhabbet, nâs için tezyîn olundu.”
265

 meâli verilen âyette geçen صيِ ىيْاط حة اىشٖ٘اخ 

ifâdesini Kâzirûnî‟den naklen “Bu müştehiyyâtın mübâhâtına muhabbeti tezyîn iden 

Allahu Teâlâdır. Ve muharremâtına tezyîn iden şeytândır.” şeklinde açıklar.
266

 

10. Tefsir-i Ahkâf: 

Ferruh Efendi, Fussilet sûresinin 51. âyeti hakkında tefsir âlimlerinin pek çok görüş 

belirttiklerini bildirerek Ebû‟l-Leys‟in görüşünü verdikten sonra bu âyet hususunda 

mutasavvıfların da çok izahları olduğunu söyleyerek Tefsir-i Ahkâf‟dan şu kısmı 

nakleder:
267

 

“Âfâk, âlem-i kebîr vü „enfüs‟ âlem-i sağîr. Ve her ne ki delâil-i kudretten âlem-i 

kebîrde vardır, âlem-i sağîrde görünür. Bu takdirce, âlem-i kebîr-i mufassalın 

mücmeli âlem-i sağîr „insân‟ olmakla; âlem-i kebîr, âlem-i sağîrde münderic 

olur.” 

11. Tefsir-i Yenâbî. 

Herhangi bir bilgiye rastlayamadığımız bu tefsirden Bakara sûresinin son âyetinde 

mîrac hâdisesiyle alakalı “Yenâbî‟de vardır ki:” şeklinde başlayarak uzun bir 

açıklamada bulunur.
268

 

12. Tefsir-i Münîr. 

“Sahrâ-i Tîh‟de Biz sizin üzerinize bulutla gölge eyledik. Ve size kudret helvası ve 

bıldırcın gönderdik. Ve, „Bu helâl rızkımızdan ekl idin‟ dedik. Onlar adem-i itâat ile 

Bize zulm etmediler, ancak kendi nefislerine zulm ettiler.”
269

meâlindeki âyetin 

açıklamasında Allah Teâlâ‟nın israiloğullarına verdiği helal rızıktan bahsederken   “Ol 

                                                 

265 Kur‟an, Âl-i İmrân sûresi, Ayet 13. 
266 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 228. 
267 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1712-1713. 
268 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 219-220. 
269 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 57. 



62 

 

kuşlar otlukların dallarında hoş nağmelerle zuhûr idüb rüzgar anların kanatlarını döker 

ve kemiksiz kebâb olub Benî İsrâîl anları kudret helvası ile karıştırırlar idi” kısmını 

Tefsir-i Münîr‟den nakleder.
270

 

13. Tefsir-i Dimyâtî. 

Tefsir-i Dimyâtî‟den Mûsâ aleyhisselâmın asâsıyla sihirbazlara galip geldiğini anlatan 

âyetlerle ilgili Firavun‟un Hz. Mûsa‟ya üstün gelecek sihirbazları davet ettiği haberi 

kendilerine geldikten sonra Mısır‟a giden, Medyen yukarısında, sihirbazlıkta usta Sâbûr 

ve Âbûr isimli iki kardeşin bulunduğu‟na dair haberleri ve bu sihirbazların başlarına 

gelenleri anlatan uzunca bir nakilde bulunur.
271

  

2.2. Hadis Kaynakları  

Sahih-i Müslim, Ebü‟l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî (ö. 261/875).
272

 

Ferruh Efendi genel itibâriyle hadis kitaplarına çok nâdir atıfta bulunur. Yer verdiği 

hadisler genel itibariyle sened de râvî de zikredilmeden temrîz sîgalarıyla tefsir 

kaynaklarından alınmıştır. Kütüb-i sitte ve diğer hadis kaynaklarını zikrederek hadis 

naklettiği çok azdır. Örneğin Bakara sûresinin son âyetinde miraç konusunda açıklama 

yaparken Sahih-i Müslim‟de İbn-i Mes‟ûd‟dan rivâyetle geçen şu hadisi nakleder:
273

 

“Hz. Fahr-i Risâlet (asm)‟a leyle-i Mi‟râc‟da üç şey i‟tâ olundu: Beş vakit namâz ve 

sûre-i Bakara‟nın âhiri ve ümmet-i Muhammed‟den şirk getürmeyen kimsenin günâh-ı 

kebîrinin affı.” 

                                                 

270 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 78. 
271  Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 587;  Bursevî bazen Farsça tefsirde şöyle denilmektedir diyerek ismini 

zikretmediği pek çok alıntıda bulunur (msl. bk. Bursevî, Rûhu‟l-beyân, s. 3/51, 3/74). Alıntıladığı kısımların 

birisinde Tefsir-i Dimyâtî‟den, Dimyatî ise aynı yerde İbnü‟l-Cevzî‟nin Zâdü‟l-mesîr‟inden nakilde bulunmaktadır 

(Bursevî, s. 3/212). Bursevî‟nin Zadü‟l-mesîr‟den doğrudan alıntıları var ise de genellikle Farsça tefsirler ve 

özellikle Kâşifî‟nin eserinden alıntılarla bu esere yer verir (Bursevî, s. 4/160). Burada alıntıladığı kısım da yine isim 

zikretmeksizin Kâşifî‟nin eserindendir (Kâşifî, s. 347; Bursevî s. 3/212). Burada önemli olan husus Bursevî‟nin 

Farsça tefsir diyerek ilk alıntı yaptığı yerde Kâşifî‟nin adına yer verirken (Bursevî, s. 3/50) daha sonra yaptığı pek 

çok alıntıda herhangi bir isme yer vermemesidir. Bu durum Ferruh Efendi‟nin ilk alıntı yapılan yerde zikredildikten 

sonra müellif veya eser ismine yer vermemesi şeklinde takip ettiği yöntemle aynıdır. Araştırabildiğimiz kadarıyla 

Bursevî‟nin Farsça tefsirler diyerek alıntıladığı yerlerin hemen hepsi Kâşifî‟nin Mevâhib-i aliyye‟sindendir (bk. 

Kâşifî, s. 347; Bursevî, s. 3/210). Yine tek bir yerde Kuşeyrî‟nin Farsça tefsirinden diyerek istikamet hakkındaki 

görüşleri naklettiği kısım Kâşifî‟nin eserindendir (krş. Kâşifî, s. 499; Bursevî, s. 4/195). Bursevî‟nin kaynak 

göstermeksizin meliklerin lakapları ve Firavun hakkında verdiği bilgilerin kaynağı, aynı şekilde yer aldığından 

Kâşifî‟nin Mevâhib‟idir. Dolayısıyla Kâşifî Bursevî‟nin en önemli kaynaklarından birisidir. Nitekim adını zikrederek 

aktardıkları dışında „Farsça tefsirlerde zikredilmiştir.‟ diyerek aldığı yerler yine Mevâhib‟dendir.  
272 M. Yaşar Kandemir, “Müslim b. Haccâc”, DĠA, c.32, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2006, s. 93 
273 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 219. 



63 

 

2.3. Tasavvuf ve Ahlakla Ġlgili Kaynakları 

Tasavvuf kaynakları Kâşifî‟de çok fazla yer alması ve kendisinin de tasavvufa yakın 

olmasına rağmen Ferruh Efendi tasavvuf eserlerine pek fazla atıfta bulunmaz. Her 

nekadar bazı âyetleri tasavvufî kavramlarla açıklamış ise de tasavvuf eserlerine hemen 

hiç yer vermez.  

2.4. Fıkıh Kaynakları 

Kâşifî fıkhî ihtilafları aktarırken genellikle fıkıh kitaplarına hiçbir atıfta bulunmaz. Bu 

tür bilgileri Kurtubî gibi kaynakları arasında bulunan ahkâm tefsirlerinden alma ihtimali 

var ise de fıkhî bilgisinin diğer eserlere ihtiyaç bırakmayacak kadar iyi olduğu 

söylenebilir. Kâşifî ahkâm tefsirleri kadar geniş bir şekilde fıkıh konularına girmez. 

Buna rağmen ihtiyaç gördüğü yerlerde mezheplerin görüşlerini izah eder; fakat ihtilafın 

delil ve ta„lillerini zikretmez.  

2.5. Ġsmini Zikretmediği Halde Ġstifâde Ettiği AnlaĢılan Kaynaklar 

Böyle bir araştırma verdiği bütün bilgiler için geçerli olmayıp ismini zikretmediği halde 

yararlandığı kaynakların mevcut olduğunu ortaya koyabilecek bir örnek üzerinden 

yürütülmektedir. Bu vesileyle bir Osmanlı âliminin kaynak alanının genişliğinin sadece 

zikrettiği isimlerle sınırlı olmadığını da ortaya koymaya çalıştık. Bu husus hocası 

aracılığıyla irtibatı bulunan Ahmet Cevdet Paşa‟nın Mukaddime çevirisinde çok daha 

barizdir. Cevdet Paşa çevirisini sunduğu metne gerek giriş mahiyetinde gerekse konuyu 

izah mahiyetinde pek çok bilgiye yer verir ve bu bilgiler için hiçbir kaynağa atıfta 

bulunmaz. Kaynaklara atıf bulunmaması Osmanlı müelliflerinin bir özelliği olsa da bu 

durum hiçbir atıf olmadığı anlamına gelmez ve gerekli görülen hemen her yerde atıflara 

yer verilir.  

Begavî, Kâşifî‟nin çok fazla yararlandığı kaynaklardan birisi olmakla beraber Ferruh 

Efendi Begavî Tefsiri‟ne herhangi bir atıfta bulunmamıştır. Zaman zaman yaptığı 

izâhatlar Kâşifî‟de bulunmadığından farklı kaynakları araştırdık ve böylelikle eser 

zikretmeden yararlandığı kaynakları tespit etmeye çalıştık.  



64 

 

Örnek olarak Âdem‟in (as) yaratılması ve meleklerin ona secde ile emredilmesi kıssası 

anlatılırken İblis‟in ismi hakkında Kâşifî‟nin zikretmediği
274

 bilgilere yer verilmiştir: 

“İblîs‟in aslı kavm-i Cânn‟dan ve ismi Süryâniyyede „Azâzîl‟ve Arabiyyede „Hâris‟ idi. 

Bu isyânı sebebiyle ismi ve sûreti tağyîr olunup “rahmetullahtan me‟yûs” manasına 

“iblîs” denildi.” 
275

 

Bu açıklama küçük bir değişiklikle Begavî‟nin (ö. 516/1122) Meâlimu‟t-tenzil adlı 

eserinin bir özeti olan Hâzin Tefsiri‟nde,
276

 aynı ifâdelerle Meâlimu‟t-tenzil ve 

Bursevî‟nin Rûhu‟l beyan‟ında geçmektedir.
277

 Ferruh Efendi‟nin kaynağının Begavî 

tefsiri olma ihtimali daha yüksektir. Bir sonraki âyette geçen yasak ağaç hakkında 

verilen bilgiler de bunu destekler mahiyettedir.
278

 Aynı şekilde Bakara sûresi 285. 

âyetin tefsirinde de “muhâsebe” ve “muâheze” kelimelerinin arasındaki farklılığı 

açıklarken kullandığı ifâdeler Hazin Tefsiri‟nde de geçmektedir.
279

 Buradan hareketle 

Ferruh Efendi‟nin tefsirin girişinde zikrettiği kaynaklardan ikinci bir defa alıntı 

yaptığında eser ismine atıf yapmadan alıntılar yaptığını, böylelikle tefsirin başında 

zikrettiği kaynaklara bir daha atıfta bulunmadığını söylemek mümkün görünmektedir. 

3. ESERĠN ÜSLÛBU  

Ferruh Efendi‟nin tercümesinin tefsir-meâl tarzında olması çok fazla okunması ve bu 

sebeple defalarca basılmasına sebep olmuştur. Yazır, Çantay ve Bilmen‟in meâllerinin 

Türkiye‟de yapılan ilk meâl çalışması olması açısından kendisinden sonraki birçok 

meâle kaynaklık ettiği ifâde edilir ise de esasında Ferruh Efendi‟nin âyetleri tercüme 

etme biçimine baktığımızda Mevâkib‟in kendisinden sonra yazılan meâllere kaynaklık 

etmiş olabileceğini söylemek mümkündür.
280

  

                                                 

274 Bk. Hüseyin Kâşifî, Mevâhib,  s. 12.  
275 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 70. 
276 Ali b. Muhammed el-Hâzin, Lübâbü’t-teʾvîl fî meʿâni’t-tenzîl, 1. Baskı, Beyrut: Daru‟l-kütübü‟l-ilmiye, h. 

1415, s. 37.  
277 Bk. Hüseyn b. Mes„ûd el-Ferrâ el-Begavî,  Meʿâlimü’t-tenzîl, 5 cilt, Beyrut: Daru ihyâi‟t-turâsi‟l-arabî, h. 1420, 

s. 1/104; İsmail Hakkı, Ruhu‟l-Beyân, s. 5/255.  
278 Krş. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1/70; Begavî, Meâlimu‟t-tenzîl, s. 1/105.  
279 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib,  s. 1/217; Hâzin, Lübâbü‟t-teʾvîl, s. 1/218. 
280 Avnullah Enes Ateş, “Bir Tercüme Problemi Olarak Kur‟an‟da Müşakele Üslubu”, Hitit Üni. Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 2017/1, c. 16, sayı: 31, s. 118; Ayrıca bk. Dücane Cündioğlu, Kur’an Çevirilerinin Dünyası, 2. Baskı, 

İstanbul: Kaknüs, 2005, s. 125. 



65 

 

Kâşifî‟nin eseri Farsça olmasına rağmen kelime arası tefsir metodunu tercih etmiş,  

Ferruh Efendi ise onun uzun izahlarına yer vermemiştir. Celaleyn Tefsiri kısa ve öz 

olmasının yanında klasik tefsir birikimini aktarabilen ve akla gelebilecek problemleri 

bazen bir kelime ile çözebilme veya ihtilaflı meselelerde kendi tercihini belirtebilme 

özelliğine sahiptir. Ferruh Efendi‟nin tercümesi ile Celaleyn Tefsiri arasında da kısa 

izahlarla yetinme, okuyucuyu ayrıca bir tefsire muhtaç bırakmayacak kısa açıklamalara 

yer verme yönünden ciddi benzerlik bulunduğunu ifâde etmek gerekir. Örneğin  َلَوَ إذِ لْ وَ هو

 ”.ayetini „Dinde zorlama yoktur.‟ şeklinde değil, “Dini kabûlde ikrah yoktur  ذِ   ا دِّذِ يذِ 

diyerek meallendirir ve „Yani, kimseyi ikrâhla dîne idhâl etmeyin.‟ cümlesiyle açıklar. 

Âyet numaralandırma hususunda Mevâkib Tefsiri farklılıklar göstermekte, bazı âyet 

sonlarında değişiklikler bulunmaktadır.
 281

 “Kur‟ân meâllerinde, âyet-i kerimelerin 

fâsılalara göre çevrilmesi ve her âyetin numaralandırılması, anlamı bozan en önemli 

âdetlerden, daha doğrusu bid„atlerden biri”
282

 olarak kabul edilirse mananın fasılalara 

göre değil; cümle yapılarına göre belirlenmesi gerektiği söylenebilir. Bununla ilgili 

günümüz mushaflarında farklı örnekler bulunmasına rağmen,  burada Bakara sûresinin 

220. âyetinde geçen  في اىذّيا ٗ الأخشج ifâdesi örnek olması açısından zikredilebilir. Bu 

ibare bir sonraki âyette olduğu halde Mevâkib‟de bu âyet bir önceki âyete alınarak 

tercüme edilmiştir. في اىذّيا kelimesindeki في harf-i ceri Zemahşerî‟ye göre her iki vecihte 

de bir önceki âyette geçen fiillere taalluk ettirilmiş
283

 ise de câr-mecrûr bir sonraki âyet 

ile birlikte yazılmıştır. Bu durum secî açısından doğru olsa da mana verilirken bir 

önceki âyet ile birlikte verilmelidir ki; Ferruh Efendi de tam olarak böyle mana 

vermiştir. Burada da ibarelerin yerlerine değil; daha çok manayı dikkate almanın ön 

planda olduğu görülmektedir. 

Tefsir avamın anlayışını esas ittihaz ettiğinden gerekli açıklamalar dışında âyetlerin 

manaları arasına herhangi bilgiye yer vermez. Birkaç âyet bir konu hakkında ise o 

konuyu bitirdikten sonra esbab-ı nüzül, kıssa, hadis ve dil açıklamalarına değinir. Bu da 

âyetlerin okunmasını kolaylaştırmakta, zihnin diğer bilgilerle dağılmasını önlemektedir. 

                                                 

281 Söz konusu farklılık Cevdet Paşa‟nın tercümesinde de bulunmaktadır. (Bk. Armağan, “Ahmet Cevdet Paşa ve 

Tercüme-i Şerife”,  s. 46). 
282 Cündioğlu, Kuran Çevirilerinin Dünyası, s. 12.  
283 Cârullah Zemahşerî, el-KeĢĢâf an hakâiki gavâmizi’t-tenzîl, 3. Baskı, Beyrut: Daru‟l-kütübi‟l-arabî, 1407, s. 

1/263.  



66 

 

Böyle bir üslûp hiç şüphesiz Ferruh Efendi‟nin edebiyat zevkinin bir tezahürü olarak da 

görülebilir.  

3.1. Ekleme ve Kısaltmalar 

Ferruh Efendi, mukaddimesinde tefsir tercümesini her ne kadar avamın fehmine idrak 

ettirmek için yazmış olsa da dili avamın anlayabileceği seviyeden daha üst seviyede 

durmaktadır. Eğer Ferruh Efendi böyle bir dili avamın anlayacağını düşünmesinde haklı 

ise halkın dilinin de zannedildiğinden daha seviyeli olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü 

bugün günlük hayatta kullanılan günümüz Türkçesi ile tercümede kullanılan dili 

anlamakta hayli güçlük çekileceği zahirdir. Fakat tercümenin dili ne olursa olsun 

çevirinin bizzat kendisi avam içindir. Ferruh Efendi‟nin sözlerini bu şekilde anlayacak 

olursak avamdan maksadın üst seviyede Arapça‟ya hâkim olmayan okumuş insanların 

olduğunu söylemek mümkündür. O dönemde okumuş insanların tefsirlerden istifâde 

etmesi için tercümeye ihtiyaç duymadıkları da bilinmektedir. Eserin Farsça bir tefsirden 

tercüme olması sebebiyle olsa gerek, tercümede bir hayli Farsça kelimelere de yer 

verilmiştir.  

Ferrruh Efendi müfessirin tafsilatlı bir şekilde aktardığı yerleri genel itibariyle “icmalice 

geçelim ki”,
284

 “sûret-i ihtisâr üzere tastir olundu ki”
285

 gibi ifâdelerle ya da açıklama 

yapmaksızın kısaltmayı uygun görmüştür. Bununla birlikte Kâşifî‟nin herhangi bir konu 

hakkında ayet aralarında dağınık bir şekilde verdiği bilgileri Ferruh Efendi ayetin 

manasını verdikten sonra „muharrerdir ki, mervîdir ki‟ şeklinde topluca verir.
286

 Meselâ 

Bakara sûresi 258. âyetini uzun uzun izah eden Kâşifî‟nin açıklamalarına çok kısa bir 

şekilde yer vermiş,  onun tasavvufî yorumlarına
287

 ise hiç değinmemiştir. Nitekim 

Ahzab sûresinin 70-73. âyetlerinde geçen takva, kavl-i sedîd, emanet, zulm ve cehl 

kavramlarını Hüseyin Vaiz-i Kâşifî iki sayfada izah etmekteyken, sufî meşreb olduğunu 

bildiğimiz Ferruh Efendi adı geçen kavramların izahında Kâşifî‟nin Kuşeyri‟den 

alıntılarına
288

 yer vermeksizin müfessirlerin bu âyetler hakkındaki ifâdelerini “bu âyet-i 

                                                 

284 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1627. 
285 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1624. 
286 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 585,586. 
287 Kâşifî, Mevâhib, s. 88.  
288 Kâşifî, Mevâhib, s. 950.  



67 

 

kerîmenin ma„nâ-yı latîfini müfessirîn tafsîl üzere beyân itmişler ise de, icmâlisi bu 

vecihledir ki:”
 289

 şeklinde girişten sonra özet halinde vermiştir. Ayrıca kısaca izah 

edilip geçilen bilgilerin tamamı Mevâhib‟den alınmış değildir.
290

  Bu durum da bize 

Ferruh Efendi‟nin diğer tefsirleri incelemesi sonucu yaptığı tercihleri göstermektedir. 

4. ESERĠN DĠL YÖNÜNDEN ÖZELLĠKLERĠ 

Bir Osmanlı âlimi olan Ferruh Efendi için dil ciddi manada bir öneme sahiptir. Gerek 

Ferruh Efendi‟nin öğrencisi gerek Arif Efendi‟nin öğrencilerinin dil konusunda 

gösterdikleri hassasiyet göz önünde bulundurulursa cemiyet mensuplarının dile ne kadar 

önem verdiği anlaşılır. Buna rağmen Ferruh Efendi, sadece masonlukla değil tefsirinde 

geçen bir ibare sebebiyle Türkçe‟yi „kaba‟ bir dil olarak nitelendirmekle de itham 

edilmiştir.
291

 Osman Ergin dile getirdiği bu yersiz ithamını tefsirin mukaddimesinde 

zikredilen ifâdelere dayandırır. Ergin, Türk dilinin istihlaf edildiği ve ona değer 

verilmediğini, hatta bu hakir görmenin Âşık Paşa‟nın (ö.1332) Garip-name‟sini yazdığı 

dönemlerden başladığını ve „taa 1800‟lere kadar devam ettiğini‟
292

  ifâde eder.  

İhsan Fazlıoğlu Türkçe telif ve tercüme eserlerin dil bilincinin oluşmasındaki yerine 

değinirken hakikatin temsil edildiği yüksek İslam kültür dilinin Arapça oluşuna ve 

hakikat ile irtibatın dil üzerinden kurulduğuna işaret ettikten sonra Türkçe konuşan 

kişilerin anlama sorununu aşmak için hakikatin Türkçe‟yle temsil edilmesi gerektiğine 

dair yapılan vurguya yer verir. Zira hakikat, hakikatin ulaştırılacağı insanın konuştuğu 

                                                 

289 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1517.  
290 Msl. bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1624; Kâşifî, Mevâhib, 1018.  
291 Bk. Ergin, Maarif Tarihi, s.1745. 
292 Bk. Ergin, Maarif Tarihi, s. 1745. Âşık Paşa, eserinin girişinde şu ifâdelere yer verir: 

 

“Gerçi kim söylendi bunda Türk dili 

İlla ma„lûm oldu bunda ma„nî menzili 

 

Çün bilesin cümle yol menzillerin 

Yirmegil sen Türk ü Tâcik dillerin”  

 

(Âşık Paşa, Garib-nâme, hzl. Kemal Yavuz, İstanbul: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2000, c. I/1, s. 7). Âşık Paşa 

burada Türk dilinin yerilmesinden ziyade hakikate ulaştıran bütün yolların bilindiğine göre artık hakikatin başka bir 

dilde ifâde edilmesinin yerilmemesi gerektiğini, Türk dilinde de (yeni) mana menzillerine ulaşılabileceğini 

vurgulamaktadır. 



68 

 

dil ile ifâde edilmelidir.
293

 Âşık Paşa Türklerin de bu hakikatleri anlayabilmeleri, bu 

marifet bahçesinden bir gül derebilmeleri ve bülbül seslerini işitebilmeleri için bir eser 

kaleme almayı murad eder.
294

 

Ferruh Efendi‟ye yapılan ithama gelince, kullandığı „kabaca‟ ifâdesi kesinlikle Türk 

dilinin kaba olduğu anlamını içermemektedir. Onun burada kastettiği Türkçeyi „elfaz-ı 

münşiyâne‟den yani kâtiplere has bir metoddan uzak bir şekilde kullanmaktan ibarettir. 

Bu da halkın, avamın bu dili daha rahat anlayabilmesine matuftur. „Lisân-ı azbü‟l-beyân 

Türkî‟, „kaba-yı hüsn-i eda‟ ve „kabâ-yı Türkî‟ gibi tabirleri Cevdet Paşa da Mukaddime 

çevirisinin önsözünde kullanır.
295

 Dolayısıyla Ferruh Efendi‟nin „kabâçe‟ ifâdesindeki 

„ce‟ zarf eki görelik hali ve kim‟ce hali manasına
296

 gelir ki eserin „basit tertib‟
297

 üzere 

kaleme alındığını belirtir. Buna göre denilebilir ki Ferruh Efendi‟nin kastı Osman 

Ergin‟in kastettiği mananın tamamen zıddınadır. Dolayısıyla Ergin‟in Türk dilini 

önemsemek gerektiğine ve Türk dilinde yapılmasını istediği inkılaba dair görüşlerine 

Ferruh Efendi daha kendi zamanında cevap vermiş ve bunun bir gereği olarak halkın 

anlayabileceği, münşiyâne dilden uzak bir tefsir tercümesi kaleme almıştır. Ferruh 

Efendi‟nin bu ifâdelerinde geçen „kabaca‟ tabirinden maksat dilin yüzeysel ve anlaşılır 

olmasıdır. Zira Ferruh Efendi‟nin bir nevi tercüme-telif olan Mantık Risalesi‟nde 

kullandığı dile ve ifâdelere dikkat edildiğinde dilinin biraz daha ağır olduğu net bir 

şekilde görülmektedir. Bu bağlamda Ferruh Efendi‟nin Türkçe bir tefsirin yanında hem 

Mesnevi tercümesi hem de bir Mantık Risalesi kaleme alması, onun Türkçeye karşı bir 

istihfafının olmadığını da açıkça ortaya koyar. 

Bu cümlelerin ardından Ergin, Türkçenin sadeleştirilmesinin Tanzimat devriyle 

başladığını, bunda ise Garp dillerinin memleketimizde yayılması, bu dillerden 

tercümeler yapılması, gazete ve mecmuaların çıkmaya başlamasının tesiri olduğunun 

                                                 

293 Bk. İhsan Fazlıoğlu, “Osmanlı Döneminde „Bilim‟ Alanındaki Türkçe Telif ve Tercüme Eserlerin Türkçe Oluş 

Nedenleri ve Bu Eserlerin Dil Bilincinin Oluşmasındaki Yeri ve Önemi”, Kutadgubilig Felsefe - Bilim 

AraĢtırmaları, Mart 2003, sayı: 3, s. 155.  
294 “Ve şimdi şöyle bil kim bizüm zamânumuzda halkun çokı idrâk-i ma„ânî niçe kim gerekdür idemez ve besâtîn-i 

ma„rifetten bir gül direbilmez; ve bülbülün âvâzın gülistân içinde işidemez. Zarûret iktizâ etdi kim bir kitâb Türk 

dilinçe tertîb ola ve birkaç lafz-ı manzûm ol tertib üzre düzele.” (Bk. Âşık Paşa, Garib-nâme, c. I/1, s. 7; Fazlıoğlu, 

“Türkçe Telif ve Tercüme Eserler”, s. 155. ). 
295 Cevdet Paşa, Mukaddime-i Ġbn Haldun,  s. 3. 
296 Tahsin Banguoğlu, Türkçenin Grameri, 9. Baskı, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2011, s. 160. 
297 Mehmet Doğan, Büyük Türkçe Sözlük, İstanbul: Pınar Yayınları, 2005, s. 663. 



69 

 

inkâr edilemeyeceğini söyler.
298

 Bununla birlikte eserinin 2. cildinde mekteplerde 

yapılacak yeniliğin ancak Garp kültürünü almış ve Garbı görmüş kimselerden 

geleceğini, bunun ise Beşiktaş Cemiyeti İlmiyesinin kurucularından olan 

Melekpaşazade Abdulkadir Bey‟in de içinde bulunduğu bir komisyon tarafından 

gerçekleştilmeye çalışıldığını ifâde eder. Ferruh Efendi‟nin gerek cemiyetin kurucu 

üyelerinden olması gerek Londra‟da üç yıl elçilik görevinde bulunması Ergin‟in 

iddialarını yersiz kılmaya yeter derecededir. Hatta Ferruh Efendi‟nin tercümede esas 

aldığı nokta tam da gerçekleştirilmek istenen çalışmaların bir sonucudur. Bu sebeple 

Ergin‟in iddia ettiği gibi Ferruh Efendi‟nin Türkçe‟yi kaba gördüğünü hatta bu tahfifin 

ona kadar devam ettiğini söylemek yerine; Ferruh Efendi‟yi Türk dilinde sadeleştirme 

yoluna giren ve Türkçe‟ye önem verip Türkçe eserler kaleme alan müellifler arasında 

saymak hakikate daha uygun görünmektedir. 

Bir diğer yandan Ergin‟in Ferruh Efendi‟den alıntı yaparak eleştirdiği kısmın üç satır 

yukarısında Ferruh Efendi daha önce de geçtiği üzere şu ifâdelere yer vermiştir: 

“…lisân-i Fârisî‟den zebân-i azbü‟l-beyân Türkî‟ye…” Bu ifâdelerden de anlaşılacağı 

üzere Ferruh Efendi Türkçe‟yi söylenişinde tatlılık olan dil olarak kabul etmektedir.
299

 

Bunun yanı sıra Cevdet Paşa‟nın Kur‟ân tercümesi üzerine çalışma yapan Armağan, 

Cevdet Paşa‟nın Tercüme-i ġerife‟nin mukaddimesinde isim zikretmeksizin Tibyan ve 

Mevâkib gibi Kur‟ân tercümelerini halkın diline inememeleri yönünden eleştirdiğini 

ifâde eder.
300

 Fakat bugün için aynı eleştiriye Cevdet Paşa‟nın kendisi de muhatab 

olmaktadır; zira İbn-i Haldun‟dan yaptığı Mukaddime çevirisinin dili sade bir dil 

değildir. Çünkü 18. yüzyılın sonlarından 20. yüzyılın ortalarına kadar geçen süre Türk 

dilinin değişim sürecinin hızla yaşandığı bir dönemdir. Dolayısıyla böyle bir eleştiri 

ancak o zamanki şartlar için geçerlidir.  

Bütün bunlara rağmen Mevâkib‟ın öztürkçe kelimelere ağırlık verdiği, Arapça ve Farsça 

kelimeler yerine Türkçe karşılıklar kullanmaya gayret ettiği söylenemez. İlk Türkçe 

tefsirlerde görüldüğü oranda Türkçe ifâdelere rastlanmaz. Kullandığı dil alengirli 

                                                 

298 Ergin, Maarif Tarihi, s. 1745.  
299 Lisan-ı azbü‟l-beyan: Söylenişinde tatlılık olan dil;  Zebân: Dil (Devellioğlu, Lügat, s.64, 1368). 
300 Armağan, “Ahmet Cevdet Paşa ve Tercüme-i Şerife”, s. 47.  



70 

 

değilse de pek çok kelimenin Türkçe karşılıkları da verilmez. Buna rağmen Ferruh 

Efendi‟nin Mantık Risalesi‟nde Arapça ifâdelere Türkçe karşılıklar bulma çabası 

görülmekte ise de bu durum pek azdır. Mesela ba‟z kelimesini bir nîcesi diye tercüme 

etmiştir.
301

 Yine Nisa 34. âyeti tercüme ederken darb kelimesine yer vermiş fakat sebeb-

i nüzülünü açıklarken de kendi ifâdelerine yer verirken de öztürkçe olan „şamar urmak‟ 

tabirini kullanmıştır.
302

 Yine aynı şekilde Mantık Risalesi‟nde Tanrı kelimesini de 

kullanmaktadır.
303

 Mantık ilminde Allah değil Tanrı lafzını tercih etmesi de ikisi 

arasındaki nüansa dikkat ettiğini gösterir ki; bu da Ferruh Efendi‟nin kavramlara verdiği 

önemi ortaya koymaktadır. Nitekim bugün bile dini bir metinde Allah ifâdesi fakat 

felsefî metinlerde Tanrı kelimesi tercih edilmektedir. Fakat kendisinden tahminen elli 

yıl sonra Ahmet Cevdet Paşa kaleme aldığı Kur‟ân tercümesi ile birlikte basılmak üzere, 

lisan-ı Türkî‟ye tercümesi kâbil olmayan lügat-ı şerifeyi beyan ve izah için Lâhika-i 

Ģerife adıyla küçük bir Kur‟ân sözlüğü hazırlamıştır. Oldukça öztürkçe ile karşıladığı 

kelimeler şöyle aktarılıyor:
304

 

“TebĢir: mesrude etmek, mutlulamak./ Tasdik: gerçeklemek./ Rab: Cenab-ı 

perverdikâr Tealâ./ Rikkat: mihribanlık./ Zelle: ayak sürçüp kaymak./ Sefih: kaçık, 

aklı hafif./ Tayyib: pak, pakize./ Âlim: bilgiç./ Ğufran: yarlığamak./ Ğaffar, Ğafur: 

yarlığayıcı./ Müttaki: perhizkâr.” 

Cevdet Paşa daha önce yazılmış Kur‟ân tercümelerinin dilinin ağır olduğundan 

şikâyetle
305

 kendisi daha anlaşılır bir dil kullanarak böyle bir eser ve sözlük kaleme 

almıştır. 

Mevâkib‟de KeĢĢaf ve Beydâvî gibi Arapça tefsirlere yapılan atıflar da yukarıda İsmail 

Ferruh hakkında dile getirilen ifâdeleri destekler mahiyettedir. Belağat ilmine dair ciddi 

birikimi olmayan kişilerin tercüme yaparken düşebileceği hatalara düşmeyen Ferruh 

Efendi, hem Türk hem de Arap dilinin inceliklerine hâkimdir. Bunu örnekler üzerinden 

görmek, anlatılmak isteneni net bir şekilde ortaya koyacaktır.
306

 Ferruh Efendi‟nin bir 

                                                 

301 Ferruh Efendi, Mantık Risalesi, s. 106.  
302 Ferruh Efendi, Mantık Risalesi, s.  92.  
303 Ferruh Efendi, Mantık Risalesi, s. 92.  
304 Bk. Armağan, “Ahmet Cevdet PaĢa ve Tercüme-i ġerife”, s. 47; Kâşifî de eserinde takva kavramını perhiz, 

müttakiyi ise perhizkâr kelimesi ile karşılamaktadır (bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 32, 81). 
305 Bk. Armağan, “Ahmet Cevdet Paşa ve Tercüme-i Şerife”, s. 163. 
306 Ferruh Efendi‟nin Mantık Risalesi‟ni kaleme alırken, Arap Dilinde „Berâat-i istihlâl‟ olarak isimlendirilen, eserin 

giriş kısmında; kıyas, nakîz, cihet-i mâdde, nev„, fasl, cins, hadd, suğra, netice-i kübra, kazıyye ve hassa-i lâzime 



71 

 

Arapça ifâdenin tam olarak Türkçe karşılığını ifâde etme hususunda gösterdiği gayrete 

örnek olması açısından Mantık Risalesi‟ndeki değerlendirmelerine bakılabilir.
307

 

Tefsirine bakıldığında Alak sûresinin ilk âyetindeki „اقشا‟ emri „Kur‟ân‟ı oku‟ şeklinde 

tercüme edildiği, ilk vahyin gelişi ile ilgili rivâyetlere yer verirken Peygamberin okuma-

yazma bilip bilmemesi meselesine değinilmediği görülür.
308

 Peygamberin ümmî 

olduğunu ifâde eden âyet meâllerinde de „ümmîlik‟ konusuna hiçbir atıfta 

bulunulmamıştır.
309

 emrinin nüzül ortamı ve Hz. Peygamber‟in o zamanki durumu ‟اقشا„ 

dikkate alındığında ümmîlik vasfı söz konusudur. Bu sebeple ikra kelimesi bugün 

bilinen anlamıyla sadece „oku‟ emrini değil; „bir sözü başkalarına anlatmak, tebliğ 

etmek, bildirmek‟ anlamlarını da içerir.
310

 Örneğin Arap dilinde çokça kullanılan ve 

Efendimiz‟in Ebû Talhâ‟ya hitaben „ ًَأ لأَ اىغسَّلاأَ أٍَ قْ٘ ‟ أَققْشرِ قْ قأَ
311

 hadisinde de geçen  قش ifâdesi bu 

anlamda kullanılmıştır. Fakat meâllerin çoğunda bu ifâde Ferruh Efendi‟de olduğu gibi 

„oku‟ şeklinde tercüme edilmiştir.
312

 

Ferruh Efendi‟nin tercümesini yaptığı tefsirin müellifi Kâşifî‟nin bazı görüşlerini ihtisar 

ettiği veya yer vermediği bazı görüşleri de diğer eserlerden naklettiği ifâde edilmişti. 

 âyetini açıklarken, dil hususunda gösterdiği hassasiyet nedeniyle Kâşifî‟nin اىشحَاُ اىشحيٌ

diğer müfessirlerin iki kelime arasında fark gözetmeksizin “ikisi dahî bir manâyadır.”
313

 

dediğini belirttikten sonra KeĢĢâf‟tan naklen “Bu iki isim bir ma‟nayadır. Ammâ, ism-i 

Rahmân‟da mübâlağa vardır ki; ziyâde harf, ziyâde ma‟nâya delâlet ider”
314

 der ve 

devamında bu iki isim hakkında diğer müfessirlerin yaptığı yorumları zikreder. Ayrıca 

                                                                                                                                               

gibi mantık kavramlarına yer vermesi Arapça‟ya olan vukûfiyetini göstermektedir. Bu sanatın Türkçe güzel 

örneklerinden biri sayılabilecek Hz. Peygamber‟e salavât kısmını şöyle dile getirir: Ve salât-ı bî-hadd ve selâm-ı bî-

add Resûl-i emced ve Muhammed-i mümeccedin rûh-i pür-fütûhuna ki bu âlem-i suğrânın netice-i kübrâsı olup 

tertîb ettiği kazâyâ-yı Ģer„iyye alâ mede‟-dühûr dâ„ime ve ahkâm-ı fer„iyye mede‟l-usûr nev„-i beĢere hâssa-i 

lâzımedir.  
307 Bk. Ferruh Efendi, Mantık Risalesi, s. 106-107. 
308 Mevâhib‟de âyetin nüzül ortamı ile ilgili rivâyetler de yer alırken Mevâkib bunları özet halinde verir. Bk. Kâşifî, 

Mevâhib, s. 1368.  
309 Bk. Kur‟an, Araf sûresi, Ayet 157-158. 
 fiilinin Tevrat‟ta geçen İbrânice „Tanrı‟yı ismiyle çağırdı (va yikra be-şem Adonay)‟ lafzında geçen yikra قش  310

fiiliyle ilişkisi kurulmaktadır. Ayrıntılı bilgi için bk. Cündioğlu, Kur‟an Çevirilerinin Dünyası, s. 111-118; Sa‟adya 

Gaon, Tefsiru’t-Tevrât bi’l-Arabiyye, Nuh Arslantaş (haz.), İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 

s. 1/364. 
311 Tirmizî, Menâkıb, 66; Hâkim, Müstedrek, Marifetü‟s-sahâbe, 6973.  
312 Türk dilinin basılan tercüme ve tefsirleri konu alan incelemesinde Cunbur, bu âyette olduğu gibi daha başka 

âyetleri de Türkçe tefsir ve tercümelerden örnekler vererek incelemiştir. Bk. Dr. Müjgân Cunbur, Kur’ân-ı 

Kerîm’in Türk Dilinde BasılmıĢ Tercüme ve Tefsirleri, Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Dergisi, 1962, s. 126;  
313 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 48. 
314 Zemahşerî, KeĢĢâf, s. 1/76.  



72 

 

Ferruh Efendi, Kâşifî‟nin gerek Kuşeyri‟den gerek diğer işârî tefsirlerden yaptığı 

nakillerin hiçbirisini zikretmediği halde burada Hâce-i Parsâ ve İmâm-ı Ecell‟den bu iki 

isim hakkında yaptığı uzunca bir yoruma yer vermiştir. 

Bakara sûresinde geçen beyaz iplik ile siyah ipliğin birbirinden ayrılması hususunda
315

 

Adiy b. Hâtim, bir beyaz iplik ile siyah iplik ayarlayıp yastığının altına koyduğunu fakat 

bunları ayırt edemediğini haber verince Hz. Peygamber, „Yastığın da baya genişmiş‟ 

veya „sen gerçekten mankafalı imişsin‟ dediği rivâyet edilir.
316

 Âyeti kerimede geçen ٍِ

 اىفجش 
317

ifâdesi göz önünde bulundurulmadığında yanlış anlamaya mahal verir.
318

 Ferruh 

Efendi dikkat edilmesi gereken bu ifâdeyi hem “ve tâ ki fecrden yâ‟ni nûr-i subhtan 

beyaz iplik ile siyah iplik size beyân ü mâ‟lûm oluncaya dek”
 319

 şeklinde tercümeye 

yansıtmış hem de “hayt-ı ebyad ile hayt-ı esved, fecr-i sâdık ile fecr-i kâzibe tevcîh 

olunup anları tebyîn dinilmiş.” diyerek ikinci bir vechini de zikretmiştir.
 
Aynı âyette 

geçen ve günümüz meâllerinde „zulm, emniyet gösterememek, sıkıntıya sokmak‟ 

şeklinde çevrilen  ُّ٘ذأَخرا lafzını, Zemahşerî‟nin tefsirinde belirttiği gibi
320

 „hıyanet‟ 

kelimesi ile çevirmiştir:
321

 “Siz mübaĢerette adem-i sabr ile nefsinize hıyânet eder 

olduğunuzu…” 

Yine Fatiha sûresinin ilk âyetine şöyle mana vermektedir: “Ezelden tâ ebede kadar 

cümle olmuĢ ve olacak olan hamd ü senâ.”
 
 Burada „ezelden ebede kadar‟ ifâdesi (اه) 

lamı tarifin tercümesidir. Böyle bir meâl, hiç şüphesiz klasik Arap diline vukûfiyetin bir 

göstergesidir. Buradaki açıklamalar, bir tefsirmiş gibi görünüyor ise de esas itibariyle 

âyet içerisinde yer alan inceliklerin Türkçe ifâdesinden ibarettir ki bir tefsir değil bir 

tercüme niteliğindedir. Bu incelikler tefsir kabilinden görülmediğinde bugünkü 

meâllerin Kur‟ân‟ın ibarelerini bile tam olarak karşılamadıklarını söylemek 

                                                 

315 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 187.  
316 Zemahşerî, KeĢĢâf, s. 1/628. 
317 Bu âyet اىفجش ٍِ lafzı olmadan inmiş, insanlar oruç tutmak istediklerinde ayaklarına beyaz ve siyah iplik bağlarlar, 

bunları birbirinden ayırıp seçinceye kadar yemeye içmeye devam ederlerdi. (bk. Buhârî, “Tefsir”, 28). Zemahşerî bu 

rivâyeti naklettikten sonra böyle bir açıklamanın tehir edilmesi meselesini ele alır ve cevaplandırır. (bk. Zemahşerî, 

KeĢĢâf, 1/628)   
318 Bk. Cündioğlu, Kuran Çevirilerinin Dünyası, s. 54.  
319 Yapılan tercümede „tâ‟ ifâdesi Elmalılı Hamdi Yazır‟ın dışında Hasan Basri Çantay dâhil hiçbir meâlde yer 

almamaktadır. Bu ifâde iki meâlin üslûp bakımından birbirine olan yakınlığını göstermektedir ki daha sonra bu 

üslûp, değişikliğe uğramıştır. 
320 Bk. Zemahşerî, KeĢĢâf, s. 1/624; Beydâvî, Envâru‟t-tenzîl, s. 123.  
321 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 146. 



73 

 

mümkündür.
322

 Dolayısıyla bu tür bir tercümenin bugün için hemen hiçbir meâlde yer 

almaması bir eksiklik olarak görülebilir.  

Bakara sûresi 186. âyeti tercüme edilirken lafızlara dikkat edilmiş, bazı meâllerde 

parantez içerisinde „de ki‟ lafzına yer verildiği halde
323

 Ferruh Efendi âyette قو  emrinin 

geçmemesine dikkat etmiş ve „de ki‟ lafzına yer vermeden çevirmiştir: „Yâ Muhammed! 

Kullarım sana Ben‟den suâl ittiklerinde, Ben ilm ü icâbetle yakınım.‟
324

 Buradan Ferruh 

Efendi‟nin Kur‟ân‟ın orijinal metnine hiçbir ilavede bulunmadığı anlaşılmamalıdır. Yeri 

geldikçe âyet metninde olmayan pek çok ifâdeye yer vermiş, bir nevi âyetin tefsirini 

meâl içerisine dercetmiştir.  

4.1. Kavramsal Açıklamalar 

Her ilmin kendine ait kavramları vardır ve bu kavramlar o ilmin en temel unsurunu 

oluşturur. Bu kavramlar bilinmedikçe o ilmi elde etmek mümkün değildir. Söz konusu 

Kur‟ân ilimleri ve tefsir olduğunda namaz oruç gibi bizzat Kur‟ân‟ın ıstılahlaştırdığı 

kavramlar vardır. İsmail Ferruh ayetlerde geçen bu tür şerî ıstılahları ve sadece tercüme 

edilmesiyle anlaşılamayan kelimeleri, ayetin mana bütünlüğünü bozar endişesiyle meâli 

verdikten sonra birkaç cümle ile açıklar.  

Bakara sûresinde geçen اىنيَاخ kelimesinden
325

 neyin murad edildiği hakkında rivâyet-i 

kesîre olduğunu belirttikten sonra evâmir ü nevâhî ya menâsik-i hac yahud on şeydir ki, 

beşi „baş‟da beşi dahi „beden‟dedir diyerek on şeyi zikreder.
 

Esasında burada 

„kelimât‟ın bir ıstılah olmasından bahsedilemez; kelimenin ayetlerin bağlamı içerisinde 

belirli bir „mana‟ya işaret etmesi dolayısıyla bir nevi ıstılah hüviyeti kazanmış olmakla 

birlikte kulanıldığı her yerde aynı anlamı ifade etmesi düşünülemez. Bu ise daha çok 

vucûh ve nezâir ilmi ile doğrudan alakalıdır.  

Bir sonraki âyette geçen  اىَثاتح kelimesini “her sene hüccâcın gelüb ü rücûlarıdır”, اٍْا 

kelimesini “Harem-i Şerîf‟de katlden emniyettir”, ٌٍقاً اتشإي kelimesini ise “Hazret-i 

                                                 

322  Meâllerin bu tür incelikleri yansıtmadığına dair daha ayrıntılı bilgi için bk. Cündioğlu, Kuran çevirilerinin 

dünyası, s. 69-84. 
323 Bk. Diyanet Vakfı, Süleyman Ateş. Ayrıca Mevâkib‟in kaynaklarından olan Beyzâvî de قو ifâdesini kullanmıştır. 
324 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 145. 
325 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 124. 



74 

 

İbrâhîm (as) Ka‟be‟yi binâ iderken kadem-i şerîfleri altına vaz‟ olunan hacer mahallidir; 

yâ ol mevzi‟dir ki, anda durub nâsı hacca da‟vet eyledi.” şeklinde îzâh ederek belirli bir 

mefhûmu hâiz olan kelimelere açıklık getirir.
326

 

Saffât sûresinde “Siz Ba„le ibâdet idüb, Ahsenü‟l-Hâlikîn olan Allah Teâlâyı terk ider 

misiniz?”
327

 meâlindeki âyette geçen تعلا kelimesi hakkında Ba„l isimli uzun boylu, dört 

yüzlü bir put olduğunu ve bu şehrin isminin hâla “Ba„lbek” diye tanındığını belirterek 

kelimenin anlaşılmasına yönelik açıklamada bulunur.
328

 Yine benzer şekilde Mü‟min 

sûresindeki bir âyette geçen “Bizi iki kere öldürdün, iki kere dirilttin.”
329

 kısmının daha 

iyi anlaşılması için “iki mevt” ve “iki hayat” ile ilgili iki farklı görüşe yer verir.
330

 

4.2. Belağatla Ġlgili Açıklamalar 

Sözlükte „varmak, hedefe ulaşmak‟ anlamına gelen belâğat, sözün hem fasîh hem de 

muktezâ-yı hâle uygun olmasıdır.
331

 Bir çeviride en önemli hususlardan birisi, çevirisi 

yapılan dilin edebi özelliklerini amaç dile yansıtmaktır. Bir dildeki edebi özelliklerini, 

birebir çeviriyle aktarmanın imkân dâhilinde olmadığı çok açıktır. Eğer amaç dilde o 

sanatı ifâde edecek terim, kavram, ifâde ve edebî sanatlar olmadığında bu özelliğin 

aktarılması hemen imkânsız hale gelmektedir. Bunun aktarımı ancak tefsir(açıklama) 

yoluyla mümkün olabilmektedir. Lafzî tercümenin bu sanatı yansıtmamasının yanı sıra 

okuyan kişinin zihninde bir anlam ifâde etmemesi ve Kur‟ân‟ın edebi sanatının ortadan 

kalkmasına sebebiyet verir. Belâğî inceliklerin yok olmasının yanında bir de anlamsızlık 

ortaya çıktığında mesele daha da karmaşık hâle geleceğinden Kur‟ân‟ı amaç dilde 

anlaşılır kılmak daha öncelikli bir durum olsa gerektir.  

Arapça‟dan yapılan tercümeler söz konusu olduğunda en önemli yeri işgal eden hiç 

şüphesiz belâğat ilmidir. Bu tercümelerde görülen hataların başlıca sebebi nahiv bilgisi 

eksikliği gibi görünse de edebî bir metnin tercümesinde görülen hatalar daha çok 

belâğat ilminin eksikliğinden kaynaklanmaktadır. Beliğ ifâdelerin başka bir dile 

                                                 

326 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 113. 
327 Kur‟an, Sâffât sûresi, Ayet 124. 
328 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1604. 
329 Kur‟an, Mü‟min sûresi, Ayet 10. 
330 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1672. 
331 Kazvînî, Celaleddin. Telhîsu’l-miftâh. İlyas Kaplan (nşr.). İstanbul: Daru‟ş-şifâ, 1. Baskı, 2017, s. 21; Nusreddin 

Bolelli, Belâgat, İstanbul: İfav, 11. Baskı, 2017, s. 27-28.  



75 

 

aktarılmasında mânâyı en doğru şekilde ifâde edebilmek için belâğât ilmine son derece 

hâkim olmak gerekmektedir. Bu husususun önemine Cündioğlu şu sözleriyle dikkat 

çekmiştir: 332 

“Kur‟ân çevirilerinde karĢılaĢılan zaaflar, sadece Arap dilinin yapısından 

kaynaklanmamaktadır. Bu zaaflar, aynı zamanda, Arap dilindeki söz sanatlarına 

yeterince vukûfiyet kesbetmemiĢ mütercimlerin kavrayıĢ eksikliklerinin de bir 

sonucudur. Bunun yanı sıra çoğu mütercimin, kendi anadilinde (Türkçe‟de) 

ustalaĢmıĢ, anadilini iyi bilen, iyi kullanan kimseler olmadıkları da düĢünülecek 

olursa Kur‟ân çevirilerinin niçin birçok garabetlerle dolu oldukları, niçin 

„karmaĢık, garib, çetin, sıkıntı verici, anlamsız‟ cümlelerle malûl bulundukları 

daha iyi anlaĢılacaktır.”  

Bu noktada bir edebiyat muallimi, Cevdet Paşa‟nın eserlerinde şiirlerinden istifâde ettiği 

Fehim Efendi gibi bir şairin de üstadı olan Ferruh Efendi‟nin tercüme hususunda 

gösterdiği hassasiyetin pek çok âyet meâlinde ortaya çıktığını söyleyebiliriz. Burada 

meâl-tefsirinin Farsça bir tefsir tercümesi olması bir eksiklik olarak algılanmamalıdır; 

bilakis -hayatı hakkında bilgi veren kaynaklarda yer almasa da- Ferruh Efendi‟nin 

Farsça‟ya olan vukûfiyeti kadar Arapça‟ya da vâkıf olduğu tefsirinde ve Mantık 

Risâlesi‟nde verdiği bilgilerden rahatlıkla anlaşılmaktadır. Çünkü Arap dilinin 

inceliklerini sadece Farsça bilmekle yansıtılabileceğini kabul etmek mümkün 

görünmemektedir. Böyle bir durum her ne kadar imkân dâhilinde ise de Mevâkib 

dikkatlice incelendiğinde Ferruh Efendi‟nin Arapça‟ya olan vukûfiyetini teslim etmek 

gerekir.  

Ferruh Efendi‟nin açıklamalı meâl sayılabilecek tercümesi, bu özellikleri yansıtması 

açısından lafzî bir tercümeden çok anlamı öncelemiş ve belağat sanatlarını daha çok 

maksud olan anlamı verecek şekilde yansıtmıştır. Mevâkib bir tercüme olmasından 

dolayı tefsir usûlüne dair konuların incelenmesi Mevâhib Tefsiri‟ne dair bir çalışmayı 

gerekli kılacağından bizim araştırmamız daha çok dil yönünden araştırmaya ağırlık 

vermiştir. Buradan hareketle lafzî tercüme ile hiçbir anlam ifâde etmeyecek olan önemli 

belağat sanatlarının tercümeye nasıl yansıtıldığına dair inceleme, hem bir Osmanlı 

âliminin tercümeye dair düşüncelerini aktarmaya hem de tercümenin yapıldığı dönemde 

Türkçe‟nin edebî yönden özelliklerini ortaya çıkarmaya yardımcı olacaktır. 

                                                 

332 Cündioğlu, Kur‟an Çevirilerinin Dünyası, s. 41, 42.  



76 

 

MüĢâkele Örneği: 

Müşâkele lügatte „bir şeyin birbirine uygun ve benzer olması‟ anlamına gelirken bedî 

ıstılâhı olarak şöyle açıklanır: “Bir şeyi gayrin lafzıyla zikretmeğe derler. Gerek 

tahkîken ve gerekse takdîren gayrin sohbetinde olsun.”
333

 Kur‟ân-ı Kerimde yer alan 

müşâkele sanatı içeren âyetlerin lafzî çevirisi yanlış anlamaya müsait olan sanatlardan 

birisidir. Meselâ “Nefsimde i‟lân ü ihfâ eylediğimi bilürsin. Ama Sen Zâtında ihfâ idüb 

bana bildirmediğini ben bilmem. Tahkîk, Sen kemâliyle bilicisin.”
334

 meâlindeki âyet-i 

kerimede yer alan, „Sen nefsimde olanı bilirsin ama ben senin „nefsinde‟ olanı bilmem‟ 

şeklindeki ifâde Allah‟a nefs isnâd etme gibi bir sonucu doğurur ki; bu noktada Allah‟ın 

nefsinden bahsetmek söz konusu olur. Ferruh Efendi bu ifâdeyi hem „ilan ettiğimi ve 

gizlediğimi bilirsin‟ diyerek Allah‟ın bilgisini yansıtması hem de „sen zâtında gizleyip 

bana bildirmediğini bilmem‟ ifâdeleriyle müşakele sanatının gerektirdiği şekilde 

çevirmiştir. Türkçe meâllerin çoğunda bu âyet „zâtında‟ ifâdeleriyle çevrilmiş iken
335

 

bazı meallerde farlılık vardır: 

Elmalılı: „Senin zatında olanı bilmem.” şeklinde çevirmiş iken sadeleştirmesinde 

„nefsinde‟ halinin almıştır. 

Gölpınarlı: “Ben senin bildiğini bilemem.”   

Feyzu‟l-Furkân: “Benim içimden geçen (her) Ģeyi sen bilirsin.  Ben ise, senin zâtında 

olan (ve bildirmediğin hiçbir Ģey)i bilemem. 

D. Vakfı: “Sen benim içimde olanı bilirsin, ama ben sende olanı bilemem.” 

Müşakele sanatının yer aldığı bir diğer âyet-i kerime şudur:  ٌٖالله يغرٖضٙء ت 

                                                 

333 M. Kaya Bilgegil, M. Kaya Bilgegil, Edebiyat Bilgi ve Teorileri, Konya: Salkımsöğüt Yayınevi, 2015, s. 190; 

Kazvinî, Telhısül miftah, s. 350; Hikmet Akdemir, Belağat Terimleri Ansiklopedisi, İzmir: Nil Yayınları, 1999. s. 

304; Ahmet Cevdet Paşa müşakeleyi, „bir şeyi sohbette bulunduğu bir şey‟in ismiyle zikretmektir‟ diye tarif eder. 

Diğer tarif ve Türkçe örnekler içi bk. Bilgegil, Edebiyat, s. 190-192; Kur‟an‟da müşakele uslübünün tercümesi 

konusunu ele alan bir çalışma için bk. Avnullah Enes Ateş, “Bir Tercüme Problemi Olarak Kur‟an‟da Müşakele 

Üslubu”, H. Ü. Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017/1, c. 16, sayı: 31, ss. 109-128.  
334 Kur‟an, Maide sûresi, Ayet 119. Diğer meâllerde 116 olarak geçen ayet numarası elimizdeki Mevâkib nüshasında 

119 olarak geçmektedir. Âyet numaraları arasında karışıklık olması hasebiyle Mevâkib‟dan kaynak verirken 

elimizdeki kitaba göre numara vermeyi tercih ettik. Ayrıca bu karışıklık bazı yerlerde birkaç ayet farlılık 

göstermekte olup bazı yerlerde diğer meâllerdeki ayet numaralarıyla uyuşmaktadır. 
335 Msl. bk. Çantay, Bayraklı, Diyanet Vakfı, Bilmen, vd. 



77 

 

“Allâh u azîmüĢĢân anlara dünyâda ni‟met i„tâsiyle istihzâlarına mücâzât ider.”
336 

Münafıkların müminlerle alay etmelerine karşılık Allah‟ın onlarla alay ettiğini bildiren 

yukarıdaki âyette geçen ٌٖالله يغرٖضٙء ت ifadesi  dil yönünden daha çok itibar edilen 

meâllerde lafzî bir tercüme ile „Allah onlarla alay ediyor‟ şeklinde çevrilmiştir.
337

 

Ferruh Efendi okuyucunun zihninde Allah‟a „alay etmek‟ gibi bir sıfatı izâfe etme 

düşüncesi hâsıl olabileceğinden hareketle lafzî değil mefhûmu dikkate alarak 

„istihzâlarına mücâzât ider‟ şeklinde çevirmiştir. 

“Allâhu Teâlâ dahi anların hud‟alarına bedel, kıyâmette sırâtı mürûrda, mü‟minlere 

virilen nûr gibi anlara dahi „gösteriĢ nûru‟ virilüb, geçerken ol nûr sönüb Cehennem‟e 

düĢerler.”
338

 

Bu âyet-i kerimede müşâkele sanatı olmasından dolayı meâllerin pek çoğu „Hud‟alarını 

başlarına geçirir‟
339

 „aldanmalarını sağlıyor‟
340

 anlamlarını yansıtmaktadırlar. Diğer 

müşâkale sanatlarının geçtiği kelimeleri tercüme ederken verdiği karşılıklardan farklı 

olarak Ferruh Efendi bu âyeti onların aldatmalarına karşı ceza olarak bir aldatma 

bulunmasıyla tefsir etmekle „Allah‟ın aldatmasının nasıl olacağını‟ bildirmektedir. Bu 

açıklamalarda münafıkların cezasının yine misliyle yani aldatma ile olacağına bir îmâ 

bulunmaktadır.  

Arapça’ya Has Kullanımları Yansıtması: 

Kâşifî Arapça kaynaklara hâkim olması sebebiyle Arapça‟ya has ifadeleri tercüme 

ederken hata yapmamaya çok dikkat etmiş ve ayetin manasını önemli müfessirlerin 

ifadelerine dayanarak açıklamıştır. Dolayısıyla Ferruh Efendi onu kaynak olarak dikkate 

aldığından bu tür çevirilerinde muvafık olmuştur. Arapça‟ya has bir kullanım 

biçimlerinden belki de en önemlilerinden bir örnek vermekle konu daha açık hale 

gelecektir. 

                                                 

336 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 16. 
337 Bk. Elmalılı, Çantay, D.Vakfı, Bilmen; Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 15.  
338 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 141. 
339 Bk. Elmalılı, Çantay, Kur‟ân Yolu; Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 142. 
340 Bk. İslamoğlu. 



78 

 

Maide sûresinin 73. âyetinde geçen  ٍأَ  أَاىرِ لُ  أَلاأَ أَحة سَُّ ااسَّ ا  رِ أَِ قأَاىلُ٘ ي  ifâdesine karşılık  ىأَقأَذقْ مأَفأَشأَ اىسَّزرِ

birkaçı dışında hemen bütün meâller aynı ifâdeleri kullanmışlardır. Yapılan tercümeler, 

„klasik tefsir kaynaklarından ve gramer kitaplarından istifâde edilmemesi‟ gibi mealler 

hakkında yapılan eleştirileri haklı çıkaracak bir durumdadır. 

A. Bulaç: “Andolsun, 'Allah üçün üçüncüsüdür' diyenler küfre düĢmüĢtür.” 

D. Vakfı: “Andolsun «Allah, üçün üçüncüsüdür» diyenler de kâfir olmuĢlardır.” 

Elmalılı (orj.): “Elbette küfretti Ģunlar: «Allah üçün üçüncüsü» diyenler…” 

Bu meâller dışında diğer meâllerin de birçoğu اى   يثح  ifâdesini bu şekilde 

karşılamışlardır. İfadenin zahiri, ilk bakışta bu tür bir anlamı çağrıştırsa da Arapların 

kullanımı farklıdır.  Buna karşılık Çantay bu âyete “Allah hakıykaten üçün (üç 

Tanrının) biridir, diyenler.”  şeklinde meâl vermektedir.  Ferruh Efendi de yukarıdaki 

âyeti bu şekilde karşılamıştır: “Nasârâdan bir fırka-yı uhrâ dahi kâfir oldular ki, 

„Allâhu Teâlâ, üç âlihenin biridir.‟ dîdiler.”
341

  

 anlamına  وَ لْ  وَ وَ هُ  وَ وَ وَ ةٍ  şeklinde kullanım pek çok müfessirin belirttiği gibi   اذِ هُ  وَ  وَ ةٍ 

gelmektedir.
342

 İbn Hişam da Katru‟n-nedâ adlı eserinde bu tür ibarelerin „üçün 

üçüncüsü‟ değil „üçünden biri‟ anlamına geleceğini özellikle belirtir.
343

 Ferruh 

Efendi‟nin böyle bir tercümeyi tercih etmesinde hiç şüphesiz Kâşifî, Beydâvî gibi 

müfessirlerin etkisi vardır.  

Aynı şekilde her dilde o dile mahsus bir takım deyimler vardır ki; onların birebir 

çevrilmesi mânânın tam olarak anlaşılmasını güçleştirir. Mevâkib bir tercüme-tefsir 

olması hasebiyle bu tür ifâdeleri birebir çevirdiği halde anlaşılması için gerekli 

                                                 

341 Kur‟an, Mâide sûresi, Ayet 76. 
342 Kurtubî, el-Câmiu li ahkâmi’l-Kur’ân, 2. Baskı, Kâhire: Daru‟l-Kütübi‟l-Mısriyye, 1384/1964, s. 6/249; Râzî, 

Mefâtih, s. 12/408; Beydâvî, Envâru’t-tenzil ve esrâru’t-te’vîl, 1. Baskı, Muhammed Abdurrahman el-Ma„aşlî 

(thk.), Beyrut: Dâru ihyâi‟t-türâsi‟l-Arabî, 1418, s. 2/138; Begavî, Meâlimü’t-tenzîl, 1. Baskı, Abdurrezzak el-

Mehdî (thk.), Beyrut: Dâru ihyâi‟t-türâsi‟l-Arabî, 1420, s. 2/71; Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-masûn fî ʿulûmi’l-

kitâbi’l-meknûn, Ahmed Muhammed el-Harrâd (thk.), Dımeşk: Dâru‟l-kalem, s. 4/373; Hâzin, Ebü‟l-Hasen, 

Lübâbü’t-tenzîl fî me‘âni’t-tenzîl, 1. Baskı, Muhammed Ali Şahin (thk.), Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiyye, 1415, s. 

2/66; Ahmed b. Muhammed en-Nehhâs, Ġ‘râbü’l-Kur’ân, 1. Baskı, Abdülmun„im Halil İbrahim (thk.), Beyrut: 

Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiyye, 1421, s. 1/278. 
343 Abdullah b. Yusuf İbn Hişâm, ġerhu katri’n-neda ve belli’s-sadâ, 11. Baskı, M. Muhyiddin Abdulhamid (thk.), 

Kahire, 1383, s. 311.  



79 

 

açıklamaları da meâl içerisine dercetmiştir.  Bakara sûresi 223. âyetinde geçen hars 

kelimesi Türkçeye tarla diye çevrildiğinde okuyucunun zihninde kastedilen tasavvur 

oluşmamaktadır. “Meâllerde bu zahirî anlam –Türkçe‟de kadın ile tarla arasında hiçbir 

münasebet olmadığı halde – aynen korunmuş ve tabiatıyla Türkçe açısından ilk bakışta 

hiç de hoş olmayan bir ifâde ortaya çıkmıştır.”
344

 Ferruh Efendi ise bu âyeti 

“Nisvânınız, sizin için evlâd ekecek tarladır. Ol evlâd olacak tarlaya ikbâl ü idbâr ü 

istilkâ tarîkiyle nasıl dilerseniz ol sûrette zer‟ edin.”
345

 şeklinde tercüme ederek 

okuyucunun zihninde oluşabilecek farklı tasavvurları ortadan kaldırmayı amaçlamıştır. 

Böyle bir açıklamayı vermeden önce âyetin lafzî manasını verip daha sonra böyle bir 

izah getirebilirdi ki; mevcut tefsirlerin metodu da böyledir. Fakat Ferruh Efendi böyle 

bir yöntemi tercih etmemiş, âyetin meâlini verirken tefsiriyle birlikte zikretmiş ve ikinci 

bir açıklamaya gerek kalmamıştır. 

5. KUR’ÂN ĠLĠMLERĠ AÇISINDAN DEĞERLENDĠRĠLMESĠ 

5.1. Muhkem MüteĢâbih 

Tefsir usûlünun iki önemli kavramlarından olan muhkem ve müteşâbihin lügavî 

manaları esas alındığında Kur‟ân‟ın tamamının hem muhkem hem de müteşâbih 

olduğunu söylemek mümkündür.
346

 Fakat âl-i İmran sûresinin 7. âyetinde bu iki kavram 

birbirinin mukâbili olarak kullanılmıştır. Buradan hareketle üç tanım yapılmıştır: i) 

Muhkem muradı bilinen, müteşâbih ise manasını Allah‟ın kendisine ayırmış olduğu şey; 

ii) muhkem tek bir veche ihtimali olan, müteşâbih farklı vecihlere ihtimali olan; iii) 

muhkem açıklamaya ihtiyaç duymaksızın müstakil manası olan, müteşâbih ise başka 

manalara ihtimali bulunduğundan dolayı beyâna ihtiyaç duyan ve müstakil manası 

                                                 

344 Cündioğlu, Kuran Çevirilerinin Dünyası, s. 55.  
345 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1/223. 
346 Subhi Sâlih, Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân, Daru‟l-ilm, 4. Baskı, 2000, s. 282; Bedrüddîn ez-Zerkeşî, el-Burhân fî 

ulûmi’l-Kur’ân, Mustafa Abdülkadir Atta (thk.),  Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiye, 3. Baskı, 2018, s. 293.  



80 

 

olmayan anlamına gelir.
347

 Buna göre muhkem özellikle fıkıh usûlünde ele alınan zahir 

ve nassı; müteşâbih ise mücmel, müevvel ve müşkil kavramlarını içerisine alır.
348

  

Âl-i İmrân sûresinin 7. âyetinde Kâşifî, Secâvendî‟nin „lafzatullahda durulmasının vacip 

olduğunu‟ söylediğini nakletmiş ve buna göre müteşâbih âyetlerin manasını yalnızca 

Allah Teâlâ‟nın bileceğini, bunun ise ehlisünnete ait olan görüş olduğunu belirtmiştir.
349

 

Ferruh Efendi ise bu açıklamalara yer vermeksizin Kâşifî‟nin açıkladığı mana üzere 

meâl vermiştir. Söz konusu bu âyette vakfın farklı yerlerde yapılmasından kaynaklanan, 

tam olarak birbirine zıt iki anlam ortaya çıkması sebebiyle tefsir usûlcüleri arasında 

ihtilaf vâkî olmuştur.
350

 Eşarî, Ebû İshak, Şirâzi gibi âlimler mutlak manada müteşâbih 

âyetlerin âlimler tarafından bilinebileceğini, aksi takdirde onların manasını bilmeyen 

avam kesimle eşit olacaklarını ifâde ederken; Râgıb İsfehâni bunun üç şekilde 

gerçekleşeceğini söyler: a) kıyamet saatinin vakti gibi yalnız Allah‟ın bileceği âyetler, 

b) garip lafızlar kapalı hükümler gibi insanın bilebileceği şeyler c) bu ikisi arasında olan 

şeyler ki; Allah‟ın bazı âlimlere bildireceği şeyler gibi.
351

 

Müteşâbihleri, mâhiyetini yalnızca Allah‟ın bildiği mutlak müteşâbihler ve rüsûh sahibi 

âlimlerin de anlayabileceği manevî müteşâbihler şeklinde ikiye ayırabiliriz.
352

 Mutlak 

müteşâbih âyetlerden sayılan داتح ifâdesini, Ferruh Efendi جغاعح
353

 lafzı ile açıklar. 

Sonrasında ise Kâşifî kıyâmet alâmetlerinden olduğunu ayrıntılı olarak açıklar
354

  ve 

yaptığı açıklamalarla bağlantılı olarak Ferruh Efendi de داتح nin uzunluğu 45-50 metre, 

dört ayaklı, tüylü, iki kanadı olan ve gâyet hızlı hareket eden ve üç defa hurûc edecek 

olan bir canlı olduğunu belirtir. Sonrasında ise hurûcunda yanında Mûsa‟nın asâsı ve 

                                                 

347 Mennâ'u'l-Kattân, Mebâhis fî ulûmu'l-Kurân, 35. Baskı, Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 1998s. 193; ayrıntılı bilgi 

için bk. Muhammed Abdu‟l-Azîm ez-Zerkânî, Menâhilu’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân, 4. Baskı, Ahmed 

Şemseddin(thk.), Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiye, 2013, s. 424.  
348 Subhi, Mebâhis, s. 282; Zahir, nass, mücmel, müevvel ve müşkil kavramlarının fıkıh usûlundeki anlamları için 

bk. Zekiyyüddîn Şaban, Usûlu’l-fikhi’l-Ġslâmî, 1. Baskı, İstanbul: Mektebetü‟l-irşâd, 1437/2016, s. 395-417. 
349 Kâşifî, Mevâhib, s. 104.  
350 Bk. Subhi, Mebâhis, 1/282. 
351 Ragıb İsfehânî, Müfredât, Yusuf Türker (çev), İstanbul: Pınar Yayınları, 3. Baskı, 2012,  s. 784; Subhi, Mebâhis, 

1/282.  
352 Bk. Ebû İshâk eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât fî usûli’Ģ-Ģerîati, Dr. Muhammed el-İskenderânî – Adnan Derviş (thk.), 

Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-arabî, 1429/2008, s. 511-512; Prof. Dr. Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü, 10. Basım, İstanbul: 

M.Ü. İfav,  2010, s. 170. 
353 Ahir zamanda çıkacak olan dâbbetü‟l-arz için kullanılır. Deccâl için casusluk yaptığından bu isim verilmiştir. Bk. 

Ebû Abdullah El-Kurtubî, el-Câmiu li ahkâmi’l-Kur’ân, 2. Baskı, Kâhire: Daru‟l-Kütübi‟l-Mısriyye, 1384/1964, c. 

11, s. 42 (5 nolu dipnot); Muhammed Reşid Rıza, Tefsiru’l-Menâr, Kahire: Hey‟etü‟l-Mısriyye, 1990, c. 9, s. 412. 
354 Kâşifî, Mevâhib, s. 848.  



81 

 

Süleyman‟ın hâtemi olacağı ile ilgili hadisi Kâşifî “ق٘ه اشٖش”,  Ferruh Efendi ise “dînildi 

ki” lafzıyla verir.
355

 

Mânevî müteşâbihlerden sayılan Allah‟ın arşa istivâ etme konusu,  esas itibâriyle Kelâm 

ilminde Allah‟ın sıfatları bahsinde ele alınan tartışmalı bir meseledir. ٙ٘اعر kelimesinin 

manası hakkında pek çok yorum yapılmıştır. „Hâkimiyet altına almak (İstila)‟, „yukarı 

çıkmak, yükselmek‟, „kemale ermek‟, „yaratmak‟  manaları verilmiştir.
356

 İstivânın arşa 

nisbet edilmesi iki sebebe bağlanmış, bunlardan birincisi arşı yükseltmek için ikincisi de 

arşın yaratılışların en azametlisi ve en heybetlisi olması dolayısıyladır.
357

 Bu 

açıklamaları dikkate alarak Ferruh Efendi Tâhâ sûresi 5. âyetine; 

 اىشحَاُ عيٚ اىعشػ اعر٘ٙ

“Ol Rahmân celle Ģâ‟nühû ArĢ üzere istîlâ eyledi, ya‟nî gâlib oldu.” şeklinde meâl 

verdikten sonra şu açıklamaya yer vermiştir: “Hak Teâlâ gerçi cümle mahlûkâta 

müstevlîdir; lâkin “Arş” cümle mahlûkâtın akdemi ve cümlenin a‟zâmı olmakla, anı 

beyân eyledi.”
358

  Yine bu konuyla alakalı A‟raf sûresinde geçen “  ” ٌ اعر٘ٙ عيٚ اىعشػ

ifâdesine de herhangi bir açıklama yapmaksızın “arĢ üzere müstevî ve müstevlî oldu.”
 

359
 şeklinde meâl vermiştir. 

Müteşâbihin hem lafızda hem manada oluşu konusunda örnek teşkil eden Bakara sûresi 

189. âyetindeki “  Ve hânelere arkadan girmek hayr“  ”ٗىيظ اىثش تاُ ذاذ٘ا اىثي٘خ ٍِ ظٖ٘سٕا

değildir.” kapalılığı Câhiliye devrinde ihrama giren kimsenin şehirli ise evinin çatısını 

delerek o delikten,  çölde çadırda yaşıyor ise arka tarafından bir delik delerek oradan 

girip çıkmaları ve bunu hayırlı amel addederek terk edeni günahkâr saymalarından ötürü 

bu âdete has olmak üzere indirildiğini açıklayarak gidermiştir.
360

 

 

 

                                                 

355 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1373.  
356 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, Bekir Topaloğlu (çev.), Ankara: TDV Yayın Matbaacılık, 2016, s. 

132.  
357 Bk. el-Mâtürîdî, Kitâbu‟t-Tevhîd, s. 130-131. 
358 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 2/1115. 
359 Kur‟an, Â‟raf sûresi, Ayet 54. 
360 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 148. 



82 

 

5.2. Hurûf-ı Mukattaa 

Bazı sûrelerin başında bazen basit bazen de birkaç harfin birleşmesinden meydana 

gelmiş rumuzlara „el-Hurûfu‟l-mukatta„a‟ denir ve Kur‟ân‟ın 29 sûresinde bulunur.
361

 

Bu harfler müteşâbih âyetlerden olması ve anlamlarının bilinip bilinmeyeceği ile ilgili 

olduğundan tefsir usûlü eserlerinde daha çok müteşâbih konusu altında incelenmiş ve 

müteşâbih âyetleri yalnız Allah‟ın bileceğini bildiren Âl-i İmran sûresi 7. âyeti 

çerçevesinde ele alınmıştır. Hurûf-ı mukattaa hakkında Allah‟ın sırrı olduğu ve 

kesinlikle bilinemeyeceğini savunanlar olduğu gibi; bu harflerin sûre ismi, Allah‟ın 

isimleri, Kur‟ân‟ın isimleri, yemin için kullanıldığı, müşriklerin dikkatini çekmek için 

konulan münferid harfler olduğu, tenbih edatı olduğu gibi çeşitli yorumlar getiren 

âlimler de az değildir.
362

 

Kâşifî‟ye göre hurûf-ı mukattaalar Kur‟ân‟ın sırlarıdır ve bunların anlamlarını herkes 

bilemez.
363

 Böyle olmakla birlikte bu harflerin geçtiği yerlerde diğer müfessirlerin 

görüşlerini aktararak harfler hakkında bir takım bilgiler vermektedir. Örnek olarak 

İbrahim sûresinin başında geçen اىش hakkında bir sonraki ayetin delaletiyle ġerhu 

tevilâti‟l-Kur‟ân‟dan nakille İmam Mâturîdî‟nin bunlarla müminlerin imanın, kafirlerin 

küfrünü denediği ve Kur‟ân‟ın isimleri olduğuna dair görüşünü nakleder.
364

 Mevâkib 

Tefsiri‟ne baktığımızda ise bu farklı kategorize edilen görüşlere birlikte yer verdiğini 

görüyoruz. Çünkü huruf-ı mukattaanın ilk geçtiği yer olan Bakara sûresinde hem 

bilinmesinin zor olduğunu ifâde eden hem harflere farklı açıklamalar getiren hem de 

sûre ismi olabileceğini belirten rivâyetleri birlikte zikretmiştir. Ankebut sûresinde de bu 

hurûfâtın hakîkatini incelemenin imkânının olmadığını
365

 ifâde etmiştir. Ferruh 

Efendi‟nin bu konu hakkındaki görüşlerini özet bir şekilde ifâde etmesi açısından birkaç 

örnekle benzer olanları gruplandırarak vermeyi uygun bulduk. 

                                                 

361 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü,17. Baskı, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2008. 

s. 134.  
362 Bk. Cerrahoğlu, Tefsir Usûlu, s. 136-141.  
363 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 4.  
364 Kâşifî, Mevâhib, s. 548. 
365 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1414. 



83 

 

İlk olarak Bakara sûresinin başında bulunan “ٌاى” âyetinin meâlinde şu açıklamalara yer 

verir:
366

 

“Cevâhiru‟t-Tefsir‟de Yenâbî‟den naklider ki: Hz. Fârûk radıyallâhü anhüden bu 

hurûfun ma„nâsı suâl olundukta, “Eğer bu hurûflardan kelâm söylersem mütekellif 

olmuĢ olurum.  Zîrâ, Peygamberimiz (sav) „  cevâbını vermekle ‟ٍٗا اّا ٍِ اىَرنيفيِ

me‟mûr oldu” buyurmuĢ. Ġbn-i Abbâs (ra), “Elif „ene‟ ve lâm „Allâh‟ ve mîm 

„a‟lemü‟ iĢâretleri olub; „Enallâhu a‟lemü‟ dimek ola” dimiĢ. Ve ba„zılar, “Bu 

hurûf-i mukattaanın cümlesi ism-i sûre olmak gerek” dimiĢ.”  

Bu açıklamalardan sonra bu sûrede ve sâir sûreler evvelinde bulunan hurûfâtta kaviller 

ve yorumların çok olduğunu, bu muhtasarda bu kadarca verildiğini söylemiş ve diğer 

hurûfu mukattaaları  –belki de tercih ettiği vecihle- da farklı şekillerde açıklamıştır.
367

 

Sûre ismi: Âl-i İmran Sûresi ndeki “ٌاى” lafzı için  “Miftâh-ı sûre” ya “İsm-i sûre” 

ifâdelerine yer verdiği
368

 gibi Bakara, A„râf, Yûnus, Meryem, Neml, Şuarâ, Ankebût, 

Yâsin, Sâd, Tâhâ, Kâf,  Kalem, sûrelerinde de benzer açıklamalara yer vermiştir. 

Harflere tek tek farklı mana vermesi: Bakara sûresinde olduğu gibi Âl-i İmran, A„râf, 

Yûnus,  Ra‟d, Meryem, Neml, Yâsin, Sâd, Tâhâ, Kâf, Şûrâ sûrelerinde de her harfe 

farklı manalar vermiştir. 

Allah‟ın sırrı olduğunu belirtmesi: Hûd sûresindeki “اىش” meâlinde Şa‟bî(ra) dan bu 

harflerin ma„nâsı sorulduğunda “ٓ٘عشالله فلا ذطيث ٕ٘” buyurduğunu nakletmiştir.
369

  

Bunun yanında Ferruh Efendi diğer huruf-i mukataalar için şu açıklamalarda 

bulunmuştur.  

Bu âyetlerin mu‟cize ve ibret olduğunu ifâde etmesi: Yûsuf. 

Hiç açıklama ve meâl vermemesi: İbrâhîm.  

Harflerin okuyuşunu vermesi: Hicr sûresinde “Elif, Lâm, Ra.” şeklinde meâl 

vermiştir.
370

 Rûm, Lokmân, Secde, Zuhruf, Duhân. 

                                                 

366 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 54. 
367 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 54. 
368 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 221. 
369 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 783. 



84 

 

Allah Teâlâ‟nın bunlarla yemin ettiğini belirtmesi: Meryem, Şuarâ, Yâsin, Sâd, 

Mü‟min, Fussilet, Câsiye, Ahkâf, Kâf, Kalem, Şûrâ, Duhân. 

Esmâ-i Kur‟ân: Meryem, Yâsin, Tâhâ. 

Esmâullah: Meryem, Tâhâ. 

Efendimizin ismidir: Tâhâ, Duhân. 

5.3. Nesh Problemine YaklaĢımı  

Lügatta „yok etme, ortadan kaldırma, tebdil, tahvîl ve bir şeyi bir yerden başka bir yere 

nakletme‟ anlamına gelen nesh
371

 kelimesi ıstılahta „şerî bir hükmün şerî bir hitapla 

kaldırılmasıdır.‟
372

 Hükmü kaldırılan şerî hükme mensûh, mensûhun hükmünü kaldıran 

şerî hükme ise nâsih denilir. Nâsih ve mensûhu bilmeyen kimsenin Allah‟ın kitabını 

tefsir etmesinin caiz olmadığı ifâde edilmişse de
373

 Kur‟ân‟da gerek mensûh âyetlerin 

sayısı konusunda gerekse bizzat neshin varlığı konusunda asırlardır süregelen 

tartışmalar mevcuttur.
374

 Bazı kimseler de neshi açıklarken “bedâ” ve “tahsis” 

kavramlarıyla ilişkilendirmişlerdir.
375

 

Ferruh Efendi, Bakara sûresinin 102. âyetini “Her çend ba‟zı mesâlih ü muktezâ-yı 

vakitle âyetden ba‟zısını izâle yâhud te‟hîr ittiğimizde, andan hayırlısını yâhud anın 

mislini getiririz. Bilmedin mi, tahkîk Allahu azîmuĢĢân her Ģeye kâdirdir.”
 376

  şeklinde 

tercüme ederek, burada âyetin meâli içerisine hem neshin  „izâle‟ ve „te‟hir‟ anlamlarını 

yerleştirmiş, ayrıca neshin gerekçesine de yer vermiştir. Kulların maslahatını gözetmek, 

şerî hükümlerin gelişmesi, mükelleflerin imtihanı, ümmetin hayrını ve kolaylığını 

                                                                                                                                               

370 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 922. 
371 Zerkeşî, Burhân, s. 274; Celâlüddin Suyûtî, el-Ġtkân fî ulumi’l-Kur’ân, Beyrut: Müessesetü‟r-Risâale, 2015, s. 

462; Mennâu‟l-Kattân, Mebâhis, s. 211; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 122;  
372 Kattân, Mebâhis, s. 211; Ayrıca bk. Cürcânî, Ta„rîfât, s. 330. 
373 Zerkeşî, Burhân, s.273. 
374 Bk. Muhammed Abdülazim Zerkânî, Menâhilu‟l- irfân, s. 411;  M. Sait Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, s. 

312. 
375  Bedâ teorisi: Gizli bir şeyin sonradan ortaya çıkması anlamına gelir. Bu teorinin esas savunucuları olan 

Yahudiler beda ile şunu kastederler: nesh ya hikmetsiz bir şekilde meydana gelir ya da hikmetle meydana gelir ki 

önceden bilinmeyen hikmet sonradan meydana çıkmış olur, bu da „bedâ‟ olarak isimlendirilir ki Allah hakkında 

cehaleti gerektirir, her ikisi de muhaldir. (Subhi, Mebâhis, s. 214.); Neshi kabul edenler ve etmeyen âlimlerin 

isimleri için bk. Demirci, Tefsir Usûlü, s. 245; Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 122; Neshle tahsis arasındaki fark için bk. 

Gazzâlî, Mustasfâ Ġslâm hukukunun kaynakları, s. 245. 
376 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 105. 



85 

 

dilemek gibi neshin hikmetlerinden sayılan hususlardan
377

 sadece en önemli gördüğü 

gerekçeyi “mesâlih ü muktezâ-yı vakit” ifâdeleriyle dile getirmiştir.  Kâşifî‟nin uzun bir 

şekilde açıkladığı hususu, Ferruh Efendi bu ifâdeleriyle meâlinin içerisine veciz bir 

şekilde dercetmiştir.  

Nesih bazen misli, bazen daha hayırlısı veya daha hafif bir hükümle vâki olur.
378

 Ferruh 

Efendi ise Kâşifî‟nin zikretmediği iki nesh çeşidine yer vermiş ve birer âyetle 

açıklamıştır. “Nesihden hayırlısı” na örnek olarak müminlerden yirmi kişinin iki yüz 

kişiye karşı mukatelede sabrı emrolunmuşken daha sonra yirmi kişi yüze çıkarılmasını, 

“neshin misli”ne örnek olarak da kıblenin Mekke‟ye tahvilini zikretmiştir.
379

 

Neshe dair başka bir örnek olarak Bakara sûresi 180. âyetin meâlini verdikten sonra 

Ferruh Efendi şu açıklamaya yer verir:
380

 “Zamân-ı Câhiliyette, riyâ cihetiyle malını 

sâire vasiyet idüb, vâlideyn ü akrabâsını mahrûm iderlerdi. Hak Teâlâ, anı men„ ile 

vâlideyn ü akrabâya vasiyeti emr eyledi. Sonra mensuh olub, âyât-ı mevâris ile karar 

buldu.” Burada da yine benzer şekilde akrabaların mahrum olmaması illetine binâen 

maslahat gözetildiğini müşahede etmekteyiz.  

Bir diğer örnek olarak nesh konusunu ele alan eserlerde Bakara sûresi 184. âyeti 

hakkında müfessirlerin ihtilaf etmiş olduğunu görmekteyiz
381

 Âyette farklı kıraat 

vecihleri vardır. Neshi kabul edenler kendisinden sonraki âyetle nesh edildiğini; 

etmeyenler ise neshin vukû bulmadığını ya lâ takdir ederek
382

 ya da farklı kıraat 

vecihleri sebebiyle ّٔ٘يطيق kelimesine  „oruca zorlukla güç bela katlananlar‟ şeklinde 

mana vererek
383

 açıklarlar ve buna göre de hüküm sabit olup âyet neshe uğramamış 

olur.  Ferruh Efendi ise oruç tutmaya gücü yettiği halde fidyeye ruhsat verilmesine dair 

bu hükmü İslam‟ın ilk yıllarında oruç ibadeti farz kılındığında böyle bir alışkanlıkları 

olmadığından kendilerine zor gelebileceğinden dolayı bu iznin verilmiş olabileceğini 

ifâde ettikten sonra bir sonraki âyetteki “َٔفييص” emri ile bu hükmün nesh edildiğini 

                                                 

377 Kattân, Mebâhis, s. 219. 
378 Kattân, Mebâhis, s. 219-220. 
379 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 105. 
380 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 141. 
381 Cemalüddin Ebu‟l-Ferec İbnu‟l-Cevzî, Nevâsihu’l-Kur’an, Beyrut: Şirketü ebnâi şerîfi‟l-ensârî, s. 1/63.  
382 Ebü‟l-Berakât, en-Nesefî, Medâriku‟t-tenzîl, 7. Baskı, Yusuf Bedevî (thk), Dımeşk: Dâru ibn-i kesîr, 2017, s. 

159; Suyûtî, Celâleyn, s. 28;  
383 Bk.Zemahşerî, Keşşaf, s. 1/612; Beyzâvi, Envâr, s. 121. 



86 

 

belirtmiştir.
384

  Sonrasında ise “Ba‟zılar, “ّٔ٘يطيق evvelinde lâ-i nâfiye muzmerdir” 

dimişler. Bu takdirce nesh iktizâ itmez.” şeklinde açıklamaya yer vererek bu âyette 

neshi kabul etmeyenlerin görüşüne de yer vermiştir.
385

 

Sonuç olarak Ferruh Efendi, neshin iki tanımını zikreder ve neshin gerekçesi olarak da 

Cenâb-ı Hakk‟ın kulların maslahatını gözeterek bir kısım âyetleri ya misliyle ya da daha 

hayırlısıyla değiştirmeyi murât ettiğini ifâde ederek nesh edilmesinde ulemânın 

çoğunluğunun kabul ettiği âyetlere işaret eder ve buna göre âyetleri tefsir eder. Bazı 

âyetlerde ise hem neshi kabul eden hem de etmeyenlerin görüşlerine birlikte yer verir.  

5.4. Sûre ve Âyetlerin Faziletleri 

Kur‟ân‟ın, husûsiyetle bazı sûre ve âyetlerin fazîletine dâir –bazı kitaplarda uydurma 

rivâyetler de zikredilmiştir- bir çok hadîs nakledilmiş ve bu konuda müstakil eserler 

yazılarak geniş bir literatür oluşmuştur.
386

 

Mevâhib‟in yazılma amacını gözden uzak tutmaksızın ve takip ettiği yöntemin 

anlamlandırılmasında halk için kaleme alınmasını tekrar olma pahasına zikretmek 

durumundayız. Eserin pek çok defa basılması ve okunması da halkın bu hassasiyetini 

dikkate almasına bağlanmalıdır. Bu sebeple Ferruf Efendi bu hususa bîgane kalamamış, 

Bakara sûresinin sonunda şu açıklamalarda bulunmuştur:
387

 

“ „Beyzâvî‟de mestûr hadîs-i Ģerîftir ki: Hak Teâlâ halâyıkı halk itmezden iki bin 

yıl mukaddem, „Bakara‟ zikr olunan sûrenin âhirindeki iki âyeti yed-i kudretiyle 

ketb idüb anı Cennet hazînesinden inzâl eyledi. Kim ki, ol âyetleri yatsıdan sonra 

okursa, bütün gice ibâdetle kâim olmuĢ sevâbıyla cezâlanur. Ve yine hadîs-i Ģerîfle 

mübeyyen ki: ġol içinde Bakara kıssası zikr olunan sûre, „hayme-i Kur‟ân‟dır. Anı  

ta„lîm idüb taallümü bereket ve terki hasrettir. Anı okuyan sâhirler sihre kâdir 

olmazlar.” 

                                                 

384 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 143. 
385 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 143. 
386 Bk. Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 201-204. 
387 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 220. 



87 

 

İhlâs sûresinin meâlini verdikten sonra kısa olmasına rağmen Allah‟a ait bilgilerin 

tamamını içine aldığı için onu okumanın Kur‟ân‟ın üçte birini okumak gibi olduğunu 

bildirir.
388

  

Âyetlerin fazîleti hususunda Saffât sûresinin sonunda Hz. Ali‟den naklen şu rivâyete yer 

verir: “Her kim ahirette kîlelerle ölçülür sevâb isterse, bu sûre âhirindeki „عثحاُ ستل‟den 

üç âyeti her meclisin âhirinde okusun.”
389

 

5.5. Vücûh ve Nezâir 

Vücûh ve nezâir meselesi tefsir usûlünde önemli bir konu olduğu gibi Kur‟ân‟ın 

tercümesi meselesi söz konusu olunca önemi bir kat daha artmaktadır. Zîra kelimelerin 

farklı manalarını ele aldığından dolayı vecihler arasında esas alınacak mananın ve 

kelimenin aktarılacağı dilde hangi ifâdeyle karşılanacağını tespit etmede kendisinden 

bolca istifâde edilmesi gereken bir konu olarak karşımıza çıkmaktadır. Ülkemizde 

özellikle son dönemlerde vücûh ve nezâir ayrımı klasik kaynaklarda verilen bilgilerin 

aksine yanlış olarak bilinmektedir. Bu genel kanaat Türk öğrencilerinin tefsir tarihi 

konusunda bolca istifâde ettiği İsmail Cerrahoğlu‟nun Tefsir Tarihi aslı eserinden 

kaynaklanmış olmalıdır. Bu iki terimin klasik kaynaklarda nasıl tanımlandığını 

zikrettikten sonra Cerrahoğlu‟nun tercih ettiği tanıma değineceğiz. 

Vücûh vech kelimesinin çoğuludur.  Vech kelimesinin en temel anlamı “bir nesnenin 

karşısında bulunan şeydir. İnsanın yüzüne ٔاى٘ج , evin ön kapısının bulunduğu cephesine 

.denir  اىَ٘اجٖح ve bir insanı karşılamaya ٗجٔ اىقً٘ bir kavmin önde gelenine , ٗجٔ اىثيد
390

 

Nezâir ise bir şeyin eşi, benzeri, dengi, aynısı anlamına gelen nazîr kelimesinin 

çoğuludur.  Fakat bu tanımlamalarla birlikte vücûh kelimesinin anlamında ittifak varken 

nezâir kelimesinin terim anlamında farklı iki görüş yer almaktadır. 

„Vucûh ve nezâir‟i ilk tanımlayan kişi İbnü‟l-Cevzî (ö.1201)‟dir.  Bu tanımı 

kendisinden önce yazılmış olan vücûh ve nezâir kitaplarının sistematiğine bakarak 

yapmıştır. Daha sonra Zerkeşî (ö.1392)  bu tanımı, konu hakkında yazılmış kitapların 

                                                 

388 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 2192. 
389 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1615. 
390 Bk.Cemalüddin İbn Manzûr, Lisânu‟l-arab, s. 5/219-13/556 



88 

 

içeriğine uymadığı gerekçesiyle eleştirmiştir. İbnü‟l-Cevzî‟ye göre her iki terim de 

“harekesi ve lafzı aynı olan bir kelimenin farklı yerlerde farklı mânalara gelmesi” 

anlamını ifâde eder. Ancak bu kelimelerin lafızlarına nezâir, mânalarına vücûh denir. 

Buna göre „nezâir lafızlara, vücûh mânalara verilen isimdir‟ der.
391

 Zerkeşî ise tanımın 

bu şekilde yapılmasının zayıf olduğunu ve vücûhun manalarda nezâirin de lafızlarda 

olduğu kabul edildiği takdirde bu tür lafızların sadece müşterek lafızlarda 

gerçekleşeceğini söyleyerek itiraz eder. Oysa bu alanda kitap yazan müellifler pek çok 

yerde aynı anlamda kullanılan lafızları da zikretmişlerdir.
392

 Zerkeşî‟ye göre vücûh, 

„ümmet‟ lafzı gibi farklı yerlerde farklı anlamlarda kullanılan müşterek lafızlar; nezâir 

ise aynı kelimenin farklı yerlerde aynı anlamda kullanılması demektir.
393

 Nezâir 

kelimesinin tanımındaki bu farklılık sebebiyle İbnü‟l-Cevzî‟ye göre nezâir sadece lafzî 

benzerlikten ibaret iken Zerkeşî‟ye göre hem lafzî hem de mana benzerliğinden ibarettir. 

Zerkeşî‟nin İbnü‟l-Cevzî‟ye yönelttiği itiraz ise, farklı yerlerde aynı anlamda kullanılan 

kelimelerin tespiti açısından son derece önem arz etmektedir. Aksi takdirde kitapların 

nezâir diye isimlendirilmesinin bir anlamı kalmaz; zira nezâir sadece lafzî benzerlikten 

ibaret olursa herhangi bir kelimenin nazîrini bulmak yeni bir nezâir kitabı kaleme almak 

kadar güçleşecektir. 

Cerrahoğlu‟na göre ise nezâir, çeşitli birçok kelimenin aynı manayı ifâde etmesidir.
394

 

Cerrahoğlu‟nun tanımı dikkate alındığında ilk dönemlerden itibaren vücûh ve nezâir 

alanında yazılmış olan kitapların hiçbirisinde nezâire örnek teşkil edebilecek bir kelime 

bulmak mümkün değildir. Son zamanlarda yazılan bazı eserlerde görülen bu görüşün 

ulûmü‟l-Kur‟ân terminolojisi açısından isabetli görülmediği
395

 ifâde edilmiştir.
396

 Yine 

                                                 

391 Bk. Ebu‟l-Ferec İbnü‟l-Cevzî, Nüzhetü’l-aʿyün, Muhammed Abdülkerim Kazım er-Râzî (thk.), 3. Baskı, Beyrut: 

Müessesetü‟r-risâle, 1987, s. 83; Kâtip Çelebi, KeĢfü‟z-zunûn an esâmil kütüb, II/2001; M. Suat Mertoğlu, “Vücûh 

ve Nezâir”, DĠA. c. 43, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013, s. 141.  
392 Bk. Zerkeşî, Burhân, s. 73; Suyûtî, Ġtkân, s. 301.  
393 Zerkeşî, Burhân, s. 73; Ayrıntılı bilgi için bk. Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir”, s. 141-143; Halil Altuntaş, “el-

Vücûh ve‟n-nezâir”, Diyanet Dergisi, c. 26, sayı: 1, 1990, 14-29;  Mustafa Karagöz, “Vücûh ve Nezâirin 

Terimleşme Süreci –Nezâirin „Eş anlamlılık‟ Olarak Tanımlanması Sorunu” , Bilimname, XIV, 2008/1, 7-33. 
394 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 184; Prof. Dr. Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, 3. Basım, İstanbul M.Ü. İfav, 2008, s. 

160.  
395 Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir”, s. 143. 
396 Muhsin Demirci‟nin kaleme aldığı Tefsir Usûlu kitabında bu görüş biraz daha farklı olarak ifâde edilmiştir. 

Nezâir‟in terim olarak “Kur‟ândaki farklı kelimelerin aynı anlamı ifâde etmesi” denildiğine dair görüşe kaynak 

olarak KeĢfu‟z-zunûn ve Cerrahoğlu‟nun Tefsir Tarihi gösterilmiştir (bk. Demirci, Tefsir Tarihi, s. 160). Fakat Kâtip 

Çelebî, bu tanımı değil yukarıda aktarılmış olan İbnü‟l-Cevzî‟nin görüşünü benimsemektedir (bk.Katip Çelebî, 

KeĢfü‟z-zünun an esâmil kütüb, s. 2/2001) Bu karışıklık bununla da kalmamış Zerkeşî‟nin kullandığı „el-elfâzu‟l-



89 

 

Zerkeşî ve Suyûtî‟nin eserlerinde nezâir başlığı altında birbirlerinin nazîri olan 

kelimelere yer verilmediği zannedilerek Zerkeşî‟nin tanımına itiraz edilmiş ise de 

eserinde takip ettiği üslûptan yola çıkarak nezairleri göstermek mümkündür. Mesela صاغ 

kelimesinin Kur‟ân‟da geçtiği her yerde ٍاه manasına gelirken Ahzab sûresi 10. âyette 

farklı anlamda kullanıldığını söyler.
397

 Takip ettiği bu yöntemden yola çıkarak Ahzab 

sûresindeki hariç diğer bütün âyetlerde geçen صاغ fiili birbirlerinin nazîridir. Bununla 

birlikte sadece vücuhlarını verdiği kelimelerin bütün nazirlerini zikretmez.  

Mevâkib Tefsiri‟ne baktığımız zaman Ferruh Efendi vücûh ve nezâir bahislerine 

değinmemiş olsa da ilgili kitaplarla bir karşılaştırma yapıldığında vecîh ve nazîrleri 

dikkate alarak çeviri yaptığı anlaşılır.  

Meselâ; “Bu zikrolunan kimseler, Rableri celle Ģa‟nühûnün tevfîk u medîdinden doğru 

yol üzeredirler.”
398

 meâlindeki âyette geçen ٕٙذ kelimesini „doğru yol‟ diye çevirdiği 

hâlde; “Kaçan Ben‟den size hidâyet, ya„nî rusül ü kütüb ve Ģerîat geldikte, kim ki Benim 

hidâyetime tâbi‟ olursa; onlar için kat‟â havf, yoktur ve matlûbları fevt olur deyû aslâ 

hüzn ü gam etmezler.”
 399

  meâlindeki aynı sûrenin başka bir âyetinde geçen ٕٙذ   

kelimesini „resül, kütüp ve şeriat‟ şeklinde açıklamıştır.  ِر لُٕذأَٙ ااسَّ ذأَٙ  لُٖ سَُّ اىقْ  âyetindeki aynı   رِ

kelimeyi „din-i İslâm ve hidayet‟ olarak çevirmiştir.
400

 

Vücûh ve nezâir örneklerinden olan اىغ٘ء kelimesini Bakara sûresi 49. âyette  „eşedd‟ 

olarak karşılamış iken Nisa sûresi 17. âyette „sû-i amel‟ diye tercüme etmiştir. Bu ayrım 

ise Suyûtî İtkân‟da yaptığı ayrım ile uyuşmaktadır.
401

 Bu örnekler Kâşifi‟nin Kur‟ân 

                                                                                                                                               

mutevâtıe‟ kavramı da cehennem, nâr, sakar, hutame ve cahîm gibi kelimelerle açıklanmıştır ki, bunlar mutavâtıe 

lafızlar değil müteradif lafızlardır. Zerkeşî ve İbnü‟l-Cevzî‟nin ifâde ettiği mutavâtıe lafızlar hem mana hem de lafız 

itibariyle aynı olan cins ve tür isimleridir. İbnü‟l-Cevzî bunlara örnek olarak beled, karye, insan, racül lafızlarını 

verir ki (bk. İbnü‟l-Cevzî, Nüzhe, s. 83) cehennem ve nâr lafızlarının aralarındaki ilişkiden farklı olduğu ortadadır. 

Mutavâtıe lafız farklı âyetlerde geçen karye kelimesinin farklı karyelere delalet etmesinden ibarettir. Kaldı ki bunun 

yanında Demirci, vücûhun manalarda, nezâirin ise lafızlarda olduğunu ifâde etmiş ve kaynak olarak da Zerkeşî‟nin 

Burhân adlı eserini göstermiştir (bk. Demirci, Tefsir Tarihi, s.160). Halbuki Zerkeşî, tam olarak İbnü‟l-Cevzî‟nin 

vücûhun manalarda, nezâirin ise lafızlarda olduğu görüşüne itiraz etmektedir. (bk. Zerkeşî, Burhân, s. 73). 
397 Zerkeşî, Burhân, s.74. 
398 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 5. 
399 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 38; bk. Zerkeşî, Burhân, s. 74. 
400 Ferruh Eendi, Mevâkib, s. 255. Kâşifî âyet içerisinde geçen bu cümlenin „cümle-i muteriza (ara cümle)‟ olduğunu 

ifade etmiş, Ferruh Efendi de bu bilgiyi tercümesinde paylaşmıştır. Mevâkib tefsirini yayına hazırlayanlar bunun 

Yahudilere i„tiraz cümlesi olduğunu belirtmişlerdir (bk. Ferruh Efendi, Mevâkib Tefsiri, İstanbul: Cihangir yayınları, 

2012, s. 255). 
401 Bk. Suyûtî, Ġtkân, s. 303.  



90 

 

ilimlerine olan vukûfiyetini gösterdiği kadar Ferruh Efendi‟nin de ilmî seviyesini 

göstermektedir.  

6. ESERĠN RĠVÂYET YÖNÜNDEN ÖZELLĠKLERĠ 

6.1. Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsiri 

Tefsir ilmi açısından en önemli kaynak yine Kur‟ân‟ın kendisidir.  Bir âyette geçen 

ifâde başka bir âyette daha açık bir biçimde anlaşılır hâle gelmektedir. Buna göre 

Kur‟ân‟ın kavramlaştırdığı bir kelimenin anlamı diğer âyetlerin siyak-sibâkıyla birlikte 

değerlendirilmelidir. Fakat daha ilk dönemlerden itibaren ortaya çıkan eşbâh ve nezâir 

türü eserler, Kur‟ân‟ın kullandığı kelimelerin farklı yerlerde farklı anlamlara geldiğini 

göstermesi açısından önemlidir. Bu tür eserlere yüzeysel biçimde bakıldığında herhangi 

bir kelimenin nazîrlerini görmek mümkün değildir.
402

 Zikredilen örnekler birbirlerinin 

müşâbihi olan kelimelerdir. Bu sebeple Kur‟ân‟ın Kur‟ân ile tefsiri konusunda bu 

ayrıma son derece dikkat etmek gerekmektedir.  

Kur‟ân bir olayı anlatırken vurgulamak istediği yönü ön plana çıkaracak ifâdelere yer 

vererek olayın diğer kısımlarını başka bağlamlarla başka yerde aktarabilmektedir. Buna 

göre âyette geçen bir konunun diğer âyetlerle tamamlanması da Kur‟ân‟ın Kur‟ân‟la 

tefsiri konusunu oluşturmaktadır. Bununla ilgili Ferruh Efendi ilişkili gördüğü âyetlerin 

meâlini verdikten sonra gerekli açıklamanın ileride geleceğini ya da öncesinde geçtiğini 

beyan eder.  

Âyetlerin âyetlerle tefsiri hususuna gerektiği yerlerde değinmektedir. Meselâ Bakara 

sûresi 37. âyetinde geçen “kelimât”ın, kavl-i meşhûr üzere, A„râf sûresi 23. âyetindeki 

.kelimeleri olduğuna işaret eder   ستْا ظيَْا اّفغْا ٗاُ ىٌ ذغفشىْا ٗذشحَْا ىْنِّ٘ ٍِ اىخاعشيِ 
403

 

 Âyâ! Tevratın ahkâmının ba‟zısına îmân idüb ba„zısını“ افرؤٍُْ٘ تثعض اىنراب ٗذنفشُٗ تثعض

inkâr mı idersiniz?”
404

 

                                                 

402 Bk. Zerkeşî, Burhân, 2018, s. 73; Suyûtî, Ġtkân, s. 301. 
403 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 71. 
404 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 93. 



91 

 

Bakara 85. âyetin yukarıda verilen kısmını açıklarken Tevrât‟ın ahkâmından bazısına 

imandan maksadın esirleri serbest bırakmak olduğunu, bazısına inkârdan da önceki 

âyette geçen söz ve yeminlerini inkârlarının kastedildiğini belirtmiştir.
405

 Görüldüğü 

gibi burada geçen inkârdan maksadın ne olduğunu ortaya koymak için önceki âyete 

atıfta bulunma gereği duymuştur. 

Başka bir örnek olarak “Ey mü‟minler! Hamrın tenâvülü ve kumar oynaması ve ibâdet 

için nasb olunan putlar ve câhiliyette isti‟mâl ettikleri taksîm okları, Ģeytânın habîs ü 

murdar amelindendir. Ondan içtinâb edin ki, felâh bulasınız.”
406

meâlinin ardından bu 

ayetin hamr hakkında geçen dördüncü âyet olduğunu, kıssaları ve sebeb-i nüzûllerinin 

Bakara sûresinin ikinci cüzünün üçüncü hizbinin nısfında ayrıntılı olarak açıklandığını 

dile getirmiştir.
407

 

 Ġmdi ol Ģeytân ü insânın akıbetleri ebedî nârda“  فناُ عاقثرَٖا اَّٖا فٚ اىْاس خاىذيِ فيٖا 

olmaktır.” meâlindeki Haşr sûresi 17. âyetindeki “insân” kelimesiyle Ebû Cehil yahud 

Bersîsâ isimli bir rahibin kastedildiğini belirtmiştir.
408

 Ebû Cehille İlgili Bedir Savaşı 

sırasında müşrikleri cesaretlendirdiği husususundaki kıssanın Enfâl sûresinde geçtiğini 

bildirmiş, fakat âyet belirtmemiştir.
409

 

6.2. Kur’ân’ın Hadislerle Tefsiri 

Hz. Peygamber‟in Kur‟ân‟ı tebliğ ve tebyîn etme görevi, Kur‟ân‟ın anlaşılmasında onun 

uygulamalarına ve sözlerine mürâcaat edilmesini zorunlu kılar. Bu görev, özellikle 

müteşâbih ve müşkil âyetler için daha da önemli hale gelir. Bu vesileyle bir müfessirin 

bilmesi gereken en önemli ilimlerden birisi de hadistir. Hadis eserlerinde tefsir 

kitaplarının bulunması, İbn Kesîr gibi âlimlerin yalnız hadislerle eserini meydana 

getirmesi tefsirde hadis ilminin gerekliliğini de ortaya koyar. Ferruh Efendi‟nin eserine 

baktığımızda hadislerin senetlerinin genel itibariyle zikredilmediğini, sahih kaynaklara 

atıfların bile sınırlı olduğu görüyoruz. Fakat bu husus Kâşifî‟nin açıklamalarını 

                                                 

405 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 94. 
406 Kur‟an, Mâide sûresi, Ayet 93. 
407 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 456. 
408 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1958-1959. 
409 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1958-1959; s. 1/654-655. 



92 

 

kısaltmak gibi Ferruh Efendi‟nin eser üzerindeki tasarrufları ile alakalı değildir; çünkü 

Mevâhib Tefsiri‟nde de hadislere çok az yer verilir.  

Örneklerle konuyu açıklayacak olursak, Bakara sûresi 124. âyetinde “Hazret-i 

Ġbrâhim(as)‟a Rabbisi kelimât ile emr eyledi.” ifâdesinde geçen ميَاخ kelimesinden ne 

murad edildiği hakkında rivâyet-i kesîre olduğunu belirttikten sonra evâmir ü nevâhî ya 

menâsik-i hac yahud on şeydir diyerek bu konuda pek çok kaynakta geçen fıtrat 

hadisine
410

 yer vermiş; fakat kaynak ve sened zikretmemiştir. Benzer şekilde Tevbe 

sûresi 122. âyetin meâlinden sonra “Ehâdis-i şerîfede vardır ki: Bir kimse gazâ yoluna 

bir nafaka infâk iderse, ol kimse gazâ itmiş menzilindedir.” şeklinde sened ve râvi 

zikretmeksizin hadis nakletmiştir.
411

  

Bazen de Bakara sûresi 285. âyette olduğu gibi  “İbn Abbas‟tan mervîdir ki: „Hak 

Teâlâ, sizi muhâsebe ider‟ dinildi.”
412

 şeklinde sadece ravinin isminin zikrederek 

nakletmiştir. Benzer şekilde Bakara sûresi  152. âyette geçen  ٌفارمشّٗٚ ارمشم lafzını 

açıklarken “ahbârda vâriddir ki:” şeklinde İbn-i Uyeyne rahimehullahdan rivâyette 

bulunmuştur.
413

 

Bazen hadisleri kaynağından değil de Beyzâvî‟den aktarmayı tercih etmiştir. Bakara 

sûresi 287. âyetinde Bakara sûresinin son iki âyeti olarak bilinen  آٍِ اىشع٘ه diye 

başlayan âyetlerin fazileti ile ilgili hadisi Beyzâvî‟den nakletmesi örnek olarak 

gösterilebilir. 

Neml 82. âyette dâbbenin hurûcunda, yanında Mûsa‟nın asâsı ve Süleyman‟ın hâtemi 

olacağı ile ilgili hadisi
414

 Kâşifî “ق٘ه اشٖش” Ferruh Efendi ise “dînildi ki” lafzıyla verir.  

Mevâkib Tefsiri‟nde genel itibariyle senedler zikredilmez. Çoğu yerde sadece râviden 

rivâyetle, pek çoğunda o da zikredilmeden “dinildi ki”
415

 “rivâyet olundu ki”
416

 

                                                 

410 Müslim, Tahâret, 261; İbn-i Mâce, Tahâret, 293. 
411 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 728. 
412 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 217. 
413 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 27. 
414 İbn-i Mâce, el-Fiten, 30; Ahmed b. Hanbel, Müsned, Şuayb el-Arnaûd- Âdil  Mürşid vd.( thk.), Müessesetü‟r-

risâle,  c. 13, s.321. 
415 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1650, 1654. 
416 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1576, 1614, 1650, 706. 



93 

 

“mervîdir ki”
417

 “vâriddir ki”
418

 “haberde vâriddir ki”
419

şeklinde temrîz sîgalarıyla 

verilir. Bazen de Tûr sûresi 23. âyetin meâlinde olduğu gibi  “Peygamber (asm) dan suâl 

olundu ki”
420

 diye başlayarak hadis zikreder. 

6.3. Kur’ân’ın Esbâb-ı Nüzûl ile Tefsiri 

Hz. Peygamber zamanında bir veya daha fazla âyetin indirilmesine sebep olan bir olayın 

vuku bulması veya herhangi bir sorunun sorulmasını anlamında kullanılan esbâb-ı 

nüzûlün
421

 Kur‟ânı anlama hususunda bir faydası olmadığını iddia edenler olmuş
422

 ise 

de Zerkeşî pek çok faydasını zikretmiş,
423

 Molla Fenâri ise Begavî‟den, „tefsirin âyetin 

sebeb-i nüzûlünü, durumunu ve onunla ilgili rivâyetleri beyan etme‟ olduğunu 

aktarmıştır.
424

 İsmail Ferruh Efendi bu tanıma uygun hareket etmiş gibi yaklaşık Nisa 

sûresinden sonra hemen hiçbir yoruma yer vermemiş, pek çok yerde genellikle ilgili 

âyetin sebeb-i nüzûlünü vermekle yetinmiştir.
425

 Bu yöntem Cevdet Paşa‟nın yaptığı 

tercümede de kendini göstermektedir. Cevdet Paşa da fıkhi ihtilaflara çok fazla 

girmeksizin sebeb-i nüzûl zikretmektedir.
426

 

Ferruh Efendi, yukarıda belirtildiği gibi Fenârî‟nin tefsiri esbâb-ı nüzûl olarak 

görmesinden hareketle yaptığı tercümede önemli sayılan hemen bütün âyetlerin sebeb-i 

nüzülünü aktarmıştır. Bu ise hem âyetin bağlamını okuyucuya hissettirir, hem de Ferruh 

Efendi‟nin mananın anlaşılmasında sebeb-i nüzûlün ne derece önem arz ettiğine dair 

olan inancını ortaya koyar. Cemiyet mensuplarının düşünceleri hususunda ciddi manada 

bir modernizmden bahsetmek mümkün değil ise de, böyle bir aktarmanın okuyucuya 

âyetleri anlamaya çalışırken âyetlerin indiği ortamı gözden uzak tutmamaları 

gerektiğine dikkat çekici bir yön bulunmaktadır.   

                                                 

417 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1614, 1652. 
418 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1663. 
419 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1645. 
420 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1866. 
421 Bk. Muhammed Abdülazîm Zerkâni, Menâhilü’l-ʿirfân fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân, 4. Baskı, 2 cilt, Lübnan: Daru‟l-

kütübü‟l-ilmiyye, 2013, s. 64; Mennâ„u‟l-Kattan, Mebâhis fî „ulûmi‟l-Kur‟ân, s. 71. 
422 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, s. 34.  
423 Bk. Zerkeşî, el-Burhân, s. 34-41.  
424 Şemseddin Muhammed b. Hamza el-Fenârî, ‘Aynu’l-a‘yân, Dersaadet: Rafet Bey Matbaası, h. 1325,  
425 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 484.  
426 Armağan, “Ahmet Cevdet Paşa ve Tercüme-i Şerife”, s. 47.  



94 

 

Bazen kaynak göstererek “Ġbrâhîm (as)‟ın milletinden kimse nükûl etmez, meğer 

nefsinde sefîh ü bî-akl ola. Tahkîk, Biz, Ġbrâhîm‟(as)‟ı dünyada Ģeref-i nübüvvet ve 

Ka‟be‟yi ımâret ile intihâb ve ahrette sâlihlerden eyledik.”
427

şeklinde âyetin meâlini 

verdikten sonra “ Tibyân‟da bu âyet-i kerîmenin sebeb-i nüzûlü … deyû tastîr ider.”
428

 

diyerek açıklamıştır. Bazen de Vâhidi‟den alıntı yaptığı anlaşılacak şekilde benzer 

rivâyetlere yer vermiş fakat kaynak zikretmemiştir. Meselâ “Birr u takvâ vü ıslâh-ı 

zâtü‟l-beyn itmeğe yemîniniz için Allâhu Teâlânın ismini mâni‟u hâil kılmayın. Allâhu 

Teâlâ sizin yemîninizi iĢitici ve mâ fi‟d-damîrinizi bilicidir.”
429

 meâlindeki  âyetin 

sebeb-i nüzûlü Vâhidi‟de de aynen geçmektedir.
430

 

Fakat genel itibariyle âyetlerin nüzûl sebepleri için hiçbir kaynak zikretmemiştir. Bazen 

„mervîdir ki‟
431

, „vaktâ ki‟
432

, „rivâyet olunur ki‟
433

, bazen de „bu âyet-i kerîmenin 

sebeb-i nüzûlünü müfessirîn bu vecihle beyân etmişlerdir ki:‟
434

 şeklinde  başlayarak 

ayetin nüzûl sebebini zikretmiştir. Aynı zamanda Nisa sûresinin son ayetinde olduğu 

gibi „Ahkâmdan âhir nâzil olan bu âyet-i kerimedir‟ şeklinde herhangi bir ayetin iniş 

sırası biliniyorsa bu bilgilere de kısaca yer vermiştir. 

Son olarak şunu ifâde etmemiz gerekir ki; âyetler hakkında nakledilmiş hemen bütün 

sebeb-i nüzûllerini zikrettiğinden dolayı olsa gerek Beşir Eryarsoy hazırladıkları 

Mevâkib Tefsiri‟ni “Sebeb-i Nüzüllü Kur‟ân Tercümesi” başlığı altında 

yayınlamışlardır.  

6.4. Ġsrâiliyata Dair Bilgileri Değerlendirmesi 

Klasik tefsirlerin pek çoğunda isrâiliyat olarak nitelendirilen bilgiler bulunmaktadır ki; 

bu da müfessirlerin karşı tavırlarının olmadığını bilâkis gerekli olan yerlerde o 

bilgilerden istifâde ettiklerini gösterir. Bu durum, sadece tefsir ilmi ile ilgili değildir. 

                                                 

427 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 130. 
428 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 116. 
429  Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 223. Elimizdeki nüshada 223 numaralı iki ayet bulunmaktadır. Diğer meal ve 

tefsirlerle elimizdeki Mevakib nüshası arasında farklılık olduğu belirtilmişti. 
430 Bk. Ali b. Ahmed el-Vahidî, Esbâb-ı Nüzûl, 2. Baskı, Necati Tetik (trc.), İstanbul:İhtar yayıncılık, 1997, s.63. 

Benzer örnekler için ayrıca bk. Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 225, Vahidî, Esbâb-ı Nüzûl, s.73; Kur‟an, Bakara sûresi, 

Ayet 226, Vahidî, Esbâb-ı Nüzûl, s. 74; Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 231, Vahidî, Esbâb-ı Nüzûl, s.64. 
431 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 359,366. 
432 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 371, 372. 
433 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 170. 
434 Bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 364, 365. 



95 

 

Hz. Peygamber zamanında müslüman olan yahudilerin Tevrat‟a ilişkin bilgilerinden 

faydalanıldığı da vâkidir.  

İsrâiliyata ilişkin bilgiler karşısında Kâşifî‟nin tutumunu benimseyen Ferruh Efendi, 

özellikle peygamberler söz konusu olduğunda onları ta„n edici bilgileri reddeder. 

Tevratta özellikle Lut (as) ile ilgili peygamberleri küçük düşürücü bilgiler 

bulunmaktadır; fakat bunlar kenarda bırakılırsa Adem (as)‟dan itibaren peygamberlere 

ait haberler Kur‟ân ile ciddi benzerlikler içerir. Özellikle hukukla ilgili yer alan bilgiler, 

cezalar, hadler bir fıkıh kitabı hüviyetindedir.  

Kur‟ân-ı Kerim‟de peygamberler hakkında verilen bu kabilden sayılabilecek bilgilere 

gerektiğinde yer vermiştir. Meselâ Davud (as)‟ın kıssası ile ilgili âyet-i kerimeleri 

açıklarken isrâiliyata dâir bilgileri değerlendirdiği görülmektedir. “Yâ Muhammed! 

Onların dediklerinde sabr it vü kudret ü memleket ü ibâdet sâhibi kölemiz Dâvûd(as)‟ı 

yâd eyle ki; ol, her mekrûh Ģeyden tevbe vü rücû‟ itti.”
435

 meâlindeki ve devamındaki 

âyetlerde anlatılan Davud (as)‟ın bir kadınla yaptığı nikaha dair işlediği zelle ve bunun 

cezası hakkında pek çok rivâyet olduğunu ifâde ederek öncelikle  Hz. Ali‟nin “Bu 

Dâvûd (as) ın kıssasını kıssahânlar bilür u bilmez her mahalde hikâyet iderlerlerse, yüz 

altmış değnek ururdum.”
436

 buyurduğuna yer verir. Sonrasında ise şeriata ve akla uygun 

olacak şekilde bazı tefsirlerde yazılanları kısaltılmış bir şekilde aktardığını ifâde etmesi, 

bu konudaki isrâiliyat kabîlinden rivâyetlerin sıhhati hakkında araştırmacı bir tutum 

sergilediğini gösterir niteliktedir. 

6.5. Kıraat Farklılıkları  

Ferruh Efendi tefsirinde naklettiği, ihtisar ettiği veya nakletmediği bütün vecihlerin 

okuyucuların anlayışını gözeterek oluşturduğunu söylemek mümkündür. Bazı önemli 

gördüğü yerlerde ve özellikle farklı manaların ortaya çıktığı yerlerde kıraat 

farklılıklarına değinmesi de bu sebeptendir. Manaların farklılaşmadığı kıraat vecihlerin 

hiçbirisine yer vermemiştir. Buradan ise mana cihetini göz önünde bulundurduğunu 

anlamak mümkündür. 

                                                 

435 Kur‟an, Sâd sûresi, Ayet 16. 
436 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 1624. 



96 

 

“BeĢeriyette sizin cinsinizden size bir resûl geldi. Sizin bu ma„siyyet ü kerâhette 

bulunmanızdan ol meĢakkattedir ki; sizin Ġslâma gelmenize ve salâh-ı hâlinize harîstir. 

Cemî-ı mü‟minlere re‟fetli ve merhametlidir.”
437

 meâlindeki âyette belirtilen „azîz‟ lâfzı 

Resûl‟e sıfat yapılarak vakfla kırâat edildiğinde mananın şöyle olacağını söyler: “Ol 

sizin nefsinizden olan Resûl, izzetlidir. Sizin ma„siyyetle meşakkate uğramanız ana 

râci„dir ki; kıyâmette şefâatle ol meşakkatten tahlîs ider.”
 438

 

Yine besmelenin Fatiha‟dan olup olmadığına dair olan ihtilafa yer verirken hangi 

kurrâların besmeleyi Fatiha‟dan olacak şekilde okuduklarına değinmiştir. 
439

 

7. ESERĠN DĠRÂYET TEFSĠRĠ YÖNÜNDEN ÖZELLĠKLERĠ  

7.1. Fıkhî Yönü  

Hüseyin Vâiz-i Kâşifî ihtilaflı meseleleri mümkün oldukça bütün Hanefî, Şafi, Malikî 

ve Hanbelî mezheplerinin görüşlerine yer vererek açıklamıştır. Fakat mezheplerin 

görüşlerini açıklarken ne fıkıh kitaplarına ne de ahkâm tefsirlerine atıfta bulunur. Bu ise 

kendisinin mezheplerin fıkhî görüşlerini ve ayetlerden delillerini bilecek kadar fıkıh 

bilgisine sahip olduğu anlamına gelmektedir. Meselâ Bakara sûresinde haccın farzları 

ile ilgili ayetlerde Ebu Hanife‟nin görüşleri yanında diğer mezheplerin görüşlerini de 

nakleder.
440

 Yine mezheplerin ihtilaf kaynaklarından olan (kur‟ lafzı gibi) müşterek 

isimleri izah ederken veya sütkardeşlik, tilavet secdesi gibi meselelerde İmam-ı Azam 

ve İmam Şâfî‟nin görüşlerini vermiş, ayrıca bu ihtilafların semere ve faydasını 

zikretmiştir.
441

 

Ferruh Efendi ise diğer mezheplerin de görüşlerinin yer aldığı âyetlerde genelde sadece 

İmam-ı Azam‟ın kavlini tercih etmiş ve sadece ona yer vermiştir. Bu tercihlerinin bazen 

hangi mezhebe ait olduğunu belirtmiş bazen de belirtmemiştir. Meselâ kısasla ilgili 

Bakara sûresi 178. âyetinde Kâşifî bütün mezheplerin görüşelerine kısaca yer vermişken 

                                                 

437 Kur‟an, Tevbe sûresi, Ayet 129. 
438 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 731.  
439 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 53. 
440 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 62. 
441 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 72-74, 172, 375.  



97 

 

Ferruh Efendi sadece „Hanefî‟ye göre‟
442

 diyerek tek bir mezhebin görüşüne yer 

vermeyi tercih etmiştir. Bir diğer örnek olarak hac âyetinde
443

 Kâşifî diğer mezheplerin 

görüşlerine yer vermiş olmasına rağmen Ferruh Efendi mezhep zikretmeksizin İmam-ı 

Azam‟ın görüşünü tercih ederek bunu meâl içerisine dercetmiş, ayrı bir ifâdeye yer 

vermemiştir. Mehirle ilgili ayette de “Eğer siz hîn-i akide mehrinin mikdârını ta‟yîn 

etiğiniz nisâyı dokunmadan mukaddem tatlîk ederseniz, ol mehrinin nısfını vermek vâcib 

olur. Meğer ol mer‟e yâhud ol mer‟enin velîsi, ol mehrin cümlesini bağıĢlaya…”
444

 

şeklinde meal verdikten sonra
445

 

“Bu âyet-i kerîmede geçen “  kelâm-ı şerîfini muhakkıkîn ”يعف٘ اىزٙ تيذٓ عقذج اىْناح

velîsine haml itmeyüb, „Ol tatlîk iden zevcdir ve anı afvı, mehrin cümle tamâmını 

virmektir.‟ dimişler. Zîrâ âyetin aşağısı “ٌاقشب ىيرق٘ٙ ٗلا ذْغ٘ا اىفضو تيْن” kelâm-ı şerîfi 

dahi, bu kavli îmâ ider. El-ilmü ındallâh!” 

diyerek yine zikretmeden Hanefî mezhebinin görüşüne yer vermiş ve bunun kendi 

tercihi olduğunu hissettirir bir şekilde cümlenin sonunda ihtiyaten „El-ilmü ındallâh‟ 

ifadesini kullanmıştır. 

Ferruh Efendi, halkın bu tür tartışmalarla ilgilenmesinde bir fayda mülâhaza 

etmediğinden olsa gerek tefsirinde ihtilaflı hususlara değinmemiştir. Bu meselelerin 

ihtisar edilmesi, tefsirin halkı dikkate alarak kaleme alındığı amacıyla birlikte 

düşünülmelidir. Aksi takdirde yapılan ihtisarların mahiyeti anlaşılamaz. Bu kısaltmalar 

elbette tefsiri tam bir tercüme olmaktan çok uzaklaştırmıştır; fakat buradan hareketle 

fıkhi meselelerin tefsir içerisinde olmaması düşüncesinde olduğunu söylemek mümkün 

görünmektedir. Ferruh Efendi bu tür kısaltmalar yaptığına işaret ederek ayrıca 

meselenin fıkhî izahları için fıkıh kitaplarına müracaat edilmesini tavsiye eder. Meselâ 

Maide sûresinde av hayvanları ve deniz hayvanları ile ilgili pek çok rivayet olduğunu 

bildirir, bunlardan hasbettâkat icmâlice fehm olunan manayı aktardıktan sonra „Fıkh-ı 

şerîfe mürâcaate muhtactır.‟, „Kütüb-i fıkıhta olmakla, vâkı-ı hâl anlara dikkatle mütâlea 

                                                 

442 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 140. 
443 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 185.  
444 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 237. 
445 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 182-183. 



98 

 

buyrıla.‟ diyerek meseleyi noktalar.
446

 Bu ifadelerinden de fıkhî meselelerin tartışma 

mahallinin tefsir kitapları değil fıkıh kitapları olduğuna dair bir ima sezilmektedir. 

7.2. Kelâmî Yönü 

Mevâhibü‟l-Aliyye geniş bir tefsir olduğundan içerisinde Kur‟ân ilimleri, fıkhî ihtilaflar 

ve diğer ilmî meseleler yer aldığı gibi Kelam ilmine dair tartışmalara da yeri geldikçe 

değinilmektedir. Kendisi Hanefî-Mâtürîdî çizgide olmasından kelam meselelerini izah 

ederken çoğunlukla hem eseri Tevilâtü‟l-Kur‟ân‟ı kaynak göstererek hem de bizzat 

İmam Maturîdî‟nin ismini zikrederek atıflarda bulunur.
447

 Allah Teâlâ‟nın varlığının 

zorunluluğu meselesinde
448

 olduğu üzere alıntılar yaparken konu hakkında ayrıntılı bilgi 

için göndermelerde bulunduğu da olur.
449

  

Fikhî ihtilaflara yer verilirken sadece Hanefî mezhebinin görüşlerine yer vermesi 

toplumun Hanefi oluşunu göz önünde bulundurmasındandır. Kaynaklarda Kâşifî‟nin 

itikadî mezhebine dair bir bilgiye rastlamasak da İmam Maturîdî ve Semerkandî gibi 

Buhara ve Semerkand ulemâsından yaptığı alıntılardan Maturîdî mezhebine mensub 

olduğu anlaşılmaktadır. Böylelikle İsmail Ferruh‟un Hanefî-Maturîdî çizgide bulunan 

Kâşifî‟yi tercih etmesi de anlaşılır hale gelmektedir.  

Âyetleri ehlisünnet itikadına göre açıklayan Kâşifî İhlâs sûresi tefsirinde iki tanrı 

inancına sahip olan Seneviye, Allah Teala‟yı diğer canlılara benzeten Müşebbihe, kabir 

azabını kabul etmeyen Mutezile gibi diğer fırkaların görüşlerine ayetler bağlamında 

cevaplar verirken
450

 İslam itikadı dışında kalan „tenâsuh‟ inancına dair eleştirilere yer de 

verir.
451

 

Kâşifî‟nin kelam eserlerine yoğun bir şekilde yer vermesine rağmen Ferruh Efendi bu 

tür eserlerin hiçbirisine tefsirinde yer vermez. Bunun gibi kelam tartışmalarına da haklı 

olarak yer vermez. Fakat teorik bir tartışma olmayan ve belki de halkın gündeminde 

                                                 

446 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 459. Benzer ifadeler için bk. Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 183, 1939. 
447 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 566, 570, 628, 647, vd.  
448 Kâşifî, Mevâhib, s. 628.  
449 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 842. 
450 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 455, 1383. 
451 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 1125.  



99 

 

olan cehennemin şu an yaratılmış olup olmadığı hakkında “ġimdi ol ateĢten sakının ki, 

anın tutuĢturacak hatabı, kâfir insanlar ve ziyâde hâr-ı kibrit taĢlarıdır ki, küffâr için 

âmâdedir.”
452

 meâlindeki âyetten sonra Tibyân‟dan naklen “Nâr el‟ân mahlûka 

olduğuna bu âyet-i kerîme delildir.”
453

 bilgisine yer vermiştir. Yine bunun gibi halkın 

yakından ilgili olduğu ahirette şefaatın olup olmadığı meselesinde ilgili âyete “Ey nâs! 

Rabbiniz celle Ģa‟nühûye muhalefetten sakının! Dahi Ģol günden korkun ki, ol günde 

baba oğlundan ve oğul babasından hiçbir Ģey-i azâb ü ıkâbı def‟ idemez.”
454

 şeklinde 

meal verdikten sonra ara cümle ile “Dînildi ki: bu küffâra mahsûstur. Zîrâ , mü‟minler 

birbirlerine şefâat edebilürler.”
455

 ifadelerine yer vermiştir. 

7.3. Tasavvufî Yönü 

Kâşifî hem tefsir eserlerinde hem diğer eserlerinde tasavvufî unsurlara çok fazla yer 

veren sûfî bir âlimdir. Tefsirinde işârî tefsir kaynakları haricinde pek çok felsefî-

tasavvufî eserlere yer verir. Bu eserlerden tasavvuf çizgisini ve bu vesileyle tasavvuf 

düşüncesini biraz anlamak mümkündür. Kâşifî, tasavvufu sünnî bir çerçeve içerisine 

alan ve ehlisünnet akidesine aykırı görüşlere yer vermeyen Kuşeyrî‟den ciddi manada 

etkilenmiştir. Özellikle tefsir ve Risale‟sinden faydalanan Kâşifî, tasavvuf konusunda 

Kuşeyrî‟yi kendisine „imam‟ kabul eder. Kendisinin ehlisünnet akidesine yakın bulunan 

Nakşibendî tarikatına mensub olması da bununla doğrudan irtibatlıdır. En yoğun şekilde 

kendisine atıflar bulunan Kuşeyrî‟nin yanında Ebü‟l-Hasen Hücvîrî (ö. 465/1072) de yer 

almaktadır. 

İbn Arabî ve Sadreddin Konevî gibi vahdet-i vücud görüşünde olan sufîlerin 

eserlerinden çokça faydalanmasıyla birlikte Konevî‟nin Fusûs ve Fütühât derslerine 

katılan Fahreddîn-i Irâkî‟nin (ö. 688/1289) Anadolu‟da tasavvuf çevrelerinde etkili 

olan
456

 eseri Lema„at; vahdet-i vücûdu esas alan tasavvuf anlayışı ile Nakşibendiyye 

tarikatının tasavvuf anlayışını kaynaştıran Molla Câmî‟nin EĢiʿʿatü‟l-Lemaʿât 
457

 ve 

                                                 

452 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet 24. 
453 Ferruh Efendi, Mevâkib, s. 64. 
454 Kur‟an, Lokman sûresi, Ayet 33. 
455 Kâşifî, Mevâhib, s. 919; Ferruh Efendi, Mevâkib, 1473.  
456 Orhan Bilgin, “Fahreddîn-i Irakî”, DĠA, c. 12, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1995, 85; Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 

801. 
457 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 628. 



100 

 

Fusûsu‟l-hikem şerhi olan Nakdü‟n-nusûs
458

 eserlerine yapılan atıflar tasavvuf çizgisini 

daha açık hale getirmektedir. Özellikle bazı ayetleri açıklarken vahdet-i vücud ile 

alakalı hakîkat-i muhammedî
459

 fenâ-fillah ve bekâ-billah
460

 gibi kavramlara atıfta 

bulunur. 

Bununla birlike bazı önemli tasavvufî kavramlara yer veren Ferruh Efendi Hz. 

İbrahim‟in Allah Teâla‟dan ölüleri nasıl dirilttiğini görmek istemesi üzerine dört cins 

kuş almasını ve onları parçalayıp çağırmasını emrettiği ayet
461

 ile ilgili zikri geçen dört 

kuşun tâvus, hurûs (horoz),
462

 güvercin ve karga olduğunu ifade ettikten sonra 

„muhakkikler‟in işârî yorumlarına değinmektedir. Muhakkikler ifadesini 

kullanmasından özellikle ehlisünnetin muteber gördüğü sûfîlerin yorumları olduğu 

anlaşılmaktadır. Buna göre her bir kuş ahlakî bir özelliğin insan nefsinden silinmesini 

de simgelemektedir. Tavus, „mecmâ-ı zînet‟ (süslerin toplandığı yer) olduğundan tavus 

kuşunun başının koparılması sırları saklayan gözün (kalp gözü) dünyanın zînetine karşı 

kapatılmasıdır. Horoz şehvete düşkünlüğü ile bilindiği için şehvet köleliğinden 

kurtulma onun başının kesilmesi ile ifade edilmiştir. Tasavvufî hallerin en 

önemlilerinden birisi olan ünsiyet, daima insan ile ünsiyet kurduğundan yola çıkarak 

güvercinin sıfatı kabul edilmiş ve onu öldürme halktan (avamdan) ünsiyeti kesmek diye 

açıklanmıştır. Hırsın kaynağı olan karganın başının kesilmesi ise sıfat-ı hırstan halas 

olmaktır.  

Ferruh Efendi her ne kadar sefareti ile meşhur olmuş olsa da Kâşifî‟ye benzer şekilde, 

kişiliğinde en belirgin olan tasavvufî yöndür. Bu husus biyografisinde genişçe yer 

almamakta, fakat başkanı olduğu Beşiktaş İlmiye Cemiyeti‟nin ana karakterini tasavvuf 

oluşturmaktadır. Zîra Osmanlı müfessirlerinden Bursevî‟nin işârî tefsirler içerisinde 

önemli bir yer işgal eden Ruhu‟l-beyân adlı eserinin kaynaklarından biri olan Kaşîfî‟nin 

Mevâhib‟ini tercüme etmesi bir tesadüf değildir. Bunun yanında Ferruh Efendi‟nin 

birçok tarikattan hilafet aldığı ifâde edilmiş ve Osmanlı‟daki mutasavvıf müfessirler 

                                                 

458 Bk. Kâşifî, Mevâhib, s. 111, 234, 271. 
459 Kâşifî, Mevâhib, s. 234.  
460 Kâşifî, Mevâhib, s. 195. 
461 Kur‟an, Bakara sûresi, Ayet: 261.  
462 Tavuk ve horoz bir kuş türü olarak bilinmektedir.  



101 

 

arasında yer almıştır.
463

 Fakat bütün bu irtibatına rağmen eserinde bazı tasavvufî 

kavramlar ve izahlar dışında ciddi manada tasavvufî yorumlar görmek mümkün 

değildir. Mevâhib‟in kullandığı diğer meşhur tefsirlerden alıntı yaptığı halde en önemli 

tasavvufî eserlerden sayılan Kuşeyri‟ye tek bir atıf yapılmaması şaşırtıcıdır. Her ne 

kadar biz Kâşifî‟nin tercih edilmesini ilmî bir eser olmakla birlikte eserin tasavvufî 

yönünün bulunmasına bağlamış isek de işârî tefsirlere atıfların yapılmaması 

muhtemelen Ferruh Efendi‟nin başından geçen hâdiselerle irtibatlı olmalıdır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

463 Murat Kaya, “XIX ve XX. Asırda Osmanlı‟da Mutasavvıf Müfessirler”, Tasavvuf Ġlmî ve Akademik AraĢtırma 

Dergisi, sayı, 29, 2012/1, s. 54; Kaynaklarda birçok tarikattan hilafet aldığına dair bir bilgiye rastlamamız mümkün 

olmadı.  



102 

 

SONUÇ  

Çalışmamızın temel kaynağı, İsmâil Ferruh Efendi‟nin tercümede esas aldığı Hüseyin 

Vâiz-i Kâşifî‟ye ait Mevâhib Tefsiri‟dir. Kâşifî tasavvuf terbiyesi almış, bunun yanı sıra 

ahlâk eserleri kaleme almış sûfî bir âlimdir. Bu eserin Osmanlı‟da çok fazla tercüme 

edilmesinde, Kâşifî‟nin ilmî kişiliği ve Nakşibendî tarikatına intisâbı yanında Molla 

Câmi gibi sûfi bir âlimin talebesi ve müridi olması, aynı zamanda eserini Osmanlı 

şairlerinin üstad saydığı Ali Şîr Nevâi‟ye ithaf etmesinden de anlaşılacağı üzere onunla 

olan yakınlığı sebep olmuştur. 

Mevâhib Tefsiri‟nin en temel kaynakları İslam dünyasında en fazla okunmuş, haşiye ve 

talik yazılmış, ehlisünnet çizgisinde kaleme alınmış tefsirlerdir. Eser âyetlerin 

anlamlarının toplu olarak verilmesi şeklinde değil; ibarelerin aralarında yer alacak 

şekilde yazılmıştır. Dünya kütüphanelerinde birçok yazması bulunan bu tefsirin çok 

defa baskısı yapılmış, ayrıca yazıldığı dilden başka Osmanlı Türkçesi, Kazan/Tatar 

Türkçesi, Urduca ve Peştuca gibi dillere de tercümesi yapılmıştır. 

Mevâkib Tefsiri bir tercüme niteliğinde olsa da Ferruh Efendi‟nin gerek Kâşifî‟nin 

tercih ettiği vecihlere yer vermemesi veya kısaltması gerekse farklı tefsir 

kaynaklarından araştırması değerlendirmesi ve sonucunu aktarması kendi tefsirini 

aslında bir nevi kendisi oluşturduğunu göstermektedir. Çocukluğundan beri Arapça, 

Farsça ve Türkçe tefsir kitaplarını okumakla vakit geçirdiğini ifâde ederek özellikle 

Türkçe tefsir tercümelerinin kelime kelime açıklandığından bunların toplanması ve 

birbirine bağlanmasının câhil kesim için zor bir iş olduğunu idrâk etmiş, istinsahının 

kolaylığını ve halkın anlayışını dikkate alarak, bugünkü meâl-tefsir tarzında ve üst 

düzeyde olan ilmî tartışmalardan arındırılmış bir şekilde, kişinin baştan sona 

okuyabileceği ve manayı sarih bir şekilde anlayabileceği bir tefsir yazmayı 

amaçlamıştır.   

Ferruh Efendi‟nin tefsirini kaba bir Türkçeyle yazdığı, Türkçe‟nin hor görüldüğü ve 

bunun Ferruh Efendi‟ye kadar devam ettiği yönünde değerlendirmeler yapılmış olsa da 

bunun gerçeğe mutabık olmadığı sonucuna varılmıştır. Aynı zamanda o dönemde yeni 

sadeleştirilmeye başlanan, Ferruh Efendi‟nin kullandığı dil Cevdet Paşa tarafından 



103 

 

anlaşılması güç olarak eleştirilebilir olsa da bu eleştiri günümüzden bakıldığında diğer 

meal ve tefsirler için de söz konusu olmaktadır; çünkü dilin dönemler itibariyle farklılık 

gösterdiği âşikardır. Kaynaklarına bakıldığında eserin ilmî bir dili barındırdığı 

söylenebilir; fakat Ferruh Efendi‟nin halkın anlayışı için böyle bir eseri tercih etmesi 

eserin ilmî bir tefsir olmadığını akla getirmemelidir. Çünkü ilmî meselelerini tamamını 

tercüme etmemesi,  halkın anlayışını dikkate alarak özlü bir tefsir oluşturması 

dolayısıyla eser, aslından hareketle Ferruh Efendi‟nin eliyle halkın anlayabileceği bir 

kisveye büründürülmüştür. 

Klasik tercümede mütercimin fayda mülâhaza etmediği yerleri kendi ifâdeleriyle 

kısaltma yoluna gidebilmesi, takdim tehire başvurabilmesi metoduyla hareket ettiğinden 

İsmail Ferruh‟un kaynakları sadece tercümesini yaptığı Kâşifî‟nin Mevâhib adlı 

tefsirinin kaynakları değildir. Çünkü müellif bazen Mevâhib Tefsiri‟nin kaynaklarını 

aynen zikretmiş, bazen kaynak zikretmeden Kâşifî‟nin görüşüne bazen de farklı 

kaynaklara yer vermiştir.  Bu yöntem de eseri salt bir tercüme olma niteliğinden çıkarıp 

bir nevi muhtasar-haşiye hüviyeti kazanmasını sağlamıştır. 

Ferruh Efendi Osmanlı‟nın itikâdî anlayışını da dikkate alarak tefsirinde Kâşifî‟nin 

itibar ettiği ehlisünnet ulemâsının görüşlerini olduğu gibi yansıtmaya özen göstermiş 

fakat bazı yerlerde farklı kaynaklardan da alıntı yapmıştır. Bu tür farklılıklar tefsirin ilk 

sayfalarında bolca yer almasına rağmen, eserin yazımı Bektâşilikle itham edilişi ve 

sürgüne gönderiliş zamanına denk geldiğinden eserin ileri sayfalarında hemen hiç 

görülmemekte, hatta âyetlerin sebeb-i nüzûlleri bir kenara bırakılırsa eser meâl 

görünümü almaktadır.  

Esasında temel olarak kaynak aldığı Mevâhib adlı eser, klasik tefsirlerin hemen 

tamamına yer verirken, aynı zamanda fıkhî bir tefsir özelliği taşıyabilecek derecede 

fıkhî ihtilaflara, işârî tefsir sayılabilecek kadar da sûfîlerin sözlerine atıfta bulunur.  

Fakat Ferruh Efendi, klasik tercüme üslûbuna da uygun olarak bu ihtilaflı konulara 

genel itibariyle değinmemiş, bazen de görüşleri meâlin içerisine derc ederek vermiştir. 

 

 



104 

 

KAYNAKÇA 

Kitaplar: 

Ahmed b. Hanbel. Müsned. 1. Baskı. Şuayb el-Arnaûd  - Âdil Mürşid vd. (thk.). 

Müessesetü‟r-risâle, 1421/2001. 

Ahmet Cevdet Paşa. Belâgat-ı Osmaniyye. 1. Baskı. Mehmet Gümüşkılıç (hzl.). 

İstanbul: Kapı Yayınları, 2016. 

Ahmed Cevdet Paşa. Mukaddime-i Ġbn Haldun. İstanbul: Takvimhâne-i Âmire, 1275. 

Ahmed Cevdet Paşa. Tarih-i Cevdet. İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1292. 

Akdemir, Hikmet. Belağat Terimleri Ansiklopedisi. İzmir: Nil Yayınları, 1999. 

Akün, Ömer Faruk. “Alâeddin Ali Çelebi”, DĠA. c. 2, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

1989. 

Algar, Hamid. „Muhammed Parsa”, DĠA. c. 30, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2005. 

Ali Şîr Nevâi. Tezkiretü mecâlisü’n-nefâis. Ali Asğar Hikmet (nşr.). Tirâz: 

Kütüphane-i Menuçmera, 1363. 

Âşık Paşa, Garib-nâme. Kemal Yavuz (hzl.). İstanbul: Türk Dil Kurumu Yayınları, 

2000, I-IV.  

Aydüz, Salim. “Kethüdâzâde Ârif Efendi”, DĠA. c. 25, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2002. 

Baklî, Ruzbihân b. Ebî Nasr. Tefsiru arâisi’l-beyân fî hakâiki’l-beyân. 1. Baskı. 

Ahmed Ferid (thk.). Beyrut: Daru‟l-kütübi‟l-ilmiyye, 2008. 



105 

 

Banguoğlu, Tahsin. Türkçenin Grameri. 9. Baskı. Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları, 2011.  

Begavî, Ebû Muhammed el-Ferrâ. Meâlimü’t-tenzîl. 1. Baskı. Abdurrezzak el-Mehdî 

(thk.). Beyrut: Dâru ihyâi‟t-türâsi‟l-Arabî, 1420. 

Begavî,  Hüseyn b. Mes„ûd el-Ferrâ. Meʿâlimü’t-tenzîl. Beyrut: Daru ihyâi‟t-turâsi‟l-

arabî, h. 1420. 

Beydâvî. Envâru’t-tenzil ve esrâru’t-te’vîl. 1. Baskı. Muhammed Abdurrahman el-

Ma„aşlî (thk.). Beyrut: Dâru ihyâi‟t-türâsi‟l-Arabî, 1418. 

Bilgegil, M. Kaya. Edebiyat Bilgi ve Teorileri. Konya: Salkımsöğüt Yayınevi, 2015. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük Tefsir Tarihi. 2. Baskı. İstanbul: Semerkand Yayınları, 

2018. 

Bolelli, Nusreddin. Belâgat. 11. Baskı. İstanbul: İfav, 2017.  

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl el-Cu„fî. el-Câmiʿu’l-müsnedü’s-sahîhu’l-

muhtasar min umûri Resûlillâh sallallahü ʿaleyhi ve sellem ve sünenihî ve 

eyyâmih. 3. Baskı. Dr. Mustafa Dîb el-Buğa (thk.). Beyrut: Dâru ibn Kesîr, 

1407/1987.   

Bursalı, Mehmed Tahir. Osmanlı Müellifleri. İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1333. 

Bursevî, İsmail Hakkı.  Ruhu’l-Beyân. Beyrut: Daru‟l-fikr, t.y. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Tarihi. 5. Baskı. Ankara: Fecr Yayınları, 2010. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Usûlü. 17. Baskı. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2008. 

Ceyhan, Semih. “Mesnevî”, DĠA. c. 29, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2004. 



106 

 

Coşkun, Vildan S. „Süleyman Fehîm‟, DĠA. c. 38, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2010. 

Cündioğlu, Dücane. Kur’an Çevirilerinin Dünyası. 2. Baskı. İstanbul: Kaknüs, 2005.  

Cündioğlu, Dücane. Sözlü Kültür’den Yazılı Kültür’e Anlam’ın Tarihi. İstanbul: 

Tibyan Yayınları, 1997. 

Cürcânî, Muhammed Şerîf. Kitâbu't-Ta'rîfât. 4. Baskı. Muhammed Abdurrahmân el-

Meraşlî (thk.). Beyrut: Dâru'n-Nefâis, 2018. 

Çelebi, Kâtip. KeĢfü’z-zunûn an esâmi’-kütüb ve’l-fünûn. Bağdat: Mektebetü‟l-

Müsennâ, VI, 1941.  

Çelebi, Kâtip. KeĢfü’z-zunûn. Rüştü Balcı (çev.). İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

2012. 

Çetin, Abdurrahman. “Haddâdî”, DĠA. c. 14, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1996. 

Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat. 26. Baskı, Ankara: Aydın 

Kitapevi, 2010.  

Demirci, Muhsin. Tefsir Usûlü. 10. Basım, İstanbul: M.Ü. İfav,  2010. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Tarihi. 3. Basım. İstanbul M.Ü. İfav, 2008.  

Doğan, Mehmet. Büyük Türkçe Sözlük. İstanbul: Pınar Yayınları, 2005. 

Edirnevî, Ahmed b. Muhammed. el-Tabakâtu'l-müfessirin. Süleyman b. Salih (thk.). 

Medine: Mektebetü‟l- ulûm ve‟l- hikem, 1998 

el-Vahidî, Ali b. Ahmed. Esbâb-ı Nüzûl. 2. Baskı. Necati Tetik (trc.). İstanbul:İhtar 

yayıncılık, 1997. 



107 

 

Emin Efendi. Menâkıb-ı Kethüdâzâde el-Hâc Mehmed Efendi Osmanlı Hayatından 

Kesitler. 1. Baskı. İstanbul: İnsan, 2007. 

Emin Efendi. Menâkıb-ı Kethüdâzâde el-Hâc Mehmed Efendi. 2. Baskı. İstanbul, 

1305. 

Ergin, Osman. Türkiye Maarif Tarihi. İstanbul: Eser Yayınları, 1977. 

Eroğlu, Ali. “Ali b. Muhammed Hâzin”, DĠA. c. 17, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı,  

1998. 

Fenârî, Şemseddin Muhammed b. Hamza. ‘Aynu’l-a‘yân. Dersaadet: Rafet Bey 

Matbaası, h. 1325. 

Ferruh Efendi. Mantık Risalesi. İbrahim Çapak, Mesud Öğmen ve Abdullah Demir 

(hzl.). Mantık Risaleleri içinde, İbrahim Çapak (Ed.).İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015. 

Ferruh Efendi. Mevâkib Tefsiri. Mustafa Kaplan (hzl.). İstanbul: Cihangir yayınları, 

2012. 

Ferruh Efendi. Mevâkib Tefsiri. Dersaadet: Şirket-i sahafiyye-i Osmaniyye, 1320. 

Findley, Carter V. Osmanlı Devletinde Bürokratik Reform-Bâbıâlî. Latif Boyacı ve 

İzzet Akyol (çev.). İstanbul: İz Yayıncılık, 1994. 

Fuzûlî. Hadîkatü’s-süedâ ErmiĢlerin Bahçesi. İstanbul: Huzur Yayınevi, 2011 

Gaon, Sa‟adya. Tefsiru’t-Tevrât bi’l-Arabiyye. Nuh Arslantaş (hzl.). İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018. 

Gazzâlî. Mustasfâ Ġslâm Hukukunun Kaynakları. 2. Baskı. H. Yunus Apaydın (çev.). 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2017. 



108 

 

Günay, Hacı Mehmet. “Alâeddin Semerkandî”, DĠA. c. 36, İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2009. 

Gündüz, Mahmut. Matbaanın Tarihçesi ve Ġlk Kur’an-ı Kerim Basmaları. Vakıflar 

Dergisi, Ankara: Mars Matbaası, 1978. 

Gürlek, Dursun. Ayaklı Kütüphaneler. İstanbul: Kubbealtı Neşriyâtı, 1999. 

Halaçoğlu, Yusuf, Mehmet Akif Aydın. “Cevdet Paşa”, DĠA. c. 7, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, 1993. 

Halebî, Semîn. ed-Dürru’l-masûn fî ʿulûmi’l-kitâbi’l-meknûn.  Ahmed Muhammed 

el-Harrâd (thk.).  Dımeşk: Dâru‟l-kalem, t.y. 

Hamidullah, Muhammed. Kur’ân Tarihi. Abdülaziz Hatip – Mahmud Kanık (çev.). 

İstanbul: Beyan Yayınları, 2018.  

Hâzin, Ali b. Muhammed. Lübâbü’t-teʾvîl fî meʿâni’t-tenzîl. 1. Baskı. Beyrut: Daru‟l-

kütübü‟l-ilmiye, h. 1415 

Hâzin, Ebü‟l-Hasen. Lübâbü’t-tenzîl fî me‘âni’t-tenzîl. 1. Baskı. Muhammed Ali 

Şahin (thk.). Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiyye, 1415. 

İbn Arabî, Muhyiddin. Fütûhât-ı Mekkiye, Ekrem Demirli (çev.), İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2007. 

İbn Hişâm, Abdullah b. Yusuf. ġerhu katri’n-neda ve belli’s-sadâ. 11. Baskı. M. 

Muhyiddin Abdulhamid (thk.). Kahire, 1383.  

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünenü Ġbn-i Mâce, 

Muhammed Fuad Abdülbakî (thk.). Dâru ihyâi‟l-kütübi‟l arabî, t.y. 

İbn Manzûr, Cemalüddin. Lisânu’l-arab. 3. Baskı. Beyrut: Dâru sâdır, 1414. 



109 

 

İbnu‟l-Cevzî, Cemalüddin Ebu‟l-Ferec. Nevâsihu’l-Kur’an. 1. Baskı. Beyrut: Şirketü 

ebnâi şerîfi‟l-ensârî, 1422/2001. 

İbnü‟l-Cevzî, Ebu‟l-Ferec. Nüzhetü’l-aʿyün. 3. Baskı. Muhammed Abdülkerim Kazım 

er-Râzî (thk.). Beyrut: Müessesetü‟r-risâle, 1987. 

İnan, Abdülkadir. Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Tercemeleri Üzerine Bir Ġnceleme. 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1961. 

İpşirli, Mehmet. “Beylikçi”, DĠA. c. 6, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992. 

İsbehânî, Mirza Abdulah Efendi. Riyâzul ulemâ ve hiyâzu’l-fuzalâ. Seyyid Ahmed el-

Hüsynî (thk.). Kum: Mektebetü âyetillahi‟l-uzmâ, 1403, I-VII. 

İsfehânî, Ragıb. Müfredât, Yusuf Türker (çev), 3. Baskı, İstanbul: Pınar Yayınları, 

2012. 

İstâcî, İbrahim – Ali Tesnîmî. “Fütüvvet-nâme- sultanî; zarûrat-ı tashîh-i mücedded”, 

Kühnâme-i edeb-i fârisî, Ulum-i insânî ve mütelaat-i ferhendi, yıl: 5/2, 1393, 

22-1. 

İşler, Emrullah. “Zeccâc”, DĠA. c.44, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013. 

Kandemir, M. Yaşar. “Müslim b. Haccâc”, DĠA. c. 32, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2006. 

Kara, İsmail. Ġlim Bilmez Tarih Hatırlamaz ġerh ve HaĢiye Meselesine Dair Birkaç 

Not. İstanbul: Dergah Yayınları, 2016. 

Karaismailoğlu, Adnan. “Hüseyin Vâiz-i KâĢifî”, DĠA. c. 19, İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 1999. 

Kâşifî, Hüseyin Vâiz. el-Mevâhibü’l-aliyye. İsbahan: Merkez-i tahkîkât, t.y.  



110 

 

Kâşifî, Hüseyin Vâiz. Fütüvvet-nâme-i sultânî. Muhammed Cafer Mahcûb (nşr.), 

Tahran: Bünyad-ı ferheng-i İran, 1130. 

 

Kâşifî, Molla Hüseyin. Lübb-i Lübâb-i Mesnevî, Seyyid Nasrullah (nşr.), Neşr-i esâtir. 

t.y. 

Kâşifî, Ravzatü’Ģ-Ģühedâ, 1. Baskı, Muhammed Şücâ Fâhir (thk.), Mektebetü‟l-

haydariyye, 1330. 

Kazvînî, Celaleddin. Telhîsu’l-miftâh. İlyas Kaplan (nşr.). İstanbul: Daru‟ş-şifâ, 1. 

Baskı, 2017.  

Keskioğlu, Osman. Türkiye’de Matbaa Te’sisi ve Mushaf Basımı. Ankara: AÜ. 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, c.15, 1967. 

Kuran, Ercümend. Avrupa’da Osmanlı Ġkamet Elçiliklerinin KuruluĢu ve Ġlk 

Elçilerin Siyasî Faaliyetleri 1793-1821. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma 

Enstitüsü Yayınları, 1968. 

Kurtubî, Ebû Abdullah. el-Câmiu li ahkâmi’l-Kur’ân. 2. Baskı. Kâhire: Daru‟l-

Kütübi‟l-Mısriyye, 1384/1964. 

Kurtubî, Ebû Abdullah. el-Câmiu li ahkâmi’l-Kur’ân. 2. Baskı. Kâhire: Daru‟l-

kütübi‟l-Mısriyye, 1384/1964 

Kut, Günay.  “Ali Şîr Nevâî”, DĠA. c. 2, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1989. 

Kutay, Cemal. Örtülü Tarihimiz. İstanbul: Hilal Matbaası, 1975. 

Lutfî, Hafız Ahmed. Tarih-i Lutfî. İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1299 



111 

 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Kitâbu’t-Tevhîd. Bekir Topaloğlu (çev.). Ankara: TDV Yayın 

Matbaacılık, 2016. 

Mennâ'u'l-Kattân. Mebâhis fî ulûmu'l-Kurân. 35. Baskı. Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 

1998. 

Mertoğlu, M. Suat. “Sa„lebî”, DĠA. c. 36, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2009. 

Namlı, Ali. „Rûhu‟l-Beyân‟ DĠA.  c.35, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı,  2008. 

Nahifî. Manzum Mesnevî Tercümesi. Süleymaniye Kütüphanesi (Hacı Mahmut 

Efendi, nr. 2203, 68vr.) 

Nehhâs, Ahmed b. Muhammed. Ġ‘râbü’l-Kur’ân. 1. Baskı. Abdülmun„im Halil 

İbrahim (thk.). Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiyye, 1421. 

Nesefî, Ebü‟l-Berakât. Medâriku‟t-tenzîl, 7. Baskı, Yusuf Bedevî (thk), Dımeşk: Dâru 

ibn-i kesîr, 2017 

Nîsâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh el-Hâkim. el-Müstedrek ala’s-

sahîhayn. 1. Baskı. Mustafa Abdulkadir Ata (thk.). Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-

ilmiyye, 1411/1990.  

Ocak, Ahmet Yaşar. Osmanlı Medeniyeti Tarihi. Ekmeleddin İhsanoğlu (ed.). 

İstanbul: Zaman, 1999, I-II. 

Öner, Necati. Bilginin Serüveni. 3. Baskı. İstanbul: Divan 2015. 

Öz, Mustafa. “Tabersî”, DĠA. c. 39, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2010. 

Özcan, Azmi. “Masonluk”, DĠA. c. 28, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2003. 

Öztürk, Mustafa, M. Suat Mertoğlu. “Zemahşerî”, DĠA. c. 44, İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2013. 



112 

 

Pakalın, Mehmet Zeki. Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1993. 

Pîrîzâde Mehmed Sâhib. Mukaddime-i Ġbn-i Haldun Tercümesi. Kahire, 1275. 

Râzî, Fahrüddîn Muhammed b. Ömer et-Temîmî eş-Şâfii. Mefâtîhu’l-Ğayb. 3. Baskı. 

Beyrut: Dâru ihyâ-i türâsi‟l-arabî, 1420.  

Râzî, Muhammed b. Şemsiddîn. Muhtâru's-Sıhâh. Dimeşk: Dâru'l-feyhâ', 2010. 

Reşid Rıza, Muhammed. Tefsiru’l-Menâr. Kahire: Hey‟etü‟l-Mısriyye, 1990. 

Sâlih, Subhi. Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân. 4. Baskı, Daru‟l-ilm, 2000. 

Sel, Kemal Salih. Türk Masonluk Tarihine Ait Üç Etüd. İstanbul: Yenilik Basımevi, 

1973. 

Serahsî, Muhammed b. Ahmed. Mebsut. Beyrut: Daru‟l-marife, I-XXX,1414/1993.  

Sezgin, Fuat. Bilim Tarihi Sohbetleri. İstanbul: Timaş, 2017. 

Suyûtî,  Celâlüddin. el-Ġtkân fî ulumi’l-Kur’ân. Beyrut: Müessesetü‟r-risâle, 2015. 

Suyûtî, Celâlüddin. Tefsiru’l-celâleyn. 14. Baskı. Beyrut: Daru ibn-i kesir, 1431/2010. 

Süreyya, Mehmed. Sicill-i Osmanî. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1996. 

Şaban, Zekiyyüddîn. Usûlu’l-fikhi’l-Ġslâmî. 1. Baskı. İstanbul: Mektebetü‟l-İrşâd, 

1437/2016. 

Şâfi‟î, Celâleddîn Muhammed b. Abdurrahman. Telhîsu’l-Miftâh. İstanbul: Şifa 

Yayınevi, 2017. 



113 

 

Şânî-zâde, Mehmed „Atâ‟ullah Efendi. ġânî-zâde Târîhi. Prof. Ziya Yılmazer (hzl.). 

İstanbul: Çamlıca, 2008. 

Şâtıbî, Ebû İshâk. el-Muvâfakât fî usûli’Ģ-Ģerîati. Dr. Muhammed el-İskenderânî – 

Adnan Derviş (thk.). Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-arabî, 1429/2008. 

Şâtıbî, Ebû İshâk. el-Muvâfakât fî usûli’Ģ-Ģerîati. Dr. Muhammed el-İskenderânî – 

Adnan Derviş (thk.). Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-arabî, 1429/2008. 

Şimşek, M. Sait. Günümüz Tefsir Problemleri. 15. Baskı. İstanbul: Kitap Dünyası 

Yayınları, 2017. 

Şimşirgil, Ahmet – Ekrem Buğra Ekinci. Ahmet Cevdet PaĢa ve Mecelle. İstanbul: 

KTB Yayınları, 2008. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ. Câmiʿu’s-sahîh Sünenü’t-Tirmizî. 2. Baskı. 

Ahmed Muhammed Şakir (thk.).  Mısır: Şirketü mektebeti ve matbaati Mustafa 

el-bâbi, 1395/1975.  

Uludağ, Süleyman. “Kâşânî”, DĠA. c. 22, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2002.  

Yavuz, Yusuf Şevki. “Beyzâvî”, DĠA. c. 6, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992. 

Yavuz, Kemal. Mu‘înî’nin Mesnevî-i Muradiye’si Mesnevi Tercüme ve ġerhi. 1. 

Baskı. Konya: Selçuk Üni. Mevlana Uygulama ve Araştırma Merkezi, 2017.  

Yazıcı, İshak. “Ebü‟l-Leys Semerkandî”, DĠA c. 36, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2009. 

Yetiş, Kazım. "Beşiktaş Cemiyet-i İlmiyyesi", DĠA. c. 5, İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 1992 

Yücer, Hür Mahmut. “Kethüdâzâde Mehmed Ârif Efendi Hayatı, Soyu, Görüşleri, 

Meşrebi ve Ulemâ İçerisindeki Yeri”, (Emin Efendi, Menâkıb-ı Kethüdâzâde 

içinde). 



114 

 

Zemahşerî, Cârullah. el-KeĢĢâf an hakâiki gavâmizi’t-tenzîl. 3. Baskı. Beyrut: Daru‟l-

kütübi‟l-arabî, 1407. 

Zerkânî, Muhammed Abdu‟l-Azîm. Menâhilu’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân. 4. Baskı,  

Ahmed Şemseddin (thk.). Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiye, 2013. 

Zerkeşî, Bedrüddîn. el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân. 3. Baskı. Mustafa Abdülkadir Atta 

(thk.). Beyrut: Dâru‟l-kütübi‟l-ilmiye, 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 

 

Süreli Yayınlar: 

Abay, Muhammed. “Osmanlı Döneminde Yazılan Tefsirle İlgili Eserler 

Bibliyografyası”, Dîvân Ġlmî AraĢtırmalar. Sayı: 6, 1999/1. 

Akyel, Siyami. “Türkiye‟de Masonluk ve Yayılması”, Milligazete. 13 Şubat 2017.   

Altuntaş, Halil. “el-Vücûh ve‟n-nezâir”, Diyanet Dergisi, c. 26, sayı: 1, 1990. 

Arpa, Recep. “Tanzimat‟tan Cumhuriyete Osmanlı Gazete ve Dergilerinde Yer Alan 

Tefsir İlanları”, Usûl Ġslam AraĢtırmaları. 2011. 

Ateş, Avnullah Enes. “Bir Tercüme Problemi Olarak Kur‟an‟da Müşakele Üslubu”, 

Hitit Üni. Ġlahiyat Fakültesi Dergisi. 2017/1, c. 16, sayı: 31.  

Aydar, Hidâyet. Türklerde Kur‟an Çalışmaları. Ġ.Ü. Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 1999, 

Sayı: 1. 

Birışık, Abdülhamit – Recep Arpa. “Osmanlı Dönemi Tefsir Çevirileri”, Türkiye 

AraĢtırmaları Literatür Dergisi. c. 9, sayı:18, 2011. 

Birışık, Abdülhamit. “Osmanlıca Tefsir Tercümeleri ve Hüseyin Vâiz-i Kâşifî‟nin 

Mevâhib-i Aliyye‟si”, Ġslâmî AraĢtırmalar Dergisi. c. 17, sayı:1, 2004 

Cunbur, Müjgân. “Kur‟ân-ı Kerîm‟in Türk Dilinde Basılmış Tercüme ve Tefsirleri”, 

Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Dergisi. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

1962. 

Deliser, Bilal. “Tarih Felsefesi ve Metodolojisi, Biyografik Tarih Yazımı Çerçevesinde, 

Tefsir Tarihi Yazımı Açısından Şemsüddîn Muhammed B. Ali Ed-Dâvûdî Ve 

“Tabakâtü‟l-Müfessirîn” adlı Eseri”, G.Ü. Ġlahiyat Fakültesi Dergisi. 2015/4, 

c. 4, sayı: 8. 

Fazlıoğlu, İhsan. “Osmanlı Döneminde „Bilim‟ Alanındaki Türkçe Telif ve Tercüme 

Eserlerin Türkçe Oluş Nedenleri ve Bu Eserlerin Dil Bilincinin Oluşmasındaki 



116 

 

Yeri ve Önemi”, Kutadgubilig Felsefe - Bilim AraĢtırmaları. sayı: 3, Mart 

2003. 

İhsanoğlu, Ekmeleddin. “19. Asrın Başlarında –Tanzimat Öncesi- Kültür ve Eğitim 

Hayatı ve Beşiktaş Cemiyet-i İlmiyesi Olarak Bilinen Ulema Grubunun 

Buradaki Yeri”, Milli Türk Bilim Tarihi Sempozyumu. İstanbul: Edebiyat 

Fakültesi, 1987. 

İhsanoğlu, Ekmeleddin. “Modernleşme Süreci İçinde Osmanlı Devletinde İlmî ve 

Meslekî Cemiyetleşme Hareketlerine Genel Bir Bakış”, Milli Türk Bilim 

Tarihi Sempozyumu. İstanbul: Edebiyat Fakültesi, 1987. 

Kara, Mehmet. “Doğu ve Batı Türkçesinde Kur‟an Tercüme ve Tefsirleri”, Diyanet 

Ġlmi Dergi. 1993. 

Karagöz, Mustafa, “Vücûh ve Nezâirin Terimleşme Süreci –Nezâirin „Eş anlamlılık‟ 

Olarak Tanımlanması Sorunu” , Bilimname, XIV, 2008/1, 7-33.   

Kaya, Murat. “XIX ve XX. Asırda Osmanlı‟da Mutasavvıf Müfessirler”, Tasavvuf ilmî 

ve akademik araĢtırma dergisi. Sayı, 29, 2012/1 

Tahirü‟l-Mevlevî. “Mevlânâ Hüseyin Vâiz ve Tefsir-i Hüseynî”, Beyânü’l-Hak. S.41, 

21 Şaban 1327/24 Ağustos 1325. 

Topal, Ahmet. “Mesnevî‟nin Türkçe Manzum Tercüme ve Şerhleri”, AÜ. Türkiyat 

AraĢtırmaları Enstitüsü Dergisi. Sayı: 32, Erzurum 2007. 

Umur, Suha. “Türkiye‟de Masonluk”, Mimar Sinan. Sayı: 113, Ekim 1999. 

Uzunçarşılı, İ. Hakkı. "Cedid Ricalinden Valide Sultan Kethüdası Meşhur Yusuf Ağa ve 

Kethüdazâde Ârif Efendi", Belleten. c. XX, Sayı, 79. 

Ünal, Mehmet. “Mesnevî‟nin Yedinci Cildinin Sıhhati ile İlgili Görüş ve Tespitler”, 

Uluslararası Sosyal AraĢtırmalar Dergisi. c. 9, Sayı: 42, Şubat 2016. 



117 

 

Yavuz, Kemal. “Âbidin Paşa‟ya yazdığı Bir Mektubda Cevdet Paşa‟nın Mevlevîlik 

İçindeki Yeri ve Mesnevî‟nin Düzme Yedinci Cildi Üzerine Görüşleri”, 2. 

Milli Mevlâna Kongresi. Konya: Selçuk Üniversitesi Basımevi, 1986. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



118 

 

Diğer Yayınlar: 

Angı, Seza. Kâşifî, Hayatı ve İstanbul Kütüphanelerindeki Farsça Yazma Tefsirleri, 

YayınlanmamıĢ Mezuniyet tezi. İstanbul: İ.Ü. Edebiyat Fakültesi Arap-Fars 

Filolojisi Bölümü, 1975. 

Armağan, Emine. “Ahmet Cevdet Paşa ve Tercüme-i Şerife”, YayınlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi. İstanbul Üni. SBE, 2015. 

Arpa, Recep. “Ayıbtâbî Mehmed Efendi‟nin Tibyân Tefsiri ve Osmanlı Toplumundaki 

Yorum Değeri”, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Uludağ Üniversitesi 

SBE, 2005. 

Cündioğlu, Dücane, “"Mason" olduğu söylenen Kur'an mütercimi (2)”, YeniĢafak. 6 

Ekim 2000.  

Cündioğlu, Dücane. “"Mason" olduğu söylenen Kur'an mütercimi (1)”, YeniĢafak. 3 

Ekim 2000.  

Karaçavuş, Ahmet. “Tanzimat Dönemi Osmanlı Bilim Cemiyetleri”, YayınlanmamıĢ 

Doktora Tezi. Ankara Üni. SBE, 2006. 

 

 

 

 

 

 



119 

 

Elektronik Kaynaklar: 

http://fa.wikishia.net/view/ یکاشف_ٗاعع_یُحظ_ٍلا  (Erişim tarihi:19.05.2019) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Yusuf_Agah_Efendi (Erişim tarihi: 18.04.2019) 

http://fa.wikishia.net/view/ یکاشف_ٗاعع_یُحظ_ٍلا #.D9.85.D8.B0.D9.87.D8.A8 (Erişim 

tarihi: 19.05.2019) 

https://www.farsnews.com/news/13970219000852/ یکاشف-یاطیط-شٔیاّذ  (Erişim Tarihi: 

20.05.2019) 

http://fa.wikishia.net/view/���_��?�_����_����?
https://tr.wikipedia.org/wiki/Yusuf_Agah_Efendi
http://fa.wikishia.net/view/���_��?�_����_����?#.D9.85.D8.B0.D9.87.D8.A8
https://www.farsnews.com/news/13970219000852/���?��-�?��?-����?

