
T.C 

Marmara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

Ortaöğretim Sosyal Alanlar Eğitimi Ana Bilim Dalı 

Tarih Eğitimi Bilim Dalı 

  

 

 

 

 

BİREYSEL VE KOLEKTİF KİMLİKLERİN İNŞASINDA  

TARİH ALGISININ ROLÜ 

 

 

 

 

 

AKİF PAMUK 

(DOKTORA TEZİ) 

 

 

 

 

İSTANBUL - 2013 



T.C 

Marmara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

Ortaöğretim Sosyal Alanlar Eğitimi Ana Bilim Dalı 

Tarih Eğitimi Bilim Dalı 

  

 

 

BİREYSEL VE KOLEKTİF KİMLİKLERİN İNŞASINDA  

TARİH ALGISININ ROLÜ 

 

 

 

AKİF PAMUK 

(DOKTORA TEZİ) 

 

 

 

DANIŞMANLAR 

PROF. DR. HALİL EKŞİ 

YRD. DOÇ. DR. MUSTAFA AKSOY 

 

 

İSTANBUL - 2013 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tüm kullanım hakları 

M.Ü. Eğitim Bilimleri Enstitüsü’ne aittir. 

© 2013 

 



i 
 

 



 
 

ii 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

1983 yılında Kütahya’da doğdu. İlk ve ortaöğretimini Kütahya’da tamamladı. 2005 yılında 

Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim Fakültesi Tarih Öğretmenliği Bölümü’nden mezun 

oldu.  

 

2007 yılında “Vatandaş Yetiştirme Aracı Olarak Tarih Öğretimi: Orta Öğretim Düzeyinde 

Öğretmen, Öğrenci ve Veli Görüşleri (Trabzon-Tunceli Örneği)” başlıklı tezle Marmara 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü’nden bilim uzmanı unvanını aldı.  

 

2011 yılından beri Marmara Üniversitesi, Atatürk Eğitim Fakültesi Tarih Eğitimi Anabilim 

Dalı’nda araştırma görevlisi olarak çalışmaktadır.



 
 

iii 
 

 

ÖNSÖZ 

Kimlik, bilinçdışında etkinliğini her an sürdüren, sosyal gerçekliğimizi biz farkında olmadan 

kuran, ancak ötekiyle karşılaştığımızda varlığını fark ettiğimiz olgudur. Kimliğimiz üzerine 

düşünmeyiz. Kimliğimiz üzerine düşündüğümüzde ya kimliğimizden dolayı 

ötekileştirilmişizdir ya da ötekiyle karşılaşmışızdır. Kierkegaard’ı hatırlatır biçimde birey 

kimliğinden dolayı tekinsizliğe kapıldığında ya da kaygıya düştüğünde neliği üzerine 

düşünmeye başlar. Türkiye’de yaşayan bireyler için "kimlik problemleri" çok tanıdıktır. 

Sosyal gerçeklikte sürekli yinelenen "dış mihraklar" söyleminden tutun mahalledeki Romen 

yurttaşa kadar birçok etiketlemeyle ve ötekileştirmeyle yaşarız. Türkiye’de öteki olmak için 

pek çok olgu vardır. Türkiye ötekisi bol bir toplumdur. Kimi zaman "dış mihrakların" 

destekçisi oluruz; kimi zaman irticacı, fundamentalist, kimi zaman darbe yanlısı seküler bir 

Kemalist, kimi zaman uzak durulması gereken "heretik" bir Aleviyizdir. Bunların üstüne 

ayrılıkçı terörist Kürt’ü de unutmayalım. Rumları, Ermenileri, Süryanileri ve Yahudileri 

ekleyelim. Bu liste uzayıp gider. 

Bu metin; tüm bu kimlik tanımlamalarını anlamaya çalışmanın bir ürünüdür. Araştırmacının 

kendisiyle yüzleştiği ve önyargıyı Gadamerci bir anlayışla algılayıp, sosyal inşacı bir tavırla 

metinde kendisini aramasının öyküsüdür. Bu metnin kimlik problemlerini çözmeye dair bir 

iddiası yoktur. Yaptığı, sadece kendisini anlamaya çalışmaktır. Kendini anlama çabasının bir 

başka tarafı, kendisi gibi kimlik üzerine düşünen bireylerle anlatıyı oluştururken girmiş 

olduğu etkileşimsel öğrenme sürecidir. Kimi zaman araştırmacı ilk sosyalleşme alanı olan 

ailesi ve onun değerlerini yeniden hatırlamış, kimi zaman onları unutup, bugünün değerlerini 

tartışmaya açmıştır. Tıpkı kimliğin her gün güneş doğduğunda yeni etkileşimlerle, farklı 

biçimlerde inşa edilmesi gibi, bu metnin ortaya çıkış sürecinde de araştırmacı birçok kez 

farklı kimlikler inşa etmiş ve farklı konumlandırmalarla yüz yüze kalmıştır. Bu yüzden bu 

metin araştırmacının bir öyküsüdür. Bu öyküde araştırmacı tarihin kimliği inşa ederken nasıl 

araç olarak kullanıldığını defalarca deneyimlemiş ve her bağlamda aynı metnin bireyler için 

nasıl farklı anlamlar taşıdığını, farklı bağlamlarda farklı anlatıların nasıl oluştuğunu 

gözlemlemiştir. Tarih ve tarih öğretimi, tarih ve tarih öğretiminden daha fazlasıdır. Metnin 



 
 

iv 
 

içinde tarihin, kimliğin inşasında taşıdığı rolü ve araçsal olarak nasıl kullanıldığını 

bulacaksınız. Bulguları okurken belki sizler de yeni alt bağlamlar inşa edeceksiniz.  

Her önsözde teşekkür olur. Bu önsözde teşekkür, birilerini unutmamak için faili belirsiz 

olarak edilecek. Metin ortaya çıkarken fikirleriyle, eleştirileriyle bana ayna olan herkese 

teşekkürler. Sayıları o kadar çok ki, unutmaktan ve unuttuğum için üzülmelerinden 

çekiniyorum. Çalışmam sırasında değerli vakitlerini aldığım katılımcılara da teşekkürü bir 

borç biliyorum. Onlar olmasaydı sosyal gerçekliğin içinde kimliğin nasıl inşa edildiğini 

gözlemleyemeyecektim. Ayrıca bugüne kadar benim kimliğimin oluşmasında katkıları olan 

tüm bireylere de burada teşekkür ederim. 

Metne dair temennim; okuyucunun, kimlik kavramına dair farklı açılımlar yakalama 

ihtimalidir. Bugünün gerçekliğine ve kendi gerçekliğime dair bir şeyler ortaya çıktıysa bu 

metin amacına ulaşmış demektir.  

Akif PAMUK 



 
 

v 
 

 

ÖZET 

Ben ve öteki, biz ve öteki arasındaki etkileşim ile inşa edilen kimlik, aynı zamanda kolektif 

kimlikle bireysel kimlik arasındaki etkileşim ve gerilim sonucunda inşa edilir. Bu açıdan 

bakıldığında kimliğin iki yönü vardır. Bunlardan ilki kolektif kimliktir. Kolektif kimlik, belirli 

bir insan grubunun kendi hakkındaki bilinci ve duygusuyla ilişkilidir; topluluğun kendine 

özgü niteliklere sahip olduğu ve biricikliği yönündeki bilinci ve aidiyet duygusudur. Diğeri 

ise bireysel kimliktir. Bireysel kimlik; farklı bağlamda, farklı bir olay karşısında bireyin 

yeniden konumlanışıdır. Bu yeniden konumlanış bireyin aynı olay karşısında bile farklı 

zamanlarda farklı tavırlar sergilemesine neden olur. 

Bu çalışma bireysel ve kolektif kimliklerin inşasında tarih eğitiminin rolünü tartışmaktadır. 

Araştırmada kimlik ve tarih eğitimi ilişkisi irdelendiğinden araştırma konusunun doğal 

ortamda incelenmesi ve katılımcıların kimliklerini nasıl anlamlandırdıkları, farklı bağlamlarda 

nasıl inşa ettikleri ve inşa ederken tarihi nasıl kullandıkları araştırılma yoluna gidilmiştir. Bu 

göstergeler ışığında araştırmanın amaçları nitel araştırma yöntemlerinden “gömülü teori” 

(grounded theory)  kullanılarak gerçekleştirilmiştir. Araştırmada gömülü teori ile özdeşleşmiş 

olan “kuramsal örnekleme yöntemi” kullanılmıştır. Araştırmanın veri toplama araçları 

yapılandırılmamış görüşme ve odak grup görüşmesidir. Araştırmada iki çalışma grubu 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki bireysel mülakatların yapıldığı 5 kadın ve 3 erkekten oluşan 

çalışma grubudur. İkinci çalışma grubu ise örnek olay tasarımlarının tartışıldığı ve odak grup 

görüşmelerin yapıldığı gruptur. Bu çalışma gurubunda sekiz farklı örnek olay tasarımı 

üzerinden yapılan odak grup görüşme ve 26 katılımcı yer almaktadır. İkinci çalışma grubu 

oluşturulurken bağlamlarına göre farklı kimlikleri temsil ettiği düşünülen bireyler odak gruba 

dahil edilmiştir. Verilerin çözümlenmesinde “Maxqda 2”  bilgisayar programından 

yararlanılmıştır. Veriler açık, eksensel ve seçici kodlamaya göre analiz edilmiş ve kategoriler 

oluşturulmuştur.  

Araştırma sonucunda tarihin kimliğin inşasında kullanımı ile ilgili yapılan odak grup 

görüşmeler sonucunda temellendirme, ikna etme, inkar etme, demagoji, refleksif düşünme 



 
 

vi 
 

kategorileri ortaya çıkmıştır. Kategorilerin kendi aralarındaki ilişkileri tanımlamak aynı 

zamanda en önemli kategorinin ortaya çıkması anlamına gelmektedir. Bu kategori öz kategori 

(core category) olarak adlandırılmaktadır. Tarihin, kimliğin inşasında kullanımının öz 

kategorisi meşrulaştırmadır. Diğer bir deyişle kimliğin inşasında tarih ve tarih eğitimi mevcut 

tarih anlatısını yeni kuşaklara aktararak, bireylerin kimliklerinin inşasında meşrulaştırma 

işlevi görmektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: Tarih, Kimlik, Kimliğin İnşası, Meşrulaştırma, Gömülü Teori 



 
 

vii 
 

 

ABSTRACT 

Identity, which is constructed through the interaction between the self me and the other, and 

or we and the other, is also built up as a result of an interaction and/or tension between 

collective identity and individual identity. Judging from this point of view, identity has two 

aspects. The first one is the collective identity. Collective identity is related to the 

consciousness and emotions of a specific group of people. It is a sense of belonging and 

consciousness towards uniqueness and distinctive characteristics of the community. The other 

one is individual identity. Individual identity is the re-positioning of an individual in the 

presence of different contexts. This re-positioning might require an individual to respond 

differently at different times, even to the same incident. 

 

This study discusses the role of history education in the construction process of individual and 

collective identities. As the study focuses on examining the relationship between identity and 

history education, how the participants give meaning to their identities, how they construct 

their identity in different contexts and how they use history in this construction process have 

been investigated in its natural habitat. To this end, grounded theory, a qualitative research 

methodology, has been employed. The data collection instruments of the study are 

unconstructed interviews and focus group interviews. The first instrument is the working 

group interviews conducted with 5 females, 3 males and the second instrument was employed 

with a group with whom sample incident projections were discussed and the focus group 

meetings were held. This focus consists of focus group interviews administered through 8 

case study designs on 26 participants. During the establishment of the focus groups, 

individuals that were thought to be representative of different identities according to their 

context have been included. The analysis involves open, axial and selective processes and, 

categories were formed accordingly. ‘Maxqda 2’ computer software has been used in the 

analysis of the data.  

 



 
 

viii 
 

The focus group meetings on the use of history in identity construction revealed the categories 

of establishing basis, persuading, denying, demagogy and reflexive thinking. Defining the 

relationship between categories also resulted in the emergence of the most important 

category. This category is identified as the core category. The core category regarding the use 

of history in the construction of identity is legitimization. In other words, in the construction 

of identity, the history and history education have a role of legitimization by transferring the 

current history narrative to new generations. 

 

Key words: History, Identity, Construction of Identity, Legitimization, Grounded Theory 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ix 
 

 

 

İÇİNDEKİLER                                                   Sayfa No 

 

ÖNSÖZ ................................................................................................................................... İİİ 

ÖZET ........................................................................................................................................ V 

ABSTRACT .......................................................................................................................... Vİİ 

İÇİNDEKİLER ....................................................................................................................... İX 

BÖLÜM I: GİRİŞ ..................................................................................................................... 1 

1.1. PROBLEM DURUMU ......................................................................................................... 3 

1.1.1. Alt Problemler ......................................................................................................... 4 

1.2. ARAŞTIRMANIN AMACI ................................................................................................... 4 

1.3. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ ................................................................................................... 5 

BÖLÜM II: ALAN YAZIN ..................................................................................................... 6 

2.1. GÜNDELİK HAYATIN GERÇEKLİĞİ ................................................................................... 7 

2.2. NESNEL GERÇEKLİK OLARAK TOPLUMUN İNŞASI ......................................................... 10 

2.3. ÖZNEL GERÇEKLİK OLARAK TOPLUMUN İNŞASI ........................................................... 14 

2.4. TOPLUMUN SİMGESEL İNŞASI ........................................................................................ 17 

2.5. KOLEKTİF KİMLİK ......................................................................................................... 19 

2.6. MODERN ÖNCESİ DÖNEMDE KOLEKTİF KİMLİK ............................................................ 22 

2.7. YAPISAL DEĞİŞİM OLARAK MODERNİTE ....................................................................... 24 

2.8. TÜRKİYE’DE MODERNİTE .............................................................................................. 29 

2.9. MODERN KOLEKTİF KİMLİK OLARAK ULUSAL KİMLİK YA DA HETEROFOBİ OLARAK 

ULUSAL DEVLETİN DOĞUŞU ................................................................................................ 30 



 
 

x 
 

2.10. ÖTEKİNİN DÜŞMAN OLARAK İNŞASI YA DA KÜRT SORUNU ........................................ 35 

2.11. KOLEKTİF KİMLİK OLARAK DİNSEL KİMLİK ............................................................... 37 

2.12. KOLEKTİF KİMLİK OLARAK KÜLTÜREL KİMLİK .......................................................... 43 

2.13. KOLEKTİF KİMLİK OLARAK CİNSEL KİMLİK YA DA TOPLUMSAL CİNSİYET ............... 47 

2.14. KARŞI DURUŞ OLARAK POLİTİK KİMLİK ..................................................................... 52 

2.15. BİREYSEL KİMLİK ........................................................................................................ 53 

2.16. KOLEKTİF HAFIZA YA DA GEÇMİŞ .............................................................................. 57 

2.17. KOLEKTİF BELLEĞİN İKTİDAR TARAFINDA İNŞA EDİLİŞİ: TARİH ................................. 59 

2.18. İNŞA EDİLENİN YAYGINLAŞTIRILMASI: TARİH ÖĞRETİMİ ........................................... 64 

2.19. ANLAM SORUNU BAĞLAMINDA TARİH ÖĞRETİMİ ....................................................... 69 

BÖLÜM III: YÖNTEM ......................................................................................................... 77 

3.1. ARAŞTIRMA MODELİ ..................................................................................................... 77 

3.2. ÇALIŞMA GRUBU ........................................................................................................... 79 

3.3. VERİ TOPLAMA ARAÇLARI ............................................................................................ 82 

3.3.1. Örnek Olay Tasarımları ......................................................................................... 84 

3.4. VERİLERİN ANALİZİ VE YORUMLANMASI ........................................................ 89 

3.4.1. Verilerin Çözümlenmesi ....................................................................................... 89 

3.4.2. Verilerin Kodlanması ............................................................................................ 89 

BÖLÜM IV: BULGULAR VE YORUM ............................................................................. 93 

4.1. KOLEKTİF KİMLİKLER VE TARİH ................................................................................... 93 

4.1.1. Toplumsal Cinsiyet ve Tarih ................................................................................. 96 

4.1.2. Kültürel Kimlik ve Tarih ..................................................................................... 101 

4.1.3. Dini Kimlik ve Tarih ........................................................................................... 104 

4.1.4. Ulusal Kimlik ve Tarih ........................................................................................ 106 



 
 

xi 
 

4.1.5. Politik Kimlik ve Tarih ....................................................................................... 109 

4.2.BİREYSEL KİMLİK VE TARİH ........................................................................................ 111 

4.2.1.Tarihin Kimliğin İnşasında Kullanımı ya da Tarihin Kullanılış Biçimleri .......... 116 

4.2.1.1.Temellendirme Aracı Olarak Tarih ................................................................... 116 

4.2.1.1.1. Fikrini Desteklemek için Tarihin Kullanımı ................................................. 117 

4.2.1.1.2.Eylem Amacının Yönünü Değiştirerek Tarihi Kullanma ve Fikrini Destekleme

 ....................................................................................................................................... 118 

4.2.1.1.3. Bireysel Öykü ya da Yaşanmışlıkları Kullanarak Kendi Kimliğini 

Temellendirme .............................................................................................................. 121 

4.2.1.1.4.Tarihteki Benzerlikleri Kullanarak Bireyin Konum Alınışının 

Temellendirilmesi .......................................................................................................... 123 

4.2.1.1.5. Tarihteki Sürekliliklere Referans Vererek Bireyin Konum Alınışının 

Temellendirilmesi .......................................................................................................... 126 

4.2.1.1.6. Tarihi Kullanarak Sorumluluğu Paylaştırma ve Yeniden Konum Alış ......... 131 

4.2.1.1.7. Başlangıç Noktası Gösterme ve Konumlanışı Temellendirme ..................... 132 

4.2.1.2. İnkâr Etme Aracı Olarak Tarih ......................................................................... 136 

4.2.1.2.1.Tarihi Kullanarak Konuşma Bağlamını Değiştirme ....................................... 136 

4.2.1.2.2. Tarihi Kullanarak Faili Belirşizleştirme ve Argümanın İnkârı ..................... 139 

4.2.1.2.3. Tarihteki Benzerlikleri ve Bireysel Öyküleri Kullanarak İnkâr Etme .......... 140 

4.2.1.2.4.Tarihi Kullanarak Karşıt Argüman Geliştirme ............................................... 142 

4.2.1.3. İkna Etme Aracı Olarak Tarih .......................................................................... 144 

4.2.1.3.1. Kanıt Göstererek İkna Etme .......................................................................... 144 

4.2.1.3.2. Bireysel Öykü ya da Yaşanmışlıkları Kullanarak İkna Etme ....................... 146 

4.2.1.3.3. Tarihsel Empati ve İkna Etme ....................................................................... 147 

4.2.1.3.4. Ötekinin Argümanını Kullanma ve İkna Etme ............................................. 147 



 
 

xii 
 

4.2.1.3.5. Faili Belirsizleştirme, Benzerlikleri Kullanma ve İkna Etme ....................... 148 

4.2.1.4. Demagoji Olarak Tarih ..................................................................................... 150 

4.2.1.5. Refleksif Düşünme Aracı Olarak Tarih ........................................................... 151 

4.2.2. Kimliğin Tarihi Anlatı Olarak Kurgulaması ya da Tarihin İnşa Ediliş Biçimleri154 

4.2.2.1. Türk, Kültürel Milliyetçi Anlatı ....................................................................... 155 

4.2.2.2. Süryani, Özgürlükçü Sol, Sosyalist, Liberal Anlatı ......................................... 157 

4.2.2.3. Türk, Sosyalist, Ulusalcı Anlatı ....................................................................... 157 

4.2.2.4. Kürt, Özgürlükçü Sol, Sosyalist Anlatı ............................................................ 158 

BÖLÜM V: SONUÇ YA DA SEÇİCİ KODLAMA .......................................................... 159 

5.1. ÖNERİLER YERİNE, YENİ ÇALIŞMA ALANLARI ............................................................ 164 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................ 166 

EKLER .................................................................................................................................. 177 

 



 

BÖLÜM I: GİRİŞ 

Bireyin kendisine sormuş olduğu “Ben kimim?” sorusunun karşılığı olarak 

anlamlandırılan kimlik kavramı, kendi içinde bireyin düşünce dünyası ve yaşantısıyla 

diyaloglar çerçevesinde tanımlanmaya çalışılmaktadır. Bir yönüyle bireyselliği refere 

eden kimlik kavramı diğer yönüyle bireyin sosyal ve politik yanını da tanımlama çabası 

içindedir. Kimlik kavramı üzerinde konsensüs olmayışı bir taraftan bireylerin kendini 

tanımlama çabasının sonuçlarının salt kendi düşüncelerinin ürünü olup olmadığı 

sorusunun tartışılmasından, diğer taraftan insanın sosyal yönünün ağır basmasından 

kaynaklanan dışsal anlamlandırmaların etkisinden kaynaklanmaktadır. Farklı 

disiplinlerin kimlik kavramını farklı biçimde tanımlamaları da bununla bağlantılıdır. 

Psikiyatrinin kullandığı kavram olan “self” (benlik) kavramı kimlikten farklı bir anlam 

taşır. Herder’i hatırlayacak olursak; insan olarak her bireyin özgün bir vârolma biçimi 

olduğu için, herkesin kendi ölçüsünün varlığı, kimliği kavramsal olarak farklı bir 

bağlama oturtur (Taylor, 2005:46). Bu açıdan bakıldığında bu çalışmada kimlik sosyal 

kimlik/kolektif kimlik ve bireysel kimlik bağlamında değerlendirilecektir. Kimliği 

kategorize etmek ve tanımlama çabası kendi içinde anlamlı bir bütün oluşturmakla 

birlikte modern bir çelişkiyi de ifade etmektedir. Kimliğin tanımlamasının kendi 

içindeki açmazı, kavramın insandan bağımsız bir biçimde kavramsallaştırılma 

çabasından kaynaklanmaktadır. Kimlik, kavramının ne olduğu; bireyler tarafından nasıl 

anlamlandırıldığı ve hatta nasıl yaşandığıdır.  

Bireyin kendini tanımlama çabasında özsel olarak kendisinin yapmış olduğu yorum ne 

oranda kendine aittir sorusu insanın tarihsel bir varlık olma gerçeğinin ortaya çıkış 

noktasıdır. Ancak böyle bir tanımlama biçiminin “ben” ve “diğerleri”ni yaratması 

kaçınılmazdır. “Ben”i tanımlamak kendi ekseninde “diğerleri”nin sınırlarını çizmektir. 

Yani burada “ben”i tanımlayan “öteki”dir. İnsan kimliği diğer insanlarla kurmuş olduğu 

ilişkilere yanıt biçiminde diyalojik olarak yaratılmaktadır (Gutmann, 2005). 

Kimliğin diğer unsuru olarak kurgulanan öteki karşısında benzer düşünen bireylerin 

kolektif kimlikleri de benzer bir diyalogun ürünüdür. Bireysel kimlikle kolektif kimlik 

arasındaki bağ, her iki kimliğin iki ana boyutunun varlığına işaret eder: İlki kolektif 



 

 

2 

kimliklerin kesişimi olan bir kolektif boyut iken ikincisi kolektif kimliğin temelini 

oluşturmayıp toplumsal ve ahlaki olarak önemli diğer özelliklerden oluşan kişisel 

boyuttur (Appiah, 2005: 148). Kişisel boyutun bireyin sosyalleşme sürecinde geçirdiği 

başkalaşım diyalektik bir süreci ifade etmektedir. Bireyler kendilerini, kendilerinin ait 

olduklarını düşündükleri gruplara göre tanımlar ve değerlendirirler (Gülgün, 1991). 

Çoğu zaman bu grup üyelerinin bireyin kolektif kimliğine olumlu veya olumsuz 

katkıları söz konusu olmaktadır. Din, cinsiyet, etnik köken, ırk ve cinsellik gibi kolektif 

kimliklerin kişisel kimliğe ne ölçüde etki ettiği modern kavramlarla açıklanamayacak 

kadar karmaşıktır. 

Kolektif kimliklerin herhangi birinin diğerleri üzerine egemen olması diğer kolektif 

kimliği ya da alt kültürü kendinde şey olarak ötekileştirir. Homojenleştirme ve tek 

tipleştirme kavramı bu bağlamda değerlendirildiğinde kolektif kimliklerin politik kimlik 

olarak algılanması anlamı taşır. Politik kimlik kavramı ve diğer kolektif kimlikler 

beraberinde din, modernite, ulus-devlet gibi kavramlarla bireyin etkileşimini gündeme 

getirir. Bir başka ifade ile kendini öteki hisseden kimliğin varlığı tanınma politikalarını 

ve çok kültürlülüğü tartışma konusu yapar. 

Bireyin kimliğini tanımlaması ya da inşa etmesi farklı dönemlerde farklı biçimlerde 

ortaya çıkar. Bu farklılığın ortaya çıkışı bireyin ontolojik durumunun epistemolojisiyle 

uygun kimlikleri tasarlamasını/inşa etmesini ifade eder. Modern öncesi kimliklerle 

modern sonrası kimlikler arasındaki anlam farklılıklarının kaynağı ontolojinin ve bu 

bağlamda tanımlanan epistemolojinin farklılaşmasıdır. Örneğin tarihsel süreç içerisinde 

“Türk” kimliği farklı biçimlerde tanımlanır. Bu ikili yapıyı paralel olarak 

değerlendirmek, kategorikleştirmenin problemlerini en aza indirgeyecektir. Kimliğin 

modern kavram olarak tasarlanması kimliği salt kategori olarak vaaz eder.  

Diğer taraftan modern dönemde vatandaşlıkla çok fazla ilişkisi bulunmadığı varsayılan 

bireysel kimlik kavramı, postmodern dönemde vatandaşlıkla iç içe geçmektedir. 

Farklılıkları bir kenara bırakan, diğer bir deyişle benzerlikler üzerinden kurgulanan 

modern/klasik vatandaşlık hiçbir zaman için bireysel kimliği tartışma konusu 

etmemektedir. Bunun nedeni zaten tartışılacak farklı kimliklerin varolmamasıdır. Ortak 

kimlik ve ortak akıl çerçevesinde bakıldığında bu tavır kendi içinde tutarlı 



 

 

3 

görünmektedir. Diğer taraftan farklılıklar gündeme geldiğinde egemen kültür ile alt 

kültür gerilimi haklar mücadelesi bağlamında vatandaşlıkla ilişkili hale gelir. 

Ulusal kimliği tanımlamada kullanılan araçlardan başta geleni daima tarih ve tarih 

eğitimi olmuştur. “Aynı milletteniz, aynı coğrafyada yaşadık, aynı değerleri 

paylaşıyoruz” gibi “aynı”lıkları tanımlayabileceğimiz yegâne alan tarihtir. Zaten 

bahsedilen ortaklıklar bireyleri ulus-devlet vatandaşı haline getirmektedir. Ortak 

değerlerin varolmadığı alanlarda tarih bu ortaklıkları oluşturan araç olarak 

kullanılmıştır (Pamuk, 2009).  

Farklılıkların tartışılmaya başlandığı dönemde, farklılıklar kendilerini ortak kimlikten 

ayırt edebildikleri oranda varolabileceklerini fark ettiler ki bu durum kimlik taleplerinin 

aslında vatandaşlık talebi anlamına gelmesi demektir. Tarihin buradaki işlevi sadece 

yeni bir tarih anlatısı oluşturarak benzer biçimde kalmaya devam etmiştir. Bu anlatı 

diğer anlatıyı resmi ideoloji kabul ederek yapısökümü yaptığını iddia etmektedir. Yani 

kendini tarihte yeniden var etmeye çalışmaktadır. Her iki algıda ortak yön, kimliğin 

tanımlanmasında tarihin kullanılması olmuştur (Pamuk ve Alabaş, 2008) ve bu 

kullanımın toplumlarda kimi zaman dışlayıcı kimi zaman birleştirici etkileri 

gözlemlenmiştir. Araçları ve amaçları farklı olsa da tarih eğitimi ve vatandaşlık, tarih 

eğitimi ve kimlik arasındaki sıkı ilişki günümüzde de devam etmektedir.  

1.1. Problem Durumu   

Milli kimlik ve millet oluşturma çabalarının temel referans noktasını oluşturan tarih 

öğretimi postmodern dönemde vatandaşlığın bireysel kimlik ile anılmasıyla “bireyin 

kimliği”ni belirlemede etkili olmaya başlamıştır. Diğer taraftan altkültür grupları da 

kendi tarih anlatılarını inşa ederek ortak aidiyet oluşturmaya çalışmışlardır. Bu 

bağlamda tarih ilk insandan -diğer bir tabirle efsane temelli kültürlerden- günümüze 

varıncaya dek “Ben kimim?” sorusuna cevap arayarak köken problemini çözmekle, 

kimlik tanımını geçmişe yapmış olduğu atıflarla belirlemekle tarih ile kimliği ilişkili 

hale getirmektedir. İktidarın tarih eğitimindeki amaçlar ya da tarih eğitiminden 

beklediği faydalar “milli kimliği özümsemiş bireyler yetiştirmek” olarak tanımlanabilir. 

 



 

 

4 

Buradan hareketle, araştırmanın çevresinde döndüğü problem “Bireylerin kimliğinin 

oluşmasında tarihin rolü nedir?” sorusunu temel almaktadır.  

1.1.1. Alt Problemler 

Araştırmanın alt problemleri şöyle sıralanabilir: 

1. Araştırmaya katılan bireylerin bireysel kimliklerinin oluşmasında tarih 

algılarının rolü nedir? 

2. Araştırmaya katılan bireylerin kolektif kimliklerinin ortaya çıkışında tarih 

algılarının rolü nedir? 

3. Araştırmaya katılan bireylerin farklı bağlamlarda tarihe referans verme 

yönelimleri nelerdir? 

1.2. Araştırmanın Amacı 

Bu araştırmanın amacı bireysel ve kolektif kimliklerin tanımlanmasında ve 

yapılandırılmasında tarih eğitiminin rolünü tartışmaya açmaktır.  Bir tarafıyla bireyin 

kendi düşüncesinin ortaya çıkışını temsil eden bireysel kimliği; diğer taraftan kolektif 

kimliğin bireysel kimliğe yapmış olduğu diyalojik katkının dilsel ifadelerinde referans 

noktalarından olan tarihin, temsili olarak mı yoksa felsefi olarak mı kimliği belirlediği 

sorusuna cevap arama süreci bu çalışmanın temel niteliklerinden birini oluşturmaktadır. 

Bu bağlamda mutlak kimliğin bireylerin zihnindeki karşılığının kimliğin metalaşması 

olarak ortaya çıkması muhtemeldir. Bu süreçte tarihsel ifadelerin söylem olarak 

kullanılıp kullanılmadığı diğer bir deyişle meşrulaştırma aracı olarak kimliğin 

eleştiriselliğe kapatılmasını sağlayıp sağlamadığı tartışmaya açılacaktır. Kimliği 

tanımlarken, kimliğin yaşantıya katmış olduğu pratik eylemselliklerin retorikle 

ilişkisinin ortaya çıkarılması bu araştırmanın amaçlarından birisidir.  



 

 

5 

1.3. Araştırmanın Önemi 

Tarih eğitiminin iki temel amacı vardır: Bunlardan ilki tarihin disiplin içi amaçları 

diğeri tarihin disiplin dışı amaçlarıdır (Dilek, 2002). Tarihin disiplin içi amaçları bireye 

tarihsel empati, tarihsel analiz ve yorum gibi beceriler kazandırmak olarak ifade 

edilebilmektedir. Diğer taraftan tarihin disiplin dışı amaçları bireyin sosyalleşmesi, 

kültür aktarımı bağlamında bireylerin ortak değerleri tanımlayıp yaşamlarına 

aktarmasını ifade etmektedir. Benzer biçimde tarih eğitiminin vatandaş yetiştirme aracı 

olarak kullanılması disiplin dışı amaçları arasında sayılabilmektedir (Pamuk, 2009). Bu 

iki yaklaşımda ifade edilen amaçlar “olması gereken bir duruma” (normative) refere 

eder. Her iki yaklaşımda da tarihin kimlikle ilişkili olduğu öne sürülebilir. Bir tarafıyla 

bireysel kimliğin inşası, diğer tarafıyla kolektif kimliğin inşası. Bu iki yaklaşımın temel 

özelliği ideal olanı/olması gerekeni ifade etmesidir. Var olanın ne olduğu sorusu bu 

araştırmanın yanıtlamaya çalışacağı sorulardandır.  

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



 

 

6 

BÖLÜM II: ALAN YAZIN 

 

“Saraybosna'dan ayrılmayalım. Hayali bir anket için düşüncelerimizde orada kalalım. 
Sokakta elli yaşlarında bir adamı inceleyelim. 1980'e gelirken, bu adam şöyle derdi: 

"Ben Yugoslavım!", gururla ve gönül koymadan; daha yakından sorular 
sorulduğundaysa Bosna-Hersek Özerk Cumhuriyeti'nde yaşadığını ve bu arada 

Müslüman geleneği olan bir aileden geldiğini belirtirdi. On iki yıl sonra, savaşın en 
şiddetli günlerinde aynı adam, hiç duraksamadan ve bastırarak şöyle cevap verirdi: 
"Ben Müslümanım!" Hatta belki de şeriat kurallarına uygun bir sakal bırakmış bile 

olurdu. Hemen arkasından Boşnak olduğunu ve bir zamanlar gururla Yugoslav 
olduğunu vurguladığının kendisine hatırlatılmasından hiç hoşlanmadığını eklerdi. 

Bugünse adamımızı sokakta çevirsek önce Boşnak, sonra Müslüman olduğunu 
söyleyecektir; düzenli olarak camiye gittiğini de belirtecektir; ama ülkesinin Avrupa’nın 
bir parçası olduğunu ve bir gün Avrupa Birliği’ne katılmasını umut ettiğini söylemeden 

geçemeyecektir. Aynı insana yirmi yıl sonra aynı yerde rastlasak, acaba kendini nasıl 
tanımlardı? Aidiyetlerinden hangisini en başa koyardı? Avrupalı mı? Müslüman mı? 

Boşnak mı? Başka bir şey mi? Belki de Balkan mı?” (Maalouf, 2012: 17)  

 

 

Anlam, tarihsel ve kültürel olarak görecelidir. Sadece o kültüre ve o tarihi zamana özgü 

olmasının yanı sıra o kültürün ve o tarih diliminin ürünüdür. Kültürün o döneminde 

ortaya çıkan belirli ekonomik, sosyal ve siyasi düzenlemelere bağımlıdır. Dünyayı 

anlama tarzlarımız nesnel (evrensel/zorunlu) gerçeklikten değil hem geçmişteki hem de 

şimdiki toplumsal belirleyicilerden kaynaklanmaktadır. Kültürümüzde halihazırda var 

olan ve insanların kullandıkları kavramsal çerçeveler ve kategoriler içine doğarız. 

Yaşantılarımızın ifadesi için var olan uygun düşünme kategorilerini tesadüfi bir şekilde 

bulmayız (Burr, 2012:8 ).  Bunları “inşa” ederiz. Bu bakış açısıyla baktığımızda sosyal 

dünya verili (a-priori) olarak yoktur. Dolayısıyla insanla ilgili olan her şey bizim de 

dahil olduğumuz sosyal ve tarihi süreç içinde üretilirler. Benzer biçimde Nietzsche'ci 

bakış açısına göre kaostan ibaret olan gerçeklikte verili (a-priori) hiçbir düzen yoktur; 

anlam, sırf bizim anlam verme edimlerimizle keyfi bir biçimde inşa ettiğimiz bir şeydir. 

Dünya kendisini, bir felsefi realistin düşündüğü gibi; türler, kategoriler, nedensel 

hiyerarşiler, farklı alanlar şeklinde bölüp sınırlandırmaz; tam tersine, o, kendisi 



 

 

7 

hakkında konuşarak bütün bunları yapan “biz”den başkası değildir. Dil, gerçekliği 

yansıtmaktan çok kurar, onu kavramsal kalıp içine sokup parçalar ve oluşturur. 

Dolayısıyla kavramsal kalıp içine sokulup parçalanmakta olanın tam olarak ne olduğuna 

yanıt vermek zordur. Gerçekliğin kendisi, biz onu söylemlerimiz yoluyla oluşturmadan 

önce, tam anlamıyla, ifade edilemez bir bilinmeyendir (Egleton, 2011:267). Kişilerin ya 

da şeylerin içinde onları öyle kılan/öyle olmasını sağlayan bir “öz” yoktur. Bu epistemik 

duruş aynı zamanda tutarlı ve tekil benlik fikrini de reddeder ve eğer benlik, dil ve 

sosyal etkileşimin bir ürünü ise benlik en azından bir ölçüde yaşantılarımızın taşıdığı bir 

şey olarak, kiminle hangi şartlarda ne amaçla birlikte olunduğuna bağlı olarak sürekli 

akışkan olacaktır, sürekli değişecektir. Dilin sosyal etkileşimlerdeki inşa edici gücü 

hepimize parçalı, kaygan ve geçici bir kimliği garantiler. “Aynı ırmaklara girerler başka 

ve başka sular akar” (Herakleitos, 1998: 37). Bir sürekliliğe ve ahenge sahip 

olduğumuza dair öznel duygunun kendisi, diğer insanlarla dil temelli sosyal etkileşimin 

bir neticesi olarak görülebilir fakat bu bir yanılsamadır (Burr, 2012: 54).   

Denilebilir ki bilincimizin bütün nesneleri, hakkında düşündüğümüz ya da 

konuştuğumuz her şey, kimliklerimiz, kendiliklerimiz dahil dil yoluyla inşa edilir; 

söylemlerden imal edilir. Dilin dışında hiçbir şeyin asli, bağımsız var oluşu yoktur; var 

olan sadece söylemdir. Söylem; bir referans çerçevesi, bu dünyayı açıklama yolu ve 

"nesnelerin" biçimlenmesine izin veren bir anlam dünyası kurar (Burr, 2012: 105). Peki 

bu durum nasıl ortaya çıkar? Sosyal gerçekliğin nasıl inşa edildiği tartışmaya muhtaçtır. 

2.1. Gündelik Hayatın Gerçekliği 

Gündelik hayatın gerçekliği düzenlenmiş bir gerçeklik olarak kavranır. Gündelik 

hayatın fenomenleri, onlara dair kavrayıştan bağımsız görünen ve kendilerini kavrayışa 

dayatan örüntüler içinde önceden düzenlenmiştir. Gündelik hayat gerçekliği, evvelce 

nesnelleşmiş, yani ben sahneye çıkmadan önce nesneler olarak adlandırılmış, bir 

nesneler düzeni tarafından oluşturulmuş gibi görünür. Gündelik hayatta kullanılan dil, 

bana sürekli olarak zorunlu nesnelleşmeler sağlar ve bu nesnelleşmelerin içinde anlam 

kazandığı ve gündelik hayatı benim için anlamlı kılan bir düzen tesis eder (Berger ve 

Luckmann, 2008: 35).  Türkiye olarak adlandırılmış bir yerde yaşarım; toplumumun 

teknik kelime dağarcığı içinde adlandırılmış, bilgisayardan gömleğe kadar çeşitlenen 



 

 

8 

araçlar kullanırım; yine bu dağarcık aracılığıyla düzenlenmiş, sivil toplumundan, siyasi 

partilerine kadar farklı bölgelere dek uzanan bir insani ilişkiler ağının içinde yaşarım. 

Bu anlamıyla dil, hayatımın toplumdaki koordinatlarını gösterir ve bu hayatı, anlamlı 

nesnelerle doldurur. Günlük hayatın rutinleri eğer rutin olarak devam ediyorsa 

problemsiz olarak algılanır ve birey bunun üzerine düşünmez. Ne zaman rutin dışına 

çıkılırsa gündelik hayat üzerine düşünülmeye başlanır. Olağan zamanlarda gündelik 

hayat problemleri yok gibidir. 

Gündelik hayatta sürekli ötekilerle karşılaşırım. Onlarla ilişkimi belirleyen de gündelik 

hayatın gerçekliğidir. Gündelik hayatın temel kavramı “tipleştirme”dir. Şöyle ki; 

gündelik hayatın gerçekliği, yüz-yüze karşılaşmalarda ötekileri kavramayı ve onlarla 

münasebete girmeyi sağlayan tipleştirici şemaları içerir. Böylece ben ötekini, 'bir erkek', 

'bir Türk', 'bir müşteri', 'sinirli bir tip' vb. olarak kavrarım. Bütün bu tipleştirmeler, 

sözgelimi onunla kurduğum ilişkide baskın özneyi oynamak yerine alttan almaya karar 

vermemde olduğu gibi, onunla etkileşimi sürekli etkiler. Yüz-yüze etkileşimimiz, bu 

tipleştirmelerle kalıba sokulacaktır; ta ki bunlar, onun tarafından yapılan bir müdahale 

sonucu problemli hale gelene kadar. Bu durumda O’nun, 'bir erkek', 'bir Türk' ve 'bir 

müşteri' olmasının yanı sıra, ayrıca kendisini üstün gören bir akademisyen ve ilk bakışta 

sinirlilik gibi görünen davranışlarının aslında yeni tanıştığı insanlarla sınır koymanın bir 

ifadesi olduğuna dair kanıtlar üretebilir. Berger ve Luckmann’a göre, (2008: 47) 

şüphesiz bu noktada tipleştirici şemam değişikliğe uğrayacak ve akşamki planım, bu 

değişikliğe uygun olarak farklı bir hal alacaktır. Böylelikle yeni tipleştirmeler ortaya 

çıkacak ve tipleştirme stoğuma eklenecektir. Yine de böylesi karşı çıkışlara 

uğramadıkları müddetçe tipleştirmeler, aksi iddia edilene dek korunacak ve o 

durumdaki eylemlerimi belirlemeye devam edeceklerdir.  

Bu bağlamda gündelik hayatın sosyal gerçekliği, bu yüzden, yüz yüze durumun 'burada 

ve şimdi'liğinden uzaklaştıkça giderek anonimleşen tipleştirmelerin sürekli bir 

ardışıklığı içinde kavranır. Sürekli ardışıklığın bir ucunda, yüz yüze durumlarda sık sık 

ve yoğun bir biçimde etkileşim kurduğum diğerleri - bir bakıma 'yakın çevrem' - 

bulunur. Diğer ucunda ise, doğaları gereği yüz yüze etkileşime asla açık olmayan 

oldukça anonim soyutlamalar vardır. Sosyal yapı, bu tipleştirmelerin ve bunlar 

aracılığıyla kurulan mükerrer etkileşim örüntülerinin toplamıdır. Bu şekliyle sosyal 



 

 

9 

yapı, gündelik hayatın gerçekliğinin asli bir unsurudur (Berger ve Luckmann, 2008: 50).  

Diğer bir deyişle yakın çevreme dair tipleştirmeler, anonim soyutlamayla bilinç dışımda 

uzak çevremi de tipleştirerek gündelik hayatın tamamını kapsayacak şekilde genişler. 

Bu tipleştirme gündelik hayatın gerçekliğinde benden öncekileri ve benden sonra 

gelecekleri kapsayacak şekilde sürer. Gerçekliği olmadığı halde halef ve seleflere dair 

tipleştirmeler tamamen gündelik yaşamı belirleme yetisine ve etkisine sahiptir. Bu 

anonim tipleştirme aynı zamanda nesnelleşme anlamı taşır. 

Nesnelleşmeyle birlikte Berger ve Luckmann’a (2008: 57) göre; dil benim öznelliğimi, 

sadece söyleşi partnerim için değil ama aynı zamanda kendim için de 'daha gerçek' 

kılar. Dilin kendi öznelliğimi benim açımdan kristalize etmeye ve sabitleştirmeye dönük 

bu kapasitesi, dil yüz yüze durumdan koptuğunda dahi (belirli değişikliklere uğrasa da) 

korunur. Dil gündelik hayattan doğar ve asli referansı da onadır. Dil, bir gösterge 

sistemi iddia olarak, “nesnellik niteliğine” sahiptir. Ben dille, bana dışsal olanla bir 

olgusallık olarak karşılaşırım ve bunun benim üzerimdeki etkisi zorlayıcıdır. Dil bana, 

çiçeklenen tecrübelerimin süregiden nesnelleşmeleri için kullanıma hazır bir imkân 

sağlar. Böylelikle dil, tecrübeleri tipleştirdikçe anonimleştirir de; dolayısıyla 

tipleştirilmiş tecrübe, ilke olarak, kendini söz konusu kategoride bulan herhangi biri 

tarafından da kopya edilebilir. Bu yüzdendir ki; dil, 'burada ve şimdi'liği aşma kapasitesi 

sayesinde, gündelik hayatın gerçekliğinin farklı alanları arasında köprü kurarak onları 

anlamlı bir bütün içinde birleştirir. Bu aşkınlıklar mekansal, zamansal ve sosyal 

boyutlar taşır. Dil vasıtasıyla, kendi manevra alanım ile ötekininki arasındaki uçurumu 

aşabilirim; kendi şahsi zaman düzenimi ötekininkiyle eşzamanlı hale getirebilirim ve 

şimdiye dek yüz yüze etkileşim kurmadığımız bireyler ve topluluklar hakkında onunla 

sohbet edebilirim. Dil, bütün bu aşkınlıkların bir sonucu olarak, mekansal, zamansal ve 

sosyal bakımdan 'burada ve şimdi' olmayan çeşitli nesneleri 'burada kılmaya' 

muktedirdir. Geniş bir tecrübeler ve anlamlar yığını, tam da bu nedenle 'burada ve 

şimdi' de nesnelleşebilir (Berger ve Luckmann, 2008: 58). Kısaca ifade edecek olursak, 

bizim için tüm dünya ve hatta rüyalarım, din ve mitoloji dil aracılığıyla gerçek hale 

gelir.  

Dil, gündelik hayatın gerçekliğinden soyutlanmış semboller ve tipleştirmeler inşa 

etmekle kalmaz, aynı zamanda bu sembolleri ve tipleştirmeleri kullanıma sokarak 

hayatın bir parçası haline getirir. Bunun anlamı şudur: Dil ile gündelik yaşamda ortaya 



 

 

10 

çıkan bu bilgi stokları kullanıma sokulduğu ve yeniden ve yeniden üretildiği için sosyal 

bilgi stoğuna dönüşür. Sosyal bilgi stoğunun parçası olarak bu anonim soyutlamalar, 

sosyal bilgi stoğunun kullanıcıları tarafından tipleştirici şemalara dönüşür. Denilebilir 

ki, öteki tarafından üretilen ve sosyal bilgi stoğuna dâhil olan tipleştirmeleri ben 

üretmesem de kullanabilirim.  

2.2. Nesnel Gerçeklik Olarak Toplumun İnşası 

Gündelik hayatta ortaya çıkan ve kullanıma sokulan sosyal bilgi stoğunun ortaya 

çıkardığı üretimlerden birisi olarak sosyal düzen insanın sürekli yaşamdaki 

dışsallaşmaları esnasında üretilir. Bu bölümde de bu durum yani nesnel gerçeklik olarak 

toplumun nasıl üretildiği tartışılacaktır. Bu inşa sürecinin ilk kavramı 

mutatlaşma/alışkanlık haline getirmedir. Toplumda sürekli tekrarlanan her eylem, bir 

sonraki tekrarda bir model olarak kavranan bir kalıba dökülür. Bu mutatlaşma/alışkanlık 

kalıbı bireyin yaşamını kolaylaştırır. Her seferinde aynı davranışı sergilemek yerine 

sosyal bilgi stoğunun kullanımını olanaklı kılar. Mutatlaşma/alışkanlık haline gelme ile 

birlikte Berger ve Luckmann’a (2008: 82) göre; meseleye insanın kendi faaliyetine 

atfettiği anlamlar bakımından bakıldığında, mutatlaştırma, her bir durumun adım adım 

yeniden tanımlanmasını zorunlu olmaktan çıkarır. Çok sayıda durum, ön 

tanımlamalarına göre sınıflandırılabilir. Bu durumlarda girişilen faaliyet de böylece 

öngörülebilir olur. Davranış alternatifleri dahi, standart ölçülerle tayin edilebilir. Ne 

zaman ki mutatlaştırılmış eylemlerin fail tipleri tarafından karşılıklı biçimde 

tipleştirilmesi söz konusu olur, o zaman kurumlaşma vuku bulur. Farklı bir biçimde 

söylersek, böylesi her tipleştirme bir kurumdur. Görüldüğü üzere, mutatlaşmanın ortaya 

çıkardığı kavram kurumlaşmadır.  

Kurumları teşkil eden mutatlaşmış eylem tipleştirmeleri, toplumda kullanıma sokularak 

daima başkalarıyla paylaşılır. Bunlar, söz konusu tikel sosyal grubun bütün üyeleri 

açısından ulaşılabilirdir ve kurum, bizatihi, bireysel eylemlerin yanı sıra birey failleri de 

tipleştirir. Kurum, belirli tipteki failler tarafından icra edilecek belirli tipteki eylemleri 

tespit eder. Bu durum bugün sosyal yaşantımızda yer alan kurumların 

(yapıp/etmelerinin) anlamlarının ortaya çıkışını tartışma konusu yapar. Diğer taraftan 

kurum, tarihselliği ve kontrolü gündeme getirir. Eylemlerin karşılıklı tipleştirilmeleri, 



 

 

11 

paylaşılan bir tarihin akışı içerisinde oluşturulur. Bunlar asla bir anda oluşturulmazlar. 

Kurumlar, daima bir tarihe sahiptirler ve o tarihin ürünleridir. Bir kurumu, içinde 

üretildiği tarihsel süreci anlamaksızın layıkıyla anlamak imkânsızdır. Kurumlar ayrıca, 

bizzat var oluşları bakımından, teorik olarak pek çok başka yol mümkün olsa da insan 

davranışlarını tek bir yola yönlendiren önceden tanımlanmış davranış modelleri 

oluşturmak suretiyle söz konusu davranışları kontrol ederler. Şunu vurgulamak gerekir 

ki; bu kontrol edici karakter, bir kurumu desteklemek için özel olarak oluşturulmuş 

birtakım ceza mekanizmalarından önce ya da ayrı olarak, bizatihi kurumlaşmanın kendi 

doğasına içkindir. “Böylesi mekanizmalar (ki bunların toplamı, genelde bir sosyal 

kontrol sistemi olarak adlandırılan şeyi teşkil eder), elbette ki pek çok kurumda ve 

bizim toplumlar olarak adlandırdığımız bütün kurum kümelerinde varlıklarını 

sürdürürler” (Berger ve Luckmann, 2008: 83.).  Bu durum birey için, her bir bireyin ve 

kurumun eylemlerini öngörebilir kılar. Diğer bir deyişle bireyler ve kurumların ne 

yapacağını önceden kestirme bireyin anlam oluşturma (tipleştirme) sürecini 

kolaylaştırır.  

Bireylerin oluşturduğu bu dünyanın nesnel hale gelmesi diğer bir deyişle nesnel bir 

gerçeklik olarak tecrübe edilmesi mevcut durumun ebeveynler tarafından bireylere 

aktarılırken ortaya çıkan sosyalleşmenin ürünüdür. Bu durumun iki yönü vardır. 

Ebeveyn açısından kurumsal dünya çocuklara aktarılırken yoğunlaşır ve katılaşır. Bu 

yoğunlaşma ebeveynin zihninde kurumsal dünyayı gerçek hale getirir. Berger ve 

Luckmann’a (2008: 90) göre; “Bireyin doğal dünyanın gerçekliğine benzer bir biçimde 

yüz yüze geldiği, kuşatıcı ve verili bir gerçeklik olması anlamında tam anlamıyla bir 

sosyal dünyadan bahsetmek, ancak bu noktada mümkündür. Sosyal oluşumlar, ancak bu 

biçimde nesnel bir dünya olarak yeni kuşağa aktarılabilir. Sosyalizasyonun erken 

aşamalarındaki çocuk, doğal fenomenlerin nesnelliği ile sosyal oluşumların nesnelliği 

arasında ayrım yapma yetisine sahip değildir. Sosyalizasyonun en önemli unsurundan 

başlarsak, dil, çocuğa şeylerin doğasına içkin bir şeymiş gibi görünür; çocuk, dilin 

mutabakata bağlı bir şey olduğu mefhumunu kavrayamaz. Bir şey, adlandırıldığı şey 

olur ve başka türlü adlandırılamazdır. Bütün kurumlar da aynı biçimde, verili, 

değiştirilemez ve kendiliğinden aşikar olarak görünür. Ebeveynlerin de sil baştan 

kurumsal bir dünya kurduğu empirik olarak mümkün olmayan örneğimizde dahi, bu 

dünyanın nesnelliği, ebeveynler açısından, kendi çocuklarının sosyalizasyonu yoluyla 



 

 

12 

arttırılacaktır; zira çocuklar tarafından tecrübe edilen nesnellik, bu dünyaya dair 

tecrübelerine geri yansıyacaktır. Pek çok ebeveyn tarafından aktarılan kurumsal dünya, 

tarihsel ve nesnel gerçeklik karakterine zaten empirik olarak sahiptir.”  

Bu aktarım süreci ise, ebeveynlerin gerçeklik duygusunu kolayca güçlendirir ve sırf bu 

sebeple dahi, kabaca söylersek, eğer biri 'Bunlar böyle yapılır' ya da ‘bu budur’ diyorsa 

bu, o kişinin bizzat buna inanması için çoğu zaman yeterlidir. Bunun anlamı bireyin 

doğumundan önce gelen ve bireysel hatıralardan etkilenmeyen bir tarihe sahip olan, 

bireyin ölümünden sonra da devam edecek olan nesnel bir gerçeklik olarak dünyasının 

inşasıdır. Bu inşa bireyler için tarihsel ve nesnel olgular olarak değerlendirilecektir. 

Bahsi geçen sosyalizasyon sürecinin sonucunda yani yeni bir kuşağın ortaya çıkmasıyla 

birlikte tam olarak sosyal dünya inşa edilmiş olur. 

Bu sosyal gerçekliğin üretilmesi için Berger ve Luckmann’a (2008: 99) göre; “gerekli 

bilgi, toplumun temel diyalektiğinin kalbinde yer alır. O, içselleştirmenin nesnel bir 

dünya yarattığı kanalları 'programlar'. O, bu dünyayı, dil ve dile dayanan bilişsel aygıt 

aracılığıyla nesnelleştirir; yani bu dünyayı, gerçeklik olarak kavranan nesneler halinde 

düzenler.” Bu bilgi, sosyalizasyon esnasında, nesnel anlamda geçerli hakikat olarak 

tekrar içselleştirilir. Toplum hakkındaki bilgi, böylece kelimenin çifte anlamıyla bir 

gerçeklenme olur; hem nesnelleşmiş sosyal gerçekliğin kavranması anlamında hem de 

bu gerçekliğin sürekli üretilmesi anlamında”. 

Dilin ortak tecrübeleri nesnelleştirme gücü kolektif bilgi stoğunun hem temeli hem de 

aracı haline gelerek, ortaya çıkan bilgiyi tekrar topluma sunar, her yeni inşada bu bilgi 

stoğuna yeni tecrübeler ekleyerek. Bunun anlamı dil aracılığıyla tortu ve geleneğin 

yeniden üretilişidir. Roller de böyle bir yapının uygulayıcılarıdır. Kurumlar, bireysel 

tecrübede roller aracılığıyla cisimleşirler. Dilsel olarak nesnelleştirilmiş roller, nesnel 

anlamda mevcut her toplum dünyasının temel unsurlarından biridir. Birey, rolleri yerine 

getirmek suretiyle bu sosyal dünyaya iştirak eder. Bu rolleri içselleştirdiğinde ise, aynı 

dünya onun için nesnel anlamda gerçek hale gelir (Berger ve Luckmann, 2008: 109). 

Kimliğin toplumla iletişimden ortaya çıkmasının temeli de burada yatar. “Bir yandan 

kurumsal düzen, ancak icra edilen rollerde gerçekleştirildiği müddetçe gerçek olur; ama 

diğer yandan roller de, karakterlerini (taşıdıkları bilgi parçaları da dahil) tanımlayan ve 



 

 

13 

içinde nesnel bir anlam kazandıkları kurumsal düzenin temsilcileridir”(Berger ve 

Luckmann, 2008: 115). 

Nesnelleşmeyi dünyanın bir insan girişimi olarak kavranabilirliğini kaybetmesi Berger 

ve Luckmann (2008: 130) tarafından “şeyleşme” olarak tanımlanır. Berger ve 

Luckmann’a (2008: 130) göre; “Şeyleşme insani olguların sanki şeylermiş gibi, yani 

gayrı insani ya da belki de insanüstü terimlerle kavranmasıdır. Bu mesele şu şekilde de 

dile getirilebilir: Şeyleşme, insani faaliyetin ürünlerinin sanki insani ürünlerden başka 

şeylermiş gibi -örneğin doğa olguları, kozmik yasaların sonuçları ya da takdir-i ilahinin 

tezahürleri şeklinde- kavranmasıdır. Şeyleşme, insanın beşeriyetin bizzat kurucusu 

olduğunu unutabileceğini ve dahası insan, yani üretici ile ürünü arasındaki diyalektiğin 

bilinçte yitip gittiğini ima eder. Şeyleşmiş dünya, tanımı gereği, insansızlaştırılmış bir 

dünyadır. Bu dünya, insan tarafından, yabancı bir olgu olarak, yani kendi üretici 

faaliyetinin (özgün sonucu olarak değil de, üzerinde hiçbir denetime sahip olmadığı bir 

yabancıların işi olarak tecrübe edilir.” Bunun anlamı insan tarafından inşa edilen sosyal 

gerçekliğe yine insanın yabancılaşmasıdır. Bu yabancılaşmaya rağmen insan onu 

üretmeye devam eder. Yani insan kendisini reddeden bir gerçeklik üretir. 

Bireyin yabancılaştığı sosyal gerçekliğe kendini ait hissetmesi içinse meşrulaştırmalar 

devreye girer. “Denilebilir ki, meşrulaştırma kurumsal düzenin nesnelleşmiş anlamlarını 

bilişsel bir gerçeklik atfetmek suretiyle bu düzeni izah eder ve düzeni haklılaştırır” 

(Berger ve Luckmann, 2008: 140). Farklı bağlamlarda farklı meşrulaştırmalar ortaya 

çıksa da konumuz açısından önemli olan sembolik düzenin meşrulaştırılmasıdır. Berger 

ve Luckmann’a (2008: 130) göre; “Sembolik süreçler, gündelik tecrübelerdekilerden 

başka gerçekliklere atıfta bulunan göstergeleştirme süreçleridir. Sembolik alanın bu en 

kapsamlı meşrulaştırma düzlemiyle ne tür bir ilişki taşıdığı kolayca görülecektir. 

Pragmatik uygulama alanı, bir kez ve geri dönmemecesine aşılmıştır. Meşrulaştırma 

artık, gündelik hayatta asla tecrübe edilemeyecek sembolik bütünsellikler aracılığıyla 

vuku bulmaktadır; şüphesiz 'teorik tecrübe' den (ki eğer keşif anlamında kullanılmıyorsa 

bu yanlış bir adlandırmadır) bahsedildiği durumlar hariç. Bu meşrulaştırma düzlemi, 

anlamlı bütünleşme kapsamı açısından, bir önceki düzlemden oldukça farklıdır. Bir 

önceki düzlemde, tikel anlam bölgeleri ve farklı kurumlaşmış davranış süreçleri 

açısından yüksek bir bütünleşme derecesi bulmak hâlihazırda mümkündür. Ancak bu 

düzlemde, kurumsal düzenin her kısmı, kuşatıcı bir referans çerçevesi içinde 



 

 

14 

bütünleştirilmiştir ve bu referans çerçevesi, artık her insani tecrübe sadece onun 

içerisinde vuku bulduğu şekliyle kavranabildiği için, kelimenin tam anlamıyla bir evren 

teşkil etmektedir.” Böyle bir evrenin meşrulaştırılması ise başka bir meşruluğun kapısını 

aralar. Belirsiz olarak ortaya çıkan öznel/bireysel kimlik sembolik evren konteksine 

yerleştiğinde meşrulaşmış olacaktır. Bu konuya toplumun simgesel inşası kısmında 

tekrar dönülecektir. 

2.3. Öznel Gerçeklik Olarak Toplumun İnşası 

Nesnel gerçeklik olarak toplum, dışsallaşma ve nesnelleşme süreçleri sonrasında inşa 

olur. Öznel gerçeklik olarak toplum ise içselleştirmenin ürünüdür. Bu içselleştirme 

nesnel gerçeklik olarak ortaya çıkan toplumun birey tarafından anlamlandırılması ve 

aynı zamanda kendisinin nesnel gerçekliğin bir parçası haline gelmesidir. Diğer bir 

ifadeyle hem kendi türünü (insanı) hem de dünyayı anlamlı bir gerçek olarak 

kavramasıdır.  

İçselleştirmenin ortaya çıktığı süreç sosyalizasyondur. Sosyalizasyon ise bireyin bir 

toplumun ya da toplumun bir kesiminin nesnel dünyasına kapsamlı ve tutarlı şekilde 

girmesi olarak tanımlanabilir. “Asli sosyalizasyon/birincil sosyalizasyon, bireyin 

çocukluk döneminde başından geçen ve onu toplumun bir üyesi haline getiren ilk 

sosyalizasyondur. Tali sosyalizasyon/ikincil sosyalizasyon ise, zaten sosyalleşmiş olan 

bireyi kendi toplumunun nesnel dünyasındaki yeni kesimlere sokan sonraki süreçtir” 

(Berger ve Luckmann, 2008: 191). Çocuk, çeşitli duygusal biçimlerde, anlamlı 

toplumsal kesimlerle kendini özdeşleştirir. Hangi biçimde olursa olsun, ancak bu 

özdeşleşme meydana geldiği zaman içselleştirme meydana gelir. “Çocuk, anlamlı 

ötekilerin rol ve tutumlarını benimser, yani bunları içselleştirir ve kendinin kılar. Ve 

anlamlı ötekilerle girilen bu özdeşleşme sayesindedir ki çocuk, kendini tanımaya ve 

öznel bakımdan tutarlı ve makul bir kimlik edinmeye muktedir hale gelir. Bir başka 

deyişle benlik, ilkin anlamlı ötekiler tarafından edinilmiş tutumları kendine doğru 

yansıtan, yansıtılmış bir bütünlüktür. “Birey, kendi anlamlı ötekileri tarafından atfedilen 

şey haline gelir” ( Berger ve Luckmann, 2008: 193).  

Bauman’a (2012: 38) göre; bu süreç şu şekilde işler. “Benliğin "Beni/Bana" kısmı, 

dışsal parçadır (daha doğrusu, kişi tarafından karşılanması gereken talepler ve uyulması 



 

 

15 

gereken kalıplar biçiminde dıştan, onu kuşatan toplumdan gelen bir şey olarak görünen 

bir parça); öteki parça da, bu dışsal, sosyal istemlerin ve beklentilerin irdelendiği, 

değerlendirildiği, kayda geçirildiği ve nihayet telaffuz edildiği içsel benlik çekirdeği 

olan "Ben"dir. Benliğin biçimlenmesinde grubun oynadığı rol "Beni/Bana" parçası 

aracılığıyla gerçekleştirilir. Çocuklar gözlendiklerini, değerlendirildiklerini, 

izlendiklerini, belli bir biçimde davranmaya sevk edildiklerini ve gereken biçimden 

saparlarsa yola sokulacaklarını öğrenirler. Bu deneyim ötekilerin ondan beklentilerinin 

bir imgesi olarak çocuğun gelişen benliğinde yer eder. Onlar, yani ötekiler, belli ki 

uygun ve uygunsuz davranış arasında ayrım yapmanın bir yolunu bilmektedirler. Uygun 

davranışı onaylar, hatalı davranışı da normdan sapma olarak cezalandırırlar. 

Ödüllendirilen ve cezalandırılan eylemlere ilişkin anılar zamanla kuralın -neyin 

beklendiği ve neyin beklenmediğinin- bilinçdışı kavranışına, ötekilerin kendi 

hakkındaki imgesi hakkında benliğin imgesinden başka bir şey olmayan "Beni/Bana"ya 

dönüşür. Dahası, "ötekiler" bir biçimde çevrede olan herhangi bir öteki değildir. 

Çocuğun ilişkiye girdiği çok sayıda insan içinden bazıları benlik tarafından önemli 

ötekiler olarak seçilir; onların başkalarınınkilere yerine getirmek ötekini duymazdan 

gelmekten başka bir anlama gelemez. Çocuğun öğrenmek zorunda olduğu ilk 

becerilerden biri, direnme ve baskıya dayanma, bir tutum alma, en azından dış güçlere 

karşı harekete geçme yetisi tarafından desteklenmeksizin neyin elde edilemeyeceğini 

ayırt etmek ve seçmek olmuştur. Başka bir ifadeyle çocuk, seçmeyi ve kendi 

eylemlerinin sorumluluğunu almayı öğrenir. Benliğin "Ben" parçası özellikle bu yetileri 

temsil eder. "Beni/Bana"nın çelişkili içeriği (çeşitli önemli ötekilerin beklentilerine 

ilişkin çelişkili işaretler) yüzünden, "Ben" kenarda kalmalı, "Beni/Bana"da 

içselleştirilmiş dışsal baskılara dışarıdan bakar gibi belli bir mesafede durmalı, onları 

taramalı, sınıflandırmalı ve değerlendirmelidir. Sonuçta, bu seçimi yapan ve böylelikle 

süre giden eylemin gerçek, haklı "yaratıcısı" haline gelen "Ben"dir. "Ben" güçlendikçe 

çocuğun kişiliği de özerkleşir. "Ben"in gücü, kişinin "Beni/Bana"da içselleştirilmiş 

sosyal baskıları sınama, gerçek güçlerini ve sınırlarını görme, onlara meydan okuma ve 

sonuçlarına katlanma yetisinde ve buna hazır oluşunda ifadesini bulur.  

Çocuğun ötekilerle kurmuş olduğu özdeşlik, sadece ötekilerin rol ve tutumlarını 

benimsemek değil aynı zamanda onların dünyalarını da benimseme durumudur. 

Böylelikle çocuğun kimlik edimi süreci ortaya çıkar. “Çocuk adlandırıldığı şey olmayı 



 

 

16 

öğrenir. Bu kimlik, çocuk tarafından ne ölçüde öznel olarak ediniliyorsa, o ölçüde de 

toplumun damgasını taşır. Kimliğin öznel edinimi ile sosyal dünyanın öznel edinimi 

aynı anlamlı ötekiler tarafından aracılık edilen aynı içselleştirme sürecinin farklı 

veçheleridir sadece” (Berger ve Luckmann, 2008: 194).  

Somut anlamlı ötekilerin rol ve tutumlarından yapılan bu soyutlama, “genelleştirilmiş 

öteki” olarak adlandırılır. Bunun bilinçteki oluşumu ise şu demektir: Birey, artık sadece 

somut ötekilerle değil ama aynı zamanda bir ötekiler genelliğiyle, yani bir toplumla da 

özdeşleşmiştir. Ancak bu genelleştirilmiş özdeşleşme sayesinde; kişinin kendini 

tanıması istikrar ve süreklilik kazanır. O artık sadece şu ya da bu anlamlı öteki 

karşısında bir kimliğe sahip olmakla kalmaz, aynı zamanda, anlamlı olsun ya da 

olmasın ötekilerle karşılaşmalardan etkilenmeden aynı kaldığı öznel olarak kavranmış 

bir genel kimliğe de sahip olur. Bu yeni edinilmiş tutarlı kimlik, muhtelif biçimlerde 

içselleştirilmiş rol ve tutumların tümünde kendini cisimleştirir ( Berger ve Luckmann, 

2008: 195). Genelleştirilmiş ötekinin bilinçteki oluşumu kimliğin oluşması bakımından 

hayati bir öneme sahiptir. Nesnel gerçekliğin içselleştirilmesi olarak bu süreç, toplum, 

kimlik ve gerçekliğin aynı içselleşme sürecinde somutlanmasıdır. Berger ve 

Luckmann’a (2008: 195-196) göre; “Bu somutlanma, dilin içselleştirilmesiyle 

eşzamanlıdır. Aslında dil üzerine yukarıda yapılan gözlemler aşikar bir biçimde 

göstermektedir ki; dil, sosyalizasyonun hem en önemli içeriğini hem de en önemli 

aracını teşkil etmektedir.”  

Asli/birincil sosyalizasyonun tali/ikincil sosyalizasyona göre özdeşleşme problemi 

açısından önemli farklılıkları vardır. Asli/birincil sosyalizasyonda ötekileri seçmek 

mümkün olmadığı için ve süreçte çocuk yarı pasif olduğundan tali/ikincil 

sosyalizasyona göre içselleştirilen dünya daha kararlıdır. Asli/birincil sosyalizasyon 

süreci genelleştirilmiş öteki bireyin bilincinde içselleştirildiğinde sona erer. Fakat 

sosyalizasyon birey yaşadığı sürece devam edecektir.  

Tali/ikincil sosyalizasyon ise birey tarafından kurumsal ya da kurum temelli “alt 

dünyaların içselleştirilmesidir. Farklı bir biçimde ifade edecek olursak, çocuklukta asli 

sosyal becerilerin içselleştirilmesinden hayatın daha sonraki bölümünde meydana gelen 

sürekli benlik dönüşümlerini ayırmak için ikincil sosyalleşme terimi kullanılır (Bauman, 

2012: 44).   



 

 

17 

Bu bölümdeki son kavramımız “söyleşme”dir. “Bireyin ötekine kendini ifade etme 

olarak söyleşme, dilin bireysel var oluşunun yüz yüze durumlardaki gerçekleyici 

etkisinin hayata geçirilmesidir. Söyleşmede, dile ait nesnelleşmeler, bireysel bilincin 

nesneleri haline gelir. Dolayısıyla gerçeklik idame ettiren temel olgu, açımlanan 

biyografik tecrübeyi nesnelleştirmek için aynı dilin sürekli kullanılmasıdır. En geniş 

anlamıyla, bu aynı dili kullanan herkes, gerçeklik idame ettiren ötekilerdir” (Berger ve 

Luckmann, 2008: 222-223). Denilebilir ki, birey söyleşme üzerinden hem kendini var 

edecektir, hem de sosyal gerçekliğini.  

2.4. Toplumun Simgesel İnşası 

Nesnel gerçeklik olarak toplumun inşası bölümünde meşrulaştırma süreçlerinden 

bahsetmiştik. Meşrulaştırma bireyin yabancılaştığı sosyal gerçekliğe kendini ait 

hissetmesi için ortaya çıkmaktaydı. Sembolik düzenin meşrulaştırılmasıyla sembolik 

düzene bireyin ait hissedişi sağlanmaya çalışılmaktaydı. Sembolik evren sosyal 

nesnelleştirmeler aracılığıyla inşa edilir. Topluluğun gerçekliği, yapısal sınırlarının hiç 

bozulmadan olduğu gibi kalıp kalmadığına bakılmaksızın, mensuplarının bu topluluğun 

kültürünün canlılığını algılamalarında yatar. İnsanlar topluluğu simgesel olarak kurar, 

böylelikle de onu bir anlam kaynağı ve ambarı haline getirip kimliklerinin bir 

göstergesine dönüştürürler (Cohen, 1999: 134). Bunun anlamı mitlerin ve simgelerin 

insanlar arasında birlik duygusu yaratması ve topluluğun devamını sağlamasıdır (Sarı, 

1997: 57; Assmann, 2001: 77). 

Simgeler bize ne anlatmamız gerektiğini söylemez, yalnızca anlam yaratma kapasitesi 

kazandırır. Simgeler tarafından oluşturulan kültür, tüm üyelerinin dünyaya aynı biçimde 

anlam vermelerini sağlayacak şekilde dayatmaz kendisini. Tersine, kültür, üyelerine 

yalnızca anlam yaratma kapasitesi sağlar ve topluluğun tamamı dünyaya birbirine 

benzer türde anlam verme eğilimine giriyorsa eğer, bunun nedeni herhangi türden 

belirlenimci bir etki değil, topluluğun üyelerinin dünyaya anlam verirken aynı simgelere 

başvurmalarıdır. “Topluluğun esas göstergesi, üyelerinin genelde ya da özgül ve önemli 

çıkarlar açısından şeylere birbirine benzer bir anlam vermeleri ya da benzer bir anlam 

verdiklerine inanmaları ve dahası, bu anlamın başka bir yerlerde verilen anlamdan farklı 

olduğunu düşünmeleridir. Topluluğun insanların yaşantılarındaki gerçekliği, bu yüzden, 



 

 

18 

insanların genel bir simgeler demetine bağlanmış olmalarında zorunluluk kazanır. Buna 

rağmen simgenin paylaşılması anlamın paylaşılmasıyla zorunlu olarak aynı şey 

değildir” (Cohen, 1999: 14).  

Simgeler tam da kesinlik barındırmadıkları için etkindirler. Simgelerin içeriksiz 

olmadıkları aşikârsa da, barındırdıkları anlam kısmen "öznel"dir. Bu yüzden simgeler, 

insanların kendilerini bir ortodoksinin zorbalığına tabi kılmaksızın "ortak/genel" dili 

konuşabildikleri, görünüşte benzer tarzlarda davranabildikleri, aynı ritüellere 

katılabildikleri, aynı tanrılara dua edebildikleri, benzer giysiler giyebildikleri vb. ideal 

kanallardır. Böylelikle bireysellik ve genellik uzlaştırılabilir. Tıpkı simgenin genel 

biçiminin kendisine atfedilen çeşitli anlamları toparlaması gibi, bir topluluğun simgesel 

repertuarı da topluluk içerisinde bulunan bireysellikleri ve öbür farklılıkları toparlar ve 

bu farklılıkların ifade edilmesine, yorumlanmasına ve sınırlandırılmasına yarayan 

araçları sağlar. İçerisinde bireyselliğin tanınabilir olduğu silsileyi sağlar. Simge 

repertuarı farklılıklardan oluşan gerçekliği görünüşteki benzerliğe sürekli olarak öyle bir 

etkinlikle dönüştürür ki, insanlar farklılıklara rağmen "topluluğu" hala ideolojik bir 

bütünlükle donatabilirler. Simge repertuarı, topluluğun kendi üyelerini hem birbirleriyle 

hem de "dışarı'yla olan karşıtlıklarına rağmen birleştirir ve böylelikle topluluğun 

sınırlarını oluşturup gerçeklik kazandırır (Cohen, 1999: 20). Simgesellik bir aidiyet 

duygusu, kimlik duygusu ve aynı nedenle, başkalarından farklı olma duygusu yaratır. 

Simgesellik söz konusu olan başka kimseler tarafından pekala algılanmayabilecek ve 

böylelikle onların saldırısına uğramayacak, onlar tarafından bozulmaya imkan 

tanımayacak yollardan yapar bunu (Cohen, 1999: 57). 

İnsanlar, onun sınırlarında durdukları zaman kendi kültürlerinin farkına varırlar: Diğer 

kültürlerle karşılaştıkları zaman ya da işlerin başka yollardan yürütülme tarzlarıyla 

karşılaştıkları zaman ya da sırf kendi kültürleriyle çelişen tarzlarla karşılaştıkları zaman 

norm sınırdır. Normun tersine çevrilmesi; normu tanımanın ve ifade etmenin simgesel 

bir aracıdır. Böyle bir farkındalık, kültüre ve topluluğa değer yüklemenin zorunlu bir 

önkoşuludur. Değerlendirme süreci, burada tartıştıklarımıza benzer simgesel 

düzeneklerin kullanılması aracılığıyla gerçekleştirilir ve normun muhafaza edilmesinin 

bir önkoşuludur. Topluluk ve kültür, simgesel sınırların icat edilmesine yaslanır (Cohen, 

1999:77). Bu anlamıyla sınır, topluluğun dış dünyaya sunduğu maskedir; topluluğun 

kamusal yüzüdür. Ama sınırın içeriden kavramsallaştırılması ve simgeleştirilmesi 



 

 

19 

bundan çok daha karmaşıktır. Bunu başka bir yolla anlatmak gerekirse, topluluğun 

kamusal yüzü olarak sınır, simgesel açıdan basittir; ama topluluk içi söylemin nesnesi 

olarak simgesel açıdan karmaşıktır. Nitekim hepimiz birer bütün olarak gruplara, 

abartılı basmakalıp özellikler atfedebiliriz. Ama söz konusu grupların üyeleri açısından, 

bunun gibi stereotipler neredeyse hiç şaşmaz şekilde abartılı çarpıtmalar, yüzeysellikler, 

adaletsizlikler ve komiklikler olarak görülecektir (Cohen, 1999: 83). 

Sembolik evrenin ve/veya simgeselliğin en önemli özelliği bireyin sosyal yaşantısını 

düzene sokmasıdır. Berger ve Luckmann’a (2008: 143) göre; O, 'her şeyi yerli yerine 

koyar'. Dahası, her ne zaman bu düzenin bilincinden uzaklaşılsa (yani kişi kendisini 

olağandışı tecrübe durumlarının içinde bulduğunda), sembolik evren, o kişinin 

gerçekliğe dönmesini yani gündelik hayatın gerçekliğine dönmesini mümkün kılar. Her 

kurumsal davranış ve rol biçiminin kuşkusuz bu düzenin alanına dahil olmasından 

dolayıdır ki, sembolik evren, insanı tecrübe hiyerarşisinde kurumsal düzene öncelik 

bahşederek, kurumsal düzenin nihai meşrulaştırmasını sağlar. Sembolik evrenin 

düzenlemesinden hem geçmiş hem de gelecek etkilenir. Sembolik evren, tarihi düzene 

sokar. O, her kolektif olayı; geçmiş, şimdi ve gelecekten oluşan tutarlı bir bütün 

içerisinde konumlandırır. Geçmiş bakımından sembolik evren, kolektivite içerisinde 

sosyalleşmiş tüm bireyler tarafından paylaşılan bir 'hafıza'yı tesis eder. Gelecek 

bakımından ise, bireysel eylemlerin tasarlanmasına yönelik ortak bir referans çerçevesi 

tesis eder. Böylelikle sembolik evren, bireysel varoluşun sınırlarını aşmak ve bireyin 

ölümüne bir anlam bahşetmek suretiyle, insanları, selefleri ve halefleriyle anlamlı bir 

bütün içinde birleştirir. Artık toplumun her üyesi, kendisini, doğumundan önce var olan 

ve ölümünden sonra da var olacak anlamlı bir evrene ait olduğunu düşünebilir (Berger 

ve Luckmann, 2008: 150).  Bu anlamlı evren de kolektif kimlikleri gösterge olarak 

ortaya çıkaracaktır.  

2.5. Kolektif Kimlik 

Gerçekliğin sosyal inşası bölümünde dil ile ortak tecrübelerin nesnelleştirilip yine dille 

bu tecrübelerin kolektif bilgi stoğunun parçası haline geldiğinden bahsetmiştik. Kolektif 

bilgi stoğu ortak tecrübelerin dili kullanan cemaat içinde bir ortaklaşma sağlamaktadır. 



 

 

20 

Böyle bir ortaklaşmadan bahsedildiğinde tortu ve gelenekten ve kolektif kimliklerden 

bahsetmek mümkün olmaktadır.  

Kolektif kimlik, belirli bir insan grubunun kendi hakkındaki bilinci ve duygusuyla 

ilişkilidir; topluluğun kendine özgü niteliklere sahip olduğu ve biricikliği yönündeki 

bilinci ve aidiyet duygusudur (Bilgin, 1999: 62). Kolektif kimlik bireyin ait olduğu 

grupta sürekli ve kalıcı olmasını garanti eder. Kimlik, kendi doğal ve toplumsal 

çevresine göre zamanla grubun sınırlarını oluşturur. Bireylerin üyeliğini belirler, gruba 

katılma koşulları ile üyelerinin kendilerini tanıma ve tanınma kriterlerini tanımlar 

(Melucci, 2013:43). Böylelikle grubun üyesi olarak “biz” ve grubun üyesi olmayan 

“onlar” ayrımı ortaya çıkar. Bu aynı zamanda ileride tartışacağımız ötekinin ortaya 

çıkışıdır. Bu aynı zamanda sınır ve kültürel fark üzerinden kolektif kimliğin görünür 

olmasıdır.  

Kolektif kimlik, sosyal kimliğin topluluk bağlamında ortaya çıkmasıdır. Bu kimlik 

sınırları belli bir alanda belli bir kültürel topluluk tarafından taşınan kimlik olarak 

sınırlandırılabilir (veya genişletilebilir); bu anlamda etnik, dinsel ve ulusal kimlikler 

bunun versiyonlarındandır. Kolektif kimlikte genellikle bir farklılaşma eğilimi vardır, 

çünkü diğerine karşıtlık içinde, bir diğerlerinden farklı olarak kendini tanımlar (Bilgin, 

2007: 13). 

Bauman’a (2012; 51)  göre; "Biz" ve "Onlar" yalnızca iki farklı grubu, tümüyle farklı 

iki tutum arasındaki, duygusal bağlanma ve antipati, güven ve kuşku, güvenlik ve 

korku, işbirliği ve çekişme arasındaki ayrımı temsil eder. Gündelik hayatı inşa ederken 

kullandığımız tipleştirmeler burada devreye girer. "Biz" ait olduğumuz, parçası 

olduğumuz grup anlamına gelir. Bu grup içinde olanları gayet iyi anlarım ve anladığım 

için nasıl sürdüreceğimi bilirim, kendimi güvenli ve evimde hissederim. Bu grup adeta 

benim doğal ortamım, içinde olmaktan hoşlandığım ve huzur içinde döndüğüm yerdir. 

Çünkü onun bir parçasıyımdır. "Onlar" ise tersine ne ait olmayı isteyebileceğim ne de 

istediğim bir grubu anlatır. Dolayısıyla o grupta neler olup bittiğine ilişkin gözümde 

canlanan şeyler, belli belirsiz ve kopuk kopuktur; o grubun işleyişine ilişkin pek bilgim 

yoktur ve bu yüzden o grubun yaptığı her ne ise benim için genelde kestirilemez ve aynı 

şekilde korkutucu şeylerdir. Ben "Onlar"ın temkinli tutumumu ve endişelerimi aynı 

geçer akçeyle geri ödediklerinden, kuşkularıma karşılık kuşku duyduklarından ve benim 



 

 

21 

onları onaylamadığım gibi onların da bana hınç beslediklerinden kuşkulanırım. Bundan 

dolayı, onlardan beklediğim, çıkarlarıma karşı hareket etmeleri, bana zarar vermeyi ve 

başıma bir çorap örmeyi istemeleri ve felaketimden mutluluk duymalarıdır. "Biz" ve 

"onlar" ayrımı bazen sosyolojide iç grup ve dış grup ayrımı olarak verilir. Bu zıt 

tutumlar çifti birbirlerinden ayrılmaz; "dış grup" duygusu olmaksızın "iç grup" duygusu 

olamaz ve tabii tersi de geçerlidir. Bu kavramsal-davranışsal zıtlığın iki üyesi birbirini 

tamamlar ve koşullandırır; onlar bütün anlamlarını zıtlarından alırlar. "Onların" olan 

"bizim" olmaz ve "onlar" "biz" değildir; "biz" ve "onlar" ancak birlikte, karşılıklı 

çatışma içinde anlaşılabilir.”  

Kolektif kimlik, farklı kolektif kimliklerle etkileşime girdiğinde ortaya çıkar. Bir 

topluluğun kimliği, diğer topluluklarla ilişki içerisinde ve zamanla değişir. Hiçbir 

topluluk, tek başına ve zaman-mekan dışı bir tözsel kimliğe sahip değildir (Bilgin, 

2007: 14). Bireysel kimlik gibi kolektif kimlikler de süreç içerisinde farklı kolektif 

kimliklerle etkileşimin/diyaloğun ürünüdür.   

Kolektif kimliğin benzerlik ve farklılık üzerinden biz ve onlar şeklinde ortaya çıkardığı 

bu tanımlama aslında kolektif kimliğin kendisini var etmenin bir aracıdır. Nitekim bir 

topluluk "adına" bir konum ifade edildiğinde -"Biz istiyoruz ki...'', "Biz düşünüyoruz 

ki... "-, bu ifade, aynılığın, eşitliğin ifadesine varan bir genel görüşü ima eder. 

Muhalefet, tıpkı böylelikle icat edilmiş sınırların bütünlüğüne saldıracağı gibi, bu 

eşitlikçiliği tekzip edecektir (Cohen, 1999: 37). “Biz” kategorisinden bahsedildiğinde 

simgesel dünyadan bahsetmiş oluruz. Ortak özellikleri barındıran ve ortak özellikler 

üzerinden “Biz”e anlamını verecek olan ortak simgesel dünyadır. Başka bir deyişle ben 

dediğimizde bireyin biyografisine ve kendi geçmişine yapmış olduğu referans, biz 

dediğimizde ortak simgesel/sembolik dünyaya bir atıf anlamı taşır. Ortak 

simgesel/sembolik dünyasının tarihine. Bu durum mikroda bireyin geçmişiyle kimliğini, 

makroda da kolektif kimliğin geçmişiyle, kolektif kimliği ilişkili hale getirir.  

Kolektif kimliğin meşrulaştırılması için ötekinin inşası/icadı gerekmektedir. Kolektif 

kimlik ötekini iç grup ve dış grup aracılığıyla ortaya çıkarır. Ayrılmaz ikili olarak dış 

grup ve iç grup birlikteliği “biz” ve “onları” tanımlar. “Biz” daima (iç grup) en üstün, en 

iyi, en huzur verici iken, “onlar” öteki olarak daima huzursuzluğun bir kaynağı olarak 



 

 

22 

görüleceklerdir. Onlar/ötekiler düşman olarak değerlendirilir. Kötü niyetlerinin 

örnekleri tarihte çokça bulunabilecektir. 

Dış gruba/onlara/ötekilere dair açık ve net bir anlamın oluşmasında önyargı ve 

sterotipler araç olarak kullanılır (Bilgin, 2007). İç grubumuzdaki bireylerin 

farklılıklarını sosyal yaşamda sürekli görmemize rağmen dış gruptaki bireyleri 

birbirinin aynısı olarak görürüz. Bu durum Kağıtçıbaşı (2011:253) tarafından “onların 

hepsi aynı etkisi” olarak tanımlanmaktadır. Ötekilere dair inandığımız önyargılar ve 

sterotipler sayesinde öteki daima öteki olarak kalmaya devam edecektir. Bu tutumun 

değişmesinin koşulu ötekiyle iletişime girmek ve onu anlamaya çalışmaktır. Biz ve 

onlar/öteki bağlamında bakıldığında, ulusal kimlik, dini kimlik, politik kimlik, kültürel 

kimlik gibi kolektif kimlikler iç grup özelliği taşımaktadır.  

 Grup içinde “ben” ve “biz” birbiriyle çoğu kez örtüşmez. Bireysel farklılıkların kolektif 

kimlikle çatışması bireyi zaman zaman ait olduğu kolektif kimliğe yakınlaştırır zaman 

zamansa uzaklaştırır. Birey içinde bulunduğu toplumsal değer sistemine karşı nitelikte 

davranışlardan kaçınmaya dikkat etmelidir, aksi bir davranış toplum tarafından 

cezalandırılır. Kaldı ki, bireyler, genellikle toplumsal değer yargılarıyla ters düşebilecek 

yeni davranışlardan kaçınırlar. Bunun nedenini Barth, insanların içinde yaşadıkları 

toplumsal hayattan tecrit edilmesinden korkması olarak görür. Bu nedenle, bu tür yeni 

davranışlar her zaman dışlanma tehlikesiyle karşı karşıyadırlar (2001: 21). Her farklı 

eylem ve düşünce ortak algıya bir meydan okumayı beraberinde getirir. Bundan dolayı 

kolektif kimlikler bireysel kimliğe nazaran daha muhafazakâr görünürler. Toplumsal 

kimliğin bireysel kimliğe tekabül etmemesi bireylerin mizaçlarından ve sosyal 

yaşantılarındaki farklılıklarından kaynaklanır. Farklı davranış kalıpları bireysel kimlikle 

kolektif kimlik arasındaki etkileşimi pozitif veya negatif olarak etkiler. Bireyin her 

seferinde kimliğini yeniden inşası bu gerilimle farklılaşır.   

2.6. Modern Öncesi Dönemde Kolektif Kimlik 

Her dönemde kavramlara farklı anlamlar yüklenir. Kavramlara yüklenilen anlamlar o 

dönemin sosyal gerçekliğinin bir ürünü olarak inşa edilir ve kullanılır. O günün bireyi 

sosyal bellekte yer alan kavramları kendi algı dünyasında yeniden üretir ve yeniden 

kullanıma sokar. Dönemin sosyal gerçekliği de bireyden bağımsız değildir. Birbirini 



 

 

23 

etkileyen bu süreç kavramları ve anlamları o günün bağlamında değerlendirmeyi 

zorunlu hale getirir. Bunun anlamı şudur: Dün üretilen anlamla bugün üretilen anlam 

aynı değildir.  Bu bakış açısıyla bakıldığında kolektif kimlik de bundan azade değildir.  

Modern öncesi dönem çok net olmasa da modern döneme göre daha durağandır. 

Hayatın temel kurgusu ve yaşamın kendisi daha yavaş ilerler. Bireyin hayatı algılayış 

biçimleri modern döneme göre daha kategoriktir. Birey kavramının ve bireyselleşmenin 

görece az olduğu bu dönemde kurguyu oluşturan insan değildir. Metafizik ve teolojik 

bağlamda göstergeler modern döneme göre daha fazladır. Rasyonalite topluma egemen 

olmadığından dolayı ilişki biçimlerini birey düzenlemez ve düzenlenmiş olan düzlemde 

kendisinden beklenileni yaşar. Modern öncesi dönemde aşkın alanın sahibi Tanrı 

ve/veya yerine ikame edilendir. Yeryüzündeki yöneticilerin meşruiyet kaynağı olarak 

sürekli ona referans vermeleri de bu yüzdendir. Bir Müslümanın veya bir Hristiyan’ın 

yaşamının tüm alanları onun tanrısı tarafından belirlenmiştir. Melucci’ye göre 

geleneksel toplumlarda kimliğin temelleri hep metasosyaldir; kökenini efsanevi 

zamanlarda bulunur, şefin kutsal figürüne denk düşerler (2013: 43).  

İktidar açısından modern öncesi dönemi tartışmak için Bauman’ın metaforunu 

kullanacak olursak; Modern öncesi dönem “doğal kültür”dür 1 ve bakıcısı da avlak 

bekçisidir (Bauman, 2012: 66). Avlak bekçileri, bakmaları için kendilerine emanet 

edilen arazideki bitki örtüsünü ve hayvanları beslemezler; arazinin durumunu, tasarı ve 

çabaların ürünü "ideal durum"a yakın hale getirmek gibi bir amaçları da yoktur. Onlar 

daha çok bitkilerin ve hayvanların sorunsuz bir biçimde yeniden üremelerini güvence 

altına almaya çalışırlar. Avlak bekçisinin davranışları modern öncesi dönemin 

iktidarının kolektif kimliklere ve bireysel kimliklere yaklaşımını özetler. Modern öncesi 

dönemde modern döneme göre iktidar kimlikleri dönüştürmek, başkalaştırmak için 

sistematik kurumlar ve araçlar geliştirmemiştir. Teokrasilerde bile bunun örneklerini 

görmek mümkündür. Nitekim sistemin yani iktidarın devamı için farklı dinsel gruplara 

hoşgörü ile yaklaşılmıştır. İmparatorluğa özgü özerklik çoğu kez bireyleri cemaatlerine 

ve dolayısıyla tek bir etnik ve dinsel kimlik içine hapseder. İmparatorluk serbest dolaşan 

insanlara değil, gruplara ve onların erk yapılarına ve geleneksel pratiklerine 

                                                
1 Bauman’ın burada kullandığı kavram vahşi kültürdür. Her ne kadar Bauman burada manipülasyon 
olmayan bir kültürü kast etse de ötekileştirme içerdiği için vahşi yerine doğalı tercih ettim. 



 

 

24 

hoşgörülüdür.2 Bünyeye katılmış cemaatler gönüllü birlikler oluşturmazlar; tarihsel 

bakımdan liberal değerler taşımazlar. Sınırları boyunca bireylerin bazı hareketlerine 

(dinden çıkma ve dine girme gibi) rastlansa bile, şu ya da bu dinsel ortodoksi çeşidini 

yetkinleştiren ve geleneksel bir hayat tarzını sürdüren cemaatler, çoğu kez kapalıdır.  

Walzer’e (1997:31) göre; baskı ve zulme karşı korundukları ve kendi işlerini 

yürütmelerine izin verildiği müddetçe, bu türden cemaatlerin olağanüstü dayanma 

güçleri vardır. Ancak birlik ve bütünlüklerine ve bazen bizatihi varlıklarına karşı bir 

tehlike olarak gördükleri sapkın bireylere karşı son derece acımasız olabilirler.  

Özetlemek gerekirse, modern öncesi dönemde bugünkü anlamda kolektif kimliklerden 

ve kimlik mücadelelerinden bahsetmek oldukça zordur. Bugünkü anlamda kolektif 

kimlikler arası mücadele, bireysel kimlik ve kolektif kimlik gerilimi ve kimlik 

politikaları modernin ve postmodernin ürünüdür. 

2.7. Yapısal Değişim Olarak Modernite 

Modernite hayatın tüm alanında (ontolojik, epistemolojik, etik vb.) yapısal bir 

dönüşümü ifade eder. Giddens’in (2012: 9) tarifiyle “17. yüzyılda Avrupa’da başlayan 

ve sonlarında neredeyse bütün dünyayı etkisi altına alan toplumsal yaşam ve örgütlenme 

biçimleri” olarak ifade edilir. Bir cümleyle tarifi yapılabilen modernite diğer taraftan 

yaşamın tüm alanlarında farklı bağlamlarda (farklı kültürlerde, farklı toplumlarda, farklı 

zamanlarda) farklı biçimlerde (modern, modernleşmekte olan) ortaya çıktığı için 

oldukça karışıktır. Kendi içinde moderniteyi sınıflandıracak olursak, üç döneme 

ayırmak mümkündür. Bunlardan ilki modernitenin ilk ortaya çıktığı ve 

kavramsallaştırılmaya çalışıldığı dönemdir. Berman’ın (2012: 30) ifadesiyle bu ilk 

aşama “Umutsuzca, el yordamıyla uygun sözcükler bulmak için çırpınırlar; deneyim ve 

umutlarını paylaşabilecekleri modern bir kamu ya da camianın ne olabileceği 

konusunda pek fikirleri yoktur.” şeklinde özetlenebilir. Modernitenin ikinci aşaması, 

ortaya çıktığı zamansal ve mekânsal düzlemde hayatın tüm alanında geleneğin 

kategorileri yerine kendi kategorilerini oluşturduğu ve modernizm düşüncesinin 

                                                
2 Bu hoşgörü kavramı akla Osmanlı Devleti’ndeki millet sistemini akla getirse de liberal hoşgörüden 
oldukça farklıdır.  Farklı dinsel gruplar imparatorluğun içinde istedikleri gibi yaşamlarını sürdürebilirler. 
Fakat dinsel grubun başında bulunan erk sahibi çoğu kez hoşgörü sahibi değildir. Burada imparatorluk 
erk sahibine (örneğin patrik) dinsel grubu kontrol etmesi için geniş bir hareket alanı sağlamıştır. Buradaki 
tüm mesele mevcut düzenin devamını sağlamak adına dini cemaatlerin sistemle birleştirilmesidir.  



 

 

25 

içselleştirilmeye başlandığı dönemdir. Bu dönem hem modern öncesini hem de moderni 

içinde barındırması açısından bireylerin iki ayrı dünyada yaşıyormuş duygusunu 

hissettikleri  bir dönemdir. Bu dönemi Berman (2012:30) 1790’ların devrimci dalgasıyla 

başlayıp 20. yüzyıla kadar geçen süreci tanımlamak için kullanır. Üçüncü dönemse 

modernin küresel bir dönüşüm halini aldığı ve modernleşmek kavramının yaşam 

pratiklerine dönüştüğü süreci tanımlamak için kullanılabilir. Bu son dönem moderni 

ortaya çıkaran Kıta Avrupası’nın hayatın tüm alanlarında geçirdiği dönüşümün diğerleri 

tarafından (modernleşmekte olanlar) tartışıldığı ve kendi yapılarına uyarlanmaya 

çalışıldığı dönemdir. Böyle bir tanımlama yapmak bile moderni kendi içinde hiyerarşik 

bir düzlem üzerinde tartışmalı hale getirir. Modernleşmek bir anlamda Taylor’ın (2006; 

31) “toplumsal tahayyül”, Bıçak’ın (2004: 13) “evren tasavvuru” şeklinde ifade ettiği, 

bireylerin yaşadıkları dünyaya dair görüşlerinin tartışmaya açılmasını ve değişmesini 

ifade eder.  

Modern, her şeyden önce yaşamın tüm alanlarının insanileşmesidir. İnsanileşme modern 

öncesi dönemde aşkın alanda yer alan metafizik ögelerin yerine insanın geçmesidir. 

İnsanın aşkın alana yükseltilmesi modern teorinin ortaya çıkma sürecinde (Aydınlanma 

düşüncesi) insan aklının kilisenin öğretileriyle mücadelesinin bir sonucudur. İnsan 

aklının her şeyi kavrayabileceği ve insan aklının kusursuzluğu, insan merkezli bir dünya 

tasavvurunun ortaya çıkması demektir. Bu açıdan bakıldığında modern seküler bir 

düzeni ifade eder. Seküler düzenin ortaya çıkışı modernin dinin boşalttığı alanların 

insan eliyle yeniden kurumsallaştırılması anlamına gelir. Yani hayata anlam verme 

biçimleri yeniden düzenlenir. Modern öncesi dönemin tüm kurumları sekülerleşerek 

insan merkezli tasavvurda kullanılmaya devam eder.  

Diğer taraftan, modern toplumun rasyonelleşmesi çelişkilerle doludur. Bir taraftan 

rasyonaliteyle bireylerin eylemleri üzerinde daha fazla denetimi sağlarken, diğer 

taraftan toplumun rasyonalitesiyle bireysel rasyonalite çatıştığında bireysel özgürlük 

alanları kısıtlanacaktır. Bauman’a (2012; 250) göre; “rasyonelliğin kullanımları içkin 

olarak bağdaşmazlar ve bu gerilim hiç bitmeyecektir”.  

Modern dönemde insanın ön plana çıkması beraberinde bireysellik ve birey kavramını 

ortaya çıkarır. Kuşkusuz Aydınlanma düşüncesinde entelektüel bireyciliği ilk ifade eden 

Descartes’tır. Gerçek bilginin bireysel olarak kurulmuş ve onaylanmış, sosyal olarak 



 

 

26 

ayrık ve bağlantısız, özenle inşa edilen bilişsel birikim programı, İngiliz deneycilerinin 

ekolü tarafından daha ileri taşınmıştı. En nihayetinde, muntazam bir bilgi abidesinin 

standart hale getirilmiş tuğlaları gibi homojen, taneli unsurlardan -algılar, duyular ya da 

fikirler- oluşturulan bilginin bir tasviri olarak sunmuşlardır. Bu geleneğin ulaştığı en son 

nokta, Gellner (2013:36) tarafından David Hume ve Kant olarak gösterilmektedir. 

Denilebilir ki hiçbir şey, doğuştan bir şeylere bağlı değildir, insanın ürünüdür.  

Modernin ikinci evresinde 1790’ların devrimci dalgasının yarattığı etki geleneksel 

olandan modern olana doğru değişimi uluslararası rekabete götürerek modernin siyasal 

alanda da görünür olmasını sağlamıştır. Bayart (1999:69) bu değişimi Avrupa'da ulus-

devletin oluşumunda, Fransa-Britanya rekabetiyle başladığını ifade etmektedir. “Siyasal 

alanda modernin içselleştirilmesi beraberinde moderni toplum mühendisliğine götürür. 

Modern ülkelere öykünme, siyasal elitler tarafından moderni modernleşme projesine 

dönüştürerek ait oldukları toplumu modern topluma dönüştürme tasavvurlarını yaşama 

geçirmeyi hedef haline getirmelerine neden olur. Bundan sonraki bölümlerde sıklıkla 

tartışacağımız bu süreç ikinci sınıf bir moderni yani modernleşmeyi diğer bir deyişle 

siyasal elitler ve “aydınlar” tarafından kendi toplumlarını dönüştürmeyi ifade eder”. 

Modern öncesi toplumdan modern topluma dönüşürken ortaya çıkan ulus devlet, toplum 

mühendisliği, rasyonalite, aydınlanma, seküler teoloji, endüstriyalizm, ilerleme, 

kalkınma ve sürdürülebilir kalkınma, kapitalizm, sosyalizm, faşizm gibi kavramlar 

modernin ürettiği kavramlar olarak görülmelidir. Bu kavramların günümüzde tartışılıyor 

olması modernitenin tamamlanmamış bir düşünce biçimi olduğunu gösterir.  

Modernleşme süreci ikilemler üzerinden kurulur. Bu ikilemlerin kaynağı bir tarafıyla 

modern öncesini diğer tarafıyla moderni ifade eder. Sorgusuz sualsiz kabul edildiği 

düşünülen toplumsal kategoriler üzerine kurulu modern öncesi kimlik anlayışları, 

modern tarihsel süreç içerisinde farklılaşmayı, özgünlüğü ifade eden bireysel kimlik 

anlayışlarının ortaya çıkmasına neden olmuştur. Taylor’a (2005) göre; bu süreç 

tanınmayı önemli kılar. Tanınma politikaları çokkültürlülük politikalarında ve altkültür 

gruplarının, azınlıkların kimlik mücadelelerinin ana argümanını oluşturmaktadır 

(Kymlicka, 1998).  

Modern öncesi döneme göre modern dönemde hayat tarzı kavramı önemli hale 

gelmektedir. Gelenek eleştiriye uğradıkça ve anlam verme yetisini kaybettikçe gündelik 



 

 

27 

hayat yerel ve küresel bağlamda her gün yeniden inşa edildikçe bireyin önüne 

birbirinden oldukça farklı seçenekler ortaya çıkar. Modern dönemde birey hayat tarzı 

seçimleri üzerine daha fazla düşünmek zorunda kalır. Kuşkusuz bu durum Giddens’a 

göre; günümüzde toplumsal hayatın "açıklığı", eylem ortamlarının çoğulluğu ve 

"otoriteler"in çeşitliliği nedeniyle, hayat tarzı seçimi bireysel kimliğin ve gündelik 

etkinliğin inşasında giderek daha fazla önem kazanmaktadır. Normalde, uzmanlık 

bilgisiyle bağlantı içinde riskleri göz önünde bulundurmayı gerektiren "refleksif olarak 

organize edilen hayat planlaması" bireysel kimliğin yapılaşmasının merkezi bir özelliği 

haline gelir (2010:16). Bu durum modernin kimliğin yaşam içerisinde yeniden inşası 

sırasında farklı gerilimleri gündeme getirir.  Bu anlamda Giddens (2010:138-247) 

modern kimliğin dört ikileminden bahseder. Bunlar; birleşme/parçalanma ikilemi, 

güçsüzlük/elde etme ikilemi, otorite/belirsizlik ikilemi ve kişileşmiş 

deneyim/metalaşmış deneyim ikilemleridir.  

Birleşme/parçalanma ikilemini Giddens şöyle açıklar: “Modernite parçalar; ancak öte 

yandan birleştirir. Birey düzeyinde, bir gezegenler sisteminde olduğu gibi, bir ayrılma 

ve bütünleşme eğilimleri mücadelesi vardır. Birleşme problemi, benlik söz konusu 

olduğunda, bireysel kimlik anlatısının modernitenin ortaya çıkardığı büyük çapta yoğun 

ve yaygın değişim karşısında korunması ve yeniden inşa edilmesiyle ilişkilidir. Modern 

çağ öncesi çoğu toplumda yaşantının parçalanması temel bir kaygı kaynağı değildir. 

Güven ilişkileri yerelleşir ve (genelde modern anlamda mahremiyete değilse bile) 

kişisel bağlara odaklanır. Bununla beraber, bir gelenek ötesi düzende sadece davranışsal 

seçenekler açısından değil, "dünyanın [bireye] açıklığı" bakımından da birçok farklı 

ihtimal kendini gösterir. Önceden gösterildiği gibi, "dünya" bireyden dışa doğru yayılan 

tek parça bir zamansal ve mekansal düzen değildir; mevcudiyete bir dizi farklı kanal ve 

kaynak aracılığıyla sızar” (2010:238). Bireysel kimlik hangi alana ait oluşuna karar 

veremez duruma gelir. Bir taraftan kendi benliğini tasarlarken, diğer taraftan dışarıdan 

gelen anlamlar kendi tasarımına meydan okur. 

Güçsüzlük/elde etme ikileminde ise, bireyin kendi hayatını biçimlendiren farklı 

etmenlerin kontrol altında olduğu modern öncesi döneme göre, kontrol modern 

dönemde dışsal faktörlere geçmiştir. Bu durum bireyin özerkliğini tamamen azaltır. 

Modernitenin yoksun bırakıcılığını Giddens “Zamansal-alansal uzaklaşma ve soyut 

sistemler bireyin üzerinde nispeten sınırlı düzeyde kontrole sahip olduğu 



 

 

28 

parametrelerini oluşturur. Benzer şekilde, yoksun bırakıcı süreçler de modem 

kurumların gelişiminin ayrılmaz bir parçasıdır ve sadece gündelik hayat alanlarına değil 

benliğin özüne de sızarlar (2010:242) şeklinde tanımlar. Birey bir tarafıyla kendi 

kimliğini elde edebilir pozisyondayken, diğer tarafıyla bunu elde edemeyecek kadar 

güçsüzdür.  

Otorite/belirsizlik ikileminde ise modern öncesi dönemde gelenek, kurumsal olarak var 

olmasa da toplumsal hayatın birçok yanında kendini gösteren bir otoritedir. Hayatın tüm 

alanında din ve gelenek birçok eylemin nasıl yapılacağını belirler. Modern dönemde 

geleneksel otorite biçimleri, kuşkusuz din de dâhil, varlığını sürdürmektedir. Fakat 

Giddens’a göre; “Geleneksel otorite biçimleri artık diğerleri gibi herhangi bir" otorite", 

sınırsız bir uzmanlıklar çokluğunun bir parçası haline gelmektedir. Otoritenin (devlet ve 

hukukun "otoritesi" sayesinde) güç kullanılarak yaptırıma bağlandığı yerlerde, otorite 

özünde uzmanlıkla aynı anlamı taşımaya başlar. Uzmanlık iddiasındaki farklı alanları 

kapsayan genel otoriteler yoktur; bu, modern sistemlerde herkesin toplumsal hayatın 

tüm boyutlarında fiilen sıradan biri olduğu görüşünün bir başka ifadesidir. Bu durumda 

otorite artık kuşkunun alternatifi değildir. Aksine, uzmanlık biçimleri kuşku ilkesinden 

beslenir; sokaktaki insan rakip otoritelerin iddialarını değerlendirirken, bu ilkeyi çoğul 

koşulların neredeyse kaçınılmaz olarak gerektirdiği kuşkucu bir bakış içinde kullanır” 

(2010:245). 

Kişiselleşmiş deneyim/metalaşmış deneyim ikileminin kaynağında kapitalist piyasanın 

“bireyciliği” tüketim alanına sokmasından kaynaklanır. Bireysel ihtiyaçların 

karşılanması kapitalist sistemin sürekliliğinin temeli haline gelir. Piyasa yönelimli 

bireysel seçim özgürlüğü bireysel kendini ifadenin en kapsamlı çerçevesi haline alır. 

(Giddens, 2010:247). Bir taraftan birey kendi deneyimleriyle kendi kimliğini anlamlı 

hale getirmeye çalışırken diğer taraftan kendi deneyimlerini metalaştırarak kendi 

deneyimine yabancılaşmaktadır. Bu yabancılaşma kendi deneyiminin kendi deneyimi 

olup olmadığı sorusuyla bireyin zihninde ikilem haline gelir. 

Burada tartıştığımız ikilemlerin bireysel kimlikte ortaya çıkardığı temel sorun anlam 

sorunudur. Modernite, modern öncesi dönemdeki gelenek ve dinin ortaya çıkardığı 

anlamı eleştirip ortadan kaldırmıştır. Birey ise yeni anlam tasavvurunu oluşturmak için 



 

 

29 

ya bastırılmışa geri dönecek ya da post materyal değerler oluşturmak zorunda 

kalacaktır.  

2.8. Türkiye’de Modernite 

Cumhuriyet modernleşmesi kökenlerini Osmanlı modernleşmesinden alır. Diğer bir 

deyişle, Osmanlı modernleşmesinin devamı olarak Cumhuriyet’in kurulmasından 

bugüne kadar devam eden modernleşme çabalarının tümü Türkiye modernleşmesini 

anlatır. Osmanlı modernleşmesi, askeri yenilgilerden dolayı, öncelikle ordunun 

kullandığı teknolojiyi yenilemek ve geliştirmek düşüncesiyle başlamıştır. Bunun üzerine 

sivil ve askeri okullar açılmıştır. Askeri cerrah yetiştirmek için tıp eğitimi veren 

okulların, istihkâm, yol, köprü mühendisliği, matematik, coğrafya, fizik bilgisinin 

yenilenmesi için ise mühendishaneler ve başka okulların açılması, daha sonra bu 

reformların hukuk alanına sıçraması tabii bir sürecin neticesi olarak gerçekleşmiştir. Bir 

başka ifadeyle “modernleşme pragmatik/faydacı bir gayeyle” başlamıştır.   Bu aynı 

zamanda öykünmeci bir batılılaşma çabasıdır. Öykünmecidir çünkü Batı’nın askeri 

anlamda üstünlüğünün Türkiye topraklarına getirilmesi ve yeniden güçlü olma üzerine 

inşa edilmiş bir projedir.  

Askeri ve eğitim alanlarındaki modernleşme çabaları Batı’da ortaya çıkan birçok 

kavramın ve düşünce akımının Türkiye topraklarına girmesini sağlamıştır. Laik eğitim 

kurumlarının ilk örneklerini batılılaşma/modernleşme bağlamında ortaya çıkması 

modernleşmenin etkilerinin önce kurumsal sonra da gündelik yaşama yansımasını 

sağlamıştır. Açılan modern eğitim kurumlarıyla birlikte yapılan çeviriler aracılığıyla 

materyalizm özellikle tıp öğrencileri arasında yaygınlaştı. Aynı zamanda materyalist 

düşüncenin farklı kuruluşlar ve yayınlar aracılığıyla tartışmaya açılması, modern bilim 

düşüncesi bağlamında günümüzde de egemen düşünce olan pozitivizmin 

yaygınlaşmasında etkili oldu. Materyalist düşünce o kadar etkilidir ki, daha sonra ortaya 

çıkacak olan, sosyalist düşüncenin, liberalizmin, pragmatist düşüncenin, ilerlemeci 

paradigmanın ve hatta Atatürkçü düşüncenin ontolojik altyapısını oluşturmuştur. Aynı 

zamanda hayat pratiklerini de etkilemiştir. Materyalizmin din ile girmiş olduğu 

mücadelenin eksenleri sürekli değişse de günümüzde bile modernleşme tartışmalarının 

ana eksenini oluşturmaktadır.  



 

 

30 

Modernleşme projesinin kurumsal biçimde Türkiye topraklarına egemen olması 

cumhuriyetin kuruluşuyla birliktedir. Cumhuriyet ideolojisi hem demokrasiyi hem de 

sekülerliği içeriyordu. Bunun altında yatan bir takım ön kabuller vardı. Bu ön kabuller 

batının güçlü olması, seküler ve demokratik bir yapıya sahip olmasıydı. Bundan dolayı 

yeni devlet güçlü olmak için, hem seküler, hem de demokratik olmak durumundaydı. 

Bu durum modern öncesi dönemin kolektif kimlikleriyle yeni ideolojinin çakışması 

demekti. Bu ideolojinin kökenlerini Yeğen (2013) İttihat ve Terakki Dönemi’ne 

dayandırır. Yeğen’e göre “Cumhuriyet dönemi ile İttihat Terakki dönemi arasındaki 

ilişkinin bir kopuş ilişkisi olmaktan ziyade bir devamlılık ilişkisi olduğunu iddia etmek 

mümkün görünmektedir. Yeni rejim, modernleşme projesine dahil olup devam 

ettirirken, kendisini mümkün kılan siyasal mirasın radikal bir yorumunu gerçekleştirdi. 

Bu yorum içerisinde din ve gelenek geçmişin iki temel simgesi olarak kavramlaştırıldı 

ve bir kaçınılmazlık hali olan batılılaşma teşebbüsü ile çatışan varlıklar olarak görüldü” 

(2013: 53).  

Cumhuriyet ideolojisinin kimlikler üzerindeki etkisi modern öncesi kimliklerin modern 

dönemin kimliklerine dönüştürülmesi olarak tanımlanabilir. Modernitenin modern 

öncesi anlamı yeniden tanımlamasının bireysel kimlik üzerindeki gerilimlerinden 

bahsetmiştik. Cumhuriyet ideolojisinin moderne öykünmesi olarak modernleşme projesi 

bu gerilimi arttırıcı bir etkiye sahiptir. Bireysel kimlikteki gerilimi kolektif kimliklere 

referansla aşmaya çalışan birey Türkiye modernleşmesinde kolektif kimliklerle çatışan 

bir ideolojinin ortasında ne yapacağını bilemez duruma gelmektedir. Reddedilen bir dini 

kimlik ve reddedilen bir gelenek gerçeği modern dönemdeki kimlik arayışını iyice 

zorlaştırmakta ve bireyi açmaza sürüklemektedir. Diğer zorlaştırıcı bir neden de Türkiye 

modernleşmesinin kolektif kimlikleri iç içe geçmiş kimlikler şeklinde inşa etmesidir. 

Kültürel kimlikle dini kimliği, ulusal kimlikle kültürel kimliği ayırt etmek güçtür. Bu 

açıdan bakıldığında Türkiye’de modern bireyin aidiyet duyacağı kolektif kimlikler de 

tartışmalı hale gelecektir. 

2.9. Modern Kolektif Kimlik Olarak Ulusal Kimlik Ya Da Heterofobi 
Olarak Ulusal Devletin Doğuşu 

Ulus olgusu insanlık tarihinin en eski aşamalarından bugüne miras kalmamıştır, modern 

dünyanın nesnel koşulları içinde oluşmuştur. Dolayısıyla da Gellner’e (1992:9) göre; 



 

 

31 

“ancak bu bağlamda tarihselleştiğini ve daha sonraki bir aşamanın kendi nesnel 

gerçekliği içinde aşılabilecek bir siyasal/toplumsal örgütlenme biçimi olduğunu 

hatırlamak gerekir. Dolayısıyla ulusçuluk ulusların bir ürünü değil, tam tersine ulusları 

meydana çıkaran ulusçuluğun kendisidir. Diğer bir deyişle önce Türk Milleti ortaya 

çıkarılır sonra sınırlar içerinde yaşayan bireyler Türk olarak Türk Milletini oluştururlar. 

Anderson’un deyişiyle “ulus hayal edilmiş bir siyasal topluluktur. Kendisine ayni 

zamanda hem egemenlik hem de sınırlılık içkin olacak şekilde hayal edilmiş bir 

cemaattir. Hayal edilmiştir, çünkü en küçük ulusun üyeleri bile diğer üyeleri 

tanımayacak, onlarla tanışmayacak, çoğu hakkında hiçbir şey işitmeyecektir ama yine 

de her birinin zihninde toplamlarının hayali yaşamaya devam eder (2011: 20). Başka bir 

deyişle Bauman’a göre: Millet başından sonuna bir hayali cemaattir; o ancak üyeleri 

zihinsel ve duygusal olarak kendilerini öteki üyelerinin çoğuyla hiçbir zaman yüz yüze 

karşılaşmayacakları kolektif bir bünye ile "özdeşleştirdikleri" müddetçe bir varlık olarak 

mevcuttur. Millet, hayali olduğu kadar, zihinsel bir gerçekliktir (2012: 190). 

Denilebilir ki, modern endüstriyel toplumlara özgü bir ideoloji olan ulusçuluk, çeşitli alt 

kültürleri içeren bir topluma, üst bir kültürün empoze edilmesiyle onu hegemonik üst 

kültürün ortak değerleri etrafında yeniden örgütlenmesidir. Bununla hedeflenen Anık’a 

göre; toplumda farklı kültürlerden gelen bireyleri, bir üst kültür etrafında bir araya 

getirerek toplumsal birliğin sağlanmaya çalışılmasıdır (2012: 55). Ulus-devletlerin 

tarihinin en ilginç boyutlarından biri de vatandaşlık kavramının "kültürel inşası", yani 

devletin getirdiği resmi tanımların dışında, kendilerini topluluğun çoğunluğunu 

oluşturan ya da (mutlaka sayısal bakımdan üstün olmasalar da) hegemonik unsuru 

olarak görenlerin gözünde kimlerin bu topluluğa dahil olmaya uygun olup kimlerin 

olmadığına dair popüler kültür varsayımlarının oluşması sürecidir (Gülalp, 2005: 14).  

Millet tasarımı için belirli ortaklıklar oluşturmak gerekmektedir. Bu ortaklıklar 

üzerinden üst kültürün değerleri diğer kültürler tarafından içselleştirilir. Diğer bir 

deyişle üst kültür diğer kültürleri kendine benzetir.  

Öncelikle sosyal grubun “ethni” olabilmesi için ortak bir isim üzerinden tanımlanması 

gerekmektedir. Smith’e göre; “özü hatırlatmaya yarayan isim, içinde var oluşlarının 

gizini barındırır ve sürekliliği garanti altına alırmış gibi algılanır” (2002: 47). Bu isimle 

aynı zamanda topluluğun simgesel kuruluşuna referanslar verilir. Şeyleşmiş olarak 



 

 

32 

sembolik dünya birey tarafından kendisine referanslar verilerek daima bu ismi yeniden 

üretir.  

Ortak ismin nerede ve ne zaman ortaya çıktığı sorusuna cevap bulmak ethniyi anlamlı 

kılacaktır. Bu açıdan bakıldığında ortak soy (ata) miti ve ortak tarih/bellek (Smith 2002) 

ethninin başlangıçtan kurulduğu güne kadar geçirmiş olduğu süreci birbirinden 

kopmayan devamlılık içinde tanımlamasının aracı olur. Böylelikle ethniye mensup 

bireyler kendilerinin nereden geldiğini öğrenerek ethniye duydukları aidiyeti 

oluşturmaya başlarlar. Ortak tarih anlatısı aynı zamanda tarihin akışı içerisinde ortak ve 

ethniye özgü bir kültürü oluşturmak suretiyle biz ve ötekiler ayrımını temellendirir. 

Elbette bu tasarımın meydana geldiği mekânsal bir bağlam oluşturmak ethninin 

aidiyetini mekânsal hale getirmek için önemlidir. Smith’e göre; "Tarihi toprak", terrain 

(toprak) ile halkın, nesiller boyu birbirleri üzerinde müşterek ve yararlı etkilerde 

bulunduğu bir topraktır. Tarih - bellek ve çağrışımların mekanı haline gelir yurt; 

"bizim" bilgelerimizin, azizlerimizin ve kahramanlarımızın yaşadıkları, çalıştıkları, dua 

edip savaştıkları yerdir. Bütün bunlar yurdu yeryüzünde biricik kılar. Nehirleri, 

denizleri, gölleri, dağları ve kentleriyle "kutsal" hale gelir yurt - derin ve deruni 

anlamları sadece sırra matuf olanlar, yani milletin öz-bilinçli evlatlarınca 

kavranabilecek mübarek ve yüce yerlerdir buralar. Topraktaki doğal kaynaklar da 

sadece o halka aittir, "yabancılar"ın kullanımına ve sömürüsüne kapalıdır. Milli ülke 

kendine yeterli olmak zorundadır. Otarşi, ekonomik çıkarların olduğu kadar kutsal yurt 

topraklarının da savunulması anlamına gelir (2010: 25). Ortak tarih anlatısı ve ethniye 

ait özel kültürün ortaya çıkardığı biz ve öteki ayrımı mekânsal bir birliktelik üzerinden 

ethniye Smith’in tabiriyle “güçlü bir aidiyet ve etkin bir dayanışma duygusu” (2002: 50) 

kazandırır ve ethni şeyleşmiş bir kurum haline gelir. Ethninin kurumsallığı ulusun 

ortaya çıkarılmasıdır. Bu aşamada ulusun meşrulaştırılması için milliyetçilik devreye 

girer ve farklı ethnileri ötekileştirerek ulusu meşrulaştırır. Bu meşrulaştırma süreci ulus-

devlet kavramını gündeme getirir.  

Modernliğin başlıca siyasi biçimi, birey ve evrensel arasındaki her an bozulabilecek bir 

müzakeredir. Uluslar, anın gelip geçici1iğinden sıyrılıp zaruri olan statüsüne yükselmek 

için devletin evrenselleşme sürecine aracılık etmesine ihtiyaç duyarlar. Bu nedenle, 

Eagleton’a göre; "ulus-devlet" terimindeki tire (-) kültür ve siyaset, etnik ve yerleşik 

arasındaki bağlantıya işaret eder, Ulus, devletin birlik şekline sokması gereken sınırları 



 

 

33 

belirsiz bir şeydir; bu nedenle, kontrolü son derece güç olan öğeleri tek bir egemenliğin 

çatısı altında uzlaştıracaktır. Bu egemenlik aklın kendi ürünü olduğundan, yerel olan, 

evrensele yükseltilir. Ancak bu süreç dünyanın dört bir yanında gerçekleşeceğinden, 

birkaç hareketin milliyetçilikten daha uluslararası olduğu göz önünde 

bulundurulduğunda, ulus bu anlamda da küresel statüsüne yükseltilir (2005:72).  

Türk ulusu (ulus devlet)  oluşturma süreci de buradaki tartışmalardan ayrı değildir. 

Kendi içinde bir takım farklılıklar taşısa da benzer bir yol izlemiştir. Farklılığın temel 

kaynağı modernleşmek için Batı’daki ulus devlet anlayışının yukarıdan aşağıya taklit 

edilmeye çalışılmasıdır. 1918 ile 1939 arasında Türkiye’de büyük bir kimlik değişimine 

girişildi. Bu değişim, çeşitli ethnisitelerden oluşan kozmopolit bir imparatorluğun 

tebaası olmaktan Türklüğünü ortaya koyup onaylayan bir cumhuriyetin yurttaşları olma 

yönünde bir statü değişikliği içeriyordu. Çağaptay’a göre; (2005: 110) “1920'ler ve 

1930'larda Kemalizm Türk ulusuna dair üç tanım sunuyordu. Bu tanımların ilki toprağa 

dayalıydı, Türkiye'nin bütün sakinlerinin Türk olduğunu belirten 1924 Anayasası'nda 

somutlaşmış bir fikirdi. 1924 Anayasası, Kürtler, Ermeniler ve diğer bütün halkların 

Cumhuriyetin eşit vatandaşları olacağı vaadinde bulunuyordu. İlki kadar kapsayıcı 

olmayan ikinci tanımsa dinsel bir tanımdı. Kemalistler Türkiye'deki bütün 

Müslümanları millet sisteminin bir mirası olarak Türk görüyordu. Bu kavrayışın en iyi 

göstergesi, Kemalist göç rejiminin Balkanlar'daki Osmanlı Müslümanlarının göçünü 

kolaylaştıran genel tonuydu. Fakat bu tanım kendi içinde çelişkiliydi. Bütün Türkler 

Müslüman’dı ama bütün Müslümanlar Türkçe konuşmuyordu. Üçüncü ve en az 

kapsayıcı tanım etno-dinsel bir tanımdı. Öncelikle, Kemalistler etnik Türkleri sadece 

anadilleri yüzünden Türk olarak görüyorlardı. İkincisi, Türk olmayanları dine 

başvurarak Müslümanlar ve gayrimüslimler diye iki hiyerarşik kategoriye ayırıyor, ilk 

grubu ikincisine tercih ediyorlardı. Etnik Türkler, Türkiye'de sağlam bir çoğunluk 

oluşturmuyordu. Kürtler ve diğer Müslümanlar asimile edilirlerse, Türk nüfusunu 

güçlendirebilirlerdi. Bu yüzden, millet sistemi mirasının da katkısıyla Kemalistler, Türk 

dilini benimsemeleri kaydıyla, aslında etnik bakımdan Türk olmadıklarını unutmaksızın 

Kürtleri Türk olarak kabul etmeye istekliydi. Dolayısıyla Kemalistler Kürt nüfusunun 

çoğalmasını ve ulusal kimliklerinin gelişmesini önlemek için onları dikkatle izlediler”. 

Paradoksal biçimde böyle hamleler Kürtlerin ulusal kimliğini tartışmaya açtı. Bu aynı 

zamanda heterofobi olarak bir ulus devletin ortaya çıkışıydı.  



 

 

34 

Heterofobiyi kamulaştırmak için ve bu duyguyu devlete sadakat biçiminde formüle 

etmek için Türk milliyetçiliği kullanıldı. Türk milliyetçiliği Atatürk döneminde 

Çağaptay’a göre; (2005: 110) “Türklüğün yoğunlaştığı eş merkezli üç halka yarattı: En 

dışta toprağa dayalı halka vardı; ortada dinsel halka, merkezde etnik halka yer alıyordu. 

Bu şemaya göre, sadece en içteki etnik halkada yer alan bir grup Türk devletine yakın 

olmanın avantajlarından, Türk devletinin tam korumasından yararlanabiliyordu. Başka 

bir deyişle bir grup merkezden ne kadar uzaksa, Türk devletinin ona kucak açma 

ihtimali o kadar azalıyordu. Dahası, dinsel halkada yer alan grupların nihayetinde içteki, 

etnik merkeze kaymaları beklenirken, toprağa dayalı halkada yer alan gruplar katı bir 

biçimde Türk toplumunun kıyısına sıkıştırılmışlardı”. Böylelikle Türkiye Devleti için 

Türk kimliği sorunu ortadan kalkmıştı. Çünkü devlet içinde Türk kimliği inşa edilmişti. 

Bunun bileşenlerini Aydın (1999: 20) şu şekilde tanımlamaktadır:  “1) Osmanlılığın 

reddi, 2) İslami temel alan kimlik ve siyaset biçimlerinin reddi, 3) Atatürk'ün mitossal 

varlığı, 4) Misak-ı Milli sınırları ve 5) "Atatürk milliyetçiliği" adı verilen bir Türklük 

anlayışı etrafında şekillenmiştir. Bu kimliğin belirli nüansları olmakla birlikte, simgeler 

sistemi açısından bütün nüanslar bir yerde birleşirler. Bu simgeler sisteminin belli başlı 

parçaları Atatürk'ün kişiliği ve o kişiliğin parçası sayılan bazı "kült" nesneleri, Milli 

Marş, bayrak, TBMM, Cumhurbaşkanı'nın devlet temsiliyeti ve Misak-ı Milli 

sınırlarıdır. Bunlar açısından devletin bir sorun yaşadığı söylenemez. Ancak bu kimliğin 

dayatıldığı yurttaşlar bakımından bu "kimliğe" ilişkin sorunlar daima var olmuştur. 

Bunların bir kısmı, mevcut "kimliği" kendi yaklaşımlarına nazaran eğip bükmeye ya da 

kendi referanslarına uygun olarak "ehlileştirmeye" ve tabii bunu devletin resmi 

ideolojisinin parçası yapmaya çalışarak bu sorunu kendileri açısından halletmeye 

girişirken, bir kısmı bu "eritici- bütüncül kimliği" parçalayarak kendi kimliklerini 

meşrulaştırıp toplumsal resmiyet içinde eşit bir yer açmaya ya da bir kısmı bu "eritici-

bütüncül kimlik"i bir başkasıyla değiştirmeye çalışmışlardır. Yani, ulus-devlet ve bu 

devletin resmi kimliğini kendilerine göre restore etmek ya da bunun yerine bir başkasını 

koymak isteyenler açısından bir "kimlik" sorunu yoktur. Çünkü bu odakların herkesçe 

benimsenmesi gerektiğini düşündükleri, doğru ve olması gereken -"ideal"- bir 

kültür/kimlik anlayışları vardır”.  

Model olarak iki farklı geleneği birleştirmeye çalışan ulus devlet siyasal yapısını 

Fransız geleneğinden, toplumu ortak kültür etrafında yeniden yapılandırma özelliğini 



 

 

35 

Alman geleneğinden aldı. Ortak kültür, ortak dil ve ortak tarih oluşturma çabaları 

toplumun homojenleşmesi bakımından önemliydi (Pamuk, 2007: 27). Bu bağlamda 

ortak kültür, ortak dil ve ortak tarih oluşturma çabaları farklı kurumsal yapıları ortaya 

çıkardı. Bu durum aynı zamanda formal ve informal öğrenme yoluyla toplumun 

homojenleştirilmesi anlamı taşımaktaydı. Türk Tarih Tezi bu bağlamda önemli 

örneklerdir. İktidar tarihi bir araç olarak kullanarak ortak tarih anlatısı oluşturmaya 

çalıştı (Ersanlı, 2002; Pamuk, 2007). 1932 yılında düzenlenen I. Türk Tarih 

Kongresi’nde dile getirilen resmi teze göre; tarih eğitiminin en önemli amacı, Osmanlı 

öncesi dönemlere dayanılarak güçlü bir ulusal bilinç oluşturmak ve bu bilinci doğa 

yasalarına ve arkeolojiye dayandırmak olarak dile getirilmiştir (Ersanlı, 1992: 12). 

Özelde tarih eğitimine, genelde de milli eğitime yüklenilen bu misyon farklılaşsa da 

günümüzde de devam etmektedir. Yeniden tasarlanan ortak kültür de Türk Ocakları 

(Üstel 2010), Halkevleri, Türk Dil Kurumu, Türk Tarih Kurumu ve Köy Enstitüleri gibi 

kurumlar aracılığıyla hem teorisi geliştirildi hem de yaygınlaştırılmaya çalışıldı.  

Ulusal kimlik bugün farklı yapılar tarafından eleştiriye uğramaktadır. Ulus devletin 

homojenleştirici etkisinden dolayı farklı kültürler kimlik problemlerini kültürel haklar 

bağlamında değerlendirilmesi gerektiği önermesinden yola çıkarak çokkültürlülük 

üzerinden eleştiriye tabi tuttukları ulus devlet, diğer taraftan küreselleşmenin etkisiyle 

tartışmaya açılmaktadır. Bu bağlamda ulus devletin temelini oluşturan kültür, şimdi 

onun en büyük eleştiricisidir. Kültürün korumaya aldığı ulusal birlik, bugün kültür 

tarafından parçalanmaktadır. Diğer taraftan ulus devletin tanımladığı kolektif kimlik 

olarak ulusal kimlik çoklu kimlikler tarafından tartışılmaktadır. 

2.10. Ötekinin Düşman Olarak İnşası ya da Kürt Sorunu 

Ulus devlet herhangi bir doğal olgu, nesnel ve somut gerçeklik olarak görülür. Bundan 

dolayı geçmişten bugüne ve geleceğe yönelik planları ve tasarımları içerir. Diğer 

taraftan bir güvensizlik içindedir. Bu güvensizliğin kaynağı kolektif kimlikler kısmında 

tartıştığımız dış gruba güvensizlik ve ulus devletin homojenitesini bozma ihtimali olan 

üst kültür grubunun kendisine benzetmeye çalıştığı kültürel grupların varlığıdır. Ulusal 

kimlik üzerinden genelde "biz" ve "öteki", "dost" ve "düşman" gibi kavramlar 

aracılığıyla çeşitli algılar oluşturulur. “Bu tür zihinsel inşa sürecinde "biz" olan; ortak 



 

 

36 

bilinci, iyiyi, yüceliği, erdemi, şerefi, aydınlığı, özgürlüğü, düzeni, dayanışmayı, 

vatanseverliği, bağlılığı, duyarlılığı, korunması gerekeni, birlikteliğin gücünü, 

sorumluluğu, güveni, sadakati, sevgiyi, ortak geçmişi ve geleceği simgelerken, 

ötekileştirilenler ve/yahut düşman olarak nitelendirilenler ise; kötülüğü, bayağılığı, 

karanlığı, ayrılığı, bölücülüğü. kargaşayı, onursuzluğu, alçaklığı, sorumsuzluğu, 

düzensizliği, ulusal tehdidin kaynağını, güvensizliği, nefreti, dikkat edilmesi 

gerekenleri, anormalliği, ıslah edilmesi ve/yahut hizaya getirilmesi gerekenleri 

simgelemektedir” (Anık 2012: 63).  

Başka bir ifadeyle, ulusal kimlik bir dizi farklılığı doğası itibarıyla kötü, akıldışı, 

anormal, deli, hasta, ilkel, canavar, tehlikeli ya da anarşik -yani öteki- olarak kurmayı 

çalışacaktır. Bunu kendini doğası itibarıyla iyi, tutarlı, tam ve rasyonel olarak 

güvenceye almak ve eğer meşruluk kazanacak olursa kesinliğini insanları kolektif 

eyleme geçirme gücünü çözecek olan ötekinden kendini korumak için yapar. Böylece 

oluşturulan ötekiler grubu artık güçlü kimliğin doğruluğu için hem çok önemli hem de 

tehditkâr hale gelir. Connolly’e göre; “Tehdit yalnızca ötekinin doğru kimliği yenmek 

ya da yaralamak amacıyla yapabileceği eylemlerden değil; onun öte olarak var olma 

tarzının görünürlüğünden de kaynaklanır” (1995: 94). 

Diğer taraftan egemen kültürün dönüştürmeye çalıştığı kültürler içinse ulusal kimlik; 

baskıyı, haksızlığı, tahakkümü, anti-demokratlığı, meşruiyetsizliği simgelemektedir. 

Ayrıca kendilerini asimile etmek için farklı araçları kullanan3 ulus devletle varlıklarını 

devam ettirmek için sürekli mücadele içerine girerler. Bu onlara göre meşru müdafaa 

hakkıdır.   

Ulus devlet Fransız modernliğini örnek alarak merkezi ve seküler bir yapıya 

bürünmüştü. Modernleşmenin bu tarzı, “iki toplumsal kategorinin zorunlu olarak 

merkez dışına itilmesi anlamına gelmekteydi; din ve etnik (hatta kimi zaman kültürel) 

çeşitlilik” (Yeğen, 2013: 69). Bir tarafıyla İslam diğer tarafıyla Kürtler ulus devletin 

ötekisi olarak konumlanmaktaydı. Yeni devletin kurucularının söyleminde, siyasi ve 

                                                
3 Ulus devlet yapısı içinde egemen kültürün diğer kültürlere karşı uygulamaları şunlardır; ı. Soykırım ve 
etnik temizlik (Genocide ve ethnic cleansing), 2. Yasa zoruyla yalıtma, ayrı ve farklı yaşatma (Apartheid 
veya segregation), 3. Zorunlu uyum (Asimilasyon) ve Erime Potası (Melting Pot), 4. Mevsim Salatası 
(Toss salad), 5. Entegrasyon, çoğunluk kültürüyle isteyerek bütünleşrnek (Integration), 6. Çoğulculuk 
(Pluralism), 7. Çokkültürlülük (Multiculturalism)  (Somersan, 2004 :79). 

 



 

 

37 

idari düzenlemeler açısından İslam halen en temel başvuru noktalarından biri olmaya 

devam etmekte ve millet mefhumu da eskiden olduğu gibi etnik bir topluluktan ziyade 

dini bir topluluğa göndermede bulunmaktadır. Ne var ki, cumhuriyetin ilk yıllarıyla 

birlikte kabul edilen yeni anayasa, saltanatı takiben hilafetin ilgası ve dini kurumların 

bir kısmının tasfiyesi, bir kısmının ise yeniden düzenlenmesi, millet mefhumunun dini 

bir topluluğa işaret ediyor oluşundan vazgeçişe işaret ediyordu. “Artık Müslüman 

milleti değil, Türk milleti vardı” (Yeğen, 2013: 91). Tarihsel süreç içerisinde ulus devlet 

söyleminde Kürt sorunu bu bağlamda 'irtica', 'aşiret direnci', 'eşkıyalık' , 'ecnebi 

kışkırtması', 'bölgesel geri kalmışlık' ya da 'terör' olarak yer aldı. Kimlik problemi 

olarak değerlendirildiğinde ulus devletin yıkılacağı endişesi sıklıkla gündeme geldi. 

Kürtlerin kültürel hak talepleri ve siyasal mücadeleleri ile giderek daha artan bir 

biçimde, bir aidiyet sorunu olarak yurttaşlığın eksikliklerinin, zaaflarının açığa 

çıkarıldığı bir zemini oluşturdu. “Bu zemin aynı zamanda devletin meşruluğunun, 

halkın/ulusun egemenliğine dayandırıldığı temsili demokrasinin tüm kurallarının ve 

kurumlarının, sorgulanmasını beraberinde getirdi” (Göktürk, 2006: 229). Son dönemde 

Türkiye’de yaşanan durum tam da budur. Ulus devlet ideolojisinin iki ötekisi İslamcılar 

ve Kürtler ulus devlet ideolojisinin hakim ortak kültürünü eleştirirken birlikte mevzi 

konumdadırlar. Bunun nedeni ise yakın dönemde (28 Şubat) İslamcıların demokratik 

yollarla bile iktidara gelseler mevcut ulus devlet ideolojisi tarafından ötekiliklerinin 

sona ermeyeceğinin farkına vararak, dini yaşamayı kültürel haklar bağlamında 

tanımlayarak yeni bir açılım yakalamaya çalıştılar. Kültürel haklar mevzu bahis konusu 

olduğunda Kürtlerin istekleri de kültürel haklar bağlamında değerlendirildi. Bunun 

başka bir anlamı da Althuserci dolayımcı çağırma kavramını ve kadife eldiveni 

(Althusser, 2003) hatırlatır biçimde ulus devletin zor kullanarak ortadan kaldıramadığı 

ötekiyi mutabakatla kendi içine çekmeye çalışmak olarak tanımlanabilir. Diğer taraftan 

ulus devlet kurum olarak başlangıçtaki işlevselliğini ve pratiklerini kaybetmiş olsa da 

varlığını sürdürmektedir. Varlığını sürdürme nedeni ise şeyleşmiş kurum olarak sosyal 

gerçeklikte doğruluğunun kabul edilmesinden kaynaklanır.  

2.11. Kolektif Kimlik Olarak Dinsel Kimlik 

Teolojik düşünce sosyal gerçekliğin inşasındaki simgesel/sembolik dünyaya ait bir 

düşünüş biçimidir. Teolojik düşünce aynı zamanda bireyin yaşantısı ile sembolik evren 



 

 

38 

arasında aracılık etme işlevi görür. Teolojik bilgi ile toplumun gündelik yaşantısının 

ürünü olan bilgi stoğu arasında şeyleşmeden dolayı bir uzaklık/yabancılaşma durumu 

söz konusudur ve öğrenilmesi/içselleştirilmesi zor bir bilgi haline gelmiştir. Başka bir 

deyişle, teolojik bilgi toplum açısından bir sır olduğu için din ve dinin temsilcileri 

tarafından toplumun gündelik yaşamdaki bilgi stoğuna eklemlenmek durumundadır. Bu 

açıdan bakıldığında diğer sembolik evren örneklerinden farklı olarak (örneğin mitoloji) 

sosyal konum açısından dünyevi kavramlara daha yakındır. Din ve dinin temsilcileri 

tarafından toplumun bilgi stoğuna/söylem/repertuar/ eklemlenir ve bireyler tarafından 

davranış olarak yeniden üretilir. Bu anlamıyla dini kimlikler Smith’e göre; “iletişim ve 

toplumsallaşma alanlarında doğar” (2010: 21). Dinin toplumun ve bireyin yaşantısını 

belirleyen düzenlemeleri toplumun tüm alanını kuşatır. Bu öyle bir düzenlemedir ki 

halef ve selefin benzer biçimde yaşamını düzenlemesini gerekli kılar. İnancın 

gerekliliklerine bağlılık pekişsin ve/veya bireyler tarafından içselleştirilsin diye fail 

olarak katılmaları istenen birçok ritüeli/ibadeti beraber veya yalnız başlarına 

gerçekleştirmeleri bundan dolayıdır.  

Dinin tek bir biçimi yoktur. Her dinin farklı anlam biçimleri ve aynı dinin farklı 

yorumlarının ortaya çıkardığı mezhepler alt dini kimlikleri ortaya çıkarır. Dinin bizatihi 

kendisi farklı yorumlara açık olduğu için tek tipleştiriciliği mezheplere göre daha azdır. 

Bauman’a göre; “Mezhepler tanım gereği dışarıdan gelen baskıya açık ve dolayısıyla 

sürekli kuşatma altında olduklarından, yalnızca paylaştıkları bir dizi inanca değil aynı 

zamanda yaşam biçiminin tamamında bir tektipliğe ihtiyaçları vardır. İnanç sahibinin 

gündelik işlerini yürütme biçimlerinin baştan sona yeniden düzenlenmesini isterler. 

Ayrıca görünüşte inanç sorunuyla ilişkisi olmayan davranış özelliklerinde de hüküm 

vereceklerdir. Hayatın tamamını bir inanç ve sadakat gösterisine dönüştüren hizipçi 

cemaatler, üyelerinin bağlılıklarını çevrenin kuşkuculuğundan ya da doğrudan 

düşmanlığından koruma gayretine girer” (2012: 88). Bu açıdan bakıldığında sosyal 

yaşam içerisinde farklı etki alanlarına sahip dini grupların varlığı dinin tek bir 

yorumunun olmayışını olumlar. Denilebilir ki İslami kimlik de monolitik değildir. Hz. 

Muhammed tarafından tebliğ edilen İslam, coğrafyalara yayıldıkça, yayıldığı 

coğrafyanın önceki kültürlerinin etkisiyle farklı biçimlere bürünür. İtikatta aynı Allah’a 

inanma, amelde ve yaşantıda farklı yorumların ortaya çıkması bundandır. Nitekim 

İslam’ın iki farklı formu olan Sünnilik ve Şiilik ya da Alevilik, farklı coğrafyalarda 



 

 

39 

farklı anlam biçimleri inşa eder. Böylelikle kolektif İslami kimlik kendi içinde kolektif 

bir Sünni yorumuna ve Şii yorumuna sahip olur. Ameli olarak da İslam, Hanefi, Şafi, 

Maliki, Hanbeli gibi mezheplere bölünmüştür. Bu mezheplerin ürettiği yorumlar hayatın 

tüm alanlarını (gerek kişiler arası ilişkiler gerekse iktidar teba ilişkisini) kuşatmış 

durumdadır. Göle’ye göre; “Dinin sağladığı simgesel ve anlatıma ilişkin kaynaklar 

sosyal hareketler için hayati bir değer taşıyor. Bunlar kimlik oluşumunun 

toplumsallaşmanın ve iletişimin gelişmesine yardım ediyor. Bu şekilde hangi şarkıları 

söyleyeceklerini, hangi otoritelere referans vereceklerini, hangi ahlaki bağlılığa sahip 

çıkmaları gerektiğini, diğerleri hakkında hangi varsayımlarda bulunacaklarını 

biliyorlar” (2007: 29).  Modernitenin seküler etkisiyle dini kimlik yönetimsel anlamda 

etkisini yitirse de toplumun ilişkilerini düzenlemede etkinliğini devam ettirmektedir.  

“Türkiye’de ise laikliğin kabulünden önce Türkiye toplumunun ve devletinin dini 

İslamdır. Yani bu tarihe kadar yalnızca fertlerin değil, toplumun ve devletin de temel 

referansı İslam'dı. Hangi İslam sorusunun cevabı da açık ve kesin olarak Sünni 

İslam'dır. Bunun dışındaki dini inanış ve uygulamalar uçlarda, azınlıkta olmuş, genel 

kabul görmemiş, topluma izafe edilmemiştir” (Karaman 2006: 139). Cumhuriyet’in 

kuruluşuyla birlikte, Kemalist ideolojinin modernleşme çabalarında karşısına aldığı 

gelenek ve İslam, ulus devletle çelişir gözükmektedir. Kemalist ideoloji dinin toplumsal 

yapı ile kesiştiği yönleri arka plana atmış; dini, kişi ile Allah arasında özel bir bağ, bir 

alışveriş olarak görmüştür. Atatürk'ün İslam dinini tamamen kişisel planda bırakma 

isteğinin mantığını anlamak mümkündür. Atatürkçüler için İslamiyet ikiye ayrılabilirdi: 

Yapısal olarak toplumun İslam’la kurduğu ilişki ve kişinin Allah'la doğrudan kutsal 

ilişkisi. Birincisinin ortadan kaldırılması seküler bir toplumu oluşturmak açısından 

yeterli olarak görüldü ve bu doğrultuda halifeliğin kaldırılmasından Tevhid-i Tedrisat’a 

kurumsal sekülerizasyon gerçekleştirildi.  Ancak, buradaki yanlış, Mardin’e göre; “dini 

toplumsal bir kurum olarak gören insanları bir topluma bağlama ve teşkilatlandırma, 

kurumlaştırma şekliydi” (2010: 80). Diğer bir deyişle, kurumsal olarak devletin 

sekülerleşmesi, toplumun sekülerleşmesi anlamına gelmemektedir.  

Diğer taraftan İslami kimlik modernleşmeci akımın seküler tarafıyla daima mücadele 

içinde oldu. Bu mücadele alanı Müslüman kimliğini İslamcı kimlik haline getirerek bu 

mücadeleyi radikal hale getirdi. Göle, (2007: 28) Müslüman kimliği ile İslamcı kimliği 

şu şekilde ayırır. “İslamcı kimlik, verili (a priori) tanımları, Müslüman olmanın kabul 



 

 

40 

edilmiş biçimlerini, kuşaktan kuşağa aktarılan “Müslüman olarak doğma” kategorilerini 

reddetmeyi içerdiği içindir ki Müslüman kimliğinden farklıdır. İslami köktencilik dinsel 

geleneklerin yeniden yorumlanmasıdır. Bu bir devrimci gelenekçilik ya da radikalleşmiş 

gelenekçiliktir”. Modern/Batı Karşısında geleneğin yeniden canlandırılması daima 

yanılsama olarak görülecektir. Nitekim Shayegan’dan (2012: 45) devam edecek olursak 

“Gelenek, tabii hala kaldıysa, ontolojik olarak modernlik-öncesinde yer alan başlangıç 

noktasını yeniden yakalayamaz. Daima modernlik-sonrası [post-modern] döneme 

yapışır kalır. Beyazların yaptığı katliamlardan mucizevi olarak kurtulan nadir Amazon 

kabileleri, ya da yeryüzünün Tanrı bilir hangi ücra köşesinde yaşayıp giden bazı 

kabileler dışında, kökeni ve mekanı ne olursa olsun bütün kültürler, modernliğin 

etkisini, yani bilincin yukarıdan aşağıya bu göçünü yaşamışlardır. Artık hepimiz karışım 

bölgelerinde yaşıyoruz; tüm bakışların – şeylere eskisi gibi yaklaşan bakışlarında, 

teknik, gelişme ve tarihle şekillenen bakışlarında – karşılaştığı alanlarda yaşıyoruz”. 

Ontolojileri farklı iki evren tasavvurunu/toplumsal tahayyülü birbiriyle örtüştürmeye 

çalışmak bir yamalamadır. Shayegan’a (2012: 86) göre; “Yamalama, çoğu zaman 

bilinçsiz bir işlemdir; birbirini tutmayan iki dünyayı bir bilginin tutarlı bütünlüğü içinde 

özdeşleştirmek için, bu dünyaların birbirine bağlanmasıdır. Yamalama, eş biçimlilik 

eksikliğini silmeye ve çok biçimli iki paradigmayı epistemolojik olarak uzlaştırmaya 

çalışır; eski ve yeni paradigmalar, onları birbirinden farklılaştıran duraklamalardan 

ötürü ortak ölçüsüz hale gelmişlerdir. Yamalama, -olgularda hiçbir karşılığı olmayan- 

fikirleri toplumsal gerçeklerle çakıştırmaktan ibarettir. Yamalama, gerçekliği içi boş bir 

söyleme indirger bir bakıma; bu söylemin modern ya da arkaik olması önemli değildir. 

Ama bu indirgeme sorgulamasız, mesafe bırakılmadan ve eleştirisiz yapılır. Yamalama, 

şeylerdeki pürüzleri kaplayan ince bir vernik katıdır, yüzeyi hafifçe kazındığında 

çatlaklar ve hatalar ortaya çıkar. Yamalama, zamanın aşındırdığı çatlak yüzeyleri, kötü 

havaların harap ettiği yapıları cafcaflı bir dekorla örter. Harabeleri, döküntüleri, 

yıpranmış binaların çatlak cephelerini, kötü kabuk bağlamış yaraları gizleyen sahte 

parıltılı bir yüzeydir; soluk, yakışık almayan paçavraları, paramparça olmuş pılı pırtıyı 

kamufle eden bir yaldızdır”. Yamalama, iki karşıt yöndedir. Ama sonuçları hemen 

hemen aynıdır. “Ya eski bir içerik üzerine yeni (modern) bir söylemi yamalar, ya da 

yeni bir zemin üzerine eski (geleneksel) bir söylem oturtur. İlk durumda Batılılaşma'yla 

karşı karşıyayızdır (modernliğin Batı'yla ilişkili olmasından ötürü), ikinci durumdaysa 



 

 

41 

İslamileşme'yle - bizi asıl ilgilendiren bu durumdur. Bu iki işlem karşıt gibi görünürler, 

fakat çözüldükleri noktada birbirlerine benzerler; ikisi de aynı olgulara yol açarlar: 

Çarpıklık. Peki neden? Çünkü üzerine yeni veya eski söylem yamalanan "zemin" ne 

odur, ne de öteki; melezdir, yani ikisinin karışımıdır ve daha o anda bir kırılma ve 

parazit alanı yaratır. İki durumda da sakatlanmış bir bakışla karşı karşıyayızdır, tıpkı 

biçimleri bozan bir ayna karşısında olduğu gibi, görüntü çarpık ve bozuktur” (Shayegan, 

2012: 87). Bu açıdan bakıldığında dinsel kimlikte ısrar etmek ve dünyayı 

“İslamileştirmek” tersten bir Batılaşma anlamı taşır. Geleneği Batı’nın araçları ile inşa 

etmeye çalışmak İslami kimliğin güncelde tartışması gereken konuların başında 

gelmektedir.  

Paradoksal biçimde İslami kimlik modernleşirken, modernitenin cevap veremediği 

ikilemlerle/anlam problemleri ile başa çıkmak için bireyler daha fazla teolojik 

düşünceye başvurmaktadır. Marksizm de dahil olmak üzere bütün evrimcil/devrimcil 

ilerlemeci düşünce tarzlarının en büyük zaafı, anlam problemlerini sabırsız bir 

sessizlikle geçiştirmeleridir. Anderson’a (2011: 24-25) göre; “Dinsel düşünce; 

mukadderatı sürekliliğe dönüştürerek (karma, ilk günah vb.) insandaki belli belirsiz ve 

karanlık ölümsüzlük sezgilerine karşılık veriyor” ve ikilemleri/anlam problemlerini 

çözmeye çalışarak kimlik referansları arasında önemli yerini korumaya devam ediyor. 

Diğer taraftan Türkiye örneğinde ulus devletle İslami kimlik mücadelesi birbiri içine 

eklemlenmiş kolektif kimlikler doğuruyor. Bir tarafıyla ulus devlet mantığı Türk İslam 

sentezine dönüşüyor, diğer tarafıyla da İslami burjuva oluşarak İslami kimlik 

kapitalizmin bir bileşeni haline geliyor. Bu bağlamda ulus devletle hemhal olmuş bir 

Türk İslam Sentezi (Copeaux, 1998), diğer tarafıyla liberal ve kapitalist İslami kimlik 

kendisini arıyor. Bu yapı beraberinde kültürel kimliği bu denklemin bir parçası haline 

getirerek daha karmaşık bir tahayyül/anlam ortaya çıkarıyor. Her koşulda İslami kimlik 

Hz. Muhammed ve O’nun dönemine referanslar vererek ve kendini farklı bağlamlarda 

inşa ederek ürettiği yorumu kolektif kimliğin parçası haline getiriyor. Bu referanslar 

formal veya informal tarih aracılığıyla toplumun kullanımına sunuluyor. Örneğin 

Göle’ye göre; “Özellikle İslamcı kadınlar kimliklerini, rol modelleri olarak peygamber 

dönemindeki Müslüman kadınlara atıfta bulunarak oluştururlar. Bu modelleri 

kendilerini sosyal ve psikolojik olarak güçlendirmek için kaynak olarak kullanır ve 

kamusal görünürlülüklerini bu kutsal modele dayanarak haklı gösterirler (2007: 27). 



 

 

42 

Benzer atıflar Türkiye’deki Alevi geleneğin egemen Sünni gelenek tarafından 

ötekileştirmelerine tarihten referanslar vererek (Yavuz Sultan Selim’den Sivas 

olaylarına kadar) kendisini yeniden tanımlıyor.  

Aleviler, çevrelerini kuşatan Sünni cemaatlerle kendilerini bir dizi konuda 

karşılaştırarak da kendi yaşam tarzlarını tanımlarlar. Alevilerin en önemli dinsel töreni, 

erkeklerle kadınların birlikte ibadet ettikleri Cem ayinidir. Cem ayininde aynı anda pek 

çok olay kutlanır. Cem ayininin ana ritüeli Hüseyin'in Kerbela'da şehit düşmesini 

simgeler, ancak edep felsefesi gibi, Alevi doktrininin kilit temaları üzerinde yapılan 

sohbetler ve müzik de törende yer alır. Saatlerce sürebilen ayinin özelliklerinden birisi 

de ibadete başlamadan önce, katılan herkesin birbiriyle barışık olması zorunluluğudur. 

Birbirleriyle kavgalı olan kişiler varsa, olayın kahramanları ya aralarındaki görüş 

ayrılıklarını gidererek barışırlar ya da toplantıyı terk ederler. “Bu nokta, camide ibadet 

eden Sünnilerle olan farklarını karşılaştıran Aleviler açısından çok önemlidir, çünkü 

Alevilere göre, camide ibadet etmenin en önemli sorunu, insanın hiç farkında olmadan 

bir katille yan yana durabileceğidir, fakat Alevilerin ibadetlerine yabancıların 

katılmasına izin vermemesi ve cem ayini başlamadan önce orada bulunan herkesin 

birbiriyle barışık olması böyle bir durumu engeller” (Shankland, 2003:27). Böyle bir 

düşünüş biçimi egemen Sünni kültür karşısında öteki olarak Alevilerin ritüellerini 

yerine getirmesini zorlaştırır. Teoride laik olan Cumhuriyet'te Alevi inancına sahip 

olanlar, Diyanet İşleri Başkanlığı’nda temsil edilmezler ve heretik olarak görülürler. 

Alevilerin Cem Evleri resmi olarak ibadethane sayılmaz, başta Dede'lerinin maaşını 

devletin ödemesi olmak üzere, Sünnilerin sahip olduğu bir takım avantajlardan mahrum 

kalırlar. Öteki olarak Aleviler ise bugün bunun mücadelesini vermekteler. Olgunun bir 

diğer yüzü ise, Alevilerin'in kendilerini azınlık olarak görmemeleridir. Kendilerini 

"kurucu unsur" gibi bir tanımlama içinde görürler. Çokkültürlü bir toplumda sorunların 

çözümüne bu tutumun da kadar katkı sağlayacağı şüphelidir. 

Diğer taraftan Lozan’la birlikte azınlık statüsü verilen grupların ötekiliği de dinsel 

kimlik üzerinden yapılanmaktadır. Ruhban Okulu’nun kapalı olması, azınlık okullarında 

“Türk kökenli” müdür yardımcılarının bulunma zorunluluğu azınlık kültürlerinin 

egemen kültürün ötekisi olmasından kaynaklanan bir durumdur. Yaşadığımız 

toprakların kültürel zenginliğini oluşturan pek çok toplum, bu ötekileştirici politikalar 

ve zaman zaman yapılan kıyımlarla, göç etmiş, nüfus olarak azalmış ve en nihayetinde 



 

 

43 

görünmez olmuşlardır. Bu egemen kültürün diğer kültür gruplarını kendisine benzetme 

isteğinin bir sonucudur. Bugün dikkatli gezginler anılarında, bütün Ortadoğu'da papaz 

kıyafetiyle sokakta gezilemeyen tek ülkenin Türkiye olduğunu yazıyorlar. Ne Ürdün ne 

Irak ne Suriye ve hatta ne de İran'da böyle bir sokak baskısının olmaması gerçekten çok 

dikkat çekicidir.  

Küreselleşmenin, bireyselleşmenin ve çağcıl diğer değişimlerin dini kimlikleri de 

etkilediği aşikardır. Kolektif kimlik bir tarafıyla yaşantıyı ve davranışları belirlerken 

diğer tarafıyla kavramsal düzeyde anlam karmaşası yaşamaya devam ediyor. Semavi 

dinlere inananların sayıları azalırken new age tarzı akımlara inananların sayılarının 

artması bu anlamda değerlendirilebilir. Dinsel kimliğin seramonileri/ibadetleri daha 

heyecanlı ve daha geniş katılımlı yaşanırken veya yaşandığı hissi uyandırılırken dinsel 

duygulardan kaynaklanmayan farklı motivasyonlardan beslenen heyecanlar ortaya 

çıkıyor. Bugün uluslararası sermaye Ramazan ayında reklam temalarını değiştirip (Coca 

Cola reklamı) kutsalı metalaştırırken diğer taraftan İslami kimliğin temsilcilerinin kendi 

kutsallarını (İhlas kavramının İhlas Holding’e dönüşmesi, Tekbir kavramının Tekbir 

Giyim markasına dönüşmesi ve defileleri vb.) metalaştırmaları kolektif kimlik olarak 

dinsel kimliğin kamusal alanda farklı yönleriyle tartışılmasına ve kullanılmasına olanak 

sağlıyor. Bundan dolayı yaşanan anlam karmaşası inanmayı post materyal değerler 

etrafında yeniden tartışmaya açıyor. 

2.12. Kolektif Kimlik Olarak Kültürel Kimlik 

Kültür insanın ürettiği her şeydir. Gelenekler, alışkanlıklar, gündelik hayatta üretilenler, 

eğilimler, tutumlar, sanat yapma biçimleri, inançlar, hayata dair üretilen anlamlar, 

söylemler vb. her şey kültürü oluşturur. Bu açıdan bakıldığında Nalçaoğlu’na göre 

“kültür makro toplumsal kavramsallaştırmadır” (2004:1). Sosyal gerçekliğin inşasının 

bir ürünü olarak kültür şeyleşmiş sembolik evrene tekabül eder. Bu açıdan bakıldığında 

ise Mardin’e göre “nisbeten yavaş değişen simgeler sistemidir” (2010: 105). Tüm 

kolektif kimliklerin temel referans kaynağı olarak kültür, kolektif kimliklerin iç içe 

geçmiş halini refere eder. Bir tarafıyla ulusal kimliğin bileşenidir, diğer tarafıyla dinsel 

kimliğin. Kolektif kimliklerin iç içe geçmiş halde yaşanmasını ve yeniden üretilmesini 

de kültür sağlar.  



 

 

44 

Modern öncesi dönemde kültür diğer kolektif kültürler gibi daha bütüncüldür. Modern 

dönemde ise kültür Jenks’e (2007:15) göre; dört temel çerçevede tanımlanabilir. 

1. Zihni veya kesinlikle bilişsel bir kategoriydi; genel bir zihniyetin parçasıydı ve 

mükemmellik fikrini, bireysel insani başarı veya özgürleşme özlem ya da amacını 

taşırdı.  

2. Daha ziyade vücuda getirilen ve kolektif bir kategoriydi; bir toplumdaki düşünsel ve 

hatta ahlaki gelişme durumunu anlatırdı.   

3. Betimleyici ve somut bir kategoriydi; kültür herhangi bir toplumdaki kolektif sanatlar 

ve entelektüel çalışmalar bütününü adlandırırdı.  

4. Kültür toplumsal bir kategoriydi; bir halkın bütün yaşam biçimini ifade ederdi.  

Moderniteyle birlikte kültür modern öncesi dönemin kategorikleşmiş biçimi ve 

bütüncüllüğü anlam değiştirmiştir. Yine kategorik ve bütüncüldür. Ama araçsal aklın 

hizmetinde ve farklı iktidar tanımlamaları/erkleri tarafından araçsal olarak kullanılan ve 

modern proje halinde tasarlanan, bireylerin kabul edecekleri hatta içselleştirecekleri 

biçimde üretilen ve hatta bireylerden içselleştirmeleri beklenen bir kategori haline 

gelmiştir. Toplumu kültürler içerisine hapsetmek yaşantıdaki farklılıkların ve farklı 

konum almaların üstünü örtmek ve onları kolektif kültürün bir parçası haline getirmek 

için tek tipleştirici politikaların araç olarak kullanılması egemen kültürün dayatılması 

anlamına gelir.  

Bugünse bütünlükçü bir kategori halinde kültürden bahsedemeyiz. Bireyin kimliğini 

inşa etme aracı olarak kültür, farklı bağlamlarda çoklu kimlik taleplerinin ve hatta çoklu 

kimliklerin varlığından dolayı çoklu kültürel kimlik kategorileri olarak karşımıza çıkar. 

Kültür yoktur artık, kültürler vardır. Bu bağlamda çoklu kimlikler kategorik olarak 

altkültür kavramını ortaya çıkarır veya altkültürler farklı kimliklerin inşa edilmelerinde 

temel referans noktaları olur. Jenks’e (2007: 25) göre;  altkültür iki farklı kategori 

halinde ortaya çıkar.  

“ (a) "egemen kültür" bağlamından önce gelen ya da onun dışında oluşturulanlar: 

örneğin, ev sahibi kültür bağlamında "altkültürler" olan göçmen grupların "kültür"ü; 

ayrıca kuşatıcı "egemen kültür"den önce gelen, fakat onunla beraber varlığım sürdüren, 

onunla kaynaşan veya ona farklı olarak tepki veren bölgesel altkültürler.  



 

 

45 

(b) Kökeni egemen kültür bağlamının içine dayananlar; bunlar iki alt kategoriye ayrılır:  

(i) toplumsal ve kültürel yapıların taleplerine verilen olumlu tepkiden doğanlar; örneğin, 

mesleki altkü1türler, yaş grubu altkültürleri, ve  

(ii) toplumsal ve kültürel yapıların taleplerine verilen olumsuz tepkiden doğanlar; 

örneğin, suç altkültürleri; dini-Mesihi-dini uyanışa teşvik edici altkültürler; politikanın 

aşırı ucundaki altkültürler”. 

Altkültürlerin varlığı bireyler için daha esnek ve geçirgen bir kültürün varlığını sağlar. 

Bu kültürü belirli toplumsal teamüller haline getirir ve bireyin sosyal gerçekliğin 

inşasında varlığını olumlar. Başka bir deyişle, bireylere kendi toplumsal yaşam 

anlayışlarına göre eylemde bulunma hakkı verir ve bireyin fail olma durumunu sağlar. 

Yani kültür farz edilen ve mevcut olmayandan (bireyin fail olmama durumu) gerçek ve 

mevcut alana dönüşür. Jenks’e (2007: 83) göre; “Kırmızı ışıklar, her zaman kırmızı 

olarak ve dolayısıyla uyan ya da durmayı işaret ediyor olarak algılanır, fakat bu 

teamüllerin içinde ve ayrıca ötesinde, insanlar, kendi özel durumlarını denetlemede ve 

tanımlamada büyük bir iktidara sahiptirler”. 

Bireyi kültür karşısında fail hale getirmek kültürü, şeyleşmiş bir kurum olarak tarihe 

referans verir hale getirir. Kültür, bir yandan süregelen yaşanmışlıkların ürünüdür diğer 

taraftan birey tarafından inşa edilen ve üretilen bir bilgidir. Bu haliyle birey kendisini 

dünyada hem bir nesne hem de bir özne olarak düşünebilir. Bir tarafıyla birey kültürü ve 

kültürel kimliğini inşa eder, diğer tarafıyla daha önce inşa edilmiş olanı içselleştirmeye 

(sosyalleşme/toplumsallaşma /kültürlenme) çalışır.  

Bu söylemin karşıtı bir söylem -kültürün kendi içinde kapalı, durağan: belirli görüşler, 

tutumlarla ilişkili temsiller ve/veya simgeler toplamı- kültürelcilik olarak tanımlanabilir. 

Kültürelciliğin Bayart’ın ifade ettiği üç yönü yukarıdaki söylemle çelişir. “Kültürelcilik 

üç yanlış yöntem içerir: kültürün zaman içinde değişmeyen bir temsiller bütünü 

olduğuna inanır; bu bütünün kendi üstüne kapalı olduğunu düşünür; bu bütünün belli bir 

siyasal yönelimi belirlediğini varsayar (1999: 67). Kültürün bu şekilde tanımlanması 

egemen kültür ve homojenite tartışmasını gündeme getirir.  Seçkinler içinde yaşadıkları 

kültürü/etnik grupları egemen toplumsal örgütlenmelere entegre etmek için farklı 

yöntemler uygular. İlk olarak varolan topluma ve kültürel gruba dahil olma; ikinci 

olarak 'azınlık' statüsünü kabul edip, sahip oldukları kültürel farklılıkları ön plana 



 

 

46 

çıkarmadan toplumsal hayat içinde görünmez olma; son olarak kaynaklardan daha fazla 

pay alabilmek ve yeni bazı toplumsal tasarımları uygulamaya koymak amacıyla etnik 

kimliğe vurgu yapma yoluna gidebilirler. Barth’a göre; “İlk stratejinin başarıyla 

uygulanması durumunda söz konusu kültürel/etnik grup kamusal alanda çoğunluk 

toplumu karşısındaki farklılığını yitirecek ve büyük olasılıkla kendi içinde kültürel 

açıdan muhafazakar bir yapıya bürünecektir. İkinci stratejinin başarıyla uygulanması 

halinde, çok-etnili ve çok kültürlü bir toplumun oluşum ihtimali ortadan kalkacak ve söz 

konusu kültürel/etnik grup önemli ölçüde çoğunluk toplumuna asimile olacaktır. Son 

stratejinin uygulanması durumunda ise, bugün tanık olduğumuz ayrılıkçı ve ulusçu 

hareketler ortaya çıkabilir” (2001:37) ya da Hindistan örneğinde olduğu gibi olumlu 

anlamda çokkültürlü bir toplum kurulabilir.  Entegre olma, olmama durumu bir 

anlamıyla egemen kültür ve altkültürler arasındaki bir mücadele alanı haline gelir. Bu 

bağlamda da daha önce tartıştığımız gibi her kültür kendi sembolik evrenini 

oluşturmaya çalışır ve o evren üzerinden kendini tanımlamaya çalışır ve kendi 

homojenitesini öteki üzerinden inşa eder. 

Bu açıdan bakıldığında kültürel kimlik politikaları totaliterliği içinde barındırır. “Bu 

durum, öncelikle özgün olarak hayal edilen kültürler radikal bir şekilde farklı oldukları 

düşünülen komşu kültürlerle karşıtlık içinde tanımlandığı, sonra bu varsayılan ötekilik 

mantıksal sonuç olarak hızla bir kültürel/etnik arındırma işlemine dönüşen bir dışlama 

ilkesi getirdiği için ortaya çıkar. Kültürlerarası alışveriş böylece bir yabancılaşma, bir öz 

kaybı, hatta bir kirlenme gibi yaşanır. Üstelik hayali kültür, kendisine bağlı olmaları 

beklenen kişilere taşımaları buyurulan, gerektiğinde zorla kabul ettirilen, bir kimlik seti 

denilebilecek basitleştirilmiş bir kimlik tayin eder” (Bayart, 1999: 47). Bireysel kimlik 

bu bağlamda kültürel kimliği referans noktası olarak kullanır. Kültürel kimlik bireylere 

“biz” deme imkanı veren kimlik ve aidiyet temellerini yaratır. Tekil bireyleri ortak bir 

“biz”de birleştiren, hem ortak kurallar ve değerlere bağlı olmaya, hem de ortak bir 

geçmişin deneyimlenmesine dayanan ortak bilgi (hafıza) ve kendini algılamanın 

oluşturduğu “bağlayıcı yapı”dır. Assman’a (2001: 21) göre; “Bu yapı hem toplumsal 

boyutta, hem de zaman boyutunda birleştirici ve bağlılık yaratıcıdır. Bir yandan ortak 

deneyim, beklenti ve eylem mekanlarından bir “sembolik anlam dünyası” oluşturarak, 

bir yandan da birleştirici gücüyle güven ve dayanak imkanı sağlayarak. Bu yapı aynı 

zamanda önemli deneyim ve anıları biçimlendirir ve canlı tutar. Böylece, geçmişle 



 

 

47 

gelecek arasında bir süreklilik duygusuyla varoluşu zamansal bir zincire bağlar ve 

geçmişle bugünü, bugünle geleceği birleştirmeye çalışır. Teoride bireysel kimlik ve 

kültürel kimlik arasındaki etkileşim net gibi gözükse de oldukça karmaşık ve grifttir. 

Farklı kimliklerin görünür olması egemen kültürün oluşturduğu bir kültüre ait olma ve 

“biz” kategorisini tersine çevirir. Yeni kimlikler hepsi bastırıldıklarını 

düşündüklerinden, bir zamanlar konsensüs zemini olarak görülen şey çatışma alanına 

dönüştürülmüştür. Çözümün bir parçası olan kültür, sorunun bir parçası haline gelmiştir. 

Artık, siyasi çekişmeyi çözüme ulaştırma aracı, birbirimizle insanlığın temsilcileri 

olarak yüzleşebileceğimiz daha yüksek ya da derin bir boyut değil, siyasi çatışma 

terminolojisinin bir parçasıdır.  

Bugün postmodern kültürle kültürel kimlik farklı bir tanımlamaya tabi tutulur. 

Postmodern kültür bir tür “evrenselleştirilmiş tikelcilik” (Eagleton, 2005:99) olarak 

tavrını egemen kültürden yana değil, altkültürlerden yana koyar.  Ayrıca kültürün 

metalaşması ve tüketim toplumunun nesnesi haline gelmesi birbirini kesen ve bazen 

reddeden kültürel kimlikleri tartışmaya açar. Bu açıdan bakıldığın bireysel kimlik, farklı 

kültürel kimlik bağlamlarında bazen kendisiyle çelişme pahasına farklı biçimlerde inşa 

edilir.  

2.13. Kolektif Kimlik Olarak Cinsel Kimlik Ya Da Toplumsal Cinsiyet 

Diyarbakır’da kadın olmak, İstanbul’da kadın olmak ve Londra’da kadın olmak farklı 

anlamlar taşır. Diyarbakır’da kadın olmanın kadına yüklediği sorumluluklar ve görevler 

İstanbul ve Londra’dakinden farklıdır. Aynı ayrım ve/veya farklılık erkekler için de 

geçerlidir. Cinsiyet doğal bir kategori olarak görülmekle birlikte cinsiyet rolleri bir 

kültürdeki normatif erkeklik ve kadınlık tarifiyle kaçınılmaz biçimde birbirine bağlıdır. 

Birey kadın veya erkek rollerini yerine getirerek sosyal dünyaya katılır. Kadın ve erkek 

rolü verili (a-priori) olarak toplumda yer almaz, inşa edilirler.  

Kadının ve erkeğin bu rolleri toplumsal cinsiyeti ortaya çıkartır. Toplumsal cinsiyet, üç 

farklı bağlamda değerlendirilebilir. Bunlar: doğal olarak toplumsal cinsiyet, 

yetiştirilmenin bir sonucu olarak toplumsal cinsiyet ve toplumsal bir kurgu olarak 

toplumsal cinsiyettir (Clarke ve Braun, 2012).  Doğal olarak toplumsal cinsiyet, 

vücudun biyolojik cinsiyetine ve/veya kişilik özelliklerimizin erkeksi/kadınsılığına 



 

 

48 

işaret eder. Biyolojik temelli açıklama kişiliklerimizi, arzularımızın, yaşantılarımızın ve 

benzeri şeylerin hormonlarda ve biyolojik etmenlerden kaynaklandığı savunur. Clarke 

ve Braun’a (2012: 310) göre ; “ "toplumsal cinsiyet" terimi "biyolojik beden"e referans 

veren cinsiyet teriminin yerine kullanılır oldu'' "Toplumsal cinsiyetiniz nedir? Kadın mı 

erkek mi?" Bu, toplumsal cinsiyete dair özcü bir bakış açısıdır; toplumsal cinsiyetin 

insanın veya insanın kişiliğinin, doğasının, doğumdan ölüme dek sabitlenmiş ve 

durağan bir özelliği olduğu, bağlama veya duruma göre değişmediği anlamına gelir. 

Toplumsal cinsiyetiniz sizin ne olduğunuzdur”. Yetiştirilmenin bir sonucu olarak 

toplumsal cinsiyet ise, tipik olarak erkeksi ve kadınsı ya da ikisinin bir arada olduğu 

kişilik özelliklerine referans verir. Toplumsal cinsiyet biyolojik cinsiyetin kültürel 

örtüsüdür; biyolojik ana kayaya kültürün eklediğidir. Clarke ve Braun’un (2012: 311) 

belirttiği gibi; “Toplumsal cinsiyet, içinde yetiştiğimiz sosyal çevreden ve toplumsal 

cinsiyetle ilgili kültürümüzdeki yerleşik düşüncelerden etkilenerek bireylerin çok erken 

yaşta öğrendiği bir şey olarak görülür. Çocuklar biyolojik cinsiyetleriyle tanımlanmış 

bedenleriyle eşleştirecekleri kültürel olarak uygun ve uygun olmayan arzular, pratikler, 

inançlar ve duygular yelpazesini öğrenirler; sonrasında bu eşleştirmeler o insanın kalıcı 

bir parçası olmak üzere içselleştirilir. Toplumsal cinsiyetinizin olmaması söz konusu 

değildir”. Toplumsal cinsiyet bu bağlamda biyolojik cinsiyetten farklılaşmıştır. Yine de 

bu yaklaşım, toplumsal cinsiyetin özcü bir bakış açısıyla ele alınmasıdır; öğrenilmiş 

toplumsal cinsiyet kalıcı ve içinde bulunulan bağlamın etkisi karşısında nispeten nüfuz 

edilemezdir. Toplumsal cinsiyetiniz elinizde olandır. Toplumsal bir kurgu olarak 

toplumsal cinsiyet, toplumsal cinsiyetin doğal bir olgu olduğunu öne süren düşünceleri 

reddeder. Bunun yerine toplumsal cinsiyeti, belirli bir sosyokültürel tarihsel döneme 

özgü, içsel psikolojik ya da biyolojik süreçlerden ziyade ortak bir kültürel bilgi ve dil 

kullanımının sonucu olan toplumsal bir yapı olarak görür. Bu yaklaşımda iki temel 

kavram vardır: özcülük karşıtlığı ve toplumsal sınıflandırma. Özcülük karşıtlığı, 

toplumsal cinsiyetin bireylerin bünyesinde var olan biyolojik temele veya kişiliklerine 

bağlı kalıcı, değişmez bir özellik olmadığını ifade eder. Onun yerine bu kavramı, 

toplumsal cinsiyet farklılıklarını öne çıkaran ve vurgulayan, doğal olmayan bir 

toplumsal sınıflandırma sistemi olarak kuramlaştırır. Bu açıdan bakıldığında Clarke ve 

Braun’a (2012: 311) göre; “Erkeklik ve kadınlık kategorilerinin "dişi" ve "erkek" 

bedenleri arasındaki biyolojik farktan doğal olarak kaynaklandığı reddedilir; bu 



 

 

49 

kategoriler, toplumun ürettiği toplumsal üretimler olarak nitelendirilir. Bazı toplumsal 

yapısalcılar cinsiyetlendirilmiş bedenlerin iki seçenekliliğini ve cinsiyetlendirilmiş 

bireylerin birbirinden farklı olduğu fikrini, gerçekliği basitçe yansıtmaktan ziyade onu 

şekillendiren güçlü bir ideoloji olarak görür. Bu anlamda, iki cins olduğuna inanırız; 

çünkü çevremizdeki dünya, bu fikri sürekli olarak yansıtır ve bize bunun böyle 

olduğunu söyler; biz de bu fikrin yeniden üretiminde yer alırız. Bu yaklaşımda, 

toplumsal cinsiyet neye sahip olduğunuz ya da ne olduğunuzdan ziyade ne 

yaptığınızdır”. Toplumsal cinsiyetin bu yorumu, farklı cinsel kimliklerin yaşantıda 

olumlanması anlamına gelir.  

Modernleşme eril bir söylem üzerine inşa edilmiştir. Bu bağlamda moderni tasarlayan 

ve oluşturan erkek egemen bir yaklaşımdır. Kadınlar modernleşmenin ortaya çıkışında 

ve dönüşümün sosyalleşme sürecinde bireyler tarafından içselleştirmesinde merkezde 

yer almalarına rağmen araç olarak değerlendirilmişlerdir. Varlı’ya (2007:39) göre; 

kadınlar “değişimi şekillendirici, modernleşmenin öncüsü gibi bir güce sahip olmalarına 

rağmen, ikincil konumlarından kaynaklanan biçimde konuşma, yemek çeşitleri, 

geleneksel müzikler, dini pratikler gibi kültürel kimlik unsurlarını taşıyan, sürdüren, 

öğreten bir konuma itilmişlerdir”. Bu aynı zamanda endüstriyel toplumun özgün 

koşullarında ortaya çıkan kadın rolünün bir neticesidir. Erkeğin tam gün çalışması ve 

yaşamı idame ettirecekleri parayı kazanan figür olarak “aile reisliğini” üstlenmesi, 

kadınınsa aile içinde ev ve çocuk işleriyle uğraşıp bu durumu karşılıksız yapan bir anne 

figürü haline gelmesi, aileyi özel alan haline getirerek modern aile tasarımını ortaya 

çıkardı. Kandiyoti’ye (1997:157) göre; “Kadınların özel alanla bir tutulması, ulus 

cemaatin fedakâr bir anne/sadık eş ile hemhal olmasını destekler; bu durumda onu 

savunmak; hatta onun için ölmek son derece doğal bir tepkidir”. Bu durum 

endüstriyalizm ile iki başlı bir hal almıştır. “Ucuz iş gücü” olarak kadın, iş yaşamına 

girmiş ve toplumsal yeniden bir değişim ortaya çıkmıştır.  

İdeolojik olarak bu durum kadın ve erkeğin biyolojik farklılığından kaynaklanan 

psikolojik, toplumsal ve davranışsal özelliklerini sabitleyerek ataerkil sistemi 

temellendirmiştir. Modern toplumlar hiyerarşik ayrımların ve eşitsizliklerin var olduğu 

toplumlar olarak özellikle cinsiyete dayalı eşitsizlikleri de üretir ve diğer toplumsal 

eşitsizliklerle iç içe sürdürür. Modern toplumlarda cinsiyete dayalı toplumsal 

eşitsizliklerin aslında biyolojik özelliklerden (cinsiyet hormonları gibi) kaynaklandığı 



 

 

50 

düşünülür. Ama bu biyolojik farklar aslında toplumsal farklara sonradan verilen 

anlamlar olarak toplumsalın içinde vardır.  

Sancar’a (2012:23-24) göre; “Adını biyolojinin koyduğu cinsiyet farkları aslında 

toplumsal bazı işleri kaçınılmaz olarak belli cinslere özgü kılar. Örneğin çocuk 

yetiştirmek için kadın gibi duygusal ve sabırlı olmak, asker olmak için de bir erkek gibi 

dayanıklı ve güçlü olmak gerekir. Aslında anne ile asker arasındaki fark biyolojik değil 

ideolojik-toplumsaldır; kadınları ve erkekleri farklı toplumsal (siyasal) konumlarla 

ilişkilendiren cinsiyet farkları rejimi cinslerin biyolojisinden türetilirken aslında cinsler 

arasındaki toplumsal farklardan bahsetmemize yol açar. Toplumsal olan biyolojik olana 

transfer edilir; daha doğru deyişle toplumsal farklılıklar biyolojik değişmezlikten 

(determinizm) alınan ideolojik destek ile meşrulaştırılır. Biyoloji değiştirilemez bir 

kaderse toplumsal olarak cinslerin rolleri de değiştirilemez hale gelir. Verdiğimiz 

örnekten hareket edersek, bugün dünyanın hemen her ülkesinde kadın askerler ya da 

polisler rahatlıkla görev alırken, eşleri çalışan sayısız erkeğinde çocuklarının bakımını 

üstlendiği reel bir olgudur. Bu çerçeveden modern toplumlara baktığımızda birçok 

toplumsal alanın aslında cinsiyet farkları ile "işaretlenmiş" olduğunu görürüz”. Bu 

durum Türkiye modernleşmesinde de farklı değildir. Cumhuriyetin batılılaşma çabaları 

toplumsal cinsiyet formunu da yeniden düzenledi. Kadın hakları için yapılan 

düzenlemeler kadını görece özgürleştirmesinin yanı sıra kadına özgü toplumsal roller 

üreterek, kadını siyasal alandan yalıtmak olarak değerlendirilebilir. Yalıtmadığı 

durumlarda bile kadınlara özgü dişil alanlar oluşturması bunu olumlar. Örneğin en 

özgürlükçü partilerde bile var olan kadın kolları bunun göstergesidir.  

Daha net bir ifadeyle söylemek gerekirse, devlet kurma eril bir davranışken, kültürel 

sosyalleşme, toplumsal yeniden üretim dişil bir davranış olarak tanımlanmıştır. Sancar’a 

(2012:202) göre; “Ulus inşasında eril konumlar devlet kurma/koruma ile 

ilişkilendirilirken dişil konumlar ulusun kültürel modernleşmesi diyebileceğimiz, yani 

modern hanelerin, çocuk terbiyesinin, sivil kültürel alanların şekillendirilmesi ile 

ilişkilendiriliyor. Kadınlardan beklenen bu kültürel işlevler ne kadar aile ve özel alanla 

ilişkili sayılabilir? Bu bir tür cinsiyetlenmiş toplumsal işbölümü olmakla birlikte, 

sanayileşme deneyiminin yarattığı özel-kamusal ayrımından farklı boyutları olduğu 

açıktır”. Kandiyoti’ye (2007: 149)  göre de; “Kadınlar, etnik/ulusal gruplar arasındaki 

farkların yeniden üretiminde önemli bir rol oynarlar, kültürü taşırlar ve ulusal farkların 



 

 

51 

ayrıcalıklı belirleyicileridirler; ayrıca "ulusun anneleri" (resmi önceliklere uygun 

biçimde ideolojik olarak tanımlanan bir görev) olma yükünü de taşırlar. "Ulus"un 

talepleri bu yüzden tıpkı soy, aşiret ya da akrabalarla ilgili temel sadakat bağları kadar 

zorlayıcı olabilir; fark, bu tür taleplerin tek tek erkekler tarafından değil, devlet 

tarafından ve devletin yasal yönetim aygıtınca dayatılmasıdır”. Bu durum toplumsal 

cinsiyetin kadın rolleri üzerinden bir okumasıdır. Ulus devlet açısından okuması ise, aile 

doğal bir birliktelik modeli içerdiği için ulusu oluşturan kişiler arasında bulunduğu 

varsayılan bağı temsil etmek için kullanılır (Sirman, 2009). Denilebilir ki, siyasal yapı 

ile toplumsal cinsiyet arasında geçişken ve ikili bir yapı vardır. Bir tarafıyla 

modernleşme projesi toplumsal cinsiyetleri inşa eder, diğer tarafıyla da inşa edilen 

toplumsal cinsiyet formları modernleşme kurumlarını yapılandırılırken kullanılır.  

Toplumsal cinsiyet rolleri sosyal gerçeklikte inşa edildikleri için toplumsal cinsiyet 

algısında dönemsel farklılıklar ortaya çıkmaktadır. Cumhuriyetin ilk yıllarında kadın 

imgeleri geçit törenlerinde bayrak taşıyan, üniformalı genç kızlar ya da balolarda dans 

eden tuvaletli kadınlar olarak (Kandiyoti, 1997) kullanılarak yeni devletin modernliğini 

tanıtmak için araçsallaştırılmışlardır. 1950’ler de ise4 Türk ailesi kentli ve orta sınıf 

şeklinde tanımlanarak kadının konumu bu aileyi inşa edecek bir figür olarak 

konumlandırılmaktadır. 1990’lı yıllarda ise kadın sorunu tartışmalarının arttığı bir 

dönem olarak kadın sorunu, feodalite, az gelişmişlik ve taassup üçgeninde tartışıldığı bir 

süreci ifade eder. (Kadınların erken yaşta evlendirilmemesi için düzenlenen 

kampanyalar, baba beni okula gönder projesi vb.) Bu durum kadın sorununun toplumsal 

cinsiyet bağlamı dışında tartışılmasıdır. Sancar’a (2012. 302) göre; mevcut tartışma 

eskinin bugüne yansımasıdır. “Modernleşmiş” kadınların daha kötü konumda olan 

kadınları eğiterek modernleşmelerine yardımcı olmak anlamına gelir. Bu anlayışın 

1920'lerin "kadın devrimi" anlayışının günümüze yeniden algılanış biçimi olduğunu 

düşünüyorum”. Bugünün toplumsal cinsiyet tartışmalarında ise mevcut cinsiyet 

rejiminin ikili yapısı eleştiriye uğramakta ve farklı cinsel kimlikler kendilerine yaşam 

alanı oluşturmak için mücadele etmektedirler. Geçmişten bugüne ortaya çıkan en 

önemli fark; artık cinsel kimlik sahipleri, kendi kimlik sorunlarını kendileri dile getirip, 

mücadelelerini kendileri veriyorlar. Bu bağlamda 8 Mart’ta sadece kadınların yürümesi 

bu değişimin göstergesidir.  

                                                
4 Sancar, bu dönemi muhafazakâr modernleşme dönemi olarak isimlendiriyor (Sancar: 2012: 234).  



 

 

52 

2.14. Karşı Duruş Olarak Politik Kimlik 

Tüm kolektif kimlikler bireysel kimliğe dair bir tahakkümü içerir. Tahakkümün temel 

nedeni özcü tavırlardır. Toplumsal kimliğin verili (a-priori) olarak toplumsal yaşamda 

yer alması bireysel kimliğe bir meydan okumadır. Özcü tavır kendisini meşrulaştırmak 

için tarihe başvurur ve kendisini tarihselleştirerek geçmişten bugüne, bugünden yarına 

kendi varlığını olumlamaya çalışır. Bu bağlamda bireysel kimlikle kolektif kimliğin en 

yakın olduğu yer bireyin kendini tanımlama biçimlerini ortaya çıkardığı politik 

kimlikleridir. Kolektif kimlik bireysel kimliğe dair bir kısıtlama olarak tanımlandığında 

Jameson’a (2011: 20) göre; “Yegane etkin kurtuluş, toplumsal ve tarihsel olmayan 

hiçbir şeyin varolmadığını kabul etmekle başlar; aslında "son tahlilde" her şey 

siyasaldır”.  

Benzer biçimde kolektif kimliklerin farklı kolektif kimliklerle karşılaşması ve onlarla 

mücadelesi kolektif kimlikleri siyasallaştırır. Diğer bir değişle ulusal kimlik 

oluşturulurken egemen kültürel kimliğin ideoloji aygıtlarını kullanarak diğer kültürleri 

kendisine benzetmeye çalışması ve buna karşılık olarak altkültürlerin de kendilerini var 

olma mücadelesinin bir parçası haline getirmesi mücadele eden yapıları siyasal bağlama 

oturtur. Bu durum dinsel kimlik kategorileri, kültürel kimlik kategorileri ve toplumsal 

cinsiyet kategorileri için de geçerlidir. Burada uzlaşmazlıkların temel nedeni Tacar’a 

(1996: 33) göre; “varlığın tehlikeye düşmesi korkusudur”. Kültürlerin sınırları tehdit 

altında olduğunda sınırların korunması mevcudiyetini devam ettirmenin aracı olarak 

kolektif kimlikler politik kimlik çerçevesinde örgütlenir. Sarı’ya (1997: 345) göre; “Bu 

durumda kültürel sınırları kurmaya yönelik her türlü eylemi politik olarak kavramak 

uygun hale gelir. Kültürün sınırları, kültürel farkı kuran ayrımlarla açığa çıktığına göre, 

kültürel farkın inşasının politik olduğunu iddia edebiliriz. Bu nedenle kültürel farkın 

simgesel dışavurumları politiktir. Elbette bu güç/iktidar mücadelesinde, direniş 

anlamında bir politikadır. Bununla birlikte iktidar açısından politikanın, kültür aracılığı 

ile işlediğini, iktidarı insanların gündelik yaşamlarına ve alışkanlıklarına yerleştirenin 

kültür olduğunu da belirtmek gerekir”. Diğer bir deyişle “biz” ve “öteki” 

kavramsallaştırılması yapıldığında politik kimlikten bahsediyor olmaktayız.  

Politik olan iki türlü inşa edilir. İlki bireyin kendi var oluşunu tanımlaması ve 

sürdürmesi üzerinden bireysel politik duruşu, diğeri ait olduğu kültürün tanımlanması 



 

 

53 

ve sürdürülmesi üzerinden kolektif kimlik olarak politik kimliğin tanımlanmasıdır. 

Buradaki diğer bir ayrım kolektif politik kimlikle bireysel politik kimliğin birbirini 

besleyen referans verme biçimlerine rağmen giriştiği mücadeledir. Bu mücadelenin 

nedeni bireysel kimliğin inşasıyla kolektif kimliğin inşası arasındaki gerilimdir.  

Bu açıdan bakıldığında kimlik mücadelelerinin siyasal alanın temel konularından birisi 

olması modern dönemde bireyin anlam karmaşası yaşamasının toplumsal tezahürüdür. 

Anlam karmaşası bireysel kimliğin ikilemlerine dair çözüm üretmeyi politikleştirir ve 

benzer anlam verme biçimleri politik olanı kolektifleştirir. Tarihsel süreç içerisinde ise 

68 kuşağı kimlik ve kültürel sorunları siyasal yaşamın temel konusu haline getirmiştir.  

Bu durumun ortaya çıkışında 68 hareketinin iki temel eleştirisi kimlik ve kültürel 

sorunları politikleştirmiştir. Arrighi, Wallerstein ve Hopkins’e (2004:112) göre; bu 

eleştirilerin; “ilki, kapitalist dünya sisteminin egemen güçlerine karşı olmak ve bu 

bağlamda eski (klasik) sistem karşıtı hareketlerin anti-kapitalist ideolojilerinden izler 

taşımak, ikincisi, eski sistem karşıtı hareketleri zayıf, yozlaşmış olarak görüp, egemen 

güçlerle uzlaşmacı olmak, gerçekten yoksun olan toplumsal katmanları ihmal etmek ve 

kibirli olmakla eleştirmek şeklindeydi”. Bu bağlamda toplumsal cinsiyet, etnisite, din 

kaynaklı eşitsizlikler ve kimlik politikaları politik alana taşınarak, 68 hareketi mevcut 

politik akımları eleştirmiştir. Bugün de politik kimlikler üzerinden farklı kültürel 

grupların egemen kültürel gruplara karşı kültürel haklar5 bağlamında mücadeleleri 

devam etmektedir.  

2.15. Bireysel Kimlik 

Bireysel kimlik, kolektif kimliklerin (ulusal kimlik, dinsel kimlik, kültürel kimlik, cinsel 

kimlik, politik kimlik) bireye sunmuş olduğu rollerin yerine getirilme sürecinde inşa 

edilir. Kimlikler asla tamamlanmazlar, öznel olarak daima inşa halindedirler. Bayart 

benzer biçimde  "Kimlik'lerin her biri, olsa olsa kültürel bir inşa, siyasal veya ideolojik 

bir inşa, yani önünde sonunda tarihsel bir inşadır. Kaçınılmaz olarak kendisini bize 

dayatan doğal bir kimlik yoktur” (1999:9) demektedir.  Bireysel kimlik; farklı 

bağlamda, farklı bir olay karşısında bireyin yeniden konumlanışıdır. Bu yeniden 

                                                
5 Daha detaylı bir tartışma için Kymlicka,  W. (1998) Çokkültürlü Yurttaşlık Azınlık Haklarının Liberal 
Teorisi 



 

 

54 

konumlanış bireyin aynı olay karşısında bile farklı zamanlarda farklı tavırlar 

sergilemesine neden olur. Rolünü yerine getirirken kolektif kimliğiyle özdeşleştiği 

varsayılsa da, bu özdeşleşme daima belirsizliklerle dolu olarak inşa edildiğinden 

kimliğimiz hakkında çok öngörü sahibi değilizdir. Kimlik bu açıdan bakıldığında Hall’e 

(1998;72) göre; “daima kısmen bir anlatı, daima kısmen bir tür temsildir. Daima temsil 

dahilindedir. Kimlik, dışarda biçimlenen ve sonra bizim hakkında öyküler anlattığımız 

bir şey değildir”. Diğer bir deyişle, kimliğimize yabancılaşamadığımızdan onu 

tanımlamamız da güçtür. Onun için ötekinin (Bayri, 2008)  konumundan anlatılan 

kimlik; bir süreç, bir anlatı, bir söylem olarak sürekli ve yeniden inşa edilir. Varlı’ya 

(2007:26) göre; “İletişim süreçlerinin bir sonucu olarak sosyal kurumlar ve sosyal 

gruplar arasındaki sınırlar, kimlikleri oluşturmaktadır. Kimlik, bir yandan tüm yeni 

kuramsal söylem dizisinin kesiştiği, öte yandan tüm yeni kültürel pratikler dizisinin 

ortaya çıktığı bir nokta olarak görülebilir”. Kimlik, bireydeki aidiyet ve bireysellik 

ihtiyacını gidermesi açısından önem kazanır. Farklı bağlamlarda aidiyet ihtiyacı 

hissettiğinde kendine en yakın kolektif kimliğe yakınlaşarak bunu giderir. Kendinde şey 

olarak kendini değerli gördüğünde ise kolektif kimliğinden uzaklaşarak kendi anlatısını 

oluşturur. Bu kendi olma durumunu ifade eder. Kimliğin bu inşası aslında farklı 

bağlamlarda ve farklı olaylar karşısında kendi anlamını ortaya çıkarma çabasıdır. Başka 

bir deyişle kimlik benzerlik ve farklılıklar üzerinden tanımlanır. Benzerlik, kimliğin 

aidiyetini tanımlarken, farklılık özgünlüğünü tanımlamaktadır. Her bireyin 

yaşanmışlıkları onu diğerlerinden farklı kılar. “Yaşam farklılığının doğal bir sonucu 

olarak, bireysel düzlemde, herkes farklı kimlikler taşır. Bu haliyle kimlik, başkalarına 

karşı bir pozisyon alış ve bu eksende kendini ifade etme aracı olmaktadır” (Anık, 

2012:21).  

Melucci ise kimlik kavramının üç farklı fenomeni ifade etmek için kullanıldığını söyler. 

O’na (2013:40) göre; “Belirli bir eşik değerin altındaki çevresel değişimlerden 

etkilenmeyen bir öznenin zaman içindeki sürekliliği; öznenin sınırlarını oluşturan ve 

onu diğerlerinden ayırmamıza olanak sağlayan birlik kavramı ve onları özdeş olarak 

kabul etmemizi sağlayan iki unsur arasındaki ilişki”. Bu açıdan bakıldığın kimlik 

bireydeki değişim ve sürekliliği ifade eder. 

Castells ise; kimliğe inşa ediliş biçimlerine göre yaklaşır. O’na (2006:14) göre kimlik; 

“Meşrulaştırıcı kimlik, direniş kimliği ve proje kimliği olarak üç türlüdür”. Toplumun 



 

 

55 

egemen kurumları tarafından bireyler karşısında egemenliklerini genişletmek ve 

akılcılaştırmak için inşa edilen meşrulaştırıcı kimlik, hakim olanca değersiz görülenler 

tarafından inşa edilen direniş kimliği, toplumsal aktörlerin toplumdaki konumlarını 

yeniden tanımlamak için yola çıktıkları proje kimliğidir.  

Kimliğin ne olduğuna dair tartışmalar kimliğin ortaya çıktığı bağlamlardan bağımsız 

değildir. Kimlik üzerine düşünürken, zaman diğer bir deyişle zamanın ruhu 

belirleyicidir. Bugün toplumun tüm alanlarında bir yabancılaşmadan bahsedilmektedir. 

Bu yabancılaşmanın ilk özelliği tüketim söyleminden kaynaklanır. Baudrillard’ı 

hatırlarsak eğer, “tüketim toplumunun tek nesnel gerçekliği tüketim fikridir, günlük 

söylem ve entelektüel söylem tarafından sürekli yinelenen ve sağduyu gücüne ulaşmış 

olan bu yansımalı ve söylemsel bileşimdir. Toplumumuz kendini tüketim toplumu 

olarak düşünür ve konuşur. En azından, bu toplum tükettiği ölçüde kendini tüketim 

toplumu olarak, fikirde tüketir” (2012:233). Kimlikler de bu bağlamda tüketilebilen ve 

metalaşan birer nesne haline gelir. Piyasa kişinin kendisi için bir tane seçebileceği çok 

çeşitli kimlikler üretir. Reklamlar aracılığıyla satmaya çalıştıkları kimlikleri sosyal 

bağlamları içinde, tikel bir hayat tarzının ifadeleri olarak gösterirler. Tüketici olarak 

bireyler sahip olmak istedikleri kimlikleri satın alırlar. Piyasa çoklu kimlikler üreterek 

tüm kesimlere hitap etmeye çalışmaktadır. “Piyasanın sunduğu kimliklerin avantajı 

sosyal onaylarıyla birlikte satın alınmalarıdır ve böylelikle olumlama arayışının 

sıkıntıları kalmamıştır. Kimlik kartları ve hayat tarzı simgeleri, yetkin insanlar 

tarafından sunulur ve çok sayıda insanın deneyerek ya da "dikkatini vererek" onayladığı 

bilgilerle desteklenir. Bu yüzden sosyal onayın müzakere edilmesine gerek kalmaz; 

onay, pazarlanan ürünün yapısında adeta ta baştan beri vardır” (Bauman, 2012:15). Bu 

aynı zamanda bireyin hem kendisine hem de onaylanma ihtiyacını kolektif kimlikler 

yerine metasal alanda karşıladığı için kolektif kimliklere yabancılaşması anlamı taşır. 

Tüketimin nesnesi olarak kimlik imaj olarak varolur. İmaj olarak kimlik, kimliğin 

düşünsel bir kopyasıdır. Bundan dolayı imaj olarak kimlik, kimliğin kopyası olduğu için 

hiçbir zaman bireyin gerçekliğini temsil etme yetisine sahip değildir. “İmajlar 

gerçekliğin kılığına bürünen, ama aslında o olmayan göstergeler /yorumlardır. Ve bu 

yorum süreci daima belirli bir anda (insanın tarihselliği), belirli bir kültürün 

biçimlendirdiği bir perspektiften yapıldığı için yapay, mutabakata dayalı, geçici ve 

göreli olan bir gerçekliğin inşasıyla sonuçlanır” (Bütev, 2007:9). Geçici olarak kimliğin 



 

 

56 

inşası bireyin anlam sorununu giderir gibi gözükür ama nihai olarak gideremez. Bireyin 

kolektif kimliğe duyduğu aidiyet, gerçekte duyduğu aidiyet değildir. Kendi kimliğini 

inşası iradi değil, piyasanın inşasıdır. Bu aynı zamanda tüketim toplumunun trajedisidir.  

Yabancılaşmanın ikinci özelliği iletişim tekniklerindeki değişimden kaynaklanır. Bugün 

teknolojik dönüşümün sonucu olarak iletişim biçimleri interaktif bir ağ içinde yeniden 

dönüşüyor. İlk kez toplumdaki iletişim biçimleri (yazılı, sözlü, görsel, işitsel) aynı 

sistem içinde bütünleşerek meta dil oluşturuyor ve birey doğrudan iletişime 

yabancılaşıyor. Bu açıdan bakıldığında “Kültür iletişimle aktarıldığı, iletişimle 

başlatıldığı için, kültürlerin kendileri -tarihsel olarak üretilmiş inanç sistemlerimiz ve 

geleneklerimiz- yeni teknolojik sistemle temelden dönüşmüştür, zaman içinde daha da 

fazla dönüşecektir” (Castells, 2005: 441). Bu dönüşümle kültürlerin karşılaşması farklı 

sanal ortamlarda ortaya çıkıyor, bireyin ötekisi üzerinden kendisini tanımlaması da. 

Diğer taraftan yeni iletişim sistemi, uzamı ve zamanı değişime uğratıyor. “Yerellikler, 

kültürel, tarihsel, coğrafi anlamlarından kopar, işlevsel ağlar ya da imaj kolajları olarak 

yeniden birleşirler; böylece mekânların uzamının yerini bir akışlar uzamı alır. Geçmiş, 

şimdi ve gelecek; aynı mesaj içinde birbirleriyle etkileşim içinde olabilecek şekilde 

programlandığında zaman silinir. Akışların uzamı ve zamansız zaman, tarihsel olarak 

aktarılmış temsil sistemlerinin çeşitliliğini kapsayan ve aşan yeni bir kültürün maddi 

temellerini oluşturur: Kurgunun, kurmaya duyulan inanç olduğu gerçek sanallık 

kültürüdür” (Castells, 2005:501). Kolektif belleğe duyulan ihtiyaç sosyal medya belleği 

ile yer değiştirmektedir (Biçel, 2012). Birey artık zaman ve mekandan bağımsız 

gündelik deneyimlerini bir üyelik ağından diğerine, bir paylaşımı beğenerek ve diğer 

paylaşımı kendi profilinde paylaşarak oluşturur. Birey ürettiği sanal kültürüyle başa 

çıkmak ve kendisinin mükemmel olmasını istediği imajını inşa etmek için 

uğraşmaktadır.  

Yabancılaşma, anlamın inşasının farklılaşmasının bir sonucu olarak ortaya çıkar. Bu 

bağlamda yapısal değişim modernite eleştirisi olarak değerlendirilebileceği gibi 

(postmodern dönem) modernitenin 19. yüzyılda kemikleşmiş tarım toplumunu 

dönüştürdüğü gibi bugün de başka bir toplumsal biçim ortaya çıkarması olarak da 

okunabilir. Bugünü “sanayi toplumunun rotasında ilerleyen modernleşmenin yerine, 19. 

yüzyılın günümüze kadar süregelen teorik senaryoları ve siyasi reçetelerinde 

öngörülmeyeni, sanayi toplumu öncüllerinin modernleşmişi ikame ediliyor. Modernliği 



 

 

57 

sanayi toplumunun kategorileri içinde düşünmeye iliklerine kadar alışkın olan bizlerin, 

koordinat sistemini bugün belirsizleştiren, modernlik ile sanayi toplumu arasında (bütün 

varyantlarıyla) ortaya çıkan bu karşıtlıktır” (Beck, 2011:10) şeklinde tanımlamak 

mümkündür. Bugün toplumun post materyal özellikleri ön plana çıkarken anlama erişim 

yeni çatışma alanları yaratarak belirsizliğe neden olmaktadır. Bütün bu göstergeler 

ışığında çağcıl Türkiye bir tarafıyla modern olmanın çabalarını sarf ederken, diğer 

taraftan yeni bağlama ayak uydurmaya çalışmakta ama öte yandan geleneklerinden 

kopmak istememektedir. Bu anlamıyla karmaşık bir anlam verme çabası yaşamın tüm 

alanında ve özelde kimlik inşasında sürmektedir.  

2.16. Kolektif Hafıza Ya Da Geçmiş 

Aklın malzemesi duyumlar aracılığıyla dış dünyadan gelir. Duyumlar aracılığıyla gelen 

veriler zihin tarafından kavramşallaştırılarak/adlandırılarak anlamlandırılırlar. Hafıza 

duyumlar yoluyla ve akıl tarafından anlamlandırılan bilgiyle aklın kendi ürettiklerini 

sınıflandıran ve saklayan, yeri geldiğinde canlandıran bir yetidir. Hafıza bireyin yaşam 

boyunca formal ve informal öğrenmeleriyle, tecrübeleriyle beslenir. Hafıza hatırlama ve 

unutmanın bağlamını oluşturur. Assmann (2001:25) hafızayı dört bağlamda 

tartışmaktadır.  Mimetik hafıza, gündelik hayatta kullanılan ve taklit yoluyla öğrenilen 

davranışları içerir. Nesnel hafıza, gündelik hayatta kullanılan nesnelerin oluşturduğu 

hafızadır. İletişim hafızası, dil ile sosyal gerçekliğin inşasının sonucu olarak ortaya 

çıkan hafıza olup, başkalarıyla iletişimin sonucu olarak ortaya çıkar. Kültürel hafıza ise, 

bahsi geçen üç hafıza tipinin toplandığı hafızayı ifade eder ve kültürel ürünlerin 

dünyasıdır. Diğer bir deyişle, insan belleğinin dış boyutu olan ve toplumdaki bireyler 

tarafından paylaşılan bir hafıza olarak sembolik evrenle ilişkilidir.  

Hatırlama, ihtiyaç duyulan bilginin birey tarafında hafızasından çağrılarak 

kullanılmasıdır. Hafızadaki veriler ne kadar sık kullanılırsa o kadar kolay hatırlanır. 

Diğer taraftan kullanılmayan veriler unutulur ya da parça parça hatırlanır. Birey 

gündelik hayatta hafızadaki verileri kullanırken günün şartlarına ve bulunduğu bağlama 

göre yeniden tanımlar. Kimi zaman bireysel öyküsüne referanslar verir, kimi zaman 

kolektif belleğe. Hatırlamadığı bölümleri bağlamına göre yeniden inşa eder ve hatta 

kendi bağlamını meşrulaştırmak, kendini doğrulamak için bir kısmını kullanır. Bu 



 

 

58 

durum Bıçak (2003:153) tarafından “hafızada verinin dönüştürülmesi” olarak 

adlandırılır. Geçmiş her zaman için geçmiş olarak hatırlanmaz. Geçmişin bireyin 

zihninde tamamen geçmiş olması için, geçmiş tamamen kaybolmalı ve geçmişten kalan 

verilerin bugünle çelişmemesi gerekir (Assmann: 2001). Bu bağlamda hatırlama zaman 

ve mekana (Assmann, 2001; Gürşimşir, 2012) bağlı olarak gelişir. Aynı zamanda 

hatırlama bireyin içinde bulunduğu gruba bağlıdır (Assmann, 2001). Çünkü “bireyler 

geçmişlerinin kendilerini temsil etmesini istediklerinde, tanımı icabı, bunu 

algılayamazlar. Dolayısıyla, bu temsilleri oluşturmak için diğerlerine ihtiyaçları vardır, 

zira bu geçmiş, daima sosyal olarak oluşturulmuştur” (Bilgin, 2013:22). Gruba katılım 

hem bireyin hem de grubun kimliğinin devamını sağlar. “Benzer biçimde hatırlama aynı 

zamanda tarihin yeniden inşasıdır” (Assmann, 2001: 43). Bugün geçmişten hatırlananla 

bugün arasındaki ilişkinin yeniden bir inşası olarak ortaya çıkışıdır.  

Toplumsal hafıza ise Assmann’ın bahsettiği kültürel hafızadır. Toplumsal hafızayı 

oluşturan sosyalleşme süreci ve sosyal gerçekliğin birey tarafından içselleştirilmesi 

sürecinin bir parçası olarak topluma katılan bireylerin toplumun değerlerini ve 

davranışlarını yeniden inşa süreçleridir. Toplumsal hafıza için tarihte ne olduğu değil, 

nasıl hatırlandığı ve bugüne hatırlananın ne kattığıdır. Bu açıdan bakıldığında tarih 

geçmişe dair daha düzenli ama manipülatif çıkarımlarda bulunurken hafıza ise düzensiz 

ve daha pragmatik çıkarımlarda bulunur. Hafıza bu anlamıyla geçmiş hakkındaki 

gündelik bilgiyken, tarih şimdiki zamanda düşünce içerisinde geçmişi yeniden inşadır. 

Nitekim “geçmiş, hatırlanacak olanların durumunda gelecek ile çözümlenecektir çünkü 

geçmiş geçmiştir ve gelecek henüz gerçekleşmemiştir. Var olan şimdide geçmişin 

anları, geleceğin onlara vereceği imkân üzerinden vuku bulacaktır” (Gürşimşir, 

2012:25). Tarih ile hafıza geleneksel sözlü kültür toplumlarında örtüşür. Yazılı 

kültürlerde ise hafıza ile tarih örtüşmez. Bıçak’a (2003: 145) göre; bunun nedeni, 19. 

yüzyıl tarihçiliğinin siyasi tarih anlatısını benimsemiş olması hafıza ile tarihin 

arasındaki farklılığı arttırmıştır.  

İnsan tarihsel bir varlık olarak geçmişiyle birlikte var olur. “'Kendine referans etkisi' 

(yani benliğimizle ilgili olanların daha iyi hatırlanması) nedeniyle bellek, kimliğe 

doğrudan eklemlenmektedir. … Kimliğimizle uyumumuz büyük oranda 

"hatırladıklarımız"ın kimlik anlayışımıza veya benliğimizle çatışmamasına bağlıdır” 

(Bilgin, 2013:23). Birey, bireysel öyküsünü inşa ederken sosyal gerçeklik olarak 



 

 

59 

toplumun bir parçası olduğu için kolektif öykünün içerisine oturtur. Kimliğin, geçmişin 

toplum kimliğine göre inşa edilmesinde hatıralar ve nakiller benzer oranda rol oynar. 

Hafıza kimliğin mevcut ihtiyaçları doğrultusunda kendini ifade etmek için başvurduğu 

araçtır. Bu bağlamda tarih hafızayı nakleden ve kimliğe hizmet eden bir rol üstlenir. 

Hatırlama bu anlamıyla pragmatik bir anlam taşır. İhtiyaç olduğunda hatırlanır ve hangi 

bağlamda kimliği nasıl inşa etmek gerekiyorsa o bağlama göre tarihten örnekler getirir. 

Bireyler fikirlerini, tutumlarını ve kimliklerini meşrulaştırmak için üyesi olduğu sosyal 

grubun sembolik dünyasına tarih aracılığıyla referanslar verirler. Denilebilir ki, şimdide 

ürettiğimiz anlamı doğrulamak için geçmişe referans veririz. Burada önemli olan 

geçmişin yanlışlanması pahasına, bugünün doğrulanmasıdır. 

2.17. Kolektif Belleğin İktidar Tarafında İnşa Edilişi: Tarih 

Siyasal alanda modernin içselleştirilmesi beraberinde moderni toplum mühendisliğine 

götürdüğünden bahsetmiştik. Modern ülkelerin kültürel sürekliliğinin sağlanmasında, 

modernleşen ülkelerin de modern olana benzeme çabası iktidarın toplum üzerinde 

tahakkümü tartışılır hale getirir. Teolojik tahakkümün yerini alan seküler iktidar kendi 

söyleminin toplum tarafından içselleştirilmesini ve topluma katılan bireylerin sosyal 

gerçekliğinin kendi istediği şekilde inşa edilmesi için ideolojik aygıtlarını devreye 

sokar. Yoksa kendini meşrulaştıramaz. Bu bağlamda iktidar ortak geçmiş anlatısı inşa 

ederek bireyin hatırlama ve unutma eylemlerini kontrol altında tutmaya çalışır. Bu çaba 

kolektif belleğin iktidar tarafından inşa edilmesini yani “tarihi” ortaya çıkarır. Modern 

teorinin siyasal düzlemdeki karşılığı olarak ulus devlet paradigmasının ortaya çıkışında 

tarih etkin olarak kullanılır. İktidar şimdi de (bugün de) geçmişi tanımlayarak, gelecek 

öngörüsünü egemen kültürün bir biçimi olarak kolektifleştirir. Tarihin bugünden 

geçmişe dair bir anlatı olarak inşa edilmesi ve inşa edilenin de daima yorumsal inşalarla 

yeniden üretilmesi tarihi meşrulaştırma alanına çevirir. Bu bağlamda modern teorinin 

epistemolojik yanını oluşturan pozitivizm aracılığıyla geçmiş toplumdaki bireylerin 

doğru olarak kabul edecekleri tarihsel gerçeklikler olarak tasarlanır.  

XIX. yüzyılın ilk yarısında A. Comte tarafından kurulan pozitivizm, sosyal bilimleri 

evrenselleştirerek Fransa’nın içinde bulunduğu sosyal karışıklığa yön vermek ve 

doğanın yasalarının keşfedildiği gibi toplumun yasalarının da keşfedilmesi söylemiyle 



 

 

60 

ortaya çıktı (Engin, 1992). Comte'a göre, pozitivizmin amacı toplum olaylarını 

incelemek ve topluma yön vermektir. Comte düşüncesinin çıkış noktası, onun üç hal 

kanunudur. İnsanlık tarihi, bireyin gelişim tarihi ve insan bilgisinin her dalı üç evreden 

geçmiştir: İlki teolojik evredir. Bu evrede doğal hadiseler doğaüstü güçlerin neticesi 

olarak kabul edilmiştir. İkinci evrede, yani metafizik evrede, doğaüstü güçler yerine 

soyut kuvvetlerin doğal hadiselere sebep olduğuna inanılmıştır. Üçüncüsü pozitif 

evredir. Bu evrede hadiselerin biricik idare edici sebeplerini aramak yerine, gözlem ve 

akıl yürütme yardımıyla görünüşün kanunlarını keşfetmeye yönelinmiştir. Pozitif 

evrede, yani bilimsel evrede temel amaç, bize faydalı olabilecek hadiselerin tespit 

edilmesidir (Ural, 2006:48-49). Pozitivizme göre bilinebilir olan yalnızca olgulardır. 

Pozitif bilimden başka bilim yoktur. İnsanlığa, hiçbir insanüstü varlığa dayanmayan ve 

insan sevgisinden doğan yeni bir insanlık dini gereklidir. Bu din, pozitif nedenler 

üzerine kurulmalı, teolojiye olduğu kadar metafiziğe de sırt çevirmelidir (Hançerlioğlu, 

1982). Bundan dolayı da deneyle sağlanmayan bilgi teolojik veya metafizik temellere 

dayandığı için kabul edilemez. Comte’un konumuz açısından ifade ettiği önerme 

teolojik ve metafizik evrede doğruluğun/gerçekliğin kaynağı olarak soyut ögeler ön 

plandayken, pozitif evrede doğruluğun kaynağını bizzat bilimin kendisinden almasıdır. 

Bu durum pozitivist bilimin ideoloji aygıtı olarak iktidarın tekeline girmesinin nedenini 

oluşturur.  

Kolektif belleğin iktidar tarafından şekillendirilmesi ve tarih haline getirilmesi 

epistemolojik bağlamda pozitivist tarih anlayışıyla ortaya çıkmaktadır. 1880'lerde, doğa 

bilimleri olağanüstü saygın bir konumdaydı. Esrarengiz özleri ve batıl birimleri 

olmayan, sırrı çözülmüş bir dünya fikri ve bilimsel yöntemle kesin ve tüm zamanlar için 

geçerli doğrulara ulaşılabileceği umudu bilginleri coşturmuştu. Bilimin çocuğu 

teknoloji; daha fazla yiyecek, daha fazla ürün, daha fazla sağlık, daha fazla konfor ve 

hareketlilik vaadiyle halkı büyülemişti. “Dolayısıyla tarih dahil, tüm sahalarda çalışan 

bilginlerin, bu denli başarılı bir işi özümsemek, onun doğayı araştırma ve inceleme 

konusundaki yaklaşım ve yöntemlerini insani olayları araştırma ve inceleme sahasına 

nakletmek istemelerinde şaşılacak bir taraf yoktur” (Breisach, 2012: 342). Başka bir 

deyişle Newton’la birlikte doğanın yasalarının olabileceği sorunsalının, bu yasaların 

varlığı ve insan tarafından bilinebilirliği biçiminde cevaplanmasıydı. Buna göre “eğer 

doğanın birtakım yasaları varsa, ve bu yasalar determinist (belirlenimci) özellikler 



 

 

61 

gösterebiliyorsa (kesinlik değeri taşıyorsa ve aynı koşullarda tekrar ediyorsa) sosyal 

bilimlerde de bu kesinliğin var olması” gerekirdi. Bu Comte’un sosyal fiziğinden 

başkası değildi. Sosyal bilimlerdeki bu kesinlik tanımlaması tarih algısının da değişmesi 

anlamına gelmektedir (Şimşek ve Pamuk, 2010: 23).  

Pozitivist tarih anlayışının kilit figürü Leopold von Ranke’dir. Ranke'nin, geçmişi 

yargılamak değil, onu, "wie es eigentlich gewesen (nasıl idiyse öyle)" rapor etmek 

amacında olduğu sözü onu pozitivist tarihin önemli bir figürü haline getirdi. Genç 

tarihçiler bugün de olduğu gibi, o devirde artık kapıları bilginlere açılmış olan arşivlere 

gönderiliyorlardı. Bu kaynakların son derece gelişmiş, eleştirel ölçütlere göre kullanımı, 

tarihçinin yaptığı işin bir kesitinin yansızlığını teminat altına alıyordu: gerçeklerin 

saptanması. Aslında Ranke'nin girift metodolojisi klasik dilbilime ve onun şu düsturuna 

dayalıydı: Kaynağın güvenilirliğini, kendi bağlamı içinde doğrula. “Ranke, 

metodolojiye olan katkısından ötürü eleştirel tarih biliminin öncüsü olma payesini 

kazanmıştı. Bu payeyi, kendi koyduğu kurallara uymasıyla da hak etmişti. Örneğin 

Fransız Devrimi'nden veya Papalıktan hoşlanmamasının, bulgularını etkilemesine izin 

vermemişti. Fakat Ranke'yi yarıpozitivist ve/veya pozitivist olarak görenler, 

çalışmasının ikinci düzeyini ve buna bağlı olarak, metodolojisinin temelini oluşturan 

metafizik kesitini ya görmemişler ya da görmezlikten gelmişlerdir. Lutherci Ranke için, 

geçmişteki her olgunun ardında kutsal yazı -Tanrının hikmeti ve buyruğu- vardı. 

Geçmiş olayları inceleyerek gerçeğe ulaşmak, ancak tarihçilerin insanlığı, anlaşılır veya 

anlaşılmaz, olduğu gibi ele almalarıyla bireyin, nesillerin ve devletlerin yaşamını ve 

zaman zaman da bunların içinde, Tanrının parmağını hesaba katmalarıyla mümkündü. 

Kant'tan ve Wilhelm von Humbolt’dan etkilenen Ranke, dünyevi ve metafizik olgular 

arasındaki bağlantıyı fikirlerde bulmuştu; fikirler, bu dünyayla ilgili olaylarda kısmen 

ve geçici olarak kendilerini gösteren ezeli ve ebedi güçlerdi” (Breisach, 2012:299). 

Ranke ve Alman düşüncesinde tarihsel bilgi, bir halkın, bir ulusun, bir devletin kendine 

özgülüğünü oluşturan öğelerin eleştirisi ve çözümlenmesi yoluyla elde edilir. Bu 

bakımdan, tarihsel bilgi, bir ulusun, bir halkın belli bir süreçte kendisini nasıl 

tanıdığının da bilgisi olmak durumundadır. “Böyle bir bilgi için başvurulabilecek 

başlıca öğeler ise, bir ulus ya da halkın tümü ya da büyük çoğunluğu için geçerli kabul 

edilmiş olan hukuksal düzenler, anayasalar yanında, o ulus ya da halkın kendisine özgü 

ahlaksal ve estetik değerleri de olabilir” (Özlem, 2001: 137).  



 

 

62 

Bu genel ilke ve görüşler doğrultusunda Alman Tarih Okulu, kendi pratik amacını, 

“Alman ulusunun ve devletinin birliği olarak koyar ve bu amaç açısından Alman 

tarihinin yoğun bir araştırmasına yönelir” (Özlem, 2001:139). Bu durum tarihin 

iktidarla birlikte ve iktidarın geçmişini araştırması anlamı taşır. Nitekim Ranke 

tarihçinin görevinin tarihi, barbarlığa düşmekten korunmanın tek yolu olarak ulusal 

ilkeyi güçlendirecek şekilde yazmak olduğunu açıkça belirtmiştir. “Kendisinin 

yayımladığı Toplu Eserler'de yer almakla birlikte sonraki basımlarda çıkardığı bir 

pasajda, ona göre ulus-devletler sistemi, tıpkı tanrılar arasındaki bir söyleşi gibi, 

ebediyete kadar sürdürülebilirdi. Ulus-devletler sisteminin bir dünya topluluğunun gelişi 

engelleyip engellemeyeceği sorulduğunda, bizzat medeniyetin çeşitlilik ve bölünmeye 

yaslandığını belirten bir yanıt veriyordu” (White, 2008: 224). “Ranke insani sorunların 

ancak ulusun ve dolaysız dışavurum biçimleriyle yıkıcı olduklarını düşündüğü itkileri 

kısıtlamak için ulus içerisinde oluşturulan kurumların çizdiği bağlam içerisinde 

çözülebileceği kanısındaydı. Bir dizi otoriteye yönelik her tür tehdidi, örneğin kilisenin 

otoritesine yönelik bir tehdidi (maddecilik ve rasyonalizm gibi), devletin otoritesine 

yönelik bir tehdidi (kapitalizm, emperyalizm, ırkçılık ya da liberalizm) ya da ulusa 

yönelik bir tehdidi (Sosyalizm, Komünizm ya da din) bizzat medeniyete dönük bir 

tehdit olarak gördü. Ve bu hareketlerin devrimci araçlarla kendilerini kabul ettirmeye 

çalışmaları ölçüsünde bunları devlet ve kilisenin bastırmak için kuruldukları hareketler 

olarak değerlendirdi” (White, 2008: 225). Böylelikle pozitivist tarih anlayışı ulus devleti 

tanımlamak ve yeri geldiğinde onu tahkim etmeyi kendisine görev bildi. Zaten 

nesnellikle olguları yargılamanın reddedilişi tarihin ancak dış olayların tarihi 

olabileceği, bu olayların içinden çıktığı düşüncenin tarihi olamayacağı anlamına 

geliyordu. “Pozitivist tarih yazımının tarihi, siyasal tarihle özdeşleştiren ve sanat, din, 

bilim gibi konularda bilmezden gelmesinin sebebi buydu. Çünkü bunlar 

uğraşamayacağı konulardı” (Collingwood, 1996: 169). Ulus devletle birlikte kendisini 

tanımlayan pozitivist tarih konuları itibariyle de siyasi tarihle ilgilenmesini bilim 

paradigması üzerinden meşrulaştırıyordu.  

Ranke’nin kaynağın güvenirliliğine yaptığı vurgu pozitivist epistemoloji karşısında 

kendini bilim olarak tanımlama çabasına giren tarihi tarih bilimi haline getirme imkânı 

sunuyordu. Modern bilimin doğru bilgi sorununu tarihçilerde belgelere başvurarak ve 

belgelerin güvenilirliğini sağlayarak oluşturabilirlerdi. Bu bir anlamıyla tarih için 



 

 

63 

nesnelliğin olabilirliğini gündeme getirmekti. Dünyayı açıklamakta Ranke'den olduğu 

kadar, Newton, Comte, ve Darwin'den çıkardıkları "bilimsel" modeli kullanan pozitivist 

tarihçiler için tüm mesele, araştırmalarını basit olarak, bilimsel yöntemlere 

dayandırmaktı. “Mevcut geleneklere karşı tutumlarında ikilem içindeydiler. Çoğu devlet 

kurumlarında görevli olduğu için, bilimin ata yurdu ya da kültürel tercih gibi şeyler 

dinlemediğini söylemiyor, hatta çoğu zaman düşünmüyorlardı. Diğer yandan milli 

gelenekleri ve Aydınlanma Çağı'nın tarihin ilerleme ve gelişme doğrultusunda seyrettiği 

ilkesini benimsemeyi, hatta teyit etmeyi sürdürüyorlardı” (Breisach, 2012: 343).  Sonuç 

olarak pozitivist tarih üç kavram üzerinden kendisini bilim olarak tanımlamaktaydı. 

Bunlar nesnellik, nedensellik ve determinizmdi. Nesnellik üzerinden iktidar, toplumdaki 

tüm bireylerin ortak tarihini inşa ederken, siyasi olayların arasında kurmuş olduğu 

nedensellikleri bugüne taşıyor ve determinist bir tavırla oluşturmuş olduğu “biz” 

kategorisinin gelecekte de birlikte olacaklarına ilerleme paradigması çerçevesinde 

empoze ediyordu. “Biz” kategorisinin geleceğe dair öngörülerinde geçmişteki “öteki” 

de gelecekte öteki olarak kalmaya devam edecekti.  Böyle bir kurgu, içinde oldukça 

fazla tutarsızlığı barındırmaktadır. Nitekim tarihte nedensellik ilkesinin aranması değer 

yargılarına başvurmaksızın imkânsızdır. Nedensellik ilişkilerinin aranmasının ardında 

her zaman dolaylı ya da dolaysız değerlerin aranması vardır. (Carr, 2002). Böyle bir 

durum tarihin nesnelliğini tartışmalı hale getirdiği gibi, tarihteki determinizm de 

tartışılmaya muhtaçtır. Diğer taraftan bilginin iktidarla ilişkisi, toplumsal oluşumlarda 

en fazla güce sahip olanların bilgiyi üretmeyi ve dağıtmayı tekelleri altına almaları, 

bilgiyi ellerinden geldiğince çıkarlarına göre kullanıp, kendilerini meşrulaştırmalarını 

olanaklı kılmaktadır (Jenkins, 1997: 37). Nitekim bu bağlamda 1922 İtalya’sında, 1933 

Almanya’sında tarih meşrulaştırma ve iktidarın tahakkümünü artırmak için kullanıldı. 

Türkiye’de ise, ortak tarih anlatısının6 ortaya çıkışı Alman historisizminden etkilendi. 

“Romantizm, pozitivizm, Alman historisizmi cumhuriyet tarih yazımının ilk on 

yıllarının esin kaynağını teşkil etti. Romantizm, tarihçilerin ulusal ülkülerini 

gerçekleştirmeleri için moral güç yaratıyordu. Pozitivizm kısa vadeli siyasetin 

pragmatik ve laik hedefleri için gerekliydi. Alman historisizmi de ideal - devlet- iktidar- 

özdeşliğini kafalarda yaratmak için çok uygundu” (Ersanlı, 1992: 23). Ayrıca  

“Romantizmin geçmişe hayranlığı, pozitivizmin kolaycılığı ve tarihselliğin ve 
                                                
6 Daha detaylı bir tartışma için Albayrak, H. (2009) Milletin Tarihinden Ulusun Tarihe II. Meşrutiyet’ten 
Cumhuriyet’e Ulus-Devlet İnşa Sürecinde Kurumsal Tarih Çalışmaları, Kitabevi Yayınları: İstanbul. 



 

 

64 

idealizmin otoriter gücü Türk Ulusçularının tarih anlayışları için çekici, zengin, ancak 

üst üste bindirildiğinde oldukça karmaşık ve içinden çıkılmaz hale gelebilen bazı 

özellikler içeriyorlardı” (Ersanlı, 1992: 40). Bu bağlamda ortaya çıkan ortak tarih ise 

Türk Tarih Tezi’nden başkası değildi.  

Yeni ulusal tahayyüllerin hedef ve içeriği “bütünleştirilmiş bir geçmişin ortaya 

çıkarıldığı ve bir müze tarzında yeniden sunulduğu tarihsel bir drama aracılığıyla, 

elitlerin ve halk kitlelerinin etnik birliğine ilişkin bir hayal sunmak ve böylece modern 

endüstrileşme ve bilimin yol açtığı tehlikeli düzeyde parçalanma ve yabancılaşma 

karşısında kolektif alın yazısını ve toplumun daha derin anlamlarını canlandırmaktır” 

(Smith, 2002: 223). Yine Smith’e göre “tipik olarak, herhangi bir ulusal mitoloji veya 

etnik köken ve soy mitinde bir dizi motif veya unsur bulabiliriz. Bunlar; 

1) zamandaki başlangıç miti; yani topluluğun ne zaman 'doğduğu'; 2) mekandaki 

'başlangıç miti; yani topluluğun nerede 'doğduğu'; 3) soy miti: yani kim bizi doğurdu ve 

nasıl onun soyundan geldik; 4) göç miti; yani nereleri aşıp geldik; 5) kurtuluş miti; yani 

nasıl özgürleştik; 6) altın çağ miti; yani nasıl büyük ve kahraman olduk; 7) çöküş miti; 

yani nasıl bozulduk ve fethedildik/sürgün edildik; 8) yeniden doğuş miti; yani eski şanlı 

günlerimize nasıl dönebiliriz” (Smith, 2002: 245). Ulus devletlerin benzer mitler 

üzerinden kolektif geçmişi yapılandırmaları tarihi, benzer biçimde araçsal olarak 

kullandıklarının ve yapılandırdıklarının göstergesidir.  

2.18. İnşa Edilenin Yaygınlaştırılması: Tarih Öğretimi 

İktidar, inşa etmiş olduğu tarihi hem formal eğitim hem de informal eğitimle/yaşam 

boyu öğrenmeyle bireyler tarafından içselleştirilmesini ister. İnformal eğitim /yaşam 

boyu öğrenme iktidar açısından formal eğitim kadar önemlidir. Ortak tarihin toplumdaki 

tüm bireylerin ortak referans noktası olabilmesi için sosyal gerçeklikte bireyler 

tarafından inşa edilmeleri gerekmektedir. Diğer taraftan bireylerin formal eğitim 

süreçleri bittiğinde asıl olanın ve/veya iktidar tarafından inşa edilenin hatırlanması 

gerekmektedir. Hatırlamanın iktidar için önemli olmasının bir diğer nedeni bireyin 

sosyalleşmesinde ailenin rolüdür. Birincil sosyalleşme ikincil sosyalleşmeye nazaran 

daha kalıcı olduğu için hatırlamanın iktidar açısından sürekli belirli aralıklarla 

tekrarlanması gerekmektedir. Nitekim “çocuklar önceleri kendi yakın çevrelerini, sonra 



 

 

65 

da başkalarını taklit etmeye başlar. Böylece çocuk zamanla, başkaları yanında olsun 

veya olmasın, içinde var olduğu sosyal grubun varlık, birlik, işleyiş ve devamını 

sağlayacak kuralları kendi bilincini yerleştirerek özümser” (Aksoy, 2000: 79). Diğer 

taraftan hatırlatma ile iktidar ortak tarih anlatısını tedavüle sokarak bireylerin tarih 

anlatısını yeniden inşa etmesini sağlamaya çalışır. Diğer bir deyişle birincil 

sosyalleşmede iktidarın tanımladığı inşalar yer almalıdır.  

Benzer biçimde formal eğitim süresinde gerçekleşen ritüeller de bu bağlamda 

değerlendirilebilir. Okul süresince ritüel olarak gerçekleşen milli bayramlar, 10 Kasım 

ritüeli, bayrak törenleri ve İstiklal Marşı, öğrenci andı7 gibi etkinlikler öğrenciler için 

formal olarak aldıkları eğitimi özelde iktidar tarafından inşa edileni içselleştirmede 

önemli rol üstlenir. Toplumun hatırlaması içinse büyük törenler tertip edilir, 

televizyonlar yayınlar yapar,  politikacılar konuşur. Connerton’u hatırlamak gerekirse 

“Toplumsal hafızanın izleri belleğin somutlaştırıldığı anma töreni niteliği taşıyan 

etkinliklerde bulunabilir” (1999: 63). Başka bir deyişle ritüeller aracılığıyla iktidar 

zaman ve mekanla hafıza arasındaki ilişkiyi kontrol ederek inşa ettiğini yaymaya ve 

kolektif belleği bireysel yaşanmışlıklara dahil etmeye çalışır. Bu durum geçmiş 

olayların ritüellerle ve anmalarla yeniden inşasıdır (Yelsalı, 2012: 284) ve aynı zamanda 

ortak imge yaratılması yoluyla biraradalık adına girişilen bir çabadır. Hatırlama 

figürleri, ritüeller yoluyla "ben”i  bizleştiren  bir söyleme dönüştüren toplumsal ortaklık 

çabasının sonucudur (Ersoy, 2012: 223). Mekanın hatırlatma işlevi sosyal gerçekliğin 

parçası olarak ortak tarih anlatısına referanslar verir. “Yaşanılmayan, fakat ziyaret 

edilen, izlenilen ve dönülen bir yer olan Anıtkabir, mevcut toplumu oluşturan üyelerin 

hiçbirinin yaşamadığı ve hatırlamadığı bir geçmişi, siyasal varlığın borçlu olunduğu 

kaynak olarak sunmakta ve hatırlatmakta, toplumu 1920'lerin başlarında kazanılmış bir 

savaşın ürünü ve bu savaşı kazanan kahramanın eseri olarak yeniden kurmayı, özetle 

ulusu inşa etmeyi sürdürmektedir” (Gülpınar, 2012: 147).  Benzer biçimde abideler, 

büstler ve meydanlar da aynı işlevi yerine getirir ve hepsi birer hatırlama ögesidir. 

İktidar farklı bağlamlarda metaforlar üretir. “Homojen olan anlam alanı metaforu 

çağrışımlar üzerinden kurar. Bellek, metaforun homojen olan anlam alanında 

çağrışımlarla birçok şekilde farklı düşünceyi birleştirir. Bu durum belleğin şeyleri 

                                                
7 Daha detaylı bilgi için Meşeci, F. (2007) Cumhuriyet Sonrası Türk Eğitim Sisteminde Ritüeller: 
Kuramsal Bir Çalışma’ya bakılabilir. 
 



 

 

66 

yeniden üretmesinde oldukça etkilidir” (Gürşimşir, 2012:35). Cumhuriyet bazen bir 

çınardır, bazense genç bir fidan. Metaforun neliği kullanıldığı bağlama göre anlam 

değiştirir. İşlevi ise kolektif belleğe net ve açık referanslar vererek inşa edilenin 

içselleştirilmesidir.  

İktidar inşa etmiş olduğu tarihi bireylere formal eğitim bağlamında tarih öğretimiyle 

aktarmaya çalışır. Tarih ders kitapları ve okuldaki tarih öğretmenleri bu bağlamda 

önemli aktördür. Ders kitabı eğitimi, diğer bütün gelenekleri dışarıda bırakarak tek bir 

geleneğin unsurları üzerinde yoğunlaşır. İçinde icra edilen bilimin ve dünyaya bakışın 

belirli bir tarzına derin bir bağlılığı aşılamaya çalışır (Barnes, 1995: 85). Bu dönemin 

tarih ders kitaplarında ilk dönemler Türk Tarih Tezi ile şekillenirken 1938’den sonra 

Anadolu kültürünün gerçek kaynağını Grek-Latin uygarlığında gören Hümanizm akımı 

etkisi altında yazılmıştır (Aktın, 2005:270, Koçak, 2000: 28-29). 1950-1970 tarihleri 

arasında ise tarih ders kitaplarında Türk-İslam Sentezinin olgunlaşmakta olduğu (Aktaş, 

2005:234), 1970-1980 yılları arasında tarih ders kitaplarında Hümanist tarih yazımı ve 

Türk kimliği ile İslamiyet’i birleştirmeye çalışan Türk-İslam Sentezinin etkileri görülür 

(Sarı, 2005:135, Copeaux, 1998:58-64, Yazıcı, 2011:218) ve Türk-İslam sentezinin bu 

etkisi 1980-2000 yıllarda devam etmiştir (Güngör, 2005:397). Bahsedilen dönemlerde 

dönemin ortak tarih anlatısını içselleştirmiş bireyler yetiştirmek amaçlanmıştır. Tarih ve 

iktidar ilişkisi ve tarih öğretimiyle iktidarın inşa ettiği tarihin bireylere aktarılması 

Türkiye’ye has bir özellik değildir. Benzer biçimde tarih öğretimi aracılığıyla ortak 

tarihi bireylere aktarma çabası Kanada ve Avusturalya’da (Tangelder, 2001), Rusya’da 

özellikle Lenin’in Sovyet vatandaşı yetiştirme çabasında (Anderson, 2006), Avrupalı 

kimliği oluşturmak için Fransa ve Almanya’da ortak tarih ders kitaplarının 

okutulmasında, İngiltere’de vatandaş yetiştirme sürecinde (Low-Beer, 2003), İsrail, 

İran, Suriye, İrlanda, Japonya, Peru, Romanya ve ABD’de (Nichol ve O’Connell, 2001) 

ulusal kimlik oluşturmada nitelikleri farklı da olsa kullanılmaktadır. Denilebilir ki, 

modern dönemin iktidar anlayışının uzantısı olarak, inşa edilenin yaygınlaştırılmasının 

temel hedefi, kolektif tarihin vatandaşlar tarafından içselleştirilerek geçmişe dair 

referanslarda ortaklık sağlamak ve aidiyet duygusu oluşturmaktır.  

Geçmişin iktidar tarafından tanımlanmasında kullanılan pozitivist eğilim, eğitim ve 

öğretim yaşantısını da (eğitim amaçları, ders kitapları, öğretmenin rolü, öğretim süreci, 

ölçme ve değerlendirme) şekillendirir. Pozitivist paradigmanın genelde psikolojide, 



 

 

67 

özelde de tarih öğretimindeki karşılığı; davranışçı yaklaşımdır. Davranışçı yaklaşımda, 

öğrenme, nesnel olarak orada bizim dışımızda var olan bilgiyi belli kaynaklardan 

(öğretmen ve ders kitabı vb.) almak, zihne yerleştirmek için tekrarlamak ve onu 

hafızada tutmaktır. “Bu bilgilendirme süreci öğrencide istendik davranış değişikliği 

sürecini oluşturur” (Kabapınar, 2012: 26). Değerlendirme davranışlara odaklandığı için 

oldukça nesneldir; çünkü davranışlar nicel ölçüme elverişlidir. Davranışçı tarih 

öğretimine bu açıdan bakıldığında iktidarın inşa ettiği tarihin bireyden bağımsız olarak 

var olduğu ve bireyden, inşa edilen tarihi davranış olarak ortaya çıkarması beklenir. 

Davranışların ortak olması tüm öğrencilerden aynı davranışın sergilemesinin istenmesi 

pozitivist paradigmanın nesnelliğinin tarih öğretimine yansımasıdır. Başka bir açıdan 

bakarsak, davranışçı tarih öğretimi sonuç odaklı bir yaklaşım olarak toplum 

mühendisliğinin bir türevidir. Tarih öğretimi, egemen epistemolojinin öğrencilere 

aktarılarak çağdaş muasır medeniyetler seviyesine ulaşacak olan toplumun ortak tarih 

referanslarını inşa etmek için kullanılır. Araçsal olarak kullanım sürecinde doğru, 

nesnel, genel geçer bilgiye ulaşma temel hedef olarak düşünüldüğünde pozitivizmle 

ilişkisi aşikardır. Tarihsel bilgi genel geçer bir bilgi kategorisinde düşünüldüğünde tarih 

ders kitapları “kutsal” kitap, öğretmenler de “kutsal bilgiyi” aktaran görevliler haline 

dönüşür. Bu göstergeler “eğitimin oldukça öğretici/didaktik bir eylem olduğu 

düşüncesine olurlu kılmaktadır. Bu açıdan öğretmenin temel görevlerinden birisi, sahip 

olduğu, nesnel, genel geçer ve değişmeyen doğru bilgi kalıplarını aynı biçimiyle 

öğrenciye aktarmasıdır. Kuşkusuz, bu aktarmacı anlayış, eğitimin odağına öğretmeni 

yerleştirmekte, onu etkin, öğrenciyi ise edilgin bir konuma oturtmaktadır. Çünkü 

öğrencinin tek etkinliği kendine sunulan bilgileri almak, tekrarlamak ve hafızaya 

yerleştirip, davranışa dönüştürmektir” (Aydın, 2006: 61). 

Öğretmenin davranışçı tarih öğretimindeki bu rolü aynı zamanda tarih öğretmenlerinin 

pedagojik yaklaşımlarının sınıf içi etkinlikleri belirlemesi anlamına gelmektedir. 

Pozitivizmin iddia ettiğinin aksine, öğrenme ortamında tarih öğretmenleri savundukları 

değer ve fikirleri öğrencilere kazandırmaya çalışırlar. “Yani öğretmenlerin dünya 

görüşünü oluşturan sosyal ve siyasal anlayışları, onların eğitim amaçlarını 

belirlemektedir” (Dilek, 2001:325). Dilek’in araştırmasına göre; “Türk sınıf 

öğretmenleri iki grupta; ulusal ütopyacılar (National Utopians) ve faydacılar 

(Utilitarian/Instrumentalists) olarak sınıflandırılabilir. Öğretmenlerin kendi rolleri ile 



 

 

68 

ilgili anlayışları kendilerinin sınıftaki etkinliklerini de buna bağlı olarak etkilemiştir. 

Mesela, ilk gruptaki öğretmenler kendilerini okul topluluğunun sosyal mühendisleri 

olarak görmüşler; tarih konularının ders verici olması gerekliliğinden yola çıkarak 

derslerini didaktik bir anlayışla ve çoklukla takrir tekniğine başvurarak işlemişlerdir. 

İkinci gruptaki öğretmenler ise amaçlarının öğrencilerin Türkçe ve Matematik ile ilgili 

temel becerilerini geliştirmek olduğuna inanarak derslerinde çoğunlukla soru sorma ve 

öğrenciye ders anlattırma tekniklerini benimsemişlerdir” (2001:328). Trabzon ve 

Tunceli’de yapılan başka bir araştırmada (Pamuk, 2007: 68-78) öğretmenlerin tarihe 

yükledikleri anlamlar (pozitivist tarih algısı) felsefi düzeyde benzerdir. Fakat içerik 

açısından Trabzon’daki öğretmenler tarih derslerinin misyonunun kendi politik 

duruşlarıyla özdeşliğinden dolayı severek, isteyerek anlattıklarını ve anekdotlarla 

aktarımlarını süslediklerini, Tunceli’deki öğretmenler ise, politik duruşlarıyla tarih 

derslerinin çeliştiğini bundan dolayı anlatırken sıkıntı çektiklerini ve hatta bazı bilgileri 

aktarmadıklarını ifade etmişlerdir. Özellikle bazı konulardan hoşlanmama nedenleri 

olarak, tarih derslerinde kendi kimliklerine dair argümanlara yer verilmemesi, tarih 

derslerinin hamasi bir takım bilgilerle dolu olması, birilerini yüceltmesi olarak 

göstermişlerdir. Tunceli örneğindeki bu bulgu Dilek’in (2001: 325) Öğretmenlerin 

“pedagojik anlayışlarıyla, onlara önerilen amaçlar arasında çelişkiler mevcut ise, bu 

durum hem onların sınıf içi performansını hem de öğrencilerin akademik başarısını 

olumsuz yönde etkileyebilir” şeklindeki tespitini doğrulamaktadır.   

Öğretmenlerin iktidar tarafından inşa edilen tarihi aktarmadaki bu rolü davranışçı 

yaklaşımın ortak davranışların öğrenci tarafından içselleştirmeleri anlayışıyla birleşince 

ortaya öğretmen egemen bir tarih öğretimi çıkmaktadır. Diğer taraftan davranışçı 

yaklaşımın öğretim sürecinin sonunda ortak davranışların kazandırılıp 

kazandırılmadığına dair sınavları da bu bağlamda şekillenir. Kavrama düzeyinde 

soruların yer aldığı geleneksel sınav metotları ortak tarih anlatısının öğrenciler 

tarafından kavranıp kavranamadığını ölçer. 

Öğrencinin davranışçı tarih öğretimindeki rolü, iktidar tarafından inşa edilen ortak tarih 

anlatısını kavramaya çalışan bir özne pozisyonuna indirger. Öznedir ama kendi inşasını, 

ortak tarih anlatısına göre oluşturduğunda başarılıdır. Bu durum egemen kültürün 

anlatısının farklı kültüre sahip öğrenciler tarafından kendilerinin öteki olarak 

hissedilmesi sonucunu doğurur. Egemen kültüre sahip öğrencilerde ise mevcut durumun 



 

 

69 

içselleştirilip daha üst düzeyde aidiyet hissetmesi sağlanmış olur. Tarih öğretiminin 

öğrencilerin aidiyetine dair etkisi iki farklı bağlamda tartışılabilir. İlki, egemen kültürün 

mensubu olarak öğrencilerin aidiyetini arttırarak kendi kimliklerini inşa ederken birinci 

sosyalleşmeyle uyumlu ve kolektif kimliklerine görece daha uygun inşalar ortaya 

çıkarmalarıdır. Diğer taraftan farklı kültürel gruplara mensup öğrencilerin yaşadığı ise 

ilkine nispeten farklı bir kimlik inşasıdır. Egemen tarih öğretimi sürecinde kendini öteki 

olarak hisseden öğrenci egemen kültüre karşı kendini inşa eder. Bu inşasında altkültür 

bağlamına daha da yakınlaşarak egemen kültüre mesafeli bir yaklaşımı beraberinde 

getirir. Nitekim Pamuk’un (2007: 57-65) yaptığı araştırmada “TN38 tarihi sevmeme 

nedenini kendi kimliğine dair bilgiler bulamaması olarak ifade ediyor. “Osmanlı tarihini 

neyse ama, İnkılap tarihini sevmiyorum. İnkılap tarihi kitabını açtığımda ilgimi 

çekmiyor. Kendime ait bişiyler yok o tarihte.” şeklinde ortaya çıkan bulgu bu durumu 

desteklemektedir. Bu göstergeler ışığında, egemen tarih anlatısı öğrenciler tarafından 

hem pozitif (egemen kültürle uyumlu) hem de negatif (egemen kültüre muhalif ve 

altkültüre yakınlaşma) transferler yaparak bireysel kimliklerin inşasında rol 

oynamaktadır. 

Sonuç olarak, davranışçı tarih öğretimi paradigması, ortak tarih anlatısını sosyalleşme 

ortamı olan okulda öğrencilere aktararak, öğrencilerin egemen kültüre veya altkültüre 

olan aidiyetlerini ve bireysel kimlik inşalarında referans verecekleri tarihsel anlatıyı 

belirleyerek, kimliğin bireysel inşasında önemli bir araç olarak kullanılmaktadır.  

2.19. Anlam Sorunu Bağlamında Tarih Öğretimi 

Tümdengelim ve tümevarımın (Demir, 2007, Chalmers, 2008)  problemleriyle eleştiriye 

uğrayan pozitivizm, doğa bilimlerindeki değişimlerden de etkilendi. Doğa 

bilimlerindeki determinizmin ve kesinliğin Quantum ve Heisenberg tarafından 

eleştirilmesi Newton fiziğinin genel geçerliliği üzerinde tartışmaları doruk noktasına 

ulaştırmıştır (Aksoy, 2007). Ayrıca pozitivizmin ilerleme paradigması çerçevesinde vaat 

ettiklerinin ortaya çıkmaması epistemolojik anlamda pozitivizmin yeniden yapılanması 

demekti. Mantıkçı pozitivistlerin ve Popper’in doğruluk üzerinden yapmış olduğu 

değişim (yanlışlanan bilgi, bilimsel bilgidir önermesi vb.) bilim felsefecilerinin 

                                                
8
 Tunceli Mazgirt İlçesi’nde bir Lise öğrencisi. 



 

 

70 

pozitivizm eleştirilerini azaltmak yerine arttırdı. Kuhn’un (2003) ilerlemeci 

paradigmaya bu bağlamda yaptığı eleştiri oldukça önemlidir. Modern tinin ve ilerlemeci 

anlayışın partneri olarak pozitivizm, bilimin doğrusal biçimde ilerlediğini varsayar. 

Hâlbuki Kuhn’un bakış açısına göre bilim devrimler yoluyla sıçramalar biçiminde 

kendine yön verir. Ayrıca onun ortaya koyduğu paradigma kavramı bilimin sosyolojik 

bağlamının ortaya konması açısından önemlidir. Bu bağlam yani bilgi sosyolojisi ve 

birden çok paradigmanın varlığı, Arslan’ın (2007)  tabiri ile birden çok “epistemik 

cemaatin” varlığı pozitivizmin nesnelliğini ve ortak, evrensel bilim anlayışını yerle bir 

etmiştir. 

Tüm bu eleştiriler özellikle sosyal bilimlerde yeni bir arayışın ve yönelimin başlaması 

anlamına geliyordu. Bir tarafıyla Alman geleneğinden beslenen hermenotik, bir tarafıyla 

da postmodern tin bağlamında ortaya çıkan yapısökümcü yaklaşım, sosyal bilimlerde 

pozitivizmin alternatifi olma çabasına dönüştü.  

Alman geleneğinde Vico, Schleiermacher, Diltey ve son olarak da Gadamer tarafından 

şekillendirilen hermenotik, pozitivizmin açıklama anlayışını, anlama anlayışına 

dönüştürür. Önemli olan bilgiyi tasvir etmek -nasıl sorusuna cevap vermek- değil, onu 

anlamaya çalışmaktır. Yani neden ve niçin sorularını sormaktır. Bu anlama faaliyetinde 

esas olan ise Dilthey’e (1999) göre; sempati, empati ve anlama şeklinde bir yol izler. Bu 

durum pozitivist gelenekteki bilim insanının tarafsızlığı veya nesnelliğinin tartışmalı 

hale gelmesidir.  

Diğer taraftan yapı sökümcü yaklaşımda pozitivist bilim anlayışının bilgi üzerinden 

iktidar kurduğunu ve iktidarlar tarafından kullanıldığını düşünür. Burada anlam 

semantik okumalarla yakalanabilir. Metinde yazarla ve okurla kavramlar arasında bir 

iktidar ilişkisi vardır. Bu ilişki okuyucu ile birlikte somutlaşır. Aynı metni farklı 

kişilerin okuması demek farklı anlamaların ortaya çıkması demektir. Önerdikleri 

semantik okuma ise, soruları net olmayan cevapların metnin içinde çıkarılmasıdır. Diğer 

bir deyişle satır aralarını anlamaya çalışmaktır (Demir, 2007).  Pozitivist paradigmanın 

eleştiriye uğraması, beraberinde pozitivist tarih anlayışının da eleştiriye uğraması 

anlamına gelmektedir. Modern tarih düşüncesinin ürünü olarak tanımlanabilecek olan 

pozitivist tarih düşüncesinde özne yoktur. Özne edilgen bir biçimde olmuş bitmişleri 

anlatan/aktaran bireyden öteye geçemez. Çünkü iktidarın ona biçtiği rol budur. Benzer 



 

 

71 

biçimde tarihsel materyalizmde de öznenin etkisi yok denecek kadar azdır. Çünkü 

determinist biçimde insanların yapıp ettiklerini belirli kurallar çerçevesinde okumak 

öznenin etkisini en aza indirgemektir. Kavramsal olarak tarihsel materyalizmin sınıf 

kavramı bile üst bir özneyi niteler. Birey olarak özneyi değil. Büyük anlatının ortaya 

çıkışı elbet bir gün gerçekleşecektir. İşçi sınıfının üretim araçlarını bir gün ele geçirecek 

“gerçeğinin” varlığı bile işçi sınıfını öznesizleştirir.  

Metnin ortaya çıkmasında ise nesnel tavır içinde olmak deyimi öznesizleştirmenin 

epistemolojik bağlamını oluşturmaktadır. Değer yargılarından arınarak, ideolojik 

aygıtların tarih kapsamının dışında bırakılması bile ideolojik bir tavırdır. Kendi içinde 

totolojik bir önerme olarak bu tavır özneyi edilgenleştirmektedir. Benzer biçimde tarihi 

büyük anlatı içinde tanımlamaya çalışmak insanı tarihsizleştirmektedir. Bu 

tarihsizleşme sürecinde neden sonuç ilişkisini göz ardı etmemek gerekir. Olup bitmiş iki 

farklı olayı birbirine birleştirerek bundan determinist bir sonuç çıkarmak öznenin yok 

oluşunu temsil eder. Foucault “Fakat, insanın kendisi bu durumda tarihsel değildir; 

zaman ona kendisinden başka bir şeyden geldiği için, kendini tarih nesnesi olarak, 

ancak varlıkların tarihiyle, şeylerin tarihiyle kelimelerin tarihine çakışarak 

oluşturabilmektedir”  (2006: 514) der. Bu tartışmalar ışığında tarih olup bitmişleri 

aktarmak değil, olup bitmişleri anlamaya çalışmak ve öznenin bu anlama çabasının 

sonucunda ortaya çıkan inşadır. Başka bir deyişle “tarihsel anlatılar, içerikleri bulunmuş 

olmaktan ziyade yaratılmış olan, biçimleri ise pozitif bilimlerden çok edebiyattaki 

karşılıklarıyla ortak yönlere sahip, sözel kurgular (White, 2008), geçmişe dair bir 

tasarım (Collingwood, 1996) ve geçmişe dair ortaya çıkan söylemlerdir (Jenkins, 1997). 

Geçmişin hakikatlerine bugün rastlamak mümkün değildir. Tarih ise, özneler arası ve 

ideolojik olarak konumlandırılmıştır. Özgün kaynakların varlığı bir şeyin sahici 

olduğunu gerektirmez, tarih sanat/bilimden başka bir şeydir. “Tarih sadece sözcüklerden 

oluşan, gerçek yerine oynanan, dünyevi bir dil oyunu (Wittgenstein, 1998) ve bilim 

olarak tarih ya da sanat olarak tarih eğreltilemelerin, bu eğreltilemeleri oyuna sokan güç 

dağılımını yansıtan şahsına münhasır bir şeydir” (Jenkins, 1997:67). Tarihsel olgular, 

hatta tarihçiler arasında kesinliği kuşku götürmez sayılanlar, bütünüyle tarihçinin 

kurgusuna bağlıdır. Bundan dolayı nesnel bir tarihsel bilgiden bahsetmek mümkün 

değildir. “Geçmişteki olayların, tarihsel araştırmacının kafasını en çok meşgul eden 

düşüncelerle uyuşma halindeki görünümlerdir” (Tosh, 1997: 128). Tarih geçmiş 



 

 

72 

olmadığı gibi günümüze ulaşabilmiş geçmiş de değildir. Günümüze ulaşabilmiş 

belgelere dayanarak geçmişin belirli parçalarının yeniden kurulmasıdır. “Bu parçalarda 

onları yeniden kuran tarihçinin bugünkü koşullarıyla şu veya bu şekilde bağlantılı 

olanlardır (Tosh, 1997:136). Bu göstergeler ışığında pozitivist tarihin geçmişi ortak 

tarih haline getirip, iktidarın da bireylerin bu ortak tarihi benimsemeleri isteği tartışmalı 

hale gelir. Pozitivist tarih paradigmasının aksine bugün tarih, hem müellifin bir 

inşasıdır, hem de müellifin inşasının birey tarafından yeniden inşa edilişidir.  

Pozitivist bilim paradigmasına ve pozitivist tarih anlayışına yapılan eleştiriler felsefi 

arka planını oluşturdukları davranışçı tarih öğretimini tartışmalı hale getirmiştir. Bu 

bağlamda pozitivist tarih algısı davranışçı yaklaşımla örtüşürken, postmodern tarih 

paradigması yapılandırmacı yaklaşımla örtüşmektedir. Sosyal inşacı paradigma, 

pozitivist teorinin aksine doğada verili (a-priori) bilginin olmadığını, birey tarafından 

bilginin inşa edildiğini iddia eder. Nitekim sosyal gerçekliğin inşası bölümünde ifade 

ettiğimiz şekilde birey, dil aracılığıyla sosyal gerçekliği yapılandırır. Yapılandırmacılık, 

post-yapısal bir teori olarak öğrenmeyi, etkin öğrencilerin çevreleriyle, fiziksel ve 

sosyal dünyayla etkileşimi sonucu ortaya çıkan yorumlayıcı, özyineleyici ve doğrusal 

olmayan bir inşa süreci olarak tahlil edilebilir (Fosnot ve Perry, 2007: 38) Pedagojik 

anlamda, yapılandırmacı yaklaşım, bilişsel yapılandırmacılık (Piaget’nin görüşleri) 

sosyal/kültürel yapılandırmacılık (Vygotsky’nin görüşleri) ve radikal yapılandırmacılık 

(postmodern teori) olmak üzere üç farklı bağlamda tartışılır (Yurdakul, 2005:42-47). 

İlerlemeci paradigmanın temsilcileri olarak Piaget, bilginin öğrencinin zihinsel süreçleri 

sonucunda öğrenildiğini, Vygotsky ise bilginin kültür, dil ve sosyal paylaşımlar 

sonucunda öğrenildiği ifade eder. Radikal yapılandırmacılık ise, bireyin bilgiyi 

öğrenirken kendi inşasını yaptığını bilginin yapılandıran kişiden bağımsız 

olamayacağını savunur (Glasersfeld, 1998). Bu anlamıyla yapılandırmacı tarih öğretimi 

postmodern tarihin öğretim alanındaki uygulaması olarak değerlendirilebilir. Başka bir 

deyişle “sosyal etkileşim, dil, kültür ve yetişkinin yardımını işe koşan sosyal 

oluşturmacılık ve özgün anlamalara ve öznel bilgi üretimine odaklaşan radikal 

oluşturmacılık yaklaşımlarının postmodern tarih anlayışı ve öğretiminde daha kullanışlı 

ve tercih edilen yaklaşımlar olması beklenebilir” (Yapıcı, 2006: 36). Yapılandırmacı 

tarih öğretiminin görevi, bilgiyi dağıtmak ve aktarmak değil, öğrencilerin bilgiyi inşa 

etmesine teşvik ve olanaklar sağlamaktır (Glasersfeld, 2007:7).  



 

 

73 

Tarihçi geçmişi, yalnızca geçmişteki olayların tanığı olmuş olan birinin bıraktığı 

kanıtlara dayanarak bilemez. Böyle bir bilgi ancak inanç olabilir. “Oysa tarihçi kanıtlara 

inanarak değil, onları eleştirerek işini yürütür. Bu anlamıyla geçmiş, kalıntıları ve izleri 

kaldığı için değil, bu kalıntı ve izlerin, insanların düşündükleri formlar olarak sürekli 

var olmaları nedeniyle hala yaşamaktadır” (Aysevener, 2001: 71). Tarihçi nasıl 

belgelerle bir metin inşa ediyorsa yapılandırmacı tarih öğretiminde de öğrenciler küçük 

birer tarihçi gibi kanıtlardan yola çıkarak kendi tarih tasarımlarını inşa ederler. Bu bakış 

açısına göre “tarihsel anlama, tarihsel delil ve kanıtların sınıf içinde sistematik bir 

şekilde kullanılması yoluyla gerçekleşir. Aynı zamanda öğrencilerde varolması gereken 

tarihe ait düş gücü veya tarihsel muhayyile ve tarihsel duyarlılık gibi becerilerin 

gelişmesine katkıda bulunur” (Dilek, 2007: 71) Bu anlamıyla bakıldığında 

yapılandırmacı tarih öğretimi yaklaşımında en önemli özelliği öğrencilere kanıtı 

sorgulama becerisinin kazandırılmasıdır. Öğrenciler tarihçiler gibi kanıtın kaynağı 

olarak birincil ya da ikincil kaynaklara ulaşacaklardır. Yapılandırmacı tarih öğretiminin 

merkezinde tarihsel sorgulama bulunur ve kanıt hakkında sorular sormayı kapsar. Tarih 

kanıtlar üzerinden bir inşa olduğu için öğrenciler tarafından farklı şekillerde üretilecek 

ve bunlar öğrencinin önceki bilgi ve deneyimleri üzerinde temellenecektir. Bu açıdan 

bakıldığında davranışçı tarih öğretimi yaklaşımdaki tarih ders kitapları ve öğretmenin 

bir aktaran olarak rolü yapılandırmacı yaklaşımda en aza indirgenmekte ve öğrencinin 

özne olarak kendi tasarımları ön plana çıkmaktadır. Bundan dolayı bu yaklaşıma aynı 

zamanda öğrenci merkezli yaklaşım denilmektedir. Benzer biçimde her öğrencinin 

kanıtları sorgulayarak ortaya çıkardığı tarihsel inşa diğer öğrenciden farklı olacağı için 

nesnel ve genel geçer olarak kabul edilen ortak tarih yerine bireysel inşalardan 

bahsetmek mümkün olacaktır. Bu durum öğretimi sonuç odaklı bir yapıdan süreç odaklı 

bir yapıya dönüştürür. Bu durum öğretmeni öğretim sürecini kolaylaştıran ve rehberlik 

eden bir figür haline getirir.  

Bu göstergeler ışığında Türkiye’de tarih öğretim programları “her öğrencinin birey 

olarak kendine özgü olduğunu kabul eder” ve “bilgi, kavram, değer ve becerilerin 

gelişmesini sağlayarak öğrenmeyi öğrenmenin gerçekleşmesini ön planda tutar” (MEB, 

2007: 8-9). Yapılandırmacı tarih öğretiminde amaç, bilgiyi aktarmak değil, öğrenciye 

kendi tarihsel inşasını yapabileceği beceriler kazandırmaktır. Tarih dersleriyle 

öğrencilerin “Türkçeyi doğru, etkili ve güzel kullanma, eleştirel düşünme, yaratıcı 



 

 

74 

düşünme, iletişim kurma, araştırma-sorgulama, sorun çözme, bilgi teknolojilerini 

kullanma, girişimcilik, gözlem yapma, değişim ve sürekliliği algılama, mekânı 

algılama, sosyal katılım gibi temel beceriler ve kronolojik düşünme, tarihsel kavrama, 

tarihsel analiz ve yorum, tarihsel sorun analizi ve karar verme, tarihsel sorgulamaya 

dayalı araştırma” gibi tarihsel düşünce becerileri kazanması beklenmektedir (MEB, 

2007:10). Bu bağlamda öğrenciler küçük birer tarihçi gibi kanıtları analiz edip kendi 

tarihsel inşalarını oluştururken bahsi geçen becerileri kazanacaklardır. Diğer taraftan 

böyle bir yaklaşım geçmişin, iktidarın inşa ettiği bir söylem olmasının sonu anlamını da 

taşır. Bu bakış açısıyla yapılandırmacı tarih öğretimi öğrencilere kendi anlatısını inşa 

etme şansı verdiği için tarihin kimlikle olan ilişkisi davranışçılığın kolektif kimliğe 

yaptığı vurgunun tersine bireysel kimliği ön plana çıkarmaktadır. Davranışçı tarih 

öğretiminin farklı kültürlerden gelen bireyleri ortak kültürde eritme çabasının ortaya 

çıkardığı ait olamama durumu (Pamuk, 2007:57-65) böylelikle aşılabilir. Benzer 

biçimde öğrencilerin tarih dersleri ile kazanacağı beceriler modern dönemin bireysel 

kimliklerdeki anlam problemine başka bir deyişle bireyin kimliğine ve kendisine 

yabancılaşmasını en aza indirgeyerek bir açılım şansı doğurmaktadır. Bireyin modern 

dönemde yaşadığı birleşme/parçalanma ikilemi, güçsüzlük/elde etme ikilemi, 

otorite/belirsizlik ikilemi ve kişileşmiş deneyim/metalaşmış deneyim ikilemleri 

(Giddens, 2010) yapılandırmacı tarih öğretimi aracılığıyla öğrencinin kazanacağı 

becerilerle üstesinden gelebilir hale dönüşür. Benzer biçimde beceri temelli öğretim 

aynı zamanda öğrencide refleksif düşünmeyi geliştireceğinden özbenlik algıları yüksek 

bireyler olarak imaj ve kimlik denklemini kimlik bağlamında temellendirmesi 

muhtemeldir. Ayrıca modern dönemin toplum mühendisliği bağlamında ortaya çıkan 

iktidarın tanımladığı tek kültürcü yaklaşımın yaşamasına olanak sağlamadığı 

altkültürler, bu bağlamda kendilerini öğrenme ortamlarında var edebilecekler ve 

ötekileştirilme durumları en aza indirgenecektir. Bu durum çokkültürlü eğitim 

anlayışıyla yapılandırmacı tarih öğretiminin birbirine yakınlaştığı bir alanı tanımlar.  

Yapılandırmacı tarih öğretiminin vaad ettiği açılımlar Türkiye örneğinde başka gerilim 

alanlarını doğurmaktadır. Yapılandırmacı tarih öğretimi Milli Eğitim’in temel amaçları9 

                                                
9 Türk Millî Eğitiminin genel amacı, Türk milletinin bütün fertlerini; a) Atatürk inkılâp ve ilkelerine ve 
anayasada ifadesini bulan Atatürk milliyetçiliğine bağlı; Türk milletinin millî, ahlâkî, insanî, manevî ve 
kültürel değerlerini benimseyen, koruyan ve geliştiren; ailesini, vatanını, milletini seven ve daima 
yüceltmeye çalışan; insan haklarına ve anayasanın başlangıcındaki temel ilkelere dayanan demokratik, 



 

 

75 

ile çelişmektedir. Yeni düzenleme10 de yapılandırmacı yaklaşımla Milli Eğitim’in 

amaçları arasındaki gerilimi azaltmaktan uzaktır. Nitekim Pamuk ve Aksoy’un (2012), 

Pamuk’un (2012) tarih öğrencileri ve tarih öğretmenleri ile yaptığı araştırma 

sonuçlarına göre tarih öğrencileri ve tarih öğretmenleri yeni düzenleme ile ulus devletin 

ortak kültürü inşa etmede eğitimi araç olarak kullanma geleneğini devam ettirdiği 

düşünmektedirler. Yapılandırmacı tarih öğretimi ile Milli Eğitim’in arasındaki gerilim 

iki bağlamda değerlendirilebilir. Bunlardan ilki uygulamada karşılaşılan problemlerdir. 

Pedagojik yaklaşım olarak yapılandırmacılığın tarih öğretim programlarında, tarih ders 

kitaplarında ve tarih derslerinde karşılığı oldukça düşüktür. Denilebilir ki, uygulamada 

tamamen yapılandırmacı tarih öğretimine rastlamak mümkün değildir. Tarih öğretimi 

davranışçılık ve yapılandırmacılığın iç içe geçtiği bir öğretim alanını tanımlar. İkincisi 

ise, yapısal gerilimdir. Milli Eğitim’in amaçları ve tarih derslerinden beklentiler 

davranışçı yaklaşımla uyumludur. Bu bağlamda programın yapısıyla uygulama alanını 

örtüştürmek için eğitim amaçları ya yeniden düzenlenmeli, ya da yapılandırmacılıktan 

vazgeçilmelidir. Kimliğin inşası bağlamında öğrencinin aidiyet duygusunun 

oluşumunda da bu gerilimin yansımalarını görmek mümkündür. Kolektif tarih anlatısını 

öğrencilere aktarma ve onlar tarafından içselleştirilmesini hedefleyen davranışçılığın 

uygulamada devam etmesi, benzer biçimde bireysel anlatıyı inşa etme iddiası taşıyan 

yapılandırmacı tarih anlayışının teoride var olması kolektif kimlikle, bireysel kimlik 

arasındaki gerilimi artırıcı özelliğe sahiptir. Bu haliyle tarih öğretimi öğrencinin tarih 

                                                                                                                                          
lâik ve sosyal bir hukuk devleti olan Türkiye Cumhuriyeti’ne karşı görev ve sorumluluklarını bilen ve 
bunları davranış hâline getirmiş yurttaşlar olarak yetiştirmek;   
b) Beden, zihin, ahlâk, ruh ve duygu bakımlarından dengeli ve sağlıklı şekilde gelişmiş bir kişiliğe ve 
karaktere, hür ve bilimsel düşünme gücüne, geniş bir dünya görüşüne sahip; insan haklarına saygılı; 
kişilik ve teşebbüse değer veren, topluma karşı sorumluluk duyan; yapıcı, yaratıcı ve verimli kişiler 
olarak yetiştirmek;  c) İlgi, istidat ve kabiliyetlerini geliştirerek, gerekli bilgi, beceri, davranışlar ve 
birlikte iş görme alışkanlığı kazandırmak suretiyle hayata hazırlamak ve onların, kendilerini mutlu kılacak 
ve toplumun mutluluğuna katkıda bulunacak bir meslek sahibi olmalarını sağlamak;  Böylece, bir yandan 
Türk vatandaşlarının ve Türk toplumunun refah ve mutluluğunu artırmak; öte yandan millî birlik ve 
bütünlük içinde iktisadî, sosyal ve kültürel kalkınmayı desteklemek ve hızlandırmak ve nihayet Türk 
milletini çağdaş uygarlığın yapıcı, yaratıcı, seçkin bir ortağı yapmaktır. 
10 14/09/2011 tarihli ve 28054 sayılı Resmî Gazete'de yayımlanan Milli Eğitim Bakanlığı Teşkilat ve 
Görevleri Hakkında Kanun Hükmünde Kararname ile Milli Eğitim Bakanlığı’nın görevlerinde bazı 
değişikliklere gidilmiştir. Milli Eğitim Bakanlığı’nın görevi: Okul öncesi, ilk ve orta öğretim çağındaki 
öğrencileri bedenî, zihnî, ahlakî, manevî, sosyal ve kültürel nitelikler yönünden geliştiren ve insan 
haklarına dayalı toplum yapısının ve küresel düzeyde rekabet gücüne sahip ekonomik sistemin 
gerektirdiği bilgi ve becerilerle donatarak geleceğe hazırlayan eğitim ve öğretim programlarını 
tasarlamak, uygulamak, güncellemek; öğretmen ve öğrencilerin eğitim ve öğretim hizmetlerini bu 
çerçevede yürütmek ve denetlemektir. 

 



 

 

76 

anlatısını kolektif kimliğine uygun, iktidar tarafından tanımlanan bireysel inşa alanıyla 

ortaya bir kaos çıkartmaktadır. Yapılması gereken öğrencinin kendi tarih anlatısını 

tasarlayabileceği öğrenme ortamlarını oluşturarak bu gerilimi azaltmak ve öğrenciyi 

özne konumuna yükseltmektir.  

 

 
 
 
 
 



 

 

77 

BÖLÜM III: YÖNTEM 

Bu bölümde araştırmanın modeli,  veri toplama araçları ve verilerin çözümlenmesi ile 

ilgili konular açıklanmıştır. 

3.1. Araştırma Modeli 

Araştırmada kimlik ve tarih eğitimi ilişkisi irdelendiğinden araştırma konusunun doğal 

ortamda incelenmesi ve katılımcıların kimliklerini nasıl anlamlandırdıkları, farklı 

bağlamlarda nasıl inşa ettikleri ve inşa ederken tarihi nasıl kullandıkları araştırılma 

yoluna gidilmiştir. Bu göstergeler ışığında araştırmanın amaçları nitel araştırma 

desenlerinden “gömülü teori” (grounded theory)  kullanılarak gerçekleştirilmiştir.  

Gömülü teori süreci tanımlama ihtiyacından ortaya çıkan bir yaklaşımdır. Bireysel 

kimliğin farklı bağlamlarda farklı şekillerde inşa edilmesi bu açıdan bakıldığında 

gömülü teorinin kullanımına olanak vermektedir. Glaser'e (1998) göre; katılımcıların 

temel ilgilerini, kaygılarını keşfetmek ve onlarla sürekli nasıl baş ettiklerini saptamak 

gömülü teorinin amaçlarındandır. "Ben kimim? " , "bu veya başka bağlamda katılımcı 

kimliğini inşa ederken tarihi nasıl kullanmaktadır?", "birey tarih aracılığıyla kimlik 

problemlerini nasıl çözüyor?"  gibi soruları gömülü teori bağlamında tartışmak tarihin 

bireysel kimlik inşasındaki rolünü ortaya çıkartmaya olanak sağlamaktadır.   

Gömülü teoride teori, araştırmaya katılan bireylerin söylediklerinin kategorik hale 

getirilmesiyle araştırmanın en sonunda ortaya çıkar (Creswell, 2010: 423).  Bu 

çalışmada gömülü teori türlerinden yapılandırmacı gömülü teori yaklaşımı 

kullanılmıştır. Bu yaklaşım, Charmaz’ın Glaser ve Gorbin’in yaklaşımını pozitivizme 

yaklaşma çabası olarak eleştirip araştırma sürecinin karşılıklı etkileşime dayanan aktif 

bir süreç olduğu ve araştırmacının değerlerinin ve inanışlarının süreçte olması gerektiği 

fikrinden ortaya çıkmıştır (Creswell, 2010: 423; Charmaz, 2005: 510).  Charmaz’ın 

(2005: 507) ifadesi ile gömülü teori araştırmacının toplamış olduğu veriler üzerinden 

araştırmacının kendi kuramını oluşturma çabasıdır.  

 



 

 

78 

Pozitivist bilim paradigmasında araştırmacının amacı çoğunlukla var olan teorileri test 

etmek ya da araştırmacı tarafından ortaya atılan teoriyi sınayarak doğruluk veya 

yanlışlığına dair önermeler kurmaktır. Diğer taraftan gömülü teoride amaç, araştırma 

bulgularından yola çıkarak bir takım teoriler geliştirmek ya da kuramlar oluşturmaktır. 

Bu açıdan bakıldığında gömülü teori, verili (a-priori) varsayımlardan ziyade doğrudan 

doğruya çalışmada ortaya çıkan bulgulardan çıkarımlarda bulunmak suretiyle kuram 

geliştirmedir. Gömülü teori bu anlamıyla literatürden yararlanmak suretiyle bulguları 

kavramsallaştırarak, bulgular üzerinden teoriler inşa etmek olarak tanımlanabilir. 

Araştırmacının teorisini inşa ediş süreci; literatür ve ilk veri toplama sürecinde 

tümevarımı, kategorileri oluşturup kuram geliştirme aşamasında tümdengelimi içerir. 

Bundan dolayı pozitivist bilim yapma biçiminin çizgisel sürecini takip etmez. Veri 

toplama süreci devam ederken kuramın alt kategorileri oluşturulur, alt kategoriler 

oluşturulurken literatürdeki tartışmalar ışığında veri toplama süreci devam eder. Başka 

bir deyişle, kuram geliştirme ile doğrulama arasındaki zıtlığı vurgulamak, araştırma 

türleri arasındaki farkı göstermek açısından faydalıdır. Aslında uygulamada ayrım bu 

kadar kesin değildir. Çünkü kuram olmadan araştırmaya başlayabiliriz, kuram 

geliştirme gibi bir amacımız vardır; kuramlaştırma sürecinden, ortaya çıkmakta olan 

kuramsal fikirlerin sınanmasına geçmek isteyebiliriz ve bu uzun bir zaman almaz. 

Böylelikle, kuram geliştirme, tedricen kuramın doğrulanmasıyla bağlantılıdır. Gömülü 

teori, “temelde tümevarımsal bir model iken tümdengelimin kullanıldığı görülmektedir. 

Kuram geliştirmek için tümevarım esas araç olarak kabul edilirken, kuram geliştirilirken 

sık sık tümdengelim gerekli olacaktır”(Punch, 2011:160).  

Pozitivist paradigmanın gerçekliği verili olarak kabul etmesi nesnellik kaygılarından 

dolayı araştırmacıyı araştırma sürecinde dışarıdan bakan bir figür olarak tasarlar. Fakat 

literatürde tartıştığımız şekilde gerçeklik birey tarafından inşa edilmiştir. Bundan dolayı 

araştırmacı bu inşa edilenleri anlamaya çalışmak için yorumlar. Bu bağlamda 

araştırmacı yorumlama ve anlama sürecinin bir parçasıdır.  

Pozitivist paradigmanın aksine gömülü teoride araştırmacı dışarıdan bakan değil, 

sürecin içerisinde kategorileri ve kategoriler arasındaki ilişkileri kendi geçmişiyle ve 

kendi durduğu yerden yorumlamaya çalışan bir figürdür. Bu yorumlama çabasında 

araştırmacının teorik derinliği (literatür) ve farklı bakış açılarının (akademisyen 

görüşleri) çalışmada yer alması önem kazanmaktadır. Benzer biçimde bu çalışma 



 

 

79 

sürecinde farklı disiplinlerde çalışan altı bireyle araştırma süreci tartışılmıştır. Aynı 

zamanda araştırmacı, araştırma sürecinin bir parçasıdır ve araştırmayı kendi kimliğine 

dair refleksif düşünme olarak tasarlamıştır.  

Gömülü teorinin üç aşaması vardır. Veri toplama süreci sonunda toplanılan veriler ilk 

olarak kategorik hale getirilir. Bu kategorilerin belirlenmesi süreci açık kodlama (open 

coding) sürecidir. Bu kodlama türü verilerin incelendiği, karşılaştırıldığı ve kategorize 

edildiği (sınıflandırıldığı) süreçtir. Açık kodlama, verilerin ayrıntılı olarak incelenmesi 

sonucunda, analizin bir parçası olarak kategorilerin isimlendirilmesidir (Strauss, 1987: 

59). Böylece verilerin kavramsallaştırılması analizin birinci basamağını oluşturur. 

Herhangi bir çalışmada kavramsal etiketler söz konusu olabilir ve böylece kavramların 

analizi zor olabilir. Araştırmacı veriler içinde özel bir fenomen tanımladıktan sonra, 

kavramlar bu özel fenomen çerçevesinde gruplanabilir. Ortaya çıkan kategorilerin diğer 

kategorilerle ilişkilendirilme aşaması ise eksensel kodlamayı (axial coding) ifade eder. 

Eksensel kodlama verilerin, açık kodlamadan sonra, kategoriler arasında bağlantılar 

kurmak amacıyla tekrar düzenlendiği prosedürler dizisidir (Strauss, 1987: 64). 

Dolayısıyla, eksensel kodlamanın odak noktası bir kategorinin karakteristiklerinin 

ortaya konmasıdır. Kategorilerin kendi aralarındaki ilişkileri tanımlamak aynı zamanda 

en önemli kategorinin ortaya çıkması anlamına gelmektedir. Bu kategori Creswell 

(2010:435) tarafından öz kategori (core category) olarak adlandırılmaktadır. Öz/ merkez 

kategori belirlendiğinde son aşama olarak seçici kodlama (selective coding) (Strauss 

1987: 69) sürecinde araştırmacı bu kategori üzerinden kendi teorisini inşa eder.  

3.2. Çalışma Grubu 

Araştırmada gömülü teori ile özdeşleşmiş olan “kuramsal örnekleme yöntemi/iradi 

örneklem” kullanılmıştır. Gömülü teoride araştırmacılar teorik olarak ilgili kavramları 

temsil eden olayları örneklemeye dâhil ederler. İnsanlar, yerler ve dokümanlar bu 

verileri elde etme araçlarıdır.  

Örnekleme prosedürleri tercih edilen kodlama türlerine göre değişir. Açık kodlamada 

araştırmacı açık kodlamayla uğraşırken, eksenel kodlamada ilişkisel ve varyasyon 

kodlaması yapılır. Seçici kodlamada ise, ayrımcı kodlama yapılır. Örnekleme 

kategorilerinin teorik olarak doyması gerçekleşince sona erdirilir. Kuramsal örneklem 



 

 

80 

alma; araştırmacının bir sonraki sefer hangi veriyi toplayacağı ve bu veriyi nerede 

bulacağına dair karar verebileceği analitik zemin anlamına gelmektedir (Strauss, 

1987:38). Kuramsal örneklem alma temel sorusu "nüfus; olaylar, hangi grupları veya 

altgrupları bir sonraki veri toplamaya uygundur ve teorik amaç nedir?" sorusudur. Aynı 

zamanda veri toplama süreci gelişen teori ile kontrol edilmektedir. Tabii ki, araştırmacı 

tarafında çok fazla hesaplama ve imgelem içerir. İyi bir biçimde yapıldığında, teorinin 

tek başına hızlı ve etkin bir biçimde ilerlemesini sağladığından bu analitik yaklaşım çok 

fayda sağlar (Goulding, 2002).  

Analizin teori kısmında temellendirilmesi çok önemli olan bu tür bir örneklem alma,  ne 

kantitatif araştırmadakine benzer bir biçimde yürütülür ne de aynı ölçütlere bağlıdır. 

(Glaser ve Strauss, 1967: 45). Ne de, nitel analizde sıkça kullanılan örneklem alma 

metodu olan seçici örneklem alma olarak bilinen araştırma yöntemidir. Seçici örneklem 

alma; rasyonel olarak  çalışma öncesinde belirlenmiş ön kabul boyutlarına (zaman, 

mekan ve kimlik gibi) göre örnek alma anlamına gelmektedir. Fakat gömülü teoride 

başlangıçta bir teori yoktur. Bundan dolayı diğer nitel örneklem alma türlerinden 

farklılaşır. Örneklemin amacı popülasyonun temsili değildir. Amaç teoriyi 

geliştirebilecek bir çalışma grubunun oluşturulmasıdır (Charmaz, 2005: 510).  

Denilebilir ki, kuramsal örneklem, araştırma sorusunun yanıtı olabilecek kavramların ve 

süreçlerin tekrar etmeye başladığı aşamaya (doyum noktası) kadar veri toplamaya 

devam edilmesini gerektiren bir örnekleme yaklaşımını tanımlar. Araştırmacı veri 

toplarken örnekleminin ne kadar büyük olacağından emin değildir. Ancak araştırmacı, 

ortaya çıkan kavramlar ve süreçler birbirini tekrar etmeye başladığı zaman yeterli sayıda 

veri kaynağına (örneğin bireyler) ulaştığına karar verebilir. Bu tür örneklem genellikle 

önceden belirli sınırlarla örneklem oluşturmaya olanak verebilecek güçlü bir kuramsal 

çerçevenin zayıf olduğu durumlarda uygun olabilir. Bunlar da genellikle az araştırılmış 

ya da hiç çalışılmamış olgu, olay ve durumlara işaret eder. 

Bu göstergeler ışığında bireysel kimliğin inşasında tarih eğitiminin rolünü tartışmaya 

açan bu araştırmada iki çalışma grubu bulunmaktadır. Bunlardan ilki bireysel 

mülakatların yapıldığı beş kadın ve üç erkekten oluşan çalışma grubudur. İkinci çalışma 

grubu ise örnek olay tasarımlarının tartışıldığı ve odak grup görüşmelerin yapıldığı 

gruptur. Bu çalışma gurubunda sekiz farklı örnek olay tasarımı üzerinden yapılan odak 



 

 

81 

grup görüşme ve yirmi altı katılımcı yer almaktadır. İkinci çalışma grubu oluşturulurken 

bağlamlarına göre farklı kimlikleri temsil ettiği düşünülen bireyler odak gruba dahil 

edilmiş ve kendilerini nasıl tanımladıklarına dair bilgi formu ( bkz. Ek 1.)  ile bu durum 

kontrol edilmiştir. Bilgi formuna göre katılımcıların kendilerini tanımladıkları kimlikleri 

aşağıdaki tabloda gösterilmiştir. Bulgular bölümünde katılımcılar, bireysel mülakatlar 

da katılımcının isminin ilk harfiyle (Katılımcı İ)  odak grup görüşmeler de ilgili odak 

grup görüşmenin bağlamının anlaşılması için örnek olay ismi ve rakamla (Sivas 1)  

kodlanmıştır.  

Tablo I. Katılımcıların Kimlik Tanımlamaları 

Kimlikler Frekans 
Cinsiyet 

Kadın 11 
Erkek 15 

Cinsel Yönelim 
Heteroseksüel 24 
Gey 1 
Lezbiyen 1 

Kültürel Kimlik 
Türk 16 
Kürt 6 
Zaza 1 
Süryani 1 
Ermeni 1 
Dünya Vatandaşı 1 

Dinsel Kimlik 
Sünni Müslüman 12 
Alevi 3 
Ateist 4 
Deist 2 
Bektaşi 1 
Agnostik 4 

Politik Kimlik 
Milliyetçi 6 
Ulusalcı 5 
Sosyalist 11 
Liberal 10 
Özgürlükçü Sol 9 
Dindar/Muhafazakar 10 
Kültürel Milliyetçi 1 
Ekolojist 2 
Yeşil 3 
Hümanist 1 



 

 

82 

3.3. Veri Toplama Araçları 

Gömülü teori çalışmalarında en sık kullanılan veri toplama teknikleri görüşme ve 

gözlemdir. Bu çalışmada yapılandırılmamış görüşme ve odak grup görüşmesi 

kullanılmıştır. Ayrıca araştırmacı araştırma sürecinin bir parçası olduğu için katılımcı 

gözlem yapma fırsatına sahiptir.  

Görüşme: Bireysel kimlik farklı bağlamlarda farklı biçimlerde inşa edilir. Kimliğin 

inşası sürecini kolektif kimlikler, varolan bağlam ve bireysel kimlik arasında birbirlerini 

etkileyen, aralarında geçişlerin olduğu bir anlamlandırma ve konumlandırma çabası 

olarak değerlendirdiğimizde bireysel gerçekliğin nasıl inşa edildiğini anlamak için, 

süreci “onlara sormamız, (katı bir biçimde ve apriori olarak bizim tarafımızdan 

dayatılmasından ziyade) kendi terimlerini kullanmalarına izin verecek bir biçimde ve 

kendi anlamlarının özü olan zengin içeriği en iyi şekilde ifade edebilecek bir derinlikte 

sormamız yerinde olacaktır” (Punch, 2011: 166). Bu aynı zamanda araştırılan kişilerin 

kimliklerinin inşasına dair bakış açılarını ortaya çıkarmak ve görüşülenlerin anlam 

dünyalarını, duygu ve düşüncelerini anlamak derinlemesine anlamak için görüşme 

yapmayı zorunlu kılar (Kuş, 2003:87, Yıldırım ve Şimşek, 2004:105). Bu bir anlamıyla 

da araştırmacı tarafından bireylerin gerçekliğe ilişkin algılarına, anlamlarına, 

tanımlamalarına ve gerçeği inşa edişlerine vakıf olmanın iyi bir yoludur.  

Araştırmacı kimliğin inşasını sınırlayacak a priori bir sınıflamayı şart koşmadığı için, 

esnek bir görüşme sürecini kullanmayı tercih etmiştir. Yapılandırılmamış görüşmenin 

bu araştırmada kullanılması bireylerin kimlik inşalarını tartışırken esnek olmayı 

sağlamakla, samimi bir sohbet özelliğini taşıyarak bireylerin anlam dünyasındaki 

kimliklerini inşa ederken kullandıkları değişkenlerin tamamını araştırmanın bir parçası 

haline getirilmesini sağlamıştır. Araştırmacı görüştüğü kişiyi sorduğu sorularla 

yönlendirmiştir, ancak görüşülenin/katılımcının söyleyeceklerini sınırlandırmamıştır 

(Demir, 2009: 292). Bu bağlamda kimliğin bireyler tarafından nasıl tanımlandığı, nasıl 

inşa edildiği, kolektif kimlik kategorileri tartışmaya açılmıştır. Yapılandırılmamış 

görüşmelerde elde edilen veriler gömülü teori yaklaşımına göre kodlandırıldıktan sonra 

literatürde kategoriler halinde tartışılmıştır.  

 



 

 

83 

Odak Grup Görüşme: Yapılandırılmamış görüşme sonuçlarında bireylerin kimlik 

inşalarının bağlamları tartışılmakla birlikte, bireyler hangi bağlamda kimliği nasıl inşa 

ettikleri hakkında detaylı bilgiler vermemişlerdir. Bu bir anlamıyla yapılandırılmamış 

görüşmelerde elde edilen verilerin katılımcının beyanı anlamına gelmektedir. Diğer 

taraftan araştırmacı katılımcıların beyanlarının kimliği inşa etme bağlamlarında nasıl 

ortaya çıktığını tartışmaya açmak için örnek olay tasarımları oluşturmuş ve oluşturduğu 

örnek olay tasarımları üzerinden odak grup görüşmeleri gerçekleştirmiştir.  

Odak grup görüşmelerinde katılımcıların kendilerini tanımlamalarına ilişkin bilgi formu 

oluşturulmuştur. Bu bilgi formu kişisel bilgiler ile (cinsiyet, yaş, meslek, eğitim 

durumu) cinsel, kültürel, dinsel ve politik kimlik konusunda katılımcıların kendilerini 

tanımlamalarını belirlemek amaçlı olup, araştırma amaçlarına uygunluğu bakımından 

uzman görüşüne başvurularak son şeklini almıştır (bilgi formu için bkz. Ek 1.).  

Odak grup görüşmeleri sırasında katılımcıların kendi fikirlerini ve kimliklerini 

konumlandırmalarında tarihi nasıl kullandıklarına dair fikirler elde edilmeye 

çalışılmıştır. Nitekim odak grup görüşmelerinde araştırmacı, görüşmeyi 

gerçekleştirenden ziyade idare edici, kolaylaştırıcı bir rol üstlenmiştir. Grup 

etkileşiminin azaldığı zamanlarda,  araştırmacı katılımcı olarak fikirlerini ifade ederek 

katılımcıları araştırmacının dile getirdiği soru ve temalarla yönlendirerek katılımcıların 

konumlandırmalarını gözlemlemiştir. Bu süreçler ses kayıt cihazı ile kayıt altına 

almıştır.  

Çalışmada odak gruplarının ayırt edici özelliği olarak, grupta olan etkileşim olmaksızın 

anlama ulaşılması araştırmacının daha güç olan veri ve bulguları elde etmek için grup 

etkileşimini açıkça kullanması, katılımcıların kimliklerini inşa edişlerinde tarihe 

verdikleri referansları kaydetme olanağı sağlamıştır.  Odak grup görüşmesiyle ortaya 

çıkarılan grup etkileşimi sayesinde, bir durumun “olağan gözlemler yoluyla” ortaya 

çıkmayacak dış görünümleri açığa çıkarılmıştır. Grup ortamı katılımcıların görüşlerini, 

algılarını, saik ve gerekçelerini açıklamaya teşvik ederek (Punch, 2011: 166, Balcı, 

2011: 175), kümülatif ve çok ayrıntılı veriler sunmuştur. Odak grup çalışmasında 

kimliğin öteki üzerinden inşa edilme durumu odak grup katılımcılarının farklı politik, 

dinsel, kültürel kimliklere sahip bireylerden oluşmasını zorunlu kılmıştır. Genel 

kullanımda homojen ve benzer duyarlılığa sahip bireyleri bir araya getiren odak grup 



 

 

84 

görüşme, bu araştırmada bireylerin kimliklerini farklılıklar üzerinden inşa ettikleri için 

özellikle homojen olacak şekilde oluşturulmamıştır.  

3.3.1. Örnek Olay Tasarımları 

Örnek olay çalışması; olayı derinlemesine, doğal ortamında, karmaşıklığını ve 

bağlamını dikkate alarak anlamayı hedefler. Ayrıca, olayın bütünlüğünü ve birliğini 

korumayı ve anlamayı amaçlayan bütüncül bir odağa sahip olduğunu da eklemek 

gerekir. Bu sebeple örnek olay çalışması yöntemden ziyade bir stratejidir (Punch, 

2011:114). Bu çalışmada örnek olay tasarımları bireylerin kimliğini inşa edecekleri 

bağlamı oluşturmak için kullanılmıştır. Araçsal olarak kullanılacak örnek olay 

tasarımları ilgili alanlarda çalışan dört akademisyen ve araştırmacı tarafından 

belirlenmiştir. Örnek olay tasarımları seçilirken Türkiye’deki ötekileştici olaylar 

derlenmiş ve aralarından yedi tanesi seçilmiştir. İlgili konularla ilgili dönemin gazeteleri 

üç farklı araştırmacı tarafından tartışılarak odak grupta kullanılabilir hale getirilmiştir. 

Gazeteler ve haberler seçilirken farklı bakış açılarının yer almasına dikkat edilmiştir. 

Olayın araştırma amaçları ile ilgili başka boyutlarının eksik kaldığı yerlerde araştırmacı 

bu boyutu odak grup görüşmeye katarak eklemlemiştir. Tartışmalı ve ötekileştirme 

barındıran olaylar, ilgili tarafların katılımcılarıyla odak grup görüşmede tartışılarak, 

katılımcının ötekisinin olduğu bir bağlamda kendini tanımlarken ve konumlandırırken 

tarihe referans verme biçimleri kayıt altına alınmıştır. Başka bir deyişle, güncel bir 

haber metnini bireyin dış grubunda yer alan ötekiyle tartışırken kimliğini inşa etme 

sürecinde tarihin rolü incelenmiştir. Böylelikle gündelik yaşantıda bireyin sosyal 

gerçekliği içerisinde kimliğini inşa etme süreci örnek olay tasarımı aracılığıyla odak 

grup görüşmede tekrarlanmıştır. Odak grup görüşme sonucunda araştırmanın neliği 

tartışmaya açılmış ve katılımcılarla birlikte kimliğin inşasında tarih eğitiminin rolü 

tartışılmıştır.  

Araştırmada kullanılan örnek olaylar “Uludere, Hrant Dink suikastı, Sivas olayları, 28 

Şubat, Ergenekon, dindar nesil tartışması, eşcinsel şiddet ya da toplumsal cinsiyet ve 

Çanakkale” başlıkları altında tasarlanmıştır. Bu örnek olay tasarımlarının araştırmada 

kullanılış amacı ve biçimi aşağıda açıklanmıştır.   

 



 

 

85 

Uludere 

 28 Aralık 2011 akşamı Türk Hava Kuvvetleri’nin Şırnak’ın Uludere İlçesi 

yakınlarındaki Irak topraklarında F-16 savaş uçaklarıyla yaptığı bombardıman 

sonucunda 35 yurttaşın hayatını kaybetmesi tarihe “Uludere Olayı” olarak geçti. 

Olaydan bir kişi yaralı olarak kurtuldu. Operasyonda hayatını kaybedenlerin, Irak'tan 

Türkiye'ye mazot ve sigara getirmek için PKK'nın kullandığı yol üzerinden geçen, Kürt 

kökenli vatandaşların oluşturduğu bir kafile olduğu daha sonrada anlaşıldı.  

Örnek olay tasarımı olarak Uludere’nin kullanılma nedeni, ulus devlet ve ötekileştirme 

bağlamında katılımcıların ilgili olayı tartışırken, kendi kimliklerini inşa ederken tarihi 

nasıl kullandıklarının bağlamını anlamaya çalışmaktır. (Kullanılan örnek olay metinleri 

için bkz. Ek 2.) Bu odak grup görüşmesine dört kişi katıldı. Bunlardan ilki kendini Kürt, 

Alevi ve sosyalist, ikinci katılımcı kendisini Türk, Sünni Müslüman ve ulusalcı olarak, 

üçüncü katılımcı, Kürt, Sünni ve dindar/muhafazar olarak, dördüncü katılımcı ise, Türk, 

agnostik, özgürlükçü sol ve yeşil olarak tanımlamıştır.  

 

Hrant Dink Suikastı 

“Hrant Dink Suikastı” kullanılan diğer örnek olay tasarımlarından biridir. 19 Ocak 2007 

tarihinde Agos Gazetesi Genel Yayın Yönetmeni Hrant Dink O. S. tarafından öldürüldü. 

Olay sonrası Türkiye’deki azınlıklar meselesi, Ermeniler, Rumlar, Yahudiler tartışma 

konusu haline geldi. Akla ilk gelenlerden birisi 1915 olaylarının bugüne yansıması 

olarak biz ve öteki tartışmasıydı. Bu örnek olayda milliyetçilik, ırkçılık, tarih 

bağlamında katılımcılar tarafından tartışılırken kendilerini nasıl konumlandırdıkları ve 

odak grup görüşme bağlamında kendi kimliklerini inşa ederken tarihi nasıl kullandıkları 

kayıt altına alındı. Bu örnek olay tasarımında haber metinleri, O. S.’nin konuşması ve 

İnkılap Tarihi ders kitabından bir bölüm tartışılmak üzere tasarlandı. (Kullanılan örnek 

olay metinleri için bkz. Ek 3.) Bu odak grup görüşmeye üç kişi katıldı. Bunlardan ilki 

kendini Türk, Sünni Müslüman, milliyetçi ve dindar/muhafazar olarak, ikinci katılımcı, 

Türk, Sünni Müslüman ve dindar/muhafazar olarak, üçüncü katılımcı ise, Ermeni, ateist, 

yeşil olarak tanımlamıştır.  

 



 

 

86 

 

Sivas Olayları 

 

2 Temmuz 1993 tarihinde Sivas'ta Pir Sultan Abdal Kültür Derneği tarafından organize 

edilen Pir Sultan Abdal Şenlikleri sırasında Madımak Oteli'nin “radikal İslamcılar” 

tarafından yakılması ve çoğunluğu Alevi 33 yazar, ozan, düşünür ile 2 otel çalışanının 

yanarak ya da dumandan boğularak hayatlarını kaybetmesi ile sonuçlanan olaylar 

“Sivas Olayları” olarak bilinir.  

Mezhepsel farklılıklar ve hoşgörü bağlamında Alevi/Sünni geriliminin tartışıldığı odak 

grupta katılımcıların Sivas olaylarını tartışırken tarihi nasıl kullandıkları kayıt altına 

alındı. (Kullanılan örnek olay metinlerin için bkz. Ek 4.) Bu odak grup görüşmesine üç 

kişi katıldı. Bunlardan ilki kendini Türk, Sünni Müslüman, milliyetçi, liberal ve 

dindar/muhafazar olarak, ikinci katılımcı, Kürt, Sünni Müslüman, milliyetçi, ulusalcı ve 

dindar/muhafazar olarak, üçüncü katılımcı ise, Kürt, Alevi, sosyalist ve ekolojist olarak 

tanımlamıştır.  

 

28 Şubat 

28 Şubat 1997'de yapılan Milli Güvenlik Kurulu toplantısı sonucu açıklanan kararlarla 

başlayan ve irticaya karşı olduğu söylenen ordu ve bürokrasi merkezli sürecin tamamı 28 

Şubat süreci ya da “postmodern darbe” olarak adlandırılmıştır.  Türkiye siyasi tarihine 

geçen kararlar ve bu kararların uygulanması sırasında Türkiye'de siyasi, idari, hukuki ve 

toplumsal alanlarda yaşanan değişimlere neden olan bir süreçtir. Bu süreçte Türkiye’de 

en güncel tartışma konusu dindar/laik çekişmesi ve siyasal İslam’ın varlığıdır.  

Bu örnek olay tasarımında katılımcılarla irtica bağlamında metinler üzerinde 

tartışılırken kendilerini konumlandırırken tarihe yaptıkları referanslar gözlemlenmiş ve 

kayıt altına alınmıştır.(Kullanılan örnek olay metinler için bkz. Ek 5.) Bu odak grup 

görüşmeye üç kişi katıldı. Bunlardan ilki kendini Türk, Sünni Müslüman, özgürlükçü 

sol (söylemleri ulusalcı ve Kemalist çizgideydi) olarak, ikinci katılımcı, Türk, Sünni 

Müslüman, milliyetçi, ulusalcı ve dindar/muhafazar olarak, üçüncü katılımcı ise, Türk, 

agnostik, sosyalist, yeşil, özgürlükçü sol ve liberal olarak tanımlamıştır. 



 

 

87 

 

Ergenekon 

 

Ergenekon'un devletin güvenlik güçleri içerisinde örgütlendiği, bünyesinde asker, polis, 

gazeteci, akademisyen üyeleri olduğu iddia edilmektedir. Bir "derin devlet" örgütlemesi 

olduğu iddia edilen Ergenekon'a atfedilen eylemler arasında 2003-2004 

yıllarında Adalet ve Kalkınma Partisi Hükümeti’ni devirmeye yönelik darbe 

planları, 2006'da bir yüksek yargıcın öldürüldüğü Danıştay saldırısı, 2007'de Malatya'da 

üç Hristiyanın öldürüldüğü Zirve Yayınevi katliamı ile 2008-2009 yıllarında 

gerçekleştirileceği öne sürülen suikast planı iddiaları yer almaktadır. Ergenekon davası 

hala görülmeye devam etmektedir. Bu örnek olay tasarımı Türkiye’deki asker-sivil, 

ordunun rejime sahip çıkma ve vesayet tartışmalarının temel ekseninde yer almaktadır. 

(Kullanılan örnek olay metinleri için bkz. Ek 6.) Bu bağlamda katılımcılar Ergenekon’u 

tartışırken kendi kimliklerini inşa ederken tarihe verdikleri referanslar kayıt altına 

alınmıştır. Bu odak grup görüşmeye iki kişi katıldı. Bunlardan ilki kendini Zaza, Sünni 

Müslüman, liberal ve dindar/muhafazar olarak, ikinci katılımcı, Türk, Müslüman, 

sosyalist olarak (başlangıçtaki söylemleri ulusalcı ve Kemalist çizgiye yakın olmakla 

birlikte, görüşmenin sonlarına doğru daha liberal bir tavır takındı) tanımlamıştır. 

 

Dindar Nesil 

Başbakan Tayyip Erdoğan’ın “artık dindar nesil yetiştireceğiz” sözleriyle başlayan 

tartışma farklı partilerin ve köşe yazarlarının katılımıyla Türkiye’deki egemen iktidarın 

liberaller ve laik kesim üzerinde bir tür baskı kurmak istemesi olarak değerlendirildi.  

Bu tartışma dindar ve laik ekseninde toplum mühendisliği ve kültür aktarımı 

bağlamında katılımcılar tarafından tartışıldı. (Kullanılan örnek olay metinleri için bkz. 

Ek 7.)  Bu tartışma yapılırken katılımcıların kendi kimliklerini ve duruşlarını ifade 

ederken kullanış oldukları tarih söylemleri kayıt altına alındı. Bu odak grup görüşmeye 

üç kişi katıldı. Bunlardan ilki kendini Türk, agnostik ve özgürlükçü sol olarak, ikinci 

katılımcı kendini, Türk, Sünni Müslüman, milliyetçi, ulusalcı ve dindar/muhafazar 



 

 

88 

olarak, üçüncü katılımcı kendini Türk, Sünni Müslüman ve milliyetçi olarak 

tanımlamıştır. 

 

Eşcinsel Şiddet ya da Toplumsal Cinsiyet 

 

Üç farklı cinayet haberi üzerinden oluşan bu örnek olay tasarımın temel hedefi bu üç 

haberin toplumsal cinsiyet ve kültür aktarımı bağlamında katılımcılar tarafından 

tartışılmasıdır. Katılımcılar toplumsal cinsiyeti tartışırken konumlandırmalarında tarihe 

vermiş oldukları referanslar kayıt altına alınmıştır. (Kullanılan örnek olay metinleri için 

bkz. Ek 8.) Bu odak grup görüşmeye dört kişi katıldı. Katılımcılardan ilki kendini Kürt, 

ateist, ekolojist ve heteroseksüel olarak, ikinci katılımcı kendini, Türk, Sünni 

Müslüman, liberal, dindar/muhafazakar ve heteroseksüel olarak, üçüncü katılımcı 

kendini Türk, Sünni Müslüman, sosyalist ve özgürlükçü sol olarak, dördüncü katılımcı 

kendini, ateist, özgürlükçü sol, dünya vatandaşı ve lezbiyen olarak tanımlamıştır. 

 

Çanakkale 

Kullanılan yedi örnek olay tasarımın da bireylerin farklı bağlamlarda kimliklerini inşa 

etme süreçlerinde tarihi nasıl kullandıkları anlamaya çalışılmıştır. Diğer taraftan 

bireylerin tarih anlatısının da bir inşa süreci olduğu ön kabulüyle bu örnek olay 

tasarımında bireysel ve ait olunan kolektif kimliğin tarih inşasında ve/veya bireyin tarihi 

algılayışındaki rolünü tartışmaya açmak için Çanakkale’nin 98. yıl dönümünde yapılan 

konuşmalar katılımcılar tarafından tartışılmıştır. (Kullanılan örnek olay metinler için 

bkz. Ek 9.) Bu odak grup görüşmeye dört kişi katıldı. Katılımcılardan ilki kendini Kürt, 

Alevi, sosyalist ve özgürlükçü sol olarak, ikinci katılımcı kendini, Türk, Bektaşi, 

kültürel milliyetçi, dindar/muhafazakar olarak, üçüncü katılımcı kendini Süryani, ateist, 

sosyalist, liberal ve özgürlükçü sol olarak, dördüncü katılımcı kendini Türk, deist, 

sosyalist ve ulusalcı olarak tanımlamıştır. 

 

 



 

 

89 

 

3.4. VERİLERİN ANALİZİ VE YORUMLANMASI 

3.4.1. Verilerin Çözümlenmesi 

Yapılandırılmamış görüşmelerde ve örnek olay tasarımlarının tartışıldığı odak grup 

görüşmelerde elde edilen veriler, ses kayıt cihazına kaydedilmiştir. Elde edilen 

kayıtların çözümlenmesinde, 290 dakikalık bir süre olarak kaydedilen 

yapılandırılmamış görüşmelerden elde edilen ses kayıtları Microsoft Word kelime 

işlemci programına aktarılmış ve 77 sayfa veri elde edilmiştir. Benzer biçimde örnek 

olay tasarımlarının 855 dakika olan ses kayıtları da Microsoft Word kelime işlemci 

programına aktarılmış ve 138 sayfalık veri elde edilmiştir. Kaydedilmiş verilerin analiz 

edilmesinde, gömülü teorinin veri çözümleme aşamaları kullanılmıştır. Verilerin 

çözümlenmesinde “Maxqda 2”  bilgisayar programından yararlanılmıştır. 

 

 

3.4.2. Verilerin Kodlanması 

 

Gömülü teoride, araştırmacı veri toplarken veya yorumlarken verilerin içine gömülü 

olan teoriyi ortaya çıkartır ve araştırma boyunca yeni kavram ve teorilere ulaşabilir. 

Teori oluşturmadaki ilk adım kavramsallaştırmadır. Bir kavram, etiketlenmiş bir 

fenomendir. Bu, bir araştırmacının veride önemli olarak belirlediği bir olayın, nesnenin 

veya etkileşimin soyut bir temsilidir. Fenomeni adlandırmanın altında yatan amaç, 

araştırmacının benzer durumları, olayları ve nesneleri, ortak bir başlık veya 

sınıflandırma altında gruplama imkânı vermektedir. Olaylar ve meydana gelenler ayrı 

elemanlar olsa da onların ortak özellikler paylaştığı ve anlamca ilişkili oldukları 

gerçeği, onların gruplandırılmasına imkân sağlar. 

Kavramlar yığılmaya başladığı anda, araştırmacı onları daha soyut ve açıklayıcı terimler 

altında gruplamalıdır; bunlar kategorilerdir. Öncelikle bir kategori tanımlanır; böylece 

onu hatırlamak, hakkında düşünmek ve (en önemlisi) onu, özelliklerine ve boyutlarına 



 

 

90 

göre geliştirmek ve alt kategorilerine ayırarak daha ileri ayrım yapmak kolay hale gelir. 

Bu da (alt kategorilere ayırma), bir kategoride muhtemelen olan, ne zaman, nerede, 

neden, nasıl vb.nin açıklanmasıyla olur.  

Bu yaklaşımın en önemli özelliklerinden biri veri toplama ile analizin birlikte 

yürütülmesidir. Glaser ve Strauss (1967) bu sürece “sürekli karşılaştırmalı analiz” adını 

vermişlerdir. Bu süreçte, veriler toplandıktan hemen sonra analiz edilir ve ortaya çıkan 

kavramlar, olgular ve süreçler daha sonraki veri toplama aşamalarına dahil edilir. Böyle 

bir süreçte veri toplama aracı olarak görüşme ya da gözlem veri toplamanın ilk 

aşamasında yapılandırılmamış bir durumdadır ve veri toplama sürecinin sonuna kadar 

da son halini almaz. Hatta bazı araştırmalarda, başta öngörülen görüşme soruları ile veri 

toplamanın sonuna doğru oluşturulan sorular arasında önemli farklar olabilir. Elde 

edilen verilerin analizi ve ortaya çıkan kavramların ve olguların doğası veri toplama 

aracının esnek bir yapıya sahip olmasını ve sürekli bir değişime açık olmasını gerektirir. 

Gömülü teori yaklaşımı, verileri önceden tanımlamış kategorilere uydurmaktan ziyade, 

katılımcılarca açığa çıkarılan kuramlardan teori geliştirir. Dolayısıyla, gömülü teorinin 

amacı, üzerinde çalışılan alana sadık kalınarak teori geliştirmektir. 

Gömülü teori, araştırdığı olgudan tümevarımcı yaklaşımla kuram çıkarılan bir 

yaklaşımdır. Bu, olguya bağlı olarak elde edilen verilerin sistematik olarak toplanması 

ve analizi ile keşfedilmesi, geliştirilmesi ve profesyonelce doğrulanması anlamına gelir. 

Böylece veri toplama, analiz ve teori birbirleriyle sıkı sıkıya döngüsel bir ilişki içine 

girer. Böylelikle de tümdengelim ve tümevarım birlikte kullanılmış olur.  

Açık kodlama ve gömülü kuram çözümlemesini anlamanın anahtarı kavram gösterge 

modelidir. Glaser’in (1978: 62) işaret ettiği gibi bu model verilerdeki göstergelerin 

kodlamalarına yöneliktir. Açık kodlama, çözümlemenin, verilerin yakından incelenmesi 

yoluyla özellikle olgunun isimlendirilmesi ve kategorize edilmesi ile ilgili kısımdır. 

Açık kodlama sırasında veriler farklı parçalara ayrılır, yakından incelenir, benzerlik ve 

farklılıklar açısından karşılaştırılır, verilere yansıyan olgular hakkında sorular sorulur. 

Farklı sorular sorulurken temel soru şudur: Bu veri parçası neyin örneğidir? (Corbin ve 

Strauss,1990:62). 

Açık kodlama yapmanın birkaç farklı yolu vardır. Bir yolu kelime kelime analizdir. Bu 

kodlama şekli; verinin, sözcük grubu-sözcük grubu ve bazen kelime kelime 



 

 

91 

incelenmesini içerir. Bu belki kodlamanın çok zaman alan fakat çoğu kez en üretici 

şeklidir. Kelime kelime kodlama yapma, özellikle çalışmanın başında önemlidir. 

Kodlamanın bir diğer yolu; analist, bütün bir cümleyi ya da paragrafı analiz edebilir. Bir 

cümleyi ya da paragrafı kodlarken, analist “Bu cümleden ya da paragraftan çıkarılan ana 

fikir nedir?” diye sorabilir. Kodlamanın üçüncü bir yolu ise, tüm dokümanı dikkatle 

okuyup incelemek ve “Burada neler oluyor?” ve “Bu dokümanı daha önce 

kodladıklarımla aynı ya da farklı yapan nedir?” diye sormaktır. Bu soruların cevapları 

alınınca; analist dokümana dönüp, bu benzerlikler ve farklılıklar için daha kesin olarak 

kodlama yapabilir (Creswell, 2010: 431; Charmaz, 2005: 517-519, Charmaz, 1995:37-

40).   

Eksensel kodlama, verilerin açık kodlamasından ortaya çıkan ana kategorilerin birbirleri 

ile bağlantılandırıldığı ikinci aşamaya verilen isimdir. Bu süreç verilerin, açık 

kodlamadan sonra, kategoriler arasında bağlantılar kurmak amacıyla tekrar düzenlendiği 

prosedürler dizisidir. Dolayısıyla, eksensel kodlamanın odak noktası bir kategorinin 

karakteristiklerinin ortaya konmasıdır. Aslında eksensel kodlama süreci oldukça 

karmaşık bir süreçtir. Kompleks ve grift olmasının sebebi analizin dört özel ve farklı 

analitik adımın hemen hemen eş zamanlı yapılmasıdır (Creswell, 2010: 434; Goulding, 

2012: 79-84). Bunlar:  

• Teoriyle ilgili alt kategorilerin, bunlarla fenomen arasındaki ilişkilerinin 

doğasına bağlı olarak ilişki içinde bulunması;  

• Teorilerin gerçek verilere göre doğrulanması;  

• Kategori ve alt kategorilerin özelliklerinin ve verilerin boyutsal yerlerinin sürekli 

araştırılması;  

• Fenomenlerdeki varyasyonların her kategori ve alt kategorilerin karşılaştırılması 

yoluyla keşfedilmesi. 

Sonuç olarak eksensel kodlama; kategorileri, onların özellik ve boyutları doğrultusunda 

alt kategorileri ile ilişkilendirme sürecidir. Kategorilerin nasıl ilişkilendiği ve birbirini 

kestiği ile ilgilenir. 

Seçici kodlama ise, analizdeki son aşamayı temsil eder. Seçici kodlamanın temel 

özelliği sadece daha yüksek ve daha soyut analiz düzeyinde entegrasyon sağlanmasıdır. 

Bu kodlamada birçok basamak vardır (McLeod, 2001: 80-90). 



 

 

92 

• Birinci basamak, hikâye kurgusunun açığa çıkarılmasıdır (hikâyenin asıl strateji 

olarak kurumsallaştırılması).  

• İkinci basamak alt kategorilerin paradigma yoluyla bağlantısının kurulmasıdır.  

• Üçüncü basamakta kategorilerin boyutsal düzeyde bağlantıları kurulur.  

• Dördüncü basamakta, iddia edilen ilişkiler veriler ışığında test edilir, 

güncelleştirilir. Son aşamada kategorilerin içi doldurulur. 

Seçici kodlamada amaç, gelişmekte olan çözümlemeyi bütünleştirmek ve bir araya 

getirmektir. Geliştirilecek kuramın asli bir odağının olması gerekir. Bu aşamada temel 

kategori (core category) ortaya çıkarılır ve kuram bu kategorinin üzerine inşa edilir 

(Creswell, 2010: 435; Goulding 2012: 88-90).  

Sonuç olarak gömülü teorideki temel fikir, verilerde asıl önemli olan şeyi açıklayan, 

yüksek bir soyutluk derecesine sahip fakat verilere dayanan merkez bir kategori 

bulmaktır. Temellendirilmiş kuram çözümlemesinin bu üç aşamada gerçekleştiğinden 

bahsetmiştik. Birincisi ilk soyutlama düzeyinde, verilerdeki kavramsal kategorileri 

bulmaktır. İkincisinde, bu kategoriler arasındaki ilişkileri bulmaktır. Üçüncü aşamada, 

daha yüksek bir soyutluk düzeyinde, bu ilişkileri, kavramsallaştırmak ve açıklamaktır. 

Bu, üç tür genel kod olduğu anlamına gelir: verilerdeki ilk kavramsal kategoriler olan 

sabit (tekrar, eden) kodlar, bu, kategorileri birleştiren kuramsal kodlar, kuramsal 

kodlamanın üst düzeyde kavramsallaştırıldığı ve kuramın üzerine inşa edildiği merkezi 

kod (Punch, 2011:199).  

Bu araştırmada tarih eğitimi ve kimlik ilişkisi bu üç süreç bağlamında tartışmaya 

açılmış ve kimliğin inşasında tarih eğitiminin rolüne dair kuram geliştirilmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

93 

 

BÖLÜM IV: BULGULAR VE YORUM 

 

Bu bölümde bulgular kolektif kimlikler ve tarih, bireysel kimlik ve tarih, tarihin 

kimliğin inşasında kullanımı bağlamlarında tartışmaya açılacaktır. Araştırmanın 

bulgularına göre; tarih “biz” kategorisinin aynılıklarını ve ortak anlamını oluşturmada 

diğer bir deyişle grubun sembolik evrenini tanımlamada kullanılmaktadır. “Biz” 

kategorisi kolektif kimlikler bağlamında değerlendirildiğinde bulgulara göre; toplumsal 

cinsiyet ya da cinsel kimlik, kültürel kimlik, dini kimlik, ulusal kimlik ve politik kimlik 

kategorilerinden oluşmaktadır.   

 

4.1. Kolektif Kimlikler ve Tarih 

 

Kolektif kimliklerin kolektif bilgi stoğunun bir yansıması ve sosyal gerçeklikte yeniden 

üretilmesinin bir sonucu olduğunu daha önce ifade etmiştik. Bu bağlamda tarihin de 

kolektif kimliklerin ortak anlamlarını belirleyen işlevini tartışmıştık. Kolektif 

kimliklerin iç ve dış grup bağlamında inşa edilmesi kolektif kimliğin biz ve öteki 

tanımlamasının bir sonucudur. Nitekim yapılandırılmamış mülakat katılımcılarından A 

bu durumu şu şekilde ifade etmiştir. “Bireyin devletle olan ilişkisi, içinde yaşadığı ülke, 

ülkeye bakış açısı, ülkede kendini tanımlayış şekli yani kendini nasıl bağlı görüyorsa 

otomatikman somut fikri de bence o gözüküyor sonuçta kendini Türk hissetmeyen 

insanın Türkiye’de yaşamasını ben çok doğru bulmuyorum. Belki farklı çıkarları 

olabilir maddi anlamda ama zaten onları da farklı oluyor ülkede bulunuşu, zaten bunu 

sadece Türkiye’de düşünmeyelim bence farklı ülkelerden de bakabiliriz.” Biz grubunu 

ortak aidiyete ve ortak hissiyata bağlayan katılımcı A, kolektif kimliğin iç grup 

bağlamında ortaya çıkan “biz” kategorisine örnek teşkil etmektedir. Biz kategorisi 

bireysel kimliğin kolektif kimlikle iç içe geçmesini sağlayan bir kategoridir. Aynı 



 

 

94 

zamanda bireyin iç gruba aidiyetini “öteki”sini inşa ederek zorunlu hale getirir ve biz 

kategorisini olmak zorunda olan verili bir kategori olarak inşa ederek meşrulaştırır. 

Nitekim odak grup görüşmecilerinden Uludere 4, “İlk başta bizi kategoriye sokan şey 

bize isim verilmesidir. Hepimizin bir ismi var bu yüzden hepimizin doğduğu andan 

itibaren bir kategorisi vardır. Zira insanlar hayatları belli bir döneme ulaştıktan sonra 

bu kategoriler içerisinde sürdürür ve hayatlarının sonuna kadar burada devam ederler. 

Bu bizim elimizde olan bir şey değil nasıl ki birileri bizim ismimizi koyuyorsa başkaları 

bizi kategorileştiriyor. Bu millet isimleri de aynı şekilde. Benim bu konuda birkaç 

okumam var mesela milletler kendilerini isimlendirmiyor komşularının onlara verdiği 

isimlerle hareket ediyorlar.” demektedir. Biz ve öteki kategorilerinin ortaya çıkışı 

kolektif kimliklerin devamını sağlamada ve kendi içinde benzerlik üzerinden yapılan 

tanımlamada etkin olarak kullanılmaktadır. Katılımcı Uludere 4’ün yapmış olduğu 

yorum Hall’in (1998:70) söylemiyle örtüşmektedir. “Kişinin durduğu yerden 

bilebileceği yalnızca ötekidir. Ben, ötekinin bakışında yazılıdır. Ve bu, içerisi ve dışarısı 

arasındaki, ait olanlarla olmayanlar arasındaki, tarihleri yazılı olanlarla bağımlı ve 

konuşulamayan bir tarihe sahip olanlar arasındaki sınırları alaşağı eden bir anlayıştır.” 

Bizin kim olduğu ötekinin kim olduğu farklı bağlamlardaki tartışmalarda bireylerin 

konumlanışlarıyla ortaya çıkar. Nitekim Çanakkale odak grup çalışmasında geçen 

aşağıdaki konuşma bu duruma örnek olarak gösterilebilir.  

Çanakkale 2: “Zaten metnin başında bugüne kadar dedim ya benzer metinlerin çok 

paraleli olmuş. Vatana namusa vurgu yapmak karşındakine ırz düşmanı muamelesi 

yapma son derece birleştirici. O yüzden metin hazırlanırken bu cümle oraya oturtulmuş 

ve pragmatist bir amaç için hazırlanan bu metinde cümle özellikle seçilmiş bir cümle 

olmuş. Amaç zaten buna vurgu yapmak amaç edinilen değere hizmet etmiş.” 

Çanakkale 4: “Çok özür diliyorum vatan haini gibi algılanabilirim ama Çanakkale 18 

Mart mıydı 18 Martta yapılan bir konuşma mı?” 

Çanakkale 4’ün Çanakkale Zaferi’nin yıl dönümünü hatırlayamaması diğer 

katılımcıların tepki göstermemelerine rağmen onu rahatsız etmiş ve dış grup üyesi 

olarak algılanmaması için, ön bilgiyle bu tepki ortadan kaldırılmıştır. Benzer başka bir 

örnek de Uludere odak grup görüşmesinden Uludere 3 ve Uludere 2 konuşmasında 

ortaya çıkmıştır. 



 

 

95 

Uludere 3: “Bu tartışmada şu kavram da işimize yarar. İnsanın doğal 

gereksinimlerinden biride aidiyet duygusudur. Kendini bir yere bir gruba bir etnik 

kimliğe aileye kabileye ait hissetmesi onda bir güven duygusu yaratır. Bu her insanın 

doğasında vardır.” 

Uludere 2: “Ben katılmıyorum neden katılmıyorum bana göre devlet kendisi bir gömlek 

dikti. Şimdi bu gömleği giyenler eğer bu gömleği giymeyi kabul ettiyseniz cumhuriyetin 

kurulduğu ilk günden beri sizden keyiflisi olmadı. Keyiflisiniz. Eğer bu gömleği giymeyi 

kabul ediyorsanız size hiç kimse karışmadı. Hiçbir sorun yaşamadınız hep önünüz 

açıldı. Benim de ailem Türk ve Sünni. Ve ne ailem ne de ben hiçbir zaman devletle bir 

sorun yaşamadık. Ama farklı düşünüyorum.” Ötekinin biz kategorisinin tanımlanması 

ve meşrulaştırılması için inşa edilmesi, aidiyet duymayan ve/veya benzer değerleri 

taşımayan bireyler tarafından biz kategorisinin tahakkümü olarak 

anlamlandırılmaktadır. Onların öteki kimliği her zaman için egemen kültür tarafından 

tanımlanmakta ve o kimliğe uygun yaşamaları beklenmektedir. Bu durum dış grubun 

üyeleri olarak ötekilerin her zaman için düşman olma potansiyeli taşımaları anlamına 

gelir. Nitekim Hrant Dink odak grup görüşmesi katılımcılarından Hrant Dink 1 bu 

durumu şöyle ifade etmektedir. “Oradaki en büyük sıkıntı insanın adından önce kimliği 

geliyor. Ermeni …. mu diyorsun Türk …. mu diyorsun? Bence buradaki en büyük sıkıntı 

bu. Önüne gelen o isim sıfat neyse ne zaman ve nasıl geliyor ben insanı insan olduğu 

için mi bakıyorum yoksa böyle bir insan olduğu için mi bakıyorum ve 

değerlendiriyorum. Benim kafamda bu şekilde şekilleniyor. Ermeni olan Hrant Dink 

dediğimizde hemen amannn oluyor mesela. Türkiye’de biz öteki için şu yorumlarda 

bulunuyoruz. Tamam, Ermeni ama iyi çocuktur, Kürt ama iyi çocuktur. Hepimizin Kürt 

arkadaşı vardır bu ülkede. Ama bunun detayına indiğin zaman hiç kimse Kürt’e kız 

vermek istemez. Bunu çıkıp Ertuğrul Özkök söylese farklı bir tepki alır çıkıp Hrant Dink 

söylese farklı bir tepki alıyor, bunu çıkıp Devlet Bahçeli söylese çok farklı bir tepki alır. 

… Selahattin Demirtaş’ın söylediklerini Tayyip Erdoğan söylediğinde herkes alkışlıyor 

ama o söylediğinde kesin bir bit yeniği var zaten, Kürt bu adam kesin bir bölücülük bir 

pislik var onda diye bakıyor. Gey biri cinsellikle ilgili bir şey söylediğin farklı tagliyor 

(etiket) toplum heteroseksüel biri taglediğinde farklı bir tepki veriyor.”  

Egemen kültürün biz kategorisini tanımlarken ötekini inşa etmesi aynı zamanda 

ötekinin kimliğinin de tanımlanması anlamına gelmektedir. Ötekinin tanımlanması ve 



 

 

96 

biz grubu dışında kalanlardan belli davranışların bekleniyor olması öteki üzerinden 

egemen kültürün biz kategorisinin kendi içindeki otokontrolünü kolaylaştırmaktadır. Bu 

durum Hrant Dink 3 tarafından şöyle ifade edilmiştir. “Ben kontrol etmek daha kolaydır 

diye düşünüyorum. Bir şeyi ötekileştirdiğiniz zaman öteki olamayan şeyi çok daha kolay 

kontrol edersiniz diye düşünüyorum.” Benzer biçimde Türkiye’deki biz kategorisinin 

oluşması katılımcı Uludere 2 tarafından şöyle dile getirilmiştir. “Evet devlet yaptı zaten 

bunu. Dedi herkes Türk’tür. Hatta herkes Müslümandır. Hatta herkes Sünnidir. Hatta 

herkes Hanefidir. Bu çerçeveyi kabul etmeyen herkes öteki oldu ve kendini onun 

üzerinden anlatmaya başladı. Pasif kaldıklarında da kendilerini daha farklı ifadeye 

başladılar. Osmanlı milletini tanımlama derdine girmedi ki hiç hani bir Osmanlı ailesi 

var geri kalan herkes aynı” 

Bulgulardan yola çıkarak eksensel kodlama sonucunda kolektif kimlik kategorisi olarak 

toplumsal cinsiyet, kültürel kimlik, dini kimlik, ulusal kimlik ve politik kimlik 

kategorilerine ulaşılmıştır. Bu kategoriler ışığında gömülü teoride veri toplama 

süreciyle literatürü oluşturma süreci aynı zamanda yapıldığı için literatür kısmında 

detayları tartışılan toplumsal kimlik kategorilerinin tarihle olan ilişkisi tartışılacaktır.  

 

4.1.1. Toplumsal Cinsiyet ve Tarih 

 

Toplumsal cinsiyet kategorisinin alt kategorileri olarak kültürel aktarım, iktidar, üreten 

tarih ve toplumun tanımlaması kategorileri oluşturulmuştur.  Bu kategorilerden ilk üçü, 

mevcut durumda toplumsal cinsiyetin aktarım biçimlerini, toplumun tanımlaması 

kategorisinde ise, toplumsal cinsiyetin toplum tarafından nasıl algılandığı 

tartışılmaktadır. 

Katılımcılar tarafından toplumsal cinsiyetin toplumda görünür olması kültür aktarımı 

bağlamında değerlendirilmiştir. Katılımcılardan Toplumsal Cinsiyet 2 “Bir kişi 

toplumun normal kalıbının nasıl oluştuğunu belirleyecek kadar ömrü yetmez, 

oluşmuştur, yüzyıllar geçmiştir, o kalıbın içindedir ve ona göre hareket eder. Onu 

görmek için çok detaylı o uzun süreci inceleyen çalışmalar yapmak lazım. Tek bir neden 

olduğunu söylemek zor, ama ben şunu söylemek istiyorum ötekileştirmenin arka 



 

 

97 

planında iki noktada da kişinin benliği bencilliği olduğu kanaatindeyim. Bir defa o 

süreci sorgulayamıyor, kültür diyelim tarihsel süreç diyelim kişi onu göremez, 

görmüyor. Kişiyi bu yapı içinde hareket etmeye zorlayan şey de kişinin bencilliği, 

kişinin doğasında olan benlik, bencillik olduğu kanaatindeyim. Ben diğerlerinin 

gözündeki o normlarda kötü kötü olan var ya pis tu kaka var ya oturmuş ben o kötü 

değilim ben kendimi koruyayım da başkasına ne olursa olsun inancı olduğunu 

düşünüyorum” şeklinde düşüncesini ifade etmiştir. Katılımcılardan İ de toplumsal 

cinsiyetin tarihsel bir yanının olduğunu ve kültürel aktarımlarla mevcut bağlamın yeni 

kuşaklar tarafından içselleştirildiğini şu şekilde ifade etmiştir. “Bunun içinde ne var 

yani. Bugüne kadar o kültürel aktarım devam etmiş. Onunla ötekilenen insanlar da bir 

şekilde ibne, erkek Fatma ya da işte Osmanlı döneminde köçekler falan yani bunların 

hepsi böyle süregelmiş. Ötekileştirme tanımlarla korunmuş buraya gelmiş. O 

ötekileştirmeyi biz tekrar var ediyoruz. Hiçbir zaman o insan o sistemin içinde 

varolamıyor o sistemin içine giremiyor bir şekilde öteki yani” Kültür aktarımıyla 

toplumsal cinsiyetin yeniden üretilmesi tarihin toplumsal cinsiyet kategorisinin 

tarihselliğini tanımlayarak meşrulaştırma işlevini yerine getirmesi olarak 

değerlendirilebilir. Katılımcılar tarafından İktidar kategorisi de toplumsal cinsiyetin 

sürekliliği üzerinden değerlendirilmiştir. Katılımcılardan H “ … aslında bir devamlılık 

söz konusuysa bu tabii ki insan üzerinden olacaktır ve bu aslında devamlılığını da 

sağlayacak olan da toplumsal cinsiyet dediğimiz kadın erkek aslında küçük bir simgesi 

olan kurduğu aile vs. yaşantısına atfederekten bunun kendi değerlerinin aktarımını 

sağlayabilir toplumsal cinsiyette” şeklinde düşüncelerini ifade etmektedir. Mevcut 

egemen iktidarın yaşamı ikili cinsiyet sistemine göre organize etmesi de bu bağlamda 

iktidar kategorisinde kodlanmıştır. Bu bağlamda din de önemli bir faktör olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Nitekim katılımcılardan İ bu durumu şöyle ifade etmektedir. 

“Her trans böyle bir şey yapmaz ama benim çocuğum olsa belki. Ama var edilmiyorsun 

zaten. Ya da trans da aynı şekilde başka bir trans arkadaşım gelse ya da bir sürü trans 

arkadaşım var onlarla da tartışıyoruz onlar kesinlikle eşcinsel olmaya karşılar. Yani 

haram günah olarak kabul ediyorlar. İran mantığı bu. İran’da şu an trans hastaneleri 

vardır. İnsanları ameliyat ederler ve eşcinselleri de ameliyat ederler. Yani eşcinselim 

dediğinde eğer sen erkeklerle ilişkiye giriyorsan o zaman sen kadın olacaksın diye 

götürüp ameliyat ederler. Ve bir sürü kişi oradan mülteci olarak Türkiye’ye gelip daha 



 

 

98 

sonra Amerika’ya gidiyorlar. Ameliyat olmak zorundasın İran’da çünkü Allah yanlış 

bedende doğurdu mantığı var. Yani bunda mutlaka bir neden arayacaklar ya işte nedeni 

dinse eğer Allah yanlış bedende doğurdu işte operasyonla bu bedeni biz düzelteceğiz. 

Operasyonu yapıyorlar o insana ve o insan hayatı boyunca mutsuz yaşıyor. O şekilde 

yaşayan insanların bedeniyle bir barışıksızlığı ya da bir mutsuzluğu yok ama buna 

sebep oluyorlar.” Toplumsal cinsiyet kategorisi kültürel aktarım yoluyla toplumda inşa 

edildiği gibi, formal tarih yoluyla da tarih tarafından üretilen bir kategori olarak 

düşünülmektedir. Katılımcılardan M bu durumu şöyle ifade etmiştir. “Evet kesinlikle, ya 

mesela her zaman baktığım zaman tarih deyince hep sadece Osmanlı dönemine 

gidiyormuşuz gibi ama çok daha yakın olduğu için bunu söylüyorum; kadın daha çok ev 

içerisinde hayal edilen veya gerçekten erkeğin her işini tamamlayan çocuklarıyla 

ilgilenen bir varlık olarak şematize ediliyor. Sanki arzuları istekleri olmayan bir 

bireymiş gibi çizildi mesela ve ondan sonraki süreçte de böyle geldi. Hatta bırakın 

kadınlara haklar verildiyse sözde cumhuriyet döneminde bile hangi kadın doğru dürüst 

hangi haklara sahip olduğunun tartışmasını kendi içerisinde yapmadı. Belki 3-4 tane 

örnek çıktı. Böyle olduğu için hani zamanla bu mesela öğretmenlik neden öğretmenlik 

çünkü kadın yine günün büyük bir kısmını evinde geçirecek. Mesela öğlene kadar dersi 

varsa yemeğini de yetiştirecek akşam hazır bir sofra olacak. Çocuğu varsa çocuğunun 

eğitimi falandı bu anlamda belirlediğini düşünüyorum yani bizi hep ev içerisinde daha 

iyi yaşayabilen konuma sürüklüyor” ve şu ifadeleri de ekliyor. “Belirliyor. Sadece tarih 

yapıyor derken kastettiğim şu. Esasen hani geçmişte yüklenen misyon buydu bu misyon 

bugüne kadar süre geldi ufak tefek değişiklikler yaşadı sadece.” 

Din, ötekileştirme ve gelenek kategorileri toplumun tanımlaması üst kategorisiyle 

etiketlenmiştir. Bu kategorilerde toplum tarafından toplumsal cinsiyetin nasıl 

tanımlandığı ve nasıl inşa edildiği tartışılmıştır. Toplumsal yaşamın gündelik 

pratiklerinin toplumsal cinsiyet kategorileriyle olan ilişkileri bu kategorinin temel 

bağlamını oluşturmaktadır. Toplumun toplumsal cinsiyeti tanımlaması gündelik 

yaşamın ikili cinsiyet sistemine göre tasarlanması anlamına gelir. Örneğin 

katılımcılardan İ “Türkiye’de kendin olamıyorsun bu mümkün değil. Bu kimlikle de ben 

ben değilim yani.  Ben bu kimlikle hastaneye gitmiş olsam mesela beni erkeklerin 

olduğu yere yatıracaklar mesela. Ve ben erkek deneyiminden gelmediğim için onların 

yanında hiçbir şekilde rahat edemeyeceğim ve bana bir öteki olarak bakacaklar. Ama 



 

 

99 

kadınların yanında da yani pembe kimliğim olduğunda da aynı şeyi yaşayacağım. 

Türkiye’de trans olanların bir yeri yok. Tuvalete gittiğinde bile bu mümkün değil yani 

ya kadın ya erkek arada olamıyorsun yani. Her zaman mış gibi davranmak zorundasın” 

şeklinde görüşlerini ifade etmektedir. Benzer biçimde katılımcı H de bu durumu şöyle 

ifade etmektedir. “Ben gece 12’de de gelmek isterim vs. ama buna ailem ne ölçüde izin 

verir, ya da 12’de gelen bir kıza aslında onların düşüncesinde 12’de gelen bir kıza 

toplum nasıl bakar”. 

Toplumun, toplumsal cinsiyeti tanımlamasında dini düşüncenin oldukça etkili olduğu 

söylenebilir. Bunun nedeni epistemolojik bağlamda bakıldığında metafizik söylemin 

doğası gereği bilginin mutlaklığıdır. Toplumsal cinsiyet odak grubunda geçen aşağıdaki 

tartışma bunun örneği olarak görülebilir.  

Toplumsal Cinsiyet 3: Aslında insanlar üzerinde en büyük baskıyı kuran din, yani 

devletten de önce geliyor. 

Toplumsal Cinsiyet 1: Din değil aslında gelenek. 

Toplumsal Cinsiyet 4: O da oradan geliyor ama.  

Toplumsal Cinsiyet 1: Din, din adı altında ama gelenek. 

Toplumsal Cinsiyet 2: Ama ilk kuralları din koyuyor. 

Yine aynı odak grupta katılımcı Toplumsal Cinsiyet 2 fikrini şöyle ifade etmektedir. 

“Ben ona yine din olgusuyla bakıyorum. Çünkü Roma dönemine falan baktığın zaman 

böyle şeyler çok normal, tek tanrılı dinlere geçildiği zaman işte tanrı seni böyle yarattı 

sen tanrının yarattığını nasıl değiştirip dönüştürebiliyorsun, nasıl şey yapabiliyorsun. 

onun etkisi çok büyük yani, toplumlarda çok fazla etkisi var o kadar nefretin.” 

Biz kategorisi toplumsal cinsiyetin ikili yapısını tanımlayarak, bu ikili yapının dışındaki 

davranışları anormal kabul eder ve ötekileştirir. Bu ötekileştirme bireylerin 

cinsiyetlerinden kaynaklanan davranışları tanımlamaktan bireylerin yaşantısını 

düzenlemeye kadar birçok alanda ortak anlamlar tasarlar ve bu ortak tutum/davranışları 

toplumsal gerçeklikte tedavüle sokarak yeniden üretilmesini sağlar. Ötekileştirme etiketi 

ikili cinsiyet sisteminin kolektif kimlik olarak bireyleri belirli davranışları sergilemeye 

zorlar. Bu durum bireysel kimlikle toplumsal cinsiyet kategorisini gerilimli hale getirir. 

Ötekileştirme eril ve ataerkil söylemin bir tezahürü olarak tanımlanabilir. Nitekim 



 

 

100 

katılımcılardan Toplumsal Cinsiyet 2 bu durumu şöyle açıklamıştır: “Normatif, erkek 

egemen sistemin kökeninde olan şey bu. Bu insan anormal bir insan. Dolayısıyla daha 

maça 1-0 yenik başlıyor. Sana verdiği şey bu. Nefret etmeye o kadar meyillisin ki senin 

bilinçaltına yerleşmiş bir şey o.”  Katılımcılardan İ başından geçen bir olayı şu şekilde 

aktarmıştır. “Annesi onun için ben bir çocuğumu gömdüm ve şu an kızımı seviyorum 

diyordu. Bu ne kadar büyük bir şeydir. Yaşayan bir insanı öldürecek kadar ne kadar 

büyük bir şeydir. Ve kendi içinde yaşadığı şey bir ölüm. Bir ölümle eşdeğer belki bir 

ölümden bile daha fazla. Toplum baskısından dolayı. Yani o yüzden cinsiyet sistemi bu 

kadar sabit olmasa bu kadar belirleyici olmasa bu kadar büyük bir yıkıma neden olmaz. 

O yüzden bunun kesinlikle ve kesinlikle yıkılmasını diliyorum.” Ayrıca başka bir 

bölümde şunları aktarıyor. “Ama bunu okulda ya da dışarıda yapamıyorum yani. 

Mesela insanlar çok ataerkil sistemden ya da evlilikten konuştuklarında ben ağzımı açıp 

tek kelime edemiyorum ve yalnızlaşıyorum. Yalnız kalıyorum. Yani önümde bir penis 

varmış gibi davranmak zorundayım.  Ve bunların hepsi beni mutsuz eden şeyler bir 

taraftan da. Yani öyle çok da kolay değil bu durum.” Benzer biçimde yapısal olarak ikili 

cinsiyet sistemi bireyleri yaşam pratiklerinde ötekileştirmektedir. Katılımcı Toplumsal 

Cinsiyet 2’nin hastanelerin ikili cinsiyet sistemine göre yapılanması ötekileştirmeyi 

derinleştirmektedir. O’nun ifadeleriyle “Bu konuyu Tabipler Odası’ndan doktorla 

konuşmuştum. Yani travesti transseksüel bireylerin hastanelerde kendi beyan ettikleri 

kimliklere göre, biyolojik cinsiyetlerine göre genel koğuşlarda kalması meselesi üzerine 

genel uygulama şey dedi. Hastanede bir tane tecrit odası vardır, cezaevinden gelenler 

felan oraya konur. Yani hastanelerdeki durum bu. Yani bir transseksüel hastaneye 

geldiğinde gideceği yer tecrit odası.”  

Toplumun tanımlaması kategorisinin diğer bir alt kategorisi gelenektir. Gelenek aynı 

zamanda ikili cinsiyet sisteminin kültürel aktarım yoluyla içselleştirilmesini ifade eder. 

Kültürel aktarımdan farkı toplumun ikili cinsiyet sisteminin normatif yanını temsil 

etmesidir. Bu durumu katılımcılardan H şöyle tanımlamaktadır: “Aslında toplumun 

değerlerinin korunması için insanların olması gereken çizgileri işte bu toplumsal 

gelenek, görenek, hani işte yıllardır aktarılan bir düzen var. Bu düzen içerisinde 

insanlar böyle olmalı düşüncesiyle bence ortaya çıkıyor.” Katılımcı H’nin tanımladığı 

şekliyle böyle olmalı düşüncesi geleneğin normatif yanının katılımcı tarafından dile 

getirilmiş şeklidir. Bu normatif yan gündelik yaşantıda ikili cinsiyet sistemine uymayan 



 

 

101 

bireylerin toplum ve aileleri tarafından ötekileştirilmelerinin temelini oluşturur. 

Katılımcı İ kendi öyküsünde ailesi tarafından nasıl karşılandığını şu sözlerle 

aktarmaktadır. “Ailenin içinde bir yas tutuldu. Yani benden dolayı. Annem sürekli 

ağlıyordu sürekli Kuran okuyordu. Sanki ölmüşüm gibi sanki mezarımın başında gibi 

annem ağlıyordu. Yanına gidiyorsun anne bak ağlama yapma lütfen falan diyorsun ama 

evin içinde sürekli bir yas var. Yani ne olacak nasıl olacak? Ve sünnet edilen bir çocuğu 

toplumsal cinsiyet rollerinden dolayı alıyorsun götürüyorsun sünnet ettiriyorsun çocuk 

orda hüngür hüngür ağlarken sen onun her şeyini kamusallaştırıyorsun o ağlarken orda 

sen gülüyorsun oynuyorsun düğün dernek yapıyorsun. O çocuğun orada yaşadığı acıyı 

korkuyu hiçbir şekilde yaşamıyorsun ama çocuğa yaşatıyorsun. Geleneklerinden 

toplumsal rollerinden ötürü yaşatıyorsun bunu. Ama karşındaki insan ben transım diye 

açıkladığında ve bedenimde değişiklik yapmak istiyorum böyle yaşamak istiyorum 

dediği zaman onun karşısına nasıl böyle bir şey yaparsın diye karşı durup yıkıldığını 

biliyor aile. Ben anneme dedim ben erkek olsaydım götürüp sünnet ettirecektin ben 

ağlarken sen gülecektin şimdi niye ağlıyorsun ağlama yani dedim.”  

Toplumsal cinsiyet ya da kolektif kimlik olarak cinsel kimlik bireysel kimlikle 

bağlamına göre ve rollerin yerine getirilme biçimine göre kimi zaman örtüşür, kimi 

zaman gerilim alanı olarak ortaya çıkar. Bireyin toplumsal cinsiyetle toplumsal rolünün 

örtüşmesi durumu toplumun genel kabullerini içselleştirmesiyle ilişkilidir. Bu bağlamda 

informal tarih toplumsal cinsiyeti ya da ikili cinsiyet sistemini tarihselleştirerek 

geçmişten bugüne gelen ve gelecekte de varolacak olan bir yapı olarak meşrulaştırır. Bu 

bağlamda tarihin mevcut ikili cinsiyet sistemini üreterek sosyal gerçeklikte var olmasını 

sağladığı söylenebilir. 

 

4.1.2. Kültürel Kimlik ve Tarih 

 

Kolektif kimlik olarak kültürel kimliğin alt kategorileri "gelenek" ve "normatif" olarak 

kodlanmıştır. Gelenek, kültürel kimliğin kökenini temsil ederken normatif ise 

sürekliliğini temsil etmektedir. Kültürel kimliği katılımcı Y şöyle tanımlamaktadır. 

“Kültürel kimlik geçmiş veya şu anda anne babalarımızın akrabalarımızın bize 



 

 

102 

gösterdikleri sözlü olarak aktardıkları sosyal olarak toplumda yaşanılanlardan oluşur 

diyebiliriz.” Diğer taraftan egemen kültürle ilişkisi sorunlu olan bireyler ya da 

kendilerini altkültür grubuna ait hissedenler kültürün tek tipleştirici tavrını 

eleştirmektedir. Nitekim katılımcılardan Sivas 1 “Bugünün problemi, Alevilerin mesela 

şöyle bir rahatsızlığı var, vergi veriyorlar, kendi ibadethaneleri mesela cemevleri başka 

bir hegomonik yapı onları tanımıyor, olamaz diyor. Vergi veriyorsun, Diyanet İşleri 

Başkanlığı’na karşıyız. Çünkü tek bir şeyin üzerine kurulu.  Kapsayıcılığı yok ve aslında 

laisizme ters. Bu devletin hiçbir zaman laik olmadığı anlamına geliyor çünkü laiklik 

sadece din ve devlet işlerinin birbirinden ayrılması değildir. Çoğu zaman da 

birbirinden ayıramazsınız ama aslında laik bir devlet aslında bütün inançlar karşısında 

kördür, görmez.  Alevi, Sünni, görmez. Kategori dışıdır kördür. O konuda mesela hiçbir 

inançsal kimlik siyasal otorite ihtiva etmez, bize bakıyorsun tersi mesela.  İşte bu Türk 

İslam sentezi dediğin şey aslında herkes işte Fethullah Gülen ya da başka İslam 

cemaatleri üzerinden var olduğunu sanır ama değildir. Aslında bu iki yüz yıllık bir 

paradigmadır. İttihatçılar da bunu kırmaya çalıştılar mesela ve kendilerini daha çok bu 

argüman üzerinden var ettiler. Yani iki şey üzerinden gidiyor bu. Birisi mesela ordu. 

Kutsal devlet mitolojisi ki bu ikisi birbirine bağdaşık. Bir tanesi de diyanet kurumu 

üzerinden gidiyor. Yani dinsel temeldeki farklılığı gidermek için diyanet kurumunu 

kullanıyor.  Diğerini de askeri şiddet ve devlet şiddetiyle ve tek bir kimlik yaratıyor. Ne 

oldu diyelim bundan elli sene sonra herkes Müslüman oldu, Türk oldu ne olacak , bir 

kültür fakirliği olacak aslında.” Egemen kültürün ötekileştirici tavrı altkültür 

gruplarının öteki olarak inşa edilmesini ve kendi içinde benzerlikler üzerinden 

tanımlanması anlamı taşımaktadır. Ayrıca daha önce de ifade edildiği gibi kolektif 

kimliklerin iç içe geçmiş halde yaşanması farklı kolektif kimliklerin biraradalığını 

ortaya çıkarmaktadır. Yukarıda katılımcı Sivas 1 dini kimliği kültürel kimlikle 

değerlendirmekte ve egemen sünni söylemin alevi söylemini ötekileştirdiğini ve tarihsel 

arka plan içerisinde bu durumun olumlandığını ve ortaya çıktığını ifade etmektedir. 

Kültürel kimliğin gelenek yoluyla ve kültür aktarımı yoluyla sosyal gerçekliğin bir 

parçası haline gelmesi ise normatif koduyla tanımlanmıştır. Onaylanma ve süreklilik 

normatif kategorisinin alt kodlarıdır. Kültürel kimliğin normatif yanı sosyal gerçeklik 

içerisinde bireyin davranışlarının onaylanmasıyla ödüllendirilip, sürekliliğin sağlanması 

olarak değerlendirilebilir. Bu iki alt kategori birbiriyle ilişkilidir. Kültürel kimliğin 



 

 

103 

normatif yanı katılımcı Y tarafından şöyle ifade edilmektedir. “Kültür bir düğünde bile 

insanların nasıl davranması gerektiğini yani neleri yapıp neleri yapamayacağını belirler. 

Kültüre aykırı davranmak hoş karşılanmadığından insanın kimliği de haliyle 

etkileniyor.” Katılımcı M davranışların toplum tarafından onaylanarak sosyal 

gerçekliğin bir parçası haline getirilmesini şu şekilde ifade etmiştir. “Bence kalıp 

yargıların oluşmasının sebebi bunların her seferinde ödüllendirilmiş olması olabilir. 

Gerek ailede olsun mesela bazen bunu klasik dönem öğretmenleri de çok yapar yani. 

Böyle düşünürsen iyi olur mantığı yani. Böyle düşündüğünde ödüllendirilen çocuklar 

diğerleriyle aynı düşünen bireylerin yetişmesine sebep olur.” Bu durum aynı zamanda 

kültürel kimliğin olumladığı davranışların sürdürülebilir olmasını sağlar. 

Katılımcılardan A “davranış kalıplarının uzun ömürlü olması, değişmez olması, hala en 

azından bunun aksinin ispat edilememiş olması önemli” diyerek ortak davranış 

kalıplarının özelliklerini aktarmaktadır. Bu durum katılımcı Y tarafından da “Yani 

insanın annesine babasına nasıl davranması gerektiği, gelinin kaynanası kayınbabası 

yanında nasıl davranması gerektiği  geçmişten bugüne ailemizi etkilemiştir. Ve bizde 

onlardan böyle gördüğümüz için belli kalıplar içerisinde kültürümüzü devam 

ettiriyoruz.” şeklinde ifade edilmiştir.  Kültürel kimlik katılımcı Y’nin “ortak değerler 

geçmişte insanların ata ve dedelerinden gördükleriyle oluşur.” Şeklinde tanımladığı 

gelenek tarafından aktarılır ve muhafaza edilmeye çalışılır. Muhafazakarlık alt kodu da 

geleneğin devam ettirilmesi açısında önemlidir. Nitekim katılımcı H’ye göre bu durum 

şöyle aktarmaktadır. “E tabi ki senin gerçekte istediğin bu değil. Sen onu korumak için 

yapıyorsun. O geleneği aktarmak için yapıyorsun. Annem babam böyleydi. İşte benim 

çocuklarım da böyle olmalı. Ben de annemin babamın rolünü üstlenmeliyim ki kültürel 

anlamda benim çocuklarımda benim izimden gitsin.  Ben samimi olarak yapmasam da 

gelecek nesillerde sürekliliği sağlamak adına yapmalıyım.” 

Kültürel kimliğin gelenek ve kültürel aktarım tarafından tanımlanması ve bireylerin 

yaşam biçimleriyle kültürel kimliği inşa etmeleri geçmişte var olan kültürel kimliğin bu 

güne yansıması bağlamında tarihle ilişkili hale gelir. Kültür bir yandan süregelen 

yaşanmışlıkların ürünüdür diğer taraftan birey tarafından inşa edilen ve üretilen bir 

bilgidir. Bu bağlamda bireyin kültürel kimlikle ilişkisi, kültürel kimliğin tarihselliği ile 

tanımlanır. Geçmişte kendi ataları tarafından sergilenen davranışlar bugünün bireyleri 

tarafından sergilenerek kültürel kimlikleri yeniden inşa edilir. Kültürel kimlik için tarih 



 

 

104 

meşrulaşma alanı ve ne kadar tarihselleşirse o kadar klasikleşen bir yapıya dönüşme 

biçimidir.  

 

4.1.3. Dini Kimlik ve Tarih 

 

Yapılandırılmamış görüşmelerden ve odak grup görüşmelerden çıkan bulgulara göre 

kolektif kimlik kategorilerinden diğeri dini kimliktir. Dini kimlik teolojik düşünce 

olarak sosyal gerçekliğin bireyler tarafından yeniden üretilmesinde simgesel/sembolik 

dünyaya ait düşünüş biçimin davranışlar haline getirilmesiyle ortaya çıkan kolektif 

kimlik türüdür. Bireylerin hangi davranışları sergileyeceklerini, hangi davranışları 

sergilemeyeceklerini belirleyerek normatif bir yapı inşa eder. Aynı dinin farklı 

yorumları farklı ritüeller aracılığıyla sosyal gerçeklikte inşa edilir. Bu farklı yorumlar 

kendi içlerinde biz kategorisini oluştururlar. Katılımcılardan Y bu durumu şöyle ifade 

etmektedir.  “İnanç en temel yapılardan bana göre. Türklerin Müslüman oldukları 

hayatları olmadıkları zamanlardan daha başka. Müslüman olmadıkları zaman dine 

verdikleri önem ile Müslüman olduktan sonra topluma yansıması çok fazla. Batıda da 

doğuda da özellikle doğuda kültürün temel öğesini din oluşturur.  İşte şu işi yapma niye 

hem günah hem ayıp. Günah önce gelir. Türkiye de din kültürün en temel öğesi yani. 

Bireylerin davranışlarını belirler ve kimliklerini tanımlar” demektedir. Türkiye 

örneğinde farklı yorum biçimlerinin pratikteki/yaşamdaki karşılığını da Y şöyle 

aktarmaktadır. “Cemaatin etkisi oldukça fazla. Adapazarı daha çok muhafazakar bir 

şehir. Daha çok cemaatin bulunduğu faaliyet gösterdiği bir şehir. Bize yakın yerlerde 

Nurcuların yerleri olurdu ve küçükken bizi alıp götürürlerdi. Biz de bize yakın oldukları 

için giderdik. Bu durum zararlı alışkanlıklardan uzak durmama neden oldu. Daha sonra 

arkadaşlarımın yanlışlarından uzak durmama çevremde kendimden büyük kişilerle 

arkadaşlık kurmama ve o kişilerin okumuş olması okumaya olan ihtiyacımı arttırdı. 

Kötü alışkanlıklardan uzak kaldım. Aile ilişkilerimde daha saygılı oldum” 

Katılımcılardan H de dini kimliğin kültürel aktarım yoluyla yeni kuşaklar tarafından 

içselleştirildiğini fakat davranıştan öte dini kimlik sayesinde bireylerin konumlanışının 

belirlendiğini şu sözlerle aktarmıştır. “Günümüzde de kimlik dini kimlik anlamında belki 

çok komik olacak ama gelenek görenek gibi oldu. Çünkü anne babadan aktarılıyor 



 

 

105 

direk. Sonuçta annen baban Müslüman. Başka bir dini seçeceğinden değil. Çok 

geleneksel anlamda olmaya başladı ve artık gelenek görenekle o kadar bütünleşti ki 

direkt veriliyor yani sen, dini kimlik şey gibi oldu denilebilir bu gün bir çok dini 

cemaate bağlı olanlar var bunun gerektirdiklerini yapmıyorlar ama bu tamamen 

tarafım belli olsun, böyle öğrendik böyle gidiyor ben yapmayabilirim ama böyleyim 

şeklinde.” Gelenek ve görenekle dini kimlik uygulamada ya da sosyal gerçeklikte her 

zaman örtüşmez. Örneğin Toplumsal Cinsiyet 2 töre cinayetleri ile ilgili yaptığı yorum 

dikkat çekicidir. “Tabii ki, o güdüyü saf bir şekilde ortaya bıraktığınız zaman saf bir 

şekilde herkesin ahlakı ortaya çıkıyor. Herkes kendince doğru olan ahlakın peşinde 

gidiyor. Din kendince ne olursa olsun, İslam üzerinden konuşmuyorum ahlakı 

sınırlayarak belli kurallar üzerine oturtarak kullanıyor ki  mesela o kurallara 

baktığımız zaman dindar bir aileyi düşünün. Bir Müslüman aile üzerinden düşünün 

böyle bir şey yok, böyle bir şey yapamazlar, bu cinayetin en büyük günahlardan biri 

olarak kabul edilmesi gerekir, dinini bilen bir insan olsalar “yok diyecekler bu çok 

büyük bir günah” kızı bir şekilde evlendirelim. Çok hoş bir söz vardır “Mahsuniyeti 

mahcubiyete dönüşmesin” diye onu mahsun bırakmayalım der sahip çıkarlardı” 

Katılımcı A da dini kimliğin sosyal yaşantıyı belirlemesini şu sözlerle aktarmıştır. 

“Aslında bence inanç bir seçimdir. Seçiminizi yaptıysanız yaşayış tarzınızı buna göre 

belirliyorsunuz. Zincirleme gibi düşünmek lazım. Değer inanç bunları zincirleme gibi 

düşündüğümüzde bireyi şekillendiriyor aslında ve yani tabi, değer ve inanca baktığımız 

zaman eğer bunlar geçmişten geliyor ve değişmiyorsa, tarih değişiyor ona bir şey 

demiyorum ama bir yanda insanların kafasındaki bilinci şekillendirebiliyor. Tabi 

tarihin nasıl sunulduğu da önemli burada ama onu da vermek lazım.” 

Dini kimliğin referans noktaları tarihsel olduğu için tarihle ilişkisi doğrudandır. 

Ritüellerin ve inanış biçimlerinin ayrıca değerlerin geçmişten bugüne kültürel aktarımı 

dini kimliği tarihle ilişkili hale getirir. Buradaki temel tartışma dinin bugünde yaşayan 

inananlar tarafından tarihi kullanarak inşa edilmesidir. Nitekim tarih, dini kimliği 

temellendirirken bazen Hicri 4 yılında inen ayet, bazen Hicri 7 yılında söylenmiş hadis, 

bazen sahabenin hayatı, bazense örnek bir figür üzerinden bugünde inşa edilir. Bu inşa 

ediş biçimi geçmişteki ritüellere benzeyerek bugünde ritüellerin tekrarlanmasını da 

kapsar. Bu bağlamda kolektif kimlik olarak dini kimlik tarih aracılığıyla inşa edilir. 

Nitekim katılımcı Toplumsal Cinsiyet 2’nin namus cinayeti ile ilgili haberi tartışırken 



 

 

106 

ortaya koyduğu söylemi de bu durumla örtüşür. “Kuran’da  değil de  hadis olarak 

bildiğim kadarıyla şöyle bir şey var intihar edenin cenaze namazının kılınması ve bütün 

o ritüellerin yapılması yönünde. Sadece kamu malını çalanların, hırsızların cenaze 

namazının kılınmaması yönünde bir telkin vardır ama bu ne kadar yapılmıştır 

bilmiyorum açıkçası. Evet ama kılınması intihar edenler için Hz. Peygamber’in 

sözleriyle evet kılın diyerekten bildiğim kadarıyla böyle.” 

 

4.1.4. Ulusal Kimlik ve Tarih 

 

Yapılandırılmamış görüşmelerden ve odak grup görüşmelerden çıkan bulgulara göre 

kolektif kimlik kategorilerinden diğeri ulusal kimliktir. Ulus kavramı modern dünyanın 

koşulları için ortaya çıkmıştır ve modernitenin bir olgusudur. Tarihsel bağlamı itibariyle 

modernin ürünü olan ulusal kimliği modern öncesi dönemde aramak veya varlığını 

tartışmak anakronizmdir. Modern öncesi dönemde varolduğu iddia edilen ulusal kimlik, 

modernin ürünü olan ulusal kimlik değildir. Ulusal kimlik modernin ürünü olarak biz 

kategorisinde egemen kültürün ortaklıkları üzerinden inşa edilir. Bu inşa egemen 

kültürün dışında kalan bireyleri ötekileştirir. Bu durum katılımcı K tarafından şöyle 

ifade edilmektedir.  “Milli kimlik adı üstünde ayrımsallığı gerektiriyor. Bana göre 

toplumsallık özgürlüğü kısıtlamada bir araç olarak gözüküyor. Bireyin topluma 

katılabilmesi için önce kendini tanıması gerektiğini düşünüyorum ben.” Katılımcılardan 

H de bu durumu şöyle aktarmaktadır. “Ulusal kimlik çok daha farklı bir şey aslında 

bunun içerisine ideoloji de giriyor bence. Çünkü bir millete atfettiğin zaman ister 

istemez bir tartışma çıkıyor. Onla beraber yani mesela bizim ülkemizde çok farklı etnik 

faktörler var. Onlara Türkiye toplumu diyebiliyoruz ama onlar kendi içinde kendi 

toplumunun aidiyetlerini de taşıyorlar. Bunun göz ardı edilmemesi lazım.” Ulusal 

kimliğin ulus devlet tarafından inşa edilmesi ve bunun uygulamalara yansıması 

katılımcı Uludere 1 tarafından şöyle dile getirilmektedir. “Ulus inşa sürecinden itibaren 

Kürtlere diğer azınlıklara yönelik bir politika olduğunu düşünüyorum. Hani siyasetten 

aciz toplumsal çözümden feragat eden sürekli asayiş silahı teslim almış bir siyasi 

politika hala günümüzde devam ediyor.” Ulusal kimliğin devletle ilişkisi Uludere 4 

tarafından tarihsel bir süreç olarak görülmüş ve şöyle ifade edilmiştir. “Yani şimdi şu 



 

 

107 

şekilde. Neticede eskiden beri süregelen bir şey var. İnsanların eskiden beri dahil 

oldukları toplumsal grupları yaratır insanlar. Bu grupların yarısı okumakla elde 

edilmiş ideolojilerle oluşturulmakla birlikte genelde gelenekten gelen şeyler üzerinde 

ortaya çıkar. Bence bunun kaynağı Osmanlı’dan beri süre gelen İttihat Terakki 

yönetimiyle ortaya konan ve hala devlet yönetimi şekli olarak devam eden bir 

anlayıştır.” 

Ulusal kimliğin birey tarafından içselleştirilmesi katılımcı A tarafından şöyle ifade 

edilmiştir. “Sonuçta bir insan durduk yere ben milli kimliğe sahip olmak istiyorum 

demez. Okula gider ortak bir şeyler alır ortak bir kimlik oluşturur. Ortak anlayışta 

aslında bu milli kimliğin oluşturulması içindir. Aslında milli kimlik denilen şey farkında 

olunmadan öğrenilen, kazanılan bir şey. Aslında bu herkeste aynı şekilde olmaz farklı 

şekilde ortaya çıkabilir.” Bu bağlamda tarih ders kitapları ve tarih öğretimi de ulusal 

kimlik oluşturmak için kullanılmaktadır. Nitekim katılımcılardan Hrant Dink 1 iktidar 

ve tarih, tarih öğretimi ve ulusal kimlik arasındaki ilişkiyi şöyle aktarmaktadır. “Tarihi 

kazananlar yazıyor işte kazanan devletin tarihini okuyoruz biz de. Bu gerçek mi bilimsel 

mi, sosyal bilim tabi pozitivist bir yaklaşımda bilimsel tartışması yapamazsın ama 

burada tarih dersleriyle öğretilmek istenen bir torna tezgahı var. O torna tezgahından 

milliyetçi Türk her zaman asker olan asker doğan bir Türk çıkması için kurulmuş bir 

tarih eğitim sistemi var ve bunun sonucu olarak da 1915. Bu ne getiriyor bize? İşte 

Hrant Dink’in katilini getiriyor. Hepimiz Ermeni’yiz üzerinden analoji yapıldı. Orada 

kimse ermeni ırkına mensubum demedi. Hrant Dink’in görüşlerini savunuyorum 

diyordu ve bunun hayata geçmiş versiyonu, sloganıydı o. Ki onun sonrasında çok tuttu. 

Hepimiz kadınız diye yürüyen bir sürü erkek var hepimiz eşcinseliz diye yürüyen birçok 

kişi var. Hepimiz Türk’üz hepimiz Müslümanız diye yürüyen çıktı ama günün sonunda 

devam eden ya şöyle görmek lazım bir ulus devlet süreci devam ediyor. İlk önce 

gayrimüslimlerle başladı. Çok başarılı oldu. 1950’den sonra Müslüman olup Türk 

olmayanlarla uğraşmaya başladı. Onlarla da hala uğraşmaya devam ediyor. Ya da 

Sünni olmayanlarla Alevilerle hala uğraşmaya devam ediyor. Kürtlerle hala uğraşmaya 

devam ediyor. Bunda muktedir olursa pürü pak tamamen Türklerden oluşan inşallah bir 

devletimiz olacak.” Bu odak grup tartışmasında yer alan Hrant Dink 2 de bu durumu 

kabul etmekle birlikte politik kimliğinden dolayı (Türk, Sünni Müslüman, Dindar ve 

Milliyetçi) benzer durumların farklı ülkelerde de olduğundan hareketle sorumluluğu 



 

 

108 

paylaştırmaya çalışmıştır. Katılımcı Hrant Dink 2’nin söyledikleri şöyledir. “Bence 

bugün gitsek Ermenistan tarih kitabına baksak o da belki başka şeyler anlatacak. Doğal 

olarak orada Türkler bizi öldürdü katletti vs. gibisinden. Ama gerçek neyse yazılsın 

gerçek neyse yazsınlar. Bunlar uzaydan gelen haberler mi yani ben bunu söylemeye 

çalışıyorum burada size kesinlikle sizi eleştirmek için söylemiyorum bunları. Yani şimdi 

burada olan vaka varsa biz bunu anlatacağız. Ama tabiki bu vakayı tutup Ermeniler 

katildir, Ermeniler barbardır, Ermeniler böyle yaptılar şöyle yaptılar diyerek bunu da 

sürdürmenin gereği yoktur. Bir mukatele yaşandı 1915’de karşılıklı Ermenilerden 

öldürülenler oldu. Masum Ermeniler de öldürüldü. Bunu kesinlikle tasvip etmiyorum 

ama buna soykırım da demiyorum. Soykırım olması için bizim herkesi toptan alıp 

Hitler’in Nazi kampındaki gibi doldurmamız lazımdı. Ben bunu tehcir olarak 

görüyorum. Tehcirde de masum insanlar öldürülmüşse de bu da böyle bir şey varsa 

üzücü bir vakadır.”  

Sonuç olarak tarih eğitimi kolektif kimlik olarak ulusal kimliğin ortak tarih anlatısını 

oluşturmak için kullanılmaktadır. Diğer taraftan ortak tarih anlatısıyla kendi kolektif 

kimlikleri örtüşen bireyler için bu durum pekiştirmeyken farklı kolektif kimlikler için 

bir ötekileştirmeyi ifade eder. Bu haliyle tarih ötekileştirerek bir kolektif kimlik 

tanımlaması yapar. Nitekim katılımcılardan Uludere 2 bu durumu şöyle ifade 

etmektedir. “Ben şöyle anladım. Anayasa Türkiye’de yaşayan insanlar için bir gömlek 

dikti. Dedi ki Türkiye’de yaşayan herkes Türk’tür. Türkiye’de yaşayan herkes laiktir 

şöyledir böyledir. Aslında devlet kendini tanımladı. Devlet kendini tanımlayınca kendi 

vatandaşlarını da tanımladı. Kendi vatandaşları o tanımı kabul etmeyince diğer 

kimlikler oluşmaya başladı. Diğer kimlikler kendini ifade etmeye başladı. Bu biraz şey 

hani Cumhuriyet Dönemi’nde ulus devlet yapısının zayıflamaya başlamasıyla birlikte 

dünyada da bu böyle. Bu sefer Kürtler (ya da kimlikler) kendilerini farklı tanımlamaya 

başladılar. Ben o gömleği giymeyeceğim dedi ve kendi kimliği üzerinden kendini 

yeniden tanımlama gereği hissetti.”  Ulusal kimliğin farklı kültürel kimlikler tarafından 

baskıcı biçimde algılanması politik kimliğin ortaya çıkışına olanak sağlamaktadır. 

 



 

 

109 

4.1.5. Politik Kimlik ve Tarih 

 

Yapılandırılmamış görüşmelerden ve odak grup görüşmelerden çıkan bulgulara göre 

kolektif kimlik kategorilerinden diğeri politik kimliktir. Politik kimlik bireysel 

kimliğinin inşasında varoluşsal alanı tanımladığı gibi, bireyin ait olduğu kolektif 

kimliğin diğer kolektif kimliklerle girmiş olduğu etkileşimde kendini var etme çabasını 

da tanımlar. Egemen kültürün inşa ettiği kolektif kimliklerde ötekileştirilen altkültür 

gruplarının var olma çabası kolektif kimlikleri politikleştirir. Politik kimlik bir tarafıyla 

bireyin hayata karşı duruşunu ifade eder. Nitekim katılımcılardan M bu durumu şöyle 

aktarmaktadır. “Bizim toplum olarak bir duruşumuz vardır. Ya hani tamam kendi içinde 

ayrılır atıyorum sol düşünen sağ düşünen muhafazakar vs. ama en sonunda 

durduğumuz yer politik kimliğimizdir.” Katılımcı İ de bireysel varoluşunu mevcut 

kolektif kimlikleri reddetmek üzerinden tanımladığı için bireysel kimliği politik 

kimliğiyle yakınlaşmaktadır. Nitekim İ bu durumu şöyle ifade etmektedir. “Bana 

olmayan şeyi tabi ki reddediyorum. Yani ataerkil cinsiyet sistemini, ikili cinsiyet 

sistemini. Bunları reddediyorum tabi ki. Ama kendi kimliğimi tanımlarken evet ikili 

cinsiyet sisteminin kalıplarının dışındayım. Yani bunlara farklılığa sahip çıkıyorum.” 

Bireyin politik kimlik olarak hissedişleri kimliğini inşa ettiği bağlamlardan etkilenir. Bir 

bağlamda muhafazakar bir tavır takınırken diğer bağlamda liberal bir tavır takınabilir. 

Bu durum katılımcı A tarafından şöyle ifade edilmektedir. “Benim politik kimliğim 

değişir. Yani zamana göre, şartlara göre, olması gerekene göre, olmaması gerekene 

göre. Yani zamana ve şartlara göre değişeceği için tabi ki temelinde insan hakları 

vardır. İnsanlığın iyiliği için yapılacak bazı şeyler vardır. Bunlar değişmez şeylerdir 

ama zamana ve şartlara göre ben politik kimliğin değişeceğini düşünüyorum.” Aynı 

zamanda birey politik kimliğini ait olduğu kolektif politik kimliği yeniden inşa ederek 

tanımlar ve sergiler. Bu durum kolektif kimlikle ilişki içinde olan ve ondan etkilenen bir 

tarafıyla da onu var eden bireysel kimlik anlamı taşır. Katılımcılardan K bu durumu 

şöyle aktarmaktadır. “Sosyalist yanlarım da var mesela. Bir değişiklik gözüküyor. 

Mesela sosyalizm bize yansıtıldığı kadarıyla toplumsallığa özel bir şey ama ben buna 

rağmen sosyalistim diye diye toplumsallaşmanın cenderesine girmek istemiyorum. 

Çünkü cendereye girdiğim sürece bireyselliğimi kaybederim.  Politik kimliğimi daha 



 

 

110 

çok bireysel kimliğim şekilize eder diye düşünüyorum. Onun için mesela bu nasıl bir 

sosyalizm derken bu yüzden solcuların baktığı gibi teorinin ve partinin cenderesine 

sıkışmış bir sosyalizmi tarif etmiyorum.” Diğer taraftan egemen kültürün tek tipleştirici 

etkisi ve altkültür gruplarını asimile etme çabaları altkültür gruplarını varlıklarını devam 

ettirmek için politik kolektif kimlikler haline getirir. Bu bir tarafıyla altkültür grubunun 

yaşamına devam ettirmek için politikleşmesi anlamı taşısa da diğer taraftan egemen 

kültürün altkültür gruplarını ötekileştirmesinin sonucudur. Bu bağlamda altkültür 

gruplarını politize eden egemen kültürden başkası değildir. Nitekim Türkiye örneğinde 

altkültür gruplarının politik kimlikler haline gelmesini katılımcı Uludere 2 şöyle ifade 

etmektedir. “Evet devlet yaptı zaten bunu. Dedi herkes Türk’tür, hatta herkes 

Müslümandır, hatta herkes Sünnidir, hatta herkes Hanefidir. Bu çerçeveyi kabul 

etmeyen herkes öteki oldu ve kendini onun üzerinden anlatmaya başladı. Pasif 

kaldıklarında da kendilerini daha farklı ifade başladılar. … Ama dindar olması o 

gömleğin dışında bir şey. Cumhuriyet kurulduğu günden beri geldiğimiz güne bakın 

Müslümanları mutlu edemedi. Kürtleri mutlu edemedi. Lazları mutlu edemedi. Çünkü 

bunların hepsi bu gömleği giymeyi reddettiler. Giyenlerde gayet mutlu oldular. Şimdi 

bu etnik kimlik ve bu tanımlamaları kabul etmek sizin politik duruşunuzu da belirliyor. 

Çünkü devleti sahipleniyorsunuz ve eğer sahipleniyorsanız doğal olarak insanlarda 

devlete sahip çıkmalı. Sahiplenmiyorsanız politikleşiyorsunuz.” 

Egemen kültür ortak anlam dünyasını oluşturmak için ortak geçmiş inşa eder. Bu ortak 

geçmiş aynı zaman da biz kategorisinin tanımlanması ve yaşama geçirilmesi anlamı da 

taşır. Altkültür grupları ortak tarih anlatısında temsil edilmediğinden aidiyet duygularını 

kendi biz kategorisini oluşturarak kendi tarih anlatılarını inşa ederek aşmaya çalışır. 

Onlar için egemen kültürün ortak tarih anlatısı resmi tarih tezidir. Bu açıdan 

bakıldığında ortak tarih anlatısı altkültür gruplarının ötekileştirilmesinin bir aracına 

dönüşür. Egemen kültürün biz kategorisini inşa eden tarih, altkültür gruplarını öteki ya 

da onlar olarak inşa eder. Bu bağlamda kolektif kimlik olarak politik kimliği 

doğrulayacak bir çok örnek tarih anlatısı tarafından kullanıma sokulur. Böylelikle tarih 

politik kimliği canlı tutan bir geçmiş olarak tasarlanır ve inşa edilir. 

 

 



 

 

111 

4.2.Bireysel Kimlik ve Tarih 

 

Yapılandırılmamış görüşmelerden ve odak grup görüşmelerden çıkan bulgulara göre 

bireysel kimlik kolektif kimliklerle ilişkili olarak kategori haline getirilmiştir. Bireysel 

kimlik kolektif kimliklerle etkileşim içerisinde inşa edilir. Bu inşa sürecinde kolektif 

kimliklerin özellikleri bireysel kimliğin inşa edildiği bağlama göre bireysel kimlikte 

ortaya çıkar. Başka bir deyişle, bireysel kimlik inşa edilirken kolektif kimlikler 

tarafından tamamlanır. Bu tamamlanma süreci içselleştirme üst kategorisi şeklinde 

tanımlanmıştır. İçselleştirme kategorisinin alt kategorilerini ise informal tarih, 

sosyalleşme ve dil oluşturmaktadır.  

Sosyalleşme toplumdaki sosyal gerçekliğin birey tarafından içselleştirilmesi sürecini 

tanımlar. Birey bu süreçte sosyal gerçekliğin değerleri, kavramlarını, tutumlarını 

öğrenir. Aileyle başlayan bu süreç, yakın çevre ve yaşam boyu öğrenmelerle devam 

eder. İlk sosyalleşme çevreyle uyumlu bir öğrenmeyi mümkün kılmaktadır. 

Katılımcılardan Y bu süreci şöyle aktarmaktadır. “Yani üniversiteye gelene kadar bir 

öğrenci yaşadığı çevre aşağı yukarı aynı ise o çevrenin taşıdığı kültür olsun dil olsun 

inanç olsun belli değer yargıları olsun bu konularda farklı düşünmez genelde çevresi ile 

aynı düşünür.” Bireyin çevresiyle benzer düşünüş biçimi ve kendini konumlandırması 

süreci katılımcı H tarafından da şöyle aktarılmıştır. “Aslında yine benimsiyor ama 

onları bir süzgeç gibi düşündüğünde ortaya çıkıyor. Yine etrafını görüyorsun model 

almak olarak değil ama etrafı süzüyorsun bu böyle şu şöyle bunun kimlikleri vs 

görüyorsun. Nasıl bir ben olmasına dair bir şey oluşuyor. Bununla alakalı aslında. Sen 

kendini bu yana alıyorsun. Toplum baskısı olmadan kendine ne uyuyorsa ya da kendini 

hangi anlamda rahat hissediyorsan aslında kimsenin olmadığı zaman en çok bireysel 

kimlik olduğu zaman ortaya çıkıyor.” Katılımcılardan M bu sosyalleşme sürecini şu 

şekilde aktarmıştır. “Özellikle mesela ergenlik ve sonrasında tamamen bireyin 

içerisinde bulunduğu ortamdır, okuduğu kitaptır ne bileyim arkadaş çevresidir, şudur 

budur. Onunla beraber hani nasıl derler kişinin hani böyle yaşantısı üzerine 

oluşturulmuş bir şeydir herhalde. Ne bileyim inandığı değerler olabilir.” Çevrenin 

bireyin sosyalleşme sürecindeki etkisi katılımcı Y tarafından şöyle aktarılmıştır. 

“Üniversiteye geldiğinde gençlerin kimlik değişimi yaşaması bazı çocukların aileleri 



 

 

112 

tarafından tanınmayacak hale gelmesi özellikle edindikleri çevrelerle alakalı. Onu da 

işte arkadaş grubundan okudukları kitapları, izledikleri şeylere kadar pek çok şey 

etkiliyor.” Sosyalleşmenin sistematik halde kurumsallaşmış şekli ise eğitimdir. Kültürel 

aktarımın bir aracı olarak eğitim kurumları sosyalleşme sürecinin temel aktörleridir. 

İktidarın aygıtı olarak değerlendirildiğinde egemen kültürün yeni kuşaklara 

aktarılmasının aracı olarak eğitim, diğer taraftan altkültürlerin ötekiliğini de sosyal 

gerçekliğin bir parçası haline getirir ve biz-öteki kategorisinin sürekliliğini sağlar. 

Katılımcılardan Uludere 4 eğitimin bu misyonunu şu şekilde dile getirmiştir. “Bunun 

devamlılığını sağlayan şey devletin belirlediği eğitim sistemidir. Bu eğitim sistemiyle 

devletin benimsediği ideolojileri öğrencilere halka topluma bir şekilde aktarıyorlar. Ve 

bu aktarım yüzyıllarca bu şekilde devam edebiliyor. Yani belli bir süreçten sonra 

insanların kendilerini bu şekilde kategorize etmeleri aldıkları eğitimle ilgilidir. Ve 

eğitim uzun zamandır bu şeylere alet edilmek üzerine kullanıldı Türkiye’de.”  

İçselleştirme üst kategorisinin diğer bir alt kategorisi dildir. Sosyalleşme bireyin sosyal 

gerçekliği öğrenme sürecini ifade eder. Bu öğrenme sürecinde ortak kavramlar ve 

anlamların birey tarafından öğrenilmesi sosyal gerçekliğin birey tarafından 

içselleştirilme sürecinde önemli araçlarıdır. Ortak anlamı oluşturmak için kullanılan dil 

aynı zamanda yabancılaşmayı da ifade eder. Egemen kültürün altkültür grupları 

tarafından içselleştirilmesi altkültür gruplarının kendi anlam dünyasına 

yabancılaşmasını ortaya çıkarır. Katılımcılardan Y bu durumu şu sözlerle aktarmıştır. 

“Kendi dilimizi kullanmamanın yabancılaşmak olarak görüldüğünü düşünürsek, dili 

kullanmak kültürü sahiplenmek gibi bir şey olarak algılanıyor. Örneğin kendi dilinizi 

değil de mesela bir Kürt vatandaşının Türkçeyi kullanması belli çevrelerde asimilasyon 

olarak görülmüyorken belirli çevrelerde dilini sahiplenme olarak görülebilir. Ortak bir 

dil olarak görülebilir. Ama dili aşırı sahiplenmek yani dilin özünü koruyabilirsiniz ama 

başka kelimeler dilimize girmemeleri kültürümüz bu yönde değişmemeli demek de 

kültürün geçmişe takılıp kalmasına neden olabilir.” Katılımcı Y’den devam edecek 

olursak “Kendi açımdan düşünürsem annem babam Kürt asıllı olduğu için ve bu arada 

eğitimimi Türkçe alıp Türkçeyi öğrendiğim için öz kültürüme dair birçok şeyi 

bilmiyorum. İnsanın dilini bilmemesi kendi kültür eksikliğinin en önemlisi bence.” 

demektedir.  Bu durum tarihsel arka planı içerisinde katılımcı U tarafından şu şekilde 

ifade edilmiştir. “Bir yandan yabancılaşmadır ama daha büyük oranda eksikliktir yani. 



 

 

113 

Benim Osmanlı Tarihini Osmanlıca okuyamamamda ayrıca bir eksiklik. Dedemin 

babamın bulundukları ortamda konuştukları dili de anlayamamam bir eksiklik o kadar. 

Doğuda da pek çok kişi Türkçe bilmiyor.” 

İçselleştirme üst kategorisinin diğer bir alt kategorisi informal tarihtir. İnformal tarih 

geçmişin sosyal gerçekliğin bir parçası olarak bireyler tarafından kullanılmasıdır. Bu 

kullanım kültürel aktarım çerçevesinde biz kategorisini tarihsel süreklilik içerinde 

yeniden inşa eder ve bireylerin kökenleri hakkında bilgiler vererek geçmişi ortaklaştırır. 

Nitekim katılımcılardan Y sözlü kültür ile ilgili şunları aktarmıştır. “Sözlü olarak yani 

atadan dededen duyma biçiminde yani toplumun yüzde sekseni doksanı kültürü 

okuyarak değil de geçmişteki atalardan dedelerden duyarak uyguluyor.” 

Katılımcılardan Hrant Dink 1 de informal tarihin yaşamdaki kullanım biçimlerini şöyle 

aktarmaktadır. “İnformalde sokakta tartışırken şöyle bir şey var. Ötekiler kendine o 

kadar az belli eden durumda ki toplum o kadar saflaştırıldı ki sen aslında en yakın 

arkadaşının Kürt olduğunu bilmiyorsun ama aldığın veriyle Kürt’ü ona kötülüyorsun. 

Benim çok kafası açık olduğunu düşündüğüm lise öğretmenim bir gün bana Alevileri 

kötüledi. Alevi arkadaşınız var mı diye sordum yok dedi. Ama bunu ağızdan ağıza 

anlatıyorsun. Ama şeyi anlatmıyorsun mesela Ermeni çetelerinin öldürdüğü Türkleri 

anlatıyorsun ama 1915’de katledilen Ermenileri anlatmıyorsun.” Bireyin farklı 

bağlamlarda kendini meşrulaştırmak için informal tarihi kullanması, kullandığı 

örneklerin doğruluğu ve yanlışlığından ziyade işine yarayıp yaramaması bağlamında 

değerlendirmelidir. Bireyin kullandığı tarih söyleminin temel işlevi bireyin bağlamdaki 

konumunu güçlendirmektir. Benzer biçimde informal tarih medya ve diğer iletişim 

araçlarıyla da sosyal gerçekliğin kullanımına sunulur. Filmler, diziler, bilgisayar 

oyunları, romanlar bunlardan birkaçıdır. Bahsi geçen ürünlerin ana kurgusu dışında alt 

bağlamların da farklı tarihsel referanslar ve imalar yer almaktadır. Katılımcılardan İ bu 

duruma şu şekilde örnek göstermiştir. “Mesela Ay Savaşçısı diye bir çizgi film var 

Japonların yaptığı. O ay savaşçısında bir trans var. Çizgi film yani düşünün. Bir trans 

var ve bir sevgilisi var işte böyle. Ama cinsiyet rolleri o kadar belirsiz ki. Eşcinsel 

ilişkiler var. Transların arasında ilişkiler var. Trans erkek ama eşcinsel falan böyle son 

derece hani bambaşka bir dünya yaratmışlar çocukların zihinlerinde. Benim kardeşim 

bunu izliyordu ve Türkçe’de bunlar tamamen farklı çevrilmiş. Almışlar Ay Savaşçısını 

işte o transı, kadın olarak yazmışlar hiçbir şekilde trans değil. Yani sevgilisi var ama o 



 

 

114 

sevgiliyi kuzen olarak gösteriyor kesinlikle sevgili değil. Hani bambaşka bir şey 

yaratmışlar. Zaten dili kendileri değiştiriyorlar.”  

İçselleştirme sosyal gerçekliğin birey tarafından kabulünü ve sosyal gerçekliğin birey 

tarafından yeniden üretilmesini sağlayan bir kategori olarak ortaya çıkmıştır. Bu 

kategori aynı zamanda bireysel kimlikle kolektif kimliklerin ilişkide olma biçimini 

ortaya çıkartır.  

Bu göstergeler ışığında bireysel kimlik verili değildir. Katılımcılardan K kimliğin verili 

olmadığını şu şekilde açıklamıştır. “Şöyle söyleyeyim. Bir kere insanlar doğduklarında 

alınlarında sınırlarla dinleriyle veya milletiyle doğduğuna inanmadığım için kimlik 

daha sonra kendi düşünceleriyle oturtmuş olduğuna inanırım. Onun için özellikle milli 

kültür,  milliyetçilik gibi değerler bizim sonradan aldığımız değerlerdir.” Bu açıdan 

bakıldığında bireysel kimlik, kolektif kimliklerle etkileşime giren bireyin inşasıdır. Bu 

durum katılımcı Y tarafından şu şekilde aktarılmıştır. “Benim bireysel kimliğim 

çevremde dinin ve kültürün ortak etkisiyle oluşmuş olan bir kimliktir.” Aynı zamanda 

bireyin inşa faaliyeti kendini öteki üzerinden tanımlama sürecini de ifade eder. Nitekim 

katılımcı İ kendi kimliğini şu şekilde ifade etmiştir. “Evet. Kesinlikle. Yani beni ben 

yapan trans olmam.” Bireysel kimliğin inşası süreklilik arz eden bir durumdur. Farklı 

bağlamlarda birey kendini farklı biçimlerde inşa eder. Bu kimliğin sabit olmadığı 

anlamına gelir. Katılımcılardan İ bu durumu şöyle ifade etmiştir. “Kimlikler düzeninde 

ben kendimi ya ben kimliğin sabitlenemez bir şey olduğunu düşünüyorum.  Bir yere 

oturtmuyorum. Ama sadece şunu söylüyorum ben trans bir bireyim.  Yani din vs. falan 

bunları çok fazla tanımlamıyorum yani.  Ya da onları da kendim inşa ediyorum ama 

şuyum demiyorum.” Bireysel kimliğin inşası egemen kültüre mensup birisi için ve biz 

kategorisi içinde yer alan bireyin üzerine fazlaca düşündüğü bir konu değildir. Katılımcı 

İ bu durumu şöyle aktarmaktadır. “Kimseye düşündürtülmez bu çünkü. Yani öteki 

olmayan hiç kimse bunu düşünmez. Ama eğer ötekilik yaşıyorsanız bunu düşünmek 

zorunda kalırsınız.” Birey farklı bir kültürel grupla karşılaştığında kimliği üzerine 

düşünüp, kendini tanımlama ve inşa etme ihtiyacı hisseder. Benzer biçimde Hrant Dink 

3 bu durumu şöyle ifade etmiştir. “Mesela bizim bir kimliğimiz var. Sahiplendiğimiz ya 

da bizim üzerimize geçirilen bir kimlik. O bizim benliğimizi oluşturuyor aslında. Benlik 

bedenine kimlik elbisesi giydiriliyor. Ve zamanla aslında o elbise dediğimiz şey 

benliğimizle bir hale geliyor. Adımın önüne bir sıfat koyarak ben buyum diyorum. 



 

 

115 

Adımın sonrasında yok o sıfat. Buradaki o tartışmanın belki de en kilit noktası burada. 

Karşı taraf öteki dediğimiz kişi veya kişiler veya grup veya cemaat veya topluluk artık 

adı her neyse. O olduğu anda artık sende onun ötekisi oluyorsun ve kimlikler çatışıyor 

orada aslında. Olaya çok farklı bir açıdan baktığında benim baktığım yerden 

baktığında insan olarak baktığım zaman olaya bu metin bence sıkıntılı bir metin bence 

mutlak surette bir şeylerin değiştirilmesi gerekli. Ayrıca Türküm ben, Kürdüm ben veya 

şuyum ben ibareleri varken bu kadar geniş ve saf bir milletten nasıl bahsediliyor. Hani 

dört nesilden sonrası Türk’tür. Türk’te kabul edebilir şeyi var. O mantığa göre bende 

Türk oluyorum. Şimdi ben Türküm dediğim zaman ciddi anlamda böyle damarlarımda 

Türk kanı geziyor mu bilemiyorum bu kadar temas etmiyor bana. Bana farklı şeyler 

temas ediyor. Bana insan olmam daha fazla temas ediyor.”  

Bu bağlamda tarih anlatısı bireysel kimliğin kolektif kimliklere aidiyet duyma 

biçimlerini belirler. Farklı bağlamlarda bireysel kimlik inşa edilirken ait olunan biz 

kategorisi benzerlikler üzerinden tanımlanır. Benzerliklerin tanımlandığı alan tarihten 

başkası değildir. Tarihsel süreç içerisinde belirlenen ve biz kategorisinin ortak 

özellikleri tarihselleştirilerek temellendirmeye çalışılır. Bu temellendirme çabası bireyin 

kolektif kimliğine dayanarak kendisini inşa etmesi anlamı taşır. Ötekinin karşısında 

daha güçlü bir öznenin inşası bir tarafıyla kolektif kimliğiyle birlikte varolmayı, diğer 

tarafıyla da kendi duruşunu güçlendirmek için tarihe referans verme biçimlerini 

gündeme getirir. Tarihe referans vererek birey öteki karşısında kendini inşa eder.  

Diğer taraftan tüm kolektif kimlikler bireysel kimliğe dair bir tahakkümü içerir. Bireyin 

doğduğunda toplum tarafından öğretilmesi gereken değer, norm ve davranış kalıplarının 

varlığı bu tahakkümü meşrulaştırır. Sosyal gerçekliğin bir yansıması olarak olması 

gerekenin bireyin toplumsal yaşantıyı özümsemesidir. Bu durum aynı zamanda kolektif 

kimliklerle bireysel kimlikler arasında gerilimin temel nedenlerindendir. Birey bir 

tarafıyla kendi olmaya çalışırken diğer tarafıyla toplumun istediği ben olmak 

durumundadır. Bahsi geçen bu gerilim tarihin kullanım biçimlerini de belirler. Kolektif 

kimliklerin ürettiği ortak anlam ve ortak geçmiş birey tarafından farklı anlamlarla 

yeniden inşa edilerek, kolektif kimlikle bireysel kimlik arasındaki gerilimi bireysel 

kimlik lehine çözmeye çalışır. Böylelikle kolektif kimliğin tanımladığı ve inşa ettiği 

tarih anlatısı birey tarafından yeniden inşa edilerek kolektif kimlik karşısında bireysel 

kimlik meşrulaştırılmaya çalışılır. Bireysel kimliğin kolektif kimlikle yaşadığı bu 



 

 

116 

gerilim, bireysel kimliği varoluşçu bir yapıya büründürür. Bu bağlamda bireysel kimliği 

inşa etmek politik olana karşılık gelir. Politik kimlik olarak bireysel kimlik kolektif 

kimliklere rağmen kendisini var etme çabası olarak tanımlandığında özcü tavıra karşı 

çıkarak her kimliğin birer inşa olduğunu tanımlamaktadır.  

 

4.2.1.Tarihin Kimliğin İnşasında Kullanımı ya da Tarihin Kullanılış 
Biçimleri 

 

Örnek olay tasarımları üzerine yapılan odak grup görüşmelerden çıkan bulgulara göre 

tarihin farklı bağlamlarda kullanış biçimleri bu bölümde tartışılacaktır. Gömülü teoride 

eksensel kodlamanın açık kodlamadan sonra kategoriler arasında bağlantıların 

kurulduğu süreç olduğundan bahsetmiştik. Tarihin kimliğin inşasında kullanımı ile ilgili 

yapılan odak grup görüşmeler sonucunda temellendirme, ikna etme, inkar etme, 

demagoji, refleksif düşünme kategorileri ortaya çıkmıştır.  

 

4.2.1.1.Temellendirme Aracı Olarak Tarih 

Bu kategoride katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle karşılaştığı farklı bağlamlarda 

tarihi kendi argümanını desteklemek için, eylem amacının yönünü değiştirerek kendi 

fikrini ve konumlanışını temellendirmek için, bireysel öykü ya da yaşanmışlıklarından 

örnek vererek kendi konumlanışını temellendirmek için, benzerlik ve süreklilik 

örnekleri vererek kendi fikrini temellendirmek için, tarihi kullanarak sorumluluğu 

paylaştırıp eleştirileri azaltmak için, konumlanışının tarihsel olduğunu ifade etmek için 

tarihten başlangıç noktası göstererek kimliğini ve konumlanışını inşa etmişlerdir. 

Temellendirme kategorisinin alt kategorileri birbirleriyle ilişkilidir. Alt kategorilerin 

temel işlevi bireyin tartışmanın bağlamında kendi fikrini, konumlanışını, kimliğini 

temellendirmektir. Bu bağlamda bu durum tarihin bireyin kendini meşrulaştırmanın bir 

aracı olarak kullanımı anlamına gelmektedir.  

 



 

 

117 

4.2.1.1.1. Fikrini Desteklemek için Tarihin Kullanımı 

Farklı politik kimliklerin bir arada olduğu durumlarda birey kendi kimliğini ötekisiyle 

karşılaşır. Ötekiyle farklı gruplara ait olduğundan tartışılan konuda farklı söylemlerin 

ortaya çıkması beklendik bir sonuçtur. Birey tarihten referanslar vererek kendi fikrini 

destekleme ve konumlanışını sağlamlaştırma ihtiyacı hisseder. Nitekim Kürt, Alevi, 

Sosyalist Uludere 1, Türk, Özgürlükçü Sol, Agnostik, Yeşil Uludere 2, Türk, Deist, 

Ulusalcı Uludere 3, Kürt, Sünni Müslüman, Dindar Uludere 4’ün olduğu Uludere odak 

grup görüşmesinde kültürel kimliği Kürt olan iki katılımcının arasında geçen konuşma 

Uludere 4’ün fikrini temellendirmek için Uludere 1’in tarihi kullandığını görmekteyiz. 

Bu odak grup çalışmada farklı kültürel kimlikten olan katılımcılara karşı Uludere 4 ve 

Uludere 1’in birlikte konumlanışı aşağıdaki konuşmada gösterilmiştir. 

Uludere 4: “Köylülerin ifadesine göre bunlar askerlere bilgi vererek kaçakçılığa 

gidiyorlar. Tırnak içerisinde söylüyorum kaçakçılık yani bundan askeriyenin haberi 

varsa ve bilgi dahilinde gerçekleştiriliyorsa o zaman buna kaçakçılık diyenlerin 

incelenmesi gerekiyor.” 

Uludere 1: “Evet. Atalardan kalan bir şey bu.” 

Yine aynı odak grup çalışmasında Uludere 4’ün Kürtlerle devletin ilişkisini tartıştığı 

aşağıdaki alıntıda devletin sergilediği davranışlara verdiği anlamı ve konumlanışını 

1980’lere referans vererek desteklemeye çalışmaktadır. 

Uludere 4: “Benim söylediğim şu eğer hükümet tüm bu adımları atmasaydı her şeyi hiçe 

saydığı sayılırdı ve bu ciddi bir kayba uğrayabilirdi. Kürtlerin mücadelesi devleti bu 

noktaya getirdi. Ama tüm bunlardan önce isteseydi 30 yıl daha devam ettirebilirdi. Ama 

devlet kendini sağlama almak adına bu adımı attı. Bu hareketin başladığı aşama için 

söylüyorum devlet Kürtleri memnun etmeye yönelik hiçbir şey yapmıyor sürekli 

baskısını arttırıyor ve böylece bir hareket ortaya çıktı 80’lerde ve bu devam ettikçe 

hükümet bir şekilde bir şeyler yapmak zorunda kaldı. Yapmaya başladı en azından. 

Uzun dönem çok önemsemezken artık bu dönemde biz bu işten nasıl sıyrılırız olayına 

girmeye başladılar.” 

Benzer bir kullanım Sivas olaylarının tartışıldığı odak grup görüşmesinde katılımcı 

Sivas 1 tarafından gerçekleştirilmiştir. Sünni Alevi mücadelesinin toplumsal bir 



 

 

118 

tabanının olmayışını tarihte siyasi mücadelenin bir parçası olarak ortaya çıktığını örnek 

vererek bu fikrini ve konumlanışını ifade etmiştir.  

Sivas 1: “Öncesinde de var. O bir iktidar arayışıydı. Osmanlılarla İranlılar arasındaki 

bir çekişmeden Alevilerin daha çok İran tarafını tutmasından, Şah’ı tutmasından 

kaynaklı bir şeydi, bir iktidar süreciydi. Sonra tabi şey oldu, bir katliam oldu, tersi 

olsaydı belki Anadolu da bir alevi devleti olurdu, başka bir şey olurdu, Şii devleti 

olurdu büyük olasılıkla ,alevi devleti olmazdı çünkü Alevilik öz itibariyle ilkeldir, demek 

istediğim daha primatif, doğuya yakın öze yakın daha vatani, içtenliğe daha çok önem 

veren ,modern durumla tezatlıkları var içten, tezatlıkları olduğu için , bir milliyetçi şeyi 

yoktur Alevilerde, böyle bir şey yaratamazsınız, yani bir insanı öldürmek için bir 

gerekçe sunamazsınız, galeyana getiremezsiniz mesela insanları. İktidar, iktidara 

mesela daima uzak olmuştur, yani mesela sorduysa diye söylüyorum Osmanlının ilk üç 

padişahının paşasının alevi olduğu söylenir. Sünniliği sonradan bir şey olarak, yönetim 

aracı olarak hani bir değişim ve dönüşüm aracı olarak soktukları falan kullandıkları 

söylenir. Öyle enteresan şeyler var tarihte.” 

 

4.2.1.1.2.Eylem Amacının Yönünü Değiştirerek Tarihi Kullanma ve Fikrini 
Destekleme 

 

Bu kategorinin temel özelliği farklı kimliklerin bir araya geldiği bağlamlarda konunun 

akışı devam ederken katılımcının herhangi birisinin eylemin farklı yönlerine dikkat 

çekmek için veya kendisinin hakim olduğu alana ilgiyi ve tartışmayı çekmek için tarihi 

kullanmasıdır. Örneğin 28 Şubat tartışmasında katılımcı bağlamı asker ve ekonomik 

ilişkilere dönüştürmeye çalışmaktadır.  

28 Şubat 2: “Ben az önce belirtmiştim. Ben şuna inanıyorum. Asker dediğimiz olay 

mantalitesini düstur edilmiş bir halka sahibiz. Halk gerektiğinde kendi hakkını 

savunamayacak kadar sığ bir halk. O yüzden birilerinin asker Ergenekon davalarında 

vs. asker sürekli gıdıklıyor ve halkın kendisine ihtiyacı var.  Bu ülkeyi hizaya getirecek 

olan sadece askerdir.  Ya artık kendini savunmaktan, 80 darbesini bire bir yaşadınız. 

Askerin sizi bire bir nüfus cüzdanlarınızı kimsin nesin diye aradığını sokaklarda 



 

 

119 

yürürken sürekli askerin baskısıyla sizi gözlemesiyle karşılaştığınızı biliyorsunuz. Sonra 

bu halk diyorsunuz kendini savunsun. Halk kendini savunmaya çalıştığı her durumda 

bir şekilde darbeler ortaya çıktı. Darbelerle halk askerin sen düşünmeyeceksin 

dayatmalarıyla sindirildi. O yüzden diyorum korkutulmuş sindirilmiş bir toplum 

oluşturuldu. Bu toplum mühendisliğinde askerin yaptığı zaten dayatma. 28 şubat 

sürecinde işin içinde farklı boyutlar vardı. Ekonomik boyutları vardı. Medya boyutu 

vardı. Yök’le vs eğitim boyutu vardı ve bunların hepsinin biz hala bakıyoruz. Kaç yıl 

oldu Türkiye’de başörtüsü sorunu çözüleli? 2007-2010 civarında üniversitelerdeki 

insiyatif kullanılarak yapılan bir şey.  Batırılan bankalar İMF’ye dünya borsaları vs 

olan borçlarımızın yeni yeni temizlenmeye çalışıldığı bir dönem. Batırılan batık 

bankalardan vs yine bakıyoruz ki 28 Şubat olayında genelkurmaylar bankaların başına 

geçiriliyor. Dokunulmazlık yasasından faydalanılarak o bankanın içleri bir güzel 

sömürülüyor. Bir yerlere paralar aktarılıyor. Bu kirli paralar bir bakıyoruz,  

Genelkurmayın maaşı ne kadar? 16000. Bir bakıyoruz Kenan Evren orada burada 

Kuşadası’nda vs. Kendine villalar yazlıklar yaptırabiliyor.” 

Hrant Dink odak grup görüşmesinde Hrant Dink 1 Hrant Dink’in öldürülmesini 

Ermenistan ve Türkiye özelinde yakınlaşma diaspora bağlamında tartışırken, Hrant 

Dink 3 bu bağlamı tarihi kullanarak değiştirmeye çalışmaktadır.  

Hrant Dink 3: “İktidar koltuğu, gücü kimdeyse insanları hakimiyet altına alabiliyor. 

Buna gerçekten katılıyorum. Hatta aklıma bir film sahnesi geldi. Yüzüklerin efendisinde 

Gandalf yüzüğü almak istemiyordu. Yüzüğü alırsam iyi amaçlarla kullanır kötü 

sonuçlar doğurur şeklinde bir düşüncesi vardı. İyi niyetle yola çıkıp iktidarın gücüyle 

yaptığımız hatalar tarihsel süreçte çok fazla. Hrant Dink’in ölümünden sonra gelişen 

hepimiz Ermeniyiz olaylarına çok şey bakamam. Aa ben Ermeniyim tamam. Ortada 

öldürülmüş bir insan var. Kim olursa olsun bu benim vatandaşım ve ben onu korumakla 

mükellefsem devlet olarak bunu yapamıyorsam kendi sistemimdeki devlet anlayışıma 

dahi ters bu olay. Zaten devlet baba biz baba deriz baba bunu yapamıyorsa çocukları 

ne yapacak. Katılmadığım şeylerde var. Milliyetçilik kavramı benim kafamda çok farklı 

bir kavram. Bana anlatılanlar çok farklı. Mesela Kemalizm çok farklı. Kemalizm sizin 

söylediğiniz gibi 1950’lerden sonra, Mustafa Kemal’in çizdiği milliyetçilik farklı. 

Kendini milliyetçi olarak tanımlayanların milliyetçilik tanımları çok farklı. 



 

 

120 

Milliyetçiliğin tanımında da anlaşırsak eğer söylediklerine aşağı yukarı katılıyorum 

ben.” 

Eylem amacının yönünü değiştirerek tarihi kullanmaya dair diğer bir örnek dindar nesil 

tartışmalarında yaşanmıştır. Ulus devlet, eğitim sistemi ve kapitalizm ilişkisi 

tartışılırken Dindar Nesil 2 konuşmanın akışında diğer katılımcılar tarafından eleştiriye 

uğramıştır. Bu bağlamda o da eylemin amacının yönünü değiştirerek kendisini 

konumlandırmaya çalışmıştır.  

Dindar Nesil 2: “Bence altyapı tamamen bizim yani doğu toplumlarının demokrasiye 

çok da uygun değil. Yapı yavaş yavaş yani 90 yıldır cumhuriyet süreci var ama 

tamamen demokrasiye geçtiğimiz belki hani tam anlamıyla demokraside değil de 

1980’lere 70’lere kadar demokrasiden söz etmek sadece seçim yoluysa kabul. Ama 

mesela tek parti döneminde demokrasi söylemleri yapılıyor ancak çift devreli bir seçim 

sistemi var. Türkiye’de bir elit tabaka varlığından kesinlikle yadsınamaz bir üst tabaka 

var ve onların seçtiği kişilerin iktidara gelmesi. Osmanlıdan kalan bir eğitim sisteminin 

düzeltilmeye çalışılması bence kendi eğitim pedagojimizi ya da eğitim sistemimizi 

oluşturmuyoruz. Ordan biraz şurdan biraz alarak bir eğitim sistemi oluşturmaya 

çalışıyoruz bu problem burada.” 

Yine benzer biçimde Uludere odak grup görüşmesinde iç grup, dış grup ve farklı 

kimliklerin birbirlerini ötekileştirmesi tartışılırken katılımcı Uludere 4 eylemin 

amacının yönünü değiştirerek bağlamı değiştirip, kendi fikrini temellendirmeye 

çalışmıştır. 

Uludere 4: “Şuandaki mevcut yönetim hep Osmanlıya gönderme yapar. Bir ara 

Erdoğan’ın dilinden düşmeyen şey Fatih’in bir devlet için herkesi öldürebilmesi toplum 

için kişiler fertler feda edebilir algısı üzerinde duruyordu. Dolayısıyla olayı Uludere’ye 

bağladığınızda işte buradan PKK’lı bir grup geçecek içinde üç beş tane masum da 

gider ama olsun. O üç beş masum da feda edilebilir. Böyle bir Osmanlılığı geleneği var 

işte. Bunun en bariz örneği de Ahmet Davutoğlu’nun Dış İşleri Bakanlığı’na getirilmesi. 

Zaten bu yönetimin ortaya koyduğu da belli. Ve diğer kimlikler üzerine konuştuğumuz 

zaman Erdoğan öncesi hükümetlerinde vurgusu Mustafa Kemal yani Kemalizm 

üzerineydi. Mustafa Kemal ve o grubun oluşturduğu yönetimin nasıl bir anlayış üzerine 

kurulduğunu biliyoruz. Bakıyorsunuz şunu söyleyebiliyorlar. Bir zamanlar hor 



 

 

121 

görüldüğünü düşünen Sünniler aslında devlet sadece Kürtlere karşı değil, bir zamanlar 

bize de kötü davrandı. Evet devlet bir zamanlar herkese karşı kötü davrandı ama 

Kürtlere de Kürt oldukları için ayrıca kötü davrandı. Yani onunda bir ekstrası var. 

Kimlikleri kendileri yaratıyorlar aslında. Türk İslam Sentezi’ni Kürtler yaratmadı 

kendileri bunu ortaya attılar. Kemalizmi de bu grubu ortaya çıkarıp söz hakkına sahip 

olduklarını düşünen insanlar kullanmaya çalışıyorlar.” 

 

4.2.1.1.3. Bireysel Öykü ya da Yaşanmışlıkları Kullanarak Kendi Kimliğini 
Temellendirme 

 

Katılımcılar farklı kimliklerle karşılaştıklarında kendi fikirlerini temellendirmek ve 

farklı kimliklerden katılımcılarının yanında kimliklerini inşa etmek için bireysel 

öykülerini ve yaşanmışlıklarını da kullanmaktadırlar. 

28 Şubat tartışmasında katılımcı 28 Şubat 3 darbeler dönemini yaşanmışlıklarıyla 

örnekler vererek temellendirmeye çalışmıştır. Aynı zamanda bu durum diğer 

katılımcıların fikirlerine yönelik bir tahakkümü de içermektedir. Aşağıdaki alıntının 

satır arasında ben yaşadım, siz yaşamadınız, bu yüzden ben daha iyi bilirim önermesi 

yatmaktadır.  

28 Şubat 3: Şimdi ben öncelikle şunu belirteyim. Bunların hepsini canlı olarak yaşamış 

bir insanım. Ben yalnız kanaatim ve inancım doğrultusunda şunu belirtiyim.  Sivil 

yönetimin askeri yönetimlerden çok daha iyi olduğuna inanan bir görüşe sahibim. Bunu 

belirtirken veya bu konulara girerken ülkeleri yöneten yasalardan da uzak kalmamak 

lazım.  O dönemde anayasalarda, Türk Silahlı Kuvvetleri’ne ülkeyi koruma ve kollama 

görevi veriliyor, 135. Madde bunu açıkça söyler. Şimdi böyle bir anayasa maddesiyle 

görevlendirdiğin bir kuruluş görevini iyi ya da kötü yönde kullandı. Bunu yine tartışıcaz 

ama esas görev verilmiştir ve o değindiğiniz ihtilaller işte 12 Mart, 28 Şubat olayı. 28 

Şubat olayında asker bir balans ayarı vermiştir tezine ben katılıyorum, ama asker 

haklıdır demiyorum, askere yasayla biz  bu görevi vermişiz  ve asker de yerine 

getirmiştir ama  burada kurunun yanında  yaşta yanmıştır ve yanmaya da devam 

etmiştir. Hâlbuki 80 ihtilalinden önce şimdi Türk ulusunun bir özelliği vardır. Bazı 



 

 

122 

düşünürler buna balık zihniyetinde olan yani çabuk unutan bir toplum yapısına sahibiz. 

Bugün alkışladıklarımızı yarın yerden yere vuran kendi padişahını defalarca deviren, 

ondan sonrada alkışlayan, bir toplumuz. 60 ihtilalinde başbakanımızı astık. O sırada 

getirdik anıt mezarını diktik. Çelişkilerle dolu bir tarihe sahibiz. 80 ihtilalinden önce 

Türkiye’nin her köşesinde o dönemdeki asileri inceleyin, çünkü o dönemde günde 

ortalama 70-80 kişi öldürülüyor sokaklara çıkmak imkânsızdı. Akşam oldu mu herkes 

evine sığınmaya çalışıyordu. Ve burada da tek kurtuluş olarak asker niye duruyor, 

anayasada böyle bir görev verilmiştir niye bunu susturmuyor, çare olmuyor? O 

dönemde mutlaka duymuşsunuzdur 180-200 günde cumhurbaşkanı seçilemedi. Ortalık 

kan gölüne döndü. Ben o zaman Anadolu’da küçük bir ilde çalışıyordum. İkiye 

bölünmüştü. Ortadan geçen caddenin bir tarafında solcular diğer tarafına sağcılar 

hakimdi. Eğer sağcıysanız solcu tarafa geçemezdiniz, solcuysanız sağcı tarafa 

geçemezdiniz. Hatta açık bir örnek vereyim. İlde 2 tane karakol var. Şöyle denirdi 

solcuysanız İnönü Karakolu’na düştüysen yandın. Onların hepsi sağcıdır. Sağcıysan 

Çarşı Karakolu’na düştüysen yandın. Onların hepsi solcudur öyle bir Türkiye’ydi.” 

Aynı odak grup görüşmesinde katılımcılardan 28 Şubat 1 katılımcı 28 Şubat 3’ün 

darbeyi yukarıdaki alıntıda olağanlaştırma tavrına tepki olarak başka bir bağlamda 

kendi yaşanmışlığındaki münazarayla özdeşleştirerek satır arasında katılımcı 28 Şubat 

3’ün eleştiriye kapalı olmasını ima etmiştir. Ayrıca katılımcı 28 Şubat 3’ün eğitime 

yüklediği misyonu eleştirmiştir. 

28 Şubat 1: Dejavu yaşamış gibi hissettim. İlkokul beşe giderken bir münazara 

yapılmıştı. Başörtüsü kamusal alanda olsun mu olmasın mı diye.  Benim İlk 28 Şubatla 

yüzleşmem böyle olmuştu ve ben onu kamusal alanda başörtüsü olmaması gerektiğini 

savunmuştum. İlkokul beşe gidiyordum.  Bu münazarayı yaptıran din öğretmenimizdi. 

Bu tarz brifingler okullara farklı şekillerde yansımıştı.  Çok sonra çözdüm, sizin o 

üstüne basa basa eğitim dediğiniz kurum var ya insanın içini böyle zehirleyip kemiriyor. 

Hrant Dink odak grup görüşmesinde de katılımcılardan Hrant Dink 1 ulus devlet ve 

ötekileştirme tartışmasını yaparken, Hrant Dink özelinde tartışılan ötekileştirmenin 

sadece Ermenilere değil aynı zamanda Kürtlere de yapıldığını ifade etmek için 

çocukluğunun geçtiği, ailesinin hala yaşadığı Diyarbakır örneğinden hareketle duruşunu 

tanımlamaya, kimliğini inşa etmeye çalışmaktadır. 



 

 

123 

Hrant Dink 1: Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da tanıdığı uzaktan veya yakından 

akrabası ya hapiste ya dağda ölmemiş insan yok bulamazsın. Türkiye nüfusunun on bin 

on beş bin ailesinin yüreği sızlarken Güneydoğu’da Doğu Anadolu’da ya da İstanbul’da 

Kürt olup da yüreği sızlamayan Kürt vatandaşı yoktur. Yüreği sızlamayan Ermeni 

yurttaşı da yok bu ülkede. Ama yüreği sızlamayan Türk yurttaşı var. Doğrudan bir Türk 

askeri öldüğünde şehit olduğu için tüm Türkiye’de bir tahakkuz oluyor. Ama bu tarafta 

direkt kardeşi ölüyor. Arada böyle bir fark var.” 

 

4.2.1.1.4.Tarihteki Benzerlikleri Kullanarak Bireyin Konum Alınışının 
Temellendirilmesi 

 

Farklı bağlamlarda farklı kimliklerle karşılaşıldığında bireysel kimliğin inşası sürecinin 

bir parçası, grup içinde kendi kimliğine uygun biçimde konumlanmadır. Bu 

konumlanmanın nedeni grup içinde bireye göre ötekilerin varlığıdır. Ötekiyle farklılığın 

göstergeleri aynı konu hakkında farklı fikirlere sahip olma ve farklı fikirleri 

paylaşmadır. Bu bağlamda bireyler tarihteki benzer olayları bugüne bağlayarak kendi 

fikirlerini temellendirme yoluna gider. Nitekim 28 Şubat örnek olayında 28 Şubat 2 

katılımcısı 1980 darbesinin benzerlikleriyle 28 Şubat sürecine dair çıkarımlarda 

bulunmaktadır.  

28 Şubat 2: “Şöyle o zaman 28 Şubat süreci 1 yıl süren bir dava. Darbe girişimi adı 

altında planlı bir sistemde yapıldığını biliyorum. O dönemde irticai faaliyetlerin ortaya 

çıkışıyla birlikte ülke içinde bir bölünmenin yaşanabileceğine dair korkuların ortaya 

çıkarmış olduğu ve Genelkurmay destekli ve arka planında da üniversiteler. Ekonomik 

yönden ele alırsak belli bankaların, belli sendikaların işin içinde olduğu bir darbe 

diyebileceğimiz, yüzeysel bir darbenin ötesinde derin ve sistemli bir darbe. Darbenin de 

sistemli olarak benim zihnimdeki izahati halkın sizin kendi kendinizi yönetmenizi 

düşünmekten ziyade,  birilerinin kontrolüne ihtiyacınız var.  Öncesinde aslında bunun 

sistematiğinde şöyle bir şey yatıyor. 1980’lerdeki o darbeye bakacak olursak bir şekilde 

karışıklıklar ortaya çıkıyor ve halk buna artık bir şey yapamıyor. Askerin müdahale 

etmesine ihtiyaç duyulacak bir pozisyona çalışılması, 28 Şubat sürecinde de ben yine 

böyle bir sistem olduğunu düşünüyorum. Halk kendini planlayamaz yönetemez, bir 



 

 

124 

şekilde yönetici grubun olması gerekiyor. O dönemdeki medyanın çok fazla insanların 

zihnini yönlendirdiğini biliyoruz ki farklı farklı medya koalisyonu oluşmuş. Bir şekilde 

darbeyi destekleyen 28 Şubatçıları destekleyen bir medya ekolünün olduğunu 

görüyoruz.” 

Hrant Dink odak grup görüşmesinde katılımcı Hrant Dink 1 de kendi politik duruşunu 

konumlandırmak için benzerliklerden faydalanmıştır. Karabağ sorununa atıfla şunlar 

söylemektedir. “Ben Ermenistan’ın Erivan’da yaptığını, Türkiye’nin 1915’te 

yaptığından farklı olduğunu düşünmüyorum.” 

Başka bir örneğe de Uludere odak grup çalışmasında rastlanmıştır. Katılımcı Uludere 1 

Uludere’de yaşanan olayla benzerliğini düşündüğü olayları aktararak kendini 

konumlandırmaya ve ötekileri karşısında kimliğini inşa etmeye çalışmıştır.  

Uludere 1: “Şimdi baktığımızda Roboski’de yaşananlar yıllardır yüzyıllardır Türkiye’de 

yaşanıyor. Zinam’da gördük bunu, Dersim’de gördük, Ağrı’da gördük 90’lı yıllarda 

gördük.  Sürekli bir politika var. İnsansızlaştırma, susturma ve öldürme adına. Ben bu 

politikaların devamlı olduğunu düşünüyorum.  Dersim’de de Uludere’de de 

yaşananların farklı olmadığını düşünüyorum.  Bu bağlamda değerlendiriyorum 

açıkçası.” 

Yine aynı odak grup görüşmesinde Uludere 4 bahsi geçen olayla ilgili ailesiyle 

tartışmasını anlamlandırırken ailesinin verdiği tepkiyle II. Abdülhamid dönemindeki 

sosyal yapıyı benzerlik üzerinden tartışmanın bir parçası yapmıştır. Fikrini şöyle ifade 

etmiştir.  

Uludere 4: “Bir de mesela şu var kürtajda diyor ki bu canı alma hakkına sahip 

değilsiniz ya doğmamış bebek belki canlı olarak doğacağı bile meçhul olan soyut bir 

hayat üzerinden hassasiyet gösteriyorsun ama öbür tarafta her gün bir insan 

öldürüyorsun ve bunu da iyi neticeler aldık diye açıklıyorsun. Nasıl bu kadar hassas ve 

tutarsız olabiliyorlar. Aslında bu bir hastalık. II. Abdülhamid döneminde şöyle bir 

anlayış ortaya çıktı. Yerin kulağı vardır çünkü herkes birbirinden şüpheleniyor. 

Gerçekten korkunun yayıldığı bir dönem geçen telefonda akrabalarımla ya da ailemle 

konuştuğum zaman bir şey oluyor. Mesela söylüyorum diyelim ki hükümetle ilgili bir 

söylem işte Erdoğan şununla bununla falanla ilgili. Oğlum işte artık konuyu kapatsan 

mı diyor dinliyorlar yani başına kötü şeyler gelir bak sen görevlisin diyor babam 



 

 

125 

bundan korkuyor yani. Hem diyorum ki bu korkuyu yaşayıp bu adamlara nasıl iyi 

diyebiliyorsun, bunu senin aklın nasıl alıyor, büyük kısım böyle bunu herhalde 

algılamıyoruz. Yani bir taraftan çok tehlikeli görüyorsun telefonda oğlunla yaptığın özel 

görüşmenin başına iş açacağından korkuyorsun, ciddi bir korku imparatorluğu 

yaratılmış diğer taraftan bu adamı kendine yakın görüyorsun ve işlerin gayet iyi 

yürüdüğünden bahsediyorsun.” 

Sivas odak grup görüşmesinde de ötekilerin iktidarla yaşamış olduğu problemleri 

benzerlik üzerinden tartışmanın bir parçası haline getirilmiştir. Katılımcılardan Sivas 1 

bu durumu şöyle aktarmaktadır. “Hep böyleydi aslında ama bu uzlaşma süreci daha 

sıkıntılı. Osmanlı’da da benzer şeyler yapıldı. 19.yy bu cumhuriyetin kuruluşa kadar 

olan dönemde İslam kimliği altında bir şey var; birlikte hareket etme. Bu ülkedeki bütün 

azınlıklar neredeyse yok edilmiştir. Yani Asuriler, Keldaniler, Alevi Kızılbaşlar, 

Hristiyan Ermeniler katliamlar 1840’lardan itibaren başlıyor. İttihat ve Terakki, bugün 

iktidarda olan en azından yakın zamana kadar iktidarda olan anlayışın da 1850’lerden 

itibaren Abdülaziz’in kurduğu okullarda yetişen kadrolar bunlar. Kemalist olarak 

tanımladığımız kadrolar, İttihat ve Terakkiciler onlar ve aslında onların kurduğu 200 

yıllık meseledir bu. Hatta II. Mahmut’tan beri gelen baskıcı olan şeydir ama 

okuduğumuz, gördüğümüz işte tarihçi hocalarımızın önümüze koyduğu argümanlar 

üzerinden konuşuyoruz. Böyle bir inşa süreci var ve bu kadrolar, yani tek kimliği inşa 

eden kadrolar o Osmanlı’nın sonra Abdülaziz’in, Abdülhamit’in, kurduğu, sınırlarını 

belirlediği batıdan esinlenerek bu kadroların yetiştiği şeyler, okullar aslında. Yani 

cumhuriyetle birlikte bir kırılma falan yaşanmıyor, bir açımlanma var. Ben öyle 

görüyorum. Devlet geleneğinin devamını görüyorum. Bugün aslında yeni yeni 

argümanlar ortaya çıktıkça, nispeten özgür iletişim ortamları oldukça bu yapı 

değişebilir.” Yine Sivas 1’den davam edecek olursak “Sünnilerde de bu durum vardır, 

Yezidiler de bu durum çok belirgindir. Çünkü diğer kesimler tarafından o kadar çok 

katliama maruz kalmışlardır ki çok vahşi ve acımasız bir şekilde, hiç kimseye kız 

vermezler. Böyle bir savunma mekanizmaları geliştirmişler, onları suçlayamayız kız 

vermiyorlar diye. Bunları da anlayabilmek lazım. O psikolojiyi de anlayabilmek lazım, 

çoğunluk psikolojisiyle yaklaştığında onları anlayamayabilirsin, onun o azınlık şeyine 

bakmak lazım. Burada mesela kötü bir deneyim, muazzam bir etki yaratıyor toplum 

üzerinde. Orada muazzam bir kalıp var, o nedenle şeydir bence, Diyanetle ilgili bir şey 



 

 

126 

daha söylemek istiyorum. Aslında İslam’daki Şeyhülislam gibi Alevilere yönelik katliam 

şeyini verirken Zembilli Ali Efendi mi ondan fetva ister. O vermez. İnsanlıkla bağdaşan 

bir şey değil der, onun boynunu vurdurur. Ebu Suud’u getirir mesela. Doğru mudur 

bilmiyorum ama o hemen fetvayı verir. Günümüze baktığımızda Diyanet İşleri 

Başkanlığı’na baktığımızda şeyhülislamlıktan farklı olmadığına ilişkin hani bunu 

Atatürk’te bulabilirsin, İsmet İnönü’de bulabilirsin sonrakilerde bulabilirsin. Bugün de 

mesela başbakan bir yere gittiğinde ya da bir şey olduğunda Diyanet İşleri 

Başkanı’ndan küçük de olsa bir şey ister. Mesela, kürtaj meselesi. Tıp bunu tartışıyor, 

tıp bunu hangi dönemlerde yapılıp yapılamayacağını tartışıyor, din de tartışıyor, sadece 

İslam uleması değil dünya da tartışılıyor, yapılabileceği söyleniyor. Başbakan yine 

haramdır, yasaktır öyle değil midir diyor Diyanet İşlerine? Diyanet İşleri fetva 

çıkarıyor yasaktır diyor. Veya İslam havarisi bir yere giderken, daha geçenlerde şeydi 

bir meseleyle ilgili mesela. İl müftüsü yanında, öyle değil midir müftü bey diyor? O da 

tabi efendim öyledir diyor mesela. Şimdi, tehlikeli olan şey bu, yani o devletin 

sürekliliği için bir şey yapılması gerekiyorsa o sürekli fetvayı yazıp veriyor. Diyanet bu 

anlamda tehlikeli bir kurumdur. Sünni İslam’ın özgürleşmesi için de devletin dinsel 

alandan çekilmesi lazımdır.” 

 

4.2.1.1.5. Tarihteki Sürekliliklere Referans Vererek Bireyin Konum 
Alınışının Temellendirilmesi 

 

Tarihsel olaylardaki benzerlik, bir tarafıyla bugüne dair sürekliliği de ifade eder. Bu iki 

kategoride (benzerlik ve süreklilik) katılımcıların yaptığı epistemolojik olarak benzerlik 

ve süreklilikler üzerinden bugünü anlamaya çalışma çabasıdır. Analojiyi kullanarak 

bireyler odak grup içerisinde kendi duruşlarını konumlandırmış ve bireysel kimliklerini 

inşa etmişlerdir. Analojiyi kullanma biçimleri geçmişteki benzerliklerin bugünkü benzer 

olanlarla karşılaştırılması ve geçmişten bugüne sürekliliğinin var olduğu ön kabulüne 

dayanır.  

Tarihin meşrulaştırma işlevinin en fazla kullanıldığı bu kategori aynı zamanda tarih 

yazımı bağlamında tarihin bireysel farklı bakış açıları üzerinden anlatı olarak inşa 



 

 

127 

edildiğinin bir argümanını da oluşturmaktadır. Bu tartışmaya tarihin kurgulanışı 

kısmında tekrar döneceğiz. 

Bireylerin kendi konumlandırmalarını ve kimliklerin inşasında sürekliliğin fazlaca 

kullanılması tarihin pragmatik olarak kimliğin inşasında kullanılmasından kaynaklanır. 

Nitekim birey kendini istediği biçimde inşa edebileceği örnekleri tarihte bulması ve 

istediği biçimde tasarlaması buna olanak sağlamaktadır. 28 Şubat odak grubun da 

katılımcı 28 Şubat 1 sürekliliği bir devlet anlatısı olarak değerlendirmektedir. O’nun 

aktarımı şu yöndedir. “Tarihsel bir şey aslında İstiklal Mahkemeleri’nden başlayıp bir 

şekilde 28 Şubat’a kadar devam eden yine aynı zamanda 1915’lerde soykırımdan 

başlayıp bir şekilde PKK’ye kadar gelen sadece işin içinde dindarların ayağının 

olmadığı işte bir sürü karmaşadan oluşan bir devlet algısı var. Bütün bu darbeler 

bunlardan sadece bir tanesini hepimiz biliyoruz. Kurulduğundan 1945’e kadar tek parti 

ile yönetilmek zorunda kalmış bir ülkede yaşıyoruz, aynı zamanda, çünkü tebaaya 

insanlara hiçbir zaman güven olmamış. Başını boş bıraktığında senin arkandan iş 

çevireceğini düşünen bir elit var ortada ve o elitin yaptığı bir hadise olarak okunur o da 

ama diğer taraftan 1980 darbesi sonrasında herkesin Kürtleştirildiği (öteki anlamında 

kullanıyor) ortama da kendine en kolay yer bulan dindarlar oldu. Bunu kimse inkâr 

edemez. Sonuçta bir tehlike arz edecek noktaya geldiğinde yok edilmeye mahkûmdur. 

Tabi bu Libya meselesi, kültür meselesi, milli görüş meselesi. Milli görüş olay çıkardı 

demek zaten askeri haklı çıkartacak da bir şeyin altını dolduran bir şey yani.” Katılımcı 

28 Şubat 1’in devlet anlatısını bir bütün olarak algılaması kendisinin sosyalist, liberal, 

özgürlükçü sol ve yeşil politik duruşundan kaynaklanmakta ve kendisini mevcut sisteme 

karşı öteki olarak değerlendirmesinin bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Benzer 

biçimde 28 Şubat tartışmasında katılımcı 28 Şubat 2’de kendisini öteki olarak 

değerlendirmiştir. Dindar olmasından kaynaklanan bu durum, mevcut söylemin 

sürekliliğini kendi kimliği üzerinden tanımlamaktadır. Bu tanımlayış sürekliliği ifade 

etmede tarihi kullanımını ortaya çıkarmıştır. Katılımcı 28 Şubat 2 görüşlerini şöyle 

ifade etmiştir. “Bence Türkiye’de sürekli raydan çıkan bir halk ve bu halkı yerine 

oturtmaya çalışanda bir cuntacı sistem var. Bu Osmanlı’da İttihat ve Terakki 

döneminde de var. Hatta daha geniş perspektiften de bakabiliriz. Burada şu var. Birileri 

seçkinci bir grup cumhuriyet elden gidiyor ya da laiklik elden gidiyor söylemleri bunun 

da arkasında ortaya çıkan seslerin bir şekilde bastırılması. Bu cümlelerle ben bunun 



 

 

128 

arkasında bu Hizbullah’tır vs. söylendi. İşte bu süreç 28 Şubat postmodern darbe 

olarak geçti tarihe.”  

Yukarıdaki iki örnekten hareketle tarihin sürekliliğine yaptığı vurgu üzerinden konum 

alışını ve kimliklerin inşasının kendini öteki hissedenlere has bir kullanım olduğunu 

söylemek mümkün değildir. Nitekim Hrant Dink odak grup çalışmasında kendini Türk, 

Sünni Müslüman, milliyetçi ve dindar olarak tanımlayan Hrant Dink 2 söyleminde 

tarihsel sürekliliğe yer vermektedir. Kendini öteki olarak gören katılımcılardan farkı ise, 

cinayetlerin dış mihraklar tarafından yapıldığının tarihselliğine vurgu yapması ve bu 

durumun sürekliliğini ifade etmesidir. Hrant Dink 2 bu durumu şöyle aktarmıştır. “Bu 

haberi ilk okuduğumda kafamda ilk olarak Hrant Dink’in kim olduğu şekilleniyor. 

Hrant Dink Agos Gazetesi Genel Yayın Yönetmeni olarak tanıdığımız gazeteci yazar. 

T.C. vatandaşı. Ermeni asıllı bir vatandaşımız. Suikast olayı olarak algıladım kafam 

direk bu şekilde şekillendi. Hatta ben bu haberi okuduğumda ilk şaşırmıştım. O zaman 

lisanstaydım. Çıktım eve geldim. Haberleri açtım baktım Hrant Dink öldürüldü haberi. 

Şok oldum tabi o gün medya çalkalandı bununla ilgili. Suikast ve aydınlatılamaması 

noktası büyük bir sıkıntıdır. Ama tabi Hrant Dink’in neden suikasta maruz kaldığı da 

burada önemli. Acaba niye Hrant Dink neden başkası değil? Şimdi Hrant Dink kendi 

açıklamalarına baktığımızda bu ülkeyi seven bir insan. Ermeni diasporasına karşı 

olduğu benim dikkatimi çekiyor. Hatta ve hatta 312’den yargılandığı temiz kan meselesi 

orada yanlış anlaşıldı. Ben bile ilk okuduğumda gazetelerde Hrant Dink’in Türklüğe pis 

dedi gibi öyle algıladım. Ama açıklamayı daha sonra youtube’dan izlediğimde orada 

diyor ki Ermeni vatandaşları içinizde pis Türk kanı dediğiniz kafanızda 

şekillendirdiğiniz pis Türk imajını atın yerine temiz Ermeni imajını koyun.  Ben oradan 

onu anladım. Gazeteye habere ilk baktığınızda sanki Hrant Dink Türklere pis dedi 

hakaret etti gibi anlaşılıyor. Ancak konuşmasını izlediğinizde öyle olmadığını biz 

görüyoruz. Tabi aydınlatılamaması devlet için büyük bir ayıptır. 90’lı yıllardaki 

suikastların 2000’lerdeki devamı niteliğinde görüyorum ben. Nasıl 90’larda böyle 

önemli işler yapıldı. 2007 yılında olması önemli. Ermeni meselesinin tartışıldığı 

dönemde bu suikastın yapılması çok manidar. Niye Hrant Dink seçildi bence bu çok 

önemli. Hrant Dink diasporaya mesafeli Türkiye içerisinde birlik ve beraberlikten yana 

bir Ermeni vatandaşımız olduğunu ben daha sonra okuduktan sonra fark ettim.” 



 

 

129 

Uludere odak grubunda Uludere 4 de Kürtlerle ilgili ulus devletin tutumunun 

sürekliliğine vurgu yapmak için tarihsel referansları kullanmıştır. Katılımcı Uludere 4 

fikrini şöyle aktarmaktadır. “Şöyle bir şey, ülkenin kuruluşundan ki zaten daha sınırda 

bir sürü problemler oluyor Kürtlerle ilgili. Devletin kuruluşundan beri gelen bir 

kısıtlama ve yasaklama süreci var. Biz dahil bu yasaklama sürecinden bir şekilde 

yoğurulup geçmişizdir. Onun için Türk İslam Sentezi adı altında ortaya attıkları bu fikir 

Türklerin dışındaki diğer halkları Anadolu’da bu devletin yönetiminde yaşayan diğer 

milletleri dışlayıcıdır. Dışlayıcı tavırların neticesinde bu tür şeyler görebiliyoruz. 

Sadece Uludere değil mesela Ziran’da beş bin insanın öldürülmesi de buna benzer bir 

şeydir. Bekli de devlet Uludere de 34-50 fark etmez bunlar PKK’li değil ama öldürelim 

kimse fark etmez demedi ama yaklaşım tarzları bunu gösteriyor. Yaklaşım tarzları bu 

insanların devletin gözündeki değerini ortaya koyuyor.”  

Benzer biçimde Ergenekon odak grup görüşmesinde aşağıdaki konuşma süreklilik 

üzerinden yakın tarihe referans verme biçimlerinin bireylerin konumlanışını 

belirlediğini ifade etmektedir. 

Ergenekon 1: Bu süreçte bizzat gördüğüm için… 

Ergenekon 2: İki tane şey yüzünden, İki tane işte, örnekle dava açabilirsin sen. Bu 

ülkenin bir gerçeği var yani. 90’lı yıllarda 93 yılında yaşananlar 93’te bir tane olay 

oldu. Bahtiyar Aydın’ın öldürülmesi. Bugüne kadar PKK ile mücadelede şehit mi değil 

mi öylesine gitmiş mi? 

Ergenekon 2: Bahtiyar Aydın, Lice’ye gelip haber yapıyorlar. PKK Lice’yi bastı, işte 

ilçesini bastılar köyü ablukaya aldılar falan hemen müdahale lazım. İ. B. 7. Kolordu 

Komutanı. Bahtiyar Aydın onun altında.   B. A.’ya talimat veriyor. İşte git şeye.  

A: Lice’ye mi? 

Ergenekon 2: Lice’ye git diyor. Normalde bir tuğgeneral oraya gitmez yani. Askeri iş 

içerisinde gönderiyor. Adam gidiyor Lice’de kim var, vatansever kuvvetler bilmem ne 

birliği albay vardı ya F. K. adam orda görev yapıyor. Bu adam abi helikopterden 

iniyor. Tak kanasla alnından vuruyorlar. 

Ergenekon 1: Önceden her şey tertiplenmiş mi? 



 

 

130 

Ergenekon 2: Alnından vuruyorlar. Adam orada ölüyor. 10-15 gün falan çatışmalar 

sürüyor. 15 gün bir tane bile PKK’li öldürülmüyor. B. A. dışında bir tane asker 

ölmüyor. Yakın olan yerler BDP işte o dönemki Hadep’in binası PKK’yı destekleyen 

herkesin evleri yakılıyor. Varna Köyü boşaltılıyor. O köyün hikayesi buradan geliyor. 

Zaten bu olaydan sonra orada o kanas bulunuyor. 

Ergenekon 1: Hmm nerden geldi? 

Ergenekon 2: O zaman televizyonda gördükleri var. Bir tane albayın kanası var.  O 

kanas sonra kayboldu. Ben şimdiki şeye geliyorum kaç? 20 yıl sonraya geliyorum şimdi. 

İ. B. Ergenekon’dan tutuklandı. F. K. daha önceden tutuklanmıştı. O adamlara 

bakıyorsun, yani ekip bunlar ya mesela ben bu soruşturmayı yürüten savcıyla 

Diyarbakır’da görüştüm. Kardeşim sen 20 gün  boyunca çatışıyorsun bir tane mi 

PKK’liyi gebertmedin? 

Ergenekon 1: Aynen öyle. 

Ergenekon 2: Bir tane mi PKK’li öldüremedin yani? İnsanın kızması lazım değil mi 

senin komutanın. Ya bir tane bir kişiyi öldürürsün. Bir kişiyi bile öldüremiyorsan zaten 

öyle bir şey yok yani. Baskın yok zaten. Ardından Lice’ye girişler basına kapatıldı 

mesela. Lice’ye giriş yok. Lice doğumlu olmayan Lice’ye giremiyordu.  Ya öyle bir şey 

vardı. Adamlar yani bu normal bir olay mı? Ben sadece kişileri de söylerim ama bu 

normal bir şey.   

Yine aynı odak grup çalışmasından katılımcı Ergenekon 1’in aktarımı da şöyledir. 

“Bunu şeye bağlıyor özünde. Cumhuriyetin kuruluş felsefesine, cumhuriyetin kuruluş 

felsefesinde cumhuriyetin altı okuna. Bence yanlış olduğunu düşündüğüm bir zihniyet 

var. Nedir altı ok? Tektir, gökten indirilmiştir.  Bunu sonuna kadar savunmak lazım. Ne 

yapıyor AK Parti devletçilik ilkesi, serbest piyasa ekonomisi. Ne yaptı? Amerika’ya 

peşkeş etti. Ne oldu? Şunlar uygulandı.  Ee o zaman.   Bursa nutkuna dayandıranlar 

var. Bursa nutkunu genç yaşlı demeden vatanımızı kurtarabilmek için. O bakış açısı 

artık, orduyu göreve çağırıyoruz. Hani ayrı bir canavarmış gibi ordu göreve gelsin.” 

Toplumsal Cinsiyet odak grubunda da katılımcılardan Toplumsal Cinsiyet 1 şu şekilde 

aktarmaktadır. “Yani ailenin onurunu koruma, namusla ilgili bir problem var ki demek 

ki. Mesela Osmanlı döneminde gittiniz adamı mahvettiniz, öldürdünüz, dediniz karıma 

yan gözle baktı, şöyle oldu böyle oldu. Hakikaten cezalar o kadar ağır değil. Yani bizim 



 

 

131 

sistemimizde algımız çok bağımsız işlemiyor. Algımız çok bağımsız değil, devamlılık var 

yani. Tamam yeni bir devlet kuruldu vs. sistemi baştan aşağı değişmiş olabilir. Kökten 

bir değişme yok bir şekilde devamlılık var.” 

4.2.1.1.6. Tarihi Kullanarak Sorumluluğu Paylaştırma ve Yeniden Konum 
Alış 

 

Sosyal gerçeklikte ve yaşantıda kimlikleri inşa etme, farklı kimliklerle karşılaşma ve 

onlarla etkileşime girmekle mümkündür. Kimliği inşa ediş süreci kimliklerin 

birbirlerine göre konumlanışlarıyla doğrudan ilgilidir. Ötekisiyle birlikte inşa edilmeye 

çalışılan kimlik kendini diğer kimliklere göre güçlü ve egemen hissediyorsa 

sorumluluğu üstlenir. Tartışma ortamında eleştiriye uğradıysa ve kendini güçsüz 

hissediyorsa başka bir deyişle farklı olaylardan dolayı suçlanıyorsa, kendi kimliğini inşa 

ederken sorumluluğu paylaşır. Sorumluluğu paylaşırken kullandığı kip biz kipidir. 

Sorumluluğu paylaşma kategorisi tarihi referans olarak kullanarak bireyin düşüncesini 

ve kimliğini temellendirmede araç olarak kullanılır. 28 Şubat odak grup görüşmesinde 

katılımcı 28 Şubat 3 tartışma bağlamında kendini darbeyi savunur pozisyona düşmüş ve 

bundan dolayı eleştiriye uğramaktadır. Askerin anayasaya göre hareket ettiğinden 

hareketle aşağıdaki örnekte sorumluluğu paylaştırmaya çalışmaktadır. “Arkadaşlar 

yalnız burada kusura bakmayın genç arkadaşlarsınız fikirlerinize saygı duyuyorum. Bir 

devletin varlığı yasalarla mümkündür.  Bu temel yasa anayasadır. Bu yasaları kim yaptı 

konusunu burada tartışmıyoruz.  Bu anayasayı Evren döneminde bu anayasayı yapmak 

için bir kurucu meclis kuruldu. Burada o anayasa yapıldıktan sonra bu ülkenin bir 

anayasası vardır.  Biz bu anayasaları değiştirdiğimizde uymadığımızda kaos doğar. 

Bugün hanımefendi burada falan filan yaşamıştır, dünyada bir sürü şeyden insan var. 

Türkiye de aynı Türkiye. Hele öyle bir zamanlar kavimler kapısı derlerdi. Ermenisi de 

vardı Türkü de vardı. Fakat bunu bir çatı altında toplamalısın. Osmanlı’da dinle 

bağlamışlardı. Hepsi İslam dini altında olduğu için Osmanlı tebaasıdır ama bugün 

Amerika’da nüfusun içerisinde milyonlarla ifade edilir. 30 milyon İngiliz vardır, 25 

milyon İrlandalı falan. Fakat bunların hepsi Amerikan anayasalarına uymak ve 

İngilizce konuşup, kendi aralarında kendi dillerini kullanıyorlar.  Fakat resmi dil olarak 

İngilizcenin dışına çıkamıyorlar buna kimse itiraz edemez.” 



 

 

132 

Hrant Dink odak grup görüşmesinde de katılımcı Hrant Dink 2 söylemleriyle diğer 

katılımcılardan tarafından eleştirilmiştir. Aşağıda katılımcı tarihsel referansları 

kullanarak sorumluluğu paylaştırıp, eleştirileri aza indirmeye ve kimliğini inşa etmeye 

çalışmaktadır. “İşte Türkiye’de yaşayan herkes Türk’tür var ya bende bunun 

kaldırılmasını istiyorum artık ya. Bende yapmadığım bir şeyden dolayı benim etnik 

kimliğimin suçlanmasını istemiyorum doğal olarak. Ha yaptıysam özür dilerim 

suçluyum ama yapmadıysam beni neden suçluyorsun? Hrant Dink’in öldürülmesini ben 

kesinlikle bir sabotaj efendime söyleyeyim bir toplumsal bir infial yaratma toplumu 

çatıştırma, hem dışarıda hem içeride Türkiye’nin itibarında bir düşme olarak 

görüyorum. Ama katillerinin bulunmaması da çok üzücüdür. O. S.’de bir figürandır 

ama bu kitaplarda işte Hrant Dink’i tamamen düşman yetiştiriyordur diyemeyiz. 

Burada 3’ün söylediği bir şey vardı bunun nasıl anlatıldığı işte bu çok önemli. Ardından 

arkadaşlar bu oldu ama bu Ermeniler hala barbardır hala katildir, işte biz bunları 

sürmeliyiz öldürmeliyiz diye mi bir söylem olacak yoksa bunlar o dönemde yaşandı 

karşılıklı mukateleydi, biz bunları bu acıları ibret alalım mı diyeceğiz?” 

4.2.1.1.7. Başlangıç Noktası Gösterme ve Konumlanışı Temellendirme 

 

Kimliğin inşasında en sık kullanılan kategorilerden olan başlangıç noktası gösterme, 

mevcut durumu tarihselleştirerek bugün üzerinden geçmişi yeniden okumanın ve ortaya 

çıkan anlatının ve anlamın sürekliliğini ifade etmenin başka bir yönünü oluşturmaktadır. 

Bu durum bireyin kendisini konumlandırırken kabul ettiği veya reddettiği bağlamları 

tarihselleştirerek kendini temellendirmeye çalışmasını tanımlar. 28 Şubat odak 

grubunun temel tartışması konusu olan askeri vesayet bu bağlamda değerlendirilebilir. 

Aşağıdaki konuşma örneğinde katılımcılar askeri vesayetin başlangıç noktası üzerinden 

tanımlama yapmaya çalışmaktadır.  

28 Şubat 1: Kurulduğu günden beri. 

28 Şubat 3: Osmanlı’dan başlatamaz mıyız bunu?  

28 Şubat 1: Tabi. II. Meşrutiyetten başlatırım ben.  

28 Şubat 3: Bence Biz doğduk doğalı böyleyiz. 



 

 

133 

28 Şubat 1: İttihat ve Terakki’den bence. 

28 Şubat 3: Yok. Daha da geriye gidilecek bence. Eğitim olunca ne yapıyoruz? 

İnsanların insan gibi yaşamasını düşünmesini ve düşündüklerini özgürce ifade etmeye 

çalışacak inşaları yetiştirmeye çalışıyoruz. Bu eğitimi almayan toplumlar köle olmak 

zorundadır. Kısacası Balkanlar çok karışık bir toplum. Türk toplumunda ben bilmem 

büyüklerim bilir zihniyeti var.  Bu muhtıralara boyun eğmek olsun, sineye çekmek olsun, 

hep büyüklerim kavramı var onlar bilir. 

Hrant Dink odak grup görüşmesinde de katılımcı Hrant Dink 1 farklı kimliklerin 

ötekileştirilmesini başlangıç noktası göstererek temellendirmeye çalışmıştır. “Buna dair 

net bir nedendir diyebileceğim bir şey yok ama bunun temelinde Kemalist ideoloji 

olduğunu düşünüyorum ben. 1950’lerde Türkiye’de gelişen özellikle Demokrat 

Parti’nin iktidara gelmesiyle cepheleşen ciddileşen, beyaz erkek heteroseksüel erkek 

orta üst sınıf egemenliği üzerine kurulan bir devlet yapısı var bunları belirtiyor. 

Heteroseksüel erkek beyaz orta üst sınıf onun dışındaki herkes ötekidir. Yani ben bunun 

nedeninin Kemalist ideolojinin kurduğu statüko olduğunu düşünüyorum. Statüko bu 

nedensellik üzerinden kendisine meşruiyet kuruyor. Türklük, erkeklik, heteroseksüellik 

ya da atıyorum okuma-yazma bilme üzerinden yani kentli olmak üzerinden bir hiyerarşi 

kuruyor. …. 2007’de AKP iktidarı sözde bu statükoya karşı çıkmak için iktidara geldi. 

Türkiye de ciddi liberallerin desteğini alan yapı aslında yavaş yavaş kendi statükosunu 

da kurmaya başladı.”  

Uludere odak grup görüşmesinde de katılımcı Uludere 4 devletin Kürtleri 

ötekileştirmesini başlangıç noktası göstererek temellendirmeye çalışmaktadır. “Aslında 

Kürtler, özellikle sınır boylarında yaşayan Kürtler sınır dediğimiz şey az önce 2 

numaralı arkadaşımızın telaffuz ettiği gibi Kürtlere her zaman devletin bağlılığında 

farklı bir bakış açısı olmuştur. Yani bence öfkeli olsun olmasın sınırdaki Kürtler ve 

diğerleri sınırdakiler düşmandır. Devletin bakış açısı bu. Çünkü şöyle 1911’lerden 

sonra yaşananlar bunu gösteriyor. Ayrıca sınırla neticede siz bu insanların arasındaki 

ilişkiyi kesmeye çalışıyorsunuz. Bu devlet açısından baktığınızda bir yere kadar devletin 

kendi sınırları olabilir fakat devlet bu sınırlar üzerinden hayat ya da yeni bir yaşamı 

oradaki insanlara tahsis edemez. Öyle bir lüksü yoktur devletin. O insanların eskiden 

beri süregelen gelenekleri veya iletişimleri vardır. Görünmeyen sınırlar için kalkıp bu 



 

 

134 

kadar insanın ölümünü göze almak bir katliamdır tabi ki. Yani orada öldürdüğü herkes 

için bir katliam söz konusudur.” Uludere 4’ün bahsettiği ötekileştirme bugüne 

aktarılarak bugünde de devam etmektedir. Bu durumu Uludere 4 şöyle aktarmaktadır. 

“Yani şimdi şu şekilde neticede eskiden beri süregelen bir şey var. İnsanların eskiden 

beri dahil oldukları toplumsal grupları yaratır insanlar. Bu grupların yarısı okumakla 

elde edilmiş ideolojilerle oluşturulmakla birlikte genelde gelenekten gelen şeyler 

üzerinde ortaya çıkar. Bence bunun kaynağı Osmanlıdan beri süre gelen İttihat Terakki 

yönetimiyle ortaya konan ve hala devlet yönetimi şekli olarak devam eden bir anlayış.” 

Sivas odak grup görüşmesinde de Sünni Alevi gerilimi Osmanlı’ya dayandırılarak bu 

gerilim temellendirilmeye çalışılmıştır. Katılımcılardan Sivas 1 bu durumu şöyle 

aktarmaktadır. “Bu esasında tek kimlik inşasının doğurduğu bir şey. Hani hep söyleriz 

ya her şey kendinden öncekinin sonucu kendinden sonrakinin nedenidir diye. Bu 

bağlamdan baktığımızda bu ülkedeki şekilleniş hakikatten ulus devlet mantığı bunun 

üzerine kuruldu. Burada açıkçası en başta Sünni İslam’ın kendisi iğdiş edildi. Yani 

İslam’ın özünden koparılıp yani tamamen bu sistemin bir yedeği haline dönüştürüldü, 

kapitalizmin bir nesnesi haline dönüştürüldü. Bu süreçlerde bu kimliğe karşıt 

konumlanan bütün toplumsal kesimlerin hepsi mesela bu saldırıya maruz kalmıştır. 

Türkiye Cumhuriyeti tarihi kısmen Osmanlı’da da belki iktidar hegamonik bir ilişkiden 

kaynaklanıyordu ki her şey öyle aslında onun bir yansıması. Yoksa toplumsal 

gerginlikler her zaman için bütün toplumlarda vardır. Hani bu sizin onu nasıl 

yönetebildiğinizle ilgilidir ve toplumsal farklılıklarla bakışınızla ilgilidir. Saygı kültürü 

bu topraklarda yok, bu da İslam’dan tamamen bağımsız bir şey. Yani eğer öz itibariyle 

hegamonik olarak bazı dönemlerde, büyük bir çoğunluğu aslında güç olarak kullanıldı 

ama şöyle bir şey de var, faklılıklara saygı meselesi belirli ölçülerde vardı ki bu 

topraklarda. Yahudiler, Süryaniler işte yüz sene öncesine kadar ciddi olarak 

yaşıyorlardı bu topraklarda. Monokültür olmadı, bu onun göstergesi ama burada şey 

var, bir farklılıklara saygı yani bu, toplumda içselleşmesi gerekiyor. Dünya da pek çok 

toplumda olduğu gibi ama pek çok toplumda yönetilebilir pozisyonda tutuluyor, devlet 

te herhalde bu pozisyonda biraz körler sağırları oynuyor.  Bu toplumsal kesimler 

konusunda en azından batılı modern ülkeleri kast edecek olursak bu konuda bazı 

kurallar, ilkeler getirmişlerdir ya da belki kendi asimilasyon süreçlerinin çok daha 

gerisinden tamamladılar. Belki buradaki mesele şu yani bir toplumsal olgu olarak 



 

 

135 

neden insanlar bu kadar galeyana gelip insanları yakacak kadar öldürecek kadar bir 

şiddet kültürünü gerçekleştirirler, linç kültürünü gerçekleştirirler? İkincisi mesela Aziz 

Nesin bir yazar, bir düşünür. Bana göre gerçek anlamda gerçek bir yazar, düşünür ve 

sanatçılar biraz sistemle kavga eden insanlardır, eleştiren insanlardır. Onları ideolojik 

hanesine girip aynı duruş sergilemezler, karşı duran insanlardır, çoğu da gerçekten 

tarihe mal olmuş kişiliklerin hepsi yazar, entelektüel, aydın, sanatçı ne dersek diyelim 

bedelini ödemiş insanlardır pek çoğu. O nedenle biraz böyle bakıyorum, kendisi de 

böyle söylemiştir Aziz Nesin ki biz toplumla kavga ederiz, devletle kavga ederiz ki onu 

daha doğruya sevk edelim, kafasında soru işaretleri bırakalım, kışkırtırız, bizim işimiz 

biraz budur.” 

Yine benzer bir kullanıma Ergenekon odak grup görüşmesinde de rastlanılmıştır. Askeri 

vesayetin bir uzantısı olarak algılanan Ergenekon, katılımcı Ergenekon 1 tarafından 

başlangıç noktası gösterilerek temellendirilmeye çalışılmıştır. O’na göre askeri 

vesayetin temelleri şöyledir. “1900’lerin başından beri söylediğim gibi o İttihatçı 

geleneğin bir ürünü olarak ne var. Bu söylemi 2007 sonrasında onlarda söylemlerini 

değiştirmeye başladılar.  Çünkü yanlış anlaşılmalara meyletti. Bugün bakıyorum kimse 

ordu göreve demiyor. Neden? Çünkü egemen güçler değişti.” 

Toplumsal Cinsiyet odak grubunda da ikili cinsiyet rejiminin başlangıç noktası 

belirtilerek bugünde yaşananlar temellendirilmeye çalışılmıştır. Katılımcı Toplumsal 

Cinsiyet 1 bu durumu şöyle aktarmaktadır. “Aslında mesele Ak Parti meselesi ya da 

iktidar meselesi değil. Derinlere gider mesele. Osmanlı’dan beri namusla ilgili 

meseleler şeydir. Osmanlı hukuk sistemine baktığınızda namusla ilgili mesele varsa 

ceza verilecekse bu cezalar çok ağır değildir.  Adi suçlara çok ağır cezalar verilir ve 

pek çoğu ölümle sonuçlanırken, namusla ilgili bir problem varsa bu o kadar sert 

değildir. Bunu yüzlerce sene önceye götürebilirsiniz, çok ağır cezalar vs.ler verilmez, o 

günlerden bugünlere uzanan bir devamlılık var aslında.” 

 

 



 

 

136 

4.2.1.2. İnkâr Etme Aracı Olarak Tarih 

 

 

Bu kategoride katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle karşılaştığı farklı bağlamlarda 

tarihi karşı tarafın söylemlerini çürütmek için kullanmışlardır. Bu kategorinin alt 

kategorileri, bağlam değiştirme, olağanlaştırma, faili belirsizleştirme, bireysel öykü ya 

da yaşanmışlıklar ve benzerlikler olarak kodlanmıştır. İnkâr etme kategorisinin temel 

işlevi farklı kimliklerin ürettiği argümanların birey tarafından tarihsel örneklerle 

reddedilişini sağlamaktır. Temellendirme kategorisinde olduğu gibi, İnkar etme 

kategorisi de alt kategorileriyle ilişkilidir. Alt kategorilerin temel farkı bağlamlarına 

göre inkar etme biçimlerinin değişikliğidir.   

 

4.2.1.2.1.Tarihi Kullanarak Konuşma Bağlamını Değiştirme 

 

Farklı kimliklerin karşılaştığı bağlamlarda eleştiriye uğrayan birey tarihi kullanarak 

tartışma bağlamını değiştirip, rasyonel olarak inkâr edemediği konuşma bağlamını 

farklılaştırarak kendisine yapılan eleştiriyi ortadan kaldırmayı hedeflemektedir. Bu 

kullanım konuşma bağlamında net ve açık olarak inkâr edilemeyecek durumlarda 

kullanılır. Hrant Dink odak grup görüşmesinden alınan aşağıdaki alıntı bu duruma örnek 

teşkil etmektedir. Hrant Dink 2 günümüzde kullanılan bir sözü sanki şu an 

kullanılmıyormuş gibi Mustafa Kemal’e atıfla konunun bağlamını tarihselleştirerek 

Hrant Dink 3’ün imasını ortadan kaldırmaya çalışmaktadır.  

 

Hrant Dink 2: Yani sıkıntının temeli Türklük mü? 

Hrant Dink 1: Hayır Türklükten bahsetmiyorum. Türkiye lafı bile Türkiye’de bölücülük 

olarak atfediliyor. Bunu tanımlayanda mı yoksa diğer etnik kimlikte mi sorun var?  

Hrant Dink 3: “Ne Mutlu Türküm Diyene” de bize küçüklüğümüzden beri öğretilen bir 

söz. 



 

 

137 

Hrant Dink 2: Şimdi hocam o söz Mustafa Kemal döneminde söylenen bir söz ve bence 

söylenmesi gerekiyordu belki de. Çünkü o dönemde yeni bir millet inşa ediliyor. İsteyen 

desin istemeyen demesin zorla denilmesine ben zaten karşıyım.  

Hrant Dink 1: Peki “Ne Mutlu Türküm Diyene” demediği için dayak yiyen Kürt çocuk 

oranını biliyor musun? 

Hrant Dink 2: Adam kendi etnik kökeni neyse söylesin ben buna karşı değilim.  

 

Diğer bir örneğe de yine aynı odak grup çalışmasında rastlanmıştır. Hrant Dink 1’in 

açıklaması Hrant Dink 2’nin ( Türk, Sünni Müslüman, Dindar ve Milliyetçi) kimliğine 

ve söylemlerine dair eleştiriler içerdiği için konunun bağlamını tarihselleştirerek 

değiştirmeye çalışmıştır. Konuşmanın ilerleyen bölümünde fikrinde ısrar etmemiş ve 

yine bağlamı değiştirmek için Mustafa Kemal’in sözünü kullanmıştır.  

Hrant Dink 1: Biri ulus devlet diğeri çok kültürlü devlet. Biri yurttaş olmayı başka 

şekilde tanımlıyor diğeri yurttaş olmayı Türk olmak şeklinde tanımlıyor. Statükonun 

Osmanlı’nın son döneminde gelen İttihat ve Terakki ile bağı da var ama farklı ulus 

devletten bahsediyoruz çünkü. Ve ulus devlet Fransız devrimiyle başlayan şeydir. 

Türkiye’de Fransız devrimiyle ortaya çıkan etnik kimlik üzerine kurulan ulus yaratmak 

üzerinden kurulan devlet biçimi. Türkiye’de zaten ulus yaratma süreci hala devam 

ediyor. Tarihsel olarak bakarsak 1915’te bence ulus yaratma sürecidir.  

Hrant Dink 2: 1915’ten önce ulus yok muydu yani Türkler yok muydu?  

Hrant Dink 1: Bak ulus kavramıyla etnik kimlik farklı bir şey. Osmanlı ulus değildi 

Osmanlı tebaaydı.  

Hrant Dink 2: Milleti Osmaniye deniliyordu ama. 

Hrant Dink 1: O hep söylem olarak kaldı. Politik bir anlamdan öteye de gidemedi. 

Türkiye’de ulus olma süreci bence I. Balkan Savaşı’ndan sonra başlar.  

Hrant Dink 2: Mustafa Kemal’in bir sözü var. Balkanlar’dan sopayla kovulunca Türk 

olduğumuzu anladık der.  

Hrant Dink 1:  Sopayla Balkanlar’dan kovulan ezilene bak. Geldi burada 1915’te 

neler..  



 

 

138 

Hrant Dink 2: Peki acaba neden 1915’ten önce Ermenilere dokunulmadı da 1915’te 

dokunuldu.  

Hrant Dink 1:  1915’ten önce dokunulmadı mı? 1896 kıyımı.  

 

4.2.1.2.2. Tarihi Kullanarak Olağanlaştırma ve Argümanın İnkarı 

 

Tartışma sürecinde olağanlaştırma tartışılan durumun etkisini azaltmayı ve mevcut 

duruma yapılan eleştirilerin de dozunu en aza indirgemeyi amaçlar. Bu açıdan 

bakıldığında olağanlaştırma bireyin inkâr etme biçiminin farklı bir versiyonudur. 28 

Şubat odak grup görüşmesinde katılımcı 28 Şubat 3 28 Şubat sürecini olağanlaştırmak 

için mevcut siyasi yapıyı tartışmanın bir parçası haline getirmiştir. Katılımcı 28 Şubat 3 

görüşlerini şöyle ifade etmiştir. “28 Şubat’ın öncesine baktığınızda Türkiye’de siyasi bir 

sorun vardı. Hükümet kurulamıyordu. Demirel Cumhurbaşkanı olarak hiçbir biçimde 

birbirleriyle anlaşamayacak durumda olan bir Refah Yol Hükümetinin kurulmasına 

onay verdi.  Orada da birçok entrikanın döndüğü herkes tarafından biliniyordu. Yani 

sözleşmeli bir hükümet kurulmuştur. Bir müddet Erbakan başkanlık yapacaktı. Ondan 

sonra Demirel’in kendi elleriyle getirip sonra kendi elleriyle yok etmeye çalıştığı Çiller 

hükümeti kurulacaktı. Yani Çiller’i doğuran biliyorsunuz Demirel’di. Fakat Demirel 

Çiller’le Refah Yol Hükümetinin kurulmasına karşı olduğu için bu şeye sıcak 

bakmıyordu. Asker de sıcak bakmıyordu çünkü o zaman Türkiye’de irtica gelecek diye 

bir korku da vardı.” 

Benzer biçimde Türkiye’deki İnkılap Tarihi ders kitabında yer alan Ermenileri 

ötekileştirici ifadeleri Hrant Dink odak grup görüşmesinde katılımcı Hrant Dink 2 

olağanlaştırmaya çalışmış ve devletin kendi kitabında devletin resmi söyleminin 

olmasını olağanlaştırarak karşı tarafın argümanını reddetmiştir. Hrant Dink 2 görüşlerini 

şöyle ifade etmiştir. “Buradaki söylem bu bir vakadır hocam bir vaka. Ama bak şimdi 

ben burada budur demeyeyim ya. Çünkü ben kendi gözümden bakıyorum devlet olarak. 

Ve benim kitabım bu kendi devletimin resmi ideolojisi kendi kitabında olması normal 

bir şey.” Dindar nesil odak grup çalışmasında Dindar Nesil 2 de iktidarın ders 

kitaplarını kendilerine göre manipüle etmesini tarihten örnekler vererek 

olağanlaştırmaktadır. Buradaki söyleminde dindar nesil tartışmasında Ak Parti’nin 



 

 

139 

söylemini örneklerle alt bağlamda olumlamaktadır. Dindar Nesil 2 görüşlerini şu şeklide 

aktarmıştır. “Tek parti iktidarında hani 23’ten 50’ye kadar olan süreç ondan sonra 

Demokrat Parti süreci ve günümüze kadar gelen bütün süreçlerde iktidar ders 

kitaplarını kullanmıştır. Mesela buna iyi bir örnek milliyetçi hükümetler dönemi mesela 

70 ile 80 arası 8 -10 tane hükümet değişiyor ve her hükümet de kitapları kendine göre 

düzenliyor. Mesela hükümet 5 ay duruyor, Milli Eğitim Müfredatını direkt kendine göre 

değiştiriyor. Başka bir hükümet geliyor ve direkt milli eğitim müfredatını değiştiriyor. 

Burada kesinlikle her hükümet kendi politikasını ders kitapları aracılığıyla insanlara 

empoze etmeye çalışıyor.” 

 

4.2.1.2.2. Tarihi Kullanarak Faili Belirşizleştirme ve Argümanın İnkârı 

 

İnkar etme biçimlerinden diğeri de eylemin failini belirsizleştirerek olayın asıl nedenini 

başka bir faile ve bağlama bağlayarak mevcut durumu olağanlaştırmadır. Bu durum 

genellikle biz ve öteki tanımlaması yapılırken dış mihrakların söylemiyle belirsizliğin 

kullanıldığı gibi, 28 Şubat odak grubunda asker sivil geriliminde sivillerin mutlak 

askerden çekindiği üzerinden darbe teşebbüslerinin failini belirsizleştirerek darbeleri 

olağanlaştırmakta kullanılmıştır. Katılımcılardan 28 Şubat 3 bu durumu şu sözlerle ifade 

etmiştir. “Ben bekârlığımda gittiğim yerlerde ordu evinde yemek yerdim. Ordu evinde 

yemekhaneye girdiğin zaman boş da olsa yemekhaneye girdiğinde önünü ilikleyip selam 

vereceksin. Epey verdik. Ordu evinindekilerin çoğunun çocuğu bende öğrenci olduğu 

için bana epey iyi davranırlardı. Bir gün ya komutan dedim beni gülme tutuyor, boş 

sandalyelere selam veriyoruz. Ya dedi idare et.  Ben etmiycem artık dedim. Bakın bu 

öylesine toplumun kafasına yerleştirilmiş ki bu millet jandarmayı gördüğü zaman haşa 

Allah’la bir tutardı öyle korkardı. Bunun temeli taa Osmanlı’dan gelir.  Biz asker 

milletiz felan. Anadolu’daki isyanlara bakıldığı zaman bunu görürsün.” 

Benzer bir kullanım da dindar nesil odak grubunda yaşanmıştır. Temel tartışma devletin 

bir neslin dindar olup olmamasına karar vermeye hakkının olup olmadığı iken, katılımcı 

Dindar Nesil 2 olayın başka bir boyutunda imam hatip liselerindeki öğretmenlerin 

öğretmenlik yapabilecek yeterlilikleri olup olmadığı tartışmasını açarak, asıl sorunun 



 

 

140 

failini belirsizleştirerek bir öğretmen problemi haline getirmiştir. Bu durum katılımcı 

Dindar Nesil 2’nin dindar nesil tartışmalarını olumladığı anlamı taşımakla birlikte, bu 

fikrini net olarak söylemek yerine olayın bağlamını ve öznesini 28 Şubat sürecini 

kullanarak değiştirmesi ve bununla dindar nesil eleştirilerini reddetmesi bağlamında 

değerlendirilebilir. Katılımcı Dindar Nesil 2 fikrini şöyle ifade etmiştir. “Eğitim verecek 

kişilerin dindarlık düzeyini tartışmak gerekiyor önce. Mesela 28 Şubattan sonra imam 

hatiplerin orta kısmı kapatıldı ve imam hatiplere gönderilen hocalar dindarlıktan uzak 

kişiler. Bunlar din dersine bakacak. En önemlisi Kuran, Tefsir mesela. İmam hatipte 

son sınıfa gelmiş bir öğrenci Kuranı Kerim’i ne kadar okuyabiliyor? Ya da buna ne 

kadar hâkim?” 

 

 

4.2.1.2.3. Tarihteki Benzerlikleri ve Bireysel Öyküleri Kullanarak İnkâr 
Etme 

 

Bireyler farklı bağlamlarda tarihteki benzer olayları bugüne bağlayarak kendi fikirlerini 

temellendirme yoluna gittikleri gibi, benzer bir yöntemle inkar etmek için de tarihteki 

benzerliklere referanslar vermişlerdir. Nitekim 28 Şubat örnek olayında 28 Şubat 1 

katılımcısı anayasanın asker tarafından yapıldığından hareketle, katılımcı 28 Şubat 3’ün 

askerin darbe yapma gerekçesinin anayasada yer aldığı söylemini inkar etmek için 

tarihsel referansları kullanmıştır. Katılımcı 28 Şubat 1 söylemini şu şekilde ifade 

etmiştir. “Buradan yola çıkarak başka bir şey diyebilir miyim? Siz dediniz ya asker 

anayasal hakka dayanarak bir görev gerçekleştirdi. Bahsettiğiniz anayasa gene onların 

yaptığı anayasa.  Hepsi asker anayasası zaten. Devleti askerler kurmuş. Mustafa Kemal 

bir genelkurmay olarak oluşturmuş anayasayı. Bunların hepsi asker kökenli. Cephede 

savaşmış olan falan filan insanlar. Buradan bakarsak zaten askerin olmadığı 

söylenemeyecek. Halka Türk ulusu dediniz.  Türk ulusu kavramına karşı çıkıyorum. 

Çünkü bu memlekette Anadolu topraklarında yaşayan insanlar belki devlet olarak 

Türkiye diyebileceğimiz ama Anadolu topraklarında kök salmış insanlardır. Bir grup 

insan ya Sünni olmadığı için, ya Türk olmadığı için ya da erkek olmadığı için, 

Müslüman olmadığı için,  zengin olmadığı için bir şekilde belli o zümrenin ihtiyaçları 



 

 

141 

dışında olan herkes dayak yemek zorunda kalıyor bence. Bunda bir anlaşalım. Aksi 

takdirde hiçbir anayasanın olmadığı askerin sürekli şiddet uyguladığı her fırsatta aba 

altından sopa gösterdiği bir yapıdan bahsederken önce o yapının yerini tespit etmek 

gerekir diye düşünüyorum.” Aynı odak grup görüşme içerisinde aşağıdaki tartışmada da 

katılımcı 28 Şubat 3 tarihteki benzerlikleri tartışma ortamındaki söylemi reddetmek için 

kullanmıştır.  

28 Şubat 1: Daha önce Genelkurmay Başkanının müebbetle yargılanacağı bir ülke 

hayal etmekte zordu şükür olsun o günleri gördük. 

28 Şubat 3: Nice komutanlar, nice paşalar asıldı bu memlekette ya sadrazamlarımızı da 

astık. 

28 Şubat 1: Sivil mahkemede yargılanıyorlar. Askerlere asker dışında kimse 

dokunamıyordu. 

28 Şubat 3: Osmanlı tarihini inceleyin nice paşaları astık… 

28 Şubat 1: Tarih sürdürülebilir bir şeydir ama ben bugün yaşadığım güne ve 1923’ten 

beri kurulan devlete baktığımda önemli bir gelişme olduğu kanaatindeyim.  

Başka bir örneğe de Uludere odak grup görüşmesinde rastlanmıştır. Katılımcılardan 

Uludere 4 tarihsel benzerlikleri kullanarak katılımcı Uludere 3’ün söylemini 

reddetmiştir. Aşağıda bu konuşmanın alıntılar yer almaktadır. 

Uludere 3: Ben düşüncemde ısrar ediyorum. Bu çok organize olmamış apar topar 

yapılmış önü ardı hesaplanmamış bir yerlerden verilen talimatla başkalarının amacına 

yönelik yani başka açılımlar derken Türkiye’de oluşmaya başlamış olumlu havanın… 

Uludere 4: Dış mihraklar değil mi? 

Uludere 3: Yani dış mihraklar 

Uludere 4: Çok özür dilerim. Çünkü 80 yıldır…aynı teraneler. 

Odak grup görüşmeleri sonunda katılımcıların bireysel öykülerini kullanarak karşı 

tarafın argümanını inkar ettiği örneklere de rastlanmıştır. 28 Şubat odak grup 

görüşmesinde katılımcı 28 Şubat 3 diğer katılımcılar tarafından ifade edilen Kürtlerin 

Türkler tarafından ötekileştirildiği söylemini bireysel öyküsünden örnekler vererek 

inkâr etmiştir. 28 Şubat 3 bu durumu şu şekilde dile getirmiştir. “Ben ortaokula 



 

 

142 

başladığımda bulunduğum yerde ortaokul yoktu. Bir Kürt ailenin yanında ortaokula 

başladım. Bu aileyle ilişkimiz şöyle. Babamla ilişkisi kirvedir yani. Kan bağı yok fakat 

Şükrü Amcamın hanımı o zaman banyosu falan yok,  beni teknenin içine koyar yıkardı. 

Çünkü bu bizim kirvemizin oğlu diye. Sen Kürt’sün ben Türk’üm diye bir ayrım yoktu. 

Bunu tanımlamak demek sadece bizim masa başı aydınlarımızca Türk Kürt kavramı her 

zaman Türkiye’de vardır, varolmuştur. Doğunun insanına Anadolu insanına bizim 

resmi kurumların tavır ve davranışı her zaman serttir.  Jandarmayı gördüğü zaman 

Türkü de titrer Kürdü de.  Bu bizim demokrasiden nasibimizi almamamızın nedenidir. 

Kürt vatandaş kürdüm diye hiçbir zaman dövülmedi. Türk vatandaşta Türküm diye 

dövülmemiştir. Kürdüm dediğinde aşağılanmaması lazım.  Bugün kusura bakmayın ama 

Türküm dediği zaman aşağılanıyor ama.” 

 

4.2.1.2.4.Tarihi Kullanarak Karşıt Argüman Geliştirme 

 

İnkar etme kategorisinin alt kategorilerinden birisi de katılımcıların tarihe referans 

vererek, diğer taraftaki katılımcının konumlanışına ve fikirlerine dair karşı argüman 

geliştirmedir. Katılımcıların tartıştıkları bağlama göre verilen tarihsel örneklerin 

değiştiği bu kategori, bireyin konumlanışına itirazı tarihsel örnekleri kullanarak 

güçlendirmeyi ifade eder.  

Uludere odak grup görüşmesinde katılımcılar Uludere 3 ve Uludere 4 arasında geçen 

tartışma tarihsel referanslar vererek karşıt argüman geliştirmeye örnek olarak 

gösterilebilir. Uludere 4 kendisini Uludere 3’e göre farklı konumlandırmış ve politik 

kimliğini inşa ederken Cumhuriyetin ilk yıllarından referanslar vererek Uludere 3’ün 

inşa ettiği politik kimliğe ve konumlanışa itiraz etmektedir.  

Uludere 3: Ben o görüşe çok fazla katılamayacağım. Yani eğitimin kimliği kişiliği 

belirlemedeki rolünü çok kabul edemeyeceğim. Öyle olsaydı bu çok daha önce 

anlaşılırdı. Bence tam tersine o eğitim yeterince başarılı olamadığı için bir ortak kimlik 

oluşturulamamıştır Türkiye’de diye düşünüyorum ben. O zaman aileden gelen 

gelenekler ve kültürün baskısıyla kimlikler oluşmuştur ve devam etmektedir diye 

düşünüyorum. Eğitim başarılı olsaydı ve ortak kimlik konusunda eğitilebilseydi 



 

 

143 

kuşaklar ki benim yetiştiğim kuşakta dediğiniz gibi Kürt kimliğini besleyen bir eğitim 

söz konusuydu. Öğretmenlerimiz ilkokuldan başlayarak öyle eğittiler bizi. Ama daha 

sonra ya o eğitim sistemi bozuldu yahut her yer neyse bilemiyorum. Ama o eğitimle 

ortak kimlik oluşmadı. Tam tersine ayrıştı. Benim çocukluğumda mahallede hiçbir 

arkadaşımın ben Kürtlüğüyle Yahudiliğiyle Rumluğuyla ilgilenmezdim. Aklımıza bile 

gelmezdi ama bu daha sonradan ayrışmaya başladı.  

Uludere 4: Yani bunlar 1938’de 60’da 67’de 80’de zaten ayrışmamış mıydı? 

Uludere 3: Ben tanık olmadım o benim cehaletim demek ki.  

Uludere 4: Tanık olmakla ilgili değil. Tarihe şu anlamda aslında bazı şeyler çok erken 

dönemde oluşmuş olsa da bunlar devam ederek zaten bize geliyor.  

Uludere 3: Ama erken dediğiniz dönemde cumhuriyet dönemini kastediyorsunuz sanırım 

o dönemde ortak bir düşman vardı ve.. 

Uludere 4: Evet bir ortak düşman vardı ve ortak düşmana karşı bir birliktelik vardı. 

Mustafa Kemal Bitlis milletvekillerini Kürt sıfatıyla meclise alırken ya da Erzurum 

milletvekillerini alırken ya da mesela şey Ağayla fotoğraflar var özerklik üzerine bir 

sürü konuşmalar var. 12 Şubat 1922 tarihinde Kürdistan özerk yönetimini kabul eden 

bir belge imzaladı ve bu belge Fransa’da ortaya çıktı. (tartışmalı bir söylenti bu belge 

meclis tutanaklarında kanıtları yok) Bunlar bir şekilde günümüze kadar devam etti. 

Eğitimle devam ettirdiler ve çok da başarılı oldular ve hala daha bu şekilde sürüp 

gidiyor ve bir farklılaşma olmadı çok da başarıya ulaştı. Kemalizm dediğimiz şey 

aslında kendisini eğitim sistemiyle çok da rahat besleyebilirdi ama işte.” 

Benzer şekilde Çanakkale odak grup görüşmesinde Çanakkale Savaşlarında Mustafa 

Kemal’in başarıları üzerinden yapılan tartışmaya katılımcı Çanakkale 1 aşağıdaki 

şekilde dahil olmuş ve tarihsel referanslar çerçevesinde karşıt argüman geliştirmiştir. 

“Burada maalesef Türkiye Atatürkçüleri mi demek lazım bu hastalığının tekrardan 

nüksettiğini görüyoruz.  Çanakkale’de Atatürk’ün savaştığı gün sayısı yanılmıyorsam 

24 gün. Çanakkale’de yarbay sonra albay oluyor. Çanakkale’de 200 tane general var. 

Askerden bir grup önce giden kişi o komutandır. 200 tane generalin olduğu yerde biraz 

iddialı bir söz, biz her türlü milliyetçiliği ayaklar altına aldık diyordu şimdi ne oldu 

diyor? Haklı sen milliyetçiliği ayaklarımızın altına aldık diyorsun.  Çanakkale’de son 

derece milliyetçi bir söylemde bulunuyorsun. Bu çelişkiyi iyi yakalamış Çanakkale’yi 



 

 

144 

geçemediler filan diyor ama sonra o İstanbul’a gelenler nasıl geldi diyor? Burada 

Çanakkale yukarıda bir olsun mücadelesi birdir. Çanakkale savaşlarını överken 

geçemediler derken aşağıda ise ne oldu da geldiler diyor? Burada bir küçümseme 

kendisiyle bir çelişkide var. Sonra yine Atatürk’ün üzerine referansı vererek geldikleri 

gibi gidecekler diyor. Yani Atatürk’ü anlayamayan Çanakkale’yi anlayamaz diyor 

bence. Şu Osmanlıyı anlamayan Atatürk’ü hiç anlamaz.  Atatürk’ün Bandırma gemisi 

de, Bandırma’nın kalktığı yer padişahın sarayının iskelesidir. Yani padişah çeşitli 

insanları yakalıyor hapse atıyor, Atatürk’ün bu büyük dehasından ötürü bu gemi geliyor 

gidiyor hiç haberi olmuyor. Bu gemi Osmanlı’nın elindeki o günkü şartlarda en sağlıklı 

en güçlü gemidir.” 

 

4.2.1.3. İkna Etme Aracı Olarak Tarih 

 

Bu kategoride katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle karşılaştığı farklı bağlamlarda 

tarihi karşı tarafı kendi konumlandırmalarına yakınlaştırmak ve ikna etmek için 

kullanmışlardır. Bu kategorinin alt kategorileri olarak; kanıt gösterme, bireysel öykü ya 

da yaşanmışlıklar tarihsel empati, ötekinin argümanını kullanma, faili belirsizleştirme, 

benzerlik kodlanmıştır. İkna etme kategorisinin temel işlevi farklı kimliklerin ürettiği 

argümaların ve buna bağlı olarak ortaya çıkan konumlandırmaların birey tarafından 

tarihsel örnekleri ikna etme aracı olarak kullanıp, kendisinden farklı düşünen bireyleri 

kendi safına çekme ve kendine yakın konumlandırmasını sağlamadır. Temellendirme ve 

inkâr etme kategorilerinde olduğu gibi, ikna etme kategorisi de alt kategorileriyle 

ilişkilidir. Alt kategorilerin temel farkı bağlamlarına göre ikna etme biçimlerinin 

değişikliğidir.   

 

4.2.1.3.1. Kanıt Göstererek İkna Etme  

 

Katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle karşılaştığı farklı bağlamlarda tarihsel kanıt 

göstererek karşı tarafı kendi konumlandırmalarına yakınlaştırmak ve ikna etmek için 



 

 

145 

kullanmışlardır. Uludere odak grup görüşmesinde katılımcı Uludere 4 Kürtlerin 

Cumhuriyet kurulurken aktif biçimde rol aldıklarını ve sürecin bir parçası olduğuna 

katılımcı Uludere 3’ü ikna etmek için tarihsel kanıtlar göstermiştir. Katılımcı 4’ün 

ifadeleri şu şekildedir. “Mustafa Kemal Bitlis milletvekillerini Kürt sıfatıyla meclise 

alırken ya da Erzurum milletvekillerini alırken ya da mesela ağayla fotoğraflar var 

özerklik üzerine bir sürü konuşmalar var 12 şubat 1922 tarihinde Kürdistan özerk 

yönetimini kabul eden bir belge imzaladı ve bu belge Fransa da ortaya çıktı.” Yine aynı 

odak grup çalışmasında katılımcı Uludere 2 Türkiye’deki devletçi geleneğin varlığına 

gruptaki diğer bireyleri ikna etmek için şu şekilde tarihsel referanslar vermiştir. “Çünkü 

bu tarihsel bir süreçte şekilleniyor. Bununla ilgili tartışmıştık arkadaşlarla ve şöyle bir 

sonuç çıkardık. Biz de devlet yapısının en güçlü olduğu tarihsel dönemlerden biri 

Ortaçağdır mesela. Bu topraklar ortaçağı en uzun yaşayan topraklar. Yani 

kültürümüzün her yerine kadar işlemiş devlete işlemiş devlet çok güçlü bir şey bizde. 

Şimdi Avrupa Ortaçağ sürecini bizim kadar çok yaşamadı. Bunun için devlet üzerindeki 

kültürü daha çabuk atabildiler. Bizde devlete bir şey söylemek kolay değildir ama 

uzaktaki bir devlete her şey söylenebilir Filistin uzaktır çünkü. Uygurlar da uzaktır Çin 

de uzaktır. Ona her şey söylenebilir.” 

Toplumsal Cinsiyet odak grup çalışmasında da katılımcı Toplumsal Cinsiyet 1 gazete 

haberindeki ikili cinsiyet sistemi bağlamında kadının öldürülmesinin dine 

bağlanamayacağını düşüncesini katılımcı Toplumsal Cinsiyet 2’ye kabul ettirmek için 

tarihsel kanıt göstermeyi kullanmıştır. Konuşma şu şekilde ortaya çıkmıştır. 

Toplumsal Cinsiyet 4: Öncesine de bakalım, dinin hangi kuralında var bu? Yani bu 

vahşet. 

Toplumsal Cinsiyet 1: Yani ne Osmanlı döneminde böyle bir şeye fetva verilir, ne de 

oradaki kanaat önderlerinden böyle bir fetva çıkar. 

Toplumsal Cinsiyet 2: Fakat ahlak bu. Dinin buraya bağlantısı, ahlakı koruma aileyi 

koruma, aileyi koruma aynı zamanda sistemi koruma temelinde. 

 



 

 

146 

4.2.1.3.2. Bireysel Öykü ya da Yaşanmışlıkları Kullanarak İkna Etme  

 

Katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle karşılaştığı farklı bağlamlarda bireysel 

öykülerini ve kendi yaşadıklarını karşı tarafı kendi konumlandırmalarına yakınlaştırmak 

ve ikna etmek için kullanmışlardır. Toplumsal Cinsiyet odak grup görüşmesinde 

katılımcı Toplumsal Cinsiyet 3 ikili cinsiyet sisteminin ve erkek egemen söylemin tek 

tanrılı dinlerle birlikte ortaya çıktığına diğer katılımcıları ikna etmek için kendi 

yaşanmışlıklarını kullanmaya çalışmıştır. “Ama bu aile Kürt bir aile, ben kendim de 

Kürdüm, Kürtlerin şeyine baktığımızda, radikal İslamiyet’i kabul etmeden önce hiç 

böyle bir şey yok, kadın erkek birlikte, eş, benim yaşadığım toplumda hala o gelenekler 

devam ediyor. Kadın daha baskındır, saygındır, güçlüdür. Hiçbir kadına laf söylenmez, 

şey yapılmaz. Diyarbakır’daki o insanları iyi bildiğim için Şamanizm, Şafilik dediğimiz 

şeyde kadın hor görülmüştür, bunun dışında hayvanlar hor görülmüştür, kendi geçmiş 

şeylerine göz attığım zaman Zerdüştlük, Şamanizm dinlerinde kutsaldır, hayvanlar vs. 

saygı duymuşlardır. Şimdi köpeği, kediyi şey olarak görüyorlar, şimdi murdar derler 

abdest bozulur, şey olur bilmem ne olur gibisinden, kadına dokununca abdestin bozulur 

gibisinden. O şeyle daha bir kendi geleneklerinden ilk kültürlerinden tamamiyle 

kopmuşlar. Bunun en büyük etkenlerinden biri de İslam olmuştur.“ 

Hrant Dink odak grup görüşmesinde de Türkiye’de yaşayan Ermenilerin 

ötekileştirildiklerini katılımcı Hrant Dink 1 kendi kişisel öyküsünü kullanarak katılımcı 

Hrant Dink 2’yi ikna etmeye çalışmıştır. Görüşlerini şu şekilde aktarmaktadır.“1915’te 

göç ettirilmiş, Fransa’da yaşayan Ermeni asıllı bir Fransız yurttaşı. Başka bir şey daha 

söyleyeyim ben. Ermeni asıllıyım sopayla Müslüman yapılanlardanım tamam mı? 

Dedemi 1 ay dövmüşler. Müslüman olunca malının yarısına el koyup bırakmışlar. Bu 

hikaye aynen böyle. Benim babam telefonda Hrant Dink’in ölümünü konuşurken 

1915’te de öldürdüler şimdi de öldürüyorlar dedi. Sen bu adama haksız diyebilir misin 

ben diyemem.” 

 



 

 

147 

4.2.1.3.3. Tarihsel Empati ve İkna Etme  

 

Katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle karşılaştığı farklı tarihsel empatiyle karşı 

tarafı kendi konumlandırmalarına yakınlaştırmak ve ikna etmek için kullanmışlardır. 

Tarihsel empatinin kullanımı daha samimi ortamlarda yapılan tartışmalarda 

kullanılmaktadır. Birey karşı tarafı iyi niyetli ve akli selim gördüğünde tarihsel 

empatiye başvurur. Tarihsel empati aynı zamanda geçmişi anlamaya çalışmanın bir 

parçası olarak o anda tartışılan konunun makro politikalar yerine insanileşmesini sağlar. 

Nitekim Hrant Dink odak grup görüşmesinde sıklıkla başvurulan tarihsel empatinin 

temel ikna etme biçimi olarak kullanılması ötekileştirilen grupların karşı tarafın 

zihninde anlamaya çalışılmasını sağlayarak, onu ikna etmektir. Nitekim katılımcılardan 

Hrant Dink 1, katılımcı Hrant Dink 2’ye şu soruyu yönelterek bu durumu sağlamaya 

çalışmıştır. “Bir şey sorucam. Bu ülkede 1915’te zorla göç ettirilen bir Fransız 19 Ocak 

2007 tarihinde Türkiye’de yaşayan ve bir gazeteci olan Hrant Dink’in öldürüldüğünü 

gördü. Evinden zorla gönderilmiş bu bireyin yerinde olduğunu düşün ne dersin?” 

 

4.2.1.3.4. Ötekinin Argümanını Kullanma ve İkna Etme  

 

Katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle karşılaştığı farklı bağlamlarda karşı tarafın 

argümanını tarihsel bağlamda kullanarak karşı tarafı kendi konumlandırmalarına 

yakınlaştırmak ve ikna etmek için kullanmışlardır. 

Hrant Dink odak grup görüşmesinde katılımcı Hrant Dink 1 katılımcı Hrant Dink 2’nin 

dindar bir kimliğe sahip olduğundan hareketle, onun dini duygularına dair argümanını 

kullanarak onu ikna etmeye çalışmıştır. Katılımcı Hrant Dink 1’in ikna çabası şöyledir. 

“Çok açıkça evet ya da hayır diyemiyorum ama şu konuda kafam karışık. Söylemleri 

şöyle biraz muhafazakar olanlar için şunu neden düşünmüyorlar? Eğer bir kuzuyu bir 

kurt yerse Allah hesabını benden sorar diyorlar. Onların inandığı ve benim inandığım 

Hz. Ömer.  O zaman bir gazeteci öldürülüyorsa bunu benden soracak diyerek neden bu 

mantıkla bakamıyor? Hükümete kendi açısından baktırmaya çalışıyorum sadece. Neden 



 

 

148 

üstüne gitmediler niye bakmadılar. Hadi onları yaptılar peki şu aşamada neden hala 

dava devam ediyor.”  

 

 

4.2.1.3.5. Faili Belirsizleştirme, Benzerlikleri Kullanma ve İkna Etme  

 

İnkar etme biçimleri kategorilerinde de yer alan eylemin failini belirsizleştirme olayın 

asıl nedenini başka bir faile ve bağlama bağlayarak mevcut durumu olağanlaştırmak için 

kullanılmaktadır. Bu olağanlaştırma durumu karşı tarafı kendi konumlandırmalarına 

yakınlaştırmak ve ikna etmek için kullanmışlardır. Hrant Dink odak grup görüşmesinde 

katılımcı Hrant Dink 2 Hrant Dink suikastını yorumlarken failleri belirsizleştirerek 

diğer katılımcıların kendi yanında konumlanmalarını sağlamaya çalışmıştır. Bunu 

sağlamak için şu söylemi kullanmıştır. “1 numara Hrant Dink’i Türkiye Devleti öldürdü 

dedi ama. Hadi 90’lı yıllar karanlık yıllardı işte 2002’de AKP iktidara geldi işte, 

liberaller de destekledi sol gruplar da destekledi vs. AKP Hrant Dink’in ölümüne göz 

yumarak neden kendi ayağına kurşun sıksın ya da işte onları ödüllendirerek. Böyle bir 

şey yapması bir kere mümkün değil. Milliyetçi bir parti iktidar olsaydı direkt suçlanırdı 

ve ben bunu makul karşılardım ama AKP kendisi de milliyetçiliğe karşı olduğunu dile 

getiriyor, sisteme karşı olduğunu bürokratik oligarşiye karşı olduğunu ifade eden kişi. 

AB projeleri var. 2007 çok hızlı bir süreçtir işte. 2005’te başbakan Diyarbakır’da Kürt 

sorunu vardır benim sorunumdur falan dedi. Neden kendi ayağına kurşun sıksın ki? 

AKP iktidara da geldiği süreçle 2007 cumhurbaşkanlığı seçimleri arasındaki süreci 

bizim çok iyi değerlendirmemiz gerekiyor. Mustafa Yücel Önbilgin’e 2006’da bir 

suikast yapıldı. Kemalist-laik denilen bir kişi 2006’da öldürüldü. Ertesi sene daha 

düzene karşı olan sadece Ermeni değil ayrıca dediğiniz gibi özgürlükçü sol hareket 

mensubu bir kişi neden seçildi. Bunlar tabi ki çok manidar. Devlet anlayışımız çok farklı 

işte derin devlet sığ devlet Ergenekon var mı yok mu işte vs. Hep dış odaklı. 

Bulunmasını da istemiyoruz ama bunlar belki de o dönem dış odaklı da yapılmış 

olabilir. Özellikle bir hedef seçilip Türkiye’de yeniden bir karışıklık meydana gelsin. 

İşte Türkiye, Ermenileri öldürüyor. 2005’te başbakanın bir açıklaması vardı. Tarihi 



 

 

149 

tarihçilere bırakalım gibisinden. 2005’ten itibaren bu Ermeni meselesi televizyonlarda 

tartışılmaya başlandı. AKP buna neden göz yumsun? Ama şu var devletin içerisindeki 

statükocu ekipler bundan yararlanmak istemiş olabilirler. Karışıklıklar devam etsin biz 

istediğimiz gibi devam edelim gibisinden düşündüler sanırım. Suikastta dikkati çeken 

Trabzon’daki ekip Y. H. gibi. Malatya’da Zirve Davası oldu vs. Bu çocuklar 

Trabzon’dan geldiler yine. Bir şeyler var yani burada. Ben şunu söyleyeyim istihbaratın 

çok büyük bir zafiyeti var. Böyle bir haber geliyor ya Hrant Dink’i koruyacaksınız ya 

Hrant Dink’e haber vereceksiniz ya da önlem alacaksınız. Eğer hedef seçildiyse bu 

adamı koruyacaksınız.” Yine katılımcı Hrant Dink 2’nin ilerleyen söylemleri faili 

belirsizleştirme yaklaşımın devamı niteliğindedir. “Ya oluşum derken ben yurt dışı 

olanağı vardır diye düşündüm. İnsanın kafasına diaspora bile geliyor. Belki diaspora 

ile içerideki uzantılar belki bu karışıklığın sürmesini isteyen Türkiye ile Ermenistan 

arasında sıkıntının sürmesini isteyenler anlaştılar.” 

Başka bir faili belirsizleştirme örneği de Sivas odak grup görüşmesinde ortaya çıkmıştır. 

Katılımcı Sivas 2 toplumun kategorik hale gelmesinin yakın tarihlerde ortaya 

çıktığından hareketle, Sivas ve Madımak olaylarını yöneticilerin yeteneksizliğine 

bağlayarak faili belirsizleştirmiştir. Şu söylemi kurarak gruptaki diğer bireylerin kendi 

yanında konumlanmasını sağlamaya çalışmıştır. “Tabi tabi hani yüz yıl önce insanlar 

kendilerini irticacı, aşırı dinci veya sosyalist veya liberal olarak algılamıyordu. Bu 

insanlar bir şekilde yaşıyorlardı, ilim yürütüyorlardı.  Bir şekilde ayakta duruyordu. O 

dönem çok daha gergindi. Çünkü parçalanmak üzere olan bir devlet var. Hani bir iç 

kaos daha başlamamıştı. Dış kaos vardı. İçerde insanlar farklı dinlere farklı ırklara 

sahip olsalar da kendi aralarında barışık yaşıyorlardı. Fakat son elli yılda bazı şeyler 

değişti. Osmanlının parçalanmasıyla birlikte açıkçası bu toplumu da sağlıklı olmayan 

insanlar yönetmeye başladı. Bu dönemde insanlar sınıflaştırıldı, insanlar 

kutuplaştırıldı. Hani öyle olunca hani Madımak olayı olsun Sivas olayları olsun onun 

bence onun çocukları ona gebe kalan şeyler yani.” 

Diğer alt ikna etme kategorilerinde kullanıldığı biçimde katılımcılar aynı zamanda 

benzerlikleri kullanarak diğer katılımcıların kendi yanlarında konumlandırmalarını 

sağlamaya çalışmışlarıdır. 

 



 

 

150 

 

4.2.1.4. Demagoji Olarak Tarih 

 

Demagoji ya da eski tabirle mugalata farklı kimliklerin inşa edildiği ya da 

konumlandırıldığı tartışmalarda sık kullanılan bir yöntemidir. Demagojinin temel 

özelliği tartışılan konunun bağlamıyla ilgili veya ilgisiz tarihsel referanslar vererek konu 

bağlamının dışına çıkarak ya da konu içinde konunun farklı bağlamlarını tartışmanın 

parçası yaparak konunun ve/veya tartışmanın temel noktasını muğlaklaştırmaktır. 

Yapılan odak grup görüşmelerde demagojinin iki farklı kullanımı ortaya çıkmıştır. 

Bunlardan ilki, bireyin kendisiyle hemfikir olmayan katılımcıların karşısında mevcut 

konumlanışını kaybetmemek, ikincisi de konuyla ilgili bireyin konumlanışına daha fazla 

eleştiri gelmesini engellemeye çalışmaktır. Demagojinin odak grup çalışmalardaki en 

önemli aracı tarihtir. Tarihin demagoji için kullanımını bireyin bir savunma 

mekanizması olarak değerlendirmek mümkündür. Çünkü farklı katılımcılar tarafından 

eleştirilen birey, kendi kolektif kimlikleri ve bireysel kimliğinin baskı altında kaldığını 

hissederek bundan kurtulma yolu olarak demagojiye başvurmaktadır. Böylelikle 

demagoji olarak tarih farklı tartışma bağlamlarında bireysel ve kolektif kimliğe yapılan 

eleştirileri hafifleterek, bireyin tartışma bağlamında yeniden konum alışı için zaman 

kazandırmakta ve kendisini sıkıştırılmış hisseden bireyi rahatlatmaktadır. 

Dindar nesil odak grup görüşmesinde tartışma eğitim sisteminin ulus devletle ve 

kapitalizmle ilişkisiyken, katılımcı Dindar Nesil 2 konuyu Türkiye’deki demokrasi 

problemine dönüştürerek, Osmanlı eğitim sistemi ile ilgili demagoji yapmaktadır. 

Nitekim konuşmanın devamında tartışmanın bağlamı Osmanlı eğitim sistemine 

dönüşmüştür. Aşağıdaki konuşmada demagoji olarak tarihin kullanımı yer almaktadır.  

 

Dindar Nesil 1: Kaynağın çıkış noktası ulus devletin bekasının düşük geldiği yerde 

kapitalizmin bekası. Ya çünkü işte bir sistem var ve o sistemin içerisinde bireyleri 

yetiştirme derdindesiniz dolayısıyla hepsinin aynı olması gerekir ki dönsün o sistem. 

Dindar Nesil 3: Fazla ses çıkmasın. 



 

 

151 

Dindar Nesil 1: Dönmeye devam etsin ya. 

Dindar Nesil 2: “Bence altyapı tamamen bizim yani doğu toplumlarının demokrasiye 

çok da uygun değil. Yapı yavaş yavaş yani 90 yıldır cumhuriyet süreci var ama 

tamamen demokrasiye geçtiğimiz belki hani tam anlamıyla demokraside değil de 

1980’lere 70’lere kadar demokrasiden söz etmek sadece seçim yoluysa kabul. Ama 

mesela tek parti döneminde demokrasi söylemleri yapılıyor ancak çift devreli bir seçim 

sistemi var. Türkiye’de bir elit tabaka varlığından kesinlikle yadsınamaz bir üst tabaka 

var ve onların seçtiği kişilerin iktidara gelmesi. Osmanlıdan kalan bir eğitim sisteminin 

düzeltilmeye çalışılması bence kendi eğitim pedagojimizi ya da eğitim sistemimizi 

oluşturmuyoruz. Ordan biraz şurdan biraz alarak bir eğitim sistemi oluşturmaya 

çalışıyoruz bu problem burada.” 

Dindar Nesil 1: Osmanlıdan gelen eğitimi niye neye göre değiştiriyoruz düzeltiyoruz 

düzeltme diyorsunuz ya? 

Dindar Nesil 2: Osmanlıdan gelen sistem yani sonuçta yeni devletin kurulduğu 

dönemdeki eğitim sürecinde bu eğitimi veren Osmanlı’da yetişmiş kişiler değil. 

Dindar Nesil 3: Aslında politika bunu yapmıyor. Osmanlı’dan gelen eğitim sistemini 

değiştirmiyor. Tekkelerin yeniden açılması gibi bir konu vardı. Aslında tekkelerin 

açılması bir Osmanlıya dönüş aslında. 

Demagoji olarak tarihin kullanımı farklı bağlamlarda bireyi rahatlattığından kullanımı 

oldukça yaygındır. Bazen bu kullanım bilinçli yapılır, bazense bilinçsiz bir demagoji 

yapmaya rastlanmaktadır. Bilinçsiz kullanımı, bireyin o an tartışılan olayla ilgili tarihle 

kurmuş olduğu bağlantıyı tartışma ortamına aktaramamasından kaynaklanmaktadır.  

4.2.1.5. Refleksif Düşünme Aracı Olarak Tarih 

 

Refleksif düşünme çift yönlü bir düşünüş biçimi olarak, odak grup görüşmelerinde 

bireylerin tartışma ortamında kendi konumlandırılışlarına karşılık kullanılan 

argümanları değerlendirip, kendi konumlanışını yeniden gözden geçirmeyi ifade eder. 

Bu anlamıyla refleksif düşünme öteki kimliklerin konumlanışlarını ve inşa edilişlerini 

anlama çabasının bir ürünü olarak odak grup görüşmelerinde oldukça zor ortaya çıkan 



 

 

152 

bir düşünüş biçimdir. Odak grup görüşmelerinin başlangıcında ifade edilen 

argümanlarla ortaya çıkan konumlandırmalar ve kimliği inşa ediş biçimleri daha önceki 

sosyal gerçekliğin bir uzantısı olarak biz ve öteki kategorileri üzerinden ve daha çok 

kolektif kimliklerin bireysel kimliğe yapmış olduğu katkılarla ortaya çıkmaktadır. Odak 

grup görüşmelerde birey, kolektif kimliğin ötekisi ile karşılaştığından ve onun 

konumlanışını, kimliğinin inşa edilişine tanık olduğundan dolayı başlangıçta kullandığı 

kolektif kimliğin biz ve öteki kategorisi yerine kendini yeniden konumlandırmaktadır ve 

kendi kategorilerini üretmektedir. Bu durum odak grup görüşmelerinin sonunda 

refleksif düşünme biçimini ortaya çıkarmaktadır. Bireylerin kendi konumlandırılışlarını 

ve kimliklerinin inşa edişlerinin önemli bir aracı olan tarih de refleksif düşünme 

biçiminin ortaya çıkışında önemli rol üstlenmektedir. Tarihin daha çok postmodern 

yorumunun bir parçası olarak anlatıların inşa edilmesi odak grup görüşmelerinde 

bireylerin tarihi kullanma biçimlerini ve kurgulama biçimlerinde ortaya çıkmaktadır. Bu 

açıdan bakıldığında tarih bir tarafıyla refleksif düşünme biçimini oluştururken diğer 

taraftan ötekiyle girilen etkileşimin empatik olmasına olanak sağlar.  

Uludere odak grup görüşmesinde geçen aşağıdaki konuşma biçimleri refleksif düşünme 

biçiminin ortaya çıkışını göstermektedir. Katılımcı Uludere 4’ün Uludere’de 

yaşananlarla ilgili Türklerin tepkisizliği ön yargısı katılımcı Uludere 3 tarafından 

eleştirilmiştir. Katılımcı Uludere 3, katılımcı Uludere 4’ün Türklerin tepkilerini fark 

etmediğini öne sürmüştür. Odak grup görüşmenin ilerleyen safhalarında katılımcı 

Uludere 3 bu tartışmadan bir sonuç çıkartarak, Uludere olayına dair sivil toplum 

örgütlerinde tepkisini ortaya koyduğunu ifade ederek katılımcıların tamamına bu çağrıyı 

yapmaktadır. Katılımcı Uludere 3’ün odak grup görüşmesinin başından itibaren 

söylemlerine bakıldığında bahsettiği eylemi bundan sonraki olaylarda sergileyeceği 

tutum olarak benimsemesi odak grup görüşme sürecinde refleksif düşünme biçiminin 

ortaya çıktığını göstermektedir. 

 

Uludere 1: Ben de Kürtleri birleştirdiğine katılıyorum. Çünkü bu topraklarda katliam 

acı ölüm hep Kürtlerin payına düştü. Bu olay da onlardan biri. Kürtler burada devleti 

yanında göremedi. Devlet Kürtleri sahiplenmedi. Ama bu noktada Kürtleri 

birleştirdiğini düşünüyorum. Kürtlerle Türkler arasındaki duygusal bağlar zaten 



 

 

153 

kopmuştu. Ama sanki daha da derinleşti. Çünkü bu olayda Türk halkı Kürtlerin yanında 

değildi.  

Uludere 3: Bunu nereden anlıyorsun nereden çıkartıyorsun? 

Uludere 1: Adamlara kaçakçı diyerek ölümünü meşrulaştırdılar ya. 

Uludere 3: Bunu yapan Türk halkı mı bu bir genelleme. 

Uludere 1: Biz bunu Van depreminde de gördük hepsinde gördük Türk halkı nerdeydi?  

Uludere 3: Peki sen nasıl yanlarında olmasını arzu ederdin? 

Uludere 1: Eğer Türkler yanlarında olsaydı bu katliamın hesabı sorulurdu. Devlet bu 

katliamın hesabını verirdi. Halk sorucak bunu. Kürt halkı için Türk halkı soracak. 

Uludere 3: Ama bilmiyorlar haberleri yok. 

Uludere 4: İsrail, Filistin’de bir tane çocuk vurduğu zaman İstanbul’da halk eylem için 

sokaklara dökülüyor ama bunu Kürtler için yapmadılar. 

Uludere 3: Eylem yapmadılar mı? 

Uludere 4: Evet birkaç küçük radikal grup hariç kimse eylem yapmadı bununla ilgili. 

Kaç tane Türk kendi içinde duygusal olarak problem yaşadı. Evet, " bu bir zulümdür ve 

biz buna ses çıkaralım" dedi. Filistinliler için sokağa dökülüyorlar da Kürtler kafir mi 

yani Türklerin gözünde. Uygur Türkleri problem yaşadığında günlerce Türkiye’de 

problem oldu. Uygur yani, kaç kişi Uygurların kim olduğunu biliyor ki? Halk olarak 

söylüyorum. Bulgaristan’da bir tane dönerci öldürülüyor ya da Almanya’da bunun için 

eylem yapılıyor ama Roboski için kaç tane Türk ciddi samimi duygular taşıyarak eylem 

yaptı ya da bunu dile getirdi. Evet, bu gazete yazmış ama ilk yazması gereken bu 

değildi. İlk yazması gereken Radikal Gazetesi’nden istifa yazısıydı. Bu gazetenin ya da 

diğer medya organlarının niçin bu olaya bu kadar tepkisiz kaldığı idi. Yazarın yapması 

gereken buydu. Üç gün sonra yazı yazması kolay.  

Uludere 3: Demek ki onun bulunduğu yerden böyle görünüyor. Demek ki sen biraz 

duygusal bakıyorsun olaya ve ben asla katılmıyorum. Kısmen benim de düşüncelerimde 

duygu vardır bunu reddetmiyorum ama senin dediğin kadar belirli bir ayrılık belirli bir 

taraf tutma görmüyorum şahsen. Filistinli gencin öldürülmesiyle 34 kürtün öldürülmesi 



 

 

154 

arasında toplum senin söylediğin kadar tepki farkı yok, ben görmüyorum. Demek ki 

senin bulunduğun yerden böyle gözüküyor.  

… 

 

Uludere 2: Dahası çünkü Türkiye apolitik, insanlar apolitik.  

Uludere 3: Ha napalım o zaman şunu yapalım. Ben bulunduğum her toplumda 

düşüncelerimi açıklıyorum. Farklı düşünenleri ikna etmeye çalışıyorum hatta zaman 

zaman aa bak ben bunu düşünmemiştim diyerek pardon bak ben yanlış 

düşünüyormuşum diyerek düşüncemi değiştirdiğimde oluyor. Ama elimden geldiğince 

bir şeyler yapıyorum belki biraz naif ama olsun. Napıyorum sivil toplum örgütlerine 

katılıyorum. Oralarda sesimi duyurmaya çalışıyorum iyi kötü kendimi yarı aydın biri 

sayarak. 

 

4.2.2. Kimliğin Tarihi Anlatı Olarak Kurgulaması ya da Tarihin İnşa Ediliş 
Biçimleri 

 

Bireysel kimlikler ve kolektif kimlikler tarih aracılığıyla inşa edilirken benzer biçimde 

bireysel tarih anlatıları da bireysel kimlikler ve kolektif kimlikler tarafından inşa edilir. 

Geçmişin algılanış biçimi bireyin konumundan ve bireyin inşa ettiği kimlikten bağımsız 

değildir. Birey geçmişi bugünden tasarlar ve bireyin geçmişi algılayış biçimi kimliğinin 

bir parçası olarak ortaya çıkar. Bireyin kimliğini inşa ederken tarihi ihtiyaç duyduğu 

biçimde kullanması, tarihin de bireysel kimlik üzerinden bireysel kimlikle örtüşür bir 

anlatı haline gelmesine neden olur. Çanakkale odak grup görüşmesinde bireylerin tarihi 

kurgulayış biçimleri ile beyan ettikleri kimlikleri arasında sıkı ilişki ortaya çıkmıştır. 

 

 



 

 

155 

4.2.2.1. Türk, Kültürel Milliyetçi Anlatı 

 

Kendi kimliğini Türk ve kültürel milliyetçi olarak tanımlayan katılımcı Çanakkale 1’dir. 

Katılımcının kendini tanımladığı kimliklerle tarih anlatısı örtüşmektedir. Katılımcı 

Çanakkale 1 kimliğini açıklarken Çanakkale Zaferi’nin Türk milletinin bir zaferi 

olduğunun alt bağlamını oluşturmaktadır. “Ben milleti bir ırk olarak almıyorum yani 

alınması ne sosyolojik ne tarihi gerçeklerle örtüşmüyor. Millet tarihsel ve kültürel süreç 

içinde çeşitli tarihsel meselelerin bulunduğu beraber yaşama amacı ile ortaya çıkan bir 

sosyal organizasyon olarak ortaya çıkıyor. Ben oradaki insanları bir ırk olarak 

değerlendirmiyorum yani bugün mesela Türkler bir ırk olduğuna inanmam mümkün 

değil. Buradan biz kalkıp Orta Asya’ya gitsek baksak Kazaklar bizden çok farklı, 

Kırgızlar da öyle sarışın mavi gözlü insanlar, bir benzerlik yok. Çin Seddi’nde 

Balkanlar’a kadar at koşturuyorsun hangi ırktan bahsediyorsun?” 

Tayyip Erdoğan’ın yapmış olduğu konuşmaya yapmış olduğu eleştiride de kendini 

tanımladığı kimliklerin etkisini görmek mümkündür. Aynı zamanda kimliğini inşa 

ederken tarihsel kullanımlara da rastlanmıştır.“98 yıl önce Çanakkale’de biz bir olduk, 

beraber olduk, birbirimize kardeş olduk. Yani 98 yıl önce bu insanlar birbiriyle düşman 

mıydı? Türkiye’deki sosyal dürtüyü Çanakkale’yle izah ediyor. Sonra diyor ki tek millet, 

tek bayrak, tek vatan, tek devlet diyor. Erdoğan’ın bu konuşmayı yapması Türkiye’deki 

konjektürün de başka olduğunun göstergesi. Tek millet diyorsan bir millet adıdır, tek 

insan kim onun adı olur.  Tek bayrak diyorsun onun adı olması lazım. Tek vatan 

diyorsun onun adı olması lazım. Yani dünyada bayrak vatan millet isimsiz değil hepsi 

isimlidir. Dolayısıyla aslında burada Erdoğan samimiyetsiz yaklaşıyor ya evrensel bir 

millet bayrak tasarlıyor ya da burada siyasi Doğu Anadolu’ya mesaj verirken bir 

yandan da ilerde bir sorun olursa şunu diyecek.  Tek millet dedim ya,  Türk milletini 

kastettim diyecek. Biz biliyoruz ki bizim karşımızda savaşan askerlerin bir kısmı 

Müslüman askerlerdir. Onlar kandırılmıştır diyor.  Üstte de camide Müslümanların dua 

ettiğini söylüyor.  Şimdi bir camide dua ediliyor ama bir asker duadan habersiz.  Sonra 

diyor ki karşıt oldukları tarafta okunan ezanları duydular, anladılar kandırıldıklarını 

hemen oracıkta silahlarını bıraktılar diyor. Ne böyle tarihi bir örnek var ne bir şey var 

karşıdan karşıya geçenler arasında Müslüman olmayanlarda olmuştur. Canını 



 

 

156 

kurtarmak için çünkü savaşıyorsun ve hayatını kurtarıyorsun. Ölüm varken bir tercih 

yapıyorsun.  Biz savaşmayız demişler. Bizim millet anlayışımız adeta bir manifesto o 

zaman. Bizim millette milliyetçilik anlayışımızın bir manifestosu bir manifesto değil. Bu 

din ekseninde birleştik, din bizi bir millet yaptı diyor. Diğer taraftan da biz Kürtlerin 

kültürel haklarını tanıyoruz dedi.  Ee o zaman biz bir millettik, milletin ortak kültürü 

olur. Genel olarak ortak değerleri olur. Bugün baktığımızda Araplarda Müslüman biz 

de. Ama onlar napıyor namazda?  Hareket ediyor. Biz hareket ettiğimizde namaz 

bozuluyor. Yani burada din bir manifesto demesi de İslam üzerinden bir çağrının bir 

göstergesi olduğunu söylese de ben bunun altının boş olduğunu samimiyetsiz olduğunu 

anlıyorum.  Çanakkale’yi anlamayan Türkiye’yi anlayamaz. Çanakkale’de büyük bir 

savaş verilmiştir.  Diğer taraftan Anadolu’daki insanların beraber yaşama 

mücadeleleri ondan daha mı az say say bitmez ekonomik anlamda. Babam anlatıyor 27 

doğumlu. Arpadan yemek yapıp yemişler. Bu insan arpadan yemek yapıyor,  

komşusuyla paylaşıyor, fedakârlıksa orda da bir fedakârlık var. Şah İsmail’le mücadele 

ederken aynı dinden aynı ırktan insanlar karşı karşıya savaşmışlar. Hatta Yavuz 

Selim’le Şah İsmail savaşında benim de bağlı olduğum Avşarların bir kısmı Yavuz 

safında savaşmıştır bir kısmı da Şah İsmail safında.” 

Yine katılımcı Çanakkale 1 mevcut tarihsel söylemi eleştirirken kendi politik kimliğini 

de tarihsel anlatısıyla birlikte inşa etmektedir. “Bu vatanın Türkleştirilmesi ise bunu 

Çanakkale ile değil Alparslan ile başlatırsınız, mühür o zaman vurulmuştur ve 

Anadolu’nun Türkleştirilmesi de Alparslan’ındır.  Ondan önce Türkler buraya gelmiştir 

gitmiştir o başka bir şey.  Oradaki siyasi söylem şu.  Türk milleti henüz son sözünü 

söylemedi. Burada aslında günümüze bir gönderme var.  Bugünkü açılımlara filan 

baktığımızda orada MHP gibi düşünenlerin sık sık söylediği bir söylem vardır. Tamam, 

bugün AKP başta ama Türkler durur ama Türkün suyu kabarırsa görürsünüz gibi 

söylemleri basında çok duyuyoruz. Onları söylerken bir de Türkler son sözünü henüz 

söylemedi, demir gücündeyiz. Basında görüyoruz. Burada günümüze bir gönderme var. 

AKP, PKK filan kendinize çekidüzen verin biz susuyoruz ama son sözü daha söylemedik 

söylersek halinizi görün gibi bir mesaj veriyor.” 

 



 

 

157 

4.2.2.2. Süryani, Özgürlükçü Sol, Sosyalist, Liberal Anlatı 

 

Kendi kimliğini Süryani, Özgürlükçü Sol, Sosyalist, Liberal olarak tanımlayan katılımcı 

Çanakkale 2’dir. Katılımcının kendini tanımladığı kimliklerle tarih anlatısı 

örtüşmektedir. Katılımcı Çanakkale 2’nin sosyalist ve özgürlükçü sol söylemi 

Çanakkale anlatısını oluştururken emperyalist bir savaş olarak ortaya çıkmıştır. 

Çanakkale 2’ye göre Çanakkale Savaşı şöyledir. “Ben Çanakkale Savaşlarını kendi 

gözümden bir saldırı olarak görüyorum.  Özellikle I. Dünya Savaşından sonra toprak 

paylaşımı hammadde arayışının artması sonucu Osmanlı’yı parçalamaya yönelik bir 

emperyalist savaş. Türkiye’deki direnişiyse bir halk savaşı olarak görüyorum ve Türk 

tarihinde bu kadar yer edinmesinin önemli olabileceğini düşünüyorum.” 

Çanakkale Zaferi kutlama mesajlarında tarih anlatılarının politik söylemlere ilişkisi 

üzerine katılımcı Çanakkale 2 şunları ifade etmektedir. “Tarihi yapılandırmadan ziyade 

istediği bölümünü görme gibi. Mesela birinci söylemde daha tek millet tek bayrak için 

zemin hazırlayan bir söylem. İkincide daha Atatürkçü bir vurguya değinmek için 

Atatürk’ün dediği geldikleri gibi gidecekler sözünden hareketle vurgu yapan bir söylem. 

burada daha çok Türk milleti ve Müslüman ve Türk mührü falan diyor çünkü herkes 

aynı olayı kendi ideolojisi üzerinden değerlendirmek almak istemiş.” Katılımcı 

Çanakkale 2 kendi tarih anlatısı için de şunları söylemiştir. “Benim bakış açım milliyetçi 

bir bakıştan daha uzak. Ben daha çok sınıf mücadelesi olarak görüyorum Çanakkaleyi.” 

 

4.2.2.3. Türk, Sosyalist, Ulusalcı Anlatı 

 

Kendi kimliğini Türk, Sosyalist, Ulusalcı olarak tanımlayan katılımcı Çanakkale 3’dir. 

Katılımcının kendini tanımladığı kimliklerle tarih anlatısı örtüşmektedir. Nitekim 

katılımcı Çanakkale 3 Çanakkale Savaşı’yla ilgili şunları söylemektedir. “Ortak bir şey 

söylemiş bütün mazlum milletlerin destanıdır diye ben ikisinin söylediğinden de aynı 

şeyi anladım. Ezilen bir toplumun verdiği mücadele diğerlerine de cesaret vermiştir gibi 

bir anlamda kullanmışlar.  İlk metindeki çelişkiyi ifade etmiş her türlü milliyetçiliği 

ayaklar altına aldık yani ya tanımlama şeklinde bir farklılık var pek içi dolu bir eleştiri 



 

 

158 

olduğunu da düşünmüyorum. Biraz yüzeysel bence sırf eleştirmek için bu kısmı orada 

hiç Cumhuriyetten ve Atatürk’ten bahsetmediğini görerek Atatürk vurgusu yapmış.”  

 

4.2.2.4. Kürt, Özgürlükçü Sol, Sosyalist Anlatı 

 

Kendi kimliğini Kürt, özgürükçü sol, Sosyalist olarak tanımlayan katılımcı Çanakkale 

4’dür. Katılımcının kendini tanımladığı kimliklerle tarih anlatısı örtüşmektedir. Ayrıca 

katılımcı 3 gibi sosyalist olduğunu ifade eden katılımcı Çanakkale 4’ün tarih anlatısı 

katılımcı Çanakkale 3’le örtüşmektedir. Katılımcı Çanakkale 4 Çanakkale hakkında 

fikirlerini şu şekilde ifade etmektedir. “Yani ben birazcık 3 konuşunca beni ifade ettiğini 

düşünüyorum.  Çanakkale savaşı deyince benim gözümde de bir paylaşım savaşı var. 

Buradan topraklara yönelim var.  Burada kendisine yer etmek isteyen uluslararası 

güçler var. Onun karşısında kendini savunan ve kendi sınırlarının çizilmesi isteyen halk 

var.” Katılımcı Çanakkale 4 odak grup görüşmesi sonunda kendini konumlanışını ve 

tarih anlatısını değerlendirirken de şunları söylemiştir. Tabi ki ben de kendi politik 

perspektifimle baktım. Çünkü doğal olarak Çanakkale Savaşı benim için sınırların 

çizilmesinin bir hamlesidir. Ama o kadar insanın katledilmesinin attığımız taş 

ürküttüğümüz kurbağa değmemiştir.” 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

159 

BÖLÜM V: SONUÇ YA DA SEÇİCİ KODLAMA 

 

Tarih, kolektif kimliklerin biz ve öteki kategorisinin inşasında önemli bir araç olarak 

kullanılmaktadır. Tarihin kolektif kimlikler için işlevi ortak geçmiş anlatıları inşa 

ederek biz kategorisinden beklenilen ortak davranış kalıplarının meşrulaşacağı zemini 

ortaya çıkartmaktır. Biz ve öteki kategorilerinin ortaya çıkışı, kolektif kimliklerin 

devamını sağlamada ve kendi içinde benzerlik üzerinden yapılan tanımlamada etkin 

olarak kullanılmaktadır. Kolektif kimlik biz kategorisini tanımlarken ötekini inşa etmesi 

aynı zamanda ötekinin kimliğinin de tanımlanması anlamına gelmektedir. Bu bağlamda 

öteki, ortak tarih anlatısında yer almayarak öteki olarak inşa edilmiş olur. Bulgulardan 

yola çıkarak eksensel kodlama sonucunda kolektif kimlik kategorisi olarak toplumsal 

cinsiyet, kültürel kimlik, dini kimlik, ulusal kimlik ve politik kimlik kategorilerine 

ulaşılmıştır. 

Toplumsal cinsiyet ikili cinsiyet sistemi olarak tanımlandığında ikili cinsiyet rejiminin 

dışında kalan tercihleri ötekileştirir. Tarih, toplumsal cinsiyeti ya da ikili cinsiyet 

sistemini tarihselleştirerek geçmişten bugüne gelen ve gelecekte de varolacak olan bir 

yapı olarak meşrulaştırır. Bu bağlamda tarihin mevcut ikili cinsiyet sistemini üreterek 

sosyal gerçeklikte varolmasını sağladığı söylenebilir. Benzer biçimde kültürel kimliğin 

gelenek ve kültürel aktarım tarafından tanımlanması ve bireylerin yaşam biçimleriyle 

kültürel kimliği inşa etmeleri, geçmişte varolan kültürel kimliğin bu güne yansıması 

bağlamında tarihle ilişkili hale gelir. Kültür bir yandan süregelen yaşanmışlıkların 

ürünüdür; diğer taraftan da birey tarafından inşa edilen ve üretilen bir bilgidir. Bu 

bağlamda bireyin kültürel kimlikle ilişkisi, kültürel kimliğin tarihselliği ile tanımlanır. 

Geçmişte kendi ataları tarafından sergilenen davranışlar bugünün bireyleri tarafından 

sergilenerek, kültürel kimlikleri yeniden inşa edilir. Kültürel kimlik için tarih 

meşrulaşma alanı ve ne kadar tarihselleşirse o kadar klasikleşen bir yapıya dönüşme 

olanağıdır. Diğer bir kolektif kimlik olan dini kimliğin de referans noktaları tarihsel 

olduğu için tarihle ilişkisi doğrudandır. Ritüellerin ve inanış biçimlerinin ayrıca 

değerlerin geçmişten bugüne kültürel aktarımı dini kimliği tarihle ilişkili hale getirir. 

Buradaki temel tartışma dinin bugünde yaşayan inananlar tarafından tarihi kullanarak 



 

 

160 

inşa edilmesidir. Nitekim tarih, dini kimliği temellendirirken bazen Hicri 4 yılında inen 

ayet, bazen Hicri 7 yılında söylenmiş hadis, bazen sahabenin hayatı, bazense örnek bir 

figür üzerinden bugünde inşa edilir. Bu inşa ediş biçimi geçmişteki ritüellere 

benzeyerek bugünde ritüellerin tekrarlanmasını da kapsar. Ulusal kimlikle tarih 

arasındaki ilişki diğer kolektif kimliklerle arasındaki ilişkiye benzer. Tarih, kolektif 

kimlik olarak ulusal kimliğin ortak tarih anlatısını oluşturmak için kullanılmakla birlikte 

bizatihi ulusu oluşturmakla da ulusal kimliğin inşasının temel araçlarındandır. Kültürel 

kimlikle tarihin ilişkisi de meşrulaşma üzerindendir. Egemen kültür ortak anlam 

dünyasını oluşturmak için ortak geçmiş inşa eder. Bu ortak geçmiş aynı zamanda biz 

kategorisinin tanımlanması ve yaşama geçirilmesi anlamı da taşır. Altkültür grupları 

ortak tarih anlatısında temsil edilmediğinden, aidiyet duygularını, kendi biz 

kategorilerini oluşturarak ve kendi tarih anlatılarını inşa ederek aşmaya çalışır. Onlar 

için egemen kültürün ortak tarih anlatısı resmi tarih tezidir. Bu açıdan bakıldığında 

ortak tarih anlatısı altkültür gruplarının ötekileştirilmesinin bir aracına dönüşür. Egemen 

kültürün biz kategorisini inşa eden tarih, altkültür gruplarını öteki ya da onlar olarak 

inşa eder. Bu bağlamda kolektif kimlik olarak politik kimliği doğrulayacak birçok örnek 

tarih anlatısı tarafından kullanıma sokulur. Böylelikle tarih politik kimliği canlı tutan bir 

geçmiş olarak tasarlanır ve inşa edilir. 

Bu bağlamda tarih anlatısı bireysel kimliğin kolektif kimliklere aidiyet duyma 

biçimlerini belirler. Farklı bağlamlarda bireysel kimlik inşa edilirken, ait olunan biz 

kategorisi, benzerlikler üzerinden tanımlanır. Benzerliklerin tanımlandığı alan tarihten 

başkası değildir. Tarihsel süreç içerisinde belirlenen ve biz kategorisinin ortak 

özellikleri tarihselleştirilerek temellendirmeye çalışılır. Bu temellendirme çabası bireyin 

kolektif kimliğine dayanarak kendisini inşa etmesi anlamı taşır. Ötekinin karşısında 

daha güçlü bir öznenin inşası, bir tarafıyla kolektif kimliğiyle birlikte varolmayı, diğer 

tarafıyla da kendi duruşunu güçlendirmek için tarihe referans verme biçimlerini 

gündeme getirir. Tarihe referans vererek birey öteki karşısında kendini inşa eder.  

Diğer taraftan tüm kolektif kimlikler, bireysel kimliğe dair bir tahakkümü içerir. Bireyin 

doğduğunda toplum tarafından öğretilmesi gereken değer, norm ve davranış kalıplarının 

varlığı, bu tahakkümü meşrulaştırır. Sosyal gerçekliğin bir yansıması olarak olması 

gereken, bireyin toplumsal yaşantıyı özümsemesidir. Bu durum aynı zamanda kolektif 

kimliklerle bireysel kimlikler arasında gerilimin temel nedenlerindendir. Birey bir 



 

 

161 

tarafıyla kendi olmaya çalışırken diğer tarafıyla toplumun istediği ben olmak 

durumundadır. Bahsi geçen bu gerilim tarihin kullanım biçimlerini de belirler. Kolektif 

kimliklerin ürettiği ortak anlam ve ortak geçmiş, birey tarafından farklı anlamlarla 

yeniden inşa edilerek, kolektif kimlikle bireysel kimlik arasındaki gerilimi bireysel 

kimlik lehine çözmeye çalışır. Böylelikle kolektif kimliğin tanımladığı ve inşa ettiği 

tarih anlatısı birey tarafından yeniden inşa edilerek kolektif kimlik karşısında bireysel 

kimlik meşrulaştırılmaya çalışılır. Bireysel kimliğin, kolektif kimlikle yaşadığı bu 

gerilim, bireysel kimliği varoluşçu bir yapıya büründürür. Bu bağlamda bireysel kimliği 

inşa etmek politik olana karşılık gelir. Politik kimlik olarak bireysel kimlik kolektif 

kimliklere rağmen kendisini var etme çabası olarak tanımlandığında özcü tavıra karşı 

çıkarak her kimliğin birer inşa olduğunu tanımlamaktadır. Aşağıda Şekil 1’de kolektif 

kimlikler ve tarih ilişkisine dair eksensel kodlama yer almaktadır.  

 

 

 

Şekil 1: Kolektif Kimlikler ve Tarih İlişkisine Dair Eksensel Kodlama 

Tarihin, kimliğin inşasında kullanımı ile ilgili yapılan odak grup görüşmeler sonucunda 

temellendirme, ikna etme, inkar etme, demagoji, refleksif düşünme kategorileri ortaya 



 

 

162 

çıkmıştır. Kategorilerin kendi aralarındaki ilişkileri tanımlamak aynı zamanda en 

önemli kategorinin ortaya çıkması anlamına gelmektedir. Bu kategori Creswell 

(2010:435) tarafından öz kategori (core category) olarak adlandırılmaktadır. Tarihin, 

kimliğin inşasında kullanımının öz kategorisi meşrulaştırmadır. Diğer bir deyişle, 

kimliğin inşasında tarih eğitimi, mevcut tarih anlatılarını yeni kuşaklara aktararak, 

bireylerin kimliklerinin inşasında meşrulaştırma işlevi görmektedir. Aşağıdaki tabloda 

çalışmanın kategorileri gösterilmiştir. 

 

Şekil 2: Bireysel Kimlik İnşası ve Tarihin Kullanım Kategorileri 

 

Temellendirme kategorisi bireyin kimliğini inşa ederken kendi konumunu 

meşrulaştırmanın bir yoludur. Bu kategoride katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle 

karşılaştığı farklı bağlamlarda tarihi kendi argümanını desteklemek için, eylem 

amacının yönünü değiştirerek kendi fikrini ve konumlanışını temellendirmek için, 

bireysel öykü ya da yaşanmışlıklarından örnek vererek kendi konumlanışını 

temellendirmek için, benzerlik ve süreklilik örnekleri vererek kendi fikrini 

temellendirmek için, tarihi kullanarak sorumluluğu paylaştırıp eleştirileri azaltmak için, 

konumlanışının tarihsel olduğunu ifade etmek için tarihten başlangıç noktası göstererek 

kimliğini ve konumlanışını inşa etmişlerdir.  



 

 

163 

İnkâr etme kategorisi farklı kimlikler karşısında konumlanışın ve kimliğin inşasının 

eleştiriye uğradığı durumlarda tarihsel referanslar kullanarak bireyin konumlandırılışını 

ve kimliğinin inşasını sağlar. Bu, tarihin bireyin kimliğinin tarih tarafından 

meşrulaşmasını ifade eder. Bu kategoride katılımcılar kimliklerinin farklı kimliklerle 

karşılaştığı farklı bağlamlarda tarihi karşı tarafın söylemlerini çürütmek için 

kullanmışlardır. Bu kategorinin alt kategorileri olarak, bağlam değiştirme, 

olağanlaştırma, faili belirsizleştirme, bireysel öykü ya da yaşanmışlıklar ve benzerlikler 

kodlanmıştır. İnkâr etme kategorisinin temel işlevi farklı kimliklerin ürettiği 

argümanların birey tarafından tarihsel örneklerle reddedilişini ve kendi kimliğinin 

inşasını sağlamaktır. 

İkna etme kategorisi farklı kimlikleri karşısında konumlanışın ve kimliğin inşasının 

diğer bireylere kabul ettirmek için tarihsel referanslar kullanarak bireyin 

konumlandırılışını ve kimliğinin inşasını sağlar. Bu kategoride katılımcılar kimliklerinin 

farklı kimliklerle karşılaştığı farklı bağlamlarda tarihi karşı tarafı kendi 

konumlandırmalarına yakınlaştırmak ve ikna etmek için kullanmışlardır. Bu kategorinin 

alt kategorileri olarak, kanıt gösterme, bireysel öykü ya da yaşanmışlıklar tarihsel 

empati, ötekinin argümanını kullanma, faili belirsizleştirme, benzerlik kodlanmıştır. 

İkna etme kategorisinin temel işlevi farklı kimliklerin ürettiği argümaların ve buna bağlı 

olarak ortaya çıkan konumlandırmaların birey tarafından tarihsel örnekleri ikna etme 

aracı olarak kullanıp, kendisinden farklı düşünen bireyleri kendi safına çekme ve 

kendine yakın konumlandırmasını sağlamadır. Temellendirme ve inkâr etme 

kategorilerinde olduğu gibi, ikna etme kategorisi de alt kategorileriyle ilişkilidir. Alt 

kategorilerin temel farkı bağlamlarına göre ikna etme biçimlerinin değişikliğidir.   

Demagoji ya da eski tabirle mugalata farklı kimliklerin inşa edildiği ya da 

konumlandırıldığı tartışmaların vaz geçilmez yöntemidir. Demagojinin temel özelliği 

tartışılan konunun bağlamıyla ilgili veya ilgisiz tarihsel referanslar vererek konu 

bağlamının dışına çıkarak ya da konu içinde konunun farklı bağlamlarını tartışmanın 

parçası yaparak konunun ve/veya tartışmanın temel noktasını muğlaklaştırmaktır. 

Yapılan odak grup görüşmelerde demagojinin iki farklı kullanımı ortaya çıkmıştır. 

Bunlardan ilki, bireyin kendisiyle hemfikir olamayan katılımcıların karşısında mevcut 

konumlanışını kaybetmemek, ikincisi de konuyla ilgili bireyin konumlanışına daha fazla 

eleştiri gelmesini engellemeye çalışmaktır. Demagojinin odak grup çalışmalardaki en 



 

 

164 

önemli aracı tarihtir. Başka bir deyişle, tarih demagojinin bir aracı olarak bireyin 

konumunu ve kimliğinin inşasını meşrulaştırır. 

Refleksif düşünme çift yönlü bir düşünüş biçimi olarak, odak grup görüşmelerinde 

bireylerin tartışma ortamında kendi konumlandırılışlarına karşılık kullanılan 

argümanları değerlendirip, kendi konumlanışını yeniden gözden geçirmeyi ifade eder. 

Bu anlamıyla refleksif düşünme öteki kimliklerin konumlanışlarını ve inşa edilişlerini 

anlama çabasının bir ürünü olarak odak grup görüşmelerinde oldukça nadir ortaya çıkan 

bir düşünüş biçimdir. Odak grup görüşmelerinin başlangıcında ifade edilen 

argümanlarla ortaya çıkan konumlandırmalar ve kimliği inşa ediş biçimleri daha önceki 

sosyal gerçekliğin bir uzantısı olarak biz ve öteki kategorileri üzerinden ve daha çok 

kolektif kimliklerin bireysel kimliğe yapmış olduğu katkılarla ortaya çıkmaktadır. 

Refleksif düşünme kategorisi de bireyin tartışma bağlamında kendi konumlanışını 

yeniden üreterek kimliğinin inşasını meşrulaştırmanın bir şeklidir. Bu açıdan 

bakıldığında tarihsel argümanlar yeniden konumlanışı meşrulaştırır.  

Bireysel kimlikler ve kolektif kimlikler tarih aracılığıyla inşa edilirken benzer biçimde 

bireysel tarih anlatıları da bireysel kimlikler ve kolektif kimlikler tarafından inşa edilir. 

Geçmişin algılanış biçimi bireyin konumundan ve bireyin inşa ettiği kimlikten bağımsız 

değildir. Birey geçmişi bugünden tasarlar ve bireyin geçmişi algılayış biçimi kimliğinin 

bir parçası olarak ortaya çıkar. Bireyin kimliğini inşa ederken tarihi ihtiyaç duyduğu 

biçimde kullanması, tarihin de bireysel kimlik üzerinden bireysel kimlikle örtüşür bir 

anlatı haline gelmesine neden olur. 

 

5.1. Öneriler Yerine, Yeni Çalışma Alanları 

 

Bu çalışma, kimliğin inşasında tarihin rolünü, farklı kimlikteki bireylerin 

konumlanışlarına göre anlamaya çalışmıştır. Bu durum biz ve öteki gruplarının bir arada 

aynı bağlamda kimliklerini inşa etmeleri anlamına gelmektedir. Bununla birlikte biz 

kategorisi içerisinde tarihi nasıl kullandıklarına dair çalışmalar tarihin biz kategorisinde 

kimliğin inşasındaki rolünü ortaya çıkaracaktır. 



 

 

165 

Benzer biçimde bu çalışma kimliğin inşasının psikolojik süreçlerini içermemektedir. Bu 

bağlamda tarihin, kimliğin inşasındaki rolünün psikolojik bağlamlarına dair çalışmalar 

yapılmalıdır. Ayrıca makro politikalar açısından siyaset bilimciler için farklılıklara 

uygulanacak pozitif ayrımcılığın bağlamlarının belirlenmesi ve ötekileştirmenin 

temellerinin sosyal gerçeklikte nasıl ortaya çıktığına dair uygulamalı araştırmalar 

yapılmalıdır.  

Tarih eğitimcileri içinse temel öneri, okullarda farklı yöntemlerle yapılandırmacılık 

bağlamında yapılan eğitimlerin bireysel kimliğin inşası üzerindeki etkilerine dair 

aksiyon araştırmaları yapılmalıdır. 



 

 

166 

KAYNAKÇA 

 

Aksoy, M. (2000). Sosyal Bilimler ve Sosyoloji.  Alfa Yayıncılık: İstanbul. 

Aksoy, M. (2007). Doğu Anadolu Kültürü Üzerine Bir İnceleme. İstanbul: Yeni İnsan 

Yayınevi. 

Aktaş, D. (2005). 1950-1970 Dönemi Tarih Müfredat Programları ve Tarih Ders 

Kitaplarında Tarihçilik Anlayışı. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Marmara Üniversitesi E.B.E.,İstanbul. 

Aktın, K. (2005). 1930-1950 Dönemi Orta Öğretim Tarih Ders Kitaplarında Tarihçilik 

Anlayışı. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi 

E.B.E.,İstanbul. 

Albayrak, H. (2009). Milletin Tarihinden Ulusun Tarihe II. Meşrutiyet’ten 

Cumhuriyet’e Ulus-Devlet İnşa Sürecinde Kurumsal Tarih Çalışmaları. 

Kitabevi Yayınları: İstanbul. 

Althusser, L. (2003). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. (Çev.: Alp Tümertekin). 

İstanbul: İthaki Yayınları. 

Anderson, B. (2011). Hayali Cemaatler Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması. (Çev.: 

İskender Savaşır), İstanbul: Metis. 

Anderson, E. A. (2006). Democratic Citizenship, History Education and National 

Identity in the Rebublic of Moldova, Unpublished PhD Thesis. New York: 

New York University. 

Anık, M. (2012). Kimlik ve Çokkültürlülük Sosyolojisi. İstanbul:Açılım Kitap. 

Appiah, K. A. (2005). Kimlik, Sahicilik, Hayatta Kalma: Çokkültürlü Toplumlar ve 

Toplumsal Yeniden Üretim. (Haz. Amy Gutmann), İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları 

Arrighi, G., Wallerstein, I., Hopkins, T. K. (2004). Sistem Karşıtı Hareketler. (Çev.: C. 

Kanat, B.Somay, C.Sökmen), İstanbul: Metis. 



 

 

167 

Arslan, H. (1997). Epistemik Cemaat. İstanbul:Paradigma Yayınları. 

Assmann, J. (2001). Kültürel Bellek Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve Politik 

Kimlik . (Çev.: Ayşe Tekin), İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Aydın, H. (2006). Eğitimde Modern ve Post-Modern Modeller. Bilim ve Gelecek 

Dergisi, (33), 60-69. 

Aydın, S. (1999). Terzinin Biçtiği Bedene Uymazsa: Türk Kimliğinin Yaratılması ve 

Ulusal Kimlik Sorunu Üzerine. Ankara: Özgür Üniversite Kitaplığı. 

Aysevener, K. (2001). Collingwood'un Tarih Felsefesi, İstanbul: İmge Yayınları. 

Balcı, A. (2011) Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntem, Teknik ve İlkeler, Ankara: Pegem 

Akademi. 

Barnes, B. (1995). Bilimsel Bilginin Sosyolojisi (Çev.: Hüsamettin Arslan) Ankara: 

Vadi Yayınları. 

Barth, F. (2001). Giriş. Etnik Gruplar ve Sınırları Kültürel Farklılığın Toplumsal 

Organizasyonu,  (Der.: Fredrik Barth) (Çev.: Ayhan Kaya - Seda Gürkan), 

İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Baudrillard, J. (2012). Tüketim Toplumu. (Çev.: Hazal Deliceçaylı, Ferda Keskin) 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Z. (2012). Sosyolojik Düşünmek. (Çev. Abdullah Yılmaz). İstanbul:Ayrıntı 

Yayınları. 

Bayart, J. F. (1999). Kimlik Yanılsaması. (Çev.: Mehmet Moralı), İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Bayri, H. (2008). Türkiye’de Kimlik Siyaseti Sorunu ve Ulusal Kimlik (1980 Sonrası 

Döneme Sosyo-Politik Bir Bakış) Yayınlanmamış Doktora Tezi. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Erzurum 

Beck, U. (2011). Risk Toplumu Başka Bir Modernliğe Doğru. (Çev. Bülent Doğan, 

Kazım Özdoğan), İstanbul: İthaki Yayınları. 

Berger, P., Luckmann, T. ( 2008).  Gerçekliğin Sosyal İnşası: Bir Bilgi Sosyolojisi 

İncelemesi (Çev.: Vefa Saygın Öğütle), İstanbul: Paradigma  Yayınları. 



 

 

168 

Berman, M. (2012). Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor Modernite Deneyimi. (Çev.: Ümit 

Altuğ, Bülent Peker), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bıçak, A. (2003). Hafıza ve Tarih. Kutadgubilig Felsefe-Bilim Araştırmaları Dergisi. 

Sayı 3. S. 129-150. 

Bıçak, A. (2004). Tarih Düşüncesinin Oluşumu. İstanbul: Dergah Yayınları. 

Biçel, Ç. (2012). “Dijital Toplumda Deneyim ve Sosyal Medya Belleği” Neye Yarar. 

Hatıralar, Bellek ve Siyaset Çalışmaları, (Der.: Pınar Melis Yelsalı 

Parmaksız), Ankara: Phoenix. 

Bilgin, N. (2007). Kimliğin İnşası. Ankara: Aşina Kitap. 

Bilgin, N. ( 1999). Kolektif Kimlik, İstanbul: Sistem Yayıncılık. 

Bilgin, N. (2013). Tarih ve Kolektif Bellek. İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Breisach, E. (2012). Tarih Yazımı. (Çev.: Hülya Kocaoluk). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Burr, V. (2012). Sosyal İnşacılık. (Çev.: Sibel Arkonaç), Ankara: Nobel Yayıncılık. 

Bütev, S. (2007). İmaj Üretimi ve Kimliğin Metalaşması. Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. Gazi Üniversitesi  Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Carr, E. H. ( 2002). Tarih Nedir? (Çev. M. G.Gürtürk), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Castells, M. (2005). Enformasyon Çağı: Ekonomi Toplum ve Kültür. Birinci Cilt Ağ 

Toplumunun Yükselişi. (Çev.: Ebru Kılıç), İstanbul: Bilgi Üniversitesi 

Yayınları.  

Castells, M. (2006). Enformasyon Çağı: Ekonomi Toplum ve Kültür. İkinci Cilt 

Kimliğin Gücü. (Çev.: Ebru Kılıç), İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Castells, M. (2007). Enformasyon Çağı: Ekonomi Toplum ve Kültür. Üçüncü Cilt Bin 

Yılın Sonu.  (Çev.: Ebru Kılıç), İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Chalmers, F. A. (2008). Bilim Dedikleri, (Çev. Hüsamettin Aslan). İstanbul: Paradigma 

Yayınları. 

Charmaz, K. (1995). Grounded Theory. Rethinking Methods in Psychology, (Eds.: 

Jonathan A. Smith, Rom Harre ve Luk Van Langenhove), London, UK: Sage 



 

 

169 

Charmaz, K. (2005). “Grounded Theory in the 21st Century: Applications for 

Advancing Social Justice Studies” (eds.: Denzin, N.K. ve  Lincoln, Y.S. ) The 

Sage Handbook of Qualitative Research ( 3. Edition). London, UK: Sage. 

Clarke, V., Braun, V. ( 2012). Eleştirel Psikolojisi, (Ed.: Fox, D., Prilleltensky , I. , 

Austın, S.) (Yay. Hz. : Güneş Kayacı  Sevinç, İpek Demirok, Baran Gürsel), 

Ayrıntı Yayınları , İstanbul 

Cohen, A. P. (1999). Topluluğun Simgesel Kuruluşu. (Çev. Mehmet Küçük), Ankara: 

Dost Kitabevi. 

Collingwood, R. G. (1996). Tarih Tasarımı, (Çev.: Kurtuluş Dinçer), Ankara: 

Gündoğan Yayıncılık.     

Connerton, P. (1999). Toplumlar Nasıl Anımsar?. (Çev.: Alaaddin Şenel), İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları.  

Connolly, W. E. (1995). Kimlik ve Farklılık Siyasetin Açmazlarına Dair Çözüm 

Önerileri. (Çev.:  Ferma Lekesizalın), İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Copeaux, E. (1998). Tarih Ders Kitaplarında (1931-1993) Türk Tarih Tezinden Türk 

İslam Sentezine. ( Çev. A. Berktay), İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Corbin, J., Strauss, A. (1990). Basics of Qualitative Research: Grounded Theory 

Procedures and Techniques. Newbury Park, CA: Sage. 

Creswell, J. W. ( 2010). Educational Research: Planning, Conducting and Evaluation 

Quantitative and Qualitative Research ( 4. Edition). Boston, USA: Pearson. 

Çağaptay, S. (2005). Türklüğe Geçiş: Modern Türkiye’de Göç ve Din. Vatandaşlık ve 

Etnik Çatışma Ulus Devletin Sorgulanması, (Der.: Haldun Gülalp; Çev. Ebru 

Kılıç), İstanbul: Metis Yayınları. 

Demir, O. Ö. (2009). Nitel Araştırma Yöntemleri. Sosyal Bilimlerde Araştırma 

Yöntemleri içinde (Ed.: Kaan Böke), İstanbul: Alfa Yayınları. 

Demir, Ö. (2007). Bilim Felsefesi, Ankara: Vadi Yayınları. 

Dilek, D. (2002). Tarih Derslerinde Öğrenme ve Düşünce Gelişimi (2. Baskı), Ankara: 

Pegem A Yayıncılık. 



 

 

170 

Dilek, D. (2007). Tarih Derslerinde Öğrenme ve Düşünce Gelişimi. Ankara: Nobel 

Yayıncılık. 

Dilek, D. (2001). İlköğretimde Tarih Konularının Öğretiminde Kullanılan Tekniklere 

Göre Öğretmen Tipleri. Kuram ve Uygulamada Eğitim Bilimleri, İstanbul, I/2 

(Vol.I, Number:2), p.323-336.  

Dilthey, W. (1999). Hermeneutik ve Tin Bilimleri, İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Eagleton, T. (2005). Kültür Yorumları. (Çev.: Özge Çelik),  İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Engin, İ. (1992). 1860-1908 Yılları Arasında Osmanlı Devleti’ndeki Pozitivist ve 

Materyalist Akımlarda Kültürel Değişme Olgusu, Osmanlı Tarihi 

Araştırmaları ve Uygulama Merkezi Dergisi Sayı. 3, Sayfa 179-193. 

Ersanlı, B. (1992). İktidar ve Tarih Türkiye’de Resmi Tarih Tezinin Oluşumu(1929- 

1937), Ankara: Afa Yayınları. 

Ersoy, D. (2012).  Madımak Oteli Müze Olsun Talebi Çerçevesinde Bir Kimlik ve 

Bellek Siyaseti Olarak Alevilik.  Neye Yarar Hatıralar, Bellek ve Siyaset 

Çalışmaları, (Der.: Pınar Melis Yelsalı Parmaksız), Ankara: Phoenix. 

Fosnot, C. T. ve Perry, R. T. (2007). Oluşturmacılık: Psikolojik Bir Öğrenme Teorisi, 

Oluşturmacılık Teori, Perspektifler ve Uygulama (ed. Catherine Twomey 

Fosnot, Çev. Soner Durmuş) Nobel Yayıncılık: Ankara. 

Foucault, M. (2006).  Kelimeler ve Şeyler İnsan Bilimlerinin Bir Arkeolojisi. (Çev. 

Mehmet Ali Kılıçbay), Ankara: İmge Yayınları. 

Gellner, E. (1992). Uluslar ve Ulusçuluk. (Çev. Büşra Ersanlı Bahar, Günay Göksü 

Özdoğan), İstanbul: İnsan Yayınları. 

Gellner, E. (2012). Milliyetçiliğe Bakmak. (Çev. Simten Coşar, Saltuk Özertürk, Nalan 

Soyarık), İstanbul:İletişim Yayınları. 

Gellner, E. (2013). Dil ve Yalnızlık, (Çev.: Aysu Oğuz), İstanbul: Kabalcı Yayınları.  

Giddens, A. (2010). Modernite ve Bireysel-Kimlik Geç Modern Çağda Benlik ve 

Toplum. (Çev. Ümit Tatlıcan), İstanbul: Say Yayınları. 

Giddens, A. (2012). Modernliğin Sonuçları. (Çev.: Ersin Kuşdil), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 



 

 

171 

Glaser, B. (1978). Theoretical Sensitivity, Mill Valley, CA: Sociology Press. 

Glaser, B. (1998). Doing Grounded Theory: Issues and Discussing, Sociology Press 10. 

Glaser, B. G., Strauss, A. L. (1967). The Discovery of Grounded Theory Strategies for 

Qualitative Research. London: Aldine Transaction. 

Glasersfeld, E. V. (1998). “Why Constructivizm must be radical” Constructivizm and 

Education. (Ed. Marie Larochelle, Nadine Bednarz, Jim Garrison) Cambridge 

Universt Press: New York. 

Glasersfeld, E. V. (2007). Oluşturmacılığın Yansımaları. Oluşturmacılık Teori, 

Perspektifler ve Uygulama (ed. Catherine Twomey Fosnot, Çev. Soner 

Durmuş), Ankara: Nobel Yayıncılık. 

Goulding, C. (2002). Grounded Theory A Practical Guide for Management, Business 

and Market Researchers, London: Sage. 

Göktürk, D. E. (2006). Dünden Yarına Yurttaşlık 21. Yüzyılda Yurttaşlık, Ulusal Devlet 

ve Küreselleşme. İstanbul: Sosyal Araştırmalar Vakfı. 

Göle, N. ( 2007). İslam ve Modernlik Üzerine Melez Desenler. İstanbul: Metis Kitap. 

Gutmann, A. (2005). Çokkültürcülük Tanınma Politikası (2. Baskı), İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Gülalp, H. ( 2005). Milliyete Karşı Vatandaşlık. Vatandaşlık ve Etnik Çatışma Ulus 

Devletin Sorgulanması, (Haz.: Haldun Gülalp, Çev. Ebru Kılıç), İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Gülgün, M. (1991). Çeşitli Sosyo-Kültürel Gruplarda Kültürel veya Sosyal Kimlik 

Olgusunun İncelenmesi Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ege Üniversitesi 

S.B.E. İzmir. 

 Gülpınar, T. (2012). Anıtkabirin Unutulan Defteri. Neye Yarar Hatıralar, Bellek ve 

Siyaset Çalışmaları, (Derleyen Pınar Melis Yelsalı Parmaksız), Ankara: 

Phoenix. 

Güngör, B.A., (2005). 1980-2000 Dönemi Orta Öğretim Tarih Ders Kitapları ve 

Dönemin Tarihçilik Anlayışı, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara 

Üniversitesi E.B.E., İstanbul. 



 

 

172 

Gürşimşir, İ. ( 2012).  Metaforik Bir Kapan Olarak Bellek. Neye Yarar Hatıralar, Bellek 

ve Siyaset Çalışmaları, (Derleyen Pınar Melis Yelsalı Parmaksız), Ankara: 

Phoenix.  

Hall, S. (1998). Eski ve Yeni Kimlikler. Kültür, Küreselleşme ve Dünya Sistemi, (Der.: 

Anthony D. King), Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Hançerlioğlu, O. (1982). Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Herakleitos (1998). Fragmanlar No: 12. (Çev. Samih Rıfat), İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Jameson, F. ( 2011). Siyasal Bilinçdışı. (Çev.: Yavuz Alogan, Mesut Varlık). İstanbul: 

AyrıntıYayınları. 

Jenkins, K. (1997). Tarihi Yeniden Düşünmek. (Çev. Bahadır Sina Şener).  Ankara: 

Dost Kitabevi Yayınları. 

Jenks, C. (2007). Altkültür Toplumsalın Parçalanışı. (Çev.: Nihal Demirkol), İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Kabapınar, Y. (2012). Kuramdan Uygulamaya Hayat Bilgisi ve Sosyal Bilgiler 

Öğretimi. Ankara: Pegem Akademi. 

Kandiyoti, D. (1997). Cariyeler Bacılar Yurttaşlar Kimlikler ve Toplumsal Dönüşümler. 

(Çev.: Aksu Bora, Fevziye Sayılan, Şirin Tekeli Hüseyin Tapınç, Ferhunde 

Özbay), İstanbul:Metis Yayınları. 

Karaman, H. (2006).  Laik Düzende Dini Yaşamak. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Kaya, A. (2001). “Çevirmenin Sunuşu” Etnik Gruplar ve Sınırları Kültürel Farklılığın 

Toplumsal Organizasyonu,  (Der.: Fredrik Barth) (Çev. Ayhan Kaya - Seda 

Gürkan), İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Koçak, K. (2000). Cumhuriyetten Günümüze Tarih Anlayışı. Türk Dünyası 

Araştırmaları, Sayı 128, s. 25-35. 

Kuhn, T. S., (2003). Bilimsel Devrimlerin Yapısı. İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Kuş, E. (2003). Nicel-Nitel Araştırma Teknikleri, Ankara:Anı Yay. 



 

 

173 

Kymlicka, W. (1998). Çokkültürlü Yurttaşlık Azınlık Haklarının Liberal Teorisi. (Çev. 

Abdullah Yılmaz), İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Low-Beer, A.(2003). “School History, National History and the Issue of National 

Identity” International Journal of Historical Learning, Teaching and Research, 

V.3, N.1 (http://www.centres.ex.ac.uk/historyresource/journal5/Low-Beer.pdf)  

Maalouf , A. (2012). Ölümcül Kimlikler. (Çev.: Aysel Bora ) İstanbul: YKY. 

Mardin, Ş. (2010). İdeoloji. İstanbul: İletişim Yayınları. 

McLeod, J. (2001). Qualitative Research in Counselling and Psychotherapy London: 

Sage. 

MEB, Ortaöğretim 9. Sınıf Tarih Ders Programı. (2007),  Ankara. 

Melucci, A. (2013). Oyuncu Benlik. (Çev.: Başak Kıcır), İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Meşeci, F. (2007). Cumhuriyet Sonrası Türk Eğitim Sisteminde Ritüeller: Kuramsal Bir 

Çalışma. Yayınlanmamış Doktora Tezi. Marmara Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü: İstanbul. 

Nalçaoğlu, H. (2004). Kültürel Farkın Yapısökümü. Ankara: Phoenix Yayınevi. 

Nichol, J., O’Connell, K. (2001). History Curricula from Around the World for the 21st 

Century, International Journal of Historical Learning, Teaching and 

Research, V.2, 

N.1(http://www.centres.ex.ac.uk/historyresource/journal3/inhistoryproject.pdf) 

Özlem, D. (2001). Tarih Felsefesi, İstanbul: İnkılap Kitabevi Yayınları.  

Özlem, D. (1996). Metinlerle Hermeneutik (Yorumbilgisi Dersleri). İstanbul: İnkılâp 

Yayınevi. 

Şimşek, A. ve Pamuk, A, (2010). Tarih Yazıcılığının Dünü, Bugünü ve Yarını Üzerine 

Kısa Bir Bakış. Tarih Nasıl Öğretilir?.. (Ed. Mustafa Safran) İstanbul: Yeni 

İnsan Yayınevi. 

Pamuk, A. (2007). Vatandaş Yetiştirme Aracı Olarak Tarih Öğretimi: Orta Öğretim 

Düzeyinde Öğretmen, Öğrenci ve Veli Görüşleri (Trabzon-Tunceli Örneği). 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü: İstanbul. 



 

 

174 

Pamuk, A. (2012). Milli Eğitim Amaçları Üzerine Güncel Tartışmalar:  Tarih 

Öğretmenleri Ne Düşünüyor? Uluslararası Tarih Eğitimi Sempozyumu. 

Trabzon, Türkiye 

Pamuk, A. , Aksoy, M. (2012). Milli Eğitim Amaçları Üzerine Güncel Tartışmalar: 

Milli Eğitim Temel Kanunu’nda Yapılan Değişiklik Ne Anlama 

Geliyor? Uluslararası Sosyal Bilgiler Eğitimi Sempozyumu. İstanbul, Türkiye 

Pamuk, A. , Alabaş, R. (2008). Tarih Eğitimi ve Vatandaşlık Algısı: Trabzon Örneği. 

21. Yüzyılda Kimlik, Vatandaşlık ve Tarih Eğitini (Ed. Safran, M. ve Dursun 

Dilek,), İstanbul: Yeni İnsan Yayınevi. 

Patton, M. O. (1990). Qualitative Evaluation and Research Methods. Newbury Park, 

CA: Sage. 

Punch, K. F. (2011). Sosyal Araştırmalara Giriş Nicel ve Nitel Yaklaşımlar. (Çev.: 

Dursun Bayrak, H. Bader Arslan, Zeynep Akyüz), Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Sancar, S. (2012). Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Sarı, A., T. (2005). 1970-1980 Dönemi Tarih Ders Kitaplarında Tarihçilik Anlayışı, 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi E.B.E. İstanbul. 

Sarı, E. (1997). Kültür, Kimlik, Politika: Mardin’de Kültürlerarasılık, Yayınlanmamış 

Doktora Tezi. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Shankland, D. (2003). “Antropoloji ve Etnisite: Yeni Alevi Hareketinde Etnografyanın 

Yeri” Alevi Kimliği, (Ed. T. Olsson, E. Özdalga, C. Raudvere. Çev. Bilge 

Kurt Torun, Hayati Torun), İstanbul : Tarih Vakfı Yayınları. 

Shayegan, D. (2012). Yaralı Bilinç Geleneksel Toplumlarda Kültürel Şizofreni.  (Çev. 

Haldun Bayrı), İstanbul: Metis Yayınları. 

Sirman, N. (2009). Aile Yoluyla Vatandaşlığın Kuruluşu. (Çev. Bahar Ulukan), 

Küreselleşme, Avrupalılaşma ve Türkiye’de Vatandaşlık. (Der. E. Fuat 

Keyman ve Ahmet İçduyu), İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Smith, A. D. (2010). Milli Kimlik. (Çev. Bahadır Sina Şener), İstanbul: İletişim 

Yayınları. 



 

 

175 

Smith, Anhony D. (2002). Ulusların Etnik Kökeni. (Çev. Sonay Bayramoğlu-Hülya 

Kendi), Ankara: Dost Kitabevi. 

Somersan, S. (2004). Sosyal Bilimlerde Etnisite ve Irk. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Strauss, A. L. (1987). Qualitative Analysis for Social Scientists, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Yıldırım A., Şimşek H.  (2004). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri(4.Baskı), 

Ankara:Seçkin Yayınevi. 

Tacar, P. (1996). Kültürel Haklar Dünyadaki Uygulamalar ve Türkiye İçin Bir Model 

Önerisi, Ankara: Gündoğan Yayınları. 

Tangelder, M. L. R. (2001), Imagining The Nation: A textual Analysis of Canadian and 

Australian History Education Materials, Unpublished PhD Thesis. Toronto: 

Universty of Toronto. 

Taylor, C. (2005). Tanınma Politikası. Çokkültürcülük,  (Haz. Amy Gutmann), İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

Taylor, C. (2006). Modern Toplumsal Tahayyüller. (Çev. Hamide Koyukan), İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Tosh, J.  (1997). Tarihin Peşinde.( Çev. Özden Arıkan), İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları. 

Ural, Ş. (2006). Pozitivist Felsefe, İstanbul: Say Yayınları. 

Üstel, F. (2010). İmparatorluktan Ulus Devlete Türk Milliyetçiliği: Türk Ocakları ( 

1912- 1931) İstanbul: İletişim Yayınları.  

Varlı, Ö, D. (2007). Kültürel Kimliğin Değişim-Oluşum Süreci –Sürecinde Kadın 

Kimliği ve Müziğine Yansıma: Afyon, Trabzon, Kıbrıs, İstanbul Örneklemi. 

Yayınlanmamış Doktor Tezi. İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Wallerstein, I. (1998). Ulusal ve Evrensel: Dünya Kültürü Diye Bir Şey Olabilir mi?, 

Kültür, Küreselleşme ve Dünya Sistemi, (Der. Anthony D. King), Ankara: 

Bilim ve Sanat Yayınları. 



 

 

176 

Walzer, M. (1997). Hoşgörü Üzerine. (Çev. Abdullah Yılmaz), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

White, H. (2012). Metatarih Ondokuzuncu Yüzyıl Avrupa’sında Tarihsel İmgelem. 

(Çev. Mehmet Küçük), Ankara: Dost  Kitabevi Yayınları. 

Wittgenstein, L. (1998). Felsefi Soruşturmalar. (Çev. Deniz Kanıt), İstanbul: Küreyel 

Yayınları. 

Yapıcı, G. (2006). Dört Kültürde Tarih Öğretimi Yaklaşımı: İngiltere, Fransa, İsviçre 

ve Türkiye Örnekleri.Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Yazıcı, F. (2011). Cumhuriyet Dönemi Tarih Ders Kitaplarında Tarih Yazımı. 

Türkiye’de Tarih Yazımı (Ed. Vahdettin Engin ve Ahmet Şimşek), İstanbul: 

Yeditepe Yayınevi. 

Yeğen, M.  (2013). Devlet Söyleminde Kürt Sorunu, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yelsalı, P. M. (2012).  Çanakkale Bellek Savaşı Neye Yarar?. Hatıralar, Bellek ve 

Siyaset Çalışmaları, (Der.: Pınar Melis Yelsalı Parmaksız), Ankara Phoenix. 

Yurdakul, B. (2005). Yapılandırmacılık. Eğitimde Yeni Yönelimler. (Ed: Ö. Demirel). 

Ankara: PegemA. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

177 

EKLER 

 

EK 1: Katılımcı Bilgi Formu 

Sayın katılımcı 

Bu bilgi formu, sizlerin kimlik yönelimlerinizi belirlemek amacıyla hazırlanmıştır. 

Sizden beklenen soruları dikkatlice okuyup içtenlikle cevaplamanızdır. Verdiğiniz 

cevaplar sadece bilimsel araştırma amaçlı kullanılacak ve sonuçlar gizli tutulacaktır. 

Katkılarınızdan dolayı teşekkür ederim. 

        Araş. Gör. Akif Pamuk 

           

           

I. KİŞİSEL BİLGİLER         

           

Kod:            

           

1.Cinsiyetiniz:           

1. (    ) Kadın          2. (    ) Erkek          

           

2. Yaşınız:…           

           

3. Meslek (Lütfen yazınız):……….         

           

           



 

 

178 

4. Eğitim Durumu: 

                         

 

   

5.  Cinsel Yönelim:            

1. (    ) Heteroseksüel        2. (    ) Gay    3. (    ) Lezbiyen          

 

      

  

   

6.  Kültürel Kimliğiniz:           

1. (    ) Türk      2. (    ) Kürt    3. (    ) Ermeni  4. (    ) Rum 5.  (    ) Süryani       

           

6. Diğer  ( Lütfen yazınız) ………          

           

6.  Dinsel Kimliğiniz:            

1. (    ) Sünni Müslüman     2. (    ) Alevi    3. (    ) Ateist  4. (    ) Deist      

           

5. (    ) Ortodoks Hristiyan     6. (    ) Gregoryan Hristiyan        

 

 7. (    )Vedaist    8. (    ) Diğer ( Lütfen Yazınız) ………..      

           

6.  Politik Kimliğiniz:  

Aşağıda sizi temsil ettiğini düşündüğünüz politik kimlikleri 1'den10'a kadar 

derecelendiriniz. 

 

 

 

Milliyetçi 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

Ulusalcı 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 



 

 

179 

Sosyalist 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

Liberal 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

Özgürlükçü Sol 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

Dindar 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

Diğer (Lütfen 

Yazınız) ………. 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

 

EK 2: Örnek Olay Metinleri 

 

ULUDERE KATLİAM MI BİR HATA MI? 

 

Önceki gün akşam saatlerinde 'insansız hava araçları (İHA) ve termal kameralar 

Şırnak'a bağlı Uludere ilçesinin Irak sınırında yaklaşık 50 kişilik bir grubun Türkiye'ye 

girmeye çalıştığını tespit etti. Yanlarında çok sayıda katırın da bulunduğu grubun, 

saldırı düzenlemek amacıyla sınırdan sızmaya çalışan teröristler olduğunu düşünen 

askerî birlikler ateş açtı. Saat 23.00 sularında da F-16 savaş uçakları İHA'lardan gelen 

koordinatlar üzerine bölgeyi bombaladı. Hava harekâtı sonucunda 35 kişi hayatını 

kaybetti, 1 kişi de yaralandı. Sabah saatlerinde, sınır ötesi operasyonda öldürülen 

kişilerin Irak'tan Türkiye'ye sigara ve mazot getiren kaçakçılar olduğu öğrenildi. 

Zaman Gazetesi, 31 Aralık 2011, Ön Kapak 

ULUDERE MEZALİMİ KÜRTLERİ BİRLEŞTİRİYOR 

Milletleri, halkları ve toplumları ya büyük trajediler ya da sevinçler bir araya getirip 

kenetlendirir. Kürtlerin payına düşen maalesef hep trajediler olmuştur. Onları 

kucaklaştıracak toplumsal bir sevince uzun zamandır denk gelmediler. Şimdi yine ve 

yeniden bir katliam onları harekete geçirdi. Devletin, birçoğu korucu çocuğu olmasına 

rağmen bin dereden su taşıyıp PKK ile ilişkilendirmeye çalıştığı Roboskîli genç 

masumlar, vicdanları nihayet kaşıdı. Aşikâr bir haksızlığa ve masum çocukların 

ölümüne gösterilen pişkin tavırlar bardağı taşırdı.   Madem öldürdün neden sahip 



 

 

180 

çıkmadın, 12 saat boyunca niye sustun, örtbas edileceğini mi düşündün? O çocukların 

parçalanmış cesetlerinin traktör kasalarında ve katır sırtlarında taşınmasına neden 

müdahale edemedin, oraya neden sağlık ekibi ve ambulans gönderilmedi? Devlet kaza 

yapıp kaçan bir sürücü gibi, ölenleri orada bıraktı ve kendi elleriyle tarihe o utanç 

fotoğraflarının geçmesini sağladı. Şimdi bir yıl sonra Uludere Katliamı, Kürtler'i ve bu 

ülkede birlikte yaşamanın ortak vicdandan hukuktan geçtiğini düşünen tüm 

Türkiyeliler'i biraraya getirdi. Bu, katliamdan sonraki tek teselli bence. 

Hüseyin ALADAĞ, Radikal, 29.12.2012 

 

HATA DEDİK YA… 

Biz başından beri Uludere’yle alakalı olarak burada bir hatanın olduğunu, Genelkurmay 

Başkanı’mızda, ilgili arkadaşlarımızda ifade etmemize rağmen, işte başbakan bir hata 

edilmiştir deseydi, yahu dedik ya kaç kere diyeceğiz? Ya otomata mı bağlayacağız bu 

işi? Yani sürekli olarak bunu söyleyeceğiz. Kusura bakma, bizim sizlere sürekli olarak 

arzularınız istikametinde kaybedecek vaktimiz yok. Şimdi soruyorum. Silvan’da 13 

şehit, Çukurcar’da 26 şehit, karayolunda 11 şehit. Reşadiye’de 7 şehit. Aktütün’de 15 

şehit, Olukpınar’da 9 şehit. Güngören’de 18 şehit. Dağlıca’da 12 şehit. 90’lı yıllara 

gitmiyorum. 

Peki bu saydıklarımı niye konuşmuyorlar acaba? Niye bunlar gündeme getirilmiyor? 

Neden? Çünkü ucunun nereye dokunduğu belli de ondan. Ben milletimin hassasiyetine 

özellikle burada ifademle yaklaşmak istiyorum. 

Recep Tayyip ERDOĞAN’ın AK Parti gurup toplantısındaki konuşmasından. 

Star, 28 Ağustos 2012. 

 



 

 

181 

EK 3: Örnek Olay Metinleri 

HRANT DİNK SUİKASTİ 

 

Cumhuriyet Savcılığı’ndan alınan ilk bilgilere göre, Hrant Dink, gazetenin önünde 

arkadan kafasına aldığı üç kurşunla hayatını kaybetti. Görgü tanıkları beyaz şapkalı 

birinin ateş ettiği bilgisini verdi. Gazetenin yayın kurulu üyesi Serkis Seropyan, Dink'in 

yemek yedikten sonra bir kişi tarafından kapının önüne çağrıldığını belirterek, ”Birisi 

kapının önünde başına 3 el kurşun sıkmış” dedi. Görgü tanıkları, 1.65 boylarında, 25-30 

yaşlarında bir kişinin koşarak ara sokağa kaçtığını ifade ettiler. 

Hürriyet Gazetesi, 19 Ocak 2007. 

 

OGÜN SAMAST’IN SUİKASTI 

Ogün Samast, Samsun'daki ilk ifadesinde cinayeti kabul etti. Cinayetten 10 dakika önce 

Dink ile göz göze geldiklerini ve Dink'in irkildiğini anlatan Samast'ın şu ifadeyi verdiği 

öğrenildi: 

“İnternette haberlerde okudum. 'Ben Türkiyeliyim. Ama Türk kanı pis kandır’ dediği 

için öldürmeye karar verdim. 17 Ocak’ta Trabzon’dan otobüse bindim. 18 Ocak akşamı 

İstanbul terminaline indim. Geceyi de terminalde geçirdim. 19 Ocak’ta görüşmek için 

gazeteye gittim. Ancak görüşemedik. İkinci kez gazetenin önüne gittiğimde Dink'i 

gördüm. Hrant Dink bir bankaya girdi. Bankadan çıkıp gazeteye gitti. Beni görünce 

irkildi. 10 dakika sonra gazeteden çıktı. Arkasından yanaştım ve 1 metre uzaklıktan 

vurdum. Pişman değilim.”  

Hürriyet Gazetesi, 21 Ocak 2007. 

 

1915 ERMENİ OLAYLARI 

Aslında Ermeniler, Osmanlı Devleti’nin I. Dünya Savaşı’na katılmasını fırsat olarak 

görmüşlerdi. Hınçak ve Taşnak komitelerinin öncülüğünde Anadolu’nun birçok yerinde 

isyan başlattılar ve Rusların işgal ettiği bölgelerde masum halka karşı katliama giriştiler. 

Kendilerine katılmayan Ermenileri bile öldürmekten çekinmediler. Ermeni 



 

 

182 

komitelerinin “Kurtulmak istiyorsan önce kendi komşunu yok et.” Talimatı üzerine 

isyancı Ermeniler, eli silah tutan Türk erkeklerinin cephelerde bulunması ile savunmasız 

kalan Türk köylerine saldırarak katliam yaptılar. Van’ın Zeve köyünde olduğu gibi 

birçok köyün halkını çoluk çocuk demeden katlettiler. Kayseri’de, Zeytun’da, Muş’ta, 

Bitlis’te, Diyarbakır’da, Elazığ’da ve Van’da isyan ederek katliamda bulundular. Ayrıca 

Osmanlı kuvvetlerini arkadan vuran Ermeniler, Osmanlı birliklerin harekatını 

engellemiş, ikmal yollarını kesmiş, köprü ve yolları imha etmiş, Rusya’ya casusluk 

yapmış ve bulundukları şehirde isyan ederek Rus işgalini kolaylaştırmışlardır.  

MEB, Ortaöğretim T.C. İnkılâp Tarihi Ve Atatürkçülük Ders Kitabı, 2011, s.23. 

 



 

 

183 

EK 4: Örnek Olay Metinleri 

SİVAS OLAYLARI 

KANLI İSYAN 

“Şeriat isteriz” diyerek yürüyüşe geçen kalabalık, Aziz Nesin ve 60 konuğun bulunduğu 

oteli ateşe verdi. 27’si dumandan boğulan 31 kişi öldü. Kentte sokağa çıkma yasağı 

kondu… Aziz Nesin’in kendilerine teslim edilmesini isteyen isyancılar bir anda oteli 

taşa tutmaya başladı. Ve benzin döküp binayı ateşe verdi. Otelin üst katlarına çıkan 50-

60 kişi Aziz Nesin’i ele geçirmek isterken, güvenlik güçlerinin havaya ateş açmasıyla 

durduruldu. 

Milliyet, 3 Temmuz 1993. 

FESAT ATEŞİNİ YAKANLARA DİKKAT 

Komedi yazarı Aziz Nesin, dün en rahat uykusunu uyumuş olmalıdır. Nihayet arzuları 

gerçekleşmiş, 35 kişinin ölümüyle sonuçlanan büyük bir olay çıkarmayı başarmıştır... 

Bu saldırı da Aziz Nesin'in niyetleri gibi karanlık bir yerlere dayanmakta ve kimin 

tezgâhı olduğu bilinmemektedir. Saldırı üzerine Aziz Nesin hemen bir açıklama yaptı 

ve irticanın son hızla ülkeye yayılmakta olduğunu söyleyip hükümeti kınadı. Aziz 

Nesin'in yakın dostları onun bu işlere "bilinçli olarak" yaptığını söylüyorlar. Galiba şu 

hedefi gütmektedir; Türkiye'deki sağı ve Müslümanları ayaklandırıp devletle karşı 

karşıya getirecektir... Böylece ülkedeki sağı tasfiye edecek sonuçta meydan sola kalmış 

olacaktır... Gizli istihbarat teşkilatlarına yakışacak bu ince planı Aziz Nesin tek başına 

gerçekleştirmeyi kafasına koymuştur. 

Yalçın Özer, Türkiye, 4 Temmuz 1993. 

İRTİCA BAŞKALDIRDI 

1993 Türkiyesi'nde aşırı dinciler Sivas'ta şeriat isteyip yazarların ve sanatçıların 

kaldıkları oteli yaktılar. Ölü sayısı 35 mi, yoksa daha fazla mı şimdilik bilinmiyor ama 

bilinen aşırı dinci örgütlerin Sivas'ta kanlı irtica eylemi yaptıklarıdır. 

Hikmet Çetinkaya, Cumhuriyet, 3 Temmuz 1993. 

 

 



 

 

184 

ÜSTTEĞMENİN İTİRAFI 

Müslümanların üzerine yıkılmaya çalışılan Madımak provokasyonu deşifre oluyor. Özel 

Harp Dairesi üyesi Kıdemli Üsteğmen H.Ç., çirkin komployu deşifre edecek önemli 

ifşaatlarda bulundu. Eylemde bizzat görev alan Özel Harp Dairesi mensubu, kaçtığı 

Avrupa’da PKK’nın yayın organı ROJ TV’ye konuştu. Önceki gece yayınlanan 

programda katılan, yüzünün ve isminin gizli tutulmasını isteyen Üsteğmen H.Ç., 

Madımak’ın Müslümanlarla hiçbir alakasının olmadığını, Özel Harp Dairesi tarafından 

tezgahlandığını, halkın galeyana getiriliğini iddia etti. H.Ç. “Bizim Türk halkının şöyle 

bir özelliği var, ‘Allah, Peygamber’ dediğiniz zaman Türk halkı hemen ayağa kalkar. 

Ordu bunu çok iyi kullandı. Kalabalığın içinde ikişerli gruplar halinde 6 gruptuk. 

Beşinci grupta bulunan bir arkadaş ilk başta bir mermi sıktı, arkasından molotof 

kokteylleri geldi. Bizim görevimiz sadece kargaşayı çıkartmaktı ama dediğim gibi 

kargaşa bizim beklediğimizin üzerine çıktı” şeklinde şok itiraflarda bulundu. ABD ve 

İsrail’de eğitimi aldıklarını söyleyen H.Ç., dairenin 200 kişilik beyin takımı olduğunu, 

Genelkurmay’da ve daha da ilginci Anıtkabir’in altında bir birimlerinin bulunduğunu 

belirtti. 

Yeni Akit, 3 Temmuz 2011. 



 

 

185 

 

 



 

 

186 

 



 

 

187 

 



 

 

188 

 



 

 

189 

 



 

 

190 

 

EK 6: Örnek Olay Metinleri 

ERGENEKON 

 

Terörle Mücadele ekiplerinin Ergenekon soruşturması kapsamında Ankara, İstanbul, 

Trabzon ve Antalya'da dün sabah yaptıkları operasyonlar, Türkiye'de deprem etkisi 

yarattı. Eş zamanlı baskınlarla, Jandarma eski Genel Komutanı emekli Orgeneral Şener 

Eruygur, emekli Orgeneral Hurşit Tolon, ATO Başkanı Sinan Aygün, Cumhuriyet 

Gazetesi Ankara Temsilcisi Mustafa Balbay da dahil 21 kişi gözaltına alındı. AKP eski 

milletvekili Turan Çömez ve emekli bir tuğgeneral de dahil 3 kişi aranıyor.  

Hürriyet, 2 Temmuz 2008 

Ergenekon iddianamesi suçlar: Silahlı örgüte üye olma, Türkiye Cumhuriyeti 

Hükümetine karşı silahlı isyana tahrik, silahlı terör örgütlerine silah sağlama. 

İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı, 10 Temmuz 2008 

ERGENEKON’DAN ÇIKIŞ 

Ergenekon, emekli askerlerin kurduğu bir çetenin adı değil. Ergenekon, devlet içinde 

fiilen sahip olunan ve fiilen yürütülen karanlık bir iktidarın alanı. Ergenekon, 

kendilerini devletin sahipleri ve koruyucuları olarak ilan edenlerin ideolojisi. Sahip 

oldukları ayrıcalıkları, üstlendikleri sorumlulukla temellendiren bir demirciler ve kurtlar 

koalisyonu.Bir demirci, kocaman körükleri yerleştirmiş, ateşi yakmış, dağın bir tarafını 

eritmekle meşgul. Kurtlar pusuda bekliyor. "Devletin sahipleri" kendileri için bir çıkış 

yolu arıyor. Toplum, geçmişte ağır bedeller ödediği karanlık bir maceraya, 

Ergenekoncular tarafından sürükleniyor.  

Başsavcının iddianamesi, karanlık çağlardan fırlayan bir hayalet gibi önümüzde 

duruyor.  

Mümtaz’er TÜRKÖNE, Zaman, 16 Mart 2008. 

AKP VE ERGENEKON 

Bu ülkede sistemi değiştirmek mümkündür ama bir sivil siyasetçinin bugünkü sistemin 

başına geçmesi mümkün değildir, devletle anlaşarak başkan olma hayallerine dalan 



 

 

191 

Erdoğan boş hayallerle uğraşıyor, ne yaptığını bu halk fark ettiğinde o çok güvendiği 

desteği ağır ağır kaybettiğini görecek. Bu halk, Demirel’in, Ecevit’in, Özal’ın 

arkasından, onların sistemle uzlaşmaya başladıklarını gördüğünde çekildi. Erdoğan’ın 

arkasından da çekilir. Bu halk ahmak değil, sistemi değiştirecek “kahramanı” seviyor 

ama kahraman kurnazlık yapıp bu halkın güveninin kötüye kullanmaya başladığında 

artık onun “kahraman” olmadığını da anlıyor. Susurluk’u ve Ergenekon’u son hücresine 

kadar deşifre edip yargıya sevk etmeden ülkeyi yönetmeye kalkan “bombanın” üstüne 

oturarak yöneticilik yapar. 

Ahmet ALTAN, Taraf, 22 Aralık 2011. 

 

 



 

 

192 

EK 7: Örnek Olay Metinleri 

DİNDAR NESİL 

 

Erdoğan, kendisine “Dindar değil, din tüccarı” diyen Kılıçdaroğlu’na, “Dindar nesil 

yetiştireceğiz. Muhafazakar demokrat partisi kimliğine sahip bir partiden ateist bir 

gençlik yetiştirmemizi mi bekliyorsun?” yanıtını verdi. Erdoğan özetle şunları söyledi: 

Türkiye’yi dindarlar-dinsizler diye ayırdığımı söylüyor. Önce şu kulakların duymaya 

alışsın. Benim ifademde dindarlar-dinsizler diye bir ifade yok. Dindar bir gençlik 

yetiştirme var. Bunun arkasındayım. Muhafazakar demokrat partisi kimliğine sahip bir 

partiden ateist bir gençlik yetiştirmemizi mi bekliyorsun? Senin öyle bir amacın olabilir 

ama bizim böyle bir amacımız yok. Biz muhafazakar, demokrat, tarihten gelen 

ilkelerine sahip çıkan bir nesil yetiştireceğiz. Bunun için varız.  

Hürriyet Gündem, 2 Şubat 2012. 

YAZARLARDAN DİNDAR NESİLE TEPKİ VAR! 

Hasan Cemal (Milliyet)  

Soruyorum Sayın Başbakan:  Ben çocuğumun dindar ve muhafazakâr yetişmesini 

istemiyorsam ne olacak? Torna tezgâhından çıkmış gibi tek tip kafalar yetiştirmeye 

dönük eğitim düzeniyle demokrasinin gözettiği farklılıklar hiç bağdaşabilir mi?  

Ahmet Hakan (Hürriyet)  

Sormak istiyorum:  Siz hükümet edenler!  Ne hakla karışıyorsunuz benim çocuğumu 

nasıl yetiştireceğime?  Çocuğumu ister Mahmut Efendi’ye mürit olarak yetiştiririm, 

ister Sartre’a takipçi olarak...  Size mi soracağım çocuğumu nasıl yetiştireceğimi?  Hem 

kim verdi size nesilleri belirleme hakkını?  Tornacı mısınız siz?  Çekin ellerinizi 

nesillerin üzerinden. Rahat bırakın nesilleri.  

 

Mustafa Mutlu (Vatan) 

 Ama hepsi dindar... En azından aralarında ateist olduğunu söyleyen bir kişi bile yok! 

Demek ki; dini siyasete AKP kadar karıştırmayan partilerin iktidarlarında da “dindar bir 

gençlik” yetişip, sonraki yıllarda iktidar koltuklarına oturabiliyormuş... Bu durumda 



 

 

193 

insan sormadan edemiyor: Amacı “dindar gençlik yetiştirmek” olan bir Başbakan’ın 

döneminde, acaba nasıl bir gençlik yetişir? 

http://www.habera.com/Yazarlardan-dindar-nesil-e-tepki-var-haberi-134190.html 

 

Sayın Başbakan, Muhteşem bir nesil yetiştirdiniz. Nesliniz Beyaz Saray’ı kıble, doları 

seccade edindi. Öyle bir nesil ki, zulmü ibadet sayan, gözü kör, şakşakçı ve dalkavuk 

bir nesil... Müthiş bir nesil inşa ettiniz. Hem de dindar. Camide Müslüman, Meclis’te 

Hıristiyan, çarşıda Yahudi. Saç teli görününce kırk bin sene azap çekecek kadınlar. 

Başımı örterim, altın gümüş istiflerim dindarlığı... Muhteşem bir nesil inşa ettiniz. 

Müslüman kanıyla bulanmış elleri öperken, Amerikan atıyla Müslüman kılıcı sallarken, 

Allah’u Ekber diye size eşlik eden bir koro inşa ettiniz... Allah düşmanı kâfir 

Amerika’nın, ne kadar adil, ne kadar ahlaklı bir devlet olduğunu bizlere gösterdiniz. 

Oysa ne mübarek insanmış bu George Bush... Ah, ah... Ne kadar yanlış tanımışız sizi. 

Siz değil misiniz Filistin’e bomba yağdıranlara “van minit” çekip, İsrail’in diktatör 

devirme yarışında başı çeken. Siz değil misiniz Davos’ta Kasımpaşalı olup, Meclis’te 

Vatikan Papazı oldunuz... Ah benim Başbakanım! Sizi çok yanlış tanıdık biz... Mübarek 

zevceniz, Somali’de aç çocukların başını okşarken parlayan pırlantası ile bütün insanlık 

âlemine, Müslümanlar arkanızda dememiş miydi? 

Eren ERDEM, Aydınlık, 5 Şubat 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

194 

EK 8: Örnek Olay Metinleri 

EŞCİNSEL ŞİDDET YA DA TOPLUMSAL CİNSİYET 

 

Amcası tarafından polis nezaretinde Diyarbakır 'a getirilen Hatice Daşlı 'nın cenazesi, 

Bağlar ilçesindeki Yeniköy Mezarlığı'na getirildi. 

Mezarlıktaki mescitte kılınan cenaze namazının ardından töre cinayeti kurbanı Daşlı'nın 

cenazesi, belediyeye ait cenaze aracına konularak defnedileceği yere getirildi. 

Cenaze, aralarında Diyarbakır Aile ve Sosyal Politikalar İl Müdürü Oktay Taş ve 

çalışanlarının da bulunduğu bir grup tarafından taşınarak, önceden hazırlanan mezara 

ceset torbası içinde defnedildi. Cenazeye bazı kadın derneklerinden bir grup da katıldı. 

Gruptan bazı kadınların defin işlemi sırasında gözyaşlarına hakim olamadığı görülürken 

mezarlıkta yoğun güvenlik önlemi alındığı dikkati çekti. 

 

AİLESİ ORTAYA ÇIKMADI 

Öte yandan mezarlığa geldikleri öğrenilen Daşlı'nın amcası, annesi ve eniştesinin basına 

görüntü vermemek için ortaya çıkmadığı belirtildi. 

Bu arada, Aile ve Sosyal Politikalar Bakanı Fatma Şahin 'in konuyla yakından 

ilgilendiği, süreci takip ettiği öğrenildi. 

Batman Çayı'nda cesedi bulunan ve 4 aylık hamile olduğu belirlenen 15 yaşındaki 

Hatice Daşlı'nın töre cinayetine kurban gittiği ortaya çıkmış, Daşlı'nın, istemediği bir 

kişiyle zorla evlendirildiği, bir yıl evli kaldıktan sonra şiddetli geçimsizlik gerekçesiyle 

eşinden ayrılarak Diyarbakır merkezde oturan ailesinin yanına geri döndüğü 

öğrenilmişti. Daşlı'nın, bu sırada tecavüze uğradığı ve hamile kaldığının anlaşılması 

üzerine aile büyüklerinin aldığı kararla öldürüldüğü öne sürülmüştü. 

Olaya ilişkin gözaltına alınan 7 kişiden, Daşlı'nın dedesi G.D. azmettirici, amcaları H.D. 

ve E.D. ise cinayeti işledikleri iddiasıyla tutuklanmıştı. 

http://www.internethaber.com/karnindaki-bebegiyle-toreye-kurban-gitti-489324h.htm 

27.12.2012 



 

 

195 

BEYLİKDÜZÜ'NDEKİ TRAVESTİ CİNAYETİ 
 
Beylikdüzü'nde arabasına aldığı "Günce" takma isimli travesti Muhammet Çağlıyan'ı 

aracının ön camını kırdığı için öldürdüğü iddia edilen İlker Karataş hakkındaki 

iddianame hazırlandı. 

Güncelleme:06 Mart 2013 12:06 

İSTANBUL (A.A) - Melike Gallenkuş - Bakırköy Cumhuriyet Başsavcılığı'nca 

hazırlanan iddianamede, 15 Aralık 2012 tarihinde maktul Muhammet Çağlıyan'ın 

"Günce" takma ismiyle travesti olarak yol kenarında beklediği, şüpheli İlker Karataş'ın 

maktulü aracına aldığı anlatıldı. 

İddianamede, şüpheli Karataş ile maktul Çağlıyan'ın araç içerisinde tartışmaya 

başladıkları ve Çağlıyan'ın şüphelinin aracının ön camını kırarak kaçmaya çalıştığı 

belirtildi. 

Arabasının camının kırıldığını gören şüphelinin haksız bir fiilin getirdiği hiddet ve 

şiddetli eylemin etkisi altında kalarak ruhsatsız bulundurduğu silahıyla maktule ateş 

ettiği belirtilen iddianamede, maktul Çağlıyan'ın koşarak köprüye çıktığı ve köprü 

üstünde yere düşerek öldüğü anlatıldı. 

İddianamede, şüpheli İlker Karataş hakkında "kasten adam öldürmek" suçuna "haksız 

tahrik" indirimi uygulanarak 12 yıldan 18 yıla kadar, "ruhsatsız silah bulundurmak" 

suçundan 1 yıldan 3 yıla kadar hapis cezası isteniyor. 

http://haber.mynet.com/beylikduzundeki-travesti-cinayeti-681958-yasam/ 

 

INDEPENDENT: AHMET YILDIZ İLK EŞCİNSEL NAMUS CİNAYETİ 

KURBANI MI? 

16:25 | 19 Temmuz 2008 

İNGİLİZ Independent gazetesi, eşcinsel olduğu için saldırıya uğrayarak göğsüne isabet 

eden kurşunlarla öldüğü belirtilen 26 yaşındaki Ahmet Yıldız ile ilgili haberini dünya 

sayfasında etinde, “Ahmet Yıldız Türkiye'nin ilk eşcinsel namus cinayeti kurbanı mı?” 

başlığıyla manşetten verdi. 



 

 

196 

Geçen yıl San Francisco'da Türkiye'yi ‘Uluslarası Eşcinsel Toplantısı'nda temsil eden 

üniversite öğrencisinin, arkadaşlarına göre ülkenin yükselen liberal kanadıyla köktenci 

muhafazakarlar arasında derinleşen ihtilafın kurbanı olduğunu yazdı. Türkiye'nin 

1980'lere kadar dünyaya kapalı olduğunu ancak AB'ye girme arzusunun daha önce 

baskı altında tutulan toplumda giderek azınlık ve eşcinsel haklarının yeşerdiğini yazan 

gazete “Ancak bu değişimler eski rejime bağlı gelenekçilerin güçlü karşı tepkisini 

getirdi” dedi. 

Kadın hakları, cinsellik, dinin yeri gibi konuların toplumda özellikle tartışmalı olduğunu 

yazan, arkadaşlarının yorumlarına göre, Ahmet Yıldız'ın tek suçunun ailesine açık 

olarak eşcinsel olduğunu bildirmesi olduğunu yazdı. Independent manşet yazısında, 

eşcinsel örgütü Pink Life'ın üyerinden Buse Kılıçkaya'nın Türk medyasının da 

eşcinsellere karşı işlenen suçlara karşı umursamaz ve ya dalga geçen tavır içinde olduğu 

yorumuna yer verdi. Gazete ayrıca Türkiye'nin namus cinayetlerinde uzun tarihi 

olduğunu öne sürerek yapılan ankete göre İstanbul'da ortalama bir kişinin namus 

cinayetine kurban gittiğini ileri sürdü. 

Ölümü benzersiz olmakla birlikte Ahmet Yıldız'ın giderek yayılan homofobinin ilk 

kurbanı olmadığını yazan gazete, “Mayıs ayında ülkenin en büyük eşcinsel örgütünün 

mahkeme kararıyla kapatılması kararını, yorumcular şimdiki dinci eğilimli hükümetin 

önderliğinde topluma yapılan baskının kanıtı olarak yorumlamıştı. Lambda İstanbul, 

İstanbul Belediyesi tarafından toplum ahlakını ve düzenin bozmak suçundan 

mahkemeye verilmişti” dedi. 

Buna rağmen Türkiye'de pek çok eşcinselin homofobi ile AKP arasında bağlantı 

kurmak istemediğini çünkü hükümetin Türkiye tarihinde eşcinsel hakları ile ilgili 

konferansa delege gönderen ilk parti olduğunu belirtti. Gazete ayrıca Ahmet Yıldız’ın 

eski bir komşusunun yaptığı, üniversite öğrencisi gencin açık şekilde eşcinsel olduğunu 

saklamamasının ailesi için ‘çok fazla' olduğu yorumuna yer verdi. Son araştırmalara 

göre Türkiye'de geçen 5 yıl içerisinde yaklaşık 1000 ‘namus cinayeti' işlendiğini yazan 

gazete, Türkiye'nin adalet sisteminde bu tür vakalara karşı cezaların artırıldığını yazdı. 

Bununla birlikte namus cinayeti sorunun sadece Türkiye'ye özgü bir sorun olmadığını 

vurgulayan Independent, BM'nin yaptığı bir araştırmaya göre her yıl Brezilya'dan 

Pakistan'a kadar dünyada yaklaşık 5 bin namus cinayeti işlendiğini bildirdi. 



 

 

197 

Independent, namus cinayetlerinin dünyada yaygın olmakla birlikte 2006 yılında 

Irak'taki anti-gay cinayetler ve 2007 yılında Ürdünlü bir adamın ağabeyi tarafından 

eşcinsel olduğu için öldürülmesi dışında özellikle eşcinsel erkeklerin bugüne kadar pek 

hedef haline gelmediğini ifade etti. 

 

http://www.milliyet.com.tr/default.aspx?aType=SonDakika&ArticleID=968886 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

198 

EK 9: Örnek Olay Metinleri 

ÇANAKKALE 

 

Çanakkale'de Deniz Zaferi'nin 98. yıl dönümün töreninde konuşma yapan Başbakan 

Erdoğan, Çanakkale şehitlerine Mehmet Akif Ersoy'un o duasıyla seslendi. 

 

Başbakan Recep Tayyip Erdoğan, Çanakkale Zaferi'nin sadece Mehmetçiğin değil 

bütün dünya mazlumlarının zaferi olduğunu belirterek, "Vatanları ve namusları için 

canını vermiş şehitlerin torunları olarak Türkiye'yi yeniden inşa edeceğiz. 98 yıl önce 

Çanakkale'de bir olduk, beraber olduk, birbirimize kardeş olduk. Onun için tek millet, 

tek bayrak, tek vatan, tek devlet diyeceğiz. Geleceğe böyle yürüyeceğiz. Çanakkale'yi 

anlayamayan Türkiye'yi asla anlayamaz" dedi. 

Başbakan Recep Tayyip Erdoğan, 18 Mart Stadyumu'nda yapılan Çanakkale Deniz 

Zaferi'nin 98.yıldönümü törenlerinde konuştu. Başbakan Erdoğan, 98 yıl önce 

Mehmetçiğinin büyük bir destan yazdığını ifade ederek, "Mehmetçik Çanakkale 

destanını az önce küçük mücahidimizin okuduğu o Çanakkale şiirindeki inceliğiyle 

yazdı. Tüm dünyanın mazlumlarının duasıyla, o duaların verdiği güçle, ilhamla yazdı. 

Kabil'in Kandehar'ın, Belh'in İslamabad'ın, Tebriz'in minberlerinden Mehmetçik için 

dualar edildi. Saraybosna'nın, Rabat'ın, Tunus'un, Kahire'nin mihrapları önünde 

gözyaşları içinde dua edildi. Mekke, Medine, Kudüs'te eller semaya açıldı, gözlerden 

yaş, dillerden dualar döküldü. Mehmetçiğin muzaffer olması için Allah'a yalvarıldı. 

İnsanlar mallarını, canlarını, en önemlisi de dualarını Mehmetçiğimize yolladılar. 

Çanakkale birçok boyutuyla olduğu kadar dua boyutuyla da önemlidir. Çanakkale 

Zaferi bir etnik kökenin bir ırkın bir kavmin zaferi değildir. Çanakkale zaferi 

Türkiye'nin Anadolu ve Trakya'nın olduğu kadar dünya üzerindeki bütün kardeş 

milletlerin yeryüzündeki tüm kardeşlerimizin zaferidir. Bu zafer karşısında İstanbul ne 

kadar sevindiyse Diyarbakır'da o kadar sevinmiştir. Bu muhteşem kahramanlık 

karşısında İzmir ne kadar iftihar ettiyse Şam , Beyrut o kadar iftihar etmiştir. Bu zafer 

Van'ın yüreğine nasıl ferahlık vermişte o kadar Sana'nın Hartum'un, Şam'ın, Haleb'in 

yüreğine de vermiştir. Senegal'den buraya gemilerle asker taşıdılar. Sizi Müslümanların 

safında savaşmaya götürüyoruz dediler. Kandırarak Çanakkale sırtlarına getirdiler. 



 

 

199 

Osmanlı cihan devletini savunacaklarını sanıyorlardı. Ancak Çanakkale'ye 

geldiklerinde, düşman sandıkları tarafta yani bizim tarafta okunan ezanları duydular. 

Aldatıldıklarını, kandırıldıklarını anladılar hemen oracıkta silahlarını bıraktılar" dedi. 

"TEK VATAN, TEK BAYRAK, TEK DEVLET VE TEK MİLLET DİYECEĞİZ" 

"Müslüman askerlerin Biz Osmanlı'ya, müslüman kardeşlerimize karşı savaşmayız" 

dediğini hatırlatan Başbakan Erdoğan, "İşte Çanakkale zaferi bunun için önemlidir. 

Mehmetçiğin kahramanlığında abideleşen bir zaferdir. Ama bu sadece Mehmetçiğin 

değil bütün dünya mazlumlarının zaferidir. Tarihe yön verecek bir destan yazılırken 

aynı zamanda bizim millet ve milliyet anlayışımızın da adeta manifestosu yazılmıştır. 

Ben istiyorum ki bütün Türkiye köyleri, ilçeleriyle, gençleriyle, yaşlılarıyla gelsinler 

Çanakkale şehitliğini ziyaret etsinler. Tüm Türkiye gelsin o şehitliklerde, o mezar 

taşlarında yazan isimleri, şiirleri okusunlar. Ben istiyorum ki sadece Türkiye değil 

Balkanlar'ın, Afrika'nın gençleri de gelsin, burada dedelerini tanısın. Mezar taşlarında 

İstanbullunun yanında Diyarbakırlı var. Bingöllünün yanında Rizeli var. Erzurumlunun 

yanında Edirneli var. 81 vilayet, bugün olduğu gibi ilçeleriyle, köyleriyle 

Anafartalar'da, Arıburnun'da tek bir mezar içinde yan yana gelmiştir. O mezar taşlarında 

Kudüs var, Bakü var, Gümülcüne var, Batum var. Biz kardeşlik, dayanışma temelinde 

yakından ilgiliyiz. Çanakkale'yi anlayamayan Türkiye'yi asla anlayamaz. Çanakkale 

ruhunu anlayamayan milleti de anlayamaz, milliyetçiliği de anlayamaz. Çanakkale'deki 

azmi, fedakarlığı anlamayan bu ülkenin kardeşliğini de anlayamaz. Biz Çanakkale'de 

adeta yeniden doğduk. Tarih sahnesinde yerimizi yeniden aldık. Vatanları, 

bayrakları,,namus ve şerefleri için seve seve can vermiş şehitlerin torunları olarak 

Türkiye'yi yeniden inşa edeceğiz. 98 yıl önce Çanakkale'de biz bir olduk, beraber olduk, 

birbirimize kardeş olduk. Onun için tek millet diyeceğiz. Tek bayrak diyeceğiz. Tek 

vatan diyeceğiz. Tek devlet diyeceğiz. Geleceğe böyle yürüyeceğiz. Yüzüncü yılda 

inşallah çok daha muhteşem anma törenini hep birlikte gerçekleştireceğiz. 

MEHMET AKİF'İN DUASINI OKUDU 

 

Başbakan Erdoğan, Çanakkale şehitlerine Mehmet Akif Ersoy'un o duasıyla seslendi: 

"Bu kutlu günde tüm şehitlerimize, tüm gazilerimize Allah'tan rahmet diliyorum ve 

Mehmet Akif'in duasıyla onlara seslenmek istiyorum; 



 

 

200 

Millet için etti mi ordum zafer, 

Kükremiş aslan kesilir her nefer. 

Döktüğü kandan göğe vursun zafer, 

Toprağa bir damlası boş akmasın. 

 

Amin! Desin hep birden yiğitler. 

"Allahü ekber!" gökten şehitler. 

Amin! Amin! "Allahü ekber!"  

 

Ey ulu Peygamberimiz nerdesin? 

Dinle minarede öten gür sesin! 

Gel, bana yâr ol ki cihan titresin! 

Kimse dönüp süngüme yan bakmasın 

 

Amin! Desin hep birden yiğitler. 

"Allahü ekber!" gökten şehitler. 

Amin! Amin!" Allahü ekber!" 

http://www.sabah.com.tr/Gundem/2013/03/18/basbakan-canakkalede-konusuyor 

 

 

CHP Genel Başkanı Kemal Kılıçdaroğlu, partisinin grup toplantısında konuştu. 

 

Başbakan Erdoğan'ın 'Çanakkale ruhunu anlayamayan, milleti de anlayamaz, milliyeti 

de anlayamaz, milliyetçiliği de anlayamaz' sözleri ile ilgili olarak Kılıçdaroğlu, 

"Çanakkale'nin ruhunu anlamak istiyorsan 'Geldikleri gibi gidecekler' diyen adamı çok 

iyi anlayacaksın. Bütün mazlum milletlerin destanıdır Çanakkale" dedi. 



 

 

201 

Çanakkale Zaferinin 98. yıl dönümünü nedeniyle dün gerçekleştirilen kutlamalara da 

değinen Kılıçdaroğlu, Başbakan'a Erdoğan'a "Çanakkale'nin ruhunu anlamak istiyorsan 

'Geldikleri gibi gidecekler' diyen adamı çok iyi anlayacaksın" dedi. Kılıçdaroğlu şöyle 

konuştu: "18 Mart, Çanakkale savaşlarının yapıldığı tarih. Arkadaşlarımız Çanakkale'ye 

gidip Çanakkalelilerle kucaklaştılar. Çanakkale savaşlarının ne anlama geldiğini en iyi 

gazilerimiz bilir. Cumhuriyetimizin ve Mustafa Kemal'in ilk adımlarından biridir 

Çanakkale. Özgürlük ve bağımsızlık mücadelesini veren bir ulusun ilk kararlı duruşudur 

Çanakkale. Büyük Önder M. Kemal Atatürk Çanakkale'de yatan yabancı askerler için şu 

mesajı vermiştir: 'Onlar bizim evlatlarımızdır. Bizim topraklarımızda yaşıyorlar.' 

Başbakan Erdoğan da Çanakkale'ye gitmiş. Kendisini kutlamak lazım. Başbakan güzel 

bir şey söylemiştir ;'Çanakkale ruhunu anlayamayan ,milleti de anlayamaz, milliyeti de 

anlayamaz, milliyetçiliği de anlayamaz' demiştir. Hani bu demiyor muydu 'Biz her türlü 

milliyetçiliği ayaklarımız altına aldık" diye. Kesin kafasına bir taş düşmüştür. 

Çanakkale'de gerçekten de yedi düvele karşı mücadele verildi. O toprakların ruhu var. 

Hiçbir yabancı asker o boğazlardan geçmedi. Ama kendimize sormamız gereken bir 

soru var. Binlerce şehit verdik. Yabancı bir savaş gemisini İstanbul'a getirtmedik. Ama 

sonra ne oldu? O gemiler İstanbul'a nasıl geldi? O gemilere Dolmabahçe'nin önünde, o 

gemileri gören büyük devrimci asker M. Kemal Atatürk ne söyledi? 'Geldikleri gibi 

gidecekler' dedi. Çanakkale'nin ruhunu anlamak istiyorsan 'Geldikleri gibi gidecekler' 

diyen adamı çok iyi anlayacaksın. Bütün mazlum milletlerin destanıdır Çanakkale." 

http://www.odatv.com/n.php?n=kilicdaroglucanakkale-ruhunu-anlamak-istiyorsan-

geldikleri-gibi-gidecekler-diyen-adami-iyi-anlayacaksin.-1903131200 

 

Türkiye Kamu-Sen Şırnak İl Başkanı Tatar Çanakkale Zaferi’ni Kutladı. 

Türkiye Kamu-Sen Şırnak İl Başkanı Turgut Tatar, "Çanakkale’de bir kaç dakika 

içerisinde öleceğini bile bile en ufak bir tereddüt dahi göstermeden ileri atılan ve 

şehadete koşan Çanakkale kahramanları, Türk milletine biçilen kefeni parçalayıp atarak, 

tarihi yeniden şekillendirdiler, Türk tarihini kanlarıyla yazdılar. Her şeyin bitti sanıldığı 

yerde, Türk milleti son sözünü söylemeden hiçbir şey bitmez dediler." 

Türkiye Kamu-Sen Şırnak İl Başkanı Turgut Tatar, Çanakkale Zaferinin 98inci yıl 

dönümü nedeniyle bir mesaj yayınladı. Tatar, Çanakkale Zaferinin 98. yıl dönümü 



 

 

202 

nedeniyle yaptığı yazı açıklamasında şu ifadelere yer verdi: "Dünyada eşi benzeri 

görülmemiş çetin ve kanlı bir savaşa sahne olan, toprağın her zerresinin şehit kanlarıyla 

sulandığı, metre kareye tam 6 bin merminin düştüğü, bir toplumun millete dönüştüğü 

büyük Çanakkale Zaferinin 98. yılını yaşıyoruz. Çanakkale’nin kahramanları, umudun 

bittiği yerde imanın; gücün tükendiği yerde azmin; silahın olmadığı yerde yüreğin her 

türlü olumsuzluğu yenebileceğini ispat ettiler. O şehitler ki ellerinde Kuran, son 

Peygamber (sas) kılavuz, öğünleri kuru ekmek, katıkları bir yudum su, parolaları vatan, 

işaretleri namustu. Her türlü olumsuzluğa rağmen 98 yıl önce, dünyanın dört bir 

yanından gelen emperyalist Haçlı ordusuna karşı duruşumuz ve onları geldikleri gibi 

gönderişimiz, bugünün düşmanlarına tarihimizden alınacak ibret dolu bir ders ve 

gelecek için bizlere umut kaynağı olmaktadır. Milli değerlerimize karşı girişilen 

saldırılar içerisinde bizi biz yapan, Türk milletinin olmazsa olmazı bayrağımıza, 

dilimize, İstiklal Marşımıza ve zaferlerimize sımsıkı sarılmak, her zamankinden daha 

gerekli hale gelmiştir. Unutulmamalıdır ki tarihini bilmeyen, geçmişine sahip çıkmayan, 

kültürel değerlerinin farkında olmayan toplumlar, birlik içinde yaşayamazlar. 

Bu vesile ile Türk milletinin Çanakkale Zaferini ve Şehitler Haftasını bir kez daha 

kutluyor, vatanı, milleti, ülkesi ve namusu için canlarını vermekten çekinmeyen 

şehitlerimize; emanetlerine sahip çıkacağımıza dair Türkiye Kamu-Sen olarak söz 

veriyoruz. Şehitlerimize minnettarız, ruhları şad olsun. Onlar, her şeyin bitti sanıldığı 

bir anda, küllerinden doğarak son sözü söylediler ve bu topraklara Türk mührünü 

vurdular. Bugün de her şeyin bitti sanıldığı bir dönem yaşıyoruz ama bilinmelidir ki 

Türk milleti henüz son sözünü söylemedi. 

http://www.haberegir.com/turkiye-kamu-sen-sirnak-il-baskani-tatar-canakkale.html 

 

 
 

 

 

 

 


	ÖNSÖZ
	ÖZET
	ABSTRACT

